
  

  Social Cohesion and Development

   Vol 10, No 2 (2015)

  

 

  

  Ο Διαθρησκευτικός Διάλογος στην Ελλάδα: Η
Συνάντηση Επιστήμης, Κοινωνίας και Πολιτικής
μέσα από δύο Ημερίδες 

  Σταύρος Πανταζόπουλος   

  doi: 10.12681/scad.9981 

 

  

  Copyright © 2016, Σταύρος Πανταζόπουλος 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Πανταζόπουλος Σ. (2016). Ο Διαθρησκευτικός Διάλογος στην Ελλάδα: Η Συνάντηση Επιστήμης, Κοινωνίας και
Πολιτικής μέσα από δύο Ημερίδες. Social Cohesion and Development, 10(2), 169–171.
https://doi.org/10.12681/scad.9981

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 23/01/2026 01:28:15



Social Cohesion and Development� [169]

Ο Διαθρησκευτικός Διάλογος στην Ελλάδα: 
Η Συνάντηση Επιστήμης, Κοινωνίας και Πολιτικής 
μέσα από δύο Ημερίδες

Δ ύο συζητήσεις με επίκεντρο το διαθρησκευτικό διάλογο διοργανώθηκαν στην Ελλάδα το πρώ-
το εξάμηνο του 2015 στο πλαίσιο υλοποίησης του έργου «Δίκτυο συνεργασίας μεταξύ κρατών 

μελών για θέματα διαθρησκευτικού διαλόγου και άσκησης θρησκευτικών πρακτικών». Το έργο 
χρηματοδοτήθηκε από την Ευρωπαϊκή Ένωση και το Υπουργείο Εσωτερικών στο πλαίσιο του ετή-
σιου προγράμματος 2013 του Ευρωπαϊκού Ταμείου Ένταξης υπηκόων τρίτων χωρών (ΕΤΕ) και 
υλοποιήθηκε από το Δήμο Αθηναίων (ΔΑΕΜ Α.Ε.), σε συνεργασία με την Επιστημονική Εταιρεία 
για την Κοινωνική Συνοχή και Ανάπτυξη (ΕΠ.Ε.Κ.Σ.Α.) και το Διορθόδοξο Κέντρο της Εκκλησίας 
της Ελλάδος (Δ.Κ.Ε.Ε.). Στόχος του έργου ήταν η ενίσχυση της ένταξης των μεταναστών μέσω της 
δημιουργίας ενός forum ανταλλαγής εμπειριών, απόψεων και ιδεών σε θρησκευτικά θέματα και 
λατρευτικές πρακτικές.

Η πρώτη συζήτηση-Ημερίδα με τίτλο «Ο διαθρηκευτικός διάλογος στην Ελλάδα και την Ευρώ-
πη. Η επιστημονική προσέγγιση» διοργανώθηκε με τη συνεργασία του ΜΠΣ του τμήματος Κοινω-
νιολογίας του Παντείου Πανεπιστημίου. Τη συζήτηση χαιρέτησε ο Αναπληρωτής Πρύτανης Καθη-
γητής κ. Ε. Πρόντζας ο οποίος τόνισε τις ιστορικές διαστάσεις του διαθρησκευτικού διαλόγου και 
τη σημασία ανάλογων πρωτοβουλιών, ενώ ο Κοσμήτορας Σχολής Κοινωνικών Επιστημών και Ψυ-
χολογίας, Καθηγ. Θ. Σακελλαρόπουλος υπογράμμισε τη συμβολή παρόμοιων εγχειρημάτων στην 
κοινωνική συνοχή και την διαπολιτισμική ανάπτυξη. Ο Σέργιος Βοΐλας, Επιστημονικός Συνεργάτης 
του Διορθοδόξου Κέντρου Εκκλησίας της Ελλάδος παρουσίασε την πορεία του διαθρησκευτικού 
διαλόγου στο πλαίσιο του έργου και παρέθεσε τις δράσεις και τις επαφές της ομάδας υλοποίησης 
του έργου σε εννέα χώρες της ΕΕ. Ακολούθως, ο Αντώνης Παπαρίζος, Καθηγητής του Παντείου 
Πανεπιστημίου στο Τμήμα Κοινωνιολογίας ανέπτυξε την κοινωνιολογική προσέγγιση του διαθρη-
σκευτικού διαλόγου, με έμφαση στην ανάγκη έναρξής του από την ίδια την κοινωνία. Ο Χάρης 
Μελετιάδης, επίσης Καθηγητής του Παντείου Πανεπιστημίου στην, με ιστορικά παραδείγματα διαν-
θισμένη, ομιλία του εξήρε την οικουμενικότητα της Ορθοδοξίας και την ανάγκη συμμετοχής όλων 
των πολιτισμικών συνόλων στον διαθρησκευτικό διάλογο. Η κα. Αθανασία Ιωάννου, Προϊσταμένη 
του Τμήματος Κοινωνικής Ένταξης στο Υπουργείο Εσωτερικών υπογράμμισε την ανάγκη ο διαθρη-
σκευτικός διάλογος να ξεκινά κυρίως από την κοινωνία, από τον κοινό τρόπο ζωής των ανθρώπων 
και τις κοινές αξίες. Επεσήμανε μάλιστα το γεγονός ότι οι σημερινές συγκρούσεις χαρακτηρίζονται 
κατά κύριο λόγο από τον οικονομικό και πολιτικό τους χαρακτήρα και λιγότερο από τον θρησκευ-
τικό. Ο Μάρκος Παπακωνσταντής, Δρ.Νομικής, συνεργάτης ΕΠΕΚΣΑ και επιστημονικός υπεύθυνος 
του έργου παρουσίασε το θεσμικό πλαίσιο της ΕΕ αναφορικά με τις θρησκευτικές ελευθερίες και 
τα ανθρώπινα δικαιώματα, αναδεικνύοντας ειδικότερα την αξία του διαθρησκευτικού διαλόγου. 
Η συζήτηση ολοκληρώθηκε με την εισήγηση του Κωνσταντίνου Βέρρα, Διευθύνοντος Συμβούλου 
της ΔΑΕΜ ο οποίος παρουσίασε την συνολική πορεία υλοποίησης του έργου, με έμφαση στη λει-
τουργία της ηλεκτρονικής πύλης διαλόγου. Η συζήτηση που ακολούθησε με τους συμμετέχοντες 
ανέδειξε -για μια ακόμα φορά- την ανάγκη της κοινωνιολογικής και όχι της δογματικής προσέγγι-
σης, καθώς και της σημασίας συμμετοχής των εκπρόσωπων όλων των θρησκευτικών δογμάτων και 
λατρευτικών πρακτικών στις δράσεις του έργου.

Η δεύτερη συζήτηση-Ημερίδα πραγματοποιήθηκε στο Διορθόδοξο Κέντρο της Εκκλησίας 
της Ελλάδας στην Ιερά Μονή Πεντέλης με στόχο την ανάδειξη του διαθρησκειακού διαλόγου και 

issue20.indd   169 15/3/2016   4:23:08 μμ



[170]� Κοινωνικη Συνοχη και Αναπτυξη 

της συμβολής του στην κοινωνική ένταξη των μεταναστών στην Ελλάδα και την Ευρώπη, με ιδι-
αίτερη αναφορά στη συμβολή της λειτουργίας της ηλεκτρονικής πύλης και του δικτύου διαλόγου 
στην επίτευξη του εν λόγω στόχου. Στον χαιρετισμό του ο εκπρόσωπος του Υπουργείου Παιδεί-
ας Γ. Καλαντζής, Γενικός Γραμματέας Θρησκευμάτων του Υπουργείου Πολιτισμού, Παιδείας και 
Θρησκευμάτων αναφέρθηκε στην ανάγκη αποφυγής μετατροπής ενός αντικειμενικού ζητήματος 
σε αντικείμενο θρησκευτικού φανατισμού και σύγκρουσης. Ο Καθηγητής Θ. Σακελλαρόπουλος,, 
επεσήμανε από την πλευρά του την ανάγκη διαχωρισμού των εννοιών διάλογος (ο οποίος γίνεται 
με στόχο την ειρηνική συζήτηση) και αντιπαράθεσης που έχει ως στόχο την επιβολή της μιας 
άποψης έναντι των υπολοίπων. 

Στην πρώτη συνεδρία, ο Καθηγητής Μ. Μπέγζος, Κοσμήτορας της Θεολογικής Σχολής Αθη-
νών, αναφέρθηκε στο γεγονός ότι ο διαθρησκευτικός διάλογος συνιστά πλέον μια πραγματικότητα, 
σε αντίθεση με παλαιότερες περιόδους κατά τις οποίες συνιστούσε μια αναγκαιότητα. Τις απόψεις 
τους για τον διαθρησκευτικό διάλογο διατύπωσαν ο Σεβασμιώτατος Επίσκοπος Θερμοπυλών κ. 
Ιωάννης, Διευθυντής του Διορθοδόξου Κέντρου της Εκκλησίας της Ελλάδος ως εκπρόσωπος του 
κκ. Ιερωνύμου, Αρχιεπισκόπου Αθηνών και πάσης Ελλάδος. Ο Σεβασμιότατος επανέλαβε και επε-
σήμανε το γεγονός ότι η σημερινή προσπάθεια έχει ως επίκεντρο τη συμβίωση και το σεβασμό του 
άλλου. Την ίδια στιγμή, δεν δίστασε να τονίσει ότι οι σχετικές προθέσεις παραμένουν σε αρκετές 
περιπτώσεις σε επίπεδο ρητορείας, καθώς οι συμβαλλόμενοι προτιμούν την αποφυγή αναγνώρισης 
του ζητήματος. Στο πλαίσιο αυτό, επεσήμανε την απουσία ύπαρξης στην Ελλάδα ενός διαθρησκευ-
τικού Συμβουλίου, ως αποτέλεσμα της πεποίθησης περί της μη αναγκαιότητάς του. Η κα. Doris 
Peschke, Γενική Γραμματέας της Churches’ Commission for Migrants in Europe, επεσήμανε επίσης 
τη δυσκολία αποδοχής των άλλων θρησκειών. Αναγνωρίζοντας ότι η επαφή μεταξύ ατόμων διαφο-
ρετικών θρησκειών είναι πλέον ευκολότερη, δεν δίστασε να επισημάνει ότι την ίδια στιγμή η επαφή 
αυτή καθίσταται πιο ρηχή από παλαιότερα. Αναφερόμενη στα πρακτικά βήματα που μπορούν να 
γίνουν για την προώθηση του διαθρησκευτικού διαλόγου αναφέρθηκε στην ανάγκη επικοινωνίας 
των θεμελιωδών αξιών μεταξύ των διαφορετικών θρησκευτικών κοινοτήτων. Η δημιουργία ενός 
αισθήματος βεβαιότητας συνιστά ένα πρόσθετο βήμα, στο βαθμό που ενθαρρύνει την επικοινωνία 
με άλλους. Η Peschke ολοκλήρωσε την ομιλία της με αναφορά στην ανάγκη θρησκευτικής παιδείας 
ως αναγκαίου στοιχείου για την προώθηση του διαθρησκευτικού διαλόγου.

Ο don Roberto Cherubini, από την κοινότητα του Sant’Egidio, αναφέρθηκε στο συχνό λάθος 
της αντιμετώπισης των μεταναστών ως συμπαγούς συνόλου. Αναφερόμενος και αυτός με τη σειρά 
του στα πρακτικά μέτρα που μπορούν να ληφθούν ανέδειξε τα ακόλουθα: Πρώτον, τη σημασία της 
εκπαίδευσης στο σχολείο, καθώς συνιστά το πρώτο σημαντικό βήμα για την ενσωμάτωση. Δεύ-
τερον, το ρόλο των θρησκευτικών αρχηγών, όχι μόνο σε ανώτερο επίπεδο, αλλά και σε αυτό της 
κοινότητας καθώς καλούνται να προωθήσουν τον διάλογο μέσω της παροχής στήριξης στο σύνολο 
των μελών της κοινότητας, ανεξαρτήτως θρησκευτικών πεποιθήσεων. Η φιλοξενία μεταναστών και 
προσφύγων συνιστά την έμπρακτη απόδειξη της αλληλεγγύης, δίνοντας ταυτόχρονα την αίσθηση 
ενός κοινού μέλλοντος. Τρίτον, την εκπαίδευση των εκπαιδευτών: στο πλαίσιο αυτό το μάθημα των 
θρησκευτικών καλείται να αποκτήσει το χαρακτήρα ενός μαθήματος πολιτικής αγωγής, ενώ ως κρί-
σιμο ζήτημα τίθεται η ικανότητα του καθηγητή να διδάξει χωρίς να φανατίσει. Όπως αναδείχθηκε 
και μέσα από το γόνιμο διάλογο που ακολούθησε πρόκειται για σειρά μέτρων που θα μπορούσαν 
να υιοθετηθούν και από τις ελληνικές αρχές. 

Ο κ. Μ. Παπακωνσταντής, Δρ. Νομικής αναφέρθηκε στο πρόσφατο νόμο (4301/2014) για την 
οργάνωση της νομικής μορφής των θρησκευτικών κοινοτήτων τονίζοντας ότι στόχος του νομοθέτη 
δεν είναι η επιβολή ομοιομορφίας στον τρόπο λειτουργίας των θρησκευτικών κοινοτήτων, αλλά 

issue20.indd   170 15/3/2016   4:23:08 μμ



Social Cohesion and Development� [171]

αντιθέτως η διαφύλαξη των διαφορών τους. Παράλληλα, αναφέρθηκε στη δυνατότητα επικοινω-
νίας και ενδυνάμωσής τους μέσω των νομικών εκπροσώπων. Ο κ. Η. Τουλιάς, Δρ. Κοινωνικών 
Επιστημών, Σύμβουλος Εκπαίδευσης επεσήμανε όχι μόνο το ρόλο που καλείται να διαδραματίσει 
το μάθημα των θρησκευτικών στο ελληνικό σχολείο, αλλά και τη συμβολή λοιπών μαθημάτων 
όπως τα μαθήματα γλώσσας ή η κοινωνιολογία μέσω του εμπλουτισμού τους με νέα ερωτήματα. 

Οι δυνατότητες και η λειτουργία της πύλης η οποία θα φιλοξενείται για πέντε χρόνια στο Δήμο 
της Αθήνας παρουσιάστηκαν από τον Αντιπρόεδρο της ΔΑΕΜ Α.Ε. Η πλατφόρμα παρέχει ειδικότε-
ρα ένα forum διαρκούς και σταθερού διαθρησκειακού διαλόγου μεταξύ μεταναστών ανεξαρτήτου 
θρησκεύματος, δημόσιων λειτουργών, εκπροσώπων ΜΚΟ και συλλόγων μεταναστών, διαπολι-
τισμικών μεσολαβητών, συμβάλλοντας με τον τρόπο αυτό στη διαμόρφωση ενός ειρηνικού και 
ανεκτικού περιβάλλοντος ευημερίας και προόδου.Για θέματα οργάνωσης του διαλόγου μίλησαν 
επίσης οι Tribis Khalid, President of the Arab - Hellenic Centre for Culture & Civilization, ο Asef 
Farjam, Διαπολιτισμικός Μεσολαβητής– Αφγανιστάν, ο Qayum Tayyb, μετανάστης από το Κασμίρ, 
η Irina – Constanta Nazaruk, Θεολόγος, Κοινωνική Επιστήμων. 

Μέσα από τις δύο Ημερίδες αναδείχτηκαν με ιδιαίτερη ένταση τα θέματα διαλόγου μεταξύ 
των θρησκειών στην Ελλάδα και την Ευρώπη ενώ τονίστηκε η σημασία ενός τέτοιου διαλόγου στην 
κοινωνική ένταξη των μεταναστών και την ειρηνική συνύπαρξη των λαών.

Σταύρος Πανταζόπουλος
Πάντειο Πανεπιστήμιο

issue20.indd   171 15/3/2016   4:23:08 μμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

