
  

  Αρμενιστής

   Τόμ. 2, Αρ. 2 (2024)

   Αρμενιστής

  

 

  

  Ο παράξενος τρόπος των Ελλήνων (ο
Παπαδιαμάντης στον Χρήστο Βακαλόπουλο) 

  Δημήτρης Κοσμόπουλος   

  doi: 10.12681/armen.37634 

 

  

  Copyright © 2024, Δημήτρης Κοσμόπουλος 

  

Άδεια χρήσης ##plugins.generic.pdfFrontPageGenerator.front.license.cc.by-nc-
nd4##.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κοσμόπουλος Δ. (2024). Ο παράξενος τρόπος των Ελλήνων (ο Παπαδιαμάντης στον Χρήστο Βακαλόπουλο). 
Αρμενιστής, 2(2). https://doi.org/10.12681/armen.37634

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 22:45:24



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

109 
 

 

Δημήτρης Κοσμόπουλος 

 

Ο ΠΑΡΑΞΕΝΟΣ ΤΡΟΠΟΣ ΤΩΝ ΕΛΛΗΝΩΝ 

(Ο ΠΑΠΑΔΙΑΜΑΝΤΗΣ ΣΤΟΝ ΧΡΗΣΤΟ ΒΑΚΑΛΟΠΟΥΛΟ) 

 

το τεύχος 463 του περιοδικού Αντί (5/4/1991) 

δημοσιεύεται το κείμενο του σκηνοθέτη και 

πεζογράφου Χρήστου Βακαλόπουλου με τίτλο 

«Η ιερή μελωδία της πραγματικότητας». Το ως άνω 

τεύχος του περιοδικού Αντί αποτελεί αφιέρωμα στον 

Αλέξανδρο Παπαδιαμάντη – ένα αφιέρωμα από εκείνα 

που μόνον ο μακαρίτης Χρήστος Παπουτσάκης, ο 

χαλκέντερος εκδότης του περιοδικού, ήξερε να κάνει.      

     Εάν το αφιέρωμα έμεινε αναντίρρητα ως ένα από τα αφιερώματα με κείμενα αναφοράς 

για τον Παπαδιαμάντη, το κείμενο του Χρήστου Βακαλόπουλου θα μπορούσε 

ανενδοιάστως να χαρακτηριστεί ως καταστατικό κείμενο για το πρόσωπο και το έργο του 

Σκιαθίτη. Σπάνια στην δοκιμιακή μας γραφή ειπώθηκαν τόσα σημαντικά και ξεχωριστά για 

ένα έργο μέσα σε τόση λίγην έκταση. Το κείμενο εκτείνεται σε 1643 λέξεις. Οι παραπομπές 

του είναι μόλις έξι, οι πέντε εκ των οποίων αναφέρονται σε κείμενα του Παπαδιαμάντη και 

μία στην θεμελιώδη ομιλία του Ζήσιμου Λορεντζάτου στον φιλολογικό σύλλογο 

«Παρνασσός» το 1961, με αφορμή τα πενήντα χρόνια από την κοίμηση του Παπαδιαμάντη. 

Το «μικρό» αυτό δοκίμιο του Βακαλόπουλου διαπνέεται από μιάν αντιφιλολογική –αν 

μπορεί να επιτραπεί ο όρος- στάση. Η στάση αυτή, άλλωστε, υπάρχει σε όλο το δοκιμιακό 

έργο του. Ο ίδιος αλλού, με την λεπτή και αγαθή ειρωνεία του, είχε τοποθετηθεί έναντι του 

συνδρόμου των περισπούδαστων διατριβών, οι οποίες διυλίζουν τον κώνωπα καταπίνοντας 

την κάμηλο. Πριν περάσουμε σε αυτό καθ’ αυτό το κείμενο και στην πανθομολογούμενη 

σπουδαιότητά του, θα πρέπει να τονίσουμε ότι το πρόβλημα που θέτει δοκιμιακά ο 

Βακαλόπουλος, ειδικά στην ύστερη δεκαετία της ζωής του, είναι το αιτούμενο του 

νοήματος και σε προσωπικό και σε συλλογικό επίπεδο. Ανήκοντας σε μια γενιά  -γεννήθηκε 

στα 1956 κι έφυγε μετά την ήττα του από τον καρκίνο και την νόσο του Hodgkin στα τέλη 

Ιανουαρίου 1993- η οποία πέρασε την εφηβεία της στην Χούντα, μέθυσε στα φοιτητικά της 

χρόνια στην ευωχία των ιδεολογικών ψευδαισθήσεων και έφαγε από την πικρή στάχτη της 

Σ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

110 
 

ματαίωσης, ο Βακαλόπουλος, -για λογαριασμό της γενιάς του αλλά και ενός ολόκληρου 

κόσμου εν τέλει- αναρωτήθηκε έμπονα για το ποιός είναι, ποιοί είμαστε και πού πάμε. Γι’ 

αυτό, αποσκορακίζοντας τον κανόνα μιάς επιδερμικής εμβρίθειας, η οποία γυρεύει άλλοθι 

σε φιλολογικές και θεωρητικές πόζες και άγονα σχήματα, ξεκινά το κείμενό του για τον 

Παπαδιαμάντη με την οδυνηρή ειλικρίνεια του παθόντος, του κάμνοντος κι αιχμαλώτου 

στην τρυφηλή παγίδα των ελαφρών ιδεολογημάτων που ταλάνιζαν για δεκαετίες –ακόμη 

ταλανίζουν- τον νεοελληνικό βίο και ως πάσχων ομολογεί: Οι Φυλακισμένοι και οι 

άρρωστοι καταφεύγουν συχνά στην Αγία Γραφή και μερικοί Έλληνες στον Αλέξανδρο 

Παπαδιαμάντη.  

    Καθώς ο ελληνικός κόσμος χαλαρώνει στην ασφυκτικά αναπαυτική αγκαλιά της 

φανταστικής ευρωπαϊκής κοινότητας, αυτού του πολυσυλλεκτικού κατασκευάσματος που 

στηρίζεται στην αναγκαιότητα της οικονομίας κι όχι σ’ εκείνη του αισθήματος, ο 

Παπαδιαμάντης θα έπρεπε ν’ απομακρύνεται και να χάνεται από τα μάτια μας, όπως τόσοι 

άλλοι πριν και μετά απ’ αυτόν. Εμείς οι ίδιοι, σαρκικοί, υλόφρονες και νωθροί 

άνθρωποι, θα έπρεπε να τον είχαμε φυλακίσει μια για πάντα στα σχολικά αναγνωστικά η 

σε κάποιο λογοτεχνικό μουσείο. Όμως ο Παπαδιαμάντης λάμπει περισσότερο παρά ποτέ κι 

αυτό συμβαίνει παρά τη θέληση μας. Όσο ο κόσμος γύρω μας αποχαιρετάει τον δικό του 

τόσο η φήμη του μεγαλώνει, όσο οι ερμηνείες για τη ζωή και το έργο του πληθαίνουν τόσο 

εκείνος τις αντιπαρέρχεται και επιβιώνει· η παρουσία του αφήνει ένα ανεξίτηλο χνάρι. Ο 

ελληνικός κόσμος μοιάζει σ’ αυτή τη νωθρή περίοδο της ιστορίας του με παγιδευμένο 

ζωντανό σώμα το οποίο, όπως έγραφε ο Παπαδιαμάντης το 1907, στο άρθρο «Γλώσσα και 

κοινωνία», όσο δεν δύναται να ζήση δι’ ενέσεων, τρόπον τινά, από κόνιν αρχαίων σκελετών 

και μνημείων, άλλο τόσον δεν δύναται να ζήση, ειμή μόνον κακήν και νοσηράν ζωήν, 

τρεφόμενον με τουρσιά και με κονσέρβας ευρωπαϊκάς. Σήμερα, πίσω από το υποσχόμενο 

πλούσιο ευρωπαϊκό τραπέζι προβάλλει το πρόχειρο αμερικάνικο φαγητό. Έτσι, μερικοί από 

μας, χορτασμένοι και πεινασμένοι ταυτόχρονα, πιάνονται την ύστατη στιγμή από τον 

Παπαδιαμάντη. 

     Να πιαστούμε από την τελευταία φράση του παραθέματος: ο Βακαλόπουλος ομολογεί 

με σθεναρή και εξουθενωτικά εξομολογητική ειλικρίνεια ότι η γενιά του αποτελείται από 

«χορτασμένους και πεινασμένους ταυτόχρονα». Εξαιτίας αυτού παραμένει ασίγαστα 

διψασμένη για νόημα που το νιώθει, που ανθίζεται τα ίχνη από τον άνεμό του σε ό,τι έχει 

απομείνει από έναν πάλαι ποτέ γεραρό και πλούσιο στις διαλάμψεις του κοινοτικό βίο. Κι 

επειδή, κατά την ασκητική εμπειρία της πνευματικής μας παρακαταθήκης, το πρώτο βήμα 

για την μετάνοια είναι η επίγνωση της πνευματικής νόσου, ο Βακαλόπουλος και οι δικοί 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

111 
 

του, οι φίλοι της κοινής περιπέτειας και πορείας στην ιχνηλάτηση της αυθεντικότητας του 

βίου, αισθάνονται «φυλακισμένοι και άρρωστοι». Και αν οι φυλακισμένοι και οι άρρωστοι, 

πάντα κατά τον Βακαλόπουλο, καταφεύγουν στην Αγία Γραφή, αυτοί καταφεύγουν στον 

Παπαδιαμάντη και τον κόσμο του γιατί εκεί βρίσκουν τους επιχωματωμένους από την 

τρέχουσα νεοελληνική ξετσιπωσιά θησαυρούς ενός βίου που θεμέλιό του είχε την Αγία 

Γραφή.  

     Στα 1991, η Ελλάδα κορδακίζεται με την ευρωπαϊκή της προοπτική, την οποία βεβαίως 

δεν εκλαμβάνει ως ιστορική ευκαιρία αναμέτρησης της ευθύνης και της υπευθυνότητας 

που έχει ως ετερότητα στην σχέση της με τους Ευρωπαίους, αλλ’ αντιθέτως ως χρυσή 

ευκαιρία για να ανοίξει η στρόφιγγα του φαντασιακού κέρατος της Αμάλθειας που χαρίζει 

μονομερώς τις χρηματικές και υλικές προϋποθέσεις, μέσα από τα περίφημα «πακέττα», για 

την διαιώνιση της επίπλαστης ευμάρειας, της οποίας όμως οι ρίζες είναι το απέραντο, 

πολύχρωμο μηδέν. «Εμείς οι ίδιοι», λέει ο Βακαλόπουλος στο κείμενό του, «σαρκικοί, 

υλόφρονες και νωθροί άνθρωποι, θα έπρεπε να τον είχαμε φυλακίσει μια για πάντα στα 

σχολικά αναγνωστικά ή σε κάποιο λογοτεχνικό μουσείο. Όμως ο Παπαδιαμάντης λάμπει 

περισσότερο παρά ποτέ και αυτό συμβαίνει παρά την θέλησή μας». 

     Στο κείμενο της «Ιερής μελωδίας της πραγματικότητας», ο Παπαδιαμάντης λάμπει. Και 

λάμπει πανσέληνος, όπως τονίζει ο Βακαλόπουλος στην πρώτη παράγραφο του κειμένου 

του (που παραθέσαμε προηγουμένως) «…όσο οι ερμηνείες για τη ζωή και το έργο του 

πληθαίνουν τόσο εκείνος τις αντιπαρέρχεται και επιβιώνει· η παρουσία του αφήνει ένα 

ανεξίτηλο χνάρι». Για τον Βακαλόπουλο, η μόνη προοπτική θεραπείας των αρρώστων και 

φυλακισμένων στην εκμαυλιστική φρεναπάτη της έγχρωμης τηλεοπτικής εποχής που 

ανατέλλει εκείνον τον καιρό είναι η επανεύρεση της ιερότητας του κόσμου. Η νωθρότητα 

του ελληνικού κόσμου, η νεκροφάνεια μιας κοινωνίας που ακκίζεται αυτοϊκανοποιούμενη 

κατά το διαφημιστικό σλόγκαν «σε επιθυμίες που δεν μπορούν να περιμένουν» είναι ο 

εγκλεισμός στην «σεναριακή αντίληψη της πραγματικότητας». Η έξοδος και η απολύτρωση 

έρχονται με τον τρόπο που φανερώνει η γραφή του Παπαδιαμάντη, γιατί αποκαλύπτει τον 

πνευματικό άξονα των πραγμάτων και του κόσμου. Λυτρωμένος ο Παπαδιαμάντης, κατά 

τον Βακαλόπουλο, από τις ψευδοκατασκευές της πλοκής, που δείχνουν την δυστυχία του 

μοντέρνου κόσμου και της σημερινής μεταμοντέρνας και παρωδιακής εκδοχής του, 

«…πιάνει με δέος ένα νήμα που τον οδηγεί στην πνευματική ρίζα της κτίσεως, κι αυτό είναι 

που μας μαγνητίζει και μας αφορά, είτε το θέλουμε είτε όχι». 

     Για τον Βακαλόπουλο, ο Παπαδιαμάντης δεν είναι ούτε καλός συγγραφέας μόνο ούτε 

ταπεινός ασκητής μόνο. Η σημασία του κειμένου του Χρήστου έγκειται ακριβώς σε αυτό. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

112 
 

Διαφοροποιούμενος από τις τρέχουσες ερμηνευτικές, που δεσμεύουν τον Παπαδιαμάντη 

στην τακτοποίηση είτε του φιλολογισμού είτε του ευσεβισμού, αναδεικνύει την 

καθολικότητα ως κεντρική διάσταση του παπαδιαμαντικού έργου. Περνώντας ο 

Βακαλόπουλος ανάμεσα από τις συμπληγάδες των δύο αυτών επαναπαυτικών 

προσεγγίσεων, τονίζει: Δεν μπορούμε να μεταμορφώσουμε τον Παπαδιαμάντη ούτε σε 

καλό συγγραφέα μόνο, ούτε σε ταπεινό ασκητή μόνο. Δεν μπορούμε να τον διαλύσουμε 

αναλύοντάς τον ούτε να τον παρουσιάσουμε σαν ψυχοπαθολογική περίπτωση όπως 

προσπαθήσαμε να κάνουμε με τον Μακρυγιάννη στην τηλεόραση μετά την έκδοση 

του Οράματα και θάματα. Μπορούμε ν’ ακούσουμε τη μελωδία του και ν’ αποφασίσουμε 

αν θα μάθουμε κάτι από τον άνθρωπο και τον συγγραφέα μαζί, κάτι που μας αφορά και 

μας μαγνητίζει, κάτι που αντέχει παράξενα μέσα στον χρόνο, διασχίζοντας σαν υπόγειο 

ρεύμα τον ελληνικό κόσμο. Σ’ αυτά τα διηγήματα όπου συμβαίνουν τα πάντα χωρίς να 

συμβαίνει τίποτα που να τρέφει το θηρίο της πλοκής, αυτής της μάστιγας του σύγχρονου 

κόσμου, υπάρχει κάτι πέρα από τη λογοτεχνία η κάποια περιχαρακωμένη δογματική, ακόμα 

και «θρησκευτική», σύλληψη. Υπάρχει το σημάδι του ιερού χαρακτήρα της ανθρώπινης 

κατάστασης των πραγμάτων. Χωρίς αυτό το σημάδι δεν μπορούμε να πάμε πολύ μακριά, 

γυροφέρνουμε με διάφορα σχέδια οργάνωσης μιας ζωής που έχει καταντήσει σκιά του 

εαυτού της και τρώμε τις σάρκες μας. Ο Παπαδιαμάντης δεν έγραψε για ν’ αποδείξει κάτι, 

αλλά για να υπηρετήσει το κοινό ελληνικό αίσθημα, τον παράξενο τρόπο των Ελλήνων, 

αυτόν τον τρόπο που σήμερα πολεμάμε με όλες μας τις δυνάμεις, μπλεγμένοι στην άρνηση 

της ζωής και στην αισθητικοποίηση του θανάτου. Ο άνθρωπος αυτός δέχτηκε να σηκώσει 

ένα βάρος χωρίς να κερδίσει τίποτα, και η φήμη που του παραχωρούμε σήμερα 

περισσότερο δείχνει τι προσπαθούμε να κερδίσουμε εμείς χωρίς κανένα απολύτως κόπο, 

όλοι εμείς που δεν δεχόμαστε ότι υπάρχει κάποιο σημάδι ή κάποιο νήμα που να μας οδηγεί 

σ’ αυτό που είμαστε κι όχι σ’ εκείνο που θέλουμε να γίνουμε βιάζοντας τον εαυτό μας. Με 

δύο λόγια, εμείς πρέπει να πλησιάσουμε τον Παπαδιαμάντη κι όχι να προσπαθήσουμε να 

τον φέρουμε στα νερά μας. Ας μείνουμε λίγο στην φράση «Ο Παπαδιαμάντης δεν έγραψε 

για να αποδείξει κάτι».  

     Ο Βακαλόπουλος αντιλαμβάνεται το κεντρικό σημείο της παπαδιαμαντικής οπτικής πάνω 

στα πράγματα και τον κόσμο και, εν τέλει, τον πυρήνα της παπαδιαμαντικής δημιουργίας. 

Για τον Παπαδιαμάντη αλλά και τον Βακαλόπουλο, η γραφή δεν είναι μέσο κατακύρωσης 

μιας ατομικής περσόνας, που ασκεί ως κατόρθωμα μια δεξιότητα από αυτές που κάνουν τις 

ατομικότητες να διακρίνονται μέσα στον νεωτερικό κόσμο. Αντιθέτως, η γραφή είναι μια 

επώδυνα απλόχερη απόσβεση του «εγώ» στην προοπτική της διακονίας του κοινού 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

113 
 

ελληνικού αισθήματος. Αυτού που ο Βακαλόπουλος ονομάζει παράξενο τρόπο των 

Ελλήνων. Υπό αυτό το πρίσμα, για τον Χρήστο ο Παπαδιαμάντης δεν επιτυγχάνει απλώς μια 

αισθητική πραγμάτωση. Με την παπαδιαμαντική γραφή αναδύεται ολότμητο το μυστικό 

βάθος του ανθρώπινου προσώπου μέσα στην ενδελέχεια της ιερότητας, που είναι και ο 

γνώμονας για την πιστοποίηση της αληθινής ή της κίβδηλης ζωής. Επομένως, για να τον 

αναδεχθούμε οφείλουμε να υπακούσουμε στα πνευματικά δεδομένα της συνέχειάς μας και 

της συλλογικής διάρκειάς μας στην Ιστορία και τον Χρόνο: «Για να τον δεχτούμε πρέπει ν’ 

αποφασίσουμε ότι κι εμείς οι ίδιοι μοιάζουμε μόνο με τον εαυτό μας, τίποτα λιγότερο, 

τίποτα περισσότερο. Αυτή η πολύ απλή παραδοχή εμφανίζεται στις μέρες της ευρωπαϊκής 

ολοκλήρωσης σαν το πιο δύσκολο πράγμα του κόσμου. Ο Παπαδιαμάντης δεν είναι 

τίποτε χωρίς αυτή την παραδοχή, δεν χρησιμεύει σε τίποτα, η ενασχόληση μαζί του 

αποτελεί φιλολογική ιδιοτροπία, στην καλύτερη περίπτωση. Μισώντας τον εαυτό του ο 

ελληνικός κόσμος δεν είναι σε θέση ν’ ακούσει την ιερή μελωδία της πραγματικότητας». 

     Το κείμενο του Βακαλόπουλου γράφεται ογδόντα χρόνια μετά την κοίμηση του 

Αλεξάνδρου Παπαδιαμάντη. Και θά ’λεγε κανείς ότι αποδεικνύει, μ’ έναν χαρισματικό και 

φωτισμένο τρόπο, ότι το κερί του Παπαδιαμάντη δεν σβήνει ποτέ. Τριάντα χρόνια πριν τον 

Χρήστο, ο Λορεντζάτος «σ’ ένα κείμενο τραγικά επίκαιρο» κατά την έκφραση του 

Βακαλόπουλου, έγραφε: Ή θα πάρουμε στα σοβαρά τον κόσμο που μας παρουσίασε, 

ολόκληρο όμως τον κόσμο της ορθόδοξης ελληνικής χριστιανοσύνης, ώς τις ακρότατες 

συνέπειες του, και τότε θα προσπαθήσουμε να καταλάβουμε τον Παπαδιαμάντη όχι μόνο 

σαν λογοτέχνη, αλλά σαν πνευματικό μας κεφάλαιο – αυτό δεν ισχυριζόμαστε πως είναι; – ή 

αλλιώς θα γυρίσουμε πίσω στις αισθητικές επιφάνειες, στη «λογοτεχνία» ή στην ψυχολογία 

των διηγημάτων, και θα θερίσουμε ό,τι σπείραμε: την άσκοπη (l’ art pour l’ art) νεροτριβή 

της ευαισθησίας μας. Όσοι θέλουν είναι ελεύθεροι να το κάνουν αυτό. Μόνο που χάνουν το 

δικαίωμα να παίρνουν τον Παπαδιαμάντη στα σοβαρά, ή αν τον πάρουν στα σοβαρά, τότε 

χάνουν το δικαίωμα να παραμερίζουν αφρόντιστα όσα λάτρευε εκείνος και τα είχε κάνει 

ζωή του, ή να τα θεωρούν μόνο «ποίηση» και «γραφικότητα» και να συνεχίζουν με το 

αζημίωτο τα ατομικά πάρε δώσε – όσοι άνθρωποι τόσες και εντυπώσεις (impressionisme) –

 με τις αισθητικές επιφάνειες. Διέξοδος δεν υπάρχει. Τηρώντας αυστηρά τις αναλογίες και 

φεύγοντας από τις αισθητικές μόνον φανερώσεις, θα μπορούσαμε να αντιστοιχίσουμε την 

προειδοποίηση του Λορεντζάτου, αλλά και την τραγική διαπίστωση του Βακαλόπουλου για 

το μίσος που τρέφουμε προς τον συλλογικό εαυτό μας, θα μπορούσαμε, λέω, να 

αντιστοιχίσουμε την κοινή αντίληψη και των δύο για το πνευματικό σύμπαν του Σκιαθίτη με 

την πρωτογενή αίσθηση του ρυθμού που μεταμορφώνει τον κόσμο σε μουσική, την οποία 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

114 
 

επικαλείται ως πηγή της ποιητικής αντίληψης για την ζωή, ο Κωστής Παλαμάς. Ο 

Βακαλόπουλος εξαργυρώνει τις αμαρτίες και τις αστοχίες μιάς ολόκληρης γενιάς, αλλά και 

των γονέων και των παππούδων της, γιατί ακριβώς απολέπισε την όραση και καθάρισε την 

ακοή με άνωθεν δωρεά, καθιστάμενος εντολοδόχος του ρυθμού ενός ολόκληρου κόσμου. 

Ενός κόσμου απορφανισμένου από το πρωτογενές φως της πίστης των πατέρων του και 

απορρυθμισμένου μέσα στα βαλτόνερα όλων των επείσακτων εκδοχών του ιστορικού 

μηδενισμού: κι από τότε που θρηνώ / το ξανθό, το γαλανό / και το ουράνιο φως μου / 

μετεβλήθη εντός μου / ο ρυθμός του κόσμου, για να θυμηθούμε τον Γεώργιο Βιζυηνό του 

Δρομοκαϊτείου. Σχεδόν δύο χρόνια μετά την δημοσίευση του σημαντικότερου, για τον 

υπογράφοντα (και όχι μόνον), κειμένου για τον Παπαδιαμάντη που μας χαρίστηκε μετά το 

κείμενο του Λορεντζάτου το 1961, ο Χρήστος φεύγει χτυπημένος από τον καρκίνο. 

Χαριτολογώντας ο ίδιος και ακράτως αυτοείρων, έλεγε ότι κουβαλάει «βραδυφλεγή 

βόμβα» μέσα του. Η περιπέτεια ξεκίνησε δεκαπέντε περίπου χρόνια πριν τον θάνατό του. 

Τα δεκαπέντε ωριμότερα και γονιμότερα χρόνια όχι μόνον στην δημιουργία του -

κινηματογραφική, πεζογραφική και δοκιμιακή- αλλά και στο προσωπικό, πνευματικό του 

(με την έννοια που η καθ’ ημάς παράδοση δίνει στον όρο) μέστωμα. Ένα μέστωμα που 

τελέστηκε -το επαναλαμβάνουμε- ως άνωθεν δωρεά. 

     Πώς έγινε κι ένα από τα φοβερότερα παιδιά της Μεταπολίτευσης, που έβγαινε από τα 

φεστιβάλ των πολιτικών νεολαιών, από τις ροκ μπάντες και τις εκπομπές στο ραδιόφωνο 

για τους Kinky Boys, να γίνει το αντηχείο του αιτήματος της άνυδρης και αυχμηρής 

ελληνικής ερήμου της εποχής μας για δρόσο Αερμών; Αυτά γίνονται «από μόνα τους», 

έλεγε ο Λορεντζάτος. Ή γίνονται με το αόρατο χέρι που χαϊδεύει κάποια στιγμή τα μαλλιά 

σου και λες, έτσι όπως είσαι καθημαγμένος και γονατισμένος, «αυτό που γύρευα είμαι». 

Όπως η ραγισμένη Ρέα Φραντζή στο κύκνειο άσμα του Χρήστου, την Γραμμή του Ορίζοντος, 

που είναι μια Ελληνίδα, ένα νέο κορίτσι που μοιάζει να βγαίνει από τις παπαδιαμαντικές 

σελίδες: «Η ταυτότητά της γράφει Ρέα Φραντζή, ελαφρά ντυμένη, έχει μερικά λεφτά, 

κάθεται με την πλάτη ακουμπισμένη στον απέναντι τοίχο του μικρού μαγέρικου, στην 

πλατεία του Άνω Κάμπου, απέναντι από την άσπρη εκκλησία, χιλιάδες χρόνια μετά την 

Αποκάλυψη, εννιακόσια χρόνια από τότε που ο μοναχός Χριστόδουλος έχτισε ένα 

μοναστήρι εκεί που ήταν ο ναός της Αρτέμιδος, τρεις μέρες από τότε που χώρισε με τον 

άντρα της. Η άσπρη εκκλησία τρυπάει τον γαλάζιο ουρανό, για πρώτη φορά βλέπει ζωντανή 

μπροστά στα μάτια της την ελληνική σημαία. Κάτω από τη σημαία παρελαύνει πάνοπλος ο 

ξανθός κόσμος, πηγαίνει να ψηθεί, πηγαίνει για μπάνιο, τρέχει να ξεκουραστεί. Κανείς δεν 

προσέχει τη σημαία που στέκει αόρατη, μόνο μια γυναίκα που μόλις χώρισε είναι σε θέση 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

115 
 

να την αντιληφθεί, βγάζει τα μαύρα γυαλιά και ο ήλιος την τυφλώνει. […] Τριανταδύο 

χρόνων, χωρισμένη, ρίχνει μιά ματιά κατανόησης στον κόκκινο δίσκο που χάνεται, 

προσπερνάει μια μικρή εκκλησία που στέκει ξεκάρφωτη στήν ἄκρη τοῦ γκρεμοῦ μ᾿ ἕνα 

λευκό πανί ν᾿ ἀνεμίζει στην πόρτα της. Κάνει δυο βήματα, στέκεται, γυρίζει καί βλέπει στα 

μάτια τη μικρή ξεκάρφωτῃ ἐκκλησία, τῆς ἔρχεται να κάνει τό σταυρό της καί δέν τόν κάνει 

γιατί ντρέπεται, χιλιάδες φίλοι μέσα της τῆς λένε νά μήν τό κάνει, τί νόημα ἔχει αὐτό που 

κάνει, τό κάνει χωρίς να τό ἐννοεῖ, δέν εἶναι τοῦ επιπέδου της να κάνει το σταυρό της, αὐτό 

τό κάνουν ἄνθρωποι πού δέν σκέφτονται τί νόημα ἔχει αὐτό πού κάνουν. Χιλιάδες φίλοι 

ψιθυρίζουν μέσα της ὅτι εἶναι μεγάλο ἀτόπημα νά κάνεις το σταυρό σου, εἶναι ὑποκρισία, 

εἶναι ἁμαρτία, είναι κακό σημάδι, εἶναι αίσχος, εἶναι μαλακία, εἶναι ἀνοησία, εἶναι γελοῖο, 

εἶναι ἡλίθιο, εἶναι τρέλα, είναι μεγάλη ὑποχώρηση, μήν τό κάνεις αὐτό τό πράγμα, Ρέα 

Φραντζῆ, τό κάνεις χωρίς νά τό ἐννοεῖς. Αὐτή τήν ἐκκλησία τήν ἔβαλαν ἐδῶ, στήν ἄκρη τοῦ 

γκρεμοῦ, χωρίς νά τό ἐννοοῦν. Τό λευκό πανί ἀνεμίζει στην πόρτα της χωρίς νά τό ἐννοεῖ, ὁ 

ἄνθρωπος που περνάει πάνω στο μαῦρο ἄλογο καί τῆς λέει καλησπέρα κάτι ἄλλο ἐννοεῖ, 

χιλιάδες φίλοι ὑπάρχουν μέσα της καί τήν κάνουν καχύποπτη, κάθε στιγμή χιλιάδες μάτια 

την παρακολουθοῦν, χιλιάδες γνῶμες ἐλέγχουν τις κινήσεις της, πρέπει να ἐξηγεῖται αὐτό 

πού πρόκειται να κάνει, πρέπει να έχει κάποιο λόγο καί νά τό ἐννοεῖ, τὸ κάνει γιά κάποιο 

λόγο, δὲν τὸ κάνει ἔτσι, σκέφτεται να κάνει το σταυρό της για κάποιον συγκεκριμένο λόγο 

πού πρέπει να εξηγηθεί.  

     Στέκεται ἀκίνητη, μαγνητισμένη, μελαχρινή, χωρισμένη και κάνει ντροπαλά τό σταυρό 

της δέκα βήματα ἀπό τήν ἄκρη τοῦ γκρεμοῦ. Τον Αύγουστο τοῦ 1971 πήγαιναν μὲ τὴ Βάνα 

να καπνίσουν κρυφά ἐνῶ ὅλο τό χωριό βρισκόταν στὴν ἐκκλησία, ἔμπαιναν τήν τελευταία 

στιγμή γιὰ νὰ μήν τίς καταλάβουν, μόλις πού προλάβαιναν τό ῞Αγιος ἰσχυρός, Ἅγιος 

ἀθάνατος, ἐλέησον ἡμᾶς. Κάπνιζαν κάνοντας πολύ μεγάλα σχέδια, ἡ ζωή ἦταν ἀλλοῦ, 

παντοῦ ἀλλοῦ ἐκτός ἀπό ἐδῶ, δέν ἦταν ζωή αὐτή ἐδῶ δι᾽ εὐχῶν τῶν ᾿Αγίων Πατέρων, ἡ ζωή 

ἦταν ἕνα πράγμα καλοντυμένο, κομψό, ἀστραφτερό, διακριτικά συγκινημένο, λεπτό, τα 

εἶχε δεῖ ἄλλωστε στήν ῾Ελβετία, τοῦ χρόνου ἡ Βάνα θα πήγαινε με το σχολείο στη Γαλλία, 

θά αἰσθανόταν ἐλεύθερη, θά κάπνιζε ὅσο ἤθελε, θά μιλοῦσε γαλλικά, θά πήγαινε στα 

μαγαζιά. ᾿Ελέησον καί σῶσον ἡμᾶς, εὐτυχῶς που βρέθηκαν οἱ δυό τους, δέν εἶχε μέ ποιόν 

να μιλήσει ἡ Βάνα σ' αὐτό τό χωριό, κανείς δεν καταλάβαινε, κανείς δεν ἄκουγε δίσκους, τί 

ἔκαναν ὅλοι αὐτοί οἱ ἄνθρωποι σ' αὐτό τό χωριό, δὲν ἤξεραν πῶς εἶναι ἡ πραγματική ζωή; 

Μιλοῦσαν συνέχεια για το παρελθόν, μά τί ἦταν αὐτό τό παρελθόν, ποῦ ἦταν ἐπιτέλους 

αὐτό τό παρελθόν, γιατί δεν ἐμφανιζόταν ποτέ νά τό δοῦμε, ποῦ εἶχε πάει να κρυφτεῖ καί τό 

ἔψαχναν μέ τόση μανία, δέν ἤξεραν ὅτι δέν ὑπάρχει πιά αὐτό τό πράγμα; Πήγαιναν ὅλοι 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

116 
 

μαζί στήν ἐκκλησία κι ἀνηφόριζαν πίσω ὅλοι μαζί, καθόντουσαν ὅλοι μαζί στα καφενεῖα κι 

ἔλεγαν ἀναμνήσεις ὅλοι μαζί, πῶς ἦταν δυνατόν να κάνουν τα πράγματα όλοι μαζί, τί ζωή 

ήταν αὐτή γεμάτη ἀναμνήσεις, δέν ἤξεραν ὅτι δέν ὑπάρχουν πιά ἀναμνήσεις, τί ακριβῶς 

ἐννοοῦσαν λέγοντας αὐτά τά πράγματα που ήταν τόσο μακριά ἀπό τήν πραγματική ζωή; 

Κάποιος ἔπρεπε νά τούς μιλήσει, νά τούς πεῖ ὅτι τό παρελθόν πέθανε, κάποιος ἔπρεπε νά 

τούς ἐξηγήσει ότι ζωή εἶναι αὐτό πού δέν ἔχει πιά παρελθόν, αὐτό πού γίνεται ἐπειδὴ δὲν 

θυμᾶσαι τίποτα πιά, πῶς βρέθηκε ἐδῶ αὐτό τό χωριό, γιατί κάπνιζαν μόνο οἱ ἄντρες, γιατί 

κοιμόντουσαν τόσο νωρίς, ζωή ήταν νά ἔχεις ηλεκτρικό, πῶς μποροῦσαν μ' αὐτές τίς 

λάμπες; Γιατί ἐπέμεναν να είναι φτωχοί, να έχουν μόνο ἕνα περίπτερο, νά ἔχει τόσο λίγα 

πράγματα το περίπτερο, να πηγαίνουν ὅλοι μαζί στήν ἐκκλησία, να γυρίζουν ὅλοι μαζί; 

Κάποιος ἔπρεπε νά τούς ἀνοίξει τα μάτια, νὰ τούς μιλήσει γιά τήν πραγματική ζωή. [...] 

Παραμερίζει τό λευκό πανί, μπαίνει στη μικρή ξεκάρφωτη ἐκκλησία, ἀνάβει ἕνα κερί. ῾Ο 

ἥλιος δύει, κάποιος πέρασε κι ἄναψε ἕνα κερί, πέρασε μια μελαχρινή γυναίκα κι ἄναψε ἕνα 

κερί, ἔστειλε μερικές σκέψεις στις φίλες της καί στόν ἄντρα της, ἔστειλε ἕνα χαιρετισμό σ᾽ 

ἕνα ντροπαλό παιδί πού μπήκε στο δωμάτιό της κι ὕστερα το κατάπιε ἡ πραγματική ζωή, 

πέρασε μια γυναίκα καί συνέχισε πρός την πλατεία, πήγαιναν ὅλοι μαζί στὴν ἐκκλησία κι 

ἀνηφόριζαν πίσω ὅλοι μαζί, καθόντουσαν στά καφενεῖα κι ἔλεγαν ἀναμνήσεις, τούς 

διέφευγε ή πραγματική ζωή, προσέφεραν λουκούμι, ψιθύριζαν τό Δι᾽ εὐχῶν ὅλοι μαζί, 

πέρασε μια μελαχρινή γυναίκα τή στιγμή τῆς δύσης κι ἄναψε κερί χωρίς να ξέρει γιατί». 

     Η Ρέα Φραντζή έκανε τον σταυρό της. Το ίδιο έκανε κι ο Βακαλόπουλος. Τόσο, ώστε τις 

τελευταίες μέρες πριν το φευγιό του, εκείνο τον λερό Γενάρη του ’93, έλεγε «μπαινοβγαίνω 

στον θάνατο για να τον συνηθίσω». Ο κοινός μας αδελφικός φίλος ποιητής Ηλίας Λάγιος, 

που ζούσε κι αυτός με τον τρόπο του «κάτω από του κυρ-Αλέξανδρου τον επενδύτη» και 

που τραγούδησε Και στην Δεξαμενή ως δεις ν’ απλώνει / του κυρ Αλέξανδρου ο επενδύτης, 

/ θα τυλιχτείς πρηνής, θύμα και θύτης, / λευκό σεντόνι, είναι εκείνος που τον έκλαψε: 

Άρχοντά μου, σβησμένη σάρκα, ματιά χωρίς τα μάτια σου, / σβόλε από χώμα, αχερουσία, 

μεσάνυχτα του κανενός, / μα πώς βαστάς την τόση απουσία; / Δεν σ’ το ’πανε, ψυχούλα 

μου, που ο θάνατος νικήθηκε για πάντα; Και ο λίγο μεγαλύτερός του ποιητής και φίλος 

Διονύσης Καψάλης έδωσε το δικό του τραγούδι: Στον ουρανό, θα λέμε, πήγες, Χρήστο, / να 

ζήσεις εν κρυπτώ και παραβύστω· // μα το πρωί εκείνο στου Ζωγράφου / στην παγωνιά 

σωπαίναμε του τάφου. 

     Ο Χρήστος Βακαλόπουλος λογοδότησε στα πόδια του Παπαδιαμάντη την μετάνοια μιας 

ολόκληρης σκοτεινιασμένης γενιάς, αλλά και όλης της μεταπολεμικής Ελλάδας. Με άλλα 

λόγια, ενώπιον του Κριτού, του Παλαιού Ημερών, του Τρισαγίου απόθεσε το χιόνι της 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

117 
 

ψυχής του με παραστάτη και ευχέτη τον ανέσπερο και αειθαλή Γέροντα των Ελλήνων: τον 

Αλέξανδρο Παπαδιαμάντη. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

