
  

  Αρμενιστής

   Τόμ. 2, Αρ. 2 (2024)

   Αρμενιστής

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 13/02/2026 11:03:08



Μητροπολίτης Μεσσηνίας Χρυσόστομος ǀ Ἡ διοικητική καί ἐκκλησιαστική διαίρεση τῆς Ἐπισκοπῆς
Μεσσήνης - Ἡ περίπτωση τῆς Μέλπειας (Γαράντζας) • Νάσος Βαγενάς ǀ Η ποιητική γενιά του ’30 • Lord
Byron ǀ Childe Harold’s Pilgrimage (μτφρ. Δημήτρης Κοσμόπουλος) • Ευριπίδης Γαραντούδης ǀ Το ανοιχτό
πρόβλημα του νερού: Βασικές ορίζουσες της ποίησης του Τίτου Πατρίκιου • Χαράλαμπος Γιαννακόπουλος ǀ
Ἤδη μὲν φάος ἦεν ἐπὶ χθόνα: όλα τα πρωινά της Οδύσσειας • Άγγελος Καλογερόπουλος ǀ Ο Παρακλητικός
Κανών: Η Παναγιά ως παραμυθία και μεσιτεία • Δημήτρης Καλοκύρης ǀ Ηρακλής (4Χ4) • Δημήτρης
Κοσμόπουλος ǀ Ο παράξενος τρόπος των Ελλήνων (ο Παπαδιαμάντης στον Χρήστο Βακαλόπουλο) • Εύη
Λιακέα ǀ Το καράβι+Κολλάζ • Κωνσταντίνος Γ. Μπέλτσιος ǀ Τέσσερα Ποιήματα • Φωτεινή Νικολαΐδου ǀ Δύο
ποιήματα • Τόνια Παυλάκου ǀ Ατεκνίας εκδίκηση • Μένη Πουρνή ǀ Δύο ποιήματα • Γιάννης Σόλαρης ǀ Δύο
ποιήματα  • Μάγδα Σουλιώτη ǀ Τρία ποιήματα  για το ποτάμι • Μαρία Παρ. Σταθέα ǀ Ο Γεώργιος Δροσίνης
και η πολλαπλή καλλιτεχνική και λογοτεχνική του δραστηριότητα αφορμή για σχολικές δραστηριότητες        
• Μανώλης Μ. Στεργιούλης ǀ Παπαδιαμαντικές επιδράσεις στην ποίηση του Δημήτρη Κοσμόπουλου             
• Αρχιμανδρίτης Χρυσόστομος (Ιερά Μονή Φανερωμένης Νάξου)  ǀ Τα Μυστήρια της Θεοτόκου • Χάρης
Ψαρράς ǀ Αναζητώντας τον μυστικό Σικελιανό • Μάριος Αθανασόπουλος ǀ Μια εκκλησιαστική διαμάχη στη
Σίτσοβα (σημ. Αλαγονία) του 19ου αιώνα • Ἰωάννης Π. Μπουγᾶς ǀ Αλληλογραφία 1834-1843 τοῡ Ἐπισκόπου
Μεσσήνης Ἰωσήφ (τοῡ ἀπό Ἀνδρούσης) μὲ τήν Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου

Μόνιμες στήλες
• 10 ερωτήσεις ǀ Η συγγραφέας  Σοφία Νικολαΐδου απαντά στη Μάγδα Σουλιώτη για το βιβλίο και τις
βιβλιοθήκες
• Αχυρώνας ǀ  Γράφει η Νεραντζούλα Αρμενοπούλου: Ο Λάγιος του Παλαμά και ο Παλαμάς του Λάγιου

Α Ρ Μ Ε Ν Ι Σ Τ Η Σ
Π Ε Ρ Ι Ο Δ Ι Κ Ο  Π Ο Λ Ι Τ Ι Σ Μ Ο Υ  Τ Η Σ  Δ Η Μ Ο Σ Ι Α Σ  Κ Ε Ν Τ Ρ Ι Κ Η Σ  Β Ι Β Λ Ι Ο Θ Η Κ Η Σ  Κ Α Λ Α Μ Α Τ Α Σ

V O L .  2 / 2 0 2 4

ISSN: 2945-1345



Μάγδα Σουλιώτη ,  Διευθύντρια της  Δημόσιας Κεντρικής Βιβλιοθήκης

Καλαμάτας,  Διδάκτορας του Πανεπιστημίου Δυτ.  Μακεδονίας.

Δημήτρης Κοσμόπουλος ,  ποιητής/δοκιμιογράφος,  υπεύθυνος του Τμήματος

Λόγου και  Γραμμάτων της  ΦΑΡΙΣ,  Διευθυντής του περιοδικού λογοτεχνίας

και  ιδεών Κριτήριο.  

Βασίλης Μπαζάνης ,  Φιλόλογος,  πρόεδρος του Συνδέσμου Φιλολόγων

Μεσσηνίας,  Διευθυντής του ΓΕΛ Δωρίου.

Έφη Πράτη ,  Φιλόλογος (M.ed στη Νέα Ελληνική Γλώσσα και  Φιλολογία) ,

Γ .Γ .  του Συνδέσμου Φιλολόγων Μεσσηνίας.

Συντακτική ομάδα

τεχνικη υποστηρ ιξη

Γεωργία Τζήλου ,  Διευθύντρια του 2ου Νηπιαγωγείου Μεσσήνης (M.Εd.  στις
Σπουδές στην Εκπαίδευση).

Μαρία Μιχαήλ ,  Δασκάλα (M.ed στην Νέα Ελληνική Γλώσσα και  Φιλολογία,
M.ed Ειδική Αγωγή και  Εκπαίδευση).



Editor ia l

Μητροπολίτης  Μεσσηνίας Χρυσόστομος,  Ἡ διοικητική καί  ἐκκλησιαστική διαίρεση τῆς  Ἐπισκοπῆς
Μεσσήνης -  Ἡ περίπτωση τῆς  Μέλπειας (Γαράντζας)  

Νάσος Βαγενάς-Η ποιητική γενιά του ’30 

Lord Byron-Chi lde Harold’s  P i lgr image (Μτφρ.Δημήτρης Κοσμόπουλος)

Ευριπίδης Γαραντούδης-Το ανοιχτό πρόβλημα του νερού:  Βασικές  ορίζουσες της  ποίησης του Τίτου
Πατρίκιου

Χαράλαμπος Γ ιαννακόπουλος-Ἤδη μὲν φάος ἦεν ἐπὶ  χθόνα:  όλα τα πρωινά της  Οδύσσειας  

Άγγελος Καλογερόπουλος-  Ο Παρακλητικός  Κανών:  Η Παναγιά ως παραμυθία και  μεσιτεία

Δημήτρης Καλοκύρης-Ηρακλής (4Χ4)

Δημήτρης Κοσμόπουλος-  Ο παράξενος τρόπος των Ελλήνων (ο  Παπαδιαμάντης στον Χρήστο
Βακαλόπουλο)

Εύη Λιακέα-Το καράβι+Κολλάζ

 

Κωνσταντίνος  Γ .  Μπέλτσιος-Τέσσερα ποιήματα

Φωτεινή Νικολαΐδου-Δύο ποιήματα

Τόνια Παυλάκου-Ατεκνίας  εκδίκηση

Μένη Πουρνή-Δύο ποιήματα

Γιάννης Σόλαρης-Δύο ποιήματα

Μάγδα Σουλιώτη-  Τρία ποιήματα για το ποτάμι

 

περ ιεχομενα
4

5-8

9-16

17-54

55-60

61-63

64-81

82-108

109-117

118

119-120

121-122

123-126

127-128

129-130

131-132



περ ιεχομενα

Μαρία Παρ.  Σταθέα -Ο Γεώργιος  Δροσίνης και  η  πολλαπλή καλλιτεχνική και  λογοτεχνική του
δραστηριότητα αφορμή για σχολικές  δραστηριότητες

Μανώλης Μ.  Στεργιούλης-Παπαδιαμαντικές  επιδράσεις  στην ποίηση του Δημήτρη Κοσμόπουλου 

Αρχιμανδρίτης  Χρυσόστομος ( Ιερ ﻿ά Μονή Φανερωμένης Νάξου)-Τα Μυστήρια της  Θεοτόκου

Χάρης Ψαρράς  -  Αναζητώντας τον μυστικό Σικελιανό 

Μάριος  Αθανασόπουλος -Μια εκκλησιαστική διαμάχη στη Σίτσοβα (σημ.  Αλαγονία)  του 19ου αιώνα 

Ἰωάννης Π.  Μπουγᾶς-Ἀλληλογραφία 1834-1843 τοῡ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ (τοῡ ἀπό
Ἀνδρούσης)  μὲ τήν Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου

Μόνιμες στήλες:

10 ερωτήσεις  •  Η συγγραφέας Σοφία Νικολαΐδου απαντά στη Μάγδα Σουλιώτη για το βιβλίο και  τ ις
βιβλιοθήκες

Νεραντζούλα Αρμενοπούλου-Ο Λά﻿γιος  του Παλαμά και  ο  Παλαμάς του Λάγιου

133-140

141-153

154-161

162-170

171-195

196-222

223-225

226-231



          I  looked and saw a  sea  
                         roofed  over  with ra inbows*

Ο Αρμενιστής  φιλοξενεί  στις  σελίδες  του άρθρα που δείχνουν τον δρόμο για να
ανακαλύψουμε τον πλούτο του πολιτ ισμού που εκφράζεται  μέσα από τη γλώσσα,  την
τέχνη,  την ιστορία,  τ ις  παραδόσεις ,  την αρχαία και  τη σύγχρονη ποίηση.  
    Το 2024 συμπληρώνονται  200 χρόνια από τον θάνατο του μεγάλου ρομαντικού
ποιητή Λόρδου Βύρωνα,  ο  οποίος  θεωρείται  από τους πλέον σημαντικούς Άγγλους
λογοτέχνες  του 19ου αιώνα.  Αποτελεί  δε  μία από τ ις  πιο  αναγνωρίσιμες  μορφές της
Επανάστασης του 1821 και  θεωρείται  εθνικός  ευεργέτης,  αφού προσέφερε τη ζωή
του στον αγώνα για την ανεξαρτησία της  Ελλάδας.  Στο παρόν τεύχος δημοσιεύουμε
πρωτότυπα ποιήματά του τα οποία συνοδεύονται  από τη μετάφραση που
επιμελήθηκε ο  ποιητής Δημήτρης Κοσμόπουλος.
    Στο 2ο τεύχος του Αρμενιστή  θα έλθουμε σε επαφή με διάφορες πτυχές  της
λογοτεχνίας,  μέσα από τ ις  μεταφράσεις  αρχαίων κειμένων και  την απόδοσή τους με
μια πιο σύγχρονη ματιά,  μέσα από κείμενα λογοτεχνικής κριτ ικής  του έργου του
Παπαδιαμάντη,  του Δροσίνη,  του Παλαμά,  του Σικελιανού και  της  ποιητικής  γενιάς
του ’30,  αλλά και  πιο  ύστερων ποιητών,  όπως ο Τίτος  Πατρίκιος.  Σύγχρονοι
λογοτέχνες  μάς εμπιστεύτηκαν ανέκδοτα κείμενά τους,  ερευνητές  τα ιστορικά άρθρα
τους -μάλιστα σε αυτό το τεύχος έχουμε την τ ιμή να δημοσιεύουμε και  άρθρο του
Σεβασμιότατου Μητροπολίτη Μεσσηνίας Χρυσόστομου.  
    Σημαντική αλλαγή:  Ο Αρμενιστής  φιλοξενείται  πλέον στη σελίδα του Εθνικού
Κέντρου Τεκμηρίωσης e-Publ ish ing,  μιας  ολοκληρωμένης δημόσιας υπηρεσίας γ ια την
ηλεκτρονική έκδοση έγκριτου επιστημονικού περιεχομένου.  Πρακτικά αυτό σημαίνει
ότι  κάθε άρθρο που δημοσιεύεται  στο περιοδικό λαμβάνει  το  ψηφιακό
αναγνωριστικό DOI ,  έτσι  ώστε να διασφαλίζεται  η  διαρκής προσβασιμότητα και  η
δυνατότητά του να αναφέρεται  στο διαδίκτυο.
    Θερμές ευχαριστίες  σε  όσους εμπιστεύτηκαν τα κείμενά τους  στη συντακτική
επιτροπή του περιοδικού και  σε  όσους συνεργάστηκαν με τη ΔΗΚΕΒΙ  Καλαμάτας,
προκειμένου να δημιουργηθεί  το  2ο τεύχος.

Καλαμάτα,  Απρίλιος  2024

Η Διευθύντρια 
της  Δημόσιας Κεντρικής Βιβλιοθήκης Καλαμάτας

*The Sea of  Glass ,  Ezra  Pound

 

editor ial



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

5 

 

 

Ἡ  διοικητική καί ἐκκλησιαστική διαίρεση 

τῆς Ἐπισκοπῆς Μεσσήνης - Ἡ περίπτωση τῆς Μέλπειας (Γαράντζας) 

ὑπό 

Μητροπολίτου Μεσσηνίας Χρυσοστόμου Σαββάτου, 

Καθηγητοῦ τοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν 

 

 

1. Μέ τήν ἀποκατάσταση τῆς ἐλευθερίας, ἀπό 

τόν τουρκικό ζυγό, καί τήν ἀντικανονική 

ἀνακήρυξη τοῦ Αὐτοκεφάλου τῆς Ἐκκλησίας τῆς 

Ἑλλάδος, ἀπό τόν Ὄθωνα (1833), ἡ ἐπισκοπή 

Ἀνδρούσης, μέ τό Β.Δ. τῆς 21ης Νοεμβρίου 18331 

ἀπετέλεσε τήν νέαν ἐπισκοπήν Μεσσήνης, καί 

ἐπίσκοπος διορίστηκε «ὁ μέχρι τοῦδε 

Ἀνδρούσης Σ. ἐπίσκοπος κ. Ἰωσήφ»2. 

     Σύμφωνα δέ μέ τό Β.Δ. τῆς 20ῆς Νοεμβρίου (2 Δεκεμβρίου) τοῦ 18333 ἡ ἐπισκοπή 

Μεσσήνης περιέχει τάς ἐπαρχίας Μεσσήνης καί Καλαμῶν. Καθέδρα Νησί (Στενύκληρος). 

     Ἡ παροῦσα διαίρεση τῶν ἐπισκοπῶν ἔγινε μέ βάση τό Β.Δ. τῆς 3 (15) Ἀπριλίου 1833 «Περί 

τῆς διαιρέσεως τοῦ Βασιλείου καί τῆς διοικήσεώς του»4, μέ τό ὁποῖον τό Βασίλειον τῆς 

Ἑλλάδος διατηρεῖται σέ 10 νομούς καί 42 ἐπαρχίας καί σέ κάθε ἐπαρχία δημιουργοῦνται 

δῆμοι. Στό ἄρθρο λοιπόν 5 τοῦ παραπάνω Διατάγματος ἀναφέρονται τά διοικητικά ὅρια τοῦ 

Νομοῦ Μεσσηνίας καί οἱ 5 Ἐπαρχίες, μέ τίς ἀντίστοιχες πρωτεύουσες, ἐνῶ ἐπισημαίνεται ὅτι 

μητροπολιτική ἕδρα τοῦ νομοῦ εἶναι ἡ πόλις Ἀρκαδιά (Κυπαρισσία). 

     Ἀπό τήν συγκριτική μελέτη τῶν παραπάνω δύο Β.Δ. δηλαδή τῆς ἐκκλησιαστικῆς καί τῆς 

διοικητικῆς διαιρέσεως τοῦ Βασιλείου, ἀντίστοιχα παρατηροῦμε: α) Στό νομό Μεσσηνίας 

ἔχουμε 5  Ἐπαρχίες (Ὀλυμπίας, μέ πρωτεύουσα τό Φανάριον Τριφυλίας, μέ πρωτεύουσα τήν 

Ἀρκαδιά (Κυπαρισσία), Μεθώνης, μέ πρωτεύουσα τή Μεθώνη, Μεσσήνης, μέ πρωτεύουσα 

                                                 
1. ΦΕΚ. 38, σελ. 288 «Περί διορισμοῦ τοῦ προσωπικοῦ τῶν ἐπισκοπῶν τοῦ Βασιλείου».  
2. πρβλ. Κ. Οἰκονόμου, Τά Σωζόμενα Ἐκκλησιαστικά Συγγράμματα Β΄, Ἀθῆναι 1864, σελ. 218. Τ. 
Γριτσόπουλου,<<Ἀνδρούσης Ἐπισκοπῆς>>,ΘΗΕ 2 (1963), στ. 736-737. Χρυσοστόμου Θέμελη, 
Μητροπολίτου Μεσσηνίας (+), Ἡ Ἱερά Μητρόπολις Μεσσηνίας διά μέσου τῶν αἰώνων, Ἀθῆναι 2003, 
σελ. 42. 
3. ΦΕΚ. 38, σελ. 286 ‘Περί προσωρινῆς διαιρέσεως τῶν ἐπισκοπῶν τοῦ Βασιλείου». 
4. ΦΕΚ. 12, σελ. 76-77. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

6 

 

τήν Ἀνδροῦσα καί τήν ἐπαρχίαν Καλαμῶν, μέ πρωτεύουσα τήν Καλαμάτα καί 3 ἐπισκοπές 

(Τριφυλίας, μέ καθέδρα τήν Κυπαρισσία, Μεσσήνης, μέ καθέδρα τό Νησί (Στενύκληρος) καί 

Μεθώνης, μέ καθέδρα τήν ὁμώνυμη ἐπαρχία). β) Ἡ μή ἀπόλυτη ἀντιστοιχία διοικητικῆς καί 

ἐκκλησιαστικῆς διαίρεσης, ἀπόλυτα δικαιολογημένη καί θεμιτή, προκάλεσε τό φαινόμενο 

τῆς γεωγραφικῆς ἄσκησης, μέ ἀποτέλεσμα ἡ νέα ἐπισκοπή ἐκκλησιαστικά νά περιλαμβάνει 

τίς ἐπαρχίες τῆς πολιτικῆς διοικήσεως Μεσσήνης ὡς καί τῶν Καλαμῶν, μέ ἐπισκοπική 

καθέδρα τό Νησί (Στενύκληρος ), καί ὄχι τήν Ἀνδροῦσα ἤ τήν πόλη τῆς Καλαμάτα. 

     γ) Μέ τή νέα αὐτή διοικητική καί ἐκκλησιαστική διαίρεση καταργήθηκε ἡ ἱστορική 

ἐπισκοπή Ἀνδρούσης καί ἡ νέα ἐπισκοπή Μεσσήνης περιέλαβε τελικά τίς ἐπαρχίες 

Ἀνδρούσης, Ἰμπλακίκων, Μικρομάνης, Καλαμῶν καί Νησίου. Ἡ διαίρεση αὐτή διατηρήθηκε 

μέχρι καί τό 1844, ἔτος θανάτου τοῦ μέχρι τότε Ἰωσήφ (1806-1833) καί μετέπειτα Μεσσήνης 

(1833-1844), ὅτε καί ἡ ἕδρα τῆς Μητροπόλεως γίνεται ἡ πόλη τῶν Καλαμῶν, μέ πρῶτο 

Μητροπολίτη πλέον Μεσσηνίας τόν Προκόπιο Γεωργιάδη (1852-1874), μετέπειτα 

Ἀρχιεπίσκοπο Ἀθηνῶν,5 ἐνῶ ἀνάλογες διαφοροποιήσεις ἔχουμε καί στήν γειτονική ἐπισκοπή 

Χριστιανουπόλεως6. 

2. Οἱ παροῦσες ὅμως διοικητικές καί ἐκκλησιαστικές τῶν ἐπαρχιῶν προκάλεσαν ὅπως 

φαίνεται ἀπό τό ἀνέκδοτο ἀρχεῖο τοῦ Μεσσήνης (Ἀνδρούσης) Ἰωσήφ, καί διάφορα ἐνοριακά 

καί κανονικά θέματα, μέ χαρακτηριστικό αὐτό τῆς περίπτωσης τοῦ ἐφημερίου τῆς Γαράντζα 

(Μέλπεια), πρεσβυτέρου Παναγιώτη, στόν ὁποῖο ὁ Ἰωσήφ ἀπευθύνει ἐπιστολή, «ὁ κατά τήν 

ἐπισκοπή Μεσσήνης ἐπίσκοπος πρός τόν αἰδεσιμώτατον ἐν ἱερεῦσι κύ(ριον) Παναγιώτην καί 

πρός τούς προκριτοδημογέροντας τῆς κωμοπόλεως «Γαράντζα», μέ ἡμερομηνία 12 

Ἰανουαρίου τοῦ 1834, προερχομένη ἀπό τήν πόλη τοῦ Ναυπλίου, ὅπου ἀκόμη διαμένει ὁ 

Ἰωσήφ.7 Παρόμοια ἐπιστολή, μέ ἡμερομηνία 22 Ἰανουαρίου, ἀπευθύνει καί «πρός τούς 

αἰδεσιμωτάτους ἱερεῖς τούς ψάλλοντας ἐν ταῖς ἐκκλησίαις τῶν Καλαμῶν καί τῶν ὑπ’ αὐτήν 

χωρίων»8. 

     Στήν ἐπιστολή πρός τόν ἱερέα «κύρ. Παναγιώτην»9 καί τούς προκριτοδημογέροντας 

ἀναφέρει ὅτι μέ τήν νέα πολιτική καί ἐκκλησιαστική διαίρεση τοῦ νομοῦ καί τῶν ἐν αὐτῷ 

                                                 
5. Χρυσοστόμου Θέμελη, Ἔνθ’ ἀνωτέρω, σελ. 43. 
6. βλ. Ἀρχιμ. Σπυρίδωνος Θεοδωρόπουλου, Ἱστορία τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Τριφυλίας καί Ὀλυμπίας, 
Ἀθῆναι 2008, σελ. 218-219.  
7. Κατάστιχο Ἱερᾶς Μητροπόλεως Μεσσήνης, ἀριθμ. 4. 
8. Ἔνθ. ἀνωτ. ἀριθμ. 5. 
9. Πρόκειται γιά τόν ἱερέα Παναγιώτη Τσαμαδό, ἐφημέριο Γαράντζας, ὁ ὁποῖος ἐφημέρευσε, κατά τόν 
Ἰ. Πέτροβα, μεταξύ 1795 καί 1832 (βλ. Ἰ. Πέτροβα, Ἡ Γαράντζα καί ἡ ἱστορία της, Ἀθήνα 1986, σελ. 22). 
Στούς ἐφημεριακούς καταλόγους τῆς Ἱ. Μητροπόλεως Μεσσηνίας, πού δημοσιεύει ὁ Ἰ.Μ. Βορβίλας (ἐν 
Διδαχή 421 (1985), σελ. 91) δέν ἀναφέρεται ἐφημέριος μέ τό ὄνομα Παναγιώτης, κατά τό ἔτος 1834. 
Ἐάν οἱ ἡμερομηνίες τοῦ Ἰ. Πέτροβα εἶναι σωστές, τότε τό ἔτος 1834, πού ἀπευθύνει τό ἔγγραφο ὁ 
Ἰωσήφ, ὁ ἱερέας Παναγιώτης ἔχει κοιμηθεῖ καί ἤδη, ἀπό τό ἔτος 1832 ἐφημερεύει ἤ ὁ Κωνσταντῖνος 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

7 

 

ἐπισκοπῶν ἡ κωμόπολις τῆς Γαράντζας περιέρχεται πλέον στήν ἐπαρχία Μεσσήνης, στήν 

ὁποίαν «πολιτικῶς ἑνώθη καί πνευματικῶς, καί ὁ συγκεκριμένος ἱερεύς «ὑπέπεσεν» στήν 

πνευματική δικαιοδοσία τοῦ Ἰωσήφ. Αὐτό συνεπάγεται δύο ὑποχρεώσεις τοῦ συγκεκριμένου 

ἐφημερίου: α) Τήν ἀναγνώριση τοῦ ἐπισκόπου, ἡ ὁποία ἐκφράζεται μέ τήν κανονική 

μνημόνευση τοῦ ὀνόματός του, στά δίπτυχα τῆς θείας λειτουργίας ὡς καί σέ κάθε ἄλλη 

ἀκολουθία. Τήν ἴδια ὑπόδειξη κάνει καί στήν ἐπιστολή του «πρός τούς αἰδεσιμωτάτους 

ἱερεῖς˙ τῆς πόλεως τῶν Καλαμῶν καί τῶν ὑπ’ αὐτήν χωρίων», καί β) Τήν ἀναγνώριση καί 

ἀποδοχή τοῦ κανονικοῦ ἐπιτρόπου, ὡς κανονικοῦ ἀντικαταστάτου τοῦ ἐπισκόπου, θέση στήν 

ὁποίαν ὁρίζει τόν Οἰκονόμο τῆς κωμοπόλεως τοῦ Δεσύλλα Ἀθανάσιο Οἰκονομίδη (1821-

1868)10, στόν ὁποῖον πρέπει νά καταθέτουν καί τίς ὁποιεσδήποτε χρηματικές ὑποχρεώσεις 

τους. 

     Τί προκάλεσε ὅμως τή σύνταξη τοῦ συγκεκριμένου Γράμματος, εἰδικότερα γιά τήν 

Γαράντζα; 

      Ἡ ἐπιστολή πρός τούς αἰδεσιμωτάτους ἱερεῖς τῶν Καλαμῶν καί τῶν ὑπ’ αὐτήν χωρίων, τῆς 

22ας Ἰανουαρίου 1834, δικαιολογεῖται, ἀφοῦ ἡ διοικητική περιφέρεια τῶν Καλαμῶν, μέχρι 

τήν ἔκδοση τοῦ ΒΔ τῆς 3ης Ἀπριλίου 1833, ἦταν ἴδια ἐπαρχία στά ὅρια τοῦ Νομοῦ Μεσσηνίας 

καί μέ τό ΒΔ τῆς 20ῆς Νοεμβρίου 1833 συμπεριελήφθη στά ἐκκλησιαστικά ὅρια τῆς 

ἐπισκοπῆς Μεσσήνης. Ἡ παροῦσα δικαιοδοσιακή ἀλλαγή στά πλαίσια τῶν ἐκκλησιαστικῶν 

ἐπαρχιῶν ἐπιβάλλει τήν ἐκ μέρους τοῦ ἐπισκόπου ἐνημέρωση τοῦ κλήρου γιά τίς κανονικές 

καί ἐκκλησιαστικές αὐτοῦ ὑποχρεώσεις, γιά τήν περίπτωση ὅμως τῆς κωμόπολις Γαράντζα, 

ἐφαρμόζεται ἐπίσης ἡ ἴδια γενική ἐκκλησιαστική ἀρχή καί μάλιστα ὑπό τήν προϋπόθεση ὅτι 

ἡ ἀρχική διοικητική ἐξάρτησης τῆς κωμόπολεως δέν ταυτίζονταν μέ τά ὅρια τῆς ἀνάλογης 

ἐκκλησιαστικῆς ἐπαρχίας, ἀλλά ὅπως ἐπιβεβαιώνεται ἀπό τό Κατάστιχο 4, τήν ἴδια χρονική 

περίοδο ἡ περιοχή τῆς Γαράντζας ἀλλάζει καί τή διοικητική της ἀναφορά μετακινούμενη ἀπό 

τήν Ἐπαρχία Τριφυλίας καί ἀνήκει πλέον στήν διοίκηση τῆς ἐπαρχίας Μεσσήνης (1833), 

γεγονός τό ὁποῖον συνεπάγεται καί ἀλλαγή στήν ἐκκλησιαστική ἀναφορά τῆς ἀντίστοιχης 

ἐνορίας. Φαίνεται ὅτι ἡ Γαράντζα μέχρι τό 1833 ὑπήγετο διοικητικά στήν ἐπαρχία τῆς 

Τριφυλίας καί ἐκκλησιαστικά στήν ἐπισκοπή Χριστιανουπόλεως, ἡ ὑπαγωγή αὐτή 

ἐπιβεβαιώνεται καί ἀπό τήν ἄγνοιαν τοῦ ὀνόματος τοῦ ἐφημερίου τῆς Γαράντζας ἀπό μέρους 

τοῦ Ἰωσήφ, ἀφοῦ τό ἔτος 1834 δέν γνωρίζει ὅτι ὁ ἱερέας Παναγιώτης ἔχει πεθάνει πρό διετίας 

                                                 
Κοτρώτσιος (κατά τόν Ἰ. Μ. Βορβίλα) ἤ ὁ Κωνσταντῖνος Τσαμαδός, υἱός τοῦ Παναγιώτη Τσαμαδοῦ 
(1832 κ. ἑ) (κατά τόν Ἰ. Πέτροβα). 
10. Τήν πληροφορία αὐτή ἀντλοῦμε ἀπό τούς Ἐφημεριακούς Καταλόγους τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως 
Μεσσηνίας (ἐν Διδαχή, 413 (1984), σελ. 135). 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

8 

 

καί ἱερέας πλέον εἶναι ὁ Κωνσταντῖνος, ἐνῶ ἀπευθύνει τό Κανονικό Γράμμα στόν 

ἀποθανόντα, ἀλλά καί ἀπό τό ὅλο περιεχόμενο τοῦ ἐνταλτηρίου Γράμματος. 

     3. Μία κανονική θεώρηση τοῦ περιεχομένου τῶν δύο Γραμμάτων, τά ὁποῖα διασώζονται 

στό Κατάστιχο τῆς Μητροπόλεως Μεσσηνίας11 ἐπιβεβαιώνει, ὅτι ἡ ἀναφερόμενη πολιτική 

καί πνευματική (ἐκκλησιαστική) ἕνωση διαφόρων γεωγραφικῶν ἐπαρχιῶν ἀποτελεῖ βασική 

κανονική ἀρχή στήν παράδοση τῆς Ἐκκλησίας, ἡ ὁποία διασώζεται στούς ιζ΄ τῆς Δ΄ 

Οἰκουμενικῆς Συνόδου (451 μ.Χ.) καί λη΄ τῆς Πενθέκτης (691), καί ἡ ὁποία ἐφαρμόστηκε τήν 

ἐποχή τοῦ ἱ. Φωτίου(858-867 κ’ 877-886),12 ἀφοῦ μ’ αὐτήν ρυθμίζονται τά ὅρια καί οἱ 

δικαιοδοσίες τῶν ἐπισκόπων καί τῶν μητροπολιτῶν μέ βάση τή γεωγραφική καί πολιτική 

σπουδαιότητα τῶν πόλεων13. 

     Τό δεύτερο σημαντικό στοιχεῖο εἶναι τῆς κανονικῆς μνημόνευσης τοῦ ἐπιχωρίου 

ἐπισκόπου τόσο στά δίπτυχα τῆς θείας λειτουργίας («Ἐν πρώτοις ...») ὅσο καί στίς λοιπές 

ἀκολουθίες. Ἀποτελεῖ ἀκόμη ἕνα κανονικό ἔρεισμα ἐπιβεβαίωσης τῆς κανονικῆς 

δικαιοδοσίας καί τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐξάρτησης τῶν συγκεκριμένων γεωγραφικῶν περιοχῶν 

καί διοικήσεων, ὡς ἐπίσης καί ἡ ἀναγνώριση τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἐπιτρόπου, ὡς 

ἐκπροσωποῦντων κανονικῶς καί νομίμως τόν οἰκεῖον ἐπίσκοπον14. 

 

Resume 

The administrative and ecclesiastical division of the diocese of Messina- The case of Melpia 

(Garantza) 

The present study is a first report of the research, concerning the administrative and 

ecclesiastical boundaries of the diocese pf Messina (1833), based on the evidence drawn from 

the correspondence’ archive of the first Bishop of Messina, Joseph from Androusa. 

 

                                                 
11. Ἀντίστοιχα Κατάστοιχα, μέ παρόμιο περιεχόμενο, ἔχουμε καί τά ὑπ’ ἀριθμ. 19 καί 94, τοῦ ἔτους 
1834, μέ τά ὁποῖα σέ συνεργασία μέ τόν ἔπαρχο Μεσσήνης, καταρτίζονται οἱ νέες ἐνορίες πρός 
διευκόλυνση καταρτισμοῦ ἀντίστοιχης διαίρεσης καί τῶν Δήμων. 
12. «Τά ἐκκλησιαστικά, καί μάλιστά γε τά περί τῶν ἐνοριῶν δίκαια, τῆς πολιτικῆς ἐπικρατείας τε καί 
διοικήσεσιν συμμεταβάλλεσθαι εἴωθεν» (Μ. Φωτίου, Ἐπιστολή 290 πρός πάπα Νικόλαον Α΄ ἔκδ. Β. 
Λαούρδα – L.G. Westerink Photii Patriarchae Konstantinopolitani, Epistolae et Amphilochia, vol III, 
Leipsia 1985, σελ. 136 ). 
13. Ιζ΄ Δ΄ καί λη΄ τῆς Πενθέκτης : <<Εἴ τις ἐκ βασιλικῆς ἐξουσίας ἐκαινίσθη πόλις, ἤ αὖθις καινισθείη τοῖς 
πολιτικοῖς καί δημοσίοις τύποις καί ἡ τῶν ἐκκλησιαστικῶν πραγμάτων τάξις ἀκολουθείτω, ( Πρβλ. Γ. 
Γκαβαρδίνα, Ἡ Πενθέκτη Οἰκουμενική Σύνοδος καί τό νομοθετικό της ἔργο, ἔκδ. «ΕΠΕΚΤΑΣΗ», 
Θεσ/νίκη 1998, σελ. 155). 
14. 13ος Πρωτοδευτέρας. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

9 
 

 

Νάσος Βαγενάς 

Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΓΕΝΙΑ ΤΟΥ ’30 

 

ε ένα συνέδριο για τον Σεφέρη δεν θα έπρεπε 

να λείπει μια εισήγηση για τη γενιά του ’30,* 

της οποίας ο Σεφέρης υπήρξε κεντρική 

μορφή. Και από μια τέτοια συζήτηση δεν θα 

μπορούσε να λείπει το ερώτημα για ποιον λόγο 

αισθανόμαστε ακόμη την ανάγκη να μιλάμε σήμερα, 

στη δεύτερη δεκαετία του εικοστού πρώτου αιώνα, για τη γενιά του ’30. Ερώτηση που βρήκε 

ήδη μιαν απάντησή της με την ίδρυση, σήμερα, μιας μόνιμης έκθεσης με τίτλο «Πινακοθήκη 

Νίκου Χατζηκυριάκου Γκίκα – Μουσείο Μεσοπολέμου και της γενιάς του ’30», της οποίας 

επίκεινται τα εγκαίνια. Η ονομασία της έκθεσης ως μουσείου είναι, βέβαια, ατυχής, αφού η 

γενιά του ’30 είναι ακόμη ζωντανή – ζωντανότατη (οι ήρωές της ζουν ακόμη νοερά ανάμεσά 

μας και μας αγχώνουν με την παρουσία τους). Όμως, όπως και να ονομάζεται η έκθεση, η 

πρωτοβουλία της ίδρυσής της είναι ιδιαίτερα σημαντική για λόγους που κανονικά δεν θα 

χρειαζόταν να τους εξηγήσει κανείς. Αλλά κάποτε – και κυρίως σήμερα – χρειάζεται να εξηγεί 

κανείς και το αυτονόητο. 

     Θα μιλήσω, λοιπόν, γι’ αυτή τη γενιά, για το λογοτεχνικό της έργο, και κυρίως – γιατί ο 

χρόνος των εισηγήσεων είναι περιορισμένος – για την αιχμή της, για το ποιητικό σκέλος αυτής 

της γενιάς. Και θ’ αρχίσω με ένα σχόλιο για την απόφαση της ίδρυσης του μουσείου που 

ανέφερα. 

     Πιστεύω ότι η απόφαση αυτή αποτελεί μια καίρια κριτική πράξη, μια τολμηρή κριτική 

παρέμβαση σε μια συζήτηση (για την ακρίβεια, σε μιαν επίθεση) που διεξάγεται εδώ και μιαν 

εικοσιπενταετία – και θα πρέπει να επαινεθεί ο Άγγελος Δεληβορριάς γι’ αυτή την παρέμβαση 

(αυτός είχε την ιδέα και πήρε την απόφαση, και αυτός την εκτέλεσε). Διότι με αυτήν ο 

Δεληβορριάς πάει κόντρα στην προσπάθεια απαξίωσης της γενιάς του ’30, κυρίως της 

                                                           
* Το κείμενο αυτό διαβάστηκε στο Συνέδριο «Γιώργος Σεφέρης (40 χρόνια από τον θάνατό του)», που 

διοργάνωσε στην Κέρκυρα (11-13 Νοεμβρίου 2011)  η Εταιρεία Κερκυραϊκών Σπουδών.  

 

Σ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

10 
 

λογοτεχνικής (αλλά και της εικαστικής) πλευράς της, προσπάθεια της οποίας την αιτιολόγηση 

θα χαρακτήριζα αφελή, για ν’ αποφύγω περισσότερο δυσάρεστους χαρακτηρισμούς. 

     Αλλά γιατί θα πρέπει να τους αποφύγω; Γιατί θα πρέπει να κατατρίβεται κανείς σε κριτικές 

ευγένειες, οι οποίες ενθαρρύνουν φαινόμενα όπως αυτό που προσπαθώ να περιγράψω; Διότι 

περί φαινομένου πρόκειται· περί ενός φαινομένου που, σε ό,τι αφορά τη λογοτεχνία κυρίως, 

θα μπορούσε να περιγραφεί με τους όρους μιας ομαδικής ψύχωσης. 

     Για να γίνω σαφέστερος θα πρέπει να αναφέρω τους λόγους για τους οποίους η κυρίαρχη 

σήμερα κριτική άποψη για τη γενιά του ’30, υπακούοντας πειθήνια στα σαθρά για τη 

λογοτεχνία προτάγματα της Θεωρίας είναι ότι η γενιά αυτή δεν αξίζει την εκτίμησή μας. Έχω 

καταρτίσει έναν κατάλογο των κυριότερων εναντίον της επικρίσεων και χαρακτηρισμών τον 

οποίο σας διαβάζω. Τα χωρία που θα ακούσετε είναι κατά λέξη διατυπώσεις, όχι περιφραστική 

απόδοσή τους από εμένα: 

 

«Η γενιά του ’30 απέτρεπε από την εισαγωγή ξένων προτύπων και τη συνακόλουθη 

μόλυνση των ναμάτων του γηγενούς λαϊκού πολιτισμού». 

 

«Από την εποχή του μοντερνισμού [δηλαδή της γενιάς του ʹ30] η ελληνική λογοτεχνία 

και κριτική έχει σε μεγάλο βαθμό αποκοπεί από τις καλλιτεχνικές και φιλοσοφικές 

εξελίξεις στη Δύση». 

 

«Η γενιά του ’30 επέβαλε στη λογοτεχνία μας το δόγμα της ελληνικότητας». 

 

«Ο όρος ελληνικότητα είναι δημιούργημα της γενιάς του ʹ30». 

 

     Αυτό το τελευταίο δεν το διάβασα, το άκουσα σε παρουσίαση βιβλίου από σοβαρό 

καθηγητή Πανεπιστημίου. Μετά την παρουσίαση τον πλησίασα και τον ρώτησα: «Αυτά τα περί 

δημιουργίας του όρου ελληνικότητα από τη γενιά του ’30 πού τα βρήκες;» «Το γράφει ο 

Δείνα», μου απάντησε. Του είπα ότι καλό θα ήταν να βγει από τη μελέτη της ιστορίας των 

ιδεών της Ελλάδας του εικοστού αιώνα, που είναι η κύρια περιοχή των ενδιαφερόντων του, και 

να επισκεφτεί και τον δέκατο ένατο αιώνα, όπου εκτός από το περιεχόμενο του όρου 

ελληνικότητα, το οποίο αποτελεί την κυρίαρχη ιδεολογία της εποχής, θα συναντήσει και τον 

ίδιο τον όρο, με την έννοια με την οποία χρησιμοποιείται στον εικοστό αιώνα.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

11 
 

     Ξανακοίταξα το βιβλίο του Δείνα για να δω τι ακριβώς λέει, και διάβασα τα εξής: 

 

«Αν και τη λέξη “ελληνικότητα” η γενιά του ’30 ελάχιστα τη χρησιμοποίησε, εντούτοις 

συνδέθηκε μαζί της και από πολλούς θεωρήθηκε δημιούργημά της. Το ερώτημα 

συνεπώς που προκύπτει είναι πώς η γενιά του ’30 ταυτίστηκε με την έννοια της 

ελληνικότητας, αφού δεν χρησιμοποίησε εκτεταμένα τον όρο; Ο λόγος νομίζω είναι 

απλός. Από αυτήν εκπορεύεται το ρομαντικό ουτοπικό όραμα της αντίστασης στη 

δυτική κουλτούρα, που εκφράζεται μέσα από το ιδεολόγημα της ελληνικότητας, όπως 

σε άλλες χώρες εκφράζεται μέσα από παρόμοιες έννοιες σαν αυτές της italianità, της 

hispanidad ή της negritude». 

 

     Προσέξτε τη διατύπωση: «το ρομαντικό ουτοπικό όραμα της αντίστασης στη δυτική 

κουλτούρα». Είχα την εντύπωση ότι το ρομαντικό ουτοπικό όραμα είναι χαρακτηριστικό της 

δυτικής κουλτούρας. Ο άνθρωπος που έγραψε την παραπάνω φράση φαίνεται να πιστεύει ότι 

το όραμα αυτό είναι γέννημα μιας αντιστεκόμενης Ανατολής. Εκτός αν εννοεί ότι η δυτική 

κουλτούρα αντιστέκεται στη δυτική κουλτούρα· ότι η italianità και η hispanidad, που αποτελούν 

αναπόσπαστο μέρος της δυτικής κουλτούρας, αντιστέκονται στον εαυτό τους. Προσέξτε, 

ακόμη, και την άλλη φράση του κειμένου του: «Το ιδεολόγημα της ελληνικότητας, της italianità, 

της hispanidad, της negritude». Δηλαδή η ελληνικότητα, η ιταλικότητα, η ισπανικότητα, ακόμη 

και η νεγρικότητα, είναι ιδεολογήματα, δηλαδή ψευδείς συνειδήσεις. Με άλλα λόγια, είναι 

πράγματα ανύπαρκτα. Έχουμε εδώ την αποθέωση της μεταμοντέρνας εκδοχής της θεωρίας της 

κατασκευής. Αυταπατάσαι αν νομίζεις ότι είσαι Έλληνας, Ιταλός, Ισπανός, ή αν πιστεύεις ότι 

είσαι νέγρος, κι ας μιλάς ελληνικά, ιταλικά, ισπανικά ή σουαχίλι, κι ας γεννήθηκες σ’ έναν τόπο 

που λέγεται Ελλάδα, Ιταλία, Ισπανία ή Αγκόλα. Στην εποχή μας η αίσθηση της ταυτότητας, και 

όχι μόνο της εθνικής, έχει αποκαλυφθεί ότι είναι ψευδαίσθηση. Το είπε, άλλωστε, και ο 

Φουκώ, και μάλιστα με το παραπάνω, ότι σε λίγο η έννοια άνθρωπος δεν θα υπάρχει.  

     Ποιοι είναι αυτοί που με την επιμονή τους στην ελληνικότητα και τον αγώνα τους να 

προστατεύσουν την ελληνική ιδιοπροσωπία από το μίασμα της Δύσης αποτελούν, σύμφωνα με 

τους επικριτές της τη λογοτεχνική γενιά του ’30; Είναι, κατά κύριο λόγο, ο Σεφέρης και ο Ελύτης 

από τους ποιητές, ο Θεοτοκάς από τους πεζογράφους και ο Καραντώνης και ο Δημαράς από 

τους κριτικούς. Κατά δεύτερο λόγο, όταν χρειάζεται, είναι ο Εμπειρίκος και ο Εγγονόπουλος, 

αλλά και ο Κωνσταντίνος Τσάτσος. Ο Δημαράς και ο Τσάτσος δεν ανήκουν, βέβαια, στη γενιά 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

12 
 

του ’30, αλλά βολεύει να τους επικαλείται κανείς για μιαν επίκριση. Δεν ανήκουν, γιατί μια 

λογοτεχνική γενιά δεν είναι μια βιολογική γενιά (όλοι οι συγγραφείς όσοι γεννιούνται, πάνω-

κάτω, και εμφανίζονται περίπου τα ίδια χρόνια), αλλά είναι εκείνοι οι συνομήλικοι, πάνω-κάτω, 

συγγραφείς, που εκφράζονται με – και που επιβάλλουν – μια νέα, ή όχι ταυτόσημη με την 

ισχύουσα, τεχνοτροπία.  

     Θα περίμενε κανείς ότι με κριτήριο την ελληνικότητα, όπως τη νοούν οι εν λόγω κριτικοί, θα 

επαναξιολογούνταν όλοι οι σημαντικότεροι Νεοέλληνες ποιητές: Ο Σολωμός, ο Κάλβος, ο 

Παλαμάς, ο Σικελιανός, ο Καβάφης. Όμως αυτό δεν συμβαίνει. Ή, μάλλον, σε κάποιες 

περιπτώσεις, συμβαίνει το αντίθετο. Ο Καβάφης, λ.χ., ο ελληνοκεντρικότερος ποιητής (με 

κριτήριο πάντα αυτό που νοούν ως ελληνικότητα οι επικριτές της γενιάς του ’30) όχι μόνο 

απαλλάσσεται ταχυδακτυλουργικώς από την κατηγορία του «ιδεολογήματος της 

ελληνικότητας», αλλά και περιγράφεται ως κινούμενος στην αντίθετη κατεύθυνση. Έτσι από 

ποιητής μιας περιοχής του μείζονος ελληνισμού μεταβάλλεται σε «ποιητή της διασποράς» – 

της διασποράς γενικά, ούτε καν της ελληνικής διασποράς. Όλα εκείνα που για τους εν λόγω 

κριτικούς αποτελούν ανάθεμα για τη γενιά του ’30 εξαλείφονται ως διά μαγείας από τον 

Καβάφη μέσα από μιαν ανάγνωση που αποκαλύπτει στους στίχους του μια «μοναδική 

διαθεσιμότητα» (δηλαδή ο Καβάφης είναι ό,τι προαιρείται κανείς), μια διαθεσιμότητα που 

επιτρέπει σε αυτή την ανάγνωση να απαλλάξει την ποίησή του από το βασικό ιδεολογικό 

χαρακτηριστικό της. Διαβάζοντας κανείς σήμερα τα όσα γράφονται για τη γενιά του ’30 θα 

πίστευε ότι η πριν από το 1930 ελληνική ποίηση – και όχι μόνο αυτή – ήταν ένας υπερεθνικός 

παράδεισος, ότι η ελληνικότητα δεν υπήρχε προηγουμένως· ότι δεν υπήρχε γιατί στην 

πραγματικότητα δεν υπάρχει, επειδή υπάρχει μόνο ως ιδεολόγημα, δηλαδή ως κάτι το 

ανύπαρκτο, το οποίο εφηύρε για ιδιοτελείς λόγους πείθοντας τους αφελείς ότι είναι υπαρκτό η 

γενιά του ’30. 

     Η γενιά του ’30, λοιπόν, με τον ελληνοκεντρισμό της απομόνωσε την Ελλάδα στον επαρχιακό 

της ρόλο και έδειξε το εθνικιστικό και συντηρητικό ιδεολογικά πρόσωπό της. Τόσο συντηρητικό 

που να «εγκυμονεί σοβαρούς κινδύνους», γιατί ως «εθνολαϊκιστικό και ιδεαλιστικό» το 

πρόσωπο αυτό βρίσκεται «στη σκοτεινή πλευρά [δηλαδή στη φασίζουσα] του αντιδραστικού 

μοντερνισμού». 

    Επειδή όμως η ανακάλυψη ενός συντηρητικού ιδεολογικού περιεχομένου δεν είναι δυνατόν 

να απαξιώσει στον επιθυμητό βαθμό μια λογοτεχνική γενιά, έπρεπε να βρεθεί και ένας τρόπος 

να αμφισβητηθεί και η τεχνοτροπική πρωτοτυπία της γενιάς του ’30, ο ρόλος της στη 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

13 
 

μοντερνιστική κατεύθυνση της λογοτεχνίας μας. Για να επιτευχθούν αυτά τα δύο χρειαζόταν να 

βρεθεί ένα αντίπαλο ποιητικό δέος της ίδιας περίπου εποχής, που να ενσαρκώνει την ποιητική 

ανανέωση, τόσο σε επίπεδο ιδεολογικό όσο και στο επίπεδο των εκφραστικών αναζητήσεων. 

     Έτσι κατασκευάστηκε ένας προοδευτικός-πρωτοποριακός Καρυωτάκης. Ο συντηρητικός 

πολιτικά (κρινόμενος με τους όρους με τους οποίους προσδιορίζουν την πολιτική συντήρηση οι 

επικριτές της γενιάς του ’30) και συντηρητικός τεχνοτροπικά (σε σύγκριση με την προσωδιακή 

κοσμογονία της εποχής του), αλλά και, σπουδαίος παρ’ όλα αυτά, ποιητής Καρυωτάκης, 

ανακαλύπτεται όχι μόνο ως «η ελλείπουσα κριτική συνείδηση της Αριστεράς» αλλά και ως ο 

πραγματικός εισηγητής του μοντερνισμού στην Ελλάδα, τον οποίο «έθαψε με κάθε μέσο η 

γενιά του ’30» για να επιβάλει τη δική της πρωτοκαθεδρία. Διαβάζουμε: 

 

«Τον ρόλο του αναχώματος που απέτρεπε την προσέγγιση της ποίησης του Καρυωτάκη, 

ανέλαβε το κατασκεύασμα της “νεωτερικότητας”[η γενιά του ’30]». 

 

Διαβάζουμε ακόμη: 

 

«Ο πρωτοποριακός Καρυωτάκης εμπλούτισε τον μοντερνισμό προκαλώντας σύγχυση 

στους κάθε είδους αμύντορες, κοινωνικούς και τεχνοτροπικούς [στους αμύντορες της 

γενιάς του ’30]». 

 

«Ο πρωτοποριακός Καρυωτάκης εμπλούτισε τον μοντερνισμό με μια προχωρημένη 

πολιτική φωνή». 

 

«Ο Καρυωτάκης [και όχι η γενιά του ’30] είναι αυτός που πραγματώνει (θεματικά, 

γλωσσικά και “μορφικά”) την περιλάλητη “στροφή” της ποίησής μας».  

 

     Τα όσα έχουν γραφεί από δεκάδες κριτικούς επί ολόκληρες δεκαετίες για τον ρόλο της 

γενιάς του ’30 σε αυτή τη στροφή αποτελούν για τον άνθρωπο που γράφει τα αμέσως 

παραπάνω «εμμονές και “φετίχ” κάποιων κριτικών». 

     Δεν έχω τον χρόνο να σας εξηγήσω γιατί τα περί αντικαρυωτακικών αισθημάτων της γενιάς 

του ’30 είναι μύθος. Αρκεί να αναφέρω ότι ο Σεφέρης και ο Καραντώνης χαρακτηρίζουν τον 

Καρυωτάκη «σταθμό στη λογοτεχνία μας», ότι ο Σεφέρης συμπαραθέτει στίχους του 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

14 
 

Καρυωτάκη με στίχους του Έλιοτ, και ότι ο Καραντώνης θεωρεί ότι «η αισθητική του 

Καρυωτάκη, μαζί με εκείνη του Καβάφη και του Σεφέρη, δημιουργεί μια στάθμη γούστου που 

πρέπει να είναι ο γνώμονας της κριτικής εκτίμησης των ποιητικών έργων». 

     Κοντεύω να τελειώσω, και μιλάω ακόμη για το τι πιστεύει σήμερα για τη λογοτεχνική γενιά 

του ’30 η κυρίαρχη λογοτεχνική κριτική μας και όχι για το τι πιστεύω εγώ· όμως δεν χρειάζεται 

να σας αναπτύξω τη δική μου άποψη γι’ αυτή τη γενιά, γιατί είναι ήδη προφανής από αυτά που 

σας έχω πει. Γι’ αυτό απλώς θα συνοψίσω την κρίση μου γι’ αυτήν, επανερχόμενος στην 

παρατήρησή μου ότι το φαινόμενο της αρνητικής σήμερα στάσης προς τη γενιά του ’30, όπως η 

στάση αυτή μπορεί να μελετηθεί μέσα από τις αιτιολογήσεις της, τις οποίες προβάλλουν οι 

θιασώτες της, θα μπορούσε να περιγραφεί με τους όρους μιας ομαδικής ψύχωσης. Διότι οι 

αιτιολογήσεις αυτές είναι τόσο ανίσχυρες έναντι του επιτεύγματος αυτής της γενιάς και τόσο 

πραγματολογικά λανθασμένες, που δεν θα μπορούσαν να εξηγηθούν παρά μόνο από το άγχος 

που, όπως όλα δείχνουν, έχει προκαλέσει η βαρειά σκιά αυτής της γενιάς σε ανθρώπους που 

προσπαθούν να απαλλαγούν από το αίσθημα του επιγόνου και να αυτοεπιβεβαιωθούν ως 

ισχυρές λογοτεχνικές παρουσίες. Έχουμε εδώ ένα αποτέλεσμα του άγχους της επίδρασης, για 

να θυμηθούμε και πάλι τον Χάρολντ Μπλουμ, όμως διαφορετικό από αυτό που περιγράφει ο 

Μπλουμ. Διότι το αποτέλεσμα εδώ είναι εκτρωματικό: ένα αποκύημα. Πιστεύω ότι πρόκειται 

για το επακόλουθο μιας κατάστασης που, καθώς το κεντρικό σύμπτωμά της είναι ο φόβος 

αδυναμίας εξόδου από τη σκιά της γενιάς του ’30, θα μπορούσε να ονομαστεί αγχώδης άμυνα. 

Έπρεπε να βρεθούν αρνητικά στοιχεία στο έργο αυτής της γενιάς, ώστε αμφισβητώντας κανείς 

την αξία του να ενισχύσει την κατασκευή ενός δικού του κύρους. Και τα στοιχεία αυτά 

θεωρήθηκε ότι μπορούν να τα προσφέρουν η εμφάνιση των πολιτισμικών σπουδών με τα 

συνακόλουθα προτάγματα της πολυπολιτισμικότητας και της ετερότητας, που παρέχουν 

ευκαιρίες για την ανακάλυψη όχι μόνο πραγματικών αλλά και φανταστικών περιπτώσεων 

εθνοκεντρισμού και, συνεπώς, της συντηρητικής ιδεολογίας, την οποία ο εθνοκεντρισμός 

προϋποθέτει.  

     Θα ήταν ανιαρό να εξηγήσει κανείς γιατί η γενιά του ’30 δεν είναι εθνοκεντρική – θα πρέπει 

πρώτα να εξηγήσει τι ακριβώς σημαίνει ο όρος εθνοκεντρισμός – και γιατί η γενιά αυτή 

προσγείωσε την έννοια της ελληνικότητας από τη στρατόσφαιρα, στην οποία την είχαν 

οδηγήσει οι προηγούμενες γενιές (αλλά και συνομήλικοί της που δεν ανήκουν στις τάξεις της) 

στις ρίζες της. Και θα ήταν ανιαρό να απαριθμήσει κανείς τα επιτεύγματα της γενιάς του ’30 σε 

όλα τα πεδία της καλλιτεχνικής και πνευματικής δραστηριότητάς της. Αρκεί μόνο να πούμε ότι 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

15 
 

η γενιά του ’30 έμπασε την Ελλάδα στην Ευρώπη του εικοστού αιώνα. Και αρκεί για τη 

λογοτεχνική έκφραση αυτής της γενιάς να προσθέσουμε ότι όχι μόνο εκσυγχρόνισε τη 

λογοτεχνία μας αλλά και παρήγαγε ποιητικά έργα που μπορούν να συγκριθούν με τα 

σημαντικότερα σύγχρονά της ευρωπαϊκά. Τρεις μεγάλοι ποιητές (Σεφέρης, Ελύτης, Ρίτσος) και 

δύο υψηλής ποιότητος (Εγγονόπουλος, Εμπειρίκος) αποτελούν ένα ποιητικό δυναμικό που 

αντίστοιχό του, αναλογικά, δύσκολα θα μπορούσε να βρει κανείς στις λογοτεχνικές γενιές – και 

όχι μόνο στις ευρωπαϊκές – του εικοστού αιώνα. 

     Τελειώνω σχολιάζοντας το τελικό συμπέρασμα του πρόσφατου βιβλίου για τη γενιά του ’30 

του Δημήτρη Τζιόβα (που είναι ο εφευρέτης των απόψεων για την ελληνικότητα στις οποίες με 

παρέπεμψε ο ειδικός στον εικοστό αιώνα καθηγητής). Σύμφωνα, λοιπόν, με τον Τζιόβα (για την 

ακρίβεια, με τη θεωρία του Φουκώ για την έννοια του συγγραφέα), 

 

«παρά τις προσπάθειες να οριστεί και να περιγραφεί ποικιλοτρόπως, θα μπορούσαμε 

να πούμε, υπερβάλλοντας και κυριολεκτώντας, ότι η γενιά του ’30 δεν υπήρξε ποτέ. 

Απλώς εφευρέθηκε ο μύθος της, σε διάφορες εκδοχές, ως άλλοθι και πεδίο για να 

συγκρουστούν ιδεολογίες και αισθητικές απόψεις, να αποκτήσουν έρεισμα βαθύτερες 

κοινωνικές αντιθέσεις και προκαταλήψεις και να κριθούν πολιτισμικές επιλογές». 

 

     Αφήνω να σχολιάσετε μόνοι σας τη συλλογιστική του χωρίου που σας διάβασα. Εγώ απλώς 

αναρωτιέμαι: αν η γενιά του ’30 δεν υπήρξε ποτέ, τότε ποιο είναι το νόημα της μακρόχρονης 

και αγχώδους ενασχόλησης με αυτήν όλων εκείνων που αγωνίζονται τις τελευταίες δεκαετίες 

να την αποκαθηλώσουν; Η ένταση και το ύφος αυτού του αγώνα κάθε άλλο παρά κριτική 

προσέγγιση των πεπραγμένων μιας λογοτεχνικής γενιάς του παρελθόντος υπηρετούν. 

Εκφράζουν εχθρότητα εναντίον μιας γενιάς του παρελθόντος, η οποία γίνεται αισθητή και 

σήμερα ως μια ζωντανή πραγματικότητα, ως πραγματικότητα τόσο ζωντανή, όσο και οι γενιές 

του παρόντος – διαφορετικά οι επικριτές της, παρότι ετερόχρονοι, δεν θα την αντιμετώπιζαν ως 

έναν σύγχρονο αντίπαλο. Διότι ογδόντα χρόνια μετά την εμφάνισή της η γενιά του ’30 αποτελεί 

ακόμη τον ρυθμιστή του λογοτεχνικού μας πολιτεύματος, όσο κι αν προσπαθούμε να 

ξορκίσουμε την παρουσία της με μεταμοντέρνα μαντζούνια και συνταγές πολιτικής ορθότητας. 

Κι αυτό όχι μόνο γιατί είναι μια μεγάλη γενιά, αλλά και γιατί οι μεταγενέστεροι δεν 

κατορθώσαμε να διδαχτούμε όσα έπρεπε από το επίτευγμά της. Αν το είχαμε κατορθώσει, θα 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

16 
 

μπορούσαμε να είχαμε αναπτύξει περισσότερο τις δυνατότητές μας και δεν θα ξιφουλκούσαμε 

σήμερα με ξύλινα σπαθιά εναντίον της. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

17 
 

  

George Gordon, Lord Byron 

CHILDE HAROLD’S PILGRIMAGE 

(Μετάφραση Δημήτρης Κοσμόπουλος)1 

 

 

The Canto Two 

Η προσκύνησις του Τσάιλντ Χάρολντ 

Άσμα Δεύτερο 

Ι. 

Come, blue-eyed maid of heaven! —but thou, alas, 

Didst never yet one mortal song inspire— 

Goddess of Wisdom! here thy temple was, 

And is, despite of war and wasting fire, 

And years, that bade thy worship to expire: 

But worse than steel, and flame, and ages slow, 

Is the drear sceptre and dominion dire 

Of men who never felt the sacred glow 

That thoughts of thee and thine on polished breasts bestow. 

                                          * 

Ι. 

Σίμωσε ’σύ ουράνια, γαλανομάτα κόρη! 

Μ’ αλλοί μου! Πότε δρόσισες το άσμα ενός θνητού; 

Ώ της σοφίας θεά! Εδώ παλαιά ο ναός σου μας εθώρει 

Κι ακόμα υπάρχει, απομεινάρι της φωτιάς και του χαμού, 

Απομεινάρι στους αιώνες που σκεπάσαν των θεών τα όρη. 

Όμως το σίδερο, το πύρ και του καιρού το δόρυ  

Λιγότερο αφανίζουνε απ’ το σκήπτρο του κακού, 

                                                           
1 Το 2024 θα κυκλοφορήσει για πρώτη φορά από τις εκδόσεις Κέδρος το έργο του Byron, σε μετάφραση 
Δημήτρη Κοσμόπουλου, η οποία θα είναι σύμφωνη με το μέτρο και τους ρυθμούς του ίδιου του Byron. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

18 
 

Απ’ των βαρβάρων το σπαθί και το τσεκούρι 

Άγριων φυλών που στην ψυχή τους δεν εστάλαξε του γλυκού 

μύρου από την ανάμνησή σου κι απ’ του ένδοξου λαού  

Την ευλογία, σε λαών καρδιές, ευχή και γούρι. 

                                         * 

II. 

Ancient of days! august Athena! where, 

Where are thy men of might, thy grand in soul? 

 Gone—glimmering through the dream of things that were: 

 First in the race that led to Glory's goal, 

 They won, and passed away—is this the whole? 

 A schoolboy's tale, the wonder of an hour! 

The warrior's weapon and the sophist's stole 

Are sought in vain, and o'er each mouldering tower, 

Dim with the mist of years, grey flits the shade of power. 

                                         * 

ΙΙ. 

Τα κλέη παλαιά των ημερών! Περίβλεπτη Αθήνα Σεβασμία 

Πού οι τρανοί πολίτες σου; Πού οι μεγαλόψυχοι άντρες; 

Σβησμένοι, στου ονείρου το κομπολόι, θολές χάντρες: 

Πρωταθλητές στην τεθλιμμένη οδό της Αρετής, την Ερασμία 

Μόλις και λάμψανε στην γή- μ’ αυτό είταν όλο κι όλο; 

Των έργων τους η διδαχή, μύθος φέγγει στον θόλο 

Θαύμα μιάς ώρας, σε κολλεγιοπαίδων την ανία! 

Πού τα όπλα των πολεμιστών σου, τα έδρανα των σοφιστών 

Μάταια τα ψάχνω στα ερείπια κάστρων και τειχών, 

Στην σκότεινη την καταχνιά του ανέμου και του χρόνου τυλιγμένα, 

Καθώς τριγύρω σελαγίζουν σκιές, από τα κλέη τα χαμένα. 

                                          * 

I. 

Son of the morning, rise! approach you here! 

Come—but molest not yon defenceless urn! 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

19 
 

Look on this spot—a nation's sepulchre! 

Abode of gods, whose shrines no longer burn. 

E'en gods must yield—religions take their turn: 

'Twas Jove's—'tis Mahomet's; and other creeds 

Will rise with other years, till man shall learn 

Vainly his incense soars, his victim bleeds; 

Poor child of Doubt and Death, whose hope is built on reeds. 

                                         * 

ΙΙΙ. 

Άστρο της μέρας, του Ήλιου φως! Για κόντεψε λιγάκι! 

Ελθέ! Μα μην ταράξεις ένα μνήμα μέσα στο σαράκι. 

Αντίκρυσε τον τόπο αυτό- έθνους μνήμα κενό. 

Κατοικητήριο θεών με τους βωμούς σβησμένους. Ράκη 

Οι θεοί του φύγανε, στων καιρών το φαρμάκι. 

Και οι θρησκείες των λαών, σειρά περάσανε κι αυτές: 

Πρώτος ο Δίας και μετά η θρησκεία του Μουχαμέτη. 

Πίστεις πολλές θα φέρουνε οι αιώνες δυνατές, 

Ώσπου να μάθει ο άνθρωπος πως μάταιες οι τελετές 

Και το θυμίαμα ανώφελο και η θυσία του σκέτη. 

Τέκνο φτωχό οι ελπίδες του αμφιβολίας, θανάτου. 

Οι ελπίδες του θεμελιωμένες σε καλαμιές του βάλτου. 

                                         *  

IV. 

Bound to the earth, he lifts his eyes to heaven— 

Is't not enough, unhappy thing, to know 

Thou art? Is this a boon so kindly given, 

That being, thou wouldst be again, and go, 

Thou know'st not, reck'st not to what region, so 

On earth no more, but mingled with the skies! 

Still wilt thou dream on future joy and woe? 

Regard and weigh yon dust before it flies: 

That little urn saith more than thousand homilies. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

20 
 

                                          * 

 

IV. 

Ρίζα κι αν έχεις μες στην γή, στον ουρανό τα μάτια--- 

Δεν σού’ ναι τάχα αρκετό να υπάρχεις μες στον κόσμο; 

Τόσο ακριβή σου είν’ η ζωή και λες το φως της, «φώς» μου; 

Πόσο διψάς τον άνεμο, στης ζωής τα μονοπάτια; 

Να τα περνάς πώς λαχταράς; Κι ας γίνεσαι κομμάτια--- 

«Πέρα απ’ τον τάφο να ’μαι», λές, «στης ζήσης τον ρυθμό, 

Να φτερουγάω κι από την γή, να σμίγω ουρανό». 

Αλλοίμονο! Περίκλειστε στου ονείρου τα παλάτια 

Ψάχνεις μελλούμενες χαρές και λύπες που είναι να ’ρθουν; 

Ψηλάφισε και ζύγιασε την σκόνη πριν σκορπίσει: 

Η τεφροδόχος τούτη εδώ, κρυφή γλώσσα θανάτου 

Πέρα από κάθε λέξη θα σου τραγουδήσει. 

                                          * 

V. 

Or burst the vanished hero's lofty mound; 

Far on the solitary shore he sleeps; 

He fell, and falling nations mourned around; 

But now not one of saddening thousands weeps, 

Nor warlike worshipper his vigil keeps 

Where demi-gods appeared, as records tell. 

Remove yon skull from out the scattered heaps: 

Is that a temple where a God may dwell? 

Why, e'en the worm at last disdains her shattered cell! 

                                         * 

V. 

Ή ανάσκαψε καλύτερα τον τύμβο των χωμάτων, 

Θαμμένο έχει στα σπλάγχνα του τον ήρωα τον αρχαίο. 

Σε ακρογιάλι ερημικό κι απόμακρο κι ωραίο 

Κοιμάται κι αναπαύεται στην χώρα των θαυμάτων. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

21 
 

Έθνη πλέξανε ολόγυρα τους θρήνους των ασμάτων. 

Τώρα όμως δεν ακούγεται ούτ’ ένα μοιρολόγι, 

Κι ούτ’ ένας πολεμόχαρος προσκυνητής δεν φτάνει, 

Κι ας βγήκε ’δώ ημίθεος, λέν των παλαιών οι λόγοι. 

--Ακόμα κι ένας ήρωας πέπρωται να πεθάνει.— 

Από τα σκόρπια κόκκαλα, κράτησε το κρανίο 

Και μίλα! Μοιάζει αυτό ναός, να κατοικεί ο Θεός; 

Κι ο σκώληκας το παρατάει, τούτο το άδειο ηχείο. 

                                          * 

VI. 

Look on its broken arch, its ruined wall, 

Its chambers desolate, and portals foul: 

Yes, this was once Ambition's airy hall, 

The dome of Thought, the Palace of the Soul. 

Behold through each lack-lustre, eyeless hole, 

The gay recess of Wisdom and of Wit, 

And Passion's host, that never brooked control: 

Can all saint, sage, or sophist ever writ, 

People this lonely tower, this tenement refit? 

                                          * 

VI. 

Ρίξε το βλέμμα σου: Σπασμένη αψίδα, γκρεμνισμένοι τοίχοι, 

Χορταριασμένα δώματα και νυχτωμένες στοές. 

Κι όμως πετούσαν, μια φορά, ευγενικών πόθων πνοές, 

Το αίθριο παλάτι γέμιζαν, λεπτοί, ψυχών οι ήχοι. 

Κι αντίκρυσε: Θόλους θαμπούς, αόμματους κι αχρώμους 

Στον ιερό της σύνεσης και της σοφίας ξενώνα, 

Στον έκπαγλο του πάθους ναό, δίχως δεσμά και νόμους: 

Όσα είπανε και γράψανε φιλόσοφοι ιερόκρυφοι κι οι άγιοι, 

Άραγε, γίνεται να βρούνε στέγη στον περίκαλλο νυμφώνα, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

22 
 

Να ξαναχτίσουνε τον πύργο, στης ορφάνιας τα τενάγη; 

                                          * 

VII. 

Well didst thou speak, Athena's wisest son! 

'All that we know is, nothing can be known.' 

Why should we shrink from what we cannot shun? 

Each hath its pang, but feeble sufferers groan 

With brain-born dreams of evil all their own. 

Pursue what chance or fate proclaimeth best; 

Peace waits us on the shores of Acheron:  

There no forced banquet claims the sated guest 

But Silence spreads the couch of ever welcome rest. 

                                          * 

VII. Αληθινός ο λόγος σου, σοφέ γιέ της Αθήνας! 

«Ένα καλά γνωρίζουμε, πως τίποτε δεν ξέρουμε». 

Προς τι το πισωγύρισμα μπρος σ’ ό,τι είν’ ο πυρήνας 

Των όσων θα ’ρθουνε και πώς να τους ξεφύγουμε; 

Όλα πονάνε: Αλλ’ άνθρωπος, στου φόβου την αρπάγη 

Δέρνεται για φανταστικά και ψεύτικα δεινά 

Ονειροφαντασιάς γεννήματα, στου νού του τα πελάγη. 

Άς βρίσκουμε όσα η μοίρα ή η τύχη μας, ορίζει για κλεινά. 

Ειρήνη μας προσμένει, στου Αχέροντα την όχθη, ασάλαγη: 

Τραπέζια και γιορτές δεν έχει εκεί, στου Χάρου τα στενά 

Μήτε για τον χορτάτο καλεσμένο βία και χλαπαταγή. 

Σιωπή του στρώνει το κλινάρι, για το «καλωσόρισες», σεμνά. 

                                          * 

VIII. 

Yet if, as holiest men have deemed, there be 

A land of souls beyond that sable shore 

To shame the doctrine of the Sadducee 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

23 
 

And sophists, madly vain of dubious lore; 

How sweet it were in concert to adore 

With those who made our mortal labours light! 

To hear each voice we feared to hear no more! 

Behold each mighty shade revealed to sight, 

The Bactrian, Samian sage, and all who taught the right! 

                                         * 

VIII. 

Όμως αν, όπως δίδαξε δασκάλων η εμπειρία 

Πέρα απ’ του σκοταδιού την όχθη, ανοίγει ο τόπος, 

Εκεί ορίστηκε οι ψυχές να ζούν, να βρίσκουν σωτηρία--- 

Ντροπή στων Σαδδουκαίων το δόγμα και τον τρόπο 

Των σοφιστών. Ηλίθια κλώθουνε την σάπια αμφιβολία--- 

Ώ, τι γλυκειά η χαρμονή να λατρεύουμε Σωτήρα, 

Θεό αγάπης, της ζωής τον Ευεργέτη και μαζί του, 

Αγίους ανθρώπους να τιμούμε, φορτωμένους την δοκιμασία 

Tου πλήθους των βασάνων μας, στου κόσμου τον καταποτήρα! 

Με τι χαρά θ’ ακούγαμε την άρρητη φωνή τους, 

Χαρμόσυνα θαυμάζοντας την θεία οπτασία 

Του αρχαίου μύστη Βακτριανού και στην μονή του 

Σε φώς γιορτής θα ζούσαμε ιερή διδασκαλία 

Από της Σάμου το σοφό κι ευλογημένο αρνί του. 

                                          * 

IX. 

There, thou! —whose love and life together fled, 

Have left me here to love and live in vain— 

Twined with my heart, and can I deem thee dead, 

When busy memory flashes on my brain? 

Well—I will dream that we may meet again, 

And woo the vision to my vacant breast: 

If aught of young Remembrance then remain, 

Be as it may Futurity's behest, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

24 
 

For me 'twere bliss enough to know thy spirit blest! 

                                          * 

IX. 

Ας είναι εκεί να ξαναβρώ και πάλι, ώ, εσένα 

Όπου η ζωή κι αγάπη σου με μια πνοή σβηστήκαν 

Και με αφήσαν μοναχό στου κόσμου την αρένα 

Στην ερημιά, να ζώ και ν’ αγαπώ όσα χαθήκαν! 

Αλλοίμονό μου! Πως μπορώ, πιστεύοντας, να ζώ 

Πως δεν υπάρχεις, έφυγες κι ότι σε πήρε αγέρας, 

Όταν μες στης καρδιάς τον βυθό η μνήμη σου—σ’ έναν πεζό 

κι άδειο καιρό—φέγγει το φώς νέας ημέρας; 

Σε τούτη την φτωχή καρδιά, την έρημη και μαύρη 

Χορό θα στήνει τ’ όνειρο, πως πάλι θα ξανάβρει 

Την όψη σου την ιλαρή και του προσώπου σου το μύρο. 

Αν μύρο η θύμηση της νιότης μας μονάχα μένει, 

Είναι ο αρραβώνας ο χρυσός για μέλλον που σε φέρνει. 

Άχ! Ευτυχία για μένανε να ξέρω σαν θα γείρω 

Πώς η μακάρια, φωτεινή ψυχή σου, με προσμένει. 

                                          * 

X. 

Here let me sit upon this massy stone, 

The marble column's yet unshaken base; 

Here, son of Saturn! was thy fav'rite throne: 

Mightiest of any such! Hence let me trace 

The latent grandeur of thy dwelling-place. 

It may not be: nor ev'n can Fancy's eye 

Restore what Time hath labour'd to deface. 

Yet these proud pillars claim no passing sigh; 

Unmoved the Moslem sits, the light Greek carols by. 

                                          * 

XI. 

But who, of all the plunders of yon fane 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

25 
 

On high, where Pallas linger'd, loth to flee 

The latest relic of her ancient reign; 

The last, the worst, dull spoiler, who was he? 

Blush, Caledonia! such thy son could be! 

England! I joy no child he was of thine: 

Thy free-born men should spare what once was free; 

Yet they could violate each saddening shrine, 

And bear these altars o'er the long-reluctant brine. 

                                          * 

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΓΟΡΔΩΝ, ΛΟΡΔΟΣ ΒΥΡΩΝΑΣ 

Η ΠΡΟΣΚΥΝΗΣΙΣ ΤΟΥ ΤΣΑΙΛΝΤ ΧΑΡΟΛΝΤ 

ΑΣΜΑ ΔΕΥΤΕΡΟ 

Χ. 

Εδώ στην πέτρα την σκληρή, αφήστε να καθίσω 

να ακουμπώ στην στέρεη, μαρμάρινη κολώνα. 

Εδώ, που ο θρόνος σου έστεκε, θεμελιωμένος, ίσιος 

Του Κρόνου, ώ γιέ Ολύμπιε, γυρεύοντας στο χώμα 

από την δόξα την κρυφή, κάτι για να κρατήσω. 

 Μ’ αδύνατο: Ούτε κι αυτό της φαντασίας το βλέμμα 

να αναστήσει δεν μπορεί ό, τι έθαψε ξοπίσω 

ο χρόνος πανδαμάτορας, στο ανήλεό του ρέμμα. 

Αγέρωχες κολώνες, να! Περαστικού τον στεναγμό 

ποτέ τους δεν ζητιάνεψαν. Μήτε και τον λυγμό. 

Απάνω τους ο Μουχαμέτης, κάθεται, ξανασαίνει 

αναίσθητος,- κι ο Έλληνας, με μούρμουρο διαβαίνει.  

 

ΧΙ. 

Μα ποιος, απ’ όσους τον Ναό, σκυλεύσανε τον άνω 

όπου η Παλλάδα η σεμνή ως χθές εκατοικούσε 

στον πόνο καταμόναχη, στα λείψανά της πάνω, 

Ποιός, ύστερος, τον κούρσεψε και από πού κρατούσε; 

Ο φαύλος άρπαγας στερνός, γραφτό είτανε να ιδεί 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

26 
 

το φώς σ’ εσέ Καληδονία! Ντράπου γιατί περνούσε 

Δικό σου σπλάγχνο. Κι έλεγε δικό σου είναι παιδί. 

Αγγλία! Τρισμακάριστη, τέτοια γονή δεν είχες 

Μόνο όποιος βγαίνει από σκλαβιά τα ελεύθερα τ’ αγγίζει. 

Μα βιάσανε λαμπρά ιερά, τους μόλυναν τις τύχες 

σε βέβηλο γιαλό, κρυφό, που ανόσια άρμη στραγγίζει.  

                                          *  

XII. 

But most the modern Pict's ignoble boast, 

To rive what Goth, and Turk, and Time hath spared: 

Cold as the crags upon his native coast, 

His mind as barren and his heart as hard, 

Is he whose head conceived, whose hand prepared, 

Aught to displace Athena's poor remains: 

Her sons too weak the sacred shrine to guard, 

Yet felt some portion of their mother's pains, 

And never knew, till then, the weight of Despot's chains. 

                                          *  

ΧΙΙ. 

Μα μες στην άθλια καύχηση, ο Πίκτος* στον καιρό μας 

Ό, τι η Τουρκιά κι οι Βάνδαλοι κι οι Γότθοι κι οι αιώνες 

Δεν άγγιξαν, τά τσάκισε. Τον ιερό φρουρό μας. 

Πάγου κομμάτι έχει ψυχή κι ο νούς του από κοτρώνες 

Απόκρημνες με κοφτερούς τους βράχους, δίχως χώμα, 

Σαν τις δικές του ακρογιαλιές. Των Αθηνών, να, ακόμα 

Λείψανα γαλανά! Και τα παιδιά σου μένουνε αδύναμα ξανά: 

Μοιράζονται, μαύρο ψωμί, της Μάνας τους την θλίψη. 

Η αλυσίδα της σκλαβιάς τους έχει αποσυντρίψει. 

XIII. 

What! shall it e'er be said by British tongue 

Albion was happy in Athena's tears? 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

27 
 

Though in thy name the slaves her bosom wrung, 

Tell not the deed to blushing Europe's ears; 

The ocean queen, the free Britannia, bears 

The last poor plunder from a bleeding land: 

Yes, she, whose generous aid her name endears, 

Tore down those remnants with a harpy's hand. 

Which envious eld forbore, and tyrants left to stand. 

 

ΧΙΙΙ. 

Για κοίτα! Τώρα ετόλμησε του Βρεττανού η γλώσσα 

Να λέει πως χαίρετ’ ή Αλβιών, στων Αθηνών το δάκρυ. 

Μα κι αν των σκλάβων σπάραξαν τα στήθη και σκοτώσαν 

Οι βέβηλοι, Πατρίδα εσύ, στην μεγαλόπρεπη άκρη 

Μην διαλαλείς το φονικό κι όσους το πραγματώσαν 

Μην το σαλπίζεις στης Ευρώπης την ντροπιασμένην ακοή. 

Των θαλασσών βασίλισσα, η ελεύθερη μου Αγγλία 

Τα ματωμένα απομεινάρια να τ’ αρπάζει, ανίερη λεία 

Από την άγια χώρα, κουρσεμένη στων αιμάτων την βοή. 

Ναι! Εκείνη ’ναι που σκόρπιζε σε λαούς ελευθερία… 

Με σάπια χέρια Άρπυιας, γκρέμισε λείψανα του κάλλους 

Κι άς άντεξαν σε χρόνους φθονερούς και τύραννους μεγάλους. 

 

XIV. 

Where was thine aegis, Pallas, that appalled 

Stern Alaric and Havoc on their way? 

Where Peleus' son? whom Hell in vain enthralled, 

His shade from Hades upon that dread day 

Bursting to light in terrible array! 

What! could not Pluto spare the chief once more, 

To scare a second robber from his prey? 

Idly he wandered on the Stygian shore, 

Nor now preserved the walls he loved to shield before. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

28 
 

                                         * 

 

XIV. 

Mα πού να πήγ’ η Αιγίδα σου κι η Σκέπη σου ώ Παλλάδα! 

Η Σκέπη σου που ανάκοψε του φοβερού Αλαρίχου 

Το κούρσος; Πού πήγε του Πηλέα ο βλαστός, Ελλάδα; 

Ίσκιος, σπίθα πετάχτηκε, απ’ του Άδη το αχούρι, 

Τότε με δόρυ φλογερό, στης μάχης την απλάδα. 

Μην τάχα δεν το μπόρεσε, απ’ του Πλούτωνα τα ερέβη 

Ακόμη μια φορά να βγεί, αέρας και σπιλιάδα 

Το παλληκάρι ξακουστό, στην άγια γή ν’ ανέβει 

Για να λουφάξει κι ο άρπαγας ετούτος; Στην λιακάδα 

Αλλοίμονο! Στης ιερής Στυγός την όχθη, έμπλεος ρέμβης, 

Δεν ήρθε να υπερασπιστεί το ευλογημένο κάστρο 

Που άλλες φορές το βάσταγε, ολόλαμπρος σαν άστρο. 

                                         * 

XV. 

Cold is the heart, fair Greece, that looks on thee, 

Nor feels as lovers o'er the dust they loved; 

Dull is the eye that will not weep to see 

Thy walls defaced, thy mouldering shrines removed 

By British hands, which it had best behoved 

To guard those relics ne'er to be restored. 

Curst be the hour when from their isle they roved, 

And once again thy hapless bosom gored, 

And snatched thy shrinking gods to northern climes abhorred! 

                                          * 

Καρδιά από πέτρα κρυερή, κρύβει όποιος σ’ αντικρύζει 

Και δεν τον σφάζει Ελλάδα μου, Ελλάδα σταυρωμένη 

Ο πόνος πού ’χει ο εραστής, σώψυχα όπως δακρύζει 

Μπροστά στην τέφρα της νεκρής του Αγαπημένης. 

Αδάκρυτος ποιος θα σταθεί μπρος στους ερειπωμένους, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

29 
 

Στους βιασμένους αρχαίους βωμούς, σε ναούς βανδαλισμένους 

Από της Βρεττανίας παιδιά, της γης της τιμημένης; 

Εκείνοι οφείλανε φρουροί τους να ’ναι και προστάτες.- 

Κατάρα ας έχουνε κι αυτοί κι οι πελαγίσιες στράτες. 

Τις σχίσαν τα καράβια τους κι από της παγωμένης 

Της γκρίζας γής τους το νησί, ήρθανε να σπαράξουν 

Τον ματωμένο κόρφο σου, τ’ άγάλματα ν’ αρπάξουν 

Για του Βορηά του μισητού τα σκοτεινά τεμένη. 

                                          * 

XVI. 

But where is Harold? shall I then forget 

To urge the gloomy wanderer o'er the wave? 

Little recked he of all that men regret; 

No loved one now in feigned lament could rave; 

No friend the parting hand extended gave, 

Ere the cold stranger passed to other climes. 

Hard is his heart whom charms may not enslave; 

But Harold felt not as in other times, 

And left without a sigh the land of war and crimes. 

                                          * 

XVI. 

Μα πού ειν’ ο Χάρολντ; Γίνεται να λησμονήσω 

Του ζοφερού του πλάνητα τ’ ορμητικό ταξείδι; 

Μπαρκάρησε στο πλοίο παρατώντας πίσω 

Όσα τους άντρες δένουνε στης λύπης το στασίδι. 

Μήτε κάποια αγαπητικιά ήρθε να τον ζαλίσει 

Κι ούτε φίλος δεν άπλωσε χέρι να χαιρετίσει, 

Ψυχρό κι απόξενο, φευγάτο σ’ άλλα μέρη, ήδη. 

Μονάχα λίθινη καρδιά του κάλλους την γοητεία 

Περήφανα περιφρονεί. Κι ο Χάρολντ με αηδία, 

Για έναν κόσμο ολόγιομο αίμα και ντουφεκίδι, 

Έφυγε. Είχε η καρδιά του τάφος καταντήσει 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

30 
 

Κι εντός της είχε γίνει της τρυφεράδας η κηδεία. 

                                          * 

XVII. 

He that has sailed upon the dark blue sea, 

Has viewed at times, I ween, a full fair sight; 

When the fresh breeze is fair as breeze may be, 

The white sails set, the gallant frigate tight, 

Masts, spires, and strand retiring to the right, 

The glorious main expanding o'er the bow, 

The convoy spread like wild swans in their flight, 

The dullest sailor wearing bravely now, 

So gaily curl the waves before each dashing prow. 

                                          * 

ΧVII. 

Ποιός διάβηκε τους κυανούς τους δρόμους της θαλάσσης 

Και δεν αντίκρυσε λαμπρή κι ολόφωτην εικόνα 

Όταν η αύρα η τερπνή έχει όμορφα περάσει 

Κι έχει φουσκώσει πάλλευκα-ενδύματα γοργόνας- 

Γοργής φρεγάδας τα πανιά όπως φεύγει απ’ το λιμάνι, 

Ξοπίσω της αφήνοντας δάσος κατάρτια. Κι όντας 

Στον άνεμο του μπάρκου της, σ’ ενός φευγιού σεργιάνι, 

Μακραίνουν τα καμπαναριά κι οι πύργοι και τα σπίτια 

Κι η άμμος της ακρογιαλιάς. Μπροστά της οι πεδιάδες 

Του πόντου, απέραντες, χλωρές και γύρω της δορκάδες, 

Αγέλη κύκνων άσπιλων, μ’ αφρούς και με σειρίτια 

Τ’ άλλα καράβια ιστιοδρομούν, κύκνοι, πουλιά στο κύμα. 

Και το χειρότερο σκαρί, με χάρη και με σείσμα 

Στα αφρισμένα κύματα, την πλώρη του βουτά. 

                                         * 

XVIII. 

And oh, the little warlike world within! 

The well-reeved guns, the netted canopy, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

31 
 

The hoarse command, the busy humming din, 

When, at a word, the tops are manned on high: 

Hark to the boatswain's call, the cheering cry, 

While through the seaman's hand the tackle glides 

Or schoolboy midshipman that, standing by, 

Strains his shrill pipe, as good or ill betides, 

And well the docile crew that skilful urchin guides. 

                                         * 

ΧVIIΙ. 

Κι ώ! Ιδές τον πολεμόχαρο στα κήτη τους τον κόσμο 

Θαύμασε τον αστραφτερό χαλκό των κανονιών, 

Το διχτυωτό το πλέγμα στο κατάστρωμα, τον βόμβο 

Απ’ τις τραχειές κραυγές των προσταγών, χλαλοή, κακό, 

Κι οι ναύτες ν’ ανεβαίνουνε αίλουροι στα κατάρτια- 

Άναυδος και κατάπληκτος μένει ο θεατής! 

Του πλοιάρχου τα σφυρίγματα άκου, κι εκεί στα ξάρτια  

Δες, να πετούνε των ναυτών ψυχές-ο χορός καλά κρατεί. 

Λάμπει ο μαθητευόμενος νεαρός με τα γαλόνια 

Μαλώνει με λαρυγγισμούς κι άλλοτε επαινεί, 

Με το μαστίγιο μιας στριγγής και αιχμηρής φωνής 

Το πλήρωμα που υπακούει σαν να τον είχε χρόνια. 

                                         * 

XIX. 

White is the glassy deck, without a stain, 

Where on the watch the staid lieutenant walks: 

Look on that part which sacred doth remain 

For the lone chieftain, who majestic stalks, 

Silent and feared by all: not oft he talks 

With aught beneath him, if he would preserve 

That strict restraint, which broken, ever baulks 

Conquest and Fame: but Britons rarely swerve 

From law, however stern, which tends their strength to nerve. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

32 
 

                                         * 

ΧΙΧ. 

Ολόλευκο κατάστρωμα, ακηλίδωτο, στιλπνό 

να λάμπει όπως το κρύσταλλο, να φέγγει σαν κοράλλι. 

Άγρυπνος ο υποπλοίαρχος της βάρδιας, νάτος πάλι, 

Κι ο πλοίαρχος αγέρωχος, εμπνέει τον σεβασμό 

Στους κατωτέρους λιγομίλητος, ψηλά έχει το κεφάλι. 

Κρατώντας την υπεροχή της αυστηράδας της μεγάλης 

Έχει της νίκης τον αέρα, του θριάμβου κομπασμό. 

Κι αν είναι ο νόμος τους σκληρός, στου κόσμου τον εσμό 

Πιστοί του είναι οι Βρεττανοί κι αρχή δεν έχουν άλλη. 

                                          * 

XX. 

Blow, swiftly blow, thou keel-compelling gale, 

Till the broad sun withdraws his lessening ray; 

Then must the pennant-bearer slacken sail, 

That lagging barks may make their lazy way. 

Ah! grievance sore, and listless dull delay, 

To waste on sluggish hulks the sweetest breeze! 

What leagues are lost before the dawn of day, 

Thus loitering pensive on the willing seas, 

The flapping sails hauled down to halt for logs like these! 

                                         * 

Φύσα, αγέρα δροσερέ κι άνεμε του πελάγου 

Ώ, φύσα, φούσκωνε πανιά, ώσπου ο ήλιος να δύσει 

Στην γαλανή την αγκαλιά του πόντου να βυθίσει 

Την τελευταία αχτίδα του, στον ήχο του σαλάγου! 

Τότε πρώτη και λυγερή του στόλου, η ναυαρχίδα, 

Θα λύσει τα λευκά πανιά, θα τα περιμαζέψει 

Κι όπως στα ύδατα χάνεται κι η τελευταία αχτίδα 

Θα περιμένει γύρω της τα πλοία να μαζέψει. 

Αφόρητη η αργοπορία κι οι ναύτες δυσφορούνε 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

33 
 

Νοιώθοντας πιά να ξεψυχάει γλυκόδροση η αύρα. 

Ώρες πολλές ως την αυγή αργόσυρτα κυλούνε 

Κι οι σκέψεις τους στην θάλασσα πετούμενα είναι μαύρα. 

Και τα καράβια ακινητούν κι άνεμοι κοιμούνται. 

Όλα σταματημένα, ακίνητα, σιγούνε. 

                                          * 

XXI. 

The moon is up; by Heaven, a lovely eve! 

Long streams of light o'er dancing waves expand! 

Now lads on shore may sigh, and maids believe: 

Such be our fate when we return to land! 

Meantime some rude Arion's restless hand 

Wakes the brisk harmony that sailors love: 

A circle there of merry listeners stand, 

Or to some well-known measure featly move, 

Thoughtless, as if on shore they still were free to rove. 

                                          * 

Να τη η Σελήνη ανάτειλε! Νύχτα με ουράνια μάγια. 

Αυλάκια πόσα ολόχρυσα, μαλαματένια ρυάκια. 

Δίνουνε όρκους οι εραστές, στου ωραίου γιαλού τα βράχια 

Σ’ ώρα ιερή και μυστική, οι κόρες σαν πουλάκια. 

Άς είτανε ναπρόσμενε κι εμάς τέτοια χαρά 

Σαν δώσει να γυρίσουμε από τ’ άγρια πελάγη. 

Κι ο Αρίωνας τραχυδάχτυλος μας βάζει στα μεράκια 

Και τ’ όργανο σ’ ένα ρυθμό όλο φλόγες το βαρά. 

Ολόγυρα μαζεύονται ναυτάκια με λαχτάρα, 

Κι όταν ακούσουνε σκοπό βαρύ, για τα φαρμάκια, 

Της ναυτοσύνης τους καημούς, σηκώνουν μιάν αντάρα, 

Χαρούμενα χορεύοντας, σα να’ ταν στην στεριά. 

                                          * 

XXII. 

Through Calpe's straits survey the steepy shore; 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

34 
 

Europe and Afric, on each other gaze! 

Lands of the dark-eyed maid and dusky Moor, 

Alike beheld beneath pale Hecate's blaze: 

How softly on the Spanish shore she plays, 

Disclosing rock, and slope, and forest brown, 

Distinct, though darkening with her waning phase: 

But Mauritania's giant-shadows frown, 

From mountain-cliff to coast descending sombre down. 

                                          * 

XXII. 

Από της Κάλπης τα στενά αργοφάνηκαν τα βράχια 

Της παραλίας οι απότομοι γκρεμοί κι ερημικοί. 

Κοιτάζονται σ’ άκρα σιωπή Ευρώπη κι Αφρική! 

Μ’ ωχρή την λάμψη της η Εκάτη αχτίνες σπέρνει, στάχυα 

Στης Ιβηρίας τις μαυρομάτες, στις εβένινες Μαυριτανές. 

Στις Καστιλλιάνικες ακτές, ιδές γλυκειές ανταύγειες 

Να βρέχουν παιχνιδίσματα φωτός απ’ το αχανές. 

Στο σεληνόφως μούσκεμα δάση, βουνά, πλαγιές. 

Μα και στην χάση της τους Μαυριτάνικους βουνήσιους γίγαντες 

Τους περιχύνει ίσκιους και φώς, από τις κορυφές 

Μέχρι τις σκότεινες χαράδρες και τις ζοφερές 

Τις παραλίες. Κι είν’ όλο χάδια και ματιές. 

                                          * 

XXIII. 

'Tis night, when Meditation bids us feel 

We once have loved, though love is at an end: 

The heart, lone mourner of its baffled zeal, 

Though friendless now, will dream it had a friend. 

Who with the weight of years would wish to bend, 

When Youth itself survives young Love and Joy? 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

35 
 

Alas! when mingling souls forget to blend, 

Death hath but little left him to destroy! 

Ah, happy years! once more who would not be a boy? 

                                          * 

 

XXIII. 

Άπλωσε η νύχτα. Στην σιωπή η σκέψη φτερουγίζει 

Σαν χελιδόνι στην φωληά των περασμένων. 

Στ’ αγαπημένα τα παληά πετάει και τριγυρίζει, 

Γιατί μας έχει αφήσει η αγάπη πεινασμένους. 

Έρημη κι άραχλη η καρδιά πενθεί κι αναστενάζει 

Αφού η ορμή της όνειρο, την είχε παρασύρει. 

Ποιος θελημένα λύγισε στων χρόνων το μαράζι 

Όταν ακόμα η νεότητα του ανοίγει παραθύρι 

Και κρεμασμένος προσδοκά του έρωτα το αγιάζι; 

Όσες ψυχές αγάπησαν κι ήπιανε απ’ το ποτήρι 

Με το κρασί του έρωτα, αν τύχει να ξεχάσουν, 

Ο θάνατος, σαν η ψυχή τους πάει να γύρει 

Δεν θα’ βρει τι να πάρει, τίποτε δεν θα χάσουν. 

Νεκροί απ’ τα εδώ βαλτώνουνε, στο χρονοπατητήρι. 

Άνθη της νιότης, χρόνια τρυφερά κι ευτυχισμένα, 

Άχ! Να γινόμασταν παιδιά, ας είταν στα γραμμένα. 

                                          * 

XXIV. 

Thus bending o'er the vessel's laving side, 

To gaze on Dian's wave-reflected sphere, 

The soul forgets her schemes of Hope and Pride, 

And flies unconscious o'er each backward year. 

None are so desolate but something dear, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

36 
 

Dearer than self, possesses or possessed 

A thought, and claims the homage of a tear; 

A flashing pang! of which the weary breast 

Would still, albeit in vain, the heavy heart divest. 

                                          * 

XXIV. 

Στα υδατόπληκτα πλευρά του καραβιού γερμένοι 

Αχόρταγα αντικρύζοντας την λαμπερή την σφαίρα 

Της Άρτεμης τον ιερό τον δίσκο, μαγεμένοι 

Πώς καθρεφτίζεται στου Ωκεανού την πλατυτέρα 

Κρυσταλλοσύνη, μένουμε βουβοί, σαγηνευμένοι. 

Και ξαστοχάει γλυκά η ψυχή, ελπίδες, περηφάνια 

Κι όλο πετά στα περασμένα, το πουλί το μεθυσμένο. 

Ποιός, άραγε, θνητός, κι άς έχει στήθος τσακισμένο 

Δεν λάτρεψε ένα πρόσωπο και δίχως του σε ορφάνια 

Έμεινε, με το δάκρυ του να στάζει το θολό; 

Και στην ανθρώπινη καρδιά, στο αίμα, στον πηλό 

αγκιστρώνεται η σαγίτα, στήνονται δοκάνια. 

Δεν ξερριζώνονται και μένεις καρφωμένος. 

                                          * 

XXV. 

To sit on rocks, to muse o'er flood and fell, 

To slowly trace the forest's shady scene, 

Where things that own not man's dominion dwell, 

And mortal foot hath ne'er or rarely been; 

To climb the trackless mountain all unseen, 

With the wild flock that never needs a fold; 

Alone o'er steeps and foaming falls to lean: 

This is not solitude; 'tis but to hold 

Converse with Nature's charms, and view her stores unrolled. 

                                          * 

XXV. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

37 
 

Όταν στους βράχους κάθεσαι, σ’ όνείρου συλλογή 

Την θάλασσα την άσωστη κι απέραντη όταν βλέπεις, 

Μέσα στα δάση τα ισκιωμένα η σιωπή όταν σ’ ευλογεί 

Σε μέρη όπου ανθρώπου πόδι να μολύνει δεν τους πρέπει, 

Σαν σκαρφαλώνεις στα απότομα πανύψηλα βουνά 

Όπου ποτέ δεν έπεσε το ανθρώπινο το βλέμμα 

Κι όπου βοσκούν αγέλες δίχως μάντρες και ποιμένα, 

Κι ακόμη όταν μονάχος μένεις σε στενά 

Με καταρράχτες να αφρίζουνε ξεσπώντας- 

Ναι! Σ’ όλα ετούτα εντός, μονάχος όντας 

Όμως δεν μένεις μόνος σου, γιατί σε κυβερνά 

Η μαγεμένη φύση με τα κάλλη της κι ακέραιος περνάς 

Από την μαύρη μοναξιά, τον δολερό της τον χειμώνα. 

                                          * 

XXVI. 

But midst the crowd, the hum, the shock of men, 

To hear, to see, to feel, and to possess, 

And roam along, the world's tired denizen, 

With none who bless us, none whom we can bless; 

Minions of splendour shrinking from distress! 

None that, with kindred consciousness endued, 

If we were not, would seem to smile the less 

Of all that flattered, followed, sought, and sued: 

This is to be alone; this, this is solitude! 

                                          * 

XXVI. 

Μέσα στου πλήθους την βουή και σε λαών συγκρούσεις 

Εκεί αν γυρεύεις την ζωή να ιδείς και να ακούσεις 

Κι αν κουραστείς απ’ όλα τούτα και πλάνητας γυρνάς 

Δίχως κανείς να νοιάζεται για σένα, δίχως ν’ αγαπάς, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

38 
 

Ή αν σε κυκλώνουν κόλακες αισχροί και που μισούν 

Φτωχούς και δυστυχείς, μα γλείφουν τους σπουδαίους, 

Όταν δεν έχεις έναν φίλο από ’κείνους τους ωραίους 

Όλο συμπάθεια, να τον εμπιστεύεσαι, να τον τιμάς, 

Φίλο δικό σου, παραστάτη σ’ όσες κακοτυχίες θα ’ρθούν 

Να σου χαμογελά στα δύσκολα, να’ ναι η λύπη σου δική του κι η χαρά 

Κι όχι άθλιους τριγύρω, καρφωμένους στο πουγγί σου-- 

Τότε μονάχος είσαι, καταμόναχος, στην ερημία την μουγκή σου. 

                                          * 

XXVII. 

More blest the life of godly eremite, 

Such as on lonely Athos may be seen, 

Watching at eve upon the giant height, 

Which looks o'er waves so blue, skies so serene, 

That he who there at such an hour hath been, 

Will wistful linger on that hallowed spot; 

Then slowly tear him from the witching scene, 

Sigh forth one wish that such had been his lot, 

Then turn to hate a world he had almost forgot. 

                                          * 

XXVII. 

Χίλιες φορές πιο ευτυχείς στην ζωή τους οι ασκητές 

Ψηλά στου Άθωνα σπηλιές και σε κορφές γιγάντιες. 

Τους βλέπει ο προσκυνητής, ουράνιες λαμπρές μορφές, 

Όταν σε ονείρου εσπερινούς, με λογισμούς ενάντιους 

Τρέχει την θάλασσα να βρεί, να νοιώσει την δροσιά της. 

Και στην αιθρία τ’ ουρανού το Όρος απελάτης. 

Μα η λύπη στάζει μέσα του καθώς αναχωρεί 

Από τα κάλλη ουράνια, τ’ αρώματα, την δρόσο 

Στενάζοντας μες στην ψυχή, σκεπτόμενος ότι μπορεί 

Να ζήσει αληθινή ζωή κι ευλογημένη τόσο, 

Γιατί το ξέρει, πως του κόσμου οι κάλπικοι καιροί 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

39 
 

Οι μισητοί, στην λησμονιά καίγονται και στη νόσο. 

                                          * 

XXVIII. 

Pass we the long, unvarying course, the track 

Oft trod, that never leaves a trace behind; 

Pass we the calm, the gale, the change, the tack, 

And each well-known caprice of wave and wind; 

Pass we the joys and sorrows sailors find, 

Cooped in their winged sea-girt citadel; 

The foul, the fair, the contrary, the kind, 

As breezes rise and fall, and billows swell, 

Till on some jocund morn—lo, land! and all is well. 

                                          * 

XXVIII. 

Μέσα στην άκρα σιγαλιά, μονότονη η πορεία 

Υδατόστρωτους διατρέχουμε τους δρόμους της θαλάσσης. 

Κλείνουνε αμέσως πίσω μας, σ’ ευδία ή τρικυμία 

Δρόμοι της λήθης. Σβήνουνε το πλοίο σαν περάσει. 

Μα τι να πώ για τις φουρτούνες και για την γαλήνη 

Γι’ ανέμους ούριους, θύελλες, την μάχη των στοιχείων. 

Μες στα πλωτά τα κάστρα τους, των ναυτικών τα σμήνη 

Αιώνες τώρα, από την λύπη της αβύσσου, των καταχθονίων 

Βγαίνουν στην γλύκα της χαράς και πάλι απ’ την αρχή. 

Περνούνε απ’ το ξεχωριστό, στο βολικό, στο ποταπό. 

Ο αγέρας ώς τον ουρανό σηκώνει κύμα φοβερό. 

Άλλοτε καταπέφτουνε σ’ άπατα σκοτεινά νερά! 

Ώσπου χαράζει μιάν αυγή, χαρούμενη φωτοβολά. 

Ξεσπούν φωνές: -Στεριά! Στεριά! Κι όλα καλά! 

                                          * 

XXIX. 

But not in silence pass Calypso's isles, 

The sister tenants of the middle deep; 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

40 
 

There for the weary still a haven smiles, 

Though the fair goddess long has ceased to weep, 

And o'er her cliffs a fruitless watch to keep 

For him who dared prefer a mortal bride: 

Here, too, his boy essayed the dreadful leap 

Stern Mentor urged from high to yonder tide; 

While thus of both bereft, the nymph-queen doubly sighed. 

                                          * 

XXIX. 

Να λησμονήσω πώς μπορώ, της Καλυψώς της νήσους, 

Λικνίζονται σαν αδελφές καταμεσίς στον πόντο. 

Το πρόσχαρο λιμάνι τους φωληά στους πελαγίσιους 

Στους τσακισμένους σπιτικό. Τους δέχεται αρχόντους. 

Έπαψε από παληά η θεά με τους λυτούς βοστρύχους 

Στα δάκρυα τους βράχους να μουσκεύει. Με του πόνου 

Τα κλάματα για Κείνον, με πνιγμένους ήχους, 

Με την ψυχή της ξάγρυπνη, με βογγητά και στόνους— 

Τον Οδυσσέα που τόλμησε θνητή να προτιμήσει. 

Μα εδώ είταν κι ο Τηλέμαχος και το μεγάλο σάλτο 

Έκαμε, όταν ο Μέντορας τον είχε αποβυθίσει, 

Στα κύματα τα αλμυρά, αστραφτερά σαν σμάλτο. 

Τους δυό τους ως στερήθηκε η Άνασσα των νυμφών 

Διπλή τυλίχτηκε την λύπη των νερών. 

                                          * 

XXX. 

Her reign is past, her gentle glories gone: 

But trust not this; too easy youth, beware! 

A mortal sovereign holds her dangerous throne, 

And thou mayst find a new Calypso there. 

Sweet Florence! could another ever share 

This wayward, loveless heart, it would be thine: 

But checked by every tie, I may not dare 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

41 
 

To cast a worthless offering at thy shrine, 

Nor ask so dear a breast to feel one pang for mine. 

                                          * 

 

XXX. 

Χάθηκε η βασιλεία της: Τα θέλγητρά της στάχτη. 

Τα νειάτα είναι μπερμπάντικα. Ξένε, μην γελαστείς. 

Στον θρόνο της Ανάσσης, μια θνητή ετάχθη— 

Μην εμπιστεύεσαι. Με σύνεση οπλίσου. Μην παραδοθείς. 

Κι ίσως αυτή να γίνει η νέα, δική σου, Καλυψώ. 

Γλυκειά Φλωρέντσα!* Η εύπιστη καρδιά μου θα μπορούσε, 

Όπως και τότε, κάρβουνο να σιγοκαίει λειψό 

Απ’ τα γλυκά τα νάζια σου και πάλι να μεθούσε,  

Να σ’ έπινα ολόγλυκη, γιατί τόσο διψώ. 

Μα η καρδιά μου μαύρη από την λύπη είναι, παραιτημένη, 

Έχει αποδιώξει του έρωτα κάθε κελαηδισμό, 

Και δεν τολμάει θυμίαμα ανάξιο στον βωμό 

Να σου αποθέσει. Μήτε μπορώ να βλέπω σκλαβωμένη 

Την τρυφερή ψυχή σου, μόνη στον χαμό. 

                                          * 

*(Είναι η Spenser Smith. Ο Βύρων την ερωτεύθηκε στην Μάλτα.) 

                                          * 

XXXI. 

Thus Harold deemed, as on that lady's eye 

He looked, and met its beam without a thought, 

Save Admiration glancing harmless by: 

Love kept aloof, albeit not far remote, 

Who knew his votary often lost and caught, 

But knew him as his worshipper no more, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

42 
 

And ne'er again the boy his bosom sought: 

Since now he vainly urged him to adore, 

Well deemed the little god his ancient sway was o'er. 

                                          * 

XXXI. 

Τέτοια ο Χάρολντν σκέφτονταν, όταν είδε την κόρη 

Και η ματιά του έσμιξε την φλόγα των ματιών της. 

Μά ο έρωτας άλλο πιά να τον αγγίξει δεν εμπόρει 

Στης Εκκλησιάς του τα άβατα και στον αρχαίο βωμό της 

Πόσες φορές θυσίασε! Όμως πιά το γνωρίζει 

Ο βασανιστικός θεός- πως δεν μπορεί να τον υπολογίζει  

Πιστό προσκυνητή και σταθερό οπαδό του. 

Έτσι δεν το προσπάθησε να εισβάλει στην καρδιά του— 

Ασάλευτη αντιστέκονταν. Αδιάφορη η οδός του. 

Ένοιωσε ο φτερωτός θεός, τα όπλα τ’ ακριβά του, 

Κάποτε σαγηνευτικά, τώρα δίχως το φώς τους. 

                                          * 

XXXII. 

Fair Florence found, in sooth with some amaze, 

One who, 'twas said, still sighed to all he saw, 

Withstand, unmoved, the lustre of her gaze, 

Which others hailed with real or mimic awe, 

Their hope, their doom, their punishment, their law: 

All that gay Beauty from her bondsmen claims: 

And much she marvelled that a youth so raw 

Nor felt, nor feigned at least, the oft-told flames, 

Which, though sometimes they frown, yet rarely anger dames. 

                                          * 

XXXII. 

Παραξενεύτηκε η Φλοράνς κι αλλόκοτο το βρήκε 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

43 
 

Ένας που η φήμη λόγιαζε του έρωτα υπηρέτη 

Να μένει ασυγκίνητος, στου κάλλους της την μέθη. 

Τόσους και τόσους θαυμαστές της ομορφιάς της είχε, 

Άλλους στ’ αλήθεια να πονούν κι άλλους μεγάλους ψεύτες, 

Να τραγουδούν: «Νόμος εσύ και μόνη μας ελπίδα 

Και καταδίκη ολόγλυκη, ποινή μας και λεπίδα 

Και ισοβίτες μένουμε, του κάλλους σου δεσμώτες.». 

Λόγια παμπάλαια γνωστά και χιλιοειπωμένα 

Από τους σκλάβους της αγάπης, σαν κεριά λυωμένα. 

Θαύμα μεγάλο το νομίζει πως δεν το μπορεί 

Ακόμη μια φορά να προσποιηθεί, να υποκριθεί, 

Φωτιές κρυφές ότι τον τριγυρίζουν και προδότες 

Θά ’ταν τα λόγια του. Μ’ αυτά οι όμορφες αγριεύουν 

Μα δεν θυμώνουνε στ’ άλήθεια, αφού τα γυρεύουν. 

                                          * 

XXXIII. 

Little knew she that seeming marble heart, 

Now masked by silence or withheld by pride, 

Was not unskilful in the spoiler's art, 

And spread its snares licentious far and wide; 

Nor from the base pursuit had turned aside, 

As long as aught was worthy to pursue: 

But Harold on such arts no more relied; 

And had he doted on those eyes so blue, 

Yet never would he join the lover's whining crew. 

                                          * 

XXXIII. 

Μα η Κόρη δεν την γνώριζε σε βάθος την καρδιά του 

Την νόμιζε μαρμάρινη, ψυχρή και νεκρωμένη. 

Μα είτανε τώρα με αδιαφορία παγερή μασκαρεμένη 

Από την περηφάνια ολόγιομη, ώς τα βαθειά του. 

Ο νέος της διαφθοράς την τέχνη γνώριζε καλά.* 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

44 
 

Τα δίχτυα της ακολασίας πολλάκις είχε στήσει. 

Μα τώρα απ’ τα παλαιά τεχνάσματά του αν έμενε μακρυά, 

Το ’κανε αφού δεν εύρισκε κάποιαν να την ποθήσει. 

Ο Χάρολντ πιά δεν καταδέχονταν στα κόλπα να γυρίσει. 

Ακόμη κι αν τα μάτια της στα σπλάγχνα του ανάβαν, 

Δεν θα ’μπαινε στο πλήθος ερωτομανών μνηστήρων, 

Εκείνων που γκρινιάζοντας ίδιο δρόμο τραβάν 

Της πλήξης, της βαριεστημάρας και των ποδογύρων. 

                                          * 

XXXIV. 

Not much he kens, I ween, of woman's breast, 

Who thinks that wanton thing is won by sighs; 

What careth she for hearts when once possessed? 

Do proper homage to thine idol's eyes, 

But not too humbly, or she will despise 

Thee and thy suit, though told in moving tropes; 

Disguise e'en tenderness, if thou art wise; 

Brisk Confidence still best with woman copes; 

Pique her and soothe in turn, soon Passion crowns thy hopes. 

                                          * 

XXXIV. 

Δεν κερδίζονται οι γυναίκες μ’ αναστεναγμών βροχή. 

Όποιος τέτοια πιστεύει, από γυναίκες τίποτα δεν ξέρει. 

Άστατη η καρδιά του θηλυκού σε κάθε εποχή, 

Όταν σκλαβώσει μια καρδιά, όταν την καταφέρει, 

Σε περιφρόνηση άκαρδη τους λατρευτές τους ρίχνει. 

Γι’ αυτό όποιος με ταπείνωση ομολογεί το πάθος 

Στην ερωμένη του μπροστά, σε μέγα πέφτει λάθος 

Γιατί έτσι τον περιφρονεί, την φλόγα του άς την δείχνει. 

Κρύψε την τρυφεράδα σου, αδιάφορα υποκρίσου 

Είναι μια τέχνη δύσκολη, αν όμως την γνωρίζεις, 

Αντί για εξομολόγηση με την σιωπή σου ενδύσου. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

45 
 

Άναψέ της την οργή κι ύστερα ξανασβήστην. 

Σε λίγο, σε λιγάκι, δούλη σου θα ’ναι πιστή. 

                                          * 

XXXVI. 

Away! nor let me loiter in my song, 

For we have many a mountain path to tread, 

And many a varied shore to sail along, 

By pensive Sadness, not by Fiction, led— 

Climes, fair withal as ever mortal head 

Imagined in its little schemes of thought; 

Or e'er in new Utopias were read: 

To teach man what he might be, or he ought; 

If that corrupted thing could ever such be taught. 

                                          * 

XXXVI. 

Αλλά να μην χρονοτριβώ, άς γυρίσω στο τραγούδι. 

Βουνά πολλά έχω ν’ ανεβώ, γιαλούς να παραπλεύσω, 

Τα μονοπάτια είναι πολλά, καθένα ένα λουλούδι 

Χαρίζει στο τραγούδι μου. Καθήκον να το δρέψω. 

Χώρες εξαίσιας καλλονής μέλλεται να διαβούμε 

Πιο ωραίες απ’ την πιο όμορφη ονειροφαντασία, 

Όταν ο στοχασμός ατίθασος την πλάθει. Και θα δούμε 

Τόπους που υμνούν οι συγγραφείς, διάκονοι ουτοπίας, 

Με πόθο να διδάξουνε ταλαίπωρους θνητούς, 

Σε ποιο υψηλότατο σκοπό δύνανται ν’ αποβλέπουν, 

Αν, βέβαια, το πεσμένο τούτο γένος είχε αυτούς 

Που θα μπορούσανε καρπούς της διδαχής να δρέπουν. 

                                          * 

XXXVII. 

Dear Nature is the kindest mother still; 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

46 
 

Though always changing, in her aspect mild: 

From her bare bosom let me take my fill, 

Her never-weaned, though not her favoured child. 

Oh! she is fairest in her features wild, 

Where nothing polished dares pollute her path: 

To me by day or night she ever smiled, 

Though I have marked her when none other hath, 

And sought her more and more, and loved her best in wrath. 

                                          * 

XXXVII. 

Φύση, αγαπημένη μου και ιερή Μητέρα, 

Τι κι αν αλλάζει αδιάκοπα, αγαθή σου η μορφή: 

Από τον χθόνιο κόρφο σου θα πιώ το άγιο νέκταρ 

Μόνο το γάλα της Μητρός, την ιερή τροφή. 

Μ’ όλο που δεν με προίκισες την μητρική σου εύνοια 

Κι από τα τέκνα σου τα προσφιλή, δεν έχω εγώ σταθεί. 

Ώ, πόσο ωραία γίνεσαι, πέρα από κάθε έννοια, 

Μέσα στην άγρια καλλονή σου, όταν γυμνωθείς 

Και χέρι ανθρώπινο κανένα, σιμά σου δεν βρεθεί. 

Σε μένα πώς χαμογελάς, την νύχτα, την ημέρα, 

Γι’ αυτό και ’γώ σου χάρισα αλλόκοτη λατρεία. 

Πόσο συχνά σε γύρεψα σε μήκη, πλάτη, πέρα, 

Προπάντων σε στιγμές οργής, με δίψα και μανία. 

                                          * 

XXXVIII. 

Land of Albania! where Iskander rose; 

Theme of the young, and beacon of the wise, 

And he his namesake, whose oft-baffled foes, 

Shrunk from his deeds of chivalrous emprise: 

Land of Albania! let me bend mine eyes 

On thee, thou rugged nurse of savage men! 

The cross descends, thy minarets arise, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

47 
 

And the pale crescent sparkles in the glen, 

Through many a cypress grove within each city's ken. 

                                          * 

XXXVIII. 

Ώ γή της Αλβανίας, ο Σκεντέρμπεης ο δοξασμένος, 

Γεννήθηκε στα χώματά σου και οι νέοι τον θαυμάζουν. 

Έγινε φάρος της σοφίας αυτός, δάσκαλος τιμημένος. 

Πατρίδα είσαι του συνονόματού του.* Συναρπάζουν 

Τα κατορθώματα, οι φοβερές του ανδραγαθίες. 

Πόσες φορές ετσάκισε τους δυνατούς εχθρούς 

Με του παλληκαριού την ρώμη και της ιππωσύνης μεθοδείες. 

Άσε Αλβανία, στ’ άγρια τέκνα σου, στους βράχους τους σκληρούς 

Να λύσω την ματιά μου, να καλπάσει. 

Σταυρός δεν φαίνεται καθώς σ’ αλλοτινούς καιρούς, 

Πλήθος οι μιναρέδες, το μισοφέγγαρο αιμάσσει, 

Στις πεδιάδες τις απέραντες και των κυπαρισσιών τα δάση 

Και μές στις πόλεις σου. Το μισοφέγγαρο αιμάσσει. 

                                          * 

XXXIX. 

Childe Harold sailed, and passed the barren spot 

Where sad Penelope o'erlooked the wave; 

And onward viewed the mount, not yet forgot, 

The lover's refuge, and the Lesbian's grave. 

Dark Sappho! could not verse immortal save 

That breast imbued with such immortal fire? 

Could she not live who life eternal gave? 

If life eternal may await the lyre, 

That only Heaven to which Earth's children may aspire. 

                                          * 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

48 
 

XXXIX. 

Από τους θαλάσσιους δρόμους, φτάνει ο Χάρολντ στο ξερό νησί 

Όπου το κύμα έβρεχε με δάκρυα η Πηνελόπη*. 

Βλέπει τον βράχο σιωπηλό που είχε τα μάγια λύσει 

Σ’ απελπισμένους εραστές κι όπου-ώ τρισόλβιοι τόποι!- 

Έγινε μνήμα αιώνιο της Μούσας της Λεσβίας. 

Δύστυχη, εσύ, Σαπφώ! Δεν μπόρεσε ο στίχος 

Να σώσει την πυρίφλογη καρδιά σου από την βία 

Του σκότεινου Άδη; Να ζήσει αιώνια δυστυχώς 

Δεν μπόρεσε ούτε ‘κείνη, που αιώνια έψαλε ζωή; 

Η αθανασία της λύρας, δεν είναι η αναπνοή; 

Μόνος Παράδεισος και μόνη Θεού πνοή 

Για την μονάχη μες στην δίψα της ψυχή. 

                                          * 

XL. 

'Twas on a Grecian autumn's gentle eve, 

Childe Harold hailed Leucadia's cape afar; 

A spot he longed to see, nor cared to leave: 

Oft did he mark the scenes of vanished war, 

Actium, Lepanto, fatal Trafalgar: 

Mark them unmoved, for he would not delight 

(Born beneath some remote inglorious star) 

In themes of bloody fray, or gallant fight, 

But loathed the bravo's trade, and laughed at martial wight. 

                                          * 

XL. 

Γαλήνη ελληνικής εσπέρας Φθινοπώρου, 

Κι ο Χάρολντ κιόλας χαιρετά απ’ τα μακρυά 

Το ακρωτήριο της Λευκάδας, με την λύπη απόρου. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

49 
 

Κι ενώ τόσο ποθούσε να την δεί την νήσο την παλαιά 

Θλιμμένος φεύγει και του σφίγγετ’ ή καρδιά. 

Πολλές φορές αντίκρυσε τους τόπους των αιμάτων 

Που ναυμαχίες αιματηρές είχανε λάβει χώρα: 

Του Ακτίου, του μοιραίου Τραφάλγκαρ, της Ναυπάκτου. 

Κάτω από άστρο φιλόδοξο της γέννησής του η ώρα, 

Μα δεν χαιρότανε ποσώς από κατορθωμάτων  

Αιματηρών, και φονικών σκηνών τις διηγήσεις. 

Αηδίαζε το επάγγελμα των μαχητών φονηάδων 

Κι αποστρεφόταν με χαμόγελο, τις όποιες τους καυχήσεις. 

                                          * 

XLI. 

But when he saw the evening star above 

Leucadia's far-projecting rock of woe, 

And hailed the last resort of fruitless love, 

He felt, or deemed he felt, no common glow: 

And as the stately vessel glided slow 

Beneath the shadow of that ancient mount, 

He watched the billows' melancholy flow, 

And, sunk albeit in thought as he was wont, 

More placid seemed his eye, and smooth his pallid front. 

                                          * 

XLI. 

Μα ευθύς μόλις αντίκρυσε το εσπερινό το άστρο 

Πάνω απ’ το λυπημένο βράχο της Λευκάδας, ίδιον κάστρο 

Όταν χαιρέτισε του μάταιου έρωτα στερνό το καταφύγιο, 

Ένοιωσε- ή έτσι νόμισε-της φλόγας το μυστήριο. 

Κι όπως το πλοίο γλιστρούσε αργά, όλο μεγαλοπρέπεια 

Μέσα στον ίσκιο τον ιερό του βράχου, απάνω στα νερά, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

50 
 

Το μάτι του, αχόρταγο, κοίταζε πέρα ώς πέρα 

Ώρα πολλή στην θάλασσα κρυφών λάμψεων λέπια. 

Κι ενώ οι σκέψεις, μέλισσες, βουίζαν στο μυαλό του, 

Γαλήνιο είχε το μέτωπο και πράο το πρόσωπό του. 

                                          * 

XLII. 

Morn dawns; and with it stern Albania's hills, 

Dark Suli's rocks, and Pindus' inland peak, 

Robed half in mist, bedewed with snowy rills, 

Arrayed in many a dun and purple streak, 

Arise; and, as the clouds along them break, 

Disclose the dwelling of the mountaineer; 

Here roams the wolf, the eagle whets his beak, 

Birds, beasts of prey, and wilder men appear, 

And gathering storms around convulse the closing year. 

                                          * 

XLII. 

Ρόδα και κρόκους η αυγή-κοιτάχτε, χάρμα!-απλώνει 

Στους λόφους της Αρβανιτιάς, στους Βράχους του Σουλίου, 

Την μακρυνή και φοβερή την Πίνδο πορφυρώνει, 

Με αχτίνων τα γαρύφαλα η λάμψη του Ηλίου 

Κι αστράφτει πάλλευκο παντού το δοξασμένο χιόνι. 

Η πάχνη σχίζετ’ ή πρωινή κι η αυγή ελευθερώνει 

Στο μάτι των βουνίσιων τα χωριά. Οι λύκοι γύρω ουρλιάζουν 

Και ο αητός το ράμφος του τροχίζει στο κοτρώνι. 

Όρνια, θερία ανήμερα βρίσκουν μονιά, λουφάζουν 

Μα απ’ τα θεριά πιο ανήμεροι οι θνητοί, άγριοι και μόνοι. 

Στα μέρη τούτα οι θύελλες σκληρές κι ανταριασμένες 

Κι οι καταιγίδες στον θυμό μαινάδες λυσσαγμένες. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

51 
 

Το άχτι τους, την τελευταία του χρόνου ώρα θολώνει. 

                                          * 

XLIII. 

Now Harold felt himself at length alone, 

And bade to Christian tongues a long adieu: 

Now he adventured on a shore unknown, 

Which all admire, but many dread to view: 

His breast was armed 'gainst fate, his wants were few: 

Peril he sought not, but ne'er shrank to meet: 

The scene was savage, but the scene was new; 

This made the ceaseless toil of travel sweet, 

Beat back keen winter's blast; and welcomed summer's heat. 

                                          * 

XLIII. 

Να τος ο Χάρολντ, επιτέλους, να ’χει μείνει μοναχός, 

Αληθινά ολομόναχος. Να ’χει αποχαιρετίσει 

Τα έθνη τα χριστιανικά που πίσω έχει αφήσει. 

Κι έπεσε μες στον κίνδυνο, σ’ άγνωστης χώρας τον αχό. 

Πολλοί τήνε θαυμάσανε, μα έχει πολλούς φοβίσει. 

Αλλά η καρδιά του πάνοπλη, απέναντι στην μοίρα. 

Τον κίνδυνο τον έχει από καιρό ξορκίσει. 

Ποτέ δεν πισωγύρισε σε κίνδυνου πλημμύρα. 

Κι ούτε ποτέ θα τρόμαζε να τόνε συναντήσει. 

Στους τόπους τούτους άγρια η θέα, το σκηνικό 

Αλλοιώτικο, πρωτόφαντο, του ’φερνε ένα μεθύσι, 

Ν’ αντέχει του χειμώνα τον χιονιά, της κάψας το κακό. 

Και μέστωνε ο κόπος του σε ταξείδι γλυκό. 

                                          * 

XLIV. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

52 
 

Here the red cross, for still the cross is here, 

Though sadly scoffed at by the circumcised, 

Forgets that pride to pampered priesthood dear; 

Churchman and votary alike despised. 

Foul Superstition! howsoe'er disguised, 

Idol, saint, virgin, prophet, crescent, cross, 

For whatsoever symbol thou art prized, 

Thou sacerdotal gain, but general loss! 

Who from true worship's gold can separate thy dross. 

                                          * 

XLIV. 

Εδώ ο καταπόρφυρος του Χριστού Σταυρός μένει. 

-Ναι, υπάρχει εδώ ο Σταυρός, υπάρχει ακόμη.- 

(Μ’ όλο που τον χλευάζουνε άπιστοι, σουνουτεμένοι, 

Η αφανής η ευλογία του υπάρχει και η ρώμη.) 

Περηφάνια δεν χαρίζει σε παπάδες ξιππασμένους, 

Ιερείς και λαϊκοί, περιφρονούνται εξίσου. 

Ώ μιαρή δεισιδαιμονία! Δηλητηριάζεις σκοτασμένους 

Κι όποιο κι αν λάβει σχήμα η ποταπή μορφή σου 

-άγιος, παρθένα και σταυρός. Προφήτης, ημισέληνος-, 

Όποιο σύμβολο λατρείας κι αν προσφέρεις, 

Είσαι ο τρόπος μπαγαπόντηδες ασμένως 

Να τσεπώνουνε τά φράγκα-και το ξέρεις. 

Ποιος, άραγε, μπορεί λατρεία να διακρίνει 

Το αληθινό χρυσάφι σου, απ’ το κάλπικο σελλίνι; 

                                          * 

XLV. 

Ambracia's gulf behold, where once was lost 

A world for woman, lovely, harmless thing! 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

53 
 

In yonder rippling bay, their naval host 

Did many a Roman chief and Asian king 

To doubtful conflict, certain slaughter, bring 

Look where the second Caesar's trophies rose, 

Now, like the hands that reared them, withering; 

Imperial anarchs, doubling human woes! 

God! was thy globe ordained for such to win and lose? 

                                          * 

XLV. 

Ιδού νερά του Αμβρακικού! Κάποτε, εδώ, ένας κόσμος 

Ολόκληρος εβούλιαξε για καλλονή γυναίκα. 

Στον κόλπο ετούτο όλα σκιρτούν και ευωδιάζουν δυόσμο. 

Εδώ Ρωμαίοι στρατηγοί κι Ασιάτες τρείς και δέκα* 

Σύρανε τα περήφανα καράβια τους σε μάχη, 

Και λάβαν νίκη αμφίβολη, μα σίγουρη σφαγή. 

Νά το, το μέρος όπου θέλησε τρόπαια στημένα να ’χει 

Ο δεύτερος ο Καίσαρας.** Τώρα γκρεμίσματα στην γή.  

Όλα μπροστά μου ρημαδιό, χώμα τα χέρια που τα φτιάξαν. 

Ώ! Εσείς που το πιστέψατε πως είστε κοσμοκράτορες 

Οι δαίμονες, βασανιστές λαών, για τα δεινά σας τάξαν! 

Θεέ μου Πανοικτίρμονα! Της αρμονίας κόσμος, έργο των χειρών Σου, 

Πώς παίζεται στα ζάρια των τυράννων, των εχθρών Σου; 

                                          * 

ΕΠΙΜΕΤΡΟ: 

Η ποιητική σύνθεση του Γεωργίου Γόρδωνος, Λόρδου Βύρωνος Childe Harold's Pilgrimage (Η 

προσκύνησις του Τσάιλντ Χάρολντ), εξεδόθη το 1812 και αμέσως έγινε αποδεκτή με 

ενθουσιασμό από τους Λονδρέζους και το ευρύτερο Αγγλικό κοινό της εποχής του. Η 

ανταπόκριση του αναγνωστικού κοινού, υπήρξε απροσδόκητη για τον ποιητή. Όπως ο ίδιος 

ομολογούσε μετά την έκδοσή του, έγινε, δίχως να το περιμένει, διάσημος. Την πρώτη έκδοση 

των πεντακοσίων αντιτύπων, η οποία εξαντλήθηκε μέσα σε τρείς μέρες, ακολούθησαν έξι 

απανωτές εκδόσεις μέσα σε διάστημα ενός μηνός. Μεγάλο μέρος του Childe Harold's 

Pilgrimage, γράφτηκε στην Ελλάδα και εμπνεύσθηκε από το αρχαίο ελληνικό κλέος σε αντιβολή 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

54 
 

με «την σύγχρονή» του ποιητή «θλίψη», για το κατάντημα της δούλης αγαπημένης χώρας, των 

ενδόξων ερειπίων της και των σύγχρονών του Ελλήνων. Αρχάγγελος του ρομαντισμού, 

κυνηγημένος από τα δικά του φαντάσματα και βάσανα, ο Βύρων φθάνει στην Αθήνα ανήμερα 

Χριστούγεννα του 1809 και φιλοξενείται στο σπίτι της Θεοδώρας Μακρή, μητέρας τριών 

κοριτσιών, για την μικρότερη των οποίων, την δωδεκάχρονη Τερέζα Μακρή, την οποία 

ερωτεύτηκε παράφορα, θα γράψει την περίφημη «Κόρη των Αθηνών». Κατά τον χρόνο της 

παραμονής του στην Αθήνα, η οποία διήρκεσε δέκα εβδομάδες, ο Βύρων συνθέτει τα πιο 

ρωμαλέα λυρικά μέρη του έργου Childe Harold's Pilgrimage. Στην περίτεχνη λυρική αφήγηση 

της σύνθεσης, ο ποιητής σε μια προσωπική Οδύσσεια, ταξιδεύει διαρκώς περιπλανώμενος. 

Παρουσιάζουμε εδώ, τα πρώτα δεκαπέντε μέρη του «Δευτέρου Άσματος», (The Canto two), 

του αναφερομένου στην επίσκεψή του στην Ελλάδα. Στο Άσμα, ο Βύρων καθήμενος στους 

Στύλους του Ολυμπίου Διός, αντικρύζει την Ακρόπολη και τον πληγωμένο τον Παρθενώνα, 

θλιβόμενος για την σκλαβιά, αθεράπευτος νοσταλγός του αρχαίου κλέους. Σε τόνο συντριβής 

και λυρικής υψηγορίας, στοχάζεται για την φθορά και την επίκηρη ζωή και οργίζεται για την 

Ύβρη: Αυτήν που επετέλεσε ο Πίκτος (Σκωτσέζος) Έλγιν, με την σύληση του Ιερού και την κλοπή 

των μαρμάρων. Έργο που λειτούργησε καταλυτικά στην έκρηξη του ευρωπαικού 

φιλελληνισμού, η Προσκύνησις του Τσάιλντ Χάρολντ, αναπτύσσεται σε εννεάστιχες στροφές με 

κορυφώσεις λυρικές και αφηγηματικές που αντλούν από την πλούσια παράδοση την αγγλικής 

προσωδίας, κρατώντας την συγκίνηση σε αμείωτη θέρμη. 

Δ.Κ. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

55 
 

 

Ευριπίδης Γαραντούδης 

 

ΤΟ ΑΝΟΙΧΤΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΤΟΥ ΝΕΡΟΥ: ΒΑΣΙΚΕΣ ΟΡΙΖΟΥΣΕΣ ΤΗΣ ΠΟΙΗ-

ΣΗΣ ΤΟΥ ΤΙΤΟΥ ΠΑΤΡΙΚΙΟΥ 

 

ν ορίσουμε την αφετηρία της ποιητικής διαδρομής 

του Τίτου Πατρίκιου στο 1954, τότε που εμφανί-

στηκε το πρώτο βιβλίο του Χωματόδρομος, και φτά-

σουμε μέχρι το 2020, όταν εκδόθηκε η πιο πρόσφατη συλλογή 

του, Ο δρόμος και πάλι, αθροίζονται 66 χρόνια δημιουργικής 

πορείας με πολλούς ενδιάμεσους σταθμούς. Αν πάλι μεταθέ-

σουμε την αρχή αυτής της πορείας πιο πίσω στον χρόνο, στο 1943, όταν χρονολογούνται τα 

πρώτα ποιήματά του, τότε ο δρόμος που διανύθηκε φτάνει στα 77 χρόνια. Κι αν σκεφτούμε 

ότι παραμένει ποιητικά δραστήριος μέχρι τις μέρες μας, τότε ως ποιητής έχει φτάσει στα 80. 

Αυτή η αναδρομή, και μάλιστα με την ψυχρή λογική των αριθμητικών δεδομένων, στο μα-

κρινό και γι’ αυτό λιγότερο ή περισσότερο σκιασμένο παρελθόν έχει νόημα για να μας βγάλει 

στο ξέφωτο του παρόντος. Με άλλα λόγια, η πρόθεσή μου είναι να επισημάνω και να σχο-

λιάσω τις κατά τη γνώμη μου βασικές ορίζουσες της ποίησης του Πατρίκιου, οι οποίες συνέ-

χουν την ποίησή του, θεωρημένη από τη σημερινή σκοπιά· και μάλιστα την συνέχουν ανε-

ξάρτητα από την εξέλιξη που η ποίησή του είχε σε σχέση με την ιστορική εμπειρία, τα ατομικά 

βιώματα και τον αξεδιάλυτο δεσμό αυτών των δύο. 

     Συγκεντρωμένη στην πρόσφατη δίτομη έκδοσή της (2017 και 2018), η ποίηση του Πατρί-

κιου μαρτυρεί ότι αφού ο ποιητής διένυσε, διαρκώς ενεργητικά παρών, τη μεταπολεμική ε-

ποχή, στη συνέχεια παρέμεινε εξίσου εντατικά ενεργός στα χρόνια της μεταπολίτευσης, α-

φενός δημοσιεύοντας πολλά ανέκδοτα μεταπολεμικά ποιήματά του και αφετέρου γράφο-

ντας και δημοσιεύοντας αρκετά νεότερα ποιητικά βιβλία του. Πρέπει, μάλιστα, να συνυπο-

λογίσουμε, δίπλα στο αμιγώς ποιητικό έργο του, και τη, διόλου αμελητέα, συμπληρωματική 

συγγραφική όψη του, βγαλμένη κατά βάθος από την ίδια δημιουργική μήτρα, την όψη των 

αφηγηματικών (ημερολογιακών, αυτοβιογραφικών και δοκιμιακών) κειμένων του, μεγάλο 

μέρος της οποίας συγκεντρώθηκε σε πέντε βιβλία που εκδόθηκαν μεταπολιτευτικά, από το 

1990 μέχρι το 2015. Έτσι, η συνολική ποιητική παραγωγή του είναι σχεδόν ισόποση, μοιρα-

Α 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

56 
 

σμένη ανάμεσα στη μεταπολεμική εποχή και στα χρόνια της μεταπολίτευσης. Αν στο μοίρα-

σμα συναριθμήσουμε και τα αφηγηματικά γραπτά του, τότε η πλάστιγγα της ποσότητας γέρ-

νει προς τη μεταπολιτευτική περίοδο. 

     Δεν υπάρχει αμφιβολία ότι εκείνοι οι ποιητές που προσέδωσαν στην πρώτη μεταπολεμική 

ποιητική γενιά, όπου ιστορικογραμματολογικά τόσο οι κριτικοί λογοτεχνίας όσο και οι φιλό-

λογοι εντάσσουμε τον Πατρίκιο, το ειδοποιό χαρακτηριστικό της μεταπολεμικότητας είναι οι 

λεγόμενοι πολιτικοί ή κοινωνικοί ποιητές της. Όπως είναι γνωστό, για τους πολιτικούς ποιη-

τές αυτής της γενιάς, και με σημείο αναφοράς το έργο τριών ανάμεσά τους, του Αλεξάνδρου, 

του Αναγνωστάκη και του Πατρίκιου, ο Δ.Ν. Μαρωνίτης το 1976 πρότεινε τον κρίσιμο όρο 

«ποιητική και πολιτική ηθική» στο ομώνυμο εμβληματικό βιβλίο του. Ο όρος αυτός σημαίνει 

ότι ο τρόπος έκφρασης αυτών των ποιητών είναι ομοούσιος και αδιαίρετος από την πολιτική 

ηθική τους, επειδή αντιλαμβάνονται τον εαυτό τους όχι ως άτομο αλλά ως ενεργό πολίτη που 

διεκδικεί τη δημόσια παρουσία του σε μια ταραγμένη εποχή. Αλλά αυτά, όπως και ο προσ-

διορισμός της κοινωνικής ταυτότητας του «επιζώντα» από την Δώρα Μέντη, η διατήρηση του 

αυθεντικού χαρακτήρα της ιδεολογικής πίστης, η σταθερή έκφραση του «κοινωνικού πόνου» 

(κατά τον Πάνο Θασίτη), η αντίσταση στην ήττα, αντίσταση που δεν αφορούσε τη στρατιωτι-

κοπολιτική έκβαση της εμφύλιας σύγκρουσης αλλά την αίσθηση της έκπτωσης και του δια-

συρμού κάθε ανθρώπινης αξίας, είναι, ως γνωρίσματα των πολιτικών ποιητών και του Πα-

τρίκιου, πράγματα πολύ γνωστά, ώστε περιττεύει να τα επαναλάβω. Σημασία έχει, κυρίως, 

ότι τα βασικά χαρακτηριστικά της πολεμικής δεκαετίας και της μεταπολεμικής εποχής, απο-

τυπωμένα στην προσωπική περιπέτεια του Πατρίκιου και θεωρημένα από την ιδεολογική 

σκοπιά του, μεταπλάστηκαν σταδιακά στην ποίησή του: το αρχικό ιδεολογικό όραμα ενός 

κοινωνικά δικαιότερου κόσμου έδωσε τη θέση του στη σκληρή διάψευση του οράματος· τις 

απηνείς πολιτικές διώξεις, εκφρασμένες στην «ποίηση της δοκιμασίας», ακολούθησαν οι κα-

τοπινές δυσκολίες επανένταξης στην κοινωνική ζωή· η βαθμιαία αμφισβήτηση των καταπιε-

στικών μηχανισμών του αριστερού κομματικού χώρου εξελίχθηκε στην προσπάθεια για τη 

διατήρηση μιας αριστερής ιδεολογικής ταυτότητας προσαρμοσμένης στις νέες συνθήκες. Έ-

τσι λοιπόν, όσο κι αν στο μεταπολεμικό έργο του Πατρίκιου είναι διακριτή μια πρώτη, πολι-

τικά «στρατευμένη» φάση, η ποίησή του αυτής της εποχής μπορεί να διακριθεί σε δύο πε-

ριόδους, την πολιτική και τη μεταπολιτική, που ωστόσο βρίσκονται σε παλινδρομική και δια-

λεκτική σχέση μεταξύ τους, όπως πολύ εύστοχα έδειξε ο κριτικός Δημήτρης Ραυτόπουλος το 

2016. Εντέλει, η πολιτική ηθική του Πατρίκιου συγκροτήθηκε στη βάση του διανοούμενου 

που εντάχτηκε και παρέμεινε στον ευρύτερο χώρο της Αριστεράς, χωρίς όμως να συντάσσε-



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

57 
 

ται άκριτα και άβουλα με την κομματική ηγεσία. Παράλληλα ως ανήσυχος δημιουργός αφο-

μοίωσε επιλεκτικά τα διδάγματα της μοντέρνας ποιητικής παράδοσης και τα μετέφερε γό-

νιμα στο έδαφος του κοινωνικού ρεαλισμού, συνδυάζοντάς τα με την ειρωνεία του Καβάφη 

και την αυτοσαρκαστική διάθεση του Καρυωτάκη. Παράλληλα με όλα αυτά, λειτούργησε η 

υφολογική πολυτροπία του· η άφεσή του, με άλλα λόγια, σε εκφραστικές και θεματικές με-

τατοπίσεις που, χωρίς να αναιρούν την ύπαρξη ενός κέντρου, δείχνουν την εξακτίνωση αυτού 

του κέντρου προς διάφορες κατευθύνσεις, π.χ. άλλοτε τη λυρική και άλλοτε τη δραματική 

ποίηση, άλλοτε την ερωτική-υπαρξιακή θεματική κι άλλοτε τον κοινωνικό προβληματισμό. 

     Διαβάζοντας συνολικά την ποίηση του Πατρίκιου σήμερα αντιλαμβανόμαστε, επίσης, ότι 

ο προσδιορισμός του από τη λογοτεχνική και τη φιλολογική κριτική ως «πολιτικού ποιητή» 

λειτουργεί περιοριστικά. Ούτως ή άλλως ο ίδιος με τη μεταπολιτευτική ποίησή του αναίρεσε 

συστηματικά και ενίοτε σκωπτικά έναν τέτοιο περιοριστικό προσδιορισμό. Διαβάζω το σύ-

ντομο ποίημά σου «Επικαιρική ποίηση», από τη συλλογή Αντικριστοί καθρέφτες (1991): 

 

Δεν ξέχασα ποτέ τη σπουδαιότητα  

της επικαιρικής ποίησης 

ούτε της εύληπτης γραφής. 

Να λοιπόν ένας στίχος 

σημερινός, ευκολονόητος και πανελλήνιος:  

«Τί λέτε ρε μαλάκες!»   

 

     Ο όρος «πολιτικός ποιητής» λειτουργεί περιοριστικά για τον Πατρίκιο, επειδή στην ποίησή 

του η όσμωση του πολιτικοκοινωνικού και του υπαρξιακού στοιχείου, η σύνδεση της συλλο-

γικότητας με την ατομικότητα, η συνύπαρξη της ψυχοσυναισθηματικής έντασης και της ιδε-

ολογικής εξωστρέφειας διαπερνούν ολόκληρο το έργο του, ήδη από τη νεότητά του. Σήμερα 

είμαστε σε θέση να αναγνωρίσουμε καλύτερα από ό,τι στα μεταπολεμικά χρόνια, επειδή η 

ανάγνωσή μας δεν περιορίζεται από τον φακό της ιδεολογικής ορθότητας, ότι και ο Πατρί-

κιος, όπως και άλλοι αριστεροί  συνοδοιπόροι ποιητές, εξέφρασαν τον ιδεολογικό και κοινω-

νικό προβληματισμό τους σταθερά μέσα από τον υπαρξιακό αντίκτυπό του.  

     Αλλά ο Πατρίκιος είναι ισόποσα, όπως επεσήμανα παραπάνω, και συν τω χρόνω έγινε ι-

σότιμα και ποιητής της μεταπολίτευσης. Με τη γραμμένη σε αυτή τη μακρά πλέον εποχή 

ποίησή του ο Πατρίκιος αντικρίζει, στην ώρα της ηλικιακής και ποιητικής ωρίμανσής του, τον 

πρωτεϊκό χαρακτήρα της ποιητικής δημιουργίας· με άλλα λόγια, την ανάγκη, αναζητώντας 

την ποιητική αλήθεια του, να αναθεωρήσει τα παλιά πρόσωπα και προσωπεία της ποίησής 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

58 
 

του, να αναζητήσει τη νέα ταυτότητά της, αυτήν που υπαγόρευσαν οι νέες πολιτικές και κοι-

νωνικές συνθήκες. Κι αυτό κατορθώνεται με προαγωγή θεμάτων και μορφών που είχαν ήδη 

κατατεθεί στο παλαιότερο έργο του, αλλά που γνωρίζουν, στη νέα φάση, μιαν εντελή μετα-

τροπή και μια καινούργια μορφοποίησή τους. Ο τόνος αλλάζει. Ο εξημμένος ή και οργισμέ-

νος, πικρόχολος και ενίοτε μεταφορικός λόγος των μεταπολεμικών ποιημάτων παραχωρεί τη 

θέση του σε έναν γυμνό από ψιμύθια και εμπράγματο, ήπιο, οικείο και νηφάλιο λόγο, που 

προσδέχεται το ύφος μιας κουβεντιαστής και συχνά απευθυνόμενης εις εαυτόν συνομιλίας. 

Ο διδακτισμός και η αντίδικη διάθεση των μεταπολεμικών ποιημάτων μετατρέπονται σε έναν 

λόγο που γίνεται αυτοεξομολογητικός και αυτοσχολιαστικός, όχι όμως σκοτεινός ή κρυπτι-

κός. Το γνωστό από παλιά στοιχείο της ειρωνείας και του σαρκασμού, χωρίς να χάνει τους 

δημόσιους στόχους του, μεταλλάσσεται σ’ έναν χαμηλότονο, υπονομευτικό αυτοσαρκασμό. 

Ο Πατρίκιος, ασκώντας πλέον μια ειρωνική διάθεση πιο διακριτική και διαβρωτική, γίνεται 

και ο ίδιος εκούσιο θύμα της ειρωνείας που ασκεί. Το διανοητικό στοιχείο παραμένει έντονο, 

όπως και στην παλαιότερη ποίησή του, αλλά τώρα ενισχύονται περισσότερο τα ίχνη των ε-

ντοπισμένων σε συγκεκριμένο χώρο και χρόνο προσωπικών βιωμάτων, από ταξίδια, έρωτες, 

αναγνώσματα, ως η κύρια θεματική ύλη των ποιημάτων του.  Η ποιητική πράξη του Πατρί-

κιου, που παλαιότερα οριζόταν σε άμεση σύνδεση με την κοινωνική ένταξη και την πολιτική 

δράση, παραχωρεί τη θέση της σε έναν ποιητικό απολογισμό που αποτιμά το τίμημα, θετικό 

και αρνητικό, του ενεργού πολιτικού παρελθόντος, και τελικά διατρανώνει την πίστη στη 

στάση ενός πάντα ενεργού, αλλά και αποξενωμένου από την πολιτική δράση, ερωτηματικά 

αμήχανου και εναγώνια υποψιασμένου διανοούμενου. Κάποιες στιγμές ο Πατρίκιος διαπι-

στώνει την έκπτωση των ιδεολογικών οραμάτων – κάποτε και την επιμελώς καλυμμένη φε-

νάκη τους, και κάποιες άλλες εκτιμά θετικά την παρελθούσα πολιτική σύμπραξή του, αλλά 

απολυτρώνεται από το φάσμα του χαμένου οράματος, υιοθετεί τη διαλλακτικότητα ως μια 

νέα στάση ζωής, αντιλαμβάνεται την ιδεολογικά κατευθυνόμενη και πλασματική διάκριση 

καλού-κακού ή και νιώθει τον πειρασμό να δικαιώσει την αντιηρωική στάση. Η όποια μάχη 

δίνεται πλέον στο πεδίο της ποίησης, και αν η μάχη αυτή κερδίζεται είναι επειδή διατηρού-

νται το ήθος της ειλικρίνειας και η τόλμη να καταξιώνεται ποιητικά ακόμα και η ηττοπάθεια.  

     Την ίδια εποχή, στα χρόνια της μεταπολίτευσης, σε βασική ορίζουσα της ποίησης του Πα-

τρίκιου αναδείχθηκε ο κοσμοπολιτισμός του, βιωματική απόρροια κυρίως των μικρότερων ή 

μεγαλύτερων διαστημάτων που έζησε σε ευρωπαϊκές χώρες, όπως η Γαλλία και η Ιταλία, και 

σε μεγάλες πόλεις τους, σε συνάρτηση με την προγραμματική εξωστρέφεια και την εγγενή 

κοινωνικότητά του. Μέσω του κοσμοπολιτισμού του, ο Πατρίκιος επέτυχε τη διεύρυνση του 

πολιτιστικού ορίζοντά του και το βάθεμα του στοχασμού του, τον συγκερασμό του οικείου 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

59 
 

με το ανοίκειο, τον επαναπροσδιορισμό της ταυτότητας μέσα από τη διαλογική συνάντησή 

της με την ετερότητα. Η εντοπιότητα, βασικό γνώρισμα της γενιάς του, και ιδίως των πολιτι-

κών ή κοινωνικών ποιητών της, σε μεγάλο βαθμό προσδιορισμένη από τις περιοριστικές βιο-

τικές συνθήκες τους, στην περίπτωσή του εξελίχθηκε σε αντίληψη της οικουμενικότητας, χω-

ρίς όμως αυτό να επιφέρει την αποκοπή από τις βιωματικές καταβολές του ή τον ιδεολογικό 

αποπροσανατολισμό που θα μπορούσε να προκαλέσει μία νέα και διαφορετική πολιτισμική 

εμπειρία. Ίδιος και διαφορετικός συνάμα, εξελισσόμενος προσαρμοστικά μέσα στον ιστορικό 

χρόνο και σταθερός στις βασικές αρχές του, ο Πατρίκιος της ιθαγένειας και της εντοπιότητας 

και ο Πατρίκιος της κοσμοπολιτικής διάστασης είναι εξίσου ταγμένος στην ουμανιστική πίστη 

του. Γι’ αυτό και η τάση του ρεαλισμού, υλοποιημένου από αλληλένδετα γνωρίσματα όπως 

η αφηγηματικότητα, το στοχαστικό περιεχόμενο, η βιωματική αμεσότητα και η εξομολογη-

τική διάθεση, παρέμεινε ισχυρή στην ποίησή του, στον βαθμό που αυτή σταθερά λειτουργεί 

με γνώμονα την επικοινωνιακή απόβλεψη των ποιημάτων του, τη λειτουργία τους ως επί το 

πλείστον ως άμεσων φιλικών χειρονομιών. Έτσι ακόμα κι όταν γράφει αλληγορικά, όπως στο 

πολύ γνωστό ποίημα «Αλληγορία», όπου μας αφηγείται την τύχη της βελανιδιάς ύστερα από 

την πτώση της, αυτό που κυρίως ενδιαφέρει τον φίλο μας τον Τίτο είναι, σύμφωνα με τον 

τελευταίο στίχο του ποιήματος, το πρόβλημα του νερού να παραμένει ανοικτό. Κι αυτό επι-

τυγχάνεται όταν το ποίημα, μέσω του ρεαλισμού, είναι, όσο γίνεται περισσότερο, ανοικτό ως 

προς το επικοινωνιακό εύρος του. 

     Τα πιο πρόσφατα ποιήματα του Πατρίκιου, εκείνα της συλλογής του Ο δρόμος και πάλι, 

το 2020, είναι σύντομες και περιεκτικές μαρτυρίες θυμόσοφου στοχασμού που αναδεικνύ-

ουν τη βαθιά διαλεκτική σκέψη του, τη σταθερή απόστασή του από τον δογματισμό και την 

απέχθειά του για τις επιβεβλημένες από τους όποιους άλλους βεβαιότητες, όπως και το λε-

πτό χιούμορ του που το εκλεπτύνει και ο υποδόριος αυτοσαρκασμός του. Η έκφραση σε όλα 

τα ποιήματα είναι εξαιρετικά λιτή, σχεδόν απογυμνωμένη, χωρίς ίχνος συναισθηματισμού, 

προβάλλοντας έναν κατασταλαγμένο, στωικό ψυχισμό, που διυλίζει τον πόνο, την απουσία 

αγαπημένων προσώπων, τα αρνητικά συναισθήματα. Απλά και απροσποίητα, λοιπόν, ποιή-

ματα που δοκιμάζουν τις αντοχές τους αναμετρημένα με τη λιτότητα των εκφραστικών μέ-

σων τους σε μια εποχή που η ποίηση εξακολουθεί να είναι στολισμένη με πολλά μαλάματα, 

όπως θα έλεγε ο Σεφέρης. Τα ποιήματα αυτής της μικρής συλλογής κυρίως έχουν αξία, ε-

πειδή μέσω της απλότητας και της λιτότητάς τους εκφράζουν την πνευματική ελευθερία ενός 

ανθρώπου που, ανεξάρτητα από τη μακρά διαδρομή που διένυσε, διατρέχοντας παράλληλα 

τον πυκνό ιστορικό χρόνο της, ζει και ποιητικοποιεί το παρόν του, χωρίς να παρελθοντολογεί. 

Από την ικανότητα του Πατρίκιου να ζει στο παρόν και να γράφει ποίηση νομίζω ότι πηγάζει 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

60 
 

και η προγραμματική του όχι αισιοδοξία (λέξη παρεξηγημένη στην ερμηνεία της ποίησης) 

αλλά η θετικότητα στη θεώρηση της ζωής μέσα στον χρόνο, στην εξακολουθητική πορεία της 

ακόμα και στις συνθήκες της εξορίας τότε ή στις συνθήκες της κοινωνικής αποξένωσης σή-

μερα. 

     Το τελευταίο ποίημα της συλλογής, «Ο δρόμος και η ζωή», μας επαναφέρει στην έννοια 

του δρόμου που συνεχίζεται, με εμάς και χωρίς εμάς, αφού το δικό μας χνάρι έχει απομείνει 

και θα απομείνει στους άλλους ανθρώπους, σ’ αυτή την ατελεύτητη, αναγκαστική συνοδοι-

πορία. Διαβάζω το ποίημα: 

 

Ό,τι κι αν λέμε, ό,τι κι αν κάνουμε  

ό,τι κι αν σιωπηλά ή φωναχτά αναψηλαφούμε  

κάποιοι άλλοι μικρά παιδιά ακόμα  

θα ζήσουν τα ίδια χιλιοειπωμένα βάσανα 

τις ίδιες απρόσμενες χαρές, θα προσπαθήσουν  

ν’ ανοίξουν καινούργιους δρόμους, ξεκινώντας όμως  

από έναν που δεν διαφέρει και πολύ απ’ τον δικό μας  

κάποτε αλλάζοντας, κάποτε ταλαιπωρώντας  

κάποτε ομορφαίνοντας τη ζωή  

ζωή με χίλια πρόσωπα, ζωή μοναδική  

ζωή δική μας και των άλλων.  

 

     Το νήμα που ενώνει το τότε με το τώρα, το παρελθόν με το παρόν, το 1943 με το 2023, το 

σήμερα και τα χρόνια που θα έρθουν, παραμένει ισχυρό, επειδή εντέλει το να μοιράζεσαι 

ισότιμα και ισόποσα, συμφιλιωμένος με τον θάνατο, την αντίληψη της ζωής με όλους τους 

άλλους συνοδοιπόρους σου, τους περασμένους, τους τωρινούς και τους μελλοντικούς αν-

θρώπους, ίσως είναι ο πιο βαθύς και γνήσιος κοσμοθεωρητικός σοσιαλισμός. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

61 
 

 

Χαράλαμπος Γιαννακόπουλος 

Ἤδη μὲν φάος ἦεν ἐπὶ χθόνα: όλα τα πρωινά της Οδύσσειας 

 

 

πό τον δεκάχρονο νόστο του 

Οδυσσέα η ομηρική Οδύσσεια 

καλύπτει, ως γνωστόν, μία περίοδο 

σαράντα μόνο ημερών. Λιγότερες 

δηλαδή και από την Ιλιάδα, της οποίας η διάρκεια 

φτάνει τις πενήντα τρεις ημέρες και νύχτες – και ας 

κράτησε ο Τρωικός πόλεμος όσα χρόνια κράτησε και το ταξίδι του βασιλιά της Ιθάκης. 

Από αυτές μάλιστα τις σαράντα μέρες της Οδύσσειας, μόνο οι έξι αναπτύσσονται με 

λεπτομέρειες, αυτές που εκτείνονται από την άφιξη του Οδυσσέα στην Ιθάκη μέχρι 

τη μυστικά σχεδιασμένη μνηστηροφονία, στην προτελευταία ραψωδία του έπους. Ο 

ποιητής πάντως, και στη μία και στην άλλη περίπτωση, κατορθώνει με ποικίλα 

αφηγηματικά μέσα να περιλάβει στο ποίημά του ένα μεγάλο πλήθος γεγονότων και 

πληροφοριών. 

     Ο ήλιος, ωστόσο, ανατέλλει μες στην Οδύσσεια λιγότερες από σαράντα φορές, 

αρκετές από τις οποίες μάλιστα λαμβάνουν χώρα, στο πλαίσιο αληθινών ή και 

πλαστών ιστοριών που διάφορα πρόσωπα του έπους αφηγούνται (ο ίδιος ο 

Οδυσσέας, ο Μενέλαος και η Ελένη, ο Νέστορας, ο Δημόδοκος και, στον κάτω κόσμο, 

ο Αγαμέμνονας), ιστορίες που τοποθετούνται συνεπώς πέραν των σαράντα 

οδυσσειακών ημερών. Αυτό πάντως δεν συμβαίνει επειδή ο ποιητής δεν 

ενδιαφέρεται να περιγράψει την έλευση της μέρας και την προσπερνάει σιωπηρώς· 

ακριβώς το αντίθετο θα λέγαμε: η άφιξη της αυγής είναι το κατεξοχήν ορόσημο 

μεταξύ των ραψωδιών και των σκηνών που αφηγείται το έπος και πάντα αναφέρεται 

λιγότερο ή περισσότερο αναλυτικά. Υπάρχουν όμως επεισόδια του νόστου που ενώ 

διαρκούν πολλές μέρες -το ταξίδι του Οδυσσέα με τη σχεδία που έφτιαξε στην 

Ωγυγία, για παράδειγμα- δεν περιγράφονται από τον ποιητή αναλυτικά αλλά 

Α 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

62 
 

συνοπτικά, και έτσι μειώνονται οι ευκαιρίες που έχει στη διάθεσή του ο ποιητής για 

να μας δείξει την ανατολή του ηλίου. 

     Ο πιο συνηθισμένος τρόπος περιγραφής του φαινομένου, στην Οδύσσεια, είναι ο 

μονόστιχος «Και μόλις ροδοδάχτυλη πήρε η Αυγή να φέγγει…», όπως διαβάζουμε 

στον πρώτο στίχο της δεύτερης ραψωδίας και πολλές φορές ακόμα στη συνέχεια. 

Αυτός, ωστόσο, δεν είναι ο μοναδικός μονόστιχος που -έτσι τηλεγραφικά- φέρνει το 

φως στον κόσμο. Συναντάμε επίσης τον στίχο «Τότε η Αυγή σηκώθηκε απ’ τον λαμπρό 

της θρόνο…» (ζ 48) ή, παρακάτω, «Την τρίτη μέρα που η Αυγή έσυρε τα μαλλιά της…» 

(κ 144) και «Έτσι είπε εκείνη κι η Αυγή χρυσόθρονη εφάνη» (κ 541). Ο χρυσός θρόνος 

στον οποίο κάθεται η Αυγή εμφανίζεται επίσης αρκετές φορές, όπως στο ο 495, «Γιατί 

ήρθε αμέσως η Αυγή με τον ωραίο θρόνο…», όπως και τα μαλλιά της πρωτύτερα: 

«Μα μόλις έφερε η Αυγή με τους ωραίους πλοκάμους / την τρίτη μέρα…» (ε 390). 

     Σε άλλες πάντως, εκτενέστερες, περιγραφές ο ποιητής μάς παρέχει περισσότερες 

λεπτομέρειες για την Αυγή, τη γνωστή μας μυθολογική Ηώ, πέρα από τα μαλλιά, τα 

ρόδινα δάχτυλά της και τον θρόνο της. Στην αρχή της τρίτης ραψωδίας, φερ’ ειπείν, 

σε μια ασυνήθιστα διεξοδική εικόνα κατονομάζεται αφενός ο τόπος από τον οποίο ο 

ήλιος εξέρχεται, το ρεύμα του Ωκεανού που, κατά τους Αρχαίους, περιβάλλει τα 

πάντα, και αφετέρου η ευρύτητα της ευεργετικής του επιρροής, τόσο στους 

αθάνατους όσο και στους θνητούς και στην καρποφόρα γη: «Αφήνοντας πανέμνοστη 

του Ωκεανού τη λίμνη / ψηλά στον χάλκινο ουρανό ξεπρόβαλε ο ήλιος, / για να 

φωτίσει τους θεούς και τους θνητούς ανθρώπους, / της γης που βγάζει σίκαλη τα 

γόνιμα χωράφια». 

     Άλλοτε αυτό που τον ενδιαφέρει δεν είναι ο τόπος κατοικίας του Ήλιου, αλλά πλάι 

σε ποιον ξυπνάει κάθε μέρα η Αυγή. Γνωρίζουμε από τον ίδιο τον Όμηρο, αλλά και 

από τον Ησίοδο, τον Απολλόδωρο και τους Ομηρικούς ύμνους, κάποιους τουλάχιστον 

από τους άνδρες που είχε αγαπήσει η αθάνατη θεά: τον Ωρίωνα, τον Αστραίο, τον 

Κέφαλο, τον Τιθωνό. Σε αυτόν τον τελευταίο η Ηώ χάρισε μεν την αθανασία, αλλά 

λησμόνησε να τον κάνει αγέραστο. Στο τέλος, σε βαθιά πια γεράματα, οι θεοί τον 

μεταμόρφωσαν σε τζιτζίκι. Στην πέμπτη πάντως ραψωδία της Οδύσσειας αυτό δεν 

έχει συμβεί ακόμα· οπότε: «Του ευγενικού της Τιθωνού άφησε η Αυγή την κλίνη, / να 

φέρει στους αθάνατους και στους θνητούς το φως της». 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

63 
 

     Η Αυγή έχει τον προάγγελό της, το άστρο της Αφροδίτης, που ειδοποιεί τους 

ανθρώπους για την επικείμενη έλευσή της: «Και όταν πρόβαλε ψηλά το πιο λαμπρό 

αστέρι, / που της εωθινής Αυγής πρώτο το φως αγγέλλει…». Πιο ενδιαφέρον έχει, 

ωστόσο, η περίπτωση εκείνη μες στην Οδύσσεια όπου εμφανίζεται η Αθηνά να 

ελέγχει τις κινήσεις της Ηώς. 

     Όταν ο Οδυσσέας, ύστερα από την εξόντωση των μνηστήρων, αποκαλύπτεται 

επιτέλους και αναγνωρίζεται από την Πηνελόπη, ξεκινάει να της αφηγείται τις 

περιπέτειες και τα πάθη που πέρασε μέχρι να επιστρέψει στην Ιθάκη, κοντά της. Οι 

δυο τους θρηνούν τα χρόνια που πέρασαν και θα τους έβρισκε τότε το ξημέρωμα, μας 

λέει ο ποιητής, αν δεν φρόντιζε η Αθηνά, με μια σπάνια για τους Αρχαίους παρέμβασή 

της, να ανατρέψει τη φυσική τάξη: «Η ροδοδάκτυλη Αυγή ακόμα να θρηνούνε / 

μπορεί και να τους έβρισκε· άλλα στον νου της όμως / έβαλε τότε η Αθηνά με λάμψη 

μες στα μάτια. / Τη νύχτα καθυστέρησε στα πέρατα της δύσης / και τη χρυσόθρονη 

Αυγή στου Ωκεανού το ρεύμα / την κράτησε κι ούτε άφησε τα γρήγορα άλογά της / 

να ζέψει, αυτά που φέρνουνε το φως της στους ανθρώπους, / τον Λάμπο, τον 

Φαέθοντα, που την Αυγή οδηγούνε». Και μόνο αφού χορτάσανε οι δύο σύζυγοι τον 

θρήνο και τις κουβέντες τους, επέτρεψε η θεά στην Ηώ να ξεπροβάλει: «Η Αθηνά / 

αμέσως τη χρυσόθρονη Αυγή σήκωσε τότε / απ’ τις ροές του Ωκεανού φως στους 

θνητούς να φέρει». 

     Μια νέα μέρα ξεκινούσε, «κιόλας ο ήλιος άπλωνε πάνω στη γη το φως του», ἤδη 

μὲν φάος ἦεν ἐπὶ χθόνα. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

64 
 

 

Άγγελος Καλογερόπουλος 
 

Ο ΠΑΡΑΚΛΗΤΙΚΟΣ ΚΑΝΩΝ:  
Η ΠΑΝΑΓΙΑ ΩΣ ΠΑΡΑΜΥΘΙΑ ΚΑΙ ΜΕΣΙΤΕΙΑ 

 

 
 Παρακλητικός Κανών που ψάλλεται προς τιμήν της Θεοτόκου κατά τη διάρκεια των 
ακολουθιών του Δεκαπενταυγούστου είναι πολύ αγαπητός και δημιουργεί ξεχωριστή 
κατάνυξη. Κατά τη διάρκεια του Δεκαπενταυγούστου βέβαια ψάλλονται δύο 

παρακλητικοί κανόνες εναλλάξ, ο Μικρός και ο Μέγας. Εδώ θα μας απασχολήσει ο Μέγας 
Παρακλητικός Κανών, ποίημα του Θεοδώρου Δούκα Λασκάρεως, τόσο για το ποιητικό κείμενο 
καθεαυτό όσο και για το πρόσωπο που τον συνέθεσε και την ιδιαίτερη ιστορική συγκυρία. 
Ας σταθούμε πρώτα στο κείμενο: 
     Η πρώτη ωδή ξεκινά με την εικόνα της μωσαϊκής ράβδου, η οποία «σταυροτύπως πλήξασα» 
τη θάλασσα τη χώρισε στα δυο κι έτσι ο «πεζός και οδίτης» λαός του Ισραήλ κατάφερε να 
γλιτώσει από τον «Αρματηλάτη Φαραώ». Ζώντας σε ανάλογους κινδύνους ο Θεόδωρος, αλλά 
και ο λαός του, μεταφέρει την παράκληση στις δικές του δύσκολες περιστάσεις του βίου και 
ζητάει τη συνδρομή της Παναγίας  για τις «επαγωγές των λυπηρών» και για τα νέφη των 
συμφορών. Ζητάει να τον προφυλάξει η Παναγία «εξ αμετρήτων αναγκών» και «εξ εχθρών 
δυσμενών» και κλίνει το γόνυ ενώ δοξάζει το μεγαλείο της. Στην Τρίτη ωδή μη βρίσκοντας 
πουθενά διέξοδο εναποθέτει όλες του τις ελπίδες στη «φυσίζωο» Θεοτόκο. Ο Κύριος που χωρίς 
να εγκαταλείψει την πατρική αγκαλιά επισκέφθηκε και τη δική μας φτώχια (δ΄ ωδή) είναι η 
δική μας δύναμη και η Πάναγνος είναι η μόνη μας παρηγοριά καθώς προσφέρει τον «ποταμόν 
τον γλυκερόν του ελέους». Αλλά κι όταν μας καλύπτει το «αλλότριον σκότος», η 
Μητροπάρθενος είναι το απόρθητον τείχος, κι όταν η ζωή μας προσεγγίζει τον Άδη, η Κόρη 
είναι η μόνη «ιατρός των νόσων», «ο παντελής συντριμμός του θανάτου» και ο «ποταμός της 
ζωής ο ανεξάντλητος». Έτσι δοξάζει και παρακαλεί, της απευθύνει το χαίρε και της ζητά να δει 
με καλό μάτι και του «σώματος την κάκωσιν» και «της ψυχής το άλγος», καθώς στη Θεοτόκο 
συντελείται το θαύμα και η γαστέρα της γίνεται ευρυχωροτέρα των ουρανών. 
     Σ’ όλο το ποίημα του Θεοδώρου Λασκάρεως κυριαρχεί η εικόνα μιας δύσκολης 
πραγματικότητας που εικονίζεται με την τρικυμία, τα σύννεφα, τις επιθέσεις των εχθρών αλλά 
και το ξένο σκοτάδι (το αλλότριον σκότος) –αφού η εν Θεώ πραγματικότης είναι μόνο το φως‒ 
κι από την άλλη ζητείται η συνδρομή της Παναγίας με τη μορφή του δροσερού νερού ή του 

Ο 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

65 
 

ποταμού, του απόρθητου τείχους και εν τέλει ως η μόνη μεσίτρια για την οριστική νίκη όχι 
εναντίον των όποιων εχθρών, αλλά εναντίον του θανάτου, του κατ’ εξοχήν εχθρού. 
     Σ’ ένα περιοδικό του 19ου αιώνα, στον Ανατολικό Αστέρα της Κωνσταντινουπόλεως είχε 
δημοσιευθεί μια μελέτη του Γεωργίου Λαμπάκη για τα επίθετα που αποδίδονται στη Θεοτόκο 
στον Ακάθιστο Ύμνο και στον Παρακλητικό Κανόνα. Αφού παραθέτει τα επίθετα, συμπεραίνει ο 
συγγραφέας: στον Ακάθιστο Ύμνο «ως νικήτριαν στρατηγόν δοξολογούσι την Θεοτόκον, 
ενταύθα γονυκλινώς ικετεύουσιν αυτήν. Εκεί εν ύμνοις χαράς τιμώσιν και αποδίδουσιν 
ευχαριστίας εις την μητέρα του Θεού, ενταύθα τουναντίον εν συντριβή καρδίας τα τέκνα αυτής 
ζητούσι την απ’ αυτής βοήθειαν, την θερμήν προστασίαν και την ταχείαν αντίληψιν». 
     Η παρατήρηση αυτή μάς επισημαίνει πως τα εκκλησιαστικά και υμνογραφικά ποιήματα, 
παρ’ όλο που δεν επιδιώκουν να το προβάλλουν –διότι δεν ενδιαφέρονται να προσκολληθούν 
στο επίκαιρο και το πρόσκαιρο, αλλά πάντοτε ανάγονται στη βαθύτερη ανάγκη για τη σωτηρία 
του ανθρώπου από το κράτος του θανάτου‒ πάντως γράφονται σε συγκεκριμένες περιστάσεις 
από συγκεκριμένους ανθρώπους και αντανακλώνται σ’ αυτά οι ιδιαίτερες της εποχής τους 
συνθήκες. Σύμφωνα με την παράδοση ο Θεόδωρος έγραψε τον κανόνα του γονυκλινής 
μπροστά στην εικόνα της Θεοτόκου, ενώ είχε χάσει το θρόνο του. Ο Θεόδωρος υπήρξε μαθητής 
του Νικηφόρου Βλεμμύδη, έγινε αυτοκράτορας Νικαίας και αφού προηγουμένως αντήλλαξε 
τους αυτοκρατορικούς χιτώνας με το ένδυμα του μοναχού, πέθανε νεώτατος σε ηλικία 36 ετών 
στα 1269. Η  Νίκαια του 13ου αιώνα δε, ήταν μια «αρχαία Αθήνα» με πολλούς λογίους και 
καλλιτέχνες και ο ίδιος ο Θεόδωρος έδειξε πραγματική αγάπη για τη γνώση, την επιστήμη και 
την τέχνη. 
     Μια αξιοσημείωτη σύμπτωση είναι ότι λίγα χρόνια αργότερα από τον Θεόδωρο Λάσκαρι 
γεννιέται στη Δύση ένα έργο που εγκαινιάζει θα λέγαμε τη νεώτερη ευρωπαϊκή λογοτεχνία: η 
Θεία Κωμωδία του Δάντη. Ο Δάντης (1265-1321) στο τελευταίο μέρος του έργου του, τον 
Παράδεισο, στο 33ο άσμα του τελειώνει με μια επίκληση στην Παναγία που την αποκαλεί 
«Παρθένα Μάνα, κόρη του γιου σου». Το ενδιαφέρον στοιχείο αυτής της συμπτώσεως είναι ότι 
έχουμε δύο ποιήματα που νίκησαν το χρόνο· το ένα επηρεάζοντας την παγκόσμια λογοτεχνία, 
το άλλο παραμένοντας ζωντανό μέσα στη λατρευτική ζωή της Εκκλησίας. Αλλά  παράλληλα 
έχουμε και δύο διαφορετικούς τρόπους. Ο Θεόδωρος Λάσκαρις καλλιεργεί το ίδιο χωράφι που 
βρήκε από τους προγενέστερους. Ο Δάντης ανοίγει έναν καινούργιο δρόμο. Θέλει να κάνει ένα 
ταξίδι που δεν επιτρέπεται στα ανθρώπινα μέτρα, θέλει να ταξιδέψει στον «άλλο κόσμο». Ένα 
ταξίδι που καταλήγει σε μια κοινή αλήθεια ότι αυτό που είναι ο Θεός δε λέγεται και το μόνο 
που λέγεται είναι ο αδιέξοδος δρόμος αυτής της ανθρώπινης θέλησης και επιθυμίας. Ο 
Θεόδωρος δεν επιχειρεί ένα τέτοιο ταξίδι. Γι’ αυτόν ο ανεξερεύνητος βυθός αντιμετωπίζεται με 
τη δοξολογία. 
     Αλλά αν ο Δάντης, όπως παρατήρησε ο Έλιοτ, μας δίδαξε ότι το καλό μπορεί να είναι η 
πρώτη ύλη της ποιήσεως, ο Παρακλητικός Κανών θα επιμένει –παραμένοντας έξω από τον 
λογοτεχνικό κανόνα‒ να μας δείχνει ότι η αισθητική ως ατομικός τρόπος εκφράσεως είναι μέσο 
και όχι σκοπός και ο μόνος διαρκής και διακαής σκοπός και πόθος του ανθρώπου είναι η νίκη 
επί του θανάτου. Για τη νίκη αυτή η Υπεραγία Θεοτόκος θα παραμένει η κατ’ εξοχήν 
παραμυθία και μεσιτεία. 
 
 
 
 
 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

66 
 

 Θεοδώρου Λασκάρεως 
 

MΕΓΑΣ ΠΑΡΑKΛHTIKOΣ KΑNΩN ΕIΣ THN YΠΕΡΑΓΙΑN ΘΕOTOKON 
 
(Απόδοση: Άγγελος Καλογερόπουλος) 
 

ΩΔH Α΄ 
 
«Tὸν Φαραὼ μὲ τὸ ἅρμα του  
ἐβύθισε κάποτε 
μὲ τρόπο θαυμαστὸ 
ἡ ράβδος τοῦ Mωυσῆ 
χτυπώντας τὴ θάλασσα  
στὸ σχῆμα τοῦ σταυροῦ· 
τὴν ἔσκισε στὰ δυό. 
Kαὶ τὸν ἐξόριστο λαὸ τοῦ Ἰσραὴλ 
ὁδοιπόρο τὸν ἔσωσε 
ἄδοντας ἆσμα στὸν Θεό.» 
 
* 
 
Δρόμοι τῆς λύπης χειμωνιάζουνε τὴν ταπεινή μου ψυχὴ 
κι οἱ συμφορές μου σύννεφα σκεπάζουν τὴν καρδιά μου 
Γυναίκα τοῦ Θεοῦ· 
ἀλλὰ ἐσὺ ποὺ γέννησες τὸ Φῶς 
τὸ θεϊκὸ καὶ προαιώνιο 
λάμψε γιὰ μένα τὸ χαρμόσυνο φῶς. 
 
* 
 
Ἀπὸ ἀνάγκες πολλὲς κι ἀπὸ θλίψεις  
Ἀπὸ ἐχθροὺς φοβεροὺς λυτρωμένος 
καὶ συμφορὲς τῆς ζωῆς 
Πανάχραντε 
μὲ τὴ μεγάλη σου δύναμη 
ἀνυμνῶ, μεγαλύνω 
τὴν ἀμέτρητή σου συμπόνια 
κι ὅλα γιὰ χάρη μου τὰ παρακάλια σου. 
 
* 
 
Kαὶ τώρα ποὺ πίστεψα στὴ δικιά σου βοήθεια 
στὴ δικιά σου τὴ στέγη ὁλόψυχα τρέχω 
καὶ γονατίζω, Δέσποινα 
θρηνῶ κι ἀναστενάζω 
Xριστιανῶν καταφύγιο 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

67 
 

μὴ μὲ καταφρονήσεις τὸν ἄθλιο. 
 
* 
 
Δὲ θὰ σωπάσω θὰ φωνάζω 
γιὰ τὸ τρανό σου μεγαλεῖο. 
Ἂν Kόρη ἐσὺ γιὰ μένανε  
δὲν προσευχόσουν πάντοτε  
πρώτη ἐσὺ 
στὸν Γιό σου καὶ Θεό σου 
ποιός ἀπὸ τέτοια τρικυμία θὰ μὲ γλίτωνε  
κι ἀπ’ τῶν πολέμων τὶς φωτιές. 
 
* 
 
Σῶσε μας ἀπ’ τοὺς πολέμους τοὺς δούλους σου 
Mάνα Θεοῦ 
κι ὅλοι σὲ σένα προσπέφτουμε μετὰ τὸν Θεὸ. 
Ἄπαρτο τεῖχος 
καὶ προστασία. 
 
* 
Ρίξε μου μιὰ γλυκιὰ ματιὰ 
Mάνα Θεοῦ 
χιλιοτραγουδισμένη 
Kοίτα τὸ λαβωμένο μου κορμὶ 
Kαὶ γιάτρεψε τὸν πόνο τῆς ψυχῆς μου. 
 
 
ΩΔH Γ΄ 
 
«Ἐσὺ ποὺ στερέωσες μὲ ἁψίδα  
οὐρανίους ὀρόφους Kύριε 
τῆς Ἐκκλησίας ὁ χτίστης,  
στέργιωσέ με και μένα 
μὲ τὴ δική σου ἀγάπη 
ὁ ἀκραῖος μας πόθος 
τῶν πιστῶν τὸ στερέωμα  
Mόνε φιλάνθρωπε.» 
 
* 
 
Tἄχω τώρα χαμένα 
καὶ φωνάζω μὲ πόνο. 
Πρόφτασέ με θερμὴ προστασία 
Δός μου τώρα βοήθεια 
σὰν σκυλὶ ταπεινὸ καὶ ψωριάρικο  
ποὺ ζητάει μὲ θέρμη 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

68 
 

τὸ δικό σου τὸ χέρι. 
 
* 
Θαῦμα στ’ ἀλήθεια τώρα γιὰ μένα  
Δέσποινα Kόρη 
οἱ καλοσύνες σου καὶ τὰ ἐλέη σου· 
γι’ αὐτὸ σὲ δοξάζω κι ἀνυμνῶ καὶ τιμῶ 
τὴ μεγάλη φροντίδα σου τὴν ἀμέτρητη. 
 
* 
 
Oἱ συμφορές μου καταιγίδα μὲ χτυπᾶνε 
Δέσποινά μου 
καὶ μὲ πνίγουν τρικυμία οἱ λύπες. 
Ἀλλὰ μὲ προφταίνεις καὶ πάλι  
μοῦ ἀπλώνεις τὸ χέρι  
ἡ θερμή μου βοήθεια καὶ προστασία. 
 
* 
 
Στ’ ἀλήθεια σ’ ὀνομάζω Θεοτόκο, 
Δέσποινά μου 
ἐσένα ποὺ ἐξαφάνισες τὸ κράτος τοῦ θανάτου 
γιατὶ εἶσαι  ἀλήθεια ἡ ζωὴ  
καὶ στὴ ζωὴ ἀπ’ τὰ δεσμὰ τοῦ Ἄδη μὲ ἀνεβάζεις  
ἐμένα ποὺ κυλίστηκα στὴ γῆ. 
 
 
ΩΔH Δ΄ 
 
Ἐσὺ ‘σαι Kύριε ἡ ἰσχύς μου 
ἡ δύναμή μου εἶσαι ἐσύ. 
Ἐσὺ ‘σαι ὁ Θεός μου καὶ ἡ χαρά μου 
ποὺ μὴν ἀφήνοντας τὴν πατρικὴ ἀγκαλιὰ 
βρῆκες καὶ στὴ δική μας φτώχεια μιὰ γωνιά. 
Γι’ αὐτὸ μὲ τὸν προφήτη Ἀββακοὺμ μαζὶ φωνάζω 
Δόξα στὴ δύναμή σου Φιλάνθρωπε. 
 
* 
 
Kαὶ ποῦ θὰ βρῶ λοιπὸν ἄλλη βοήθεια; 
Ποῦ νὰ προσφύγω; Ποῦ θὰ σωθῶ; 
Kαὶ ποιὰ θερμὴ θἄχω βοηθὸ 
ποὺ μὲ ταράζουνε οἱ θλίψεις τῆς ζωῆς 
κι -ἀλλοίμονό μου- οἱ ζαλάδες. 
Σὲ σένα μόνο ἐλπίζω, θαρρεύω 
καὶ καυχιέμαι 
καὶ προστρέχω στὴ σκέπη σου· 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

69 
 

σῶσε με 
  
* 
Tὸ ποτάμι τὸ γλυκὸ τοῦ ἐλέους σου 
ποὺ δρόσισε μὲ πλούσια δωρεὰ 
τὴν ἄθλια καὶ ταπεινὴ ψυχή μου  
Πάναγνε 
καμένη στὸ καμίνι τῶν συμφορῶν καὶ τῶν θλίψεων 
τὸ ποτάμι αὐτὸ μεγαλύνω καὶ κηρύττω 
καὶ προστρέχω στὴ σκέπη σου· 
σῶσε με 
  
* 
Ἐσένα τὴν ἁγνή, ἐσένα τὴν Παρθένο καὶ ἄσπιλη 
Ἐσένα μόνο ἔχω ἀνίκητο τεῖχος καὶ καταφύγιο 
καὶ σκέπη μου γερὴ καὶ ὅπλο σωτηρίας. 
Mὴ μὲ ξεχάσεις τὸν ἄσωτο 
ἐλπίδα τῶν ἀπελπισμένων 
ἀσθενῶν συμμαχία 
θλιβομένων χαρά 
καὶ βοήθεια. 
 
* 
 
Kαὶ πῶς μπορῶ ὅπως τ’ αξίζεις  
νὰ ἱστορήσω Δέσποινά μου 
τοὺς ἀμέτρητους οἰκτιρμούς 
ποὔχουν δροσίσει σὰ νεράκι 
τὴ φλεγομένη μου ψυχή. 
Mεγάλη ἡ χάρη σου καὶ ἡ φροντίδα 
Kαὶ πλούσια τὰ ἐλέη σου γιὰ χάρη μου 
 
 
ΩΔH Ε΄ 
 
Γιατί μὲ διώχνεις ἀπὸ μπροστά σου 
ἀβασίλευτο φῶς 
καὶ μὲ σκεπάζει τὸ ξένο σκοτάδι τὸν δόλιο; 
Φέρε με πίσω ξανά 
τὸ δρόμο μου στὸ φῶς τῶν ἐντολῶν σου ὁδήγησέ τον 
Σὲ ἱκετεύω 
 
* 
 
Mὲ χαρὰ σοῦ φωνάζω 
Xαῖρε Mάνα Παρθένα 
Xαῖρε ἡ νύμφη Θεοῦ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

70 
 

Xαῖρε θεία σκεπὴ 
Xαῖρε ὅπλο καὶ ἄπαρτο τεῖχος 
Xαῖρε προστασία καὶ βοηθὸς καὶ σωτηρία 
ὅσων τρέχουν σὲ σένα μὲ πίστη. 
 
* 
Αὐτοὶ ποὺ μὲ μισοῦν  
μάταια ἑτοίμασαν τὰ βέλη, τὰ σπαθιά τους, τὰ ὄχυρά τους 
καὶ θέλουν νὰ σπαράξουνε τὸ ἄθλιο μου σῶμα 
καὶ νὰ μὲ χώσουν στὴ  γῆ προσπαθοῦνε  
Ἁγνή μου· 
μὰ πρόφτασέ τους 
και γλίτωσέ με ἀπὸ δαύτους. 
 * 
 
Λύτρωσέ με ἀπὸ κάθε ἀνάγκη 
θλίψη, ἀρρώστια καὶ βλάβη 
Kαὶ μὲ τὴ δύναμή σου 
στὴ σκέπη σου  
φύλαξέ με 
ἄτρωτο ἀπὸ κάθε κίνδυνο  
κι ἀπ’ τοὺς ἐχθροὺς 
ποὺ μὲ μάχονται καὶ μὲ μισοῦν  
Kόρη Πανύμνητε   
 
* 
 
Tί δῶρο νὰ σοῦ φέρω 
πῶς νὰ σοῦ πῶ εὐχαριστῶ 
γιὰ ὅσες χάρες χάρηκα 
ἀπ’ τὴν ἀμέτρητη δικιά σου καλοσύνη 
Δοξάζω λοιπὸν ὑμνολογῶ μεγαλύνω 
τὴν ἄφατη συμπόνια σου γιὰ μένα 
 
 
 
ΩΔH ΣT΄ 
 
Παρακάλια θὰ σκορπίσω στὸν Kύριο 
καὶ θὰ τοῦ πῶ τὸν πόνο μου 
γιατὶ ἡ ψυχή μου γέμισε κακὸ  
καὶ ἡ ζωή μου ἀκούμπησε τὸν  Ἄδη 
Kι ἐγὼ παρακαλῶ σὰν Ἰωνᾶς 
Ἀπ’ τὴ φθορὰ Θεέ μου σήκωσέ με. 
 
* 
 
Tὰ σύννεφα τῆς λύπης  τὴν ἄθλια σκεπάσανε ψυχὴ μου 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

71 
 

καὶ τὴν καρδιὰ 
καὶ μὲ τυλίγει τὸ σκοτάδι Kόρη. 
Mὰ ἐσὺ ποὺ γέννησες τὸ ἀπρόσιτο φῶς  
διῶχ’ τα τοῦτα μακριὰ 
Μὲ τὴν αὔρα τῆς θεϊκῆς προσευχῆς σου 
 
* 
 
Σὲ γνωρίζω  παρακάλια σὲ θλίψεις 
Σὲ γνωρίζω γιατρικὸ στὶς ἀρρώστιες 
 παντελῆ συντριμμὸ τοῦ θανάτου 
ἀστείρευτο ποτάμι τῆς ζωῆς 
γιὰ ὅσους βρίσκει ἡ συμφορὰ  
γρήγορη κι ἄμεση δράση. 
 
* 
 
Δὲν κρύβω τὸ βυθὸ τοῦ ἐλέους σου 
τὴ βρύση τῶν ἀπείρων θαυμάτων σου 
τὴν ὄντως αἰώνια πηγή  
τῆς συμπόνιας 
Δέσποινά μου γιὰ μένα. 
Σ’ ὅλους τὰ λέω, τὰ φωνάζω 
τὰ κηρύττω, τὰ κράζω. 
 
* 
 
Mὲ κυκλῶσαν οἱ ζαλάδες τοῦ βίου 
ὅπως οἱ μέλισσες τὴν κηρήθρα 
Παρθένα 
κι ἔχουν κουρσέψει τὴν καρδιά μου 
καὶ μὲ τρῶνε τὰ βέλη τῶν θλίψεων. 
Mὰ θὰ σ’ εὕρω βοηθὸ καὶ διώκτη καὶ ρύστη 
Πανάχραντε. 
 
* 
Ἄχραντε 
μ’ ἕνα λόγο τὸν Λόγο ἀνεξήγητα γέννησες 
στὸν δικό μας καιρὸ. 
Ρίχ’ τονε στὸ φιλότιμο λοιπὸν 
μὲ τὸ θάρρος τῆς Mάνας. 
 
 
 
ΩΔH Z΄ 
 
Tὰ παιδιὰ τῶν Ἑβραίων στὴν κάμινο 
 πατήσανε τὴ φλόγα ὅλο θάρρος   



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

72 
 

καὶ κάνανε δροσούλα τὴ φωτιὰ 
φωνάζοντας 
Εὐλογητὸς ὁ Kύριος ὁ Θεὸς 
εἰς τοὺς αἰῶνες. 
 
* 
 
Ἐσὺ ποὺ γέννησες Φῶς Θεοτόκε 
ἐμένα ποὺ σκοτίστηκα  
ἀπὸ τὴν νύχτα τῆς ἀμαρτίας 
φώτισέ με  
δοχεῖο φωτὸς 
καθαρὸ πεντακάθαρο 
νὰ σὲ δοξάζω μὲ πόθο. 
 
* 
 
Σκέπη γενοῦ καὶ προστασία  
καὶ βοήθεια καὶ καύχημα 
Παρθένε 
ποὺ γυμνώθηκα ἀπὸ κάθε βοήθεια 
ἀβοηθήτων ἡ δύναμη 
ἀπελπισμένων ἐλπίδα 
 
* 
 
M’ ὅλη μου τὴν ψυχὴ καὶ τὴ σκέψη μου ὅλη 
μὲ τὴν καρδιὰ μου ἐσένα καὶ μὲ τὰ χείλη 
δοξάζω 
χορτασμένος ἀπ’ τὶς μεγάλες σου χάρες. 
Ἄχ, ἡ καλοσύνη σου 
καὶ τ’ ἄπειρα θαύματά σου. 
 
* 
Kοίτα με μὲ τὰ μάτια σου τὰ σπλαχνικά 
καὶ φρόντισέ μου τὴν πληγή. 
Kι ἀπὸ τὶς μαῦρες συμφορὲς 
κι ἀπ’ τὶς λαβωματιὲς 
κι ἀπ’ τοὺς κινδύνους 
κι ἀπὸ τοὺς πειρασμοὺς 
λύτρωσέ με  
μὲ τὸ ἀμέτρητο ἔλεός σου. 
 
 
 
 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

73 
 

ΩΔH H΄ 
 
Tὸν Kύριο ποὺ δοξάστηκε στὸ ὄρος τὸ ἅγιο 
Kαὶ τὸν ποὺ γνώρισε στὸν Mωυσὴ   
μὲ τὴ φλεγόμενη βάτο  τὸ μυστήριο τῆς Ἀειπάρθενης 
ὑμνεῖτε καὶ ὑπερυψοῦτε σὲ ὅλους τοὺς αἰῶνες. 
 
* 
 
Σπλαχνίσου με Παρθένα μου σεμνὴ 
μὴ μὲ καταφρονήσεις 
ποὺ πνίγομαι ἀπὸ τὸν σάλο τῶν βιοτικῶν κυμάτων. 
Ἀλλὰ δός μου χείρα βοηθείας 
ποὺ μὲ παιδεύουνε τοῦ βίου οἱ πληγές. 
 
* 
 
Περιστάσεις καὶ θλίψεις καὶ ἀνάγκες μὲ βρῆκαν Ἁγνή 
καὶ συμφορὲς τῆς ζωῆς καὶ πειρασμοὶ ἀπὸ παντοῦ μὲ κυκλῶσαν· 
στήριξέ με καὶ βόηθα με 
στὴ δυνατή σου σκέπη. 
 
* 
 
Στὶς ζαλάδες σὲ βρῆκα λιμάνι 
καὶ στὶς λύπες χαρὰ κι εὐφροσύνη· 
στὶς ἀρρώστειες ταχεία βοήθεια 
στοὺς πολέμους σωτήρα 
στὰ μαῦρα μου τὰ βάσανα προστάτη. 
 
* 
 
Xαῖρε θρόνε πυρίμορφε Kυρίου 
Xαῖρε θεῖο σταμνὶ ποὺ μᾶς δίνεις τὸ μάνα 
Xαῖρε φῶς μου χρυσό, κι ἄσβεστή μου λαμπάδα 
Xαῖρε τῶν παρθένων ἡ δόξα 
κι ὀμορφιὰ τῶν μητέρων καὶ κλέος. 
 
 
 
 
ΩΔH Θ΄ 
 
Γι’ αὐτὸ ἔκανε πίσω ὁ οὐρανὸς  
καὶ θαμπωθήκανε τὰ πέρατα τῆς γῆς 
γιατὶ ὁ Θεὸς ἐφάνηκε μὲ σῶμα ἀνάμεσά μας 
καὶ ἡ κοιλιά σου χώρεσε τὸν οὐρανὸ 
καὶ σὲ δοξάζουν Θεοτόκε 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

74 
 

ταξιαρχίες Ἀγγέλων καὶ ἀνθρώπων. 
 
* 
 
Σὲ ποιὰ ἄλλη νὰ βρῶ καταφύγιο Ἁγνή; 
Ποῦ νὰ τρέξω λοιπὸν νὰ σωθῶ; 
Ποῦ νὰ πάω; 
Ποῦ νὰ βρῶ μιὰ ζεστὴ ἀγκαλιὰ  
Mιὰ βοήθεια στὶς πίκρες; 
Mονάχα σὲ σένα ἐλπίζω 
Mονάχα γιὰ σένα καυχιέμαι 
Σὲ σένα μὲ θάρρος γυρίζω ξανά. 
 
* 
 
Δὲν μπορῶ ν’ ἀριθμήσω τὸ μεγαλεῖο σου 
Γυναίκα τοῦ Θεοῦ 
ἢ νὰ ἱστορήσω τὸν ἀνεξερεύνητο βυθὸ 
τῶν θαυμάτων σου  
ποὺ δὲν χωράει ἀνθρώπου νοῦς 
ποὺ συνεχῶς τελεῖς 
σ’ὅσους μὲ πόθο σὲ τιμοῦν  
καὶ προσκυνοῦν μὲ πίστη 
ἐσένα ποὔγινες λεχώνα τοῦ Θεοῦ. 
 
* 
 
Ὕμνοι εὐχαριστήριοι καὶ δόξα καὶ τιμὴ 
γιὰ τὸ ἀμέτρητο ἔλεός σου 
καὶ σ’ ὅλους ὁμολογῶ τὴ μεγάλη σου δύναμη 
καὶ τὶς εὐεργεσίες σου 
καὶ πᾶσα προσφορὰ 
κηρύττω, μεγαλύνω 
μὲ τὴν ψυχὴ καὶ τὴν καρδιὰ 
μὲ τὸν λογισμὸ καὶ τὰ λόγια 
Πάντα 
 
*  
 
Δέξου τὴ φτωχική μου δέηση 
καὶ μὴν περιφρονήσεις τὸ κλάμα μου 
τὰ δάκρυα, τὸ στεναγμό μου. 
Mὰ ἔτσι καλὴ ποὺ εἶσαι βόηθα με 
καὶ κάνε μου τὶς χάρες ποὺ ζητῶ. 
Γιατὶ μπορεῖς τὰ πάντα 
γιατὶ εἶσαι μάνα τοῦ παντοδύναμου Θεοῦ 
φτάνει νὰ ρίξεις μιὰ ματιὰ  
σὲ μένανε τὸν ταπεινὸ καὶ τιποτένιο  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

75 
 

 
 
  

ΜΙΚΡΟΣ ΠΑΡΑΚΛΗΤΙΚΟΣ ΚΑΝΟΝΑΣ 
 

(απόδοση Άγγελος Καλογερόπουλος) 
 
 
ΩΔΗ Α΄ 

 
«Ἐπέρασε τὴ θάλασσα σὰ νἄτανε στεριά 
καὶ γλίτωσε τὴ μοχθηρία τὴν Αἰγύπτια 
καὶ τότε ξέσπασε ὁ Ἰσραηλίτης σὲ φωνές: 
νὰ ψάλλουμε στὸ λύτρωτή μας καὶ Θεό». 
 
Πολλοὶ μὲ ζώνουν πειρασμοί 
κι ἐγὼ γυρεύω νὰ σωθῶ κοντά σου. 
Μάνα τοῦ Λόγου καὶ Παρθένα 
σῶσε με ἀπὸ τὰ δύσκολα κι ἀπ’ τὰ δεινά. 
 
Μὲ τάραξαν τοῦ πάθους οἱ πληγὲς 
πλημμύρισε ἡ ψυχή μου ἀκεφιά· 
Κόρη μὲ τὴ γαλήνη τοῦ Υἱοῦ καὶ Θεοῦ σου, 
Πανάμωμε, εἰρήνεψέ με. 
 
Σὲ καλοπιάνω Παρθένα  
ποὺ γέννησες Σωτήρα καὶ Θεό, 
ἀπὸ τὰ βάσανά μου λύτρωσέ με. 
Στρέφω τώρα ψηλὰ τὴν ψυχὴ καὶ τὸν νοῦ 
γυρεύοντας ἐσένα. 
 
Μ’ ἄρρωστο σῶμα καὶ ψυχὴ 
ἀξίωσέ με τὴ φροντίδα τοῦ Θεοῦ 
καὶ τὴ δικιά σου πρόνοια  
μόνη μητέρα τοῦ Θεοῦ 
καὶ τοῦ ἀγαθοῦ λεχώνα ἀγαθή. 
 
 
 
ΩΔΗ Γ΄  
 
«Ἐσὺ ποὺ στερέωσες μὲ ἁψίδα οὐρανίους ὀρόφους Κύριε 
τῆς Ἐκκλησίας ὁ χτίστης 
στέργιωσέ με καὶ μένα 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

76 
 

μὲ τὴ δική σου ἀγάπη 
ὁ ἀκραῖος μας πόθος 
τῶν πιστῶν τὸ στήριγμα, 
μόνε Φιλάνθρωπε» 
 
Προστασία  καὶ σκέπη σὲ βάζω τῆς ζωῆς μου 
Παρθένα ποὺ ἐγέννησες Θεό. 
Κυβέρνησέ με στὸ λιμάνι σου 
τῶν ἀγαθῶν ἡ αἰτία  
και τῶν πιστῶν τὸ στήριγμα 
μόνη πανύμνητε. 
 
Παρθένα μου σὲ ἱκετεύω διάλυσε 
καὶ τῆς ψυχῆς τὴν ταραχή 
καὶ τῆς μαυρίλας τὴ ζαλάδα· 
ἐσὺ, ἐκυοφόρησες, Γυναίκα τοῦ Θεοῦ, Χριστὸ  
τὸν ἀρχηγὸ τῆς γαλήνης 
μόνη πανάχραντε. 
 
Ἐσὺ ποὺ γέννησες τὸν εὐεργέτη καὶ τὸν αἴτιο τοῦ καλοῦ 
σ’ ὅλους ἐμᾶς ἀνάβλυσε τὴν πλούσια εὐεργεσία· 
γιατὶ ἐσὺ ὅλα τὰ μπορεῖς 
ἀφοῦ τὸν παντοδύναμο ἐγέννησες Χριστό, 
εὐλογημένη τοῦ Θεοῦ. 
 
Μὲ δοκιμάζουνε ἀρρώστιες χαλεπὲς καὶ πάθη νοσηρά, 
Παρθένα μου, βοήθεια· 
ἐσένα ξέρω ἀδιάκοπο τῶν ἰαμάτων θησαυρό,  
ποὺ δὲ σοῦ λείπει τίποτα ποτὲ 
καὶ δὲν ξοδεύεσαι πανάμωμε ποτέ.  
 
 
ΩΔΗ Δ΄ 
 
«Ἀφουγκράστηκα Κύριε      
τὸ μυστήριο τῆς οἰκονομίας Σου·   
κατανόησα τὰ ἔργα Σου 
καὶ δόξασα τὴ θεότητά Σου».  
 
Τῶν παθῶν μου τὸν τάραχο, 
          ἐσὺ ποὺ γέννησες τὸν κυβερνήτη Κύριο, 
καὶ τὴν τρικυμία τῶν κριμάτων μου      
γαλήνεψε, γυναίκα τοῦ Θεοῦ. 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

77 
 

Ἐπικαλοῦμαι τὴν ἄβυσσο  
τῆς εὐσπλαγχνίας σου, ποὺ μοῦ χαρίζεις, 
ἐσὺ ποὺ γέννησες τὸν εὔσπλαγχνο Σωτήρα 
ὅλων ποὺ σὲ ὑμνοῦνε. 
 
Χαρήκαμε τὰ δῶρα σου, Πεντάλευκη, 
καὶ τραγουδᾶμε εὐχαριστήρια ἐπωδὸ 
ἐμεῖς ποὺ σὲ γνωρίζουμε 
μητέρα τοῦ Θεοῦ. 
 
Ἐλπίδα σ’ ἔχουμε καὶ στήριγμα 
καὶ σωτηρίας ἀκράδαντο τεῖχος, 
Πανύμνητε, 
καὶ βρίσκουμε τὴ λύτρωση σὲ κάθε μας δυσχέρεια.  
 
 
ΩΔΗ Ε΄ 

 
 

«Φώτισέ μας Κύριε μὲ τοὺς ὁρισμούς Σου 
Καὶ μὲ τὸν ὑψηλὸ βραχίονά Σου 
Δῶσε μας τὴν εἰρήνη Σου  
Φιλάνθρωπε». 
 
Γέμισε τὴν καρδιά μου μὲ χαρά, 
Ἁγνή, 
ἐσὺ ποὺ δίνεις τὴν ἀτέλειωτη χαρά 
ἐσὺ ποὺ γέννησες τὸν αἴτιο τῆς χαρᾶς.  
 
Λύτρωσέ μας Θεοτόκε ἁγνὴ ἀπ’ τοὺς κινδύνους 
ἐσὺ ποὺ γέννησες τὴν αἰωνία λύτρωση 
καὶ τὴν εἰρήνη 
ποὺ δὲν τὴ βάζει ἀνθρώπου νοῦς. 
 
Διάλυσε νύφη τοῦ Θεοῦ τὴν ἀχλὺ τῶν κριμάτων 
μὲ τὸ φῶς τῆς δικῆς σου λαμπρότητος 
ἐσὺ ποὺ γέννησες τὸ θεῖο φῶς 
τὸ πρὶν ἀπ’τοὺς αἰῶνες. 

 
Γιάτρεψε, ἁγνή, τῶν παθῶν μου τὴν ἀρρώστια 
κι ἀξίωσέ με τὴ φροντίδα σου 
καὶ μὲ τὴ μεσιτεία σου 
δῶσε μου τὴν ὑγειά μου. 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

78 
 

 
 
ΩΔΗ ΣΤ΄  
 
 
«Θ’ ἁπλώσω στὸν Θεὸ τὴ δέησή μου 
τὴ θλίψη μου σ’ ἐκεῖνον θὰ τὴν πῶ· 
πλημμύρισε ἡ ψυχή μου ἀπ’ τὸ κακὸ  
κατέβηκε στὸν Ἅδη ἡ ζωή μου. 
Παρακαλῶ σὰν Ἰωνᾶς. 
Ἀπ’τὴ φθορὰ Θεέ μου τράβα με». 
 
Αὐτὸν ποὺ ἔσωσε ἀπὸ τὸ θάνατο καὶ τὴ φθορὰ  
                χαρίζοντας τὸν ἑαυτό του τοῦ θανάτου 
τὴ φύση μου τὴ νικημένη ἀπ’ τὴ φθορὰ κι ἀπὸ τὸν  θάνατο, 
Παρθένα μου, 
καλόπιασ’ τον τὸν Κύριο καὶ τὸν Γιό σου 
νὰ μὲ γλιτώσει κι ἀπ’τῶν ἐχθρῶν τὰ κακουργήματα. 
 
Σὲ γνωρίζω γιὰ προστάτη τῆς ζωῆς 
καὶ φρουρὰ ἀσφαλεστάτη, Παρθένα μου, 
καὶ ποὺ διαλύεις τῶν πειρασμῶν μου τὸ λεφούσι 
ποὺ διώχνεις τὶς δαιμονικὲς ἐπιρροὲς 
καὶ σὲ παρακαλῶ ἀπ’τῶν παθῶν μου τὴ φθορὰ ἀπάλλαξέ με. 
 
Σ’ ἔχουμε τεῖχος καταφύγιο  
καὶ τῶν ψυχῶν μας τέλεια σωτηρία 
στὴ θλίψη μας ἀπαντοχὴ 
Κόρη 
καὶ ἀγαλλόμεθα στὸ φῶς σου πάντα· 
Δέσποινα 
σῶσε μας τώρα καὶ μᾶς ἀπ’ τὰ παθήματα καὶ τοὺς κινδύνους. 
 
 
Τώρα εἶμαι στὸ κρεβάτι τοῦ πόνου  
καὶ δὲν ὑπάρχει γιὰ τὸ σαρκίο μου γιατριά. 
Ἀλλὰ ἡ μάνα τοῦ Θεοῦ καὶ σωτηρία τοῦ κόσμου 
ποὺ κάθε ἀρρώστια τὴ γιατρεύεις 
ἐσένα ἐγὼ παρακαλῶ τὴν ἀγαθὴ  
ἀνάστησέ με ἀπ’τῆς ἀρρώστιας τὴ φθορά. 
 
 
 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

79 
 

 
 
ΩΔΗ Ζ΄  
 
 
«Ἀπὸ τὴν Ἰουδαία φτάσανε κάποτε  
στὴ Βαβυλώνα οἱ παῖδες 
μὲ τὴν πίστη τῆς Τριάδος 
καὶ πάτησαν πάνω στὴ φλόγα τῆς καμίνου 
ψάλλοντας 
ὁ Θεὸς τῶν πατέρων ἡμῶν, 
εὐλογημένος εἶσαι». 
 
Ὅταν, Σωτήρα, θέλησες  
καὶ τὴ δικιά μας σωτηρία νὰ οἰκονομήσεις 
κατοίκησες στὴ μήτρα τῆς Παρθένου 
κι Ἐσὺ τὴν ἔκανες προστάτιδα τοῦ κόσμου· 
ὁ Θεὸς τῶν πατέρων ἡμῶν, 
εὐλογημένος εἶσαι. 
 
Ἐσὺ ποὺ γέννησες αὐτὸν ποὺ θέλει τὸ ἔλεός μας 
Ἁγνὴ Μητέρα 
γλύκανέ τον  
νὰ μᾶς γλιτώσει ἀπὸ τὰ κρίματά μας 
ἀπὸ τὴ βρώμικη ψυχή μας 
ἐμᾶς ποὺ κράζουμε μὲ πίστη 
ὁ Θεὸς τῶν πατέρων ἡμῶν, 
εὐλογημένος εἶσαι. 
 
Ἐσὺ ποὺ γέννησες τὸ θησαυρὸ τῆς σωτηρίας 
καὶ τὴν πηγὴ τῆς ἀφθαρσίας 
ἔδειξες πύργο ἀσφαλὴ καὶ θύρα μετανοίας  
σ’ ὅσους κραυγάζουν 
ὁ Θεὸς τῶν πατέρων ἡμῶν, 
εὐλογημένος εἶσαι. 
 
Τὰ μαλθακὰ τὰ σώματα 
         καὶ τὶς ἀρρώστιες τῆς ψυχῆς, 
Μάνα Θεοῦ, 
αὐτῶν ποὺ τρέχουνε μὲ πόθο κάτω ἀπ’ τὴ θεία σκέπη σου 
ἀξίωσε τὴ θεραπεία τους 
ἐσὺ ποὺ τὸν Σωτήρα μας  ἐγέννησες Χριστό. 
 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

80 
 

 
 
ΩΔΗ Η΄ 
 
Τὸν Βασιλιὰ τῶν ούρανῶν 
Ποὺ τὸν ὑμνοπυνε τῶν Ἀγγέλων οἱ στρατιές, 
Αὐτὸν ὑμνεῖτε καὶ ὑπερυψοῦτε 
σὲ ὅλους τοὺς αἰῶνες. 
 
Ὅσους θερμὰ παρακαλοῦν, Παρθένα, 
νὰ τοὺς βοηθήσεις, μὴν τοὺς παραβλέψεις 
ποὺ σὲ ὑμνοῦν καὶ σ’ ἔχουνε ψηλά 
Κόρη 
εἰς τοὺς αἰῶνες. 
 
Ὅσους πιστὰ σὲ ὑμνοῦν, Παρθένα 
γιατρεύεις μὲ τὰ πλούσια σου ἐλέη 
κι αὐτοὶ ὑψώνουνε ψηλά 
τὸ ἀνείπωτό σου γέννημα. 
 
Γιατρεύεις τῆς ψυχῆς μου τὶς  ἀρρώστιες 
καὶ τὶς ὀδύνες τῆς σάρκας μου, Παρθένα, 
γιὰ νὰ δοξάζω ἐσένα τρισχαριτωμένη 
 
Διώχνεις τὸ χτύπημα τῶν πειρασμῶν 
καὶ τῶν παθῶν τὶς ἐπιθέσεις, Παρθένα· 
γι’ αὐτὸ καὶ σὲ ὑμνοῦμε 
σὲ ὅλους τοῦς αἰῶνες. 
 
 
 
ΩΔΗ Θ΄ 
 
 
«Ἐσένα μόνο λέμε Θεοτόκο 
ἐμεῖς ποὺ εἴδαμε ἀπὸ σένα σωτηρία 
Ἁγνὴ Παρθένα 
Σὲ μεγαλύνουμε μαζὶ μὲ τοὺς Ἀγγέλους». 
 
Τὰ δάκρυά μου τρέχουν μὴ μοῦ φεύγεις 
Ἐσὺ Παρθένα μου ποὺ γέννησες  
τὸν ἴδιο τὸν Χριστὸ ποὔσβησε  
ἀπὸ κάθε πρόσωπο τὸ δάκρυ. 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

81 
 

Γέμισε τὴν καρδιά μου μὲ χαρὰ 
Παρθένα 
ἐσὺ ποὺ δέχτηκες ἀκέραιη τὴ χαρὰ 
ἐσὺ ποὺ ἀφάνισες τῆς ἁμαρτίας τὴ λύπη. 
 
 
Γίνε λιμάνι καὶ προστασία  
ὅσων σὲ σένα καταφεύγουν, 
Παρθένα, 
καὶ τεῖχος ἀσάλευτο 
καὶ καταφύγιο καὶ σκεπὴ καὶ ἀγαλλίαση. 
 
Μὲ τὶς ἀκτίνες τοῦ φωτὸς σου 
λάμπρυνέ μας, Παρθένα,  
καὶ διῶξε τῆς ἀγνοίας μας τὸ ζόφο 
ἐμᾶς ποὺ εὐσεβῶς σὲ λέμε Θεοτόκο. 
 
Ὅπου ἡ ἀρρώστια μοὔχει δώσει τὸ κακὸ 
καὶ μὲ ταπείνωσε, Παρθένα, γιάτρεψέ με 
καὶ τὴν ἀρρώστια μου μετάλλαξε σὲ ρώμη. 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

82 
 

 

 

ΗΡΑΚΛΗΣ (4Χ4) 

Απόδοση: Δημήτρης Καλοκύρης 

 

 

Ευριπίδης, Άλκηστη  

  

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ  

Αυτό είναι το σπίτι του Άδμητου,  

και σ᾽ αυτό το σπίτι, εγώ, ολόκληρος θεός, 

καταδέχτηκα να δουλέψω σκλάβος. 

Και ποιος φταίει; Ο Δίας, που χτύπησε με κεραυνό   

κατάστηθα τον γιο μου, τον Ασκληπιό· 

θύμωσα κι εγώ και σκότωσα με τη σειρά μου 

τους Κύκλωπες, που του έφτιαχναν τους κεραυνούς. 

Ο πατέρας μου, ο Δίας, με τιμώρησε τότε 

με την υποχρέωση να γίνω υπηρέτης ενός θνητού.     10 

Οπότε εγώ, ήρθα εδώ πέρα κι έβοσκα τα κοπάδια 

αυτού τού ανθρώπου και προστάτευα το σπίτι του. 

Δίκαιος θεός εγώ, δίκαιος άνθρωπος κι ο γιος του Φέρη 

που τον έσωσα απ' το θάνατο ξεγελώντας τις Μοίρες· 

κι οι Μοίρες ξεγελάστηκαν αλλά με τον όρο 

να φύγει προς το παρόν ο Άδμητος από τον Άδη, 

στέλνοντας όμως στη θέση του κάποιον άλλον. 

Προσπάθησε, ρώτησε όλους τους φίλους του, 

τον πατέρα, τη γριά μάνα του, κανείς 

δε δεχόταν να χωθεί στα σκοτάδια για χάρη του. 

Κανείς, εκτός από τη γυναίκα του,  

που προσφέρθηκε να πεθάνει στη θέση του 

και τώρα την κρατάει στην αγκαλιά του  

καθώς ψυχομαχεί στο σπίτι, γιατί σήμερα      20 

είναι η μέρα που της όρισε η μοίρα  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

83 
 

να  φύγει από τη ζωή. Όσο για μένα,  

αφήνω με νοσταλγία αυτό τη στέγη, 

γιατί δεν επιτρέπεται να με μολύνει η θέα της νεκρής 

Έφθασε η ώρα της ν' αφήσει τον κόσμο, 

και, απ' ότι βλέπω, έρχεται ο Θάνατος,  

ο αρχιερέας των νεκρών, 

να την πάρει μαζί του στα υπόγεια του Άδη. 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Έ, ε, Φοίβε Απόλλωνα, τι θες εδώ, σ' αυτό το παλάτι;    30 

Πάλι πας να μας ξεγελάσεις, αδικώντας 

εκείνους που ορίζουν τους νεκρούς; 

Δε σου έφτασε που εμπόδισες το θάνατο του Άδμητου 

ξεφεύγοντας με τα τεχνάσματά σου από τις Μοίρες;  

Κάθεσαι τώρα, εδώ, με το τόξο στο χέρι 

και φυλάς την κόρη του Πελία,  

ενώ αυτή έχει δεχτεί να πάρει  

τη θέση του άντρα της στον Άδη. 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Ηρέμησε·  

έχω τους λόγους μου που βρίσκομαι εδώ 

κι έχω και δίκιο. 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Κι αφού έχεις δίκιο τι κρατάς τόξο; 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Η δύναμη της συνήθειας... Πάντα το έχω μαζί μου.      40 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Κι επίσης για να προστατεύεις παράνομα αυτόν τον οίκο. 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

84 
 

Στενοχωριέμαι για τη συμφορά που βρήκε έναν καλό μου φίλο. 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Δηλαδή θέλεις να μου στερήσεις και δεύτερο νεκρό; 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Μα ούτε τον πρώτο σου τον πήρα με το ζόρι. 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Και τότε πώς βρίσκεται πάνω από το χώμα κι όχι από κάτω; 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Γιατί στη θέση του μπήκε η γυναίκα του,  

που ήρθες να την πάρεις. 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Θα την πάρω και θα τη σηκώσω για τα βάθη του κόσμου. 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Πάρ΄ την, λοιπόν, τι περιμένεις;  

Δε βλέπω πιθανότητες να σε πείσω. 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Να με πείσεις σε τι; Να μην παίρνω όποιους πρέπει; 

Μα αυτή είναι η δουλειά μου. 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Εντάξει· απλά, θα μιλούσα για μια αναβολή...     50 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Α, τώρα καταλαβαίνω πού το πας... 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Πειράζει, δηλαδή, να αφήσεις την Άλκηστη να γεράσει; 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

85 
 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Δε γίνεται· δουλειά μου είναι  

και, εξάλλου, μ' αρέσουν οι τελετές. 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Μια ψυχή που είναι να βγει, αργά ή γρήγορα δε θα την πάρεις; 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Χαίρομαι περισσότερο όταν πεθαίνουν νέοι. 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Μα και γριά να πέθαινε, πάλι θα της έκαναν τιμές πλουσιότατες. 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Τώρα, Απόλλωνα, μας κάνεις διακρίσεις υπέρ του πλούτου. 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Μπα, γίναμε και στοχαστές! Τι θες να πεις όμως ακριβώς; 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Ότι όποιος είχε χρήμα θα ζούσε ως τα βαθιά γεράματα. 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Δε σκέφτεσαι καν να μου κάνεις αυτή τη χάρη;     60 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Αποκλείεται· με ξέρεις τώρα, δε με ξέρεις; 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Πώς! Ένα πλάσμα που μισούν θνητοί και αθάνατοι! 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Ό,τι κι αν πεις, καθένας φτάνει στα όριά του. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

86 
 

 

ΑΠΟΛΛΩΝΑΣ 

Άδικα κάνεις τον σκληρό, γιατί έρχεται κάποιος  

που θα σε λυγίσει. Εδώ, στο σπίτι τού Φέρη, 

έρχεται κάποιο πρόσωπο που το στέλνει ο Ευρυσθέας 

στην παγωμένη Θράκη, να του φέρει κάτι άλογα.  

Το πρόσωπο αυτό [ο Ηρακλής] θα το φιλοξενήσει ο Άδμητος στο σπίτι του 

και θα σου αρπάξει μες από τα χέρια εκείνη τη γυναίκα. 

Έτσι ούτε χάρη θα σου χρωστάω, αυτό που θέλω θα γίνει    70 

και θα εξακολουθώ να σε απεχθάνομαι! 

 

ΘΑΝΑΤΟΣ 

Λέγε εσύ, μα ό,τι και να πεις πάει στα χαμένα· 

αυτή η κυρία θα κατεβεί στον Άδη. 

Πάω μέσα να την πάρω με το ξίφος μου· 

γιατί όποιου κόψει τα μαλλιά η κόψη του 

ανήκει πια στους θεούς του κάτω Κόσμου. 

 

 

 

Σοφοκλής, Τραχίνιες 

 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ  

Πάντα έλεγε ο κόσμος 

πως πριν πεθάνει κάποιος 

κανείς δεν είναι σε θέση να πει  

αν έζησε καλή ζωή ή όχι. 

Εγώ όμως, πριν κλείσω τα μάτια μου, 

ξέρω πως η δικιά μου η ζωή 

είναι γεμάτη δυστυχία αβάσταχτη, 

γιατί από τότε ακόμα που ζούσα 

στο σπίτι του πατέρα μου, του Οινέα, 

στα ορεινά της Πλευρώνας, 

πέρασα με τον γάμο μου τόσα μαρτύρια 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

87 
 

όσο καμιά άλλη γυναίκα στην Αιτωλία. 

Μ' είχαν αρραβωνιάσει μ' έναν ποταμό, 

τον ποταμό Αχελώο, που άλλαξε  

τρεις μορφές για να με ζητήσει από τον πατέρα μου·    10 

πρώτα έγινε τεράστιος ταύρος, 

μετά στριφογυριστό γιγάντιο φίδι 

και, τέλος, πήρε όψη ανθρώπου 

αλλά ανθρώπου με πρόσωπο ταύρου, 

που από τα πυκνά του γένια 

κυλούσαν τα νερά ποτάμια. 

Αν ήταν να πάρω τέτοιον άντρα 

παρακαλούσα, η έρμη, να πέθαινα καλύτερα 

παρά να πλαγιάσω στο κρεβάτι του. 

Τελικά, για καλή μου τύχη, 

εμφανίζεται ο περίφημος γιος του Δία και της Αλκμήνης 

[ο Ηρακλής,] ήρθαν στα χέρια και με λύτρωσε.     20 

Τώρα πώς ακριβώς πάλεψαν 

δε θα μπορούσα να το περιγράψω, 

γιατί ούτε κι εγώ το ξέρω· 

αυτό, μόνο αν κάποιος ήταν μπροστά 

και έβλεπε τη σύγκρουση χωρίς να τον πιάσει τρόμος  

[μόνο αυτός] θα μπορούσε να το κάνει. 

Εγώ, έτρεμα απ' το φόβο μου, με τη σκέψη 

πως η ομορφιά θα μου βγει, στο τέλος, σε κακό. 

Ευτυχώς, ο Δίας που έκρινε τον αγώνα, 

έδωσε και πήγαν καλά τα πράγματα· 

ας πούμε δηλαδή καλά, γιατί από τότε 

που με διάλεξε ο Ηρακλής για γυναίκα του, 

ζω με τον ένα ή τον άλλο φόβο, 

ανησυχώντας για κείνον· 

νύχτα μπαίνει, νύχτα βγαίνει  

και η μια αγωνία διαδέχεται την άλλη.      30 

 

Κάναμε, βέβαια, [πολλά] παιδιά, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

88 
 

εκείνος όμως τα έβλεπε αραιά και πού, 

σαν τον γεωργό που σπέρνει ένα μακρινό χωράφι 

και γυρίζει κάποια στιγμή μονάχα για να το θερίσει. 

Έτσι κι αυτός, γύρναγε σπίτι 

κι αμέσως ξανάφευγε για καινούργια κατορθώματα. 

Και τώρα που έχει ολοκληρώσει όλους τους άθλους του 

τώρα είναι που με ζώνουν τα φίδια. 

Γιατί από τότε που σκότωσε τον [αργοναύτη, τον] Ίφιτο   

εμείς ζούμε εξόριστοι εδώ, στην Τραχίνα, φιλοξενούμενοι,    40 

κι εκείνος, ένας θεός ξέρει πού βρίσκεται...  

Όσο για μένα, δεν έχω μόνο την έγνοια του που λείπει 

αλλά έχω και την αίσθηση πως κάτι δεν πάει καλά. 

Κοντεύουν δεκαπέντε μήνες τώρα,  

―δεν είναι και λίγο― που δεν έχω μήνυμά του. 

Κάτι κακό συμβαίνει. Μα πιο πολύ φοβάμαι 

όταν διαβάζω τις παραγγελίες που μου άφησε φεύγοντας 

και συχνά παρακαλάω να μη μου βγει σε κακό 

[έτσι και επαληθευτούν]. 

 

ΠΑΡΑΜΑΝΑ 

Τώρα που λείπει ο Ηρακλής, καλή μου Δηιάνειρα,  

σ' έχω δει άπειρες φορές να κλαις και να σπαράζεις που σου λείπει·  50 

γι' αυτό λοιπόν  

 ―αν είναι σωστό μια υπηρέτρια 

 να συμβουλεύει το αφεντικό της― 

άσε με να σου πω κι εγώ μια γνώμη. 

Αφού έχεις τόσα παιδιά,  

γιατί δε στέλνεις κάποιο να αναζητήσει τον άντρα σου; 

Γιατί δε στέλνεις τον Ύλλο, ας πούμε, 

που είναι κι ο πρωτότοκος και θα τον νοιάζει πιο πολύ 

η τύχη του πατέρα του, να δει πού βρίσκεται 

κι αν είναι καλά; Α, πάνω στην ώρα, 

να 'τος που έρχεται βιαστικός στο σπίτι· 

αν νομίζεις πως είναι σωστό αυτό που είπα, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

89 
 

χρησιμοποίησέ τον.         60  

 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ 

Αγόρι μου,  

ακόμα κι από τον πιο ταπεινό άνθρωπο  

ακούς καμιά φορά κάτι σημαντικό. 

Να, αυτή η γυναίκα, για παράδειγμα,  

μπορεί να είναι υπηρέτρια, 

είπε όμως κάτι σοφό. 

 

ΥΛΛΟΣ 

Τι είπε, δηλαδή; Εγώ δεν μπορώ να το μάθω, μητέρα; 

 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ 

Τόσον καιρό λείπει ο πατέρας σου μακριά 

κι εσύ δεν αναρωτήθηκες καν πού να 'ναι. Ντροπή! 

ΥΛΛΟΣ 

Μα ξέρω πού είναι ― αν μπορεί  

να πιστέψει κανείς αυτά που κυκλοφορούν. 

 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ 

Και πού στο καλό άκουσες πως βρίσκεται; 

ΥΛΛΟΣ 

Λένε πώς τον χρόνο που πέρασε είχε πουληθεί δούλος 

σε μια γυναίκα στη Λυδία.        70 

 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ 

Ε, αν το 'κανε κι αυτό... τι άλλο θ' ακούσουμε... 

 

ΥΛΛΟΣ 

Επίσης λένε, ότι απαλλάχθηκε πια. 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

90 
 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ 

Και τώρα πού βρίσκεται; Ζει ή έχει πεθάνει; 

 

ΥΛΛΟΣ 

Έχω ακούσει ότι πήγε στην Εύβοια, 

και πολιορκεί ή πρόκειται να πολιορκήσει  

την πόλη του [βασιλιά της Οιχαλίας] Εύρυτου. 

 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ 

Ξέρεις, αγόρι μου, ότι μου άφησε χρησμούς 

που περιγράφουν με κάθε λεπτομέρεια  

τι θα συμβεί σ' αυτό το μέρος; 

ΥΛΛΟΣ 

Δηλαδή τι γράφουν; Δεν έχω ιδέα. 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ 

[Γράφουν] πως ή εκεί θα είναι το τέλος του      80 

ή, αν τα βγάλει πέρα και κατορθώσει να επιζήσει, 

θα περάσει ευτυχισμένος την υπόλοιπη ζωή του. 

Αυτή την κρίσιμη στιγμή, λοιπόν, αγόρι μου, 

δε θα 'πρεπε να βρίσκεσαι κι εσύ κοντά του, 

αφού [αν σκοτωθεί θα χαθούμε κι εμείς 

ενώ], αν σωθεί, σωζόμαστε όλοι μας; 

ΥΛΛΟΣ 

Να πάω, μητέρα· κι αν ήξερα αυτά που λένε  

οι θεϊκοί χρησμοί, θα ήμουνα ήδη πλάι του. 

Πάντως, όπως στάθηκε πάντα τυχερός ως τώρα, ο πατέρας, 

δε θα 'πρεπε ν' ανησυχούμε, ούτε να μας πιάνει φόβος. 

Τώρα όμως που ξέρω, θα τα φροντίσω όλα      90 

μέχρι να μάθω τι πραγματικά συμβαίνει. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

91 
 

ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ 

Να πας, παιδί μου, γιατί ακόμα κι αν είναι αργά, 

τα καλά νέα είναι πάντα κέρδος. 

ΧΟΡΟΣ 

 Ήλιε,  

που όταν η νύχτα ξεστολίζεται 

από τ' αστέρινα στολίδια της 

και σε αποκοιμίζει πυρωμένο σαν βραδιάσει, 

 Ήλιε μου, 

πες μου κι εμένα, ο Ηρακλής 

 ξέρεις πού βρίσκεται; 

Πού τον φωτίζει η φλογισμένη λάμψη σου; 

Σε ποια νερά θαλασσοδέρνεται;       100 

Σε ποια στεριά πλαγιάζει; 

Τον βλέπεις τάχα  

 με το βλέμμα σου το παντοδύναμο; 

 

Γιατί ακούω πως η περιζήτητη  

η λυγερή Δηιάνειρα, 

ξαγρυπνά με τα μάτια κλαμένα 

και τρέμει από το φόβο 

σα θλιμμένο πουλί 

λαχταρώντας τον άντρα της. 

Λιώνει μοναχή  

στο άδειο κρεβάτι της        110 

αγωνιώντας, η έρμη,  

 μην έρθει το κακό. 

Γιατί όπως βλέπεις  

 στο Κρητικό πέλαγος  

τ΄ αναρίθμητα κύματα 

 να πηγαίνουν και να ΄ρχονται 

μια στο Βοριά, μια στο Νοτιά,  

 απάνω κάτω, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

92 
 

έτσι, το ίδιο πολυτάραχη  

 βλέπεις να σέρνει η ζωή 

και τον δισέγγονο αυτόν του Κάδμου. 

Μα όλο και κάποιος θεός        120 

πάντοτε τον κρατάει ζωντανό, 

μακριά απ' τα παλάτια του Άδη. 

Όμως, με κάθε σεβασμό, [Δηιάνειρα,] 

δε θα συμφωνήσω μαζί σου 

και λέω να μη σβήνουν οι ελπίδες σου, 

όσο αβάσταχτος κι αν είναι ο πόνος. 

Ο Δίας ο παντοκράτορας 

έτσι το έχει ορίσει 

κι ολόκληρος ο κόσμος περιστρέφεται, 

πότε σε πίκρες, πότε σε χαρές  

όπως στριφογυρνούν χορεύοντας 

τ´ αστέρια της Μεγάλης Άρκτου.     130 

 

Ούτε η αστροφεγγιά μένει για πάντα 

όπως δε μένει ούτε η ευτυχία, 

ούτε κι η δυστυχία του ανθρώπου, 

μα εναλλάσσονται διαρκώς χαρές με λύπες. 

Γι' αυτό σου λέω, αρχόντισσά μου, 

ό,τι κι αν γίνει, τις ελπίδες σου μη χάνεις· 

είδε κανείς ποτέ τον Δία 

να μη νοιάζεται για τα παιδιά του;      140 

  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

93 
 

 

Ευριπίδης, Ο Ηρακλής μαινόμενος 

 

ΑΜΦΙΤΡΥΩΝΑΣ 

Υπάρχει άνθρωπος να μη με ξέρει, 

εμένα, τον Αμφιτρύωνα απ' το Άργος, 

γιο του Αλκαίου κι εγγονό τού Περσέα, 

που στο κρεβάτι μου πλάγιασε ο ίδιος ο Δίας 

κι έγινα πατέρας τού Ηρακλή; 

Ζούσα εδώ στη Θήβα τότε που φύτρωσε 

το γένος των Σπαρτών ανθρώπων· 

 ελάχιστους από αυτούς άφησε ο Άρης να γλιτώσουν  

αλλά τα παιδιά και τα εγγόνια τους 

ίδρυσαν τη Θήβα του Κάδμου· 

απ' αυτούς καταγόταν και ο Κρέοντας, 

ο μοναχογιός του Μενοικέα,  

ο [τελευταίος] βασιλιάς της χώρας. 

Ο Κρέοντας απόκτησε μια κόρη, τη Μεγάρα, 

που την παντρέψαμε με τραγούδια και χαρές, 

και γιόρτασε όλη η Θήβα, όταν την έφερε στο σπίτι μου,     10 

νυφούλα, ο περιβόητος Ηρακλής, o γιος μου· 

ο οποίος, αφήνοντας τη Θήβα, όπου ζούμε τώρα, 

και τη Μεγάρα μαζί με τους γονείς της, 

αποφάσισε να εγκατασταθεί 

στο Άργος με τα Κυκλώπεια τείχη, 

μια πόλη που αποφεύγω εγώ, γιατί εκεί  

σκότωσα [κατά λάθος, τον πεθερό μου] τον Ηλεκτρίωνα 

και για να ξεπληρωθεί αυτό το χρέος μου 

και να ξαναγυρίσω κάποτε στην πατρίδα, 

ο Ηρακλής αναγκάστηκε να πληρώσει βαρύ τίμημα, 

στην υπηρεσία του Ευρυσθέα, 

με κατορθώματα που θα απάλλασσαν τον κόσμο 

από τα δεινά που έστειλε η Ήρα ή η μοίρα.      20 

Έντεκα άθλους ολοκλήρωσε και τελευταίος   



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

94 
 

ήταν να κατεβεί από το στόμιο του Ταίναρου 

στον Άδη και να φέρει πάνω στο φως 

τον τρικέφαλο Κέρβερο· πήγε αλλά δεν ξαναγύρισε.Τώρα, οι ντόπιοι, λένε ότι παλιά  

υπήρχε κάποιος ονόματι Λύκος, άντρας της Δίρκης,  

και βασίλευε στην εφτάπυλη Θήβα 

πριν έρθουν στ' άσπρα τους άλογα να κυβερνήσουν  

οι γιοί του Δία, ο Αμφίωνας κι ο Ζήθος.      30 

Κάποιος απόγονός τους, Λύκος λεγόμενος κι αυτός, 

με καταγωγή απ' τη Εύβοια, όχι Θηβαίος, 

βρίσκει ευκαιρία που γινόταν ταραχές, 

σκοτώνει τον Κρέοντα και παίρνει τα ηνία της χώρας. 

Και, όπως φαίνεται, η συγγένεια με τον Κρέοντα 

δε θα μου βγει σε καλό.  

Γιατί τώρα που ο γιος μου λείπει στα έγκατα τής γης,  

αυτός ο νέος βασιλιάς, ο Λύκος,  

θέλει να εξοντώσει τα παιδιά τού Ηρακλή, 

τη γυναίκα του κι εμένα, (αν λογαριάζομαι κι εγώ  

στους ανθρώπους πια, γέρος κι ανίκανος)  

[γιατί φοβάται] μήπως, μεγαλώνοντας,  

ζητήσουν να εκδικηθούν τον θάνατο τού Κρέοντα, 

ξεπλένοντας το αίμα με αίμα.       40 

Κι εγώ (που μ' άφησε ο γιος μου, φεύγοντας 

για τα μαύρα σκοτάδια, να του προσέχω  

την οικογένεια), κάθομαι, τώρα, μαζί τους, 

ικέτης, στον βωμό αυτόν που είχε χτίσει  

ο ανίκητος γιός μου προς τιμήν του Σωτήρα Δία,  

τότε που κατατρόπωσε στη μάχη τους Μινύες    

παρακαλώντας να γλιτώσουν τα παιδιά τού Ηρακλή, 

μαζί με τη γυναίκα του,         50 

Και καθόμαστε να προστατευθούμε όλοι εδώ, 

διψασμένοι, νηστικοί, κουρελιασμένοι, 

ξαπλώνοντας στο ξερό το χώμα· γιατί μας πέταξαν 

από το σπίτι μας και δεν έχουμε πού να σταθούμε. 

Οι φίλοι, τώρα, αποφεύγουν τη φιλία μας 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

95 
 

κι όσοι μας νοιάζονται στ' αλήθεια  

δεν είναι σε θέση να βοηθήσουν. 

Κακό πράγμα η δυστυχία και μακάρι 

ούτε και στον χειρότερο εχθρό μου μην τύχει 

να χρειαστεί τέτοια ακραία απόδειξη φιλίας. 

 

ΜΕΓΑΡΑ 

Αχ, Αμφιτρύωνα, που κάποτε, κυρίευσες την πόλη των Ταφίων   60 

οδηγώντας τον ένδοξο στρατό της Θήβας, [ξεχνάς]  

πόσο θολά βλέπουν οι άνθρωποι τις πράξεις των θεών. 

Εγώ, στάθηκα τυχερή, που ο πατέρας μου 

είχε να το λέει για τα πλούτη, τα παιδιά του 

και την εξουσία του ― αν και, για χάρη της, 

πολλά κορμιά παθιασμένα να την αποχτήσουν 

καρφώθηκαν σε καλοζυγιασμένες, μυτερές λόγχες. 

Και μ' έδωσε στο γιο σου, νόμιμη σύζυγο του Ηρακλή. 

Τώρα τ' αδέλφια μου όμως  

έχουν φτερουγίσει σ' άλλους κόσμους 

κι η ίδια τύχη περιμένει κι εσένα, εμένα      70 

και τα παιδιά του Ηρακλή, όσο κι αν τα κρύβω 

κάτω από τα φτερά μου, σαν τα κλωσόπουλα. 

Κι αυτά, όλο ρωτάνε το ένα και το άλλο:  

«Μάνα, πού πήγε και πού χάθηκε ο πατέρας μας; 

Τι κάνει; Πότε θα 'ρθει;», κι όλο ρωτάνε, 

όπως κάνουν τα παιδιά, κι εγώ αλλάζω θέμα 

να τα ξεγελάσω. Μα μόλις ακουγόταν χτύπος στην πόρτα, 

πετάγονταν όλα μαζί ενθουσιασμένα 

να πέσουν στην αγκαλιά του. 

Αυτή τη στιγμή, όμως, 

βλέπεις κάποια διέξοδο, καμιά ελπίδα;      80 

Μονάχα σ' εσένα πια βασίζομαι. 

Να βγούμε κρυφά απ' τη χώρα αποκλείεται, 

(όλα τα περάσματα τα φυλάνε  

φρουροί πολύ πιο δυνατοί από 'μας) 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

96 
 

ούτε από φίλους περιμένουμε σανίδα σωτηρίας. 

Πες μου, αν έχεις κάποια ιδέα να μας πεις. 

 

ΑΜΦΙΤΡΥΩΝΑΣ 

Κορίτσι μου, δεν είναι ούτε εύκολο, ούτε απλό 

σε τέτοια περίπλοκα θέματα 

να βρεθεί, έτσι πρόχειρα, μια λύση. 

Ας κάνουμε ό,τι μπορούμε, μήπως,  

τουλάχιστον για την ώρα, γλιτώσουμε τον θάνατο. 

Είναι το μόνο που μας μένει. 

 

ΜΕΓΑΡΑ 

Δε σου φτάνει τόση πίκρα ή δε χορταίνεις τη ζωή;     90 

 

ΑΜΦΙΤΡΥΩΝΑΣ 

Και η ζωή μ' αρέσει και στο αύριο ελπίζω. 

 

ΜΕΓΑΡΑ 

Κι εγώ το ίδιο· μα δε γίνεται  

να ελπίζουμε τα ανέλπιστα. 

 

ΑΜΦΙΤΡΥΩΝΑΣ 

Ναι, αλλά όσο αναβάλλεται το κακό, πάλι κέρδος είναι. 

 

ΜΕΓΑΡΑ 

Όσο τραβάει ο χρόνος όμως, τόσο περισσότερο υποφέρεις. 

 

ΑΜΦΙΤΡΥΩΝΑΣ 

Μακάρι να φύσαγε ούριο αεράκι στα πανιά  

και να μας πάρει μακριά από τα δεινά μας 

και να γυρίσει, λέει, ο άντρας σου ― ο γιος μου. 

Ηρέμησε όμως, σκούπισε τα ματάκια των παιδιών, 

πες τους ψέματα, βρες τρόπο να τα ξεγελάσεις έστω.    100 

Κάποια στιγμή κουράζεται να υποφέρει κι ο άνθρωπος 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

97 
 

όπως κι ο αέρας κάποτε κοπάζει, 

ούτε κι ευτυχία, άλλωστε, κρατάει για πάντα. 

Όλα αλλάζουν κι όλα γίνονται αλλιώς. 

Καλύτερα είναι να είσαι πάντα αισιόδοξος· 

να εγκαταλείπεις είναι πράξη δειλίας. 

 

ΧΟΡΟΣ 

Ορφανά παιδιά μου, 

 γέρο[-βασιλιά], δύστυχη μάνα, 

που κλαις τον άντρα σου 

 στα [βάραθρα] του Άδη, 

ήρθα ακουμπώντας στο ραβδί μου 

 εδώ στα ψηλοτάβανα μέγαρα 

 με τα μαλακά κρεβάτια 

να πιάσω το λυπητερό τραγούδι       110 

 σαν γέρικο, θαλασσοπούλι 

μονάχα λόγια έχοντας να πω 

 ―νυχτερινών ονείρων φαντασίες· 

μπορεί ν' ακούγονται λιγάκι φοβισμένα, 

 τα λέω όμως μες απ' την ψυχή μου. 

 

Μην κουραστούν τα πόδια σας, 

 ούτε τα μέλη σας να βαρύνουν      120 

σαν το ζωντανό που ανηφορίζει  

 σέρνοντας βαρυφορτωμένο κάρο. 

Πιαστείτε από το χέρι κι απ' το ρούχο που φορά 

 αυτός που προχωράει με βήμα αβέβαιο. 

Ο γέρος να οδηγεί τον γέρο 

 αυτόν που κάποτε, στα νιάτα του, 

 κρατούσε σφιχτά το βαρύ κοντάρι 

 τιμώντας της πατρίδας του τη δόξα.     130 

 

Για δείτε πώς αστράφτει η ματιά τους 

 το ζωηρό το βλέμμα πατέρα τους έχουνε πάρει 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

98 
 

Τα ΄χει κυκλώσει από παντού η δυστυχία 

 μα η χάρη τους δεν έχει ακόμα σβήσει. 

Αχ, τι υπερασπιστές χάνεις, Ελλάδα, 

 χωρίς αυτούς εδώ τι θ' απογίνεις... 

 

 

Ευριπίδης, Ηρακλείδες 

 

ΧΟΡΟΣ  

Γη μου, φεγγάρι ταξιδιάρικο  

 ώσπου να ξημερώσει 

ήλιε που λάμπεις φωτεινός,         750 

 από σας περιμένω το μήνυμα   

ν΄ αντιλαλήσουν οι ουρανοί 

 μέχρι τον μέγα θρόνο, 

 μέχρι στο αστραφτερό  

 βλέμμα της Αθηνάς να φτάσει! 

Στη χώρα ήρθαν πρόσφυγες 

 ζητώντας καταφύγιο στα σπίτια μας 

κι εγώ θα πάρω το σπαθί να τους στηρίξω. 

 

Είναι φοβερό μια πόλη όπως οι Μυκήνες, 

 με τόση δόξα και με τόση φήμη,      760 

να ΄χει κυριευθεί από τέτοια μανία 

 για τη χώρα μας·  

μα, τώρα, γίνεται η πόλη μας 

 να παραδώσει τους ικέτες 

 στα νύχια του Άργους; 

Εμένα ο Δίας, με το δίκιο του,  

 στο πλάι μου θα πολεμάει 

 και δε φοβάμαι·  

απ' τους ανθρώπους 

 δεν πρόκειται οι θεοί να νικηθούν. 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

99 
 

Αλλά, Αθηναία Αθηνά μου        770 

 δική σου είναι αυτή η γη κι αυτή η πόλη 

κι εσύ είσαι η μάνα της, η δόξα της 

και ο φύλακάς της,  

 γι' αυτό διώξε να πάει αλλού  

αυτό το στράτευμα απ' το Άργος 

 που έχει εισβάλει άδικα. 

Δε γίνεται να μας πετάξουν απ' τα σπίτι μας. 

 

Πάντοτε σε τιμούσαμε 

 με πλούσιες θυσίες 

και δεν ξεχνάμε όταν έρχεται 

 του φεγγαριού η χάση 

να βγουν οι νέοι  

 χορεύοντας και τραγουδώντας.      780 

Και πάνω στο λόφο που χτυπιούνται οι άνεμοι 

ακόμα αντιλαλούν τα γέλια κι οι φωνές 

και τα χαρούμενα ποδοβολητά 

των κοριτσιών στα ξενύχτια! 

ΥΠΗΡΕΤΗΣ 

Αφέντρα μου, σου φέρνω φοβερά νέα για να χαρείς  

και δε θα σε κουράσω με πολλά λόγια: 

νικάμε τον εχθρό και με τις πανοπλίες τους  

στήνουμε τρόπαια της νίκης! 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Καλέ μου φίλε, σήμερα, για την είδηση που μου 'φερες 

κέρδισες την ελευθερία σου! Μα ελευθέρωσέ με 

κι εσύ από το φόβο μου: Ζουν οι δικοί μου;      790 

 

 

ΥΠΗΡΕΤΗΣ  

Ζουν κι όλος ο στρατός μας τους δοξάζει! 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

100 
 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Ακόμα κι ο γέρο-Ιόλαος είναι καλά; 

 

ΥΠΗΡΕΤΗΣ  

Μια χαρά· και μάλιστα οι θεοί  

τον βοήθησαν να ανδραγαθήσει. 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Δηλαδή; Για πες μου τα κατορθώματά του! 

 

ΥΠΗΡΕΤΗΣ  

Εκεί που ήταν ετοιμόρροπος, ξανάνιωσε. 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Απίστευτο! Μα πρώτα θέλω να μου πεις 

πώς στάθηκαν στη μάχη οι δικοί μου. 

 

ΥΠΗΡΕΤΗΣ  

Όλα θα σου τα διηγηθώ, λοιπόν, με λίγα λόγια. 

Μόλις παρατάχθηκαν αντικρυστά οι δύο στρατοί,    800 

πάνοπλοι, με τις λόγχες προτεταμένες, 

κατεβαίνει από το τέθριππο άρμα του ο Ύλλος, 

στέκεται ανάμεσα στις δυο δυνάμεις και λέει: 

 

 «Στρατηγέ των Αργείων, 

 ας αφήσουμε στην ησυχία της αυτή τη χώρα· 

 αν οι Μυκήνες χάσουν έναν άντρα,  

 δε χάθηκε ο κόσμος·  

 έλα μπροστά να μονομαχήσουμε εμείς οι δύο,  

 κι αν με σκοτώσεις πάρε τα παιδιά του Ηρακλή και φύγε,  

 κι αν σε σκοτώσω εγώ  

 να πάρω την περιουσία του πατέρα μου  

 κι ό,τι μου ανήκει.»       810 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

101 
 

Όλοι οι στρατιώτες επιδοκίμασαν τα λόγια του, 

που έδειχναν γενναιότητα και, ταυτόχρονα,  

τους απάλλασσαν από τον κίνδυνο. 

Ο Ευρυσθέας, όμως, δειλός κι αδιάντροπος, 

χωρίς να ακούσει καν τη γνώμη των δικών του,  

δεν τόλμησε, ολόκληρος στρατηγός, 

να σταθεί απέναντι στα όπλα του αντιπάλου του. 

Ορίστε τι άνθρωπος ήρθε να υποδουλώσει τα παιδιά του Ηρακλή! 

Ξαναγυρνάει, που λες, ο Ύλλος στις γραμμές μας 

κι οι μάντεις, μόλις κατάλαβαν ότι δεν πρόκειται 

να γίνει μονομαχία, σφάζουν αμέσως τα βόδια     820 

και βλέπουν στο αίμα του λαιμού τους καλούς οιωνούς. 

Αμέσως, άλλοι ανεβαίνουν στα άρματα, 

άλλοι καλύπτουν τα πλευρά τους πίσω απ' τις ασπίδες 

και τότε ο βασιλιάς των Αθηναίων,  

απευθύνεται παλικαρίσια στον στρατό του, λέγοντας: 

 

 «Τώρα είναι η στιγμή 

 να υπερασπιστείτε τον τόπο που σας γέννησε, 

τον τόπο που σας θρέφει, συμπολίτες μου.» 

 

Την ίδια ώρα ο άλλος παρακινούσε τους δικούς του 

να μην ντροπιάσουν το Άργος,  

ούτε τους Μυσηναίους συμμάχους τους. 

Και μόλις ήχησαν στα πέρατα οι σάλπιγγες      830 

κι άρχισε η σύγκρουση, τέτοια βροντή από ασπίδες,  

μαζί με βογγητά κι άγριες κραυγές, δεν έχει ξανακουστεί! 

Κι ενώ, αρχικά, οι Αργείτες, έσπασαν  

με τα δόρατά τους τη γραμμή μας,  

στο τέλος υποχώρησαν· 

στη δεύτερη επίθεσή τους, όμως, 

όταν συγκρούστηκαν οι άντρες σώμα με σώμα, 

κρατήσαμε· έπεφταν πολλοί· 

κι άκουγες κραυγές: «Αθηναίοι!»  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

102 
 

ή «Αργείτες, που καλλιεργήσατε τα χώματά σας,  

θ' αφήσετε να ντροπιαστεί ο τόπος σας;» 

Τέλος, τα δώσαμε όλα και, σε μια ύστατη προσπάθεια,    840 

τρέψαμε τον στρατό των Αργείων σε άτακτη φυγή. 

Τότε, ο γέρο-Ιόλαος, βλέποντας την επέλαση του Ύλλου, 

τού απλώνει το δεξί του χέρι παρακαλώντας τον 

να τον ανεβάσει στο γρήγορο άρμα του.  

Μόλις αρπάζει τα χαλινάρια, ξεχύνεται 

να φτάσει τα άλογα του Ευρυσθέα. 

 

 Αυτά είδα με τα μάτια μου·  

 ό,τι σου πω από 'δω και κάτω 

 τα 'χω ακούσει από άλλους. 

 

Την ώρα, λοιπόν, που περνούσε τον ιερό βράχο 

της Αθηνάς, στην Παλλήνη, κυνηγώντας τον Ευρυσθέα,    850 

ο Ιόλαος παρακάλεσε τον Δία και την Ήβη 

να ξαναγίνει για μια μέρα νέος  

για να εκδικηθεί τους εχθρούς! 

Κι άκου τώρα το θαύμα που έγινε: 

πάνω στους ζυγούς των αλόγων 

εμφανίστηκαν δυο αστέρια  

και σκέπασαν το άρμα μ' ένα σκοτεινό σύννεφο. 

Λένε όσοι ξέρουν, πως ήταν ο γιος σου, ο Ηρακλής  

και η Ήβη [, η επουράνια γυναίκα του]· 

γιατί ο Ιόλαος, μέσα στο σκοτάδι που βρέθηκε 

ένιωσε ξαφνικά [να ζει] σε σώμα εφήβου. 

Κοντά στην Κακιά Σκάλα,        

φτάνει το τέθριππο άρμα του Ευρυσθέα,     860 

του δένει τα χέρια με σκοινιά 

και σέρνει ως εδώ, λάφυρο υπέρτατο, 

τον πρώην τρισευτυχισμένο στρατάρχη. 

Η κατάντια του, είναι άλλη μια απόδειξη 

του πόσο εφήμερη είναι η τύχη, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

103 
 

και για να μάθει ο κόσμος  

πως δεν υπάρχει λόγος να ζηλεύεις  

κάποιον που δείχνει ευτυχισμένος 

πριν δεις τον θάνατό του! 

 

ΧΟΡΟΣ  

Δία, τροπαιοφόρε μου, πέρασε ο φόβος  

κι ήρθε η μέρα να νιώσω πάλι ελεύθερος.  

 

[...] 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ [στον αιχμάλωτο Ευρυσθέα]: 

Ώστε εδώ μου είσαι, σίχαμα;  

Σε τσάκωσε η Δικαιοσύνη; 

Για γύρνα το κεφάλι προς τα εδώ 

για κοίταξε στα μάτια τον εχθρό σου! 

Τώρα δεν αιχμαλώτισες κανέναν· εσύ αιχμαλωτίστηκες! 

Θα 'θελα να 'ξερα, εσύ είσαι, τέρας, που είχες τα μούτρα 

να προσβάλεις τον γιο μου  

―καλή του ώρα όπου κι αν βρίσκεται; 

[[Εσύ είσαι που τόλμησες να τον ταπεινώσεις;]] 

Εσύ είσαι που τον κατέβασες ζωντανό στον Άδη 

και τον έστελνες να σκοτώνει λιοντάρια [στη Νεμέα],    950 

Λερναίες Ύδρες, κι ένα σωρό άλλα αδιανόητα 

που επινόησες... Μα θα σταματήσω·  

θα πήγαινε μακριά ο κατάλογος... 

Και δε σου έφταναν αυτά, αλλά κυνηγούσες 

σ΄ όλη την Ελλάδα εμένα και αυτά εδώ, 

γέρους και μωρά παιδιά να καταντούμε ικέτες. 

Μα βρήκες ανθρώπους ελεύθερους 

και μια πόλη που δε σε φοβήθηκε· 

και σου αξίζει ο χειρότερος θάνατος, 

παρόλο που και πάλι βγαίνεις κερδισμένος, 

γιατί σ΄ έναν κακούργο σαν κι εσένα 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

104 
 

ένας θάνατος δεν είναι αρκετός!       960 

 

ΧΟΡΟΣ 

Δεν επιτρέπεται όμως να τον σκοτώσεις! 

 

ΑΓΓΕΛΙΑΦΟΡΟΣ 

Τότε γιατί τον πιάσαμε αιχμάλωτο; 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ 

Ποιος νόμος εμποδίζει το θάνατό του; 

 

ΧΟΡΟΣ 

Δεν συμφωνούν οι άρχοντες του τόπου. 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Γιατί; Δεν θεωρούν σωστό να πεθαίνει ο εχθρός; 

 

ΧΟΡΟΣ 

Όχι, γιατί θεωρείται αιχμάλωτος πολέμου. 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Και ο Ύλλος, είναι σύμφωνος μ᾽ αυτή την άποψη; 

ΧΟΡΟΣ 

Δε θα μπορούσε παρά να υπακούσει στους νόμους της χώρας. 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Μα είναι δυνατόν αυτός εδώ να ζει ακόμα; 

 

ΧΟΡΟΣ 

Ήταν λάθος που δεν τον σκότωσαν επιτόπου.     970 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Τότε να διορθωθεί το λάθος και να αποδοθεί δικαιοσύνη! 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

105 
 

ΧΟΡΟΣ 

Και ποιος θα είναι αυτός που θα του την αποδώσει; 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Εγώ μπορώ να είμαι αυτή που θα το κάνει! 

 

ΧΟΡΟΣ 

Αν κάνεις κάτι τέτοιο θα βρεθείς [εσύ] υπόλογος. 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Την αγαπώ την πόλη αυτή· καμιά αντίρρηση. 

Όμως αυτόν, μια κι έπεσε στα χέρια μου,  

δε θα μπορούσε άνθρωπος να μου τον πάρει. 

Από κει κι έπειτα ας με πει, όποιος θέλει, αλαζόνα  

ή ότι έχω θράσος που δεν ταιριάζει σε γυναίκα·     980 

εγώ όμως θα το κάνω! 

 

ΧΟΡΟΣ  

Μεγάλο μίσος κρύβεις για τον άνθρωπο αυτόν  

μα έχεις το δίκιο σου και σε καταλαβαίνω! 

 

ΕΥΡΥΣΘΕΑΣ 

Δε θέλω να σε καλοπιάσω, αρχόντισσα, 

ούτε να βρω δικαιολογίες πως, στη ζωή μου, 

ουδέποτε υπήρξα δειλός. Θέλω, όμως,  

να ξέρεις πως η έχθρα αυτή ανάμεσά μας 

προέκυψε άθελά μου. 

Ήξερα πως ήσουν ξαδέλφη μου 

κι ο γιος σου, ο Ηρακλής, συγγενής μου. 

Αλλά, σωστό ή όχι, μια θεά, η Ήρα, 

ήταν εκείνη που έβαλε το μίσος αυτό ανάμεσά μας.    990 

Κι απ᾽ τη στιγμή που τον θεώρησα εχθρό, 

έπρεπε να ριχτώ στον αγώνα αυτόν μέχρι τέλους. 

Άρχισα να επινοώ διάφορα δύσκολα κατορθώματα 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

106 
 

και δεν έκλεινα μάτι ψάχνοντας τρόπους 

ν᾽ απαλλαχτώ από τον εχθρό μου, 

ώστε να βρω κι εγώ, χωρίς φόβους, την ησυχία μου, 

παρόλο που ήξερα ότι ο γιός σου  

δεν ήταν κάποιος ασήμαντος, 

αλλά όντως ένας πραγματικός ήρωας. 

Μπορεί να είμασταν εχθροί, αλλά  

δεν μπορώ να μην παραδεχτώ πως ήταν γενναίος. 

Κι αφού, εντέλει, απαλλάχτηκα από 'κείνον,     1000 

πώς θα μπορούσα να συνεχίσω τη ζωή μου 

ξέροντας ότι με μισούν τα παιδιά του, για όσα τράβηξε, 

και πώς να μην κινήσω γη και ουρανό, κυνηγώντας τα 

με κάθε τρόπο, βήμα βήμα, να τα εξοντώσω; 

Μονάχα έτσι θα ένιωθα ασφάλεια. 

Εσύ, αν ήσουνα στη θέση μου, 

δε θα κυνηγούσες τα ορφανά λιονταράκια 

που σε μισούσαν θανάσιμα;  

Ή θα 'ταν λογικό να τ' άφηνες να ζουν στο Άργος; 

Κανείς δε θα σε πίστευε [αν έλεγες κάτι τέτοιο].  

Κι αν τότε που μπορούσαν δε με σκότωσαν, 

τώρα, σύμφωνα με τους νόμους των Ελλήνων,     1010  

όποιος το κάνει θα διαπράξει ιεροσυλία. 

Και πολύ σωστά ενήργησε  η πόλη,  

δείχνοντας περισσότερο σεβασμό στο θεό 

παρά στο μίσος σου για μένα. 

Εσύ είπες ό,τι είχες να πεις κι εγώ σου απάντησα. 

Από εδώ και στο εξής απαιτώ να θεωρούμαι ικέτης, 

όπως και να με αποκαλούν μεγαλόψυχο,  

γιατί, δεν έχω μεν καμία διάθεση να πεθάνω, 

αλλά, όπως ήρθαν τα πράγματα, 

κι αν χάσω τη ζωή μου, δε θα σκάσω. 

 

ΧΟΡΟΣ  

Θα σε συμβούλευα, αν ήθελες τη γνώμη μου, Αλκμήνη,  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

107 
 

να τον αφήσεις να φύγει, όπως αποφάσισε η πόλη. 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Κι αν πέθαινε με τη συναίνεση της πόλης;       1020 

 

ΧΟΡΟΣ  

Αυτό θα ήταν το τέλειο· μα πώς θα γίνει; 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Θα σου πω αμέσως: τον σκοτώνω 

και παραδίδω το πτώμα του στους δικούς του· 

έτσι, και το σώμα του θα μείνει στον τόπο αυτόν 

κι εγώ θα έχω πάρει την εκδίκησή μου. 

 

ΕΥΡΥΣΘΕΑΣ  

Σκότωσέ με· δεν θα σε παρακαλέσω κιόλας·  

εγώ όμως, σ´ αυτή την πόλη που αποφάσισε να με αφήσει 

και σεβάστηκε τη ζωή μου, έχω να προσφέρω  

έναν παλιό χρησμό του Λοξία Απόλλωνα, 

που θα της φανεί πιο χρήσιμος απ' όσο νομίζετε. 

Όταν πεθάνω, η μοίρα μου έχει ορίσει να με θάψετε  

κοντά στον ναό της παρθένας Αθηνάς, στην Παλλήνη.   1030 

Εκεί θα κείτομαι στον αιώνα, μετανάστης στον τόπο σας, 

μα εχθρός ορκισμένος των Ηρακλειδών και των απογόνων τους. 

Όταν θα επιτεθούν, κάποτε, στη χώρα σας  

με αμέτρητα στρατεύματα, 

ξεχνώντας ότι σήμερα τους φερθήκατε με καλοσύνη, 

εγώ θα στέκω εκεί, φίλος και προστάτης σας. 

Τέτοιους ανθρώπους υπερασπιστήκατε! 

Και, τότε, θα μου πείτε, γιατί ήρθα εδώ,  

ενώ τα ήξερα όλα αυτά, 

και δεν με προβλημάτισε ο χρησμός;  

Ήρθα γιατί θεωρούσα πως η Ήρα  

είναι ανώτερη απ' τη μοίρα,      1040 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

108 
 

και δε θα με πρόδιδε! 

Ούτε σπονδές θέλω, ούτε να στάξει αίμα  

από θυσίες πάνω στον τάφο μου. Οπότε,  

αυτοί θα έχουν από τις κατάρες μου μαύρο γυρισμό 

κι εσείς θα 'χετε διπλό κέρδος:  

ο θάνατός μου θα σας ωφελήσει  

ενώ αυτούς θα τους βλάψει. 

 

ΑΛΚΜΗΝΗ  

Αφού πιστεύετε, λοιπόν, αυτά που λέει,  

αν θέλετε να σώσετε την πόλη σας και να σωθείτε, 

εμπρός, τι περιμένετε να τον σκοτώσετε; 

Μόλις σας έδειξε τον ασφαλέστερο δρόμο: 

ο θάνατος του εχθρού μας είναι κέρδος. 

Οπότε, δούλοι, πάρτε τον, σκοτώστε τον      1050 

και πετάξτε τον στα σκυλιά.  

Και μην ονειρεύεσαι ότι πάλι θα με βγάλεις 

από την πατρική μου γη. 

 

[...] 

 

ΧΟΡΟΣ  

Σύμφωνοι όλοι· δούλοι, ξεκινήστε! Όσο για μας,  

εμείς [νίπτουμε τας χείρας και] στεκόμαστε [άχραντοι και] αμόλυντοι 

μπροστά στους βασιλιάδες μας! 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

109 
 

 

Δημήτρης Κοσμόπουλος 

 

Ο ΠΑΡΑΞΕΝΟΣ ΤΡΟΠΟΣ ΤΩΝ ΕΛΛΗΝΩΝ 

(Ο ΠΑΠΑΔΙΑΜΑΝΤΗΣ ΣΤΟΝ ΧΡΗΣΤΟ ΒΑΚΑΛΟΠΟΥΛΟ) 

 

το τεύχος 463 του περιοδικού Αντί (5/4/1991) 

δημοσιεύεται το κείμενο του σκηνοθέτη και 

πεζογράφου Χρήστου Βακαλόπουλου με τίτλο 

«Η ιερή μελωδία της πραγματικότητας». Το ως άνω 

τεύχος του περιοδικού Αντί αποτελεί αφιέρωμα στον 

Αλέξανδρο Παπαδιαμάντη – ένα αφιέρωμα από εκείνα 

που μόνον ο μακαρίτης Χρήστος Παπουτσάκης, ο 

χαλκέντερος εκδότης του περιοδικού, ήξερε να κάνει.      

     Εάν το αφιέρωμα έμεινε αναντίρρητα ως ένα από τα αφιερώματα με κείμενα αναφοράς 

για τον Παπαδιαμάντη, το κείμενο του Χρήστου Βακαλόπουλου θα μπορούσε 

ανενδοιάστως να χαρακτηριστεί ως καταστατικό κείμενο για το πρόσωπο και το έργο του 

Σκιαθίτη. Σπάνια στην δοκιμιακή μας γραφή ειπώθηκαν τόσα σημαντικά και ξεχωριστά για 

ένα έργο μέσα σε τόση λίγην έκταση. Το κείμενο εκτείνεται σε 1643 λέξεις. Οι παραπομπές 

του είναι μόλις έξι, οι πέντε εκ των οποίων αναφέρονται σε κείμενα του Παπαδιαμάντη και 

μία στην θεμελιώδη ομιλία του Ζήσιμου Λορεντζάτου στον φιλολογικό σύλλογο 

«Παρνασσός» το 1961, με αφορμή τα πενήντα χρόνια από την κοίμηση του Παπαδιαμάντη. 

Το «μικρό» αυτό δοκίμιο του Βακαλόπουλου διαπνέεται από μιάν αντιφιλολογική –αν 

μπορεί να επιτραπεί ο όρος- στάση. Η στάση αυτή, άλλωστε, υπάρχει σε όλο το δοκιμιακό 

έργο του. Ο ίδιος αλλού, με την λεπτή και αγαθή ειρωνεία του, είχε τοποθετηθεί έναντι του 

συνδρόμου των περισπούδαστων διατριβών, οι οποίες διυλίζουν τον κώνωπα καταπίνοντας 

την κάμηλο. Πριν περάσουμε σε αυτό καθ’ αυτό το κείμενο και στην πανθομολογούμενη 

σπουδαιότητά του, θα πρέπει να τονίσουμε ότι το πρόβλημα που θέτει δοκιμιακά ο 

Βακαλόπουλος, ειδικά στην ύστερη δεκαετία της ζωής του, είναι το αιτούμενο του 

νοήματος και σε προσωπικό και σε συλλογικό επίπεδο. Ανήκοντας σε μια γενιά  -γεννήθηκε 

στα 1956 κι έφυγε μετά την ήττα του από τον καρκίνο και την νόσο του Hodgkin στα τέλη 

Ιανουαρίου 1993- η οποία πέρασε την εφηβεία της στην Χούντα, μέθυσε στα φοιτητικά της 

χρόνια στην ευωχία των ιδεολογικών ψευδαισθήσεων και έφαγε από την πικρή στάχτη της 

Σ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

110 
 

ματαίωσης, ο Βακαλόπουλος, -για λογαριασμό της γενιάς του αλλά και ενός ολόκληρου 

κόσμου εν τέλει- αναρωτήθηκε έμπονα για το ποιός είναι, ποιοί είμαστε και πού πάμε. Γι’ 

αυτό, αποσκορακίζοντας τον κανόνα μιάς επιδερμικής εμβρίθειας, η οποία γυρεύει άλλοθι 

σε φιλολογικές και θεωρητικές πόζες και άγονα σχήματα, ξεκινά το κείμενό του για τον 

Παπαδιαμάντη με την οδυνηρή ειλικρίνεια του παθόντος, του κάμνοντος κι αιχμαλώτου 

στην τρυφηλή παγίδα των ελαφρών ιδεολογημάτων που ταλάνιζαν για δεκαετίες –ακόμη 

ταλανίζουν- τον νεοελληνικό βίο και ως πάσχων ομολογεί: Οι Φυλακισμένοι και οι 

άρρωστοι καταφεύγουν συχνά στην Αγία Γραφή και μερικοί Έλληνες στον Αλέξανδρο 

Παπαδιαμάντη.  

    Καθώς ο ελληνικός κόσμος χαλαρώνει στην ασφυκτικά αναπαυτική αγκαλιά της 

φανταστικής ευρωπαϊκής κοινότητας, αυτού του πολυσυλλεκτικού κατασκευάσματος που 

στηρίζεται στην αναγκαιότητα της οικονομίας κι όχι σ’ εκείνη του αισθήματος, ο 

Παπαδιαμάντης θα έπρεπε ν’ απομακρύνεται και να χάνεται από τα μάτια μας, όπως τόσοι 

άλλοι πριν και μετά απ’ αυτόν. Εμείς οι ίδιοι, σαρκικοί, υλόφρονες και νωθροί 

άνθρωποι, θα έπρεπε να τον είχαμε φυλακίσει μια για πάντα στα σχολικά αναγνωστικά η 

σε κάποιο λογοτεχνικό μουσείο. Όμως ο Παπαδιαμάντης λάμπει περισσότερο παρά ποτέ κι 

αυτό συμβαίνει παρά τη θέληση μας. Όσο ο κόσμος γύρω μας αποχαιρετάει τον δικό του 

τόσο η φήμη του μεγαλώνει, όσο οι ερμηνείες για τη ζωή και το έργο του πληθαίνουν τόσο 

εκείνος τις αντιπαρέρχεται και επιβιώνει· η παρουσία του αφήνει ένα ανεξίτηλο χνάρι. Ο 

ελληνικός κόσμος μοιάζει σ’ αυτή τη νωθρή περίοδο της ιστορίας του με παγιδευμένο 

ζωντανό σώμα το οποίο, όπως έγραφε ο Παπαδιαμάντης το 1907, στο άρθρο «Γλώσσα και 

κοινωνία», όσο δεν δύναται να ζήση δι’ ενέσεων, τρόπον τινά, από κόνιν αρχαίων σκελετών 

και μνημείων, άλλο τόσον δεν δύναται να ζήση, ειμή μόνον κακήν και νοσηράν ζωήν, 

τρεφόμενον με τουρσιά και με κονσέρβας ευρωπαϊκάς. Σήμερα, πίσω από το υποσχόμενο 

πλούσιο ευρωπαϊκό τραπέζι προβάλλει το πρόχειρο αμερικάνικο φαγητό. Έτσι, μερικοί από 

μας, χορτασμένοι και πεινασμένοι ταυτόχρονα, πιάνονται την ύστατη στιγμή από τον 

Παπαδιαμάντη. 

     Να πιαστούμε από την τελευταία φράση του παραθέματος: ο Βακαλόπουλος ομολογεί 

με σθεναρή και εξουθενωτικά εξομολογητική ειλικρίνεια ότι η γενιά του αποτελείται από 

«χορτασμένους και πεινασμένους ταυτόχρονα». Εξαιτίας αυτού παραμένει ασίγαστα 

διψασμένη για νόημα που το νιώθει, που ανθίζεται τα ίχνη από τον άνεμό του σε ό,τι έχει 

απομείνει από έναν πάλαι ποτέ γεραρό και πλούσιο στις διαλάμψεις του κοινοτικό βίο. Κι 

επειδή, κατά την ασκητική εμπειρία της πνευματικής μας παρακαταθήκης, το πρώτο βήμα 

για την μετάνοια είναι η επίγνωση της πνευματικής νόσου, ο Βακαλόπουλος και οι δικοί 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

111 
 

του, οι φίλοι της κοινής περιπέτειας και πορείας στην ιχνηλάτηση της αυθεντικότητας του 

βίου, αισθάνονται «φυλακισμένοι και άρρωστοι». Και αν οι φυλακισμένοι και οι άρρωστοι, 

πάντα κατά τον Βακαλόπουλο, καταφεύγουν στην Αγία Γραφή, αυτοί καταφεύγουν στον 

Παπαδιαμάντη και τον κόσμο του γιατί εκεί βρίσκουν τους επιχωματωμένους από την 

τρέχουσα νεοελληνική ξετσιπωσιά θησαυρούς ενός βίου που θεμέλιό του είχε την Αγία 

Γραφή.  

     Στα 1991, η Ελλάδα κορδακίζεται με την ευρωπαϊκή της προοπτική, την οποία βεβαίως 

δεν εκλαμβάνει ως ιστορική ευκαιρία αναμέτρησης της ευθύνης και της υπευθυνότητας 

που έχει ως ετερότητα στην σχέση της με τους Ευρωπαίους, αλλ’ αντιθέτως ως χρυσή 

ευκαιρία για να ανοίξει η στρόφιγγα του φαντασιακού κέρατος της Αμάλθειας που χαρίζει 

μονομερώς τις χρηματικές και υλικές προϋποθέσεις, μέσα από τα περίφημα «πακέττα», για 

την διαιώνιση της επίπλαστης ευμάρειας, της οποίας όμως οι ρίζες είναι το απέραντο, 

πολύχρωμο μηδέν. «Εμείς οι ίδιοι», λέει ο Βακαλόπουλος στο κείμενό του, «σαρκικοί, 

υλόφρονες και νωθροί άνθρωποι, θα έπρεπε να τον είχαμε φυλακίσει μια για πάντα στα 

σχολικά αναγνωστικά ή σε κάποιο λογοτεχνικό μουσείο. Όμως ο Παπαδιαμάντης λάμπει 

περισσότερο παρά ποτέ και αυτό συμβαίνει παρά την θέλησή μας». 

     Στο κείμενο της «Ιερής μελωδίας της πραγματικότητας», ο Παπαδιαμάντης λάμπει. Και 

λάμπει πανσέληνος, όπως τονίζει ο Βακαλόπουλος στην πρώτη παράγραφο του κειμένου 

του (που παραθέσαμε προηγουμένως) «…όσο οι ερμηνείες για τη ζωή και το έργο του 

πληθαίνουν τόσο εκείνος τις αντιπαρέρχεται και επιβιώνει· η παρουσία του αφήνει ένα 

ανεξίτηλο χνάρι». Για τον Βακαλόπουλο, η μόνη προοπτική θεραπείας των αρρώστων και 

φυλακισμένων στην εκμαυλιστική φρεναπάτη της έγχρωμης τηλεοπτικής εποχής που 

ανατέλλει εκείνον τον καιρό είναι η επανεύρεση της ιερότητας του κόσμου. Η νωθρότητα 

του ελληνικού κόσμου, η νεκροφάνεια μιας κοινωνίας που ακκίζεται αυτοϊκανοποιούμενη 

κατά το διαφημιστικό σλόγκαν «σε επιθυμίες που δεν μπορούν να περιμένουν» είναι ο 

εγκλεισμός στην «σεναριακή αντίληψη της πραγματικότητας». Η έξοδος και η απολύτρωση 

έρχονται με τον τρόπο που φανερώνει η γραφή του Παπαδιαμάντη, γιατί αποκαλύπτει τον 

πνευματικό άξονα των πραγμάτων και του κόσμου. Λυτρωμένος ο Παπαδιαμάντης, κατά 

τον Βακαλόπουλο, από τις ψευδοκατασκευές της πλοκής, που δείχνουν την δυστυχία του 

μοντέρνου κόσμου και της σημερινής μεταμοντέρνας και παρωδιακής εκδοχής του, 

«…πιάνει με δέος ένα νήμα που τον οδηγεί στην πνευματική ρίζα της κτίσεως, κι αυτό είναι 

που μας μαγνητίζει και μας αφορά, είτε το θέλουμε είτε όχι». 

     Για τον Βακαλόπουλο, ο Παπαδιαμάντης δεν είναι ούτε καλός συγγραφέας μόνο ούτε 

ταπεινός ασκητής μόνο. Η σημασία του κειμένου του Χρήστου έγκειται ακριβώς σε αυτό. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

112 
 

Διαφοροποιούμενος από τις τρέχουσες ερμηνευτικές, που δεσμεύουν τον Παπαδιαμάντη 

στην τακτοποίηση είτε του φιλολογισμού είτε του ευσεβισμού, αναδεικνύει την 

καθολικότητα ως κεντρική διάσταση του παπαδιαμαντικού έργου. Περνώντας ο 

Βακαλόπουλος ανάμεσα από τις συμπληγάδες των δύο αυτών επαναπαυτικών 

προσεγγίσεων, τονίζει: Δεν μπορούμε να μεταμορφώσουμε τον Παπαδιαμάντη ούτε σε 

καλό συγγραφέα μόνο, ούτε σε ταπεινό ασκητή μόνο. Δεν μπορούμε να τον διαλύσουμε 

αναλύοντάς τον ούτε να τον παρουσιάσουμε σαν ψυχοπαθολογική περίπτωση όπως 

προσπαθήσαμε να κάνουμε με τον Μακρυγιάννη στην τηλεόραση μετά την έκδοση 

του Οράματα και θάματα. Μπορούμε ν’ ακούσουμε τη μελωδία του και ν’ αποφασίσουμε 

αν θα μάθουμε κάτι από τον άνθρωπο και τον συγγραφέα μαζί, κάτι που μας αφορά και 

μας μαγνητίζει, κάτι που αντέχει παράξενα μέσα στον χρόνο, διασχίζοντας σαν υπόγειο 

ρεύμα τον ελληνικό κόσμο. Σ’ αυτά τα διηγήματα όπου συμβαίνουν τα πάντα χωρίς να 

συμβαίνει τίποτα που να τρέφει το θηρίο της πλοκής, αυτής της μάστιγας του σύγχρονου 

κόσμου, υπάρχει κάτι πέρα από τη λογοτεχνία η κάποια περιχαρακωμένη δογματική, ακόμα 

και «θρησκευτική», σύλληψη. Υπάρχει το σημάδι του ιερού χαρακτήρα της ανθρώπινης 

κατάστασης των πραγμάτων. Χωρίς αυτό το σημάδι δεν μπορούμε να πάμε πολύ μακριά, 

γυροφέρνουμε με διάφορα σχέδια οργάνωσης μιας ζωής που έχει καταντήσει σκιά του 

εαυτού της και τρώμε τις σάρκες μας. Ο Παπαδιαμάντης δεν έγραψε για ν’ αποδείξει κάτι, 

αλλά για να υπηρετήσει το κοινό ελληνικό αίσθημα, τον παράξενο τρόπο των Ελλήνων, 

αυτόν τον τρόπο που σήμερα πολεμάμε με όλες μας τις δυνάμεις, μπλεγμένοι στην άρνηση 

της ζωής και στην αισθητικοποίηση του θανάτου. Ο άνθρωπος αυτός δέχτηκε να σηκώσει 

ένα βάρος χωρίς να κερδίσει τίποτα, και η φήμη που του παραχωρούμε σήμερα 

περισσότερο δείχνει τι προσπαθούμε να κερδίσουμε εμείς χωρίς κανένα απολύτως κόπο, 

όλοι εμείς που δεν δεχόμαστε ότι υπάρχει κάποιο σημάδι ή κάποιο νήμα που να μας οδηγεί 

σ’ αυτό που είμαστε κι όχι σ’ εκείνο που θέλουμε να γίνουμε βιάζοντας τον εαυτό μας. Με 

δύο λόγια, εμείς πρέπει να πλησιάσουμε τον Παπαδιαμάντη κι όχι να προσπαθήσουμε να 

τον φέρουμε στα νερά μας. Ας μείνουμε λίγο στην φράση «Ο Παπαδιαμάντης δεν έγραψε 

για να αποδείξει κάτι».  

     Ο Βακαλόπουλος αντιλαμβάνεται το κεντρικό σημείο της παπαδιαμαντικής οπτικής πάνω 

στα πράγματα και τον κόσμο και, εν τέλει, τον πυρήνα της παπαδιαμαντικής δημιουργίας. 

Για τον Παπαδιαμάντη αλλά και τον Βακαλόπουλο, η γραφή δεν είναι μέσο κατακύρωσης 

μιας ατομικής περσόνας, που ασκεί ως κατόρθωμα μια δεξιότητα από αυτές που κάνουν τις 

ατομικότητες να διακρίνονται μέσα στον νεωτερικό κόσμο. Αντιθέτως, η γραφή είναι μια 

επώδυνα απλόχερη απόσβεση του «εγώ» στην προοπτική της διακονίας του κοινού 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

113 
 

ελληνικού αισθήματος. Αυτού που ο Βακαλόπουλος ονομάζει παράξενο τρόπο των 

Ελλήνων. Υπό αυτό το πρίσμα, για τον Χρήστο ο Παπαδιαμάντης δεν επιτυγχάνει απλώς μια 

αισθητική πραγμάτωση. Με την παπαδιαμαντική γραφή αναδύεται ολότμητο το μυστικό 

βάθος του ανθρώπινου προσώπου μέσα στην ενδελέχεια της ιερότητας, που είναι και ο 

γνώμονας για την πιστοποίηση της αληθινής ή της κίβδηλης ζωής. Επομένως, για να τον 

αναδεχθούμε οφείλουμε να υπακούσουμε στα πνευματικά δεδομένα της συνέχειάς μας και 

της συλλογικής διάρκειάς μας στην Ιστορία και τον Χρόνο: «Για να τον δεχτούμε πρέπει ν’ 

αποφασίσουμε ότι κι εμείς οι ίδιοι μοιάζουμε μόνο με τον εαυτό μας, τίποτα λιγότερο, 

τίποτα περισσότερο. Αυτή η πολύ απλή παραδοχή εμφανίζεται στις μέρες της ευρωπαϊκής 

ολοκλήρωσης σαν το πιο δύσκολο πράγμα του κόσμου. Ο Παπαδιαμάντης δεν είναι 

τίποτε χωρίς αυτή την παραδοχή, δεν χρησιμεύει σε τίποτα, η ενασχόληση μαζί του 

αποτελεί φιλολογική ιδιοτροπία, στην καλύτερη περίπτωση. Μισώντας τον εαυτό του ο 

ελληνικός κόσμος δεν είναι σε θέση ν’ ακούσει την ιερή μελωδία της πραγματικότητας». 

     Το κείμενο του Βακαλόπουλου γράφεται ογδόντα χρόνια μετά την κοίμηση του 

Αλεξάνδρου Παπαδιαμάντη. Και θά ’λεγε κανείς ότι αποδεικνύει, μ’ έναν χαρισματικό και 

φωτισμένο τρόπο, ότι το κερί του Παπαδιαμάντη δεν σβήνει ποτέ. Τριάντα χρόνια πριν τον 

Χρήστο, ο Λορεντζάτος «σ’ ένα κείμενο τραγικά επίκαιρο» κατά την έκφραση του 

Βακαλόπουλου, έγραφε: Ή θα πάρουμε στα σοβαρά τον κόσμο που μας παρουσίασε, 

ολόκληρο όμως τον κόσμο της ορθόδοξης ελληνικής χριστιανοσύνης, ώς τις ακρότατες 

συνέπειες του, και τότε θα προσπαθήσουμε να καταλάβουμε τον Παπαδιαμάντη όχι μόνο 

σαν λογοτέχνη, αλλά σαν πνευματικό μας κεφάλαιο – αυτό δεν ισχυριζόμαστε πως είναι; – ή 

αλλιώς θα γυρίσουμε πίσω στις αισθητικές επιφάνειες, στη «λογοτεχνία» ή στην ψυχολογία 

των διηγημάτων, και θα θερίσουμε ό,τι σπείραμε: την άσκοπη (l’ art pour l’ art) νεροτριβή 

της ευαισθησίας μας. Όσοι θέλουν είναι ελεύθεροι να το κάνουν αυτό. Μόνο που χάνουν το 

δικαίωμα να παίρνουν τον Παπαδιαμάντη στα σοβαρά, ή αν τον πάρουν στα σοβαρά, τότε 

χάνουν το δικαίωμα να παραμερίζουν αφρόντιστα όσα λάτρευε εκείνος και τα είχε κάνει 

ζωή του, ή να τα θεωρούν μόνο «ποίηση» και «γραφικότητα» και να συνεχίζουν με το 

αζημίωτο τα ατομικά πάρε δώσε – όσοι άνθρωποι τόσες και εντυπώσεις (impressionisme) –

 με τις αισθητικές επιφάνειες. Διέξοδος δεν υπάρχει. Τηρώντας αυστηρά τις αναλογίες και 

φεύγοντας από τις αισθητικές μόνον φανερώσεις, θα μπορούσαμε να αντιστοιχίσουμε την 

προειδοποίηση του Λορεντζάτου, αλλά και την τραγική διαπίστωση του Βακαλόπουλου για 

το μίσος που τρέφουμε προς τον συλλογικό εαυτό μας, θα μπορούσαμε, λέω, να 

αντιστοιχίσουμε την κοινή αντίληψη και των δύο για το πνευματικό σύμπαν του Σκιαθίτη με 

την πρωτογενή αίσθηση του ρυθμού που μεταμορφώνει τον κόσμο σε μουσική, την οποία 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

114 
 

επικαλείται ως πηγή της ποιητικής αντίληψης για την ζωή, ο Κωστής Παλαμάς. Ο 

Βακαλόπουλος εξαργυρώνει τις αμαρτίες και τις αστοχίες μιάς ολόκληρης γενιάς, αλλά και 

των γονέων και των παππούδων της, γιατί ακριβώς απολέπισε την όραση και καθάρισε την 

ακοή με άνωθεν δωρεά, καθιστάμενος εντολοδόχος του ρυθμού ενός ολόκληρου κόσμου. 

Ενός κόσμου απορφανισμένου από το πρωτογενές φως της πίστης των πατέρων του και 

απορρυθμισμένου μέσα στα βαλτόνερα όλων των επείσακτων εκδοχών του ιστορικού 

μηδενισμού: κι από τότε που θρηνώ / το ξανθό, το γαλανό / και το ουράνιο φως μου / 

μετεβλήθη εντός μου / ο ρυθμός του κόσμου, για να θυμηθούμε τον Γεώργιο Βιζυηνό του 

Δρομοκαϊτείου. Σχεδόν δύο χρόνια μετά την δημοσίευση του σημαντικότερου, για τον 

υπογράφοντα (και όχι μόνον), κειμένου για τον Παπαδιαμάντη που μας χαρίστηκε μετά το 

κείμενο του Λορεντζάτου το 1961, ο Χρήστος φεύγει χτυπημένος από τον καρκίνο. 

Χαριτολογώντας ο ίδιος και ακράτως αυτοείρων, έλεγε ότι κουβαλάει «βραδυφλεγή 

βόμβα» μέσα του. Η περιπέτεια ξεκίνησε δεκαπέντε περίπου χρόνια πριν τον θάνατό του. 

Τα δεκαπέντε ωριμότερα και γονιμότερα χρόνια όχι μόνον στην δημιουργία του -

κινηματογραφική, πεζογραφική και δοκιμιακή- αλλά και στο προσωπικό, πνευματικό του 

(με την έννοια που η καθ’ ημάς παράδοση δίνει στον όρο) μέστωμα. Ένα μέστωμα που 

τελέστηκε -το επαναλαμβάνουμε- ως άνωθεν δωρεά. 

     Πώς έγινε κι ένα από τα φοβερότερα παιδιά της Μεταπολίτευσης, που έβγαινε από τα 

φεστιβάλ των πολιτικών νεολαιών, από τις ροκ μπάντες και τις εκπομπές στο ραδιόφωνο 

για τους Kinky Boys, να γίνει το αντηχείο του αιτήματος της άνυδρης και αυχμηρής 

ελληνικής ερήμου της εποχής μας για δρόσο Αερμών; Αυτά γίνονται «από μόνα τους», 

έλεγε ο Λορεντζάτος. Ή γίνονται με το αόρατο χέρι που χαϊδεύει κάποια στιγμή τα μαλλιά 

σου και λες, έτσι όπως είσαι καθημαγμένος και γονατισμένος, «αυτό που γύρευα είμαι». 

Όπως η ραγισμένη Ρέα Φραντζή στο κύκνειο άσμα του Χρήστου, την Γραμμή του Ορίζοντος, 

που είναι μια Ελληνίδα, ένα νέο κορίτσι που μοιάζει να βγαίνει από τις παπαδιαμαντικές 

σελίδες: «Η ταυτότητά της γράφει Ρέα Φραντζή, ελαφρά ντυμένη, έχει μερικά λεφτά, 

κάθεται με την πλάτη ακουμπισμένη στον απέναντι τοίχο του μικρού μαγέρικου, στην 

πλατεία του Άνω Κάμπου, απέναντι από την άσπρη εκκλησία, χιλιάδες χρόνια μετά την 

Αποκάλυψη, εννιακόσια χρόνια από τότε που ο μοναχός Χριστόδουλος έχτισε ένα 

μοναστήρι εκεί που ήταν ο ναός της Αρτέμιδος, τρεις μέρες από τότε που χώρισε με τον 

άντρα της. Η άσπρη εκκλησία τρυπάει τον γαλάζιο ουρανό, για πρώτη φορά βλέπει ζωντανή 

μπροστά στα μάτια της την ελληνική σημαία. Κάτω από τη σημαία παρελαύνει πάνοπλος ο 

ξανθός κόσμος, πηγαίνει να ψηθεί, πηγαίνει για μπάνιο, τρέχει να ξεκουραστεί. Κανείς δεν 

προσέχει τη σημαία που στέκει αόρατη, μόνο μια γυναίκα που μόλις χώρισε είναι σε θέση 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

115 
 

να την αντιληφθεί, βγάζει τα μαύρα γυαλιά και ο ήλιος την τυφλώνει. […] Τριανταδύο 

χρόνων, χωρισμένη, ρίχνει μιά ματιά κατανόησης στον κόκκινο δίσκο που χάνεται, 

προσπερνάει μια μικρή εκκλησία που στέκει ξεκάρφωτη στήν ἄκρη τοῦ γκρεμοῦ μ᾿ ἕνα 

λευκό πανί ν᾿ ἀνεμίζει στην πόρτα της. Κάνει δυο βήματα, στέκεται, γυρίζει καί βλέπει στα 

μάτια τη μικρή ξεκάρφωτῃ ἐκκλησία, τῆς ἔρχεται να κάνει τό σταυρό της καί δέν τόν κάνει 

γιατί ντρέπεται, χιλιάδες φίλοι μέσα της τῆς λένε νά μήν τό κάνει, τί νόημα ἔχει αὐτό που 

κάνει, τό κάνει χωρίς να τό ἐννοεῖ, δέν εἶναι τοῦ επιπέδου της να κάνει το σταυρό της, αὐτό 

τό κάνουν ἄνθρωποι πού δέν σκέφτονται τί νόημα ἔχει αὐτό πού κάνουν. Χιλιάδες φίλοι 

ψιθυρίζουν μέσα της ὅτι εἶναι μεγάλο ἀτόπημα νά κάνεις το σταυρό σου, εἶναι ὑποκρισία, 

εἶναι ἁμαρτία, είναι κακό σημάδι, εἶναι αίσχος, εἶναι μαλακία, εἶναι ἀνοησία, εἶναι γελοῖο, 

εἶναι ἡλίθιο, εἶναι τρέλα, είναι μεγάλη ὑποχώρηση, μήν τό κάνεις αὐτό τό πράγμα, Ρέα 

Φραντζῆ, τό κάνεις χωρίς νά τό ἐννοεῖς. Αὐτή τήν ἐκκλησία τήν ἔβαλαν ἐδῶ, στήν ἄκρη τοῦ 

γκρεμοῦ, χωρίς νά τό ἐννοοῦν. Τό λευκό πανί ἀνεμίζει στην πόρτα της χωρίς νά τό ἐννοεῖ, ὁ 

ἄνθρωπος που περνάει πάνω στο μαῦρο ἄλογο καί τῆς λέει καλησπέρα κάτι ἄλλο ἐννοεῖ, 

χιλιάδες φίλοι ὑπάρχουν μέσα της καί τήν κάνουν καχύποπτη, κάθε στιγμή χιλιάδες μάτια 

την παρακολουθοῦν, χιλιάδες γνῶμες ἐλέγχουν τις κινήσεις της, πρέπει να ἐξηγεῖται αὐτό 

πού πρόκειται να κάνει, πρέπει να έχει κάποιο λόγο καί νά τό ἐννοεῖ, τὸ κάνει γιά κάποιο 

λόγο, δὲν τὸ κάνει ἔτσι, σκέφτεται να κάνει το σταυρό της για κάποιον συγκεκριμένο λόγο 

πού πρέπει να εξηγηθεί.  

     Στέκεται ἀκίνητη, μαγνητισμένη, μελαχρινή, χωρισμένη και κάνει ντροπαλά τό σταυρό 

της δέκα βήματα ἀπό τήν ἄκρη τοῦ γκρεμοῦ. Τον Αύγουστο τοῦ 1971 πήγαιναν μὲ τὴ Βάνα 

να καπνίσουν κρυφά ἐνῶ ὅλο τό χωριό βρισκόταν στὴν ἐκκλησία, ἔμπαιναν τήν τελευταία 

στιγμή γιὰ νὰ μήν τίς καταλάβουν, μόλις πού προλάβαιναν τό ῞Αγιος ἰσχυρός, Ἅγιος 

ἀθάνατος, ἐλέησον ἡμᾶς. Κάπνιζαν κάνοντας πολύ μεγάλα σχέδια, ἡ ζωή ἦταν ἀλλοῦ, 

παντοῦ ἀλλοῦ ἐκτός ἀπό ἐδῶ, δέν ἦταν ζωή αὐτή ἐδῶ δι᾽ εὐχῶν τῶν ᾿Αγίων Πατέρων, ἡ ζωή 

ἦταν ἕνα πράγμα καλοντυμένο, κομψό, ἀστραφτερό, διακριτικά συγκινημένο, λεπτό, τα 

εἶχε δεῖ ἄλλωστε στήν ῾Ελβετία, τοῦ χρόνου ἡ Βάνα θα πήγαινε με το σχολείο στη Γαλλία, 

θά αἰσθανόταν ἐλεύθερη, θά κάπνιζε ὅσο ἤθελε, θά μιλοῦσε γαλλικά, θά πήγαινε στα 

μαγαζιά. ᾿Ελέησον καί σῶσον ἡμᾶς, εὐτυχῶς που βρέθηκαν οἱ δυό τους, δέν εἶχε μέ ποιόν 

να μιλήσει ἡ Βάνα σ' αὐτό τό χωριό, κανείς δεν καταλάβαινε, κανείς δεν ἄκουγε δίσκους, τί 

ἔκαναν ὅλοι αὐτοί οἱ ἄνθρωποι σ' αὐτό τό χωριό, δὲν ἤξεραν πῶς εἶναι ἡ πραγματική ζωή; 

Μιλοῦσαν συνέχεια για το παρελθόν, μά τί ἦταν αὐτό τό παρελθόν, ποῦ ἦταν ἐπιτέλους 

αὐτό τό παρελθόν, γιατί δεν ἐμφανιζόταν ποτέ νά τό δοῦμε, ποῦ εἶχε πάει να κρυφτεῖ καί τό 

ἔψαχναν μέ τόση μανία, δέν ἤξεραν ὅτι δέν ὑπάρχει πιά αὐτό τό πράγμα; Πήγαιναν ὅλοι 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

116 
 

μαζί στήν ἐκκλησία κι ἀνηφόριζαν πίσω ὅλοι μαζί, καθόντουσαν ὅλοι μαζί στα καφενεῖα κι 

ἔλεγαν ἀναμνήσεις ὅλοι μαζί, πῶς ἦταν δυνατόν να κάνουν τα πράγματα όλοι μαζί, τί ζωή 

ήταν αὐτή γεμάτη ἀναμνήσεις, δέν ἤξεραν ὅτι δέν ὑπάρχουν πιά ἀναμνήσεις, τί ακριβῶς 

ἐννοοῦσαν λέγοντας αὐτά τά πράγματα που ήταν τόσο μακριά ἀπό τήν πραγματική ζωή; 

Κάποιος ἔπρεπε νά τούς μιλήσει, νά τούς πεῖ ὅτι τό παρελθόν πέθανε, κάποιος ἔπρεπε νά 

τούς ἐξηγήσει ότι ζωή εἶναι αὐτό πού δέν ἔχει πιά παρελθόν, αὐτό πού γίνεται ἐπειδὴ δὲν 

θυμᾶσαι τίποτα πιά, πῶς βρέθηκε ἐδῶ αὐτό τό χωριό, γιατί κάπνιζαν μόνο οἱ ἄντρες, γιατί 

κοιμόντουσαν τόσο νωρίς, ζωή ήταν νά ἔχεις ηλεκτρικό, πῶς μποροῦσαν μ' αὐτές τίς 

λάμπες; Γιατί ἐπέμεναν να είναι φτωχοί, να έχουν μόνο ἕνα περίπτερο, νά ἔχει τόσο λίγα 

πράγματα το περίπτερο, να πηγαίνουν ὅλοι μαζί στήν ἐκκλησία, να γυρίζουν ὅλοι μαζί; 

Κάποιος ἔπρεπε νά τούς ἀνοίξει τα μάτια, νὰ τούς μιλήσει γιά τήν πραγματική ζωή. [...] 

Παραμερίζει τό λευκό πανί, μπαίνει στη μικρή ξεκάρφωτη ἐκκλησία, ἀνάβει ἕνα κερί. ῾Ο 

ἥλιος δύει, κάποιος πέρασε κι ἄναψε ἕνα κερί, πέρασε μια μελαχρινή γυναίκα κι ἄναψε ἕνα 

κερί, ἔστειλε μερικές σκέψεις στις φίλες της καί στόν ἄντρα της, ἔστειλε ἕνα χαιρετισμό σ᾽ 

ἕνα ντροπαλό παιδί πού μπήκε στο δωμάτιό της κι ὕστερα το κατάπιε ἡ πραγματική ζωή, 

πέρασε μια γυναίκα καί συνέχισε πρός την πλατεία, πήγαιναν ὅλοι μαζί στὴν ἐκκλησία κι 

ἀνηφόριζαν πίσω ὅλοι μαζί, καθόντουσαν στά καφενεῖα κι ἔλεγαν ἀναμνήσεις, τούς 

διέφευγε ή πραγματική ζωή, προσέφεραν λουκούμι, ψιθύριζαν τό Δι᾽ εὐχῶν ὅλοι μαζί, 

πέρασε μια μελαχρινή γυναίκα τή στιγμή τῆς δύσης κι ἄναψε κερί χωρίς να ξέρει γιατί». 

     Η Ρέα Φραντζή έκανε τον σταυρό της. Το ίδιο έκανε κι ο Βακαλόπουλος. Τόσο, ώστε τις 

τελευταίες μέρες πριν το φευγιό του, εκείνο τον λερό Γενάρη του ’93, έλεγε «μπαινοβγαίνω 

στον θάνατο για να τον συνηθίσω». Ο κοινός μας αδελφικός φίλος ποιητής Ηλίας Λάγιος, 

που ζούσε κι αυτός με τον τρόπο του «κάτω από του κυρ-Αλέξανδρου τον επενδύτη» και 

που τραγούδησε Και στην Δεξαμενή ως δεις ν’ απλώνει / του κυρ Αλέξανδρου ο επενδύτης, 

/ θα τυλιχτείς πρηνής, θύμα και θύτης, / λευκό σεντόνι, είναι εκείνος που τον έκλαψε: 

Άρχοντά μου, σβησμένη σάρκα, ματιά χωρίς τα μάτια σου, / σβόλε από χώμα, αχερουσία, 

μεσάνυχτα του κανενός, / μα πώς βαστάς την τόση απουσία; / Δεν σ’ το ’πανε, ψυχούλα 

μου, που ο θάνατος νικήθηκε για πάντα; Και ο λίγο μεγαλύτερός του ποιητής και φίλος 

Διονύσης Καψάλης έδωσε το δικό του τραγούδι: Στον ουρανό, θα λέμε, πήγες, Χρήστο, / να 

ζήσεις εν κρυπτώ και παραβύστω· // μα το πρωί εκείνο στου Ζωγράφου / στην παγωνιά 

σωπαίναμε του τάφου. 

     Ο Χρήστος Βακαλόπουλος λογοδότησε στα πόδια του Παπαδιαμάντη την μετάνοια μιας 

ολόκληρης σκοτεινιασμένης γενιάς, αλλά και όλης της μεταπολεμικής Ελλάδας. Με άλλα 

λόγια, ενώπιον του Κριτού, του Παλαιού Ημερών, του Τρισαγίου απόθεσε το χιόνι της 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

117 
 

ψυχής του με παραστάτη και ευχέτη τον ανέσπερο και αειθαλή Γέροντα των Ελλήνων: τον 

Αλέξανδρο Παπαδιαμάντη. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

118 
 

 

Εύη Λιακέα 

ΤΟ ΚΑΡΑΒΙ 

στη φίλη μου Γεωργία Οικονομοπούλου 

 

Το καράβι έρχεται ή φεύγει; 

Ο ήχος του ταξιδεύει με το σύννεφο. 

Πιο ’δω τραγουδούν πουλιά και τα τζιτζίκια. 

Ο αέρας έρχεται. Φορώντας το άσπρο νυχτικό της γιαγιάς, 

νιώθω ν’ ανασαίνει στο σώμα μου. 

Τώρα σ’ άλλην κυρά παραδόθηκε ο αετός της. 

Ο αέρας έρχεται σέρνοντας μαζί το λευκό φεγγάρι. 

Θυμάσαι τότε που μας ανάδεψε τα φτερά, 

τις μέρες μετά το πρώτο χιόνι; 

Μας τράβηξε απ’ τα χρυσά σκοτεινά δωμάτια, 

την τόση ακινησία τους, και μας ξέβρασε στο φως. 

Πόσες φορές δεν είναι στ’ όνειρό μας ένα φωτεινό λιβάδι, 

μ’ ένα φεγγάρι να μας γλείφει τις πληγές 

και τ’ αποκοιμισμένα φίδια μας; 

Στην παλιά μας σχέση, την αγέρωχη εικόνα σου  

καθώς ο αέρας σου φυσούσε τα μαλλιά, 

σφύριγμα παλιών ποιημάτων. 

Μουρμουρητό- 

Καθώς μας σπρώχνει, ποιος ξέρει πού βρισκόμαστε 

στων χεριών τους λαβυρίνθους; 

 

 

 

Χωρίς τίτλο, κολλάζ, 26,5x21,   
Εύη Λιακέα 2012 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

119 
 

 

Κωνσταντῖνος Γ. Μπέλτσιος 

             4 ΠΟΙΗΜΑΤΑ 

 

ΤΟ ΒΡΑΔΥ ΣΟΥ 

λέξεις σὲ πλέξεις ὡς τὸ βράδυ καὶ λοιπόν: βγαίνεις,             

βαίνεις, τοιχοκολλεῖς τὸ ποίημα σου, εὐφραίνεσαι 

κλωτσῶντας τὸ σκοτάδι, ὄχι ὅμως τὸ σκοτάδι σου,  

ἄρρυθμα τραγουδᾶς καὶ ἴσως πικραίνεσαι 

 

κυρίως περιφέρεσαι Καὶ ὕστερα λὲς πὼς παραφέρεσαι 

ἀνακατεύεις τὸ σκοτάδι σου μὲ φυσικὸ σκοτάδι 

αὐτὸ εἶναι τὸ βράδυ σου, κάτι βραδὺ  

μιὰ ἀστραπή, ταχεῖα ὡς ἄλογο, φθάνει νὰ σὲ φωτίσῃ 

 

    

ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ  

τὸ καλοκαίρι ἀκόμη στέκει μὲ πόδια ἀπριόνιστα 

καὶ ἂς λένε τὰ ἡμερολόγια Καὶ ἂς αυξάνεται ἡ μυστικότης 

οἱ τζίτζικες λέγουν τὰ πόδια του 

σκληρά, σκληρὰ καὶ ἰνώδη ἐφέτος Φθηνὲς ἴσως δικαιολογίες 

δουλεύουν τώρα ὑπερωρίες ἕως ἀργὰ τὰ βράδυα 

 

οἱ γρύλλοι πάλι ἔχουν χαθῆ μὲς σὲ παλαιὰ ραδιόφωνα 

καὶ τὰ ραδιόφωνα μὲς στὰ φυλλώματα τῶν δένδρων Παίζουν 

ἀργὰ τὰ βράδυα μουσικὲς κάπως θλιμμένες κάποτε λικνιστικὲς 

καὶ κάπου-κάπου ἀκούγονται γρυλλίσματα ανθρὼπων 

-- 

ἕνας περαστικὸς ὁμιλητὴς τοῦ δάσους χθὲς 

μὲ τὶς φωσφορικὲς ἀντωνυμίες του 

πλῆθος ἐσήκωσεν πυγολαμπίδες ἀνισόῤῥοπες 

 

Διαστελλόμενη νύκτα, 
Ελένη Ρακαντά 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

120 
 

ΣΕ ΔΡΟΜΟ 

ναὶ, 

μὲ ἀφορμὴ τὶ τὸ ἀπροσδιόριστο 

ἀφήσαμε ἕνα φίλο 

νὰ ὑπνοβατῇ σὲ δρόμο ἀδιέξοδο 

σπαρμένο τρακατροῦκες 

 

ναὶ, 

πρὶν λίγο τηλεφώνησε 

εἶχε φωνὴ κανονικὴ 

καὶ μᾶς συνέστησε 

νὰ ἀκούσουμε εἰδήσεις 

 

ὄχι, 

οὐδὲν γνωρίζουμε 

δὲν εἶναι ὥρα ακόμη 

ἀλλά καὶ οἱ τρεῖς θεωρήσαμε 

πὼς πρέπει νὰ ενημερωθῆτε 

 

ὄχι, 

ναὶ μᾶλλον 

μᾶλλον, μάλιστα 

 

ΑΘΟΡΥΒΟ 

ὀμίχλη, νέφος ἢ καπνὸς 

ὁ ὁδηγὸς μὲ τὸ Trabant  

τὰ φῶτα πέφτουν στὴν βιτρίνα 

  

μὼβ πινελιὲς στὴν θάλασσα 

πράσινη πινελιὰ στὸν οὐρανό, δυὸ δέντρα κάπως τοῦ Γκωγκέν,  

βαρκούλα ποὺ λικνίζεται μὲς στὴν χρυσῆ κορνίζα 

 

ἕνα μερίδιο τέχνης πάχνης  τοῦ καιροῦ 

καὶ ἡ ὑπογραφὴ ποὺ διάλεξες 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

121 
 

 

Φωτεινή Νικολαΐδου 

ΔΥΟ ΠΟΙΗΜΑΤΑ 

(από την αδημοσίευτη ποιητική συλλογή «Εκηβόλα και 

αγχέμαχα») 

 

 

ΒΗΜΑΤΑ  

Και τα τραγούδια;  

Τι ήταν τα τραγούδια; 

Τα όνειρα 

που ξενυχτούσαν μεθυσμένα 

ξημέρωμα 

στις τρεις 

στις τέσσερις; 

Βήματα 

που έτρεχαν τις αποστάσεις 

ακίνητα 

Ή 

Κάθε νύχτα  

ο χρόνος που κλαίει 

τις ματαιώσεις μας 

 

 

Η ΛΑΜΠΑ 

Το φτωχό φως 

το αδύναμο  

της λάμπας  στην Πεντέλης 

μ’ έφερε πίσω  

στου σκοτεινού τρένου  

τις γραμμές 

με τα πολεμοφόδια 

και τις φωνές των μηχανοδηγών 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

122 
 

 

Κλειδωμένοι 

νομίζοντας 

στα φτωχικά σπίτια  

του Άη-Γιώργη 

βλέπαμε από τις χαραμάδες 

να περνούν οι αναμνήσεις  

εικόνες ακόμα πληγές 

του μεγάλου πολέμου 

o φόβος 

ο περπατώντας  

στα χρόνια  

των «μετά τον Πόλεμο» 

 

Το χλωμό φως  

το αδύναμο 

της λάμπας στην ξύλινη κολώνα  

σκιές ζωντάνευε θανάτου 

έσπρωχνε πίσω τις ψυχές 

από τα κρεματόρια 

βροχής κλαίουσας 

δέσμη 

στα θλιμμένα τους πρόσωπα 

 

Κερένιο ωχρό και αδύναμο 

το φως  

από την λάμπα στην Πεντέλης 

σαν ο απόηχος 

ο μακρινός 

εκείνων των ελπίδων 

που ληστεύτηκαν 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

123 
 

 

ΤΟΝΙΑ ΠΑΥΛΑΚΟΥ 

Ατεκνίας εκδίκηση 

 

Είμαι ο Χρήστος Δημητρίου, ψυχίατρος, 

ιδιοκτήτης και διευθυντής ψυχιατρικής 

κλινικής στα προάστια μιας μεγαλούπολης. 

Από το παράθυρο του γραφείου μου 

αγναντεύω τον μεγάλο κήπο. Το τέλος του 

απογευματινού επισκεπτηρίου πλησιάζει, κι 

ανάμεσα σε άλλους που επιστρέφουν στο 

κτήριο μετά τον περίπατο με τον δικό τους 

άρρωστο  ξεχωρίζω κι εκείνον, τον πρώην της μάνας μου. Yποβαστάζει την κόρη του. Ένα 

άρρωστο, χαμένο στα μονοπάτια του μυαλού του, πλάσμα, που έτυχε «ν’ ακουμπήσει» 

πάνω μου. «Τι ειρωνεία, Θεέ μου!» σκέφτομαι. «Πάνω σ’ εμένα, τον γιο εκείνης που χρόνια 

πριν είχε πληγώσει βαθιά με την απόδρασή του από τον γάμο τους. Ναι, είμαι ο μοναδικός 

γιατρός που έχει εμπιστευτεί η άρρωστη κόρη του. Συμμερίζομαι τη μοναξιά του στο δράμα 

που αντιμετωπίζει  χωρίς κανέναν, ανθρώπινο έστω, ενδοιασμό ή χαιρεκακία. «Η σύζυγος 

έχει αποστασιοποιηθεί…» μου είχε απλώς αναφέρει.   

     Καθώς το δίδυμο χάνεται κάτω απ’ τη μαρκίζα, χαμογελώ στην αναπόφευκτη ανάμνηση 

των συζητήσεων με τη μητέρα μου. Θλίβομαι που  τριάντα επτά  χρόνια μετά, εκείνη 

δηλώνει ακόμη ανίκανη να τον συγχωρήσει κι εγώ ακόμη αναζητώ την αλήθεια και της 

άλλης πλευράς στην ιστορία που μου έχει αφηγηθεί. 

     Για τη μητέρα μου, την Άννα,  ο πρώην άντρας της «είχε πεθάνει»  μετά τη φυγή του. 

Μετά και το διαζύγιο, ένιωθε σαν να μην υπήρξε ποτέ. Τον πρώτο καιρό συχωρεμένο και 

μακαρίτη γι’ αυτό τον λόγο συνήθιζε  να τον αποκαλεί. Σύντομα βέβαια συνειδητοποίησε 

ότι οι χαρακτηρισμοί και ατυχείς ήταν και δεν θα του έδινε συχώρεση  και μακαρισμό 

ακόμη κι αν είχε πραγματικά πεθάνει. Μα ούτε κι ο θάνατος του άξιζε, με τίμημα ν’ 

αποφύγει  όσα η ίδια η ζωή είχε ανταποδοτικά γι’ αυτόν σχεδιάσει αφότου είχε 

εγκαταλείψει την απλόχερα χαρισμένη αφοσίωσή της στα επτά χρόνια της κοινής τους 

ζωής. 

     Θύμα, ωστόσο, ήταν κι αυτός. Δύο αγράμματων φτωχών αθώων ανθρώπων και των 

τριών θυγατέρων τους. Μισογραμματισμένες κι αυτές, είχαν θυσιαστεί στη μοδιστρική η 

μια, στο μεροκάματο η δεύτερη και στο περίπου τίποτα η τρίτη και πολύξερη. Εκείνον όμως 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

124 
 

τον είχαν αναγορεύσει άρχοντα στην άοκνη προσπάθειά τους ν’ αποτινάξουν το βάρος του 

στίγματος και του θανάτου τού μεγαλύτερου παιδιού, ενός αγοριού νοητικά 

καθυστερημένου και δύσμορφου. 

      Εκείνος, όμως, ο μικρός, ήταν το αντίθετο. Ίσως πιο πολύ η θωριά του, η εμφάνισή του, 

υποσχόταν αρκετά, για να βουλώσουν τα πικρά στόματα της γειτονιάς. Το νερό, λοιπόν, στο 

χέρι, το χαρτζιλίκι στην τσέπη, η τσάκιση στο παντελόνι τέλεια, έφτιαξαν έναν κορτάκια και 

νωχελή νεαρό. Στην εφηβεία του, κι έναν τεμπέλη μαθητή. Η κλωτσιά γνωστού καθηγητή 

τού έβαλε στο χέρι το απολυτήριο Λυκείου, οι κλάψες των αδελφών στον διορισιάρχη 

βουλευτή τη θέση σε δημόσια Τράπεζα. Χωρίς κι ο ίδιος καλά καλά να καταλάβει το πώς, 

χωρίς να μπει σε κανέναν κόπο,  βρέθηκε να αναμένει νέα, ευειδή, μορφωμένη, 

εργαζόμενη και με το κατιτίς της. Η Άννα ήταν το θύμα. Για λόγους που συζήτησε πολύ 

αργότερα με τον εαυτό της τον ερωτεύτηκε. «Εκείνες οι τρεις» ευλόγησαν αρκούντως την 

επιλογή του. 

     Κι ανέμεναν όλοι μαζί τον διάδοχο. Τον διάδοχο που η Άννα φαινόταν να δυσκολεύεται 

να τους χαρίσει. Μαράζωνε στα φανερά εξεταστικά τους βλέμματα, που φανέρωναν και τα 

κρυφά φαρμακερά τους σχόλια. Η εικόνα της νεαρής νύφης θάμπωνε. Ο απελπισμένος 

αγώνας της ν’ αποχτήσει το ποθούμενο δεν έδινε καρπούς. Κι ο άντρας της δήλωνε 

περίεργα «άρρωστος», κάθε που τύχαινε να συναντήσει εκείνες, τις κακές, χωρίς την 

παρουσία της. 

     Η Άννα, έλιωνε απ’ τον καημό της. Υπέφερε από τις εγχειρήσεις και τα εγχειρήματα των 

γιατρών, από συνεχείς μετακινήσεις στην πρωτεύουσα για τον καλύτερο, και τελικά από 

τον άφατο πόνο μιας πρόωρα χαμένης εγκυμοσύνης. Μιας εγκυμοσύνης που 

χαρακτηρίστηκε ως «η απώλεια του Παναγιωτάκη». Λες κι ήταν δεδομένο και το όνομα του 

διαδόχου. Η άτυχη νύφη φανταζόταν συχνά «τις τρεις έχιδνες» να συζητούν για τη 

συμφορά της ατεκνίας του αδελφού τους, να τον δηλητηριάζουν –όπως της ομολόγησε 

αργότερα ο ίδιος– αποκαλώντας τη στέρφα. 

     Στην ομολογία του αυτή, με δυσκολία η Άννα συγκρατήθηκε. Φύση ευγενική όμως 

καθώς ήταν, δεν του θύμισε τον άτυχο αδελφό του. Ούτε βέβαια έθιξε την πιθανή πρόνοια 

του Μεγαλοδύναμου να μη γευτούν την ίδια κληρονομιά, που εκείνος κυρίως, δεν ήταν 

βέβαιο, μαθημένος όπως ήταν στα εύκολα, ότι μπορούσε να σηκώσει. Κι αναρωτιόταν για 

την ύβρη της επιμονής τους, αφού η μεσαία της τριάδας είχε ήδη ένα  ανάπηρο στο μυαλό 

και στα πόδια αγόρι, ενώ η μικρή είχε στο πρώτο της «ευλογηθεί» με το γνωστό σύνδρομο 

του από χρόνια χαμένου μεγάλου  αδελφού τους. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

125 
 

     Τον πρώτο καιρό εκείνος φαινόταν ν’ αγνοεί τις κατοπινά ομολογημένες παρεμβάσεις 

τους. Όσο δηλητηριαζόταν απ’ αυτές τόσο πιο πολύ μέσα του, και σε κάποιες περιπτώσεις 

και φανερά, δυσθυμούσε για την αντίσταση της τύχης να αποκτήσει ό,τι πιο φυσιολογικό 

αποκτούσαν οι άνθρωποι, χωρίς γιατρούς και χωρίς ιδιαίτερες προσπάθειες. Λόγια 

συμπαράστασης προς τη γυναίκα του που αγωνιζόταν σχεδόν μόνη, με τη βοήθεια των 

γιατρών βεβαίως, σπάνια ξεστόμιζε. 

       Μετά και την ατελέσφορη εγκυμοσύνη της, της ζήτησε και τον χωρισμό. «Αν είχα εγώ 

προβλήματα, θα έφευγα πρώτος… Θα σ’ ελευθέρωνα. Όποιος αγαπάει, ελευθερώνει τον 

άλλο». Λίγο καιρό αργότερα ήλθε κι άλλο ερώτημα: «Εγώ τι κέρδισα απ’ αυτόν τον γάμο;» 

Η Άννα είχε δαγκώσει τα χείλη της, καθώς αισθάνθηκε ενοχή που τον «βασάνιζε» με τους 

γιατρούς χωρίς αποτέλεσμα. Του αντιγύρισε με τρυφερότητα  λόγια   για την αγάπη, τη 

συντροφικότητα, την πιθανότητα ν’ αποκτήσουν παιδί και με άλλον τρόπο, αν ήθελαν. Το 

λοξό βλέμμα του άστραψε στο ημίφως και το σαρδόνιο χαμόγελο του αταβισμού του 

πάγωσε τη συζήτηση. 

      Επανήλθε κάθετα αποφασισμένος ένα χρόνο αργότερα και στο μέσον μιας πρώτης 

προσπάθειας για εξωσωματική. Στη μαλακή προσπάθεια της Άννας να αντιδράσει, ξέβρασε 

το παραληρηματικό του λεκτικό μαχαίρωμα. «Νόμιζες ότι θα συνέχιζα και αυτό το 

τραβολόγημα χωρίς βέβαιο τέλος; Η οικογένειά μου έχει βαρεθεί να περιμένει μια στέρφα 

να γεννήσει παιδί. Κι εγώ έχω βαρεθεί τα χάπια, τους γιατρούς, τα νοσοκομεία, τις 

εξετάσεις, να κουβαλιέμαι δεξιά κι αριστερά και τίποτα να μην κάνεις… Έκανα λάθος, 

έπρεπε να σε δοκιμάσω πριν από τον γάμο. Την πάτησα…Θαμπώθηκα από τη μόρφωση, 

λες και τα πτυχία κάνουν τα παιδιά. Όλοι με δείχνουν και με λυπούνται.  Και μη νομίσεις ότι 

είχα όρεξη για ταξίδια και εκδρομές…Να σε κρύβω ήθελα χριστουγεννιάτικα, πασχαλιάτικα, 

καλοκαιριάτικα και να κρύβω και τη δική μου ντροπή, που όλοι κράταγαν τα παιδιά τους 

από το χέρι… μέρες γιορτής. Λες κι εγώ είμαι ο ανίκανος Αρκετά σε «προστάτευσα» από 

τους δικούς μου όλα αυτά τα χρόνια. Θα γυρίσω σπίτι μου, στην ησυχία μου, να 

συγκεντρωθώ, να βρω καμιά ν’ ανοίξω σπίτι κανονικό, όχι παράρτημα νοσοκομείου! 

Μήπως και με γλύκανε κι ο πεθερός με κανά ψιλό για τα κουσούρια σου; Πέρα βρέχει. 

Μόνο δώρα για να “μου πιάνει τα μάτια”. Όλα δήθεν, όλο λόγια, μόνο λόγια… Ακόμη νοίκι 

πληρώνουμε. Νέος είμαι, θα φύγω, να βρω γυναίκα της προκοπής, να ξαναερωτευτώ, που 

με ξενέρωσες τόσα χρόνια… Κι ο δικηγόρος μου τα ξέρει όλα και περιμένει να υπογράψεις… 

Έχω προσυμφωνήσει σε έναν δικό μου να μην πληρώνουμε και διπλά λεφτά. Σήκω και 

ντύσου. Φύγαμε, τώρα κιόλας…» Και πετάχτηκε από τον καναπέ με απίστευτη  ταχύτητα 

τραβώντας την Άννα  από το χέρι. Εκείνη αντιστάθηκε κι άρχισε να τον παρακαλεί να 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

126 
 

τελειώσουν την προσπάθεια της εξωσωματικής, αλλά τα άτολμα λόγια της  έπεσαν στο 

κενό. Πρόσωπο γυάλινο ή προσωπείο γύψινο εκείνη η παγερή μορφή του είχε παγώσει 

γρήγορα τη μιλιά της Άννας. Προς στιγμήν τη μιλιά. Ύστερα και την ψυχή της.  

     Μόνο με κλάμα βουβό και παράκληση, ικεσία στα γόνατα και με τα χέρια της πάνω στα 

δικά του, έκανε να τον εμποδίσει να φύγει. Και τότε εκείνος φώναξε πιο δυνατά. «Πάρ’ τα 

χέρια σου από πάνω μου, κι εμένα δεν θα μου εκβιάσεις το συναίσθημα, όπως παλιά. 

Αρκετά ως εδώ. Κάτσε και κλαίγε. Εγώ πάω μόνος μου να υπογράψω και, το καλό που σου 

θέλω, κάνε αύριο το ίδιο». Και λίγο πριν βγει από την πόρτα τής ξαναφώναξε «Είμαι μόνο 

σαράντα δύο χρονώ και τη ζωή μου θα τη φτιάξω πάλι, είτε πας στον δικηγόρο είτε όχι. 

Κάποτε σου είχα πει ότι θα σε γυρίσω στον πατέρα σου. Έφτασε η ώρα και το έκανα. Το 

σκάρτο εμπόρευμα επιστρέφεται. Τα φυτά που δεν προκόβουν τα κουρεύουν σύρριζα. 

Μπας και «πετάξουν» νέα κλωνάρια…» 

      Η Άννα συχνά μειδιούσε στα τελευταία του λόγια, όταν  λίγο χρόνο μετά κρατούσε στα 

χέρια της τον Χρήστο, τον μονάκριβό της. Το φυτό είχε πράγματι  κουρευτεί, αλλά  είχε 

πετάξει και νιο  κλωνάρι…Και το κλωνάρι αυτό –τι ειρωνεία–  έλαχε να πρέπει να δείξει όση 

συχώρεση δεν θα περίσσευε ποτέ από τη δική της καρδιά! 

 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

127 
 

 

Μένη Πουρνή 

ΔΥΟ ΠΟΙΗΜΑΤΑ 

 

 

 

 

ΕΥΡΙΠΙΔΗΣ ΤΗΣ ΑΘΗΝΑΣ 

  ...ήρθε ο καιρός και τον σπαράξαν τα σκυλιά 

    Ευριπίδης Αθηναίος 

    Κύπρον ου μ’ εθέσπισεν, 

   Γιώργος Σεφέρης, 1955 

Τον σπάραξαν κι εκείνον τα σκυλιά... 

Τι τάχα περίμενε; Ξένος σε ξένο τόπο; Μακεδονία και Σικελοί, Αρχέλαος και Ιέρων, στην αυλή 

του Διονυσίου... 

Πολύ πιο αγαπητός θα ήταν κλεισμένος στην σπηλιά του ν’ αγναντεύει τ’ άσπρα κύματα του 

Σαρωνικού· να μηχανεύεται την Κλυταιμνήστρα να θριαμβολογεί με το ματωμένο ξίφος του 

Αιγίσθου και το φάντασμα της Ελένης να παρακολουθεί, από τα τείχη της Τροίας, την πλάνη 

των Ελλήνων · την Εκάβη να χτυπά το στήθος στα αποκαΐδια της πόλης με κατάρες κι απειλές 

για την ιταμότητα των Αχαιών· την Άλκηστη να χαροπαλεύει στη χρυσή βασιλική κλίνη. 

Τέτοιες γυναίκες δεν ταιριάζουν στην Αθήνα. 

Ούτε ο ποιητής τους, ο Ευριπίδης της Αθήνας. 

 

Γι’ αυτό διέβη άλλωστε της πόλεως τις πύλες 

με τις γυναίκες στα σεντούκια του. 

 

ΓΡΑΦΕΙΟ ΕΥΡΕΣΙΤΕΧΝΙΩΝ 

Απίθωσα στα χέρια σου την τελευταία μου εφεύρεση· δεν έχει οδηγίες και σχεδιαγράμματα. 

Εσύ πρέπει να βρεις πώς θα κατοχυρώσεις την ευρεσιτεχνία. 

Γι’ αυτό μην περιμένεις σημάδια κι οιωνούς. 

Το όραμα είν’ η κατασκευή. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

128 
 

Δεν επιδέχονται ερμηνείες τα θαύματα. Ανερμήνευτοι κι ανερμάτιστοι προχωρούν οι 

πρωτοπόροι πάντα. Δεν είναι προϊόν της αγοράς, για να ’ναι ελεύθερο σε πάγκους και σε 

συναθροίσεις. 

Για να υπόκειται σ’ εκπτώσεις ο δημιουργός. 

Εκτός κι αν τη φήμη του βυσσοδομεί το δημιούργημα. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

129 
 

 

 

Γιάννης Σόλαρης 

ΔΥΟ ΠΟΙΗΜΑΤΑ 

 

 

 

 

ΕΚΦΡΑΣΗ 

Κάποτε οι ώρες χτυπούν  

το μέταλλο της αδράνειας 

Ζούμε από κεκτημένη δράση 

ή πάλλεται το κορμί δίχως να ανασαίνει η καρδιά; 

Πράγματι, το πραγματικό μας πρόβλημα είναι η συνειδητή πράξη… 

Αγγίζω την αφέλεια του βλέμματος, 

προλαβαίνω την έκπληξη των βλεφάρων 

φιλάω την αμήχανη ύγρανση των χειλιών. 

Ηδονή το σταμάτημα του χρόνου στον πόθο, 

καταιγίδα η αλλαγή της τύχης 

λατρεία η επίθεση της έκφρασής σου! 

 

ΦΙΛΙ 

Προχώρα, ποτέ μη σκεφτείς  

αν το τέλος φανεί, 

δεν υπάρχει νίκη, 

μον΄ χαρά και λύπη. 

Χωρίς γέλιο τι να δακρύσω; 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

130 
 

και χωρίς οδύνη τι να ηδονιστώ; 

Χωρίς το δείλι τι να φωτίσει ο ουρανός; 

χωρίς τον ήλιο τι να σκιάσει; 

Φτάνει να ακούω την άτριβη ροή  

σαν την εσώτερη πνοή  

που κινεί τ΄αστέρια μεσ΄ στη σκοτεινή φυλακή.. 

Τόλμα και μην αρνείσαι τη στιγμή, 

το λάθος δεν έχει από μόνο του τιμή. 

Δέξου α-νόητο και θεμελιακό βοηθό 

την ορμή, το πάθος καθ΄ εαυτό. 

Αυτό που μετράει  

δεν είναι ούτε το σώμα ούτε η ψυχή  

μα το όλο που γεννά το δικό σου φιλί!  

 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

131 
 

 

 

 

    Μάγδα Σουλιώτη 

    ΤΡΙΑ ΠΟΙΗΜΑΤΑ ΓΙΑ ΤΟ ΠΟΤΑΜΙ 

         

 

 

 

ΑΝΑΤΟΛΗ 

Στο δικό μου το σύμπαν  

ο ήλιος ανατέλλει πάντα  

στο σημείο ακριβώς  

που αν κοιτάξεις ευθεία  

χρυσόσκονη  

λαμπυρίζει στο βλέφαρο  

του αριστερού  ματιού 

η κόρη διαστέλλεται αμυδρά  

η πρωινή δροσιά  

σου υγραίνει τη μύτη. 

 

Στο δικό μου το σύμπαν  

η θάλασσα λαμπυρίζει  

χιλιόμετρα μακριά  

πάνω από τα βουνά, την κοιλάδα, το ποτάμι.  

Το ποτάμι που τελικά μας τρέλανε όλους  

χωρίζοντας την πόλη στη μέση  

κατοικώντας πάντα στην άλλη όχθη  

περνάς διαρκώς γέφυρες  

για να συνδεθείς με τον κόσμο.  

 

 

 

Κωστάκης Λούστας, Φλώρινα, 1987 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

132 
 

 

ΟΛΑ ΤΑ ΠΟΤΑΜΙΑ ΜΟΥ 

Όλα τα ποτάμια μου 

 κυλάνε μέσα στο αυλάκι 

 που σχηματίζεται στο μέτωπό σου  

 όταν λιγώνεσαι. 

  

Όλα τα ποτάμια μου φουσκώνουν  

πάνω απ’ τα φρύδια σου  

όπου δυνατοί αέρηδες φυσάνε τις νύχτες  

μουσκεύεται το πρόσωπο σου   

κι εγώ μη φοβηθείς  

το σκουπίζω με τα μαλλιά μου.  

 

 

ΧΑΪΚΟΥ 

Ποτάμι μικρό  

κυλάει αθόρυβα 

η ζωή μου. 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

133 

 

 

Μαρία Παρ. Σταθέα 

 

Ο Γεώργιος Δροσίνης και η πολλαπλή καλλιτεχνική και λογοτεχνική 

δραστηριότητά του αφορμή για σχολικές δραστηριότητες1 

 

 

 Γεώργιος Δροσίνης (09/12/1859 – 03/01/1951) 

υπήρξε ποιητής, πεζογράφος και δημοσιογράφος. 

Κατάγεται από οικογένεια αγωνιστών του 

Μεσολογγίου και χάρη στις οικονομικές δυνατότητες της 

οικογένειάς του, σπούδασε νομικά και φιλολογία στο 

Πανεπιστήμιο της Αθήνας και στη συνέχεια Ιστορία της Τέχνης 

στη Λειψία, στη Δρέσδη και στο Βερολίνο. 

     Από το 1889 ως το 1897 υπήρξε διευθυντής του περιοδικού 

«Εστία», το οποίο μετέτρεψε σε εφημερίδα το 1894. Επίσης 

ίδρυσε και διηύθυνε τα περιοδικά «Εθνική Αγωγή» και «Μελέτη», καθώς και το ετήσιο 

«Ημερολόγιον της Μεγάλης Ελλάδος». Το 1899 μαζί με τον Δημήτριο Βικέλα ίδρυσαν τον 

«Σύλλογο προς διάδοσιν ωφελίμων βιβλίων», που εξέδιδε λογοτεχνικά έργα, λαογραφικές 

και άλλες μελέτες. Το 1901 ίδρυσε τις Σχολικές Βιβλιοθήκες και το 1908 το Εκπαιδευτικό 

Μουσείο. Επίσης, συνέβαλε στην ανέγερση του Οίκου Τυφλών, της Σεβαστοπούλειας 

Επαγγελματικής Σχολής και της Ελληνικής Λαογραφικής Εταιρίας. 

     Από το 1914 ως το 1923 διετέλεσε τμηματάρχης Δημοτικής Εκπαίδευσης του Υπουργείου 

Παιδείας, συμβάλλοντας στη σύνταξη του Ιστορικού Λεξικού της Ελληνικής Γλώσσας και στην 

εφαρμογή του εκπαιδευτικού προγράμματος του Ελευθέριου Βενιζέλου. Το 1924 υπό την 

διεύθυνσή του οργανώθηκε το Μουσείο Κοσμητικών Τεχνών. Τακτικό μέλος από ιδρύσεως 

της Ακαδημίας Αθηνών (1926), διατέλεσε  πρώτος Γραμματέας των Δημοσιευμάτων του 

Ιδρύματος (1926-1928) και τιμήθηκε με το Αριστείο των Γραμμάτων και Τεχνών. 

     Στον χώρο της λογοτεχνίας πρωτοεμφανίστηκε το 1879 με ποιήματά του στα περιοδικά 

«Ραμπαγάς» και «Μη Χάνεσαι», ενώ το 1880 εξέδωσε την πρώτη του ποιητική συλλογή με 

τίτλο «Ιστοί Αράχνης». Η ποιητική του σταδιοδρομία του, όμως, αρχίζει ουσιαστικά το 1884 

                                                 
1 Από παλαιότερη εισήγησή μου, σχετική με πρόταση για δημιουργία Σχολικού Περιβαλλοντικού 

Προγράμματος, τροποποιημένη σε άρθρο.  

Ο 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

134 

 

με τη συλλογή «Ειδύλλια». Φίλος με τον Κωστή Παλαμά και ενταγμένος στη Νέα Αθηναϊκή 

Σχολή, ο Γ. Δροσίνης έγραψε ποίηση σε γλώσσα δημοτική αντλώντας στοιχεία από την λαϊκή 

παράδοση και από το δημοτικό τραγούδι, ενώ στα πεζά έργα του χρησιμοποίησε αρχικά μόνο 

την καθαρεύουσα και στην συνέχεια τη δημοτική, αρχής γενομένης από το διήγημα «Το 

βοτάνι της αγάπης» το 1901.  

     Ο Γ. Δροσίνης ως Γενικός Επιθεωρητής της Δημοτικής Εκπαίδευσης και κατόπιν 

Τμηματάρχης του Τμήματος Γραμμάτων και Καλών Τεχνών του Υπουργείου Παιδείας (1914 -

1920)  ενέταξε το Σχολείο των Καλών Τεχνών από το Υπουργείο των Εσωτερικών στο 

Υπουργείο Παιδείας (1910), το αναδιοργάνωσε και αναβαθμίζοντάς το, δημιούργησε τις 

προϋποθέσεις για την μελλοντική ανάδειξή του στη σημερινή Ανωτάτη Σχολή Καλών Τεχνών 

(ΑΣΚΤ), ισότιμη του Μετσόβιου Πολυτεχνείου Αθηνών. Δημιούργησε το Γραφείο Γραμμάτων 

και Καλών Τεχνών, τον προπομπό και θεμέλιο λίθο του Υπουργείου Πολιτισμού, και με την 

ένταξη της Ελλάδας στην Διεθνή Ένωση της Βέρνης κατοχύρωσε την πνευματική ιδιοκτησία 

προς όφελος όλων των πνευματικών δημιουργών.  

    Στελέχωσε με επιστημονικό προσωπικό την Εθνική Πινακοθήκη, καθιέρωσε διαρκή 

καλλιτεχνική έκθεση σε ειδικό χώρο της και φρόντισε για την αγορά από την Γερμανία των 

πινάκων του Ν. Γύζη και άλλων ζωγράφων. Εξέδωσε βιβλία για τις επιστολές του Ν. Γύζη,  για 

τον Γ. Νάζο και το Ωδείο Αθηνών, αναδιοργάνωσε το Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο, 

επιχορήγησε το Εθνικό Θέατρο, το Θέατρο Ωδείου και το Ελληνικό Θέατρο, αναμόρφωσε το 

Ωδείο Ηρώδου Αττικού για πραγματοποίηση συναυλιών, ίδρυσε το Ωδείο της Μακεδονικής 

πρωτεύουσας, πρωτοστάτησε στη σύσταση ταμείου περίθαλψης και σύνταξης θεατρικών 

συγγραφέων και όρισε το Αριστείο Γραμμάτων και Τεχνών ως αναγνώριση των εξεχόντων 

στους μορφωτικούς τομείς (Χρονικά, τόμ. Α΄ 2003).  

     Με όλη αυτή την δραστηριότητα και το ενδιαφέρον για τις Καλές Τέχνες, μέσα από το 

ποιητικό έργο του Γ. Δροσίνη μπορεί να καταστεί φανερή και να αναδειχθεί όχι μόνον η 

λογοτεχνική αξία αλλά και η εικαστική ματιά του ποιητή και η περιβαλλοντική αξία της 

ποιητικής του δημιουργίας. Η ζωγραφική, η γλυπτική ακόμη και η δυνατότητα για μουσική 

αξιοποίηση της ποιητικής δημιουργίας με τη μελοποίησή της αντανακλώνται μέσα από την 

συγγραφική/λογοτεχνική του δημιουργία.  

     Στα ποιήματα του Γ. Δροσίνη παρατηρείται έντονος εικονισμός. Έτσι, μπορούμε να 

σκεφθούμε τον συγκερασμό των Τεχνών μέσω της ποιητικής εικόνας στο έργο του, αφού η 

γραφή του παραπέμπει και σε άλλες μορφές Τέχνης και παρακινεί τον μελετητή για ευρύτερη 

διερεύνηση και συσχετισμό της ποίησής του και με Καλές Τέχνες, όπως η Ζωγραφική, η 

Γλυπτική και η Μουσική.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

135 

 

     Επιπλέον, πρέπει να τονισθεί η ύπαρξη σχέσης συμπληρωματικότητας που συνδέει τις 

λέξεις με την περιγραφόμενη με αυτές εικόνα στα ποιήματα  του Γ. Δροσίνη και η 

επιτυχημένη απόδοση της εικόνας με την λεκτική περιγραφή της.  

     Η ζωγραφική και η γραφή θεωρούνται πως έχουν πολλά κοινά γνωρίσματα, ιδιαίτερα από 

τον κινεζικό λαό που έχει ιδιαιτέρως αναπτύξει την τέχνη της καλλιγραφίας και εκτιμάται και 

θαυμάζεται ακόμη και η τυπική ομορφιά των γραμμάτων των λέξεων, με τις οποίες 

εκφράζεται αυτός ο λαός, καθώς και η αίσθηση της μαστοριάς και της έμπνευσης που 

ενυπάρχει σε κάθε γραμμή (E.H.Gombrich 1998, ανατύπωση 2008). Αξιοσημείωτη εδώ είναι 

η επισήμανση από τον Πιέρ Ρεβερντύ, φίλο του Απολλιναίρ, της ύπαρξης «της ποιητικής 

υπόστασης της εικόνας», ενώ ο Ντελακρουά υποστήριζε ότι «δεν υπάρχει Τέχνη χωρίς 

Ποίηση».  

      Ειδικότερα για τον υπερρεαλισμό ο Mario Vitti γράφει πως είναι δραστηριοποιός 

παράγοντας δημιουργίας της Ποίησης και της Ζωγραφικής, συνδέοντας έτσι τα δύο αυτά είδη 

Τέχνης, ενώ ο Οδυσσέας Ελύτης σχετικά με την λεκτική αναφορά σε χρώματα σημειώνει την 

παρακάτω εικόνα: «Τι είναι το κόκκινο χρώμα; Ένα χαστούκι από παπαρούνες». Τέλος, και οι 

Ντανταϊστές τόνιζαν συνεχώς την παράλληλη φύση της Λογοτεχνίας και της Τέχνης 

(C.W.E.Bigsby 1974, 52). Τα εικαστικά έργα είναι από μόνα τους εξαιρετικά πλούσια σε 

μηνύματα και συμβολισμούς κι ακόμα την θέση τους μπορούν να πάρουν και άλλες μορφές 

τέχνης που σχετίζονται με τον λόγο (Λογοτεχνία και ειδικότερα Ποίηση) ή ακόμα και με τη 

μουσική (Olson 2000). Στην παιδαγωγική χρησιμότητα της τέχνης έχουν αναφερθεί από την 

αρχαιότητα μέχρι τις μέρες μας πολλοί φιλόσοφοι (Πλάτων,  Αριστοτέλης) και σύγχρονοι 

παιδαγωγοί (Dewey (1934)) αλλά και κριτικοί λογοτεχνίας (Herbert Read (1943/1958)) και 

ακόμα ο αναπτυξιακός ψυχολόγος Gardner (1990) (Χριστοδουλίδης, 1994).  

      Όλα τα παραπάνω, αποτελούν αφόρμηση και δίνουν την ιδέα για μια πρόταση 

υλοποίησης Πολιτιστικού-Περιβαλλοντικού Προγράμματος στο Γυμνάσιο από καθηγητές 

ειδικότητας Φιλολογίας, Εικαστικών, Μουσικής και Περιβαλλοντολόγο με το παραπάνω 

θέμα.  

      Σημασία στο πιθανό για υλοποίηση Πρόγραμμα έχει η ενθάρρυνση των μαθητών να 

αντλήσουν το δικό τους νόημα από το λογοτεχνικό έργο και να το συνδέσουν με την 

καλλιτεχνική δημιουργία (με ζωγραφικούς πίνακες και μουσικά κομμάτια) αλλά επίσης και 

με ό,τι έχει σχέση και με το Περιβάλλον. Σύμφωνα με τον Αντρέ Μπρετόν στον κόσμο της 

ποίησης οι νόμοι της φύσης και οι νόμοι της φαντασίας δεν αλληλοσυγκρούονται αλλά 

συνυπάρχουν αρμονικά και αλληλοσυμπληρώνονται (Mario Vitti 2003, σ. 441). Ο Γ. Δροσίνης, 

εντασσόμενος στην αντι-ρομαντική σχολή τού γαλλικού Παρνασσισμού, στρέφει το 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

136 

 

ενδιαφέρον του στον παραδοσιακό τρόπο ζωής της ελληνικής υπαίθρου (Roderick Beaton 

1996, σ.102) και στο ελληνικό δημοτικό τραγούδι, ενώ μια από τις πρώτες ποιητικές του 

συλλογές έχει τίτλο «Τα τραγούδια της πατρίδος μου» (1886), ενώ φροντίζει τη μορφή των 

ποιημάτων του, που είναι ευχάριστη, τραγουδιστή (Mario Vitti 2003, σ. 293). Τον έχουν 

χαρακτηρίσει και ρεαλιστή λόγω της σαφήνειας και ακρίβειας της παρατήρησης και των 

περιγραφών του, που θυμίζουν φωτογραφικές λήψεις (Σιμιτζής 2009, σ. 33). 

     Στην προκειμένη περίπτωση ο εκπαιδευτικός ακόμα κι αν δεν έχει ειδικές γνώσεις για τις 

τέχνες, αρκεί να έχει την ικανότητα να καθοδηγεί την μαθητική ομάδα στον στοχασμό πάνω 

στα έργα, με κεντρικό ζητούμενο κατά την παρατήρηση του έργου τέχνης να το εξετάσουν οι 

μαθητές με βάση τη λογική και τα συναισθήματα που τους προκαλεί, ώστε να ανακαλύψουν 

το δικό τους νόημα (Perkins 1994) συγκρίνοντάς το με το ποίημα. Σύμφωνα μάλιστα με την 

θεωρία της Πολλαπλής Νοημοσύνης του Gardner, για την ολόπλευρη ανάπτυξη του 

ανθρώπου – γλωσσική, μαθηματική, οπτική, ακουστική, κιναισθητική, διαπροσωπική, 

ενδοπροσωπική – επιβάλλεται η ενεργοποίηση όχι του μονομερούς προσανατολισμού στα 

δύο συμβολικά συστήματα του σχολείου, το γλωσσικό και μαθηματικό, αλλά διαφορετικών 

συμβολικών συστημάτων  (Gardner 1983).  

     Όσον αφορά τους μαθητές, αυτοί ηλικιακά είναι ικανοί να αντιλαμβάνονται τους 

συμβολισμούς, αφού βρίσκονται στο στάδιο των αφηρημένων νοητικών διεργασιών και 

μπορούν να εξάγουν συμπεράσματα και να επεξεργάζονται με έγκυρο και κριτικό τρόπο τα 

έργα τέχνης (Δάλκος Γ. 2000) και (Νάκου Ε. 2001). Δεδομένου δε ότι οι τέχνες τοποθετούν 

τον αποδέκτη τους σε μια «περιπέτεια κατανόησης» όχι μόνον όσων θέλει να εκφράσει ο 

δημιουργός αλλά και σε μια «περιπέτεια κατανόησης» των ιδεών, αξιών, συναισθημάτων και 

καταστάσεων που δημιουργούνται  στον ίδιο τον αποδέκτη, το έργο Τέχνης καθίσταται ένα 

ισχυρό στοχαστικό εργαλείο. Το νόημα, στην προκειμένη περίπτωση το νόημα του ποιητικού 

κειμένου,  «κωδικοποιείται σε ένα επιδραστικό μέσο, που απευθύνεται στις αισθήσεις», 

όπως αναφέρει ο Richard Anderson, ενώ ο Dewey έχει την άποψη πως η Τέχνη είναι ένα είδος 

γλώσσας, αποτελεί πηγή γνώσης ακριβώς στον ίδιο βαθμό με την επιστήμη και μέσο 

σύνδεσης με το περιβάλλον (Freeland 2005).  

     Στο συνολικό έργο του ποιητή Γεωργίου Δροσίνη πράγματι, παρατηρούνται τα πολλαπλά 

καλλιτεχνικά ενδιαφέροντά του σε συνδυασμό με την λογοτεχνική ενασχόλησή του, γεγονός 

που προσφέρει και την ιδέα για πιθανή υλοποίηση του προαναφερθέντος Πολιτιστικού ή 

Περιβαλλοντικού Προγράμματος. 

     Επίσης, πολλά ποιήματα του Γ. Δροσίνη έχουν μελοποιηθεί δίνοντας το έναυσμα για 

ανάλογη έρευνα από τους μαθητές. Από τους μελετητές έχει παρατηρηθεί το γεγονός ότι 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

137 

 

διακρίνονται στην ποίησή του «ιδιαίτερα ρυθμικοί και μελωδικοί συνδυασμοί» που 

ταιριάζουν στο τραγούδι (αυτό δίνει αφορμή για σύνδεση με τη Μουσική), ενώ επίσης έχει 

γραφεί πως «τα ποιήματά του είναι περισσότερο σκίτσα ποιητικά, μια μεμονωμένη ιδέα που 

σαρκώνεται σε ποίημα» (Πολίτης 2003, σ. 186-7, 191). Αυτό δίνει την αφορμή για σύνδεση 

του έργου του με την Ζωγραφική κι έτσι «δένεται» η ενασχόληση της μαθητικής ομάδας με 

το υπό σχεδίαση Πρόγραμμα, αφού η ποίηση, συνδυασμένη με υποβλητική μελωδία, 

αισθητοποιημένη με χρώματα και γενικότερα δοσμένη με έναν τρόπο πιο κοντινό στους 

νέους, μπορεί να δημιουργήσει «καινά συναισθήματα» κι όχι «καινά δαιμόνια» και να τους 

ταξιδέψει σε ενδιαφέροντα μονοπάτια σκέψης (Κόκκος 2011, σ. 37, 147).  

     Επιπλέον, η «συνομιλία» με τις Τέχνες ενεργοποιεί τη φαντασία, την ευελιξία της σκέψης 

και την δημιουργική και κριτική διάθεση του ατόμου. Έτσι και οι μαθητές είναι δυνατόν να 

εθιστούν σε μια «ανάγνωση της ζωής» με στόχο την κατανόησή της, καθώς οι τέχνες 

ενεργοποιούν την σκέψη, προκειμένου να ανακαλύπτει το άτομο πράγματα πέρα από τα 

αυτονόητα (Κόκκος 2011, σ. 40, 43). Η αισθητική εμπειρία επομένως είναι ιδιαίτερα 

σημαντική για τη μάθηση και είναι σκόπιμο να αποτελεί βασικό στοιχείο κάθε εκπαιδευτικής 

διαδικασίας, όπου είναι δε λειτουργικό, στις διδακτικές ενότητες πρέπει να περιλαμβάνονται 

ευκαιρίες στοχασμού μέσω και της παρατήρησης των Τεχνών (Dewey J., (1934 [1980]).  

     Με βάση, επομένως, συγκεκριμένες θεωρητικές μαθησιακές μεθόδους (Ενεργητική, 

Διερευνητική, Συνεργατική, Εποικοδομιστική, Μετασχηματίζουσα Μάθηση), οι μαθητές 

μπορούν να παρακινηθούν να μελετήσουν τη Λογοτεχνία όχι μόνο ως ένα δοθέν κείμενο 

προς γλωσσική ανάλυση, αλλά και να ερευνήσουν για σχετικά με τα ποιήματα έργα 

ζωγραφικής, να ζωγραφίσουν οι ίδιοι, να φωτογραφίσουν, να ακροασθούν μελοποιημένη 

ποίηση, να εμπνευσθούν, να γράψουν κείμενα με φυσιολατρικό και περιβαλλοντικό 

ενδιαφέρον αντιμετωπίζοντας το θέμα με βιωματικό τρόπο, αποκτώντας ταυτόχρονα 

βαθύτερη περιβαλλοντική γνώση και διαμορφώνοντας σωστή περιβαλλοντική συνείδηση και 

προσωπική ευθύνη για τον περιβάλλοντα κόσμο τους.  

     Με την συμβολή ενός τέτοιου προγράμματος επίσης, οι μαθητές θα έχουν την ευκαιρία 

να διερευνήσουν και να επεξεργασθούν ποιητικά κείμενα και να επισημάνουν το 

λογοτεχνικό ή καλλιτεχνικό ρεύμα στο οποίο εντάσσονται αυτά, να εντοπίσουν τους 

διάφορους λογοτεχνικούς και καλλιτεχνικούς όρους και να συνειδητοποιήσουν την σημασία 

και την αξία των Τεχνών και της Λογοτεχνίας για τον άνθρωπο. 

     Επιπλέον, οι μαθητές με ένα τέτοιου είδους αντικείμενο μελέτης βοηθούνται να 

αυτενεργούν, να συνεργάζονται, να εκφράζονται ελεύθερα, να αποκτήσουν οργανωτικότητα 

αλλά και καλλιτεχνικές γνώσεις και ευαισθησίες, ενώ παράλληλα δεν θα βρίσκονται 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

138 

 

αποκομμένοι από την καθημερινότητα και την πραγματική ζωή. Μπορούν να αναπτύξουν 

την φαντασία τους και το καλλιτεχνικό τους αισθητήριο και να κινητοποιήσουν τους 

συναισθηματικούς τους μηχανισμούς. Κι ακόμη, να κληθούν οι μαθητές να κάνουν την 

κριτική αποτίμηση και την εξαγωγή συμπερασμάτων από την όλη διαδικασία και 

δραστηριότητά τους μετά την ολοκλήρωση του Προγράμματος. 

     Τέλος, ανάλογα με τις συγκυρίες και τις κάθε φορά υπάρχουσες συνθήκες και 

δυνατότητες, μπορεί ο εκπαιδευτικός να δώσει και προεκτάσεις του Πολιτιστικού 

Προγράμματος, όπως να συσχετίσει την γνώση με την καθημερινή ζωή (ιστορική 

ενσυναίσθηση) ή το περιγραφόμενο τοπίο με την τοπική λαϊκή παράδοση.  

     Βεβαίως, το εκπαιδευτικό σύστημα ρίχνει το κύριο βάρος εκπαίδευσης στην  γλωσσική 

παιδεία, παρ’ όλα αυτά είναι σημαντικό να ενθαρρύνεται και η ανάληψη πρωτοβουλιών και 

η δημιουργική συμμετοχή των μαθητών σε πολλαπλές δραστηριότητες σε περισσότερα του 

ενός πεδία, καθώς έτσι θα αυξάνεται μαζί με την γνωστική τους ικανότητα θα τονώνεται και 

η αυτοεκτίμησή τους. Ο μαθητής δεν θα είναι ο παθητικός ακροατής και δέκτης γνώσεων 

αλλά θα τίθεται στο επίκεντρο της μαθησιακής διαδικασίας αυτενεργώντας και 

αναλαμβάνοντας πρωτοβουλίες. Ο Piaget δίνει έμφαση στο «τι είναι γνώση» και στο «πώς 

οικοδομείται» (εποικοδομισμός), ενώ σύμφωνα με τον σοβιετικό εξελικτικό ψυχολόγο 

Vygotsky, οι γνώσεις τού ανθρώπου δεν είναι μια απλή καταγραφή της πραγματικότητας, 

αλλά μια εποικοδόμησή της. Επομένως και  κάθε αντικείμενο μπορεί να διδαχθεί σε κάθε 

παιδί, αρκεί να του προσφερθεί με μια μορφή κατάλληλη και αποτελεσματική. Και για τη 

σχολική μάθηση απαιτείται η ενεργητική συμμετοχή του μαθητή, ο οποίος μέσω της 

ατομικής διερεύνησης, μέσα από καταστάσεις – προβλήματα και γνωστικές συγκρούσεις θα 

βιώσει, θα ανακαλύψει, θα διαμορφώσει και θα τροποποιήσει τις νέες γνώσεις και 

δεξιότητες (Ελληνιάδου, Κλεφτάκη, Μπαλκίζας 2008). Οι εκπαιδευόμενοι επιπροσθέτως 

μπορούν να καλλιεργούν και να εξελίσσουν την αισθητική τους μέσα από την επαφή με τα 

έργα τέχνης (Efland 2002) αντιλαμβανόμενοι την σημασία της στην προσωπική τους 

ανάπτυξη και εξέλιξη και ακόμη μπορούν να διαμορφώσουν και να εκφράσουν τις δικές τους 

απόψεις. 

     Συμπερασματικά, με την πραγματοποίηση ενός προγράμματος αφορμώμενου από την 

διδασκαλία της Λογοτεχνίας και ειδικότερα από το πλούσιο ποιητικό έργο του Γ. Δροσίνη, οι 

μαθητές ευαισθητοποιούνται, κατανοούν τον φυσικό και κοινωνικό κόσμο, καθίστανται 

ικανοί να τον ερμηνεύουν και δρουν αναλόγως έχοντας αποκτήσει συνειδητοποίηση των 

ευθυνών τους και ενσυναίσθηση. 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

139 

 

Βιβλιογραφία και διαδικτυακοί τόποι  

Δροσίνη Γ., Άπαντα: Α΄ τόμος Ποίηση 1888-1902 (1995), Β΄ τόμος Ποίηση 1903-1922 (1996), 

Γ΄ τόμος Ποίηση 1923-1940 (1996)  

«Η προσφορά του Δροσίνη στην καλλιτεχνική ζωή του τόπου μας», στο Χρονικά, τόμος Α΄, 

επιμέλεια Άννυ Μιχαήλ Κορκολή, έκδοση Συλλόγου «Οι φίλοι του μουσείου Γ. 

Δροσίνη», σειρά αυτοτελών εκδόσεων αρ. 6, Αθήνα 2003.  

Δάλκος Γ., Σχολείο και Μουσείο, Αθήνα 2000.  

Ελληνιάδου Ελ., Κλεφτάκη Ζ., Μπαλκίζας Ν., Η συμβολή των παιδαγωγικών προσεγγίσεων 

για την κατανόηση του φαινομένου της μάθησης, ΠΑ.Κ.Ε., Αθήνα 2008.   

Κόκκος Αλέξης και συνεργάτες, Εκπαίδευση μέσα από τις Τέχνες, Αθήνα 2011.  

Λίνου Πολίτη, Ιστορία της Νεοελληνικής Λογοτεχνίας, Αθήνα 2003, Μ.Ι.Ε.Τ., 12η ανατύπωση.  

Νάκου Ε., Μουσεία: εμείς, τα πράγματα και ο πολιτισμός, Αθήνα  2001.  

Σιμιτζής Γ., Η φυσιολατρία του Δροσίνη. Σύλλογος «Οι φίλοι του Μουσείου Γ. Δροσίνη», 

Αθήνα 2009.  

Χριστοδουλίδης, Π. (Επιμ.). Αισθητική και θεωρία της τέχνης,  Αθήνα 1994.  

Βάλντμπεργκ Πάτρικ, Σουρρεαλισμός, μετάφρ. Αλεξάνδρα Παπαθανασοπούλου, Αθήνα 

1982.  

Beaton Roderick, Εισαγωγή στη Νεότερη Ελληνική Λογοτεχνία, μετάφρ. Ευαγγελία Ζουργού 

– Μαριάννα Σπανάκη, Aθήνα 1996  

Bigsby C.W.E., Νταντά και Σουρρεαλισμός – Η γλώσσα της κριτικής, μετάφρ. Ελένη Μοσχονά, 

Αθήνα 1974.  

Chapman Laura H., Διδακτική της τέχνης – Προσεγγίσεις στην καλλιτεχνική αγωγή, μετάφρ. 

Ανδρ. Λαπουρτάς, Γιάν. Χαραλαμπίδης, Ειρ. Κυπραίου, Αγγ. Βαρδάλου, επιμ. Παύλ. 

Χριστοδουλίδης, Αθήνα 1993.  

Freeland Cynthia, Μα είναι αυτό τέχνη; Εισαγωγή στη θεωρία της τέχνης, μετάφρ. Μάντυ 

Αλμπάνη, Αθήνα 2005.  

Gombrich E.H., Το Χρονικό της Τέχνης, μετάφρ. Λίνα Κάσδαγλη, Μ.Ι.Ε.Τ., Αθήνα 19982, 

ανατύπωση 2008.  

Read H., Η Τέχνη σήμερα – Εισαγωγή στη Θεωρία της μοντέρνας ζωγραφικής και γλυπτικής, 

μετάφρ. Δημοσθένη Κούρτοβικ, Αθήνα χ.χ.  

Mario Vitti, Ιστορία της Νεοελληνικής Λογοτεχνίας, Αθήνα 2003.  

Dewey J., Art as Experience, USA: The Penguin Group, (1934 [1980]). 

Efland D. A., Art and Cognition: Integrating the Visual Arts in the Curriculum, New York: 

Teachers College, Columbia University 2002.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

140 

 

Gardner H., Frames of Mind: The Theory of Multiple Intelligences, USA, Basic Books, 1983.  

Olson I., The Arts and Critical Thinking in American Education, Connecticut, London: Bergin 

and Garvey Westport, 2000.   

Perkins D., The Intelligent Eye: Learning to Think by Looking at Art. The Getty Education 

Institute for the Arts, Los Angeles, California 1994.  

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher psychological processes. 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 

https://el.wikipedia.org/wiki/%CE%93%CE%B5%CF%8E%CF%81%CE%B3%CE%B9%CE%BF%C

F%82_%CE%94%CF%81%CE%BF%CF%83%CE%AF%CE%BD%CE%B7%CF%82      

http://www.literacy.gr/sites/default/files/apo%20grammatismo%20se%20polygrammatism

ous.pdf  

http://users.sch.gr/eirskoura/wp-     content/uploads/2013/04/grammatismos-blog.pdf  

https://www.sansimera.gr/biographies/29  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

141 

 

 

Μανώλης Μ. Στεργιούλης 

ΠΑΠΑΔΙΑΜΑΝΤΙΚΕΣ ΕΠΙΔΡΑΣΕΙΣ ΣΤΗΝ ΠΟΙΗΣΗ  

ΤΟΥ ΔΗΜΗΤΡΗ ΚΟΣΜΟΠΟΥΛΟΥ 

 

 Δημήτρης Κοσμόπουλος ως ποιητής,  με βάση την 

ηλικία, ανήκει στη γενιά του ’80 ή «γενιά του 

ιδιωτικού οράματος», όπως την χαρακτήρισε ο 

Ηλίας Κεφάλας, υιοθετώντας τον όρο που πρώτος 

χρησιμοποίησε ο C.M. Bowra για την ευρωπαϊκή ποίηση της 

περιόδου που εκτείνεται από το 1920 έως το 1965. Ο 

χαρακτηρισμός έχει ως δικαιολογητική βάση το γεγονός ότι 

οι ποιητές της γενιάς αυτής γράφουν ποίηση, γνωρίσματα  της οποίας είναι η απουσία 

συλλογικών οραμάτων, η αποστασιοποίηση από τις εξελίξεις που συντελούνται στους 

διάφορους τομείς της ζωής και η περιχαράκωση της δημιουργίας στο στενό προσωπικό 

πλαίσιο ή το πολύ σε έναν στενό κύκλο ανθρώπων.       

     Η ποίηση, όμως, του Δημήτρη Κοσμόπουλου δεν έχει σχέση με τα γνωρίσματα αυτά. Το 

όραμά του δεν είναι ιδιωτικό. Είναι το όραμα του σύγχρονου ανθρώπου, που η ζωή του κυλά 

ασθμαίνοντας λόγω της αλλοτρίωσης που έχει υποστεί σε όλες τις πτυχές της. Είναι το όραμα 

του σύγχρονου ανθρώπου που προσβλέπει σε μια κοινωνία, η οποία, κατά τον Νάσο Βαγενά,  

αντλεί «τα ζωτικότερα στοιχεία της από τη γενέθλια γη και τους ανθρώπους της».1 Με τα 

στοιχεία αυτά αλλά και με τόπους και μορφές που έχουν συνδεθεί με την ιστορική πορεία 

της ελληνικής πατρίδας «συνομιλεί» η ποίηση του Κοσμόπουλου. «Συνομιλεί», επίσης, με τα 

κείμενα της χριστιανικής Ορθοδοξίας, γεγονός που τον κατατάσσει στους ελάχιστους που 

εξακολουθούν να γράφουν ποίηση με διάσταση θεολογική.2   

     «Συνομιλεί» κατά τρόπο που συνιστά επανασύνδεση με την παραδοσιακή ποίηση, χωρίς 

αυστηρή προσαρμογή. Δείχνει ιδιαίτερη προτίμηση στον έμμετρο αλλά παράλληλα εμμένει 

και στον ελεύθερο στίχο. Χρησιμοποιεί τον δεκαπεντασύλλαβο, τις στροφές και την 

ομοιοκαταληξία με πολλές παραλλαγές, συνδυάζει το παρελθόν με το παρόν, την 

παραδοσιακή με τη νεωτερική πραγματικότητα.3    

                                                 
1 Νάσος Βαγενάς, « Για την ποίηση του Δημήτρη Κοσμόπουλου», περ. Θέματα Λογοτεχνίας, τχ. 44, 

Αθήνα 2010, σ. 203. 
2 Νάσος Βαγενάς, ό.π., σ. 205. 
3 Μανώλης Μ. Στεργιούλης, «Δημήτρης Κοσμόπουλος, Θέριστρον», περ. Φιλολογική, τχ. 146, 

(Ιανουάριος-Μάρτιος 2019), σσ. 88-90. 

Ο 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

142 

 

     Σε όλα αυτά οι συνομίληκές του δημιουργοί δεν δείχνουν ενδιαφέρον. Αντίθετα, στον 

Κοσμόπουλο ασκούν ιδιαίτερη έλξη και αυτό από μόνο του δικαιολογεί τη μη ένταξή του 

στην ποιητική γενιά τους. Παρά τα κοινά στοιχεία που έχει με τους λίγους ποιητές που 

ακολουθούν την παραδοσιακή ποίηση, ακολουθεί τη δική του πορεία. Προσπαθεί να 

γεφυρώσει το παρελθόν με το παρόν, «συναντά» δημιουργούς που προηγήθηκαν χρονικά, 

αναπτύσσει ποιητικό ή διακειμενικό διάλογο με όσους έχει μελετήσει και επηρέασαν το δικό 

του έργο ( Ηλίας Λάγιος, Μιχάλης Γκανάς, Γιάννης Κοντός, αλλά και Διονύσιος Σολωμός, 

Αλέξανδρος Παπαδιαμάντης, Κώστας Κρυστάλλης, Γεώργιος Βιζυηνός, Γιάννης Ρίτσος κ.ά.).4 

Στο κείμενο που ακολουθεί  θα διερευνηθούν οι επιδράσεις που δέχθηκε από τον Αλέξανδρο 

Παπαδιαμάντη.          

     Ο Κοσμόπουλος δηλώνει ότι το έργο του Σκιαθίτη συνόδευσε τα μαθητικά του χρόνια και 

ότι τον ένιωθε παιδιόθεν ως ποιητή,5 «διότι το μοσχοβολισμένο, “λιπαρό και πίον” χώμα, 

όπου άνθισε η γραφή του, είναι η υπερόριος καρδιακή περιοχή, καθ’ ολοκληρίαν 

εμβαπτισμένη στην (και διάβροχη από την) ιερότητα. Η κραταιά ως θάνατος αίσθηση του 

ιερού, είναι εκείνο το ειδοποιό χαρακτηριστικό που προσδίδει το θέλγητρο και την αχλύ της 

κρυφής φωταύγειας, μιας άλλης μυστικής διαστάσεως, μιας Χάριτος, η οποία οδηγεί με 

μαθηματική ακρίβεια ακόμη και τις ενδελεχέστερες απόπειρες περιγραφής ή σχολιασμού, 

να “μπατάρουν” και να “πέφτουν όξω”, για να χρησιμοποιήσουμε τα λόγια ενός γέροντα 

ήρωά του».6           

     Οι παπαδιαμαντικές επιδράσεις διαχέονται σε ολόκληρο σχεδόν το έργο του. Όσα, όμως, 

θα ειπωθούν στη συνέχεια αναφέρονται στις ποιητικές συλλογές Κροῦσμα και Κρυπτόλεξο.     

     Η συλλογή Κροῦσμα εκδόθηκε το 2011 και είναι η έκτη κατά σειράν από τις δέκα που έχει 

δημοσιεύσει μέχρι σήμερα.7 Τα περισσότερα ποιήματά της γράφτηκαν από τον Σεπτέμβριο 

έως το τέλος Νοεμβρίου 1989, στη Σκιάθο. Ως motto παρατίθενται, εκτός από τρεις στίχους 

του Αγίου Ιωάννου του Δαμασκηνού, τρία χωρία από ισάριθμα διηγήματα του 

Παπαδιαμάντη (Τὰ κρούσματα, Ἐξοχικὸν κροῦσμα, Τὸ Χατζόπουλο). Το πρώτο: «Τὰ 

φαντάσματα ταῦτα, στοιχειά, ἐξωτικά, λογιῶν-τῶν λογιῶν κρούσματα, δὲν ἔπαυαν νὰ 

ἐμφανίζονται τὴν νύκτα, νὰ ἐπισκέπτονται μελαγχολικῶς τὰ ἐρείπια, νὰ περιφοιτῶσιν εὶς τὰς 

κατεδαφισμένας οἰκίας […] καὶ νὰ ἔχῃ νὰ τοῦ διηγῆται ὅτι εἶδε τόσα κρούσματα, τόσα 

                                                 
4 Δήμος Χλωπτσιούδης, «Ο ποιητικός ουμανισμός του Δημήτρη Κοσμόπουλου», περ. Culture 

Book, 8 Σεπτεμβρίου 2020. 
5 Συνέντευξη στον Ελπιδοφόρο Ιντζέμπελη, περ. Διάστιχο, 26 Μαρτίου 2019. 
6 Δημήτρης Κοσμόπουλος, Τα όρια της φωνής, Κέδρος, Αθήνα 2006, σσ. 15-16. 
7 Λατομεῖο, 2002, Τοῦ νεκροῦ ἀδελφοῦ, 2003, Πουλιὰ τῆς νύχτας, 2005,  Ἀνάστασις τοῦ Ἀνδρέα 

Ταρκόφσκι, 2008, Βραχύ χρονικό, 2009, Κροῦσμα, 2011, Κρυπτόλεξο, 2013, Κατόπιν ἑορτῆς, 2014, 

Θέριστρον, 2018, Pixels, 2021. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

143 

 

στοιχειά, εἰς τὸ Ἔρημο Χωριό, καὶ δὲν ἵδρωσε τὸ μάτι του». Το δεύτερο: «Ὁπωσδήποτε, τὸ 

κροῦσμα ἐφαίνετο μᾶλλον παθολογικὸν ἤ ἄλλο τι». Το τρίτο: «Αἴφνης ἠκούσθη ἤρεμον καὶ 

διακριτικὸν κροῦσμα εἰς τὴν θύραν τοῦ οἰκήματος». Είναι προφανές ότι η λέξη κρούσμα που 

αποτελεί τον τίτλο της συλλογής είναι λέξη παπαδιαμαντική και παραπέμπει ευθέως στους 

τίτλους των παραπάνω διηγημάτων και στη σκιαθίτικη ντοπιολαλιά.    

     Μια πρώτη ανάγνωση των είκοσι τεσσάρων μερών του έργου αρκεί για να καταδείξει ότι 

η εμβάθυνση στο περιεχόμενό τους προϋποθέτει γνώση του παπαδιαμαντικού έργου, της 

παραδοσιακής ποιητικής μας παράδοσης και της εκκλησιαστικής υμνογραφίας. Αυτοί είναι 

κυρίως οι άξονες από τους οποίους ανατροφοδοτείται η ποίηση του Δημήτρη Κοσμόπουλου. 

«Ακόμα και στις πιο μοντερνιστικές εκδοχές της, μοιάζει να είναι ελεγχόμενη, τιθασευμένη 

από τις υποδόριες και πάντα προστατευτικά δρώσες δυνάμεις της ζωντανής, λόγιας και 

λαϊκής, κοσμικής και εκκλησιαστικής μας παράδοσης» παρατηρεί ο Κώστας Γ. 

Παπαγεωργίου.         

     Με αυτά ως δεδομένα θα εξετάσουμε τον βαθμό αλλά και τους τρόπους με τους οποίους 

αποτυπώνονται στο «Κροῦσμα» στοιχεία της προσωπικότητας και του έργου του  Σκιαθίτη 

(αναχωρητική ιδιοσυγκρασία, μοναξιά, απομόνωση, μελαγχολία,  ευσέβεια). Επίσης, το 

αίσθημα του εξόριστου που τον διακατείχε όσο βρισκόταν μακριά από το νησί του, η 

αντιμετώπιση της Αθήνας ως πόλης  της δουλοπαροικίας και των πλουτοκρατών και η 

ταύτισή της με τόπο καταδίκης και δοκιμασίας,  η αθεράπευτη νοσταλγία για τη Σκιάθο. Και 

ακόμα το ύφος, η έκφραση, η γλώσσα, οι περιγραφές, οι αφηγήσεις, ο συναισθηματισμός, ο 

λυρισμός, η τεχνική με την οποία απεικονίζει την ελληνική ζωή, τα ήθη, τα έθιμα, οι 

στοχασμοί, η σαφήνεια και η καθαρότητα του λόγου με τον οποίο «φωτογραφίζει» το 

ελληνικό χρώμα, η πινακοθήκη των ηρώων του και όλα όσα τον ανέδειξαν σε «μεγάλο 

ζωγράφο των ταπεινών», για να θυμηθούμε τον χαρακτηρισμό που του απέδωσε ο Κωστής 

Παλαμάς.        

      Στη συλλογή «Κροῦσμα», ο αφηγητής κατορθώνει να εξέλθει από τον κόσμο της 

διάψευσης, της ματαίωσης, της απογοήτευσης, του υλοζωισμού, της ευδαιμονοθηρίας και 

της αλλοτρίωσης που σήμερα άπλωσε τους πλοκάμους της σε κάθε έκφανση της ζωής και 

μετέβαλε τον άνθρωπο σε ον ετεροπροσδιοριζόμενο, παθητικοποιημένο και ανήμπορο να 

αντιδράσει σε ό,τι άλλοι αποφασίζουν γι’ αυτό. Ο τρόπος επανεύρεσης της οδού που οδηγεί 

από την πτώση στην ανάσταση και την επανασύνδεση με την ουσία της ζωής δηλώνεται στην 

πρώτη ενότητα του ποιήματος.        

  Δὲν μπόρεσα ἀγγελτήρια θανάτου βαμμένα    

  ἀντὶ μαῦρα, μὲ χρυσαλοιφές.     



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

144 

 

 Οὔτε τὸ βόλεμα μέσα στὸν θάνατο,      

 ποὺ τόνε λὲν ζωή, μπόρεσα· ἔφυγα,      

 γύρισα στὴν πέτρα.        

     

    Το ποιητικό υποκείμενο γυρίζει τη μνήμη του στο παρελθόν, επισκέπτεται τον γενέθλιο 

τόπο, τον παράδεισο της παιδικής ηλικίας, την ελληνική πατρίδα γενικότερα, για να αντλήσει 

δύναμη και να αντισταθεί στη φθορά που επήλθε στις ανθρώπινες σχέσεις, να ζωντανέψει 

εικόνες της καθημερινής ζωής, να ξανασυναντήσει ανθρώπους με ευγενικά αισθήματα, 

δημιουργούς που προσδιόρισαν και καθόρισαν τους πνευματικούς του προσανατολισμούς, 

με πρώτον ανάμεσά τους τον Παπαδιαμάντη.      

 Σιγησάτω τὸ κροῦσμα. Πλοιάριον ἄνευ πηδαλίου    

 στὰ κατώγια καὶ στὰ καπνισμένα ὑπόγεια     

 ὑπὸ τῶν μαινομένων ἵππων καταπεπατημένον     

 τὸ τριπλοβασίλειόν μου -       

 ἐκεῖ σὲ βρῆκα, Ἀλέξανδρε,                                    

              Τηλέμαχος, μονώτατος ἀπολειφθείς.      

               

     Αναφέρεται σε πρόσωπα και πράγματα της γενιάς του, σε όνειρα που πλάστηκαν και στη 

συνέχεια προδόθηκαν, εγκαταλείφθηκαν ή ματαιώθηκαν, σε προσδοκίες που διαψεύστηκαν, 

σε σχέδια που βγήκαν πλάνα, σε συνθήματα που το περιεχόμενό τους έμεινε γράμμα κενό, 

σε εσφαλμένες αφετηρίες και ουτοπικούς προορισμούς, σε μάταιες ελπίδες, σε αγώνες που 

δεν ευοδώθηκαν ποτέ. Δικαιολογημένα, λοιπόν, στην ενότητα XI με τίτλο [ράκη τοιχογραφίας 

1980-1990] διερωτάται:         

        

        Ποῦ πῆγαν ὅλα, ποῦ ξοδεύτηκαν ἀκόμη μιὰ φορὰ τὰ   

         πεντάχρονα πλάνα, τὰ συνθήματα                      

          οἱ μπροσοῦρες ὁρίσανε πάλι ὅτι φταῖξαν ἄλλοι - ὅπως   

                        πάντα          

           ὅμως ὀνειρευτήκανε νὰ πεθάνουνε, γυρέψανε - ὅπως           

                       πάντα  

     Η συνειδητοποίηση ότι οι αγώνες έμειναν ανεκπλήρωτοι και ότι η θεωρία πόρρω απέχει 

της πράξης δημιούργησαν αρνητικά συναισθήματα σε όσους παρέμειναν αφοσιωμένοι και 

μερικοί από αυτούς παραφρόνησαν.        

[...]           



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

145 

 

Τὴν ἄλλη μέρα τοὺς τὴν ἔκανε ἡ      

θεωρία, ἔμπασε νερὰ         

κι ὁ Πέτρος πῆγε ἀντάρτης στὰ βουνά. Ἤγουν, Ψυχια-    

τρεῖο Ἱεράπετρας.         

         

     Ανακαλούνται στη μνήμη ο ανέμελος τρόπος ζωής που εν πολλοίς ταυτίζεται με τον τρόπο 

ζωής του Νίκου, του ήρωα του παπαδιαμαντικού διηγήματος «Γιὰ τὴν περηφάνια», ο οποίος 

«ἐξενύχτιζε μέσα στὰ κύματα τοῦ γιαλοῦ. Πλησίον του δὲ εἶχεν τὴν μητέρα του διὰ ν΄ ἀκούει 

ἀνήσυχη τὴν ἀναπνοή του, τὸν ρόγχον, τὸ παραμιλητόν του· οὐδὲ εἶχε νύμφην, γυναίκα, 

μνηστὴν, νὰ τὸν ἐπιμελεῖται καὶ συνάμα νὰ τὸν ἐλέγχει καὶ νὰ τὸν ἐπιτιμὰ διὰ τὸ  σφάλμα 

του». Μάταια η μητέρα του τον αναζητούσε και όταν τον συναντούσε, οι συμβουλές της δεν 

έφερναν αποτέλεσμα: «Θἀ πουντιάσεις, παιδί μου. Δὲν ξέρεις νὰ ΄ρθεῖς στὸ σπίτι νὰ 

κοιμηθεῖς; Πῶς ἔγινες ἔτσι!... κι ἐξεχώρισες ἀπὸ τὸν κόσμο... Καὶ δὲν ἔχω πρόσωπο... καὶ μ΄ 

ἄφησες παραπονεμένη, ντροπιασμένη, σὰν νὰ ἔκαμα καμμιὰν πομπή. Μάγια σοῦ΄ χουν 

καμωμένα... ποὺ νὰ ὄψωνται ἐν ἡμέρᾳ κρίσεως!... Μάννα εἶμ΄ ἐγώ; Τί βύζαινα ἐγώ; τί κοίμιζα 

ἐγώ; τί μέρωνα;».       

     Με τον ίδιο τρόπο και η μάνα, οι αδελφές και ο πατέρας που συναντούμε στο ποίημα του 

Κοσμόπουλου έστελναν μηνύματα στον γιο και αδελφό, για να τον συνετίσουν και να 

επανασυνδεθούν μαζί του.        

           

 κι ἡ Μάνα του ἔστελνε γράμματα κι οἱ ἀδελφές του κι ὁ        

                         πατέρας          

 «Μὴν περάσεις τὸν Ἰσθμὸ πρὶν γίνεις ἄνθρωπος.    

            

     Οι δυσκολίες του παρόντος αναζωπυρώνουν τις φορτωμένες με εικόνες και εντυπώσεις 

μνήμες του παρελθόντος και κάνουν πιο αισθητή την παρουσία του βιώματος της 

εντοπιότητας που προβάλλεται ως αντίθεση με την πόλη, την απομόνωση και την 

αλλοτρίωση. Ο ποιητής καταφεύγει συχνά στην εκκλησιαστική υμνογραφία και στα 

παπαδιαμαντικά κείμενα, απ’ όπου  αντλεί πρότυπα και εφόδια, για να εκφράσει τις 

υπαρξιακές, πολιτικές και κοινωνικές αγωνίες, το κοινωνικό συναίσθημα και τις 

ανακατατάξεις στους τομείς της ζωής.       

           

 Μαρτυρεῖ τῷ πατρὶ ὁ τηκόμενος καὶ χαμαὶ κείμενος,    

     κουρταλώντας        



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

146 

 

  τὴν πόρτα τοῦ κελλίου του, στὴν πιὸ θλιμμένη τ’ οὐρα-   

              νοῦ γωνία, ’ς ἐκεῖνο τὸ κατάμερο,    

  στὰ κρυορέματα τῆς μουσικῆς, ποὺ δὲν τὰ βλέπουνε στὶς  

              πλατεῖες καὶ στὶς λεωφόρους     

  ἀλλὰ εἶναι ’κεῖ, πάντοτε ἀναθρώσκων καπνὸς στὰ σπλά-  

             χνα τῶν μεγαλουπόλεων      

        (VI)  

      

Στην V ενότητα η διακειμενική συνομιλία με τον Παπαδιαμάντη είναι άμεση καθώς γίνεται 

αναφορά στον μοναχό Χαιρήμονα που συναντούμε στο διήγημα «Τὰ δαιμόνια στὸ ρέμα».8 

Ο Παπαδιαμάντης παρουσιάζει την  εμπειρία του δεκάχρονου Αλέκου που σε μία ημέρα 

έζησε δύο περιπέτειες. Η πρώτη σχετίζεται με την ανέλεγκτη πορεία της φοράδας που τον 

μετέφερε χωρίς τον χωρικό ο οποίος την οδηγούσε. Η δεύτερη σχετίζεται με την πορεία του 

ίδιου στο ρέμα, όπου τον εγκατέλειψε μια ομάδα παιδιών υβρίζοντάς τον, επειδή είναι γιος 

ιερέα. Αποκαμωμένος καθώς ήταν από τον φόβο9 και την αγωνία του κοιμήθηκε και είδε σε 

όραμα τον μοναχό  του ασκηταριού, τον Χαιρήμονα,10 να τον επιπλήττει, γιατί δεν υπάκουσε 

στον πατέρα του και απομακρύνθηκε. «΄Ἔτσι χάνουν τὸν δρόμον τους, εἶπεν, ὅσοι δὲν 

ἠξεύρουν πόθεν ἔρχονται καὶ ποῦ πηγαίνουν. Μήπως σ᾽ ἔστειλαν πουθενὰ εἰς ὑπηρεσίαν καὶ 

λέγεις ἔχασα τὸν δρόμον; Διατί δὲν ἔκαμες ὑπακοήν; Δὲν σοῦ εἶπεν ὁ πατήρ σου ὅτι ἔπρεπε 

νὰ μείνῃς ἐκεῖ μέχρι τέλους τῆς λειτουργίας; Διατί ἔφυγες;». Και μετά την επίπληξη τον 

προέτρεψε: «Ὕπαγε, εἶπε· νὰ βάλῃς μετάνοιαν εἰς τὸν πατέρα σου, καὶ νὰ τοῦ εἴπῃς ἐκ 

μέρους μου ὅτι ὀφείλει νὰ εἶναι αὐστηρότερος πρὸς τὴν νεότητα». 

 

      Στο ποίημα του Κοσμόπουλου: 

                                                 
8 Τοῦ «Χαιρημονᾶ τὸ ρέμα» βαθύνεται καὶ κατέρχεται ὄπισθεν ἀκριβῶς τοῦ λόφου, ἐφ᾽ οὗ ἐγείρεται ὁ 

ναΐσκος τοῦ Προδρόμου. Ἡ ὀφρὺς τοῦ βουνοῦ καμπυλοῦται ἄνωθεν, ἐπιστέφουσα βαθεῖαν πτυχὴν τῆς 

γῆς, σχηματίζεται δὲ βαθυτάτη χαράδρα, κατερχομένη μέχρι τοῦ αἰγιαλοῦ· εἰς τὴν κορυφὴν τῆς 

χαράδρας ὑπῆρχεν ἕνα καιρὸν μικρὸν ἐξωκκλήσιον, μὲ ἓν γειτονεῦον ἀσκητήριον, τοῦ ὁποίου τὰ ἴχνη 

φαίνονται, καὶ μία παλαιὰ κρήνη, ξηρὰ τώρα. Εἰς τὸ ἀσκητήριον ἐκεῖνο, καθὼς διηγεῖτο ὁ πατήρ μου εἰς 

τὴν οἰκίαν μας, ὀλίγας ἡμέρας πρίν, ὅταν ἐμελετούσαμεν τὴν ἐν λόγῳ ἐκδρομήν, ἀσκήτευε τὸν παλαιὸν 

καιρὸν ἐνάρετος μοναχός, ἐρημίτης, ὅστις ἔφερεν ἓν ὄνομα καλογηρικὸν ὄχι πολὺ σύνηθες, καὶ ἀπὸ τὸ 

ὄνομα ἐκεῖνο ὠνομάσθη ὅλη ἡ κοιλάς, καὶ ἡ βρύσις, καὶ τὸ ποτάμιον, «τοῦ Χαιρημονᾶ τὸ ρέμα». 
9 Κατ᾽ ἀρχὰς ἔκλαυσα ἀκράτητα. Εἶτα τὰ δάκρυά μου ἐστείρευσαν. ᾘσθανόμην μέγαν φόβον. 

Προσεπάθουν νὰ εὕρω διέξοδον. Ἐνθυμούμην τὰ «κρούσματα», τὰ ἄλλως «στοιχειά», τὰ ὁποῖα μοῦ 

ἠπείλησαν τὰ φεύγοντα παιδία. Καὶ ἑπόμενον ἦτο νὰ εὑρίσκοντο πολλὰ εἰς τὸ ἄγριον ἐκεῖνο ρεῦμα. Ὁ 

τόπος «ἐκρότιζε»*. Καὶ πᾶς μικρὸς θόρυβος, πνοὴ ἢ θροῦς, ἠκούετο μὲ πολλαπλασίαν ἔντασιν. 
10 Ἐκεῖ, καθὼς ἐκάθισα ἀποκαμωμένος, ἀφανισμένος, ἐπάνω εἰς τὴν ἀπάτητον χλόην, ἀκούμβησα τὴν 

κεφαλὴν εἰς ἕνα σχοῖνον, καὶ δὲν ἠξεύρω ἂν ἐκοιμήθην ἢ ὠνειρεύθην· ἀλλὰ παρουσιάσθη ἐνώπιόν μου 

γέρων τις σεβάσμιος, μὲ λευκὴν γενειάδα, καὶ μὲ μακρὸν ράσον. Τὸ πρόσωπόν του εἶχεν ἀκμὴν καὶ 

ἄνθος νεανικόν, ἂν καὶ ἦτο ὠχρὸν μᾶλλον, καὶ εἶχε κάλλος ὁποῖον μόνον αἱ εἰκόνες ἔχουν. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

147 

 

              

               Ταῦτα οὐκ ἦσαν ἐν βίβλῳ: Βελανιδιές, πλατάνια, κυπα-                      

 ρίσσια, τραγούδησαν στὴν ξεραΐλα, πίδακες νεροῦ. Ἦρθε        

 μιὰ γρηὰ μὲ πυρωμένα μάτια, μίλησε γλῶσσα τοῦ χελιδονιοῦ. Καὶ         

 στὸν αἰθέρα ἐμπύρινο, ἦρθε Χαιρήμων μονα-            

              χός. «Πεφίμωσο.Τὶ κλαῖς;» Ἔπιασε νὰ φυσᾶ λίβας θανα-                             

             τερὸς καὶ μὲ τὰ μάτια μοῦ ξανάειπε: «Μὴν διώχνεις        

             τὸν Ἰησοῦ». Τι νὰ τὸ κάνω τὸ κορμί, δὲν μπόρεσα.    

                               

            Στάχυα χρυσᾶ στὸ στόμα, φύλλα                       

           καὶ στὸν ἀέρα τῆς ἐληᾶς, τὸ ριζικό μου ἐμίλα. 

 

     Στην ενότητα αυτή ο ποιητής επινόησε τον δικό του Χαιρήμονα και συνδυάζοντας το 

όνειρο με την πραγματικότητα, ανακαλεί το παρελθόν, το συγκρίνει με το παρόν και «βλέπει» 

το μέλλον. Και όπως το «δεκαετές παιδίον», που «ἐξεκλέφθη ἀπὸ τὴν ἄγρυπνον ἐπίβλεψιν» 

του πατέρα του, έχασε τον δρόμο και έκλαιγε «ἀκράτητα», γιατί αισθανόταν «μέγαν φόβον», 

έτσι και στους καταληκτικούς στίχους του ποιήματος διαβάζουμε:   

   

Ἤμουνα στὸν δρόμο γιὰ τὸ σπίτι, τότε.       

Ὅθεν μὲ δάκρυα ἐπάνω εἰς τὰ δάκρυα       

ἐπήγαινα.         

          

  

     Το ποιητικό υποκείμενο, δηλαδή, κατά το πρότυπο του μικρού Αλέκου, είναι έτοιμο να 

αρχίσει μια νέα ζωή αποκομμένη από εξωραϊσμούς, εξιδανικεύσεις και ουτοπικές 

θεωρήσεις.            

     Η διακειμενική συνομιλία με τον Παπαδιαμάντη συνεχίζεται και στη XVI ενότητα του 

ποιήματος, όπου γίνεται λόγος για τα «χαράμια» και τα «τυφλοψώμια».  

           

 Ἀκούει νὰ χάσκουνε στοὺς καφενέδες       

 πὼς εἶναι γιὰ χαράμια, τυφλοψώμια.       

 Γονυκλινὴς στοὺς βραδινοὺς πανσέδες       

 τὰ σιωπηλὰ ἀναγιγνώσκει ἐγκώμια.        



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

148 

 

     Ο Παπαδιαμάντης, στο ίδιο διήγημα αναφέρει ότι τα άλλα παιδιά τον αντιμετώπιζαν με 

ειρωνεία και περιφρόνηση, επειδή έτρωγε χαράμια και τυφλοψώμια. «Ὠνόμαζαν οὕτω τὰ 

πρόσφορα, τοὺς ἄρτους τοὺς προσφερομένους εἰς τοὺς ναούς. Μὲ ἐμίσουν διότι ἤμην 

παπαδοπαίδι. Ἐκεῖνοι ἦσαν τέκνα ναυτικῶν, πορθμέων, ναυπηγῶν, γεωργῶν. Οἱ πατέρες 

ἐθαλασσοπνίγοντο ἢ ἵδρωναν πολὺ γιὰ νὰ βγάλουν τὸ ψωμί, καὶ οἱ υἱοὶ τὸ εἶχον διὰ καύχημα. 

Καὶ διὰ τοῦτο ἐμὲ μ᾽ ἐπεριφρονοῦσαν».        

     Οι λέξεις επαναλαμβάνονται και στην ενότητα IX που φέρει τον τίτλο Ὁ ξένος τῶν 

Χριστουγέννων, +3.1.1911 -+3.1.2008 .Από τις δύο ημερομηνίες η πρώτη αντιστοιχεί  στον 

θάνατο του Παπαδιαμάντη και η δεύτερη στον θάνατο της μητέρας του ποιητή και προφανώς 

υποδηλώνουν την πρόθεση του ποιητή να αναπέμψει ύμνο στη μνήμη τους ή και να 

καταδείξει τη «συνομιλία» του έργου του με το έργο του πρώτου.11   

          

 «Ἐγὼ σ’ αὐτὸν τὸν κόσμο, ἀπὸ μικρὸ παιδί, ἤμουνα γιὰ     

 τὰ           

 χαράμια          

 καὶ τὰ τυφλοψώμια, ἀλλὰ μονάχα       

           

 γιὰ νὰ κρατήσω ἀσημωμένα τὰ βουνά μου μὲ ἐληὲς κι    

 ὅλους μου          

 τοὺς κόρφους          

 χλωρὰ στρωμένους βελάσματα ἀθώων κι ἀγριάδες     

           

 ἀπό παιδὶ μικρὸ σκέπασα τὴν ψυχή μὲ μαῦρο ράσο     

 κι ἐκεῖνοι βλέπανε λερωμένο πανωφόρι. 

          

     Παπαδιαμαντικές, επίσης, απηχήσεις αποτελούν δύο ακόμα στοιχεία της ποίησης του 

Κοσμόπουλου·  η παρουσία του θανάτου και η επιστροφή στον γενέθλιο τόπο. Ο θάνατος ως 

γεγονός είναι τραγικό και προκαλεί οδυνηρά συναισθήματα, διότι αποκόπτει τους 

ανθρώπους από τα αγαπημένα τους πρόσωπα. Όμως, είναι αλληλένδετος με τη ζωή  και 

συναποτελούν την «κοινωνία τῶν ζωντανῶν μὲ τοὺς νεκροὺς».12 Οι νεκροί είναι διαρκώς 

                                                 
11 Μανώλης Μ. Στεργιούλης, «Ποίηση και ποιητική του Δημήτρη Κοσμόπουλου», περ. Κυπριακή 

Εστία, τχ. 4, σ. 135. 
12 Δημήτρης Κοσμόπουλος, Τοῦ νεκροῦ ἀδελφοῦ. Στίχος του ποιήματος «Ἡ καθημερινὴ ζωὴ στὴν 

ἀρχαία Πύλο». 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

149 

 

παρόντες και βλέπουν όσα συμβαίνουν στον επίγειο κόσμο. Παύουν να ζουν, όταν οι 

ζωντανοί δεν τους θυμούνται.          

     Η επιστροφή στον γενέθλιο τόπο, οι αλησμόνητες παιδικές μνήμες,  ο ύμνος στο φυσικό 

περιβάλλον, οι περιγραφές που αναφέρονται σε θάλασσες, βουνά, κόρφους, βράχους, 

ρεματιές, αλλά και ο τρόπος με τον οποίο προσεγγίζει των ψυχισμό των προσώπων που 

μνημονεύονται στα ποιήματά του, η συναισθηματική έξαρση, η εξομολογητική διάθεση, το 

τότε της ανάμνησης και το τώρα της αφήγησης μας θυμίζουν τον Παπαδιαμάντη, ο οποίος, 

προς το τέλος της ζωής του, έκανε τον περίπατό του στη Μεγάλη Αμμουδιά της Σκιάθου. 

Γύριζε τη σκέψη του στο παρελθόν, στο «ἔαρ τοῦ βίου» του, έφερνε στη μνήμη τα παιδικά 

του χρόνια και η νοσταλγία τον κυρίευε. «Τὶ ἔγιναν τὰ ρεύματα, τὰ ρυάκια, τὰ νάματα τὰ 

δροσερά, ὅσα κατήρχοντο ἀπὸ τοὺς λόφους καὶ διέσχιζον τὴν ἄμμον; Τὶ ἔγιναν αἱ πηγαὶ καὶ 

τὰ νάματα τῆς νεότητος, τὰ ὁποῖα ἀνέβλυζόν ποτε καὶ ἐδρόσιζον τὴν ψυχήν μου;».13   

 

  Τί στέκεσαι κι ἀναμετρᾶς μὲς στῆς φυγῆς μου τὸν ἀντί-   

   λαλο,         

  ὅπως ὁ βράχος,        

  στὰ κάματα διψάει φύλλα καὶ δροσερὰ πουλιά, τέτοια    

  ποὺ μόνο         

  βάσανα         

  φωλιάζουνε στῶν λέξεών μου τὰ ἔγκατα    

            

     Η «συνομιλία» του Κοσμόπουλου με τον Παπαδιαμάντη στην ποιητική συλλογή 

«Κρυπτόλεξο» που έχει ως υπότιτλο «Για τη νύχτα της 2ας προς 3η Ιανουαρίου 1911». 

Προτάσσονται δύο επιστολές και στίχοι από σονέτο του Σαίξπηρ. Η πρώτη επιστολή 

υπογράφεται από τις αδελφές του Παπαδιαμάντη Σοφία, Κυρατσούλα, Χαρίκλεια και 

προαναγγέλλουν τη θεματική των ποιημάτων της συλλογής, καθώς αναφέρονται στο  

τελευταίο βράδυ του αγίου της Σκιάθου. Η δεύτερη από τον Γ. Ρήγα.     

     Στο πρώτο ποίημα βρισκόμαστε ενώπιον ενός σκηνικού θανάτου το οποίο ο ασκητικός 

συγγραφέας ετοίμαζε καθ’ όλη τη διάρκεια της επίγειας ζωής του. Ενώ επίκειται η έξοδός 

του από τα εγκόσμια, μόνη συντροφιά του είναι η χειμωνιάτικη νύχτα και «ο χιονιστής 

Βορρᾶς».  Ήλθε στον κόσμο πένης και έφυγε πένης. Το μόνο που άφησε πίσω του ήταν το 

συγγραφικό του έργο.          

                                                 
13 Αλέξανδρος Παπαδιαμάντης , «Φλώρα ή Λάβρα». Ανήκει στα   όψιμα διηγήματα, που ήρθαν στο φως 

μετά τον θάνατό του και δημοσιεύτηκε στην εφημερίδα Ελεύθερον Βήμα το 1925. 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

150 

 

  Ὕπνος διὰ βίου, πρόβα τοῦ θανάτου.      

  Νυχτώνει κι ὅλα θὰ καοῦν στὸ χιόνι.      

   Τὸ φέρνει μαῦρο κι ὅλο τὸ πετρώνει      

  ὁ χιονιστὴς Βορρᾶς. Καὶ νά ’το,       

           

  ἔστερξε ἀληθινό τ’ ὄνειρο τῆς ζωῆς.      

  Προπόνηση, στὸ μέγα ξύπνημα νὰ βγεῖς.     

  Τώρα τὸ στῆθος σου εἶναι φρέσκο χῶμα     

  μὲ τὰ κεριὰ καρφιὰ φέγγους ἀπ’ τ ’ ἄλλο σῶμα.    

           

  Στάλες στὴν θράκα καὶ στὸ παραγώνι.     

  Ὅλος ὁ βίος γιὰ τούτη τὴν στιγμή.     

  Δὲν κράτησες ποτέ σου μιὰ δραχμή. 

              

     Στο Προοίμιο ΙΙ, σκιαγραφεί την προσωπικότητα του Σκιαθίτη, τη σεμνότητα, την 

ταπεινοσύνη, την αφόρητη φτώχια, την εγκαρτέρηση, αλλά και τη δύναμη με την οποία 

πλαστούργησε τους ήρωες των διηγημάτων του· γυναίκες που τις λύγισε η χαμοζωή, 

τσοπανόπουλα, παπάδες ή καλόγεροι χωρίς θεολογικές γνώσεις αλλά με γνήσιο χριστιανικό 

πνεύμα, ναυτικοί, ξενιτεμένοι σε μακρινές χώρες, σκιαθιτοπούλες, άνδρες και γυναίκες της 

αθηναϊκής φτωχογειτονιάς και της αττικής υπαίθρου. Με μια φράση «ἡ ταπείνωσις καὶ ἡ 

πτωχεία».14          

           

  Αὐτὸς ποὺ ἔκοβε φέτες τὸ φεγγάρι      

  γιὰ νὰ ταΐσει τὰ πεινασμένα δέντρα,      

  ἔβλεπε ἐντὸς τους σκουριασμένα κέντρα    

  καὶ τῆς θαλάσσης τὸ αἷμα καὶ τὴν χάρη.      

           

  Ἐκεῖνος ποὺ ἔγραψε μὲ φτερουγίσματα πουλιῶν    

  τρεμάμενο τὸν ἴσκιο τῆς ψυχῆς του,      

  σ’ άσημοχρύσαφα νερὰ τοῦ Παραδείσου     

  βάφτιζε τὸ τριμμένο του παλτό. 

          

                                                 
14 Βαγγέλη Σκουβαρά, Ὁ Παπαδιαμάντης ὅπως τὸν τραγούδησε ὁ Σικελιανός, Αστήρ, Αθήνα 1981, σσ. 

18-19.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

151 

 

     Ακολουθούν τα δώδεκα σονέτα. Το πρώτο ρηματικό πρόσωπα που κυριαρχεί σε αυτά 

αλλά και τα εισαγωγικά που ανοίγουν πριν από τον πρώτο στίχο του πρώτου σονέτου και 

κλείνουν στο τέλος του τελευταίου στίχου του δωδέκατου σονέτου, δίνουν την εντύπωση ότι 

εκείνος που ομιλεί είναι ο ίδιος ο Παπαδιαμάντης. Αναλογίζεται τις στερήσεις μέσα στις 

οποίες κύλησε η ζωή του και με τη γνώριμη στοχαστική διάθεση αποφαίνεται ότι η 

ενασχόληση με τον λόγο ήταν επίπονη, αλλά παράλληλα καταφυγή, διέξοδος και 

ανακούφιση.           

  ….………………………Κόπος       

  νὰ ζήσεις δίχως κέρδος. Ἀλλ’ἐμένα     

  εἴτανε τῆς καρδιᾶς τὸ θάλπος τόπος     

  νὰ σταυρωθῶ στὶς λέξεις μου. Στὰ πικρά, στὰ ξένα.   

            

     Με τη βοήθεια του Θεού, απέκρουσε τα πάθη και τις αδυναμίες του, αρνήθηκε τις 

πρόσκαιρες χαρές της ζωής και αφιερώθηκε στην τέχνη του.    

           

  Ἄγγελοι στὴν Εὐαγγελίστρια      

  εὐχὴ μοῦ ψέλναν γιὰ ν’ ἀντέχω τοὺς τελῶνες.    

            

     Μέσα από την τέχνη άντλησε δύναμη και στάθηκε μακριά από τον ευδαιμονισμό και τη 

μέριμνα για την απόκτηση χρημάτων και υλικών αγαθών. Και όχι μόνο αυτό. Έδειξε 

αποστροφή προς τους ανθρώπους που είχαν ως σκοπό της ζωής τους τον υλικό πλούτο ή 

χρησιμοποιούσαν την εξουσία για την εξασφάλισή του.     

           

 Ἔφορος, Χωροφύλαξ, Εἰσπράκτωρ Δημοσίου      

 καὶ Φραγκορράπτης, Γραμματεύς Ἀρχείου      

           

 ὅλοι τὸ ἴδιο πρόσωπο σὲ μιὰ παρέα.       

 Φυσοῦνε τῶν ἀρρήτων ἱερογλυφικά, μ’ αὐτοὶ ὡραῖα     

 –γαυγίζουν ἑλληνοδιδάσκαλοι κάλπικου βίου-     

           

 λόγια παχιά, τοῦ Κέρβερου ὑλακές, μιὰ κουδουνίστρα     

 –χθές, αὔριο, πάντα- τοῦ θανάτου, ἀγοραία.     

           



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

152 

 

     Τώρα, που το επερχόμενο τέλος βρίσκεται πιο κοντά, ζητά από τον Μιλτιάδη Μαλακάση 

και τον Παύλο Νιρβάνα να προσευχηθούν γι’ αυτόν. Παράλληλα προβάλλει τη χριστιανική 

πίστη ότι ο θάνατος θα καταργηθεί από την ανάσταση και η λύπη που προκαλεί είναι 

παροδική, γιατί παραχωρεί τη θέση του στη ζωή.     

           

 Μιλτιάδη Μαλακάση, Παῦλε Νιρβάνα       

 προσεύχεσθε και γρηγορεῖτε.        

 Δὲν εἶναι ὁ θάνατος τοῦ σκότους Μάνα       

 ἔψαλλα κάποτε. Νὰ θυμηθεῖτε.  

            

     Η κορύφωση της «συνομιλίας» Αλέξανδρου Παπαδιαμάντη και Μιλτιάδη Μαλακάση 

γίνεται στο δέκατο σονέτο, στην τρίτη στροφή του οποίου ο Σκιαθίτης υπενθυμίζει τη θετική 

άποψη του Μαλακάση15 αλλά και την αρνητική κριτική που είχαν διατυπώσει άλλοι για το 

έργο του.          

 «…εἶναι ὁ καλύτερος ποιητής μας» εἶπες Μιλτιάδη     

 ἐνόσῳ ξένοι καὶ δικοὶ μὲ λέγαν ῥακιοσυρραπτάδη.     

 Ξεύρεις· «ἠγάπα καὶ ἡμάρτανε καὶ μετενόει»,      

 ὁ γέροντάς μου, ποὺ τὰ βάσανα μετροῦσε κομπολόι. 

            

     Ο Κοσμόπουλος κλείνει το Κρυπτόλεξο παρουσιάζοντας τον Παπαδιαμάντη να συνεχίζει 

τον μονόλογό του, να παραλλάσσει  στίχους του Έλιοτ16 και να αποφαίνεται ότι   

           

 Αὐτὸς ὁ κόσμος δὲν θὰ σβήσει, οὔτε μὲ κρότο οὔτε μὲ λυγμό,                  

                 

να επικαλείται πρόσωπα των διηγημάτων του (Μορφώ, Λενιώ, Φωλιώ, Θέκλα, Μελάγχρω, 

Ἀσμινιώ, Πολύμνια) και να αποκαλύπτει για μια ακόμη φορά τον σκοπό της ζωής του. 

           

 …ὅσο ζοῦσα , ἑτοιμαζόμουνα γιὰ τὴ μεγάλη ἐπιστροφή.    

                                                 
15  Ο Μιλτιάδης Μαλακάσης (1869-1943), σε συνέντευξή του στην «Ηχώ της Ελλάδος», στην ερώτηση 

ποιον θεωρείτε τον μεγαλύτερο ποιητή της νεώτερης Ελλάδας, απάντησε: «Τον Παπαδιαμάντη. Αυτός 

είναι ο μεγαλύτερος ποιητής μας. Το τονίζω αυτό για να διαλύσω την απορία που γεννά στο πρώτο 

άκουσμα ο χαρακτηρισμός του "ποιητού" που δίνω στον Παπαδιαμάντη. Το κάνω όμως σύμφωνα με 

όσα είπα για την ποίηση, επειδή είναι ο μόνος που κατόρθωσε να δώσει υποβολή στον πεζό λόγο. Έτσι 

κι αν δεν έγραφε στίχους, [σημ.: παραβλέπει τα λιγοστά ποιήματα που έγραψε] είναι περισσότερο 

ποιητής από όλους εμάς τους άλλους ποιητάς. Χάος μας χωρίζει από τον Παπαδιαμάντη». 

 
16 Ἐτσι τελειώνει ὁ κόσμος         

                 ὄχι μ’ ἕνα βρόντο μὰ  μ’ ἕνα λυγμό. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

153 

 

 Ἔρωτα τῶν ἐρώτων ἐυδοκεῖς ὥστε ἡ καταστροφὴ     

 τῶν λόγων, νὰ εἶναι κάλεσμα. Τραπέζης οὐρανίου τρυφή,    

   ὁ χαμός».       

           

     Επιλογικά υπενθυμίζω ότι ο Οδυσσέας Ελύτης, όταν έγραφε το βιβλίο του Ἡ μαγεία τοῦ 

Παπαδιαμάντη, υποστήριζε ότι «στόν μισόν καί πλέον αἰώνα πού μᾶς χωρίζει ἀπό τόν θάνατο 

τοῦ Παπαδιαμάντη, τ’ ἀντιστύλια τοῦ οἰκοδομήματός του ἔπεσαν ἕνα πρός ἕνα. Ἡ ἀγροτική 

φάση πέρασε στή βιομηχανική, τό χωριό στην πολιτεία, ὁ χριστιανός στόν ἄπιστο· 

κοινοτοπίες πού ἄν εἶχαν τήν ἴδια σημασία τοῦ ἀναπότρεπτου γιά τό πνεῦμα, ὅση ἔχουν γιά 

τήν καθημερινή μας ζωή, θά ἔπρεπε ἡ μορφή τοῦ Σκιαθίτη διηγηματογράφου νἀ ἔχει γίνει 

ἀέρας. Δεν ἔγινε».            

     Δεν έγινε, όμως, αέρας γιατί το έργο που μας κληροδότησε εδράζεται στα θεμέλια που 

σηματοδοτούν λέξεις και φράσεις, όπως Ελλάδα, Έλληνας, ελληνισμός, χριστιανισμός, 

ελληνικά ήθη και έθιμα, ελληνική γλώσσα, θάλασσα, νυχτερινή λειτουργία σε ξωκλήσι, 

αμπέλια, κύματα, άνεμοι, πλεούμενα, δέντρα, βράχια, έρωτας, φιλοδοξία. Δεν έγινε αέρας 

αλλά, αντίθετα, ανεξάντλητη πηγή έμπνευσης για τους επιγιγνόμενους, ανάμεσα στους 

οποίους και ο Δημήτρης Κοσμόπουλος, για τον οποίο ο πρύτανης των παπαδιαμαντικών 

σπουδών Ν.Δ. Τριανταφυλλόπουλος έγραψε: «Κανένας, από όσους έγραψαν για τις 

τελευταίες επί γης ώρες του Παπαδιαμάντη, από τον Πορφύρα και τον Μαλακάση του 1911 

ως τον τελευταίο του 2012, δεν συνόψισε εκστατικότερα και ουσιωδέστερα την βιοτή και τη 

γραφή του Παπαδιαμάντη από το Κρυπτόλεξο του Δημήτρη Κοσμόπουλου… Ο Κοσμόπουλος 

έγραψε για τον Παπαδιαμάντη το καλύτερο ως τώρα μοιρολόγι. Καλύτερο γιατί το 

τραγούδησε επ’ ελπίδι».17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
17 Ν.Δ. Τριανταφυλλόπουλος, «Ἔρωτα τῶν ἐρώτων εὐδοκεῖς»,  εφημ. Καθημερινή,  1 Σεπτεμβρίου 

2013. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

154 
 

 

Τα Μυστήρια της Θεοτόκου 

 

Αρχιμανδρίτου Χρυσοστόμου 

Καθηγουμένου Ιεράς Μονής Φανερωμένης Νάξου 

 

 

υστήριο στη χριστιανική 

παράδοση είναι ο χώρος όπου 

ενεργεί ο άκτιστος Θεός. Είναι 

γεγονός ή κατάσταση που δεν μπορεί ούτε να 

λεχθεί ούτε να νοηθεί, ωστόσο δημιουργεί και 

αναδημιουργεί κόσμους, και γι’ αυτό έχει 

μεταμορφωτική επίδραση στην ύπαρξή μας.  

     «Εκάλυψες μέσα σε σιγή το μυστήριό σου», αναφέρει σε κείμενό του για τη Θεοτόκο 

ο άγιος Σιλουανός ο Αθωνίτης. Πραγματικά, ελάχιστα γράφονται για το πρόσωπο της 

Μητέρας του θεανθρώπου στα Ευαγγέλια, ωστόσο κάθε τι που οι Ευαγγελιστές 

διασώζουν υπομνηματίζει ένα μεγάλο, ζωντανό και αενάως μεθεκτό μυστήριο.  

     Συνηθίζεται στον κηρυγματικό λόγο της Εκκλησίας σύγχρονοι ομιλητές να 

αναφέρονται στα χαρίσματα της Παναγίας. Και οι πιστοί αποδίδουμε σ' αυτήν αρετές 

που θα θέλαμε να κοσμούν μια γυναίκα της εποχής μας, όπως είναι, για παράδειγμα, η 

σιωπή ή η σεμνότητα. Έτσι, η Παναγία συχνά απεικονίζεται σαν ένα καλό, σεμνό και 

συνετό κορίτσι, υπάκουο στους γονείς του, πρότυπο για κάθε εποχἠ και κοινωνία, 

μάλιστα πατριαρχική.  

     Άραγε, αυτό ήταν όλο κι όλο η κόρη του Ιωακείμ και της Άννας;  

Όχι, εδώ έχουμε να κάνουμε με ένα μυστήριο.  

      Στην υμνογραφία η Κοίμησή της αναφέρεται ως το "τελευταῖον ἐπ αὐτῇ μυστήριον". 

Είναι εύκολο να ανακαλέσουμε το πρώτο μυστήριο, τον ευαγγελισμό που την 

κατέστησε Θεοτὀκο. Είναι λοιπόν πολλά τα μυστήρια της Παναγίας, όπως και η ίδια 

είναι μυστήριο. Γεννιέται με φυσικό τρόπο, και γεννά τον Θεό ως άνθρωπο, παραμένει 

άνθρωπος και όμως υπερβαίνει κατά πολύ το ανθρώπινο!   

Μ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

155 
 

     Η Παναγία έκανε αυτό που δεν έκανε κανείς μέχρι τότε (ή και μέχρι σήμερα) στην 

ιστορία, έδρασε με ένα πρωτοφανή όσο και μυστικό τρόπο, δηλαδή όχι εκτεθειμένο 

στα βλέμματα των πολλών. Το μυστήριο ξεκινά με την είσοδό της στον ναό. Εκεί, 

σύμφωνα με την αρχαία παράδοση που καταγράφεται στο πρωτευαγγέλιο του 

Ιακώβου, αφιερώνεται τριετής, για να παραμείνει δώδεκα έτη. Εισέρχεται πρώτη και 

μόνη – κατά μια άρρητη οικονομία – στα άγια των αγίων, καταργώντας έτσι έναν 

απαράβατο νόμο, γεγονός που προαναγγέλλει τη χάρη, ότι ήδη όλα αρχίζουν να 

γίνονται καινά.  

     Εκεί ζει το μυστήριο της ησυχίας.  

      Ας δούμε τι είναι και τι δεν είναι αυτό το μυστήριο της ησυχίας, όπως το εννοεί η 

Ορθόδοξη παράδοση. Δεν είναι αδράνεια και απραξία, δεν είναι απόδραση από την 

ιστορία ούτε άρνηση της ζωής. Είναι ένα είδος δράσης εσωτερικής που φωτίζει και 

μεταμορφώνει τον άνθρωπο. Στα άδυτα του ναού η Παναγία κατευθύνει τον νου της 

στον Θεό, συνάζει και αφιερώνει σ’ Εκείνον όλους τους λογισμούς, τα συναισθήματα, 

τις επιθυμίες της. Δέχεται τροφή του αγγέλου, την τροφή που είναι «πᾶν ῥῆμα Θεοῦ». 

Αποκτά δηλαδή γνώση, και μια πνευματική συγγένεια με τον Θεό, στην οποία δεν είχε 

φθάσει άλλος πριν από εκείνη. Η προσευχή της προς τον Θεό δεν είναι ατομικά 

αιτήματα.  Όλη η ύπαρξή της γίνεται προσευχή, αναφορά στον Δημιουργό. Τίποτε υλικό 

ή πνευματικό δεν παρεμβαίνει ανάμεσα σε εκείνη και στον Θεό-Λόγο.  Κραυγάζει χωρίς 

να φωνασκεί, ζητά το απολύτως ουσιώδες, ζητά αυτόν που ποθεί, τον υπερούσιο Θεό, 

αυτόν που κρατά στην άκτιστη αγκαλιά του τα σύμπαντα. Το δόσιμό της στον Θεό, η 

αναφορικότητά της, είναι τέλεια, καταλήγοντας σε πλήρη ταύτιση του θελήματός της 

με το θέλημά Του. Δεν ζητά εγωιστικά. Ζητά να χαθεί, να εξαφανισθεί, να δώσει χώρο 

ώστε να φανερωθεί ο Θεός. Με τον τρόπο της όμως δεν εξαφανίζει την ανθρώπινη 

φύση, αντιθέτως την αποκαθιστά στο φυσικό της κάλλος, στη φυσική της αγαθότητα.  

     Η Θεοτόκος έτσι θεωρείται το αρχέτυπο του μοναχού, είναι η πρώτη μοναχή με την 

ουσία του όρου. Διότι καθιστά ιδιότητες του προσώπου της τις τρεις υποσχέσεις που 

δίνει ο μοναχός στη μοναχική του κουρά. Την παρθενία, την υπακοή και την 

ακτημοσύνη. Την ακτημοσύνη, διότι δεν κατέχει τίποτε, γι’ αυτό και δεν κατέχεται από 

τίποτα. Την υπακοή, διότι ταύτισε το θέλημά της με το θέλημα του Θεού, τον οποίον 

αγάπησε. Και την παρθενία όχι απλώς ως βιολογική κατάσταση, αλλ΄ ως θείο έρωτα και 

ολοκληρωτικό δόσιμο. Αυτή η παρθενία οδήγησε στο μεγάλο αντίθετό της, τη 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

156 
 

μητρότητα. Ποιός άκουσε μητέρα παρθένο; Κι όμως, η σύζευξη μητρότητας και 

παρθενίας, των δύο φαινομενικά αντιθέτων, γίνεται πραγματικότητα στο πρόσωπό της, 

δείχνοντας ότι η ανθρώπινη φύση είναι πολύ πιο δεκτική του υπερφυσικού από όσο 

πιστεύουμε. 

     Έτσι γίνεται το τείχος του κόσμου. Η μεταφορική εικόνα της Παναγίας ως τεράστιου 

κοσμικού τείχους παραπέμπει στο ύψος και στο βάθος, στην ακλόνητη σθερότητα και 

αμετακίνητη εδραίωση της ανθρώπινης φύσης στο καλό, στο αγαθό, μέσα από την 

ευθύτητα του νου της, τη ρώμη της προαίρεσεώς της και τον θείο της έρωτα. 

     Η εποχή μας καυχάται για ένα δήθεν ολιστικό και συμπεριληπτικό μοντέλο, το οποίο 

προβάλλει ως στάση και τρόπο βίου. Όμως, ο υστερικός τρόπος που χαρακτηρίζει κάθε 

έκφανση της σύγχρονης «ψαγμένης» ζωής προδίδει το αντίθετο, δηλαδή μια τραγικά 

κομματιασμένη ψυχή και ανθρωπότητα, η οποία αναιρεί στην πράξη αυτό που 

διακηρύσσει. Όλοι και όλα είμαστε ένα, αλλά στην πραγματικότητα ο ένας 

κατασπαράζει τον άλλο, κι όλοι μαζί τη φύση. Αγνοεί η εποχή μας ότι το πραγματικά 

ολιστικό μοντέλο το πραγματοποίησε στη δική της ύπαρξη και σε τέλειο βαθμό η 

Θεοτόκος. Αν και ζει μόνη και έγκλειστη, όμως, μέσα στον νου και στην καρδιά της 

αγκαλιάζει και συμπεριλαμβάνει τη σύμπασα κτίση. Όπως λέει χαρακτηριστικά ο άγιος 

Γρηγόριος ο Παλαμάς, εκεί, στον ναό, η Παρθένος ακούει για την πτώση, τις συμφορές, 

τα πάθη και τις δυστυχίες των ανθρώπων. Και καθώς βλέπει τη φορά του γένους προς 

τον άδη, τη συνεχώς καλλιεργούμενη πτώση, θλίβεται. Ωστόσο δεν καταθλίβεται. Γιατί 

η ψυχή της είναι ήδη ενωμένη με τον Λόγο. Και θέλοντας να βρει αντίδοτο του τόσο 

φοβερού πάθους που δέρνει το γένος της, την ανθρωπότητα, αναλαμβάνει την υπέρ 

παντός του κόσμου πρεσβεία, με ρώμη και θέρμη, ώστε να ελκύσει τον Θεό, για να 

συνδέσει με τον εαυτό Του το πλάσμα του, θεραπεύοντας το τραύμα και την ασθένεια. 

Έτσι, όχι μόνο αναφέρεται, αλλά αναφέρει και ολον τον κόσμο στον Θεό. Ζει για πρώτη 

φορά στην ιστορία, και όσο είναι δυνατόν στον άνθρωπο, το ομοούσιο της 

ανθρωπότητας, το ότι όλοι είμεθα ένας άνθρωπος, και όλη η κτίση μια Εκκλησία, 

εδραιωμένη στο θέλημα του Θεού, ο οποίος είναι η άκτιστη Εκκλησία. 

     Κάνει λοιπόν κάτι μεγαλειώδες, που την καθιστά παγκόσμια μητέρα: Ως μεσίτρια 

προσάγει στον Θεό τα συντρίμμια όλου του ανθρώπινου γένους. Και γίνεται και προ 

του τόκου Μητέρα όλου του κόσμου. Και ο Θεός, ερασθείς, δηλαδή αφού γνώρισε και 

αγάπησε αυτήν που ήδη με την προαίρεσή της είχε γίνει συγγενής Του περισσότερο 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

157 
 

από κάθε άλλον άνθρωπο, την εξέλεξε για το έργο της σωτηρίας όλου του κόσμου. 

Πλέον, καρπός της ζωής της ήταν η ενσάρκωση του Λόγου. Όταν την επισκέπτεται ο 

Αρχάγγελος, εκστατικός και έκθαμβος, εκείνη δέχεται κάποιον γνώριμο.  

     Ακριβώς επειδή είναι ενωμένη με τον Λόγο, μένει και ακούει προσεκτικά τον 

απεσταλμένο του Θεού, και ὀπως λέει χαρακτηριστικά ο Ρωμανός ο Μελωδός, αρχικώς 

«ἔκλινε τὴν κεφαλὴν καὶ ἡσύχασε». Η σιωπή της είναι γεμάτη οξυδέρκεια, αντίληψη, 

ετοιμότητα. Συλλέγει τις σκέψεις της, για να κατανοήσει με προσοχή και νηφαλιότητα 

το μήνυμα που δέχεται. Η Παρθένος ξέρει να διακρίνει τι γνωρίζει και τι όχι. Και έτσι, 

ανακρίνει τὸν Άγγελο με θάρρος και παρρησία, ζητώντας να μάθει τον τρόπο της 

ενσάρκωσης: «Πώς θα γίνει αυτό που λές, αφού δεν γνωρίζω άνδρα;» (Λουκ. 1,34). 

Είναι ταπεινή και δυνατή. Γι’ αυτό και ο Αρχάγγελος που λίγο νωρίτερα είχε δεσμεύσει 

τη φωνή του Ζαχαρία, του πατρός του Προδρόμου, δεν μπορεί, δεν τολμά τώρα να 

δεσμεύσει τη δική της φωνή. Τη βλέπει να φλέγεται από το Πνεύμα το Άγιο. Και της 

απευθύνει το «Χαῖρε κεχαριτωμένη», αυτό που τα λέει όλα. Γιατί βλέπει μέσα της τὸ 

πλήρωμα της άκτιστης θείας ενέργειας. Η ψυχή της είχε ήδη γίνει δώμα θείων 

μυστηρίων. Η ενσάρκωση του Λόγου ήταν η απάντηση στον δικό της θείο έρωτα.  

      Ας δούμε ακροθιγώς το μυστήριο της ενσάρκωσης που έλαβε χώρα μέσα της. Ο ίδιος 

ο Θεός Λόγος βρίσκει στο πρόσωπό της την ανθρώπινη φύση όπως ακριβώς τη 

δημιούργησε, και τωρα την προσλαμβάνει, σωματοποιείται δανειζόμενος τη σάρκα 

της, για να γίνει ομοούσιός μας και να ενώσει στην υπόστασή Του όλη την 

ανθρωπότητα με τον Θεό. Ο Χριστός, ένσαρκος Λόγος, κάνει Εκκλησία το σώμα που 

παίρνει από την μητέρα Του, δηλαδή καθιστά όλους μας μέλη του Σώματος που 

γέννησε η Θεοτόκος. Έτσι ο τίτλος Μητέρα δεν είναι απλά ένα στερεότυπο ή ένας τίτλος 

τιμής, δεν είναι μόνο συμβολικά μητέρα όλων, αλλά και πραγματικά, αφού γέννησε το 

Σώμα στο οποίο συμπεριλήφθηκαν μυστηριακά όλοι όσοι βαπτίζονται και κοινωνούν 

τον Χριστό, και εν δυνάμει όλος ο κόσμος. Άλλο ένα μυστήριο της Θεοτόκου. Είναι η 

φυσική μας μητέρα.  

     Ως μητέρα μεριμνά για όλον τόν κόσμο, και η μέριμνα της θα φαίνεται συνεχώς στη 

μετέπειτα ζωή της. Ήδη όταν μετά τον ευαγγελισμό επισκέπτεται την εξαδέλφη της 

Ελισάβετ, ο ύμνος που αναπέμπει στον Θεό δεν αναφέρεται απλά στο συγκεκριμένο 

συμβάν. Ο ύμνος της Θεοτόκου (Λουκ. 1,46-55), τον οποίον ψάλλει η Εκκλησία σε κάθε 

Όρθρο, είναι ένα προφητικό κείμενο που επιβεβαιώνει το παγκόσμιο έλεος του Θεού 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

158 
 

αλλά και την έλευση της δικαιοσύνης, η οποία ανατρέπει τους δυνάστες και όσους 

συσσωρεύουν πλούτο. Αυτή η εκδίωξη των τυράννων και η αποκατάσταση της 

δικαιοσύνης είναι χαρακτηριστικό των εσχάτων. «Διεσκόρπισεν ὑπερηφάνους διανοίᾳ 

καρδίας αὐτῶν. Καθεῖλεν δυνάστας ἀπὸ θρόνων καὶ ὕψωσε ταπεινούς, πεινῶντας 

ἐνέπλησεν ἀγαθῶν, καὶ πλουτοῦντας ἐξαπέστειλεν κενούς.» Τη μέριμνά της για τον 

κόσμο δείχνει χαρακτηριστικά και στον γάμο της Κανά, όπου μεσιτεύει με παρρησία 

προς τον Υιό της.  

     Αυτής της μεσιτείας, όμως, προηγείται η απόλυτη αφιέρωση, η ολόθυμη συνέργεια. 

Γι’ αυτό και σε όλη την πορεία του βίου της δεν ζητά τίποτε για τον εαυτό της, αλλά 

ούτε και για τον ίδιο τον Υιό της. Όλοι ζητούν – οι μαθητές, ακόμα και η μητέρα 

μαθητών – αλλά ποτέ εκείνη. Από τις σύντομες αναφορές των ευαγγελιστών 

γνωρίζουμε ότι ακολουθεί τον Υιό της σε κάθε του βήμα, συμβάλλοντας στο σχέδιο της 

οικονομίας, γεμάτη γνώση και αγάπη.  

     Στα δεκαέξι της χρόνια είναι ετοιμοθάνατη. Με τον λόγο της συγκατάθεσής της στο 

σχέδιο της σωτηρίας, το «Ἰδού, ἡ δούλη Κυρίου, γένοιτό μοι κατὰ τὸ ρῆμα σου» 

διακινδυνεύει να ατιμασθεί από τον λαό της και να πεθάνει. Απαντά «Ναι» στην κλήση 

του Θεού να σαρκωθεί μέσα της, γνωρίζοντας ότι η εγκυμοσύνη της θὰ προκαλέσει την 

επιβολή του Μωσαϊκού νόμου, ο οποίος ορίζει λιθοβολισμό για μοιχεία. Αποδέχεται 

λοιπόν τον θάνατο προ του φυσικού θανάτου. Και ακολουθεί μια πορεία παράλληλη με 

την πορεία του Ιησού. Είναι πορεία πάθους, σταυρού, θανάτου και αναστάσεως. Κατά 

την Υπαπαντή δέχεται πρώτη την προφητεία του πάθους από τον προφήτη Συμεών, ο 

οποίος την προειδοποιεί: «σοῦ δὲ αὐτῆς τὴν ψυχὴν διελεύσεται ῥομφαία» (Λουκ. 2,35). 

Και ρομφαία εννοεἰ την οξεία του πάθους προσβολή. Ποιό θα είναι αυτό το πάθος; Ο 

κλονισμός, η αμφιβολία. Αυτά που πρόκειται να συμβούν είναι αρκετά να κλονίσουν 

και το πιό νηφάλιο νου. Διαγράφει λοιπόν η Θεοτόκος την πορεία κάθε πιστού, αφού 

ακολουθεί τον Χριστό σε κάθε του βήμα: στη φυγή, στον πόνο, στην ατιμία, στην 

προδοσία, στο πάθος, αλλά και στη δοκιμασία του κλονισμού. Διατηρεί, όμως, τον 

άσβεστο καημό να ακολουθήσει το θέλημα του Θεού έως θανάτου. Γι’ αυτό και όταν 

πέφτει το απόλυτο σκοτάδι, μυροφόρα πρώτη ανάμεσα στις μυροφόρες, κι ενώ οι 

άνδρες είναι κρυμμένοι και έντρομοι στα μεσάνυχτα του νου τους, παραβαίνει με τις 

άλλες μαθήτριες τον Μωσαϊκό νόμο, για να αποδώσει τιμή, αγάπη και σεβασμό προς 

τον νεκρό. Η αγάπη της δεν υπολογίζει καμιά δύναμη επίγεια, καμιά απειλή αρχόντων 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

159 
 

του κόσμου τούτου. Η επιθυμία, ο λογισμός, και το νεύρο της ψυχής είναι στραμμένα 

ολοκληρωτικά προς τον Θεό.  

     Η Θεοτόκος είναι όλη μια φωτισμένη αίσθηση, γιατί αγαπά τη σιωπή.  Όχι τη σιωπή 

του αδρανούς και νωθρού που δεν έχει να πει τίποτα. Εκείνη σιωπά για να θυσαυρίσει 

τα ρήματα ζωής που βγαίνουν από το στόμα του Χριστού, όπως αναφέρει ο 

Ευαγγελιστής Λουκάς: «Ἡ δὲ Μαριὰμ πάντα συνετήρει τὰ ρήματα ταῦτα, συμβάλλουσα 

ἐν τῇ καρδίᾳ αὐτῆς» (Λουκ. 2,19). Αυτό που έκανε στον ναό, αυτό συνεχίζει να κάνει 

και καθόλη τη διάρκεια της θείας οικονομίας. Λίγο αργότερα ὁ Ευαγγελιστής 

επαναλαμβάνει: «καὶ ἡ μήτηρ αὐτοῦ διετήρει πάντα τὰ ῥήματα ἐν τῇ καρδίᾳ αὐτῆς.» 

(Λουκ. 2,51) Αυτό είναι το περιεχόμενο της ησυχίας, της πνευματικής ζωής γενικότερα, 

όπως την εννοεί η Ορθόδοξη παράδοση. Τούτο κατά πολύ απέχει από το να είναι 

απόδραση από το δράμα της ιστορίας ή απόσυρση στην ιδιωτικότητα. Η ησυχία στην 

οποία μας εισάγει η Θεοτόκος είναι η κένωση του εαυτού, προκειμένου να φανερωθεί 

ο Χριστός, η εγκάρδια στάση της θερμής δέησης για όλον τον κόσμο, η περισυλλογή 

των λογισμών, των αισθημάτων και των αισθήσεων, η ξενία εχθρών και φίλων και η 

προσφορά όλων στον Χριστό. 

     Ωστόσο, ο Χριστός στη γυναίκα που μακάρισε εκείνη που τον γέννησε και τον 

γαλούχησε λέει: «Μενοῦν γε μακάριοι οἱ ἀκούοντες τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ καὶ 

φυλάσσοντες αὐτόν.» (Λουκ. 11,28) Και όταν του λένε ότι η μητέρα Του τον ζητά, 

σχολιάζει: «Μήτηρ μου καὶ ἀδελφοί μου οὗτοί εἰσιν οἱ τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ ἀκούοντες 

καὶ τηροῦντες.» (Λουκ. 8,21) Αυτό είναι επίσης ένα μυστήριο, το μυστήριο της θείας 

μητρότητας, στο οποίο μας εισάγει η Θεοτόκος. Σαν να «εξαφανίζεται» εκείνη, για να 

πάρουμε εμείς τη θέση της. Κάθε άνθρωπος που ακολουθεί τον λόγο του Θεού παίρνει 

με κάποιο τρόπο τη θέση της Μητέρας Του. Ο Λόγος που γεννήθηκε εφάπαξ κατά σάρκα 

γεννιέται συνεχώς κατά πνεύμα από φιλανθρωπία σε αυτούς που θέλουν, σε αυτούς 

που ταπεινά ασκούνται στο μυστήριο της ησυχίας, ως περισυλλογής των σκορπισμένων 

δυνάμεων της ψυχής και αναφοράς τους στον Θεό, ως ετοιμότητας και κένωσης, ως 

περίπτυξης και ενοποίησης του κόσμου ολόκληρου. 

     Δίνει έτσι η Θεοτόκος το αντίβαρο στη σημερινή κουλτούρα της διάσπασης, της 

αποσπασματικότητας, ή και της σχιζοφρένειας. Όπου δεν υπάρχουν απλώς εσωτερικές 

συγκρούσεις αλλά παράλληλη παρουσία πολλών προσώπων σε έναν άνθρωπο. Όχι 

μόνο νους, καρδιά, θέληση και συναίσθημα αλληλοσπαράζονται, αλλά ο άνθρωπος 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

160 
 

αλλάζει αυτό που είναι, ανάλογα με τις περιστάσεις. Έτσι μπορεί τώρα να προσκυνά 

στον ναό, και την επόμενη στιγμή να συμπεριφέρεται σαν να μη γνωρίζει τίποτε ιερό 

και όσιο. Σε αυτό το ον δεν υπάρχει εσωτερικότητα, καμιά εσωτερική εργασία, κανείς 

διάλογος με την ψυχή και τη συνείδηση. Είναι υπερδραστήριο, σαν αιωρούμενο 

πολύσπαστο, αλλά η δράση του είναι η άλλη όψη της ανίας του—εξ ου και μεταβάλλει 

συνεχώς φίλους, συντρόφους, συζύγους, τόπους. Μισεί την ηρεμία, η μόνωση τον 

τρομάζει, γι αυτό και έχει χάσει την ικανότητα να ακούει, είτε τους άλλους, είτε την 

ψυχή του είτε τον Θεό. Δεν μπορεί να απορήσει ούτε να θαυμάσει, το ωραίο και το 

αγαθό περνούν από μπροστά του απαρατήρητα, γιατί το σύμπαν του έχει μια μόνο 

διάσταση. Και παρότι είναι επικοινωνιακός, δεν διαθέτει ευγένεια, γιατί έχει χάσει κάθε 

αναφορικότητα πέρα από την αρρωστημένη, σταθερή αναφορά στο εγώ του.  

     Όμως, και τα πιο ιερά πράγματα και πρόσωπα μπορούν να συρθούν για να 

υπηρετήσουν το σκοτεινό μυστήριο του κύρους και της εξουσίας. Κάποτε βρέθηκα μαζί 

με άλλους Αγιορείτες πατέρες στη Ρωσία, σε γεύμα με κληρικούς και τον μητροπολίτη 

της περιοχής εκείνης. Ο μητροπολίτης ζήτησε να προσευχόμαστε, ώστε να αναγεννηθεί 

η μεγάλη και ένδοξη Ρωσία, να ξαναβρεί το παλαιό μεγαλείο της. Θεώρησα καθήκον 

μου (ή ενέδωσα στον πειρασμό) να απαντήσω ὀτι και οι Έλληνες θα ήθελαν τη μεγάλη 

και ένδοξη αυτοκρατορία τους, πλην όμως το μεγαλείο της Ορθοδοξίας δεν είναι η 

κοσμική δύναμη, αλλά η ταπείνωση, η απλότητα και η αφάνεια. Κάποιοι απλοί, νέοι 

ιερείς κούνησαν καταφατικά το κεφάλι τους, αλλά μέχρι εκεί είχαν ελευθερία να 

εκφραστούν. Παρά ταύτα, οι τοίχοι της τραπεζαρίας που μας φιλοξενούσε ήσαν 

κοσμημένοι με εικόνες της ιεράς ιστορίας, οι οποίες υποδείκνυαν την αποποίηση των 

οραμάτων κοσμικής δόξας και ισχύος.  

     Όταν ο Μονογενής, η Μητέρα, και η Ορθοδοξία μετατρέπονται σε ιδεολόγημα, 

μπορούν να χωρέσουν και να καθαγιάσουν τις πιο ασύμβατες με τον Χριστιανισμό 

συμπεριφορές, μπορούν ακόμη και να μεταβάλουν μια κοινότητα, και χώρες 

ολόκληρες, σε αρένα με μονομάχους και μάρτυρες και θεατές. Σε τέτοιες καταστάσεις 

η Παναγία παίρνει τον ρόλο μιας θεότητας που προστατεύει και ενισχύει τους ισχυρούς 

ή τις εμπόλεμες ομάδες. Και η αληθινή Θεοτόκος προσπερνά σιωπηλή, χωρίς να την 

ακούει κανείς, απαρατήρητη. 

     Όπως η Παρθένος έδωσε στον κόσμο τον ίδιο τον Θεό, αφού έδωσε τον εαυτό της 

στον Θεό, έτσι, το μυστήριο του Θεού και της σωτηρίας του κόσμου γνωρίζεται και 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

161 
 

εξαγγέλλεται όχι με λόγια, θεωρείες και ρητορική, αλλά με την αγάπη και την 

αφιέρωση. Χωρίς αυτή την ταπεινή αγάπη, όλα τα του κόσμου, καὶ λόγια εξαίσια, καὶ 

διακονίες και δράση γίνονται κύμβαλα αλαλάζοντα. Η αληθινή δόξα είναι απλή και 

σταυρική. Έχει διαύγεια και καθαρότητα, και δεν αποτελείται από φώτα που 

θαμπώνουν κσι γοητεύουν, αλλά από την ενέργεια του Αγίου Πνεύματος, που ανοίγει 

τα μάτια της ψυχής. 

     Αφήσαμε για το τέλος την εσχατολογική διάσταση του μυστηρίου της Θεοτόκου. 

Μυστήριο λέγεται και αυτό που γνωρίζει ο Θεός για το τέλος των καιρών, και το 

αποκαλύπτει όπου και και με όποιον τρόπο Εκείνος θέλει. Είναι το μυστήριο αυτών που 

πρόκειται να συμβούν στο τέλος της ιστορίας. Η ιστορία της Θεοτόκου κλείνει με ένα 

μυστήριο. Πεθαίνει, ενταφιάζεται, αλλά μετά από λίγες ημέρες δεν βρίσκεται στον 

τάφο της. Το θέμα μένει σε εκκρεμότητα. Το αειπάρθενο σώμα της κλείνει τη διαδοχή 

του θανάτου, όπως έγινε και στον υιό της, αλλά η αφήγηση μένει ανοιχτή. Δεν 

γνωρίζουμε το τέλος, ωστόσο το τέλος προαναγγέλλεται. Το έργο δεν τελειώνει, η 

ιστορία αναμένει την κατάληξη και δικαίωσή της, αλλά η ενέργεια του Θεού, που θέωσε 

τότε την Θεοτόκο και τώρα αρπάζει το σώμα της, δηλώνει μυστικώς και δραστικώς 

παρούσα, παρά τις κακοήθειες των ανθρώπων. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

162 
 

 

Χάρης Ψαρράς 

ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΤΟΝ ΜΥΣΤΙΚΟ ΣΙΚΕΛΙΑΝΟ 

 

 

πό τη δεκαετία του ’90 μέχρι σήμερα το ενδιαφέρον ποιητών και 

κριτικών για την ποίηση του Σικελιανού έχει αυξηθεί. Ο διάλογος 

της ποίησης των ημερών μας με την ποίησή του είναι γονιμότερος 

απ’ όσο ήταν πριν από σαράντα–πενήντα χρόνια. Φαίνεται πως η ποίηση του 

Σικελιανού, τόσο ως πηγή έμπνευσης όσο και ως αντικείμενο κριτικής 

αποτίμησης, είναι ελκυστική για τους πρωταγωνιστές της ποιητικής 

ανανέωσης του καιρού μας —εννοώ εκείνους που μπολιάζουν τη 

μοντερνιστική παρακαταθήκη με κατακτήσεις της προνεωτερικής ποίησης, αλλά και με στοιχεία από 

το προχώρημα της αμερικανικής και βρετανικής ποίησης του τέλους του 20ου και των αρχών του 

21ου αιώνα. Αρκετοί από αυτούς τους ποιητές και κριτικούς αισθάνονται, πάντως, πως το 

μυστικιστικό όραμα του Σικελιανού υπονομεύει την επικαιρότητα μέρους της ποίησής του —

πιθανώς, και τη δραστικότητα αυτού του μέρους της ποίησής του διαχρονικά.1 

     Ανατρέχοντας στην υποδοχή της ποίησης του Σικελιανού από τους συγχρόνους του εντοπίζουμε 

παρόμοιες ενστάσεις απέναντι στο μυστικισμό του· ενστάσεις εκφρασμένες από λογοτέχνες με 

ανόμοιες ιδεολογικές αναφορές και αποκλίνουσες θέσεις για τη λειτουργία της ποίησης γενικά, αλλά 

και για τη μοντέρνα τότε ποίηση στην Ευρώπη και στην Ελλάδα. Έτσι, συγγραφείς τόσο διαφορετικοί 

μεταξύ τους όσο ο Παράσχος, ο Βάρναλης και ο Παπατσώνης επέκριναν τον μυστικισμό του 

Σικελιανού ή όψεις του έργου του που σχετίζονται με τον μυστικισμό του.2 Η ανάγνωση των κριτικών 

κειμένων τους δείχνει ότι η συζητούμενη τις τελευταίες δεκαετίες υπονόμευση της επικαιρότητας 

                                                      
1 Βλ., πιο πρόσφατα, Χάρης Βλαβιανός – Ευριπίδης Γαραντούδης, «Εισαγωγή: Ο ποιητής μύστης και ταγός, τότε 
και σήμερα» στο Άγγελος Σικελιανός, «Τον άναρχο Έρωτα να νιώσω ακέριο», εισαγωγή – ανθολόγηση Χάρης 
Βλαβιανός – Ευριπίδης Γαραντούδης, επίμετρο Ελένη Σικελιανός, Πατάκης, Αθήνα 2022, σ. 11–38, όπου γίνεται 
αναφορά και σε κείμενα άλλων συγγραφέων που εκφράζουν επιφυλάξεις για την επικαιρότητα της ποίησης 
του Σικελιανού ή υπερασπίζονται τη διαχρονικότητά της. Ανάμεσα στα κείμενα υπεράσπισης και το δοκίμιο 
του Διονύση Καψάλη, «Ο μείζων λυρισμός του Άγγελου Σικελιανού», Τα μέτρα και τα σταθμά. Δοκίμια για τη 
λυρική ποίηση, Άγρα, Αθήνα 1998, σ. 89–105 (πρωτοδημοσιευμένο στην Καθημερινή, 3 και 10 Νοεμβρίου 
1992), από τα πρώτα κείμενα που σηματοδοτούν  την αναζωογόνηση του ενδιαφέροντος των ποιητών του 
καιρού μας για τον Σικελιανό όπως την περιέγραψα παραπάνω. 
2 Βλ. Κλέων Παράσχος, «Άγγελος Σικελιανός», Νέα Εστία, τχ. 196, 15 Φεβρουαρίου 1935, σ. 170–177: 172· 
Κώστας Βάρναλης, «Περί σκότους», Αισθητικά – Κριτικά, Β’, Κέδρος, Αθήνα 1984, σ. 236–243: 238 
(πρωτοδημοσιευμένο στην Πρωία, 11–15 Οκτωβρίου 1942)· Τ.Κ. Παπατζώνης, «Ο ένδοξός μας βυζαντινισμός», 
Νέα Εστία, τχ. 501, 15 Μαΐου 1948, σ. 659–665: 660.  

Α 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

163 
 

της ποίησης του Σικελιανού από το κάπως αταίριαστο με την εποχή μας όραμά του δεν αποτυπώνει 

την ανθεκτικότερη στον χρόνο ένσταση για το ενδεχόμενο κόστος που είχε για την ποίησή του ο 

οραματικός πυρήνας της. Κι αυτό γιατί οι συγκαιρινοί του λογοτέχνες, παρότι δεν εστίαζαν στο 

ερώτημα αν ο μυστικισμός του ήταν επαρκώς συντονισμένος με την πνευματική ατμόσφαιρα εκείνης 

της εποχής (όπως συμβαίνει με σημερινούς ποιητές που θέτουν αυτό το ερώτημα για λογαριασμό 

της εποχής μας), μοιράζονται με τους τωρινούς αποτιμητές του άλλες ενστάσεις. Η θέση από την 

οποία εκπορεύονται τέτοιες ενστάσεις είναι ότι ο μυστικισμός του Σικελιανού μειώνει τη 

δραστικότητα μέρους της ποίησής του ανεξαρτήτως της περισσότερο ή λιγότερο ισχυρής παρουσίας 

μυστικιστικών ή άλλων μεταφυσικών αναζητήσεων στον πνευματικό ορίζοντα της μίας ή της άλλης 

εποχής —με άλλα λόγια, ότι ο μυστικισμός του Σικελιανού κόστιζε στη δραστικότητα του ποιητικού 

του λόγου τότε όσο κοστίζει σ’ αυτήν και σήμερα και θα της κοστίζει στο μέλλον. 

     Η θέση αυτή μας είναι χρήσιμη για τον κριτικό διάλογο πάνω στην ποίηση του Σικελιανού, γιατί 

επιχειρεί να αποκρυσταλλώσει μια αίσθηση δυσπιστίας που γεννούν ορισμένα ποιήματα στα οποία 

ξεδιπλώνει το μυστικιστικό του όραμα· για την ακρίβεια, πρόκειται για μια αίσθηση αυθόρμητης 

αντίστασης του αναγνώστη στη γοητεία που τα ποιήματα υποθέτουμε πως ήταν προορισμένα να 

ασκήσουν πάνω του. Ωστόσο, τη χρέωση της δυσπραγίας αυτών των ποιημάτων στον μυστικισμό του 

Σικελιανού, την κάνει λιγότερη πειστική  το γεγονός ότι ορισμένα από τα δραστικότερα ποιητικά του 

έργα έχουν εντός τους εξίσου διάχυτο τον μυστικιστικό αέρα (π.χ. «Αφροδίτῃ  Ουρανίᾳ», «Η μάνα 

του Ντάντε», «Ιερά Οδός», «Άγραφον») όσο και κάποια άλλα που είναι λιγότερο δραστικά (π.χ. οι 

ποιητικές συνθέσεις Πρόλογος στη ζωή, Δελφικός λόγος, αλλά και μέρη άλλων ποιητικών συνθέσεων, 

π.χ. το τέταρτο μέρος από το Μήτηρ Θεού ή το πρώτο μέρος των «Καθαρμών» από το Πάσχα των 

Ελλήνων). Αξίζει, μάλιστα, να σημειώσουμε πως όταν οι επιφυλάξεις για τον μυστικισμό του 

Σικελιανού περνούν από τον χώρο των γενικών επισημάνσεων για την ποίησή του στον ευκολότερα 

ελέγξιμο χώρο των κρίσεων για συγκεκριμένα ποιήματά του, παίρνουν τη μορφή ενστάσεων για 

εκτενείς ποιητικές συνθέσεις του —ενστάσεων που εκφράζονται σε ρητή ή σιωπηρή αντιδιαστολή με 

επαίνους για τη δραστικότητα σύντομων ποιημάτων του. Η ακόλουθη κρίση του Βάρναλη είναι 

χαρακτηριστική, από αυτήν την άποψη:  

«Μεγάλος στα μικρά ποιήματα (τ’ αριστουργήματά του είναι ο «Αλαφροΐσκιωτος», οι 

«Στίχοι» και τα λιγοστά του σονέτα) φάνηκε πολύ κατώτερος στα μεγάλα («Πάσχα των 

Ελλήνων», οι διάφορες «Συνειδήσεις», «Θεσσαλία» […] κλπ).»3 

     Διάκριση ανάμεσα στις λιγότερο ευτυχείς εκτενείς ποιητικές συνθέσεις του Σικελιανού και στα 

δραστικά σύντομα ποιήματά του κάνουν, με όρους παρόμοιους, αλλά όχι ταυτόσημους με εκείνους 

του Βάρναλη, και άλλοι ποιητές από εκείνους που έχουν επιφυλάξεις για την ικανότητα του 

                                                      
3 Βλ. Βάρναλης, ό. π. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

164 
 

μυστικιστικού οράματος του Σικελιανού να ξετυλίγεται σε έκταση χωρίς να αποδυναμώνει τον ισχυρό 

ποιητικό του λόγο όπως αυτός κρυσταλλώνεται ιδίως σε βραχύτερα ποιήματά του.4 Κι αυτό 

συμβαίνει παρότι, όπως είναι αναμενόμενο, δεν υπάρχει ομοφωνία ανάμεσα στους αναγνώστες του 

Σικελιανού για το αν το ένα ή το άλλο εκτενές ποίημά του είναι —ιδωμένο ως σύνολο— εξίσου 

δύστροπο με άλλα εκτενή ποιήματά του ή αποτελεί ανάμεσά τους φωτεινή εξαίρεση·5 και παρότι —

πράγμα λιγότερο αναμενόμενο— έλλειψη ομοφωνίας εντοπίζεται και για τον χαρακτηρισμό 

συγκεκριμένων ποιημάτων του ως εκτενών ή σύντομων.6 

      Προκύπτει, λοιπόν, το ερώτημα αν η μειωμένη δραστικότητα ορισμένων ποιημάτων του 

Σικελιανού οφείλεται τελικά όχι στο γεγονός ότι αυτά τα ποιήματα υπηρετούν το μυστικιστικό του 

όραμα, αλλά στη δυσανάλογα μεγάλη για την κλίμακα φωνής του Σικελιανού έκτασή τους. Ακόμη, 

όμως, κι αν δεχτούμε καταρχήν ότι η μεγάλη έκταση ορισμένων ποιητικών συνθέσεων του Σικελιανού 

αδυνατίζει τον ποιητικό του λόγο, δεν θα δυσκολευτούμε να σκεφτούμε συγκρίσεις ανάμεσα σε 

ποιήματά του που δείχνουν την περιορισμένη αντοχή μιας τέτοιας παραδοχής· συγκρίσεις που 

βγάζουν μια εκτενή ποιητική σύνθεση μυστικιστικής πνοής, όπως είναι το Μήτηρ Θεού, 

δραστικότερη και, τηρουμένων των αναλογιών, εκφραστικά πυκνότερη από σύντομα ποιήματα που 

έχουν τον μυστικισμό για αφετηρία τους ή στόχευσή τους, όπως το «Τραγούδι της Καλυψώς» ή το 

«Μάντεμα».   

     Και πάλι, όμως, αν επιμείνουμε πως το κριτήριο της ποιότητας του ποιητικού λόγου του Σικελιανού 

είναι σε σημαντικό βαθμό ζήτημα έκτασης των ποιημάτων του, δεν θα αργήσουμε να σκεφτούμε πως 

η μετακίνηση της συζήτησης από το πεδίο του μυστικισμού στο πεδίο της έκτασης των ποιημάτων 

μας επιφυλάσσει νέες δυσκολίες· ίσως και διχογνωμίες εξίσου άγονες με εκείνες για το αν το τάδε ή 

το δείνα ποιητικό του έργο είναι εκτενής σύνθεση ή κύκλος αυτοδύναμων ποιημάτων ή για το αν το 

ένα ή το άλλο εκτενές ποίημά του πάσχει εξίσου με ή λιγότερο από άλλα εκτενή ποιήματά του. Έτσι, 

όταν επικεντρώνουμε το ενδιαφέρον μας στην έκταση των ποιημάτων του Σικελιανού, μπαίνουμε 

στον πειρασμό να σκεφτούμε πως πολλά από τα σύντομα ποιήματά του που γενικώς θεωρούνται 

δραστικά είναι γραμμένα σε αυστηρή στιχουργική φόρμα (π.χ. τα σονέτα «Στον Ακροκόρινθο», 

                                                      
4 Βλ. Παράσχος, ό. π.· Νάσος Βαγενάς, «Η ήρα από το στάρι του Σικελιανού», Το Βήμα, 14 Μαρτίου 1999· 
Βλαβιανός – Γαραντούδης, ό. π., σ. 31–32, 35– 36. 
5 Π.χ. το Μήτηρ Θεού γεννά σε ορισμένους τις επιφυλάξεις που τους δημιουργούν και τα υπόλοιπα εκτενή 
ποιήματα του Σικελιανού, ενώ για άλλους, παρά την έκτασή του που ξεπερνά τους 550 στίχους, αποτελεί 
ποίημα εξίσου ευτυχές με τα δραστικότερα σύντομα ποιήματά του. 
6 Π.χ. στο απόσπασμα από το κείμενο του Βάρναλη που παρέθεσα παραπάνω, ο «Αλαφροΐσκιωτος» 
αναφέρεται ανάμεσα σε άλλα έξοχα «μικρά» (sic) ποιήματα του Σικελιανού. Συνήθως συναριθμείται ανάμεσα 
σε άλλες εκτενείς ποιητικές συνθέσεις του Σικελιανού, όπως το Μήτηρ Θεού ή το Πάσχα των Ελλήνων. Ο 
Βάρναλης προφανώς λογαριάζει τα επιμέρους ποιήματα που συγκροτούν την πρώτη και την τρίτη ενότητα του 
«Αλαφροΐσκιωτου» ως αυτοδύναμα σύντομα ποιήματα. Από αυτήν τη σκοπιά, αυτοδύναμα ποιήματα είναι και 
τα επιμέρους ποιήματα του Πάσχα των Ελλήνων, αν και τα περισσότερα από αυτά είναι εκτενή ποιήματα, 
γεγονός που ίσως εξηγεί γιατί ο Βάρναλης δεν προσμετρά ορισμένα από αυτά (π.χ. «X. Μαγδαληνή», «XI. Ύμνος 
στην Παναγία») ανάμεσα στα μικρά ποιήματα που θεωρεί αριστουργήματα του Σικελιανού. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

165 
 

«Thalassia» ή ποιήματα σε άλλη αυστηρή φόρμα, π.χ. «Θαλερό», «Γιάννης Κητς», ή σχετικά αυστηρή 

φόρμα, π.χ. «Γιατί βαθιά μου δόξασα», «Η αυτοκτονία του Ατζεσιβάνο μαθητή του Βούδα»). Κι ακόμη 

πως η εκτενέστερη και συνάμα η λιγότερο επιτυχής ποιητική σύνθεση του Σικελιανού, ο Πρόλογος 

στη ζωή, είναι το πιο απομακρυσμένο από τη ρυθμική και στιχουργική κληρονομία της παραδοσιακής 

ποίησης έργο του.7 Είναι, λοιπόν, κριτήριο δραστικότητας για τον ποιητικό λόγο του Σικελιανού η 

εξοικείωσή του με τις αυστηρές μορφές και η μάλλον πρόωρη εγκατάλειψη των πιο τολμηρών 

μετρικών νεωτερισμών του, που λίγο–πολύ κλείνουν τον κύκλο τους με τη δημοσίευση των τεσσάρων 

πρώτων «Συνειδήσεων» του Προλόγου στη ζωή; 

     Tο ρυθμικό και μορφικό μωσαϊκό της ποίησης του Σικελιανού και η δαιδαλώδης πορεία της μέσα 

στον χρόνο, με τις επιταχύνσεις της προς τη μεριά των μετρικών ανοιγμάτων και τις επιστροφές της 

στη μορφική πειθαρχία, δεν ενθαρρύνουν μια κατηγορηματικά θετική απάντηση σ’ αυτό το ερώτημα. 

Αν συνδέαμε τη δραστικότητα ορισμένων ποιημάτων του κυρίως με τη μορφική τους ευταξία και την 

αφλογιστία άλλων με έναν άγουρο ή όχι αρκούντως τολμηρό παραμερισμό μετρικών ή ευρύτερων 

στιχουργικών επιταγών, θα αρχίζαμε να αμφιβάλουμε γι’ αυτήν τη σύνδεση αναλογιζόμενοι άλλες 

συγκρίσεις ανάμεσα σε άλλα ποιήματά του —συγκρίσεις που μας τραβούν στην αντίθετη 

κατεύθυνση. Τέτοια είναι η σύγκριση ανάμεσα στον γραμμένο σε ελευθερωμένο στίχο 

Αλαφροΐσκιωτο και τον γραμμένο σε παραδοσιακό δεκαπεντασύλλαβο Δελφικό λόγο, που βγάζει τον 

πρώτο δραστικότερο παρά την ανανεωτική κοπή της μετρικής του. Κι ακόμη,  η σύγκριση ανάμεσα 

στην «Ιερά Οδό» του αρχαιοελληνικού μυστικισμού ή στο «Στ’ Όσιου Λουκά το μοναστήρι» των 

Χριστιανικών μυστηρίων (δυο έμμετρα ποιήματα όπου ο ίαμβος, παρότι κυλάει απείραχτος, 

συντονίζεται με τη φυσικότητα της προφορικής ομιλίας και τις απρόσμενες τροπές της συνειδησιακής 

ροής) και σε εντελή σονέτα, όπως το «Δωρικό» ή το «Όρθρου βαθέος» που αναφέρονται αντιστοίχως, 

σε μυσταγωγικές όψεις της αρχαίας και της χριστιανικής ελληνικής παράδοσης· παρότι τα σονέτα 

αυτά, όπως και άλλα σονέτα του Σικελιανού, είναι προφανώς αυστηρότερα από στιχουργική άποψη 

                                                      
7 Η μετρική τόλμη του Προλόγου στη ζωή που δεν είχε ούτε προηγούμενο ούτε συνέχεια ανάλογης 
ανανεωτικής, από στιχουργική άποψη, έντασης στο ποιητικό του έργο έχει επισημανθεί συστηματικά από την 
κριτική, παρά τις διαφωνίες για τη μεγαλύτερη ή μικρότερη ανανεωτική δυναμική της σε μια εποχή ακόμη 
τολμηρότερων ρυθμικών μετατοπίσεων, που περιλάμβανε και το πέρασμα στον ελεύθερο στίχο. Βλ. Ευριπίδης 
Γαραντούδης – Δήμητρα Ραζάκη, «Ο βαθμός ελευθέρωσης του στίχου στον Πρόλογο στη ζωή», Χάρτης 
(www.hartismag.gr), τχ. 40 (αφιέρωμα στον Άγγελο Σικελιανό, επιμέλεια αφιερώματος Αθηνά Βογιατζόγλου), 
Απρίλιος 2020, https://www.hartismag.gr/hartis-40/afierwma/o-vathmos-eleitherosis-toi-stikhoi-ston-
prologho-sti-zoi-simeioseis · πρβλ. Άννα Κατσιγιάννη, «Σημειώσεις για τη στιχουργία του Προλόγου στη ζωή» 
στο Ερατοσθένης Γ. Καψωμένος (επιμ.), Εισαγωγή στην ποίηση του Σικελιανού. Επιλογή κριτικών κειμένων, 
Πανεπιστημιακές Εκδόσεις Κρήτης, Ηράκλειο 2011, σ. 305–314:  307, 314 (πρωτοδημοσιευμένο στην Αριάδνη, 
τχ. 5 (αφιέρωμα στον Στυλιανό Αλεξίου), 1989, σ. 447–454)· Αθηνά Βογιατζόγλου, «Η προσωδιακή 
υπαναχώρηση του Σικελιανού» στο Νάσος Βαγενάς (επιμ.), Η ελευθέρωση των μορφών. Η ελληνική ποίηση από 
τον έμμετρο στον ελεύθερο στίχο (1880–1940), Πανεπιστημιακές Εκδόσεις Κρήτης, Ηράκλειο 1996, σ. 155–162: 
156. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

166 
 

απ’ ό,τι η «Ιερά Οδός» ή το «Στ’ Όσιου Λουκά το μοναστήρι» δεν αγγίζουν το ύψος της συγκίνησης 

των δυο αυτών θρυλικών πια ποιημάτων. 

     Βλέπουμε, λοιπόν, πως οι επιφυλάξεις της κριτικής για τον μυστικισμό του Σικελιανού, και η 

σύνδεσή τους με επιφυλάξεις απέναντι σε ποιήματά του μεγάλης έκτασης ή μιας σχετικής μορφικής 

ελευθερίας, παρότι επανέρχονται μέσα στα χρόνια, δεν είναι όσο πειστικές θα τις θέλαμε για να μας 

δώσουν ολοκληρωμένη απάντηση στο ερώτημα για τις μεταπτώσεις της δραστικότητας του 

ποιητικού του λόγου. Για την ακρίβεια, παρότι βλέπουμε πως στον Πρόλογο στη ζωή, που είναι η 

λιγότερη πετυχημένη σύνθεσή του, το μυστικιστικό του όραμα εκφράζεται εμφατικότερα απ’ όσο σε 

κάθε άλλη και παρότι ο Πρόλογος στη ζωή είναι συνάμα η εκτενέστερη σύνθεσή του και μάλιστα  

εκείνη στην οποία ο Σικελιανός δοκίμασε τη μεγαλύτερη ελευθερία από την άποψη της μορφής, δεν 

μπορούμε να ισχυριστούμε πως η μειωμένη δραστικότητα και άλλων δύστροπων συνθέσεων, 

ποιημάτων ή ποιητικών αποσπασμάτων του Σικελιανού με μυστικιστικές αναφορές είναι κατεξοχήν 

ζήτημα του μυστικισμού του ή της έκτασης τους ή κάποιας ελευθερίας στη μορφή τους. Κι αυτό γιατί, 

όπως φαίνεται από τα παραδείγματα που κουβεντιάσαμε παραπάνω, στο έργο του Σικελιανού 

εντοπίζονται ποιήματα μυστικιστικής πνοής ή μυστικιστικής πνοής και μεγάλης έκτασης ή μυστικής 

πνοής, μεγάλης έκτασης και μορφικής ελευθερίας που συγκαταλέγονται στα καλύτερά του ή, εν 

πάση περιπτώσει, είναι δραστικότερα άλλων μυστικιστικών ή σύντομων ή μορφικά αυστηρών 

ποιημάτων του. 

     Φαίνεται πως η αναζήτηση ικανοποιητικής απάντησης στο ερώτημα για τη δραστικότητα του 

ποιητικού λόγου του Σικελιανού περνά από την αναζήτηση ενός κριτηρίου ποιότητας της ποίησής 

του που θα είναι αισθητά ευρύτερο από εκείνα που σφυγμομετρούν τον μυστικιστικό ορίζοντα ή την 

έκταση ή τη μορφή του ενός ή του άλλου ποιήματός του. Ένα τέτοιο ευρύ κριτήριο θα μπορούσε να 

διατυπωθεί με διαφορετικούς όρους από διαφορετικούς κριτικούς, θα είναι όμως οπωσδήποτε 

προσανατολισμένο στους εκφραστικούς τρόπους ή, ακόμη ευρύτερα, στο ύφος του Σικελιανού. Το 

ύφος κάθε ποιητή είναι υπόθεση χειρισμού του της γλώσσας. Οι περισσότεροι καλοί ποιητές έχουν 

δικό τους ύφος. Οι περισσότεροι μεγάλοι ποιητές δεν έχουν απλώς δικό τους ύφος· έχουν ύφος που 

παρότι είναι αναγνωρίσιμο σα δικό τους είναι συνάμα τόσο φυσικό, σε σχέση με την καθημερινή 

χρήση της γλώσσας στην οποία γράφουν την ποίησή τους, ώστε η κατάκτησή του από αυτούς τους 

ποιητές να γίνεται δεκτή από τους αναγνώστες σαν μια αποκρυστάλλωση εκφραστικών δυνατοτήτων 

της ομιλούμενης γλώσσας (δηλαδή, μιας γλώσσας φυσικής) —αποκρυστάλλωση νέων εκφραστικών 

δυνατοτήτων ή εκφραστικών δυνατοτήτων που ήταν ως τότε ανεξερεύνητες ή όχι αρκετά 

κατεργασμένες από τους ποιητές και τους άλλους φυσικούς ομιλητές της. 

     Αν δεχτούμε πως το ύφος στην ποίηση είναι πάνω–κάτω αυτό που περιέγραψα, βλέπουμε πως 

δεν έχει ακριβώς να κάνει με τις λέξεις και τα άλλα γλωσσικά εργαλεία ενός ποιητή, αλλά με τη σχέση 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

167 
 

ανάμεσα στις λέξεις και τα άλλα γλωσσικά εργαλεία του, από τη μια μεριά, και σε ό,τι αυτές οι λέξεις 

και τα γλωσσικά εργαλεία είναι προορισμένα —ή μάλλον κατορθώνουν— να εκφράσουν. Βέβαια, η 

λέξη ύφος χρησιμοποιείται συχνά από την κριτική χωρίς ακρίβεια κι αυτό περιπλέκει τα πράγματα. 

Αν θέλουμε να έχουμε ακριβέστερη αντίληψη του νοήματός της, θα μπορούσαμε να στραφούμε σε 

μια από εκείνες τις έννοιες της κριτικής που επιχειρούν να αποτυπώσουν τα συστατικά στοιχεία του 

ποιητικού λόγου (από ένα η καθεμιά). Ανάμεσα στις άλλες (ηχοποιία, εικονοιποιία κ.λπ.) εκείνη που 

αποτυπώνει καλύτερα αυτό που εννοούμε όταν μιλάμε για ύφος είναι η έννοια που οι Άγγλοι και 

αγγλόφωνοι κριτικοί ονομάζουν diction (τουλάχιστον από τον 16ο αιώνα, όταν ο Philip Sydney έγραφε 

το An Apology for Poetry) και στα ελληνικά την ξέρουμε ως λεκτικό. Η έννοια αυτή αναφέρεται όχι 

στις λέξεις ή στην τάση ή προτίμηση ενός ποιητή να χρησιμοποιεί ορισμένο λεξιλόγιο, αλλά στην 

επιλογή των λέξεων που κάνει ένας ποιητής προκειμένου να εκφράσει με τρόπο δικό του μια 

συναισθηματική ή διανοητική εμπειρία ή ένα κράμα συναισθημάτων και ιδεών.8 

     Ας δούμε τώρα πώς η αναζήτησή μας ενός κριτηρίου δραστικότητας για την ποίηση του Σικελιανού 

μπορεί να αποφύγει κάποιες δυσκολίες αν λάβουμε υπόψη αυτές τις σκέψεις για το ύφος στην 

ποίηση. Πρώτον, αν δεχτούμε πως το ύφος ενός ποιητή είναι μια κατακτημένη από αυτόν περιοχή 

γλωσσικών μέσων που υπηρετεί την ποιητική του έκφραση, νιώθουμε πως το μυστικιστικό όραμα 

του Σικελιανού, που αποτελεί ένα είδος συναισθηματικής ή βιωμένης στοχαστικής εμπειρίας, δεν 

μπορεί να είναι κριτήριο δραστικότητας της ποίησής του. Κι αυτό γιατί, εφόσον το ύφος είναι ζήτημα 

γλώσσας, η λειτουργικότητά του θα πρέπει να κρίνεται όχι με βάση τη μία ή την άλλη εμπειρία για 

την έκφραση της οποίας το χρησιμοποιεί ο ποιητής, αλλά με βάση την ποιότητα της γλωσσικής 

αποκρυστάλλωσης μιας τέτοιας εμπειρίας.  

     Δεύτερον, βλέπουμε πως η μορφή ή η έκταση ενός ποιήματος δεν είναι στοιχεία άσχετα με το 

ύφος ενός ποιητή, αλλά συχνά καλύπτονται από αυτό και, σε συνέργεια με άλλα στοιχεία της 

γλώσσας του, το προσδιορίζουν. Βέβαια, εν πρώτοις —και σωστά— θα λέγαμε πως η μορφή και, σ’ 

έναν βαθμό, η έκταση ενός ποιητικού έργου είναι ζητήματα ρυθμού. Αυτό όμως δεν σημαίνει πως 

δεν είναι και ζητήματα ύφους. Αν σκεφτούμε πως η μορφή και η έκταση συχνά ενθαρρύνουν και 

κάποιες φορές επιβάλλουν ορισμένες γλωσσικές επιλογές ή, ακόμη καλύτερα, πως η επιλογή μιας 

ποιητικής μορφής ή μιας μικρότερης ή μεγαλύτερης έκτασης ανάπτυξης του ποιητικού λόγου είναι 

συνάμα κι ένας τρόπος διάταξης του γλωσσικού υλικού ενός ποιήματος ή μιας σύνθεσης, 

διαπιστώνουμε πως η μορφή και η έκταση ενός ποιητικού έργου έχουν και υφολογική λειτουργία. Κι 

αυτό ισχύει παρότι το πεδίο ύφους ενός ποιητή αλλά και ενός ποιήματος προκύπτει ως συνισταμένη 

και αρκετών άλλων παραγόντων. 

                                                      
8 Αυτό άλλωστε είναι το νόημα και του όρου ποιητικό ρήμα που χρησιμοποιεί ο Σεφέρης για να περιγράψει το 
συντονισμό της γλώσσας ενός ποιητή με την ευαισθησία του. Με άλλα λόγια, το σεφερικό ποιητικό ρήμα 
φαίνεται πως είναι μια ευφυής απόδοση του diction στα ελληνικά. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

168 
 

     Αυτή η προσέγγιση του ύφους ως παραμέτρου δραστικότητας του ποιητικού λόγου, αν 

εφαρμοστεί στην περίπτωση του Σικελιανού και ειδικότερα στα ποιήματά του μυστικιστικής πνοής, 

αφήνει ικανό περιθώριο για τη θεωρητική υποστήριξη της μικτής γεύσης, που, όπως κουβεντιάσαμε 

παραπάνω, μας αφήνουν αυτά τα ποιήματά του ιδωμένα ως σύνολο. Έχουμε, δηλαδή, να κάνουμε 

με μια προσέγγιση που συμβαδίζει με την εντύπωση ότι άλλα μυστικιστικά ποιήματά του είναι 

δραστικά και άλλα όχι· κι αυτό δεν μας ξενίζει αν δεχθούμε ως κριτήριο ποιητικής δραστικότητας όχι 

την παρουσία ή απουσία μυστικιστικού οράματος, αλλά την ποιότητα γλωσσικής αποτύπωσης ενός 

τέτοιου οράματος στο ένα ή στο άλλο ποίημα. Ακόμη, η προσέγγιση αυτή συμβαδίζει με την 

εντύπωση ότι, ενώ όχι λίγα σύντομα μυστικιστικά ποιήματά του αυστηρής μορφής είναι 

δραστικότερα εκτενέστερων μυστικιστικών ποιημάτων του πιο ελεύθερης μορφής, δεν λείπουν και 

οι περιπτώσεις εκτενέστερων και πιο ελεύθερων μυστικιστικών ποιημάτων του που υπερτερούν 

άλλων ίδιου θέματος, σύντομων και μορφικά πιο πειθαρχημένων· πράγμα, που, και πάλι, δεν μας 

ξενίζει αν δεχθούμε πως η μορφή και η έκταση είναι δυο μόνο από τις παραμέτρους του ύφους ενός 

ποιήματος ή ενός ποιητή και σίγουρα όχι οι πιο καθοριστικές. 

     Όμως η αντοχή και η γονιμότητα της αναζήτησης στο ύφος ενός ποιητή (εν προκειμένω, του 

Σικελιανού) του κριτηρίου δραστικότητας του ποιητικού του λόγου ελέγχονται και σε ένα άλλο 

επίπεδο πιο απαιτητικό. Θα πρέπει να εντοπίσουμε μία ή περισσότερες παραμέτρους του ύφους ως 

συστατικού στοιχείου του ποιητικού λόγου με βάση τις οποίες θα κρίνουμε τον μεγαλύτερο ή 

μικρότερο βαθμό υφολογικής ευστοχίας ή αστοχίας ενός ποιήματός του ή μιας κατηγορίας 

ποιημάτων του ή ακόμη και του συνόλου του ποιητικού του έργου. Μια τέτοια έρευνα γίνεται 

χωριστά για κάθε ποιητή· αφού οι ποιητές που έχουν ύφος ικανό να μας παρακινήσει να το 

ερευνήσουμε είναι, όπως είπαμε, εκείνοι από τους καλούς ποιητές που έχουν ύφος ιδιαίτερο 

(δηλαδή, δικό τους), τα κριτήρια αξιολόγησης του ύφους τους θα πρέπει να είναι ταιριασμένα στη 

στόχευση και τη θερμοκρασία του δικού τους ύφους.  

     Ποιο είναι, λοιπόν, το ύφος του Σικελιανού ή το ύφος του έτσι όπως το νιώθουμε στα μυστικιστικά 

ποιήματά του; Σ’ αυτά τα ποιήματά του, και πιθανώς στο σύνολο του ποιητικού του έργου, το ύφος 

του Σικελιανού είναι το ύφος ενός κατεξοχήν λυρικού ποιητή. Θα λέγαμε πως ο Σικελιανός είναι, ίσως 

μαζί με τον Παλαμά και τον Ελύτη, εκείνος ο ποιητής του νεοελληνικού κανόνα που έχει τη στενότερη 

σχέση με τον λυρισμό. Κι αυτό γιατί οι άλλοι ποιητές —άλλος λιγότερο άλλος περισσότερο— έχουν 

τον λυρισμό τους μπολιασμένο με το δραματικό ή το αφηγηματικό στοιχείο. Αυτή η διαπίστωση δεν 

μας δίνει μια ορισμένη παράμετρο αξιολόγησης της ποιητικής δραστικότητας του Σικελιανού. Μας 

κατευθύνει, όμως, σ’ ένα πεδίο αναζήτησης τέτοιων παραμέτρων. Αν σκεφτούμε ότι ο Παλαμάς, 

παρότι επιτάχυνε όσο κανένας άλλος τη δυναμική είσοδο του μοντερνισμού στην ποίησή μας, ήταν 

ένας παραδοσιακός λυρικός ποιητής και ότι ο Ελύτης ήταν ένας λυρικός του μοντερνισμού, θα 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

169 
 

μπορούσαμε να τοποθετήσουμε τον Σικελιανό στο μεταίχμιο αυτών των δυο λυρικών κόσμων, στο 

μεταίχμιο ανάμεσα στον παραδοσιακό και στον νεωτερικό λυρισμό. 

     Το κύριο γνώρισμα του παραδοσιακού λυρισμού είναι ο γλωσσικός αισθησιασμός. Πρόκειται για 

έναν μηχανισμό υποβολής στον αναγνώστη μιας αίσθησης που συμπληρώνει και ξεπερνά τις ιδέες ή 

τις εμπειρίες που έχουν αποτυπωθεί στις λέξεις και φράσεις του ποιήματος. Ο ποιητής υποβάλλει 

στον αναγνώστη περισσότερα απ’ όσα εννοεί κάνοντας χρήση μιας αισθησιακής γλώσσας. Οι 

νεωτερικοί λυρικοί καλλιέργησαν άλλους μηχανισμούς υποβολής. Ορισμένοι από αυτούς είναι η 

δραματική διαδοχή εικόνων που υπακούει σε μια εσωτερική αλληλουχία πέραν της οπτικής 

εμπειρίας, ο υπαινικτικός λόγος, η πυκνή χρήση συμβόλων, η μεταφορικότητα. Στην ποίηση του 

Σικελιανού εντοπίζονται κάποιοι από αυτούς τους νεωτερικούς μηχανισμούς υποβολής. Είναι, όμως, 

διάχυτος και ο γλωσσικός αισθησιασμός των παραδοσιακών λυρικών. Ειδικά τα μυστικιστικά 

ποιητικά έργα του Σικελιανού φαίνεται πως δεν είναι απλώς οχήματα έκφρασης του μυστικιστικού 

του οράματος, αλλά ποιητικά έργα στα οποία η μυστικιστική διάθεση λειτουργεί και ως οδός 

καλλιέργειας άγνωστων στην παραδοσιακή λυρική ποίηση μηχανισμών υποβολής· κι ακόμη, ως 

συγκολλητική ουσία που δένει τον γλωσσικό αισθησιασμό με ορισμένους τέτοιους μηχανισμούς 

υποβολής. 

     Αν έτσι έχουν τα πράγματα, τότε ο γλωσσικός αισθησιασμός, από τη μια, και η καλλιέργεια 

μηχανισμών υποβολής που ξεπερνούν τους παραδομένους τρόπους του παλιού λυρισμού, από την 

άλλη, είναι οι δυο παράμετροι που κάνουν το ύφος του Σικελιανού ύφος δικό του. Σ’ αυτές, λοιπόν, 

τις δυο παραμέτρους είναι που αξίζει να αναζητήσουμε τα κριτήρια της δραστικότητας του ποιητικού 

λόγου. Οι δυσκολίες, βέβαια, μιας τέτοιας αναζήτησης δεν τελειώνουν εδώ. Θα ήταν άστοχο να 

υποστηρίξουμε πως τα ποιήματα του Σικελιανού που έχουν εντονότερο γλωσσικό αισθησιασμό είναι 

καλύτερα ή λιγότερο καλά από εκείνα που ασκούνται σε νέες οδούς υποβλητικής έκφρασης. Η 

ποιότητα του ύφους του Σικελιανού δεν εντοπίζεται σε μία από αυτές τις δυο παραμέτρους, αλλά 

στο συνταίριασμά τους. Σ’ ένα συνταίριασμα που, όπως έγινε φανερό και με τις συγκρίσεις 

ποιημάτων ή ποιητικών του συνθέσεων που αναφέραμε παραπάνω, δεν είναι πάντα εξίσου 

δραστικό.  

     Πάντως, τα μυστικιστικά ποιήματα του Σικελιανού είναι, από αυτήν την άποψη, προνομιακό πεδίο 

για μια έρευνα πάνω στο ύφος του. Ο λόγος γι’ αυτό είναι πως όταν στοιχεία του μυστικιστικού του 

οράματος δεν εντοπίζονται μόνο στις ιδέες ή στην εμπειρία που εκφράζει το ένα ή το άλλο ποίημα, 

αλλά λειτουργούν και ως μηχανισμοί υποβολής μιας βαθύτερης αίσθησης που συμπληρώνει και 

ξεπερνά τον γλωσσικό αισθησιασμό, η δραστικότητα του ποιητικού λόγου του Σικελιανού 

κορυφώνεται. Στο ποιητικό του έργο βρίσκουμε πολλά μυστικιστικά ποιήματα και μέρη 

μυστικιστικών ποιητικών συνθέσεων που θα μπορούσε κανείς να επικαλεστεί για να υποστηρίξει 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

170 
 

αυτές τις σκέψεις. Αυτό, όμως, θα ήταν το θέμα ενός άλλου κειμένου· ενός κειμένου που θα 

τραβούσε παραπέρα στον δρόμο της αναζήτησης του μυστικού Σικελιανού. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

171 
 

 

Μάριος Αθανασόπουλος 

ΜΙΑ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΔΙΑΜΑΧΗ ΣΤΗ ΣΙΤΣΟΒΑ (σημ. ΑΛΑΓΟΝΙΑ) ΤΟΥ 

19ου ΑΙΩΝΑ 

 

 

Α. Εισαγωγικά 

 

 ελληνική επανάσταση του 1821 και η 

συνακόλουθη δημιουργία του νεώτερου 

ελληνικού κράτους το 1830, προκάλεσαν 

τεκτονικές αλλαγές στον τρόπο λειτουργίας και διοίκησης 

της Ορθόδοξης Εκκλησίας στον ελλαδικό χώρο. Η 

Εκκλησία υπήχθη στην πλήρη εξουσία του Κράτους κατά 

την περίοδο του βασιλιά Όθωνα -και νωρίτερα της 

Αντιβασιλείας- και αποκόπηκε από την πνευματική και 

διοικητική δικαιοδοσία του πατριαρχείου 

Κωνσταντινουπόλεως. Ωστόσο, καθ’ όλο τον 19ο αιώνα, η 

κατάσταση που επικρατούσε στον κλήρο (ανώτερο και 

κατώτερο), δεν ήταν η καλύτερη δυνατή· οι ιερείς, αλλά συχνά και πολλοί επίσκοποι, δεν 

διακρίνονταν ιδιαίτερα για την ευρυμάθεια, ούτε καν για την ευλάβειά τους. Κατά κύριο λόγο 

τους απασχολούσε η εξασφάλιση της οικονομικής τους επιβίωσης με κάθε μέσο1 και για να 

πετύχουν τον σκοπό τους φιλονικούσαν συχνά μεταξύ τους.  

                                                           
1 Γκέοργκ Λούντβιχ Μάουρερ, Ὁ ἑλληνικός λαός. Δημόσιο, ἰδιωτικό καὶ ἐκκλησιαστικὸ δίκαιο ἀπὸ τὴν 
ἔναρξη τοῦ ἀγῶνα γιὰ τὴν ἀνεξαρτησία ὡς τὴν 31 Ἰουλίου 1834 (μτφρ. Όλγα Ρομπάκη), εκδ. Ἀφῶν 
Τολίδη, Ἀθήνα 1976, σσ. 278-279 («Οἱ ἱερεῖς δὲν ἔχουν παντοῦ τὸ ἴδιο εἰσόδημα. Ἐξ ἄλλου, ἄλλες 
ἐκκλησίες ἔχουν δική τους κτηματικὴ περιουσία καὶ ἄλλες ὄχι. Ἕνα βασικὸ εἰσόδημα ποὺ ἔχουν γενικὰ 
ὅλες, εἶναι ἀπὸ τὰ κεριὰ ποὺ πουλᾶνε. Ἀλλὰ παντοῦ, τὸ κύριος εἰσόδημα τῶν παπάδων εἶναι τὰ τυχερά, 
ὅταν ἐκτελοῦν τὰ διάφορα μυστήρια. Πάντως κι’ αὐτὰ δὲν εἶναι ἴδια παντοῦ, διαφέρουν ἀνάλογα μὲ 
τὰ ἔθιμα τοῦ κάθε τόπου καὶ ἀπὸ τὸ εἶδος τοῦ μυστηρίου.  
     Ἡ ἀμοιβὴ τῶν παπάδων εἶναι περίπου ἡ ἑξῆς: Γιὰ γάμο, ἀπὸ 3 μέχρι 10 γρόσια. Γιὰ βαφτίσια ἀπὸ 3 
ὡς 5 γρόσια. Γιὰ κηδεία ἐπίσης 3 ὡς 5. Γιὰ μνημόσυνο, στὰ σαράντα, 6 μὲ 10 γρόσια. Ἀλλὰ ὑπάρχουν 
κι’ ἄλλες λειτουργίες ποὺ γίνονται μὲ ἀμοιβή, ἀκόμη καὶ παρακλήσεις γιὰ τὸν ἄρρωστο, διάφοροι 
ἁγιασμοὶ καὶ ὁ συνηθισμένος μηνιάτικος ἁγιασμὸς τοῦ νεροῦ.  
     Ἐκτὸς ὅμως ἀπ’ αὐτά, ὑπάρχει ἔθιμο, κάθε σπίτι νὰ προσφέρει στὸν παπὰ τα Σάββατα, καὶ τὶς 
μεγάλες γιορτές, ἀπὸ ἕνα ψωμί, τὸ πρόσφορο. Ἐπίσης, στὶς μεγάλες αὐτὲς γιορτὲς ποὺ πέφτουν 
τέσσερες μὲ πέντε φορὲς τὸ χρόνο, συνηθίζουν νὰ βγάζουν στὶς ἐκκλησίες "δίσκο", δηλαδὴ νὰ κάνουν 
ἔρανο. Ὁ ἔρανος μπορεῖ νὰ γίνεται καὶ ἀπὸ σπίτι σὲ σπίτι, ὁπότε μαζεύουν ἀπ’ τὴν κάθε οἰκογένεια 

Η 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

172 
 

     Στα έγγραφα που αντλήσαμε από το ιστορικό αρχείο της Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας2 

και αφορούν το χωριό της Σίτσοβας (σημ. Αλαγονίας), παρουσιάζεται μία διαμάχη μεταξύ 

δύο συνεφημερίων του συνοικισμού Επάνω Μαχαλά, η οποία εμφανίζεται αρχικά ως μια 

απλή αναφορά ενοριτών εις βάρος ενός υπερήλικα ιερέα που δεν εννοεί να αποσυρθεί από 

την ενεργό υπηρεσία. Όταν όμως ξεδιπλώνεται η υπόθεση, διαπιστώνουμε πως η μεγάλη 

ηλικία του ιερέα αποτελεί το πρόσχημα της διαμάχης, αφού πρόκειται τελικά για ένα μάλλον 

οικονομικό ζήτημα, το οποίο αφορά τη συνύπαρξη στην ίδια ενορία δύο κληρικών, επομένως 

και τον διαμοιρασμό των «τυχερών» ανάμεσά τους, τον οποίο ο νεώτερος επιθυμεί διακαώς 

να αποφύγει.  

     Δυστυχώς δεν γνωρίζουμε την τελική ετυμηγορία, ωστόσο η μελέτη των εγγράφων, μας 

οδηγεί στο συμπέρασμα ότι επρόκειτο για μια δύσκολη απόφαση, η οποία μάλλον δικαίωσε 

τον ηλικιωμένο κληρικό. 

 

Β. Η εκκλησιαστική κατάσταση στην Ελλάδα κατά τη διάρκεια του 19ου αιώνα 

 

Η πρώτη μεγάλη αλλαγή κατά τον 19ο αιώνα στην Εκκλησία, είχε να κάνει με τη διαρραγή 

των σχέσεων μεταξύ της τοπικής Εκκλησίας και της Μητέρας-Εκκλησίας της 

Κωνσταντινούπολης. Η διαρραγή αυτή είχε επέλθει εξαιτίας των λεπτών ισορροπιών στις 

οποίες έπρεπε να ασκείται διαρκώς το Πατριαρχείο, εξαιτίας της απόλυτης εξάρτησής του 

από τις διαθέσεις της οθωμανικής Πύλης. Κύρια και διαρκής μέριμνα του πατριαρχείου, 

αποτελούσε η διατήρηση του Γένους –όπως αποκαλούσε η Εκκλησία το ελληνορθόδοξο 

ποίμνιό της– και αυτή η διατήρηση προϋπέθετε την έστω και κατ’ επίφασιν συνεργασία με 

τις οθωμανικές αρχές.  

     Καθ’ όλη τη διάρκεια της τουρκοκρατίας, οι Έλληνες αντιλαμβάνονταν αυτή τη δυσχερή 

θέση του εκάστοτε πατριάρχη, και κάθε φορά που επαναστατούσαν, γνώριζαν ότι σύντομα 

θα εκδιδόταν εις βάρος τους αφοριστικό έγγραφο, το οποίο όμως ουδέποτε τους πτοούσε, 

καθώς το θεωρούσαν εκ προοιμίου άκυρο.  

                                                           
λάδι, κρασί, σιτάρι, μετάξι καὶ ἄλλα. Ἀλλὰ τὸ πιὸ ἀποδοτικὸ ἀπ’ ὅλα εἶναι τὰ λεγόμενα ἔξοδα 
ἀφορισμοῦ [...].  

Ἐκτὸς ἀπ’ αὐτοὺς τοὺς ἐράνους ποὺ εἶναι ἀποκλειστικὰ γιὰ τὸν παπὰ τῆς ἐνορίας, 
συγκεντρώνονται καὶ ἄλλα χρήματα, συνήθως τὶς Κυριακὲς καὶ στὶς γιορτές. Λόγου χάρη, γιὰ νὰ χτιστεῖ 
ἢ νὰ ἐπισκευαστεῖ μιὰ ἐκκλησία, ἢ καὶ γιὰ ἕνα δημόσιο ἵδρυμα. Καὶ δεδομένου ὅτι ὁ Ἕλληνας ἔχει 
ἰδιαίτερα ἀνεπτυγμένο τὸ αἴσθημα τῆς φιλανθρωπίας, οἱ ἔρανοι αὐτοὶ εἶναι πάντοτε ἀποδοτικοί»). 
2 Στο σημείο αυτό οφείλουμε να ευχαριστήσουμε τον μητροπολίτη Μεσσηνίας και Καθηγητή στο 
Πανεπιστήμιο Αθηνών κ. Χρυσόστομο για την άδεια που έδωσε ώστε να μελετηθεί το ιστορικό αρχείο 
της Ι.Μ.Μ. και τον δρ. Ιω. Μπουγά για την πολύτιμη βοήθειά του στην αξιοποίησή του.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

173 
 

     Η επανάσταση του 1821 δεν αποτέλεσε εξαίρεση του κανόνα που αναφέρθηκε νωρίτερα· 

μόλις ο τότε πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Γρηγόριος Ε’ πληροφορήθηκε για το ξέσπασμα 

της επανάστασης πρώτα στη Μολδοβλαχία από τον Υψηλάντη και ύστερα στη νότια Ελλάδα, 

αναγκάστηκε να εκδώσει αφοριστικά έγγραφα εις βάρος των επαναστατημένων Ελλήνων, 

ελπίζοντας πως με αυτόν τον οδυνηρό για εκείνον τρόπο (ας μην ξεχνούμε ότι ο ίδιος 

αποτελούσε γέννημα θρέμμα της πελοποννησιακής γης) θα έσωζε από γενική σφαγή τον 

ελληνισμό των υπόδουλων επαρχιών που βρίσκονταν μακριά από τα κέντρα της 

επανάστασης3. Η αντίδραση των επικεφαλής των Ελλήνων στους αφορισμούς αυτούς, 

υπήρξε χαρακτηριστική· ο Αλέξανδρος Υψηλάντης σε επιστολή που έγραψε στις 29 

Ιανουαρίου 1821 με οδηγίες προς τον Θεόδωρο Κολοκοτρώνη, σημειώνει μεταξύ άλλων: «Ὁ 

μὲν Πατριάρχης, βιαζόμενος παρὰ τῆς Πόρτας, σᾶς στέλλει ἀφοριστικὰ καὶ έξάρχους, 

παρακινώντας σας νὰ ἑνωθῆτε μὲ τὴν Πόρτα· ἐσεῖς ὅμως νὰ τὰ θεωρῆτε ταῦτα ὡς ἄκυρα, 

καθότι γίνονται μὲ βίαν καὶ δυναστείαν καὶ ἄνευ θελήσεως τοῦ Πατριάρχου»4.  

     Η απείθεια που επέδειξαν οι επαναστατημένοι Έλληνες για μία δεκαετία σχεδόν και η 

δημιουργία στη συνέχεια ανεξάρτητου ελληνικού κράτους με το Πρωτόκολλο του Λονδίνου 

(22 Ιανουαρίου/3 Φεβρουαρίου 1830), οδήγησε σταδιακά στην ψυχική απομάκρυνσή τους 

από την επιρροή του πατριαρχείου και στη ρήξη των δεσμών ανάμεσα στις δύο πλευρές5. 

Νωρίτερα, τον Φεβρουάριο του 1828, ο τότε πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Αγαθάγγελος, 

είχε αποστείλει επιστολή προς τον Καποδίστρια (κατόπιν εντολής του σουλτάνου), καλώντας 

τους Έλληνες σε υποταγή. Η διπλωματική, πλην αυστηρή απάντηση του Καποδίστρια, 

                                                           
3 Βλ. Αλ. Δεσποτόπουλος, «Η Ελληνική Επανάσταση και η δημιουργία του Ελληνικού κράτους (1821-
1832)», τ. ΙΒ’, Ιστορία του Ελληνικού Έθνους, εκδ. Εκδοτική Αθηνών, σ. 36, Αθήνα 1975 («Ἐπικρίθηκε ἐν 
τούτοις ὁ πατριάρχης καὶ ἐπικρίνεται ἀκόμη, ἐπειδὴ ἔστερξε στὸν ἀφορισμὸ καὶ ἔστειλε τὶς νουθετικὲς 
ἐγκυκλίους. Οἱ ἐπικριτὲς ὅμως δὲν ἀναλογίζονται, τί θὰ πάθαινε τὸ Ἔθνος, ἂν ὁ πατριάρχης τηροῦσε 
ἀρνητικὴ στάση ἀπέναντι στὶς ἀξιώσεις τοῦ σουλτάνου. Συμμορφώθηκε, ἄλλωστε, τότε ὁ πατριάρχης 
πρὸς τὴ σταθερὴ παράδοση τῆς Ἐκκλησίας, ποὺ μὲ παρόμοια στάση κατόρθωνε σὲ ἀνάλογες κρίσιμες 
περιστάσεις νὰ σώζη τὸ Γένος. Ἄλλωστε θὰ ἦταν ἐντελῶς παράλογη καὶ ἀνεύθυνη διαφορετικὴ 
ἀπόφαση. Ἂν δὲν γινόταν ὁ ἀφορισμός, ἦταν σχεδὸν βέβαιο ὅτι θὰ ἐξοντώνονταν ἑκατοντάδες 
χιλιάδων ὀρθοδόξων χριστιανῶν· ἂν γινόταν, ἦταν ἁπλῶς πιθανὸν νὰ ἐπέλθη ἀποθάρρυνση γιὰ τὴν 
ἐπανάσταση, ἀλλὰ σὲ πολὺ περιορισμένο βαθμό. Οἱ Ἕλληνες θὰ κατανοοῦσαν, πίστευε ὁ πατριάρχης, 
ὅτι ὁ ἀφορισμὸς καὶ οἱ ἐγκύκλιοι ἦταν προϊόντα βίας καὶ ἀνάγκης καὶ ἑπομένως οἱ δυσμενεῖς συνέπειές 
τους θὰ ἦταν ἀσήμαντες»). 
4 Στο ίδιο.  
5 Γκέοργκ Λούντβιχ Μάουρερ, ό.π., σ. 318 («Ἀπὸ τὶς ἀρχὲς κι’ ὅλας τοῦ Ἀγώνα, ἡ Ἑλληνικὴ Ἐκκλησία 
ἀποτίναξε τὸ ζυγὸ τῆς Ὑψηλῆς Πύλης καὶ τοῦ Πατριάρχη – γιατί κι’ αὐτός, σὰν δημιούργημα τοῦ 
σουλτάνου, ἐφ’ ὅσον παρέμενε στὴ θέση του, ἔπρεπε ἀναγκαστικὰ νὰ κρατᾶ τὰ προσχήματα. Στὶς 
ἐλευθερωμένες περιοχὲς κανένας ἐπίσκοπος, διορισμένος ἀπὸ τὸν Πατριάρχη ἢ ἀπὸ τὴ Σύνοδο, δὲν 
μποροῦσε πιὰ νὰ ἀναλάβει τὰ καθήκοντά του, καὶ καμμιὰ ἐκκλησία ἢ μοναστήρι δὲν ἔστελνε πιὰ στὸ 
Πατριαρχεῖο ὄχι μόνο φόρους καὶ εἰσφορές, ἀλλὰ οὔτε καὶ τοὺς τόκους γιὰ τὰ αὐλικὰ χρέη. Οἱ ἐκκλησίες 
σταμάτησαν νὰ μνημονεύουν τὸν Πατριάρχη, καὶ ἀντικατάστησαν τὸ τυπικὸ μὲ τὸ συνηθισμένο ποὺ 
χρησιμοποιοῦσαν τὰ τρία ἄλλα Πατριαρχεῖα καὶ οἱ ἀνεξάρτητες ἐκκλησίες: “Μνησθήτω Κύριος πάσης 
ὀρθοδόξου ἐκκλησίας”»).  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

174 
 

απέκλειε κάθε περίπτωση συνεργασίας και ουσιαστικά προετοίμαζε το έδαφος για την 

μελλοντική (και οριστική) ρήξη. 

     Κατά τη διάρκεια της βασιλείας του Όθωνα, ο Βαυαρός βασιλιάς και οι συνεργάτες του 

που είχαν αναλάβει την οργάνωση του ελληνικού κράτους, συνηθισμένοι από την πατρίδα 

τους στη λογική της απόλυτης υπαγωγής της Εκκλησίας στο Κράτος, δεν μπορούσε να 

διανοηθεί καν πως η εν Ελλάδι Ορθόδοξη Εκκλησία θα έπρεπε να υπάγεται σε έναν θεσμό 

της οθωμανικής Πύλης για οποιοδήποτε ζήτημα προέκυπτε σε αυτήν, παρά τις σφοδρές 

αντιδράσεις που συνάντησε6. Δρομολόγησε έτσι την αυτονόμηση και της ελλαδικής 

Εκκλησίας, υπάγοντάς τη στη δικαιοδοσία του Κράτους7. Χαρακτηριστικά, από το πρώτο 

άρθρο της σχετικής  διακήρυξης, σημειώνεται πως «Ἡ ὀρθόδοξος Ἀνατολικὴ Ἀποστολικὴ 

Ἐκκλησία τοῦ Βασιλείου τῆς Ἑλλάδος, ἐν Πνεύματι μὴ ἀναγνωρίζουσα ἄλλην κεφαλήν, παρὰ 

τὸν Θεμελιωτὴν τῆς Χριστιανικῆς πίστεως τὸν Κύριον καὶ Σωτήρα ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν, κατὰ 

δὲ τὸ διοικητικὸν μέρος ἔχουσα ἀρχηγὸν τὸν Βασιλέα τῆς Ἑλλάδος…»8. Το Πατριαρχείο 

αναγκάστηκε να αποδεχθεί αυτή τη de facto αυτονόμηση και να αποδώσει εν τέλει την 

αυτοκεφαλία στην Εκκλησία της Ελλάδος στις 29 Ιουνίου του 1850 (Πατριαρχικός και 

Συνοδικός Τόμος της 29ης Ιουνίου 1850). 

     Οι συνθήκες που είχαν επικρατήσει καθ’ όλο τον 19ο αιώνα, είχαν οδηγήσει τον κλήρο του 

ελεύθερου βασιλείου σε δεινή θέση, καθώς  υφίστατο μεγάλη υποχώρηση τόσο οικονομικά 

(πλήρης ανέχεια κλήρου και λαού), όσο και μορφωτικά (η εκπαίδευση –και κυρίως η 

εκκλησιαστική εκπαίδευση– βρισκόταν σε εμβρυώδη κατάσταση), διοικητικά (υπήρχαν 

επισκοπές χωρίς τους επισκόπους τους για πολλά χρόνια) και πνευματικά (απουσία 

                                                           
6 Βλ. Αμβρ. Φραντζής, Ἐπιτομὴ τῆς Ἱστορίας τῆς ἀναγεννηθείσης Ἑλλάδος, τ. Γ’, Ἐν Ἀθήναις, ἐκ τῆς 
τυπογραφίας Κ. Ράλλη, 1841 (φωτοτυπική ἀνατύπωσις 1975, ἐκδ. Β.Ν. Γρηγοριάδη), σσ. 178-180 («Ἡ 
δὲ Ἀντιβασιλεία μηδόλως ἔχουσα γνῶσιν τῶν ἐκκλησιαστικῶν τῆς Ἑλλάδος πραγμάτων, ἐνδοῦσα 
ἀπερισκέπτως ὅλως δι’ ὅλου εἰς τὰς προτάσεις τῶν ρηθέντων αὐτῶν, καὶ ἄλλων τὴν ἀδυναμίαν της 
κολακευόντων τοιούτων ὑποκειμένων, λαβοῦσα δὲ καὶ τὴν συγκατάθεσιν τῆς ἱερᾶς Συνόδου, 
ἀπεφάσισε καὶ τὴν κατάργησιν τῶν τόσων μοναστηρίων, διατάξασα ὥστε ἡ μὲν κινητὴ αὐτῶν 
περιουσία νὰ πωληθῇ ἐπὶ δημοπρασίας, τὰ δὲ ἀκίνητα κτήματα ἄλλα μὲν νὰ πωληθῶσιν, ἄλλα δὲ νὰ 
ἐνοικιασθῶσι πολυετὼς εἰς τὸν τυχόντα, τὰ δὲ ἐξ αὐτῶν συναχθησόμενα χρήματα, ἢ εἰσοδήματα, νὰ 
κατατεθῶσιν εἰς τὸ ἐκκλησιαστικὸν ταμεῖον, ἐν ᾧ ὤφειλον τὰ μέλη αὐτῆς νὰ σκεφθῶσιν ἐμβριθέστερον 
περὶ τῆς καλῆς διευθετήσεως τῶν ἐκκλησιαστικῶν πραγμάτων, καὶ οὕτω νὰ θέσωσιν εἰς ἐνέργειαν τὰ 
ἀφορῶντα τὴν λατρείαν τῶν νέων ὑπηκόων Ἑλλήνων, ἀλλ’ ὄχι ποτὲ ν’ ἀδικήσωσι καὶ τὸν ἑαυτόν των, 
καὶ τὸν βασιλέα, πεισθέντα μόνον εἰς τὰ ὁποῖα τοῖς ἔκαμον παράστασιν τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
καταστάσεως οἱ προσκολληθέντες αὐτοῖς ἰδιοτελεῖς, οἵτινες ἔθεντο ὑπ’ ὄψιν αὐτῶν ὅτι ὁ κλῆρος τῆς 
Ἑλλάδος εἶναι ταραχοποιός, ὅτι ὡς ἐκ τῆς ἀμαθείας τοῦ λαοῦ χαίρει ὑπόληψιν, ἄλλως δὲ ὅτι δὲν εἶναι 
ἄξιος ὑπολήψεως, ὅτι ἔχων πολλὰ εἰς τὴν Ἑλληνικὴν ἐπανάστασιν δικαιώματα, χρηματικὰς καὶ 
στρατιωτικὰς θυσίας, δὲν θέλει παύσει τοῦ νὰ κάμῃ καὶ καθ’ ἡμέραν παντοίων εἰδῶν ἀπαιτήσεις, κτλ. 
ὥστε ἐπὶ τούτοις διωργανίσθησαν τὰ πάντα κατὰ τὴν ἀρέσκειαν καὶ τὸν σκοπόν των, σύμφωνα μὲ τὰς 
στιγμὰς τῆς ἐποχῆς ἐκείνης»).  
7 Βλ. ΦΕΚ 23/1-8-1833 («Διακήρυξις περὶ τῆς ἀνεξαρτησίας τῆς Ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας»). 
8 Στο ίδιο. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

175 
 

πνευματικής καθοδήγησης από τους επισκόπους). Την κατάσταση αυτή περιγράφει με 

γλαφυρό τρόπο (αλλά και με μια δόση υπερβολής) ο Γκέοργκ Λούντβιχ Μάουρερ, μέλος της 

τριμελούς Αντιβασιλείας (1833-1835) ο οποίος είχε αναλάβει μεταξύ άλλων και τα 

εκκλησιαστικά ζητήματα: «…ὁ ἑλληνικὸς Κλῆρος εἶχε γίνει πραγματικὰ ἀνεξάρτητος ἀπὸ τὸ 

Πατριαρχεῖο, δὲν εἶχε ὅμως τώρα κανέναν ἀρχηγό. Γι’ αὐτό, εἶχε χαθεῖ κάθε ἐκκλησιαστικὴ 

πειθαρχία, ὄχι μόνο στὸ διάστημα τοῦ ἀγῶνα κατὰ τῶν Τούρκων, ἀλλὰ καὶ ἀργότερα ὅταν 

ἄρχισε ἀνάμεσα στοὺς Ἕλληνες ὁ ἐμφύλιος πόλεμος. Πολλὲς ἐπισκοπὲς παρέμεναν ἀκέφαλες, 

ἀλλὰ δὲν δέχονταν καὶ κανέναν ἐπίσκοπο ἀπ’ τὴν Κωνσταντινούπολη. Οἱ μοναχοὶ εἶχαν 

ξεφύγει ἀπ’ τὰ μοναστήρια τους, καὶ παρὰ τὴν ὑπόσχεσή τους νὰ σεβαστοῦν τοὺς κανόνες 

τοῦ τάγματός τους, τριγύριζαν μέσα στὴ χώρα. Σ’ αὐτοὺς πρέπει νὰ προσθέσουμε κι’ ἕνα 

πλῆθος ἀπὸ ἐπισκόπους καὶ λογιῶν - λογιῶν καλογέρους ποὺ εἶχαν καταφύγει στὴν Ἑλλάδα, 

καὶ ζοῦσαν ὅλοι τους σὲ βάρος τοῦ φτωχοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ. Ἡ ἀγραμματοσύνη τοῦ κλήρου 

ἦταν τώρα ἀκόμα πιὸ μεγάλη, γιατί σ’ ὅλα τὰ χρόνια τοῦ Ἀγῶνα δὲν μποροῦσε φυσικὰ νὰ 

γίνεται λόγος γιὰ σχολεῖα καὶ γιὰ μάθηση. Ἀλλὰ καὶ ἡ πατροπαράδοτη συνήθεια νὰ ρυθμίζουν 

οἱ Ἐπίσκοποι ὅλες τὶς διαφορὲς τῶν πολιτῶν, εἶχε γίνει τώρα γι’ αὐτοὺς μέσῳ ἐκβιασμοῦ καὶ 

ἀπαιτοῦσαν ὑπέρογκα ποσά [...]. Ἔπρεπε ἐπί τέλους νὰ μπεῖ ἕνα τέρμα σ’ ὅλη αὐτὴ τὴν 

ἀνώμαλη κατάσταση»9.  

 

Γ. Περιγραφή της υπόθεσης του ιερέα Δημήτριου Στασινού 

 

Στις 28 Δεκεμβρίου του 1898, μία έγγραφη αναφορά (έγγραφο αρ. 110) άρχισε να διακινείται 

μεταξύ των κατοίκων του χωριού Σίτσοβα (σημ. Αλαγονίας), έδρας του τότε Δήμου 

Αλαγωνίας11. Οι υπογράφοντες (35 συνολικά), ζητούσαν από την (Αρχι)Επισκοπική 

Επιτροπή12, η οποία αποτελούνταν από τους κληρικούς Θεοδόσιο Σπυρόπουλο 

                                                           
9 Στο ίδιο, σσ. 321-322.  
10 Στη μεταγραφή των εγγράφων που παρατίθενται ακολούθως, έχει διατηρηθεί το αρχικό κείμενο, 
εκτός από ορισμένα σημεία που θα μπορούσαν να δυσκολέψουν τον αναγνώστη.   
11 Ο Δήμος Αλαγωνίας ιδρύθηκε με ΒΔ του 1835 (ΓΑΚ / Αρχείο Υπ. Εσ. Όθωνος / Φ. 95/23512). Ήταν β’ 
τάξεως, με πληθυσμό 2.442 κατοίκους και έδρα τη Σίτσοβα (σημ. Αλαγονία). Κατά τη διάρκεια της 
λειτουργίας του, η έδρα του μεταφερόταν κατά διαστήματα πότε στη Σίτσοβα και πότε στη γειτονική 
Τσερνίτσα (σημ. Αρτεμισία). Από το 1879 και μέχρι την κατάργησή του το 1912, έδρα του Δήμου ήταν 
η Σίτσοβα (βλ. ΒΔ 4/1/1879).  
12 Οι Επισκοπικές Επιτροπές διορίζονταν από την Ιερά Σύνοδο της Εκκλησίας της Ελλάδος ύστερα από 
την εκδημία του οικείου ιεράρχη. Κύρια αποστολή τους ήταν η καταγραφή αρχικά των περιουσιακών 
στοιχείων του εκλιπόντος και στη συνέχεια η διαχείριση των τρεχόντων ζητημάτων της χηρεύουσας 
εκκλησιαστικής περιφέρειας, καθώς οι εκλογές νέων ιεραρχών συνήθως καθυστερούσαν ακόμη και 
για χρόνια (για παράδειγμα, μετά τον θάνατο του τότε Αρχιεπισκόπου Μεσσηνίας Πανάρετου 
Κωνσταντινίδη στις 28/1/1897, η Επισκοπική Επιτροπή ανέλαβε καθήκοντα ως την εκλογή του νέου 
επισκόπου Μελέτιου Σακελλαρόπουλου στις 9/7/1904). Περισσότερες πληροφορίες για τις 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

176 
 

(«Οικονόμος»), Περικλή Στασινόπουλο («Χαρτοφύλαξ») και Γεώργιο Βέλμαχο 

(«Ιερομνήμων»)13, να θέσει σε αργία τον υπερενηκοντούτη ιερέα της ενορίας14 τους Δημήτριο 

Στασινόπουλο (σε όλα τα υπόλοιπα έγγραφα αναφέρεται ως Στασινός). Ο λόγος που 

επικαλούνταν, ήταν η ήδη επιβαρυμένη λόγω γήρατος ηλικία του, η οποία δεν του επέτρεπε 

να τελεί με επιτυχία τα ιερατικά του καθήκοντα. Κυρίως επέμεναν να εστιάζουν την κριτική 

τους στην τρομώδη και σπασμωδική κίνηση των χεριών και του σώματός του συνολικά, τα 

οποία τον καθιστούσαν λίαν επικίνδυνο κατά τη θεία Κοινωνία των πιστών. Υπόσχονταν δε 

να αναλάβουν και τη χορήγηση της σχετικής αποζημίωσης προς τον υπερήλικα ιερέα.  

     Η αναφορά αυτή έφτασε στα χέρια του Β. Παρέδρου της Σίτσοβας Γ. Βασιλάκη στις 25 

Ιανουαρίου 1899, ο οποίος και βεβαίωσε το γνήσιο της υπογραφής τους.  

     Το έγγραφο εστάλη στην (Αρχι)Επισκοπική Επιτροπή και στον Νομάρχη Μεσσηνίας και ο 

δεύτερος έδωσε εντολή για ιατρική πραγματογνωμοσύνη σε επιτροπή αποτελούμενη από 

κάποιους ειδικούς. Η εντολή αυτή –η οποία δεν σώζεται– κοινοποιήθηκε στον ιατρό Γ.Α. 

Βασιλάκη από τη Σίτσοβα στις 13 Μαΐου 1899 (ο Βασιλάκης είναι το μόνο μέλος της 

επιτροπής που γνωρίζουμε). Αυτός, αφού εξέτασε τον ιερέα Δημήτριο Στασινό λίγες ημέρες 

αργότερα (στις 19 Μαΐου), εξέδωσε ιατρική γνωμάτευση (έγγραφο αρ. 2), στην οποία 

σημείωνε πως βρήκε τον υπερήλικα ιερέα με ακμαίες τις διανοητικές και σωματικές του 

δυνάμεις, εκτός από κάποιες ελαφρές σπασμωδικές κινήσεις των άνω άκρων, οι οποίες όμως 

έκρινε πως δεν επηρέαζαν την ικανότητά του να ιερουργεί. Συνιστούσε βέβαια στον ιερέα να 

συλλειτουργεί με τον συνεφημέριό του, υποδεικνύοντας ταυτόχρονα την παύση των παθών 

ανάμεσα στους δύο κληρικούς, που δημιουργούσαν μεταξύ τους σειρά αντεγκλήσεων. 

     Τη γνωμάτευση παρέλαβε και υπέγραψε ο Ειρηνοδίκης Αλαγωνίας Π. Γεννατάς 

(πιθανότατα μέλος κι αυτός της επιτροπής που είχε διορίσει ο Νομάρχης Μεσσηνίας), ο 

οποίος την ίδια ημέρα την απέστειλε στον Νομάρχη Μεσσηνίας. Εκείνος με τη σειρά του τη 

διαβίβασε στις 22 Μαΐου στην Επισκοπική Επιτροπή Μεσσηνίας για τα περαιτέρω (έγγραφο 

αρ. 3). 

     Η υπόθεση ωστόσο, δεν έλαβε τέλος με τη λήψη της ιατρικής γνωμάτευσης από πλευράς 

Επισκοπικής Επιτροπής· μόλις η κίνηση για να τεθεί σε αργία ο ιερέας Δημήτριος Στασινός 

έγινε γνωστή στο χωριό, ξεκίνησε μια αντίστροφη συλλογή υπογραφών όσων ενοριτών 

υποστήριζαν τον εν λόγω ιερέα. Έτσι, στις 22 Μαΐου, την ημέρα δηλαδή που διαβιβάστηκε η 

                                                           
επισκοπικές επιτροπές και τη λειτουργία τους, βλ. Β. Ἀτέση, «Ἡ Ἐπισκοπικὴ Ἐπιτροπὴ Σκύρου (1837-
1841)», Θεολογία 20 (1949), σσ. 204-219.    
13 Στο ιστορικό αρχείο της Ι. Μ. Μεσσηνίας, αυτά τα μέλη της Επιτροπής αναφέρονται σε έγγραφο της 
20ης Ιανουαρίου 1899. 
14 Πρόκειται για την ενορία Προφήτου Ηλία και Αγίου Δημητρίου, της συνοικίας Επάνω Μαχαλά της 
Σίτσοβας (σημ. Αλαγονίας). 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

177 
 

ιατρική γνωμάτευση από τον Νομάρχη στην Επισκοπική Επιτροπή, απεστάλη νέα αναφορά 

από κατοίκους της Σίτσοβας, αυτή φορά με περιεχόμενο υποστηρικτικό για τον γηραιό 

κληρικό (έγγραφο αρ. 4). Σε αυτή την αναφορά, η οποία υπογράφεται από 22 ενορίτες, 

λαμβάνουμε πολλές και ενδιαφέρουσες πληροφορίες, τις οποίες δεν μας παρείχε η αρχική 

αναφορά. Συγκεκριμένα, μαθαίνουμε για τον Στασινό ότι εφημέρευε επί σαράντα περίπου 

χρόνια στην ενορία τους, κατέχοντας μάλιστα το οφφίκιο του «οικονόμου», γεγονός που 

καταδεικνύει πως επρόκειτο για σχετικά μορφωμένο (για τα δεδομένα της εποχής) ιερέα, και 

πως οι κατήγοροί του είχαν προσθέσει δέκα χρόνια επιπλέον στην ηλικία του, με προφανή 

σκοπό να τον παρουσιάσουν ως εντελώς ακατάλληλο. Μια επιπλέον πληροφορία την οποία 

αντλούμε από την ίδια αναφορά, είναι η παρουσία επί δεκαετία περίπου στον ναό του 

συνεφημερίου του, ιερομονάχου Γενναδίου Γεωργαντά, τον οποίο οι υπογράφοντες 

κατηγορούν ως υποκινητή της αρχικής αναφοράς, με ποταπά (οικονομικά) κίνητρα. Το 

έγγραφο, αφού καλεί την Επισκοπική Επιτροπή να μη λάβει υπόψη της τις ενστάσεις των 

ενοριτών που επιθυμούν την απομάκρυνση του Στασινού από τα ιερατικά καθήκοντά του, 

πιστοποιεί πως αντίθετα τα επιτελεί με αξιοπρέπεια και θρησκευτική ευλάβεια και εκτιμά 

πως οποιαδήποτε αντίθετη σκέψη να πεταχθεί στον δρόμο ένας τόσο σεβάσμιος ιερέας, 

αντίκειται και της ηθικής και των κανόνων της Εκκλησίας.  

     Το κείμενο αυτό είναι αριστοτεχνικά γραμμένο, με σαφή στόχευση και σκοπό, γεγονός που 

μας οδηγεί στο εύλογο συμπέρασμα πως ο εμπνευστής του θα πρέπει να ήταν κάποιος 

ειδικός στον λόγο και την επιχειρηματολογία (δικηγόρος;) ο οποίος ενδεχομένως συνέταξε το 

κείμενο που στη συνέχεια υπέγραψαν οι ενορίτες που στέκονταν στο πλευρό του υπερήλικα 

ιερέα. 

     Δεν γνωρίζουμε την κατάληξη αυτής της ενδιαφέρουσας διένεξης, ωστόσο μπορούμε 

βάσιμα να υποθέσουμε πως η Επισκοπική Επιτροπή θα έλαβε περισσότερο υπόψη της την 

ιατρική γνωμάτευση, απορρίπτοντας εν τέλει το αίτημα να τεθεί σε αργία ο ιερέας Δημήτριος 

Στασινός. Έτσι, ο έτερος συνεφημέριος, αν (όπως όλα δείχνουν) είχε ανάμιξη στο περιστατικό 

αυτό, θα έπρεπε να ασκηθεί περισσότερο στην αρετή της υπομονής, ελπίζοντας μόνο στην 

εις Κύριον εκδημία του Στασινού για να αναλάβει εξολοκλήρου τη διαποίμανση των 

διχασμένων ενοριτών του και των τυχερών που προέρχονταν απ’ αυτούς. 

  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

178 
 

Αναφορά κατοίκων της Σίτσοβας εναντίον του ιερέα Δημήτριου Στασινού 

 

28 Δεκεμβρίου 1898 

 

Περίληψη: Ενορίτες των Ι. Ν. Προφήτου Ηλία και Αγίου Δημητρίου Σίτσοβας αναφέρουν στην 

εκκλησιαστική αρχή τον ιερέα Δημήτριο Στασινό ότι εξαιτίας του προχωρημένου της ηλικίας 

του αδυνατεί να εκπληρώσει τα ιερατικά του καθήκοντα.  

Προέλευση: Αρχείο Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας. 

Περιγραφή: Χαρτί (κόλλα αναφοράς) δύο φύλλων, διαστάσεων 0,20 Χ 0,30, υποκίτρινο. 

Μελάνι μπλε, αχνό. Κατάσταση διατηρήσεως πολύ καλή. Το έγγραφο είναι χωρισμένο σε δύο 

στήλες· στην αριστερή στήλη σημειώνεται στο επάνω τμήμα μετά το χαρτόσημο τάξεως 50 

λεπτών, ο τόπος και η ημερομηνία συγγραφής: «Ἐν Σιτσόβῃ τῇ 28 Δ(επτεμ)βρίου 1898». Στη 

δεξιά στήλη σημειώνεται ο παραλήπτης: «Πρός τήν Ἀρχιεπισκοπικήν Ἐπιτροπήν Μεσσηνίας». 

Στο τέλος, ο Β. Πάρεδρος Σίτσοβας βεβαιώνει το γνήσιο της υπογραφής των κατοίκων 

(«Βεβαιώνεται τό γνήσιον τῆς ὑπογραφῆς τῶν ανω ὑπογραφομένων. Ἐν Σιτσόβῃ τήν 25 

Ἰανουαρίου 1899. ο Β. Πάρεδρος Γ. Βασιλάκης»). 

Γραφέας: Κάτοικοι της συνοικίας Άνω Μαχαλά Σίτσοβας. 

Σημειώματα: –  

Έκδοση: Το έγγραφο είναι ανέκδοτο. 

Κείμενο: 

Οἱ ὑποφαινόμενοι ἐν- |2 ορῖται «Προφήτου Ἠλία |3  καί Ἁγίου Δημητρίου»  

|4  τῆς συνοικίας ἐπάνω Μαχαλᾶ τῆς |5 Σιτσόβης, εὐσεβάστως ἀναφέρο- |6 μεν αὐτῇ, ὅτι ὁ 

ἕτερος τῶν ἐφη- |7 μερίων μας Δημήτριος Στα- |8 σινόπουλος Ἱερεύς, ὡς ἐκ τῆς |9 λίαν 

προβεβηκυΐας ἡλικίας |10 του ὑπερβαινούσης το ἐνενη- |11  κοστόν ἔτος καί τῆς τρομώδους |12 

και σπασμωδικῆς κινήσεως τῶν |13 τε χειρῶν καί ὅλου τοῦ σώμα- |14 τος ἕνεκα τῆς μεγάλης 

αὐτοῦ |15 ἐξασθενήσεως, μικροῦ δεῖν |16 νά μένῃ πλειστάκις προξενῶν |17  ἀνεπανορθώτου 

βλάβης στα |18 τε τό κοινόν καί εἰς ἑαυτόν, |19 καθόσον καί τά Ἱερά σκεύη ἐ- |20 κινδύνευσε νά 

καταρρίψῃ |21 τῶν χειρῶν καί αὐτό τό ἅγιον |22 Ποτήριον κατά τήν ὥραν |23 τῆς Μεταλήψεως. 

Διά ταῦτα |24 παρακαλοῦμεν τήν Σεβ. |25 Ἐπιτροπήν ὅπως θέσῃ τοῦτον |26 ἐν ἀργίᾳ, 

προσφερόμενοι νά χο- |27 ρηγοῦμεν αὐτῷ τήν δέουσαν |28 ἀποζημίωσιν.  

|29 Ὑποσημειούμεθα εὐσεβάστως 

|30 Οἱ ἐνορῖται 

|31 Παν. Ν. Παπαναστάσης 

|32 Δημ. Μπογιαντζῆς 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

179 
 

|33 Ἰω. Θεοδορακοπουλος 

|34 Ἰω. Παπαβασιλόπουλος 

|35 Σωτήρ. Καροῦνος 

|36 Δ[…]λης Καροῦνος 

|37 Ἀντώνιος Ροβολῆς 

|38 Διμιτρηος ροβολης 

|39 Παναγιώτης Δ. Καροῦνος 

|40 Γεώργιος Κυργιάκος 

|41 Παναγιώτης Κ. Μαυρίκης 

|42 Ἰωάννης Δ. μουδούρης 

|43 Ἰωάννης Σ. Παπακαλός 

|44 Παναγιώτα χῆρα Γ. Παπαναστάση 

|45 Γεώργιος Ἰω. Παπαβασιλόπουλος 

|46 Γεώργιος Ἰω. Παπαβασιλόπουλος 

|47 Γεώργιος Γ. Λιακάκης 

|48 Ν. Γ. Οἰκονομάκης 

|49 Π. Γ. Σταθόπουλος 

|50 Κωνσταντῖνος Π. Καροῦνος 

|51 [υπογραφή] 

|52 Δ. Π. Οἰκονομάκης 

|53 Π. Σ. Κουντούρης 

|54 Γρηγ. Σωτηρ. Καροῦνος 

|55 Αρηστήδενα χίρα Παπακαλοῦ 

|56  Ἰωάννης Κηρα[…]νης 

|57 Τ. Σταθόπουλος 

|58 Ἀριστείδενα Π. Σαλουφα[…]α 

|59 Κον. Π. Παπαβασιλόπουλος 

|60 Πολ. Ν. Παπαβασιλόπουλος 

|61 Νικόλαος Ἀντων. […] 

|62 Π. Αθ. Παναγόπουλος 

|63 Δ. Ι. Γεοργαντόπουλος 

|64 Σπύρος Δ. μουντούρι 

|65 Παναγιότης […]χερας 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

180 
 

 

Σχόλια: 

1 (στ. 1-3) «Οἱ ὑποφαινόμενοι ἐνορῖται “Προφήτου Ἠλία καί Ἁγίου Δημητρίου”». – Οι δύο ναοί 

σώζονται μέχρι και σήμερα και βρίσκονται στη συνοικία την οποία αναφέρει το έγγραφο. 

2 (στ. 4-5) «τῆς συνοικίας ἐπάνω Μαχαλᾶ τῆς Σιτσόβης». – Σήμερα ο οικισμός αυτός ονομάζεται 

Επάνω Μεριά.  

3 (στ. 5) «Σιτσόβης». – Η Σίτσοβα βρίσκεται στον ΒΔ Ταΰγετο, ανάμεσα στη Μεσσηνία και τη Λακωνία. 

Η ευρύτερη περιοχή στην αρχαιότητα ονομαζόταν Δενθαλιάτις και αποτέλεσε το «μήλον της έριδος» 

Μεσσηνίων και Σπαρτιατών κατά τον Α’ Μεσσηνιακό πόλεμο (735-715 π.Χ.). Στα βυζαντινά χρόνια η 

περιοχή κατοικήθηκε από Μηλιγγούς Σλάβους (εξ ου και η σλαβικής προέλευσης ονομασία Σίτσοβα), 

ενώ κατά τη διάρκεια της τουρκοκρατίας τα έξι χωριά της περιοχής αποκαλούνταν Πισινά, επειδή 

υπάγονταν διοικητικά στον Μυστρά, ευρισκόμενα «όπισθέν» του. Την ίδια περίοδο η Σίτσοβα 

αποτέλεσε σημαντικό πνευματικό κέντρο της περιοχής, καθώς από το συγκεκριμένο χωριό προήλθε 

μεταξύ άλλων ιεραρχών της Εκκλησίας, ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Προκόπιος Πελεκάσης 

(1785-1789). Οι Πισινοχωρίτες συμμετείχαν ενεργά στην επανάσταση του 1821, με επιφανέστερο 

εκπρόσωπό τους τον οπλαρχηγό Νικήτα Σταματελόπουλο ή Νικηταρά «Τουρκοφάγο». Μετά τη 

δημιουργία του ελληνικού κράτους το 1830, η περιοχή μετονομάστηκε σε Αλαγονία, ενώ τα χωριά της 

διατήρησαν τις σλαβικής προέλευσης ονομασίες τους ως το 1927, οπότε με Βασιλικό Διάταγμα (ΦΕΚ 

Α’ 306/22-12-1927) η Σίτσοβα μετονομάστηκε ανεπιτυχώς σε Αλαγονία, καθώς δημιούργησε σύγχυση 

ανάμεσα στο συγκεκριμένο χωριό και την ευρύτερη περιοχή. Οι κάτοικοι της Αλαγονίας (περιοχής) 

αποκαλούνται και Κουτσαβίτες, λόγω της γειτνίασης στην πόλη της Καλαμάτας δύο αλαγονιακών 

χωριών με την ίδια ονομασία (Κουτσαβά Λαδά και Κουτσαβά Καρβέλι)15.   

4 (στ. 6-8) «ὁ ἕτερος τῶν ἐφημερίων μας Δημήτριος Στασινόπουλος Ἱερεύς». – Στα υπόλοιπα έγγραφα 

που αφορούν την υπόθεση, ο ιερέας αποκαλείται Στασινός, ονομασία η οποία απαντάται ως τις μέρες 

μας στη Σίτσοβα (σημ. Αλαγονία), με επιφανέστερο εκπρόσωπό της τον Αντώνιο Στασινό, Πρόεδρο του 

Αρείου Πάγου κατά τα έτη 1985-1989. 

5 (στ. 10-11) «ὑπερβαινούσης το ἐνενηκοστόν ἔτος». – Σύμφωνα με την ιατρική γνωμάτευση, ο ιερέας 

Δημήτριος Στασινός ήταν γύρω στα 80. 

6 (στ. 12-15) «καί τῆς τρομώδους και σπασμωδικῆς κινήσεως τῶν τε χειρῶν καί ὅλου τοῦ σώματος 

ἕνεκα τῆς μεγάλης αὐτοῦ ἐξασθενήσεως». – Η πάθηση από την οποία φέρεται στο έγγραφο να έπασχε 

ο ηλικιωμένος ιερέας, ήταν κομβικής σημασίας για το αν ήταν ικανός ή όχι να εκπληροί τα ιερατικά 

του καθήκοντα, καθώς αν ίσχυε, υπήρχε ο κίνδυνος να χυθεί από το Ιερό Ποτήριο «το σώμα και το αίμα 

του Ιησού Χριστού» κατά τη θεία Κοινωνία. Το γεγονός υπογραμμίζει και στη συνέχεια το έγγραφο 

                                                           
15 Για περισσότερες πληροφορίες για τη Σίτσοβα και την περιοχή της Αλαγονίας βλ. Αντ. Μασουρίδης, 
Ἀλαγονιακά, Ἀθῆναι 1936· Αγησ. Καλαμαράς, Αλαγονία και Αλαγόνιοι, τ. 1 & 2, εκδ. Συλλόγου 
Αλαγονίων Καλαμάτας, Καλαμάτα 2001· Μ. Αθανασόπουλος, Δενθαλιάτις-Μεγ. Αναστάσοβα-
Νέδουσα, τρία ονόματα, ένας τόπος, Καλαμάτα 2018· Ηλ. Λάζαρος, Όπισθεν του Μυστρά, τ. 1-3, 
Καλαμάτα 2018-2022.   



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

181 
 

(«καθόσον καί τά Ἱερά σκεύη ἐκινδύνευσε νά καταρρίψῃ τῶν χειρῶν καί αὐτό τό ἅγιον Ποτήριον κατά 

τήν ὥραν τῆς Μεταλήψεως»). 

7 (στ. 24-28) «παρακαλοῦμεν τήν Σεβ. Ἐπιτροπήν ὅπως θέσῃ τοῦτον ἐν ἀργίᾳ, προσφερόμενοι νά 

χορηγοῦμεν αὐτῷ τήν δέουσαν ἀποζημίωσιν». – Η λύση που προτείνουν οι ενορίτες του ηλικιωμένου 

ιερέα, είναι η αργία για τον ίδιο (επομένως απαγόρευση τέλεσης της θείας Λειτουργίας και των άλλων 

εκκλησιαστικών τελετών και μυστηρίων), με ταυτόχρονη όμως οικονομική ενίσχυσή του. Δεν θα πρέπει 

να μας διαφεύγει το γεγονός ότι στην Ελλάδα μόλις το 1945 με τον Αναγκαστικό Νόμο 536/1945 (ΦΕΚ 

Α’ 226/1945) απαγορεύτηκε η πληρωμή των κληρικών σε είδος από τους ενορίτες και προβλέφθηκε η 

λειτουργία ειδικού λογαριασμού γι’ αυτόν τον σκοπό16 και αρκετά χρόνια αργότερα, το 1968 (Α.Ν. 

469/196817), οι κληρικοί εξομοιώθηκαν μισθολογικά με τους δημοσίους υπαλλήλους. Επομένως η 

εξασφάλιση κάποιας μορφής επιδόματος από τους ενορίτες προς τον γέροντα κληρικό, αποτελούσε 

όρο εκ των ων ουκ άνευ για την επιβίωσή του. 

8 (στ. 48 & 62) «Ν. Γ. Οἰκονομάκης & Π. Αθ. Παναγόπουλος». – Σύμφωνα με δημοσίευμα της 

ηλεκτρονικής σελίδας alagonia.gr, στη Σίτσοβα υπήρχαν πολλοί ναοί, οι οποίοι κτίζονταν από 

συγκεκριμένες οικογένειες του χωριού και καθίσταντο ταυτόχρονα οικογενειακοί ναοί. Ως τέτοιοι 

καταγράφονται ο Άγιος Δημήτριος και ο Προφήτης Ηλίας («Η οικογένεια Οικονομάκη είχε τον Άγιο 

Δημήτριο και η οικογένεια Παναγοπούλου τον Προφήτη Ηλία»18). 

                                                           
16 Σύμφωνα με εγκύκλιο του Υπ. Οικονομικών (95/17-9-1945) «...1800 καὶ πλέον ἱερεῖς ἐμισθοδοτοῦντο 
εἰς εἶδος ἀπ’ εὐθείας ὑπὸ τῶν ἐνοριτῶν. Ἡ δυνάμει τοῦ παλαιοτάτου τούτου ἐθίμου ὑφισταμένη 
κατάστασις καταργεῖται […] τερματιζομένης οὕτω μιᾶς παραδόσεως μὴ ἀπεχούσης κατὰ πολὺ τῆς 
ἐπαιτείας».                                                                      
17 ΦΕΚ Α’ 162/1968. 
18 Βλ. άρθρο με τίτλο: «Παλαιές οικογένειες και εκκλησίες της Αλαγονίας» στην προαναφερόμενη 
ιστοσελίδα.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

182 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

183 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

184 
 

 

  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

185 
 

Ιατρική γνωμάτευση για τον ιερέα Δημήτριο Στασινό 

19 Μαΐου 1899 

Περίληψη: Ο ιατρός Γ. Βασιλάκης γνωματεύει σχετικά με την ικανότητα του ιερέα Δημήτριου 

Στασινού να ασκεί τα εκκλησιαστικά καθήκοντά του.  

Προέλευση: Αρχείο Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας. 

Περιγραφή: Χαρτί δύο φύλλων, διαστάσεων 0,20 Χ 0,30, υποκίτρινο. Μελάνι μπλε. 

Κατάσταση διατηρήσεως πολύ καλή. Στο τέλος και με διαφορετική γραφή, βεβαιώνεται από 

τον Ειρηνοδίκη Αλαγονίας η γνησιότητα του εγγράφου («Βεβαιοῦται ἡ αὐθημερόν ἐγχείρισις 

τῆς παρούσης ὑπό τοῦ ἰατροῦ Γεωργ. Α. Βασιλάκη. Σίτσοβα 19 Μαΐου 1899. Ὁ ἐγχειρίσας Γ.Α. 

Βασιλάκης, Ὁ Εἰρηνοδίκης Ἀλαγονίας Π. Γεννατᾶς, Ὁ Γραμματεύς […].»). 

Γραφέας: Ιατρός Γ. Α. Βασιλάκης. 

Σημειώματα: –  

Έκδοση: Το έγγραφο είναι ανέκδοτο. 

Κείμενο: 

Συνεπείᾳ τῆς ὑπ’ ἀριθ. 1605 ἐγ- |2 γράφου παραγγελίας τοῦ κ. Νομάρχου |3  Μεσσηνίας, 

κοινοποιηθείσης ἡμῖν κα- |4 τά τήν 13 Μαΐου μηνός τρέχοντος, δι’ ἧς |5 διοριζόμεθα μέλος 

ἐπιτροπῆς προς |6  ἐξέτασιν τοῦ Ἰερέως Δημ. Στα- |7  σινοῦ, ἐπισκεφθέντες τοῦτον ἀπο- |8 

φαινόμεθα ὅτι |9 ὁ Δημήτριος Στασινός Ἱερεύς |10 περὶ τὰ 80 ἔτη μεγ[…] ἔχων ἀκ- |11  μαίας 

τὰς […] διανοητικάς καί σωματι- |12 κάς δυνάμεις του, πλήν ἐλαφρῶν |13  σπασμωδικῶν 

κινήσεων τῶν ἄνω ἄ- |14  κρων οὐδεμίαν ἀνικανότητα ἐπιφε- |15 ρουσῶν, εἶναι εἰς κατάστασιν 

καί μό- |16 νος νά ἱερουργῇ ἄνευ διακοπῆς τῆς |17  θείας μυσταγωγίας. |18       Καλόν ὅμως εἶναι 

νά διαταχθῇ |19 καί ὁ ἕτερος ἱερεύς τῶν αὐτῶν ἐκκλησιῶν |20 ὅπως συνιερουργῇ καί λείψωσι 

|21 αἱ μεταξύ των διαφοραί αἱ προκαλοῦσαι |22 τάς μεταξύ των ἀντεγκλήσεις.  

|23       Ἐγένετο ἐν Σιτσόβῃ τήν 19 Μαΐου 1899 

|24 Ὁ Ἰατρός 

|25 Γ.Α. Βασιλάκης 

Σχόλια: -  

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

186 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

187 
 

 

  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

188 
 

Διαβιβαστικό έγγραφο του Ειρηνοδίκη Αλαγονίας Π. Δ. Γεννατά σχετικά με την υπόθεση 

του ιερέα Δημητρίου Στασινού 

19 Μαΐου 1899 

Περίληψη: Ο Ειρηνοδίκης Αλαγονίας Π.Δ. Γεννατάς διαβιβάζει προς τον Νομάρχη Μεσσηνίας 

την ιατρική γνωμάτευση του Γ. Βασιλάκη σχετικά με την ικανότητα του ιερέα Δημήτριου 

Στασινού να ασκεί τα εκκλησιαστικά καθήκοντά του.  

Προέλευση: Αρχείο Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας. 

Περιγραφή: Χαρτί δύο φύλλων (κόλλα αναφοράς), διαστάσεων 0,20 Χ 0,30, υποκίτρινο. 

Μελάνι μπλε και μαύρο. Κατάσταση διατηρήσεως πολύ καλή. Το έγγραφο είναι χωρισμένο 

σε δύο στήλες· στην αριστερή στήλη σημειώνεται στο επάνω τμήμα ο αριθμός πρωτοκόλλου 

(382), ο τόπος και η ημερομηνία συγγραφής («Ἐν Σιτσόβῃ τήν 19 Μαΐου 1899». Πιο κάτω, με 

διαφορετικό μελάνι (μαύρο) καταγράφεται ο αριθμός πρωτοκόλλου που έλαβε το έγγραφο 

στη Νομαρχία Μεσσηνίας κατά την αποστολή του στη Μητρόπολη Μεσσηνίας με την εξής 

σημείωση: «Πρός τήν Ἐπισκοπικήν  Ἐπιτροπήν Μεσσηνίας μετά τῆς συνημμένης ἐκθέσεως καί 

τῆς ἐφ’ ἧς προεκλήθη αὕτη ἀναφορᾶς τῶν κατοίκων Σιτσόβης τῆς Ἀλαγωνίας […] τοῦ ὑπ’ ἀριθ. 

899 ἀπό 9 Μαρτίου ἐ.ἔ. πρός ἡμᾶς ἐγγράφου τους. Καλάμαι 22 Μαΐου 1899. Ὁ Νομάρχης 

[υπογραφή]». Στη δεξιά στήλη σημειώνεται ο παραλήπτης: «Κύριον Νομάρχην Μεσσηνίας». 

Συγγραφέας: Ειρηνοδίκης Αλαγονίας Π. Δ. Γεννατάς. 

Σημειώματα: –  

Έκδοση: Το έγγραφο είναι ανέκδοτο. 

Κείμενο: 

Συνημμένως ὑποβάλλω |2 ὑμῖν τὴν ἐγχειρισθεῖσαν μοι |3 ἰατρικήν ἔκθεσιν παρά τοῦ |4 ἰατροῦ 

Γεωρ. Α. Βασιλάκη, […] |5 ρασεν θεώρησιν τοῦ |6 Δημητρίου Ἱερέως Στασινο- |7 πούλου.  

|8 Εὐπειθῶς 

|9 Εἰρηνοδίκης Ἀλαγονίας 

|10 Π. Δ. Γεννατας 

Σχόλια: –   



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

189 
 

 

  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

190 
 

Αναφορά κατοίκων της Σίτσοβας υπέρ του ιερέα Δημήτριου Στασινού 

 

22 Μαΐου 1899 

Περίληψη: Ενορίτες του Ι. Ν. Προφήτου Ηλία Σίτσοβας αιτούνται από την εκκλησιαστική αρχή 

τη διατήρηση του ιερέα Δημήτριου Στασινού στη θέση του.  

Προέλευση: Αρχείο Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας. 

Περιγραφή: Χαρτί (κόλλα αναφοράς) δύο φύλλων, διαστάσεων 0,20 Χ 0,30, υποκίτρινο. 

Μελάνι μαύρο. Κατάσταση διατηρήσεως πολύ καλή. Το έγγραφο είναι χωρισμένο σε δύο 

στήλες· στην αριστερή στήλη σημειώνονται στο επάνω τμήμα μετά το χαρτόσημο τάξεως 50 

λεπτών, οι αιτούντες («Αἴτησις τῶν ἐνοριτῶν τοῦ Προφήτου Ἠλιοῦ τῆς συνοικίας Ἐπάνω 

Μαχαλᾶς τῆς Σιτσόβης»), το αίτημα («Περί διατηρήσεως ἐν τῇ ἐνορίᾳ των τοῦ ἐφημερίου 

Δημητρίου Στασινοῦ Οἰκονόμου»), ο τόπος και η ημερομηνία συγγραφής: «Ἐν Σιτσόβῃ τῇ 22 

Μαΐου 1899». Στη δεξιά στήλη σημειώνεται ο παραλήπτης: «Πρός τήν Σ/ήν Ἀρχιεπισκοπικήν 

Ἐπιτροπήν Μεσσηνίας». 

Γραφέας: Κάτοικοι της συνοικίας Άνω Μαχαλά Σίτσοβας. 

Σημειώματα: –  

Έκδοση: Το έγγραφο είναι ανέκδοτο. 

Κείμενο: 

Ἀναφέρομεν εὐπειθῶς |2 ὅτι πρό τεσσαρακονταετίας |3 περίπου ἐφημερεύει ἐν τῇ |4 

ἡμετέρᾳ ἐνορίᾳ (ὁ Προφήτης |5  Ἠλίας) τῆς συνοικίας Ἐπά- 

|6 νω Μαχαλᾶς τῆς Σιτσόβης ὁ |7 Αἰδεσιμώτατος Δημήτριος |8 Στασινός Οἰκονόμος, ὄστις |9 

μετ’ ἀξιοπρεπείας καί θρησκευ- |10 τικῆς εὐλαβείας ἐκπληροῖ |11  τά καθήκοντά του, συνεπῶς 

|12 τόν λειτουργόν τοῦτον τοῦ ὑ- |13 ψίστου σεβόμεθα ὡς κοινόν |14 πατέρα, πρό δεκαετίας δε 

|15 προσεκολλήθη ὡς βοηθός του |16 καί ὁ ἱερομόναχος Γεννάδιος|17 Γεωργαντᾶς ὅστις μή 

ἀρεσκό- |18  μενος ὡς φαίνεται εἰς την |19 διανομήν τῶν ἐκ τῆς ἐνο- |20 ρίας μας προσόδων 

ἐσκευ- |21 ώρησε κατηγορίαν κατ’|22 αὐτοῦ ἥν ὑπεστήριξαν ἐγ- |23 γράφως τινές ἁπλοϊκοί |24 

τῆς ἐνορίας μας ὅτι δῆθεν |25 ὁ Αἰδεσιμώτατος Δημήτριος|26 Στασινός δεν εἶνε εἰς κατά-|27 

στασιν νά ἱεροτελεστῇ ἕνε-|28  κεν γήρατος. |29 Ἐπειδή τά ἐν τῇ κατη- |30 γορίᾳ ἀναφερόμενα 

δεν |31 εἶνε ἀληθῆ ὡς μή έκτεθέν- |32 τα ἀπό ἔμπνευσιν θρη- |33 σκευτικῆς εὐλαβείας ἀλ- |34 

λά διά συμφεροντολογι- |35 κόν σκοπόν τοῦ ἱερομο- |36 νάχου Γεωργαντᾶ.|37 Παρακαλοῦμεν 

την |38 Σ/ήν Ἐπιτροπήν ἵνα εὐ- |39 αρεστουμένη μή λάβῃ ὑπ’ |40 ὄψει της τήν κατηγορί- |41 αν 

ταύτην πρός ἀποφυγήν |42 παντός σκανδάλου θέλει δε |43 εἶσθαι πολύ ἄδικον καί ἐνάν- |44 

τιον τῶν ἐκκλησιαστικῶν |45 κανόνων ἄν ῥιφθῇ εἰς |46 τάς ὁδούς σεβασμιώτατος |47 ἱερεύς 

οἷος ὁ Δημήτριος|48 Στασινός Οἰκονόμος. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

191 
 

|49 Οἱ εὐπειθέστατοι 

|50 Κωνστ. Α. Μαυρίκης 

|51 Ἀντ. Γ. Λιακάκης  

|52 Παναγ. Γ. Χανδρινός   

|53 [υπογραφή] 

|54 Ἀ. Πατριαρχέας 

|55 Κ. Θ. Κάλφας 

|56 Π. Γ. Μαυρίκης 

|57 Κ. Π. Κεφαλας  

|58 Ἰω. Π. Μαυρίκης 

|59 Ἀθ. Παναγόπουλος  

|60 Γεώρ. Ἰω. Παπαβασιλόπουλος  

|61 Ηλίας Γ. Αλεξέας 

|62 Γεώρ. Κ. Ροβολής   

|63 Π. Αν. Λιακάκης 

|64 Γεώργιος Β. Λιακάκης 

|65 Γεώργιος Β. Λιακάκης 

|66 Ἀντώνιος Ροβολῆς 

|67 Ν. Ιω. Παπαβασιλόπουλος  

|68 Ἰωάννης Π. Παπακαλός  

|69 Ἰωάννης Γ. Παπαβασιλόπουλος  

|70 Β. Καρουνος  

|51 Πολυζώης Κωνσταντάκης 

 

Σχόλια: 

1 Από την αναφορά αυτή των ενοριτών που υποστηρίζουν τον ιερέα Δημήτριο Στασινό, μπορούμε να 

αντλήσουμε πολύτιμες πληροφορίες για τη ζωή του εν λόγω κληρικού. Επιπλέον, θα πρέπει να 

παρατηρήσουμε ότι το κείμενο αποτελεί μνημείο ευφυούς απάντησης στις κατηγορίες εις βάρος του 

Στασινού, γεγονός που ίσως παραπέμπει σε πρόσωπο εξειδικευμένο στην αντίκρουση επιχειρημάτων 

(ίσως νομικό). 

2 (στ. 2-4) «πρό τεσσαρακονταετίας περίπου ἐφημερεύει ἐν τῇ ἡμετέρᾳ ἐνορίᾳ». – Η πρώτη 

πληροφορία που αντλούμε για τη ζωή του γηραιού ιερέα, είναι πως εκτελεί τα ιερατικά το καθήκοντα 

στον συγκεκριμένο ναό επί σαράντα έτη (δεν γνωρίζουμε ωστόσο εάν χειροτονήθηκε την ίδια περίοδο 

και ξεκίνησε να ιερουργεί εκεί ή είχε λάβει χειροτονία από νωρίτερα και απλώς μετατέθηκε στον ναό 

του Προφήτη Ηλία). Αν δεχθούμε ως επικρατέστερη την πρώτη εκδοχή και υπολογίσουμε την ηλικία 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

192 
 

του (80 ετών περίπου κατά τον ιατρό Βασιλάκη ή 90 κατά την αναφορά ενοριτών εις βάρος του), θα 

διαπιστώσουμε ότι χειροτονήθηκε σε μεγάλη σχετικά ηλικία (40-50 ετών). 

3 (στ. 6-8) «ὁ Αἰδεσιμώτατος Δημήτριος Στασινός Οἰκονόμος». – Η λέξη «οικονόμος19» που 

χρησιμοποιείται στο κείμενο, δεν αποτελεί δεύτερο επώνυμο ή κάποιο προσωνύμο του Δημήτριου 

Στασινού, αλλά εκκλησιαστικό οφφίκιο το οποίο υφίσταται στην Εκκλησία από τον 4ο αιώνα. Αρχικά 

σήμαινε τον υπεύθυνο για τα οικονομικά ζητήματα μιας επισκοπής, αλλά στη συνέχεια έλαβε απλώς 

τιμητικό χαρακτήρα. Προϋποθέσεις για την απονομή του αποτελούν η ηλικία (άνω των 30 ετών) και η 

μόρφωση (ανώτερη) ενός (εγγάμου) κληρικού. Από αυτά συμπεραίνουμε πως ο Δημήτριος Στασινός 

θα πρέπει να ήταν αρκετά μορφωμένος για την εποχή του. 

4 (στ. 14-17) «πρό δεκαετίας δε προσεκολλήθη ὡς βοηθός του καί ὁ ἱερομόναχος Γεννάδιος 

Γεωργαντᾶς». – Δεν γνωρίζουμε περισσότερα για τον ιερομόναχο αυτόν. Οπωσδήποτε δεν ανήκε στο 

δυναμικό της γειτονικής μονής Μαρδακίου20, ούτε το όνομά του απαντάται στη Σίτσοβα. Η δεκαετής 

παρουσία του στον ναό του Προφήτη Ηλία αποτελεί την τρίτη κατά σειρά πληροφορία που 

λαμβάνουμε από το έγγραφο. 

5 (στ. 17-20) «ὅστις μή ἀρεσκόμενος ὡς φαίνεται εἰς την διανομήν τῶν ἐκ τῆς ἐνορίας μας 

προσόδων». – Ο ιερομόναχος Γεννάδιος Γεωργαντάς κατονομάζεται ευθέως ως ο υποκινητής των 

ενοριτών που στράφηκαν εναντίον του Στασινού και μάλιστα ως αιτία σημειώνονται οι οικονομικές 

απολαβές των δύο κληρικών. 

6 (στ. 20-24) «ἐσκευώρησε κατηγορίαν κατ’ αὐτοῦ ἥν ὑπεστήριξαν ἐγγράφως τινές ἁπλοϊκοί τῆς 

ἐνορίας μας». – Στο απόσπασμα τονίζεται εμφατικά πως πρόκειται για μια ξεκάθαρη σκευωρία εις 

βάρος του Στασινού από τον Γεννάδιο, ενώ υποβαθμίζεται ο ρόλος των ενοριτών που υπογράφουν εις 

βάρος του, με τον χαρακτηρισμό «απλοϊκοί» (τη συγκεκριμένη αναφορά υπογράφουν 35 ενορίτες, ενώ 

την υποστηρικτική εμφανώς λιγότεροι, 22). 

7 (στ. 29-36) «τά ἐν τῇ κατηγορίᾳ ἀναφερόμενα δεν εἶνε ἀληθῆ ὡς μή έκτεθέντα ἀπό ἔμπνευσιν 

θρησκευτικῆς εὐλαβείας ἀλλά διά συμφεροντολογικόν σκοπόν τοῦ ἱερομονάχου Γεωργαντᾶ». – Το 

κατηγορητήριο υποβαθμίζεται ακόμη περισσότερο, με την παρατήρηση ότι δεν αποτελεί προϊόν 

θρησκευτικής ευλάβειας η οποία παρακινεί τους υπογράφοντες να αναφέρουν την κακή κατάσταση 

της υγείας του Στασινού, αλλά πρόκειται για καθαρά συμφεροντολογικού χαρακτήρα υποκίνηση εκ 

μέρους του Γενναδίου. 

8 (στ. 42-48) «θέλει δε εἶσθαι πολύ ἄδικον καί ἐνάντιον τῶν ἐκκλησιαστικῶν κανόνων ἄν ῥιφθῇ εἰς 

τάς ὁδούς σεβασμιώτατος ἱερεύς οἷος ὁ Δημήτριος Στασινός Οἰκονόμος». – Το αριστουργηματικά 

γραμμένο κείμενο, αποδομεί πλήρως την αντίπαλη πλευρά, επιχειρηματολογώντας για μια ανύπαρκτη 

κατηγορία· λαμβάνει ως δεδομένο τον οικονομικό στραγγαλισμό του Στασινού, παρότι η αναφορά εις 

                                                           
19 Για περισσότερες πληροφορίες για το συγκεκριμένο οφφίκιο, βλ. Δ. Μόσχος, «Το εκκλησιαστικό 
αξίωμα του οικονόμου: εξέλιξη και σχέση με την επισκοπική εξουσία», ΕΕΘΣΠΑ ΜΒ’(2007), 507-533· Κ. 
Ράλλης, «Περὶ τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ αξιώματος τοῦ Οἰκονόμου», Πρακτικά Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν 7 (1932), 
4-10.  
20 Βλ. υπό έκδοση έργο για τη μονή Μαρδακίου του γράφοντος. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

193 
 

βάρος του τονίζει με έμφαση ότι οι ενορίτες, εφόσον τεθεί σε αργία λόγω γήρατος, θα αναλάβουν την 

οικονομική ενίσχυσή του. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

194 
 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
       

195 
 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

196 
 

 

Ἰωάννης Π. Μπουγᾶς 

Μεταδιδακτορικὸς Ἐρευνητὴς τοῦ Τμήματος Θεολογίας τοῦ 

Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν 

 

ΑΛΛΗΛΟΓΡΑΦΙΑ 1834-1843 ΤΟΥ ΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΜΕΣΣΗΝΗΣ ΙΩΣΗΦ (ΤΟΥ 

ΑΠΟ ΑΝΔΡΟΥΣΗΣ) ΜΕ ΤΗΝ ΙΕΡΑ ΜΟΝΗ ΒΟΥΛΚΑΝΟΥ 

 

Περίληψη 

Ὁ Ἐπίσκοπος Μεσσήνης Ἰωσὴφ (1833 -1844) 

ὑπῆρξε μεγάλη προσωπικότητα τῆς 

προεπαναστατικῆς, τῆς ἐπαναστατικῆς καὶ τῆς 

μεταεπαναστατικῆς Ἑλλάδος. Προσέφερε τὰ πάντα 

καὶ κυρίως τὸν ἑαυτό του γιὰ τὴν Ἐλευθερία τοῦ 

Γένους. Δικαίως τοῦ ἀξίζει ὁ τίτλος τοῦ 

«Ἐθνομάρτυρα».  

 Στὸ παρὸν ἄρθρο παρουσιάζονται μερικὰ χειρόγραφα τοῦ Ἰωσὴφ τὰ ὁποῖα ἔχουν 

σχέση μὲ τὴν Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου τῆς Μεσσηνίας. Τὰ χειρόγραφα αὐτὰ εὑρίσκονται στὸ 

πρῶτο Κατάστιχο τῆς Ἐπισκοπῆς Μεσσήνης (Βιβλίο Πρωτοκόλλου) ἔτους 1834, καθὼς καὶ 

στὴν ἀλληλογραφία τοῦ Ἰωσὴφ ἀπὸ τὸ ἔτος 1834 ἕως τὸ 1843. Ἀνήκουν στὸ Ἱστορικὸ Ἀρχεῖο 

τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Μεσσηνίας. Ἡ στάση τοῦ Ἰωσὴφ ἔναντι τῶν Πατέρων τῆς Μονῆς, 

ὅπως προκύπτει ἀπὸ τὰ παρατειθέμενα ἔγγραφά του, ἦταν στάση ὀρθοδόξου Ἐπισκόπου 

πρὸς μοναχούς, χωρὶς ἀκρότητες μὲ διάκριση καὶ μέτρο. 

 

*** 

 

ὲ τὴν παρουσίαση ἐγγράφων τοῦ Ἰωσὴφ Ἐπισκόπου Μεσσήνης 1833 -1844 

(τοῦ ἀπὸ Ἀνδρούσης 1806-1833) πρώτου Μινίστρου τῆς Θρησκείας καὶ τοῦ 

Δικαίου μετὰ τὴν Ἐπανάσταση τοῦ 1821, ἐπιχειρεῖται προσπάθεια γιὰ τὴν 

κατανόηση τῆς πολυσχιδοῦς προσωπικότητάς του καὶ τῆς ἐποχῆς του. Ὁ Ἰωσὴφ ἔζησε κατά 

τὰ ἔτη 1770- 1844.  

Μ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

197 
 

    Ὁ Ἐπίσκοπος Μεσσήνης Ἰωσὴφ ὑπῆρξε μεγάλη προσωπικότητα τῆς προεπαναστατικῆς, τῆς 

ἐπαναστατικῆς καὶ τῆς μεταεπαναστατικῆς Ἑλλάδος. Τόσο ἀπὸ τὴν ἱστορικὴ ἔρευνα καὶ 

μελέτη τῆς προσωπικότητας τοῦ Ἰωσήφ, ὅσο καὶ ἀπὸ τὴν μελέτη πολλῶν χειρογράφων του 

διαπιστώνεται ὅτι ὁ Ἰωσήφ: 

- συνδύαζε ἄριστα τὴν ἐκκλησιαστικὴ συνείδηση, τὴν προερχομένη ἀπὸ τοὺς μεγάλους 

Πατέρες τῆς Ὀρθοδοξίας, μὲ τὴν πολιτικὴ συνείδηση, τὴν προερχόμενη ἀπὸ τὴν ἀρχαία 

ἑλληνικὴ δημοκρατία, 

- συνέβαλε τὰ μέγιστα γιὰ τὴν προετοιμασία τῆς μεγάλης Ἐπανάστασης τοῦ 1821,  

- ἀγωνίστηκε γιὰ τὴν ἀπελευθέρωση τῆς πατρίδος ἀπὸ τὴν τουρκικὴ κυριαρχία,  

- ὑπέφερε τὰ πάνδεινα στὶς φυλακές τῆς Τριπόλεως,  

- συνετέλεσε στὴν ὀργάνωση τοῦ πρώτου ἑλληνικοῦ κράτους μετὰ τὸ 1821, καὶ  

- ἐνδιαφέρθηκε ἰδιαιτέρως γιὰ τὴν παιδεία τοῦ ἀπαιδεύτου τὴν ἐποχὴ ἐκείνη ἑλληνικοῦ 

λαοῦ. 

    Ὑπήρξε ὁ πρῶτος μετὰ τὴν ἀπελευθέρωση τοῦ 1821 ἀπὸ τὸν τουρκικὸ ζυγό, ὁ ὁποῖος 

ταυτοχρόνως ἀσκοῦσε ἐκκλησιαστικὰ καὶ πολιτικὰ (κυβερνητικά) καθήκοντα. 

     Τὸν Ἰωσὴφ ὀνόμασε ὁ διάδοχός του Μητροπολίτης Μεσσηνίας Χρυσόστομος Δασκαλάκης 

«Πρωταθλητὴ τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπαναστάσεως»1. Πρωτίστως ὅμως ὑπῆρξε Ἐπίσκοπος τῆς 

Ἐκκλησίας τοῦ Χριστοῦ, διάδοχος τῶν Ἀποστόλων καὶ τῶν μεγάλων ἐκκλησιαστικῶν μορφῶν 

τῆς Ὀρθοδοξίας  

    Ὁ Ἰωσὴφ εἶναι ὁ Ἐπίσκοπος στὸ πρόσωπό του οποίου ἐξασφαλίζεται ἡ κανονικὴ 

ἀποστολικὴ διαδοχὴ τῶν ἐπισκοπῶν Μεσσηνίας, Μεθώνης, Κορώνης καὶ Ἀνδρούσης. 

Ἐπισκοπὲς ποὺ σήμερα ἀποτελοῦν τὴν Μητρόπολη Μεσσηνίας2. 

                                                           
1. Χρυσοστόμου Δασκαλάκη, Μητροπολίτου Μεσσηνίας, Ἰωσὴφ Ἀνδρούσης, Καλαμάτα 1961, σελ. 7. 
2. «Ἡ μακρὰ καὶ θεοφιλὴς ἀρχιερατεῖα τοῦ Ἰωσὴφ Ἀνδρούσης ἀποτελεῖ τὸν ἑνωτικὸν κρίκον τῆς 
Ἐκκλησιαστικῆς ἱστορίας τῆς Μεσσηνίας συνδέουσα τὴν πρὸ τοῦ ἔτους 1833 περίοδον, καθ’ ἣν αὐτὴ 
συνίστατο εἰς τρεῖς ἐπισκοπικὰς ἐπαρχίας, μετὰ τῆς μετὰ τοῦ ἐν λόγῳ ἔτους περιόδου, ἀποτελοῦσαν 
ἑνιαίαν Μητρόπολιν. Πράγματι. Οὗτος ἀρχιεράτευσεν ἀπὸ τοῦ 1806 μέχρι τοῦ 1833 ὡς Ἐπίσκοπος 
Ἀνδρούσης (Μεσσήνης) καὶ ἀπὸ τοῦ 1833 μέχρι τοῦ 1844 ὡς Ἀρχιεπίσκοπος Μεσσηνίας. Ὑπῆρξε ὡς ἐκ 
τούτου ὁ κλεινὸς Ἰωσὴφ κανονικὸς διάδοχος καὶ τῶν Ἐπισκόπων τῶν διὰ μέσου τῶν ἀρχιερατευσάντων 
τόσο ἐν τῇ Ἐπισκοπῇ Ἀνδρούσης-κατὰ κυριολεξίαν-προκατόχων αὐτοῦ, ὅσον καὶ ἐν ταῖς μετὰ τῆς 
Ἀρχιεπισκοπῆς Μεσσηνίας ἐνωθείσαις Ἐπισκοπαῖς Μεθώνης καὶ Κορώνης» Ἰωάννου Βορβίλα, Περὶ 
τῶν ἐν Μεσσηνίᾳ διαλαμψασῶν ἐπισκοπῶν Μεθώνης, Κορώνης καὶ Ἀνδρούσης, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 225, 
Σεπτέμβριος 1967, σελ. 101. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

198 
 

  Ἡ Ἐπισκοπὴ τὸ 1833 ὀνομάστηκε Μεσσήνης3 καὶ ὁ τίτλος τοῦ Ἐπισκόπου δὲν ἦταν 

Ἀρχιεπίσκοπος ἀλλὰ Ἐπίσκοπος. Τὸ 1852 ἡ Ἐπισκοπὴ ὀνομάσθηκε Ἐπισκοπὴ Μεσσηνίας4 καὶ 

οἱ ἐπίσκοποί της ἀρχιεπίσκοποι5. 

Βιογραφία γιὰ τὸν Ἰωσὴφ ἔγραψε ὁ ἀδελφός του Κωνσταντῖνος τὸ 1844. Ἡ Βιογραφία αὐτὴ 

παρέμενε ἀνέκδοτη. Ἐξεδόθη τὸ 1890 ἀπὸ τὸν Ἀ. Πετρίδη στό περιοδικὸ Ἀπόλλων (τόμ. 6, ἀρ. 

68, σελ. 1054-1060)6. 

    Στό παρόν ἄρθρο παρουσιάζονται μερικά ἀνέκδοτα χειρόγραφα τοῦ Ἰωσὴφ τὰ ὁποία ἒχουν 

σχέση μὲ τὴν Ἱερὰ Σταυροπηγιακὴ Μονὴ Βουλκάνου τῆς Μεσσηνίας. Τὰ χειρόγραφα αὐτὰ 

εὑρίσκονται στὸ πρώτο Κατάστιχο τῆς Ἐπισκοπῆς Μεσσήνης (Βιβλίο Πρωτοκόλλου) ἔτους 

1834, καθὼς καὶ στὴν ἀλληλογραφία τοῦ Ἰωσὴφ ἀπὸ τὸ ἔτος 1834 ἕως τὸ 1843. Ἀνήκουν στὸ 

Ἀρχεῖο τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Μεσσηνίας. Κατὰ τὴν μεταγραφὴ διατηρήθηκε ἡ 

ὀρθογραφία καὶ ἡ σύνταξη τῶν χειρογράφων κειμένων. 

    Τὸ πρωτόκολλο ἀλληλογραφίας, Κατάστιχο, τῆς Ἐπισκοπῆς Μεσσήνης τοῦ ἔτους 1834 

διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση. Τὸ μέγεθός του εἶναι πλάτους 21 ἑκατοστῶν καὶ ὕψους 30 

ἑκατοστῶν. Εἶναι δεμένο μὲ σχοινὶ ἀνὰ τεύχη σὲ τέσσερα σημεῖα καὶ κολλημένο ἐπὶ καλῆς 

ποιότητος χονδροῦ χάρτου τῆς ἐποχῆς.  

    Ὁ Ἰωσὴφ ἢ κάποιος γραφεὺς αὐτοῦ χαράσσει περιθώρια ἀνὰ σελίδα ἐντὸς τῶν ὁποίων 

γράφει. Τὰ κείμενα γράφονται ἐντὸς πλαισίου 17, 5 ἑκατοστῶν μήκους καὶ ὕψους 27 

ἑκατοστῶν. Τὰ ἔγγραφα ἀναγράφονται ἀκέραια στὸ κατάστιχο-καὶ ὄχι περίληψη αὐτῶν.Ὅλα 

τὰ κείμενα εἶναι γραμμένα ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν Ἰωσήφ, ὅπως δείχνει ὁ γραφικὸς χαρακτήρας τῆς 

ὑπογραφῆς του.Ἐντὸς περιθωρίου 1,8 ἑκατοστῶν ἀριστερὰ σὲ κάθε σελίδα ἀναφέρεται ὁ 

ἀριθμὸς πρωτοκόλλου. Τὰ θέματα χωρίζονται μεταξύ των μὲ μία ἢ δύο ὁριζόντιες γραμμές. 

Τὰ ὀρθογραφικὰ λάθη εἶναι ἐλάχιστα καὶ προφανῶς πρόκειται γιὰ ἀβλεπτήματα. 

    Στὸ ἐξώφυλλο ὑπογράφει ὁ ἐπὶ τῆς διεκπεραιώσεως Γραμματεὺς τῆς Συνόδου Ἰωσὴφ ὁ 

οἰκονόμος. Φέρει τὴν σφραγίδα τῆς Ἱερᾶς Συνόδου τοῦ Βασιλείου τῆς Ἑλλάδος. Στὶς 

ὑπόλοιπες σελίδες ὑπογράφει ὁ Ἐπίσκοπος Μεσσήνης Ἰωσήφ. Ὁ Ἰωσὴφ Ἀνδρούσης ἤδη μὲ 

                                                           
3. Θεοκλήτου Ἀ. Στράγκα Ἀρχιμανδρίτου, Ἐκκλησίας Ἑλλάδος Ἱστορία ἐκ Πηγῶν Ἀψευδῶν 1817-1967, 
τ. Α΄, Ἀθῆναι 1969, σελ. 72. 
4. Χρυσοστόμου Θέμελη, Μητροπολίτου Μεσσηνίας, Ἡ Ἱερὰ Μητρόπολις Μεσσηνίας διὰ μέσου τῶν 
αἰώνων, Ἀθῆναι 2003, σελ. 30. 
5. Ἔνθ. ἀνωτ., σελ. 43 καὶ Θεοκλήτου Ἀ. Στράγκα Ἀρχιμανδρίτου, Ἐκκλησίας Ἑλλάδος Ἱστορία ἐκ Πηγῶν 
Ἀψευδῶν 1817-1967, τ. Α΄, Ἀθῆναι 1969, σελ. 252. 
6. «Τὸ σπουδαῖο αὐτὸ κείμενο τὸ χρωστοῦμε στὸν ἀείμνηστο Ἀθανάσιο Πετρίδη, Ἠπειρώτη, Σχολάρχη 
στὸ Νησὶ (Μεσσήνη) ποὺ ἦταν ἡ ἕδρα τοῦ Ἐπισκόπου Ἀνδρούσης προεπαναστατικὰ καὶ ὡς τὸ 1844. 
Ἐκεῖ ζοῦσε ἀπόγονος τοῦ Κωνστ. Νικολάου μὲ τὸ ἐπώνυμο Κωνσταντινίδης, στὸ σπίτι τοῦ ὁποίου βρῆκε 
ὁ Πετρίδης τὴ Βιογραφία τοῦ Ἰωσήφ, ἀλλὰ ὅπως σημειώνει ὁ ἴδιος, δὲν βρῆκε κανένα ἄλλο ἔγγραφο 
ἀπὸ τὸ προσωπικό του ἀρχεῖο» Βασίλης Παναγιωτόπουλος, Ἰωσὴφ Ἀνδρούσης: Ἀπομνημονεύματα 
περὶ τῆς ἐν Τριπόλει ἐγκαθείρξεως αὐτοῦ καὶ ἄλλων ἀρχιερέων καὶ προυχόντων τῆς Πελοποννήσου, 
Μεσσηνιακὰ Χρονικὰ, Ἐτήσια Περιοδικὴ Ἔκδοση, 2000-2002, σελ. 93-94. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

199 
 

Βασιλικὸ Διάταγμα τῆς 21ης Νοεμβρίου 1833 διορίσθηκε Ἐπίσκοπος Μεσσήνης. Ἡ Ἐπισκοπὴ 

Μεσσήνης ὀνομάσθηκε μὲ τὸ Βασιλικὸ Διάταγμα τῆς 21ης Νοεμβρίου 18337 καὶ ἔτσι ἔπαψε 

νὰ ὑπάρχει ἡ Ἐπισκοπὴ Ἀνδρούσης, ἡ ὁποία ἀποτελεῖ πλέον τμῆμα τῆς Ἐπισκοπῆς Μεσσήνης. 

Τὸ κατάστιχο ἐδόθη στὸν Ἐπίσκοπο Μεσσήνης Ἰωσὴφ στὶς 16 Φεβρουαρίου τοῦ ἔτους 1834 

στὸ Ναύπλιο. Ἀπὸ τὶς 26 Φεβρουαρίου 1834 ἀποστέλλονται, ἀπὸ τὸ Νησὶ (Μεσσήνη), ἕδρα 

τῆς Ἐπισκοπῆς Μεσσήνης. Ἐνῶ στὴν πρώτη σελίδα ἀναγράφεται ὅτι τὸ κατάστιχο περιέχει 

396 σελίδες, διασώζονται οἱ 79. Ἡ μελάνη γραφῆς εἶναι μαύρη. 

    Οἱ ἐπιστολές, οἱ ὁποίες παρουσιάζονται, ἀπευθύνονται ἀπὸ τὸν Ἰωσὴφ στὸν Ἡγούμενο καὶ 

στὴν Ἀδελφότητα τῆς Ἱερᾶς Μονῆς τοῦ Βουλκάνου καὶ χρονολογοῦνται ἀπὸ τὸ ἔτος 1834 ἕως 

τὸ ἔτος 1843. 

    Ἡ Ἱερὰ Σταυροπηγιακὴ Μονὴ Βουλκάνου ἱδρύθηκε στὶς ἀρχὲς τοῦ Η΄ αἰῶνος ἐπὶ Λέοντος Γ’ 

τοῦ Ἰσαύρου ἀπὸ μοναχούς, οἱ ὁποῖοι κατεδιώκοντο ἀπὸ τοὺς εἰκονομάχους8, ἐπὶ τῆς 

κορυφῆς τοῦ ὅρους Ἰθώμη πάνω στὰ ἐρείπια ἀρχαίου εἰδωλολατρικοῦ ναοῦ ἐπ’ ὀνόματι τοῦ 

Διὸς τοῦ Ἰθωμάτα, ἂν καὶ σίγουρες μαρτυρίες γιὰ τὴν Μονὴ ὑπάρχουν ἀπὸ τὸν 15ο αἰώνα9. 

Τιμᾶται ἐπ’ ὀνόματι τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου καὶ εὑρίσκεται ἐντὸς τῆς Μονῆς ἡ 

θαυματουργὸς εἰκὼν τῆς Ὑπεραγίας Θεοτόκου10. Ἐπί τῆς κορυφῆς τοῦ ὅρους Ἰθώμη οἱ 

μοναχοὶ παρέμειναν μέχρι τῶν ἀρχῶν τοῦ ΙΖ΄ αἰῶνος11. Ἡ νέα Μονὴ μετεφέρθη ἀνατολικὰ 

τοῦ ὅρους Ἰθώμη, ὅπου καὶ βρίσκεται σὲ λειτουργία μέχρι σήμερα. Τοὺς νεωτέρους χρόνους 

καὶ ἐπὶ τῆς ἀρχιερατείας τοῦ Ἰωσήφ ἔγιναν μεγάλα οἰκοδομικὰ ἔργα. Τὸ 1838 ἐκτίσθηκαν 

κελιὰ γιὰ νὰ χρησιμοποιηθοῦν ὡς Ξενών. Τὸ 1842 ἐκτίσθηκαν καὶ ἄλλα κελιά12. 

    Κατὰ τοὺς χρόνους τῆς Τουρκοκρατίας ἡ Μονὴ ἦταν τόπος συγκεντρώσεως ἀρματωλῶν καὶ 

κλεφτῶν. Κατὰ τοὺς χρόνους δὲ πρὸ τῆς Ἐπαναστάσεως ἦταν τόπος προετοιμασίας τῶν 

Ἀγωνιστῶν13. Πολλοὶ μοναχοί της ὑπῆρξαν Ἀγωνιστὲς τοῦ 182114 καὶ πολλὰ προσέφερε ἡ 

Μονὴ σὲ εἴδη καὶ χρῆμα γιὰ τὸν ἀγώνα ἐναντίον τῶν Τούρκων15. Ἐπίσης ἀνέπτυξε ἀξιόλογο 

                                                           
7. Θεοκλήτου Ἀ. Στράγκα Ἀρχιμανδρίτου, Ἐκκλησίας Ἑλλάδος Ἱστορία ἐκ Πηγῶν Ἀψευδῶν 1817-1967, 

τ. Α΄, Ἀθῆναι 1969, σελ. 71. 
8. Δ. Βαγιακάκου-Γ. Ἀναπλιώτη, Ἡ ἐν Ἰθώμῃ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου, Ἀθῆναι 1965, σελ. 3. 
9 Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 452, Σεπτέμβριος 1988, 
σελ. 118. 
10. Ἔνθ’ ἀνωτ., τεῦχ. 452, Σεπτέμβριος 1988, σελ. 119 καὶ Γιάννη Ἀναπλιώτη, Βουλκάνο, τὸ Ἱστορικὸ 
Μοναστήρι τῆς Μεσσηνίας, Ἀνάτυπον ἐκ τῆς «Πελοποννησιακῆς Πρωτοχρονιάς 1959», σελ. 178. 
11. Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 452, Σεπτέμβριος 1988, 
σελ. 122.  
12. Ἔνθ’ ἀνωτ., τεῦχ. 452, Σεπτέμβριος 1988, σελ. 122.  
13 Ἔνθ’ ἀνωτ., τεῦχ. 453, Ὀκτώβριος 1988, σελ. 136.  
14 Ἔνθ’ ἀνωτ., τεῦχ. 453, Ὀκτώβριος 1988, σελ. 136-137.  
15 Ἔνθ’ ἀνωτ. καὶ Γιάννη Ἀναπλιώτη, Βουλκάνο, τὸ Ἱστορικὸ Μοναστήρι τῆς Μεσσηνίας, Ἀνάτυπον ἐκ 
τῆς «Πελοποννησιακῆς Πρωτοχρονιάς 1959», σελ. 183. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

200 
 

κοινωνικὴ δράση. Τὸ 1838 κτίσθηκε εἰδικὴ πτέρυγα μὲ τὸ ὄνομα “Ξενοδοχεῖον διὰ τοὺς 

τυχόντας διαβάτας καὶ διὰ τοὺς ξένους”16. 

    Ἡ Μονὴ κατὰ τὰ ἔτη 1839 καὶ 1840 ὑπέστη ληστρικὲς ἐπιδρομὲς17, καθὼς καὶ πολλὲς 

καταπατήσεις18. 

    Ἀπέκτησε πολλὰ κτήματα, ἐλαιῶνες, ἀμπελῶνες, συκεῶνες καὶ εἶχε ἀλευρόμυλους καὶ 

ἐλαιοτριβεῖα στὴν Καλαμάτα καὶ σὲ πολλὲς περιοχὲς τῆς Μεσσηνίας19. Τοὺς χρόνους τῆς 

Ἐπαναστάσεως καὶ μετὰ κατεῖχε μεγάλη περιουσία20. Στὸ Κειμηλιοαρχεῖον τῆς Μονῆς 

εὑρίσκονται πολλοὶ κώδικες χειρογράφων21. Κατέχει ἅγια λείψανα, καθὼς ἐπίσης καὶ πολλὰ 

ἐκκλησιαστικὰ κειμήλια22. Ἡ Μονὴ ἔχει πολλὰ Μετόχια στὴν Μεσσηνία23. Τὸ ἔτος 1892 εἶχε 

Μετόχι καὶ στὴν Σμύρνη, τὸ ὀνομαζόμενον Μετόχιον τοῦ Φασουλᾶ, τὸ ὁποῖο παρεχωρήθη 

στὴν Ἑλληνικὴ Κοινότητα τῆς Σμύρνης γιὰ τὴν δημιουργία Σχολείου24. «Ἀξιόλογος εἶναι ἡ 

ἐθνικὴ δράσις τῆς Μονῆς καὶ μάλιστα κατὰ τὴν περίοδον τοῦ Ἐθνικοῦ Ἀγῶνος τοῦ 1821. Κατὰ 

τὴν χρονικὴν ταύτην περίοδον οἱ Πατέρες τῆς Μονῆς συμπαρεστάθησαν εἰς τὸν ἀγώνα τῶν 

Κλεφτοαρματολῶν… Ἡ Μονὴ προσέφερε διὰ τὸν Ἀγώνα ἀρκετὰς χιλιάδας γροσίων»25. Τὸ 

1822 ἐπίσης προσέφερε ἱερὰ σκεύη γιὰ τὸν Ἀγώνα ἀξίας 3.600 γροσίων26. Τὸ 1823 δόθηκαν 

στὸν Ἔπαρχο Πάγκαλον εἴδη ἀξίας 2.250 γροσίων27. Στὶς 26 Μαΐου 1823 ἔδωσε ἡ Μονὴ στὴν 

Πελοποννησιακὴ Γερουσία 8.000 γρόσια28. 

    Στὰ Γενικὰ Ἀρχεῖα τοῦ Κράτους ὑπάρχουν πολλὰ ἔγγραφα τῆς Μονῆς Βουλκάνου τῆς 

περιόδου 1834-1854, καθὼς ἐπίσης καὶ στὸ Ἀρχεῖο τῆς Ἱερᾶς Συνόδου καὶ στὸ Ἀρχεῖο τῆς 

Ἱερᾶς Μητροπόλεως Μεσσηνίας29. 

                                                           
16 Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 453, Ὀκτώβριος 1988, 
σελ. 137. 
17. Ἔνθ’ ἀνωτ., σελ. 139. 
18. Χρυσοστόμου Θέμελη, Ἡ Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου καὶ οἱ Μαυροματαίοι, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 278, Ἰούνιος 
1972, σελ. 81. 
19. Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 454, Νοέμβριος 1988, 
σελ. 151-153. 
20. Ἔνθ’ ἀνωτ., σελ. 153-156.  
21. Ἔνθ’ ἀνωτ., τεῦχ. 455, Δεκέμβριος 1988, σελ. 170-171.  
22. Ἔνθ’ ἀνωτ., τεῦχ. 456, Ἰανουάριος 1989, σελ. 8-11.  
23. Ἔνθ’ ἀνωτ., τεῦχ 459, Ἀπρίλιος 1989, σελ. 56 καὶ ἑξῆς.  
24. Χρυσοστόμου Θέμελη, Μητροπολίτου Μεσσηνίας, Ἡ Ἱερὰ Μητρόπολις Μεσσηνίας διὰ μέσου τῶν 
αἰώνων, Καλαμάτα 2003, σελ. 161-162 καὶ Δικαίου Βαγιακάκου, Ἡ ἐν Ἰθώμῃ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου καὶ 
τὸ ἐν Σμύρνῃ Μετόχιον αὐτῆς, Ἀθῆναι 1955. 
25. Χρυσοστόμου Θέμελη, Μητροπλίτου Μεσσηνίας, Ἡ Ἱερὰ Μητρόπολις Μεσσηνίας διὰ μέσου τῶν 
αἰώνων, Καλαμάτα 2003, σελ. 163.  
26. Δικαίου Βαγιακάκου, Ἡ ἐν Ἰθώμῃ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου καὶ τὸ ἐν Σμύρνῃ Μετόχιον αὐτῆς, Ἀθῆναι 
1955, σελ. 12. 
27 Ἔνθ’ ἀνωτ., σελ. 13.  
28 Ἔνθ’ ἀνωτ.  
29. Χρυσοστόμου Θέμελη, Μητροπολίτου Μεσσηνίας, Ἡ Ἱερὰ Μητρόπολις Μεσσηνίας διὰ μέσου τῶν 
αἰώνων, Καλαμάτα 2003, σελ. 174. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

201 
 

    Σημαντικὴ ὑπῆρξε ἡ συμβολὴ τῆς Μονῆς Βουλκάνου στὴν κοινωνία τῆς Μεσσηνίας. Ἡ 

Μονὴ ἐνίσχυσε φτωχούς, ἵδρυσε καὶ συντήρησε ἱερατικὲς Σχολὲς καὶ Δημοτικὰ Σχολεῖα30. 

Ὡς Μινίστρος τῆς Θρησκείας ὁ Ἰωσὴφ δὲν ἔπαψε νὰ ἐνδιαφέρεται γιὰ τοὺς μοναχοὺς τῆς 

Μονῆς Βουλκάνου. Ὅταν προέκυψε κάποιο πρόβλημα μεταξὺ τοῦ μοναχοῦ Γαβριήλ καὶ 

ἄλλων Πατέρων τῆς Μονῆς, ἀπέστειλε τὸν στρατηγὸ Νικολάκη Γιατράκο νὰ διευθετήσει τὸ 

ζήτημα31.  

    Ἡ στάση τοῦ Ἰωσὴφ ἔναντι τῶν Πατέρων τῆς Μονῆς, ὅπως προκύπτει ἀπὸ τὰ 

παρατειθέμενα ἔγγραφά του, ἦταν στάση ὀρθοδόξου Ἐπισκόπου πρὸς μοναχούς, χωρὶς 

ἀκρότητες μὲ διάκριση καὶ μέτρο. Ἀκολούθως παρουσιάζονται καὶ σχολιάζονται μερικὰ 

χειρόγραφα τοῦ Ἰωσὴφ ἀπὸ τὰ ὑπάρχοντα σήμερα στὸ Ἱστορικό Ἀρχεῖο τῆς Ἱερᾶς 

Μητροπόλεως Μεσσηνίας.  

    Τὰ χειρόγραφα αὐτὰ ἀφοροῦν: 

- στὴν ἐκλογὴ τοῦ ἡγουμένου Ἰγνατίου κατὰ τὸ ἔτος 1834 (τὸ πρῶτον) καὶ κατὰ τὸ ἔτος 1840 

(τὸ δεύτερον) καὶ στὴν ἐκλογὴ τοῦ ἡγουμένου Γαβριὴλ κατὰ τὸ ἔτος 1843. 

- στὴν ὕπαρξη λειψάνων στὴν Μονῆς Βουλκάνου καὶ στὴν διάθεση αὐτῶν γιὰ ἐγκαινιασμὸ 

ἱερῶν ναῶν στὴν Μεσσηνία καὶ γιὰ τὴν τέλεση Ἁγιασμοῦ, προκειμένου νὰ ἀποτραποῦν 

καταστροφὲς ἀπὸ ἔντομα στὶς καλλιέργειες τῶν κατοίκων τῆς Μεσσηνίας, 

- στὴν ἄρνηση τοῦ Ἰωσὴφ νὰ ἐκποιήσουν γῆ τῆς Μονῆς οἱ Πατέρες της, 

- στὴν καταγραφὴ τοῦ εἰσοδήματος τῆς Μονῆς κατὰ τὸ ἔτος 1834, 

- στὴν συνδρομὴ τῆς Μονῆς πρὸς τὴν Φιλεκπαιδευτικὴ Ἑταιρεία,  

- στὴν ἐντολὴ τῆς Ἱερᾶς Συνόδου προκειμένου νὰ μὴν δέχεται ἡ Μονὴ ὅσους καταφεύγουν 

στὰ μοναστήρια γιὰ νὰ ἀποφύγουν τὴν στράτευση (νεοσυλλεξία), 

- στὴν κοινοποίηση στὴ Μονὴ τῆς καθαιρέσεως ἀπὸ τὴν Ἱερὰ Σύνοδο τοῦ Θεόφιλου Καΐρη. 

Εὐχαριστῶ θερμῶς τὸν Μητροπολίτη Μεσσηνίας κ. Χρυσόστομονγιὰ τὴν εὐγενικὴ διάθεση 

ἀπὸ τὸ Ἀρχεῖο τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Μεσσηνίας τῶν χειρογράφων τοῦ Ἰωσὴφ Μεσσήνης  

 

Μετεγραφὴ καὶ Σχολιασμὸς τῶν χειρογράφων 

                                                           
30. Βασιλείου Σταυρόπουλου, στὸ λῆμ.: «Ἰθώμης Σχολεῖα» ἐν Μεσσηνιακὰ 1968 Β’ Ἔκδοση Ἀθῆνα, 
1998, σελ. 270 καὶ τοῦ ἰδίου, Ἀπὸ τὸ Ἀρχεῖο τῆς Ἱερᾶς Μονῆς τοῦ Βουλκάνου-Συμβολὴ τῆς Ἱερᾶς Μονῆς 
σὲ ἔργα κοινωνικῆς προνοίας, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 355, Ἰούνιος 1979, σελ. 90. 
31.                                                 «Γενναιότατε καπετὰν Νικολάκη Γιατράκο 
Μετὰ τὴν ἐρώτησιν (περὶ) τῆς ὑγείας σας, σᾶς δηλοποιῶ ὅτι ὁ ἱερομόναχος Γαβριὴλ Βουλκανιώτης 
ἦλθεν ἐνταῦθα προσκλαιόμενος κατὰ τῶν Πατέρων τοῦ Μοναστηρίου ὅτι τοῦ ἐσταβάρησαν 700 
γρόσια. Ὅθεν ἐπειδὴ δι’ αὐτὰ σήμερον ἔγραψα εἰς τὸν ἡγούμενον καὶ λοιποὺς πατέρας, ἡ γενναιότης 
σου νὰ ἔχης τὴν εὐχήν (μου) μὴν ἐνοχλήσης τὴν πανοσιότητά του εἰς τὸ παραμικρόν. 
                                                   Τῆ 4 Μαΐου 1822 ἐν Κορίνθω». Μίμη Φερέτου, Εἰδήσεις-Σχόλια-
Πληροφορίες γιὰ τὴν Ἐκκλησία τῆς Μεσσηνίας, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 338, Δεκέμβριος 1977, σελ. 171. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

202 
 

 

Ἒγγραφο 1 

ἀρ:40 

Βασίλει(ον) τῆς Ἑλλ(άδος) 

ὁ κατὰ τὴν ἐπισκοπὴν μεσσήνης ἐπίσκοπος 

πρὸς τὸν πανοσιώτατον καθηγούμενον τῆς ἱερᾶς μονῆς 

τοῦ Βουλκάνου κύριον ἰγνάτιον 

ἐπειδὴ παρέδραμε καιρὸς οὐκ ὀλίγος, καὶ δὲν ἐβλήθησαν εἰς πρᾶξιν ὅσα ἡ ἱερὰ σύνοδος κατὰ 

τὰ βασιλ(ικὰ) διατάγματα περὶ τῶν μοναχῶν τῶν ἱερῶν κοινοβίων διέταξα διὰ τοῦτο ἅμα 

λάβῃς τὴν παροῦσαν, συμπαραλαβὼν τούς τε προηγουμένους καὶ λοιποὺς ἱερομονάχους, 

θέλω ἔλθῃς εἰς τὴν ἐπισκοπήν, διὰ νὰ λάβῃτε τὰς ὁδηγίας. 

ὁ ἐπίσκοπος μεσσήνης Ἰωσήφ 

τῇ 26 μαρτίου 

1834 ἐν νησίῳ 

    Τὸ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 40/26 Μαρτίου 1834 ἔγγραφo τοῦ καταστίχου ἀποστέλλει ὁ Ἐπίσκοπος 

Μεσσήνης Ἰωσὴφ στὸν ἡγούμενο τῆς Μονῆς Βουλκάνου Ἰγνάτιο. «Ἰγνάτιος Κουσταλούπης. 

Ἐγεννήθη εἰς Θουρίαν (Φρουτζάλα) Καλαμάτας κατὰ τὸ ἔτος 1781. Κατὰ κόσμον ἐκαλεῖτο 

“Ἰωάννης”. Εἰς τὴν Μονὴν Βουλκάνου προσῆλθεν τὸ ἔτος 1799 ὡς Δόκιμος. Μοναχὸς ἐκάρη 

τὸ ἔτος 1823. Ἀργότερον ἐγένετο Ἱερεύς. Διετέλεσεν ἐπὶ ἔτη ἀντιπρόσωπος τῆς Μονῆς 

Βουλκάνου εἰς τὸ παρὰ τὴν Θουρίαν Μετόχιον αὐτῆς “Γαρδίκι”. Ἡγούμενος ἐχρημάτισεν δίς, 

ἤτοι: α) ἀπὸ 1835 ἕως 1836 καὶ β) ἀπὸ 1840 ἕως 1844. Ἐπὶ ἡγουμενείας του ἐκτίσθησαν πολλὰ 

κελιὰ εἰς τὴν δυτικὴν πτέρυγαν τῆς Μονῆς (1842) ὡς μαρτυρεῖ σχετικῶς ἐπιγραφὴ 

ἐντοιχισμένη εἰς αὐτήν. Ἀπεβίωσε εἰς τὴν Μονὴν κατὰ τὸ ἔτος 1858», ὅπως ἀναφέρει ὁ Ἰ. 

Βορβίλας32 ἀναφέρεται σὲ καταγραφὴ τοῦ Ἰ. Βορβίλα. Προφανῶς ὁ Ἰ. Βορβίλας ἀγνοεῖ τὸ 

ἀνωτέρω χειρόγραφο καὶ ὁρίζει ὡς πρῶτο ἔτος ἡγουμενείας τοῦ Ἰγνατίου Κουσταλούπη τὸ 

1835. Ὅμως στὸ παρὸν χειρόγραφο ὀνομάζεται ἡγούμενος ἀπὸ τὸν Ἐπίσκοπο Ἰωσὴφ ἀπὸ τὴν 

26η Μαρτίου τοῦ 1834. Ἐπίσης, ὁ Ἰ. Βορβίλας ἀναφέρει, γιὰ τὸν προκάτοχο τοῦ Ἰγνατίου τὸν 

Γαβριὴλ Σταθόπουλο, ὅτι ἡγουμένευσε ἀπὸ τὸ 1831-183533. Ὅμως συμφώνως μὲ τὸ παρὸν 

ἔγγραφο ἡ α’ ἡγουμενεία του τελειώνει τὸ 1834. 

                                                           
32. Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 457, Φεβρουάριος 1989, 
σελ. 28 καὶ τοῦ ἰδίου, Ἡγούμενοι τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Κοιμήσεως Θεοτόκου «Βουλκάνου», ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 
387, Μάϊος 1982, σελ. 70. 
33 «Ἡγούμενος ἐχρημάτισεν δίς, ἤτοι: α) ἀπὸ 1831 ἕως 1835 καὶ β) ἀπὸ 1837 ἕως 1840» Ἰωάννου 
Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 457, Φεβρουάριος 1989, σελ. 28 καὶ 
τοῦ ἰδίου, Ἡγούμενοι τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Κοιμήσεως Θεοτόκου «Βουλκάνου», ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 387, Μάϊος 
1982, σελ. 70. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

203 
 

    Μὲ τὸ ἔγγραφο αὐτὸ ὁ Ἰωσὴφ καλεῖ τὸν ἡγούμενο Ἰγνάτιο, τοὺς προηγουμένους34 καὶ τοὺς 

ἱερομονάχους τῆς Μονῆς νὰ προσέλθουν στὸ Ἐπισκοπεῖο, προκειμένου νὰ λάβουν ὁδηγίες, 

διότι δὲν ἐφήρμοσαν τὰ ὅσα ἡ Ἱερὰ Σύνοδος καὶ ἡ Βασιλεία ἐπρόσταξαν περὶ τῶν μοναχῶν. 

    Οἱ μοναχοὶ τῆς Μονῆς τοῦ Βουλκάνου προφανῶς δὲν ἐφαρμόζουν τὶς ἐντολὲς τῆς 

ὑποταγμένης στὸν Ὄθωνα καὶ στὴν Ἀντιβασιλεία Ἱερᾶς Συνόδου. Πρόκειται γιὰ διαταγὲς μὲ 

τὶς ὁποῖες διελύοντο πολλὲς Μονὲς τοῦ Βασιλείου, ἐνῷ τὰ διατηρητέα μοναστήρια ἔπρεπε 

νὰ ἀπόδιδουν φόρο ἐκ τῆςπεριουσίας των στοὺς Νομάρχες 35. Ἡ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου δὲν 

συμπεριλαμβάνετο στὶς ὑπὸ διάλυσιν Μονές, ὅμως τὰ διατάγματα αὐτὰ περιεῖχαν καὶ 

γενικότερες περὶ μοναχῶν διατάξεις, τὶς ὁποῖες δὲν ἐφάρμοζαν οἱ μοναχοί τοῦ Βουλκάνου.  

 

Ἒγγραφο 2 

ἀρ: 49:- 

Βασίλ(ειον) τῆς Ἑλλάδος 

πρὸς τὴν ἱερὰν σύνοδον τοῦ Βασιλείου 

ὁ κατὰ τὴν ἐπισκοπήν μεσ(σήνης) ἐπίσκ(οπος) 

ἐνδημῶν εἰς ναύπλιον, ἔλαβον τήν ὑπ’ ἀρ. 366 ἐγκύκλιον συνοδικὴν ἐπιστολήν, δι’ ἧς 

διεταττόμην ἵνα καταγράψω καὶ περιγράψω μετὰ ἀπροσωληψίας εὐσυνειδήτως τοὺς 

ἡγουμένους τῶν ὑπὸ τὴν δικαιοδοσίαν μου ὑπαγομένων μοναστηρίων, κατὰ τὴν ἡλικίαν καὶ 

ἀξιότητα καὶ λοιπά.τὸ μοναστήριον τοῦ Βουλκάνου ὑπάγεται εἰς τήν δικαιοδοσίαν μου. αὐτὸ 

περιέχει πλείονας τῶν ἕξ μοναχῶν. ἡγουμένει ἐν αὐτῷ ὁ ἐν ἱερομονάχοις ἰγνάτιος, ἐκ 

πατρίδος φουρτζάλα, χωρίου τῶν καλαμῶν. ἔχει ἡλικίαν 55 ἐτῶν. ἐκ πρώτης αὑτοῦ ἡλικίας 

εἰσῆλθεν εἰς τὸ μοναστήριον. εἶναι χρηστοήθης, τίμιος, σεμνός, σώφρων. ἄγευστος μὲν 

παιδείας. τῶν κοινῶν διὰ γραμμάτων ἔμπειρος. ἱκανὸς καὶ ἄξιος εἰς τὰ τῆς ἐπιστασίας του. 

ἕνεκα τούτου ἐρωτηθέντες οἳ τε ἱερομόναχοι καὶ μοναχοὶ ἀπεκρίθησαν εἰλικρινῶς ὅτι ἔχουσιν 

εὐχαρίστησιν νὰ μείνῃ οὗτος καὶ αὖθις ἡγούμενος. ὅθεν κατὰ τὴν τῶν μοναχῶν ὁλόψυχον 

εὐαρέστησιν, καὶ γνωρίζων κᾀγὼ τὸν ἄν(θρωπ)ον ἄξιον τῆς ἐμπιστοσύνης τῆς αὐτοῦ 

μεγαλειότητος, καὶ τῆς σπουδαίας ἐπιστασίας, προτείνω αὐτὸν τῇ ἱερᾷ συνόδῳ εἰς τὸ 

ἡγουμενικὸν ἀξίωμα ὑπ’ οὐδενὸς δελεαζόμενος καὶ ὑποκινούμενος. 

                                                           
34. Πρόκειται γιὰ τοὺς ἐν ζωῇ στὶς 26 Μαρτίου 1834 προηγουμένους, ἤτοι: α) τὸν Χρύσανθον Τσελίκα 
(Ἔτη ἡγουμενείας του: 1828-1831. Ἀπεβίωσε τὸ 1855) καὶ β) Γαβριὴλ Σταθόπουλο(Ἔτη ἡγουμενείας 
του: 1831-1835 καὶ 1837- 1840. Ἀπεβίωσε τὸ 1852) ἐν Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ 
Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 457, Φεβρουάριος 1989, σελ. 27-28 καὶ τοῦ ἰδίου, Ἡγούμενοι τῆς Ἱερᾶς 
Μονῆς Κοιμήσεως Θεοτόκου «Βουλκάνου», ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 386, Μάϊος 1982, σελ. 57 καὶ τεῦχ. 387, 
Μάϊος 1982, σελ. 70. 
35. Θεοκλήτου Ἀ. Στράγκα Ἀρχιμανδρίτου, Ἐκκλησίας Ἑλλάδος Ἱστορία ἐκ Πηγῶν Ἀψευδῶν 1817-1967, 

τ. Α΄, Ἀθῆναι 1969, σελ. 75. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

204 
 

 

τῇ 10 ἀπριλλίου                                                                                      ὁ ἐπίσκ(οπος) 

1834 ἐν νησίῳ                                                                                  μεσ(σήνης) Ἰωσήφ 

 

    Τὸ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 49/10 Ἀπριλίου 1834 ἔγγραφo τοῦ καταστίχου εἶναι ἐπιστολὴ τοῦ 

Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσὴφ πρὸς τὴν Ἱερὰ Σύνοδο τοῦ Βασιλείου τῆς Ἑλλάδος. Μὲ τὴν 

ἐπιστολή του αὐτὴ ὁ Ἰωσὴφ προτείνει τὴν παραμονὴ τοῦ Ἰγνατίου ὡς ἡγουμένου τῆς Ἱερᾶς 

Μονῆς Βουλκάνου. Πρόκειται γιὰ τὸν Ἰγνάτιο Κουσταλούπη συμφώνως καὶ μὲ τό ἀριθμ. 

πρωτ. 40/26 Μαρτίου 1834 ἔγγραφo τοῦ καταστίχου. Στὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ὁ Ἰωσὴφ 

περιγράφει τὰ χαρίσματα τοῦ Ἰγνατίου, τὶς γραμματικές του γνώσεις καὶ τὴν ἐμπειρία του. Οἱ 

μοναχοί τῆς Μονῆς Βουλκάνου τὸ ἔτος 1834 στὶς 10 Ἀπριλίου ἦταν περισσότεροι ἀπό ἓξι. Ὁ 

Ἰωσὴφ δὲν ἀναφέρει ὅτι ἔγιναν ἐκλογὲς γιὰ τὴν ἀνάδειξη τοῦ ἡγουμένου Ἰγνατίου, ἀναφέρει 

ὅμως ὅτι ἐρωτήθηκαν οἱ μοναχοὶ καὶ ἐδήλωσαν μὲ εὐχαρίστηση ὅτι ἐπιθυμοῦν νὰ 

παραμείνει ἡγούμενος ὁ Ἰγνάτιος. 

    Στὴν ἐπιστολὴ ἀναφέρεται ὅτι ὁ Ἰγνάτιος ἔχει καὶ ἄλλο ἕνα προσόν πέραν τῆς χρηστοήθειάς 

του καὶ τῆς σωφροσύνης του. Εἶναι «ἄξιος τῆς ἐμπιστοσύνης τῆς αὐτοῦ μεγαλειότητος». 

Δηλαδὴ πιστὸς ὑπήκοος τοῦ βασιλέως. Θέλοντας προφανῶς ἡ ὑποταγμένη στὴν βασιλικὴ 

ἐξουσία Ἱερὰ Σύνοδος νὰ ἐλέγχει πλήρως τὰ μοναστήρια τοῦ βασιλείου διέταξε τοὺς 

Ἐπισκόπους νὰ προτείνουν ὑποταγμένους στὸν βασιλέα ἡγουμένους. Ὁ Ἰωσὴφ ἀναφέρει ὅτι 

ὁ Ἰγνάτιος ἔχει ἡλικία 55 ἐτῶν, ἄρα ἐγεννήθη τὸ ἔτος 1789, ἀφοῦ τὸ 1834 ἦταν 55 ἐτῶν. Ὁ Ἰ. 

Βορβίλας ἀναγράφει ὅτι ἐγεννήθη τὸ ἔτος 178136. 

 

Ἒγγραφο 3 

ἀρ: 66:- 

ὁ ἐπί(σκοπος) με(σσήνης) 

πρὸς τὸν ἡγούμενον τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ Βουλκάνου 

κύριον ἰγνάτιον 

ἡ ἱερὰ σύνοδος τοῦ βασιλείου κατὰ τὴν ὑπ’ ἀριθ. 40 ἀναφορὰν τῆς ἐπισκοπῆς ἐνέκρινε τὴν 

πρότασιν αὐτῆς διὰ τῆς ὑπ’ ἀριθ. 885 συνοδικῆς αὐτῆς ἐπιστολῆς, τὴν πανοσιότητά σου, καὶ 

ἡγούμενον τῆς ἱερᾶς ταύτης μονῆς. ὅθεν ἡγουμενεύων μετὰ πάσης προσοχῆς καὶ 

περιθάλπων τοὺς ὑπ’ αὐτὴν μοναχοὺς μὲ ὅλα τὰ καθήκοντα ἀπροσκόπτως καὶ 

ἀσκανδαλίστως, καὶ ἄξιος ἀναφανεὶς τῆς ἐμπιστοσύνης εἰς τὸν ὑψ(ηλὸν) θρόνον, καὶ 

                                                           
36. Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 457, Φεβρουάριος 1984, 
σελ. 28 καὶ τοῦ ἰδίου, Ἡγούμενοι τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Κοιμήσεως Θεοτόκου «Βουλκάνου», ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 
387, Μάϊος 1982, σελ. 70. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

205 
 

εὐδόκιμος εἰς τὴν σύνοδον, καὶ εἰς βελτίωσιν τῆς ἱερᾶς μονῆς, θέλει ἀπολαύσῃς τὴν εὔνοιαν 

τῆς κυβερνήσεως. τὸ ἐπισκοπεῖον σπεύδει ἀναγγεῖλαί σοι τὴν ἀποκατάστασιν ταύτην. 

 

τῇ 17 ἀπριλλίου                                                                                                 ὁ ἐπί(σκοπος) 

1834 ἐν νησίῳ                                                                                           μεσ(σήνης) Ἰω(σήφ) 

  

Τὸ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 66/17 Ἀπριλίου 1834 ἔγγραφo τοῦ καταστίχου εἶναι ἐπιστολὴ τοῦ 

Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσὴφ πρὸς τὸν ἡγούμενο τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Βουλκάνου, Ἰγνάτιο. Μὲ 

τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ὁ Ἰωσὴφ ἀναφέρει στὸν Ἰγνάτιο, ὅτι κατόπιν προτάσεως δικῆς του, ὅπως 

ἀναγράφει καὶ στὸ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 49/10 Ἀπριλίου 1834 ἔγγραφo τοῦ καταστίχου, ἡ Ἱερὰ 

Σύνοδος τοῦ Βασιλείου τῆς Ἑλλάδος ἐνέκρινε τὸν Ἰγνάτιο ὡς ἡγούμενο τῆς Μονῆς 

Βουλκάνου. Ὁ Ἰωσὴφ συμβουλεύει τὸν Ἰγνάτιο νὰ ἡγουμενεύει μὲ προσοχή, νὰ φροντίζει 

τοὺς μοναχοὺς καὶ νὰ εἶναι πιστὸς στὸν βασιλικὸ θρόνο, στὴν Σύνοδο, προκειμένου νὰ 

κερδίσει τὴν εὔνοια τῆς κυβερνήσεως. 

 

Ἒγγραφο 4 

ἀρ: 91:- 

πρὸς τήν ἱερὰν σύνοδον 

ἐλήφθη ἡ ὑπ’ ἀριθ. 808 ἐγκύκλιος τῆς ἱερᾶς συνόδου, δι’ ἧς προσκαλοῦνται οἱ τοῦ βασιλείου 

ἐπίσκοποι, ἵνα μετακαλέσαντες τοὺς ἡγουμένους τῶν διατηρουμένων μοναστηρίων, 

διευθύνωσι κατάλογον, τῶν ἀρχείων καὶ μεμαρτυρουμένων ἁγίων λειψάνων. ὅθεν 

προσεκλήθη ὁ ἡγούμενος τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ βουλκάνου, καὶ μετεκόμισεν εἰς τὸ ἐπισκοπεῖον 

πέντε κιβώτια ἀργυρᾶ ἁγίων λειψάνων τῶν ὁποίων ἀκριβῶς θεωρηθέντων καὶ 

καταγραφθέντων, ἐπισυνάπτεται κατάλογος ἀκριβής. πάντα εἰσὶ τεμάχια περιηργυρωμένα 

ἀλλ’ οὔτε ἔγγραφα μαρτυρικὰ οὔτε χρυσόβουλα ἔχουσι οὔτε τὰ ἐν τῷ μοναστηρίῳ τούτῳ 

εὑρισκόμενα χρυσόβουλα σιγιλλιώδη γράμματα διαλαμβάνουσι περὶ τούτων. ἀλλ’ οὔτε ἄλλο 

ὁ,τιδήποτε παῤρησιάζεται διὰ τὸ ἀπαιτούμενον κῦρος. οἱ πατέρες λέγουσι ὅτι ἐξ 

ἀμνημονεύτων χρόνων εὐρίσκονται αὐτὰ ἐν τῷ μοναστηρίῳ. ἐκτὸς μέρος τῆς τιμίας κάρας 

τοῦ λογίου Διονυσίου τοῦ ἀρεοπαγίτου, ὁποῦ ἠγόρασαν παρά τινος προηγουμένου τῆς κατὰ 

στεμνίτζαν ἱερᾶς μονῆς τοῦ προδρόμου συμεὼν λεγομένου. οὐδεμία τῶν ἐκκλησιῶν τῆς 

ἐπισκοπῆς ταύτης ἔχει ἱερὰ λείψανα. 

 

τῇ 29 ἀπριλλίου                                                                                                ὁ ἐπίσ(κοπος) 

1834 ἐν νησίῳ                                                                                           μεσ(σήνης) Ἰω(σήφ) 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

206 
 

 

    Τὸ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 91/29 Ἀπριλίου 1834 ἔγγραφo τοῦ καταστίχου, ἀποτελεῖ ἐπιστολὴ τοῦ 

Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσὴφ πρὸς τὴν Ἱερὰ Σύνοδο. Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος εἶχε ἀποστείλει ἐγκύκλιο 

πρὸς ὅλους τούς Ἐπισκόπους τοῦ βασιλείου, προκειμένου νὰ καταρτιστοῦν κατάλογοι τῶν 

ἀρχείων καὶ τῶν ἱερῶν λειψάνων τῶν διατηρουμένων Ἱερῶν Μονῶν. Ὁ Ἰωσὴφ ἀναφέρει στὴν 

Σύνοδο ὅτι γιὰ τὸ γεγονὸς αὐτὸ προσεκλήθη στὸ Ἐπισκοπεῖο ὁ ἡγούμενος τῆς Ἱερᾶς Μονῆς 

Βουλκάνου. Ἡγούμενος στὶς 29 Ἀπριλίου 1834 ἦταν ὁ Ἰγνάτιος Κουσταλούπης, ὅπως 

ἀναγράφεται καὶ στὸ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 66/17 Ἀπριλίου 1834 σχετικὸ ἔγγραφo τοῦ καταστίχου. 

Ὁ Ἰγνάτιος ἔφερε στὸ Ἐπισκοπεῖο πέντε ἀργυρᾶ κιβώτια ἁγίων λειψάνων. Τὰ λείψανα αὐτὰ 

κατεγράφησαν καὶ συνετάχθη κατάλογος, ὁ ὁποῖος καὶ θά ἀποστέλλονταν στὴν Ἱερὰ Σύνοδο. 

Ὁ Ἰωσὴφ ἀναφέρει ὅτι τὰ λείψανα αὐτὰ δὲν ἔχουν βεβαιωτικὰ ἔγγραφα περὶ τῆς 

προελεύσεώς των, τὰ λεγόμενα μαρτυρικά. Ἐπίσης, τὰ χρυσόβουλα που υπάρχουν στην 

Μονή δὲν ἀναγράφουν για τὴν προέλευση αὐτῶν τῶν λειψάνων. Κανένα ἔγγραφο δὲν 

ὑπάρχει ποὺ νὰ βεβαιώνει τὴν γνησιότητα αὐτῶν. Μοναδικὴ πηγὴ εἶναι οἱ Πατέρες τῆς 

Μονῆς, οἱ ὁποῖοι βεβαιώνουν ὅτι ἀπὸ πολλοὺς χρόνους πρὶν ὑπάρχουν τὰ λείψανα αὐτὰ. 

Ὑπάρχει βέβαια τμῆμα τῆς τιμίας κάρας τοῦ Ἁγίου Διονυσίου τοῦ Ἀρεοπαγείτου. Τὸ τμῆμα 

αὐτὸ εἶχε ἀγοραστεῖ ἀπὸ κάποιον Συμεὼν προηγούμενο τῆς Ἱερᾶς Μονῆς τοῦ Τιμίου 

Προδρόμου Στεμνίτσας37. Στὸ τέλος τῆς ἐπιστολῆς ὁ Ἰωσὴφ ἀναφέρει ὅτι «Οὐδεμία τῶν 

ἐκκλησιῶν τῆς ἐπισκοπῆς ταύτης ἔχει ἱερὰ λείψανα». Οἱ ἀναφορές αὐτές τοῦ Ἰωσήφ γιὰ τὴν 

ὕπαρξη λειψάνων, ἂν δὲν πρόκειται γιὰ λάθος, εἶναι προφανῶς ἐσκεμμένες γιὰ λόγους ποὺ 

ὁ ἴδιος ἤθελε. Ἴσως ὁ Ἰωσὴφ νὰ ἤθελε νὰ ἀποκρύψει ἀπὸ τοὺς Βαυαροὺς τὴν ὕπαρξη ἱερῶν 

λειψάνων.Εἶναι ἀδύνατον στὴν ἱστορικὴ Ἐπισκοπὴ τῆς Μεσσηνης νὰ μὴν ὑπῆρχαν ἱερὰ 

λείψανα. Τοῦτο ἔχει ἀποδειχθεῖ ἀπὸ τὴν ἱστορικὴ ἔρευνα. Ὑπάρχουν ἀκόμα σήμερα καὶ 

βεβαίως ὑπῆρχαν τὴν ἐποχὴ τοῦ Ἰωσὴφ ἱερὰ λείψανα στὴν Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου, στὴ Μονὴ 

Καλογραιῶν Καλαμάτας, στὴ Μονὴ Βελανιδιᾶς, στὸν ἐνοριακὸ ναὸ Ἁγίου Νικολάου 

Καλαμάτας, στὸν ἐνοριακὸ ναὸ Ἁγίων Θεοδώρων Ἀρφαρῶν κ.ἄ.38 

 

Ἒγγραφο 5 

ἀρ: 95:- 

πρὸς τὸν καθηγούμενον τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ βουλκάνου 

                                                           
37. Θωμᾶ Προβατάκη, Βυζαντινὰ καὶ Μεταβυζαντινὰ κειμήλια τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Μεσσηνίας, 
Θεσσαλονίκη 1976, σελ. 156-160. 
38. Χρυσοστόμου Θέμελη, Μητροπολίτου Μεσσηνίας, Ἡ Ἱερὰ Μητρόπολις Μεσσηνίας διὰ μέσου τῶν 
αἰώνων, Ἀθήναι 2003 καὶ Θωμᾶ Προβατάκη, Βυζαντινὰ καὶ Μεταβυζαντινὰ κειμήλια τῆς Ἱερᾶς 
Μητροπόλεως Μεσσηνίας, Θεσσαλονίκη 1976 καὶ Κωνσταντίνου Καλοκύρη, Βυζαντιναὶ Ἐκκλησίαι τῆς 
Ἱερᾶς Μητροπόλεως Μεσσηνίας, Θεσσαλονίκη 1973. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

207 
 

ἐπειδὴ καὶ οἱ κάτοικοι τῶν χωρίων κάτω γαϊδουροχῶρι, μπισπάρδι, καὶ βραχάταγα, ἔχουσιν 

ἀνάγκην ἵνα διὰ ἁγίων λειψάνων, ψάλλωσιν ἁγιασμὸν εἰς τοὺς ἀμπελῶνας των, πρὸς 

καταστροφὴν, τῶν σκανθάρων, διὰ τοῦτο προσκαλεῖσαι πανοσιώτατε κατὰ τὴν ὑπ’ ἀριθ. 388 

ἄδειαν τοῦ ἐπαρχείου μεσσήνης, νὰ ἀποστείλῃς μεθ’ ἑνὸς κουτίου ἁγίων λειψάνων τὸν 

ἱερομ(όναχον) κ(ύριον) Γαβριήλ, νὰ ἐκτελέσῃ τὴν αἴτησιν τῶν χ(ριστιαν)ῶν. ἡ διαμονή του εἰς 

τὰ χωρία ταῦτα δὲν συγχωρεῖται περισσότερον τῶν δύο ἡμερῶν. 

τῇ 29 ἀπριλ(λίου)                                                                                              ὁ ἐπίσ(κοπος) 

1834 ἐν νησίῳ                                                                                                 μεσσήνης Ἰωσήφ 

  

    Τό μέ ἀριθμ. πρωτ. 95/29 Ἀπριλίου 1834 ἔγγραφo τοῦ καταστίχου ἀποτελεῖ ἐπιστολὴ τοῦ 

Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσὴφ πρὸς τὸν ἡγούμενο τῆς Μονῆς Βουλκάνου. Ἡγούμενος τῆς 

Μονῆς Βουλκάνου εἶναι ὁ Ἰγνάτιος Κουσταλούπης. Προσκαλεῖ ὁ Ἰωσὴφ τὸν ἡγούμενο τῆς 

Μονῆς νὰ παραχωρήσει ἅγια λείψανα στὰ χωρία Κάτω Γαϊδουροχώρι (σημερινό: 

Μοσχοχώρι), Μπισμπάρδι (σημερινό: Ἀσπροπουλιά) καὶ Βραγάταγα (σημερινό: Ἀριοχώρι) Οἱ 

κάτοικοι τῶν ὡς ἄνω χωρίων ἐπιθυμοῦσαν νὰ τελεσθεῖ ἁγιασμός, ἐνώπιον ἁγίων λειψάνων, 

προκειμένου νὰ σωθοῦν τὰ ἀμπέλια τους ἀπὸ καταστροφικὰ ἔντομα (σκαθάρια). Τὸ κιβώτιο 

μὲ τὰ ἅγια λείψανα θὰ συνόδευε ὁ ἱερομόναχος Γαβριήλ, ὁ ὁποῖος θὰ τελοῦσε καὶ τὸν 

ἁγιασμόν. Ἡ πίστη τῶν κατοίκων τῆς Μεσσηνίας τὴν ἐποχὴ τοῦ Ἰωσήφ, ὅτι ὁ ἁγιασμὸς καὶ τὰ 

ἅγια λείψανα ἀπομακρύνουν κάθε κακό, πίστη ποὺ ἑδράζεται στὴν παράδοση, διδασκαλία 

καὶ ἐμπειρία τῆς Ἐκκλησίας, συνεχίζεται μέχρι σήμερα. Ἡ παραμονὴ τοῦ ἱερομονάχου αὐτοῦ 

ἐκτὸς Μονῆς θὰ ἦταν δύο ἡμέρες μὲ σχετικὴ ἄδεια τοῦ Ἐπαρχείου Μεσσήνης.  

 

Ἒγγραφο 6 

ἀρ. 155                                 

Βασίλειον τῆς ἑλλάδος 

ὁ κατὰ τὴν ἐπισκοπὴν μεσσήνης ἐπίσκοπος. πρὸς τὸν καθηγούμενον, καὶ συμβούλους τῆς 

ἱερᾶς μονῆς τοῦ Βουλκάνου. 

ἐλήφθη τῇ 26 τοῦ αὐτοῦ. 

 

ἐπισυνάπτεται ἀντίγραφον τῆς ὑπ. ἀρίθ. 1224: συνοδικῆς ἐπιστολῆς. ἡ ἱερὰ σύνοδος 

προκαλεῖ τὸ ἐπισκοπεῖον, ἵνα Γνωστοποιήσῃ πρὸς ὑμᾶς, ὅτι ἡ αἴτησις ὑμῶν εἶναι 

ἀπαράδεκτος καὶ ὀφείλετε νὰ συμμορφωθῆτε κατὰ τὰς διαταγὰς τῆς Β(ασιλικῆς) 

Γραμματείας τῶν Ἐκκλησιαστικῶν καὶ τῆς ἱερᾶς συνόδου, ὥστε γῆν ἄχρηστον δὲν δύνασθε νὰ 

ἐκποιήσητε.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

208 
 

περὶ παντὸς πράγματος ὁποῦ ἔχετε χρείαν, δ[ιὰ τοῦ] ἐπισκόπου πρέπει νὰ ἀναφέρεσθε·εἰ δὲ 

τουναντίον, αἱ ἀναφοραὶ σας θέλει εἶναι ἀπαράδεκτοι. 

 

τὴ 25 δεκεμβρίου                                                                                     ὁ ἐπίσκοπος 

1834: ἐν ναυπλίω                                                                                μεσσήνης Ἰωσήφ 

    Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 155/25 Δεκεμβρίου 1834 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, 

ἀπευθύνεται πρὸς τὸν ἡγούμενο τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Βουλκάνου καὶ τοὺς 

ἡγουμενοσυμβούλους. Ἡ ἐπιστολὴ ἒχει ἐμφανῆ τά σημάδια τῆς φθορᾶς καὶ ὄπισθεν αὐτῆς 

ἀναγράφεται ὁ ἀποστολέας καὶ ὁ παραλήπτης. Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸ Ναύπλιο. Ὁ Ἰωσὴφ μὲ 

αὐτὴν τὴν ἐπιστολὴ ἐπισυνάπτει πρὸς τὴν Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου ἀντίγραφο ἐπιστολῆς τῆς 

Ἱερᾶς Συνόδου. 

    Μὲ τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ἡ Σύνοδος καλοῦσε τὸν Ἰωσὴφ νὰ ἐνημερώσει τοὺς μοναχοὺς τῆς 

Μονῆς Βουλκάνου ὅτι ἡ αἴτησίς τους εἶναι ἀπαράδεκτος. Οἱ μοναχοὶ μὲ την αίτηση αὐτὴ 

ζητοῦσαν ἐκποίηση μοναστηριακῆς γῆς. Ὅμως ἡ Σύνοδος καὶ ἡ Βασιλικὴ ἐπί τῶν 

Ἐκκλησιαστικῶν Γραμματεία δὲν ἐνέκρινε τὴν αἴτηση αὐτῶν. Οἱ Πατέρες ἐπανῆλθαν 

ζητώντας τὴν ἐκποίηση γῆς καὶ στὶς 27 Ἀπριλίου 1835. Ὁ ἔκτακτος Ἐπίτροπος Μεσσηνίας 

διαβίβασε τὴν ἀπὸ 19 Μαρτίου 1835 αἴτηση τῶν Πατέρων τῆς Μονῆς γιὰ τὴν ἐκποίηση 

μοναστηριακῆς γῆς, προκειμένου νὰ ἀποπληρώσουν χρέη 15.000 γροσίων39. Ἡ αἴτησις 

ἐνεκρίθη ἀπὸ τὴν Ἐπιτροπὴ τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ Ταμείου στὶς 3 Ὀκτωβρίου 183640. Ἐπίσης ὁ 

Ἰωσὴφ τονίζει ὅτι τὸ Ἡγουμενοσυμβούλιο τῆς Μονῆς πρέπει πρῶτα νὰ ἀναφέρεται στὸν ἴδιο 

καὶ αὐτός μὲ τὴν σειρά του στὴν Ἱερὰ Σύνοδο. Τὸ ὡς ἄνω αἴτημα τῶν μοναχῶν δὲν ἦταν 

προφανῶς γνωστὸ στὸν Ἰωσὴφ καὶ οἱ μοναχοὶ εἶχαν κάμει κανονικὸ παράπτωμα μὴ 

ἐνημερώνοντας τὸν Ἐπίσκοπό τους. 

    Ἡγούμενος τῆς Μονῆς Βουλκάνου ἦταν στὶς 25 Δεκεμβρίου 1834 ὁ Ἰγνάτιος Κουσταλούπης, 

ὅπως ἀναφέρεται καὶ στὸ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 66/17 Ἀπριλίου 1834 σχετικὸ ἔγγραφο τοῦ 

καταστίχου. 

 

Ἒγγραφο 7 

 τὸ εἰσόδημα τῆς Ἱερᾶς Μονῆς τοῦ Βουλκάνου τοῦ “1834”ἔτους ἀριθμεῖται εἰς 

δραχμὰς τρεῖς χιλιάδες ἑπτακοσίας, ὀγδοήκοντα καὶ λεπτὰ ὀγδοήκοντα τρία. Ἀριθ. 3780.83. 

Τὰ δὲ ἐξοδευθέντα κατ’ αὐτὸ τὸ ἔτος εἰς δραχμὰς τέσσαρες χιλιάδες καὶ ἑπτακοσίας τρεῖς καὶ 

λεπτὰ τριάκοντα ἕν Ἀριθ. 4703.3[1]. 

                                                           
39. Δικαίου Βαγιακάκου, Ἡ ἐν Ἰθώμῃ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου καὶ τὸ ἐν Σμύρνῃ Μετόχιον αὐτῆς, Ἀθῆναι 
1955, σελ. 14 ὅπου καὶ τὸ σχετικὸ χειρόγραφο. 
40. Ἔνθ’ ἀνωτ., σελ. 15.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

209 
 

                                                                                                                    ὁ ἐπίσκοπος 

                                                                                                            μεσσήνης Ἰωσήφ 

 

Τὸ ἄνευ χρονολογήσεως ἔγγραφο, ποὺ συνετάχθη προφανῶς στὸ τέλος τοῦ 1834 ἢ στὶς ἀρχές 

τοῦ 1835 ἀποτελεῖ βεβαίωση τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσὴφ περὶ τοῦ εἰσοδήματος τῆς 

Ἱερᾶς Μονῆς Βουλκάνου. Τὸ ἔγγραφο αὐτὸ φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς Μεσσήνης καὶ 

τὴν ὑπογραφὴ τοῦ Ἰωσήφ. Διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση. Τὸ εἰσόδημα τῆς Μονῆς 

Βουλκάνου συμφώνως μὲ τὸ ὡς ἄνω ἔγγραφο ἦταν 3.780 δραχμές καὶ 83 λεπτά. Τὰ ἔξοδα 

κατὰ τὸ ἴδιο ἔτος ἦταν περισσότερα: 4.703 δραχμὲς καὶ 31 λεπτά. 

 

Ἒγγραφο 8 

ἀρ. 64                         

Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

ὁ κατὰ τὴν ἐπισκοπὴν μεσσήνης ἐπίσκοπος 

πρὸς τοὺς πανοσιωτάτους ἅγιον ἡγούμενον καὶ συμβούλους τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ βουλκάνου.  

περικλείεται ἔγγραφoν τοῦ ἐπαρχείου μεσσήνης καὶ τὸ κατάστιχον τῶν δοσοληψιῶν τῆς 

μονῆς σας ἐπιστραφέν. ἐξ οὗ θέλει πληροφορηθῆτε ὅτι ὁ λογαριασμὸς τῶν δοσοληψιῶν τῆς 

μονῆς πρέπει νὰ περιορίζεται μόνον εἰς τὰ ἔσοδα καὶ ἔξοδα τοῦ 1834 καὶ ὄχι περαιτέρω. ὅθεν 

καταστρώσατε αὐτὸν ὡς ἡ διαταγή. 

 

τῇ 29 ἀπριλλίου                                                                                                   ὁ ἐπίσκοπος 

1835-: ἐν νησίῳ                                                                                         μεσσήνης Ἰωσὴφ 

 

τὸ ἔγγραφον τοῦ ἐπαρχείου  

νὰ μᾶς τὸ ἐπιστρέψητε 

τῇ ἐπισκοπῇ 

 

    Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 64/29 Ἰανουαρίου 1835 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, 

ἀπευθύνεται πρὸς τὸν ἡγούμενο καὶ τοὺς ἡγουμενοσυμβούλους τῆς Ἱερᾶς Μονῆς 

Βουλκάνου. Ἡγούμενος τῆς Μονῆς εἶναι ὁ Ἰγνάτιος Κουσταλούπης Ἡ ἐπιστολὴ ἀποστέλλεται 

ἀπὸ τὸ Νησί (σημερινή: Μεσσήνη). Ὁ Ἰωσὴφ ἐπιστρέφει τὸ βιβλίο (κατάστιχο) δοσοληψιῶν 

(ἐσόδων-ἐξόδων) τῆς Μονῆς, ἀφοῦ τὸ ἔχει ἐλέγξει τὸ Ἐπαρχεῖο Μεσσήνης, τὸ ὁποῖο καὶ 

ἀποστέλλει σχετικὸ ἔγγραφο. Ἐπισημαίνει ὅτι ὁ προϋπολογισμὸς γιὰ τὸ ἔτος 1835 τῆς Μονῆς 

θὰ πρέπει νὰ στηρίζεται στὰ ἔσοδα-ἔξοδα τοῦ 1834 καὶ νὰ μὴν ὑπάρξει διαφορά. Σύμφωνα 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

210 
 

μὲ τὸν ἀπολογισμὸ τοῦ 1834 ἡ Ἱερὰ Μονὴ Βουλκάνου χρωστοῦσε χρήματα, διότι, συμφώνως 

μὲ τὸ προηγούμενο παρουσιαζόμενο χειρόγραφο, εἶχε περισσότερα ἔξοδα ἀπὸ ἔσοδα. 

 

 

 

Ἒγγραφο 9 

ὁ ἐπίσκοπος μεσσήνης 

                                               Δηλοποιῶ 

ὅτι ἔλαβον παρὰ τοῦ καθηγουμένου κυρίου Γαβριὴλ τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ Βουλκάνου διὰ τὴν 

συνδρομὴν πρὸς τὴν φιλεκπαιδευτικὴν ἑταιρείαν τοῦ ἀπελθόντος ἔτους 1838: δραχμὰς 

τριάκοντα ἕξ, καὶ δραχμὰς δέκα διὰ τὸ δίπλωμα·ὅθεν καὶ ἐξώφλησεν ὡς ἄνωθεν.  

τῇ 8 μαΐου 

1839 ἐν νησίῳ                                                                                                  Βεβαιῶ 

                                                                                                                       ὁ επίσκοπος 

                                                                                                                   μεσσήνης Ἰωσήφ 

 

    Τὸ ἄνευ ἀριθμοῦ πρωτοκόλλου ἔγγραφο τοῦ Ἰωσήφ Ἐπισκόπου Μεσσήνης, μὲ ἡμερομηνία 

8 Μαΐου 1839, ἀποτελεῖ δήλωση τοῦ ὡς ἄνω Ἐπισκόπου. Τὸ ἔγγραφο αὐτὸ φέρει τὴν 

σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Γράφεται στό Νησί. Ὄπισθεν ἀναγράφεται: «ἀποδεικτικὸν τοῦ 

Δεσπότου ὅτι ἔλαβεν τὴν συνδρομὴν διὰ τὴν Φιλεκπαιδευτικὴ Ἑταιρείαν».  Τὸ ἔγγραφο αὐτὸ 

ἀποτελεῖ δήλωση τοῦ Ἰωσὴφ ὅτι ἔλαβε τριάντα ἕξι δραχμές ἀπὸ τὸν ἡγούμενο τῆς Μονῆς 

Βουλκάνου Γαβριήλ γιὰ συνδρομὴ τοῦ ἔτους 1838 στὴν Φιλεκπαιδευτικὴ Ἑταιρεία. Ἡ 

Φιλεκπαιδευτικὴ Ἑταιρεία ἱδρύθηκε τὸ ἔτος 1836 καὶ σκοπὸ εἶχε τὴν ἐκπαίδευση τῶν 

ἑλληνοπαίδων41.  Φαίνεται ἀπὸ τὸ ἔγγραφο αὐτὸ ὅτι πολλοὶ ἦταν ἀπὸ τοὺς κόλπους τῆς 

Ἐκκλησίας αὐτοὶ ποὺ ἐνίσχυαν τοὺς σκοπούς τῆς Φιλεκπαιδευτικῆς. 

    Στὸ ἔγγραφο ἀναφέρεται ὅτι ἔλαβε ὁ Ἰωσὴφ καὶ δέκα δραχμὲς διὰ τὸ δίπλωμα. 

Ἐνδεχομένως νὰ πρόκειται γιὰ κάποιο εἶδος βεβαίωσης-πτυχίου γιὰ σειρὰ μαθημάτων τῆς 

Φιλεκπαιδευτικῆς Ἑταιρείας, ποὺ εἶχε παρακολουθήσει ὁ Γαβριὴλ ἢ κάποιος ἄλλος μοναχός. 

Ὁ ἡγούμενος Γαβριὴλ εἶναι ὁ Γαβριὴλ Σταθόπουλος, ὁ ὁποῖος ἐχρημάτισε ἡγούμενος κατὰ τὰ 

ἔτη 1837-1840, συμφώνως μὲ τὴν καταγραφὴ τῶν ἡγουμένων τῆς Μονῆς ἀπὸ τὸν Ἰωάννη 

Βορβίλα42.  

                                                           
41 Ἐγκυκλοπαίδεια Πάπυρους Λαροὺς Μπριτάννικα, Ἀθήνα, 1994, 2000, τ. 59, λῆμ.: «Φιλεκπαιδευτικὴ 

Ἐταιρεία». 

42 Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡγούμενοι τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Κοιμήσεως Θεοτόκου “Βουλκάνου”, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 
387, Μάϊος 1982, σελ. 70. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

211 
 

 

Ἒγγραφο 10 

ἀρ. πρωτ. 1212                      Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

διεκ:          605                        ὁ ἐπίσκοπος μεσσήνης 

      πρὸς τὸ συμβούλιον τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ βουλκάνου 

ἐλήφθη τὴν 10 Μαρτίου. 

ἐπισυνάπτω καὶ ἀντίγραφον τῆς ὑπ. ἀρθ. 8395/75 ἐπιστολῆς τῆς ἱερᾶς συνόδου ἐγκρινούσης 

τὴν ἀποκατάστασιν ὡς ἡγούμενον τοῦ κυρίου Ἰγνατίου καὶ ὡς συμβούλους τὸν κύριον 

Γαβριὴλ καὶ κύριον Ἰωσὴφ συγχαίρων. ἐπεύχομαι ὑμῖν τὰ σωτήρια ἐχόμενα. 

 

τῇ 10 μαρτίου                                                                                            ὁ ἐπίσκοπος  

1840 ἐν νησίῳ                                                                                    μεσσήνης Ἰωσήφ 

 

    Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 1212/10 Μαρτίου 1840 ἐπιστολή, εἶναι ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου 

Μεσσήνης Ἰωσὴφ πρὸς τὸ ἡγουμενοσυμβούλιο τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Βουλκάνου. Ἡ ἐπιστολὴ 

φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Ἐπάνω ἀριστερὰ ἀναγράφεται ἡ ἡμερομηνία λήψης ἀπὸ 

τὸν ἡγούμενο ἢ κάποιο μοναχὸ τῆς Μονῆς. Ἂν καὶ ἡ ἐπιστολὴ αὐτὴ δὲν διατηρεῖται σὲ καλὴ 

κατάσταση, διακρίνεται εὐκρινῶς τὸ βουλοκέρι μὲ τὸ ὁποῖο εἶχε σφραγιστεῖ. Ἀποστέλλεται 

ἀπὸ τὸ Νησί (σημερινή: Μεσσήνη). Μὲ τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ὁ Ἰωσὴφ ἐπισυνάπτει τὴν μὲ ἀριθμ. 

πρωτ. 8395/75 ἐπιστολὴ τῆς Ἱερᾶς Συνόδου. Ἡ ἐπιστολὴ αὐτὴ παρουσιάζεται παρακάτω στὸ 

παρὸν ἂρθρο. 

    Ὁ Ἰωσὴφ ἀναφέρει ὅτι μὲ τὴν ἐπιστολὴ ἡ Ἱερὰ Σύνοδος ἐνέκρινε ὡς ἡγούμενο τὸν Ἰγνάτιο 

Κουσταλούπη. Ἀναφέρεται ἡ λέξις “ἀποκατάσταση”. Ὁ Ἰγνάτιος εἶχε διετελέσει ἡγούμενος 

κατὰ τά ἔτη 1834-1836 καὶ εἶχε σταματήσει νὰ ἡγουμενεύει, προφανῶς ἐπειδὴ ἀντιτάχθηκε 

στὶς ἐνέργειες τῆς Ἀντιβασιλείας γιὰ τὴν Ἐκκλησία. Ἐπίσης, ἐγκρίνονται ὡς 

ἡγούμενοσύμβουλοι οἱ μοναχοὶ Γαβριὴλ καὶ Ἰωσήφ. Γαβριὴλ εἶναι ὁ Γαβριὴλ Σταθόπουλος, 

ἡγούμενος κατὰ τὰ ἔτη 1832-1834 καὶ 1837-184043. Ο μοναχὸς Ἰωσὴφ εἶναι ὁ Ἰωσὴφ 

Γεωργόπουλος, ἡγούμενος κατὰ τὰ ἔτη 1844-184644. 

 

Ἒγγραφο 11 

ἀριθ. Πρ. 8395 

                                                           
43 Ἔνθ’ ἀνωτ.  
44 Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡγούμενοι τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Κοιμήσεως Θεοτόκου “Βουλκάνου”, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 
387, Μάϊος 1982, σελ. 70. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

212 
 

ἀρ. Διεκ.     75 

                                             Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

ἐν Ἀθήναις τὴν 29 φευρουαρίου 1840 

Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τοῦ Βασιλείου. 

Πρὸς τὸν Σεβασμιώτατον ἐπίσκοπον Μεσσήνης.  

Γνωστοποιεῖται πρὸς ὑμᾶς εἰς ἀπάντησιν τῆς ἀπό -14 τοῦ ἤδη λήγοντος μηνὸς ἀναφορᾶς σας, 

ὅτι ἐγκρίνονται ὁ μὲν ἱερομόναχος Ἰγνάτιος ἡγούμενος, οἱ δὲ ἱερομόναχοι ὅ τε Γαβριὴλ καὶ 

Ἰωσὴφ σύμβουλοι εἰς τὴν ἱερὰν μονὴν τοῦ Βουλκάνου, ὅθεν προσκαλεῖσθε νὰ ἐνεργήσητε 

πρὸς τοῦτο, ὅ,τι ἐκ τῶν καθηκόντων σας. Γνωστοποιοῦντες ἐν ταυτῷ αὐτὸ τοῦτο κατὰ τὰ 

διατεταγμένα καὶ πρὸς τὴν ἁρμοδίαν Διοικητικὴν πολιτικὴν ἀρχήν. 

    Καὶ ταῦτα κατ’ ἔγκρισιν 

Ὁ Κυνουρίας Διονύσιος  Πρόεδρος.        ὕδρας Γεράσιμος.  

Ὁ Σελλασίας θεοδώρητος.  Ὁ Τριφυλίας παΐσιος.  Ὁ μενδενίτζης Γρηγόριος. 

                                  Τ(όπος) Σ(φραγίδος)             Ὁ Γραμματεὺς 

                                                                                         θεοφάνης 

ἶσον απαράλλακτον τῆς πρωτοτύπου. 

 Τῇ 10 μαρτίου 1840: ἐν νησίῳ 

                                                                                                                         ὁ ἐπίσκοπος 

                                                                                                                         μεσσήνης Ἰωσήφ  

 

    Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 8395/25 Φεβρουαρίου 1840 ἐπιστολὴ τῆς Ἱερᾶς Συνόδου, ἀπευθύνεται 

πρὸς τὸν Ἐπίσκοπο Μεσσήνης Ἰωσήφ. Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὴν Ἀθήνα. Ἀποτελεῖ ἐπικυρωμένο 

ἀντίγραφο ἀπὸ τὸν Ἰωσὴφ τῆς πρωτοτύπου ἐπιστολῆς τῆς Συνόδου, και ἐστάλη ἀπὸ τὸν 

Ἰωσὴφ στὶς 10 Μαρτίου 1840 πρὸς τὴν Μονὴ Βουλκάνου. 

Τό ἀντίγραφο τῆς ἐπιστολῆς διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση. Ἐπὶ τῆς ἀντιγεγραμμένης 

σελίδος ὑπάρχει ἡ σφραγὶς τῆς Ἐπισκοπῆς. Ἐπικυροῦται στὸ Νησί (σημερινό: Μεσσήνη). Ἡ 

γραφὴ δὲν εἶναι τοῦ Ἰωσήφ, ἀλλὰ κάποιου γραφέα. Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος ἐγκρίνει τὴν τοποθέτηση 

τοῦ Ἰγνατίου ὡς ἡγουμένου (β΄ἡγουμενεία του) τῆς Μονῆς καὶ τὴν τοποθέτηση τοῦ Γαβριὴλ 

καὶ τοῦ Ἰωσὴφ ὡς συμβούλων. Ὁ Ἐπίσκοπος Ἰωσὴφ κατ’ ἐντολὴν τῆς Συνόδου ὀφείλει νὰ 

γνωστοποιήσει τὴν ἀπόφαση αὐτὴ στὴν Διοικητικὴ Ἀρχὴ τοῦ τόπου. 

Ὑπογράφουν τὰ μέλη τῆς τότε Συνόδου:  

Κυνουρίας Διονύσιος, πρόεδρος 

Ὕδρας Γεράσιμος 

Σελλασίας Θεοδώρητος 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

213 
 

Τριφυλίας Παΐσιος 

πρώην Μενδενίτζης Γρηγόριος. 

Οἱ ἀνωτέρω διετέλεσαν συνοδικοὶ κατὰ τὴν συνοδικὴ περίοδο 1839-184045. Γραμματεὺς 

ὑπογράφει ὁ Ἀρχιμανδρίτης Θεοφάνης Σιατιστεύς, ὁ ὁποῖος διετέλεσε γραμματεὺς τῆς 

Συνόδου ἀπὸ τὸ 1840-184446. 

 

Ἒγγραφο 12 

ἀρ. πρωτ. 1333                               Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

διεκ.           725                                ὁ Ἐπίσκοπος μεσσήνης  

                                                          ἐλήφθη τὴν β Σεπτεμβ(ρίου) 

ἀρ. πρωτ. 1508                                 Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος               

διεκπ. 705                          ἐπίσκοπος μεσσήνης                   Ἰουνίου 

                  πρὸς τὸ συμβούλιον τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ βουρκάνου 

ἡ ἱερὰ σύνοδος διὰ τῆς ὑπ. ἀρίθ. 9697/290 ἐπιστολῆς αὐτῆς διατάττει καὶ αὖθις, ἵνα τὰ 

συμβούλια τῶν μοναστηρίων νὰ μὴ δέχωνται τινά, οὔτε ὡς μονάσαντα, οὔτε ὡς 

ὑπηρετήσαντα εἰς τὰς μονάς των, ἄνευ τακτικῆς ἐγγράφου ἀποδείξεως τῆς καταγωγῆς των, 

ἀπαραλλάκτως ὡς καὶ διὰ τῆς 23: σεπτεμβρίου 1839 καὶ ὑπ. ἀρίθ. 7985=8056 καὶ ἀπὸ 31: 

Ἰαννουαρίου τρ(έχοντος) ἔτ(ους) καὶ ὑπ΄ἀρίθ. 8318 διατάττει ὅθεν συμμορφωθέντες καὶ 

ὑμεῖς μὲ τὸ πνεῦμα τῶν Διαταγῶν τῆς ἱερᾶς συνόδου, πράξατε ἀπαραμειώτως ἐπειδὴ καὶ 

οἵτινες(;) ἵνα φύγωσιν τὴν νεοσυλλεξίαν, καταφεύγουσιν εἰς τὰ μοναστήρια, προσέξατε ἵνα 

μὴ φανῆτε ὑπεύθυνοι τῶν νόμων καὶ τότε ἡ παιδεία γενήσητε μεγάλη.  

 

τῇ 13 Ἰουνίου                                                                                                       ὁ ἐπίσκοπος 

1841 ἐν νησίῳ                                                                                     μεσσήνης Ἰωσήφ 

 

    Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 1508/13 Ἰουνίου 1841 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, 

ἀπευθύνεται πρὸς τὸ ἡγουμενοσυμβούλιο τῆς Μονῆς Βουλκάνου. Ἐδῶ ὀνομάζεται 

«Βουρκάνου». Ἡ ἐπιστολὴ φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Διατηρεῖται σὲ καλὴ 

κατάσταση. Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸ Νησί (σημερινή: Μεσσήνη). Ἐπάνω δεξιὰ ἀπὸ τὸν ἡγούμενο 

ἢ κάποιον ἄλλο μοναχὸ τῆς Μονῆς ἀναγράφεται ὡς ἡμερομηνία λήψης ἡ 19η Ἰουνίου. Μὲ 

τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ὁ Ἰωσὴφ τονίζει στοὺς μοναχοὺς τῆς Μονῆς ὅτι ἡ Ἱερὰ Σύνοδος μὲ συνεχεῖς 

ἐγκυκλίους της 9697/290, 1839/23 Σεπτεμβρίου, 7885=8056, 8318 ἀπαγορεύει τὴν 

                                                           
45. Θεοκλήτου Ἀ. Στράγκα Ἀρχιμανδρίτου, Ἐκκλησίας Ἑλλάδος Ἱστορία ἐκ Πηγῶν Ἀψευδῶν 1817-1967, 
τ. Α΄, Ἀθῆναι 1969, σελ. 246. 
46. Ἔνθ’ ἀνωτ., σελ. 616.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

214 
 

παραμονὴ νέων στὰ μοναστήρια. Οἱ μοναχοὶ καλούνται νὰ μὴν δέχονται κανένα νὰ μονάσει, 

ἂν πρῶτα δὲν ἔχει ἐκπληρώσει τὶς στρατιωτικές του ὑποχρεώσεις πρὸς τὴν πατρίδα. Πολλοὶ 

κατέφευγαν στὰ μοναστήρια γιὰ νὰ ἀποφύγουν τὴν στράτευση («νὰ φύγουν τὴν 

νεοσυλλεξίαν»). Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος δὲν ἐπικροτοῦσε τὴν στάση αὐτή. Ἐπίσης, κανένας δὲν 

πρέπει νὰ γίνεται δεκτὸς ὡς μοναχὸς χωρὶς νὰ ἔχει ἔγγραφο ποὺ νὰ ἀποδεικνύει τὸν τόπο 

καταγωγῆς του. 

    Οἱ μοναχοὶ τῆς Μονῆς Βουλκάνου ἔπρεπε νὰ ὑπακούσουν στὶς ἀνωτέρω ἐντολὲς τῆς 

Συνόδου, διαφορετικὰ θὰ ὑπῆρχε τιμωρία (παιδεία), καταλήγει στὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ὁ Ἰωσήφ. 

 

Ἒγγραφο 13 

ἀρ. πρω = 1607                    Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

διεκ:           876                    ὁ ἐπίσκοπος μεσσήνης 

              πρὸς τὸ συμβούλιον τῆς ἱερᾶς μονῆς εἰς βουλκάνον 

 

ἐλήφθη τὴν 29 8βρίου 1841 

Ἀριθμ. 58 

[διεκ.] 42 

θέλει ἀναγνώσητε ἐπ’ ἐκκλησίαν τὴν καθαίρεσιν (ὁποίαν περικλείω) τοῦ ἀθεωτάτου 

θεοφίλου καΐρου. ὡσαύτως σᾶς ἐπισυνάπτω μίαν συνοδικὴν ἐπιστο[λὴν] ἔχουσαν καὶ μίαν 

ἀγγελίαν τοῦ διδασκάλου θεοκλήτου φαρμακίδου·ἀφ’ οὗ τὰς ἀναγνώσητε μὲ προσοχὴν θέλει 

ὑπογράψῃ ἐν συμβουλίῳ ὅσα σώματα εἰς τὴν ἀγγελίαν θέλει ὑποκάτωθεν τῆς ἡμετέρας 

ὑπογραφῆς·ἀφ’ οὗ ὑπογράψητε τὴν ἀγγελίαν, θέλει μοι ἐπιστρέψητε μὲ τὸν ἴδιον 

γραμματοκομιστήν, τὴν κανονικὴν ἐπιστολὴν καὶ τὴν ἀγγελίαν, διὰ νὰ τὰς διευθύνω καὶ εἰς 

τὰ λοιπὰ μοναστήρια νὰ καταγράψωσι. 

 

τῇ 28 ὀκτωβρίου                                                                                        ὁ ἐπίσκοπος 

1841 ἐν ζευγολατίῳ                                                                          μεσσήνης Ἰωσήφ  

 

    Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 1607/28 Ὀκτωβρίου 1841 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, 

ἀπευθύνεται πρὸς τὸ ἡγουμενοσυμβούλιο τῆς Μονῆς Βουλκάνου. Ἡ ἐπιστολὴ φέρει τὴν 

σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση. Ἐπάνω ἀριστερὰ ἀναγράφει ὡς 

ἡμερομηνία λήψης τὴν 29η Ὀκτωβρίου. Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸ χωρίο Ζευγολατιό. Μὲ τὴν 

ἐπιστολὴ αὐτὴ ὁ Ἰωσὴφ δίδει ἐντολὲς στὸ ἡγουμενοσυμβούλιο γιὰ τὴν καθαίρεση τοῦ 

Θεόφιλου Καΐρη κληρικοῦ, φιλοσόφου καὶ θεολόγου, ὁ ὁποῖος εἰσήγαγε τὴν καινὴ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

215 
 

θρησκευτικὴ δοξασία «Θεοσέβεια» καὶ συγκρούστηκε μὲ τὴν ἑλλαδικὴ Ἐκκλησία47.    

Ἐπισυνάπτει τὸ κείμενο τῆς Συνόδου μὲ τὸ ὁποῖο καθαιρείτο ὁ Θεόφιλος Καΐρης. Τὸν 

ὀνομάζει «ἀθεώτατο» καὶ καλεῖ τοὺς μοναχοὺς νὰ ἀναγνώσουν τὴν καθαίρεσιν «ἐπ’ 

ἐκκλησίαν», δηλαδὴ ἐνώπιον ἀκροατηρίου στὴν Θεία Λειτουργία ἢ σὲ κάποια ἄλλη 

ἀκολουθία. Ἐπιθυμεῖ, δηλαδὴ νὰ γίνει γνωστὴ ἡ καθαίρεση. Ἡ ἐπισυναπτόμενη καθαίρεση 

δὲν ἀνευρέθη στὸ μελετηθὲν ἀρχεῖο. Ἐπισυνάπτει ἐπίσης καί «μίαν ἀγγελίαν» τοῦ Θεοκλήτου 

Φαρμακίδη, τοῦ γνωστοῦ κληρικοῦ, καθηγητοῦ τῆς Ἰονίου Ἀκαδημίας καὶ πρώτου Γραμματέα 

τῆς Ἱερᾶς Συνόδου48, τὸν ὁποῖον ὀνομάζει «διδάσκαλον». Ὁ Ἰωσὴφ καλεῖ τοὺς μοναχοὺς νὰ 

ὑπογράψουν μαζὶ μὲ αὐτόν, αὐτὸς ἤδη εἶχε ὑπογράψει τήν «ἀγγελίαν» τοῦ Φαρμακίδη. Τὰ 

προηγούμενα κείμενα θὰ τὰ ἀπέστελνε καὶ στὰ ἄλλα μοναστήρια τῆς ἐπισκοπῆς του. Ἡ 

ἀγγελία αὐτή πρόκειται γιὰ παραγγελία βιβλίου τοῦ Θεοκλήτου Φαρμακίδη49. Οἱ μοναχοὶ θὰ 

ὑπέγραφαν ὅτι ἐπιθυμοῦν νὰ τὸ ἀγοράσουν. 

 Πίνακας μὲ τοὺς τίτλους τῶν βιβλίων τῆς Μονῆς Βουλκάνου τὸ ἔτος 1855 ἀναφέρει: 

«Τόμοι τοῦ Φαρμακίδου, δέκα τέσσερις (14)»50. 

 

Ἒγγραφο 14 

ἀρ. πρωτ. 1855                      Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

διεκ.           1106                    ὁ ἐπίσκοπος μεσσήνης 

ἐλήφθη τὴν 13 

                          πρὸς τὸ συμβούλιον τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ βουλκάνου 

παρακαλεῖται τὸ συμβούλιον, ἵνα εὐαρεστηθῇ νὰ μᾶς ἀποστείλῃ τρεῖς μοίρας μικρὰς 

μαρτυρικῶν ἁγίων λειψάνων, εἰς ἐγκαινιασμὸν μιᾶς ἐκκλησίας διὰ τοῦ παρόντος παπᾶ- 

δημητρίου, ὁ ὁποῖος μὲ τὸ νὰ ἐδούλευσε τὴν ἱερὰν μονὴν σας, καὶ ἔμαθε τὰ ἱερὰ γράμματα, 

μᾶς προξενεῖ ὑπόληψιν·εἶναι ἐνδεὴς καὶ χρήζει τινῶν ἱερῶν ἀμφίων. ἄν ἔχῃ ἡ μονὴ τινὰ 

περισσεύοντα θέλει τὸν προμηθεύσητε. 

τῇ 12 ὀκτωβρίου                                                                                        ὁ ἐπίσκοπος 

1842 ἐν σολάκι                                                                                  μεσσήνης Ἰωσήφ 

τοῦ δήμου οἰχαλίας  

                                                           
47. Δημητρίου Π. Πασχάλη, Θεόφιλος Καΐρης, ἱστορικὴ καὶ φιλοσοφικὴ μελέτη, Ἀθήνα 1928. 
48. Δημ. Μπαλάνου, Θεόκλητος Φαρμακίδης 1784-1860, Ἀθήνα 1933.  
49. Συμφώνως μὲ τὸ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 1636/12 Δεκεμβρίου 1841 ἔγγραφο τοῦ Ἰωσήφ. Τὸ ἔγγραφο αὐτὸ 

ἔχει μεταγραφεῖ καὶ σχολιασθεῖ στὴν διδακτορικὴ διατριβὴ τοῦ γράφοντος μὲ τίτλο: «Ἰωσὴφ 

Ἀνδρούσης (1770-1844). Ὁ πρῶτος μινίστρος τῆς Θρησκείας καὶ τοῦ Δικαίου καὶ πρῶτος Ἐπίσκοπος 

Μεσσηνίας»  

50. Ἰωάννου Βορβίλα, Ἡ ἐν Μεσσηνίᾳ Ἱερὰ Μονὴ τοῦ Βουλκάνου, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 455, Δεκέμβριος 1988, 
σελ. 171. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

216 
 

    Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 1855/12 Ὀκτωβρίου 1842 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, 

ἀπευθύνεται πρὸς τὸ ἡγουμενοσυμβούλιο τῆς Μονῆς Βουλκάνου.Ὁ παραλήπτης 

ἀναγράφεται ὄπισθεν τῆς ἐπιστολῆς. Ἡ ἐπιστολὴ φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. 

Διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση. Διακρίνεται εὐκρινῶς τὸ βουλοκέρι-σφράγισμα στὸ 

κλείσιμό της. Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸ χωριὸ Σολάκι. 

     Ὁ Ἰωσὴφ ζητᾶ ἀπὸ τὴν Μονὴ τρία μικρὰ κομμάτια ἱερῶν λειψάνων («τρεῖς μοῖραι μικράς»), 

προκειμένου νὰ ἐγκαινιάσει ἱερὸν ναὸν τὸ ὄνομα τοῦ ὁποίου δὲν ἀναφέρει. Ἀποστέλλει τὴν 

ἐπιστολὴ μὲ τὸν ἱερέα ποὺ ὀνομάζεται παπᾶ-Δημήτρης. Ὁ παπᾶ-Δημήτρης ἔχει ἐργασθεῖ 

στὴν Μονή. Ὅπως ἀναφέρει στὴν ἐπιστολὴ ὁ Ἰωσήφ, ὁ παπᾶ-Δημήτρης εἶναι φτωχός. Τὰ ἱερὰ 

γράμματα τὰ ἔμαθε στὴν Μονὴ τοῦ Βουλκάνου. Τοῦτο σημαίνει ὅτι οἱ μοναχοὶ τῆς Μονῆς 

ἐκπαίδευον τοὺς ἱερεῖς εἰς τὴν ἐκμάθησιν τῶν ἱερῶν τους καθηκόντων. Ὁ Ἰωσὴφ παρακαλεῖ 

τοὺς μοναχοὺς νὰ δώσουν στὸν ὡς ἄνω ἱερέα ἄμφια, ἐφόσον ἔχουν κάποια ποὺ τοὺς 

περισσεύουν. Ἡγούμενος τὸ 1842 ἦταν ὁ Ἰγνάτιος Κουσταλούπης. 

    Τὸ 1842 τὸ εἰσόδημα τῆς Μονῆς ἦταν 17.779,47 δρχ. καὶ προήρχετο ἀπὸ πωλήσεις ζώων, 

ἀγροτικῶν προϊόντων, ἀπὸ ἐνοίκια οἰκιῶν καὶ κτημάτων. Γιὰ τὴν συντήρηση τῶν μοναχῶν 

δαπανήθηκαν 16.245,85 δρχ., ἄρα ὑπῆρχε ὑπόλοιπο 1.533,62 δρχ.51 Ὁ Ἰωσὴφ φαίνεται νὰ 

γνωρίζει πρὸ τῆς λήξεως τοῦ 1842 ὅτι ἡ Μονὴ ἔχει οἰκονομικὴ δυνατότητα καὶ ἄρα μπορεῖ νὰ 

βοηθᾶ ἱερεῖς καὶ ἄλλους πιστούς, ποὺ χρήζουν βοηθείας. 

 

Ἒγγραφο 15 

Σεβασμιώτατε ἐπίσκοπε τρία ἤδη ἔτη ὑπηρετῶ μετὰ τῆς ἀπαιτουμένης προθυμίας καὶ 

ἐγρηγόρσεως εἰς τὸν πολύπονον καὶ πολυφρόντιστον τοῦτον βαθμὸν τοῦ ἡγουμένου τῆς 

διατηρουμένης ἱερᾶς μονῆς τοῦ βουλκάνου, ἀλλὰ τελευταῖον ἀπέκαμον, διά τε τὸ 

προβεβηκὸς τῆς ἡλικίας μου καὶ διὰ τὸ πολυμέριμνον καὶ πολύμοχθον τοῦ διακονήματος, διὰ 

τοῦτο, ἑκουσίᾳ τῇ γνώμῃ, εὐχαρίστῳ τῇ προαιρέσει καὶ εὐθύμῳ τῇ ψυχῇ, παραιτοῦμαι ἀπὸ 

τοῦ νῦν ἀπὸ τοῦ βαθμοῦ τούτου. παρακαλεῖσθε ὅθεν σεβαστὲ πάτερ ν’ ἀποδεχθεῖτε μετ’ 

εὐμενείας ταύτην μου τὴν παραίτησιν, δικαίαν οὖσαν καὶ αἰτιολογουμένην, καὶ ἑπομένως νὰ 

διατάξητε τοὺς μοναχοὺς τῆς μνησθείσης μονῆς, ἵνα διὰ τῆς συνήθους ψηφοφορίας ἐκλέξωσι 

ἡγούμενον ἕτερον ὑποσημειοῦμαι εὐσεβάστως. 

  

τῇ 18 αὐγούστου 1843                                               Ὁ καθηγούμενος τῆς διατηρουμένης 

ἐν βουλκάνῳ                                                                                                  ἱερᾶς μονῆς 

                                                           
51. Μίμη Φερέτου, Εἰδήσεις-Σχόλια-Πληροφορίες γιὰ τὴν Ἐκκλησία τῆς Μεσσηνίας, ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 312, 
Ἰούλιος-Αὔγουστος  1975, σελ. 104. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

217 
 

                                                                                                                        ἰγνάτιος  

ἐπικυρῶ ὅτι ἴσον  

τῆς πρωτοτύπου 

τῇ 20 αὐγούστου  

ὁ ἐπίσκοπος  

μεσσήνης Ἰωσήφ 

    Ἡ ἄνευ ἀριθμ. πρωτ. μὲ ἡμερομηνία 18 Αὐγούστου 1843 ἐπιστολὴ τοῦ ἡγουμένου Ἰγνατίου 

τῆς Μονῆς Βουλκάνου, ἀπευθύνεται πρὸς τὸν Ἐπίσκοπο Μεσσήνης Ἰωσήφ. Ἀποστέλλεται 

ἀπὸ τὴν Μονὴ Βουλκάνου. Ἀποτελεῖ ἀντίγραφο τὸ ὁποῖο ἐπικυρώνει στὶς 18 Αὐγούστου 1843 

ὁ Ἰωσὴφ καὶ στὴν ἐπικύρωση φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Μὲ τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ὁ 

Ἡγούμενος τῆς Μονῆς Βουλκάνου Ἰγνάτιος Κουσταλούπης παραιτεῖται ἐξαιτίας τῆς 

προχωρημένης ἡλικίας του. Καλεῖ τὸν Ἐπίσκοπο νὰ διατάξει νὰ διενεργηθοῦν ἐκλογὲς 

συμφώνως μὲ τὴν κρατοῦσα ἐκκλησιαστικὴ παράδοση. 

    Ὁ Ἰγνάτιος διετέλεσε ἡγούμενος κατὰ τὰ ἔτη 1834-1836, συμφώνως μὲ τὰ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 

40/26 Μαρτίου 1834 καὶ 49/10 Ἀπριλίου 1834 ἔγγραφα τοῦ καταστίχου, τὰ ὁποία 

παρουσιάζονται στὸ παρὸν ἄρθρο καὶ κατὰ τὰ ἔτη 1840-1843, συμφώνως μὲ τὸ μὲ ἀριθμ. 

πρωτ. 12/10 Μαρτίου 1840 ἔγγραφο τοῦ Ἰωσήφ, τὸ ὁποῖο παρουσιάζεται στὸ παρὸν ἄρθρο. 

 

Ἒγγραφο 16 

ἀρ. πρωτ. 2050                      Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

διεκπ.       1348                    ὁ ἐπίσκοπος μεσσήνης 

ἐλήφθη τὴν 24.     

Πρὸς τὸ συμβούλιον καὶ πάντας τοὺς μοναχοὺς τῆς μονῆς τοῦ Βουλκάνου. 

Ἐπισυνάπτω ἀντίγραφον τῆς παραιτήσεως τοῦ Ἡγουμένου σας, κυρίου ἰγνατίου, ὅθεν μετὰ 

τὴν ἱερὰν πανήγυριν τῆς κυρίας ἡμῶν, ἀναβεῖται εἰς τὴν ἱερὰν μονὴν σας, κατὰ τοὺς τύπους 

ψηφοφορίσαντες ἐκλέξατε τὸν ἡγούμενόν σας.  

τῇ 20 αὐγούστου                                                                                      ὁ ἐπίσκοπος 

1843 ἐν νησίῳ                                                                                     μεσσήνης Ἰωσήφ 

    Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 2050/20 Αὐγούστου 1843 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, 

ἀπευθύνεται πρὸς τὸ ἡγουμενοσυμβούλιο καὶ πρὸς ὅλους τοὺς μοναχοὺς τῆς Μονῆς 

Βουλκάνου.Ἡ ἐπιστολὴ φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση. 

Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸ Νησί (σημερινή Μεσσήνη).  

    Ὁ Ἰωσήφ ἀποστέλλει πρὸς ὅλους τοὺς μοναχοὺς τῆς Μονῆς Βουλκάνου ἀντίγραφο τῆς ἀπὸ 

18 Αὐγούστου 1843 ἐπιστολῆς παραιτήσεως τοῦ Ἡγουμένου Ἰγνατίου Κουσταλούπη. Ὁ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

218 
 

Ἰωσήφ καλεῖ τοὺς μοναχοὺς νὰ συγκεντρωθοῦν ὅλοι στὴν Μονὴ μετὰ τὴν ἑορτὴ τῆς 

Παναγίας, προκειμένου νὰ ἐκλέξουν διὰ ψηφοφορίας νέον Ἡγούμενο. Προφανῶς ἐννοεῖ νὰ 

συγκεντρωθοῦν μετὰ τὶς 23 Αὐγούστου, ἡμέρα ἀποδόσεως τῆς ἑορτῆς τῆς Κοιμήσεως τῆς 

Θεοτόκου, ἁφοῦ ἡ ἐπιστολὴ ἀποστέλλεται τὴν 20ὴ Αὐγούστου. Πρόκειται προφανῶς γιὰ τὴν 

κάθοδο τῆς Εἰκόνος τῆς Παναγίας στὴν Μεσσήνη. 

    Ὁ Ἰωσὴφ τηρεῖ τοὺς κανόνες τῆς Ἐκκλησίας καὶ σέβεται τὰ κανονικὰ δίκαια τῶν Ἱερῶν 

Μονῶν, μὴ παρεμβαίνοντας στὴ διαδικασία ἐκλογῆς Ἡγουμένου, μὴν ὑποδεικνύοντας 

κάποιον, ἀλλὰ ἀφήνοντας τὴν κρίση ἐλεύθερη γιὰ τὴν ἐκλογὴ ἡγουμένου, ὅπως θέλει ἡ 

ὀρθόδοξη παράδοση. 

 

Ἒγγραφο 17 

διὰ τῆς παρούσης μου ψύφου ἐκλέγω διὰ ἡγούμενον τῆς μονῆς μας τὸν προηγούμενον, 

κύριον γαβριήλ. ἐκλέγω δὲ καὶ διὰ σύμβουλον τὸν προηγούμενον κύριον ἰγνάτιον. 

τὴν 30 αὐγούστου 1843: ἐν βουλκάνῳ 

                                                                                                        ὁ σύμβουλος τῆς μονῆς 

                                                                                                                   Ἰωσήφ 

     Τὸ ἄνευ ἀριθμ. πρωτ. καὶ ἡμερομηνίας ἔγγραφο ἀποτελεῖ ψηφοδέλτιο διὰ τὴν ἐκλογὴ 

ἡγουμένου τῆς Μονῆς Βουλκάνου κατὰ τὸ ἔτος 1843. Τὸ ψηφοδέλτιο αὐτὸ εἶναι γραμμένο 

μέ μαύρη μελάνη ἐπὶ χάρτου ἐποχῆς, χρώματος μπέζ, διαστάσεων 10 x 15 ἑκατοστῶν. Δὲν 

φέρει σφραγῖδα. Διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση.  Τὸ ψηφοδέλτιο αὐτὸ ὑπογράφει ὁ 

σύμβουλος τῆς Μονῆς, Ἰωσὴφ, ὁ ὁποῖος ὑπῆρξε σύμβουλος στὸ προηγούμενο 

ἡγουμενοσυμβούλιο, δηλαδὴ σὲ αὐτὸ ποὺ ὑπῆρξε ἐπὶ τῆς δεύτερης ἡγουμενείας Ἰγνατίου 

Κουσταλούπη (1840-1843)52. Ὁ Ἰωσὴφ ψηφίζει γιὰ ἡγούμενο τὸν Γαβριήλ. Πρόκειται γιὰ τὸν 

προηγούμενο Γαβριὴλ Σταθόπουλο, ὁ ὁποῖος ἐχρημάτισε Ἡγούμενος τῆς Μονῆς Βουλκάνου 

κατὰ τὰ ἔτη 1832-1834 καὶ 1837-1840.  

     Ὁ Ἰωσὴφ κατὰ τὴν παροῦσα ψηφοφορία ἐξελέγη ἡγούμενος, ἂν καὶ διὰ τῆς παρούσης 

ψήφου δὲν ἐψήφισε τὸν ἑαυτόν του. «Ὁ Ἰωσὴφ Γεωργόπουλος κατήγετο ἐκ Μαυροματίου 

Ἰθώμης, ἔνθα ἐγεννήθη τὸ 1784. Ἐκαλεῖτο κατὰ κόσμον “Ἰωάννης”. Μοναχὸς ἐκάρη τὸ 1810. 

Ἡγούμενος ἐχρημάτισε κατὰ τὴν χρονικὴ περίοδο τῶν ἐτῶν 1844-1846. Ἀπεβίωσε κατὰ τὸ 

ἔτος 1860»53. Ἡγούμενος βέβαια ἐχρημάτισε ἀπὸ τὸ 1843, ὅπως τεκμηριώνεται διὰ τοῦ 

παρόντος ψηφοδελτίου, ἀλλὰ καὶ δι’ ἄλλων ἐγγράφων, ὅπως τοῦ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 2059/1 

                                                           
52. Ὁ Ἰγνάτιος ἡγουμένευσε ἀπὸ τὸ 1840 ἕως τὶς 30 Αὐγούστου 1843, ὅπως φαίνεται ἐκ τοῦ παρόντος 
ψηφοδελτίου καὶ ὄχι ἕως τὸ 1844, ὅπως ἀναφέρει ὁ Ἰωάννης Βορβίλας ἐν ΔΙΔΑΧΗ, τεῦχ. 387, Μάϊος 
1982, σελ. 70. 
53 Ἔνθ’ ἀνωτ. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

219 
 

Σεπτεμβρίου 1843 ἐγγράφου τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, τὸ ὁποῖο παρουσιάζεται 

κατωτέρω. 

     Ὁ Ἰωσὴφ ἐπίσης ἐψήφισε γιὰ σύμβουλο τὸν προηγούμενο κύριο Ἰγνάτιο Κουσταλούπη. 

 

Ἒγγραφο 18 

ἀρ. πρωτ. 2059                       Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

διεκ.          1357                      ὁ ἐπίσκοπος μεσσήνης 

πρὸς τὸ συμβούλιον τῆς ἱερᾶς μονῆς Βουλκάνου καὶ πρὸς πάντας τοὺς πατέρας.  

ἐλήφθη τὴν 1 Σεπτεμβρίου. 

ἐλήφθη ἡ ὑπ. ἀρθ. 66 ἀναφορά σας περὶ τῆς ἐκλογῆς τοῦ κυρίου Ἰωσὴφ διὰ τὴν ἡγουμενίαν 

τῆς μονῆς σας. ὅθεν καὶ ἀμέσως θέλει ἀποστείλω αὐτὴν μὲ τὰς παρατηρήσεις μου πρὸς τὴν 

ἱερὰν σύνοδον εἰς ἀποπεράτωσιν τῆς ὑποθέσεως.  

τῇ 1 σεπτεμβρίου                                                                                          ὁ ἐπίσκοπος 

1843  ἐν πολένᾳ                                                                                           μεσσήνης Ἰωσήφ 

     Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 2059/1 Σεπτεμβρίου 1843 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, 

ἀπευθύνεται πρὸς τὸ ἡγουμενοσυμβούλιο καὶ πρὸς ἅπαντας τοὺς μοναχοὺς τῆς Μονῆς 

Βουλκάνου.Ἡ ἐπιστολὴ φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση. 

Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸ χωριό Πολένα (σημερινό: Πλατανόβρυση). Διακρίνεται τὸ βουλοκέρι 

στὸ κλείσιμό της. Στὴν ὄπισθεν σελίδα ἀναγράφεται ὁ ἀποστολέας καὶ ὁ παραλήπτης. Ὁ 

Ἰωσὴφ δηλώνει στοὺς μοναχοὺς τῆς Μονῆς ὅτι ἔλαβε τὴν ἀναφορά τους σχετικὰ μὲ τὴν 

ἐκλογὴ νέου Ἡγουμένου. Ἡγούμενος ἐξελέγη ὁ Ἰωσὴφ Γεωργόπουλος στὶς 30 Αὐγούστου 

1843. Ὁ Ἰωσὴφ τὴν αναφορὰ αὐτὴ θὰ ἀποστείλει στὴν Ἱερὰ Σύνοδο γιὰ ἔγκριση. 

 

Ἒγγραφο 19 

Πρὸς τὸν Σεβασμιώτατον ἐπίσκοπον μεσσήνης 

Ἀριθμ. Πρ.    11842: 

Ἀριθ. Διεκπ:    572:  

Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος. 

ἐν Ἀθήναις 

τὴν 24: Σεπτεμβρίου 

          1843                        Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τοῦ Βασιλείου. 

                          Πρὸς τὸν Σεβασμιώτατον ἐπίσκοπον Μεσσήνης. 

Γνωστοποιεῖται πρὸς ὑμᾶς εἰς ἀπάντησιν τῆς ἀπὸ 3: τοῦ παρόντος μηνὸς ἀναφορᾶς σας, ὅτι 

ἐγκρίνονται, ὁ μὲν Ἱερομόναχος Ἰωσήφ Ἡγούμενος, οἱ δὲ Ἱερομόναχοι ὅ τε Ἰγνάτιος καί Γαβριήλ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

220 
 

σύμβουλοι εἰς τὴν Μονὴν τοῦ Βουλκάνου. ὅθεν θέλετε ἐνεργήσει ἤδη ὅ,τι ἐκ τῶν καθηκόντων 

σας πρὸς τοῦτο, γνωστοποιοῦντες αὐτὸ τοῦτο κατὰ τὰ διατεταγμένα καὶ πρὸς τὴν ἁρμοδίαν 

Διοικητικὴν Πολιτικὴν ἀρχήν. 

       Καὶ ταῦτα κατ’ ἔγκρισιν._                                                                                       

† Εὐβοίας νεόφυτος, Πρόεδρος:_      † Μαντινείας καί Μεγαλουπόλεως Διονύσιος 

† ὁ Πρῴην ἠλείας Ἰωνᾶς                  † ὁ ἀχαΐας Γρηγόριος 

                                                                                        (Τ Π.) ὁ Β. Γραμματεύς 

                                                                                        (Σ φ.) Θεοφάνης Σιατιστεύς 

Ἐπί τῆς ὑπ ἀρθ.-3059 . 

ἐπικυρῶ ὅτι ἴσον 

τῷ πρωτοτύπῳ. 

τῇ 30 σεπτεμβρίου 1843 ἐν νησίῳ 

                              ὁ ἐπίσκοπος 

            μεσσήνης Ἰωσήφ:_ 

     Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 11848/24 Σεπτεμβρίου 1843 ἐπιστολὴ τῆς Ἱερᾶς Συνόδου, ἀπευθύνεται 

πρὸς τὸν Ἐπίσκοπο Μεσσήνης Ἰωσήφ. Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὴν Ἀθήνα. Τὸ παρὸν ἔγγραφο 

ἀποτελεῖ ἐπικυρωμένο ἀντίγραφο ἀπὸ τὸν Ἰωσὴφ τῆς πρωτοτύπου ἐπιστολῆς τῆς Συνόδου, 

τὸ ὁποῖο ἐπικυρώθηκε στὶς 30 Σεπτεμβρίου 1843 στὸ Νησί (σημερινὴ: Μεσσήνη). Τὸ 

ἀντίγραφο αὐτὸ φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Μὲ τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ἡ Ἱερὰ Σύνοδος 

ἐγκρίνει τὴν τοποθέτηση τοῦ νέου ἡγουμενοσυμβουλίου τῆς Μονῆς τοῦ Βουλκάνου, τὸν 

Ἰωσὴφ ὡς ἡγούμενο καὶ ὡς συμβούλους τοὺς Ἰγνάτιο καὶ Γαβριήλ. Τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ 

διαβιβάζει ὁ Ἰωσὴφ στὴν Μονὴ μὲ τὸ 2072/30 Σεπτεμβρίου 1843 ἔγγραφό του, τὸ ὁποῖο 

παρουσιάζεται κατωτέρω. Οἱ ὑπογράφοντες Ἐπίσκοποι, μέλη τῆς Συνόδου εἶναι οἱ: Εὐβοίας 

Νεόφυτος, πρόεδρος, Μαντινείας καὶ Μεγαλουπόλεως Διονύσιος, πρώην Ἠλείας Ἰωνᾶς, 

Ἀχαΐας Γρηγόριος, οἱ ὁποῖοι ὑπῆρξαν μέλη κατὰ τὴν συνοδικὴ περίοδο 1843-184454. 

Βασιλικὸς Γραμματεὺς ἦταν ὁ Θεοφάνης Σιατιστεύς. 

 

Ἒγγραφο 20 

ἀρ. 2072                                 Βασίλειον τῆς Ἑλλάδος 

διε. 1370                          ὁ ἐπίσκοπος μεσσήνης  

πρὸς τοὺς ὁσιωτάτους ἱερομονάχους καὶ μοναχοὺς τῆς μονῆς τοῦ Βουλκάνου. 

                                                           
54. Θεοκλήτου Ἀ. Στράγκα Ἀρχιμανδρίτου, Ἐκκλησίας Ἑλλάδος Ἰστορία ἐκ Πηγῶν Ἀψευδών 1817-1967, 
τ. Α΄, Ἀθῆναι 1969, σελ. 247. 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

221 
 

ἐπισυνάπτω τὴν πρωτότυπον ὑπ. ἀρ: 11842 ἐπιστολὴν τῆς ἱερᾶς συνόδου, δι’ ἧς φανεροῖ, ὅτι 

κατὰ τὴν αἴτησίν σας ἐγκρίνεται, ὁ μὲν κύριος Ἰωσὴφ ἡγούμενος, …. κύριος ἰγνάτιος καὶ κύριος 

Γαβριὴλ σύμβουλοι. ὅθεν συγχαίρων πνευματικῶς, ἐπεύχομαι ἵνα οἱ ἐγκριθέντες, φανῶσιν 

εὐδόκιμοι, κατὰ πάντα, καὶ ἐν πᾶσι. τὴν συνοδικὴν ἐπιστολὴν ἀντιγράψαντες νὰ μᾶς 

ἐπιστρέψητε αὐτὴν διὰ τοῦ ἰδίου πεζοῦ. 

τῇ 30 σεπτεμβρίου                                                                                            ὁ ἐπίσκοπος 

1843 ἐν νησίῳ                                                                                     μεσσήνης Ἰωσήφ  

     Ἡ μὲ ἀριθμ. πρωτ. 2072/30 Σεπτεμβρίου 1843 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου Μεσσήνης Ἰωσήφ, 

ἀπευθύνεται πρὸς τὰ μέλη τῆς αδελφότητας τῆς Μονῆς Βουλκάνου. Ἡ ἐπιστολὴ φέρει τὴν 

σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Δὲν διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση, ἔχει ἐμφανῆ τὰ σημάδια τῆς 

φθορᾶς. Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸ Νησί (σημερινὴ: Μεσσήνη). Μὲ τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ ὁ Ἰωσὴφ 

ἀποστέλλει στοὺς μοναχοὺς τὴν ἐπιστολὴ ἐγκρίσεως τῆς Ἱερᾶς Συνόδου γιὰ τὸν νέο Ἡγούμενο 

τῆς Μονῆς Ἰωσήφ καὶ γιὰ τοὺς νέους ἡγουμενοσυμβούλους Ἰγνάτιο καὶ Γαβριήλ. Ὁ Ἰωσὴφ 

τοὺς εὔχεται νὰ εὐδοκιμήσουν στὸ ἔργο τους οἱ εκλεγμένοι καὶ ζητᾶ, ἀφοῦ ἀντιγραφεῖ ἡ 

ἐπιστολὴ τῆς Συνόδου, νὰ τοῦ επιστραφεῖ αὐθημερὸν μὲ τὸ ἴδιο πρόσωπο ποὺ ἐστάλη. 

Ἐπίσης, τοὺς ἀποστέλλει συγχαρητήριο ἐπιστολή, ἡ ὁποία παρουσιάζεται κατωτέρω. 

 

Ἒγγραφο 21 

ἃγιε καθηγούμενε τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ Βουλκάνου καὶ κύριοι σύμβουλοι, κύριε ἰγνάτιε καὶ 

κύριε Γαβριήλ, τὴν πανοσιότητά σας ἐπεύχομαι πατρικῶς.  

συγχαίρων διὰ τὴν ἀποκατάστασίν σας ὡς ἡγούμενον καὶ ὡς συμβούλους, ἐπεύχομαι νὰ 

ζήσητε πολύ, καὶ νὰ φανῆτε εὐάρεστοι εἰς τὴν πρόοδον τοῦ μοναστηρίου σας. μετ’ ὁλίγας 

ἡμέρας θεοῦ θέλοντος, καὶ τῇ βοηθείᾳ τῆς κυρίας μας θέλει ἔλθω ἐντεῦθεν καὶ εἴθε νὰ σᾶς 

ἀπολαύσω ἐν ὑγιείᾳ. 

διά τε τοῦ παρόντος ἠλία τέσσαρας δραχμάς τὰς μὲν δύο ὡς πεζοῦ·τὰ δὲ ἕτερα δύο ὡς 

φέροντος τὴν χαροποιὰν ἀγγελίαν. ταῦτα εὐχετικῶς ἀναγνώσατε πρὸς τοὺς πατέρας καὶ 

ἐπίσημον. 

τῇ 30 σεπτεμβρίου                                                                                       ὁ εὐχέτης 

1843  ἐν νησίῳ                                                                                            καὶ τῶν ἐπιταγῶν 

                                                                                                              μεσσήνης Ἰωσήφ 

Στὸ ἀριστερὸ περιθώριο ἀναγράφει: τὸν ἀγαπητόν μας κύριον καλλίστρατον εὐχόμεθα 

πατρικῶς.  

    Ἡ μὲ ἄνευ ἀριθμ. πρωτ. μὲ ἡμερομηνία 30 Σεπτεμβρίου 1843 ἐπιστολὴ τοῦ Ἐπισκόπου 

Μεσσήνης Ἰωσήφ ἀπευθύνεται πρὸς τὸν νεοεκλεγέντα ἡγούμενο τῆς Μονῆς Βουλκάνου 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

222 
 

Ἰωσὴφ καὶ τοὺς νεοεκλεγέντες ἡγουμενοσυμβούλους Ἰγνάτιο καὶ Γαβριήλ. Ἡ ἐπιστολὴ δὲν 

φέρει τὴν σφραγῖδα τῆς Ἐπισκοπῆς. Διατηρεῖται σὲ καλὴ κατάσταση. Ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸ 

Νησί (σημερινὴ: Μεσσήνη). Ἡ ἐπιστολὴ αὐτὴ καὶ οἱ δύο προηγούμενες εἶναι οἱ τελευταίες, 

ποὺ γράφει ὁ Ἰωσὴφ Μεσσήνης πρὸ τῆς κοιμήσεώς του τὴν 13η Μαρτίου 1844. Ἑβδομῆντα 

τεσσάρων ἐτῶν περίπου ὁ Ἰωσὴφ στὶς 30 Σεπτεμβρίου 1843 εἶχε πλήρη ἱκανότητα γραφῆς. 

    Ὁ Ἰωσὴφ μὲ τὴν ἐπιστολὴ αὐτὴ συγχαίρει τὸν Ἡγούμενο καὶ τοὺς συμβούλους τῆς Μονῆς, 

οἱ ὁποῖοι ἐξελέγησαν τὴν 30ὴ Αὐγούστου 1843. Δηλώνει ὅτι σὲ λίγες ἡμέρες θὰ ἐπισκεφθεῖ 

τὴν Μονή. Προφανῶς κατὰ τὴν ἐπίσκεψήτου θὰ πραγματοποιόταν καὶ ἡ ἐνθρόνισις κατὰ τὴν 

καθεστηκυίαν ἐκκλησιαστικὴ τάξη τοῦ νέου Ἡγουμένου. Καλεῖ τοὺς μοναχοὺς νὰ ἀμείψουν 

μὲ τέσσερις δραχμὲς τὸν ταχυδρόμο ὀνόματι Ἠλία καὶ νὰ ἐνημερώσουν ἐπισήμως ὅλους τοὺς 

πατέρες τῆς Μονῆς γιὰ τὴν ἐκλογὴ τοῦ νέου Ἡγουμένου. 

Στὸ ἀριστερὸ περιθώριο τῆς ἐπιστολῆς ἀναγράφονται εὐχὲς γιὰ τὸν ἀγαπητὸ κύριο 

Καλλίστρατο. Πρόκειται προφανῶς γιὰ πρόσωπο ποὺ ἐγκαταβιοῖ στὴν Μονὴ ὡς δόκιμος ἢ ὡς 

προσωρινὸς ἐπισκέπτης. Ὁ Ἰωσὴφ εὔχεται στοὺς μοναχοὺς: εἴθε νὰ σᾶς ἀπολαύσω ἐν ὑγείᾳ, 

δεῖγμα τῆς ἀγάπης του πρὸς αὐτούς. 

 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
    

223 
 

 

 

ΔΕΚΑ ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΣΟΦΙΑ ΝΙΚΟΛΑΪΔΟΥ 

ΣΧΕΤΙΚΕΣ ΜΕ ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ ΚΑΙ ΤΙΣ ΒΙΒΛΙΟΘΗΚΕΣ 

Μάγδα Σουλιώτη 

 

 

 

Πόσα βιβλία έχετε στη βιβλιοθήκη σας και πώς τα αποκτήσατε; 

Υπάρχουν αρκετές βιβλιοθήκες διάσπαρτες στο σπίτι, με διπλές και τριπλές σειρές βιβλία. 

Βιβλία κάτω από το κρεβάτι, βιβλία σε ράφια πάνω από πόρτες. Βιβλία που έχω αγοράσει ή 

μου έχουν χαρίσει, βιβλία με σχόλια στα περιθώρια των σελίδων, μετά από χρόνια 

λειτουργούν και λίγο σαν ημερολόγια. Οι σημειώσεις και οι φράσεις που έχω υπογραμμίσει 

μου θυμίζουν ποια ήμουν πριν από χρόνια, τι μυαλά κουβαλούσα τότε που τα 

πρωτοδιάβασα. Καμιά φορά σκέφτομαι πως πρέπει να ελαφρύνει το σπίτι, να χαρίσω 

μερικά. Το κάνω κατά καιρούς, χαρίζω βιβλία σε φίλους, σε σχολεία, σε ανθρώπους που 

(νομίζω πως) τα χρειάζονται. Τα βιβλία είναι για να κυκλοφορούν και να διαβάζονται. 

 

Με ποιο κριτήριο επιλέγετε βιβλία;  

Το μόνο μου κριτήριο: Τι μου αρέσει. Με τα χρόνια δεν είμαι τόσο ψυχαναγκαστική όπως 

παλιά. Αν κάτι δε μου αρέσει, το αφήνω. Συνήθως το χαρίζω, να πάει στο καλό. 

 

Πώς ταξινομείτε τα βιβλία στη βιβλιοθήκη σας; 

Συνήθως θεματικά, η κάθε βιβλιοθήκη μέσα στο σπίτι έχει το θέμα της, κλασική φιλολογία, 

λευκώματα, ποίηση, ελληνική πεζογραφία, ξένη πεζογραφία, βιβλία για τόπους, Φιλοσοφία, 

Πολιτική, Ιστορία κ.ο.κ. Στα ράφια τα βιβλία τοποθετούνται (στην αρχή) αλφαβητικά. Όλα 

αυτά καταστρατηγούνται στην πορεία, γιατί τα βιβλία μπαινοβγαίνουν και αυτό που 

χωρούσε σε ένα ράφι μετά δε χωράει, οπότε μπαίνει κάπου αλλού εκεί κοντά - που σημαίνει 

ότι η αρχική ταξινόμηση πάει περίπατο. 

 

Προτείνετέ μας τα 10 αγαπημένα σας. 

 Ομήρου Οδύσσεια (στην έκδοση της Οξφόρδης) 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
    

224 
 

 Αρχαία Λυρική Ποίηση (στην έκδοση της Οξφόρδης, πάλι) 

 Δημοτικά τραγούδια, Παραλογές του Λίνου Πολίτη 

 Ένα δικό σου δωμάτιο της Βιρτζίνιας Γουλφ 

 Τα ποιήματα του Καβάφη (πανόδετο, δώρο της μαμάς μου) 

 Το Αντιλεξικόν του Βοσταντζόγλου 

 Τα Κήτη του Σάκη Σερέφα 

 Οι Ακυβέρνητες Πολιτείες του Τσίρκα (δεν είναι κλεψιά, τρία βιβλία σε ένα:) 

 Τα παραμύθια του Περό 

 Τα Ρεμπέτικα, στην έκδοση του Ηλία Πετρόπουλου. 

 

Ποιο βιβλίο θα θέλατε να είχατε γράψει; 

Ντρέπομαι να το πω. Αλλά ο ζήλος θρέφει τους συγγραφείς. Όσο πιο ψηλά κοιτάζεις, τόσο 

περισσότερο δουλεύεις και άλλο τόσο βαθαίνει η γραφή (ελπίζω). 

 

Ποια είναι η σχέση σας με τις οργανωμένες βιβλιοθήκες; 

Παλαιότερα, πολύ στενή. Περνούσα ώρες σε βιβλιοθήκες και σπουδαστήρια διαβάζοντας, 

κατέβαζα κεπέγκια, ένιωθα μόνη, δε με ενοχλούσε κανείς. Τώρα πια θέλω να είμαι πράγματι 

μόνη, για να διαβάζω μισοξαπλωμένη, με το μολύβι στο χέρι, τις πιτζάμες και την ησυχία 

μου. 

 

Ποια βιβλιοθήκη θεωρείτε σπουδαία; 

Αυτή που σε αιφνιδιάζει και σου μαθαίνει κάτι που δεν ήξερες. Αυτή που σε κάνει να 

διαβάσεις ένα βιβλίο που δε θα έβρισκες ποτέ. Μια βιβλιοθήκη με παλιά φαγωμένα 

χειρόγραφα (έχω τρέλα με τα χειρόγραφα). Τη βιβλιοθήκη ενός παιδιού, με τα βιβλία που 

διαβάζει και ξαναδιαβάζει και μας τη σπάει. Τη λιτή βιβλιοθήκη ενός πολυδιαβασμένου 

ποιητή που σε μισό ράφι χωρούσε τον κόσμο όλο. 

Και: μια καλά οργανωμένη πολύχρωμη βιβλιοθήκη με κεφάτους εργαζόμενους που σε κάνει 

να νιώθεις σαν το σπίτι σου. Με προγράμματα, δράσεις, φιλαναγνωστικές εκπλήξεις. 

 

Τι εκτιμάτε σε μια οργανωμένη βιβλιοθήκη; 

Το έργο της. Το ότι δίνει πρόσβαση στο βιβλίο, δηλαδή σε έναν ολόκληρο κόσμο, σε τόσους 

πολλούς και διαφορετικούς ανθρώπους. Κι επειδή η βιβλιοθήκη είναι οι άνθρωποι, εκτιμώ 

πολύ τους ανθρώπους που δουλεύουν στις βιβλιοθήκες, αυτούς που με χαμόγελο σου 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
    

225 
 

προτείνουν βιβλία που έχουν διαβάσει και αγαπούν ή βιβλία που πιστεύουν πως θα σου 

αρέσουν. 

 

Γιατί είναι σημαντικές οι οργανωμένες βιβλιοθήκες σήμερα; 

Γιατί η ανάγνωση είναι όπως το φαΐ. Δεν μπορείς να ζήσεις χωρίς.  

 

Τι θα λέγατε σε έναν σημερινό νέο για να τον παρακινήσετε να επισκεφτεί μια 

οργανωμένη βιβλιοθήκη; 

Το διάβασμα είναι απόλαυση: όπως η μουσική, ο χορός, οι βόλτες. Θα περάσεις υπέροχα. 

Αρκεί να διαλέξεις εσύ το βιβλίο που σε ενδιαφέρει.  

 

ΥΓ1. Θα σε εκπλήξει το πόσα απαγορευμένα βιβλία υπήρχαν παλιά (ρώτα τους, θα σου 

πουν). 

ΥΓ2. Διαβάζοντας, μαθαίνεις να διαβάζεις και τους άλλους (χωρίς να το καταλαβαίνουν, 

πράγμα πάντοτε χρήσιμο). 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

226 

 

 

ΑΧΥΡΩΝΑΣ 

Νεραντζούλα Αρμενοπούλου 

Ο ΛΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΠΑΛΑΜΑ ΚΑΙ Ο ΠΑΛΑΜΑΣ ΤΟΥ ΛΑΓΙΟΥ 

 

 

ο έργο του  ταχυθάνατου ποιητή Ηλία Λάγιου 

(1958-2005) αποτελεί μία από τις τρανότερες 

αποδείξεις της ζωντανής παρουσίας του Κωστή 

Παλαμά στην ποίηση του καιρού μας. Και τούτο, παρά την 

καθεστηκυία αντίληψη, -την στηριγμένη κατά το μάλλον σε 

εφησυχαστική και παχυλή άγνοια- η οποία ειδικώς στους 

μεταπολιτευτικούς χρόνους τοποθετούσε τον Παλαμά στο 

μουσείο της γραφικής συντήρησης και στα αζήτητα ενός οριστικώς ξεπερασμένου από την τρέχουσα 

ποιητική μόδα ιδιώματος. Αναθρεμμένος ο Λάγιος με την ποίηση του Παλαμά, μελετητής της οποίας 

υπήρξε ο παππούς του Ηλίας Κ. Λάγιος, φιλόλογος και μεταφραστής κορυφαίων κειμένων της αρχαίας 

γραμματείας, προσλαμβάνει την ποίηση του Παλαμά και δι΄ αυτής  όλο το σώμα της ποιητικής 

παράδοσης, το πριν την έκρηξη του μοντερνισμού μέσα από μιαν ατέρμονη συνομιλία με την ολότητα 

της  λυρικής παρακαταθήκης.  

     Στην αληθινή ποίηση η ποιητική γλώσσα ταυτίζεται στο μέγιστο δυνατό βαθμό με τα πράγματα. Το 

βάθος της γλώσσας του Λάγιου -διαστρωματωμένο από θραύσματα σύνολης της ελληνικής γραμματείας 

σε όλες τις πολυμέτωπες εκφάνσεις της –διυλίζεται μέσα από τους παλαμικούς τρόπους και τις 

παλαμικές εκφραστικές κατακτήσεις. Το οντολογικό πεδίο το οποίο γεννά την ποίηση του Λάγιου είναι 

το πεδίο μιας αέναης μάχης. Ο ποιητής εκτινάσσεται από την άρνηση στην κατάφαση της ζωής, από την 

πίστη στην απιστία, από την μέθη της επανάστασης απέναντι στην σύμβαση και το νεοελληνικό τέλμα 

μέχρι την βλασφημία αλλά και την χαρμολύπη της Ανάστασης, μετά από την ματαίωση και την συντριβή. 

 

Να φτάνεις ως το 2002 

μ’ ένα κοστούμι μόδας του ’30. 

Τ 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

227 

 

Να λες του μεγαλόσχημου ήλιου: «Πάντα 

μου αρκεί να δύω». 

Να ’ρθείς στην γκρίζα χώρα του Σημίτη, 

που ένα τραπέζης κάλπικο βιβλιάριο 

θ’ αλλάξεις με μισθό, τζόκερ, ωράριο, 

T.V. και σπίτι. 

Μ’ αλκοόλ και νύχτα, μπάτσους κι ηρωίνη, 

τ’ αδέλφια σου ενοικούν πλατεία Βάθης. 

Σπεύσε το δίδαγμά σου να τους μάθεις. 

Οργή κι οδύνη. 

Τινάζεις απ’ τα ρούχα σου στου «Φλόκα» 

άμμο απ’ τους σύσκιους δρόμους της Πρεβέζης. 

Με τον Μαύρο μονότονα να παίζεις 

πικέτο ή πόκα. 

Περιστερές φρουρούν το Παρλιαμέντο. 

Φλάσαρε ν’ ανεβείς στο Κολωνάκι. 

Ίσκιος με ίσκιους θα πιεις σε λιγάκι 

φαρμάκι φρέντο. 

Και στην Δεξαμενή ως δεις ν’ απλώνει 

του κυρ Αλέξανδρου ο επενδύτης, 

θα τυλιχτείς πρηνής, θύμα και θύτης, 

λευκό σεντόνι. 

Να μπεις απλός πελάτης στην «Εστία» 

κι όπως θ’ ακούς μεταμοντέρνους ήχους 

να ψιθυρίσεις δυο δικούς σου στίχους, 

έτσι στ’ αστεία. 

Χλομούς δαίμονες βλέπεις υπεράνω 

και στα έγκατα πύρινους ανθρώπους. 

Ξέρεις να με πονάς με χίλιους τρόπους, 

πριν καν πεθάνω. 

Να ’χουνε σβήσει γύρω σου όλες κι όλοι, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

228 

 

δίχως να ονειρευτούν πράσινα δάση. 

Ο θάνατος, μοιραίως, τους υφαρπάσσει 

μ’ άδειο πιστόλι. 

Κι αν παίξεις με τις κάργες, σαν παιδάκι, 

στα κεραμίδια άφωνη μια λύρα, 

ίσως συμμεριστείς εκ νέου, την μοίρα 

του Καρυωτάκη. 

Ηλίας Λάγιος, «Πρωτοχρονιά» 

Δημοσιευμένο στο περιοδικό Νέα Εστία, τ.χ. 1741, Ιανουάριος 2002 

Λάγιος Πέρσης από Θεατρολογία 1998 

ΙΙ 

Χίλια Αλβανάκια πνίγουν τις διαβάσεις,  

Σε κέρματα διαβάζοντας τη μέρα. 

Χαμένε απ΄τα μικράτα μου πατέρα 

Θ΄ανταμωθούμε σ΄όλες τις κολάσεις. 

 

Μηλόπαιδα που καθαρίζουν τζάμια 

Χωρίς μια προσευχή κι ο δήθεν στίχος 

Του δωματίου το τίποτε, κι ο ήχος 

Του ανάθεμα συρίζει στα καλάμια 

Ηλία, μικρέ Αλβανέ με το κομμάτι 

Τον ύπνο σου έχεις πάρει πιλοφόρι 

Έχεις γνωρίσει κάτι από Γρηγόρη 

Για να σκεβρώσεις πίσω απ΄τον Σταμάτη. 

 

Και θα ΄σαι Αλβάνι γέρος ανευ όρων, 

Πουτάνα ξεσκισμένη των συνόρων. 

 

     Ο Λάγιος εμφανίζεται με τις Προόδους εν Προόδω στα 1981,και με τις Ασκήσεις το 1984 με το 

ψευδώνυμο Αλέξης Φωκάς. Φίλος και συνοδοιπόρος με κάποιους άλλους ποιητές, (Καψάλης, 

Κοροπούλης), οι οποίοι ο καθένας με τον δικό του τρόπο θέτουν στο προσκήνιο την συνομιλία με την 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

229 

 

παλαιότερη ποιητική παράδοση. Με ασύλληπτη ένταση τελείται  η ποιητική συνομιλία του Λάγιου με 

τον Παλαμά. Ισκιώνει στο έργο του η παρουσία του Παλαμά , παρουσία πατέρα προς τον οποίο κάποτε 

ενίσταται ή επαναστατεί. Μια πατρική παρουσία όχι στείρου αναμηρυκασμού, αλλά καρπερά 

γονιμοποιημένη και διαμεσολαβημένη από τις κατακτήσεις του μοντερνισμού, τις οποίες ο Λάγιος 

γνωρίζει σε βάθος και τις οποίες θεωρεί όχι ως παρθενογένεση αλλά βγαλμένες από τον κραταιό διάλογο 

με όλη την προγενέστερη του μοντερνισμού παράδοση.  

 

Αντιγόνη επί Θήβας 

Ραβδί, μπαστούνι. Βακτηρία. Εσχατόγερε, τυφλωμένο φαρμάκι 

Σε φωνάζω πατέρα μη, αδελφό μη, κάποιον μη, ό,τι μη. 

Πλάι σου συμπορεύομαι σ΄αυτή την συντέλεια 

Πιάσε το ΄χερι μου γέροντα,  

Εγώ σ΄οδηγώ κι ας νομίζεις πως εσύ, εδώ, εδώ. 

 

     Είναι η εποχή που η κυρίαρχη στα ποιητικά πράγματα γενηά του ΄70 αρχίζει σιγά σιγά να 

απεγκλωβίζεται από τα κυρίαρχα προτάγματα της διαμαρτύρησης και της αμφισβήτησης. Οι 

σημαντικώτεροι δημιουργοί εκείνης της γενηας, προχωρούν ο καθένας στην αρχιτεκτονική του 

προσωπικού τους ποιητικού οράματος, το οποίο στην πορεία  θα μας δώσει σημαντικά έργα. Δύο εξ 

αυτών (Βαγενάς, Γκανάς) ήδη από την δεκαετία του 70 μας δίνουν  ποιητικό έργο που χωρίς καμία 

διάθεση ρετρό παράγει σύγχρονο ποιητικό ιδίωμα υψηλής μορφής μέσα από την σύγκραση της 

εμμετρότητας με τις κατακτήσεις της ελευθεροστιχίας. 

     Όμως ο Λάγιος εξέδωσε και επιμελήθηκε επί μέρους έργα του Παλαμά, κι εδώ φαίνεται από τα 

εισαγωγικά του κείμενα ο τρόπος με τον οποίο ο Λάγιος εννοεί τον Παλαμά και την σχέση μαζί του Από 

τις χειροποίητες εκδόσεις του μερακλή τυπογράφου Χρίστου Δάρρα με την ευγενική και πατρική για τον 

Λάγιο χορηγία του ιδρύματος Κωστή Παλαμά εκδίδονται η Φοινικιά στα 1997, ο Τάφος ο Κύκλος του 

Τάφου και ο πρώτος λόγος των παραδείσων στα 1998, και τα Σατιρικά Γυμνάσματα στα 1998 πάλι. Το 

2001 στη σειά του Ανθολόγου Ερμή με επιλογές από τους Νεοέλληνες ποιητές  εκδίδεται σε επιμέλεια 

και Ανθολόγηση του Ηλία Λάγιου ο 26ος τόμος με τίτλο Κωστής Παλαμάς , Κ΄έχω από σας μια δόξα να 

ζητήσω. Το 2004 πάλι από το Ιδεόγραμμα εκδίδεται η Ασάλευτη ζωή σε επιμέλεια και γλωσσάριο του 

Ηλία Λάγιου.  



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

230 

 

     Όλα τα κείμενα των εισαγωγών του αποτελούν δοκίμια, εκτενή ή σύντομα για τον Κωστή Παλαμά. Με 

χαρακτηριστικότερο όλων το κείμενό του στην εισαγωγή του 26ου τόμου της σειράς του Ανθολόγου Ερμή 

υπό τον τίτλο ο Παλαμάς ως αίτημα.  

Παραθέτω: «Ονομάζω τον Παλαμά ο μέγας μετρικός. Δεν έσφαλλα. Γιατί δεν υπάρχει άλλος μέσα στην 

ποίησή μας, ο οποίος να έκανε το ποίημα κατοικία του, να προσανατόλισε ολόκληρη την ζωή του στην 

επεξεργασία των μετρικών σχημάτων, να χρησιμοποίησε και εν τέλει να εξάντλησε αυτός ο οποίος 

είθισται να καλείται «παραδοσιακός» στίχος:  

     Ζω με το μέτρο και με το ρυθμό, πνέω με τη ρίμα, στίχοι και πλάι στον έρωτα με σας, και πλάι στο 

μνήμα. Έτσι έγραψε προς το τέλος του βίου του, του πλήρους ημερών ο πρωτο μάστορας και μά την 

πίστη μου δεν γνωρίζω άλλον απ΄ αυτόν , ο οποίος να έχει το δικαίωμα να υπογράψει αυτούς τους 

στίχους. Ή για να είμαι δίκαιος, ξέρω μόνο έναν άλλο, ο οποίος θα μπορούσε και θα του άξιζε να τους 

προσυπογράψει. Κι αυτός είναι ο «εχθρός» του Παλαμά, ο Κ.Π.Καβάφης, αυτός που άθελά του τόσο 

κακό του έκανε με την ποίησή του , καταδικάζοντας τον ουσιαστικά σε ημίσεος αιώνα αφάνεια. Σήμερα, 

μπορούμε να διακρίνουμε, παρά τους τόσους διαφορετικούς δρόμους που επέλεξαν να οδοιπορήσουν, 

αυτά τα οποία τους ενώνουν. Το κυρίαρχο αίσθημα της ευθύνης απέναντι στην Τέχνη, την υψηλή 

συνείδηση της Ποίησης ως κάτι το απόλυτο, την αφιέρωση της ζωής ενός εκάστου, αφιέρωση η οποία 

έφτασε στην ολοκληρωτική προσφορά αυτής της ζωής στην υπηρεσία του εσχάτου νοήματος. Ακούστε 

τους να μιλούν γι’ αυτό: 

  

Εδώ που έφθασες, λίγο δεν είναι· 

τόσο που έκαμες, μεγάλη δόξα. 

Κι αυτό ακόμη το σκαλί το πρώτο 

πολύ από τον κοινό τον κόσμο απέχει. 

Εις το σκαλί για να πατήσεις τούτο 

πρέπει με το δικαίωμά σου νάσαι 

πολίτης εις των ιδεών την πόλι. 

Έτσι ο Αλεξανδρινός,  κι ο Μεσολογγίτης: 

 

Βασανισμένε, ταπεινέ, και λυτρωμένε, και ίσε! 

Σε ξέρω, είναι το στόμα σου της αρμονίας κρουνιά, 

θνητέ, αν δεν έγινες Θεός, άνθρωπος πια δεν είσαι, 



ΑΡΜΕΝΙΣΤΗΣ • 2/2024 
 

231 

 

γιατί νοείς τ’ αθάνατα και ζεις μαζί μ’ αυτά.» 

 

     Ο Παλαμάς του Λάγιου με το πλατύ και το πολύτροπο έργο του θέτει συνεχώς τον δάκτυλο επί των 

τύπων των ήλων για το μέγα τραύμα που αφορά τον κάθε άνθρωπο, πολύ δε περισσότερο τον ίδιο τον 

Λάγιο. Διότι ο Παλαμάς θέτει τα όρια των δυνατοτήτων της ποίησης όταν αυτή βρίσκεται ενώπιον του 

θανάτου, και αναγνωρίζει την τραγική αδυναμία του λόγου να προσπελάσει και να προσπεράσει την 

γραμμή η οποία διαχωρίζει την ύπαρξη από την ανυπαρξία. Ο Παλαμάς αναγνωρίζει το γεγονός της 

ποιήσεως ως ασκητική βάσανο. Η ποιητική του πράξη τον οδηγεί και τον υποχρεώνει στην ταυτοκινησία 

που θα έλεγε ο Άγιος Μάξιμος ο Ομολογητής. Στην διαρκή κίνηση μέσα στην ακινησία. Μέσα στην 

ασάλευτη ζωή. 

      Έχοντας προσλάβει βιωματικά και βαθιά σύνολο το παλαμικό έργο και την εκ του αποτελέσματος 

κριτική δημιουργία του Παλαμά, ο Λάγιος γνωρίζει καλά ότι μέσα στον Παλαμά περιλαμβάνονται όλα. 

Από την πολύτροπο αρμονία που ξεκινά από τον Κάλβο, αποδεσμευμένη μέσα στο παλαμικό έργο, μέχρι 

τον πολύτροπο και τον μονότροπο στίχο , μέσα από ποικίλους συνδυασμούς τονισμών και ρυθμών με 

συλλαβές στίχων που ποικίλλουν κατά την διάθεση του ποιητή.  Λίγο μετά το 1901 ο Παλαμάς μιλά για 

τον ελεύθερο στίχο. Μιλώντας για τον Ουίτμαν ως τον καταργητή του μέτρου και τον απλωτή του 

ελεύθερου στίχου ίσαμε εκεί που δεν παίρνει άλλο. Ήδη από το 1906 χρησιμοποιεί τον όρο στον πρόλογο 

για τον Δωδεκάλογο του γύφτου και για την δική του ποίηση. «Ο λεγόμενος φράγκικα ελεύθερος αλλά 

ορθότερα νομίζω πολύτροπος στίχος.» 



Το περιοδικό Αρμενιστής εκδίδεται  από τη Δημόσια Κεντρική

Βιβλιοθήκη Καλαμάτας δύο φορές τον χρόνο και προωθεί θέματα

σχετικά με την ιστορία, τη γλώσσα, την εκπαίδευση, τις τέχνες και τον

πολιτισμό της Μεσσηνίας και όχι μόνο, μέσω της δημοσίευσης

επιστημονικών εργασιών και καλλιτεχνικών πονημάτων, τα οποία δεν

έχουν δημοσιευτεί αλλού. Το περιοδικό εκδίδεται μόνο σε

ηλεκτρονική μορφή και διανέμεται δωρεάν. Το τρέχον τεύχος

φιλοξενείται ηλεκτρονικά στο Εθνικό Κέντρο Τεκμηρίωσης (ΕΚΤ). 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

