
  

  Αυτόματον: Περιοδικό Ψηφιακών Μέσων και Πολιτισμού

   Τόμ. 2, Αρ. 1 (2022)

   Ορίζοντες Μέλλοντος

  

 

  

  Ψηφιακοί «Σάϊλοκ» και ομοκανονικότητα στους
πολιτισμούς των διαδικτυακών παιχνιδιών 

  Ελένη Λαζαρίδου   

  doi: 10.12681/automaton.31712 

 

  

  Copyright © 2022, Ελένη Λαζαρίδου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Αναφορά 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Λαζαρίδου Ε. (2022). Ψηφιακοί «Σάϊλοκ» και ομοκανονικότητα στους πολιτισμούς των διαδικτυακών παιχνιδιών:
(Απο)μυθοποίηση και (απο)ταύτιση. Αυτόματον: Περιοδικό Ψηφιακών Μέσων και Πολιτισμού, 2(1), 91–108.
https://doi.org/10.12681/automaton.31712

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 14:00:03



Ψηφιακοί «Σάϊλοκ» και ομοκανονικότητα 
στους πολιτισμούς των διαδικτυακών παιχνιδιών. 
(Απο)μυθοποίηση και (απο)ταύτιση

Περίληψη

Λέξεις κλειδιά: διαδικτυακά παιχνίδια, συμμετοχικότητα, εμπορευματοποίηση,
λουδο-καπιταλισμός, κουήρ.

2 (1): 91-108

Ελένη Λαζαρίδουi

i. Υποψήφια διδακτόρισσα, τμήμα Κοινωνικής Ανθρωπολογίας του Παντείου Πανεπιστημίου Κοινω-
νικών και Πολιτικών Επιστημών, elen_lazar@yahoo.gr.

Κατά πόσο οι διαδικτυακοί τόποι αποτελούν χώρους αντιπροσώπευσης και ισότι-
μης έκφρασης της σεξουαλικής διαφοράς κατασκευασμένους από «εμάς» για
«εμάς»; Παρά την πεποίθηση ότι η συμμετοχικότητα των τεχνοπολιτισμών δια-
μορφώνει συνθήκες συλλογικών και ατομικών διεκδικήσεων, η αλγοριθμική επι-
μέλεια οριοθετεί την κουήρ ταυτότητα και επιβάλλει μια διαμεσολαβημένη ανα-
παράσταση που φέρει εγγράφουσες ετεροκανονικές αξίες. Τα ιδεολογικά κατα-
σκευασμένα ψηφιακά περιβάλλοντα επιτρέπουν τη διείσδυση κανονιστικών κοι-
νωνικών προσταγών, διαμορφώνοντας συμπεριφοριστικούς κανόνες επιτέλεσης
της κουήρ ταυτότητας. Τα «πολύχρωμα» δρώμενα και σύμβολα της ΛΟΑΤΚΙ+ κοι-
νότητας γίνονται αντικείμενα εμπορευματοποίησης από τις εταιρείες παραγωγής
παιχνιδιών, οι οποίες καιροσκοπικά, με συμπεριφορές «Σάιλοκ»1, εγκωμιάζουν το
κουήρ αλλά δεν το ενσωματώνουν ουσιαστικά. Η κριτική διερεύνηση των καπιτα-
λιστικών πρακτικών στα ψηφιακά παιχνίδια συμβάλλει στην αποδόμηση της συ-
στημικά θεσμοθετημένης έμφυλης και σεξουαλικής έκφρασης και προάγει τη δια-
φορετικότητα άνευ όρων, αποκομμένη από τις οριοθετήσεις που επιτάσσει η πει-
θαρχημένη κοινωνία.

91 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8



92 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8

Digital “Shylock” and Homonormativity in Online Video Game
Cultures. (De)mystifying and (Dis)identification

Abstract

Keywords: online games, participatory cultures, commodification, ludo-
capitalism, queer.

Eleni Lazaridouii

ii. PhD candidate, Department of Social Anthropology at Panteion University of Social and Political 
Sciences, elen_lazar@yahoo.gr.

To what extent do digital cultures constitute spaces of equal representation
and expression of sexual difference constructed by “us” for “us”? Despite the
belief that the active participation in techno-cultures can create conditions
of assertion of individual and collective rights, the algorithmic tutelage de-
lineates queer identity and imposes a mediated representation that carries
inscribed heteronormative values. Ideologically constructed digital envi-
ronments permit the infiltration of normative social injunctions, shaping
behavioral norms of queer identity performativity. The “rainbow” events
and symbols of the LGBTQ+ community are commoditized by the game in-
dustry that opportunistically, following “Shylock’s”2 policies, extol queer-
ness, but do not actually incorporate it into all aspects of the games. Critical
cogitation of capitalist practices in digital games contributes to the decon-
struction of systemically institutionalized gender and sexual expression and
promotes unconditional diversity, outlying from the demarcations imposed
by the disciplinary society.



ΕΛΕΝΗ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 93

Εισαγωγή

Η τεχνολογική εξέλιξη και ανάπτυξη των ψηφιακών πολιτισμών έχει θέσει στο
επίκεντρο της οικονομικής και κοινωνικής δραστηριότητας την ανταλλαγή ψηφια-
κών πληροφοριών. Τα άυλα ψηφιακά αγαθά άπτονται εμπορευματοποίησης, δε-
δομένου ότι παράγονται, κυκλοφορούν καλύπτοντας ανάγκες, και αποκτώνται
ενορμητικά από τους καταναλωτές, οι οποίοι παρέχουν ένα αντίτιμο για την από-
κτηση τους, όχι απαραίτητα μέσω χρηματικών συναλλαγών, αλλά με ανταλλαγή
χρόνου, εργασίας ή άλλων προϊόντων, ψηφιακών και μη. Η υπαγωγή των ηθικών
αξιών, των προτύπων ζωής και των υποκειμένων στην εμπορευματική σφαίρα
έχει σημαντικές κοινωνικές επιπτώσεις, αν αναλογιστούμε ότι οι κοινωνικοί δε-
σμοί που «χτίζονται» μεταξύ των χρηστών στους «συνθετικούς κόσμους» επιδρούν
στις κοινωνικές συναναστροφές τους γενικά. Η συναισθηματική τους εμπλοκή δεν
οριοθετείται στα πλαίσια των πρώτων μόνο, και δεν αφήνει άθικτες τις συναισθη-
ματικές πτυχές της καθημερινής ζωής (Castronova 2005: 121).

Οι σύγχρονες καταναλωτικές συμπεριφορές στηρίζονται στη διαμόρφωση μυ-
θολογιών, οι οποίες αποδίδουν πρόσθετη αξία στα εμπορεύσιμα αγαθά. Οι ανάγ-
κες των καταναλωτών δεν κατευθύνονται προς τα αντικείμενα καθαυτά, αλλά
προς συγκεκριμένες αξίες ζωής, και η ικανοποίησή τους αφορά την εκπλήρωση
αυτών (Baurdillard 1998: 70). Οι καταναλωτές τις αποδέχονται, τις υιοθετούν και
τις αναπαράγουν, υφαίνοντας μια φα(ντα)σματική μυθολογία γύρω από προϊόντα
(Lallas 2019: 142), κοινωνικές αξίες και ταυτότητες. Ο Κλόντ Λεβί Στρός (Lévi-Stra-
uss 1983: 144) αναφέρει πως η θεμελιακή λειτουργία του μύθου είναι να μετου-
σιώνει και να θεσμοποιεί την πολιτισμική ταυτότητα της κάθε φυλής μέσω της
αντιπαράθεσής της με μία άλλη. Στην εποχή μετά την νεωτερικότητα, όμως, οι
διαφορές που εξασφαλίζουν μια μορφή εξατομίκευσης δεν θέτουν πλέον τα
άτομα το ένα ενάντια στο άλλο, αλλά τα διαφοροποιούν· δηλαδή τα κατατάσσουν
διακριτικά σε αφηρημένα μοντέλα και συνδυαστικά μοτίβα τάσεων, με αποτέλε-
σμα την εξάλειψη της εξατομίκευσης (Baudrillard 1998: 88). Παρά την θεωρού-
μενα μηδενιστική αυτή τοποθέτηση περί εξάλειψης της ατομικότητας, σε έναν
βαθμό επαληθεύεται, αφού η ίδια αυτή προσπάθεια να εκφραστεί η «διαφορε-
τικότητα» πλαισιώνεται από το τι ορίζεται ως διαφορετικό από τα μέσα και την
πολιτιστική βιομηχανία. Εν τέλει, οι υποκειμενικότητες μετουσιώνονται σε συγ-
κλίνουσες συμπεριφορές και αντιλήψεις συγκροτώντας στερεοτυπικά διαμορ-
φωμένες κοινωνικές ομάδες που υποστυλώνουν μια πειθαρχημένη κοινωνία. Η πει-
θάρχηση, εδώ, αναφέρεται σε διαχεόμενες στον κοινωνικό ιστό ενσταλάξεις
έξεων, ενσωματώσεις αξιών και παραγωγές υποκειμένων που καθορίζουν επί του



πρακτέου τη διαμόρφωση του ατόμου ως υποκειμένου και της κοινωνίας ως αν-
τικειμένου (Αθανασίου 2004: 12). Οι καταναλωτικές μυθολογίες συνεπάγονται την
αλλοίωση των κοινωνικών διαδικασιών και σχέσεων και συνιστούν, εν τέλει, μια
διαδικασία ιδεολογικής αναπαραγωγής (Barthes 2007: 227-228). 

Οι παγκοσμιοποιημένοι ψηφιακοί πολιτισμοί, έχουν διαμορφώσει ένα εν εξε-
λίξει κοινωνικό και πολιτικό συγκείμενο μέσα στο οποίο επιτελούνται, ανάμεσα
σε άλλα, οι σεξουαλικές και οι έμφυλες ταυτότητες. Πριν τη γενικευμένη διάχυσή
τους, όμως, η προβολή της έμφυλης και σεξουαλικής διαφοράς συνοδευόταν από
στιγματισμό και περιθωριοποίηση. Ο χαρακτηρισμός «κουήρ» (queer) αποτε-
λούσε προσβολή και λεκτική επίθεση προς όλα εκείνα τα άτομα που δεν εναρμο-
νίζονταν με τα κοινωνικά καθορισμένα σεξουαλικά πρότυπα, στα οποία και αυ-
τόματα αποδίδονταν η ευθύνη της έκπτωσης των ηθικών αρχών. Οι δυνατότητες
της διαδικτυωμένης επικοινωνίας επέτρεψαν την επανασημειωδότηση του όρου
ως στοιχείο υπερηφάνειας αλλά και οργής, καθιστώντας τον ασπίδα υπεράσπισης
των κοινωνικά και πολιτικά απαξιωμένων. Η έννοια του κουήρ συνδέεται, πλέον,
με νέους τρόπους ενασχόλησης με το κοινωνικό και το πολιτικό, και συγχρόνως
καθίσταται πολιτικό σημαίνον αλλά και νέα ταυτότητα (Kornak 2015: 18). Το κουήρ
που σημαίνει αλλόκοτο, προσυπογράφει το δικαίωμα για σεξουαλική ποικιλομορ-
φία και την ανάγκη για απεγκλωβισμό από τα δεσμά των κανονιστικών κοινωνικών
προσταγών. 

Παρά την «εγγενή» ποικιλομορφία και ρευστότητα που ενέχει ο όρος, όμως, η
«αποκλίνουσα σεξουαλική ταυτότητα» αντιπαραβάλλεται με τα υφιστάμενα ετε-
ροσεξουαλικά πρότυπα. Μέσα από το δίπολο κουήρ/ετεροφυλόφιλος αναδύονται
οριοθετημένες υποκειμενικότητες. Η προάσπιση των πολιτικών και ανθρώπινων
δικαιωμάτων των μη ετεροκανονικών, δηλαδή, έχει βασιστεί σε ένα συγκεντρω-
τικό μοντέλο που συνυφαίνει την πολιτιστική αγορά, μαζί με την κουήρ επιτέλεση
και τον καταναλωτισμό, οριοθετώντας με υλικούς όρους την αποκλίνουσα σεξουα-
λική ταυτότητα. 

Υπό το πρίσμα των παραπάνω προβληματισμών, το άρθρο εξετάζει την κα-
ταναλωτική μυθολογία που υφαίνεται γύρω από την επιτέλεση της κουήρ ταυτό-
τητας στους ψηφιακούς κόσμους, και της εμπορευματοποίησής της από τα ψη-
φιακά δίκτυα. Βασικό πεδίο μελέτης είναι τα διαδικτυακά παιχνίδια, στα οποία
συγκεντρώνεται εμφατικά το νεοφιλελεύθερο παράδειγμα της σύγχρονης κατα-
νάλωσης στο διαδίκτυο. Παρότι τα «δρώμενα υπερηφάνειας» (pride events) και η
χρήση του ουράνιου τόξου στις δημοφιλείς κουλτούρες αποτελούν ενίοτε αμφι-
λεγόμενες πρακτικές υποστήριξης της ΛΟΑΤΚΙ+ κοινότητας, το άρθρο δεν εστιάζει
στις «υποκειμενικές προθέσεις» των όποιων φορέων, αλλά στους τρόπους που

94 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8



ΕΛΕΝΗ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 95

αντικείμενα της δημοφιλούς κουλτούρας γίνονται αντικείμενα εμπορευματοποί-
ησης στα ψηφιακά δίκτυα και δη στα ψηφιακά παιχνίδια.

«Πολύχρωμες» ψηφιακές συναθροίσεις

Με εφαλτήριο τους φετινούς εορτασμούς υπερηφάνειας που έλαβαν χώρα παγ-
κοσμίως, αρκετά διαδικτυακά παιχνίδια πολλαπλών παικτών – τουλάχιστον αυτά
που υποστηρίζουν τη δημιουργία κοινοτήτων χωρίς αποκλεισμούς – φιλοξένησαν
παρελάσεις και άλλες εκδηλώσεις υπερηφάνειας που χαρακτηρίστηκαν από
αθρόα συμμετοχή άβαταρ, τα οποία συγκεντρώθηκαν και συμβάδισαν, κυριολε-
κτικά και ιδεολογικά, σε διάφορα σημεία του παιχνιδιού, κρατώντας σημαίες με
ουράνια τόξα και διακηρύσσοντας την αλληλεγγύη τους για ασφαλή έκφραση
εντός του παιχνιδικού κόσμου. Οι αναρτήσεις και τα εικονικά στιγμιότυπα με ου-
ράνια τόξα κατέκλυσαν τους ψηφιακούς πολιτισμούς των διαδικτυακών παιχνι-
διών, φέρνοντας έναν αέρα αναγέννησης και μια υποψία μετάβασης προς ένα,
μέχρι πρότινος, ουτοπικό μέλλον ισότητας συμπερίληψης και αποδοχής.

Οι μυθολογίες που συνοδεύουν τις κυρίαρχες συνδηλώσεις του ουράνιου τόξου
το συνδέουν με μεθοριακές καταστάσεις· όπως της μετάβασης από την καταιγίδα
στην ηλιοφάνεια, από τη ζωή στο θάνατο, από τον άνδρα στη γυναίκα (και το αν-
τίστροφο), γεγονός που κάνει διακριτή μια διακειμενικότητα μεταξύ της μυθολο-
γίας και της υιοθέτησής του ως σύμβολο της ΛΟΑΤΚΙ+ κοινότητας: τα κουήρ σώ-
ματα χαρακτηρίζονται μεθοριακά. Η μεθοριακότητα, όπως ορίζεται από τον Βί-
κτορ Τέρνερ (Turner 1969: 95), αναφέρεται στην ενδιάμεση φάση μιας μετάβασης,
σε μια περίοδο και μια περιοχή ασάφειας. Περιγράφει μια κατάσταση αποκοπής
από την ευρύτερη κοινωνία ή παραμονής στην περιφέρειά της. Ως εκ τούτου, τα
άτομα που δεν συμμορφώνονται με το φύλο βιώνουν τη μεθοριακότητα είτε
καθώς περνούν από τη μια ταυτότητα φύλου στην άλλη (Dentice & Dietert 2015:
71) είτε γιατί βιώνουν την κοινωνική περιθωριοποίηση.

Η ψηφιακή αναπαράσταση του ουράνιου τόξου στους σύγχρονους τεχνοπο-
λιτισμούς ακολουθεί τις ατομικές και συλλογικές εκδηλώσεις αποδοχής και συμ-
περίληψης των ατόμων που η σεξουαλική τους ταυτότητα δεν συνάδει με την ετε-
ροκανονικότητα· και συγχρόνως συμβολίζει μια ελπίδα για μετάβαση προς κοι-
νωνίες στις οποίες ο έμφυλος και σεξουαλικός προσανατολισμός δεν θα αποτελεί
κριτήριο για την κοινωνική και πολιτική υπόσταση του υποκειμένου. Πράγματι,
οι συλλογικές δράσεις στον δημόσιο χώρο αποτελούν διεκδίκηση του δικαιώματος



για ελεύθερη έκφραση της σεξουαλικής ταυτότητας ως μορφή αντίστασης στα
«στεγανά» της σύγχρονης πολιτικής ηγεμονίας. Οι παρελάσεις υπερηφάνειας,
όπως και τα σύμβολα που συγκροτούν την κουήρ «ισοτοπία», δραματοποιούνται
με σκοπό τη διεκδίκηση ενός δημόσιου χώρου αποδοχής και ισονομίας.

Το κοινό των σύγχρονων τεχνοπολιτισμών είναι εξοικειωμένο στα εργαλεία
εγγραφής του ψηφιακού εαυτού, τα οποία ευνοούν την κατασκευή μιας ενεργη-
τικής, ευέλικτης και συνεχώς μεταβαλλόμενης ταυτότητας, όπως θα την χαρακτή-
ριζε η Μαίρη Μπούκολτζ (Bucholtz 2002: 532). Αυτό συνεπάγεται ότι τα δίκτυα
είναι ένας συγκεκριμένος τύπος μέσων που μπορεί να οδηγήσει στην εμφάνιση
ενός «συλλογικού ορθολογισμού» μέσα στις κοινωνικές ομάδες. Τα δίκτυα δηλαδή
αποτελούν τα νέα κανάλια μέσω των οποίων τα υποκείμενα νοηματοδοτούν τον
εαυτό τους και τους άλλους (Lampel & Meyer 2008: 1027). Η δικτύωση μεταξύ ατό-
μων που μοιράζονται κοινές πεποιθήσεις ή ενδιαφέροντα καλλιεργεί αισθήματα
εμπιστοσύνης και αμοιβαιότητας, δυνατότητες για μη θεσμοθετημένες (ακόμα)
ανταλλακτικές και συνεργατικές σχέσεις, και αμοιβαίες δεσμεύσεις. Τα μέλη ανα-
πτύσσουν ένα πλέγμα συμπεριφορικών κανόνων εξαιτίας της συμμετοχής τους
σε κοινές κοινωνικές ομάδες, το οποίο διαπλάθει συγχρόνως την κοινωνική τους
θέση ως μέλη των δικτύων, και την ατομική τους θέση, ως μετέχοντα σε έναν κόσμο
που προσδίδει σημασίες σε μια οικονομία συμβόλων.

Συμμετοχικότητα και (α)ορατότητα

Η σεξουαλική ταυτότητα έχει χρησιμεύσει συχνά ως βάση για αλληλεγγύη και μια
κοινή αίσθηση ταύτισης, παρόλο που η ομοερωτική επιθυμία και ο σεξουαλικός
προσανατολισμός δεν κατανοούνται πάντα με τον ίδιο τρόπο (Howe 2015: 3). Με
αυτοσκοπό την αναζήτηση της κοινότητας και την ενδυνάμωσή τους τόσο στο δια-
δίκτυο όσο και στα επιτελεστικά πλαίσια της καθημερινής ζωής, τα άτομα που
βρίσκονται στο περιθώριο αγωνίζονται για να σφυρηλατήσουν χώρους αντίστα-
σης και εκπροσώπησης στην παράδοξή μας «εποχή της πληροφορίας» (Hester-
Williams 2001). Ο Χέρμαν Γκρέυ (Herman Gray) παρατηρεί ότι οι περιθωριοποι-
ημένες κοινότητες χρησιμοποιούν συχνά παραδόσεις της δημοφιλούς κουλτούρας
– μουσική, ενδυμασία και δρώμενα – για να εκφραστούν και να επινοήσουν τρό-
πους ζωής (Gray 1995: 151). Για τους παίκτες των «μαζικών διαδικτυακών παιχνι-
διών ρόλων πολλαπλών παικτών» (massively multiplayer online role-playing
game ή MMORPG), η δυνατότητα προσδιορισμού του εαυτού τους με διαφορετικό

96 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8



τρόπο σε σχέση με την καθημερινή τους προσωπικότητα αντιπροσωπεύει μια
επιθυμία να διαρρήξουν τη «δουλεία» των περιστάσεών τους (Rettberg 2008: 23).
Ιδιαίτερα τα άτομα που ανήκουν στη ΛΟΑΤΚΙ+ κοινότητα και αντιμετωπίζουν
συχνά την περιθωριοποίηση και τον αποκλεισμό, δύναται να σχεδιάσουν εναλ-
λακτικές αφηγήσεις και εικόνες των εαυτών τους μέσα από προτροπές για τη μιν-
τιακή τους «αυτο-δημιουργία» (Παπαηλία & Πετρίδης 2015).

Ο Στούαρτ Χολ (Stuart Hall) θα πει πως οι δημοφιλείς κουλτούρες δεν είναι
παρά «μια μυθική αρένα», «ένα θέατρο δημοφιλών επιθυμιών, ένα θέατρο δημο-
φιλών φαντασιώσεων […] όπου ανακαλύπτουμε και παίζουμε με τις ταυτίσεις του
εαυτού μας, όπου μας φαντάζονται [και] όπου αντιπροσωπευόμαστε όχι μόνο σε
κάποιο κοινό, αλλά πρωτίστως στον εαυτό μας» (Hall 1992: 477). Όπως αναφέρει
η Λίζα Νακαμούρα (Lisa Nakamura) για τις αναπαραστάσεις των φυλών και των
εθνοτικών μειονοτήτων στο διαδίκτυο, οι δημοφιλείς κουλτούρες αποτελούν ένα
επικοινωνιακό πεδίο, όπου περιθωριοποιημένες κοινωνικές ομάδες συναντούν
δημιουργικούς φορείς που τους ομοιάζουν. Οι διαδικτυακοί τόποι προσκαλούν τη
συμμετοχή των χρηστών, παρέχοντας τους μια διαδικτυακή «όαση» ή «καταφύγιο»
(Nakamura 2008: 182-183) που καθιστά δυνατό τον διαμοιρασμό τεχνογνωσίας για
όσα τους αφορούν και τη συμμετοχή σε έναν κοινό χώρο. Η συμμετοχική κουλ-
τούρα επιτρέπει την ελεύθερη έκφραση και κυκλοφορία της δημιουργικής εργα-
σίας (Jenkins 2006: 3)· καταρρίπτει την αποκλειστικότητα του καλλιτεχνικού
έργου· και καθιστά τους χρήστες συμμέτοχους στον σχεδιασμό και τη διαμόρ-
φωση του ψηφιακού κόσμου μέσα από μια διαδικτυακή διαδικασία ανάδρασης.
Σίγουρα, η ισότητα είναι διακύβευμα εδώ, αφού οι εταιρείες εξακολουθούν να
έχουν μεγάλη ισχύ και, αντίστοιχα, οι καταναλωτές/ώτριες έχουν διαφορετικές
δυνατότητες συμμετοχής (Jenkins 2006: 3). Το μείζον ζήτημα είναι ότι ενθαρρύ-
νεται μια σύνθετη ψηφιακή κουλτούρα ανατροφοδότησης όπου από τη μία
πλευρά οι παραγωγοί αναθέτουν σκόπιμα δημιουργική εργασία σε άλλους, οι
οποίοι οικειοποιούνται και ενσωματώνουν τις όποιες εμπορικές ιδέες (Thrift
2005), ενώ από την άλλη, οι σχεδιαστές ωθούνται να παρ-ακολουθήσουν τις τά-
σεις των καταναλωτών (Miller & Horst 2013: 23-24).

Στις διαδικτυακές κουλτούρες, οι χρήστες αποκτούν διαφορετικά είδη ταυτο-
τήτων· και συχνά επιδίδονται σε διαφυλετικές, διαγενεακές και διασεξουαλικές
μορφές ταυτότητας (Nakamura 2002). Δεδομένου ότι η σεξουαλικότητα και η ομο-
φυλοφιλική ταυτότητα διαμορφώνονται σημαντικά από τη δυναμική της εξου-
σίας, τα κοινωνικά κινήματα που αμφισβητούν τέτοιες δυναμικές συμμετέχουν
στην αναπαραγωγή τους (Valocchi 2017: 327). Πράγματι, όπως αναφέρει η Στέφανι
Ντούγκεϊ (Stefanie Duguay), οι selfies από την ΛΟΑΤΚΙ+ κοινότητα επιτρέπουν

ΕΛΕΝΗ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 97



έναν τύπο ορατότητας για τη δημιουργία κουήρ «αντι-κοινών». Η κωδικοποίηση
ετεροκανονικών αξιών όμως, δεν απουσιάζει, αλλά αντίθετα αναδύεται μέσα από
τις ρυθμίσεις των φίλτρων, και τους τρόπους επεξεργασίας και λειτουργίας των
αλγορίθμων (Duguay 2016).

Τα εργαλεία δημιουργίας ψηφιακού περιεχομένου παρέχουν συγκεκριμένους
τρόπους παρουσίασης του εαυτού. Σκοπός είναι η μεγαλύτερη απήχηση και ανα-
γνωσιμότητα από τα διαδικτυακά κοινά, και η προσέλκυση ατόμων με κοινά εν-
διαφέροντα. Η αισθητική του περιβάλλοντος, το φόντο, τα εικονικά αντικείμενα,
όλα παράγουν αφηγήσεις στον ορίζοντα που υπαγορεύουν οι πλατφόρμες επη-
ρεάζοντας την παρουσία και παρουσίαση των χρηστών. Παρόμοια, η αυτοπαρου-
σίαση των υποκειμένων σε εφαρμογές αναζήτησης συντροφικότητας, όπως το
«Grindr» και το «Scruff», στοιχειοθετείται από χαρακτηριστικά που συνάδουν με
την προπαρασκευασμένη και αναμενόμενη εικόνα της κουήρ επιτέλεσης. Ένας
γκέι άντρας, για παράδειγμα, θα κατασκευάσει το προφίλ του δίνοντας έμφαση
σε χαρακτηριστικά και φωτογραφίες που θα τον καταστήσουν αρεστό. Σε άτυπη
συζήτηση με χρήστες της εφαρμογής «Grindr», συμμετείχα σε ανταλλαγή «έξυ-
πνων» πληροφοριών που καθοδηγούσαν άλλα λιγότερο δημοφιλή μέλη, να γίνουν
πιο ελκυστικά. Τέτοιες διαμοιραζόμενες κατευθυντήριες οδηγίες καταδηλώνουν
την ενσωμάτωση ετεροκανονικών αξιών στη «μη ετεροκανονική» σεξουαλική επι-
τέλεση. Πραγματικά, η στερεοτυπική εικόνα ενός ελκυστικού γκέι άντρα συγκρο-
τείται από ένα γυμνασμένο σώμα, λευκό δέρμα, αρρενωπό πρόσωπο, μοντέρνο
και προσεγμένο ντύσιμο και, ταυτόχρονα, με την αυτοπεποίθηση που θα πρέπει
να εικονίζεται στις φωτογραφίες που κοινοποιεί, και την απερίφραστη και απε-
λευθερωμένη εκδήλωση του ενδιαφέροντος του για σεξ. Μια εξίσου ενδιαφέ-
ρουσα παρατήρηση αφορά το «status». Οι χρήστες που δηλώνουν τη διάθεσή τους
για δημιουργία σχέσης φαίνεται να είναι περισσότερο δημοφιλείς, παρά το γεγο-
νός ότι ο ρομαντισμός δεν είναι ο πραγματικός σκοπός. Εδώ, η επιθυμία για «δη-
μιουργία σχέσης» χρησιμοποιείται επικουρικά και καταχρηστικά, ανακαλώντας
τη σεξουαλική πράξη ως συμφυή της «σταθερής σχέσης», και όχι ως μια εφήμερη,
κοινωνικά κατακριτέα εκδήλωση της ερωτικής επιθυμίας.

Μολονότι η αναμετάδοση και η κοινοποίηση εικονικών στιγμιότυπων της in-
game παρέλασης υπερηφάνειας επικροτεί και εξυμνεί την ενεργή και δυναμική
αντίσταση της κουήρ κοινότητας στην αορατότητα και την περιθωριοποίηση, η
νεοφιλελεύθερη ψηφιακή οικονομία ισχυροποιεί τις δομές εξουσίας που επιβάλ-
λουν τα μοντέλα κατηγοριοποίησης στα άτομα με «μη-δυαδική» σεξουαλική ταυ-
τότητα. Άλλωστε, ο καπιταλισμός ανέκαθεν εκμεταλλεύεται τις κοινωνικές δια-
φορές βραχυπρόθεσμα, και τις οξύνει μακροπρόθεσμα (Brown 2005:  9). Κατά τη

98 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8



διάρκεια του ψυχρού πολέμου, για παράδειγμα, η αύξηση της κατανάλωσης στη-
ρίχθηκε στη δημιουργία νέων αναγκών μέσω της επιδεικτικής αναπαραγωγής της
αντίθεσης Δύσης και Σοβιετικής Ένωσης. Ακριβώς η ίδια καπιταλιστική πρακτική
ενθαρρύνει την παραγωγή μιας (εμπορεύσιμης) μη ετεροκανονικής ταυτότητας,
η οποία τελικά αναπλάθεται σύμφωνα με τα ηγεμονικά πρότυπα. Μέσω της κα-
τανάλωσης εμπορευμάτων που πραγματοποιούν την αξία της διαφοράς, τα άτομα
αντιμάχονται τα αισθήματα της αποξένωσής τους· στον βαθμό τουλάχιστον που
η απόκτησή τους θα διευκολύνει τις κοινωνικές σχέσεις (Miller 2008: 286).

Η ανταλλακτική συσχέτιση του κουήρνες (queerness) με τρόπους επιτέλεσής
του, υποθάλπει την εμπορευματοποίηση και αναπαραγωγή μιας νόρμας που
αφορά το «πώς να γίνεσαι κουήρ». Οι «κοινωνικές μηχανικές» (Κυριακόπουλος
2020: 74-75) της ψηφιακής παρουσίας είναι εγγενώς συντηρητικές και χρησι-
μεύουν στην επιβολή κανονιστικών τρόπων έκφρασης φύλου στα κουήρ άτομα
(Conrad 2009). Παρότι οι διαδικτυακοί χώροι της ΛΟΑΤΚΙ+ κοινότητας επιτρέπουν
τον πειραματισμό με την ταυτότητα, ταυτόχρονα καθίστανται «ένα πολιτισμικό
πλαίσιο εντός του οποίου μαθαίνουμε πώς να είμαστε κουήρ μέσω της εμβάπτι-
σης και της συμμετοχής σε μια σεξουαλικά-συγκεκριμένη υποκουλτούρα» (Bryson
2004 : 249).

Αλγοριθμικό κανονιστικό μανιφέστο

Το καθεστώς της σύγχρονης ψηφιακής επιτήρησης επιτρέπει την αλγοριθμική
καταγραφή των δεδομένων κάνοντας διαθέσιμη τη μαζική αποτύπωση πεποιθή-
σεων και συμπεριφορών και τη δημιουργία ενός καθεστώτος συνεχούς και ριζω-
ματικής κατηγοριοποίησης. Τα ατομικά δεδομένα συγκεντρώνονται και δημιουρ-
γούν ενοποιημένες «προσωπογραφίες», οι οποίες συγκροτούνται από τη σύνδεση
χωριστών στοιχείων μέσω μιας αυθαίρετης σύμβασης που έχει οριστεί στο πρό-
γραμμα καταγραφής (Cheney-Lippold 2011: 169). Η στατιστική συσχέτιση των συμ-
περιφορών ως προς το φύλο, τη φυλή και τη σεξουαλική προτίμηση, έτσι, ανα-
παράγει τις κυρίαρχες στερεοτυπικές αντιλήψεις, οι οποίες αποτυπώνονται σύμ-
φωνα με την ψηφιακή συμπεριφορά των χρηστών. Κατόπιν, τα πρότυπα κατάτα-
ξης που διαμορφώνονται στις βάσεις δεδομένων αναπαράγονται και διαχέονται
μέσω των ποικίλων διαδικτυακών καναλιών – όπως οι μηχανές αναζήτησης και οι
στοχευμένες διαφημίσεις – ανατροφοδοτώντας καταναλωτικά μοτίβα που συν-
δέονται με ήδη προσδιορισμένες κατηγορικές συμπεριφορές (ό.π.: 170). Με την

ΕΛΕΝΗ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 99



100 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8

ψηφιακή ονομαστικοποίηση (nominalization), η δυνατότητα του υποκειμένου να
κινείται στο περιθώριο μεταξύ σταθερών κατηγοριών εξαλείφεται, και η δημιουρ-
γία ενδιάμεσων χώρων έκφρασης του «κουήρ», το οποίο εξ’ ορισμού χαρακτηρί-
ζεται από ένα ανοιχτό πλέγμα δυνατοτήτων, κενών και επικαλύψεων ακυρώνεται
(Sedgwick 1993: 8). Οι ψηφιακοί χώροι λειτουργούν ως ένας ακόμη μηχανισμός
καταπίεσης, και δεν θα αποτελέσουν χώρους χειραφέτησης όσο «[δεν] απέχουμε
από την απόδοση χαρακτηριστικών, [δεν] απέχουμε από το σύστημα βιοπολιτι-
κής πρόβλεψης, [δεν] απέχουμε από το στοίβαγμα και την επισήμανση των σω-
μάτων» (Galloway 2012: 140).

Η ριζοσπαστική εκδοχή του κουήρ χειραγωγείται μέσω της ψηφιακής επιμέ-
λειας και του διαμοιρασμού δεδομένων. Η ψηφιακή κοινωνικότητα χαρακτηρίζε-
ται από ασυνέχεια μεταξύ της αυτοαντίληψης του υποκειμένου και της αποτύ-
πωσης της ψηφιακής του συμπεριφοράς (Schram 2019: 609). Η κυκλοφορία πα-
ραστάσεων που αφορούν την αίσθηση του εαυτού, κάνει δυνατό τον συντονισμό
των μαζών σε κανονιστικές ηθικές αρχές και κοινά συναισθήματα (Κυριακόπουλος
2020: 84). Για παράδειγμα, τα «like» σε δημοσιεύσεις στα κοινωνικά δίκτυα και τα
«follow» σε συγκεκριμένα προφίλ, εντοπίζουν τη σεξουαλική υποκειμενική θέση
του χρήστη, ετεροκανονικού και μη. Η ευφυΐα των αλγόριθμων έγκειται στη δυ-
νατότητά τους να χαρτογραφούν τις «κινήσεις» μας μέσα από κάθε μας κλικ, μέσα
από κάθε αναζήτηση, κάθε like και κάθε share (Πετρίδης 2020: 128). Η καταγραφή
του σεξουαλικού προσανατολισμού διαμορφώνει ένα εξατομικευμένο προφίλ
που ανακατευθύνει την πρόσβαση του χρήστη σε συγκεκριμένες πληροφορίες,
καταστρατηγώντας την ελευθερία της ευέλικτης σεξουαλικής επιθυμίας και αυ-
τοπροσδιορισμού.

Η εμπορευματοποίηση και η εμπορική βιωσιμότητα των ιστότοπων περιορί-
ζει την κατασκευή της κουήρ ταυτότητας στο διαδίκτυο (O’Riordan 2005: 31)· όμως
διασφαλίζει την κυριαρχία των νεοφιλελεύθερων μυθευμάτων να διαπλάθουν τη
σύγχρονη σεξουαλική ταυτότητα. Αναλυτικότερα, τα διαδικτυακά παιχνίδια απευ-
θύνονται σε ένα υπερεθνικό κοινό προερχόμενο από διάφορα πολιτισμικά και
κοινωνικά περιβάλλοντα. Το μάρκετινγκ των εταιρειών παραγωγής παιχνιδιών
στηρίζεται σε αρχές που αφορούν την προώθηση και την απήχησή τους σε μαζικά
κοινά, μεταξύ των οποίων υπάρχουν πληθυσμοί που νοηματοδοτούν τη μη ετε-
ροκανονική επιτέλεση με βάση διαφορετικές πολιτικές και ιδεολογικές ορίζουσες.
Δεν θεωρείται διόλου τυχαία η μέχρι πρότινος απουσία «ανοιχτών» κουήρ εκδη-
λώσεων στα διαδικτυακά παιχνίδια αν ληφθεί υπόψη ότι οι ομοφυλοφιλικές σχέ-
σεις και οι τρανς ταυτότητες αποτελούν ποινικό αδίκημα σε ορισμένες χώρες. Υπό
την σκέπη της δημοτικότητας και της εμπορικής επιτυχίας των βιντεοπαιχνιδιών,



ΕΛΕΝΗ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 101

οι εταιρείες παραγωγής προβάλλουν στρατηγικές αποδοχής της μη ετεροκανο-
νικής σεξουαλικής έκφρασης με τη δημιουργία κουήρ χαρακτήρων, με την προ-
ϋπόθεση ότι η υποκειμενική θέση των παικτών περιορίζεται στα στεγανά μιας
κοινότητας ομοϊδεατών και δεν χαρακτηρίζει το σύνολο του παιχνιδικού περιβάλ-
λοντος.

Ενώ το παιχνιδικό περιβάλλον φαντασίας έχει τη δυνατότητα να είναι κουήρ
ή ακόμα και να αποφύγει οποιαδήποτε ταυτοτική κατάτμηση, οι δημιουργοί των
παιχνιδιών επιτρέπουν τη δημιουργία πλασματικών ψηφιακών σωμάτων χρησι-
μοποιώντας πλαίσιο ετεροκανονικότητας και ομοφοβικές ρυθμίσεις (Pulos 2013:
79). Συγκεκριμένα, η εξατομίκευση των άβαταρ στηρίζεται στην επιλογή χαρα-
κτηριστικών που είναι αλγοριθμικά προκαθορισμένα και στηρίζονται σε έμφυλα
στερεότυπα. Παρατηρείται, έτσι, ότι τα αρσενικά άβαταρ αναπαράγουν το πρό-
τυπο της υπεραρρενωπότητας ενώ τα θηλυκά άβαταρ φέρουν υπερσεξουαλικά
χαρακτηριστικά. Οι κουήρ παίκτες παρασύρονται από την ιδεολογικά φορτισμένη
κατασκευή του παιχνιδιού και τις περιορισμένες επιλογές που προσφέρονται, εν-
σωματώνοντας τις επιβεβλημένες πρακτικές αναπαράστασης ακόμη και σε άβα-
ταρ που φέρουν χαρακτηριστικά της δικής τους θέσης.

Αυτό δεν συνεπάγεται την άρνηση της κουήρ αναπαράστασης, αλλά την εναρ-
μόνισή της με τις επιταγές της δυικής κατηγοριοποίησης. Ορισμένα διαδικτυακά
παιχνίδια, όπως το «Temtem», απορρίπτουν τη δημιουργία άβαταρ σύμφωνα με
δυικά στοιχεία· δηλαδή δεν διατίθεται η επιλογή αρσενικού ή θηλυκού άβαταρ
παρά μόνο ο καθορισμός ενός αρσενικού ή θηλυκού σωματότυπου, ενώ η ενδυ-
μασία, τα μαλλιά, και άλλα αναπαραστατικά χαρακτηριστικά είναι διαθέσιμα ανε-
ξάρτητα από την επιλογή του σωματότυπου. Οι προτεινόμενοι σωματότυποι προ-
βάλουν έμφυλα χαρακτηριστικά. Ο θηλυκός σωματότυπος φοράει στηθόδεσμο
ανακαλώντας κυρίαρχα πατριαρχικά πρότυπα θηλυκότητας. Οι κουήρ χαρακτή-
ρες των παιχνιδιών, είτε καθοδηγούνται από τους παίκτες (playable characters ή
PCs) είτε όχι (non-player characters ή NPCs), ακολουθούν τις κανονιστικές συμβά-
σεις και υποτάσσονται σε μια τάση ομοκανονικότητας. Δηλαδή, εμπερικλείουν
την αναγνώριση της διαφορετικότητας, όμως στιγματισμένης από συστημικές
υπαγορεύσεις. Υπάρχει μια δυσαναλογία στην αναπαράσταση τρανς ή ιντερσέξ
χαρακτήρων, με τους ομοφυλόφιλους και τους αμφιφυλόφιλους χαρακτήρες να
εμφανίζονται συχνότερα στα παιχνίδια, και με τις κουήρ αφηγήσεις να αναδει-
κνύουν πτυχές της κουήρ επιτέλεσης – όπως είναι οι ομοφυλοφιλικές μονογαμι-
κές σχέσεις που αναπαράγουν το ρομαντικό πρότυπο της ετεροκανονικότητας,
κανονικοποιώντας έτσι το «μη κανονιστικό».



102 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8

Το παράδοξο είναι ότι υπάρχει βαθιά η πεποίθηση μιας δημοκρατικής αντι-
προσώπευσης χάρη στη χρήση των τεχνολογικών μέσων, τα οποία επιτρέπουν
και προτρέπουν τη μαζική πολιτική συμμετοχικότητα, διαρρηγνύοντας δήθεν το
μονοπώλιο της μονομερούς άσκησης πολιτικής από τους έχοντες την ιδιοκτησία
και τη διαχείριση των μέσων. Κατά μία έννοια, δηλαδή, εσωτερικεύεται μια από
τις θετικές εκφάνσεις της συμμετοχικότητας χωρίς, όμως, η επιτέλεσή της να
υπερφαλλαγγίζει τη δυνητική εμπορευματοποίηση των αξιών και των ταυτοτή-
των. Ο νεοφιλελεύθερος καπιταλισμός του 21ου αιώνα έχει δημιουργήσει ένα τα-
ξικό κλάσμα χρηματοοικονομικού και ψηφιακού κεφαλαίου που επενδύει τερά-
στιους οικονομικούς πόρους στην οικοδόμηση πολιτιστικών φορέων (Valocchi
2017: 316), οι οποίοι με έμφαση στην πολιτισμική ομοιότητα και τα ίσα δικαιώματα
διαμορφώνουν μια εξευγενισμένη «μετα-γκέι» ταυτότητα (Ghaziani 2011: 99-100).
Η φαντασίωση ότι ο καπιταλισμός δεν εμπλέκεται στη διαιώνιση των συστημικών
ανισοτήτων ενθαρρύνει την «ορατή» κατανάλωση ως απόδειξη της ομοφυλικής
ταυτότητας. Η διαμόρφωση οικονομικών ανισοτήτων εντός της ομοφυλοφιλικής
κοινότητας (Valocchi 2017: 316), καθίσταται φυσική απόρροια της λειτουργίας του
καπιταλιστικού τρόπου παραγωγής ταυτοτήτων, υποδαυλίζοντας, κατά επέ-
κταση, την προσπάθεια για ισοπολιτεία. Ο  Τζον Ντ’Εμίλιο (John D’Emilio) αναφέ-
ρει πως:

Από τη μία πλευρά, ο καπιταλισμός εξασθενεί συνεχώς τα υλικά θεμέλια
της οικογενειακής ζωής, καθιστώντας δυνατή τη ζωή των ατόμων εκτός οι-
κογένειας και την ανάπτυξη μιας λεσβιακής και γκέι ταυτότητας. Από την
άλλη, πρέπει να ωθεί άντρες και γυναίκες σε οικογένειες, τουλάχιστον τόσο
ώστε να αναπαράγει την επόμενη γενιά εργαζομένων. Η ανάδειξη της οι-
κογένειας σε ιδεολογική υπεροχή εγγυάται ότι η καπιταλιστική κοινωνία
θα αναπαράγει όχι μόνο παιδιά, αλλά και τον ετεροσεξισμό και την ομοφο-
βία (D’Emilio 1983 : 474).

Παρότι αναγνωρίζονται τα δικαιώματα της ΛΟΑΤΚΙ+ κοινότητας, οι πρακτικές των
μελών της που θεωρούνται κοινωνικά αποδεκτές είναι προκαθορισμένες. Ανα-
γνωρίζεται η σεξουαλική τους επιθυμία, ναι, αλλά όχι το δικαίωμά τους στην εξω-
σωματική γονιμοποίηση· επιτρέπεται ο γάμος, αλλά όχι η υιοθεσία παιδιών. Η
αναπαραγωγή, λοιπόν, παρουσιάζεται συνυφασμένη με την ετεροσεξουαλική οι-
κογενειακή δομή. Πραγματικά, στα πλαίσια του καπιταλισμού, η αποδοχή της
«μη-ετεροκανονικότητας» έχει ως τίμημα το «προνόμιο» της τεκνοποίησης.



Κουήρ λουδο-καπιταλισμός και «ροζ ξέπλυμα»

Η διαδραστικότητα, όπως υποστηρίζεται από την τεχνολογία του Web 2.0, δημι-
ούργησε νέες ευκαιρίες στις εταιρείες να αρχειοθετούν, να παρακολουθούν και
να ενθαρρύνουν τις ενέργειες των χρηστών για σκοπούς μάρκετινγκ και πωλή-
σεων (Hong 2013: 985). Η συσχέτιση της παγκοσμιοποίησης με την εμπορευμα-
τοποίηση του κυβερνοχώρου, έχει επιτρέψει την ανάπτυξη μιας ευρείας βάσης
λιγότερο καταρτισμένων χρηστών, οι οποίοι συγκροτούν ένα εργατικό δυναμικό,
προσανατολισμένο προς μια ολοένα και πιο φρενήρη κατανάλωση (εμπορευμα-
τοποιημένου) ελεύθερου χρόνου (Hester-Williams 2001). Οι χρήστες ενθαρρύ-
νονται να παράγουν το δικό τους ψηφιακό κεφάλαιο που παραχωρούν δωρεάν σε
μια μικρή τεχνολογική ελίτ, η οποία καθορίζει την κινητικότητα και τη διανομή
του (ό.π.). Η στρατευμένη πληροφόρηση σε συνδυασμό με την άνιση πρόσβαση
στο διαδίκτυο, δημιουργούν έναν πολύ συγκεκριμένο ορίζοντα για την επιτέλεση
των ταυτοτήτων, ο οποίος διευρύνει και επιταχύνει τον νεοφιλελευθερισμό.

Στα ψηφιακά παιχνίδια, η προτροπή για μια κουήρ έκφραση συμβαδίζει με την
απόκτηση ψηφιακών αντικειμένων από τα ηλεκτρονικά τους καταστήματα, μέσω
ψηφιακού χρήματος ή μη. Στα διαδικτυακά παιχνίδια, οι πρακτικές της κουήρ επι-
τέλεσης συμπεριλαμβάνουν την απόκτηση ή αγορά κουήρ τεχνουργημάτων (π.χ.
ψηφιακές σημαίες με ουράνιο τόξο), την χρήση προσωπικών κωδικών εισόδου σε
πλατφόρμες που εξασφαλίζουν την πρόσβαση σε ειδικά αντικείμενα, την αποτύ-
πωση και δημοσιοποίηση στιγμιότυπων ως προϋπόθεση για συμμετοχή σε δια-
γωνισμούς με έπαθλα, την εξαγορασμένη με ψηφιακά χρήματα δυνατότητα αλλα-
γής φύλου. Η οικονομία αυτή ενθαρρύνει την αμισθί διάθεση χρόνου και εργασίας
των παικτών προς όφελος της «επιτυχημένης» κουήρ επιτέλεσης, δημιουργώντας
μέσα στην ίδια την κοινότητα ταξικές και αισθητικές διαφοροποιήσεις. Στους παι-
χνιδικούς κόσμους, «η αντίληψη για τον εαυτό και τη ζωή […] όπως αυτά αναπαρί-
στανται μέσα από το [άβαταρ], γίνεται σε όρους επιλογών που έχουν πάντοτε ένα
κόστος […] η ίδια η ζωή γίνεται αντιληπτή σε οικονομικούς όρους, ως πόρος που
μπορεί να μετρηθεί, ποσοτικοποιηθεί και ανταλλαχθεί» (Πετρίδης 2020: 126). Αυτή
είναι η τακτική του «ροζ ξεπλύματος» (pinkwashing). Δηλαδή, μια σχεδόν υποκρι-
τική υποστήριξη της κουήρ κοινότητας από εταιρείες παραγωγής διαδικτυακών
παιχνιδιών, με σκοπό το κέρδος και την αναγνωρισιμότητα.

Έχοντας υπόψη την εθνογραφική έρευνα του Κλίφορντ Γκέρτζ (Clifford
Geertz) για τις κοκορομαχίες στο Μπαλί, διαπιστώσουμε μια σύνδεση μεταξύ
στοιχηματισμού και της «επένδυσης» σε αντικείμενα που καθιστούν τα υποκεί-
μενα «κουήρ». Όπως ο ίδιος αναφέρει:

ΕΛΕΝΗ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 103



Επί της ουσίας, κανενός το στάτους δεν αλλάζει από το αποτέλεσμα μιας κο-
κορομαχίας· παρά μόνο επιβεβαιώνεται ή θίγεται, και αυτό προσωρινά. […] Αυτό
συμβαίνει επειδή στα υψηλότερα επίπεδα στοιχηματισμού, η οριακή αντιχρησι-
μότητα (marginal disutility) της απώλειας είναι τόσο μεγάλη ώστε το να εμπλέ-
κεσαι σε ένα τέτοιο στοίχημα σημαίνει να θέτεις, υπαινικτικά και μεταφορικά
μέσα από το μέσο του πετεινού, τον δημόσιο εαυτό σου σε κίνδυνο (Geertz 1973:
433-434).

Για τον Γκέρτζ, αυτό που διακυβεύεται δεν είναι το υλικό κέρδος, αλλά η εκτί-
μηση, η τιμή, η αξιοπρέπεια, ο σεβασμός – ή αλλιώς, το στάτους. Παρόλο που η
αποφυγή της κατηγορικής ταύτισης – απαραίτητο μέρος της διαθεματικής κουήρ
ταυτότητας που δείχνει ότι αναγνωρίζει τους εγγενείς κινδύνους της κατηγοριο-
ποίησης – απαιτεί την αποφυγή απόδοσης τίτλων και τη «μετατροπή» των υπο-
κειμένων σε αντικείμενα επιστημονικού, νομικού ή πολιτικού ελέγχου (Schram
2019: 607), η απαξίωση των ταυτοτικών πρακτικών και της πολιτικής χειραγώγη-
σης της κουήρ ατομικής και συλλογικής ταυτότητας φαντάζει παράτολμη, μα
αναμφίβολα εφικτή.

Κομβικός παράγοντας για την κατανόηση του λουδο-καπιταλισμού είναι η διά-
κριση μεταξύ των «παικτών» και των εταιρειών· δηλαδή η διάκριση μεταξύ όσων
δρουν σε ένα λουδικό περιβάλλον και σε αυτούς που το σχεδιάζουν (Malaby 2009:
216). Η «αποταύτιση», με όρους του Χοσέ Μουνιόθ (Jose Muñoz), δηλαδή «να ερ-
γάζεσαι επί και ενάντια στην κυρίαρχη ιδεολογία […] να προσπαθείς να αλλάξεις
μια πολιτισμική λογική εκ των έσω […] ενώ ταυτόχρονα εκτιμάς τη σημασία των το-
πικών και καθημερινών αγώνων αντίστασης», εξυπηρετεί στην αποδόμηση των
παιχνιδικών κόσμων (Muñoz 1999: 11-12). Επιτρέπει την απογύμνωσή τους από τις
έμφυλες οριοθετήσεις που επιβάλλουν τα εξουσιαστικά δίκτυα, και την επανασύ-
σταση τους ως τόπους συμπερίληψης και ελεύθερης κουήρ επιτέλεσης. Όπως
προτείνει η Γουέντι Μπράουν (Wendy Brown), η ανάκαμψη μπορεί να επέλθει
μόνο εφόσον «η δικαιοσύνη θα επικεντρωνόταν όχι στη μεγιστοποίηση του ατομι-
κού πλούτου ή των δικαιωμάτων, αλλά στην ανάπτυξη και ενίσχυση της ικανότητας
των πολιτών να μοιράζονται την εξουσία και, έτσι, να κυβερνούν τους εαυτούς τους
συλλογικά» (Brown 2005: 59). Οπότε, «το να παραμένουμε κριτικά κουήρ μπορεί
να μας βοηθήσει να παραμείνουμε συντονισμένοι/ες με τη διασταύρωση των ταυ-
τοτήτων μας και την επισφάλεια μας, όσον αφορά την ιδιότητα του πολίτη, την κί-
νηση, την εργασία και τις βασικές ελευθερίες» (Papanikolaou 2018: 59).

104 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8



Αντί επιλόγου

Η ανάπτυξη των τεχνοκοινωνικών δικτύων επέφερε μια «οβιδιακή μεταμόρ-
φωση» στην επιτέλεση της σεξουαλικής ταυτότητας. Η αρχική φαντασίωση για
τη διεκδίκηση δημόσιου χώρου μέσα στα διαδικτυακά παιχνίδια και τη δημιουργία
προϋποθέσεων για τη σύσταση μιας κοινωνίας ίσων δικαιωμάτων, κηλιδώθηκε
από τη διείσδυση πρακτικών του τεχνολογικά προσαρμοσμένου καπιταλισμού.
Ιδιαίτερα η αλγοριθμική καταγραφή των προσωπικών δεδομένων και της ανθρώ-
πινης εμπειρίας, θεσμοθετεί τη συγκέντρωση συμπεριφορικών δεδομένων και
ενδυναμώνει την χειραγώγηση της πληροφορίας και τον κατακερματισμό της γνώ-
σης, οδηγώντας σε έναν ολοένα και πιο λεπτό έλεγχο της ανθρώπινης συμπερι-
φοράς.

Ο συγκερασμός των στερεοτυπικών αντιλήψεων και η ανάγκη συμπερίληψης
των κουήρ ατόμων λόγω επισφάλειας, επαναχαράσσουν τα όρια της σεξουαλικής
και έμφυλης κατηγοριοποίησης. Η έκφραση της διαφορετικότητας αποκτά εμ-
πορευματική αξία, όχι διαμέσου της υλικής της διάστασης αλλά μέσω των συνδη-
λώσεων που διαμορφώνουν συμβολικά έναν συγκεκριμένο τρόπο ζωής. Όσο πιο
επιτακτική κρίνεται η ανάγκη της αποδοχής και του «ανήκειν» των κουήρ παικτών
που «γεύονται» την κοινωνική απαξίωση, τόσο περισσότερο θα εμπορευματο-
ποιείται η κουήρ έκφραση στους ψηφιακούς πολιτισμούς και όχι μόνο. Ο καπιτα-
λισμός κινείται πλέον τόσο γρήγορα που δεν υπάρχει χρόνος για αναστοχασμό
και αξιολόγηση και, το πιο σημαντικό, για έλεγχο των τρόπων της αναπαραγωγής
του (Rose 1994). Η ραγδαία μετάβαση στην ψηφιοποίηση των δεδομένων και η
συσσώρευσή τους σε βάσεις δεδομένων, επιτρέπουν την περαιτέρω συγκέν-
τρωση εξουσίας. Η διαμεσολαβημένη αναπαράσταση όπως πραγματώνεται ψη-
φιακά, απομακρύνει την κριτική συμμετοχή ακριβώς επειδή διακυβερνάται από
τις λειτουργίες των μηχανών αναζήτησης και των αλγοριθμικών συστημάτων (Bec-
ker & Stalder 2009).

Δεδομένου ότι οι ιδιότητες των ψηφιακών μέσων επιτρέπουν την ανάπτυξη
νέων πτυχών του καθημερινού και των ανθρώπινων σχέσεων (Pink et al 2016: 10),
η βαθύτερη κατανόηση του τρόπου με τον οποίο τα ηγεμονικά δίκτυα επισκιάζουν
και ιδιοποιούνται τις κουήρ διεκδικήσεις συμβάλλει στην προστασία των δικαιω-
μάτων του έμφυλου αυτοπροσδιορισμού, της κοινωνικής και πολιτικής χειραφέ-
τησης, και της ισότητας και αυτοδιάθεσης του σώματος.  Η σύσταση «αντιδημο-
σίων» εκδηλώσεων στη δημόσια σφαίρα των διαδικτυακών παιχνιδιών μέσα από
εναλλακτικές μορφές καλλιτεχνικής δημιουργίας και συλλογικών αποταυτίσεων,

ΕΛΕΝΗ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 105



μπορεί να προάγει μορφές έκφρασης απομακρυσμένες από την ομοκανονικό-
τητα, και να συμβάλλει στην απο-αποικιοποίηση των ανθρώπινων αξιών.

Η σύμπραξη του κουήρ ακτιβισμού με τους/τις ερευνητές/ήτριες των Σπουδών
Φύλου μπορεί να σταθεί απέναντι από τους μύθους που υφαίνουν οι πολιτιστικές
βιομηχανίες και τα μέσα, και να προωθήσει μια κριτική ματιά των ψηφιακών
μέσων μέσα από την αμεσότητα, τον διάλογο και την καλλιέργεια ενσυναίσθησης
στις ψηφιακές, και όχι μόνο, κοινότητες. Και παρότι δεν υπάρχει άμεσος δρόμος
από την «πνευματική επίγνωση στην πολιτική δράση» (Ranciere 2009: 75), η απο-
καθήλωση του μύθου της αδιαμεσολάβητης επικοινωνίας, συμβάλλει στην απο-
κρυστάλλωση των «τοξικών» παρενεργειών που υποθάλπονται από την υποτιθέ-
μενη «αρωγή» που προσφέρουν τα τεχνοκοινωνικά δίκτυα στα κουήρ άτομα.

Όπως προτείνει ο Έντμοντ Τσάνγκ (Edmond Chang), το κουήρ παιχνίδι δεν
πρέπει να υποτάσσεται «σε κανονιστικές ιδεολογίες όπως ο ανταγωνισμός, η εκ-
μετάλλευση, ο αποικισμός, η ταχύτητα, η βία, ο σκληρός ατομικισμός, η άνοδος
του επιπέδου και οι πολιτείες νίκης» (Chang 2017: 19). Το κουήρνες πρέπει να εν-
σωματωθεί σε όλες τις πτυχές των παιχνιδιών, και η αναπαράσταση του να προ-
άγει την ουσιαστική συμπερίληψη και την αποδρομή από την ομοφοβική και
τρανσφοβική αφηγηματική δομή.

Αποκομμένη από μύθους, η έννοια του κουήρ ενσαρκώνει την ανάγκη για ρητή
ελευθερία στη σεξουαλική έκφραση και την έμφυλη διαφορετικότητα. Ως μια
απελευθερωτική «αποτυχία του φύλου» (Halberstam 2011: 3), διαρρηγνύει τα στε-
γανά της επιβαλλόμενης πειθαρχημένης συμπεριφοράς και μας βοηθά να δρα-
πετεύσουμε από τους ετεροτυπικούς δείκτες του καπιταλισμού και του καθιερω-
μένου ετερο-αναπαραγωγικού του ορίζοντα μέλλοντος.

Σημειώσεις

106 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8

1. Ο Σάιλοκ (Shylock)  είναι ο φανταστικός χαρακτήρας της τραγωδίας του Σαίξπηρ, Ο έμπορος της Βε-
νετίας. Ο όρος χρησιμοποιείται μετωνυμικά για να χαρακτηρίσει τη φιλαργυρία και την τοκογλυφία.

2. Shylock is the fictional character of Shakespeare’s tragedy, The Merchant of Venice. The term is used
metonymically to describe avarice and usury.



Αναφορές

Αθανασίου, Αθηνά. 2004. Γυναίκες και Φύλα: Ανθρωπολογικές και Ιστορικές Προσεγγίσεις. Η Μελέτη του
Φύλου ως Αναλυτικού Εργαλείου στο Χώρο της Υγείας. http://www1.aegean.gr/gender-postgra-
duate/Documents/%CE%9C%CE%B5%CE%BB%CE%AD%CF%84%CE%B7%20%CE%91
%CE%B8%CE%B1%CE%BD%CE%B1%CF%83%CE%AF%CE%BF%CF%85.pdf. 

Barthes, Roland. 2007. Μυθολογίες. Αθήνα: Κέδρος.
Baudrillard, Jean. 1998. The Consumer Society: Myths and Structures. Λονδίνο: Sage Publications Ltd.
Becker, Konrad, and Felix Stalder. 2009. «Introduction». Στο Deep Search: The Politics of Search Beyond

Google. Μόναχο: Studienverlag & Transaction.
Bryson, Mary. 2004. «When Jill Jacks In: Queer Women and the Net». Feminist Media Studies 4(3): 239-

54.
Brown, Wendy. 2005. Edgework: Critical Essays on Knowledge and Politics. Οξφόρδη: Princeton University

Press.
Bucholtz, Mary. 2002. «Youth and Cultural Practice». Annual Review of Anthropology 31: 525-552.
Castronova, Edward. 2005. Synthetic Worlds: The Business and Culture of Online Games. Σικάγο: University

of Chicago Press.
Chang, Edmond. 2017. «Queergaming». Στο Queer Game Studies, 15-23. Μινεάπολη: University of Min-

nesota Press.
Cheney-Lippold, John. 2011. «A New Algorithmic Identity: Soft Biopolitics and the Modulation of Con-

trol». Theory, Culture & Society 28(6): 164-181.
Conrad, Kathryn. 2009. «Nothing to Hide … Nothing to Fear: Discriminatory Surveillance and Queer

Visibility in Great Britain and Northern Ireland». Στο Ashgate Research Companion to Queer
Theory, 329-346. Φάρναμ: Ashgate Publishing Ltd. 

Dentice, Dianne, and Michelle Dietert. 2015. «Liminal Spaces and the Transgender Experience». The-
ory in Action 8: 69-96.

D’Emilio, John. 2002. «Capitalism and gay identity». Στο Culture, Society and Sexuality: A Reader, 239-
247. Λονδίνο και Νέα Υόρκη: Routledge.

Duguay, Stefanie. 2016. «Lesbian, Gay, Bisexual, Trans, and Queer Visibility Through Selfies: Compar-
ing Platform Mediators Across Ruby Rose’s Instagram and Vine presence». Social Media and
Society 2(2): 1-10.

Galloway, R. Alexander. 2012. The Interface Effect. Κείμπριτζ και Μάλντεν: Polity Press.
Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures: Selected Essays, 412-53. Νέα Υόρκη: Basic Books.
Ghaziani, Amin. 2011. «Post-Gay Collective Identity Construction». Social Problems 58(1): 99-125.
Gray, Herman. 1995. Watching Race: Television and the Struggle for “Blackness”. Μινεάπολη: University

of Minnesota Press.
Hall, Stuart. 1992. «What is this “Black” in Black Popular Culture?». Στο Stuart Hall: Critical Dialogues in

Cultural Studies, 468-478 . Λονδίνο και Νέα Υόρκη: Routledge, 1996.
Halberstam, Jack. 2011. The Queer Art of Failure. Ντέρχαμ: Duke University Press.
Hester-Williams, Kay. 2001. «The Reification of Race in Cyberspace: African American Expressive Cul-

ture, FUBU and a Search for Beloved Community on the Net». Mots Pluriels 19. http://mot-
spluriels.arts.uwa.edu.au/MP1901khw.html.

Hong, Renyi. 2013. «Game Modding, Prosumerism and Neoliberal Labor Practices». International Jour-
nal of Communication 7: 984–1002.

Howe, Cymene. 2015. «Queer Anthropology». Στο The International Encyclopedia of the Social and Be-
havioral Sciences, 2nd Edition, 1-7. Λονδίνο: Elsevier.

ΕΛΕΝΗ ΛΑΖΑΡΙΔΟΥ 107



Jenkins, Henry. 2006. Fans, Bloggers and Gamers: Exploring Participatory Culture. Νέα Υόρκη: New York
University Press.

Kornak, Jacek. 2015. Queer as a Political Concept. Academic Thesis. Ελσίνκι: Department of Philosophy,
History, Culture and Art Studies.

Κυριακόπουλος, Λέανδρος. 2020. «Για την απόσταση της εικόνας στις (ανα)παραστασιακές επιτε-
λέσεις των κοινωνικών μέσων». Ουτοπία 133: 63-88.

Lallas, Dimitris. 2019. «Κατανάλωση, καταναλωτικές πρακτικές και καταναλωτισμός: Εννοιολογήσεις
και η αναγκαιότητα της σημασιολογικής οριοθέτησης». Επιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών 152:
117–157. 

Lampel,  Joseph, and Alan D. Meyer. 2008. «Introduction: Field-configuring events as structuring
mechanisms: How conferences, ceremonies, and trade shows constitute new technologies,
industries, and markets». Journal of Management Studies 45(6): 1025-1035.

Malaby, Thomas. M. 2009. «Anthropology and play: The contours of playful experience». New Literary
History 40(1): 205-218.

Miller, Daniel. 2008. The Comfort of Things. Κέιμπριτζ: Polity Press.
Miller, Daniel, and Heather Horst. 2013. Digital Anthropology. Λονδίνο: Bloomsbury Publishing.
Muñoz, José Esteban. 1999. Disidentifications. Queers of Color and the Performance of Politics. Μινεάπολη:

Minnesota University Press.
Nakamura, Lisa. 2002. Cybertypes: Race, ethnicity, and identity on the Internet. Νέα Υόρκη: Routledge.
Nakamura, Lisa. 2008. Digitizing race: Visual cultures of the Internet. Μινεάπολη: University of Min-

nesota Press.
O’Riordan, Kate. 2005. «From Usenet to Gaydar: A comment on queer online community». ACM Sig-

group Bulletin 25(2): 28-31.
Παπαηλία, Πηνελόπη, και Πέτρος Πετρίδης. 2015. Ψηφιακή Εθνογραφία. Αθήνα: Κάλλιπος. Διαθέσιμο

στο: http://hdl.handle.net/11419/6117.
Papanikolaou, Dimitris. 2018. «Critically queer and haunted: Greek identity, crisiscapes and doing

queer history in the present». Journal of Greek Media & Culture 4(2): 167-186. 
Πετρίδης, Πέτρος. 2020. «Όταν τα σώματα μιλούν: Συναίσθημα και παραγωγικότητα στην ψηφιακή

συνθήκη». Ουτοπία 133: 115-138.
Pink, Sarah, et al. 2016. Digital Ethnography: Principles and Practice. Λονδίνο: Sage Publications.
Rancière, Jacque.  2009. The Emancipated Spectator. Λονδίνο: Verso.
Rettberg, Scott. 2008. «Corporate ideology in World of Warcraft». Στο Digital culture, play, and identity:

A World of Warcraft reader, 19-38. Κέιμπριτζ, Μασαχουσέτη: MIT Press.
Rose, Tricia. 1994. Black Noise: Rap Music and Black Culture in Contemporary America. Κονέκτικατ: Wes-

leyan University Press.
Schram, Brian. 2019. Accidental Orientations: Rethinking Queerness in Archival Times. Surveillance

& Society 17(5): 602-617.
Sedgwick, E. Kosofsky. 1993. Tendencies. Ντέρχαμ: Duke University Press.
Thrift, Nigel. 2005. Knowing Capitalism. Λονδίνο: Sage
Turner, Victor. 1969. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Μπρούνσβικ και Λονδίνο: Aldine

Transaction.
Valocchi, Stephen. 2017. «Capitalisms and Gay Identities». Social Problems 64(2): 315-331. 

108 α υ τ ό μ α τ ο ν  2 ( 1 ) :  9 1 - 1 0 8

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

