
  

  Αυτόματον: Περιοδικό Ψηφιακών Μέσων και Πολιτισμού

   Τόμ. 3, Αρ. 2 (2025)

   Τεχνοφυσικές Οικολογίες και Κλιματική Κρίση

  

 

  

  Εκδοτική Επικαιρότητα: Gilbert Simondon, Για τον
τρόπο ύπαρξης των τεχνικών αντικειμένων 

  Μανώλης Πατηνιώτης   

  doi: 10.12681/automaton.42677 

 

  

  Copyright © 2025 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Αναφορά 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Πατηνιώτης Μ. (2025). Εκδοτική Επικαιρότητα: Gilbert Simondon, Για τον τρόπο ύπαρξης των τεχνικών
αντικειμένων: Αθήνα, Πλέθρον, 2022. Αυτόματον: Περιοδικό Ψηφιακών Μέσων και Πολιτισμού, 3(2), 133–139.
https://doi.org/10.12681/automaton.42677

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 14/02/2026 12:10:39



* Καθηγητής Ιστορίας των Επιστημών και των Τεχνικών στους Νεότερους Χρόνους, Τμήμα Κοινωνιολογίας 
ΕΚΠΑ, mpatin@soc.uoa.gr

3(2): 133–139

Εκδοτική Επικαιρότητα

Gilbert Simondon,  
Για τον τρόπο ύπαρξης των τεχνικών αντικειμένων,  
Αθήνα, Πλέθρον, 2022.

Μανώλης Πατηνιώτης*

Ο άνθρωπος που αγάπησε τις μηχανές

Το τεχνητό είναι φυσικό που έχει δεχτεί υποκίνηση 
(Simondon 2022, 353)

Το φθινόπωρο του 2022 κυκλοφόρησε από 
τις εκδόσεις Πλέθρον, σε μετάφραση Βασί-
λη Πατσογιάννη, το βιβλίο του γάλλου φιλο-
σόφου Ζιλμπέρ Σιμοντόν (Gilbert Simondon) 
Για τον τρόπο ύπαρξης των τεχνικών αντικειμέ-
νων. Ο Σιμοντόν, μετά τον θάνατό του το 
1989, είχε μια μάλλον περιθωριακή παρου-
σία στη φιλοσοφία και τη φιλοσοφία της τε-
χνολογίας τόσο στη Γαλλία όσο και διεθνώς. 
Θα μπορούσαμε να πούμε ότι αυτό εν μέ-
ρει οφείλεται στο γεγονός ότι το εκδοτικό 
του αποτύπωμα όσο ήταν εν ζωή ήταν μάλ-
λον ισχνό. Ουσιαστικά, δημοσίευσε μόνο τα 
δύο μέρη της κύριας διατριβής που εκπόνη-
σε υπό την επίβλεψη του Jean Hyppolite, κα-
θώς και τη συμπληρωματική διατριβή που 
εκπόνησε υπό την επίβλεψη του Georges 

Canguilhem για την απόκτηση του Docto-
rat d’État. Τα δύο μέρη της κύριας διατριβής 
του δημοσιεύτηκαν χωριστά και με μεγάλη 
χρονική απόσταση μεταξύ τους. Το L’individu 
et sa genèse physico-biologique (Το άτομο και η 
φυσικο-βιολογική του γένεση) δημοσιεύτηκε το 
1964 και το L’individuation psychique et collec-
tive (Η ψυχική και η συλλογική εξατομίκευ-
ση) το 1989, ενώ η ενοποιημένη έκδοση, υπό 
τον τίτλο L’individuation à la lumière des notions 
de forme et d’information (Η εξατομίκευση υπό 
το φως των εννοιών της μορφής και της πληροφο-
ρίας), κυκλοφόρησε για πρώτη φορά το 2005. 
Αντίθετα, η συμπληρωματική διατριβή του 
Du mode d’existence des objets techniques, που 
δεν είναι άλλη από το βιβλίο που κυκλοφό-
ρησε από τις εκδόσεις Πλέθρον, δημοσιεύ-

1 3 3



α υ τ ό μ α τ ο ν  3 ( 2 ) :  133–139

τηκε τη χρονιά της υποστήριξής της, το 1958, 
και συνέβαλε στο να κατατάξει τον Σιμοντόν 
στη χορεία των φιλοσόφων της τεχνολογίας.

Ένας άλλος λόγος που συντέλεσε στην 
περιθωριακή παρουσία του Σιμοντόν στη δι-
εθνή φιλοσοφική σκηνή έχει να κάνει με το 
γεγονός ότι τα έργα του μόλις πρόσφατα άρ-
χισαν να μεταφράζονται σε άλλες γλώσσες. Η 
ενοποιημένη κύρια διατριβή του κυκλοφό-
ρησε στα αγγλικά υπό τον τίτλο Individuation 
in Light of Notions of Form and Information το 
2020, ενώ η συμπληρωματική διατριβή του, 
που άσκησε και μεγαλύτερη επίδραση, μόλις 
τρία χρόνια νωρίτερα, υπό τον τίτλο On the 
Mode of Existence of Technical Objects.  Άλλες 
γλώσσες που φιλοξένησαν κείμενα του Σιμο-
ντόν είναι τα ιαπωνικά, τα κινεζικά, τα ιταλι-
κά, τα γερμανικά, τα ισπανικά και, εσχάτως, 
τα ρωσικά. Όλες αυτές οι εκδόσεις, ωστόσο, 
είναι πολύ πρόσφατες και προσεγγίζουν το 
έργο του Σιμοντόν με αποσπασματικό τρόπο, 
σε κάποιες περιπτώσεις μάλιστα αφορούν 
έργα που ανασυστάθηκαν από τις σημειώ-
σεις του και εκδόθηκαν μετά τον θάνατό του.

Ο βασικός λόγος, όμως, που κράτησε τον 
Σιμοντόν εκτός κανόνα είναι η ίδια η φιλοσο-
φική του προσέγγιση. Καταρχάς, ο Σιμοντόν 

1  To 1972, γράφει σε μια αναφορά του Εργαστηρίου Γενικής Ψυχολογίας και Τεχνολογίας που διευθύνει: 
Από την ίδρυσή του, το Εργαστήριο είναι αφιερωμένο στη μελέτη της άδηλης πληροφορίας, που αφορά 

τις σχέσεις μεταξύ ενεργούντων όντων, στις οποίες τα μηνύματα εκδηλώνονται ως αλλαγές της κατάστασης 
ορισμένων στοιχείων στο εσωτερικό ενός οργανισμού, παρά ως μονόδρομες ανταλλαγές που υποδεικνύ-
ουν την ύπαρξη μιας πηγής, ενός κωδικοποιητή, ενός πομπού και ενός καναλιού. Επί του παρόντος, προ-
σπαθεί να καθορίσει τον τρόπο δράσης αυτής της άδηλης πληροφορίας στη συμπεριφορά του ανθρώπου 
και των ζώων, βήμα προς βήμα, σε όλες τις αναπτυξιακές δράσεις ή τρόπους δράσης που προϋποθέτουν 
αλληλουχία. Ο τομέας αυτός εκτείνεται από την αντίληψη έως τη μελέτη της προσωπικότητας, περνώντας 
από τα διάφορα είδη επαγωγικής τεχνολογίας (πηγή: η βιογραφία του Simondon στην ηλεκτρονική διεύ-
θυνση < https://gilbert.simondon.fr/content/biography>). 

Στενά συνυφασμένη με τη συγκεκριμένη εννοιολόγηση της πληροφορίας είναι και η έννοια της μεταγω-
γής σε αντιδιαστολή προς την έννοια της μετάδοσης που χρησιμοποιείται στην κλασική θεωρία της πλη-
ροφορίας (transduction vs. transmission).

συνομιλεί με τις επιστήμες και την τεχνολο-
γία με έναν τρόπο που δεν το έχει κάνει κα-
νένας άλλος φιλόσοφος μέχρι τώρα, ούτε καν 
οι φιλόσοφοι της επιστήμης και της τεχνολο-
γίας. Για τον Σιμοντόν, δεν υπάρχει διάκριση 
ανάμεσα στη γλώσσα της φιλοσοφίας και τη 
γλώσσα των επιστημών και της τεχνολογί-
ας. Για να περιγράψει τη διαδικασία της εξα-
τομίκευσης, η οποία κατέχει κεντρική θέση 
στο έργο του, αναφέρεται στη διαδικασία δι-
αμόρφωσης του κρυστάλλου σε ένα υπερ-
κορεσμένο διάλυμα, η οποία πυροδοτείται 
από την παρουσία μιας τοπικής ασυνέχειας 
(ενός «σπόρου»). Δεν το κάνει αυτό, όμως, για 
να φέρει ένα διαφωτιστικό παράδειγμα που 
θα βοηθήσει τον αναγνώστη να καταλάβει με 
ποιο τρόπο λειτουργούν τα πράγματα σε ένα 
φιλοσοφικό επέκεινα. Το κάνει για να μιλήσει 
για ένα φιλοσοφικό ενθάδε, όπου η γλώσσα 
της φιλοσοφίας είναι η γλώσσα της επιστή-
μης. Σε αυτό το πλαίσιο, κρίσιμη σημασία για 
την ανάπτυξη της σκέψης του έχουν οι έννοι-
ες της πληροφορίας (την οποία, ωστόσο, αντι-
λαμβάνεται με διαφορετικό τρόπο από τον 
Shannon1), του δυναμικού και της μεταστάθει-
ας, οι οποίες του επιτρέπουν να θεμελιώσει 
τη γενετική του μέθοδο στο υπόβαθρο μιας 

1 3 4



(σπινοζικού τύπου, σύμφωνα με τη Muriel 
Combes [1999]) εμμενούς αιτιότητας. Αυτή 
η σύμφυση με την επιστήμη και την τεχνο-
λογία που χαρακτηρίζει το σύνολο του έρ-
γου του Σιμοντόν συμβάλλει σε σημαντικό 
βαθμό και στην αποβολή του από τον κανό-
να του φιλοσοφικού λόγου, ο οποίος απαξι-
οί να ασχοληθεί με τις επιστήμες και τις τε-
χνολογίες καθαυτές και επιμένει να διατηρεί 
με αυτές μια εποπτική, κανονιστική σχέση 
στο επίπεδο των αρχών. Πέραν αυτού, όμως, 
η κεντρική θέση που κατέχει στο έργο του 
η γενετική μέθοδος και μια γνωσιολογία θε-
μελιωμένη στην  ενόραση, ιδιαιτέρως σε μια 
εποχή που η αγγλοσαξονική σκηνή στρέφε-
ται αποφασιστικά προς την αναλυτική φιλο-
σοφία, τοποθετούν τον Σιμοντόν στη σφαίρα 
επιρροής του μπερξονισμού και συμβάλ-
λουν περαιτέρω στην απομόνωσή του από 
την εδραιωμένη φιλοσοφία της επιστήμης.

Παρά την περιθωριακή και αποσπα-
σματική παρουσία του στη διεθνή φιλοσο-
φική σκηνή, ωστόσο, ο Σιμοντόν άσκησε με-
γάλη επίδραση σε στοχαστές όπως ο Gilles 
Deleuze, ο Bernard Stiegler, ο Bruno Latour, η 
Isabelle Stengers, ο Yuk Hui, ο Paolo Virno, η 
Luciana Parisi και ο Brian Massumi. Και είναι 
μέσω αυτών των στοχαστών που, κατά κύριο 
λόγο, έγινε γνωστό το έργο του γύρω από ζη-
τήματα εξατομίκευσης (individuation), συ-
ναισθηματικής επίδρασης (affect) και τεχνι-
κής. Τα τελευταία χρόνια, το ενδιαφέρον για 
τη σκέψη του Σιμοντόν έχει αναζωπυρωθεί 
και έχουν αρχίσει να οργανώνονται σεμινά-
ρια, συνέδρια και αφιερώματα σε περιοδικά, 
που επιχειρούν να αξιοποιήσουν την προ-
σέγγισή του, ιδιαίτερα σε ζητήματα τεχνι-
κής και τεχνολογίας. Στο πλαίσιο αυτής της 
κινητικότητας εντάσσεται και η μετάφραση 
του βιβλίου Για τον τρόπο ύπαρξης των τεχνικών 
αντικειμένων στα ελληνικά.

Ως άτομο, ο Σιμοντόν χαρακτηριζόταν 
από μια ακόρεστη περιέργεια για τα τεχνι-
κά ζητήματα της καθημερινής ζωής. Παρα-
τηρούσε και σκιτσάριζε συνεχώς αρχιτε-
κτονικές συνθέσεις, μηχανές και τεχνικές 
διατάξεις. Συζητούσε με τεχνίτες, έκανε πει-
ράματα στο προσωπικό του εργαστήριο και 
ενέπλεκε την πολυμελή οικογένειά του με 
κάθε ευκαιρία στο έργο της παρατήρησης 
και της αποτύπωσης τεχνικών αντικειμέ-
νων. Επίσης, διάβαζε για τεχνικά ζητήματα 
και παρακολουθούσε επιστημονικά μαθή-
ματα για να βελτιώσει την κατανόησή του. Ο 
τρόπος με τον οποίο μιλά (μεταξύ άλλων) για 
τις θερμικές μηχανές, τις καθοδικές λυχνίες 
και τις χημικές διεργασίες, καθώς και για τη 
διαδικασία μέσω της οποίας συντελείται η 
«συγκεκριμενοποίηση» των τεχνικών αντικει-
μένων (η εκ των ένδον προσαρμογή τους στο 
έργο για το οποίο έχουν κατασκευαστεί) δεί-
χνει την άνεση με την οποία διέσχιζε τα σύ-
νορα μεταξύ θερμοδυναμικής, ηλεκτρονικής 
και φυσιολογίας. Ο ίδιος είχε σπουδάσει φι-
λοσοφία, μάλιστα με ένα πρώιμο ενδιαφέ-
ρον για την κλασική γραμματεία. Παράλλη-
λα, ωστόσο, σπούδασε και ψυχολογία και σε 
όλη την ακαδημαϊκή του σταδιοδρομία ασχο-
λήθηκε με ζητήματα ψυχοφυσιολογίας, πει-
ραματικής ψυχολογίας, παιδικής ψυχολογίας 
και κοινωνικής ψυχολογίας. Η διασταύρωση 
της ψυχολογίας με την τεχνολογία, τη βιο-
λογία και την κοινωνιολογία αποτελούν ένα 
από τα κεντρικά μοτίβα του έργου του, γύρω 
από το οποίο οργανώνεται μεγάλο μέρος της 
έρευνας και της διδασκαλίας του.

Το βιβλίο Για τον τρόπο ύπαρξης των τεχνικών 
αντικειμένων είναι γραμμένο σε διαγραμματι-
κή μορφή. Όχι με την έννοια του ντελεζιανού 
διαγράμματος, αλλά με την έννοια της σπι-
νοζικής Ηθικής. Ο Σιμοντόν ακολουθεί μια 
αυστηρή γεωμετρική ανάπτυξη μέσω της 

1 3 5Ε Κ Δ Ο Τ Ι Κ Η  Ε Π Ι Κ Α Ι Ρ Ο Τ Η Τ Α



α υ τ ό μ α τ ο ν  3 ( 2 ) :  133–139

οποίας συγκροτεί ένα δίκτυο εννοιών που 
περιέχει όλα τα ουσιώδη σημεία της φιλο-
σοφίας του αναπτυγμένα στο έπακρο: Το 
προ-ατομικό, την εξατομίκευση, τη μεταγω-
γή, τη συγκεκριμενοποίηση, τη γενετική μέ-
θοδο, τη διάκριση φιγούρας και φόντου. Όλα 
αυτά καθιστούν, ασφαλώς, το βιβλίο «περί-
εργο» και «ανοίκειο». Το ίδιο το πρόταγμα του 
βιβλίου, όμως, ήταν ανοίκειο, τόσο την επο-
χή που γράφτηκε όσο και σήμερα. Στην πε-
ρίληψη που προτάσσεται της αγγλικής με-
τάφρασης του έργου (πιθανότατα διά χειρός 
Nathalie Simondon) αναφέρεται: 

Ενώ το αισθητικό αντικείμενο έχει θεωρηθεί κα-
τάλληλο για φιλοσοφικό προβληματισμό, το τε-
χνικό αντικείμενο, που αντιμετωπίζεται ως χρη-
στικό αντικείμενο, έχει μελετηθεί μόνο έμμεσα, 
μέσω των πολλαπλών τρόπων που σχετίζεται 
με τον άνθρωπο, ως οικονομική πραγματικό-
τητα, ως εργαλείο εργασίας ή ως καταναλωτι-
κό αγαθό.

Η μη ουσιώδης φύση της κατανόησης του 
τεχνικού αντικειμένου μέσω των διάφορων σχέ-
σεών του με τον άνθρωπο συνέβαλε στο να συ-
σκοτιστεί ένα καθήκον που αναλογεί στη φιλο-
σοφική σκέψη: να ανακαλύψουμε εκ νέου, μέσω της 
εμβάθυνσης στη σχέση φύσης, ανθρώπου και τεχνι-
κής πραγματικότητας, το βάρος της αλλοτριωμένης 
ανθρώπινης πραγματικότητας που περικλείεται στο 
τεχνικό αντικείμενο. Το τεχνικό αντικείμενο, που 
παίρνει τη θέση του δούλου και αντιμετωπίζε-
ται όπως αυτός μέσω της σχέσης ιδιοκτησίας ή 
χρήσης, έχει απελευθερώσει τον άνθρωπο μόνο 
εν μέρει: το τεχνικό αντικείμενο κατέχει μια δύνα-
μη αλλοτρίωσης επειδή βρίσκεται το ίδιο σε ένα κα-
θεστώς αλλοτρίωσης, πιο ουσιαστικό από αυτό 
της οικονομικής και κοινωνικής αλλοτρίωσης.

Η σπουδαιότητα των τεχνικών αντικειμένων 
στους σύγχρονους πολιτισμούς απαιτεί από τη 
φιλοσοφική σκέψη να καταβάλει προσπάθεια 

να μειώσει την τεχνική αλλοτρίωση, εισάγοντας 
στον πολιτισμό μια αναπαράσταση και μια κλί-
μακα αξιών που να αρμόζει στην ουσία των τε-
χνικών αντικειμένων (Simondon 2017, xii-xiii· 
η έμφαση δική μου· το κείμενο δεν εμφανίζε-
ται στη γαλλική ή την ελληνική έκδοση, αλλά 
περιλαμβάνεται στη βιογραφία του Σιμοντόν 
στην ηλεκτρονική διεύθυνση <https://gilbert.
simondon.fr/content/biography>).

Ο Σιμοντόν μιλάει για κόσμους που τελεί-
ωσαν και για κόσμους που αναδύονται. Αλλά, 
αυτοί οι δεύτεροι δεν θα αναδυθούν αυθόρ-
μητα. Σε αυτή τη διαδικασία πρέπει να συμ-
βάλει ένας αναβαπτισμένος πνευματικός πο-
λιτισμός. Ο ένας κόσμος που τελείωσε είναι ο 
αρχέγονος μαγικός κόσμος, από τη διάσπαση 
του οποίου προέκυψαν το πεδίο της τεχνι-
κής και το πεδίο της θρησκευτικότητας. (Αν 
θέλουμε να ακριβολογήσουμε, σύμφωνα με 
τον Σιμοντόν, η διαδικασία με την οποία συμ-
βαίνει αυτός ο διαχωρισμός δεν είναι η διά-
σπαση, αλλά η μετατόπιση φάσης.) Ο δεύτε-
ρος κόσμος που τελείωσε είναι ο αρχαϊκός 
κόσμος. Ένα βασικό χαρακτηριστικό αυτού 
του κόσμου ήταν ότι το κατεξοχήν τεχνικό 
άτομο ήταν ο άνθρωπος ως φορέας εργαλεί-
ων. Ο κόσμος αυτός φτάνει μέχρι τις απαρ-
χές της νεοτερικότητας. Ο τρίτος κόσμος που 
τελειώνει είναι ο κόσμος της επιθετικής νεο-
τερικότητας – ο κόσμος της θερμοδυναμικής 
και των μεγάλων τεχνικών συνόλων. Και ο λό-
γος για τον οποίο αυτός ο κόσμος τελειώνει 
είναι επειδή συνεχίζει να χρησιμοποιεί αρ-
χαϊκές μεθόδους στον χειρισμό των τεχνικών 
αντικειμένων, ενώ η δημιουργία τεχνικών συ-
νόλων έχει ενεργοποιήσει μια ανώτερου επι-
πέδου κοινωνική δυνητικότητα. 

Δεν υπάρχει αμφιβολία ότι ο Σιμοντόν 
μιλάει για τον κεφαλαιοκρατικό τρόπο πα-
ραγωγής. Και αυτό που είναι πολύ ενδιαφέ-

1 3 6



ρον στο φιλοσοφικό του εγχείρημα είναι ότι 
ανοίγει μια συζήτηση με τον Marx γύρω από 
το ζήτημα της αλλοτρίωσης. Ο κόσμος αυτός 
πρέπει να τελειώνει γιατί θεμελιώνεται στην 
αλλοτρίωση. Όχι στην αποξένωση του εργά-
τη από το προϊόν της παραγωγικής του δρα-
στηριότητας, αλλά σε μια πιο θεμελιώδη αλ-
λοτρίωση που έχει οντολογικό χαρακτήρα. 
Άρα, τα ερωτήματα που πρέπει να απαντη-
θούν είναι:

 ◇ Τι είναι αλλοτρίωση;
 ◇ Πώς ξεπερνιέται η αλλοτρίωση;

Η αλλοτρίωση κατά τον Σιμοντόν αφορά 
εξίσου την εργασία και το κεφάλαιο. Η εργα-
σία από την πλευρά της είναι εγκλωβισμένη 
σε μια κοινωνική σχέση που την αποξενώνει 
από τη μηχανή (από το τεχνικό άτομο). Αυτή 
η κοινωνική σχέση χρησιμοποιεί την εργα-
σία, η οποία με τη σειρά της χρησιμοποιεί τη 
μηχανή για να επιτελέσει μια επαναλαμβα-
νόμενη, ανούσια παραγωγική εργασία. Ένας 
αέναος κύκλος που μοναδικό σκοπό έχει την 
παραγωγή ανταλλακτικών αξιών: 

Η σχέση του εργάτη με τη μηχανή είναι ανεπαρ-
κής, διότι ο εργάτης επενεργεί στη μηχανή χω-
ρίς η χειρονομία του να επεκτείνει την εφευρε-
τική δραστηριότητα. […] Η κεντρική πρωτόγονη 
σκοτεινότητα του υλομορφικού σχήματος δια-
τηρείται: ο άνθρωπος γνωρίζει αυτό που μπαί-
νει στη μηχανή και αυτό που βγαίνει από αυτήν, 
αλλά όχι αυτό που γίνεται εντός της: ακόμη και 
παρόντος του εργάτη επιτελείται μια διεργασία 
στην οποία ο εργάτης δεν συμμετέχει, έστω κι 
αν τη διατάζει ή την υπηρετεί (Simondon 2022, 
344).

Το κεφάλαιο, από την άλλη πλευρά, εί-
ναι αυτό που συγκροτεί τα τεχνικά σύνολα: 

το εργοστάσιο, τις υποδομές και, σήμερα, τις 
πλατφόρμες. Δένει τις μηχανές, δηλαδή τα 
τεχνικά άτομα, μεταξύ τους με έναν συγκε-
κριμένο τρόπο που αποβλέπει στην οικο-
νομική αποδοτικότητα. Εμποδίζει την ελεύ-
θερη κυκλοφορία της πληροφορίας και την 
αυτοπραγμάτωση των μηχανών, δηλαδή την 
ελεύθερη έκφραση της κοινωνικής δυνητικό-
τητας που αυτές αντιπροσωπεύουν.

Η κατασκευή ενός τεχνικού αντικειμένου ση-
μαίνει προετοιμασία μιας διαθεσιμότητας. Η βι-
ομηχανική συνομάδωση δεν είναι το μόνο πράγ-
μα που μπορεί να υλοποιηθεί με τα τεχνικά 
αντικείμενα: μπορούν επίσης να υλοποιηθούν 
μη παραγωγικές συνομαδώσεις που αποσκο-
πούν να συνδέσουν τον άνθρωπο με τη φύση 
μέσω μιας ρυθμισμένης αλύσωσης οργανωμέ-
νων διαμεσολαβήσεων, να δημιουργήσουν μια 
σύζευξη μεταξύ ανθρώπινης σκέψης και φύσης 
(Simondon 2022, 340).

Τόσο για την εργασία όσο και για το κεφά-
λαιο, η αλλοτρίωση συνίσταται στην αποξέ-
νωση από την τεχνικότητα των μηχανών. Υπό 
αυτή την έννοια, οι σχέσεις ιδιοκτησίας που 
επικαλείται ο Marx αποτελούν έναν κρίσιμο 
παράγοντα, αλλά για τον Σιμοντόν υπάρχει 
κάτι βαθύτερο εδώ – και κάτι πνευματικό-
τερο, όπως θα δούμε: Η κατάργηση της ατο-
μικής ιδιοκτησίας των μέσων παραγωγής εί-
ναι αναγκαία, αλλά όχι ικανή συνθήκη για την 
άρση της αλλοτρίωσης.

Πώς ξεπερνιέται, λοιπόν, η αλλοτρίωση; 
Για την υπέρβαση της αλλοτρίωσης απαιτεί-
ται η επαναθεμελίωση του πολιτισμού. Και 
για να γίνει αυτό πρέπει να επιτραπεί η είσο-
δος των μηχανών στο πεδίο του πολιτισμού. 
Ο άνθρωπος δεν πρέπει να είναι πάνω ή κάτω 
από τις μηχανές. Πρέπει να βρεθεί στο ίδιο 
επίπεδο με αυτές. Κι αυτό επειδή η τεχνικό-

1 3 7Ε Κ Δ Ο Τ Ι Κ Η  Ε Π Ι Κ Α Ι Ρ Ο Τ Η Τ Α



α υ τ ό μ α τ ο ν  3 ( 2 ) :  133–139

τητα είναι ένα κομμάτι δικό του –είναι κάτι 
απολύτως ανθρώπινο–, το οποίο έχει πάρει 
άλλη κατεύθυνση (αυτή την κατεύθυνση ο 
Σιμοντόν την αποκαλεί «συγκεκριμενοποίη-
ση»). Γι’ αυτό δεν πρέπει ούτε να εγκαταλεί-
ψει ούτε να εργαλειοποιήσει αυτό το κομμάτι 
ανθρωπινότητας. Η στιγμή που συμβαίνει 
ο αποχωρισμός και αναδύεται η τεχνικότη-
τα είναι η εφεύρεση. Δεν είναι απαραίτητο, 
όμως, αυτό ο αποχωρισμός να είναι τραυμα-
τικός. Η εφεύρεση είναι μια διεύρυνση των 
δεξιοτήτων του ανθρώπου – είναι η αρχή 
μιας διαδικασίας που αποβλέπει στην πλη-
ρέστερη ενσωμάτωσή του στον κόσμο. Εί-
ναι το συγκεκριμένο κοινωνικό σύστημα και 
η συνυφασμένη με αυτό κωδικοποίηση της 
εργασίας που κάνει αυτόν τον αποχωρισμό 
τραυματικό.

Η υπέρβαση της αλλοτρίωσης, λοιπόν, 
απαιτεί ο άνθρωπος να ξαναβρεί τη στιγμή 
της εφεύρεσης, να ανα-γνωρίσει τον εαυτό 
του σε αυτό που εν τω μεταξύ έχει αποκτή-
σει δική του ατομικότητα και να αναπτύξει 
μαζί του μια σχέση επικοινωνίας και φρο-
ντίδας. Άρα, η υπέρβαση της αλλοτρίωσης 
προϋποθέτει τη δημιουργία μιας κοινωνίας 
που θα περιέχει τις μηχανές, όχι ως εργαλεία, 
αλλά ως πλήρη τεχνικά όντα που συμμετέ-
χουν ισότιμα στον πνευματικό πολιτισμό.

Η υπέρβαση της αλλοτρίωσης, όμως, 
απαιτεί την καλλιέργεια και ενός νέου τρό-
που απόκτησης της γνώσης. Μέχρι αυτό το 
σημείο, ο Σιμοντόν έχει μιλήσει για δύο τρό-
πους γνώσης: Τον επαγωγικό, που εκκινεί 
από το επιμέρους και ταιριάζει στην επιστή-
μη, και τον παραγωγικό, που εκκινεί από την 
ολότητα και ταιριάζει στον θρησκευτικό τρό-
πο σκέψης. Κανένας από αυτούς τους τρό-
πους γνώσης δεν είναι κατάλληλος γι’ αυτό 
που προτείνει ο Σιμοντόν, επειδή η εμβέλειά 
τους περιορίζεται στα αντίστοιχα πεδία, ενώ 

αυτό που επιχειρεί ο ίδιος είναι η ανάκτηση 
του κεντρικού σημείου μέσω του οποίου συγ-
χρονίζονται οι μετατοπίσεις φάσης. Αυτός ο τρί-
τος τρόπος γνώσης που καλείται να συμβά-
λει στην υπέρβαση της αλλοτρίωσης είναι 
η ενόραση (intuition). Η ενόραση δεν είναι 
ούτε επαγωγική ούτε παραγωγική. Είναι ανα-
λογική και έχει στόχο να συλλάβει το ίδιο το 
γίγνεσθαι του όντος μέσω της δημιουργίας 
μιας σχέσης μαζί του.

Η ενόραση δεν είναι ούτε αισθητή ούτε νοητή, 
είναι η αναλογία μεταξύ του γίγνεσθαι του όντος 
και του γίγνεσθαι του υποκειμένου, η σύμπτω-
ση των δύο γίγνεσθαι. […] Ουσιαστικά, η ενόρα-
ση μπορεί να εφαρμοστεί σε κάθε επικράτεια 
στην οποία τελείται μια γένεση. […] Έτσι, η ενό-
ραση είναι κατεξοχήν μια μέθοδος φιλοσοφικής 
γνώσης, διότι χάρη σε αυτήν η σκέψη μπορεί 
να συλλάβει το ον στην ουσία του, που είναι ο 
τύπος του γενετικού του γίγνεσθαι (Simondon 
2022, 326).

Μέσω την ενόρασης, λοιπόν, καλούμα-
στε να συλλάβουμε αυτό που συμβαίνει στην 
προέκταση της πράξης της εφεύρεσης, τη 
διαρκή γένεση των τεχνικών αντικειμένων. 
Δεν μπορούμε να μην επισημάνουμε εδώ 
την ομοιότητα ανάμεσα στη σκέψη του Σι-
μοντόν και την, πολύ μεταγενέστερη ασφα-
λώς, πρόσκληση της φεμινιστικής σκέψης να 
γνωρίσουμε την πραγματικότητα, όχι μέσω 
του κυκλώπειου πατριαρχικού βλέμματος 
που τεμαχίζει, ταξινομεί και διευθύνει τον 
κόσμο, αλλά μέσω της ενσυναίσθησης και 
της αποδοχής της πραγματικότητας του άλ-
λου (Haraway 2014). Μόνο που εδώ, σε αντί-
θεση με τη μετανθρωπιστική ροπή της φεμι-
νιστικής σκέψης, έχουμε να κάνουμε με τον 
διακριτικό αλλά επίμονο ανθρωπισμό του Σι-
μοντόν: Αυτό το άλλο, «αυτό το ξένο ον εξακο-

1 3 8



λουθεί να είναι ανθρώπινο, και ένας ακέραιος 
πολιτισμός είναι αυτός που μας επιτρέπει να 
ανακαλύψουμε το ξένο ως ανθρώπινο. Κατά 
τον ίδιο τρόπο, η μηχανή είναι ξένη, είναι ο 
ξένος μέσα στον οποίο έχει κλειστεί κάτι το 
ανθρώπινο, παραγνωρισμένο, υλικοποιημέ-
νο, υποδουλωμένο αλλά, παρ’ όλα αυτά, αν-

θρώπινο» (Simondon 2022, 13-14). Ο άλλος, 
εντέλει, είμαστε εμείς και η γνώση του είναι 
η γνώση του εαυτού μας, η οποία είναι σε 
θέση να μας απελευθερώσει από την αλλο-
τρίωση και να ενεργοποιήσει τη διευρυμέ-
νη κοινωνική δυνητικότητα του τεχνικού πο-
λιτισμού προς απρόβλεπτες κατευθύνσεις.

Αναφορές

Combes, Muriel. 1999. Simondon. Individu et collectivité. Pour une philosophie du transindividuel. Παρίσι: 
PUF.

Haraway, Donna J. 2014. «Τοποθετημένες γνώσεις: Το ζήτημα της επιστήμης στο φεμινισμό και το 
προνόμιο της μερικής προοπτικής». Στο Ανθρωποειδή, Κυβόργια και Γυναίκες: Η επανεπινόηση της 
φύσης (μτφρ. Πελαγία Μαρκέτου), Αθήνα: Αλεξάνδρεια, σσ. 271-298.

Simondon, Gilbert. 1958. Du mode d’existence des objets techniques. Παρίσι: Aubier.
Simondon, Gilbert. 1964. L’individu et sa genèse physico-biologique. Παρίσι: PUF. 
Simondon, Gilbert. 1989. L’individuation psychique et collective.  Παρίσι: Aubier.
Simondon, Gilbert. 2005. L’individuation à la lumière des notions de forme et d’information. Γκρενόμπλ: 

Jérôme Millon.
Simondon, Gilbert. 2017. On the Mode of Existence of Technical Objects. Μινεάπολις: Univocal.
Simondon, Gilbert. 2022. Για τον τρόπο ύπαρξης των τεχνικών αντικειμένων. Αθήνα: Πλέθρον.

1 3 9Ε Κ Δ Ο Τ Ι Κ Η  Ε Π Ι Κ Α Ι Ρ Ο Τ Η Τ Α

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

