
  

  Βιοηθικά

   Τόμ. 2, Αρ. 1 (2016)

   Bioethica

  

 

  

  Ανθρωπότητα, Μελλοντικές Γενεές και Βιοηθική 

  Κώστας Ν. Κουκουζέλης (Kostas Ν. Koukouzelis)   

  doi: 10.12681/bioeth.19660 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κουκουζέλης (Kostas Ν. Koukouzelis) Κ. Ν. (2016). Ανθρωπότητα, Μελλοντικές Γενεές και Βιοηθική. Βιοηθικά, 2(1),
5–15. https://doi.org/10.12681/bioeth.19660

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 13/02/2026 20:05:40



Editorial                                                                                                                                                                Άρθρο Σύνταξης 

5 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

 
 
 
 

 

Ανθρωπότητα, Μελλοντικές Γενεές και Βιοηθική 
 

Κώστας Ν. Κουκουζέλης 

 

Επ. Καθηγητής, Τμήμα Φιλοσοφικών και Κοινωνικών Σπουδών, Πανεπιστήμιο Κρήτης 

 

koukouze@uoc.gr 

Περίληψη 
 

Το ηθικό status των μελλόντων προσώπων και κατ’ επέκταση των μελλοντικών γενεών είναι ένα από 

τα σημαντικά θέματα συζήτησης στην βιοηθική, ειδικά στην περιβαλλοντική βιοηθική. Υφίσταται 

έντονος σκεπτικισμός για το εάν οι μελλοντικές γενεές έχουν δικαιώματα ή εμείς έχουμε καθήκοντα και 

τι είδους απέναντί τους. Το ερώτημα όμως που θέτει και πραγματεύεται το παρόν δοκίμιο είναι ένα 

ερώτημα πρότερο: διατηρούμε κάποιο ενδιαφέρον για την ύπαρξη μελλοντικών γενεών, για το εάν η 

ανθρωπότητα θα συνεχίσει να υπάρχει ή όχι, και πού έγκειται αυτό το ενδιαφέρον; Υποστηρίζεται ότι 

είμαστε, με μία έννοια, εξαρτημένοι από τη ζωή των μελλοντικών γενεών με έναν τρόπο που δεν είμαστε 

από τη διατήρηση της ατομικής μας ύπαρξης, διότι η ύπαρξη της ανθρωπότητας στο μέλλον μας κάνει να 

δίνουμε αξία σε κάποια πράγματα στην ζωή μας τώρα. Εξετάζοντας τρεις ενστάσεις σε αυτό το 

επιχείρημα υποστηρίζω ότι η ύπαρξη των μελλοντικών γενεών είναι στοιχείο που νοηματοδοτεί την 

πράξη, το ενδιαφέρον μας γι’ αυτές έχει χαρακτήρα εξισωτικό και δεν αναφέρεται στην ευημερία, αλλά 

στην ικανότητα σκοποθεσίας, ενώ πηγάζει από την ίδια την πρακτική ορθολογικότητα.  

 

 
 

Humanity, Future Generations and Bioethics 
 

Kostas Ν. Koukouzelis 
 

As. Professor, Department of Philosophy and Social Studies, University of Crete 
 

Abstract 
 

The moral status of future persons and future generations is one of the pertinent issues under 

discussion in bioethics and in particular environmental bioethics. There is, indeed, a vast skepticism on 

whether future generations have rights or whether we have duties towards them and of what kind. 

However, the main question, which the present essay puts forward, comes at a prior point. Do we have an 

interest in whether future generations will exist after all or whether humanity will continue to exist and 

what kind of interest is this? It is argued that we are in a sense dependent on future generations’ existence 

in a way we are not dependent on the continuation of our individual lives. This is because humanity’s 

existence into the future makes us value certain things and practices in our lives now, indeed it conditions 

valuing. After evaluating three objections to the aforementioned argument, I argue that our interest in the 

existence of future generations is something crucial for how human practical rationality and action works, 

it has an egalitarian nature, but does not involve future generations’ welfare. It finally stems from 

practical rationality itself. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

6 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

1. Μέλλον και Βιοηθική 

 

Η σχέση της διάστασης του μέλλοντος με την 

βιοηθική δεν είναι ούτε αυτονόητη, ούτε εύκολα 

προσδιορίσιμη. Πτυχές αυτής της σχέσης εμφα-

νίζονται σε επιμέρους ζητήματα, όπως αυτά της 

αναπαραγωγής και αναπαραγωγικής ελευθερίας, 

το ερώτημα αν μπορούμε να μιλάμε για μέλλοντα 

πρόσωπα σε ό,τι αφορά τις αμβλώσεις, αλλά και 

την ηθική του πληθυσμού με τον έλεγχο των 

γεννήσεων. Εξίσου σημαντικό ζήτημα εγείρεται 

σε σχέση με τις μελλοντικές γενεές. Οι μελλον-

τικές γενεές και η προστασία τους από πιθανές 

βλάβες αποτελεί ένα από τα προβλήματα της πε-

ριβαλλοντικής ηθικής στην προσπάθεια θεμελί-

ωσης των καθηκόντων περί προστασίας του πε-

ριβάλλοντος. Έχουμε καθήκοντα προς αυτές; 

Είναι αυτά ηθικά καθήκοντα ή και καθήκοντα 

δικαιοσύνης; Έχουν δικαιώματα τα μέλλοντα 

πρόσωπα από τώρα;  

Σε αυτού του είδους τα επιμέρους ερωτήματα 

υφίσταται ένας διάχυτος σκεπτικισμός σε πολλές 

εκδοχές: 1. τα μέλλοντα πρόσωπα δεν έχουν από 

τώρα δικαιώματα, διότι δεν δύνανται να αποτε-

λέσουν πρόσωπα έως ότου γεννηθούν ζωντανά. 

2. Δεν έχουμε καθήκοντα για πρόσωπα που δεν 

γνωρίζουμε την ταυτότητά τους, άρα και τα 

συμφέροντα που θα έχουν στο μέλλον, αν και 

γνωρίζουμε ότι αυτά θα έχουν κάποια ζωτικά 

συμφέροντα, 3. Δεν δύναται να προξενήσουμε 

βλάβες σε αυτά, αφού η όποια δικιά μας συμπε-

ριφορά σε παρόντα χρόνο θα προκαλέσει την 

γέννηση ιδιαίτερων και διαφορετικών ως προς 

την ταυτότητά τους ανθρωπίνων όντων, που δεν 

θα είχαν γεννηθεί με την συγκεκριμένη ταυτότη-

τά τους αν ακολουθούσαμε μια διαφορετική 

συμπεριφορά ή πολιτική. Ακόμη δηλαδή και αν 

ακολουθήσουμε μια πολιτική επιβαρυντική για 

το περιβάλλον δεν μπορούμε να πούμε ότι θα 

έχουμε βλάψει κάποιον στο μέλλον, αφού αυτός 

χρωστά την συγκεκριμένη του ταυτότητα και 

ύπαρξη ακριβώς σε αυτή την πολιτική, αφού αν 

είχαμε ακολουθήσει κάποια άλλη, αυτά τα ίδια 

με τη συγκεκριμένη ταυτότητά τους μπορεί να 

μην υπήρχαν.
1
  

Τα ερωτήματα αυτά είναι αρκετά σημαντικά, 

αλλά δεν θα με απασχολήσουν στην παρούσα 

φάση παρά μόνο ίσως εμμέσως.
2
 Δεν συμμερί-

ζομαι αυτού του είδους τον σκεπτικισμό αφού 

για τις δεοντοκρατικού τύπου θεωρίες οι ηθικές 

επιταγές επεκτείνονται απροβλημάτιστα και στο 

μέλλον.
3
 Αυτό που θα ήθελα εδώ να παρουσιά-

σω είναι ένας πιο ριζικός σκεπτικισμός, που α-

φορά ένα ερώτημα που ίσως προηγείται. Δεν 

αμφισβητεί μονάχα την ύπαρξη και θεμελίωση 

δικαιωμάτων και καθηκόντων ή δικαϊκών υποχ-

ρεώσεων, αλλά την ίδια την ύπαρξη των μελλον-

τικών γενεών, το ίδιο το ενδιαφέρον μας γι’ αυ-

τές, ως ενδιαφέρον του πρακτικού λόγου. Τι έχο-

υν κάνει αυτές ή τι μπορούν να κάνουν για εμάς 

αυτές στο παρόν, παραφράζοντας τον τίτλο ενός 

δημοφιλούς άρθρου; Ενώ εμείς μπορούμε με 

πολλούς τρόπους να επηρεάσουμε τις ζωές τους, 

ακόμη και την ύπαρξή τους δεν υφίσταται κανε-

νός είδους αμοιβαιότητα ή αλληλεξάρτηση, ειδι-

κά με τις σε απώτερο χρόνο μελλοντικές γενεές.
4
 

Ο σκεπτικισμός αυτός φαίνεται βέβαια, πρέπει 

να παραδεχθεί κανείς, κάπως παράλογος και αυ-

τό γιατί δείχνει η παρουσία των μελλοντικών 

γενεών ή αλλιώς της ανθρωπότητας, σε ένα του-

λάχιστον επίπεδο, θεωρείται δεδομένη. Είναι 

                                                           
 

1
 Για το πρόβλημα αυτό, το οποίο έχει ονομαστεί ως 

πρόβλημα της «ελλείπουσας ταυτότητας» (the ‘non-

identity’ problem) βλ. Parfit D. Reasons and Persons. 

Clarendon Press, Oxford, 1987. 
2
 Δεν θα με απασχολήσει το αν τα μέλλοντα έχουν 

δικαιώματα, αν και αντλούνται συμπεράσματα 

σχετικά με το αν έχουμε εμείς καθήκοντα προς αυτά. 

Για την συζήτηση περί δικαιωμάτων βλ. αντί άλλων 

Παιονίδης Φ. Τα ηθικά δικαιώματα των μελλοντικών 

γενεών. Σε: Υπέρ του δέοντος. Εκκρεμές, Αθήνα, 

200:115-135, Gosseries A. On Future Generations’ 

Future Rights. The Journal of Political Philosophy 

2008, 16: 446-474. 
3
 Βλ. αντί άλλων Σούρλας Π. Μέλλοντα Πρόσωπα. 

Επιθεώρηση Βιοηθικής 2007-2008, Ι: 58-76. 
4
 Heilbroner R. What Has Posterity Ever Done For 

Me? In: Pojman LP, Pojman P. (ed) Environmental 

Ethics: Readings in Theory and Application. Thomp-

son, 5
th
 edition, 2008. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

7 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

όμως δεδομένο κάτι τέτοιο και με ποιον τρόπο; 

Το είδος αυτό του σκεπτικισμού στο οποίο ανα-

φέρομαι αποδεικνύει όχι μονάχα ότι κάτι τέτοιο 

δεν είναι δεδομένο για κάποιους, αλλά και στον 

βαθμό που είναι δεδομένο για κάποιους άλλους 

ο αναστοχασμός σε σχέση με τους λόγους που 

κάτι τέτοιο γίνεται είναι ανεπαρκής. Πόσω μάλ-

λον όταν φαινόμενα όπως η κλιματική αλλαγή 

απειλούν ριζικά το μέλλον της ίδιας της ανθρω-

πότητας. 

Το ερώτημα που θα μας απασχολήσει είναι το 

ακόλουθο: υφίσταται κάποιου είδους ενδιαφέρον 

- αν όχι ηθικό καθήκον - για την ύπαρξη των 

μελλοντικών γενεών; Για το εάν η ανθρωπότητα 

θα συνεχίσει να υπάρχει ή όχι, και πού μπορεί να 

έγκειται αυτό το ενδιαφέρον; 

Θα ήθελα να εξετάσω αυτό το συγκεκριμένο 

ερώτημα σε σχέση με ένα σχετικά πρόσφατα 

δημοσιευμένο βιβλίο, αυτό του Samuel 

Scheffler, Death and the Afterlife (Θάνατος και 

Μεταθανάτια Ζωή).
5
 Νομίζω ότι ανοίγει ή και 

ανανεώνει μια συζήτηση που δεν βρίσκεται στο 

προσκήνιο του φιλοσοφικού στοχασμού, της βι-

ολογίας και θα έλεγα και της βιοηθικής.  

 

2. Το επιχείρημα του Scheffler 

 

Ο Samuel Scheffler θέτει κάποια υποθετικά 

σενάρια υπόψη μας ασκώντας την ηθική μας 

φαντασία. Ας υποθέσουμε κατ’ αυτόν δύο σενά-

ρια. Σύμφωνα με το σενάριο Α μια ολοκληρωτι-

κή καταστροφή είναι προ των πυλών εξαιτίας 

της πρόσκρουσης ενός αστεροϊδή με τον πλανή-

τη γη, η οποία θα συμβεί 30 χρόνια μετά τον θά-

νατό μας από φυσικά αίτια. Σύμφωνα με το σε-

νάριο Β οι άνθρωποι, εξαιτίας μιας επιδημίας, θα 

πάψουν να τεκνοποιούν, συνεπώς η ανθρωπότη-

τα αργά αλλά σταθερά θα αρχίσει να εξαφανίζε-

ται. Το σενάριο Β ο Scheffler το δανείζεται από 

το βιβλίο της P.D. James, Τα παιδιά των ανθρώ-

πων, το οποίο έχει κιόλας γυριστεί ως κινημα-

τογραφική ταινία από τον Μεξικανό σκηνοθέτη 

Alfonso Cuarόn. Μια εναλλακτική στο σενάριο 

                                                           
 

5
 Scheffler S. Death and the Afterlife. Tanner Lec-

tures with commentaries by Wolf S, Frankfurt H, 

Shiffrin S, Kolodny N. Oxford University Press, 

Oford, 2013. Οι παραπομπές στις σελίδες του βιβλίου 

γίνονται μέσα σε αγκύλες εντός του κειμένου. 

Β θα μπορούσε να είναι και η εξής εκδοχή. Αν 

υποθέσουμε ότι η άμβλωση γίνει νόμιμη και εί-

ναι διαθέσιμη ως ελεύθερη επιλογή παντού και 

κάθε γυναίκα, για τους δικούς της λόγους που 

δεν εξετάζουμε, επέλεγε να μην τεκνοποιεί. Το 

αποτέλεσμα και στα τρία σενάρια θα ήταν η ε-

ξαφάνιση του ανθρώπινου είδους, δηλαδή της 

ανθρωπότητας.
6
 

Μια σειρά από διαισθητικές αντιδράσεις θα 

ήταν πολύ πιθανές σε μας. Οι αντιδράσεις μας 

θα ήταν αντιδράσεις που στο σενάριο Α θα μπο-

ρούσαν να συμπεριλαμβάνουν αμηχανία και φό-

βο για την εξαφάνιση της ατομικής μας ύπαρξης, 

αλλά και των αγαπημένων μας, μια αντίδραση 

δικαιολογημένη, αλλά και διαχειρίσιμη μιας και 

ούτως ή άλλως είναι γεγονός ότι η ατομική ύ-

παρξη έχει ένα συγκεκριμένο χρονικό βεληνε-

κές. Στην δεύτερη περίπτωση δεν θα είχαμε μια 

πρόωρη εξαφάνιση της ατομικής ύπαρξης, αλλά 

μια προοδευτική εξαφάνιση των μελλοντικών 

γενεών. Το ίδιο βεβαίως θα συνέβαινε και στο 

τρίτο σενάριο. Στο δεύτερο και τρίτο σενάριο θα 

εξαφανιζόταν μονάχα η ανθρωπότητα και όχι 

όλη η ζωή στον πλανήτη. Η συνήθης αντιμετώ-

πιση τέτοιων σεναρίων, σε παρόμοιες περιπτώ-

σεις, αφορά την πρόκληση βλάβης στις μελλον-

τικές γενεές, με τις θεωρίες να ερίζουν σχετικά 

με το αν έχουμε και τι είδους καθήκοντα προς τις 

μελλοντικές γενεές, ιδίως ως προς το εάν η εξα-

φάνιση της ανθρωπότητας οφείλεται σε ανθρω-

πογενείς παράγοντες, αλλά και αν οι μελλοντικοί 

άνθρωποι, διαθέτουν ή όχι από τώρα, δικαιώμα-

τα. 

Η προοπτική της πραγμάτευσης του θέματος 

αλλάζει εδώ με τον Scheffler. Για τον Scheffler 

η εξαφάνιση της ανθρωπότητας θα ήταν προβ-

ληματική και ίσως καταστροφική για την ίδια 

την ύπαρξή μας τώρα. Η προοπτική της απουσί-

ας μιας μεταθανάτιας συλλογικής και όχι απλώς 

ατομικής ζωής θα σήμαινε ότι μια σειρά από 

δραστηριότητες που έχουν αξία για εμάς τώρα, 

θα έχαναν την σημασία τους. Η αντίδρασή μας 

σε αυτή την προοπτική, μια αντίδραση κατάθλι-

                                                           
 

6
 Χρησιμοποιώ τους δύο όρους προς το παρόν για να 

δηλώσω το ίδιο, αν και στη συνέχεια ελπίζω να γίνει 

φανερό ότι η ανθρωπότητα δεν αναφέρεται στο άθ-

ροισμα ατόμων ενός βιολογικού είδους, αλλά σε 

συγκεκριμένο χαρακτηριστικό. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

8 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

ψης και απουσίας νοήματος θα κυριαρχούσε στις 

ζωές μας. Τα παραδείγματα που χρησιμοποιεί ο 

Scheffler είναι βεβαίως συγκεκριμένα. Για πα-

ράδειγμα, η δραστηριότητα ενός ερευνητή που 

ερευνά την θεραπεία του καρκίνου θα έχανε το 

νόημά της υπό την προοπτική των παραπάνω 

σεναρίων και αυτό διότι θα ήταν μια δραστηριό-

τητα που δεν θα ολοκληρωνόταν ή που δεν θα 

ωφελούσε κανέναν. Το ίδιο θα ίσχυε όμως και 

για σχέδια που στόχο έχουν την βελτίωση των 

κοινωνικών και πολιτικών μας θεσμών, αλλά και 

την προστασία του περιβάλλοντος. 

Αν έτσι έχουν τα πράγματα τα δυστοπικά αυ-

τά σενάρια αποκαλύπτουν κάποια ενδιαφέροντα 

στοιχεία: 

1. Ότι δεν μας ενδιαφέρει μονάχα η δικιά μας 

εμπειρία, αλλά και πράγματα που την υπερ-

βαίνουν, δηλαδή αν, ακόμη και αν εμείς οι 

ίδιοι δεν είμαστε πια εν ζωή, θα συνεχίσει 

να υπάρχει η ανθρωπότητα στο μέλλον. Κά-

ποιος θα μπορούσε να ισχυριστεί εδώ ότι εί-

ναι η προοπτική αυτή που μας κάνει να αισ-

θανόμαστε έτσι και αυτή η αγωνία θα είναι 

μέρος της εμπειρίας μας. Αυτό όμως που τε-

λικά μετρά δεν είναι η αγωνία αυτή, αλλά το 

προβλεπόμενο μακρινό γεγονός που προκα-

λεί τα αισθήματα της κατάθλιψης και της 

έλλειψης νοήματος. Γιατί αν δεν μας ενδιέ-

φερε αυτό το γεγονός τότε δεν θα είχαμε 

καν ως αποτέλεσμα την απουσία νοήματος. 

Ας προσέξουμε ότι τα παραδείγματα αυτά 

δεν αφορούν κάποιου είδους εργαλειακή 

ορθολογικότητα. Σίγουρα δεν είναι αναπάν-

τεχο το να εγκαταλείψει κάποιος τους στό-

χους του αν συνειδητοποιήσει ότι αυτοί δεν 

πρόκειται να πραγματωθούν. Αυτό όμως 

που έχει φιλοσοφικό ενδιαφέρον είναι ότι οι 

άνθρωποι βρίσκουν νόημα στο να θέτουν 

σκοπούς οι οποίοι θα πραγματωθούν, αν πο-

τέ πραγματωθούν, πολύ μετά τον δικό τους 

θάνατο, δηλαδή την εξαφάνιση της δικής 

τους ατομικής ύπαρξης. 

2. Το ενδιαφέρον μας αυτό για το μέλλον της 

ανθρωπότητας ίσως μας λέει και κάποια 

πράγματα για τη φύση και τα όρια του εγω-

ισμού και του ατομικισμού. Με μία έννοια 

δείχνουμε να ενδιαφερόμαστε περισσότερο 

για την ύπαρξη μελλοντικών γενεών, δηλα-

δή ανθρώπων που δεν θα γνωρίσουμε ποτέ 

παρά για την ατομική μας επιβίωση ή την 

επιβίωση αυτών που αγαπάμε. Η απουσία 

νοήματος θα επιδρούσε και σε ανθρώπους 

που δεν αφήνουν οι ίδιοι απογόνους. Αυτό 

που το επιχείρημα προσπαθεί να δείξει δεν 

είναι ότι οι άνθρωποι είναι αλτρουϊστές, αλ-

λά ότι με έναν τρόπο η τύχη άλλων ανθρώ-

πων και μάλιστα άγνωστων και μελλοντι-

κών δεν τους είναι αδιάφορη.
7
  

3. Ότι στον βαθμό που αισθανόμαστε άβολα 

και μας ενδιαφέρει η συνέχιση της ανθρω-

πότητας, αυτό δεν συμβαίνει για συνεπειοκ-

ρατικούς λόγους. Δηλαδή δεν συμβαίνει απ-

λώς επειδή στην ζυγαριά των συνεπειών οι 

αγαθές συνέπειες είναι περισσότερες από τις 

καταστροφικές - θα μπορούσαμε δηλαδή να 

σκεφτούμε ότι το τέλος της ανθρωπότητας 

θα σήμαινε και το τέλος της δυστυχίας, των 

πολέμων ή ακόμη και το τέλος της ανθρω-

πογενούς καταστροφής της φύσης. Παρόλα 

αυτά η ανθρωπότητα έχει έναν αυτοτελή λό-

γο να συνεχίσει να υπάρχει.  

4. Επιθυμούμε κάποια πράγματα στα οποία δί-

νουμε αξία να διατηρηθούν και στο μέλλον, 

υποδεικνύοντας μια μορφή συντηρητισμού, 

προσωποποιώντας την σχέση μας με αυτό. 

Όταν δίνουμε αξία σε κάποια πράγματα θέ-

λουμε αυτά ταυτόχρονα να διατηρηθούν και 

στο μέλλον. Ο Scheffler μιλά για την διατή-

ρηση των παραδόσεων και των πρακτικών 

μας, ανάμεσα σε άλλα, ξέρουμε όμως ότι 

αυτές αλλάζουν και μετασχηματίζονται. 

Με λίγα λόγια φαίνεται ότι είμαστε με μία 

έννοια εξαρτημένοι από την ζωή των μελλον-

τικών γενεών με έναν τρόπο που δεν είμαστε 

από την διατήρηση της ατομικής μας ύπαρ-

ξης, το προβλεπόμενο τέλος της οποίας δεν 

υποσκάπτει το ίδιο το γεγονός ότι δίνουμε 

αξία σε κάποια πράγματα στην ζωή μας τώ-

                                                           
 

7
 Μήπως αυτό παραμένει εγωιστική συμπεριφορά, 

αφού η ύπαρξη της ανθρωπότητας έχει το ρόλο του 

να αποτελεί μέρος της δικιάς μας στενά εννοούμενης 

αξίας που δίνουμε στα πράγματα; Δεν συμφωνώ με 

αυτή την ένσταση, αλλά νομίζω ότι η χρήση ενός 

τέτοιου χαρακτηρισμού παραμορφώνει την συμπερι-

φορά μας αυτή. Δεν θα χαρακτηρίζαμε εγωιστικό τον 

θρήνο ενός ανθρώπου για κάποιο δικό του πρόσωπο 

που ο ίδιος έχασε πρόωρα, ούτε βεβαίως θα το βλέ-

παμε ως σημάδι αλτρουισμού. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

9 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

ρα. Ο Scheffler προχωρά όμως ακόμη παρα-

πέρα. Χρειαζόμαστε την ανθρωπότητα να 

έχει μέλλον έτσι ώστε η ίδια η ιδέα ότι κάπο-

ια πράγματα έχουν αξία να ενταχθεί στο εν-

νοιολογικό μας οπλοστάσιο. Υπάρχουν βε-

βαίως και άλλα πράγματα που είναι αιτιακώς 

απαραίτητα για να έχουν οι δραστηριότητές 

μας αξία για εμάς τώρα. Π.χ. η ύπαρξη κα-

θαρού οξυγόνου στην ατμόσφαιρα είναι αι-

τιακώς απαραίτητη, διότι δίχως αυτό τίποτε 

δεν θα είχε αξία καθώς απλώς δεν θα παρα-

μέναμε ζωντανοί. Όμως, σε αντίθεση με την 

ύπαρξη οξυγόνου η συνέχιση της ανθρώπι-

νης ζωής στον πλανήτη δεν είναι αιτιακώς 

απαραίτητη - δεν θα επέρχονταν ο βιολογι-

κός θάνατος των πάντων αν δεν συνεχιστεί 

το ανθρώπινο είδος - αλλά λόγος για να έχο-

υν κάποια πράγματα αξία για εμάς τώρα. 

Το επιχείρημα του Scheffler είναι, κατά τη 

γνώμη μου, προκλητικό, αν και δεν είναι 

καθαρό πού έγκειται ακριβώς η πρόκληση, 

ενώ δεν είναι ανάγκη να συμφωνήσει κά-

ποιος με όλες τις διαπιστώσεις ή την ίδια 

την μεθοδολογία του. Στον χώρο που έχω θα 

καταγράψω κάποιες πιθανές ενστάσεις 

προσπαθώντας να ξεδιαλύνω με ποιον τρό-

πο, έχει, κατά τη γνώμη μου, ενδιαφέρον. 

1. Η ένσταση της αναπόφευκτης έκλειψης της 

ανθρωπότητας: Άραγε, δεν γνωρίζουμε ήδη 

ότι η ανθρωπότητα θα εκλείψει κάποια 

στιγμή και παρόλα αυτά συνεχίζουμε να δί-

νουμε αξία στις δραστηριότητές μας; Ο 

Scheffler δανείζεται μια σκηνή από την ται-

νία του Woody Allen, Annie Hall. Ο Alvy 

Singer, χαρακτήρας της ταινίας, στην ηλικία 

των 9 ετών οδηγείται από την μητέρα του 

στον γιατρό. Ο Alvy αρνείται να κάνει τα 

μαθήματά του στο σχολείο διότι πιστεύει, 

όπως λέει, ότι το σύμπαν διαστέλλεται. Εξη-

γώντας την άρνησή του να κάνει το καθήκον 

του, λέει ότι το σύμπαν είναι τα πάντα και 

αν διαστέλλεται συνεχώς κάποια μέρα θα 

καταρρεύσει και αυτό θα είναι το τέλος των 

πάντων. Ο γιατρός διαβεβαιώνει τον Alvy 

ότι μια τέτοια εξέλιξη θα χρειαστεί ίσως δι-

σεκατομμύρια χρόνια και άρα είναι παράλο-

γο να μην επιθυμεί να κάνει τα μαθήματα 

του σχολείου εξαιτίας αυτού.
8
  

Ο γιατρός έχει δίκιο. Έχει δίκιο όμως διότι 

η ανθρώπινη νόηση ίσως αδυνατεί ακόμη 

και να συλλάβει ένα τέτοιο χρονικό βεληνε-

κές. Αν όμως επιστρέψουμε στο σενάριο Α, 

δηλαδή στο ότι μετά από 30 χρόνια η αν-

θρωπότητα θα εκλείψει λόγω της πρόσκρο-

υσης με τον αστεροϊδή, μήπως η αντίδραση 

του Alvy δικαιολογείται; Για το ζήτημα του 

εάν γνωρίζουμε ή όχι ότι το σύμπαν θα εξα-

φανιστεί ή ότι η ανθρωπότητα ως βιολογικό 

είδος θα εξαφανιστεί μπορούν να ειπωθούν 

αρκετά. Θα έλεγα όμως ότι για το επιχείρη-

μα του ρόλου που διατηρεί το μέλλον της 

ανθρωπότητας εδώ είναι μάλλον δίχως 

πραγματικό αντίκρισμα το εάν γνωρίζουμε - 

μέσω της επιστημονικής πρόβλεψης - ότι θα 

υπάρχει μια συλλογική μεταθανάτια ζωή. 

Νομίζω ότι η τελευταία είναι συνδεδεμένη 

με μας ανεξάρτητα από το εάν όντως θα υ-

πάρξει ή όχι. Το ότι δίνουμε αξία σε κάποια 

πράγματα τώρα εξαρτάται από την προοπτι-

κή ενός μέλλοντος της ανθρωπότητας. Γιατί 

όμως; 

2. Η δαρβινική ένσταση: Γιατί να μην πούμε 

ότι είμαστε απλώς προγραμματισμένοι από 

τη φύση για την επιβίωση του ανθρώπινου 

είδους και αυτό εξηγεί το ενδιαφέρον μας 

για την ύπαρξη μελλοντικών γενεών; Η φυ-

σική επιλογή είναι αυτή που μας έχει δώσει 

αυτές τις επιθυμίες. Αυτές οι επιθυμίες, αλ-

λά και η επιθυμία μας για προσωποποίηση 

της σχέσης μας με το μέλλον και το να βλέ-

πουμε τον εαυτό μας ως αναπόσπαστο μέ-

ρος μιας εξελικτικής ανθρώπινης ιστορίας 

είναι εκδοχές της ενστικτώδους επιθυμίας 

                                                           
 

8
 Αλλά ακόμη και αν ο πλανήτης χρειάζεται δισεκα-

τομμύρια χρόνια θα πρέπει να περιμένουμε ότι η ε-

ξαφάνιση του ανθρώπινου είδους θα έλθει πολύ νω-

ρίτερα. Ο βιολόγος Ernst Mayr υποστηρίζει ότι ένα 

είδος επιβιώνει για περίπου 100.000 χρόνια και αν 

δεν το έχουμε ήδη ξεπεράσει πλησιάζουμε ένα τέτοιο 

όριο. Ο διάσημος βιολόγος Theodosius Dobzhansky 

υποστήριξε ότι κανένας νόμος της βιολογίας δεν εγ-

γυάται ότι η ανθρωπότητα θα ευδοκιμεί ή ότι θα συ-

νεχίσει να υπάρχει. Βλ. Dobzhansky T. Evolution at 

Work. Science 1958, 127:1091-1098. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

10 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

μας για αυτοσυντήρηση και δεν αφορούν 

καθόλου τα υποθετικά σενάρια για το τέλος 

της ανθρωπότητας. 

Επιπλέον, σύμφωνα με την δαρβινική προ-

σέγγιση, δεν υπάρχουν δυνάμεις που θα έρ-

θουν από το αγέννητο μέλλον, όσο βέβαιος 

και αν είναι ο ερχομός του.
9
 Το μέλλον στο 

οποίο αναφερόμαστε, όταν αναφερόμαστε 

σε αυτό στα πλαίσια της πράξης, είναι απ-

λώς ένα εικονικό μέλλον το οποίο κατασκε-

υάζουμε εμείς χρησιμοποιώντας πληροφορί-

ες από το παρελθόν και το παρόν. Χαρακτη-

ριστικά, η εντύπωση ότι το μέλλον μπορεί 

να ασκήσει επιρροή επάνω μας λέγεται ότι 

είναι μια καθαρά δαρβινική πλάνη.
10

 Αλλά η 

δαρβινική εξήγηση, που υιοθετείται και από 

φιλοσόφους, όπως ο Harry Frankfurt έχει 

κάποιο κόστος. Πρώτον, περιγράφει αναγω-

γιστικά την πράξη. Όταν καλούμαστε να 

πράξουμε, άρα να αποφασίσουμε, η πράξη 

μας είναι εξ ορισμού προσανατολισμένη στο 

μέλλον. Αν δεν υπήρχε η διάσταση του μέλ-

λοντος δεν θα μπορούσαμε να πράξουμε. 

Αυτό δεν σημαίνει βέβαια ότι δίχως μια πα-

ράσταση του μέλλοντος μένουμε αδρανείς 

και ότι τελικώς δεν θα επέλθει κάποιο απο-

τέλεσμα ως μέρος μιας αιτιακής αλυσίδας, 

αλλά σημαίνει ότι ακόμη και αν επέλθει, αυ-

τό ίσως δεν θα έχει καμιά σημασία ή νόημα 

για εμάς καθώς θα είμαστε πλέον αποξενω-

μένοι από το αποτέλεσμα - κυριολεκτικά 

δεν θα μιλούσαμε για πράξη αλλά για κίνη-

ση στην εξέλιξη. Άρα δεν θα φέραμε και ευ-

θύνη γι’ αυτό. Ευθύνη σημαίνει ότι αναλαμ-

βάνω και τις συνέπειες της πράξης μου για 

το μέλλον. Αλλά δίχως το μέλλον δεν έχω 

και ευθύνη, αλλά δεν έχω και πράξη. Συνε-

πώς έχω κάποιο λόγο να θέλω το μέλλον να 

                                                           
 

9
 Ζούρος Λ. Ας συμφιλιωθούμε με τον Δαρβίνο. Πα-

νεπιστημιακές Εκδόσεις Κρήτης, Ηράκλειο, 2009: 

372.  
10

 Σε αντιδιαστολή με την φυσιοκρατική πλάνη, στην 

οποία κατηγορείται ότι υποπίπτει ο δαρβινισμός όταν 

αντλεί το δέον, ή το πώς «θα (πρέπει να ) είναι», από 

το «είναι», η δαρβινική πλάνη έγκειται στην παρά-

καμψη του «είναι» όταν αναζητούμε λόγους στο «θα 

(έπρεπε να) είναι». Στο ίδιο: 375. 

γεννηθεί, όχι απλώς προβλέποντας την εξέ-

λιξή του, αλλά προκαλώντας το.
11

  

Δεύτερον, η δαρβινική εξήγηση δεν μας 

ξεκαθαρίζει τι είναι αυτό για το οποίο ενδι-

αφερόμαστε. Με μια πρώτη ματιά για την 

δαρβινική εξήγηση θα ήταν αρκετό να επι-

βιώσει το ανθρώπινο είδος. Όμως το ενδια-

φέρον μας για την ανθρωπότητα δεν αφορά 

την επιβίωση των βιολογικών απογόνων 

μας, αλλά την επιβίωση μιας ποιοτικά συγ-

κεκριμένης ανθρωπότητας, δηλαδή της ικα-

νότητας να θέτουμε σκοπούς, κατά τον 

γνωστό ορισμό του Kant.
12

 Φαντάζομαι ότι 

η αντίδρασή μας θα ήταν ανάλογη με αυτή 

που προκαλούν τα δυστοπικά σενάρια αν 

γνωρίζαμε ότι αυτό που θα επιβιώσει θα εί-

ναι μια ανθρωπότητα όπου η αδικία θα βα-

σιλεύει ή οι άνθρωποι θα υποφέρουν φριχτά. 

Η ύπαρξη αυτού του ποιοτικά διαφοροποιη-

μένου χαρακτηριστικού και όχι η ανθρωπό-

τητα αυστηρά ως είδος είναι που κάνει και 

τις δραστηριότητές μας στον παρόντα χρόνο 

να έχουν σημασία. Θέλουμε να συνεχιστεί η 

ικανότητά μας να δίνουμε αξία μέσω της 

σκοποθεσίας και όχι απλώς η βιολογική μας 

συνέχεια άρα πρέπει να θέλουμε και τις 

προϋποθέσεις γι’ αυτό - ένα περιβάλλον βι-

ώσιμο. Θέλουμε οι άνθρωποι στο μέλλον να 

απολαμβάνουν αυτή τους την ανθρώπινη ι-

διότητα και όχι απλώς να διατηρηθούν κά-

ποιες αξίες που εμείς υιοθετούμε τώρα.
13

 

                                                           
 

11
 Θα σήμαινε αυτό ότι έχουμε καθήκον να τεκνοποι-

ούμε; Νομίζω ότι άπαξ και αναγνωρίσουμε τον ρόλο 

του μέλλοντος εναπόκειται στον καθένα να το αντι-

ληφθεί για τον εαυτό του, το να κάνουμε δηλαδή πα-

ιδιά είναι απλώς ηθικά επιτρεπτό και όχι ηθικά επι-

βεβλημένο. Απέχοντας από την αναπαραγωγή δεν 

παραβιάζουμε δικαιώματα κανενός, διότι δεν υφίσ-

ταται δικαίωμα σύλληψης ανύπαρκτων ανθρώπων ως 

εάν οι πιθανοί και όχι δυνητικοί άλλοι να περιμένουν 

σε μια φανταστική αίθουσα αναμονής την γέννησή 

τους. Για την σχετική συζήτηση βλ. αντί άλλων Παι-

ονίδης Φ. όπ. παρ.:133-134. 
12

 Kant I. Metaphysik der Sitten. In: Kants 

gesammelte Schriften. Preuβischen Akedemie der 

Wissenschaften, Βερολίνο, 1902, 6:392.  
13

 Αυτό το σημείο τονίζεται καλά από την Shiffrin 

SV. Preserving the Valued or Preserving Valuing? In: 

Death and the Afterlife, όπ. παρ.:144-154. Η θέση 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

11 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

Άρα δεν θέλουμε να γεννηθεί οποιοδήποτε 

μέλλον. 

3. Η ένσταση του ανθρωποκεντρισμού: Μήπως 

η υπεράσπιση του μέλλοντος της ανθρωπό-

τητας είναι μια στενά ανθρωποκεντρική 

προσέγγιση που δεν λαμβάνει υπόψη την 

ανεξάρτητη αξία της μη ανθρώπινης φύσης;  

Βιοκεντρικές, οικοκεντρικές θεωρίες ή θε-

ωρίες της αποκαλούμενης και «βαθιάς οικο-

λογίας» μας καλούν να μεριμνούμε για το 

φυσικό περιβάλλον με βάση το ότι αυτό α-

ποτελεί τόπο εγγενών περιβαλλοντικών αξι-

ών, τις οποίες πρέπει να ανακαλύψουμε, 

όπως η βαθιά οικολογία διακηρύσσει, μέσω 

ενόρασης ή συναισθηματικής μέθεξης.
14

 Η 

θέση αυτή, να τεθούν δηλαδή αξίες σε μη 

ανθρώπινους οργανισμούς και οικοσυστή-

ματα προκρίνει έναν οντολογικό ρεαλισμό 

αξιών, ο οποίος είναι αφενός μεταφυσικά 

αστήρικτος, αφετέρου αδυνατεί να συνδεθεί 

με την κινητοποίηση της ανθρώπινης δρά-

σης. Σε πολλές περιπτώσεις η φύση αντικα-

τοπτρίζεται ως πρότυπο για την κοινωνική 

οργάνωση και ζωή προκρίνοντας αυθαίρετα 

την διάκριση ανάμεσα στο «φυσικό» και το 

«αφύσικο». Μια τέτοια εικόνα της φύσης 

υποπίπτει στην λεγόμενη φυσιοκρατική 

πλάνη στην ηθική αντλώντας το δέον από το 

είναι, είναι όμως και κυκλική καθώς το 

«φυσικό» είναι από μόνο του αξιακά φορ-

τισμένο και δεν μπορεί να δικαιολογήσει α-

ξιακές επιλογές άνευ ετέρου.
15

 

Στην προοπτική των δυστοπικών σεναρί-

ων, ιδίως των σεναρίων Β και Γ που περιγ-
                                                                                                
 

αυτή διαφοροποιεί το επιχείρημα του Scheffler από 

τον καθαρά κοινοτιστικό επιχείρημα του De-Shalit 

A. Why Posterity Matters. Routledge, London and 

New York, 1995.  
14

 Naess A. The Shallow and the Deep, Long-Range 

Ecology Movement: A Summary. Inquiry 1973, 16, 

Νας ΡΦ. Τα Δικαιώματα της Φύσης, Θυμέλη, Αθήνα, 

1995. 
15

 Για αυτές και άλλες ενστάσεις βλ. Τσινόρεμα Στ. 

Φύση, Βιοτεχνολογία, και Ηθική: Αρχές μιας Σύγ-

χρονης Περιβαλλοντικής Ηθικής. Σε: Τσινόρεμα Στ, 

Λούης Κ (επιμ.). Θέματα Βιοηθικής, Πανεπιστημια-

κές Εκδόσεις Κρήτης, Ηράκλειο, 2013: 379-403, 

Σταμάτης Κ. Φιλοσοφία και Οικολογική Ηθική. Νή-

σος, Αθήνα, 2013. 

ράψαμε θα ήμασταν έτοιμοι να καταστρέψο-

υμε την ίδια την μη ανθρώπινη φύση, αφού 

δεν θα είχε καμιά αξία πια η ύπαρξη της φύ-

σης δίχως ανθρώπινη ζωή;
16

 Η απάντηση εί-

ναι αρνητική, αλλά η δικαιολόγησή της μπο-

ρεί να είναι πολλαπλή. Ένας από τους λόγο-

υς είναι ότι είναι ανήθικο να προξενήσουμε 

βλάβη στην Φύση αναίτια, ακολουθώντας 

τον γνώμονα «εάν πρόκειται να μην ζούμε 

πια εμείς, τότε κανένα άλλο ον δεν έχει νόη-

μα να ζει στην Φύση». Αποδίδουμε έτσι στην 

Φύση μια αναπαλλοτρίωτη αξία ύπαρξης 

χωρίς να την υποβιβάζουμε σε φυσικό εξάρ-

τημα της ανθρώπινης ζωής. Υφίσταται όμως 

και ένας άλλος λόγος. Μπορεί να είναι ηθικά 

αδιάφορη η ελπίδα ότι, μετά από χιλιάδες ή 

εκατομμύρια έτη, ίσως να γινόταν ξανά ε-

φικτό εξελικτικά να εμφανιστούν ανθρώπινα 

ή ανθρωποειδή πλάσματα στον πλανήτη;. Η 

απροσδιοριστία της φυσικής εξέλιξης δεν το 

αποκλείει.
17

 Σύμφωνα όμως με το επιχείρημα 

του Scheffler δεν πρόκειται στην κυριολεξία 

για ελπίδα, αλλά για όρο που προσπορίζει 

αξία στις δραστηριότητές μας. Αυτό που ισ-

χύει είναι ότι και εμείς δεν δυνάμεθα να 

δράσουμε δίχως αυτή την προοπτική και η 

φυσική εξέλιξη δεν το αποκλείει. Ο ανθρω-

ποκεντρισμός μπορεί να παραμένει, αλλά ο 

ναρκισσισμός των αξιακών μας επιλογών στο 

παρόν δεν δύναται να παραμείνει αλώβητος, 

αφού περιλαμβάνει ήδη τους αγέννητους άλ-

λους. 

 

 

                                                           
 

16
 Ένα παρεμφερές παράδειγμα είναι το γνωστό 

πρόβλημα που θέτει η Mingley M. Η Θεωρία της 

Εξέλιξης ως Θρησκεία. Κουκκίδα, 2011: 310. Οφεί-

λει ο Ροβινσώνας Κρούσος εγκαταλείποντας το νησί 

πάνω στο οποίο κατάφερε να επιβιώσει να μην πρά-

ξει τίποτε που θα ζημίωνε ή θα κατέστρεφε το νησί 

αυτό ή τις μορφές ζωής πάνω σ’ αυτό αντλώντας το 

συμπέρασμα ότι χρωστά ευγνωμοσύνη προς το νησί 

και τα πλάσματά του; 
17

 Για το επιχείρημα αυτό βλ. Σταμάτη Κ. Φιλοσοφία 

και Οικολογική Ηθική, όπ. παρ.: 117-118. Ο Σταμά-

της υποστηρίζει ότι κανείς δεν νομιμοποιείται να κα-

ταπνίξει τέτοια ελπίδα για το μέλλον. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

12 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

3. Μελλοντικές γενεές και περιβαλλοντική 

ηθική 

 

Η Παγκόσμια Επιτροπή για το Περιβάλλον 

και την Ανάπτυξη, Το Κοινό μας Μέλλον, γνωσ-

τή ως Brundtland Report (1987), μας έχει δώσει 

τον πιο γνωστό και ταυτόχρονα αμφιλεγόμενο 

ορισμό της «βιώσιμης ανάπτυξης» υποστηρίζον-

τας ότι αυτή σημαίνει ότι θα πρέπει να εξασφα-

λίζονται οι ανάγκες των παρόντων γενεών, χωρίς 

να υπονομεύονται οι αντίστοιχες ανάγκες των 

μελλοντικών γενεών.
18

 Η αναφορά της 

Brundtland Report στην ικανοποίηση αναγκών 

δεν βοηθά πολύ, καθώς είναι αφηρημένη και δυ-

νητικά προβληματική αφού δεν είναι σαφές εάν 

αναφέρεται σε βασικές ή κάθε είδους ανάγκες. 

Οι ανάγκες, ως γνωστόν, είναι πολιτισμικά και 

κοινωνικά προσδιορισμένες και διαφέρουν στην 

πορεία του χρόνου. Αλλά ακόμη κι αν προσδιο-

ρίσουμε τις ανάγκες ως βασικές ανάγκες η «βι-

ώσιμη ανάπτυξη» δεν μπορεί να παραμείνει στο 

επίπεδο ικανοποίησης αυτών όσο οι ρυθμοί αύ-

ξησης του παγκόσμιου πληθυσμού παραμένουν 

μεγάλοι ειδικά στον αναπτυσσόμενο κόσμο. 

Αν το επιχείρημα που διατυπώθηκε στο προ-

ηγούμενο μέρος είναι ορθό τότε μπορεί να είναι 

περαιτέρω χρήσιμο καθώς δύναται να μας πει 

κάτι και για το περιεχόμενο του ενδιαφέροντός 

μας για τις μελλοντικές γενεές δείχνοντας επίσης 

ότι η έννοια της «βιώσιμης ανάπτυξης» είναι 

πρωτίστως κανονιστική και όχι περιγραφική.
19

 

Ας δούμε πώς το ενδιαφέρον μας για τις μελλον-

                                                           
 

18
 Η αρχή καθιερώνεται ως αρχή του διεθνούς περι-

βαλλοντικού δικαίου με την Διακήρυξη του Ρίο και 

την Agenda 21, διεθνή κείμενα που μολονότι δεν εί-

ναι δεσμευτικά έχουν σημαντικό καθοδηγητικό χα-

ρακτήρα. Στο ευρωπαϊκό δίκαιο η αρχή αναφέρεται 

στο προοίμιο και στα άρθρα 3 παρ. 3 και 5 καθώς και 

21 παρ. 2δ της Συνθήκης για την Ευρωπαϊκή Ένωση. 

Στο ελληνικό Σύνταγμα κατοχυρώνεται η «αρχή της 

αειφορίας» στο άρθρο 24 με την αναθεώρηση του 

2001. 
19

 Όπως εύστοχα επιχειρηματολογεί επ’ αυτού ο Bar-

ry B. Sustainable Development and Intergenerational 

Justice. In: Dobson A (ed.). Fairness and Futurity: 

Essays on Environmental Sustainability and Social 

Justice. Oxford University Press, Oxford, 1999: 101-

106.  

τικές γενεές δύναται να οδηγήσει σε συγκεκρι-

μένο περιεχόμενο. 

Η Έκθεση Stern για τα οικονομικά της κλιμα-

τικής αλλαγής αναφέρεται στην «βιώσιμη ανάπ-

τυξη» και τις μελλοντικές γενεές υποστηρίζον-

τας ότι αυτές πρέπει να έχουν το δικαίωμα σε 

ένα επίπεδο ζωής όχι χαμηλότερο από το σημε-

ρινό.
20

 Σύμφωνα όμως με το επιχείρημά μας δεν 

αντλείται κάποιο καθήκον να εξασφαλίσουμε 

ίση ή μεγαλύτερη ευημερία, διότι ένα τέτοιο πε-

ριεχόμενο έχει τα εξής προβλήματα: (α) από την 

άποψη της προστασίας του περιβάλλοντος δεν 

μας δίνει κάποιο κριτήριο στάθμισης της ανθρώ-

πινης ευημερίας των μελλοντικών γενεών με κά-

τι άλλο, αφού μεταφράζει ακόμη και το αποκα-

λούμενο «φυσικό κεφάλαιο» με όρους ευημερί-

ας, πράγμα που επιτρέπει πολλές φορές την υπο-

κατάσταση του «φυσικού κεφαλαίου» από το 

«ανθρώπινο/τεχνητό κεφάλαιο», (β) δεν υπάρχει 

τρόπος να εγγυηθούμε την μελλοντική ευημερία, 

εξαιτίας μιας σειράς παραγόντων, όπως π.χ. η 

ατομική ψυχολογία, ο πολιτισμός και τα απρό-

οπτα συμβάντα, (γ) από ωφελιμιστική άποψη, η 

μεγιστοποίηση της ευτυχίας για όσο το δυνατό 

μεγαλύτερο αριθμό ανθρώπων, η οποία πάει πιο 

πέρα από την εξασφάλιση ίσης ευημερίας, κιν-

δυνεύει είτε να θυσιάσει τις παρούσες γενεές 

προς όφελος των μελλοντικών, κάτι που σημει-

ώνει ο John Rawls στο έργο του,
21

 είτε να αφή-

σει ανοικτό το ενδεχόμενο υπερπληθυσμού, αν 

μιλάμε για την αύξηση της συνολικής ευημερίας, 

(δ) σε κάθε περίπτωση πόση ευημερία και σε 

σύγκριση με ποιους θα πρέπει να εξασφαλίζεται 

στις μελλοντικές γενεές - αν για παράδειγμα η 

δική μας ευημερία είναι τεράστια εξαιτίας της 

έντονης βιομηχανικής παραγωγής μπορούμε και 

οφείλουμε να κάνουμε το ίδιο και για τους απο-

                                                           
 

20
 Stern N. The Economics of Climate Change. HM 

Treasury, London, 2006 (στα ελληνικά Stern N. Τα 

Οικονομικά της Κλιματικής Αλλαγής – Σύνοψη. Λα-

ζαρίδη Κ, Τραγάκη Α, Χουλιάρας Α (μτφ και επιμ). 

Ελληνικό Υπουργείο Εξωτερικών, 2008 - οι αναφο-

ρές στο αγγλικό κείμενο). Αφήνω κατά μέρος, όπως 

έχω πει, την συζήτηση περί δικαιωμάτων. 
21

 Rawls J. Θεωρία της Δικαιοσύνης. Βασιλόγιαννης 

Φ κ.ά. (μτφ). επίμετρο Παπαγεωργίου Κ. Πόλις, Α-

θήνα, 2001. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

13 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

γόνους μας;
22 

(ε) με αυτή την έννοια δεν πρέπει 

να συγχέουμε τα ζητήματα ευημερίας με τα ζη-

τήματα ελευθερίας ή αλλιώς αξιοδότησης, όπως 

θα δούμε πιο συγκεκριμένα ευθύς αμέσως.  

Οι οικονομολόγοι της «βιώσιμης ανάπτυξης» 

ερίζουν π.χ. σχετικά με το εάν θα πρέπει, εφαρ-

μόζοντας έναν υπολογισμό κόστους - οφέλους 

(cost-benefit analysis) που πρέπει να προηγείται 

κάθε απόφασης δημόσιας πολιτικής να υπολογί-

ζουμε το ίδιο τα ωφελήματα ή το κόστος για το-

υς μελλοντικούς ανθρώπους. Τούτο συμβαίνει 

διότι στην ωφελιμιστικού τύπου οικονομική της 

ευημερίας το πρόβλημα έγκειται στην αδυναμία 

να προσδιοριστεί δίχως υπέρβαση των ορίων της 

θεωρίας, ο χρονικός ορίζοντας που καθορίζει τις 

συνέπειες οι οποίες θα πρέπει να ληφθούν υπό-

ψη. Ακολουθώντας μια χιουμιανή εκδοχή του ότι 

το ανθρώπινο ηθικό ενδιαφέρον είναι μεγαλύτε-

ρο όσο κάποιος είναι χωρικά και χρονικά εγγύ-

τερα αναγνωρίζουν ένα φθίνον ενδιαφέρον για 

τα μέλλοντα πρόσωπα, το οποίο προσδιορίζεται 

από διάφορους παράγοντες.
23

 Έτσι, αν π.χ. δεχ-

θούμε ένα φθίνον ενδιαφέρον για τα μελλοντικά 

πρόσωπα της τάξης του 2-3 % ετησίως θα πρέπει 

να μας είναι ηθικά αδιάφορες οι συνέπειες της 

πρόκλησης βλάβης από ραδιενεργά απόβλητα 

μετά από 500 χρόνια. Μια τέτοια σκέψη αντιβα-

ίνει σαφώς στις ηθικές μας διαισθήσεις. Ένας 

από τους λόγους αποτελεί ότι είναι ηθικά αυθαί-

ρετο να δεχθούμε μια καθαρή κατά χρόνο προτί-

μηση στο ηθικό μας ενδιαφέρον ή αλλιώς ένα 

φθίνον ενδιαφέρον.
24

 

Την ηθική αυτή αυθαιρεσία απορρίπτει η Έκ-

θεση Stern για τα Οικονομικά της Κλιματικής 
                                                           
 

22
 Holland A. Sustainability: Should We Start from 

Here? In: Fairness and Futurity, όπ. παρ.: 48-49, 57-

62. Οι τέσσερις πρώτοι αυτοί λόγοι απόρριψης της 

ευημερίας έχουν να κάνουν με την προσπάθεια να 

ποσοτικοποιηθούν άρα να αποβούν μετρήσιμα τα 

κριτήρια αποφάσεων, γεγονός που συντελεί στην 

απορρόφηση της σημασίας του περιβάλλοντος από 

την οικονομική του αποτίμηση. Η σύγκρουση όμως 

αυτή παραμένει εντός του ανθρωποκεντρισμού. 
23

 Βλ. την χαρακτηριστική θέση του Beckerman W. 

The chimera of ‘sustainable development’. In: The 

Electronic Journal of Sustainable Development 2007, 

1:17-26. 
24

 Έτσι επιχειρηματολογεί ο Rawls J. Θεωρία Δικαι-

οσύνης. όπ. παρ.: 346-351. 

Αλλαγής, η οποία υιοθετεί μια απρόσωπη συνε-

πειοκρατική προσέγγιση θεωρώντας βασικά την 

ευημερία των τωρινών και των μελλοντικών γε-

νεών ίσης αξίας. Παρόλα αυτά δέχεται μία, πολύ 

χαρακτηριστική για την περίπτωσή μας, ηθική 

βάση ώστε να μειώσει την αξία της ευημερίας 

των μελλοντικών γενεών έστω και ελάχιστα εξι-

σορροπώντας την με αυτήν των τωρινών. Και 

αυτή έγκειται στην αβεβαιότητα σχετικά με το 

εάν όντως θα υπάρξουν μελλοντικές γενεές, συ-

νυπολογίζοντας ένα «ρίσκο εξαφάνισης» της αν-

θρωπότητας που αποτιμά με ένα συντελεστή 

0,1%.
25

 

Με δεδομένη την απόρριψη της εξασφάλισης 

ευημερίας ως περιεχόμενο της «βιώσιμης ανάπ-

τυξης», ας ξαναγυρίσουμε στο αρχικό επιχείρη-

μα που περιγράψαμε πιο πάνω περί αξιοδότησης, 

ως εγγενούς χαρακτηριστικού της ανθρωπότη-

τας, με την ποιοτική και όχι αθροιστική έννοια. 

Πρώτον, δεν μας ενδιαφέρει μια οποιαδήποτε 

ανθρωπότητα, άρα δεν μας ενδιαφέρει απλώς η 

ύπαρξη ανθρώπων που θα διάγουν βίους στους 

οποίους η βασική ικανότητα αξιοδότησης θα πε-

ριστέλλεται από διάφορους επιβαρυντικούς πα-

ράγοντες είτε αυτοί αφορούν το φυσικό είτε το 

κοινωνικό πλαίσιο. Με αυτή την έννοια δεν 

μπορεί να είναι αρκετή μονάχα η εξασφάλιση 

των βασικών μελλοντικών αναγκών των ανθρώ-

πων, όπως διατείνεται η Brundtland Report. Η 

εξασφάλιση των βασικών αναγκών δεν δίνει ε-

παρκή προτεραιότητα στην αξιοδότηση, με άλλα 

λόγια στην ελευθερία, διότι ενώ αποτελούν προ-

ϋπόθεση γι’ αυτήν δεν εξαντλούν την ικανότητά 

μας για σκοποθεσία. 

Αυτό που δίνει νόημα και στην δικιά μας ζωή 

είναι η ελευθερία των μελλοντικών γενεών να 

θέτουν σκοπούς, άρα όχι η με στενή έννοια ευη-

μερία τους αλλά η ελευθερία τους να μπορούν 

να διαμορφώσουν την δικιά τους αντίληψη για 

έναν αγαθό βίο. Αυτό σημαίνει ότι όταν ασκού-

με κριτική στην ανθρώπινη επέμβαση στο περι-

                                                           
 

25
 Στο ίδιο: 45. Αναφορές σε ένα τέτοιο ρίσκο δεν 

είναι περιθωριακές. Βλ. π.χ. την κρίση του Λόρδου 

Rees, της Βρετανικής Βασιλικής Ακαδημίας, ότι υ-

φίσταται 50% πιθανότητα ο πολιτισμός μας να επι-

βιώσει στον πλανήτη έως το τέλος αυτού του αιώνα 

στο Rees M. Our final century. Heinemann, London, 

2003. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

14 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

βάλλον το κάνουμε επειδή στερεί μέσω της κα-

ταστροφής τους ίδιους τους όρους της ανθρώπι-

νης πράξης για το μέλλον, το οποίο όμως μέλλον 

αποτελεί και αυτό το ίδιο όρο νοηματοδότησης 

της πράξης μας εδώ και τώρα. Τούτο το επιχεί-

ρημα έχει όμως επίσης έναν σαφή και σημαντικό 

εξισωτικό χαρακτήρα: αφορά τις ίσες ευκαιρίες 

των μελλοντικών γενεών να θέτουν σκοπούς.
26

 

Οι μελλοντικές γενεές δεν μπορούν να είναι υ-

πεύθυνες για τις συνθήκες εντός των οποίων θα 

βρεθούν εξαιτίας ενεργειών ή παραλείψεων των 

προηγούμενων. Ο Rawls δίνει ένα πολύ συγκεκ-

ριμένο, αν και περιορισμένο, περιεχόμενο σε αυ-

τή την ακριβοδίκαιη ισότητα των ευκαιριών ό-

ταν διατυπώνει την αρχή της δίκαιης αποταμίευ-

σης για τις μελλοντικές γενεές. Σύμφωνα με την 

τελευταία σκοπός είναι μια υλική βάση για την 

εγκαθίδρυση και διαιώνιση δίκαιων θεσμών, εν-

τός των οποίων θα πραγματώνονται οι βασικές 

ελευθερίες, τίποτε παραπάνω. Αν τα μέλη της 

κοινωνίας θέλουν να αποταμιεύσουν και για άλ-

λες επιδιώξεις είναι ένα διαφορετικό ζήτημα.
27

 

Στην πράξη, η αρχή της «βιώσιμης ανάπτυ-

ξης» ερμηνευμένη με τον παραπάνω τρόπο θα 

έπρεπε να μας οδηγήσει σε απαιτητικές πολιτι-

κές σε σχέση με τους φυσικούς πόρους, δηλαδή 

την διατήρηση της ικανότητας της ατμόσφαιρας 

να απορροφά τα αέρια του θερμοκηπίου, την δι-

ατήρηση και ανανέωση του δασικού πλούτου για 

τις μελλοντικές γενεές κλπ. Εδώ για παράδειγμα 

δεν θα μπορούσε να μας ικανοποιήσει η υποκα-

τάσταση του φυσικού πλούτου π.χ. των φυσικών 

δασών από τεχνητά υποκατάστατα, ακόμη κι αν 

η ευημερία μας παρέμενε η ίδια, ακόμη δηλαδή 

κι αν κάποιος μας έλεγε ότι π.χ. τα «πλαστικά 

δέντρα» θα υποκαθιστούν εν πολλοίς πλήρως τις 

λειτουργίες των φυσικών προκαλώντας μας την 

ίδια ικανοποίηση. Αυτό θα ερχόταν σε αντίθεση 

                                                           
 

26
 Έχω υποστηρίξει το ίσο δικαίωμα στην ανάπτυξη 

ως βασικό στοιχείο της «βιώσιμης ανάπτυξης» σε 

ενδογενεακό επίπεδο. Βλ. Koukouzelis K. Sustaina-

ble Development, Liberty and Global Social Justice. 

In: Public Reason: Journal of Moral and Political Phi-

losophy 2012, 4:170-171. Για την διαγενεακή 

ισότητα των ευκαιριών, βλ. Barry B. Sustainability 

and Intergenerational Justice. όπ. παρ.: 104. 
27

 Rawls J. Θεωρία της Δικαιοσύνης. οπ. παρ.: 342-

343. 

με την λειτουργία της φύσης για την ελευθερία 

μας.
28

  

Ως προς την βιοποικιλότητα η διατήρησή της 

για τις μελλοντικές γενεές - η διατήρηση άγριων 

ζώων, η ποικιλότητα οικοσυστημάτων, η γενετι-

κή ποικιλότητα - είναι απολύτως ουσιώδης κα-

θώς διατηρεί τις πιθανότητες ανακάλυψης «αξι-

οποιήσιμων» ιδιοτήτων για το μέλλον με δεδο-

μένο ότι οι ανάγκες και οι κλιματολογικές συν-

θήκες αλλάζουν με σημαντικά αποτελέσματα για 

την τροφή, την υγεία, αλλά κυρίως την ανθρώπι-

νη ελευθερία.
29

 Δεν δυνάμεθα να γνωρίζουμε τι 

θα μπορούσε να συνιστά αγαθή ζωή για τους 

ανθρώπους στο μέλλον και η στέρηση ευκαιριών 

παραβιάζει αυτή τους την ικανότητα. 

 

4. Επίλογος 

 

Ο κυνισμός που επικρατεί σε μεγάλο μέρος 

των ανθρώπων για το ότι οι μελλοντικές γενεές 

δεν συνεισφέρουν τίποτε, αλλά μονάχα ζητούν, 

αλλά και η άποψη αυτών που θεωρούν ότι η πε-

ριβαλλοντική ηθική πρέπει να απεγκλωβιστεί 

από μια στενά ανθρωποκεντρική προσέγγιση, 

όπως η βαθιά οικολογία, λειτουργούν μονάχα 

μέσω μια μη αναστοχαστικής και απροβλημά-

τιστης βεβαιότητας ότι η ανθρωπότητα θα υπάρ-

χει στο διηνεκές. Μετακινώντας αυτή την βεβαι-

ότητα συνειδητοποιούμε ότι όχι μόνο είμαστε 

εξαρτημένοι εδώ και τώρα από την ύπαρξή της 

στο μέλλον, αλλά και ότι έχουμε ενδιαφέρον να 

διατηρήσουμε την ανθρωπότητα ως φέρουσα την 

ικανότητα να θέτει σκοπούς. 

Το μέλλον της ανθρωπότητας ως ικανότητας 

σκοποθεσίας εντός ενός φυσικού περιβάλλοντος 

βιώσιμου είναι πάντοτε ήδη παρόν. Το μέλλον 

δεν μας δίνει εντολές και δεν αποτελεί αιτία της 

πράξης μας, αλλά πλαίσιο που την νοηματοδοτε-

ί. Η ηθική είναι προϊόν του πρακτικού συλλο-

                                                           
 

28
 O Kant υποστηρίζει ότι η μέριμνα σε σχέση με την 

μη ανθρώπινη φύση για αυτό που είναι η ίδια συμ-

βάλλει στην ηθική μας τελείωση, ενώ η φύση είναι 

σύμμαχος και όχι εχθρός των ηθικών μας σκοπών. Η 

αισθητική θεώρηση της φύσης που εξελίσσεται μας 

κάνει και εμάς να συνειδητοποιήσουμε ότι κι εμείς 

μπορούμε να αλλάξουμε όπως και αυτή αλλάζει. 
29

 Εθνική Επιτροπή Βιοηθικής. Γνώμη για τη Διαχεί-

ριση του Βιολογικού Πλούτου. Μάρτιος 2009: 20-21. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

15 

 www.bioethics.gr                                                                                   Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 2(1) Μάρτιος 2016 

γισμού του κοινού νου όταν καλούμαστε να 

πράξουμε. Εκεί ανακαλύπτουμε ότι η παρουσία 

των άλλων και μάλιστα των αγέννητων και άγ-

νωστων σε μας άλλων, είναι συγκροτητικός όρος 

του να αποδίδουμε αξία στα πράγματα. Αν όμως 

το επιχείρημά μας ευσταθεί τότε το ενδιαφέρον 

μας για το μέλλον της ανθρωπότητας είναι ενδι-

αφέρον του πρακτικού λόγου και όχι κάποια μυσ-

τηριώδης εντολή που προέρχεται από τον Θεό ή 

απότοκο της δαρβινικής φυσικής επιλογής.  

Τι είδους λοιπόν ενδιαφέρον είναι αυτό το εν-

διαφέρον του πρακτικού λόγου, όπως το περιγ-

ράψαμε; Όπως αναφέρθηκε και πιο πάνω δεν 

υφίσταται κάποιο καθήκον ηθικό να τεκνοποι-

ούμε, αν δεν το επιθυμούμε, αν και υφίσταται 

ηθικό καθήκον να μην φέρουμε στον κόσμο α-

πογόνους που πάσχουν από τρομερά επώδυνες 

και ανίατες ασθένειες.
30

 Έχει υποστηριχθεί ότι ο 

άνθρωπος δεν έχει καμία ηθική υποχρέωση να 

προβεί σε ενέργειες που θα συντελούσαν στην 

συνέχιση του ανθρώπινου είδους, και όποια τυ-

χόν δυσφορία θα νιώθαμε από ένα τέτοιο συμπέ-

ρασμα προέρχεται από μη ηθικούς λόγους.
31

 Έ-

χει επίσης συναφώς υποστηριχθεί ότι έναν τέτοιο 

μη ηθικό λόγο θα αποτελούσε το συναίσθημα 

της δυσφορίας του ότι ένα τέτοιο επίπονο και 

ενδιαφέρον επίτευγμα, όπως είναι ο πολιτισμός,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

θα εξαφανιζόταν ξαφνικά. Μάλιστα, μια τέτοια 

στάση δεν θα ήταν απλώς μια αισθητική στάση, 

                                                           
 

30
 Τέτοιου είδους ζητήματα δεν εξετάζονται εδώ, αλ-

λά αφορούν την πρόκληση της αποκαλούμενης «αδι-

κημένης ζωής» (wrongful life). Βλ. αντί άλλων 

Shiffrin SV. Wrongful Life, Procreative Responsibil-

ity and the Significance of Harm. Legal Theory 1999, 

5: 117-148. 
31

 Παιονίδης Φ. Τα ηθικά δικαιώματα των μελλοντι-

κών γενεών. όπ. παρ.: 134-135.  

αλλά, αν και μη ηθική, είναι πρακτική.
32

 Το επι-

χείρημα όμως του Scheffler εντοπίζει, κατά τη 

γνώμη μου, το ενδιαφέρον αυτό για τις μελλον-

τικές γενεές, σε κάτι διαφορετικό. Το ενδιαφέ-

ρον αυτό συμμετέχει στον προσανατολισμό της 

ίδιας της βούλησης και πηγάζει από αυτό που 

κινητοποιεί τη βούληση μέσω της ίδιας της 

πρακτικής ορθολογικότητας. 

Αν και δεν επιχειρηματολόγησα σχετικά με το 

εάν οι μελλοντικές γενεές έχουν δικαιώματα από 

τώρα ή όταν θα γεννηθούν - ένα ζήτημα που πα-

ραμένει αμφιλεγόμενο - θεωρώ ότι τουλάχιστον 

στην παρούσα εργασία διερευνήσαμε ένα πρότε-

ρο ερώτημα που φαίνεται να θεωρείται δεδομένο 

ακόμη και από αυτούς, οι οποίοι αναγνωρίζουν 

(έστω μελλοντικά) δικαιώματα στα μέλλοντα 

πρόσωπα υπό τον όρο μιας σχετικής βεβαιότητας 

ότι αυτά θα γεννηθούν.
33

 Η διεύρυνση του ηθι-

κού μας ορίζοντα στον πλανητικό χώρο σήμερα 

πρέπει να συμβαδίσει με την διεύρυνση του ηθι-

κού μας ορίζοντας στον χρόνο. Παραφράζοντας 

μια φράση του Σενέκα θα μπορούσαμε να πού-

με: «τον βουλόμενο το μέλλον τον καθοδηγεί, 

τον άβουλο τον παρασύρει».  

 

 

                                                           
 

32
 Bennett J. Maximizing Happiness. In: Sikora RI, 

Barry B (ed). Obligations to Future Generations. 

Temple University Press, Philadelphia, 1978: 61-73. 
33

 Gosseries A. On Future Generations’ Future 

Rights’. όπ. παρ.: 456. Τα Συντάγματα της Ιαπωνίας, 

της Νορβηγίας και της Βολιβίας είναι, από όσο μπο-

ρώ να γνωρίζω, τα τρία μοναδικά παραδείγματα όπου 

αναγνωρίζονται ρητώς δικαιώματα στις μελλοντικές 

γενεές, μαζί με την Διακήρυξη της UNESCO για τα 

Δικαιώματα των Μελλοντικών Γενεών. Βλ. 

UNESCO - Cousteau Society. Human Rights for Fu-

ture Generations. Bruylant & Universidad de La La-

guna Press, Brussels/Tenerife, 1994: προοίμιο, άρθρο 

7.  

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

