
  

  Bioethica

   Vol 3, No 2 (2017)

   Bioethica

  

 

  

  Euthanasia: Ethical Dilemmas Regarding Cultural
Awareness 

  Κωνσταντίνος Κορναράκης (Konstantinos Kornarakis)
 

  doi: 10.12681/bioeth.19726 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Κορναράκης (Konstantinos Kornarakis) Κ. (2017). Euthanasia: Ethical Dilemmas Regarding Cultural Awareness. 
Bioethica, 3(2), 81–94. https://doi.org/10.12681/bioeth.19726

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 19:19:38



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

81 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

 

 

Ευθανασία: Ηθικά διλήμματα πολιτισμικής αυτοσυνειδησίας 
 

Κωνσταντίνος Κορναράκης 
 

Αναπληρωτής καθηγητής, Θεολογική Σχολή, 
Εθνικό & Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών 

 
 

 

konkor@theol.uoa.gr 
 

Περίληψη 

 

 Η παρούσα εργασία επικεντρώνεται στο ανθρωπολογικό υπόβαθρο της πολιτισμικής ταυτότητας 

της ευθανασίας διότι υποστηρίζει ότι η πολιτισμική πρόσληψη της ευθανασίας πρέπει προηγουμένως να 

αντιμετωπίσει ανθρωπολογικά ζητήματα όπως η σχέση αυτονομίας του ασθενούς και βαθμού υπαρξιακής 

ελευθερίας του, ο φόβος του θανάτου, το νόημα του πόνου και η σημασία του για τη σμίλευση της 

ελευθερίας του ανθρώπου καθώς και ο υψίστης σπουδαιότητας ρόλος της κοινότητας για την 

παρηγορητική φροντίδα του μέλους της. Εξετάζεται, επίσης, η δυνατότητα της θεολογικής σκέψης να 

συμβάλει σε ένα διεπιστημονικό διάλογο πάνω στο τέλος της ζωής, επανεξετάζοντας στη συνάφεια αυτή 

το ερώτημα περί της οντολογίας του προσώπου και κατά συνέπεια το ερώτημα περί των εσχάτων. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

82 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

 
 
 
 
 

Euthanasia: Ethical Dilemmas Regarding Cultural Awareness 
 

Konstantinos Kornarakis 

 

Associate Professor, Faculty of Theology, National & Kapodistrian University of Athens 

 

 
Abstract 

 

This paper focuses on the anthropological background of Euthanasia’s cultural profile, claiming that a 

cultural reception of Euthanasia should previously deal with anthropological questions such as patient’s 

autonomy and its relation to existential freedom, the fear of death, the meaning of personal experience of 

pain in shaping one’s own freedom and the cardinal importance of community’s role in patient’s 

palliative care. The theological thinking can contribute in this interscientific dialogue on the end of life, 

re-opening the question of the ontology of person and consequently the question of eschatology. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

83 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

 

1. Εισαγωγή: Η ευθανασία ως πολιτισμικό 

γεγονός 

 

Ο εν εξελίξει διάλογος στις δυτικές κοινωνί-

ες επάνω στο ζήτημα της ευθανασίας
1
 και οι υ-

φιστάμενες αντιγνωμίες καταδεικνύουν ότι το 

ενδεχόμενο αποδοχής ή απόρριψης της ιδέας της 

ευθανασίας σε ένα πολιτισμικό πλαίσιο αποτελεί 

για το συλλογικό υποκείμενο πρόκληση πολι-

τισμικής αυτοσυνειδησίας. Το γεγονός δηλαδή 

ότι ο διάλογος για το τέλος της ζωής του ανθρώ-

που αφορά στις δομές του συστήματος υγείας 

και τα απορρέοντα βιοηθικά ζητήματα, το γεγο-

νός ότι το θέμα της ευθανασίας καθίσταται αντι-

κείμενο αναγκαίας διεπιστημονικής προσέγγι-

σης, ότι απασχολεί τον χώρο της τέχνης και του 

θεάματος
2
 αλλά και ότι προβάλλεται μέσω του 

διαδικτύου και των ψηφιακών του προϊόντων
3
 

φανερώνει ότι το συλλογικό υποκείμενο βρίσκει 

στο εκάστοτε και εκασταχού πολιτισμικό ιδεώ-

                                                           
 

1
 Στην παρούσα μελέτη αναφερόμαστε κυρίως σε ανθρω-

πολογικά ερωτήματα περί ευθανασίας υπό το πρίσμα της 

πολιτισμικής αυτοσυνειδησίας. Αυτός είναι και ο λόγος 

που δεν εξειδικεύουμε την ανάλυση του θέματος σε σχέση 

με την ποικιλία μορφών ευθανασίας και τα ιδιάζοντα χα-

ρακτηριστικά κάθε περιπτώσεως (π.χ. σε τι διαφέρει ο 

βαθμός ηθικής ευθύνης συγγενούς του ασθενή σε περίπ-

τωση παθητικής ευθανασίας σε σχέση με την ευθύνη του 

ίδιου προσώπου σε περίπτωση εκούσιας ενεργητικής ευ-

θανασίας ή υποβοηθούμενης αυτοκτονίας του ασθενούς). 
2
 Από κινηματογραφικές ταινίες, ενδεικτικώς αναφέρουμε: 

Mar adentro (Ισπανία-2004), Million Dollar Baby 

(Η.Π.Α.-2004), Guzaarish (Ινδία-2010), Un voyage (Γαλ-

λία-2014), The Farewell Party (Ισραήλ-2014). Πρωτοπο-

ριακή για τα ελληνικά δεδομένα η ελληνική ταινία, Αθώα 

ή ένοχη (1963) σε σκηνοθεσία Ν. Μάτσα. Σε ο, τι αφορά 

στον χώρο της μουσικής, ενδεικτικώς αναφέρουμε: Metal-

lica, "One" (Η.Π.Α.-1988/ heavy metal), Suicide Com-

mando, "Euthanasia" (Βέλγιο-1998/ electro-industrial mu-

sic), Mortem, "Euthanasia" (Ρωσία - 2000/ Brutal Death 

Metal), Nine, "Euthanasia" (Σουηδία-2003/ Sludge 

Metal/Death 'n' Roll), OHTAR, "Euthanasia of Existence" 

(Πολωνία-2016/ Black Metal). 
3
 Π.χ., βλ. το Euthanasia, ευρέως διαδεδομένο indie horror 

gameplay το οποίο έχει ως υπόβαθρό του την ιστορία ενός 

πρώην στρατιωτικού και φιλήσυχου οικογενειάρχη, ο ο-

ποίος μένει παράλυτος και κατ’ απαίτησή του θανατώνεται 

με υποβοηθούμενη αυτοκτονία. Το παιχνίδι ξεκινά από τη 

στιγμή που επιδρά η ένεση: "In that sleep of death ... what 

dreams may come?". Περισσότερα στο 

www.moddb.com/games/euthanasia. 

δες τρόπους εκδήλωσης των εμπειρικών του βι-

ωμάτων μέσα από την εκλεκτική χρήση των πα-

ρεχόμενων πολιτισμικών δυνατοτήτων. 

Γενικότερα μπορεί να υποστηριχθεί ότι οι 

μορφωτικές και τεχνολογικές δυνατότητες που 

προσφέρει ένας πολιτισμός μαρτυρούν τον βαθ-

μό και την ποιότητα της αυτοσυνειδησίας του 

συλλογικού υποκειμένου ενώ η επιλογή των τεχ-

νολογικών δυνατοτήτων που παρέχει ο Πολιτισ-

μός (το τι θα επιλεγεί και τι θα απορριφθεί) αλλά 

και ο τρόπος χρήσης τους μαρτυρά τον βαθμό 

και την ποιότητα της προσωπικής αυτοσυνειδη-

σίας. Στην περίπτωση, επί παραδείγματι, του δη-

μοσιογράφου Α. Βέλλιου, ο οποίος τον Σεπτέμ-

βριο του 2016 προχώρησε σε «μη υποβοηθούμε-

νη ευθανασία» λόγω προχωρημένης μορφής με-

ταστατικού καρκίνου, η προβολή της σχετικής 

συζήτησης περί του αποδεκτού ή μη της ευθα-

νασίας, με αφορμή την περίπτωση του επιβεβαί-

ωσε την ταχύτητα μαζικής μετάδοσης της πλη-

ροφορίας και την άμεση επίδρασή της στην «κα-

θημερινή ζωή» (ως κοινωνιολογικής έννοιας) 

του υποκειμένου. Συγχρόνως, όμως, κατέστησε 

φανερό το γεγονός ότι η τεχνολογία ως πολιτισ-

μικό προϊόν, δίδει στον άνθρωπο τη δυνατότητα 

να αξιοποιήσει τα δεδομένα του πολιτισμικού 

ιδεώδους αλλά και να επέμβει κριτικά σε αυτό. 

Στη συγκεκριμένη περίπτωση, επί παραδείγματι, 

μπορεί να νοηθεί ως κριτική παρέμβαση στο υ-

φιστάμενο πολιτισμικό ιδεώδες το γεγονός ότι οι 

συμμετέχοντες στον διάλογο του διαδικτύου το-

ποθετήθηκαν θετικά ή αρνητικά έναντι του γε-

γονότος της ευθανασίας εν σχέσει προς το ισχύ-

ον πολιτισμικό ιδεώδες και τις ανθρωπολογικές 

του παραμέτρους. Όλη αυτή η διαδικασία, επει-

δή ακριβώς προϋποθέτει τα πολιτισμικά προϊόν-

τα ως τρόπους ερμηνείας των υπαρξιακών ζητη-

μάτων που αντιμετωπίζουν οι κοινωνίες της ύσ-

τερης νεωτερικότητας (όπως π.χ. η στάση έναντι 

του θανάτου, το αίτημα της αυτονομίας κ.ο.κ.), 

διερευνώντας τα αδιέξοδα αλλά και τις προοπτι-

κές των επιλογών του ανθρώπου καθιστά κάθε 

σχετική συζήτηση ανθρωπολογικό κεφάλαιο. 

 

2 Ζητήματα ανθρωπολογίας κατά την πολι-

τισμική πρόσληψη της ευθανασίας 

 

α. Τα ηθικά διλήμματα περί ευθανασίας ως 

πρόβλημα του αυτοαναφορικού υποκειμένου 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

84 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

Η προτεραιότητα της φύσεως έναντι του 

προσώπου και η ιδέα της βιολογικοποίησης
4
 του 

ανθρώπου στις κοινωνίες της ύστερης νεωτερι-

κότητας έχουν ως βασική συνέπεια το ότι αν και 

ο διάλογος σχετικά με το ζήτημα της ευθανασίας 

επιβεβαιώνει μια θετική ιδιότητα του σύγχρονου 

δυτικού πολιτισμού, δηλαδή τη δυνατότητα που 

ο ίδιος παρέχει στο συλλογικό υποκείμενο για 

την κριτική του θεώρηση (θεραπεία προβλημά-

των του, αναστοχασμός), εντούτοις δεν μπορεί 

να παραθεωρηθεί το γεγονός ότι τα περιθώρια 

αυτοκριτικής του περιορίζονται από τα όρια που 

ο ίδιος ο πολιτισμός έθεσε. Ο πλουραλισμός, 

δηλαδή, των επιχειρημάτων υπέρ ή εναντίον του 

ενδεχομένου της ευθανασίας (που επέχουν θέση 

πολιτισμικής αυτοκριτικής) δεν μπορεί να εγγυ-

ηθεί ριζοσπαστική αντιμετώπιση υπαρξιακών 

ζητημάτων, όπως αυτό του θανάτου. Αυτό βεβα-

ίως περιλαμβάνει και τα θρησκευτικά επιχειρή-

ματα, ιδίως όταν αυτά έχουν κανονιστικό
5
 ή α-

ριστοκρατικό χαρακτήρα.
6
 

Η αιτία για την αδυναμία των επιχειρημάτων 

αυτών να ανοίξουν στον άνθρωπο υπαρξιακές 

προοπτικές φαίνεται να οφείλεται στο γεγονός 

ότι ως κοινό τους σημείο έχουν τη βασική ιδέα 

ότι, το εάν επιθυμούμε ή όχι τον πρόωρο τερμα-

τισμό της ζωής μας μπορεί να είναι μια μεταβλη-

τή που καθορίζεται (αρνητικά ή θετικά) από τον 

πολιτισμό μας, τις κοινωνικές, και νομικές συμ-

βάσεις, τις φιλοσοφικές και θρησκευτικές ιδέες 

του τόπου στον οποίο ζούμε αλλά πάντως πηγά-

ζει μέσα από την περί του εαυτού μας εικόνα 

που διαθέτουμε και την αυτονομία που της επιτ-

ρέπουμε να έχει. Ο βαθμός δυσκολίας αυτής της 

συζήτησης έγκειται στο ότι αν και η αρχή της 

αυτονομίας αποτελεί θεμέλιο των κοινωνιών της 

ύστερης νεωτερικότητας, εντούτοις οι ποικίλες 

εκδοχές της επιδρούν με διαφορετικούς, μεταξύ 

                                                           
 

4
 Πρβλ. Κορναράκη Κ. Η θεολογική θεώρηση των Γενετι-

κών Εξετάσεων (Genetic tests) ως υπόμνημα κριτικής αν-

θρωπολογίας στη σύγχρονη κοινωνία. Στο: Κορναράκη Κ. 

Ο άνθρωπος απέναντι στην εικόνα του: κείμενα Πατερικής 

Ανθρωπολογίας και Ηθικής, Αρμός, 2012: 509-516. 
5
 Βλ. την κριτική στη θεσμοποίηση της θρησκείας στο 

Somerville MA. Death Talk: The Case Against Euthanasia 

and Physician-Assisted Suicide. McGill-Queen's Univer-

sity Press, 2001: 365. 
6
 Όπως στον Βουδισμό που μόνο ο σοφός δικαιούται ευ-

θανασίας. 

τους, τρόπους στη διαμόρφωση των πολιτισμι-

κών ιδεών.  

 

Ι. Αυτονομία: μια ιδέα με πολλές εκδοχές 

Η αρχή της αυτονομίας αποτελεί αναμφίβο-

λα τον θεμελιώδη πυλώνα του οικοδομήματος 

της βιοηθικής δεοντολογίας, ωστόσο στη σύγ-

χρονη έρευνα διεξάγεται ένας ευρύτατος διάλο-

γος σχετικά με τα ανθρωπολογικά ζητήματα που 

προκύπτουν κατά την άσκηση εκ μέρους του αν-

θρώπου του θεμελιώδους δικαιώματός του να 

θέτει τα δικά του όρια για τον τρόπο να υπάρχει 

(αυταρχία, ανεξαρτησία από εξωτερικές δεσμεύ-

σεις, η συνείδησή του νόμος των πράξεών του). 

Τις δυσκολίες αυτές εξηγεί με σαφήνεια η Onora 

O’ Neill περιγράφοντας τις δύο εκδοχές της αυ-

τονομίας, δηλαδή του δυτικού ατομισμού και 

των καντιανών αρχών.
7
 Επίσης, αναγνωρίζεται 

πλέον, ότι το κλασσικό έργο των T. L. 

Beauchamp - J. F. Childress, Principles of 

Biomedical Ethics, περισσότερο παρέχει ένα 

πλαίσιο αναφοράς,
8
 παρά επιλύει επιμέρους 

προβλήματα.
9
 Τέτοιου είδους προβλήματα συ-

ναντώνται και σε προνεωτερικά περιβάλλοντα
10

.  

                                                           
 

7
 Αυτονομία και Εμπιστοσύνη στη Βιοηθική. Θ.Μτφρ. 

Δρίτσας, Εκδ. Αρσενίδη, 2011: 97-122. 
8
 Το έργο των Beauchamp TL, Childress JF. Principles of 

Biomedical Ethics. Oxford University Press, 2001
5
 εξακο-

λουθεί να αποτελεί το βασικό θεωρητικό πλαίσιο για την 

έρευνα βιοηθικών ζητημάτων, ωστόσο ζητήματα εγείρον-

ται για το διαπολιτισμικό εύρος των αρχών της Βιοηθικής 

(πρβλ. τους προβληματισμούς του Nwabueze RN. Legal 

and Ethical Regulation of Biomedical Research in Devel-

oping Countries: Routledge 2016
2
:124-127, από άλλης 

πλευράς των Ebbesen M, Andersen S, Pedersen BD. Fur-

ther Development of Beauchamp and Childress’ Theory 

Based on Empirical Ethics. Journal of Clinical Research & 

Bioethics 2012: S6:e001. doi: 10.4172/2155-9627.S6-

e001. Ανακτήθηκε 25.7.2016) όπως και για τον τρόπο με 

τον οποίο διασφαλίζουμε ότι όντως η αυτόνομη βούληση 

μπορεί να ακολουθεί τα κριτήρια που θέτει η συνείδηση 

(πρβλ. Smith N. Private Rule Following and the Principle 

of Respect for Autonomy (Th. MA). Ohio University: 

2015). 
9
 Όπως σημειώνουν οι T. L. Beauchamp-J. F. Childress, η 

αρχή της «ευποιίας ή ευεργεσίας» (Beneficence) έρχεται 

σε σύγκρουση με την αρχή της αυτονομίας όταν ο ιατρός 

επιδεικνύει πατερναλιστική συμπεριφορά αρνούμενος τις 

επιθυμίες ή επιλογές του ασθενούς (Principles of 

Biomedical Ethics: 165). 
10

 Ο R. Nwabueze εξετάζει περιπτώσεις αφρικανικών κρα-

τών όπου η έκφραση αυτόνομης βούλησης προϋποθέτει 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

85 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

Στον ίδιο άξονα κινείται και ο προβληματισ-

μός του J. De Haan για τις δύο κατ’ αυτόν εκδο-

χές της αρχής της αυτονομίας στη Βιοηθική, δη-

λαδή την αμιγή (The Pure Autonomy View) και 

την ήπια (The Joint Autonomy View). Κατά τον 

De Haan η θεωρία της αμιγούς αυτονομίας είναι 

η φιλελεύθερη και αυθεντική εκδοχή της αρχής 

της αυτονομίας βάσει της οποίας θεμελιώνεται 

ηθικά η νόμιμη ευθανασία. Αντιθέτως, η «εναλ-

λακτική» εκδοχή μιας συνδυαστικής θεώρησης 

της αυτονομίας «είναι πιο πατερναλιστική γιατί 

ισχυρίζεται ότι η ευθανασία είναι ηθική μόνο 

εάν επικυρώνεται από την αρχή της ευεργεσίας». 

Ο De Haan συμπεραίνει ότι αν και με την κριτι-

κή αυτή θεώρηση «εν μέρει έχει τεθεί η βάση για 

μια αξιόπιστη ηθική της ευθανασίας», ωστόσο 

«εξακολουθεί να παραμένει ανοικτό το ερώτημα 

για το ποια άποψη είναι τελικά η επωφελέστε-

ρη».
11

  

Ο προβληματισμός αυτός του De Haan για 

τις ηθικές «αντοχές» των ποικίλων εκδοχών της 

αυτονομίας αποτυπώνεται ανάγλυφα στα ηθικά 

διλήμματα που ανακύπτουν κατά τη νοσηλεία 

του ασθενούς.
12

 Η ιδέα της εικαζόμενης συναίνε-

σης
13

 του ασθενούς για διενέργεια ευθανασίας 

(προφανώς όταν δεν υφίστανται advance direc-

tives), συνοδευόμενη από την αντίστοιχη ορολο-

γία (“proxy consent”, “substituted judgment”, 

“presumed consent”, “retrospective consent”) 

και η βεβαιότητα του mercy killing για περιπτώ-

σεις παθητικής ευθανασίας, αποδεικνύουν ότι 

είναι ανέφικτη η πλήρης εφαρμογή της θεωρίας 

της αυτονομίας. Εξάλλου, στο ίδιο πολιτισμικό 

πλαίσιο, αν και αναγνωρίζεται ως αίτημα ηθικής 

η αυτονομία του ασθενούς, είναι γνωστό ότι ση-

                                                                                                
 

επίσης τη συγκατάθεση της κοινότητας στο πρόσωπο του 

αρχηγού ή του πρεσβύτερου της φυλής, του πατέρα ή του 

συζύγου. Στα κράτη αυτά οι επιτροπές Βιοηθικής σέβονται 

την ιδιοπροσωπία της κοινωνικής και κοινοτικής ιεραρχίας 

(Legal and Ethical Regulation of Biomedical Research in 

Developing Countries: 127-130). 
11

 De Haan J. The ethics of euthanasia: advocates' perspec-

tives. Bioethics 2002, 16.2:172. 
12

 Πρβλ. Turner L. Zones of Consensus and Zones of Con-

flict: Questioning the Common Morality Presumption in 

Bioethics. Kennedy Institute of Ethics Journal 2003, 

13.3:213. 
13

 Στην Ολλανδία με βάση τον ισχύοντα νόμο 22572 της 

9.2.1993 αναγνωρίζεται η εικαζόμενη συναίνεση του ατό-

μου για διενέργεια ευθανασίας. 

μαντικοί παράγοντες, όπως ο περιορισμένος α-

ριθμός κλινών στις ΜΕΘ, που αναγκαστικά οδη-

γεί σε οριακές επιλογές, κυρίως με γνώμονα την 

ηλικία αλλά και το υψηλό κόστος νοσηλείας ασ-

θενών που βρίσκονται σε τελικό ή καταληκτικό 

στάδιο,
14

 διαμορφώνουν μια άτυπη συναίνεση 

της σύγχρονης πολιτισμικής αυτοσυνειδησίας 

για παρεμβατική πολιτική στο ζήτημα του τέλο-

υς της ζωής. Εξάλλου, βιοηθικά πρωτόκολλα, 

όπως αυτό του Groningen,
15

 δημιουργούν πρόσ-

θετους προβληματισμούς, υπό την έννοια ότι, αν 

και σέβονται την αρχή της ευποιίας, εντούτοις 

αγνοούν την αρχή της αυτονομίας του ασθενούς.  

Από την άλλη πλευρά, περιπτώσεις όπως αυ-

τή του E. Brongersma,
16

 αποδεικνύουν ότι η α-

ξίωση του ατομικού δικαιώματος
17

 προλαμβάνει 

σε πολλές περιπτώσεις τις θεσμικές αποφάσεις 

της κοινωνίας, οδηγώντας σε καταστάσεις οι ο-

ποίες εξ επόψεως ηθικής αλλά και νομικής 

προσλαμβάνουν τον χαρακτήρα bricolage, όπως 

οι περιπτώσεις εκείνες όπου η υποβοηθούμενη 

αυτοκτονία αναγνωρίζεται μεν ως έγκλημα αλλά 

ως μη διωκόμενο χάριν της αυτονομίας του επι-

θυμούντος τον θάνατό του ασθενούς. Οι R. 

Huxtable και M. Möller, μελετώντας την περίπ-

τωση Brongersma υπό το πρίσμα της θεωρίας 

της Pure Autonomy View του J. De Haan θεωρο-

ύν ότι δεν μπορούν να υπάρξουν «ηθικά όρια» 

σε αιτήματα ευθανασίας, όπως αρχικά ζήτησε ο 

δημόσιος κατήγορος, διότι έτσι προσβάλλεται το 

                                                           
 

14
 Atkinson JM. Advance Directives in Mental Health, 

Theory, Practice and Ethics, Jessica Kingsley Publishers, 

2007:24. 
15

 Το πρωτόκολλο του Groningen επιτρέπει την ενεργητι-

κή ευθανασία σε εξαιρετικές περιπτώσεις νεογέννητων 

που υποφέρουν από πολύ σοβαρή ασθένεια. Ωστόσο δεν 

περιγράφονται ρητά οι συνθήκες τελικού σταδίου ως προς 

την κατάσταση των βρεφών, γεγονός που δίδει το δικαίω-

μα τερματισμού της ζωής ενός βρέφους επί τη βάσει των 

γενετικών εξετάσεων. Πρβλ. Jotkowitz A, Glick S, 

Gesundheit B. A Case Against Justified Non-Voluntary 

Active Euthanasia (The Groningen Protocol). The Ameri-

can Journal of Bioethics 2008, 8:11:23-26. 
16

 Ο Edward Brongersma, Ολλανδός πολιτικός και 

νομικός. Το 1998, σε ηλικία 87 ετών, ζήτησε από τον ιατ-

ρό Flip Sutorius να τον βοηθήσει να τερματίσει τη ζωή 

του, λόγω «ψυχολογικής εξαντλήσεως από τη ζωή». 
17

 Πρβλ., Παναγοπούλου-Κουτνατζή Φ. Σκέψεις αναφορι-

κά με το δικαίωμα διακοπής της ανθρώπινης ζωής. Εφη-

μερίδα Διοικητικού Δικαίου 2010, 1:123-124. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

86 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

δικαίωμα της αυτονομίας του ανθρώπου.
18

 Εφό-

σον επομένως, η ευθανασία είναι πριν από όλα 

προϊόν της αυτονομίας του ασθενούς υπό την 

έννοια αυτοδιάθεσής του και υπό ερμηνευτικές 

προϋποθέσεις της καντιανής self-legislation,
19

 

ακόμα και η αρχή της ευεργεσίας μπορεί να ερ-

μηνευτεί ως άρνηση θεραπείας,
20

 σύμφωνα με 

τις επιθυμίες του ασθενούς. 

 

ΙΙ. Ο Θάνατος: μια υπαρξιακή μεταβλητή, ό-

ριο της ιδέας της αυτονομίας 

Ο τρόπος με τον οποίο οι κοινωνίες της ύσ-

τερης νεωτερικότητας κατανοούν την ιδέα της 

αυτονομίας ως αυτοδιάθεσης του υποκειμένου 

καθιστά σαφές ότι προϋποθέτει την ύπαρξη ως 

ατομικό γεγονός. Από τη στιγμή που το υποκεί-

μενο λειτουργεί στις διαπροσωπικές του σχέσεις 

ως άτομο που περιφρουρεί τον εαυτό του, η κοι-

νωνία μεταβάλλεται σε χώρο συνύπαρξης επιμέ-

ρους αυτόνομων όντων τα οποία θεσπίζουν, βά-

σει Συμβάσεων, Αρχών, Κανονισμών, Γνωμών 

την υποχρέωση το σύνολο να σέβεται τις επιθυ-

μίες του ατόμου. Όλες, όμως, αυτές οι συμβάσε-

ις που καθορίζουν το modus Vivendi του καθέ-

καστον ανθρώπου σε σχέση με την ποιότητα της 

ζωής του, μπορεί να αποτυπώνουν οντικές αλή-

θειες (εμπειρίες μιας επώδυνης νοσηλείας, κακή 

ποιότητα τέλους ζωής με ό,τι και αν σημαίνει 

αυτό για την ψυχολογική κατάσταση του ασθε-

νούς τελικού σταδίου και των οικείων του) αλλά 

στερούνται της πληρότητας του οντολογικού λό-

                                                           
 

18
 Όπως επισημαίνουν οι R. Huxtable και M. Möller, αφ’ 

ης στιγμής ασκήθηκε δίωξη στον γιατρό που ενήργησε την 

ευθανασία αλλά δεν καταδικάστηκε, υπάρχει ήδη ένα νο-

μικό προηγούμενο. Το 2007, μάλιστα, σχετική επιτροπή 

εισηγήθηκε στη Βασιλική Ολλανδική Ιατρική Ένωση 

(KNMG) ότι η «εξάντληση από τη ζωή», μορφή καταθλί-

ψεως, πρέπει να περιληφθεί στις αιτίες που επιτρέπεται να 

διενεργηθεί ευθανασία (Setting a principled Boundary’? 

Euthanasia as a response to ‘life fatigue’. Bioethics 2007, 

21.3:117-126). 
19

 Schmidt U. Euthanasia, Autonomy and Beneficence. 

Studia Theologica - Nordic Journal of Theology 2002, 

56:140. Διαφορετικά ερμηνεύει το ζήτημα ο Ε. Πρωτοπα-

παδάκης (Η ευθανασία και το διακύβευμα της αυτονομίας. 

Στο: Κανελλοπούλου-Μπότη Μ, Παναγοπούλου-

Κουτνατζή Φ. Βιοηθικοί Προβληματισμοί II. Το πρόσωπο. 

Παπαζήσης 2016:115-135). 
20

 Lack P, Biller Andorno N, Brauer S (ed) Concluding 

Remarks. In: Advance Directives, Springer, 2014:204. 

γου (ο άνθρωπος γνωρίζει τον εαυτό του και 

γνωρίζεται ως ον μέσα από τη διαλεκτική ηδο-

νής και οδύνης) ακριβώς διότι ξεπήδησαν μέσα 

από ιδιωτικές αφηγήσεις που στην εποχή της ύσ-

τερης νεωτερικότητας αντικατέστησαν τις μεγά-

λες αφηγήσεις που ερμήνευαν τον άνθρωπο ως 

μέρος του καθολικού. 

Ο διάλογος, επομένως, πάνω στο ζήτημα της 

ευθανασίας εμπεριέχει ένα διακύβευμα: υπενθυ-

μίζει στον άνθρωπο τον τρόπο με τον οποίο αν-

τιλαμβάνεται τον εαυτό του σε σχέση με τον πό-

νο, την ασθένεια και τον θάνατο.
21

 Στις κοινωνί-

ες της ύστερης νεωτερικότητας ο θάνατος απο-

τελεί ένα από τα βασικά υπαρξιακά προβλήματα 

του σύγχρονου ανθρώπου
22

 που «πληγώνει» την 

ιδέα της αυτονομίας. Ο J.P. Sartre δούλεψε αρ-

κετά πάνω στο πρόβλημα αυτό κατά τον 20
ο
 αι-

ώνα, προσπαθώντας να απελευθερώσει τον άν-

θρωπο από την ανάγκη και τα δεσμά της ουσι-

οκρατίας (που του επιβάλλεται ως φυσικός νό-

μος ή ανάγκη ή Θεός) και να αναγνωρίσει την 

ιδιαίτερη αξία του και την ικανότητά του να δια-

θέτει τον εαυτό του. Ο άνθρωπος, ωστόσο, κα-

τανοεί ότι παρ’ όλες τις προσπάθειές του δεν θα 

είναι ποτέ αληθινά ελεύθερος και προσπαθεί «να 

ορθώνει φράκτες που μέσα τους περιορίζει τη 

ζωή του», ακόμη και εάν αυτό σημαίνει ότι πρέ-

πει να αποδέχεται κάποιες ηθικές ή κοινωνικές 

κρίσεις, απαραίτητες για να «φτιάξει τη ζωή το-

υ».
23

 Επειδή έχει βεβαιωθεί ότι ο θάνατος είναι η 

μόνη πραγματικότητα, πέρα από προφήτες και 

θρησκείες επιθυμεί να μάθει «εάν είναι δυνατόν 

να ζει χωρίς ελπίδα».
24

 Στη σκέψη του Α. 

Camus, εντούτοις, η ιδέα της αυτοκτονίας απορ-

ρίπτεται διότι «με την αυτοκτονία, όπως με το 

άλμα, ομολογείς ότι υπάρχουν όρια».
25

 

Καθώς η ιδέα του θανάτου καθίσταται ένα 

είδος taboo,
26

 ο άνθρωπος προσπαθεί να τον α-

                                                           
 

21
 Πρβλ. Turner L. Euthanasia and distinctive horizons of 

moral reasoning. Mortality1997, 2.3:202. 
22

 Πρβλ. λ.χ. τις παρατηρήσεις του Irwin Yalom στο κύριο 

έργο του, Existential Psychotherapy (Basic Books, 1980). 
23

 Camus Α. Ο μύθος του Σισύφου: Δοκίμιο πάνω στο 

παράλογο, μτφρ. Β. Χατζηδημητρίου. Γαλαξίας, 1969:66. 
24

 Camus Α. Ο μύθος του Σισύφου:61. 
25

 Camus Α. Ο μύθος του Σισύφου:62. 
26

 Hick J. Death and eternal life. Collins, 1976:81· Church-

ill L. The amoral character of our attitudes about death: 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

87 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

πομυθοποιήσει με ποικίλους τρόπους.
27

 Η ανι-

κανοποίητη επιδίωξη της ιδεατής αυτονομίας, 

επί παραδείγματι, κάτω από το βάρος του θανά-

του οδηγεί στη σύγχρονη εποχή το υποκείμενο 

σε ένα ιδιότυπο μετανεωτερικό νεοπλατωνισμό ο 

οποίος εκδηλώνεται είτε ως υποτίμηση του αν-

θρωπίνου σώματος μέσα από τον υπερτονισμό 

της βιολογικότητας του ανθρώπου (επομένως 

την αποσύνδεση από πνευματικά χαρακτηριστι-

κά όπως π.χ. «ψυχή»), είτε ως σχεδιασμός ενός 

νοήμονος όντος το οποίο θα είναι ανεξάρτητο 

από το σώμα και τις δεσμεύσεις του (μετα-

άνθρωπος). 

Η ιδέα του αξιοπρεπούς θανάτου είναι ένας 

από τους τρόπους αντιμετώπισης του θανάτου, 

ωστόσο δεν παρακάμπτει το γεγονός ότι η ιδέα 

της αυτονομίας περιορίζεται από την ιδέα του 

θανάτου του υποκειμένου. Η ρωγμή της αυτονο-

μίας, κατ’ ακρίβεια, εντοπίζεται στα ίδια τα θε-

μέλια του δυτικού πολιτισμού. Στην εποχή των 

ατομικών δικαιωμάτων το άγχος του θανάτου 

είναι τόσο διαβρωτικό για την ύπαρξη διότι ε-

ξαρτάται από τον βαθμό καθήλωσης του ανθρώ-

που στις επιθυμίες του οι οποίες του ασκούν βία 

η οποία με τη σειρά της διογκώνει τον φόβο του 

θανάτου διότι όταν οι επιθυμίες αυτές δεν πραγ-

ματοποιούνται τότε αποθνήσκει το Εγώ ως μόνη 

πηγή ανατροφοδότησης του ανθρώπου. Ο ψυχο-

λογικός θάνατος του Εγώ ως αδυναμία του υπο-

κειμένου να συγκροτήσει μια ταυτότητα που θα 

δικαιώνει όλες τις επιλογές του διογκώνει το άγ-

χος του θανάτου επειδή ακριβώς το άγχος αυτό 

εξαρτάται από τον βαθμό αβίωτης ζωής, όπου ως 

«αβίωτη ζωή» δεν εννοείται η πολυσυλλεκτικό-

                                                                                                
 

some implications. Journal of Religion and Health 1978, 

17.3:170. 
27

 Σε ο,τι αφορά σε πολιτισμικά προϊόντα όπως ο κινημα-

τογράφος, παρακολουθούμε την απώθηση της ιδέας του 

θανάτου μέσα από την ψευδαίσθηση μιας υποτιθέμενης 

αθανασίας στη σειρά ταινιών Twilight, βασισμένων στην 

ομώνυμη τετραλογία της S. Meyer, οι οποίες παρουσιάζο-

υν παράλληλους βίους κοινοτήτων κοινών ανθρώπων, 

βαμπίρ και λυκανθρώπων. Εκεί συναντούμε μια ιδιόμορφη 

περίπτωση ευθανασίας: τη χαρακτηριστική επιθυμία της 

Bella, κύριου ρόλου του έργου, να πεθάνει ως συνηθισμέ-

νος άνθρωπος με μια βαρετή ζωή ούτως ώστε να ξαναγεν-

νηθεί ως βαμπίρ σε μια νέα ζωή που δεν γνωρίζει θάνατο 

(Kornarakis K. "I was only human": Puberty crisis, self 

identity and vampire movies in religious context. 

Religiski-Filozofiski Raksti 2015, 18:99-112). 

τητα εμπειριών αλλά η αποτυχία του υποκειμέ-

νου να απεγκλωβιστεί από τον κόσμο των επι-

θυμιών του (το μέρος) ώστε να επιτύχει της με-

θέξεως του καθολικού ως γνώσης του εαυτού 

του. Στην περίπτωση αυτή της «αβίωτης ζωής», 

το υποκείμενο παγιδεύεται στην ιδέα του θανά-

του (με τη φροϋδική ερμηνεία της ορμής θανά-

του), πολιορκώντας τη ζωή.
28

 Ένα θέμα το οποίο 

το βλέπουμε σε «συμβόλαια» ευθανασίας, όπως 

οι Διαθήκες ζωής (Advance Directives) όπου δι-

αφαίνεται η ψυχολογική αδυναμία του ανθρώ-

που να διαχειρισθεί τη μελλοντική (αρνητική για 

τα υπαρξιακά δεδομένα του) εικόνα του, αγωνιά 

για το ενδεχόμενο ενός αιφνιδιασμού ο οποίος 

θα αποκαλύψει τις αδυναμίες του και επιλέγει να 

τερματίσει τη ζωή του όπως θεωρεί εκείνος ότι 

θα έπρεπε να πεθάνει. Μια επιλογή όπου επιχει-

ρείται να ερμηνευθεί ως πράξη ισχύος και θάρ-

ρους και στην οποία λανθάνει η αδυναμία διαχε-

ίρισης της εικόνας του ανθρώπου. Στην περίπ-

τωση αυτή, δεδομένου και του γεγονότος ότι 

ψυχολογικοί παράγοντες (αλλά και κάθε άλλη 

μορφή βίας, κοινωνική ή θρησκευτική) απονευ-

ρώνουν τη δυναμική της, η αυτονομία διεκδικώ-

ντας την απολυτοποίηση του σχετικού καταλήγει 

ως θνησιγενής αίσθηση αυτοδιάθεσης μέσα σε 

ένα ετερόνομο κόσμο (ο θάνατος διαψεύδει τις 

προσδοκίες του σχετικού). Από την άλλη πλευ-

ρά, η κοινότητα που επιχειρεί να υποστηρίξει 

τον ασθενή βιώνει τους ίδιους φόβους: ο οικογε-

νειακός και φιλικός χώρος του ασθενούς υφίστα-

ται την άμεση ψυχολογική και συναισθηματική 

επίδραση του τρόπου με τον οποίο αυτός βιώνει 

τον πόνο
29

 του ιατρικού και νοσηλευτικού προ-

σωπικού μη εξαιρουμένου.
30

 

                                                           
 

28
 Πρβλ. Κορναράκη Κ. Si vis vitam, para mortem: Η α-

γωνία της υπάρξεως έναντι του θανάτου στη διαλεκτική 

μεταξύ θεολογικής και κοσμικής επιστημονικής σκέψεως. 

Στο: Κορναράκη Κ. Ο άνθρωπος απέναντι στην εικόνα 

του: κείμενα Πατερικής Ανθρωπολογίας και Ηθικής, Αρ-

μός, 2012: 543-552. 
29

 Πρβλ. Patisson E. Afraid to die. Pastoral Psychology 

1972, 23:42. 
30

 Κατά τον H. Feifel, ένας από τους βασικούς λόγους για 

τους οποίους ορισμένοι γιατροί (εδώ ψυχίατροι) ακολου-

θούν τον κλάδο αυτό είναι για να ελέγξουν τα δικά τους 

άγχη για τον θάνατο (Ο Θάνατος, μια σπουδαία μεταβλητή 

στην ψυχολογία. Στο: May R. Υπαρξιακή Ψυχολογία. 

Μτφρ. Μαστοράκη Τ. Επίκουρος, 1980:90). 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

88 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

β. Η σχέση φύσης και προσώπου, ερμηνευτι-

κή κλείδα για την πολιτισμική κατανόηση της 

ευθανασίας 

Η ευρεία συζήτηση γύρω από το ήθος της 

αυτονομίας σε σχέση με τα υπαρξιακά θεμέλια 

της ευθανασίας μας εισάγει στο ερώτημα πώς ο 

πολιτισμός μπορεί να ανταποκριθεί σε ανθρωπο-

λογικά ζητήματα όπως αυτό της σχέσης φύσης 

και προσώπου. Δίδει, δηλαδή, μέσα από τα προ-

ϊόντα του στον άνθρωπο τη δυνατότητα να δια-

παιδαγωγηθεί σε τρόπους αυτογνωσίας ή τα προ-

ϊόντα αυτά λειτουργούν ακριβώς ως ασπίδες 

προστασίας του ανθρώπου από μια επώδυνη συ-

νάντηση με τον εαυτό του; Το ερώτημα αυτό 

είναι παλιό. Έχει τις αφετηρίες του στον 19
ο
 αι. 

και κληρονομήθηκε στον σύγχρονο στοχασμό 

ως κριτική θεώρηση της ιδέας του πολιτισμού, 

όπως αυτός εμφανίστηκε στη νεωτερική εποχή, 

κριτική η οποία εστιάζει στη διάσπασή του σε 

πνευματική δημιουργία (Culture) και τεχνολογι-

κή ανάπτυξη (Civilization),
31

 με κορύφωση την 

κριτική για την απορρέουσα από τη διάσπαση 

αυτή πολιτισμική έκπτωση ανθρωπολογικών α-

ξιών στην εποχή της ύστερης νεωτερικότητας.
32

  

Το ερώτημα αυτό αντιμετώπισε και η Παγ-

κόσμια Διάσκεψη για την Πολιτιστική Πολιτική 

(Πόλη Μεξικού, 1982) η οποία βλέπει τον πολι-

τισμό ως χώρο υπαρξιακής διαπαιδαγώγησης. Η 

Διάσκεψη πρόβαλε τη σημασία του Πολιτισμού 

για το τυχόν κοινωνικό σύνολο (πολιτιστική τα-

υτότητα, πολιτιστική διάσταση της ανάπτυξης, 

σχέση πολιτισμού και εκπαίδευσης, επιστήμης 

και επικοινωνίας κ.ο.κ.), εστιάζοντας στο χρέος 

κάθε πολιτισμικής παράδοσης να καθοδηγεί τον 

άνθρωπο στην ολοκλήρωση του εαυτού του μέ-

σα από επιλογές που αποκτούν υπαρξιακό χα-

ρακτήρα. Κατά τη Διάσκεψη, ο Πολιτισμός θε-

ωρείται ως πρόκληση ενδοσκοπήσεως του αν-

θρώπου, συμβάλλει στη διάπλαση ενός ανθρώ-

πινου όντος που θα αποκτήσει αυτοσυνειδησία, 

παρέχει στον άνθρωπο τη δυνατότητα να διακρί-

                                                           
 

31
 Βλ. Berdyaev Ν. Η μοίρα της Κουλτούρας. Μτφρ. Τσι-

ρόπουλος Κ. Αστρολάβος/Ευθύνη, 1992: 11-14. 
32

 Mumford L. The Story of Utopias (Boni and Liveright, 

1922), Κυριαζόπουλου Σ. Η καταγωγή του Τεχνικού 

Πνεύματος (Αθήναι, 1965), Postman N. Technopoly: The 

Surrender of Culture to Technology.Vintage Books, 1992, 

Mattéi JF. La Barbarie intérieure. Essai sur l’immonde 

moderne. PUF, 2002
2
. 

νει τις αξίες και να κάνει τις επιλογές του και τον 

διδάσκει να μην απολυτοποιεί την τεχνολογία εις 

βάρος της ηθικής ανάπτυξης αλλά να επιλέγει 

την εξανθρωπισμένη επιστήμη.
33

 

Κάτω από τις βασικές αυτές γραμμές της δι-

ακήρυξης για την Πολιτιστική Πολιτική υπολαν-

θάνει η επισήμανση ενός σημαντικού διλήμμα-

τος που στοιχειώνει τον σύγχρονο πολιτισμό και 

διαπαιδαγωγεί αρνητικά το υποκείμενο στην κα-

τανόηση του εαυτού του: φύση ή πρόσωπο;
 
Το 

γεγονός, δηλαδή, ότι ο άνθρωπος επεμβαίνει στη 

φύση του εργαστηριακά, άλλοτε για να τη μιμη-

θεί και άλλοτε για να τη διορθώσει αποκαλύπτει 

ότι η φύση αντιμετωπίζεται ως κάτι το άλλο από 

το πρόσωπο. Σε πολλές περιπτώσεις, μάλιστα, η 

ανθρώπινη ζωή γίνεται αντιληπτή μόνο ως «κα-

λό εργαλείο στην υπηρεσία του προσώπου». 

Υπάρχει δηλαδή μια ισχυρή θέση που διατείνε-

ται ότι η αξία της ζωής δεν αφορά στη βιολογική 

ζωή καθεαυτή αλλά στη ζωή του «προσώπου», 

επομένως η ζωή από μόνη της δεν αποτελεί το 

πρωταρχικό αγαθό των προσώπων, αλλά, μάλ-

λον, είναι αναγκαίο μέσο, χρήσιμο στην αξιο-

ποίηση άλλων αξιόλογων αγαθών.
34

 Η θέση αυ-

τή οφείλεται κατά κύριο λόγο στο ότι στη σύγ-

χρονη εποχή της ύστερης νεωτερικότητας, ως 

πρόσωπο, εκλαμβάνεται, κυρίως, η οντότητα, η 

ατομική μονάδα που πληροί τις απαιτήσεις της 

λογικότητας σύμφωνα με τη δυτική εκδοχή του 

cogito ergo sum. Επομένως, σε τι βαθμό είναι 

πρόσωπο ένα άτομο που βάσει συνδρόμου νοη-

τικής υστέρησης στερείται του βασικού προνο-

μίου του cogito; Από την άλλη πλευρά, σε ποιο 

βαθμό ένα «φυσιολογικό» άτομο γνωρίζει τον 

εαυτό του όταν αναζητά δια των εργαστηριακών 

ερευνών (γενετικές εξετάσεις κ.λπ.) στα βιολο-

γικά δεδομένα του τη βάση για να ορίσει την α-

τομικότητά του;  

Αυτή η ανάγκη διευκρίνησης της σχέσης φύ-

σης και προσώπου είναι σαφής και στο ζήτημα 

της ευθανασίας. Εάν, δηλαδή, δεν καταστεί σα-

φής η σχέση φύσης και προσώπου και κυρίως 

του γεγονότος ότι το πρόσωπο προτάσσεται της 

φύσεως τότε ο άνθρωπος εκπίπτει σε απλή βιο-

                                                           
 

33
 World Conference on Cultural Policies, Mexico City, 26 

July - 6 August 1982, UNESCO, 1982: 41, 44. 
34

 Πρβλ. Paterson C. Assisted suicide and euthanasia: a 

natural law ethics approach. Ashgate, 2008:132-133. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

89 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

λογική μονάδα, εγκλωβισμένος σε μια μηχανισ-

τική ανθρωπολογία. Στην περίπτωση αυτή, επει-

δή αντιμετωπίζουμε τον πόνο ως πρόβλημα μόνο 

της φύσης τότε αναμφίβολα το αίτημα της ευθα-

νασίας είναι εύλογο. Αλλά τότε εγκλωβιζόμαστε 

σε αδιέξοδα επιχειρήματα και δαιδαλώδεις σκέ-

ψεις, όπως αυτή του A. Camus, ο οποίος αρνεί-

ται μεν την αυτοκτονία αλλά προσπαθεί να την 

αντιμετωπίσει με όρους του ενδοκοσμικού, αυ-

τούς τους ίδιους που γέννησαν την επιθυμία της. 

Τα αδιέξοδα αυτά γίνονται, επίσης, αντιληπ-

τά από τη διογκούμενη ευρύτατη προβολή της 

βιοηθικής επιστήμης και την επισήμανση της 

ανάγκης μιας ισχυρότερης ηθικής επιχειρηματο-

λογίας σχετικά με τους όρους και τις προϋποθέ-

σεις πραγματοποίησης της ευθανασίας.
35

 Η επι-

σήμανση αυτή απηχεί αναμφιβόλως την αγωνία 

για την επίπτωση που μπορεί να έχει στο περί 

ανθρώπου ερώτημα η απώλεια «της αρχής του 

νοήματος»,
36

 νοήματος που δεν κατανοείται ε-

ρήμην του προσώπου και αποτελεί αφετηριακό 

σημείο για μια συζήτηση περί ευθανασίας. Αντί 

της αναζήτησης του νοήματος αυτού, η πρόταξη 

της φύσης έναντι του προσώπου οδηγεί αναγ-

καστικά στην αναζήτηση «τεχνικών» ηθικών 

όρων οι οποίοι, προστατεύοντας τον άνθρωπο 

από τον επώδυνο διάλογο με τον εαυτό του με-

ταφέρουν το πρόβλημα της αυτογνωσίας στην 

ανάγκη ενός consensus κοινών αξιών χάρη στο 

οποίο μπορούμε να παράγουμε «Ηθική».
37

 

 

                                                           
 

35
 Πρβλ. νύξεις αυτοσυνειδησίας στον Hyde MJ. Medi-

cine, rhetoric, and euthanasia: A case study in the work-

ings of a postmodern discourse. Quarterly Journal of 

Speech 1993, 79:201-224 αλλά και Turner L. Euthanasia 

and distinctive horizons of moral reasoning. Mortality 

1997, 2.3:202, υπό την έννοια ότι και στα δύο κείμενα 

υποστηρίζεται ότι το διακύβευμα του διαλόγου περί ευθα-

νασίας είναι υπαρξιακό και ότι πρέπει να θεμελιωθεί σε 

όσο το δυνατόν «ευρύτερη ηθική επιχειρηματολογία» ή 

«θεμελιωμένους ηθικούς ισχυρισμούς» κυρίως διότι εγγί-

ζει τον πυρήνα υπαρξιακών ζητημάτων όπως ζωή και θά-

νατος. 
36

 Mattéi JF. Η εσωτερική βαρβαρότητα, Δοκίμιο για τη 

σύγχρονη ακοσμία. Μτφρ. Αντωνοπούλου-Τρεχλή Ζ. Αρ-

μός, 2009:61.  
37

 Somerville M. Death Talk: The Case Against Euthanasia 

and Physician-Assisted Suicide. McGill-Queen's 

University Press, 2001:367. 

γ. Η αυτοαναφορικότητα του υποκειμένου 

υπό το πρίσμα της μεταηθικής θεώρησης των 

ηθικών προτάσεων περί ευθανασίας. 

Η συζήτηση για τον ρόλο της ηθικής σκέψης 

στη λήψη αποφάσεων σχετικά με την ευθανασία 

μπορεί, ασφαλώς, να αποβεί ανεξάντλητη ενώ 

ελλοχεύει και ο κίνδυνος ενός «ηθικού ιμπερια-

λισμού».
38

 Στον διάλογο, ωστόσο, των φιλοσό-

φων σχετικά με τον ρόλο της ηθικής στη Βιοηθι-

κή, ιδιαίτερο ενδιαφέρον εμφανίζει η τάση να 

περιθωριοποιηθεί η οντολογία (ως θεμελιώδης 

λόγος περί των προβλημάτων του είναι) από την 

καθημερινότητα του υποκειμένου. Ο T. 

Beauchamp, λ.χ., επισημαίνει ότι η «μεταφυσι-

κή» αντίληψη περί προσώπου δεν περιέχει την 

έννοια της «ηθικής προσωπικότητας» υπό την 

έννοια του προσώπου που αποφασίζει συγκεκρι-

μένες πράξεις εφαρμοσμένης ηθικής.
39

 Ο ίδιος, 

μάλιστα, αναρωτιέται αλλού εάν η ηθική θεωρία 

(ειδικότερα κανονιστικές φιλοσοφικές θεωρίες 

του ηθικού βίου) μπορεί να συμβάλει στον βιοη-

θικό προβληματισμό, δεδομένου ότι κατά τη 

γνώμη του κανείς φιλόσοφος δεν έχει διευκρινί-

σει πώς μεταβαίνουμε από μια θεωρία στην ε-

φαρμογή συγκεκριμένων ενεργειών.
40

 

Εάν όμως αποσυνδέσουμε την οντολογία 

από τον ηθικό λόγο περί ανθρώπου, θεωρώντας 

ότι οι υπαρξιακές κρίσεις του ανθρώπου μπορο-

ύν να προλαμβάνονται μέσα από την ηθική επι-

χειρηματολογία της εφαρμοσμένης ηθικής, ο η-

θικός λόγος χάνει την ανθρωπολογική του ταυ-

τότητα και αναδύεται και πάλι (όπως στην πε-

ρίπτωση του μετα-ανθρώπου) ένας ιδιότυπος 

δυαλισμός (μεταφυσική θεώρηση περί ανθρώπου 

σε αντιδιαστολή προς την εφαρμοσμένη ηθική). 

Σε τι θα εξυπηρετούσε αυτό την ανθρωπολογική 

σκέψη του δυτικού πολιτισμού; Μια πιθανή α-

πάντηση είναι ότι μια οντολογία του προσώπου 

θα έφερνε σε αμηχανία τον σύγχρονο άνθρωπο 

(ακριβώς διότι ο σύγχρονος πολιτισμός είναι δο-

μημένος με βάση το cogito) ως προς τα συμπε-

                                                           
 

38
 Alvarez AA. How rational should Bioethics be? The 

value of Empirical approaches. Bioethics 2001, 

15.5/6:501. 
39

 Van Hooft S. Life, Death, and Subjectivity, Moral 

Sources in Bioethics, Rodopi, 2004:50.  
40

 Beauchamp T. Does Ethical Theory have a Future in 

Bioethics? Journal of Law, Medicine & Ethics 2004, 

32:209. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

90 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

ράσματα που μπορούν να εξαχθούν για τη δυνα-

μική του ανθρώπινου προσώπου αλλά και την 

υπαρξιακή του προοπτική. Διότι ο πολυδύναμος 

χαρακτήρας του ψυχικού παράγοντα δεν είναι 

δυνατόν να εγκλωβίζεται στα οντικά σχήματα 

της φυσικής νομοτέλειας και επομένως απέναντι 

σε εργαλειακές έννοιες τίθεται το σημαντικότερο 

υπαρξιακό πρόβλημα του ανθρώπου: η ελευθε-

ρία του, ως δυνατότητα υπαρξιακής αποδέσμευ-

σης από τη φυσική νομοτέλεια (ο θάνατος είναι 

υποχρεωτικό όριο του ανθρώπου), βασισμένη 

ακριβώς σε μια «μεταφυσική» αντίληψη περί 

προσώπου, η οποία προβληματίζει τον T. 

Beauchamp. Στην περίπτωση αυτή, επομένως, 

μπορούμε να υποστηρίξουμε ότι η αποτυχία να 

δούμε τον άνθρωπο υπό το πρίσμα της οντολο-

γίας πιστώνεται ως κέρδος της εργαλειακής ηθι-

κής. 

Το αδιέξοδο της αποδέσμευσης της ηθικής 

σκέψης από την οντολογία είναι σαφές από το 

γεγονός ότι ο δυτικός πολιτισμός προσπαθεί να 

ανοίξει προοπτικές στο υποκείμενο, αντλώντας 

τα επιχειρήματα που θα «νομιμοποιήσουν» ηθι-

κά μια απόφαση ή εξ αντιθέτου θα την αποδο-

μήσουν μέσα από την ίδια οντική πραγματικότη-

τα. Ανατροφοδοτούμενα, όμως, από την ίδια 

«κλειστή» ανθρωπολογική δεξαμενή που αντλο-

ύν τα επιχειρήματά τους τόσο τα ιδεολογικά ρε-

ύματα υπέρ της ευθανασίας όσο και εναντίον 

της, αποκτούν αυτοαναφορικές ιδιότητες και 

προσδοκούν να επαληθευθούν μέσα από τον ίδιο 

μονόδρομο της φυσικής νομοτέλειας. Μπορεί, 

όμως, μια αξιωματικά οργανωμένη θεωρία υπέρ 

του δικαιώματος της ευθανασίας να ικανοποιεί 

τις οντολογικές ανάγκες του υποκειμένου με μό-

νη απόδειξη εμπειρικά αξιώματα περί ανθρώπο-

υ; Διότι η συμφωνία ενός μέρους του συλλογι-

κού υποκειμένου για την αλήθεια των προτάσε-

ων μιας θεωρίας περί ευθανασίας (η οποία απο-

δεικνύεται από μέρος των δυνατών προτάσεων 

αλλά όχι όλων, π.χ. οι μεταφυσικές προτάσεις 

αποκλείονται) η οποία έρχεται σε σύγκρουση με 

την συμφωνία ενός άλλου μέρους του συλλογι-

κού υποκειμένου για την αλήθεια των προτάσε-

ων μιας εξ αντιθέτου θεωρίας που αφορά στο 

ίδιο ζήτημα (και ισχύουν τα ίδια αποδεικτικά 

προβλήματα), αποκαλύπτει ότι οι προτάσεις αυ-

τές καθιστούν την εκάστοτε θεωρία ή ασυνεπή 

(ως προς τους κοινωνικούς μετασχηματισμούς) ή 

μη πλήρη (δεν καλύπτουν όλους τους ανθρωπο-

λογικούς όρους).
41

 

Επομένως, δικαιούμεθα να υποστηρίξουμε 

ότι θεωρητικά, τα επιχειρήματα υπέρ ή εναντίον 

της ευθανασίας θα μπορούσαν είτε να υποστη-

ριχθούν είτε να απορριφθούν με βάση τα αυτά 

φιλοσοφικά, νομικά ή και κοινωνιολογικά κρι-

τήρια. Επειδή, ωστόσο, τα επιχειρήματα αυτά, 

παρά τη διεπιστημονικότητά τους, τελικά λειτο-

υργούν έμμεσα ή άμεσα ως εργαλεία εφαρμοσ-

μένης ηθικής στις περιπτώσεις θεμελίωσης ή α-

πόρριψης του γεγονότος της ευθανασίας επιβάλ-

λεται μια εκ νέου θεώρηση των ηθικών προτά-

σεων και κρίσεων που αφορούν σε θέματα ευθα-

νασίας (αλλά και εν γένει θεμάτων βιοηθικού 

προβληματισμού), κυρίως των εν χρήσει ηθικών 

κρίσεων και αξιωμάτων. Ο ρόλος της μεταηθι-

κής, βεβαίως, στον βιοηθικό προβληματισμό 

έχει, επίσης, αμφισβητηθεί,
42

 με το ίδιο ακριβώς 

κριτήριο, όπως και ανωτέρω, δηλαδή την απόσ-

ταση μεταξύ μεταηθικής θεωρίας και εφαρμοσ-

μένης ηθικής. Εδώ, όμως, δεν μας ενδιαφέρει η 

Ηθική ως θεωρία, δηλαδή η νομιμοποίηση επιχε-

ιρημάτων, αλλά ο έλεγχος της ηθικής ως αξιοπι-

στίας των ηθικών προτάσεων έναντι του υπαρξι-

ακού ζητήματος της ευθανασίας. Κατά τη σκέψη 

του Stanley Hauerwas, «το πρόβλημα της ηθικής 

πρέπει να μεταφερθεί από το πώς θα πάρουμε 

μια απόφαση στο να μάθουμε να βλέπουμε την 

αλήθεια».
43

 Με άλλα λόγια να δοθεί και πάλι 

προτεραιότητα στην οντολογία έναντι της ηθικής 

ώστε να κατανοήσουμε σαφέστερα το ανθρώπι-

νο πρόσωπο αλλά και τη σχέση του με τον άλλο 

ως κατεξοχήν τρόπο εκφάνσεως του είναι του.
44

 

                                                           
 

41
 Χρησιμοποιούμε την κεντρική ιδέα του θεωρήματος της 

μη πληρότητας του Kurt Gödel ως βάση λογικής θεμελίω-

σης των αποδεικτικών προβλημάτων που απαντώνται σε 

λογικά δομημένα επιχειρήματα υπέρ ή εναντίον της ευθα-

νασίας. 
42

 Garrard E, Wilkinson S. Does Bioethics need a Moral 

Theory? In: Häyry M, Takala T (ed) Scratching the Sur-

face of Bioethics. Brill, Amsterdam - New York, 

2003:39κ.εξ.  
43

 Tubbs JB. Recent Theological Approaches in Medical 

Ethics: McCormik, Ramsey, Hauerwas and Gustafson, 

UMI Dissertation Services, 1994:229-230. 
44

 Όπως ορθά υποστηρίζει ο A. Avgoustidis, "there is al-

ways a priority of Ontology versus Morals». Physician 

assisted suicide ("PAS"), A Theological approach". In: 

Église et bioéthique: la raison de la science et la raison de 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

91 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

3. Η ιδέα της ευθανασίας στον σύγχρονο πολι-

τισμό υπό το πρίσμα της προσωπικής ελευθε-

ρίας 

 

α. Η ελευθερία ως «ευθανασία» του αυτοα-

ναφορικού εγώ 

 Στον δραματικό διάλογο του «αγρίου» με 

τον κομισάριο της Πολιτείας στον Θαυμαστό 

Καινούργιο Κόσμο του A. Huxley, συναντούμε 

την αναπάντεχη άρνηση του πρώτου να επωφε-

ληθεί του προγράμματος υγείας της ουτοπικής 

αυτής κοινωνίας και να απολαύσει ένα ανέφελο 

από πόνο και θάνατο βίο.
45

 Μέσα από τον διά-

λογο αυτό ο A. Huxley θέτει το πρόβλημα της 

ελευθερίας ως υπαρκτικού τρόπου του είναι υπό 

την έννοια ότι, αν και η νόσος ή ο θάνατος κατα-

λύουν την αυτονομία του ανθρώπου, εκείνος 

μπορεί να επιλέξει την εμπειρία του πόνου ή του 

θανάτου ως κατάφαση της ελευθερίας του.  

 Για να μπορέσει, επομένως, ο άνθρωπος να 

δημιουργήσει ένα πολιτισμό θεμελιωμένο στις 

αξίες του προσώπου πρέπει προηγουμένως να 

θέσει εκ νέου βασικά ανθρωπολογικά ζητήματα 

(όπως αυτά της σχέσης φύσης και προσώπου και 

ορίων ελευθερίας του προσώπου) τα οποία θα 

τον εισάγουν σε αναστοχασμό και νέα έρευνα 

σχετικά με την ταυτότητά του μέσα σε ένα πολι-

τισμικό πλαίσιο που θα συναρτά την αυτοκριτι-

κή του με δεδομένες δυνατότητες αναζήτησης 

«νοήματος αρχής». Με άλλα λόγια, σε αυτή την 

διαλεκτική ζωής και θανάτου που συναντούμε 

στα διλήμματα σχετικά με το τέλος της ζωής, το 

ερώτημα που δοκιμάζει την ελευθερία του αν-

θρώπου είναι το κατά πόσο μπορεί να απελευθε-

ρωθεί από το αυτοαναφορικό εγώ και να αντέξει 

την αποδόμηση της εικόνας του. 

 Χρησιμοποιώντας (ως πολιτισμική κληρο-

νομιά!) την εικόνα της αειθαλούς δρυός από την 

IV Ωδή του Ορατίου, ο Γρηγόριος ο Θεολόγος 

δίδει σχετική απάντηση στο ως άνω ερώτημα, 

ιστορώντας τον μύθο της «αυτονομίας» ενός φυ-

τού που ζει μέσα από τον θάνατο και δυναμώνει 

μέσα από την κοπή του και αναπτύσσεται μέσα 

από τη φθορά του. Εδώ, με τον όρο «αυτονομί-

α», ο Καππαδόκης θεολόγος εννοεί την αληθή 

                                                                                                
 

la religion: congrès scientifique de bioéthique, Chambésy, 

2002:192. 
45

 Μτφρ. Κυπραίου Ε. Κάκτος, 1980: 263-265. 

(υπαρξιακή) ελευθερία του φιλοσόφου ο οποίος 

δεν εξαρτάται από τη νομοτέλεια των απροσδό-

κητων συμφορών, ούτε μαραίνεται από τα πα-

θήματα της ζωής αλλά «ἐνευδοκιμεῖ τοῖς πάθεσι, 

καὶ ὕλην ἀρετῆς ποιεῖται τὰ λυπηρὰ, καὶ τοῖς 

ἐναντίοις ἐγκαλλωπίζεται».
46

  

 Η πεποίθηση της θεολογικής σκέψης ότι η 

πραγματική ελευθερία του ανθρώπου δεν εξαρ-

τάται από την κατάλυση της αυτονομίας του 

(ασθένεια, πόνος, θάνατος) κατανοείται μόνο 

εάν θεωρήσουμε τον πόνο ως σμίλευμα της ελε-

υθερίας του προσώπου, διότι αφορά στο πρόσω-

πο (ως ενυπόστατη φύση) και όχι μόνο στη φύ-

ση. Το γεγονός, δηλαδή, ότι το πρόσωπο μπορεί 

να αντιμετωπίσει τον θάνατο με τρόπο γόνιμο, 

αμφισβητώντας την καταλυτική του δύναμη, δι-

ότι η φθορά και ο θάνατος βιώνονται ως μέρος 

της ιστορίας του που καταξιώνεται στα έσχατα 

και όχι απλώς ως ένα σύμπτωμα της βιολογικής 

του νομοτέλειας, μας βοηθά να κατανοήσουμε 

γιατί η ελευθερία είναι κάτι διαφορετικό από την 

αυτονομία. Η θεολογική σκέψη της Εκκλησίας, 

εξ αρχής, τιμά τον άνθρωπο, αναγνωρίζοντας ότι 

δημιουργήθηκε «αυτεξούσιος», είναι «αυτοκρά-

τωρ» και έχει «αδέσποτη» και «αυτοπροαίρετη» 

βούληση.
47

 Είναι σε τέτοιο βαθμό αυτεξούσιος 

ώστε να είναι προσωπικά υπεύθυνος για την κα-

τάκτηση της ελευθερίας του ή της έκπτωσης από 

αυτή. Ωστόσο, η δυνατότητα της ελευθερίας ως 

δώρου της φύσεως καταξιώνεται μέσα από την 

ασκητική της απεξάρτησης του ανθρώπου από 

οτιδήποτε τον καθηλώνει στις φθειρόμενες από 

την απειλή του θανάτου επιθυμίες του. Είναι μια 

διαπαιδαγώγηση στην ετερονομία (η θεολογική 

σκέψη εισηγείται ως έτερο νόμο το πρόσωπο του 

Χριστού) που, όμως, καταφάσκει την αυτονομία 

του (έναντι κοσμικών ψευδαισθήσεων), διαφέ-

ροντας από τη δυτική εκδοχή της αυτονομίας 

του ατόμου η οποία, εστιάζοντας στα δικαιώμα-

τά του, προβάλλει το μερικό έναντι του καθολι-

κού (απέναντι στο ίδιο ζήτημα, π.χ. φύλαξη 

προσωπικών δεδομένων, ποικίλουν οι αυτόνομες 

                                                           
 

46
 Γρηγορίου του θεολόγου. Λόγος 26, Εις Εαυτόν, 10 

(Sources Chrétiennes-284). Les éditions du cerf, 1981:248, 

7-17. 
47

 Επιφανίου Κωνσταντίας. Πανάριον, 30. Holl K (ed) 

Epiphanius, τ. II, Leipzig 1922: 448, 12-19. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

92 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

διαθέσεις) και στην πράξη αμφισβητεί τον ίδια 

την εγκυρότητά της. 

 Υπό την έννοια αυτή δεν πρέπει να παρα-

θεωρείται το γεγονός ότι ο πόνος και η αίσθηση 

του θανάτου μέσα στη μοναξιά της εντατικής 

μπορούν να αποτελέσουν μια πολύτιμη - όσο 

διαρκέσει - συνάντηση του ανθρώπου με τον εα-

υτό του, αποδεικνύοντας ότι το ιατρικό ιστορικό 

του δεν αρκεί για να περιγράψει αυτό που πραγ-

ματικά είναι την ώρα της οδύνης διότι δεν μπορεί 

να αποδώσει όλο το φάσμα της υπαρξιακής ορι-

ακής εμπειρίας στη ΜΕΘ. Οι μικρές ιστορίες 

των ασθενών που τόσο αναλυτικά μελέτησε η 

Elisabeth Kübler-Ross,
48

 επιβεβαιώνουν τη σκέ-

ψη Πατέρων της Εκκλησίας, ότι δηλαδή οι ορια-

κές εμπειρίες σε σχέση με τον πόνο και τον θά-

νατο εισάγουν τον άνθρωπο σε μια εσωτερική 

διαλεκτική η οποία τον οδηγεί στην κατόπτευση 

των ψυχικών του βαθών, τη συμφιλίωση με τον 

εαυτό του και την πνευματική ωρίμανση.
49

 Αυτή 

η τελευταία διαπίστωση μας οδηγεί στο συμπέ-

ρασμα ότι υπάρχει μόνο ένας υπαρξιακά επώδυ-

νος αλλά και «καλός» θάνατος και αυτός είναι ο 

θάνατος του αυτοαναφορικού Εγώ. Η ελευθερία 

τελικά δεν είναι ούτε δικαίωμα, ούτε υποχρέωση 

του ανθρώπου αλλά αγώνισμα ζωής. 

 

β. «Τίς ἀσθενεῖ, καὶ οὐκ ἀσθενῶ;».
50

 Η ευ-

θανασία ως πρόβλημα της κοινότητας 

 Η απελευθέρωση του ανθρώπου από το 

αυτοαναφορικό πλαίσιο μέσα στο οποίο είναι 

εγκλωβισμένος, λόγω του ατομιστικού πνεύμα-

τος που καλλιεργείται στις δυτικές κοινωνίες, 

δεν μπορεί να αποτελεί προϊόν ατομικού κατορ-

θώματος. Εάν συμφωνήσουμε με τον Laing ότι 

κάθε ταυτότητα απαιτεί την ύπαρξη ενός «άλλο-

υ»,
51

 τότε η ωρίμανση της σχέσης του ανθρώπου 

με τον εαυτό του σφυρηλατείται μέσα από τη 

                                                           
 

48
 On death and Dying, The Macmillan Company, 1971. 

49
 Πρβλ. Κορναράκη Κ. Η ασκητική του πόνου κατά τον 

γέροντα Ιωσήφ τον ησυχαστή. Στο: Κορναράκη Κ. Ο άν-

θρωπος απέναντι στην εικόνα του: κείμενα Πατερικής 

Ανθρωπολογίας και Ηθικής, Αρμός, 2012: 213-259. 
50

 Β΄ Κορ., 11, 29. 
51

 Laing R. Ο Εαυτός και οι Άλλοι. Μτφρ. Μπαλής Ν.. 

Εκδ. Θ. Καστανιώτη, 1976:94. Πρβλ. Tauber AI. Patient 

Autonomy and the Ethics of Responsibility. The M.I.T. 

Press, 2005: 95. Επίσης, Tubbs JB. Recent Theological 

Approaches in Medical Ethics: 227. 

σχέση με τον άλλο. Οριακές καταστάσεις, επο-

μένως, που από τη φύση τους αποτελούν προϊόν-

τα υπαρξιακής επιλογής, όπως ο χρόνος και ο 

τρόπος τερματισμού της ζωής, επειδή ακριβώς 

βιώνονται μέσα σε ένα κοινωνικό σύνολο του 

οποίου την άμεση ή έμμεση συγκατάθεση απο-

ζητά ο άνθρωπος διαθέτουν ένα εγγενή κοινωνι-

κό δυναμισμό. Κατά τον Θωμά Ακινάτη, μάλισ-

τα, η ιδέα της ευθανασίας προσβάλλει την κοι-

νότητα καθεαυτή διότι ο άνθρωπος ανήκει πάν-

τοτε σε μια κοινότητα.
52

 Το πρόβλημα της ευθα-

νασίας, στην περίπτωση αυτή, από ατομικό γε-

γονός πρέπει να καταστεί υπόθεση της κοινότη-

τας
53

 υπό την έννοια ότι κάθε υπαρξιακή κρίση 

(όπως αυτή της ευθανασίας) υποδηλώνει μια 

συλλογική κρίση και αντίστροφα.  

 Το πρόβλημα της σχεσιακότητας στις κοι-

νωνίες της ύστερης νεωτερικότητας είναι θεμε-

λιώδους σημασίας υπό την έννοια ότι αφορά τό-

σο στη συνοχή του συλλογικού υποκειμένου όσο 

και στην ευαισθησία που το συλλογικό υποκείμε-

νο διαθέτει έναντι του πάσχοντος μέλους του. 

Υπό την έννοια αυτή, το ήθος με το οποίο το 

συλλογικό υποκείμενο συναντά τον πόνο (και 

τον θάνατο) στην κουλτούρα του είναι ένα ση-

μαντικό κριτήριο πολιτισμικής αυτοσυνειδησίας. 

Η αναισθησία έναντι του πόνου, όπως άλλωστε 

προειδοποιεί ο P. Brand,
54

 μπορεί να αποτελέσει 

αποσταθεροποιητικό αλλά και μηδενιστικό πα-

ράγοντα (πρβλ. θεωρία ηθικού σχετικισμού ή 

ηθικού μηδενισμού). Στον Θαυμαστό Καινούργιο 

Κόσμο, λ.χ., η αναισθησία έναντι του πόνου και 

του θανάτου έχει διαλύσει τη συνοχή του κοινω-

νικού ιστού και έχει υποβιβάσει το άτομο σε α-

ναλώσιμη βιολογική μονάδα. Τα βασικά υπαρξι-

ακά προβλήματα, άλλωστε, που εντοπίζει ο I. 

Yalom στον σύγχρονο πολιτισμό, αφορούν όλα 

σε μια τραυματισμένη διυποκειμενική σχέση, 

όπως η διαχείριση της ελευθερίας, ο φόβος θα-

                                                           
 

52
 Schmidt U. Euthanasia, Autonomy and Beneficence. 

Studia Theologica - Nordic Journal of Theology 2002, 

56:135. 
53

 Πρβλ. Callahan D. When Self-Determination Runs 

AmoK. In: Lammers S, Verhey A. On Moral Medicine, 

Theological Perspectives in Medical Ethics. William B. 

Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids, Michi-

gan/Cambridge 1998
2
:177. 

54
 Πρβλ. Brand P, Yancey P. Pain: The Gift Nobody 

Wants. Harper Collins Publishers, 1999. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

93 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

νάτου, η μοναχικότητα και η αναζήτηση νοήμα-

τος.
55

 

 Από την άλλη πλευρά η προβολή του δικα-

ιώματος στην ευθανασία φανερώνει ότι η κοινό-

τητα δεν είναι τόσο ανοικτή προς τις δοκιμασίες 

του μέλους της ώστε να το πείσει ότι μπορεί να 

ζήσει τη διαδικασία του θανάτου του σε κοινω-

νία προς τον πλησίον του ως θρίαμβο της αν-

θρώπινης αξιοπρέπειας. Το ερώτημα επομένως 

είναι, εάν μπορούν οι δυτικές κοινωνίες της ύσ-

τερης νεωτερικότητας να αναστοχαστούν πάνω 

στην πολιτισμική κληρονομιά τους και να στρα-

φούν στα θεμέλιά της για να επανεξετάσουν μέ-

σα από αυτά τις ανθρωπολογικές τους ρωγμές. 

Τότε που οι προνεωτερικές κοινωνίες υποδέχον-

ταν τον θάνατο του υποκειμένου ως απώλεια της 

κοινότητας διότι «θάνατος σήμαινε μάλλον ότι η 

κοινωνία είχε χάσει ένα κομμάτι της παρά ότι 

ένα υποκείμενο είχε χάσει την κοινωνία».
56

 Εάν, 

λοιπόν, η κοινότητα συνειδητοποιήσει ότι το ζή-

τημα της ευθανασίας μπορεί να λειτουργήσει ως 

αφορμή «ανοίγματος» στον τόπο του άλλου, τό-

τε θα έχει μπει στη διαδικασία της μετάβασης 

από το άτομο στην κοινωνία των προσώπων. Σε 

αυτό το βαθμό κοινωνίας με τον άλλο είναι πλέ-

ον σαφές ότι το ατομικό δικαίωμα στον πυρήνα 

του συνιστά αποτέλεσμα συλλογικής εμπειρίας 

με κοινωνικές προεκτάσεις και ευθύνη,
57

 χαρακ-

τηριστικό παράδειγμα η περίπτωση του Dr. 

Michael E. DeBakey,
58

 μια εμπειρία την οποία 

                                                           
 

55
 Yalom I. Existential Psychotherapy. BasicBooks: 1980, 

8-9. 
56

 Μαγριπλή Δ, Κορναράκη Κ. Κοινωνιολογικές και Θεο-

λογικές αναγνώσεις του θανάτου στις παραδοσιακές κοι-

νωνίες - Βυζάντιο. Βυζαντινός Δόμος 2009/2010, 

17/18:367. 
57

 Πρβλ. Tauber AI. Patient Autonomy and the Ethics of 

Responsibility: 117. 
58

 Ο DeBakey, ένας από τους πιο σημαντικούς καρδιοχει-

ρουργούς στην ιστορία της Ιατρικής, είχε υπογράψει Οδη-

γία (Advance Directives) ότι αρνείτο να χειρουργηθεί σε 

περίπτωση βαρέως περιστατικού. Σε ηλικία 97 ετών υπέσ-

τη οξύ διαχωρισμό του αορτικού τοιχώματος και παρά τις 

ενστάσεις του ένα μήνα αργότερα αποφασίστηκε να χει-

ρουργηθεί από τον επί 40 χρόνια συνεργάτη του Dr. 

George P. Noon στο Methodist Hospital του Houston. Η 

εγχείριση απέβη επιτυχής και παρά το γεγονός ότι οι ιατ-

ροί παρέβησαν την «Οδηγία» του ασθενούς εκείνος, μετά 

την εγχείριση, δήλωσε ότι είναι ευτυχής που δεν έλαβαν 

υπ’ όψη τους την αρχική του επιθυμία (Altman LK. The 

βιώνουν ακόμη σύγχρονες αφρικανικές κοινωνί-

ες με προνεωτερικά γνωρίσματα ή κοινωνίες της 

Ν.Α. Ασίας και της Άπω Ανατολής.
59

 Μόνο μέ-

σα από αυτή την πορεία συλλογικής αυτοσυνει-

δησίας μπορεί η κοινότητα να απελευθερώσει το 

πρόσωπο από τις ψυχολογικές και ιδεολογικές 

του αντιστάσεις, διότι είναι έτοιμη να του διδά-

ξει ότι ο θάνατος μπορεί να αποτελέσει τον θρί-

αμβο της ζωής, ιδίως όταν κατά τον ποιητή, οι 

άνθρωποι υπάρχουν απ᾿ τη στιγμή που βρίσκουνε 

/μια θέση /στη ζωή των άλλων. /Ή ένα θάνατο/ 

για τη ζωή των άλλων.
60

  

 Στο σημείο αυτό, η συμβολή της θεολογι-

κής σκέψης μπορεί να καταστεί πολύτιμη για τον 

κριτικό αναστοχασμό των σύγχρονων κοινωνι-

ών, διότι έναντι της μηχανιστικής ανθρωπολογί-

ας η οποία βλέπει την κοινωνία ως συνύπαρξη 

αυτόνομων όντων, προβάλλει τη βεβαιότητα ότι 

δεν υπάρχει αυτόνομη ελευθερία ή ακόμη πε-

ρισσότερο ότι η ελευθερία χωρίς την ύπαρξη του 

άλλου είναι ψευδεπίγραφη. Τούτο το επισημαί-

νει ο απόστολος Παύλος, διδάσκοντας ότι ο άν-

θρωπος πρέπει να ασκεί την ελευθερία του υπό 

το πρίσμα των αναγκών του αδελφού του,
61

 πε-

ποίθηση που αποτελεί για την εποχή του μια 

πρώιμη μεταηθική θεώρηση του ήθους της ελευ-

θερίας, εφόσον φανερώνει ότι μόνον ο ελεύθε-

ρος από εσωτερικές αντιστάσεις (με την ψυχα-

ναλυτική έννοια του όρου) μπορεί να κατανοή-

σει τον πλησίον και να κατανοηθεί από αυτόν. 

Όταν εμπιστεύομαι το άνοιγμα του εαυτού μου 

στον άλλο, τότε πιστεύω ότι η ζωή δεν οριοθετε-

ίται από τις επιθυμίες μου, οι οποίες με τη μερι-

κότητά τους τίκτουν θάνατο, αλλά ζω τον θάνα-

το του αυτόνομου εαυτού ως θρίαμβο μιας κοι-

νωνίας, όχι ανοχής ή ετερότητας αλλά οντολογι-

κής αναφοράς στον άλλο. Η ίδια κοινότητα που 

ζει την ανιδιοτελή αγάπη και ελευθερία μεταξύ 

των μελών της, ως θυσιαστική προσφορά υπέρ 

                                                                                                
 

Man on the Table Devised the Surgery. The New York 

Times: 25.12.2006). 
59

 Πρβλ. Γιούλτση Β. Κοινωνικές και θεσμικές συνέπειες 

της Ευθανασίας. In: Église et bioéthique: la raison de la 

science et la raison de la religion: congrès scientifique de 

bioéthique. Chambésy, 2002:210.  
60

 Λειβαδίτης Τ. Συμφωνία ἄρ. 1. Κέδρος, 1957. 
61

 «Πάντα μοι ἔξεστιν, ἀλλ᾿ οὐ πάντα συμφέρει· πάντα μοι 

ἔξεστιν, ἀλλ᾿ οὐ πάντα οἰκοδομεῖ. Μηδεὶς τὸ ἑαυτοῦ 

ζητείτω, ἀλλὰ τὸ τοῦ ἑτέρου ἕκαστος» (Α΄ Κορ. 10, 23). 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

94 

 www.bioethics.gr                                                                              Κορναράκης Κ. / Βιοηθικά 3(2) Σεπτέμβριος 2017 

του άλλου, δηλαδή ευθανασία, μπορεί να δει με 

αγάπη και τα παθήματα του μέλους της και αυτή 

η αγάπη να λάβει τη θέση της συνείδησής του, 

φροντίζοντας για ένα ειρηνικό τέλος στη ζωή 

του.
62

 

 Για την Εκκλησία η βεβαιότητα της ελευ-

θερίας, ως συνδέσμου με τον πλησίον, εδράζεται 

στέρεα στο εκούσιο πάθος του Ιησού Χριστού, 

στο ήθος της αναστάσεως αλλά και το μαρτύριο 

των πρώτων χριστιανών το οποίο σύναζε την 

κοινότητα γύρω από το ευχαριστιακό δείπνο.
63

 

Τούτο το ήθος του θεμελιωμένου στην ανάστα-

ση θανάτου αποτελεί για την κοινότητα υπόσχε-

ση μιας αγαθοτοπίας όντως ζωής διότι μέσα από 

την ελευθερία της θυσίας υπέρ της κοινότητας το 

αρχέτυπο Χριστός αλλά και ο μιμητής του μάρ-

τυρας απονευρώνουν τη δύναμη του θανάτου και 

αποκαλύπτουν την εσχατολογική προοπτική της 

κοινωνίας των προσώπων. Αυτή η εσχατολογική 

προοπτική της ύπαρξης αποτελεί τελικά το θεμέ-

λιο της αμετάπτωτης και αδιάπτωτης αξίας του 

ανθρώπινου προσώπου. 

 

4. Συμπέρασμα 

 

Το ζήτημα της ευθανασίας, όπως γίνεται αν-

τιληπτό μέσα από πολιτισμικά προϊόντα, όπως η 

τεχνολογία και τα κοινωνικά δίκτυα, καλλιτεχνι-

κές δημιουργίες κ.λπ., αποτελεί σημείο ενός 

προβληματισμού ο οποίος προϋποθέτει ευρύ 

φάσμα υπαρξιακών αναζητήσεων του σύγχρονου 

ανθρώπου  (η  στάση  του  ανθρώπου έναντι  του 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
 

62
 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος. Επίσημα 

Κείμενα Βιοηθικής, Αθήνα 2007: 45. 
63

 Πρβλ. «Τίς ὁ κινήσας τὸν πολὺν τοῦτον ἐσμόν;»: Βασι-

λείου του Μεγάλου. Εις Γόρδιον τον μάρτυρα. Patrologia 

Graeca 31: 492BC. 

ανάτου, το πρόβλημα της ενοχής, ο φόβος της 

μοναχικότητας κ.ο.κ). Η πρόκληση για το πολι-

τισμικό ιδεώδες εντοπίζεται στο γεγονός ότι η 

υπερτροφική ανάπτυξη της ιδέας της αυτονομίας 

μπορεί να οδηγήσει στην αποσύνθεση του πολι-

τισμού (διότι χάνεται η αίσθηση του καθολικού). 

Ο αειθαλής διεπιστημονικός διάλογος περί της 

ακριβούς φύσης και των ορίων της αυτονομίας 

στο πλαίσιο της ιατρικής ηθικής αλλά και των 

βιοϊατρικών τεχνολογιών, οφείλει να θέτει συνε-

χώς σε εξέταση τη σχέση ανθρώπινου προσώπου 

και ελευθερίας για τη συγκρότηση ενός πολιτισ-

μικού ιδεώδους το οποίο θα σέβεται τις θεμελι-

ώδεις αξίες του ανθρώπινου προσώπου. Για να 

επιτύχει ο πολιτισμός να απαντήσει δημιουργικά 

σε θεμελιώδη ανθρωπολογικά ζητήματα, όπως 

αυτό της ευθανασίας, πρέπει προηγουμένως να 

αναδείξει την αξία του ανθρώπινου προσώπου, 

ως έλλογης ενυπόστατης φύσεως, δίδοντας στο 

υποκείμενο τη δυνατότητα της παιδείας στην 

ελευθερία της ύπαρξης που έχει ως προοπτική 

της τον πολιτισμό του προσώπου.
64

 Η θεολογική 

σκέψη της Εκκλησίας μπορεί να συμβάλει ουσι-

αστικά στην αυτοσυνειδησία του σύγχρονου πο-

λιτισμού, παρέχοντας στον άνθρωπο, μέσα από 

την πλούσια ανθρωπολογική της εμπειρία, κρι-

τήρια προσωπικής αυτοσυνειδησίας και ελευθε-

ρίας ώστε να διδαχθεί από τα λάθη ή τις μονομέ-

ρειές του και διορθώνοντας τις ελλείψεις του να 

δράσει μέσα από τον συνδυασμό δημιουργίας 

και αναδημιουργίας. 

 

                                                           
 

64
 Ο Κ. Δεληκωσταντής εισηγείται τον πολιτισμό του προ-

σώπου ως πρόταση ζωής. Βλ. Η παιδεία ως πολιτισμός του 

προσώπου. Έννοια, 2009:53-46. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

