
  

  Bioethica

   Vol 2, No 2 (2016)

   Bioethica

  

 

  

  Aspects of the contribution of Church of Greece
and Orthodox Theology in the development of
bioethical dialogue 

  Ευάγγελος Χανιώτης (Evangelos Chaniotis)   

  doi: 10.12681/bioeth.19782 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Χανιώτης (Evangelos Chaniotis) Ε. (2016). Aspects of the contribution of Church of Greece and Orthodox Theology in
the development of bioethical dialogue. Bioethica, 2(2), 69–82. https://doi.org/10.12681/bioeth.19782

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 03/02/2026 10:44:58



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

69 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

 
 
 
 
 

Πτυχές της συμβολής της Εκκλησίας της Ελλάδος και της Ορθόδοξης 
Θεολογίας στην εξέλιξη του βιοηθικού διαλόγου* 

 

Ευάγγελος Χ. Χανιώτης 
 

ΜΔΕ Συστηματικής Θεολογίας, Θεολογική Σχολή, Τμήμα Θεολογίας, 
Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών 

 
              chaniotis_v@yahoo.gr  
 

Περίληψη 

 

Ο προβληματισμός για τα σύγχρονα επιστημονικά επιτεύγματα στο χώρο της Ιατρικής, της Βιολογίας 

και της Γενετικής, και τα επακόλουθα ηθικά ζητήματα τα οποία παρουσιάστηκαν σχετικά με την φθορά 

που δύνανται τα επιτεύγματα αυτά να επιφέρουν στο ανθρώπινο πρόσωπο, ήταν ο λόγος για τον οποίο η 

Εκκλησία της Ελλάδος συνέστησε την Ειδική Συνοδική Επιτροπή επί της Βιοηθικής, με σκοπό να 

ενημερώνεται υπεύθυνα και επιστημονικά γύρω από τα βιοηθικά ζητήματα που συνεχώς ανακύπτουν 

στην επιστημονική αλλά και κοινωνική επικαιρότητα. Βέβαια η Βιοηθική δεν ήταν άγνωστη στην 

ορθόδοξη Θεολογία, καθώς ήδη από την δεκαετία του 1950 ορθόδοξοι θεολόγοι και κληρικοί, 

καταπιάνονται με τον προβληματισμό της υποβοηθούμενης αναπαραγωγής, με βάση την Πατερική 

Θεολογία, ενώ χαρακτηριστική είναι η συμβολή του Μητροπολίτη Δημητριάδος Χριστόδουλου 

(μετέπειτα Αρχιεπισκόπου Αθηνών) σε μεγαλύτερο εύρος θεμάτων. 

Ηθικά ζητήματα μείζονος σημασίας, όπως πότε επέρχεται η στιγμή του θανάτου, η μηχανική 

υποστήριξη, η παρέμβαση στην φυσιολογική διαδικασία της αναπαραγωγής, η στιγμή της αρχής της 

ανθρώπινης ζωής, το αίτημα της ευθανασίας ενός ανθρώπου που υποφέρει, η πρόκληση της παρέμβασης 

στο ανθρώπινο γονιδίωμα και της δημιουργίας ανθρώπων «κατά παραγγελία», παρηγορητική φροντίδα 

σε ασθενείς τελικού σταδίου, έρευνα και πειραματισμός στον άνθρωπο και ειδικότερα στο έμβρυο, υγεία 

και χρηματικό κέρδος, εφαρμογές της ιατρικής τεχνολογίας στον άνθρωπο, αποτελούν ζητήματα με τα 

οποία η Επιτροπή ασχολήθηκε διεξοδικά, συμβάλλοντας στην ορθόδοξη Χριστιανική Ηθική, αλλά και 

συνολικά στον επιστημονικό διάλογο.  

Η Εκκλησία αξιολογεί τα βιοηθικά ζητήματα που ανακύπτουν και επικεντρώνεται στο κατά πόσον 

υπάρχουν ηθικά όρια στις βιοϊατρικές εφαρμογές αλλά και ποιος και με βάση ποια κριτήρια μπορεί να 

θέσει αυτά τα όρια. Η ορθόδοξη Βιοηθική μέσα από την παράδοση, την θεολογία και την εμπειρία της, 

εκφράζει τον ποιμαντικό της λόγο και καλείται να δώσει απαντήσεις σε προβληματισμούς στους οποίους 

οι βιοϊατρικές επιστήμες δεν μπορούν να ανταπεξέλθουν, πιθανόν διότι τους αγνοούν ή τους 

παραθεωρούν, οδηγώντας σε αδιέξοδα, και η κοσμική βιοηθική ενδεχομένως αδυνατεί να διακρίνει. 

 

 

* Το άρθρο αποτελεί συνοπτική απόδοση των θέσεων του γράφοντος, όπως αυτές παρουσιάζονται στην συνταχθείσα υπ’ 

αυτού διπλωματική εργασία - ΜΔΕ, με επιβλέποντα τον αναπ. Καθηγητή Κ. Κορναράκη: Οι εξελίξεις του Θεολογικού - 

Βιοηθικού προβληματισμού στον ελλαδικό χώρο από της συστάσεως της Επιτροπής Βιοηθικής της Εκκλησίας της Ελλάδος, 

Αθήνα 2016, η οποία ενεκρίθη τον Μάιο του 2016, υπό του Τμήματος Θεολογίας της Θεολογικής Σχολής του ΕΚΠΑ. 
 

 

 



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

70 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

 

 

 

 

 

Aspects of the contribution of Church of Greece and Orthodox Theology  
in the development of bioethical dialogue 

 

Evangelos Ch. Chaniotis 
 

Master in Systematic Theology, Theological School, Faculty of Theology, National and Kapodistrian 
University of Athens 

 

Abstract 

 

The importance of modern biomedical achievements along with the consequent ethical dilemmas, 

concerning the integrity of human person, incited the Church of Greece to establish a Special Synodical 

Committee of Bioethics. It was created in order to inform the people of Church responsibly and 

scientifically regarding all these bioethical issues. Those, however, were already known to Orthodox 

Theology even since the 1950s, when orthodox theologians, based on patristic theology, became involved 

in the bioethical dialogue when the issue of assisted reproduction was central. Afterwards, the Bishop of 

Demetrias Christodoulos (later, the Archbishop of Athens) deal with a wide range of bioethical issues in 

the light of Orthodox Theology. 

The Commission has dealt extensively with major ethical issues, such as the moment of death, the 

mechanical support in ER, the interfering with the normal process of reproduction, the beginning of the 

human life, the problem of euthanasia, the challenge of man’s intervention in the human genome, creating 

designer babies, the research and the experimentation on humans, especially on the fetus, the dependence 

of health on monetary profit, the use of medical technology on humans, thus contributing to the Orthodox 

Christian Ethics, and the total scientific dialogue. 

The Church assesses the bioethical issues above, and, through its theological tradition and life, 

formulates its pastoral advice and guidance hence focusing on vital issues such as the ethical limits in 

biomedical applications and the criteria that can set them. The Orthodox Bioethics is called to give 

answers to dilemmas which the biomedical sciences fail to do so or even lead to a deadlock.  



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

71 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

 

1. Η Βιοηθική εξ επόψεως της Ορθοδόξου 

Θεολογίας 

 

Η ορθόδοξη θεώρηση της Βιοηθικής δια-

φοροποιείται από την κοσμική, καθώς αναδε-

ικνύει τις πνευματικές διαστάσεις της ανθρώ-

πινης ζωής, καθότι, κατά την Χριστιανική Η-

θική η βιολογική ζωή συνδέεται άμεσα με την 

πνευματική, εν αντιθέσει προς τη διάστασή 

τους στην η κοσμική Βιοηθική. Κατά τον Κ. 

Σκουτέρη η Βιοηθική έχει εξελιχθεί από μια 

επιστήμη σε μια νέα θεώρηση του ανθρώπου, 

και φαίνεται να παραγνωρίζει την αξία του 

ανθρωπίνου προσώπου, καθώς με κριτήρια 

μιας απρόσωπης ηθικής εξετάζει τα ηθικά ζη-

τήματα με γενικά αξιώματα.
1
 

Ενώ στην Δύση η Βιοηθική, επηρεασμένη 

από το γενικότερο κλίμα της εκκοσμίκευσης, 

σταδιακά υποκατέστησε την παραδοσιακή 

κοσμική αλλά και χριστιανική ηθική, η ορθό-

δοξη Βιοηθική εντάσσεται οργανικά στην καθ’ 

όλου χριστιανική προσωποκεντρική ηθική, 

που είναι το σταυροαναστάσιμο ήθος, το ήθος 

της ελευθερίας.
2
 Το περιεχόμενο, η ουσία και 

ο σκοπός της δεν δύναται να είναι διάφορος 

του σωτηριολογικού χαρακτήρα της Χριστια-

νικής Ηθικής. Επίκεντρο της είναι η οντολογι-

κή μεταμόρφωση και καταξίωση του ανθρώ-

που, η ολοκλήρωση της πορείας του προς την 

αιωνιότητα, δηλαδή η οδός από το κατ’ εικόνα 

προς το καθ’ ομοίωσιν, μέσω της προσωπικής 

ελευθερίας και κοινωνίας του ανθρώπου με 

τον Θεό.
3
 Η ορθόδοξη αυτή θεώρηση ορίζεται 

                                                           
 

1
 Σκουτέρης Κ, Η ιερότης του ανθρωπίνου 

προσώπου καθ’ εαυτήν και σε σχέση προς τα 

βιοηθικά διλήμματα. Στο: Εκκλησία και Βιοηθική, 

ο λόγος της επιστήμης και ο λόγος της θρησκείας, 

Επιστημονικόν Συνέδριον Βιοηθικής, Σαμπεζύ 

Γενεύης 11-15 Σεπτεμβρίου 2002. εκδ. Ορθοδόξου 

Κέντρου του Οικουμενικού Πατριαρχείου 2008: 

63. 
2
 Κόιος Ν. Ηθική θεώρηση των τεχνητών παρεμ-

βάσεων στο ανθρώπινο γονιδίωμα. Κέντρο Βιο-

ϊατρικής Ηθικής και Δεοντολογίας, 2003: 233,248. 

Βλ. Engelhardt ΗΤ. Τα Θεμέλια της Βιοηθικής, 

Αρμός, 2007: 73. 
3
 Όπως επισημαίνει ο Βάντσος: «Η χριστιανική -

ηθική δεν βλέπει τον άνθρωπο μόνο όπως είναι, 

και ως «Βιοθεολογία», με την έννοια μιας ευ-

ρύτερης ορθόδοξης θεώρησης του συνόλου 

των αξιών που αφορούν την ανθρώπινη ζωή.
4
 

Η Εκκλησία δεν έχει σαν σκοπό να ανατ-

ρέψει ή να εμποδίσει την επιστημονική έρευνα 

και εξέλιξη την οποία και σέβεται. Εξετάζει 

και αξιολογεί τα βιοτεχνολογικά επιτεύγματα, 

με βάση τις αρχές, τις αξίες, την πίστη και την 

παράδοσή της, και επισημαίνει τους κινδύνους 

που αυτά δημιουργούν για το αυτεξούσιο και 

την ελευθερία του ανθρώπου.
5
 Η Εκκλησία 

μέσα από την Θεολογία της προφανώς δεν υ-

ποτιμά τη βιολογική ύπαρξη, τις κοινωνικές 

και υλικές ανάγκες του ανθρώπου, αλλά τις 

αναγάγει στην προοπτική της εν Χριστώ σω-

τηρίας, εδραζόμενη στην πατερική και βιβλική 

ανθρωπολογία, περί δημιουργίας του ανθρώ-

που κατ’ εικόνα και καθ’ ομοίωσιν του Θεού, 

και της ψυχοσωματικής συμφυΐας εξ άκρας 

συλλήψεως.
6
 

Με βάση την ορθόδοξη πατερική και βιβ-

λική ανθρωπολογία οι αρχές πάνω στις οποίες 

στηρίζεται η ορθόδοξη Βιοηθική, σε αντιπα-

ραβολή προς τις αρχές της θύραθεν Βιοηθικής, 

είναι: α) Η αρχή του προσώπου, β) η αρχή της 

ανιδιοτελούς αγάπης, γ) η αρχή του σεβασμού 

                                                                                           
 

αλλά και όπως καλείται να γίνει, δηλαδή. κατά 

χάριν Θεός» στο: Βάντσος Μ. Η Χριστιανική 

προσέγγιση της Βιοηθικής στην πολυπολιτισμική 

κοινωνία. Analecta Catholica. 2013, 1: 119. 
4
 Νικολαΐδης Α. Από την Γένεση στην Γενετική, 

Γρηγόρη. 2006, 15,39-40. Βλάχος Ι. Βιοηθική και 

Βιοθεολογία, εκδ. Ιεράς Μονής Γενεθλίου της 

Θεοτόκου. 2005: 69-72, 246-248.  
5
 Κεσελόπουλος Α. Εκ του θανάτου εις την ζωήν - 

Θεολογική προσέγγιση στις προκλήσεις της 

Βιοηθικής. Π. Πουρναρά. 2009: 197. 
6
 Λάπιν Α. Δογματικοί και ιστορικοί λόγοι για τις 

διαφορετικές προσεγγίσεις ζητημάτων βιοηθικής 

από την Ορθοδοξία, τον Ρωμαιοκαθολικισμό και 

εξωθρησκευτικές ομάδες. Στο: Εκκλησία και 

Ασθένεια, Πρακτικά διεθνούς ιατροθεολογικού 

συνεδρίου, Θήβα 5-7 Σεπτεμβρίου 2003. Ακρίτας, 

2008: 223.  



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

72 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

στην ιερότητα της ζωής, και δ) η αρχή της δι-

καιοσύνης.
7
 

Η αρχή του προσώπου αποτελεί τον κεν-

τρικό άξονα της ορθοδόξου θεολογίας, και ε-

πανανοηματοδοτεί την αρχή της αυτονομίας. 

Η αρχή αυτή πηγάζει από το τριαδολογικό 

δόγμα της Εκκλησίας, γεγονός το οποίο προσ-

δίδει στην έννοια του προσώπου μιαν ιερότη-

τα, και καθορίζει την αξία του. Ως πρόσωπο 

νοείται η μοναδική και ανεπανάληπτη υπόσ-

ταση, ο άνθρωπος ως δημιούργημα κατ’ εικό-

να Θεού, ο οποίος είναι Τριάδα τελείων προ-

σώπων. Κατά τον Μητροπολίτη Περγάμου 

Ιωάννη (Ζηζιούλα) το πρόσωπο «είναι αυτή 

αύτη η υπόστασις του όντος».
8
 Ως χαρακτηρισ-

τικά ιδιώματα του προσώπου ορίζονται το αυ-

τεξούσιο, η ελεύθερη βούληση, η προοπτική 

της αιωνιότητος και η αρμονία της ψυχοσωμα-

τικής συμφυΐας.
9
 Για την ορθόδοξη Βιοηθική 

ό,τι διαταράσσει αυτά τα χαρακτηριστικά του 

προσώπου είναι μη ηθικό, και προσβάλλει την 

ιερότητά του. Ο άνθρωπος δεν είναι εξ αρχής 

τέλειο πρόσωπο αλλά καλείται σε μια πορεία 

τελειώσεως από το κατ’ εικόνα προς το καθ’ 

ομοίωσιν. Η αξιοποίηση αυτή του κατ’ εικόνα, 

και η πορεία προς το καθ’ ομοίωσιν, αφορά 

την ελεύθερη βούληση του ανθρώπου, την ορ-

θή χρήση του αυτεξουσίου του.
10

 

Η ορθόδοξη Βιοηθική υπερβαίνει τα στα-

τικά όρια μεταξύ αυτονομίας και ετερονομίας. 

Η ηθική αυτονομία του ανθρώπου προϋποθέ-

τει την οντολογική του αυτονομία, δηλαδή την 

αυτονομία από τον θάνατο και την φθορά, αυ-

τονομία δηλαδή από την αμαρτία, γεγονός το 
                                                           
 

7
 Κόιος Ν. Ηθική θεώρηση των τεχνητών 

παρεμβάσεων στο ανθρώπινο Γονιδίωμα, Κέντρο 

Βιοϊατρικής Ηθικής και Δεοντολογίας. 2003: 256. 
8
 Ζηζιούλας Ι. Από το προσωπείον εις το 

πρόσωπον - Η συμβολή της Πατερικής Θεολογίας 

εις την έννοιαν του Προσώπου. Στο: Χαριστήρια 

εις τιμήν του Μητροπολίτου Γέροντος Χαλκιδόνος 

Μελίτωνος, Πατριαρχικόν Ίδρυμα Πατερικών 

Μελετών. 1977: 297.  
9
 Κόιος Ν. Βιοηθική: Συνοδικά Κείμενα 

Ορθοδόξων Εκκλησιών. Κέντρο Βιοϊατρικής 

Ηθικής και Δεοντολογίας 2007: 25-26. 
10

 Χατζηνικολάου Ν. Ελεύθεροι από το Γονιδίωμα. 

Κέντρο Βιοϊατρικής Ηθικής και Δεοντολογίας 

2002: 32,78.  

οποίο είναι κατορθωτό μόνο με την εν Χριστώ 

ζωή. Άρχεται από την ετερονομία, η οποία 

σημαίνει την τήρηση του θελήματος του Θεού, 

και οδηγείται στην πραγματική αυτονομία, 

πηγή της οποίας είναι ο ίδιος ο Χριστός, η ο-

ποία καλλιεργείται εντός της Εκκλησίας, και 

σημαίνει την ελευθερία από την αμαρτία και 

τον φόβο του θανάτου. Η νίκη έναντι του θα-

νάτου είναι η αληθής αυτονομία, αυτή ακρι-

βώς η αυτονομία σημαίνει την εν Χριστώ τε-

λείωση του ανθρώπου, και την ένωση με τον 

Θεό.
11

 Στις εφαρμογές της σύγχρονης βιοτεχ-

νολογίας παρουσιάζονται φαινόμενα τα οποία 

υποβιβάζουν την αξία, την ιερότητα, ακόμη 

και αυτήν την ύπαρξη του ανθρωπίνου προ-

σώπου και της ελευθερίας του, και εμποδίζουν 

την πορεία του προς το καθ’ ομοίωσιν, να κα-

ταστή τέλειο πρόσωπο-υπόσταση, δηλαδή την 

πορεία του προς την κατά χάριν θέωση.
12

 

Κατ’ αντιπαραβολή με την αρχή της ευερ-

γεσίας, προτάσσεται η αρχή της ανιδιοτελούς 

αγάπης προς τον συνάνθρωπο, ιδιαίτερα σε 

μια εποχή όπου επικρατεί το οικονομοκρατικό 

πνεύμα, σε πλείστες όσες βιοϊατρικές εφαρμο-

γές.
13

 Οι αρχές του προσώπου και της ανιδιο-

τελούς αγάπης προϋποθέτουν και τον σεβασμό 

στην ιερότητα της ζωής, δηλαδή στην προσ-

τασία της ανθρώπινης υπάρξεως, θεωρούμε-

νης ως δώρο Θεού, εναντίον του οποίου ο άν-

θρωπος και τα επιστημονικά του επιτεύγματα 

                                                           
 

11
 Μαντζαρίδης Γ. Χριστιανική Ηθική. Ι,Π. 

Πουρναρά 2004: 128. 
12

 Engelhardt HT. Μια ορθόδοξη προσέγγιση της 

Βιοηθικής. Στο: Ζωντανή Ορθοδοξία στον 

σύγχρονο κόσμο. Εστία 2001: 138-139.  
13

 Κατά τον Νικολαΐδη, η έννοια της αγάπης 

αποτελεί την θεμελιώδη βάση της ορθόδοξης 

θεώρησης της Βιοηθικής τονίζοντας μάλιστα πως 

εφόσον υπήρχε η έννοια της αγάπης κατά τον 

Απόστολο Παύλο, δεν θα υπήρχε λόγος υπάρξεως 

της Βιοηθικής ως αυτόνομης επιστήμης, Βλ. 

Νικολαΐδης Α. Η ευθύνη της Θεολογίας στα 

ζητήματα Βιοηθική. Στο: Κανελοπούλου - Μποτη 

Μ - Παναγοπούλου - Κουτνάτζη Φ (επιμέλεια), 

Ιατρική ευθύνη και Βιοηθική: Σύγχρονες 

προσεγγίσεις και προοπτικές του μέλλοντος. 

Πασχαλίδης 2014: 291-293.  



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

73 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

δεν δικαιούνται να ασεβούν.
14

 Η ιερότητα της 

ανθρώπινης ζωής δεν έγκειται μόνο στην θεώ-

ρηση της ως θεμελιώδους αγαθού, αλλά κυρί-

ως στην κατ’ εικόνα Θεού δημιουργία του αν-

θρώπου.
15

 Η αρχή της δικαιοσύνης εκφράζει 

την ασφαλιστική δικλείδα η οποία ελέγχει την 

τήρηση των αρχών του προσώπου και του σε-

βασμού της ζωής και διακρίνεται από τον 

προσωπικό και φιλάνθρωπο χαρακτήρα της.
16

 

Οι αρχές της ορθόδοξη Βιοηθικής, χαρακτηρί-

ζονται από την φιλανθρωπία και τον προσωπι-

κό - πνευματικό χαρακτήρα που τις διακρίνει, 

και υπό το πνεύμα αυτό ασκούνται κατ’ οικο-

νομίαν μέσα στον χώρο της ποιμαντικής δια-

κονίας της Εκκλησίας.
17

  

Επιπλέον, τα βιοηθικά ζητήματα εξετάζον-

ται εντός του πλαισίου του ασκητικού πνεύμα-

τος της Εκκλησίας, καθότι πλείστα όσα εκ των 

βιοτεχνολογικών επιτευγμάτων και των συνε-

πακόλουθων ηθικών ζητημάτων τα οποία εγε-

ίρουν, αποτελούν συνέπεια του καταναλωτι-

κού πνεύματος του σύγχρονου κόσμου, της 

φιλαυτίας, της εγωπάθειας και της ηδονοθηρί-

ας. Η υποδούλωση του ανθρώπου στα πάθη 

του, συνεπεία της απουσίας ασκητικού πνεύ-

ματος, δεν μπορεί να αφήνει αδιάφορη την 

ορθόδοξη Βιοηθική.
18

  

Η θεώρηση των βιοηθικών ζητημάτων για 

την Εκκλησία δεν δύναται να γίνεται εκτός της 

συνολικής ευχαριστιακής θεώρησης του κόσ-

μου, κέντρο της οποίας αποτελεί το μυστήριο 

της Θείας Ευχαριστίας. Σε αντίθεση με την 

θύραθεν Βιοηθική η οποία τείνει να αυτονομεί 

τον κόσμο και τον άνθρωπο από τον Θεό-

                                                           
 

14
 Ευτυχιάδης Α. Βιοηθική και ιατρική έρευνα. 

Εκκλησία, 1998, 20: 903.  
15

 Βάντσος Μ. Η αφαίρεση της ζωής: ο βιοηθικός 

προβληματισμός στα ζητήματα της έκτρωσης και 

της ευθανασίας. Πνευματική Διακονία 2011, 10: 

49.  
16

 Μαντζαρίδης Γ. Χριστιανική Ηθική. ΙΙ, Π. 

Πουρναρά 2004: 501.  
17

 Αυγουστίδης Α. Συντροφεύοντας τον άνθρωπο 

που νοσεί - Εισαγωγή στην ποιμαντική της υγείας. 

Αρμός 2015: 44, 262-279.  
18

 Κόιος Ν. Ηθική θεώρηση των τεχνητών 

παρεμβάσεων στο ανθρώπινο Γονιδίωμα. Κέντρο 

Βιοϊατρικής Ηθικής και Δεοντολογίας 2003: 263.  

Δημιουργό, η ορθόδοξη Θεολογία προτάσσει 

την ευχαριστιακή θεώρηση του κόσμου, κατά 

την οποία η Κτίση δεν είναι κενή μεταφυσικής 

διαστάσεως, δεν αποτελεί κτήση του ανθρώ-

που, μέσον ικανοποιήσεως των διαρκώς αυξα-

νόμενων, και συχνά επίπλαστων και ακόρεσ-

των, αναγκών του, αλλά αποτελεί δώρο Θεού 

το οποίο ο άνθρωπος καλείται να διακονήσει 

ως ιερεύς της Κτίσεως.
19

  

Η Εκκλησία και η Θεολογία μπροστά στις 

αλματώδεις επιστημονικές εξελίξεις καλούνται 

να συνεισφέρουν με σύγχρονο λόγο και με ε-

ποικοδομητικό τρόπο στον βιοηθικό διάλογο, 

αναζητώντας κοινά σημεία επικοινωνίας με 

την θύραθεν Βιοηθική, (π.χ. η σημασία της 

ελευθερίας του προσώπου), δίδοντας νέα προ-

οπτική και δυναμική στις βιοηθικές αρχές.  

 

2. Βιοηθικά ζητήματα 

 

Τα βιοηθικά ζητήματα αναφορικά με την 

αρχή, την διατήρηση και το τέλος της ζωής 

όπως αυτά εξετάζονται από την Ειδική Συνο-

δική Επιτροπή Βιοηθικής της Εκκλησίας της 

Ελλάδος, τις εισηγήσεις των μελών της, αλλά 

και γενικότερα από τους ορθόδοξους θεολό-

γους, βασίζονται στην ανθρωπολογία της Εκ-

κλησίας. Η ορθόδοξη βιοηθική στέκεται κριτι-

κά έναντι κάθε βιοϊατρικής μεθόδου η οποία 

υποβαθμίζει το ανθρώπινο πρόσωπο, και προ-

τάσσει κατ’ απόλυτο τρόπο την βιολογική του 

υπόσταση. 

Είναι χαρακτηριστικό ότι τα Κείμενα Βιο-

ηθικής τα οποία εξέδωσε η Επιτροπή Βιοηθι-

κής της Εκκλησίας της Ελλάδος και αφορούν 

τις μεταμοσχεύσεις, την ευθανασία, και την 

ΙΥΑ, δεν αποτελούν αδιαπραγμάτευτες θέσεις, 

αλλά βασικές αρχές για συνεχή συζήτηση και 

διάλογο.
20

 Επιπλέον χαρακτηρίζονται από 

λεπτομερή ιατρική ενημέρωση, καθώς παρα-

πέμπουν σε επίκαιρα ιατρικά δεδομένα, μεθο-

                                                           
 

19
 Ζηζιούλας Ι. Η Κτίση ως Ευχαριστία. Ακρίτας 

1998: 21-27.  
20

 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος - Ε-

πιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα Βιοηθικής 

2007: 8. 



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

74 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

δολογία η οποία ακολουθείται στον γενικότε-

ρο διεθνή βιοηθικό προβληματισμό.
21

 

Η Εκκλησία και η Θεολογία αντιλαμβά-

νονται τα βιοηθικά ζητήματα, και ειδικότερα 

τα νεοφανή με ιατρογενή προέλευση (εγκεφα-

λικός θάνατος, in vitro γονιμοποίηση, επιτεύγ-

ματα Γενετικής κλπ), με πνευματική οπτική 

προσπαθώντας να δώσουν όρια και πνευματι-

κές κατευθύνσεις, και να τα προσδιορίσουν 

μέσα από την παράδοση και την θεολογία της 

Εκκλησίας, με πλήρη συνείδηση των διλημμά-

των που προκαλούνται στον σύγχρονο άνθρω-

πο. Προσπαθούν να προσδιορίσουν σε κάθε 

ζήτημα ποιο είναι το καθαρά ιατρικό μέρος, 

ποια είναι η παράδοση της Εκκλησίας, και πο-

ια θα μπορούσε να είναι μια ορθόδοξη βιοηθι-

κή θεολογία επί των ζητημάτων αυτών. 

Η Εκκλησία δύναται κατ’ οικονομίαν να 

δέχεται τα βιοϊατρικά επιτεύγματα, με την α-

παραίτητη σημείωση ότι η εφαρμογή τους δεν 

θα αποτελεί μια γενική αρχή, αλλά θα εξατο-

μικεύεται, σεβόμενη την ψυχοσωματική ενό-

τητα του ανθρώπου, και την συνακόλουθη 

σύνδεση βιολογικών δεδομένων και υπαρξια-

κών αναζητήσεων. Θα πρέπει να καταστεί σα-

φές στον ευρύτερο βιοηθικό διάλογο πως τα 

επιτεύγματα της Γενετικής, τα βιοϊατρικά επι-

τεύγματα, και κατ’ επέκταση κάθε επιστημο-

νικό επίτευγμα, για την Εκκλησία θεωρούνται 

υπό την έννοια του «δώρου» Θεού, προερχό-

μενου εκ του κατ’ εικόνα, ως εκ τούτου η ορ-

θή ή εσφαλμένη χρήση του δεν αναφέρεται σε 

αυτή καθ’ εαυτή τη γνώση τους αλλά στην 

ορθή τους χρήση.
22

 

 

2.1. Ιατρικώς Υποβοηθούμενη Αναπαραγωγή 

(ΙΥΑ) 

Οι θεολογικές θέσεις της Εκκλησίας ανα-

φορικά με την ΙΥΑ βασίζονται στην χριστια-

νική ανθρωπολογία. Κεντρικό σημείο για την 

ορθόδοξη Βιοηθική αποτελεί η αρχή της αν-

θρώπινης ζωής (ψυχοσωματική συμφυΐα) ήδη 

                                                           
 

21
 Κόιος Ν. Βιοηθική: Συνοδικά Κείμενα 

Ορθοδόξων Εκκλησιών. Κέντρο Βιοϊατρικής 

Ηθικής και Δεοντολογίας 2007: 35-38.  
22

 Κορναράκης Κ. Ο άνθρωπος απέναντι στην 

εικόνα του - Κείμενα Πατερικής Ανθρωπολογίας 

και Ηθικής. Αρμός 2012: 534-536.  

με την στιγμή της σύλληψης. Απ’ αυτή την 

βασική θέση άρχεται η Εκκλησία, η οποία αν-

τιλαμβάνεται το έμβρυο ως άνθρωπο εξ άκρας 

συλλήψεως, ο οποίος δικαιούται τον απόλυτο 

σεβασμό.
23

 Το έμβρυο έχει αρχή και προοπτι-

κή ανθρώπινη, δεν αποτελεί μόνον μια βιολο-

γική πραγματικότητα ενός γονιμοποιημένου 

ωαρίου, αλλά είναι εξ άκρας συλλήψεως τέλε-

ιος άνθρωπος.
24

 Με την γονιμοποίηση και τον 

σχηματισμό του ζυγωτού, έχουμε την δημιο-

υργία ενός ανθρώπου και την αρχή της πορεί-

ας της ψυχοσωματικής του τελείωσης.
25

 Ως εκ 

τούτου, αφ’ ενός μεν η διακοπή της κύησης 

σημαίνει τον εσκεμμένο θάνατο ενός ανθρώ-

που, αφ’ ετέρου δε η έρευνα και ο πειραμα-

τισμός επί των εμβρύων (πχ δημιουργία «πλε-

οναζόντων» εμβρύων) προσβάλλει την ακερα-

ιότητα και την ιερότητα του προσώπου υποβι-

βάζοντας την αξία του.
26

 Επιπλέον δεν θα 

πρέπει να αποκλειστεί η άποψη σύμφωνα με 

την οποία, η πρόθεση να απομακρύνεται η αρ-

χή της ζωής ολοένα και περισσότερο από την 

σύλληψη, υποκρύπτει το άλλοθι για εμβρυικά 

πειράματα, αμβλώσεις και ύποπτες έρευνες.
27

 

Η ΙΥΑ μπορεί να γίνει αποδεκτή από την 

Εκκλησία κατ’ οικονομίαν, αν και η προτεραι-

ότητα δίνεται στην υιοθεσία. Ο λόγος αυτής 

                                                           
 

23
 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος - Ε-

πιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα Βιοηθικής 

2007: 54.  
24

 Hatzinikolaou N. The embryo and its develop-

ment in regards to its formation as a complete hu-

man being. Στο: Εκκλησία και Βιοηθική - Ο λόγος 

της επιστήμης και ο λόγος της θρησκείας. 

Επιστημονικόν Συνέδριον Βιοηθικής, Σαμπεζύ 

Γενεύης 11-15 Σεπτεμβρίου 2002. εκδ. Ορθοδόξου 

Κέντρου του Οικουμενικού Πατριαρχείου 2008: 

47-58.  
25

 Καρπαθίου Σ. Η ιστορία του ζυγωτού και η 

εξωσωματική γονιμοποίηση: Συμβολή στην Ηθική 

Θεολογία. 2006: 64-76. 
26

 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος - 

Επιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα Βιοηθικής 

2007: 65-72 
27

 Γκελτή-Δούκα Ε, Σύγχρονοι προβληματισμοί 

επί των τεχνικών της εξωσωματικής 

γονιμοποίησης στον άνθρωπο. Τόλμη 2003, 31: 

39. Βλ. Βάντσος, Μ, Ηθική θεώρηση της 

έκτρωσης. Σφακιανάκη 2009.  



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

75 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

της επιφυλακτικής, αλλά όχι καταδικαστικής, 

στάσης προς την ΙΥΑ είναι ότι μπορεί μεν ως 

επιστημονικό επίτευγμα να προσφέρει την πι-

θανότητα λύσης στο πρόβλημα της υπογονι-

μότητας των ζευγαριών, ωστόσο τόσο σαν πε-

ριεχόμενο όσο και σαν σύνολο μεθόδων κατ’ 

ουσίαν εκφράζει έναν εγωισμό, μια τάση για 

ικανοποίηση ατομικών επιθυμιών.
28

 Η αλαζο-

νεία και η ικανοποίηση του ανθρώπινου εγω-

ισμού είναι ιδιαίτερα εμφανής στις διάφορες 

μεθόδους της εξωσωματικής γονιμοποίησης, 

όπως η παρένθετη μητρότητα, μέθοδοι οι ο-

ποίες δημιουργούν ποικίλα κοινωνικά και 

προσωπικά προβλήματα, διασπούν την ενότη-

τα της οικογένειας, και εισάγουν νέα «οικογε-

νειακά» πρότυπα (μονογονεϊκή οικογένεια, 

ζευγάρια ομοφυλοφίλων, κλπ) αλλά και σε 

μεθόδους όπως ο υπερηχογραφικός προγεννη-

τικός έλεγχος, ο προεμφυτευτικός γενετικός 

έλεγχος, όπου στις περισσότερες των περιπ-

τώσεων, εφόσον διαπιστωθεί κάποια γενετική 

ασθένεια στο έμβρυο, οδηγούν σε διακοπή της 

κύησης.  

Ουσιαστικά οι θέσεις της Εκκλησίας, αλλά 

και γενικότερα της ορθόδοξης Βιοηθικής βα-

σίζονται στην άποψη ότι οι μέθοδοι της ΙΥΑ 

υποβαθμίζουν τον άνθρωπο ως υπόσταση-

πρόσωπο, καθότι αντιμετωπίζουν το έμβρυο 

ως μη άνθρωπο, ενώ οι διαρκώς εξελισσόμε-

νες μέθοδοι υποβαθμίζουν την έννοια της οι-

κογενείας δημιουργώντας μείζονα κοινωνικά 

προβλήματα πολυδιάστατα και συχνά μη δια-

χειρίσιμα.
29

 Η αναπαραγωγική τεχνολογία κα-

θιστά ουσιαστικά την ανθρώπινη σύλληψη 

ασεξουαλική, γεγονός προβληματικό σε σχέση 

με την ιερότητα, την αγάπη, την βεβαιότητα 

της ψυχοσωματικής ένωσης της συζυγικής 

                                                           
 

28
 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος - Ε-

πιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα Βιοηθικής 

2007: 79-82.  
29

 Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας και 

Λαυρεωτικής). Περί Βιοηθικής και συγχρόνου 

τρόπου ζωής και Κατσιμίγκας Γ «Η εξωσωματική 

γονιμοποίηση υπό το πρίσμα της Ορθόδοξης 

Θεολογίας». 

σχέσης.
30

 Η μητρότητα και η πατρότητα από 

γεγονός αγαπητικής σχέσης κινδυνεύουν να 

αλλοτριωθούν σε γεγονός εμπορικής συναλ-

λαγής, και ατομικής ματαιοδοξίας. Συνέπεια 

αυτού του κατακερματισμού της μητρότητας 

και της πατρότητας σε τρίτα άτομα, είναι να 

δημιουργείται ένα δαιδαλώδες και ασαφές 

σύμπλεγμα «γονεϊκών» ρόλων, μια σύγχυση 

ταυτότητας γύρω από τους φυσικούς γονείς 

και τα υπόλοιπα πρόσωπα που εμπλέκονται 

στην διαδικασία της εξωσωματικής γονιμοπο-

ίησης, με αποτέλεσμα το λεγόμενο «πολυγονε-

ϊκό παιδί».
31

 Είναι προφανές ότι όλη αυτή η 

κατάσταση έχει αντίκτυπο τόσο στις σχέσεις 

των γονέων με το παιδί όσο και μεταξύ τους, 

και επιπλέον στο ίδιο το παιδί, το οποίο πιθα-

νότατα θα βρεθεί εν μέσω καταστάσεων και 

                                                           
 

30
 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος - Ε-

πιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα Βιοηθικής 

2007: 64-65.  
31

 Μαντζαρίδης Γ. Χριστιανική Ηθική, ΙΙ, Π. Πο-

υρναρά 2004, 587. Σύμφωνα την μέθοδο «πολλαπ-

λής γονεϊκότητας» (multiplex parenting) θα μπο-

ρούν να δημιουργηθούν εργαστηριακά συνθετικοί 

ή τεχνητοί γαμέτες (in vitro generated gametes, 

IVG). Η μέθοδος θα επιτρέπει στους γενετιστές να 

δημιουργούν απογόνους χρησιμοποιώντας την γε-

νετική πληροφορία περισσότερων από δυο ατόμων 

και όχι μόνο του πατέρα και της μητέρας. Αυτό θα 

δίνει την δυνατότητα κοινών απογόνων τόσο σε 

ομοφυλοφίλους όσο και σε ομάδα ατόμων του ίδι-

ου ή διαφορετικού φύλου, Βλ. Γρινιεζάκης Μ, 

Προβληματισμοί της Ορθοδόξου Θεολογίας για τα 

σύγχρονα βιοτεχνολογικά επιτεύγματα. Στο: Κα-

νελλοπούλου - Μπότη Μ, Παναγοπούλου - Κουτ-

νάτζη Φ (επιμέλεια). Βιοηθικοί προβληματισμοί, 

Παπαζήση. 2014: 70. Αξίζει να σημειωθεί η άπο-

ψη σύμφωνα με την οποία η ΙΥΑ δεν αποτελεί 

πλέον μια θεραπευτική μέθοδο με σκοπό να προσ-

φέρει λύση στο πρόβλημα της υπογονιμότητας των 

δύο φύλων, αλλά μια εναλλακτική μέθοδος απόκ-

τησης τέκνων, ανεξάρτητη από ιατρικούς λόγους. 

Αποτελεί ένα ζήτημα προσωπικής επιλογής, ένα 

ατομικό δικαίωμα, το οποίο ανταποκρίνεται στην 

σύγχρονη ιδιωτική δομή της οικογένειας που δημι-

ούργησαν οι οικονομικές συνθήκες, Βλ. Κουνου-

γέρη-Μανωλεδάκη Ε. Το Δίκαιο ως εργαλείο κοι-

νωνικού ελέγχου της υποβοηθούμενης αναπαρα-

γωγής. Ίνδικτος 2001, 14: 151-152. 



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

76 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

προβλημάτων για τα οποία δεν ευθύνεται, αλ-

λά των οποίων αποτελεί το επίκεντρο. 

Επιπλέον τίθεται το ζήτημα αν ο άνθρωπος 

δικαιούται να πειραματίζεται με την ανθρώπι-

νη ζωή σε εργαστήρια, προκειμένου να ικανο-

ποιήσει την ανάγκη της τεκνοποιίας.
32

  

Ο αντίλογος στις θέσεις αυτές στηρίζεται 

στο γεγονός ότι η Εκκλησία και η θεολογία 

αξιολογούν με εσφαλμένα κριτήρια τα επισ-

τημονικά επιτεύγματα, με αποτέλεσμα να εμ-

ποδίζουν την επιστημονική πρόοδο, καθότι τα 

κριτήρια τους δεν δύνανται να συμβαδίζουν με 

την διαρκώς εξελισσόμενη επιστημονική πρό-

οδο.
33

 

Η Εκκλησία προτάσσει την ποιμαντική της 

διακονία ώστε να καταστεί σαφές στην κοινω-

νία και ειδικά στα ζευγάρια τα οποία αδυνατο-

ύν να τεκνοποιήσουν ότι η αδυναμία αυτή δεν 

αποτελεί σε καμία περίπτωση κάποιο είδος 

κοινωνικού στίγματος, ούτε υποβιβάζει την 

έννοια και την ουσία του γάμου και της συζυ-

γικής σχέσης.
34

 Κατά την ορθόδοξη Θεολογία 

και παράδοση η καταξίωση του ανθρώπου δεν 

πραγματοποιείται μόνο με την τεκνογονία αλ-

λά και χωρίς αυτήν.
35

 Συχνά τα ζευγάρια τα 

οποία αδυνατούν να τεκνοποιήσουν δέχονται 

ψυχολογικές, κοινωνικές, συγγενικές κ.λπ. πι-

έσεις, με αποτέλεσμα η ανάγκη και η επιθυμία 

της τεκνοποιίας να μετατρέπεται σε πάθος και 

εμμονή που φανερώνει πνευματική αδυναμία 

και ανωριμότητα. Η Εκκλησία σέβεται την 

ελευθερία του ανθρώπου και τις επιλογές του, 

προτάσσει όμως ότι η καταξίωση, η πληρότη-

τα, και η ολοκλήρωση του γάμου είναι δυνατή 
                                                           
 

32
 Κατσιμίγκας Γ, Καμπά Ε. Ηθική- Θεολογική και 

Νομική θεώρηση της Εξωσωματικής 

Γονιμοποίησης. Νοσηλευτική 2010, 49: 209-219. 
33

 Βλ. Ματσανιώτης Ν. Η έρευνα στην αρχή της 

ανθρώπινης ζωής, Στο: Εκκλησία και Βιοηθική, ο 

λόγος της επιστήμης και ο λόγος της θρησκείας, 

Επιστημονικόν Συνέδριον Βιοηθικής, Σαμπεζύ 

Γενεύης 11-15 Σεπτεμβρίου 2002, εκδ. Ορθοδόξου 

Κέντρου του Οικουμενικού Πατριαρχείου 2008: 

19-27.  
34

 Chatzinikolaou Ν. The ethics of assisted repro-

duction. J of Reprod Immunol 2010, 85: 3-8. 
35

 Μαντζαρίδης Γ. Θεολογική θεώρηση της υπο-

βοηθούμενης αναπαραγωγής. ΕΕΘΣΑΠΘ. 2000, 

10: 101.  

καθ’ όλα και χωρίς την τεκνοποιία, η οποία 

αποτελεί καρπό και όχι σκοπό του.
36

  

 

2.2. Μεταμοσχεύσεις 

Ως γενικές αρχές επί της ορθοδόξου ηθι-

κής των μεταμοσχεύσεων τίθενται ο σεβασμός 

στον δότη, η κατανόηση της ανάγκης του λήπ-

τη, η ανιδιοτελής αυτοπροσφορά καθώς και η 

πνευματική διάσταση με την έννοια της ωφε-

λείας της ψυχής και της προαγωγής των πνευ-

ματικών αξίων.
37

 Η έννοια της αυτοπροσφο-

ράς η οποία πηγάζει από την θεώρηση της ζω-

ής ως δώρο Θεού το οποίο προσφέρεται στον 

άνθρωπο όχι για να βιώνει την φιλαυτία αλλά 

για να προσφέρει αγάπη, αποτελεί τον πνευ-

ματικό άξονα της Εκκλησίας στο ζήτημα των 

μεταμοσχεύσεων, δια μέσω των οποίων δύνα-

ται να ασκήσει την ποιμαντική και την παιδα-

γωγία της.
38

 

Αυτή δε ακριβώς η έννοια της αυτεξούσιας 

προσφοράς προς τον πλησίον καθιστά την 

προσφορά οργάνων ως πράξη μίμησης Χρισ-

τού, της οποίας ο βαθύτερος πνευματικός 

σκοπός δεν είναι η παράταση της βιολογικής 

ζωής του λήπτη, αλλά η από κοινού μετοχή 

του δότη και του λήπτη μέσω της μεταμόσχε-

υσης στην ζωή του Θεού.
39

  

Ο απόλυτος σεβασμός στο πρόσωπο, ιδίως 

του δότη, σημαίνει και απόλυτο σεβασμό στην 

επιθυμία του, θετική είτε αρνητική, ταυτόχρο-

να όμως και πλήρη σεβασμό προς την αγωνία 

του λήπτη ο οποίος με την παράταση της βιο-

λογικής του ζωής δύναται να ολοκληρωθεί 

πνευματικά και να συνεχίσει την πορεία του 

προς το καθ’ ομοίωσιν. Κατ’ αυτόν τον τρόπο 

η θέση της Εκκλησίας περί απαραίτητης προ-

ϋπόθεσης της συνειδητής συναίνεσης του δό-

                                                           
 

36
 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος - Ε-

πιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα Βιοηθικής 

2007: 57,79.  
37

 Κόιος Ν, Βιοηθική: Συνοδικά Κείμενα 

Ορθοδόξων Εκκλησιών. Κέντρο Βιοϊατρικής 

Ηθικής και Δεοντολογίας 2007: 28.  
38

 Βλ. αναλυτικά: Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της 

Ελλάδος - Επιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα 

Βιοηθικής 2007: 11-25.  
39

 Νικολαΐδης Α. Από τη Γένεση στη Γενετική. 

Γρηγόρη 2006: 210.  



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

77 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

τη, αποκλείει την εικαζόμενη συναίνεση ως 

απαράδεκτη παρέμβαση στο ανθρώπινο αυτε-

ξούσιο. 

Βασικό σημείο προβληματισμού αποτελεί 

το μείζον ηθικό ζήτημα αν ο λεγόμενος εγκε-

φαλικός θάνατος ταυτίζεται με τον βιολογικό 

θάνατο, και κατά πόσον τελικά ο ασθενής υ-

ποστηριζόμενος με μηχανικά μέσα στην ΜΕΘ 

χωρίς πιθανότητες ανάνηψης, υφίσταται παρά-

ταση της ζωής ή παρεμπόδιση του θανάτου.
40

 

Εφόσον η Ιατρική αποδέχεται την νέκρωση 

του εγκεφαλικού στελέχους ως μη αναστρέψι-

μη κατάσταση, η Εκκλησία σέβεται αυτήν την 

επιστημονική άποψη, τονίζοντας παράλληλα 

την ανάγκη για την ακριβή και αυστηρή τήρη-

ση των επιστημονικών κριτηρίων διαπιστώ-

σεως του,
41

 κάτι το οποίο όμως δεν μπορεί να 

αλλάξει το γεγονός ότι για την ορθόδοξη βιο-

ηθική ο θάνατος του ανθρώπου και η έξοδος 

της ψυχής συνεχίζουν να αποτελούν μυστήρι-

ο.
42

 

Η κριτική που ασκήθηκε στην θέση αυτή, 

έγκειται αφ’ ενός μεν στο ότι ο θάνατος του 

ανθρώπου ταυτίζεται με την παύση της καρδι-

                                                           
 

40
 Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας και 

Λαυρεωτικής). Εξαντλητικές παρεμβάσεις στις 

ΜΕΘ - Όροι και όρια, παράταση της ζωής ή 

παρεμπόδιση του θανάτου; Ηθικοί 

προβληματισμοί. Νανάς Σ. Εγκεφαλικός θάνατος, 

Σταμούλη, 2006: 128-129. Υπό την έννοια αυτή, 

εάν θεωρηθεί ότι οι ευρισκόμενοι σε κατάσταση 

εγκεφαλικού θανάτου η κατάσταση τους είναι μη 

αναστρέψιμη και οριστική η απώλεια η 

συνειδήσεως τους, όπως σημειώνει ο 

Μητροπολίτης Μεσογαίας και Λαυρεωτικής 

Νικόλαος: «Ο βιασμός που ασκείται στους 

φυσικούς νόμους για να επιβιώσει ο «εγκεφαλικά 

νεκρός» δότης είναι μεγαλύτερος απ’ αυτόν που 

απαιτείται για να ζήσει με μεταμόσχευση ο λήπτης», 

στο: Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας και 

Λαυρεωτικής). Αλλήλων μέλη: Οι μεταμοσχεύσεις 

στο φώς της Ορθόδοξης Θεολογίας και ζωής. 

Κέντρο Βιοϊατρικής Ηθικής και ∆εοντολογίας 

2005: 177. 
41

 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος - Ε-

πιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα Βιοηθικής 

2007: 15-16.  
42

 Μαντζαρίδης Γ. Χριστιανική Ηθική. ΙΙ, Π. 

Πουρναρά 2004: 609.  

ακής λειτουργίας, και εφ’ όσον η καρδιά λει-

τουργεί έστω και μηχανικά ο άνθρωπος δεν 

είναι νεκρός, αφ’ ετέρου δε ότι εγκεφαλικός 

θάνατος δεν είναι κοινά αποδεκτός επιστημο-

νικά.
43

 Στην κριτική αυτή εκφράστηκαν και 

ακραίες θέσεις, αλλά σε κάθε περίπτωση πρέ-

πει να επισημανθεί ότι αφ’ ενός μεν η μη απο-

δοχή του εγκεφαλικού θανάτου, συνιστά αυ-

τόματα και μη αποδοχή των μεταμοσχεύσεων 

συγκεκριμένων οργάνων (π.χ. καρδιά), καθότι 

άνευ αυτού του κριτηρίου είναι αδύνατον, με 

τα μέχρι τώρα επιστημονικά δεδομένα, να γί-

νει η αφαίρεση των μοσχευμάτων, αφ’ ετέρου 

δε η απόφαση για την παύση της μηχανικής 

υποστήριξης θα εξακολουθεί να είναι ένα μεί-

ζον ηθικό ζήτημα, το οποίο συχνά οδηγεί ιατ-

ρούς και συγγενείς σε συνειδησιακά αδιέξοδα 

και οριακές καταστάσεις.
44

 

Υπό την έννοια δε αυτή οι ιατροί αλλά και 

ολόκληρο το μεταμοσχευτικό επιτελείο οφεί-

λουν να έχουν συνείδηση με φόβο Θεού ότι 

υπηρετούν την ζωή και οφείλουν απεριόριστο 

σεβασμό στο ανθρώπινο πρόσωπο. Η πνευμα-

τική αυτή διάσταση που προσδίδει η Εκκλησία 

σε όλη την μεταμοσχευτική διαδικασία την 

καθιστά ουσιαστικά μια υπέρβαση της ζωής 

και υπέρβαση του θανάτου, μεταμορφώνοντας 

την φθορά του σώματος σε προσφορά προς 

τον συνάνθρωπο, και ευκαιρία μετάγγισης 

πνευματικού ήθους στην κοινωνία, και όχι μια 

μηχανιστική τυποποιημένη διαδικασία.
45

 

                                                           
 

43
 Βλ. Σεραφείμ (Μητροπολίτης Πειραιώς). Περί 

δωρεάς και μεταμοσχεύσεως οργάνων. Θεοδρομία 

2011, 3: 414-417. Μαντζαρίδης Γ. Χριστιανική 

Ηθική, ΙΙ, Π. Πουρναρά 2004: 608. Δαμασκηνός 

Μοναχός Αγιορείτης, Ορθόδοξη Ανθρωπολογία 

και Μεταμοσχεύσεις Ζωτικών Οργάνων. 

Μυριόβιβλος 2007: 250, 330-332,356, 405. 

Αβραμίδης Α, Ο λεγόμενος «εγκεφαλικός 

θάνατος» είναι πραγματικός θάνατος; Θεοδρομία 

2012, 2: 208-216. 
44

 Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας και Λαυ-

ρεωτικής). Αλλήλων μέλη: Οι μεταμοσχεύσεις στο 

φώς της Ορθόδοξης Θεολογίας και ζωής. Κέντρο 

Βιοϊατρικής Ηθικής και ∆εοντολογίας 2005: 44-

45. 
45

 Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας και Λαυ-

ρεωτικής), Αλλήλων μέλη: Οι μεταμοσχεύσεις στο 

φώς της Ορθόδοξης Θεολογίας και ζωής. Κέντρο 



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

78 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

2.3. Ευθανασία 

Κατά την Αγία Γραφή η ανθρώπινη ζωή 

ως δώρο Θεού, από αρχής μέχρι τέλους βρίσ-

κεται στην πρόνοια Του.
46

 Η θεολογική αυτή 

διάσταση προσδίδει στην έννοια της ζωής το 

στοιχείο της ιερότητας, την οποία ο άνθρωπος 

δεν δικαιούται να διαχειρίζεται κατά τρόπο 

ανίερο, καθώς κατά τον Μάξιμο τον Ομολο-

γητή ο άνθρωπος έχει το «είναι δεδανεισμέ-

νον».
47

 

Αυτήν ακριβώς η έννοια της ιερότητας της 

ζωής που πρεσβεύει η Εκκλησία βρίσκεται σε 

κάθετη αντίθεση με την αντίληψη περί της ευ-

θανασίας ως «αξιοπρεπούς θανάτου», αντίλη-

ψη η οποία καλλιεργήθηκε ως επί το πλείστον 

στις καταναλωτικές και εκκοσμικευμένες κοι-

νωνίες της Δύσης, όπου το θρησκευτικό βίωμα 

έχει αντικατασταθεί από ατομικιστικά ιδεολο-

γήματα που την δικαιολογούν ως ανθρώπινο 

δικαίωμα.
48

  

Οι τελευταίες στιγμές της ζωής του αν-

θρώπου αποτελούν μια συνταρακτική εμπειρί-

α. Προ του θανάτου οριστικοποιείται η κοινω-

νία με τον Θεό, και εξ αυτού του λόγου η ση-

μασία της προετοιμασίας δια μέσου της μετά-

νοιας για «χριστιανά τέλη» είναι μεγίστη.
49

 Σε 

αντίθεση με την ορθόδοξη θεώρηση περί θα-

νάτου βρίσκεται η λεγόμενη «εξατομίκευση 

του θανάτου», προϊόν της δυτικής εκκοσμίκε-

υσης και φιλοσοφίας, κατά την οποία ο θάνα-

τος αποτελεί ένα ατομικό στιγμιαίο γεγονός 

δίχως το παραμικρό βαθύτερο νόημα.
50

 Οι υ-

                                                                                           
 

Βιοϊατρικής Ηθικής και ∆εοντολογίας 2005: 207-

208, 275. 
46

 Ιώβ, 12,10. Α’ Κορ., 6, 19.  
47

 Μαξίμος Ομολογητης. Εις την προσευχήν του 

Πάτερ Ημών, προς ένα φιλόχριστον - Ερμηνεία 

σύντομος. Στο: Migne JP, Patrologiae cursus 

completus, series Graeca, Paris 1857-1912, 90: 

893C.  
48

 Χριστόδουλος (Αρχιεπίσκοπος Αθηνών και πά-

σης Ελλάδος). Η Εκκλησία και το πρόβλημα της 

ευθανασίας. Νεάπολις-Θεσσαλονίκη 2002: 8, 10-

17.  
49

 Νικολαΐδης Α, Από τη Γένεση στη Γενετική. 

Γρηγόρη 2006: 243.  
50

 Λουδοβίκος Ν. Η εξατομίκευση του θανάτου και 

η ευθανασία: αναζητώντας τον θεολογικό μίτο. 

Στο: Το πρόβλημα της ευθανασίας. Αποστολική 

ποστηρικτές της ευθανασίας, αν και όπως υ-

ποστηρίζουν, δεν θέτουν ζήτημα αμφισβήτη-

σης της σημασίας της προστασίας της ανθρώ-

πινης ζωής, εν τούτοις υποστηρίζουν ότι αυτή 

δεν έχει απόλυτο χαρακτήρα αλλά σχετικό. 

Δηλαδή κατά την άποψή τους το ζητούμενο 

είναι υπό ποιές προϋποθέσεις και με ποιά κρι-

τήρια δύναται ή οφείλει κανείς να προχωρήσει 

σε ευθανασία προκειμένου να εξυπηρετηθούν 

το ατομικό συμφέρον και οι ανάγκες του, ενώ 

είναι χαρακτηριστικό, ότι σε ιδίου περιεχομέ-

νου επιχειρήματα στηρίζονται και τα επιχει-

ρήματα υπέρ της άμβλωσης.
51

 

Απέναντι στην εξιδανικευμένη θεώρησή 

της ως «ανθρωπίνου δικαιώματος», η ορθόδο-

ξη χριστιανική Θεολογία και παράδοση παρα-

θέτουν την έννοια της αγάπης, της συμπαράσ-

τασης του πλησίον, και της ευσπλαχνίας του 

ιατρικού λειτουργήματος προς τον πάσχοντα 

συνάνθρωπο ο οποίος υποφέρει από αφόρητο-

υς πόνους.
52

 

Κατ’ ουσίαν το αίτημα της ευθανασίας που 

εκφράζεται από τους απελπισμένους ασθενείς 

αποτελεί ερώτημα της αγάπης μας προς αυτο-

ύς και της επιθυμίας μας να μείνουν κοντά 

μας. Υπό την έννοια αυτή είτε ο ιατρός, είτε ο 

συγγενής, δεν δικαιούται να «απαλλάσσει» 

τον ασθενή από το «βάρος» της ζωής, αλλά 

αντίθετα οφείλουν μέσω αυτής της δοκιμασίας 

να αναπτύξουν μια σχέση αληθούς κοινωνίας 

αγάπης και αλληλεγγύης, αντιμετωπίζοντας 

τον θάνατο και τον πόνο, και μετατρέποντας 

την αγωνία του θανάτου σε προσωπική κοινω-

νία.
53

 
                                                                                           
 

Διακονία της Εκκλησίας της Ελλάδος 2003: 197-

207.  
51

 Βλ. Βάντσος Μ, Η αφαίρεση της ζωής: ο 

βιοηθικός προβληματισμός στα ζητήματα της 

έκτρωσης και της ευθανασίας. Πνευματική 

Διακονία 2011, 10: 44-48.  
52

 Avgoustidis A, Physician Assisted Suicide 

(PAS): A theological approach. Στο: Εκκλησία και 

Βιοηθική - Ο λόγος της επιστήμης και ο λόγος της 

θρησκείας, Επιστημονικόν Συνέδριον Βιοηθικής, 

Σαμπεζύ Γενεύης 11-15 Σεπτεμβρίου 2002, εκδ. 

Ορθοδόξου Κέντρου του Οικουμενικού 

Πατριαρχείου 2008: 188-202.  
53

 Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος - 

Επιτροπή Βιοηθικής. Επίσημα Κείμενα Βιοηθικής, 



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

79 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

2.4. Γενετική 

Οι επιφυλάξεις της Εκκλησίας έναντι της 

εντυπωσιακής εξέλιξης των γενετικών επιτε-

υγμάτων, δεν υφίστανται σε αυτή καθ’ εαυτή 

την πρόοδο και την έρευνα, αλλά στην χρήση 

της, καθότι η αλματώδης ανάπτυξη των γενε-

τικών μεθόδων αμφισβητούν την μοναδικότη-

τα και την ιερότητα του προσώπου, φανερώ-

νουν την αλαζονεία του ανθρώπου, και μια 

κεκαλυμμένη πρόθεση κατάργησης του Θεο-

ύ.
54

 Η πλέον σύγχρονη εξέλιξη των επιτευγμά-

των της γενετικής είναι η εφαρμοσμένη Γενε-

τική, η οποία περιλαμβάνει την συνθετική Βι-

ολογία, η οποία αποτελεί την τελευταία εξέλι-

ξη της Βιοτεχνολογίας, και την οποία μάλιστα 

τείνει να αντικαταστήσει.
55

 Αρκετοί μάλιστα 

ισχυρίζονται ότι οι νέες εξελίξεις και τα τελευ-

ταία εντυπωσιακά επιτεύγματα της γενετικής, 

όπως για παράδειγμα η τεχνολογία 

CRISPR/Cas9 η οποία αλλάζει τα δεδομένα 

στις έως τώρα δυνατότητες τροποποίησης του 

γονιδιώματος,
56

 αγγίζουν το μυστήριο της αν-

θρώπινης ζωής και έχουν σαν αποτέλεσμα την 

εξάρτηση πλέον τόσο της Ιατρικής όσο και της 

υγείας από την Γενετική.
57

 

 

                                                                                           
 

2007, 42-47. Βλ Γκιάλα Μ. Ο ιατρός μπροστά 

στον αθεράπευτο πόνο και τον θάνατο- 

Αναλγητική αγωγή επί τω πασχόντων εξ 

ανεγχειρήτων νοσημάτων. Στο: Το πρόβλημα της 

ευθανασίας. Αποστολική Διακονία της Εκκλησίας 

της Ελλάδος 2003: 94-95.  
54

 Χατζηνικολάου Ν. Ιατρική τεχνολογία - 

Γενετική μηχανική: Άνθρωπος του 2001 και 

πρόσωπο του μέλλοντος αιώνος. Στο: Ιερά 

Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος, Επιστήμες, 

Τεχνολογίες αιχμής και Ορθοδοξία, Πρακτικά 

Διεθνούς Επιστημονικού Συνεδρίου - ΕΚΕΦΕ 

«Δημόκριτος», Αθήνα 4-8 Οκτωβρίου 2000, 

Αθήνα 2002: 391. 
55

 Καραούλης Σ. Συνθετική Βιολογία: Βιοηθική 

θεώρηση». Ανάλεκτα Πεμπτουσίας 2015, 29: 5. 
56

 Βλ. Μολλάκη Β, CRISPR/Cas9: Η νέα 

τεχνολογία τροποποίησης του γονιδιώματος που 

άνοιξε τον ασκό του Αιόλου (;). Βιοηθικά 2015, 

2:1.  
57

 Κατσιμίγκας Γ, - Βασιλοπούλου Γ. Βασικές 

αρχές βιοηθικής και ορθόδοξης ηθικής. Το Βήμα 

του Ασκληπιού 2010, 2: 160.  

2.4.1 Κλωνοποίηση 

Η μέθοδος της κλωνοποίησης με αντικεί-

μενο τον άνθρωπο, έχει δυο διαστάσεις: την 

αναπαραγωγική και την θεραπευτική. Και για 

τις δυο περιπτώσεις οι κίνδυνοι για την φθορά 

και την ελευθερία του προσώπου είναι μεγά-

λοι.
58

  

Η κλωνοποιητική αναπαραγωγή κατ’ ου-

σίαν καταργεί πλήρως την φυσιολογική διαδι-

κασία της γονιμοποίησης. Επιπλέον, εγείρον-

ται σοβαρά ηθικά ζητήματα καθώς πιθανόν η 

μέθοδος να υποκρύπτει απώτερους ευγονικούς 

και ρατσιστικούς σκοπούς, κριτήρια ιδιοτελή 

σχετιζόμενα με οικονομικά συμφέροντα, ακό-

μη και την ικανοποίηση μιας αχαλίνωτης και 

ανήθικης επιστημονικής περιέργειας.
59

 Προσ-

βάλλει το ανεπανάληπτο και το μοναδικό του 

ανθρωπίνου προσώπου υποβιβάζοντας την 

αξία του, και εισάγει θα λέγαμε «καινά δαιμό-

νια» στην κοινωνία και την επιστήμη προβάλ-

λοντας μια μεταφυσική ορολογία περί «αφ-

θαρσίας», «αιωνιότητας» και «αθανασίας», 

ενός τύπου μελλοντικού «υπερανθρώπου», 

αποτέλεσμα των γενετικών επιτευγμάτων, φα-

νερώνοντας την αλαζονεία και έπαρση του 

ανθρώπου.
60

  

Αναφορικά με την μέθοδο της θεραπευτι-

κής κλωνοποίησης, οι προβληματισμοί παρα-

μένουν οι ίδιοι, καθώς ναι μεν ενδεχομένως να 

μπορεί να δίνεται η προοπτική μιας λύσης στο 

πρόβλημα της εύρεσης συμβατών μοσχευμά-

των, δια της κατασκευής κλωνοποιημένων ορ-

γάνων μέσω βλαστικών εμβρυονικών κυττά-

ρων, αυτό όμως προϋποθέτει την καταστροφή 
                                                           
 

58
 Βλ. Αντωνακάκης Ε. Βιοηθική - Ζητήματα κλι-

νικής ηθικής: Οι θέσεις της Εκκλησίας σχετικά με 

το νομικό πλαίσιο στην Ελλάδα. Γρηγόρη 2009: 

22-23. 
59

 Χατζηνικολάου Ν, Ελεύθεροι από το γονιδίωμα, 

Κέντρο Βιοϊατρικής Ηθικής και Δεοντολογίας 

2002: 86, 117.  
60

 Σύμφωνα με τον Ζηζιούλα Ι, ο κίνδυνος της 

κλωνοποίησης έγκειται στην νοοτροπία η οποία 

την χαρακτηρίζει και η οποία υπερτονίζει την 

προτεραιότητα και την σημασία των φυσικών 

χαρακτηριστικών για την μοναδικότητα του 

ανθρωπίνου προσώπου, Βλ. Ζηζιούλας Ι. Το 

πρόσωπο και οι γενετικές παρεμβάσεις. Ίνδικτος 

2001, 14: 70-72.  



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

80 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

εμβρύων, γεγονός το οποίο είναι ένας ακόμη 

λόγος ώστε η Εκκλησία να βλέπει με επιφυ-

λακτικότητα το όλο θέμα. Επιπλέον, παρά τις 

ηχηρές υποσχέσεις της μεθόδου, δεν είναι δυ-

νατόν το ανθρώπινο σώμα να θεωρείται ως 

μηχανή παραγωγής οργάνων εν είδει «ανταλ-

λακτικών» εξαρτημάτων.
61

 

 

2.4.2. Έρευνα σε βλαστικά κύτταρα 

Στο ζήτημα των βλαστοκυττάρων (stem 

cells), η Εκκλησία τηρεί κατ’ οικονομίαν στά-

ση ανοχής.
62

 Το κύριο ηθικό ζήτημα προκύπ-

τει αναφορικά με την έρευνα που πρέπει να 

διεξαχθεί σε έμβρυα, καθώς σ’ αυτή τη περίπ-

τωση σημαίνει την καταστροφή τους. Προκει-

μένου να αμβλυνθεί το συγκεκριμένο πρόβλη-

μα, η έρευνα εφαρμόζεται κυρίως σε «πλεονά-

ζοντα» έμβρυα που προκύπτουν από την δια-

δικασία της εξωσωματικής γονιμοποίησης. 

Ως εναλλακτική πρόταση έχει κατατεθεί 

από την πλευρά της Εκκλησίας η δυνατότητα 

για ιατρική έρευνα και κλινική εφαρμογή με-

θόδων όπως η λήψη βλαστοκυττάρων από ε-

νήλικες, γεγονός το οποίο δεν συνεπάγεται την 

καταστροφή εμβρύων,
63

 καθώς εκεί ουσιαστι-

κά βασίζεται ο κύριος προβληματισμός της 

Εκκλησίας, εφόσον δεν δύναται να αποδεχθεί 

την καταστροφή του εμβρύου σε οποιοδήποτε 

στάδιο της εξελίξεως του.
64

  

 

                                                           
 

61
 Νικολαΐδης Α. Από τη Γένεση στη Γενετική. 

Γρηγόρη 2006: 168.  
62

 Βούλτσος Π - Χατζητόλιος Α. Ηθικές και 

νομικές επιφυλάξεις για την έρευα με εμβρυικά 

βλαστοκύτταρα στην Ορθόδοξη Ελλάδα σε σχέση 

με τις άλλες ευρωπαϊκές χώρες. Η Ιατρική Σήμερα 

50: 32-39. 
63

 ΙΣΕΕ - Επιτροπή Βιοηθικής. Έρευνα σε 

ανθρώπινα έμβρυα. Δελτίον Τύπου, 25.11.2003. 
64

 Γρινιεζάκης Μ. Έρευνα και χρήση βλαστικών 

κυττάρων, Πνευματική Διακονία 2011, 10: 21. Οι 

ίδιοι προβληματισμοί εκφράζονται και από 

θεολόγους της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας, βλ. 

Aramini M, Η θεραπευτική χρήση των 

βλαστοκυττάρων. Analecta Catholica 2013, 1: 92-

93. 

2.4.3. Χαρτογράφηση του ανθρωπίνου γονιδιώ-

ματος 

Οι κίνδυνοι για την ελευθερία και την αυ-

τονομία ανθρώπου πηγάζουν από το γεγονός, 

ότι εάν το μέγεθος της επιστημονικής ανακά-

λυψης δεν χρησιμοποιηθεί με βάση τον σε-

βασμό του προσώπου, μπορεί να οδηγήσει 

στην χειραγώγηση του και την κακοποίηση 

της ελευθερίας του. Ο κίνδυνος να προκύψουν 

μεγαλύτερα και ενδεχομένως ανεξέλεγκτα βι-

ολογικά, γενετικά, οικολογικά κ.α. προβλήμα-

τα, είναι ορατός, όπως επίσης και η προοπτική 

της αντιμετώπισης των ανθρώπων με βάση 

ευγονικά κριτήρια και η απόρριψη όσων δεν 

τα πληρούν.
65

 

Η επιτυχία της Γενετικής, δημιουργεί και 

μια ακόμη σειρά καινοφανών κοινωνικών 

προβλημάτων: ο κίνδυνος για την κατάργηση 

του ιατρικού απορρήτου, υποχρεωτική εφαρ-

μογή γενετικών εξετάσεων για εργασιακούς 

και ασφαλιστικούς λόγους, παραβίαση ευαίσ-

θητων προσωπικών δεδομένων. Αναπόφευκτα 

δημιουργείται ο φιλοσοφικός προβληματισμός 

για το ποιά είναι τα όρια ανάμεσα στην θερα-

πεία και την βιολογική αλλοίωση, και απ’ την 

άλλη πλευρά ποιά είναι τα όρια ανάμεσα στην 

επιστημονική πρόοδο και την καθυστέρησή 

της εξ αιτίας φόβων και ανασφαλειών.  

Οι παρεμβάσεις στο ανθρώπινο γονιδίωμα 

δεν αφήνουν αδιατάρακτη την ψυχοσωματική 

ενότητα του ανθρώπου, καθώς η αδιάρρηκτη 

σχέση ψυχής και σώματος, συνηγορεί στο ότι 

οι παρεμβάσεις στο σώμα επηρεάζουν ταυτόχ-

ρονα και την ψυχή. Επιπλέον οι κίνδυνοι για 

το ανθρώπινο αυτεξούσιο και την υποταγή του 

στην γενετική μηχανική και την εμπορευματο-

ποιημένη αντίληψη της ζωής, οδηγούν στην 

μηχανοποίηση και στην αποϊεροποίηση του 

ανθρώπου, ο οποίος επικεντρωμένος αποκλε-

ιστικά στην βιολογική και γονιδιακή νομοτέ-

λεια, θα παύσει να λειτούργει ως πρόσωπο, 

και θα ομοιάζει περισσότερο με μηχανή.
66

  

 

                                                           
 

65
 Χατζηνικολάου Ν. Ελεύθεροι από το γονιδίωμα. 

Κέντρο Βιοϊατρικής Ηθικής και Δεοντολογίας 

2002: 128-132.  
66

 Μαντζαρίδης Γ. Χριστιανική Ηθική. ΙΙ, Π 

Πουρναρά 2004: 564.  



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

81 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

2.4.4. Γενετικές εξετάσεις (Genetic Tests)  

Οι εκτιμήσεις των γενετικών εξετάσεων 

δεν έχουν απόλυτο χαρακτήρα αλλά σχετικό. 

Στην πραγματικότητα, φανερώνουν το ενδε-

χόμενο και την προδιάθεση εκδήλωσης μιας 

ασθένειας παραβλέποντας την ψυχοσωματική 

ενότητα του ανθρώπου, ενώ σε κάθε περίπτω-

ση τα αποτελέσματα τους είναι δυνατόν να 

αναθεωρηθούν από πολλούς παράγοντες.
67

 

Η επιστημονική και ιατρική πρόκληση που 

προσφέρουν οι δυνατότητες τους για την πρό-

ληψη και θεραπεία σοβαρών ασθενειών είναι 

ένα θέμα αμφιλεγόμενο, καθώς ναι μεν η 

πραγματοποίηση τους δύναται να είναι αποτέ-

λεσμα της ελεύθερης βούλησης, αλλά ταυτόχ-

ρονα προσφέρουν στον άνθρωπο την δυνατό-

τητα, τρόπον τινά, εισόδου στα μυστήρια της 

ζωής και της ανθρώπινης ύπαρξης. Ταυτόχρο-

να αγγίζουν τον πυρήνα του βιοηθικού προβ-

ληματισμού που είναι η αυτονομία του αν-

θρώπου, γεγονός το οποίο θέτει ως ένα από τα 

βασικά ζητήματα προβληματισμού την ορθή 

χρήση τους. 

Το πολλά υποσχόμενο αυτό επίτευγμα της 

Γενετικής, προφανώς και διακρίνεται από τα 

θετικά στοιχεία για την δυνατότητα πρόληψης 

και θεραπείας σοβαρών ασθενειών, συμβάλ-

λοντας θετικά με τον τρόπο αυτό στην ανθρώ-

πινη υγεία. Εν τούτοις όμως το γεγονός ότι η 

γενετική ανθρωπολογία, επικεντρώνει το ζή-

τημα της ανθρώπινης ευδαιμονίας αποκλειστι-

κά σε ζητήματα βιολογικά, παραβλέποντας σε 

μεγάλο βαθμό την ψυχοσωματική συμφυΐα 

του ανθρώπου, εγείρει τον ηθικό προβλημα-

τισμό περί του ενδεχομένου κινδύνου «βιολο-

γικοποίησης του ανθρώπου» (Geneticisation) 

από την απολυτοποίηση των γενετικών επιτε-

υγμάτων. Η βιολογικοποίηση κατ’ ουσίαν φα-

νερώνει το υπαρξιακό αδιέξοδο το οποίο προ-

κύπτει στον σύγχρονο άνθρωπο, ο οποίος απο-

τασσόμενος στην τεχνική γνώση, προσπαθεί 

να ερμηνεύσει τα ερωτήματα περί της φύσεως 

και περί του ανθρώπου και να αναζητήσει τις 

λύσεις στα προβλήματα του, όχι με βάση τις 

                                                           
 

67
 Αναλυτικά περί των Γενετικών εξετάσεων στο: 

Κορναράκης Κ. Ο άνθρωπος απέναντι στην εικόνα 

του - Κείμενα Πατερικής Ανθρωπολογίας και 

Ηθικής. Αρμός 2012: 501-536. 

πνευματικές του ανάγκες αλλά στη βάση μη-

χανικών δεδομένων. 

Συνέπεια της βιολογικοποίησης του αν-

θρώπου είναι η αλλοτρίωση της μοναδικότη-

τας και της ετερότητας του ανθρωπίνου προ-

σώπου, με φυσικό επακόλουθο την αλλοίωση 

της έννοιας της σχέσης μεταξύ των προσώπων 

ως κοινωνίας, αφού πλέον ο άνθρωπος λαμβά-

νεται υπ’ όψιν ως ένας διαφορετικός γονότυ-

πος και όχι ως μοναδική και ανεπανάληπτη 

υπόσταση. Τον παράγοντα αυτό οφείλει η γε-

νετική αλλά γενικότερα οι βιοϊατρικές επιστή-

μες να λαμβάνουν υπόψη τους, ώστε τόσο οι 

γενετικές εξετάσεις αλλά και γενικότερα οι 

γενετική τεχνολογία να συνδέονται επί της η-

θικής βάσεως των αναγκών του κάθε ανθρώ-

που, γεγονός το οποίο όχι μόνο θα προσφέρει 

στον άνθρωπο τα θετικά στοιχεία της επιστή-

μης, αλλά ταυτόχρονα θα τον βοηθήσει να τα 

αντιληφθεί ως ασκητική της ελευθερίας του. 

Η συμβολή της Εκκλησίας στον διάλογο 

με τις βιοϊατρικές επιστήμες, βασίζεται σ’ αυ-

τήν ακριβώς την διαφορετική θεώρηση περί 

της αντιλήψεως του ανθρώπου, συνδετικός δε 

κρίκος του διαλόγου αυτού είναι το ανθρώπινο 

πρόσωπο, καθ’ ότι η Εκκλησία αντιλαμβάνε-

ται πως κατ’ ουσίαν επίκεντρο της βιοϊατρικής 

αποτελεί ο πεπτωκώς άνθρωπος. Σε αντίθεση 

όμως με τις βιοϊατρικές επιστήμες, οι οποίες 

αντιλαμβάνονται τον άνθρωπο εντός των στε-

νών πλαισίων του κτιστού χώρου και χρόνου 

και της φυσικής νομοτέλειας, προσπαθώντας 

να βελτιώσουν και να συμβάλουν στην ευζωία 

και την ευδαιμονία του, η Εκκλησία, έχοντας 

ως επίκεντρο της διδασκαλίας της την Ανάσ-

ταση του Χριστού, δίδει στην έννοια του κτισ-

τού και της φυσικής νομοτέλειας, ένα νέο νό-

ημα υπό το πρίσμα ενσαρκώσεως του Χριστού 

και της σταυροαναστάσιμης πορείας του. 

Η κίνηση της Εκκλησίας ώστε να άρει τον 

άνθρωπο από την κτιστότητα και να τον οδη-

γήσει στο Άκτιστον, εν αντιθέσει με την ακρι-

βώς αντίστροφη πορεία των βιοϊατρικών επισ-

τημών, φανερώνει ότι η ορθόδοξη ανθρωπο-

λογία και συνεπώς η βιοηθική Θεολογία θα 

μπορούσαν να συμβάλουν αποφασιστικά στον 

διάλογο αναφορικά με την απομυθοποίηση 

του απόλυτου χαρακτήρα των γενετικών εξε-

τάσεων και του περιορισμού τους ώστε να μην 



Review                                                                                                                                                                Ανασκόπηση 

82 

 www.bioethics.gr                                                                           Χανιώτης Ε. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

προσβάλλουν την ακεραιότητα και την ελευ-

θερία του ανθρωπίνου προσώπου.
68

 

 

Συμπεράσματα 

 

Εν κατακλείδι συμπεραίνουμε ότι η ορθό-

δοξη Βιοηθική, δεν αντιμετωπίζει αρνητικά 

την επιστημονική πρόοδο, αλλά διαλεκτικά. 

Αφετηρία της είναι ο σεβασμός στον άνθρωπο 

ως εικόνας Θεού και η προστασία της προοπ-

τικής του προς το καθ’ ομοίωσιν. Σκοπός της 

είναι να συμβάλει στον διεπιστημονικό βιοη-

θικό διάλογο και όχι να τον απορρίψει ή να 

τον υποβιβάσει. Προβληματίζεται, όμως, από  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
 

68
 Κορναράκης Κ. Ο άνθρωπος απέναντι στην 

εικόνα του - Κείμενα Πατερικής Ανθρωπολογίας 

και Ηθικής. Αρμός 2012: 525.  

ποικίλες εφαρμογές της σύγχρονης Ιατρικής 

και Γενετικής, όταν αυτές φαίνεται ότι υποβι-

βάζουν και αλλοτριώνουν το πρόσωπο, είτε 

επειδή το θεωρούν ως αναλώσιμο υλικό, αντι-

κείμενο πειραματισμού, «γενετικό υλικό», είτε 

διότι μεταθέτουν την υγεία και την ζωή του σε 

μια λογική, εμπορευματοποίησης, αλαζονείας 

και ματαιοδοξίας. Η Εκκλησία θεωρεί ότι με 

αυτό τον τρόπο προσβάλλεται η αξία του αν-

θρωπίνου προσώπου, το οποίο περιοριζόμενο 

στη βιολογικότητά του χάνει την ελπίδα ενός 

άλλου ανοίγματος, δηλαδή την εσχατολογική 

προοπτική του προς την εν Χριστώ σωτηρία 

του. 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

