
  

  Βιοηθικά

   Τόμ. 5, Αρ. 2 (2019)

   Bioethica

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 17:09:40



     

   i 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2019  Τόμος 5  Τεύχος 2 
 

2019  Volume 5  Issue 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ISSN: 2653-8660 



     

   2 

 
 
 
 
 
 

» Συντακτική Επιτροπή 
 

Τάκης Βιδάλης 
Βασιλική Μολλάκη 
Μαριάννα Δρακοπούλου 
Ρωξάνη Φράγκου 

Χρήστος Σερμιέ 
Βασιλική Αντωνίου 
Σταματία Χαλιμούρδα 

 
 

» Επιστημονική Επιτροπή 
 

Πηνελόπη Αγαλλοπούλου 
Ειρήνη Αθανασάκη 
Νικόλαος Ανάγνου 
Γεώργιος Βασίλαρος 
Φίλιππος Βασιλόγιαννης 
Γιώργος Βασιλόπουλος  
Τάκης Βιδάλης 
Στέλιος Βιρβιδάκης 
Σπύρος Βλαχόπουλος 
Εμμανουήλ Γαλανάκης 
Στέλλα Γιακουμάκη 
Δρακούλης Γιαννουκάκος 
Τίνα Γκαράνη - Παπαδάτου 
Μυρτώ Δραγώνα - Μονάχου 
Μαρία Καϊάφα - Γκμπάντι 
Εμμανουήλ Καναβάκης 
Ιωάννης Καράκωστας 
Ανδρέας Καραμπίνης 
Έλλη Καστανίδου - Συμεωνίδου 
Ισμήνη Κριάρη - Κατράνη 
Δημήτρης Κλέτσας 
Φραγκίσκος Κολίσης 
Κωνσταντίνος Κορναράκης 
Αθηνά Κοτζάμπαση 
Έφη Κουνουγέρη - Μανωλεδάκη 
Μαρία Κούση 
 

 
 

Σωτήρης Κυρτόπουλος 
Νικόλαος Κωστομητσόπουλος 
Βασιλική Μολλάκη 
Γρηγόρης Μολύβας 
Νίκος Μοσχονάς 
Ιωάννης Μπολέτης 
Φιλήμων Παιονίδης 
Δήμητρα Παπαδοπούλου - Κλαμαρή 
Γεώργιος Πατρινός 
Βασιλική Πετούση 
Ιωάννης Πέτρου 
Ευσέβιος Πιστολής 
Ευάγγελος Πρωτοπαπαδάκης 
Ελένη Ρεθυμιωτάκη 
Χαράλαμπος Σαββάκης 
Κώστας Σταμάτης 
Στέλιος Στυλιανίδης 
Παύλος Σούρλας 
Σταυρούλα Τσινόρεμα 
Κωνσταντίνος Τσουκαλάς 
Αναστάσιος Φιλαλήθης 
Κατερίνα Φουντεδάκη 
Ρωξάνη Φράγκου 
Αριάδνη Λουκία Χάγερ-Θεοδωρίδου 
Κωνσταντίνος Χαριτίδης 
Αριστείδης Χατζής 
Χαράλαμπος Χρυσανθάκης 

» Επιμέλεια Έκδοσης 
 

Βασιλική Μολλάκη 
 



     

   iii 

 
 

 
 

 
 

Το Περιοδικό "ΒΙΟΗΘΙΚΑ" 
 
 Το Περιοδικό "ΒΙΟΗΘΙΚΑ" αποτελεί ηλεκτρονική έκδοση της Εθνικής 

Επιτροπής Βιοηθικής. Τα θεματικά του ενδιαφέροντα καλύπτουν όλο το φάσμα της 

σύγχρονης βιοηθικής. Για το λόγο αυτό, καλούμε όχι μόνο καθιερωμένους αλλά 

κυρίως νέους επιστήμονες να στείλουν τις συμβολές τους. 

 Σκοπός του Περιοδικού είναι η ενημέρωση και η ανταλλαγή απόψεων και 

γνώσεων μεταξύ των επιστημόνων όλων των κλάδων με ιδιαίτερο θεωρητικό ή 

πρακτικό ενδιαφέρον για θέματα που αφορούν στη Βιοηθική. Για την επίτευξη αυτού 

του σκοπού, στο Περιοδικό δημοσιεύονται, στην ελληνική ή στις κύριες ευρωπαϊκές 

γλώσσες, εργασίες που αποτελούν Άρθρα Σύνταξης, Πρωτότυπες Εργασίες και 

Ανασκοπήσεις. 

 Οι Πρωτότυπες Εργασίες και οι Ανασκοπήσεις διαβιβάζονται ανώνυμα σε 

διεπιστημονική ομάδα τριών κριτών, οι οποίοι τις αξιολογούν. Μόνο όσες εργασίες 

λάβουν οριστική έγκριση από τους κριτές δημοσιεύονται στο Περιοδικό. 

Επισημαίνεται ότι οι απόψεις στα κείμενα εκφράζουν μόνο τους συγγραφείς. 

 Αναλυτικές πληροφορίες για το Περιοδικό "ΒΙΟΗΘΙΚΑ" θα βρείτε στην 

ιστοσελίδα του Εθνικού Κέντρου Τεκμηρίωσης (ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ Bioethica). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



     

   iv 

Σεπτέμβριος 2019  Τόμος 5  Τεύχος 2 
 

 
ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ 

 

Άρθρο Σύνταξης ............................................................................................................... 1 

Διεπιστημονικότητα και εκπαίδευση στη Βιοηθική ............................................................. 2 

Τάκης Βιδάλης ....................................................................................................................... 2 

 

Πρωτότυπες Εργασίες ...................................................................................................... 5 

«Τόλμησε να μην γνωρίζεις»: Το δικαίωμα στην άγνοια των γενετικών πληροφοριών ..... 6 

Κώστας Ν. Κουκουζέλης ........................................................................................................ 6 

 

Ένα «βιοηθικό περιστατικό» στη σύγχρονη Ελλάδα .......................................................... 21 

Χρήστος Λούης .................................................................................................................... 21 

 

Η πολυσημία του βιολογικού φύλου και το φαινόμενο ίντερσεξ. Βιοηθικοί 

προβληματισμοί από τη σκοπιά της αυτοδιάθεσης του προσώπου .................................. 30 

Φίλιππος Λοράνδος............................................................................................................. 30 

 

Το δικαίωμα στο νερό και η εφαρμογή του μέσα από την δράση και την πρωτοβουλία 

των πολιτών ......................................................................................................................... 36 

Ευαγγελία Κ. Νικολακάκου ................................................................................................. 36 

 

Ανασκόπηση .................................................................................................................. 50 

Προγενέστερες οδηγίες: ανάληση των ηθικών και νομικών ζητημάτων, και σύγκριση των 

πρακτικών ευθανασίας των χωρών της Ευρωπαϊκής Ένωσης ............................................ 52 

Alessandro Vitale ................................................................................................................. 52 

 



     

   v 

September 2019  Volume 5  Issue 2 
 

 
CONTENTS 

 

Editorial ........................................................................................................................... 1 

Interdisciplinarity and Education in Bioethics ....................................................................... 2 

Takis Vidalis ........................................................................................................................... 2 

 

Original Articles ............................................................................................................... 5 

‘Dare not to know’: the right not to know genetic information ........................................... 7 

Kostas N. koukouzelis ............................................................................................................ 7 

 

A “bioethical case” in modern Greece ................................................................................ 22 

Christos Louis ....................................................................................................................... 22 

 

Sex in Biology, the phenomenon of intersex. Bioethical reflections from the standpoint of 

personhood and individual self-determination................................................................... 31 

Filippos Lorandos ................................................................................................................. 31 

 

The human right to water and its implementation through citizens’ initiatives and action

 ............................................................................................................................................. 37 

Evangelia K. Nikolakakou ..................................................................................................... 37 

 

Review .......................................................................................................................... 50 

Advanced healthcare directives: an analysis of the ethical and legal related issues, and a 

current comparison among EU Members states ................................................................ 51 

Allessandro Vitale ................................................................................................................ 51 

 
 
 

 



     

   1 

 

 

 

 

 

 

 

 

Άρθρο Σύνταξης - Editorial 

 
 



     

2 

 www.bioethics.gr                                                                                     Βιδάλης Τ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 
 
 
 
 
 

Διεπιστημονικότητα και εκπαίδευση στη Βιοηθική 
 

Τάκης Βιδάλης1,2 
 

 
1 Εθνική Επιτροπή Βιοηθικής, Αθήνα, Ελλάδα. 
2 Εμπειρογνώμονας Ηθικής και Δεοντολογίας, Ευρωπαϊκή Επιτροπή. 
 

 
t.vidalis@bioethics.gr 

 
Λέξεις κλειδιά: Εκπαίδευση στη Βιοηθική, μεταπτυχιακές σπουδές, πρόγραμμα σπουδών, 
dιεπιστημονικότητα. 

 

 

 
 
 

 

Interdisciplinarity and Education in Bioethics  
 

Takis Vidalis1,2 
 

 
1 Hellenic National Bioethics Commission, Athens, Greece. 
2 Ethics Expert, European Commission. 
 
 
 

Keywords: Education in Bioethics, post graduated studies, education syllabus, interdisciplinarity. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Editorial                                                                                                                                                                Άρθρο Σύνταξης 

3 

 www.bioethics.gr                                                                                     Βιδάλης Τ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 Μια εικοσαετία μετά την εμφάνιση των 

πρώτων κειμένων διεθνών οργανισμών (ιδίως της 

UNESCO), που περιλάμβαναν προτροπές για την 

προώθηση της Βιοηθικής στην εκπαίδευση, η 

εικόνα του τι πραγματικά μπορεί να διδαχθεί και 

τι όχι παραμένει για πολλούς  θολή. Δεν τους 

είναι δηλαδή σαφές, αν η Βιοηθική έχει φθάσει 

στο σημείο να αποτελεί διακριτό αντικείμενο 

σπουδών ή παραμένει απλώς μια περιοχή 

διαλόγου για τις ηθικές και κοινωνικές συνέπειες 

της τεχνολογίας. Ο διάλογος αυτός είναι μεν 

ενδιαφέρων, αλλά χωρίς την απαίτηση να 

καταλήγει σε παραδοχές που θα μπορούσαν να 

μεταδίδονται με συστηματικό τρόπο. 

 Προγράμματα για τη Βιοηθική σε διάφορα 

επίπεδα υπάρχουν από καιρό, βέβαια, σε όλον τον 

κόσμο και πολλαπλασιάζονται διαρκώς, 

αφήνοντας την εντύπωση μιας «μόδας» που 

μοιάζουν να ακολουθούν ιδίως οι θετικές 

επιστήμες: στο κάτω – κάτω, αν η πρόοδος της 

επιστήμης και της τεχνολογίας έχει επιταχυνθεί, 

φέρνοντάς μας διαρκώς νέες εφαρμογές και πολύ 

περισσότερες υποσχέσεις για το κοντινό μέλλον, 

λίγη βιοηθική είναι απαραίτητη για να 

διασκεδάσουμε ανησυχίες περί «ασκών του 

Αιόλου» ή «μαθητευόμενων μάγων»…  

 Αυτή η «μόδα», όμως, των πανεπιστημιακών 

κυρίως προγραμμάτων δεν σημαίνει απαραίτητα 

και συστηματική μετάδοση γνώσεων. Αρκετά 

προγράμματα, ακόμη και μεταπτυχιακών 

σπουδών, εδώ και στο εξωτερικό, δεν είναι παρά 

μια συγκέντρωση διαλέξεων επιστημόνων από 

διάφορους κλάδους, πολύ σημαντικών συχνά 

στην ειδικότητά τους, που όμως δεν έχουν παρά 

μια ερασιτεχνική σχέση με τη Βιοηθική. Οι 

διαλέξεις αυτές είναι μεταξύ τους ασύνδετες, δεν 

εντάσσονται σε μια δομή σπουδών που πρέπει να 

οριοθετεί το αντικείμενο και να οδηγεί τον 

σπουδαστή από τα βασικά στα ειδικά θέματα.  

Κάποια προγράμματα μιλούν γενικώς για 

«Βιοηθική» και αναφέρονται μόνο στην ιατρική 

δεοντολογία, χωρίς να περιλαμβάνουν τη 

διαχείριση της ζωής άλλων οργανισμών εκτός του 

ανθρώπου. Άλλα, ασχολούνται με κλασικά 

θέματα, όπως π.χ. την ευθανασία, χωρίς να τη 

συνδέουν με άλλα ζητήματα που επίσης αφορούν 

τη διάρκεια της ανθρώπινης ζωής, όπως η 

άμβλωση, η επιλογή εμβρύων στην 

υποβοηθούμενη αναπαραγωγή ή η καθυστέρηση 

της γήρανσης. Πολλοί θετικοί επιστήμονες, πάλι, 

περιορίζονται σε μια απλή παρουσίαση 

επιστημονικών εξελίξεων, συνήθως 

εντυπωσιακών, τις οποίες γνωρίζουν καλά λόγω 

της ειδικότητάς τους, χωρίς όμως να είναι σε θέση 

να εντοπίσουν συγκεκριμένα ηθικά προβλήματα 

από τις εξελίξεις αυτές. Και το αντίστροφο: 

φιλόσοφοι και νομικοί «ειδικοί» αναπτύσσουν με 

τη μεγαλύτερη άνεση έναν προβληματισμό περί 

ηθικής, από αφορμή μια επιστημονική 

ανακοίνωση στα ΜΜΕ, χωρίς να εξετάζουν το αν 

είναι πρακτικά εφαρμόσιμα τα συμπεράσματά 

της, κάτι που απαιτεί –μοιραία- κάποιο βαθμό 

εξοικείωσης με τα στοιχειώδη τουλάχιστον του 

συγκεκριμένου επιστημονικού πεδίου.       

 Αυτή η εικόνα ήταν ίσως αναμενόμενη στα 

πρώτα χρόνια μετά την ανάδυση της σύγχρονης 

Βιοηθικής, όταν ακόμη η θεματολογία της 

παρέμενε ανεξερεύνητη, ενώ νέες εξελίξεις της 

τεχνολογίας συνεχώς την εμπλούτιζαν. Τώρα πια 

δεν είναι. Γιατί, όσο κι αν το πεδίο παραμένει 

θολό, έχουν διαμορφωθεί ορισμένες σταθερές 

στις οποίες μπορεί κανείς να βασισθεί για να 

προχωρήσει παρακάτω. Ξέρουμε, π.χ., ότι η 

Βιοηθική δεν περιορίζεται στην Ιατρική, ότι 

σχετίζεται αναγκαστικά με τη θεωρία των 

δικαιωμάτων και τη θεωρία της δικαιοσύνης, ότι 

προϋποθέτει ένα corpus βασικών γνώσεων τόσο 

από τις θετικές όσο και από τις θεωρητικές 

επιστήμες, ότι πρέπει να συνομιλεί κριτικά με το 

Βιοδίκαιο που βρίσκεται σε πλήρη ανάπτυξη τις 

τελευταίες δεκαετίες, ότι έχει τους δικούς της 

θεσμούς κ.ο.κ. Οι σταθερές αυτές δεν διαφέρουν 

επιστημολογικά από τις αντίστοιχες σε άλλα, 

καθιερωμένα γνωστικά πεδία: έχουν εξηγητική 

αξία και διάρκεια. Αποτελούν γνώση που μπορεί 

να μεταδοθεί, επομένως αντιπροσωπεύουν 

αντικείμενα ενός προγράμματος σπουδών για τη 

Βιοηθική και μάλιστα αναγκαία αντικείμενα κάθε 

τέτοιου προγράμματος σπουδών. Η απόκτησή 

τους είναι προϋπόθεση για την εμβάθυνση σε 

οποιοδήποτε θέμα είναι πιθανόν να αναδείξει η 

σύγχρονη τεχνολογία, όσο πρωτότυπο κι αν 

εμφανίζεται. Υπάρχει, λοιπόν, ένας βασικός 

κορμός γενικά παραδεκτών γνώσεων για την 

εκπαίδευση στη Βιοηθική, τον οποίο 

κατακτήσαμε ύστερα από τέσσερις δεκαετίες 

ατέλειωτων διαλόγων, διαφωνιών, αλλά και μιας 

πλημμυρίδας νέων επιστημονικών δεδομένων. 

Είναι μια αρχή για να ξεκαθαρίσει σιγά – σιγά το 

θολό τοπίο και να φτάσουμε σε αναπτυγμένα 



Editorial                                                                                                                                                                Άρθρο Σύνταξης 

4 

 www.bioethics.gr                                                                                     Βιδάλης Τ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

προγράμματα εκπαίδευσης, που να αξίζουν τον 

τίτλο τους. 

 Γιατί, όμως, δεν έχει συμβεί ακόμη κάτι 

τέτοιο; Ίσως γιατί δεν είμαστε τόσο πρόθυμοι να 

αφήσουμε λίγο στην άκρη την ασφάλεια της 

ειδικότητάς μας και να προσπαθήσουμε να 

επικοινωνήσουμε με τις άλλες ειδικότητες. Η 

διεπιστημονικότητα ελκύει πολλούς ως το 

χαρακτηριστικό της φύσης της Βιοηθικής, αλλά 

δεν φθάνει να μας κερδίσει όταν ασχολούμαστε 

με τη θεματολογία της τελευταίας. Η απλή 

προϋπόθεση  να  κατανοούν  οι  θεωρητικοί  επι- 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

στήμονες π.χ. τη διαφορά μεταξύ κυττάρου και 

γονιδίου ή οι θετικοί επιστήμονες την έννοια του 

δικαιώματος, δεν είναι ακόμη δυστυχώς 

αυτονόητη, και αυτό όχι μόνο στη χώρα μας. Οι 

βασικές, όμως, σταθερές για την εκπαίδευση στη 

Βιοηθική απαιτούν από όσους ασχολούνται, αυτή 

την ελάχιστη διεπιστημονικότητα. Αν την 

κατακτήσουμε, τότε τα πράγματα θα πάρουν το 

δρόμο τους, καθώς είναι ακριβώς η 

διεπιστημονικότητα το πιο σημαντικό που θα 

έχουν διδαχθεί –ως μέθοδο, όχι ως «έτοιμο» 

δεδομένο- οι απόφοιτοι των πανεπιστημιακών μας 

προγραμμάτων. 

 
 



Editorial                                                                                                                                                                Άρθρο Σύνταξης 

5 

 www.bioethics.gr                                                                                     Βιδάλης Τ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Πρωτότυπες Εργασίες - Original Articles 

 
 
 
 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

6 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 
 
 
 

 
«Τόλμησε να μην γνωρίζεις»: Το δικαίωμα στην άγνοια των γενετικών 

πληροφοριών 
 

Κώστας Ν. Κουκουζέλης 
 
Επίκουρος Καθηγητής, ΠΜΣ «Βιοηθική» & Εργαστήριο Βιοηθικής, Πανεπιστήμιο Κρήτης, Ηράκλειο. 
 
 

koukouze@uoc.gr 
 

 

Περίληψη 

 Η εργασία φιλοδοξεί να συνεισφέρει στην συζήτηση περί του δικαιώματος στην άγνοια των 

γενετικών πληροφοριών. Αν και ένα τέτοιο δικαίωμα αναγνωρίζεται σε μια σειρά κειμένων, ούτε η 

αναγνώρισή του, ούτε η κανονιστική του θεμελίωση είναι πάντοτε σαφής ή κοινά αποδεκτή. Αφού 

παρουσιάσω μια σειρά από επιχειρήματα κατά της θεμελίωσης και αναγνώρισης ενός τέτοιου 

δικαιώματος θα προσπαθήσω να προσφέρω μια πειστική κανονιστική θεμελίωση. Στην πορεία προς κάτι 

τέτοιο θα υποστηρίξω ότι, στις περιπτώσεις όπου τίθενται ζητήματα αποκάλυψης γενετικών 

πληροφοριών από τις γενετικές εξετάσεις σε υγιείς ενηλίκους, ένα τέτοιο δικαίωμα μπορεί και πρέπει να 

θεμελιωθεί κανονιστικά πάνω στην αυτονομία του προσώπου και τον σεβασμό προς τον ιδιωτικό του βίο. 

Οι γενετικές πληροφορίες, όταν ανακύπτουν ιδιαίτερα ως τυχαία ευρήματα γενετικών εξετάσεων, δεν 

έχουν, τις περισσότερες φορές, την απαραίτητη βεβαιότητα, αλλά αποτελούν μονάχα πιθανότητες, ενώ 

κάποιες φορές δεν βοηθούν όταν δεν υπάρχει διαθέσιμη θεραπεία για μια γενετική ασθένεια. Ο σεβασμός 

στο πρόσωπο και τον ιδιωτικό του βίο καθιστά τέλος την γενετική συμβουλευτική εξαιρετικά σημαντική, 

υπό τις παρούσες συνθήκες. 

 

Λέξεις κλειδιά: Δικαίωμα στην άγνοια, γενετική πληροφορία, γενετική γνώση, τυχαία ευρήματα, πλήρης 

αλληλούχιση γονιδιώματος, ηθικό καθήκον, αυτονομία, ιδιωτικότητα, ιατρικός πατερναλισμός, γενετική 

συμβουλευτική. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

7 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 

 

 

 
 
 

‘Dare not to know’: the right not to know genetic information 
 

Kostas N. koukouzelis 
 
Assistant Professor, Graduate Program ‘Bioethics’ & Bioethics Lab, University of Crete, Heraklio, Greece 

 
 

 

Περίληψη 

 

 The paper aims to make a contribution to the ongoing discussion regarding the right not to know 

genetic information. Even though such a right is currently acknowledged in a series of legal documents, 

neither its recognition, not its normative grounding is always clear or unanimously accepted. After 

presenting a number of arguments against the right not to know, I will make an effort to offer a persuasive 

normative grounding. During the course of this effort I will argue that when there is a case of available 

genetic information regarding especially healthy individuals, such a right should be normatively grounded 

on autonomy and respect for the person’s privacy. Genetic information, especially when comes up as 

incidental findings, does not carry, most of the times, certainty, but involves probability. In other 

circumstances genetic information is of no use to the individual, because there is no treatment available at 

the time. Finally, respect for the person and her privacy makes genetic counseling of great importance, 

under current circumstances. 

 

Keywords: Right not to know, genetic information, genetic knowledge, incidental findings, whole 

genome sequencing, moral duty, autonomy, privacy, medical paternalism, genetic counseling. 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

8 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

Ι. Εισαγωγή 

 

«Υπάρχει κάτι μοναδικό στο πρόγραμμα 

χαρτογράφησης του ανθρώπινου γονιδιώματος 

και αυτό δεν είναι βεβαίως η προσπάθεια 

ανακαλύψεως της αλήθειας»
1
 

«Η ιατρική επιστήμη έχει κάνει τόσο τεράστια 

πρόοδο, έτσι ώστε είναι αμφισβητούμενο εάν 

έχει μείνει κάποιο ανθρώπινο ον που να 

θεωρείται απολύτως υγιές» 

Aldous Huxley 

 

 Το πρώτο μέρος του τίτλου του ανά χείρας 

κειμένου ίσως θυμίσει σε κάποιους την γνωστή 

προτροπή του Immanuel Kant από το έργο του 

«Απόκριση στο ερώτημα: Τι είναι 

Διαφωτισμός», «τόλμησε να γνωρίσεις» (sapere 

aude), μια φράση που συνοψίζει αριστοτεχνικά 

το πνεύμα της εποχής του Διαφωτισμού, αν και 

δεν αντιστοιχεί, όπως θα δούμε, σε κάθε 

επιμέρους τάση του.
2
 Η καντιανή διατύπωση 

αποτελεί συνέχεια του αισιόδοξου οράματος 

μερίδας του νεωτερικότητας, η οποία έβλεπε ότι 

η πρόοδος της επιστήμης θα οδηγήσει στην 

ανακάλυψη της αληθινής φύσης όλων των 

πραγμάτων, των αιτιών τους με συνέπεια την 

διεύρυνση των ορίων της ανθρωπότητας.
3
 Για 

τον Καντ δεν είναι απολύτως σαφές ότι η 

προτροπή που απευθύνει αφορά μια τέτοιου 

είδους γνώση, καθώς για τον ίδιο η πρόοδος της 

επιστήμης δεν οδηγεί από μόνη της και στην 

ηθική πρόοδο. Τι είδους γνώση υπονοείται στην 

καντιανή προτροπή, ποιος είναι ο πυρήνας αυτής 

και σε τι ακριβώς αναφέρεται ο καντιανός 

                                                           
 

 

 

1
 Annas G. Mapping the Human Genome and the Meaning 

of Monster Mythology. Emory Law Journal 1990, 39:639. 
2
 Καντ I. Απόκριση στο ερώτημα: Τι είναι Διαφωτισμός. 

In: στο Καντ I.  Δοκίμια, εισ.-μτφρ.-σχ. Ε.Π. 

Παπανούτσος. Δωδώνη, Αθήνα, [1874] 1971: 42. 
3
 Στοιχεία αυτής της αισιόδοξης νεωτερικότητας βρίσκει 

κανείς εντελώς ενδεικτικά στο Bacon F. Νέα Ατλαντίς, 

μτφρ. Γ. Κονδύλης, Μεταίχμιο, Αθήνα 2007, και αρκετά 

αργότερα στο έργο του Κοντορσέ. Σχεδίασμα για έναν 

ιστορικό πίνακα των προόδων του ανθρώπινου πνεύματος. 

μτφρ. Χαρδαλιά Ν., επιμ. Αυλάμη Χ. Πόλις, Αθήνα, 

[1795] 2006. 

διαφωτισμός; Θα αφήσω αυτό το ζήτημα 

προσωρινά κατά μέρος και θα επανέλθω μονάχα 

στο τέλος, όταν θα έχουν παρουσιαστεί τα 

ζητήματα που τίθενται από το βασικό πρόβλημα 

που θα με απασχολήσει εδώ, δηλαδή η 

αυξανόμενη παραγωγή και διάθεση των 

πληροφοριών σχετικά με το γενετικό μας 

υπόβαθρο.  

 Η έρευνα ιδιαίτερα στο πεδίο της 

γενετικής και πρόσφατα στο πεδίο της μελέτης 

του ανθρώπινου γονιδιώματος έχει περιπλέξει, 

κατά την γνώμη μου, αρκετά τα πράγματα. Η 

επιστήμη έχει φτάσει ή πλησιάζει στην πλήρη 

χαρτογράφηση της αλληλουχίας του ανθρώπινου 

γονιδιώματος (WGS – Whole Genome 

Sequencing), το οποίο αποτελεί μια 

εργαστηριακή διαδικασία που δεν πρέπει να 

συγχέεται με το αποκαλούμενο προφίλ ή 

αποτύπωμα DNA, το οποίο καθορίζει μόνο την 

πιθανότητα ότι το γενετικό υλικό προέρχεται 

από ένα άτομο ή ομάδα και δεν περιέχει 

πρόσθετες πληροφορίες, αφού αφορά μη 

ερμηνευμένα γενετικά δεδομένα. Αντίθετα, 

ερμηνεύουμε τα γενετικά δεδομένα όταν 

επιθυμούμε περαιτέρω να βρούμε κάτι σχετικά 

με τα άτομα από τα οποία ελήφθη δείγμα DNA, 

όπως όταν θέλουμε να προβούμε σε μια 

διάγνωση ή να ανιχνεύσουμε προδιαθέσεις σε 

ασθένειες. Σε αυτό το σημείο η διάκριση 

ανάμεσα σε «γενετική γνώση» γενικώς και 

«γενετική πληροφορία» έχει ιδιαίτερη σημασία. 

Η «γενετική γνώση» είναι απρόσωπη και 

αναφέρεται, ανάμεσα σε άλλα, στην εν γένει 

αλληλόδραση των γονιδίων και του 

περιβάλλοντος, αλλά και στην φύση και τα 

αποτελέσματα της γενετικής ποικιλομορφίας. 

Αυτό όμως που έχει ονομαστεί «γενετική 

πληροφορία» αφορά την εξατομικευμένη 

άντληση ερμηνευμένων γενετικών δεδομένων 

συγκεκριμένων προσώπων, τα οποία σχετίζονται 

ακριβώς με τις γενετικές σχέσεις, την καταγωγή 

ή την προδιάθεση σε ασθένειες.
4
 Στο μέλλον της 

                                                           
 

 

 

4
 Για μια διαφωτιστική συζήτηση περί της φύσης της 

«γενετικής πληροφορίας» και την διάκριση ανάμεσα σε μη 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

9 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

εξατομικευμένης ιατρικής, τα δεδομένα της 

πλήρους αλληλούχισης γονιδιώματος θα είναι 

σημαντικό εργαλείο για την καθοδηγητική 

θεραπευτική επέμβαση ή την πρόληψη μέσω 

γενετικής συμβουλευτικής. Η πλήρης 

αλληλούχιση του γονιδιώματος έχει σαφώς 

μεγάλη σημασία για την έρευνα στην βάση των 

γενετικών παθήσεων, ενώ έχει τη δυνατότητα να 

αποκαλύπτει μια μεγάλη ποσότητα 

πληροφοριών, οι οποίες επί του παρόντος δεν 

είναι πλήρως κατανοητές και αποτιμήσιμες, 

μπορεί δε να μην είναι καν κλινικά χρήσιμες στο 

παιδί κατά τη διάρκεια της παιδικής του ηλικίας. 

 Η χρήση της πλήρους χαρτογράφησης της 

αλληλουχίας του ανθρώπινου γονιδιώματος θέτει 

στην καντιανή προτροπή για γνώση, στον βαθμό 

βεβαίως που ο Καντ αντιλαμβάνεται πράγματι 

την προτροπή του ως απλή προτροπή 

διεύρυνσης των ορίων της γνώσης των αιτιών 

των φαινομένων, νέες προκλήσεις, προκλήσεις 

που βλέπουμε να αναδύονται σε αυτό που 

ονομάζουμε «γενετική πληροφορία». Μια από 

τις προκλήσεις έρχεται από το αποκαλούμενο 

«δικαίωμα στην άγνοια» των γενετικών 

πληροφοριών. Είναι δυνατόν να αναγνωρίζεται 

ένα δικαίωμα σε κάποιον να απαρνηθεί την 

ευκαιρία που μπορεί να δώσει η γνώση του 

γενετικού του υποβάθρου, όχι μόνο για να 

διαπιστώσει από πού προέρχεται, αλλά, υπό 

ορισμένες προϋποθέσεις, να σχεδιάσει το μέλλον 

του με μεγαλύτερη ακρίβεια και επιτυχία ως 

προς τους σκοπούς του; 

 

 

ΙΙ. Το «δικαίωμα στην άγνοια»  

 

 Σε αυτό το πλαίσιο, μεγάλο, κατά τη 

γνώμη μου, ενδιαφέρον από την άποψη της 

                                                                                                
 

 

 

ερμηνευμένες και ερμηνευμένες γενετικές πληροφορίες 

βλ. O’ Neill O. Αυτονομία και εμπιστοσύνη στη βιοηθική. 

μτφρ. Δρίτσας Θ., επιμ. Χατζημωυσής Α. Εκδόσεις 

Αρσενίδη, Αθήνα, 2011:129-146. Πρβλ. επίσης Thompson 

A.K., Chadwick R.F. (eds.) Genetic Information: Acquisi-

tion, Access and Control. Kluwer Academic, New York, 

1998. 

βιοηθικής, έχει η συζήτηση για το 

αποκαλούμενο και ««δικαίωμα» στην άγνοια».
5
 

Αν και γίνεται αναφορά σε αυτό σε μια σειρά 

νομικών κειμένων, υπάρχει ακόμη μεγάλος 

χώρος για συζήτηση καθώς, και λόγω των 

προκλήσεων που μόλις αναφέραμε, διατηρείται 

μια σημαντική αμφισβήτηση σε ό, τι αφορά τη 

θεμελίωσή του ηθικά και κανονιστικά.
6
 Στα 

νομικά κείμενα θα αναφερθώ μονάχα ενδεικτικά, 

και με σκοπό να τονίσω τον τρόπο αναγνώρισης 

και διατύπωσης του εν λόγω δικαιώματος, 

εφόσον αυτό αναγνωρίζεται ως τέτοιο. Η 

European Convention on Human Rights and 

Biomedicine στο Κεφάλαιο «Ιδιωτική Ζωή και 

Δικαίωμα Πληροφόρησης», άρθρο 10, παρ. 2 

προβλέπει ότι: «ο καθένας έχει το δικαίωμα να 

γνωρίζει κάθε πληροφορία που συλλέγεται 

σχετικά με την υγεία του. Εντούτοις, οι 

επιθυμίες των ατόμων να μη γνωρίζουν 

λαμβάνονται υπόψη». Στο άρθρο 5c της 

Διακήρυξης της UNESCO για το Ανθρώπινο 

Γονιδίωμα προβλέπεται ότι «το δικαίωμα κάθε 

ατόμου να αποφασίζει εάν θα πληροφορηθεί τα 

αποτελέσματα μιας γενετικής εξέτασης και τις 

συνέπειες της πρέπει να γίνεται σεβαστό». Στο 

άρθρο 7d της World Medical Association 

1981/1995 προβλέπεται ότι «ο ασθενής έχει το 

δικαίωμα σε άγνοια μετά από δική του 

απαίτηση, εκτός κι αν τούτο είναι απαραίτητο 

                                                           
 

 

 

5
 Θέτω τον όρο «δικαίωμα» εντός εισαγωγικών, καθώς δεν 

θα επιθυμούσα , τουλάχιστον σε αυτό το στάδιο, να 

θεωρήσω δεδομένο ότι μπορούμε να μιλάμε όντως για ένα 

δικαίωμα. Πρβλ. MacDougall R. Rethinking the ‘Right 

Not to Know’. Monash Bioethics Review, 2004, 23 (1): 

22-36. 
6
 Ακόμη και στην πενιχρή ελληνική βιβλιογραφία μπορεί 

κανείς να βρει αυτή την συζήτηση. Για μια δριμεία κριτική 

στο δικαίωμα στην άγνοια βλ. Πρωτοπαπαδάκης Ε.Δ. 

Κλωνοποίηση και Βιοηθική. Παπαζήσης, Αθήνα, 

2013:101-136, ενώ για μια κάπως διστακτική υπεράσπισή 

του βλ. Χωριανοπούλου Μ.Κ. Η ιδιαιτερότητα της 

γενετικής πληροφορίας και το δικαίωμα στην άγνοια. In: 

Κανελλοπούλου-Μπότη Μ., Παναγοπούλου-Κουτνατζή 

Φ. (επιμ.), Βιοηθικοί Προβληματισμοί IV: Δεδομένα 

Υγείας και Γενετικά Δεδομένα.  Παπαζήσης, Αθήνα, 

2019:279-299.  



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

10 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

για την προστασία της ζωής κάποιου άλλου». Η 

Σύμβαση του Οβιέδο (ν. 2619/1998) 

κατοχυρώνει στο άρθρο 10 παρ. 2 ένα 

«δικαίωμα άγνοιας», το οποίο και ακολουθεί η 

διατύπωση του άρθρου 11 παρ. 2 του Κώδικα 

Ιατρικής Δεοντολογίας (ν. 3418/2005): «2. Ο 

ιατρός σέβεται την επιθυμία των ατόμων τα 

οποία επιλέγουν να μην ενημερωθούν…». 

 Αυτό που θα μας απασχολήσει εδώ δεν 

είναι το δικαίωμα άγνοιας του ασθενούς, το 

οποίο αποτελεί ουσιαστικά την αρνητική όψη 

του δικαιώματος της ενημέρωσης, αλλά τα 

ζητήματα που αφορούν το πλαίσιο των 

γενετικών εξετάσεων προληπτικού χαρακτήρα, 

δηλαδή γενετικών εξετάσεων που διενεργούνται 

σε υγιή άτομα και όχι σε ασθενείς και τα 

αποτελέσματα των οποίων ενδέχεται να έχουν 

μικρή θεραπευτική αξία για τον εξεταζόμενο. 

Εδώ, στον αντίποδα του δικαιώματος στην 

άγνοια δεν βρίσκεται το δικαίωμα στην 

ενημέρωση, αλλά η υποχρέωση στην 

ενημέρωση.
7
 Το ζήτημα τίθεται έτσι διότι ένα 

«δικαίωμα στην άγνοια» δύναται να έρχεται σε 

σύγκρουση είτε με πιθανά καθήκοντα προς τον 

εαυτό είτε με καθήκοντα προς άλλα πρόσωπα. 

Για παράδειγμα οφείλει ένα πρόσωπο που έχει 

αυξημένες πιθανότητες να εμφανίσει σοβαρή 

γενετική ασθένεια, λόγω του ιατρικού ιστορικού 

της οικογενείας του, να το διερευνήσει με 

δεδομένο ότι τυχόν άλλα πρόσωπα ζώντα ή 

μέλλοντα εξαρτώνται από αυτόν; Με βάση τα 

παραπάνω και παρόλο που το «δικαίωμα στην 

άγνοια» αναγνωρίζεται ρητώς παραμένουν 

επικρίσεις παλαιές, αλλά εμφανίζονται και 

καινούριες. Δεν είναι ακόμη σαφές πού έγκειται 

η θεμελίωσή του, πότε και πώς κάμπτεται και αν 

η πρόοδος στην γενετική το καθιστά 

                                                           
 

 

 

7
 Εθνική Επιτροπή Βιοηθικής. Έκθεση για την συλλογή 

και διαχείριση των γενετικών δεδομένων. In: 

Δρακοπούλου Μ. (επιμ.) Θέσεις για Σύγχρονα 

Προβλήματα. Κείμενα 2000-2007. 2
η
 έκδοση, Εθνικό 

Τυπογραφείο, 2008:94. 

αναποτελεσματικό.
8
 Θα εκκινήσω με την 

αναφορά μιας χαρακτηριστικής περίπτωσης, η 

οποία θα θέσει ανάγλυφα μερικά από τα 

κεντρικά ζητήματα που θα μας απασχολήσουν. 

 Η Αλεξάνδρα είναι 39 ετών και απολύτως 

υγιής, αλλά η γιαγιά της είχε πεθάνει νέα από 

καρκίνο του μαστού, γι’ αυτό και αποφάσισε να 

προχωρήσει σε γενετικές εξετάσεις για 

μεταλλάξεις σε δύο γονίδια γνωστά για το ότι 

αυξάνουν το ρίσκο της εκδήλωσης της νόσου. 

Όταν ο γιατρός πρόσφερε την δυνατότητα 

διενέργειας πρόσθετης εξέτασης για άλλα 20 

γονίδια που συνδέονται με άλλα είδη καρκίνου η 

Αλεξάνδρα συμφώνησε. Όσο περισσότερες 

πληροφορίες αντλήσω, σκέφτηκε, τόσο 

καλύτερα. Τα αποτελέσματα όμως αποδείχθηκαν 

κάπως αναπάντεχα. Τελικώς δεν βρέθηκαν 

μεταλλάξεις στα γονίδια για τον καρκίνο του 

μαστού, αλλά εντοπίστηκε ένα γονίδιο 

συνδεδεμένο με υψηλό ρίσκο να εκδηλώσει 

καρκίνο του στομάχου. Σε ανθρώπους με 

οικογενειακό ιστορικό τέτοιο, αυτή η μετάλλαξη 

θεωρείται τόσο ριψοκίνδυνη που η συμβουλή 

των γιατρών σε αυτούς που δεν έχουν 

αρρωστήσει είναι η αφαίρεση στομάχου. Αλλά 

κανείς δεν γνωρίζει τι θα μπορούσε ένα τέτοιο 

εύρημα να σημαίνει για την Αλεξάνδρα, η οποία 

δεν έχει ένα τέτοιο ιστορικό.
9
   

 Η Αλεξάνδρα σκέφτεται ότι θα ήταν ίσως 

καλύτερα εάν είχε ασκήσει το δικαίωμά της στην 

άγνοια των αποτελεσμάτων των γενετικών 

εξετάσεων. Είναι κάτι τέτοιο ηθικά 

δικαιολογημένο; Μήπως η ίδια έχει κάποιον 

καθήκον να ενημερωθεί, πράγμα που θα 

καθιστούσε ανύπαρκτο και το ταυτόχρονο 

δικαίωμά της να μην ενημερωθεί; Μήπως ο 

επαγγελματίας υγείας πρέπει, σε αυτή την 

περίπτωση, να επιβάλλει την ενημέρωση, 

                                                           
 

 

 

8
 Berkman B.E., Hull S.C. The right not to know’ in the 

genomic era: time to break from tradition? American 

Journal of Bioethics, 2014, 14 (3): 28-31.  
9
 Το παράδειγμα αποτελεί προσαρμογή μιας περίπτωσης η 

οποία αναφέρθηκε σε άρθρο της Grady Pollack στους New 

York Times με τίτλο ‘Finding Risks, Not Answers in Ex-

panding Array of Gene Tests’, 2014:A17.  



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

11 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

ανεξάρτητα από τις επιθυμίες της Αλεξάνδρας; 

Οφείλει να γνωστοποιήσει την «γνώση» που 

απέκτησε και στα μέλη της οικογένειάς της; Στο 

παρόν κείμενο θα επικεντρωθώ στις 

περιπτώσεις, όπως αυτή της Αλεξάνδρας, όπου 

τίθενται ζητήματα από τις γενετικές εξετάσεις σε 

υγιείς ενηλίκους και όχι σε περιπτώσεις με 

ζητήματα που θέτουν οι διαγνωστικές γενετικές 

εξετάσεις ήδη ασθενών και τα οποία απαιτούν 

μια πιο στοχευμένη ηθική επιχειρηματολογία. Το 

αντικείμενο της μελέτη μας δεν αφορά ένα 

δικαίωμα στην άγνοια γενικώς, αλλά, «το 

δικαίωμα στην άγνοια» των γενετικών 

πληροφοριών, ειδικά των πληροφοριών που 

ανακύπτουν ως τυχαία ευρήματα (incidental 

findings) γενετικών εξετάσεων οι οποίες 

διεξήχθησαν με διαφορετικές ενδείξεις. 

 

 

ΙΙΙ. Ενάντια στο «δικαίωμα στην άγνοια» 

 

 Όπως έχουμε ήδη αναφέρει, παρόλη την 

αναγνώριση ενός «δικαιώματος στην άγνοια» 

υφίσταται έντονη αμφισβήτηση της 

κανονιστικής θεμελίωσης ενός τέτοιου 

δικαιώματος. Τα επιχειρήματα ενάντια στο 

«δικαίωμα στην άγνοια» είναι πολλών ειδών και 

μπορούν να κατηγοριοποιηθούν ως ακολούθως:  

1. Υπάρχουν καταρχάς ωφελιμιστικά επιχει-

ρήματα, που, ως τέτοια, αμφισβητούν το 

ίδιο το status του ως δικαίωμα. Με βάση 

αυτά λοιπόν υποστηρίζεται ότι ο καθένας 

θα ήθελε ή θα έπρεπε να θέλει να γνωρίζει 

πληροφορίες που θα προλάμβαναν την εκ-

δήλωση σοβαρής ασθένειας. Η πληροφο-

ρία εν γένει πρέπει να επικοινωνηθεί, διότι 

αυτό μπορεί να βελτιώσει δυνητικά την υ-

γεία του ανθρώπου ή και να του σώσει τη 

ζωή. Μέσω των γενετικών δεδομένων που 

αποκαλύπτονται προστατεύεται το βέλτισ-

το συμφέρον – πράγμα που είναι εύλογο 

ειδικά για τα παιδιά, αλλά και σε ένα βαθ-

μό και για τους ενηλίκους.
10

 Η ωφελιμιστι-

                                                           
 

 

 

10
 Berkman B.E., Hull S.C. op. cit. 

κή προσέγγιση δεν αρνείται εξολοκλήρου 

την σημασία ενός πιθανού δικαιώματος 

στην άγνοια, εξαρτά όμως την ισχύ του 

από τις συνέπειες, άρα και την σοβαρότητα 

των επιπτώσεων των γενετικών πληροφο-

ριών. Έχει πράγματι υποστηριχθεί ότι δεν 

μπορούμε να μιλάμε για δικαίωμα, αλλά 

απλώς για ένα συμφέρον που δύναται απ-

λώς να σταθμίζεται με άλλα.
11

 Αν όμως το 

κριτήριο αφορά το είδος των πληροφοριών 

και τις συνέπειές τους, τότε δύσκολα μπο-

ρούμε να αναφερόμαστε σε «δικαίωμα».
12

 

2. Από δεοντολογική σκοπιά έχει υποστηριχ-

θεί ότι εφόσον συμφωνήσουμε ότι η γνώση 

είναι κάτι καλό καθεαυτό, το δικαίωμα 

στην άγνοια απλώς αποτελεί αντίφαση εν 

τοις όροις. Αν η αυτονομία του προσώπου 

υπηρετείται με το δικαίωμα στην γνώση 

και στην ενημέρωση για τις γενετικές πλη-

ροφορίες, δεν δύναται να υπηρετείται ταυ-

τόχρονα και από ένα δικαίωμα στην άγνοι-

α.
13

 Μια τέτοια θέση δύναται να ειπωθεί 

ότι έχει αριστοτελικές ή καντιανές ρίζες. 

Το να έχει κάποιος δικαίωμα στην άγνοια 

αποτελεί απλό παραλογισμό, διότι είναι 

μονάχα η γνώση που καθοδηγεί. Μια τέτο-

ια προσέγγιση αρνείται λοιπόν το «δικαίω-

                                                           
 

 

 

11
 Harris, J., Keywood K. Ignorance, Information and 

Autonomy. Theoretical Medicine 2001, 22 (5):415-436. Το 

ίδιο υποστηρίζεται και στο Wilson J. To know or not to 

know? Genetic Ignorance, Autonomy and Paternalism. 

Bioethics 2005, 19 (5-6):504, Bortolotti, L., Windows, H., 

The Right Not to Know: The Case of Phychiatric 

Disorders’. Journal of Medical Ethics 2011, 37 (11): 673-

676 με προφανείς ωφελιμιστικές προκείμενες. 
12

 Προκειμένου να αποφύγουμε την αίσθηση ότι κάποιος 

παρακολουθεί την συμπεριφορά μας και δεν επεμβαίνει 

στον βαθμό που αυτή παραμένει φρόνιμη, τότε 

χρειαζόμαστε κάτι περισσότερο, δηλαδή την προστασία 

ενός δικαιώματος. Βλ. Helgesson, G. Autonomy, the Right 

Not to Know, and the Right to Know Personal Research 

Results: What Rights Are There, and Who Should Decide 

about Exceptions?’ Journal of Law, Medicine & Ethics 

2014, 42, (1) (2014):30.   
13

 Harris, J, Keywood K., op. cit,, Ost, D. The ‘right’ not to 

know. The Journal of Medicine and Philosophy 1984, 3: 

301-312. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

12 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

μα στην άγνοια» βασιζόμενη σε μια συγ-

κεκριμένη αντίληψη για την αυτονομία. 

Σύμφωνα με αυτή την άποψη αυτονομία 

σημαίνει αυτοκυβέρνηση, το να διατηρεί 

κάποιος τον έλεγχο του εαυτού του και όχι 

απλώς το να έχει την ελευθερία επιλογής. 

Κάποιος μπορεί να μην εμποδίζεται εξωτε-

ρικά ως προς τις επιλογές του, αλλά να μην 

έχει τον έλεγχο του εαυτού του. Αυτό δύ-

ναται να συμβαίνει για μια σειρά από λό-

γους, στην περίπτωσή μας όμως αφορά την 

έλλειψη πληροφοριών που έχουν σχέση με 

τις αποφάσεις που καλείται κανείς να πά-

ρει. Άρα, όσες περισσότερες πληροφορίες 

έχει κάποιος, τόσο μεγαλύτερο έλεγχο ασ-

κεί στον εαυτό του, και τόσο πιο αυτόνο-

μος είναι (control-related autonomy).
14

  

 Μαζί με μια τέτοια αντίληψη 

συμπορεύεται όχι απλώς η επίκληση της 

σύνεσης ότι απλώς θα ήταν καλύτερο για 

μας να έχουμε περισσότερες πληροφορίες, 

αλλά η επίκληση ενός ηθικού καθήκοντος 

που έχουμε προς τον εαυτό μας να 

προβαίνουμε σε πιο ελεγχόμενες 

αποφάσεις, χάριν της αυτονομίας, και το 

οποίο, στην περίπτωσή μας, εκβάλλει σε 

ένα καθήκον να γνωρίζουμε την γενετική 

μας κατασκευή. Μάλιστα λέγεται ότι εδώ 

μιλάμε όχι για μια μιλλιανού τύπου 

αυτονομία, την οποία η άγνοια υποσκάπτει 

(εδώ η άγνοια υποσκάπτει την ενήμερη 

επιλογή), αλλά για ένα καντιανό ηθικό 

καθήκον προς τον εαυτό, αν σκεφτούμε ότι 

υφίσταται μια αναλογία ανάμεσα στην 

επιλογή της άγνοιας και στην επιλογή να 

πουλήσει κάποιος τον εαυτό του ως δούλο. 

Και οι δυο «αυτόνομες» επιλογές είναι 

                                                           
 

 

 

14
 Η βασική θέση αυτή εκφράζεται από την Rosamond 

Rhodes στο Rhodes, R. Genetic Links, Family Ties and 

Social Bonds: Rights and Responsibilities in the Face of 

Genetic Knowledge. The Journal of Medicine and 

Philosophy 1998, 23 (1): 10-30, και την μετέπειτα κριτική 

στο Takala, T., Hayry M. Genetic Ignorance, Moral 

Obligations and Social Duties. Journal of Medicine and 

Philosophy 2000, 25 (1):107-113. 

επιλογές που περιορίζουν την αυτονομία 

και γι’ αυτό ασύμβατες με αυτή.
15

 Μια 

τέτοια αντίληψη της αυτονομίας φαίνεται 

να είναι αμήχανη εμπρός στην αντίφαση 

που δημιουργείται ανάμεσα σε ένα τέτοιο 

καθήκον και στο δικαίωμα στην άγνοια. 

Πόσω μάλλον όταν με δεδομένο ένα τέτοιο 

καθήκον θα φαινόταν ανεκτή η προοπτική 

το ιατρικό προσωπικό να μην είναι καν 

υποχρεωμένο να σεβαστεί το 

αναγνωρισμένο νομικά δικαίωμα στην 

άγνοια.
16

  

 Μια τέτοια αμηχανία εκφράζεται και από 

μερίδα της ελληνικής βιβλιογραφίας, η 

οποία, ενόψει βεβαίως της ύπαρξης ενός 

τέτοιου δικαιώματος παραμένει σκεπτική, 

ενώ υποστηρίζει την κάμψη αυτού σε μια 

σειρά περιπτώσεων. Εν προκειμένω, 

υποστηρίζεται ότι το δικαίωμα σε άγνοια 

μπορεί να κάμπτεται από την προστασία 

της υγείας του ίδιου του ατόμου-

υποκειμένου ή τρίτων προσώπων, σε 

συνδυασμό με την αποστολή της ιατρικής 

επιστήμης. Με εξαίρεση την προστασία 

της υγείας τρίτων προσώπων που χρήζει 

ξεχωριστής συζήτησης, θεωρείται ότι η 

κάμψη αυτή δεν συνεπάγεται ιατρικό 

πατερναλισμό ή κοινωνικό-ευγονικό 

προσανατολισμό όσον αφορά τις γενετικές 

εξετάσεις. Ενισχύει αντίθετα την υγεία, 

όπως επίσης τον αυτοπροσδιορισμό και την 

αυτονομία.
17

  

3. Υπάρχει επίσης ένα εγγενές πρόβλημα 

στην αναγνώριση ενός «δικαιώματος στην 

άγνοια». Για να μπορεί κάποιος να έχει ένα 

                                                           
 

 

 

15
 Rhodes, R, op. cit., 18, Harris J., Keywood K., op. cit., 

419-421, Helgesson, op. cit., 32. 
16

 Αν και η ίδια η Rhodes εξηγεί πως το επιχείρημα της 

αυτό δεν φιλοδοξεί να οδηγήσει και στο ξεκαθάρισμα 

αυτής της αντίφασης, αλλά λειτουργεί στο επίπεδο της 

προσωπικής ηθικής, Rhodes R., op. cit., 27, υποσημ. 2. 
17

 Μάλλιος, Ε. Γενετικές εξετάσεις και δίκαιο. Εκδόσεις 

Σάκκουλα, Αθήνα-Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις, 2004: 69, ο 

οποίος όμως δεν αμφισβητεί εν τέλει ριζικά ένα τέτοιο 

δικαίωμα. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

13 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

δικαίωμα πρέπει να μπορεί να το ασκήσει, 

ή αλλιώς για να διαπιστώσουμε το εάν κά-

ποιος επιθυμεί την άγνοια των αποτελεσμά-

των μιας γενετικής εξέτασης πρέπει πρώτα 

να ενημερώνεται ότι υφίσταται κάποιος 

κίνδυνος. Αν όμως ενημερωθεί, υποστηρί-

ζει το επιχείρημα αυτό, τότε το δικαίωμα 

στην άγνοια δεν δύναται εκ των πραγμά-

των να ασκηθεί.
18

 

4. Ένα τέταρτο επιχείρημα ενάντια στο «δι-

καίωμα στην άγνοια» αναφέρεται στις υ-

ποχρεώσεις της άσκησης του ίδιου του ιατ-

ρικού λειτουργήματος με τις οποίες το εν 

λόγω δικαίωμα δύναται να συγκρούεται 

καθώς και την παρεπόμενη ευαίσθητη σχέ-

ση ιατρού-ασθενούς. Πώς μπορεί να ζητη-

θεί από το γιατρό να μην γνωστοποιήσει 

στοιχεία που γνωρίζει σε σχέση με αποτε-

λέσματα γενετικών εξετάσεων, όταν υπάρ-

χει ο κίνδυνος αυτός να κατηγορηθεί για 

πλημμελή ενημέρωση με συνέπεια πιθανές 

αστικές αξιώσεις αποζημίωσης;
19

 

5. Τέλος, εξαιρετική πίεση στο εν λόγω «δι-

καίωμα στην άγνοια» ασκούν πιθανά δικα-

ιώματα τρίτων και αντίστοιχα καθήκοντα 

έναντι αυτών. Ένα από τα πράγματα που 

πρέπει να συγκρατήσουμε από το παράδε-

ιγμα της Αλεξάνδρας είναι ίσως η αποκα-

λούμενη και «ιδιαιτερότητα» των γενετι-

κών πληροφοριών. Είναι τα γενετικά δεδο-

μένα όμοια με τα ιατρικά δεδομένα; Έχει 

υποστηριχθεί η άποψη ότι τα γενετικά δε-

δομένα είναι στην ουσία τους οικογενειακά 

και όχι ατομικά δεδομένα και αν και μπο-

                                                           
 

 

 

18
 Bottis, M.C. Comment on a view favoring ignorance of 

genetic information: confidentiality, autonomy, 

beneficence and the right not to know. European Journal of 

Health Law 2000, 7, (2): 173-183, Werzt, D.C., Fletcher 

J.C. Privacy and Disclosure in Medical Genetics in an 

Ethics of Care. Bioethics 1991, 5 (3): 221. 
19

 Κριάρη-Κατράνη, Ι. Γενετική τεχνολογία και θεμελιώδη 

δικαιώματα. Σάκκουλας, Αθήνα/Θες/νίκη, 1999: 118, 

Μάλλιος, op. cit., 67-68, αλλά και Andorno R. The Right 

Not to Know: An Autonomy Based Approach. Journal of 

Medical Ethics 2004, 30 (5): 436. 

ρούν να λαμβάνονται από το κάθε άτομο, 

δεν είναι στην πραγματικότητα ατομικά 

δεδομένα, διότι παρέχουν πληροφορίες και 

για πρόσωπα που σχετίζονται με αυτό είτε 

ζώντα είτε μέλλοντα. Ενδέχεται αποτελέσ-

ματα γενετικών εξετάσεων να αποκαλύψο-

υν ότι συγγενείς δύναται να έχουν κάποιες 

γενετικές μεταλλάξεις, γεγονός το οποίο 

δύναται να τους δώσει αφορμή να υποβλη-

θούν και αυτοί σε εξετάσεις, ή να αναθεω-

ρήσουν τις αποφάσεις τους σε σχέση με το 

γάμο ή την αναπαραγωγή. Έχει συναφώς 

υποστηριχθεί ότι στην περίπτωση των γε-

νετικών πληροφοριών πρέπει να υιοθετηθεί 

ένα μοντέλο όχι ατομικιστικό, αλλά προ-

σανατολισμένο στην οικογένεια ή και πιο 

κοινοτιστικό, προσανατολισμένο σε ομά-

δες εθνοτικές ή άλλες, όπου η έμφαση πρέ-

πει να δίνεται όχι στα ατομικά δικαιώματα, 

αλλά στα αμοιβαία καθήκοντα ανταλλαγής 

πληροφοριών, ιδιαίτερα όταν απειλείται η 

υγεία των άλλων, συγγενών ή μη.
20

 Μήπως 

λοιπόν λόγοι που αφορούν καθήκοντά μας 

προς ζώντα ή μέλλοντα πρόσωπα κάνουν 

το υποτιθέμενο «δικαίωμα στην άγνοια» 

μη ηθικά δικαιολογημένο;
21

 

 

                                                           
 

 

 

20
 Η ιδέα μιας «γενετικής αλληλεγγύης ή αλτουϊσμού» 

υποστηρίχθηκε το 2002 από την τώρα πια καταργημένη 

στο Ηνωμένο Βασίλειο Human Genetics Commission, 

Inside Information: Balancing interests in the use of per-

sonal genetic data. Πρβλ. και Davey A., Newson, A., 

O’Leary, P. Communication of Genetic Information within 

Families: The Case for Family Comity. Bioethical Inquiry 

2006,  3 (3) (2006): 164.  
21

 Μήπως θα έπρεπε π.χ. να ζητείται όχι η ατομική 

συγκατάθεση αλλά η οικογενειακή ενήμερη συγκατάθεση 

σε περιπτώσεις γενετικών εξετάσεων; Η O’Neill 

υποστηρίζει ότι αν έπρεπε να απαιτείται η συγκατάθεση 

ολόκληρης της οικογένειας, δηλαδή όλων αυτών που 

βρίσκονται δυνητικά σε κίνδυνο, τότε ίσως κάποιοι να μην 

μπορούν να κάνουν γενετικές εξετάσεις σημαντικές 

εξαιτίας μιας πιθανής άρνησης κάποιου μέλους της 

οικογένειας να πληροφορηθεί, ασκώντας δηλαδή το 

«δικαίωμα στην άγνοια», βλ. O’ Neill, op. cit., 131.  



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

14 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

IV. Αυτονομία και Ιδιωτικότητα 

 

 Σε αυτό το σημείο θα πρέπει να ελέγξουμε 

ξανά την αντίληψη αυτονομίας πίσω από την 

κριτική του δικαιώματος στην άγνοια. Και τούτο 

διότι φαίνεται, εκ πρώτης όψεως, ότι 

συγκρούονται δύο διαφορετικές αντιλήψεις 

αυτονομίας που οδηγούν σε διαφορετικά 

συμπεράσματα. Από την μία είδαμε παραπάνω 

ότι εάν νοήσουμε την αυτονομία ως 

αυτοκυβέρνηση, το να διατηρεί κάποιος τον 

έλεγχο του εαυτού του σημαίνει ότι όσες 

περισσότερες πληροφορίες έχει στη διάθεσή του 

τόσο πιο αποτελεσματικά δύναται να 

αυτοκυβερνηθεί. Και η αυτονομία ως 

αυτοκυβέρνηση θα σήμαινε και ένα καθήκον 

προς τον εαυτό μας για γνώση της γενετικής μας 

ιδιοσυστασίας, ενώ τυχόν ψυχολογική 

ανασφάλεια, φόβος για το τι θα μπορούσε να 

μας περιμένει οδηγούν απλώς σε ετερονομία. 

Παρόλα αυτά, η επιθυμία να μην γνωρίζει 

κάποιος μερικές από τις γενετικές πληροφορίες 

που τον αφορούν δεν ισοδυναμεί, όπως έχει 

υποστηριχθεί, με παραίτηση από την αυτονομία, 

ενώ η επίκληση της ετερονομίας δεν μπορεί να 

οδηγήσει σε άρνηση σεβασμού του προσώπου. 

Ας πάρουμε τα πράγματα από την αρχή.  

 Πρώτον, η επίκληση της ετερονομίας από 

την άσκηση του «δικαιώματος στην άγνοια» 

είναι άστοχη, διότι δεν υπάρχει κανένας τρόπος 

να διαπιστώσει κανείς, από την οπτική του 

τρίτου προσώπου, πόσο αυτόνομη είναι η 

απόφαση που λαμβάνει κάποιος – εξαιρουμένων 

προφανώς καταστάσεων μειωμένης ικανότητας 

σε ανηλίκους ή ψυχικά ασθενείς. Ακόμη και αν 

τα άτομα υπερβάλλουν ως προς την 

συναισθηματική τους απόκριση σε 

συγκεκριμένες γενετικές πληροφορίες, πολλές 

φορές δεν αναγνωρίζουν αυτό το γεγονός και δεν 

το λαμβάνουν υπόψη. Το κριτήριο του «μέσου 

έλλογου ανθρώπου» δεν δύναται να εφαρμοστεί 

δίχως να χαθεί κάτι σημαντικό στην πορεία, ενώ 

σε ένα πλαίσιο όπου κυριαρχεί ανασφάλεια ως 

προς τον κίνδυνο πρόσβασης τρίτων στις 

γενετικές πληροφορίες (εργοδότες, ασφαλιστικές 

εταιρείες) μια τέτοια αντίδραση είναι εύλογη.
22

  

 Δεύτερον, σε αντίθεση με ό,τι έχει 

αναφερθεί παραπάνω, δεν μπορεί να θεωρηθεί η 

επιλογή άγνοιας των γενετικών πληροφοριών 

από το άτομο ως μη συνετή, ετερόνομη ακόμη 

και ένδειξη παραλογισμού με το σκεπτικό ότι 

κάποιος δεν μπορεί να επιθυμεί κάτι που αγνοεί 

πως είναι επιζήμιο για τον ίδιο. Ενώ, περαιτέρω, 

εάν ο παραλογισμός αποτελεί κατάσταση που 

αίρει την αυτονομία τότε η άρνησή μας να 

δεχθούμε ενημέρωση συνιστά αναγνώριση πως 

δεν είμαστε αυτόνομοι.
23

 Από μια τέτοια θέση 

δεν έπεται όμως ότι η επιλογή αυτή δεν δύναται 

να είναι σεβαστή. Το «δικαίωμα στην άγνοια», 

στον βαθμό που είναι δικαίωμα, είναι δικαίωμα 

και σε μη συνετή επιλογή, αλλιώς πράγματι δεν 

μπορούμε να μιλάμε για δικαίωμα.
24

 Ο 

σεβασμός του προσώπου και από καντιανή 

άποψη, αφορά ξεκάθαρα την αυτονομία από την 

οπτική του τρίτου προσώπου. Σύμφωνα μάλιστα 

με τον Kant καλούμαστε να υποθέσουμε ότι οι 

άλλοι πράττουν αυτόνομα (εκτός και αν 

υπάρχουν τεκμήρια περί του αντιθέτου). 

Χαρακτηριστικά στην Αρετολογία του ο Kant 

λέει ότι κάποιος έχει 

«[…] ένα καθήκον του σεβασμού για τον 

άνθρωπο ακόμη και κατά τη λογική χρήση του 

Λόγου του: να μη μέμφεται τα σφάλματα του 

Λόγου του αποκαλώντας τα [απλώς] 

παραλογισμούς, ανούσια κρίση κ.ο.κ., αλλά 

αντιθέτως να προϋποθέτει ότι στη λογική εκείνη 

                                                           
 

 

 

22
 Βλ. Tsinorema, S. Ethical issues regarding the 

acquisition and control of genetic information. Forum of 

Clinical Oncology, September 2012: 18-19. Ακόμη και η 

Rhodes,η οποία αναγνωρίζει ένα prima facie καθήκον 

στην γνώση της γενετικής μας ιδιοσυστασίας αποδέχεται 

αυτή την θέση, βλ. Rhodes, R. Autonomy, respect and 

genetic information policy: a reply to T. Takala and Matti 

Hayry. Journal Medicine and Philosophy 2000, 25 (1): 

115-117. 
23

 Πρωτοπαπαδάκης, op. cit.,120-122. 
24

 Takala, T. The right to genetic ignorance confirmed. 

Bioethics, 1999, 13 (3-4): 292. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

15 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

χρήση πρέπει ασφαλώς να υπάρχει κάτι αληθές 

και να προσπαθεί να το συνάγει».
25

   

 Έχει υποστηριχθεί επίσης, όπως είδαμε 

παραπάνω, και το ισχυρότερο επιχείρημα ότι δεν 

πρέπει να γίνεται σεβαστό το «δικαίωμα σε 

άγνοια» στον βαθμό που υποτίθεται ότι 

ισοδυναμεί με πλήρη παραίτηση από την 

αυτονομία. Σε αυτό το σημείο αναφέρεται συχνά 

ο Mill, ο οποίος συνδέει την ελευθερία με τη 

γνώση, προκειμένου να κρίνει τελικώς το ίδιο το 

άτομο το αληθές συμφέρον του. Χαρακτηριστικό 

είναι το γνωστό παράδειγμα του Mill, σύμφωνα 

με το οποίο μπορούμε να αποτρέψουμε, ακόμη 

και με τη βία, κάποιον, έτοιμο να διασχίσει μια 

ετοιμόρροπη γέφυρα, όταν δεν υπάρχει χρόνος 

να τον ενημερώσουμε για τον κίνδυνο, και τούτο 

δίχως να παραβιάζουμε την ελευθερία του, γιατί 

«ελευθερία σημαίνει να κάνει αυτό που επιθυμεί 

κανείς, και δεν επιθυμεί να πέσει στο ποτάμι». 

Εκτός, βεβαίως, και αν δεν είναι βέβαιη η ζημία, 

αλλά υπάρχει μονάχα κίνδυνος, οπότε μόνο το 

ίδιο το άτομο μπορεί να κρίνει αν επιθυμεί να 

διατρέξει τον κίνδυνο. Σε αυτή την περίπτωση, 

πρέπει απλώς να ειδοποιηθεί.
26

 Η δυνατότητα 

κάποιου να κρίνει εάν επιθυμεί κάτι ή όχι 

εξαρτάται πράγματι από αυτό που γνωρίζει, 

αλλά εν προκειμένω, το ζήτημα αφορά κάτι πολύ 

πιο θεμελιώδες που απειλείται με δεδομένη την 

τρέχουσα φύση των γενετικών πληροφοριών. Το 

παράδειγμα του Mill δεν βοηθάει την περίπτωση 

των γενετικών πληροφοριών. Η διαφορά 

έγκειται στο γεγονός ότι στο παράδειγμα του 

Mill είναι η έλλειψη γνώσης που καθιστά την 

ενημέρωση επιτρεπτή (προκειμένου να 

προστατευθεί το αληθές συμφέρον του ατόμου), 

ενώ στην περίπτωση των γενετικών 

πληροφοριών η αυτονομία τώρα μπορεί να 

περιοριστεί. Στην περίπτωσή μας η παρέμβαση 

δεν αφορά έλλειψη γνώσης, αλλά την κρίση 

                                                           
 

 

 

25
 Καντ I. Μεταφυσική των Ηθών. μτφρ. Κ. 

Ανδρουλιδάκης, Σμίλη, Αθήνα [1797] 2013: 326.  
26

 Mill, J.S., Περί Ελευθερίας. μτφρ. Ν. Μπαλής, 

Επίκουρος, Αθήνα, 1983: 161-162. Βλ. και 

Πρωτοπαπαδάκης, op. cit., 120 για μια ερμηνεία του 

παραδείγματος. 

άλλων ότι η ενημέρωση για τυχόν ελαττωματικά 

γονίδια θα ωφελήσει το άτομο! Αυτή όμως η 

αντίληψη για την αυτονομία έλκει έναν 

πατερναλισμό αλλά και ηθικισμό, ο οποίος είναι 

ηθικά μη δικαιολογημένος.
27

 Οι γενετικές 

πληροφορίες δεν κομίζουν βεβαιότητα, αλλά 

διακινδύνευση (η περίπτωση της Αλεξάνδρας 

στο παράδειγμά μας είναι χαρακτηριστική), 

δηλαδή κάτι το οποίο είναι πιθανό να 

πραγματωθεί ή να μην πραγματωθεί. Η 

αβεβαιότητα αυτή, η οποία τις περισσότερες 

φορές δεν είναι προσδιορίσιμη από την επιστήμη 

ειδικά σε ό,τι αφορά τα τυχαία ευρήματα, 

ενισχύεται στις περιπτώσεις των πολυγονιδιακών 

γενετικών ασθενειών, ενώ υφίσταται σε ένα 

σημαντικό βαθμό και στις μονογονιδιακές 

γενετικές ασθένειες. Ο εντοπισμός λοιπόν μιας 

απλής γενετικής προδιάθεσης δεν ταυτίζεται με 

την πραγματική της εκδήλωση, όπως, λόγου 

χάριν, δεν ταυτίζεται η αυξημένη χοληστερίνη 

με καρδιοπάθειες. Έχει καταστεί δε σαφές ότι οι 

πάντες διαθέτουν γενετικά χαρακτηριστικά 

ύποπτα για πιθανή εκδήλωση ασθενειών στο 

μέλλον, επιβεβαιώνοντας τα λόγια του Aldous 

Huxley στο πεδίο της γενετικής. Στην περίπτωσή 

μας, δηλαδή στην περίπτωση της Αλεξάνδρας, ο 

κίνδυνος είναι αβέβαιος, πόσω μάλλον λόγω 

έλλειψης οικογενειακού ιστορικού. Τυχόν 

άρνησή της να γνωρίσει τα αποτελέσματα των 

γενετικών εξετάσεων δεν πρέπει να επισύρει 

καμιάς μορφής πατερναλισμό, αφού μπορεί να 

επιθυμεί κάτι που αφορά την δική της 

ακεραιότητα και αίσθηση του εαυτού.    

 Ας προσπαθήσουμε τώρα, με μια πιο 

θετική διατύπωση, να εντοπίσουμε την 

κανονιστική θεμελίωση ειδικά του «δικαιώματος 

στην άγνοια των γενετικών πληροφοριών» που 

μπορεί να διαθέτει το πρόσωπο και όχι, 

επαναλαμβάνω, ενός γενικού δικαιώματος στην 

                                                           
 

 

 

27
 Husted, J. Autonomy and a right not to know. In: 

Chadwick, R., Levitt, M., Shinckle, D. (eds) The Right to 

Know and Right Not to Know. Aldershot: Ashgate 

Publishing Company, 1997: 66, και Takala, T. Genetic 

Ignorance and Reasonable Paternalism. Theoretical 

Medicine 2001, 22: 490. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

16 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

άγνοια. Σε αυτό το σημείο θα πρέπει να 

προβούμε σε μια περαιτέρω διευκρίνιση, η 

οποία, φρονώ, ότι ξεκαθαρίζει περισσότερο την 

συζήτηση, ή, για να το θέσουμε διαφορετικά, 

την θέτει στις σωστές της διαστάσεις. Η 

διευκρίνηση αφορά την ίδια την έννοια του 

δικαιώματος. Ένα δικαίωμα δεν είναι απλώς η 

θετική αξιολόγηση ενός πράγματος ή μιας 

κατάστασης προς τις ανάγκες ενός προσώπου 

(συμφέρον), αλλά και η εξουσία που παρέχεται 

στον φορέα του να ζητήσει προστασία όταν 

αυτός κρίνει ότι πρέπει. Και τα δύο, δηλαδή και 

η θετική αξιολόγηση ενός αγαθού προς το 

πρόσωπο και  η εκχώρηση σε αυτό της 

πρωτοβουλίας για την παροχή προστασίας είναι 

έκφραση της αυτονομίας του προσώπου. Έτσι, 

μαζί με το συμφέρον του προσώπου, 

προστατεύεται αναγκαία και η ιδιαίτερη 

σύνδεσή του προς την αυτονομία του προσώπου 

να διαμορφώνει τη ζωή του ως προς αυτό έτσι 

όπως το ίδιο κρίνει ελεύθερα και υπεύθυνα ότι 

αξίζει να το κάνει. Υπό αυτή την έννοια το 

πρόσωπο δεν κατέχει εννόμως ένα δικαίωμα, 

αλλά το δικαίωμα είναι το ίδιο το πρόσωπο στις 

διάφορες εκφάνσεις του αυτοπροσδιορισμού και 

της αυτοπραγμάτωσής του.
28

 Στην περίπτωσή 

μας η συζήτηση περί του δικαιώματος στην 

άγνοια των γενετικών πληροφοριών διεξάγεται 

εν πολλοίς υπό την σιωπηρή προϋπόθεση ότι 

μιλάμε για ένα συμφέρον του φορέα του να 

αποκρούσει πληροφορίες που θα χειροτερεύσουν 

την κατάστασή του (συμφεροντοκεντρική 

θεωρία περί δικαιωμάτων) και λησμονούμε ότι 

είναι η ικανότητα του προσώπου αυτή που χρήζει 

σεβασμού. 

 Αυτή η ικανότητα του προσώπου 

συνδέεται άρρηκτα με την επίκληση της 

ακεραιότητας και της απρόσκοπτης ανάπτυξης 

του εσωτερικού μας κόσμου, ψυχικού και 

                                                           
 

 

 

28
 Για αυτήν την εύστοχη διατύπωση, αλλά και για την 

υπεράσπιση αυτής της εννοιολόγησης του δικαιώματος βλ. 

Σούρλας, Π. Δίκαιο και Δικανική Κρίση: Μια φιλοσοφική 

αναθεώρηση της μεθοδολογίας του δικαίου. 

Πανεπιστημιακές Εκδόσεις Κρήτης, Ηράκλειο, 2017: 768. 

συναισθηματικού, και γι’ αυτό δύναται να 

αφήνει χώρο για την επιλογή της μη γνώσης των 

γενετικών πληροφοριών. Η αναγνώριση του 

«δικαιώματος στην άγνοια» ή καλύτερα η 

επιλογή να μην ασκηθεί το δικαίωμα στην 

ενημέρωση έχει την δικαιολογητική της βάση 

στον πληροφοριακό αυτοκαθορισμό, στην 

υπηρεσία του οποίου η γνώση δεν συμβάλλει 

κατ’ ανάγκη, ενώ σε ορισμένες περιπτώσεις 

δύναται ως πληροφορία να επιφέρει βλάβη.
29

 

Υπάρχουν περιπτώσεις όπου πληροφορίες 

σχετικά με γενετικές προδιαθέσεις μπορούν να 

προκαλέσουν βλάβη στο υποκείμενο. Τέτοιες 

βλάβες μπορεί να είναι η πρόκληση έντονης 

ψυχολογικής πίεσης, σοβαρές επιπτώσεις στην 

αυτοεκτίμηση, αλλά και ο στιγματισμός.
30

 

Ειδικότερα όταν η ανακάλυψη μιας σοβαρής 

γενετικής ανωμαλίας η οποία, υπό τις παρούσες 

συνθήκες, δεν δύναται να θεραπευθεί, δεν 

φαίνεται να συμβάλει ως πληροφορία στην 

αυτονομία του δρώντος υποκειμένου, αφού τα 

περιθώρια επιλογών είναι από εξαιρετικά 

περιορισμένα έως ανύπαρκτα. Εφόσον μιλάμε 

για «δικαίωμα στην άγνοια» εδώ, οι περιπτώσεις 

αυτές όπου ο ιατρός δεν προχωρά στην 

αποκάλυψη των αποτελεσμάτων των γενετικών 

εξετάσεων δεν είναι περιπτώσεις εφαρμογής της 

αρχής της αγαθοπραξίας, αφού το πρόσωπο 

πρέπει να εκφράσει την επιθυμία του. Παραπάνω 

αναφερθήκαμε στο επιχείρημα που λέει ότι αν 

πρέπει πρώτα κάποιος να ενημερώνεται για τον 

κίνδυνο που μπορεί να διατρέχει, τότε το 

«δικαίωμα στην άγνοια» δεν δύναται εκ των 

πραγμάτων να ασκηθεί. Όμως, σε πολλές 

περιπτώσεις, υπάρχουν ήδη γνωστές 

οικογενειακές ιστορίες σε σχέση με το ότι 

υπάρχει ήδη κάτι να ερευνηθεί ακόμη κι αν η 

εξατομίκευση παραμένει ανεπιβεβαίωτη κι εδώ 

η επιθυμία να μην προχωρήσει κάποιος στην 

                                                           
 

 

 

29
 Βλ. Wilson, op. cit., 503. 

30
 Andorno, op. cit., Herring J., Foster C. Please Don’t Tell 

Me. The Right Not to Know. Cambridge Quarterly of 

Healthcare Ethics 2011, 21: 20-29. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

17 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

γνώση του δικού του γενετικού υποβάθρου 

αποτελεί άσκηση του δικαιώματός του.
31

 

 Τούτων δοθέντων, το «δικαίωμα στην 

άγνοια» είναι αφενός πράγματι ένα αρνητικό 

δικαίωμα, δηλαδή ένα δικαίωμα αμυντικό και 

προστασίας από την παρέμβαση άλλων με 

ευρύτερο πεδίο. Με αυτή την έννοια η ύπαρξή 

του πρέπει συμπληρωματικά επίσης να 

θεμελιωθεί στην ιδιωτικότητα, στην εξασφάλιση 

δηλαδή ενός ζωτικού χώρου για το πρόσωπο 

απροσπέλαστου από τους άλλους (spatial 

privacy),
32

 στον οποίο αυτό συγκροτεί την δική 

του αντίληψη του εαυτού του, εκδήλωση της 

ατομικότητάς του. Εκεί η τελευταία δύναται να 

αυτοπροσδιορίζεται πληροφοριακά και τούτο 

σημαίνει όχι μονάχα την ελευθερία που σου 

δίνουν οι (γενετικές) πληροφορίες, αλλά και την 

ελευθερία από την πληροφορία.
33

 Εάν το 

συνταγματικά κατοχυρωμένο δικαίωμα του 

ιδιωτικού βίου επιδιώκει να αποτρέψει την 

μετατροπή μας σε «διαφανή» προσωπικότητα 

που μπορούν οι άλλοι να χειραγωγήσουν, 

επιδιώκει επίσης να διατηρήσει ανέπαφη και την 

σχέση που εμείς έχουμε με τον εαυτό μας και 

συνδέεται με την ελευθερία αναπτύξεως της 

προσωπικότητάς μας. Ο σεβασμός λοιπόν που 

οφείλουμε να δείχνουμε και στην περίπτωση των 

γενετικών πληροφοριών επιβάλλεται επειδή 

κατά τη διαμόρφωση της συμπεριφοράς μας 

απέναντι στο πρόσωπο οφείλουμε να λάβουμε 

υπόψη μας τον τρόπο με τον οποίο το ίδιο είναι 

                                                           
 

 

 

31
 Parker, M. Ethical Problems in Genetics. Cambridge 

University Press, Cambridge, 2012: 14-36. 
32

 Laurie, G. In Defense of Ignorance: Genetic Information 

and the Right Not to Know. European Journal of Health 

Law 1999, 6 (2): 119-132, επίσης Laurie, G. 2000. 

Protecting and Promoting Privacy in an Uncertain World: 

Further Defenses of Ignorance and the Right not to Know. 

European Journal of Health Law 2000, 7 (2): 185-191, και 

Laurie, G. Recognizing the Right Not to Know: 

Conceptual, Professional, and Legal Implications.  Journal 

of Law, Medicine & Ethics, 2014, 42 (1): 53-63.  
33

 Βλ. Guiora, A. Freedom of Information vs. Freedom 

from Information. In: Beauchamp T., Walters, L. (eds.) 

Contemporary Issues in Bioethics. Wadsworth , Belmont, 

California, 1989: 382-383. 

σε θέση να αντιλαμβάνεται από τη δική του 

σκοπιά εάν θα υφίσταται τυχόν βλάβη από την 

αποκάλυψη των γενετικών πληροφοριών.
34

  

 Τι συμβαίνει όμως όταν οι γενετικές 

πληροφορίες είναι σημαντικές για άλλους; Πότε 

κάμπτεται το «δικαίωμα στην άγνοια»; Το 

ερώτημα αυτό χρήζει ξεχωριστής πραγμάτευσης 

και εδώ απλώς θα αρκεστώ σε ορισμένες 

παρατηρήσεις. Θα αναφερθώ ενδεικτικά και 

μόνο σε δύο περιπτώσεις: τους βιολογικούς 

συγγενείς και τις αποφάσεις περί αναπαραγωγής. 

Η πραγμάτευση αυτού του ζητήματος συνδέεται 

άρρηκτα με το επιχείρημα που προβάλλεται περί 

«ιδιαιτερότητας» της γενετικής πληροφορίας 

(genetic exceptionalism).
35

 Υποστηρίζεται 

συναφώς ότι οι γενετικές πληροφορίες είναι 

ιδιαίτερες και γι’ αυτό πρέπει να 

αντιμετωπίζονται με τρόπο διαφορετικό από τα 

ιατρικά ή προσωπικά δεδομένα. Η ιδιαιτερότητα 

αυτή συνίσταται, για τους υποστηρικτές αυτής 

της άποψης, είτε (α) στο ότι τα γονίδια μας 

καθορίζουν, άρα και οι γενετικές πληροφορίες 

συγκροτούν ένα, τρόπος του λέγειν, «μελλοντικό 

ημερολόγιο», είτε (β) στο ότι η ίδια η γενετική 

πληροφορία δεν είναι καθ’ εαυτή αυστηρά 

ατομική και ιδιωτική, αλλά η γνώση της αφορά 

και άλλους, δηλαδή συγγενικά μας πρόσωπα με 

τα οποία βρισκόμαστε στην ίδια γενετική 

γραμμή. Ως εκ τούτου, οι γενετικές πληροφορίες 

δεν πρέπει να υπάγονται στις ίδιες διαδικασίες 

απορρήτου που ισχύουν για τα ιατρικά 

δεδομένα.
36

 Ο πρώτος ισχυρισμός αποτελεί όμως 

μια αστήρικτη, μεταφυσικού τύπου θέση, η 

                                                           
 

 

 

34
 Σούρλας, Π., op. cit., 770. 

35
 Green, M.J.,  Botkin J.R. ‘Genetic exceptionalism’  in 

medicine: Clarifying the differences between genetic and  

nongenetic tests.  Annals of Internal Medicine 2003, 138 

(7): 571. 
36

 Ο βιολογικός ή γενετικός – χρησιμοποιώ τους όρους 

εναλλάξ εδώ, αν και υπάρχουν διαφορές  - ντετερμινισμός 

έχει μακρά παράδοση και στην επιστήμη και ως κοινωνική 

αντίληψη. Για την επιστήμη βλ. εντελώς ενδεικτικά Cart-

wright J. Evolution and Human Behavior. The MIT Press, 

Cambridge, Mass, 2000, για τις κοινωνικές αντιλήψεις βλ. 

Condit, C.M. Public understandings of genetics and health. 

Clinical Genetics 2010, 77 (1): 1-9. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

18 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

οποία υποσκάπτει την ίδια την ηθική αυτουργία. 

Άλλωστε η άποψη ότι η γνώση της γενετικής 

ιδιοσυστασίας είναι καθοριστική άνευ ετέρου 

για τον βίο είναι μια άποψη που και 

επιστημονικά αμφισβητείται ευρέως.    

 Πρώτον, είναι ηθικά δικαιολογημένο το 

δικαίωμα σε άγνοια, όταν οι γενετικές 

πληροφορίες δύνανται να αφορούν και μέλη του 

οικογενειακού περιβάλλοντος, τα οποία θα 

μπορούσαν να επωφεληθούν από την γνώση 

αυτών των πληροφοριών έτσι ώστε να 

γνωρίζουν έναν δικό τους πιθανό κίνδυνο και να 

αλλάξουν τα δικά τους σχέδια ζωής ή να λάβουν 

προληπτικά μέτρα; Σε αυτήν την περίπτωση 

πρέπει να σημειώσουμε ότι η επιλογή της 

άγνοιας των γενετικών αποτελεσμάτων δεν 

καθιστά την θέση των συγγενών χειρότερη, αφού 

δεν θα αλλάξει κάτι αφού διαθέτουν το ίδιο 

γονίδιο, απλώς δεν τους ωφελεί. Σε κάθε 

περίπτωση όμως ακόμη και αν έχει κάποιος 

ηθικό καθήκον προς τους συγγενείς του δεν 

έπεται ότι πρέπει ο ίδιος να πληροφορηθεί τα 

αποτελέσματα των γενετικών εξετάσεων.
37

 

Άλλωστε ο ιατρός κάνοντας τις απαραίτητες 

σταθμίσεις με βάση τις αρχές της ιατρικής 

δεοντολογίας μπορεί να ανακοινώσει το 

αποτέλεσμα της γενετικής εξέτασης σε άλλο 

άτομο με το οποίο αυτός που εξετάστηκε 

συνδέεται βιολογικά.
38

   

 Δεύτερον, τι συμβαίνει όταν οι υποψήφιοι 

γονείς επικαλούνται ένα «δικαίωμα στην 

άγνοια»; Παραβιάζουν κάποιο καθήκον προς τα 

τέκνα τους που δεν έχουν ακόμη συλληφθεί; Θα 

προξενούσαν βλάβη εάν έφερναν στον κόσμο 

ένα παιδί που έχει κληρονομήσει, για 

                                                           
 

 

 

37
 Eθνική Eπιτροπή Bιοηθικής, op. cit., 94-95, Juth, N. The 

Right Not to Know and the Duty to Tell: The Case of 

Relatives. Journal of Law, Medicine & Ethics 2014, 42 

(1): 40 
38

 Αυτό μπορεί να συμβεί όταν α) πιθανολογείται ότι το 

άτομο αυτό πάσχει από την ίδια γενετική νόσο, β) υπάρχει 

δυνατότητα πρόληψης ή θεραπείας και μπορεί να 

προληφθεί η βλάβη, γ) η ανακοίνωση αυτή είναι ο μόνος 

τρόπος να ενημερωθεί το συγκεκριμένο άτομο. Βλ. 

Μάλλιος, op. cit., 70-71. 

παράδειγμα, το γονίδιο της χορείας Huntington; 

Ας προσέξουμε ότι η όποια βλάβη δεν έχει να 

κάνει με την ίδια την γονιδιακή μετάδοση, αλλά 

με τον κίνδυνο που αναλαμβάνουν, ενώ θα 

μπορούσαν να τον αποφύγουν. Σε κάθε 

περίπτωση το να έλθει στη ζωή ένα παιδί με μια 

γενετική ασθένεια δεν σημαίνει ότι βλάπτεται, 

αφού σε αντίθετη περίπτωση αυτό απλώς δεν θα 

υπήρχε και στο βαθμό που η ζωή του είναι  

αξιοβίωτη το να γεννηθεί με το γονίδιο της 

χορείας του Huntington είναι καλύτερο από το 

να μην υπήρχε.
39

 Το «δικαίωμα σε άγνοια» 

κάμπτεται όταν έχουμε να κάνουμε με γενετικές 

νόσους, όπως η αμαυρωτική ιδιωτία (Tay-Sachs)  

η οποία επιφέρει τον θάνατο έως και την ηλικία 

των πέντε ετών με σταδιακή απώλεια όρασης, 

νοητική υστέρηση κλπ. Βεβαίως, αν κάποιος δεν 

επιθυμεί να αναπαραχθεί, τότε δεν τίθεται καν το 

ερώτημα.   

 

V. Η σημασία της γενετικής συμβουλευτικής 

στην εποχή των γενετικών πληροφοριών 

 

 Σε μια εποχή όπου οι γενετικές 

πληροφορίες γίνονται όλο και πιο εύκολα 

διαθέσιμες, ταυτόχρονα όμως γίνονται επίσης 

όλο και πιο δύσκολα ερμηνεύσιμες καθώς 

πολλαπλασιάζονται οι γενετικές εξετάσεις, η 

γενετική συμβουλευτική στο πεδίο της 

εξατομικευμένης πια προληπτικής ιατρικής  

πρέπει να παίζει έναν εξαιρετικά σημαντικό 

ρόλο, ο οποίος αναγνωρίζεται και από την 

Σύμβαση του Oviedo (άρθρο 12). Αυτός ο ρόλος 

πρέπει να είναι μη χειραγωγητικός και μη 

πατερναλιστικός. Ο πειρασμός είναι μεγάλος. 

Την άνοιξη του 2013 η Ομάδα Εργασίας που 

συγκρότησε το American College of Medical 

Genetics and Genomics (ACMG) εξέδωσε 

σύσταση για την διαχείριση των τυχαίων 

                                                           
 

 

 

39
 Το επιχείρημα δεν είναι παρά μια υπόμνηση του 

προβλήματος της «ελλείπουσας ταυτότητας», το οποίο 

έγινε γνωστό από τον Derek Parfit. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

19 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

ευρημάτων γενετικών εξετάσεων.
40

 Η Ομάδα 

Εργασίας πρότεινε ότι για τυχαία ευρήματα που 

αφορούν μια λίστα συγκεκριμένων γονιδίων τα 

αποτελέσματα των γενετικών εξετάσεων θα 

έπρεπε να ανακοινώνονται στους εξεταζόμενους 

ανεξάρτητα από τις επιθυμίες τους. Μέρος της 

δικαιολόγησης αυτής της σύστασης αποτέλεσε 

το καθήκον που έχει ο ιατρός να αποτρέψει 

τυχόν πρόκληση βλάβης, προειδοποιώντας τα 

άτομα για τα ευρήματα αυτά, ένα καθήκον, που, 

κατά τη γνώμη της Ομάδας Εργασίας, 

υπερβαίνει τις όποιες ανησυχίες για την 

παραβίαση της αυτονομίας. Αν και αναγνώρισε 

ότι δεν διέθετε ικανοποιητικά στοιχεία 

προκειμένου να αποδείξει το όφελος ή το κόστος 

που συνεπάγεται η ανακοίνωση των 

αποτελεσμάτων, επικαλέστηκε την συναίνεση 

της Ομάδας για το ότι τα ευρήματα θα έχουν 

ιατρική χρησιμότητα για το άτομο και την 

οικογένειά του. Είναι σαφές όμως ότι ένα τέτοιο 

επιχείρημα αποκαλύπτει έναν πατερναλισμό 

βασισμένο όχι στην παροχή γνώσης που το 

άτομο στερείται, αλλά πληροφοριών τις οποίες 

οι ίδια κρίνει ότι είναι προς όφελος του ατόμου – 

μια περίπτωση που αποτελεί επίσης λήψη του 

ζητουμένου.
41

 

 Το «δικαίωμα στην άγνοια» έχει επικριθεί 

και συνεχίζει να επικρίνεται έντονα ως 

αντιφατικό, ασύμβατο με την αυτονομία, ακόμη 

και σκοταδιστικό, σε μια εποχή αλματώδους 

προόδου της γενετικής και των επιλογών που 

μας δίνει να «γνωρίσουμε» επιτέλους την ίδια 

                                                           
 

 

 

40
 Green, R.C., Berg, J.S., Grody, W.W. et al. ACMG 

Recommendations for Reporting of Incidental Findings in 

Clinical Exome and Genome Sequencing. Genetics in 

Medicine 2013, 15 (7): 565-574. 
41

 Για την κριτική αυτής της σύστασης βλέπε αντί άλλων 

May, T., On the Justifiability of ACMG Recommendations 

for Reporting of Incidental Findings in Clinical Exome and 

Genome Sequencing. Journal of Law, Medicine & Ethics 

2015, 43 (1): 134-142 και Hofmann, B. Incidental findings 

of uncertain significance: To know or not to know – that is 

not the question. BMC Medical Ethics 2016, 17 (13): 1-9. 

Η ACMG τελικώς έναν χρόνο μετά αναγνώρισε την 

δυνατότητα να αρνηθεί κάποιος την ενημέρωση για τυχαία 

ευρήματα. 

την γενετική μας ιδιοσυστασία. Για κάποιους 

μάλιστα αντιτίθεται στην φιλοσοφία των 

ανθρωπίνων δικαιωμάτων, όσο και στην ίδια την 

ηθική σκέψη.
42

 Το επιχείρημά μας δεν είχε 

σκοπό να υποστηρίξει ότι υφίσταται ένα γενικό 

δικαίωμα άγνοιας, ούτε ότι η γνώση δεν 

αποτελεί την condition sine qua non της 

αυτονομίας και γι’ αυτό της ενήμερης 

συγκατάθεσης. Οι γενετικές όμως πληροφορίες 

θέτουν διλήμματα καινούρια και μας 

υποχρεώνουν να αναστοχαστούμε ακόμη πιο 

βαθιά πάνω στις έννοια του προσώπου και της 

ανθρώπινης αξιοπρέπειας. Το παράδειγμα της 

Αλεξάνδρας είναι χαρακτηριστικό για να μας 

δώσει να καταλάβουμε ότι ο κατακλυσμός των 

γενετικών πληροφοριών δεν σημαίνει κατ’ 

ανάγκη και ενίσχυση της αυτονομίας του 

προσώπου. Δύναται, υπό ορισμένες 

προϋποθέσεις, να συντελέσει στο αντίθετο 

αποτέλεσμα, ενώ η υποχρεωτική ανακοίνωση 

τυχαίων αποτελεσμάτων γενετικών εξετάσεων 

αποτελεί ανεπίτρεπτο πατερναλισμό.  

 Ας επιστρέψουμε όμως στην προτροπή του 

Καντ ‘Sapere aude!’. Είναι πράγματι σφάλμα να 

υποστηριχθεί, από μία καντιανή οπτική, ένα 

γενικό δικαίωμα στην άγνοια, αν και θα πρέπει 

να σημειώσουμε, επίσης, ότι δεν υφίσταται και 

ένα καντιανής προέλευσης καντιανό καθήκον 

στην ενημέρωση. Η καντιανή προτροπή δεν 

αναφέρεται σε πληροφορίες, όταν μιλά για 

γνώση. Κάτι τέτοιο δεν είναι τυχαίο. Η 

ποσότητα των πληροφοριών δεν σημαίνει κατ’ 

ανάγκη και ενίσχυση της αυτονομίας, 

αντιληπτής ως ελέγχου επί των αποφάσεων που 

λαμβάνουμε. Εάν επιθυμούσαμε να λάβουμε 

κάποιες αποφάσεις με όσες περισσότερες 

πληροφορίες μπορούσαμε να συλλέξουμε, άλλες 

αποφάσεις θα έπρεπε να λαμβάνονται με 

λιγότερες πληροφορίες ή θα έπρεπε να 

λαμβάνουμε λίγες, με βάση αυτό το κριτήριο, 

                                                           
 

 

 

42
 Hottois, G. A Philosophical and Critical Analysis of the 

European Convention of Bioethics.  Journal of Medicine 

and Philosophy 2000, 2: 133-146. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

20 

 www.bioethics.gr                                                                            Κουκουζέλης Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

αποφάσεις.
43

 Ο πλήρης έλεγχος κάποιων 

αποφάσεων – πέρα από το ότι είναι ανθρωπίνως 

αδύνατος – θα σήμαινε ότι διατηρούμε λιγότερο 

έλεγχο στις ζωές μας συνολικά. Η σύνδεση της 

αυτονομίας με τον έλεγχο ως ποσότητα 

πληροφοριών δεν είναι αυτός που επικαλούνται 

οι επικριτές του δικαιώματος στην άγνοια των 

γενετικών πληροφοριών. Η προτροπή του Καντ 

τελικά σημαίνει απλώς «έχε θάρρος να 

χρησιμοποιείς τον δικό σου νου!», την δική σου 

κρίση δίχως την καθοδήγηση κανενός άλλου, 

καμίας αυθεντίας, η οποία θα μπορούσε να 

αντικαταστήσει τη δική σου κρίση. Με τούτο 

συνδέεται και η κατοχύρωση της ιδιωτικότητας, 

όχι μονάχα με την μη κοινοποίηση πληροφοριών 

που μας αφορούν, αλλά και με την θεμελιώδη 

ικανότητα να ελέγχουμε την ροή της 

πληροφορίας προς τον εαυτό. Το ζήτημα δεν 

είναι ψυχολογικό, αλλά πρωτίστως 

κανονιστικό.
44

  

 

 

                                                           
 

 

 

43
 Takala T. The Right to Genetic Ignorance Confirmed., 

op. cit,, 293, Helgesson, op. cit., 33, Bortolotti, L. The 

Relative Importance of Undesirable Truths. Medicine, 

Health Care and Philosophy 2012, 16 (4): 683-690. 
44

 Το επιχείρημα αυτό έχει μεγάλη σημασία στην εποχή 

της πληροφορίας, όπως αυτή ξεδιπλώνεται στο πεδίο του 

κυβερνοχώρου, στο οποίο η ικανότητά μας να ελέγχουμε 

την ροή της πληροφορίας υποχωρεί κάθε μέρα και 

περισσότερο. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

21 

 www.bioethics.gr                                                                                         Λούης X. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 
 
 
 

 

Ένα «βιοηθικό περιστατικό» στη σύγχρονη Ελλάδα 
 

 

Χρήστος Λούης 
 
Καθηγητής, Διατμηματικό Πρόγραμμα Μεταπτυχιακών Σπουδών, Πανεπιστήμιο Κρήτης, Ηράκλειο. 
 

louis@imbb.forth.gr 
 

Περίληψη 

 

 Παρουσιάζω εδώ ένα ιατρικό περιστατικό με σοβαρές βιοηθικές προεκτάσεις που συνέβη στην 

Αθήνα πριν από περίπου 90 έτη. Για να πιστοποιηθεί αν μία επιδημία αγνώστου αιτιολογίας λοιμώξεως 

στη Σύρο, μικρή σε εξάπλωση, ήταν Δάγκειος πυρετός ή λεπτοσπείρωση, ενέθηκαν (εμβολιάσθηκαν) από 

γιατρό του Ελληνικού Ινστιτούτου Παστέρ δείγματα ορού/αίματος από νοσήσαντες από την επιδημία σε 

τρεις έγκλειστους ψυχασθενείς. Τα αποτελέσματα του πειράματος αυτού οδήγησαν τον υπεύθυνο γιατρό 

στο συμπέρασμα ότι επρόκειτο όντως για επιδημία Δαγκείου. Ενώ όμως λίγο αργότερα το Παρισινό 

Ινστιτούτο Παστέρ έφθασε, μετά από πρόσθετες αναλύσεις, στο αντίθετο συμπέρασμα, το Υπουργείο 

Υγιεινής επέμεινε στην αρχική διάγνωση χωρίς να λάβει τα δέοντα μέτρα. Ευτυχώς η επιδημία στη Σύρο 

έληξε σύντομα, όπως και οι σχετικές συζητήσεις στους ιατρικούς κύκλους και, παρά το ότι οι ασθενείς 

δεν είχαν ενημερωθεί ποτέ για την διαδικασία την οποία υπέστησαν, τελικώς δεν υπήρξε νομική 

συνέχεια: μετά από την αρχική μήνυση κατά του γιατρού για απόπειρα φόνου ο μοναδικός νοσήσας από 

τις ενέσεις του μολυσμένου αίματος ασθενής αποθεραπεύθηκε χωρίς μακροχρόνιες επιπτώσεις.   

 

 

Λέξεις κλειδιά: Πειράματα σε ανθρώπους, επιδημία Δαγκείου πυρετού των Αθηνών, ενήμερη 

συναίνεση, ιατρικό σφάλμα, εσκεμμένη ιατρογενής λοίμωξη. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

22 

 www.bioethics.gr                                                                                         Λούης X. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 
 
 

A “bioethical case” in modern Greece 
 

 

Christos Louis 
 

Professor, Interdepartmental Graduate Program in Bioethics, Heraklion, Greece. 
 

 
 

 

Abstract 

 

 I present here a medical case with serious bioethical implications that took place in Athens 

approximately 90 years ago. To verify whether a small epidemic of an unknown infectious disease on the 

island of Syros was due to Dengue fever or to leptospirosis, a physician working at the Hellenic Pasteur 

Institute injected serum/blood taken from three epidemic victims into three institutionalized psychiatric 

patients without their or their legal guardians’ consent. The results of this experiment led the physician to 

the conclusion that the epidemic was indeed due to Dengue fever. Although a short while later, after 

additional investigations, the Pasteur Institute in Paris came to the opposite conclusion the Ministry of 

Health insisted on the original diagnosis and took no measures against leptospirosis. Fortunately the 

epidemic on Syros, as well as discussions in medical circles ceased soon thereafter. There was no legal 

follow-up of the initial lawsuit against the physician for murder attempt, given that the only one of the 

injected individuals who got sick as a result of this had been cured, and suffered no long-term effects. 

 

Keywords: Human experiments, Athens Dengue fever epidemic, informed consent, medical malpractice,  

intentional iatrogenic infection. 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

23 

 www.bioethics.gr                                                                                         Λούης X. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

Εισαγωγή 
 

 Έχοντας θητεύσει, από την ίδρυσή του το 

2003, ως διδάσκων στο Μεταπτυχιακό 

Πρόγραμμα Σπουδών Βιοηθικής του 

Πανεπιστημίου Κρήτης αναρωτήθηκα πολλές 

φορές πως είναι δυνατό να βρεθούν μαζί 

επιστήμονες ειδικευμένοι σε τόσο διαφορετικά 

πεδία και όχι μόνο να καταφέρουν να κρατήσουν 

σε ψηλό επίπεδο το Πρόγραμμα αυτό αλλά, 

κυρίως, να μην μπλέκουν μεταξύ τους σε 

ατέρμονες συζητήσεις γύρω από θέματα τα 

οποία, κατά κανόνα, δεν μπορεί να απαντηθούν 

με μονοσήμαντο ή, έστω, κάπως απλό τρόπο. 

Βεβαίως έχουμε όλοι στο Μεταπτυχιακό 

Πρόγραμμα Σπουδών Βιοηθικής υπάρξει 

μάρτυρες ελαφράς ασυνεννοησίας που βασίζεται 

καθαρώς στην διαφορετική σκοπιά που 

βλέπουμε τα πράγματα με τις επιστήμες που 

«αντιπροσωπεύουμε», αλλά είναι πεποίθησή μου 

πως αυτό αποτελεί επίσης το δυνατό χαρτί του 

Προγράμματος και όχι αδυναμία του. Θα 

επανέλθω στο θέμα ασυνεννοησίας στο τέλος 

του άρθρου αυτού, αφού συζητήσω ένα 

περιστατικό που συνέβη στην Ελλάδα πριν από 

περίπου 90 έτη. Πρέπει να τονίσω πως δεν 

θεωρώ ότι το γεγονός αυτό παρουσιάζει είτε τις 

πολιτικές θέσεις των εμπλεκομένων 

(βενιζελικοί-βασιλικοί), είτε τις απόψεις περί 

«σωστού και πρακτέου» της εποχής εκείνης. Μη 

όντας ιστορικός, αλλά και ούτε νομικός ή 

φιλόσοφος, ζητώ την κατανόηση του αναγνώστη 

για τον, πιθανώς, διαφορετικό τρόπο της 

προσέγγισής μου, που είναι απόρροια της 

επιστημονικής ειδικότητάς μου (γενετική-

γονιδιοματική).  

 

Τα «προεόρτια» 

 

 Τα καλοκαίρια του 1927 και 1928 η 

Ελλάδα και κυρίως η περιοχή της μετέπειτα 

Διοικήσεως Πρωτευούσης δοκιμάστηκε από δύο 

επιδημίες Δαγκείου πυρετού (ΔΠ, Dengue 

fever).
1-2

 Η ασθένεια αυτή, που οφείλεται στην 

παθογόνο δράση ιών μιας οικογένειας με 

τέσσερεις οροτύπους (DENV1-4) που 

μεταδίδονται στον άνθρωπο αποκλειστικώς από 

το δήγμα κουνουπιών του γένους Aedes. Μόνες 

εξαιρέσεις αποτελούν ιατρογενείς μολύνσεις 

(π.χ. μεταγγίσεις αίματος).
3
 Η ασθένεια έχει ως 

σύνηθες αποτέλεσμα εξανθήματα, υψηλό πυρετό 

και, κυρίως, ισχυρότατους πόνους στις 

αρθρώσεις, θυμίζει δηλαδή κάπως μια βαριά 

γρίπη. Να τονίσω ότι η ασθένεια, κατά κανόνα, 

δεν είναι θανατηφόρος, αν εξαιρέσει κανείς τον 

θάνατο υπέργηρων ασθενών ή ατόμων που 

ανήκουν σε ομάδες υψηλού κινδύνου (π.χ. 

γηριατρικοί ασθενείς, καρκινοπαθείς, 

ανοσοκατεσταλμένοι, κ.τ.λ.).
3
 Επίσης, οι 

ασθενείς έχουν, μετά την ανάρρωσή τους μετά 

την πάροδο ημερών ως ολίγων εβδομάδων, 

πλήρη ανοσία για ιό του ιδίου οροτύπου.
5-6

 

Μεγάλο πρόβλημα όμως αποτελεί μια νέα 

μόλυνση, αργότερα, με ιό DENV διαφορετικού 

όμως «οροτύπου» της πρώτης λοίμωξης: αυτή 

οδηγεί συνήθως στην εμφάνιση μιας νέας 

μορφής ΔΠ: τον «αιμορραγικό ΔΠ» 

(hemorrhagic Dengue fever).
7
 Επί πλέον των 

υπόλοιπων συμπτωμάτων του ΔΠ, οι ασθενείς 

παρουσιάζουν εδώ και από πολλαπλές 

εσωτερικές αιμορραγίες από διάφορα όργανα. 

Πολλές φορές η κλινική εικόνα του ασθενούς 

εξελίσσεται γρήγορα σε «ΔΠ-σύνδρομο σοκ» 

(Dengue fever-shock syndrome), οπότε χωρίς 

εντατική νοσοκομειακή θεραπεία ο θάνατος 

είναι η συχνότερη κατάληξη της τελευταίας 

αυτής μορφής του ΔΠ.
7
  

 Στην Αθήνα του «τότε», η πρώτη επιδημία 

(1927) έφτασε από την Αίγυπτο με ένα 

κοριτσάκι που νοσούσε ήδη και είχε έρθει να δει 

τους συγγενείς της.
8
 Σύντομα μετά την άφιξή της 

τσιμπήθηκε από ένα κουνούπι του είδους Aedes 

aegypti και έτσι ξεκίνησε η επιδημία. Νωρίς το 

επόμενο καλοκαίρι (1928) ο ιός μάλλον 

ξεκίνησε την επέκτασή του από τρείς 

οικοδόμους σε οικοδομή στο κέντρο της Αθήνας 

που τσιμπήθηκαν από κουνούπια-φορείς που τον 

κουβαλούσαν μέσα τους ολόκληρο τον χειμώνα 

όντας σε «νάρκη».
8
  

 Τα αποτελέσματα των δύο αυτών 

επιδημιών, ιδίως της δεύτερης, ήταν βαρύτατα 

για την δημόσια υγεία. Το 1927 νόσησαν από 

ΔΠ μέχρι 75000 άτομα σε Αθήνα και Πειραιά. 

Αρχικώς είχαν αναφερθεί μόνο 3000 κρούσματα 

και ταυτόχρονη έξαρση του «τριήμερου 

πυρετού» (μια διαφορετική, ιογενής νόσος που 

επίσης μεταδίδεται με τσιμπήματα κουνουπιών), 

η λοίμωξη αυτή όμως αργότερα διορθώθηκε από 

τις αρμόδιες αρχές σε κρούσματα επιδημίας ΔΠ 

και συμπεριλήφθηκαν πολλές περισσότερες 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

24 

 www.bioethics.gr                                                                                         Λούης X. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

περιπτώσεις ασθένειας. Το 1927 δεν αναφέρθηκε 

ούτε ένας θάνατος από την επιδημία.
8
  

 Την επόμενη χρονιά όμως, οι αριθμοί 

εκτινάχθηκαν στα ύψη: στην περιοχή 

Διοικήσεως Πρωτευούσης (δηλαδή Αθήνα, 

Πειραιά και περίχωρα) νόσησαν τουλάχιστον 

693000 άτομα (πάνω από 80% του τότε 

πληθυσμού), ενώ άλλα ~270000 κρούσματα 

σημειώθηκαν στην υπόλοιπη χώρα. Ας 

σημειωθεί πως ο αριθμός των εκτός Αθηνών 

κρουσμάτων ΔΠ οφείλεται κυρίως σε δύο 

συγκυρίες. Πρώτον λόγω θέρους πολλοί 

κάτοικοι των Αθηνών φεύγαν είτε για διακοπές, 

είτε για να αποφύγουν την επιδημία, όμως είχαν 

ήδη μολυνθεί και η ασθένεια εκδηλώνονταν 

στην επαρχία. Δεύτερον, ο αριθμός των 

ταξιδιωτών αυξήθηκε δυσανάλογα γιατί λόγω 

της υποχρεωτικής ψήφου στις εκλογές που 

έγιναν στις 18 Αυγούστου 1928 πολλοί 

ετεροδημότες αναγκάσθηκαν και αυτοί να 

φύγουν προς την επαρχία (πολλοί απ’ αυτούς 

είχαν επίσης μολυνθεί προηγουμένως). Δεν 

αποκλείεται βεβαίως σε πολλά μέρη να 

δημιουργήθηκαν μικρές, τοπικές επιδημίες (π.χ. 

Αίγινα, βλ. παρακάτω) τα περισσότερα όμως 

κρούσματα εκτός Αθηνών ήταν όντως κάτοικοι 

της πρωτεύουσας που είχαν μετακινηθεί.
8 

 Ο συνολικός αριθμός των θανάτων από 

ΔΠ το 1928 αναφέρθηκε από τις αρχές ως 1553. 

Στα αρχεία του Εργαστηρίου Ιατροδικαστικής 

του Πανεπιστημίου Αθηνών για το έτος αυτό 

αναφέρονται κάτω των 10 νεκροτομές ατόμων 

που κατέληξαν νοσούντες από ΔΠ.
9
 Με άλλα 

λόγια, οι αιτίες θανάτου βεβαιώθηκαν από μη 

ειδικούς γιατρούς με βάση την προθανάτια 

κλινική εικόνα, και άρα ο αριθμός των θυμάτων 

μπορεί να ήταν αρκετά διαφορετικός (τόσο προς 

τα πάνω, όσο και προς τα κάτω). Η εφημερίδα Η 

Καθημερινή αναφέρει 2-3 έτη μετά την επιδημία 

τον αριθμό των νεκρών ως 3013 με δικαιολογία 

για την μεγάλη διαφορά των επισήμων στοιχείων 

πως το Υπουργείο Υγιεινής είχε δώσει 

προηγουμένως μικρότερο αριθμό νεκρών για να 

μην επηρεασθεί ο… τουρισμός.
8
 Στην 

βιβλιογραφία της εποχής, και παρά τον πολύ 

μικρό αριθμό νεκροψιών, αναφέρονται 

περιπτώσεις θανόντων με εσωτερικές 

αιμορραγίες και δη προς τα τέλη της επιδημίας 

του 1928. Μάλιστα αναφέρονται αρκετές τέτοιες 

περιπτώσεις ειδικότερα στην Αίγινα,
10

 όπου το 

ποσοστό θανάτων ανά 1000 κατοίκους ήταν 

κατά 30- 50% υψηλότερο απ’ αυτό των Αθηνών 

και πάνω από διπλάσιο άλλων πόλεων της 

ελληνικής επικράτειας. Αυτές οι παρατηρήσεις 

εμμέσως δείχνουν μια πιθανότητα να υπήρξε τον 

Αύγουστο 1928 μια δεύτερη, νέα εισβολή του 

ιού, αυτήν τη φορά διαφορετικού οροτύπου 

(μάλλον DENV-2),
11-12

 σε αντίθεση με το 

μεγαλύτερο ποσοστό των νοσησάντων που, 

όπως προσδιορίσθηκε με εργαστηριακές 

μεθόδους πριν από ~50 έτη, οφείλετο σε ιό 

οροτύπου DENV-1.
13

 Πάντως το θέμα δεν έχει 

ακόμα λυθεί και αφού τα άτομα που 

αρρώστησαν το 1928 από ΔΠ και είναι ακόμα εν 

ζωή είναι πλέον ελάχιστα, αν κάποιος 

αποφασίσει να ασχοληθεί με την απάντηση του 

ερωτήματος, θα πρέπει να ανατρέξει σε πολύ 

εξειδικευμένες και πανάκριβες εξετάσεις, 

πιθανώς με γονιδιοματικές μεθόδους.  

 Τα προβλήματα που δημιούργησε η 

επιδημία αυτή στην κοινωνία της Αθήνας ήταν 

τεράστια και σκέφτομαι πως θα αντιδρούσαν 

σήμερα τα «κανάλια» και ο Τύπος γενικότερα. 

Πράγματι, η ζωή στην πόλη επηρεάσθηκε το 

καλοκαίρι του 1928 σε μεγάλο βαθμό: 

αναβλήθηκαν οι εξετάσεις για την είσοδο νέων 

φοιτητών στα Πανεπιστήμια, αναβλήθηκε η 

στράτευση νεοσυλλέκτων των κλάσεων που 

είχαν σειρά, αναβλήθηκαν πάμπολλες δίκες 

λόγω ελλείψεως δικαστών, ενόρκων και 

δικηγόρων, έκλεισαν πάνω από τα μισά θέατρα 

και κινηματογράφοι, καθώς και εστιατόρια και 

κέντρα αναψυχής, κ.ο.κ. Οι εφημερίδες έβριθαν 

από… διαφημίσεις που ανέφεραν τον ΔΠ, για 

προϊόντα όπως «Κρασιά Δεκελείας», φάρμακα 

παντός είδους, βεβαίως με άγνωστο τρόπο 

δράσης και εντομοκτόνα που κανείς δεν γνωρίζει 

τί περιείχαν (πιθανότατα ελαφρά ορυκτέλαια) 

αλλά και την «ασυναγώνιστον εφεύρεσιν του κ. Ε 

Ρούσου» που υπήσχετο «πραγματικήν 

ανακούφισιν» για την κήλη που έπαθε κάποιος 

από την «απαισίαν αυτήν νόσο». Δεν είναι 

λοιπόν περίεργο που ακολούθησαν τα συμβάντα 

στα οποία θέλω να εστιασθώ.
8
  

 Πριν προχωρήσω παραπέρα, να πω πως η 

επιδημία του 1928 έχει μείνει στην διεθνή 

βιβλιογραφία ως η μόνη περίπτωση ΔΠ όπου 

αρρώστησαν σχεδόν όλοι οι κάτοικοι μιας 

περιοχής. 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

25 

 www.bioethics.gr                                                                                         Λούης X. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

Οι γιορτές 

 

 Η επιδημία του 1928 ήταν η τελευταία 

επιδημία ΔΠ στην χώρα μας. Για μερικά ακόμα 

έτη κυκλοφορούσαν μεμονωμένες «ειδήσεις» 

για μικρές επιδημίες, όλες εκτός Αθηνών που, 

όμως, δεν επιβεβαιώθηκαν ποτέ αρμοδίως.
8
 Τα 

νέα αυτά βασίζοντο σε μη επιστημονικώς 

στηριγμένες διαγνώσεις διαφόρων ασθενειών, 

συχνότατα με χαρακτηριστικά λοιμώξεων που, 

ενίοτε, θύμιζαν ΔΠ συνήθως σε πιο βαριά ή και 

μη εκδοχή. Για τα κρούσματα αυτά αναφέροντο 

ως διαφορική διάγνωση τόσο ο Κίτρινος 

Πυρετός (που όμως δεν είχε ποτέ παρουσιασθεί 

στην Ελλάδα) όσο και η λεπτοσπείρωση σε 

διάφορες μορφές της. Η πρώτη, συχνότατα 

θανατηφόρος λοίμωξη είναι ένας «τυπικός» 

αιμορραγικός πυρετός που θυμίζει τον ΔΠ όταν 

αυτός εμφανισθεί ως επαναμόλυνση ασθενούς, 

όπως αναφέρθηκε προηγουμένως.
14

 Ο κίτρινος 

πυρετός είναι η μόνη λοίμωξη που μεταφέρεται 

από αρθρόποδα για την οποία υπάρχει 

αποτελεσματικό εμβόλιο εδώ και πολλά 

έτη!
15

Αντιθέτως, η λεπτοσπείρωση είναι 

βακτηριακή λοίμωξη (ας θυμηθούμε πως την 

εποχή εκείνη δεν υπήρχαν ακόμα τα 

αντιβιοτικά).
16

 Ορισμένες μορφές 

λεπτοσπείρωσης έχουν κάποια κοινά 

συμπτώματα με τον ΔΠ, αν και υπάρχουν 

αρκετά στοιχεία που οδηγούν τους 

λοιμωξιολόγους (οι οποίοι βεβαίως ως 

ειδικότητα, τότε, ήταν ελάχιστοι) προς την 

μάλλον σωστή διάγνωση ακόμα και χωρίς 

εργαστηριακές αναλύσεις (που και αυτές, την 

εποχή εκείνη, ήταν σχεδόν ανύπαρκτες). Ο 

τρόπος μόλυνσης είναι, συνήθως, μέσω 

μολυσμένων ούρων τρωκτικών.  

 Μεταξύ αυτών των δήθεν επιδημιών ΔΠ 

θα αναφερθώ εδώ πιο εκτενώς στα συμβάντα 

μετά την «επιδημία» της Σύρου τον Αύγουστο 

του 1931, όπου αρρώστησαν 31 άτομα (με 

ορισμένα να καταλήγουν) με συμπτώματα που 

θύμιζαν ΔΠ. Οι τοπικοί ιατροί απέκλεισαν 

(σωστώς) τον κίτρινο πυρετό αλλά και τον 

«αιμορροϊκό ίκτερο» (μορφή λεπτοσπείρωσης) 

και κατέληξαν στην διάγνωση ΔΠ.
8 

 Το Ελληνικό Ινστιτούτο Παστέρ (ΙΠ) 

κατόπιν αναλαμβάνει σε συνεννόηση με τις 

αρμόδιες υπηρεσίες υγείας «…να διεξαγάγη 

πειράματα επί τη βάσει των τελευταίων 

επιστημονικών μεθόδων προς διάγνωσιν της 

νόσου». Πράγματι, λίγες ημέρες αργότερα, ο Ι. 

Καμινόπετρος, τότε στέλεχος του Ελληνικού ΙΠ 

και στενός συνεργάτης του Διευθυντού του, 

παραλαμβάνει δείγματα αίματος από τρείς 

Συριανούς ασθενείς (από τους οποίους ο ένας 

είχε καταλήξει) και «κατ’ εντολήν του 

Υπουργείου της Υγιεινής» ενίει αυτά σε τρία 

άτομα που «ευρίσκοντο εις τα περίχωρα των 

Αθηνών υπό αυστηρήν απομόνωσιν». Τέσσερεις 

ημέρες αργότερα ο Καμινόπετρος ανακοινώνει 

ότι το ένα άτομο παρουσίασε ελαφρά 

συμπτώματα ΔΠ ενώ τα άλλα δύο παρέμειναν 

υγιή, τουλάχιστον όσον αφορά συμπτώματα ΔΠ. 

Εφ’ όσον οι δύο αυτοί πειραματάνθρωποι (κατά 

το πειραματόζωα!) είχαν αρρωστήσει με ΔΠ 

κατά την προηγούμενη επιδημία του 1928, τα 

αποτελέσματα του «εμβολιασμού» με το αίμα 

των ασθενών της Σύρου απεδείκνυε κατά τους 

υπευθύνους δημόσιας υγείας ότι η μικρή 

επιδημία στο κυκλαδίτικο νησί δεν ήταν «άλλο τι 

παρά μορφή δαγκείου βαρυτέρα της συνήθους» 

(Φ. Κοπανάρης, Διευθυντής Υγιεινής του 

Υπουργείου) και «κατά πιθανότητα 95% 

αποκλείεται και η σπειροχαίτωσις» 

(λεπτοσπείρωση) (Α. Παπάς, Υπουργός της 

Υγιεινής).  

 Οι τρείς «εμβολιασθέντες» πάντως 

επέζησαν, και πιθανότατα έμαθαν και αυτοί, 

όπως και όλοι οι υπόλοιποι ενδιαφερόμενοι, πως 

η κλινική-εργαστηριακή (πειραματική!) εξέταση 

στην οποία υπεβλήθησαν δεν ήταν τελικώς 

τίποτα άλλο παρά μια τρύπα στο νερό: Το ΙΠ 

των Παρισίων απεφάνθη αργότερα, έχοντας 

εξετάσει δείγματα αίματος περισσοτέρων 

ασθενών της Σύρου, πως επρόκειτο για καθαρές 

περιπτώσεις λεπτοσπείρωσης, άποψη με την 

οποία όμως διεφώνησε το Υπουργείο Υγιεινής, 

βασιζόμενο στα ευρήματα και τη γνώμη του 

Καμινόπετρου!  

 

Τα μεθεόρτια 
 

 Που να αρχίσει κανείς και που να 

τελειώσει με τα επακόλουθα της ιστορίας αυτής; 

Η Καθημερινή (σφόδρα αντιπολιτευόμενη τους 

Φιλελευθέρους τότε) δημοσιεύει αμέσως ένα 

άρθρο γνώμης όπου αναρωτιέται γιατί ο 

Εισαγγελέας δεν «εφυλάκισε ακόμα τον κ. 

Καμινόπετρον ούτε τον κ. Παπάν». Μάλιστα 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

26 

 www.bioethics.gr                                                                                         Λούης X. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

έγραφε ότι η επιλογή των «θυμάτων που 

εδέχθησαν να εμβολιασθούν με τα μικρόβια της 

θανατηφόρου νόσου της Σύρου» είτε είχαν δεχθεί 

επί χρήμασι (εκμετάλλευση της φτώχιας τους 

από το κράτος που είναι άξιο εμπτυσμού), είτε 

δέχθηκαν εν αγνοία των (το Κράτος είναι ένοχο 

μεγάλης απάτης). Αν, τέλος, οι εμβολιασθέντες 

ήταν καλοί επιστήμονες, τότε γιατί δεν 

«θυσιάσθηκαν» αντ’ αυτών οι κκ. Καμινόπετρος 

και Παπάς; Ποιοι ήταν λοιπόν τα «θύματα» και 

πως επελέχθηκαν; Απλούστατα, και οι τρείς 

ήταν ψυχοπαθείς, έγκλειστοι στο Δρομοκαΐτειο 

Ψυχιατρικό Νοσοκομείο στο Δαφνί (βλ. 

παραπάνω τα «περίχωρα των Αθηνών»).  

 Λογικό είναι πως η ιστορία δεν σταμάτησε 

εδώ. Όντως, υποβλήθηκε μήνυση για απόπειρα 

φόνου από τον αδελφό του εμβολιασθέντος και 

τελικώς νοσήσαντος ασθενούς. Έγινε τότε 

γνωστό πως η Διοίκηση του Νοσοκομείου ήταν 

σε πλήρη άγνοια του συμβάντος, ενώ όμως 

προηγουμένως το Δρομοκαΐτειο είχε αρνηθεί να 

δώσει την δική του άδεια στον Καμινόπετρο για 

«τόσο επικίνδυνα πειράματα». Ο Καμινόπετρος, 

που επεσκέπτετο καθημερινώς τους 

εμβολιασθέντες, δήλωσε πως η ένεση ήταν 

εντελώς ακίνδυνη. Όχι μόνο δεν υπήρχε 

περίπτωση να πάσχουν από… Κίτρινο πυρετό (!) 

αλλά η επαγωγή πυρετού σε ψυχασθενείς για 

θεραπευτικούς σκοπούς ήταν την εποχή εκείνη 

συνήθης και επιτυχής πρακτική. Για παράδειγμα, 

σε άτομα που έπασχαν από νευρική σύφιλη 

επαγόταν τότε πυρετός μέσω ιατρογενούς 

μόλυνσης με ελονοσία. Το γεγονός πως 15% των 

ασθενών πέθαιναν ως αποτέλεσμα αυτού του 

είδους θεραπείας (πυροθεραπεία ή 

πυρετοθεραπεία) ήταν τότε ευρέως αποδεκτό εφ’ 

όσον η νευρική σύφιλη οδηγούσε, αλλιώς, 

πάντοτε στον θάνατο.
17 

 Δεν κατάφερα να ανατρέξω στα αρχεία της 

Εισαγγελίας για να δω πώς τελείωσε, από 

νομικής πλευράς, η υπόθεση αυτή, πιστεύω 

όμως πως ο Καμινόπετρος δεν παραπέμφθηκε 

τελικώς σε δίκη, και ούτε βεβαίως και ο 

Υπουργός Παπάς: όχι μόνο δεν υπάρχει στο 

διαδίκτυο ίχνος μιας τέτοιας δίκης, αντιθέτως 

μάλιστα, ο ιατροδικαστής Γ. Τρουπάκης που 

εξέτασε τον νοσήσαντα ψυχοπαθή απεφάνθη ότι 

είχε θεραπευθεί πλέον εκ του δαγκείου.
8
  

 Πιθανώς λοιπόν ο τελικός χαρακτηρισμός 

της υπόθεσης αυτής δεν μπορεί να είναι άλλος 

από τον τίτλο του έργου του Σαίξπηρ «τέλος 

καλά, όλα καλά.!  

 

Μια σύντομη συζήτηση 
 

 O Καμινόπετρος ήταν ένας εξαίρετος 

επιστήμονας με ειδίκευση στο πεδίο που σήμερα 

ονομάζεται Δημόσια Υγεία. Για πολλά χρόνια 

μελέτησε νόσους που, την εποχή του, 

αποτελούσαν μάστιγες της ελληνικής κοινωνίας 

όπως η μεσογειακή αναιμία,
18

 αλλά δημοσίευσε 

και πολλές εργασίες πάνω σε λοιμώξεις όπως για 

παράδειγμα η λέπρα, ο πυρετός και βεβαίως ο 

ΔΠ.
19 

που με τα, τότε, δεδομένα της ιατρικής 

εβρίσκοντο μέσα σε ένα σύννεφο όσον 

αφορούσε τις σχετικές επιστημονικές γνώσεις. Ο 

Καμινόπετρος ήταν αυτός που πρώτος στον 

κόσμο πρότεινε πως η μεσογειακή αναιμία 

αποτελούσε μια καθαρή «γενετική νόσο» και 

οφείλετο στην παρουσία υπολειπόμενων 

αλληλομόρφων του γονιδίου της β-σφαιρίνης
18

. 

Επίσης, με τον Διευθυντή του Ελληνικού ΙΠ 

George Blanc, ο Καμινόπετρος προσπάθησε να 

αναπτύξει εμβόλιο κατά του ΔΠ.
20

 To 1930 

ανακοίνωσαν σε συνεδρίαση της Γαλλικής 

Ιατρικής Ακαδημίας την επιτυχή δράση του 

εμβολίου, αλλά μετέπειτα εργασίες από άλλους 

ερευνητές (οι ίδιοι δεν αναφέρθηκαν ξανά σ’ 

αυτό) δείξαν πως το εμβόλιο αυτό δεν ήταν 

χρήσιμο, παρά το ότι οδηγούσε σε μια κάποια, 

όχι ιδιαιτέρως σημαντική προστασία εθελοντών 

που είχαν δεχθεί να μολυνθούν με ιό.  

 Παρεμπιπτόντως, να τονίσουμε εδώ πως 

εμβόλιο για τον ΔΠ υπάρχει σε διάθεση μόνο 

εδώ και λίγα χρόνια (κάτω της πενταετίας), και 

αυτό μάλιστα όχι όσο αποτελεσματικό θα 

θέλαμε να είναι λόγω της σύνθετης βιολογίας 

της νόσου. Πάντως, ενώ γίνεται κατανοητή η 

προσπάθεια του Καμινόπετρου να καταλάβει τι 

ακριβώς ήταν η μικρή επιδημία της Σύρου, 

πρέπει να τονίσουμε πως ακόμα και τότε τα 

«πειράματά» του σε ασθενείς θεωρούντο ήδη, 

από πολλούς, αντιδεοντολογικά. Ο λόγος, 

βεβαίως, ήταν ο συνδυασμός της 

επικινδυνότητας με την πλήρη έλλειξη 

πληροφόρησης και συγκατάθεσης εκ μέρους των 

ασθενών ή των συγγενών τους. Και όμως, οι 

Blanc και Καμινόπετρος λίγο πριν την 

διεξαγωγή των περί ών ο λόγος πειραμάτων 

είχαν δημοσιεύσει μια εκτενή εργασία σχετικώς 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

27 

 www.bioethics.gr                                                                                         Λούης X. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

με την μετάδοση του ΔΠ
19

. Εκεί περιγράφουν 

μάλιστα την πειραματική μετάδοση της νόσου 

σε σειρά ψυχασθενών εγκλείστων στο 

Δρομοκαΐτειο, αναφέροντας όμως, χωρίς 

περισσότερες λεπτομέρειες, πως επρόκειτο για 

εθελοντές, καθώς και τα επακόλουθα του 

πειράματος. Αν όντως υπήρξε ενημέρωση και 

συγκατάθεση των ασθενών, δεν μπορούμε να 

πούμε με βεβαιότητα, και πρέπει καλοπροαίρετα 

να δεχθούμε ότι, εφ’ όσον δεν δημιουργήθηκε ο 

θόρυβος στους ιατρικούς κύκλους με την ένεση 

ορού/αίματος στους τρεις ασθενείς του 

Δρομοικαϊτίου, είναι πιθανό ότι τα πειράματα 

αυτά έγιναν σύμφωνα με τους ισχύοντες 

κανόνες. 

 Θα ήθελα εδώ να αναφέρω μόνο 

περιληπτικώς πως ο Καμινόπετρος αντιδίκησε 

σφόδρα την εποχή εκείνη με τον τότε 

Υφυπουργό Υγιεινής Αντώνιο Χρηστομάνο 

πάνω σε ένα θέμα που συγκινούσε την κοινή 

γνώμη, την διαχείριση των λεπρών και τα 

λεπροκομεία. Με λίγα λόγια, η θέση του 

Καμινόπετρου ήταν η σήμερα πανκοίνως 

αποδεκτή, δηλαδή ότι η συμπεριφορά του 

κράτους προς τους λεπρούς θα έπρεπε να ήταν η 

ίδια με αυτήν έναντι όλων των ασθενών. Την 

εποχή εκείνη οι λεπροί αντιμετοπίζοντο 

συχνότατα ως «στόχοι της οργής του θεού». 

Απαιτούσε λοιπόν, μεταξύ άλλων, την βελτίωση 

των συνθηκών ζωής στο λεπροκομείο της 

Σπιναλόγκας. Παρά το ότι υπήρξαν και 

δικαστικά επακόλουθα, το θέμα δεν εμπίπτει στη 

θεματολογία του παρόντος άρθρου, και το 

αναφέρω μόνο για να δείξω ότι ο Καμινόπετρος 

ήταν γιατρός που ασχολείτο, και μάλιστα 

αμέσως, με θέματα προστασίας ασθενών. 

 Μην ξεχνάμε πως ακόμα κι αν ο Κώδικας 

της Νυρεμβέργης που περιέγραψε τους κανόνες 

για σωστή διεξαγωγή πειραμάτων πάνω σε 

ανθρώπους δεν δημοσιεύθηκε παρά το 1947, ήδη 

από το 1931, σ’ αυτήν μάλιστα τη Γερμανία, 

υπήρχαν κανόνες του Γερμανικού Ιατρικού 

Συλλόγου που ρύθμιζαν τα θέματα αυτά. 

Βεβαίως αυτό δεν σημαίνει πως ο Καμινόπετρος 

το γνώριζε, και βεβαίως, δεν μπορεί να 

κατηγορηθεί ότι έκανε αυτά που έκανε για 

λόγους προσωπικού συμφέροντος. Η όλη 

σταδιοδρομία του δείχνει όχι μόνο έναν πολύ 

καλό ειδικό της δημόσιας υγιεινής αλλά και 

κάποιον που νοιαζόταν, με τον τρόπο του, για το 

καλό της κοινωνίας. Η τότε πρόσφατη επιδημία 

του ΔΠ είχε προκαλέσει φόβο και τρόμο σε 

πολλούς κατοίκους της Ελλάδας και της Αττικής 

ειδικότερα, ακόμα και σε ιατρούς. Μην ξεχνάμε, 

επίσης, τον Ιπποκράτη που στον μεν Όρκο του 

αναφέρει «Ἐς οἰκίας δὲ ὁκόσας ἂν ἐσίω, 

ἐσελεύσομαι ἐπ' ὠφελείῃ καμνόντων, ἐκτὸς ἐὼν 

πάσης ἀδικίης ἑκουσίης καὶ φθορίης…» ενώ στο 

έργο του Επιδημιών Α γράφει για τον ρόλο του 

ιατρού «ἀσκεῖν περὶ τὰ νοσήματα δύο, ὠφελεῖν ἢ 

μὴ βλάπτειν». Βεβαίως, ο Καμινόπετρος εδώ 

έβλαψε τουλάχιστον έναν των τριών 

ψυχοπαθών, αλλά αν δεχθούμε ότι είχε κατά νου 

το καλό της (κατ’ αυτόν) σε άμεσο κίνδυνο 

βρισκόμενης κοινωνίας της Σύρου, τότε οι 

πράξεις του (ή, σωστότερα, οι προθέσεις του) 

ήταν θεωρητικώς (δηλαδή με τα τότε γνωστά) 

προς όφελός της. 

 Αντιθέτως με τον Καμινόπετρο πολύ πιο 

κατακριτέα ακόμα και με τα τότε επιστημονικά 

δεδομένα ήταν η στάση του τότε Διευθυντή του 

Υπουργείου Υγιεινής και του προϊσταμένου του 

Υπουργού Παπά. Και αυτό όχι γιατί συμφώνησε 

με, ή έδωσε την εντολή για τα «πειράματα» που 

είχε προτείνει ο κ. Κ. αλλά γιατί όταν μερικούς 

μήνες αργότερα έφθασαν τα τελικά 

αποτελέσματα των αναλύσεων του παρισινού 

ΙΠ, επέμενε για την ορθότητα των 

συμπερασμάτων του ελληνικού ΙΠ. 

Συνεπέστατος φρόντισε να οργανωθούν, με 

κάποιο κόστος βεβαίως, αντι-δαγκειακά 

(αντικονοπικά) μέτρα αντί για εκτεταμένη 

μυοκτονία στις περιοχές που είχαν παρουσιασθεί 

τα κρούσματα της επιδημίας.  

 Τελειώνω επιστρέφοντας στην εισαγωγή. 

Προσπάθησα να περιγράψω ένα «βιοηθικό 

περιστατικό» που συνέβη περίπου έναν αιώνα 

πριν. Αν αυτό είχε συμβεί σήμερα, τα πράγματα 

θα ήταν απλά. Όμως τι να πει κάποιος για την 

σκέψη ενός ειδικού γιατρού της εποχής εκείνης 

που είχε σκοπό την προστασία της ελληνικής 

κοινωνίας από ασθένειες. Και αυτό όταν, τότε, 

ζούσαν σε φρικτές συνθήκες, εκατοντάδες 

χιλιάδες πρόσφυγες από την Μικρά Ασία. Ως 

βιολόγος και πρώην γιατρός προσπάθησα να 

περιγράψω τα συμβάντα χωρίς να πάρω θέση. 

Πιθανώς να μην τα κατάφερα, ως μέλος του 

ΠΜΣ Βιοηθικής στο οποίο συμμετέχω, όπως θα 

τα κατάφερνε ένας ιστορικός, ή νομικός, ή 

φιλόσοφος. Ζητώ συγνώμη αν είναι έτσι.  



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

28 

 www.bioethics.gr                                                                                         Λούης X. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

Βιβλιογραφία 

 

1. Louis C. Daily newspaper view 

of dengue fever epidemic, Athens, Greece, 

1927-1931. Emerg Infect Dis 2012, 18: 78-

82. 

2. Gibbons RV, Vaughn DW. Dengue: an 

escalating problem. BMJ 2002, 324: 1563-6. 

3. Guzman MG, Gubler DJ, Izquierdo A, 

Martinez E, Halstead SB. Dengue infection. 

Nat Rev Dis Primers. 2016, 2: 16055. 

4. World Health Organization 2012. Handbook 

for Clinical Management of Dengue. 

Available at: 

http://www.wpro.who.int/mvp/documents/ha

ndbook_for_clinical_management_of_dengu

e.pdf.  

5. Elong Ngono A, Shresta S. Cross-reactive T 

cell immunity to Dengue and Zika viruses: 

new insights into vaccine development. Front 

Immunol. 2019, 10: 1316. 

6. Lyski ZL, Messer WB. Approaches to 

interrogating the human memory B-cell and 

memory-derived antibody repertoire 

following Dengue virus infection. Front 

Immunol. 2019, 10: 1276.  

7. Halstead S. Recent advances in 

understanding dengue. F1000Res 

2019, 8(F1000 Faculty Rev): 1279. 

8. H Καθημερινή. 1927-1931. Εκτός και αν 

παρατίθεται ειδική βιβλιογραφική αναφορά, 

όλα τα γεγονότα που σχετίζονται με τις δύο 

επιδημίες ΔΠ έχουν αντληθεί από το 

ηλεκτρονικό αρχείο φύλλων της εφημερίδας 

αυτής. Η αναζήτηση έγινε με τη λέξη-κλειδί 

«Δάγκειος». Με πλάγια γράμματα 

μεταφέρθηκαν εδώ αυτολεξεί κείμενα από 

την Καθημερινή. 

9. Προσωπική έρευνα των αρχείων του 

Εργαστηρίου Ιατροδικαστικής του ΕΚΠΑ. 

10. Cardamatis JP. La dengue en Grece. Bull Soc 

Pathol Exot. 1929, 22: 272–92. 

11. Papaevangelou G, Halstead SB. Infections 

with two dengue viruses in Greece in the 

20th century. Did dengue hemorrhagic fever 

occur in the 1928 epidemic? J Trop Med 

Hyg. 1977, 80: 46–51. 

12. 12 Halstead SB, Papaevangelou G. 

Transmission of dengue 1 and 2 viruses in 

Greece in 1928. Am J Trop Med Hyg. 1980, 

29: 635–7. 

13. Theiler M, Casals J, Moutousses C. Etiology 

of the 1927–28 epidemic of dengue in 

Greece. Proc Soc Exp Biol Med. 1960, 103: 

244–6. 

14. Barrett AD, Higgs S. Yellow fever: a disease 

that has yet to be conquered. Annu Rev 

Entomol. 2007, 52: 209-29. 

15. Beck AS, Barrett AD. Current status and 

future prospects of yellow fever vaccines. 

Expert Rev Vaccines. 2015, 14: 1479-92.  

16. De Brito T, Silva AMGD, Abreu PAE. 

Pathology and pathogenesis of human 

leptospirosis: a commented review. Rev Inst 

Med Trop Sao Paulo. 2018, 60: e23. 

17. Wagner-Jauregg. Fever Therapy: Its 

Rationale in Diseases of the Nervous System. 

1936, Edinb Med J. 43: 1–12. 

18. Caminopetros J. Recherches sur l’anémie 

érythroblastique infantile des peuples de la 

Mediterranée orientale. Etude 

anthopologique, étiologique et pathogénique. 

La transmission héreditaire de la maladie. 

Annales de Medecine. 1938, 43: 104–25.  

19. Blanc G., Caminopetros J. Recherches 

experimentales sur la Dengue. Ann. Inst. 

Pasteur. 1930, 44: 367-437.  

20. Blanc G., Caminopetros J. Contribution a 

l'etude de la vaccination contre la dengue. 

Bull Acad Nat Med. 1929, 102: 37-40. 

 
 

 

 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

30 

 www.bioethics.gr                                                                                  Λοράνδος Γ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 
 
 
 

 
Η πολυσημία του βιολογικού φύλου και το φαινόμενο ίντερσεξ. Βιοηθικοί 

προβληματισμοί από τη σκοπιά της αυτοδιάθεσης του προσώπου 
 

Φίλιππος Λοράνδος1 

 
1 Βιολόγος, Πανεπιστήμιο Κρήτης, Ηράκλειο.* 
* Με την επιστημονική υποστήριξη των καθηγητών Μιχαήλ Παυλίδη (Εργαστήριο Φυσιολογίας Ιχθύων, 
Τμήμα Βιολογίας) και Σταυρούλας Τσινόρεμα (Εργαστήριο Βιοηθικής, Τμήμα ΦΚΣ), Πανεπιστήμιο 
Κρήτης. 
 
 
 
 

philorand@gmail.com 

 

Περίληψη 

 

 Το φύλο για τη βιολογία (sex), παρά τον απλό δυϊσμό που προτείνει ο αμφιγονικός μηχανισμός 

αναπαραγωγής, φαίνεται να παρουσιάζει μια εξαιρετική πολυσημία, μια μεγάλη δυσκολία ορισμού με 

αμιγώς βιολογικά κριτήρια. Από τους μονοκύτταρους ευκαρυώτες μέχρι τους ανώτερους πολυκύτταρους 

και τον άνθρωπο, διαφορετικές εξελικτικές πιέσεις οδήγησαν στην εγκαθίδρυση του φυλετικά 

διμορφικού μοντέλου, με αναρίθμητες όμως εξαιρέσεις που δεν συμβαδίζουν με αυτό το πρότυπο. Στον 

άνθρωπο, η ύπαρξη των ίντερσεξ, υποκειμένων, δηλαδή ατόμων με μη τυπικά αρσενικά ή θηλυκά 

χαρακτηριστικά φύλου, ήταν γνωστή στους περισσότερους πολιτισμούς από την αρχαιότητα μέχρι 

σήμερα, συχνά συνοδευόμενη από προκαταλήψεις και στίγμα. Στη σύγχρονη εποχή, η πρόοδος της 

επιστήμης, οι κοινωνικοπολιτισμικοί μετασχηματισμοί και οι αγώνες για τα ανθρώπινα δικαιώματα έχουν 

αποτελέσει το έναυσμα για μια μεγάλη ηθική και νομική συζήτηση γύρω από τις μη αντιστρεπτές και μη 

ιατρικά επείγουσες επεμβάσεις σε ίντερσεξ ανήλικα άτομα και ειδικά σε ίντερσεξ βρέφη. 

 Το παρόν άρθρο, μετά από μια σύντομη ανασκόπηση της πολυσημίας και πολυμορφικότητας του 

φύλου στη βιολογία, παρουσιάζει συνοπτικά το φαινόμενο ίντερσεξ στον άνθρωπο, την αντιμετώπιση 

των ίντερσεξ ατόμων από την πολιτεία και τους ειδικούς στο παρελθόν και στο σήμερα, εστιάζοντας 

ακόμα περισσότερο στην ελληνική πραγματικότητα. Επιχειρείται στη συνέχεια μια ηθική κριτική 

αξιολόγηση των μη συναινετικών, ιατρικά περιττών επεμβάσεων σε ίντερσεξ ανηλίκους από την σκοπιά 

της βιοηθικής, ανατρέχοντας σε κεφαλαιώδη αξιώματα και αρχές της ηθικής φιλοσοφίας, αλλά και 

αξιοποιώντας τα ευρήματα της βιολογίας. 

 

Λέξεις κλειδιά: φύλο, ίντερσεξ, φάσμα φύλου, μη συναινετικές επεμβάσεις, αυτονομία, προσωπικότητα, 

αυτοπροσδιορισμός. 

 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

31 

 www.bioethics.gr                                                                                  Λοράνδος Γ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 

 

 

 
 
 

Sex in Biology, the phenomenon of intersex. Bioethical reflections from the 
standpoint of personhood and individual self-determination 

 

Filippos Lorandos1 
 

1 1Biologist, University of Crete. Heraklio.* 
* With the scientific support of Pavlidis Michail (Professor, Fish Physiology Lab, University of Crete, 
Heraklio) and Tsinorema Stavroula (Professor, Lab of Bioethics, University of Crete, Heraklio). 

 

Abstract 

 

 Sex in Biology, despite the simple dualism, which biparental reproductive mechanism implies, 

presents an extraordinary ‘polysemy’, and a great difficulty to be defined on exclusively biological 

criteria. Throughout its evolution, from unicellular eukaryotes till complex multicellular eukaryotes and 

humans, different forces seem to have led to the establishment of the sexually dimorphic model, involving 

yet numerous unfitting cases. In humans, the existence of intersex people, that is individuals whose sex 

characteristics to do not fit to either male or female category, has been known in most civilizations since 

the antiquity, often followed by prejudices and stigma. In the modern era, the scientific progress, the 

sociocultural transformations and the human rights fights have initiated a great ethical and legal 

discussion on the non-urgent medical surgeries on intersex minors and especially on intersex infants. 

 This article, after a preview of the ‘polysemy’ and polymorphism of sex in biology, presents briefly 

the intersex phenomenon in humans and intersex persons’ treatment from the state and specialists, both 

earlier and nowadays, focusing more on Greece’s paradigm. Subsequently, an critical normative 

evaluation of the non-consensual, medically unnecessary operations on intersex minors from the 

standpoint of bioethics is attempted, drawing from fundamental principles of moral philosophy, as well as 

the findings of biology. 

 

Keywords: Keywords: sex, intersex, sex spectrum, non-consensual surgeries, autonomy, personhood, 

self-determination. 
 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

32 

 www.bioethics.gr                                                                                  Λοράνδος Γ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

Εισαγωγή 

 

Στο παρόν άρθρο, προκειμένου να 

αναπτυχθούν αργότερα τα βιοηθικά ερωτήματα 

που μας απασχολούν, χρειάζεται να γίνει μια 

ανασκόπηση του φύλου στη βιολογία και, 

ειδικότερα, μια λεπτομερής ανάλυση του 

φαινομένου ίντερσεξ στον άνθρωπο. Το φύλο 

αποτελεί μια έννοια που έχει απασχολήσει την 

παγκόσμια σκέψη και, παρά τον απλό δυισμό 

που προτείνει ο μηχανισμός αμφιγονικής 

αναπαραγωγής, παρουσιάζει μια εκπληκτική 

πολυσημία και πολυμορφία και, ως εκ τούτου, 

μια μεγάλη δυσκολία ορισμού.  

Αρχικά, καθίσταται αναγκαία η διάκριση 

ανάμεσα στις δύο θεμελιώδεις θεωρήσεις του 

φύλου: στη βιολογική του διάσταση (sex) και 

στην κοινωνικοπολιτισμική του ή/και 

νομική/ψυχολογική του διάσταση (gender). Με 

τη φράση «βιολογικό φύλο» (sex) εννοούμε τα 

βιολογικό χαρακτηριστικό που προκύπτει από 

τον τύπο των γαμετών και στους ανώτερους 

ζωικούς οργανισμούς βάσει χρωμοσωμικών, 

γοναδικών, μορφολογικών και ορμονικών 

χαρακτηριστικών. Ανάλογα με το κριτήριο 

κατάταξης ή τον παράγοντα εξέτασης μπορούμε 

να διακρίνουμε το χρωμοσωμικό, γοναδικό, 

ανατομικό, ορμονικό κ.ο.κ. φύλο, τα οποία δεν 

ταυτίζονται απαραίτητα στο ίδιο άτομο. Με τη 

φράση «κοινωνικό φύλο» (gender) από την 

άλλη, αναφερόμαστε στην κοινωνικοπολιτισμική 

κατασκευή που περιλαμβάνει πληθώρα 

χαρακτηριστικών που παραπέμπουν στην 

αρρενωπότητα ή τη θηλυκότητα.
1
 

Βασικότερο κριτήριο είναι η κοινωνική 

δόμηση των έμφυλων ρόλων και η ταυτότητα 

φύλου, η εσωτερική δηλαδή αίσθηση του φύλου. 

Η τελευταία φαίνεται να προσδιορίζει και το 

λεγόμενο «ψυχικό φύλο», ενώ γίνεται ολοένα 

και περισσότερο κριτήριο προσδιορισμού του 

νομικού φύλου.
2
  

                                                           
 

 

 

1
 Π.χ. όπως ορίζεται από τον World Health Organization 

(2017).  
2
 Βλ. παρακάτω ΝΑΤΦ. 

O επόμενος όρος που χρειάζεται φυσικά να 

διευκρινιστεί είναι ο όρος ίντερσεξ
3
 (intersex: 

inter = ανάμεσα, διά και sex = βιολογικό φύλο), 

ο οποίος σύμφωνα με τον ορισμό των Ηνωμένων 

Εθνών, στον άνθρωπο και σε κάποια ζώα, 

«περιγράφει τις διαφοροποιήσεις στα 

χαρακτηριστικά του φύλου 

συμπεριλαμβανομένου των φυλετικών 

χρωμοσωμάτων, των γονάδων και των 

γεννητικών οργάνων που δεν συνάδουν με το 

τυπικό διμορφικό πρότυπο του αρσενικού και 

θηλυκού σώματος». Ένας άλλος όρος που 

χρησιμοποιείται ιδιαίτερα σε ελληνικές 

μεταφράσεις είναι ο όρος μεσοφυλικός 

(middlesex), ο οποίος όμως μόνο μερικώς μπορεί 

να ανταποκριθεί στο ευρύ φάσμα φύλου που 

παρατηρείται στα ίντερσεξ άτομα. 

Στη βιβλιογραφία, αλλά και στον 

καθημερινό λόγο, αναφέρεται ακόμη, ο όρος 

ερμαφρόδιτος (hermaphrodite). Η ορολογία αυτή 

χρησιμοποιήθηκε ευρέως από την ιατρική 

επιστήμη ιδιαίτερα κατά τους δύο περασμένους 

αιώνες, αλλά σήμερα αφενός περιγράφει μια 

διαφορετική κατάσταση στο ζωικό βασίλειο και 

αφετέρου θεωρείται ένας μη ορθός και μη 

δόκιμος όρος για να περιγράψει τα ίντερσεξ 

άτομα.
4
 

 

                                                           
 

 

 

3
 Είναι συνειδητή επιλογή του συγγραφέα να χρησιμοποιεί 

αμετάφραστο τον όρο ‘intersex’ από την αγγλική, διότι η 

ακριβής μετάφραση (διαφυλικός) έχει χρησιμοποιηθεί 

συχνά για να περιγράψει τα διεμφυλικά (transgener) 

άτομα, αποφεύγοντας έτσι την οποιαδήποτε σύγχυση. 

Κατ’ αντιστοιχία γίνεται διακριτή χρήση των επιθέτων 

«φυλετικός», «έμφυλος» και «σεξουαλικός», σε ότι αφορά 

το βιολογικό και το κοινωνικό φύλο και την 

σεξουαλικότητα αντίστοιχα.  
4
 Βλ. Intersex Society of North America‘Is a person who is 

intersex a hermaphrodite?’, 2013. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

33 

 www.bioethics.gr                                                                                  Λοράνδος Γ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

1. Η εξελικτική εμφάνιση του φύλου 

 

1.1.  Η επικράτηση του μειωτικού φύλου 

στους μονοκύτταρους ευκαρυώτες. Η εγκα-

θίδρυση του διμορφικού φυλετικού μοντέλου 

από τους μονοκύτταρους στους πολυκύτταρο-

υς ευκαρυώτες 

 

Σύμφωνα με τα επικρατέστερα εξελικτικά 

ευρήματα, το μειωτικό ανασυνδυαστικό φύλο 

φαίνεται να επικράτησε στο επίπεδο των 

μονοκύτταρων ευκαρυωτών, είτε έμμεσα 

(συνθηκοεξαρτώμενο φύλο
5
) είτε άμεσα, κυρίως 

προκειμένου να απαλείφονται οι επιβλαβείς 

μεταλλαγές, να προωθείται η γενετική 

ποικιλότητα, ν’ αποτρέπονται οι μη επιθυμητοί 

(δηλαδή οι μη πλεονεκτικοί) αλληλικοί 

συνδυασμοί και, αντί αυτού, να υπάρχει ένα 

απεριόριστο γενετικό δυναμικό, στο οποίο 

μπορούν εύκολα να ευρίσκονται οι καλύτεροι 

δυνατοί.
6
 Κομβικό ρόλο, σύμφωνα με έρευνες

7
 

φαίνεται επίσης να διαδραμάτισε η «βαριά» 

οξειδωτική αναπνοή που προκλήθηκε από το 

γεγονός της «ενδοσυμβίωσης», κατά τη 

δημιουργία του πρώτου μονοκύτταρου 

ευκαρυώτη. 

Ανάλογα με το αν οι οργανισμοί ήταν 

ισογαμικοί (π.χ. οι περισσότεροι μύκητες) ή 

ανισογαμικοί η σύζευξη ρυθμιζόταν κυρίως 

βάσει του συζευκτικού τύπου
8
 ή του φύλου 

αντίστοιχα. Και στις δύο περιπτώσεις, η 

ασυμμετρία στη γαμετική σηματοδότηση ή στο 

μέγεθος φαίνεται να διαδραμάτισε κρίσιμο ρόλο 

στην επικράτηση των δύο συζευκτικών τύπων 

και των δύο φύλων αντίστοιχα. Η μετάβαση από 

                                                           
 

 

 

5
 Ενδεικτικά: Ram Y, Hadany L. ‘Condition-

dependent sex: who does it, when and why?’, 2016. 
6
 Ενδεικτικά: Billiard S, López-Villavicencio M, Hood 

ME, Giraud T. ‘Sex, outcrossing and mating types: 

unsolved questions in fungi and beyond.’, 2016. 
7
 Speijer D. ‘What can we infer about the origin of sex in 

early eukaryotes?’, 2016. 
8
 Ενδεικτικά: Hadjivasiliou Z, Pomiankowski A. ‘Gamete 

signalling underlies the evolution of mating types and their 

number’, 2016. 

την ισογαμία στην ανισογαμία,
9
 λόγω της 

γονεϊκής επένδυσης, μάλιστα, φαίνεται να είναι 

το πιο κρίσιμο σημείο στην επικράτηση του 

φυλετικά διμορφικού μοντέλου, με το 

μεγαλύτερο σε μέγεθος γαμέτη να είναι ο 

πρόδρομος του ωαρίου και το μικρότερο ο 

πρόδρομος του σπερματοζωαρίου. Έτσι, ο 

φυλετικός διμορφισμός στην πάροδο της 

εξέλιξης σταδιακά εδραιώνεται αρχικά στο 

γαμετικό επίπεδο, ενώ προχωρώντας εξελικτικά 

στο βασίλειο των ζώων, και στο φαινοτυπικό.  

Στους απλούστερους ζωικούς οργανισμούς, 

ο φυλετικός διμορφισμός φαίνεται να απουσιάζει 

σε φαινοτυπικό επίπεδο και οι περισσότεροι 

οργανισμοί είναι μόνοικοι (ερμαφρόδιτοι
10

) ή 

και προαιρετικά φυλετικοί. Ακόμα όμως και στα 

σπονδυλωτά, φαινόμενα όπως η μονογονεϊκή 

αναπαραγωγή ή ο ερμαφροδιτισμός 

υποδεικνύουν ότι ο φυλετικός διμορφισμός δεν 

είναι απαραίτητα ο κανόνας.  

 

1.2  Παραδείγματα οργανισμών που δεν α-

κολουθούν το τυπικό διμορφικό φυλετικό 

πρότυπο 

 

Ένα πολύ εντυπωσιακό φαινόμενο στη 

φύση είναι αυτό της μονογονεϊκής 

αναπαραγωγής ή παρθενογένεσης. Σε αυτή την 

περίπτωση, ένας γονέας, συνήθως θηλυκού 

γένους, δίνει έναν απόγονο χωρίς τη 

μεσολάβηση (παρθενογένεση ή θηλυτοκία) ή 

συνεισφορά γενετικού υλικού από το γονέα του 

αντίθετου φύλου. Σε περιπτώσεις γυνογένεσης, 

όπως στο είδος ψαριού Poecilia formosa, 

παρατηρείται μια μορφή «σπερμο-εξαρτώμενης» 

παρθενογένεσης, ενώ πρόσφατα ανακαλύφθηκε 

και η μοναδική περίπτωση ανδρογένεσης στα 

                                                           
 

 

 

9
 Lehtonen J, Kokko H, Parker GA.. ‘What do isogamous 

organisms teach us about sex and the two sexes?’, 2016. 
10

 O όρος αναφέρεται σε ζωικούς οργανισμούς που έχουν 

τόσο ωοθηκικό όσο και ορχικό (ώριμο) ιστό στις γονάδες 

είτε ταυτόχρονα είτε διαδοχικά (μετά από φυλετική 

αναστροφή). 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

34 

 www.bioethics.gr                                                                                  Λοράνδος Γ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

σπονδυλωτά, στο είδος ψαριού Squalius 

alburnoides.
11

 

Το πλέον γνωστό φαινόμενο του 

ερμαφροδιτισμού, διακρίνεται σε δύο βασικές 

περιπτώσεις: αυτή του σύγχρονου ή ταυτόχρονου 

ερμαφροδιτισμού (π.χ. στο είδος ψαριού Rivulus 

marmoratus), όπου τα άτομα ενός πληθυσμού 

λειτουργούν ταυτόχρονα τόσο ως θηλυκά όσο 

και ως αρσενικά και στην ίδια γονάδα τους 

συνυπάρχει ώριμος ωοθηκικός και ορχικός ιστός 

και αυτή του διαδοχικού ερμαφροδιτισμού,
12

 

όπου τα είδη που παρουσιάζουν φυλετική 

αναστροφή (“sexreversal” ή απλά “sex-

change’’), διαδικασία που ρυθμίζεται από 

ποικίλους παράγοντες και κατά την οποία 

εκφυλίζεται ο γοναδικός ιστός του ενός φύλου 

και αναπτύσσεται ο ιστός του άλλου φύλου. Τα 

είδη αυτά διακρίνονται σε πρώτανδρα 

ερμαφρόδιτα όπως το Amphiprion percula (ψάρι 

κλόουν), όπου τα άτομα λειτουργούν πρώτα σαν 

αρσενικά, και σε πρωτόγυνα ερμαφρόδιτα είδη, 

όπως του γένους Thalassoma. 

Ένα επίσης ενδιαφέρον φαινόμενο είναι 

αυτό των πολυφαινισμών ή τύπων ενδιάμεσου 

φύλου
13

 όπου, ενώ σε γαμετικό και φαινοτυπικό 

επίπεδο ισχύει το διμορφικό φυλετικό πρότυπο, 

παρατηρούνται περισσότεροι τύποι αρσενικών ή 

θηλυκών με διακριτούς ρόλους, δηλαδή 

παραπάνω από δύο συμπεριφορικά φύλα. 

Χαρακτηριστικά παραδείγματα αποτελούν το 

ψάρι Τhalassoma bifasciatum, όπου 

παρατηρούνται δύο ή τρεις τύποι αρσενικού και 

η σαύρα του δέντρου Urosaurus Ornatus, όπου 

παρατηρούνται τρεις τύποι αρσενικού. Η 

γνωστότερη όμως περίπτωση πολυφαινισμών 

είναι αυτή των κοινωνικών εντόμων, όπως τα 

μυρμήγκια και οι μέλισσες, όπου υπάρχουν 

                                                           
 

 

 

11
 M. Morgado-Santosetal. ‘First empirical evidence of 

naturally occurring androgenesis in vertebrates,’,R Soc 

Open Sci, 2007. 
12

 Ενδεικτικά: Avise JC, Mank JE. ‘Evolutionary 

perspectives on hermaphroditism in fishes’, 2009. 
13

 Ενδεικτικά: ‘Hormones and Animal Social Behavior 

(Monographs in Behavior And Ecology)’: Elizabeth 

Adkins-Regan, 2005, p. 160-165. 

διάφοροι τύποι αρσενικών και θηλυκών με 

διαφορετικούς συμπεριφορικούς ρόλους. 

 Ένα ακόμα γνωστό είδος που «αντιβαίνει» 

το τυπικό μοντέλο, είναι φυσικά ο ιππόκαμπος, 

όπου το θηλυκό με τον ωοαποθέτη του (δομή 

σαν πέος) γονιμοποιεί αρσενικού,
14

 το οποίο στη 

συνέχεια κυοφορεί και γεννά. Στρατηγική, που 

σύμφωνα με μελέτες είναι και η πιο ενεργειακά 

επικερδής.
15

 Aκόμη, στον αυτοκρατορικό 

πιγκουίνο (Aptynodetes forsteri) παρατηρείται το 

αρσενικό να αναλαμβάνει για μεγάλο διάστημα 

την αποκλειστική προστασίας του αυγού.
16

 

 

2. Το φαινόμενο ίντερσεξ 

 

2.1.  Το φάσμα του φύλου 

 Ο όρος ίντερσεξ ουσιαστικά αναφέρεται σε 

γονοχωριστικούς (ή δίοικους) ζωικούς 

οργανισμούς, με ενδιάμεσου τύπου γονάδα πριν 

από την τελική ωρίμανση ή με διαφοροποιήσεις 

στην ανάπτυξη του φύλου (Differences/ 

Disorders of Sex Development - DSDs), λόγω 

των οποίων δεν συνάδουν σε καμία από τις δύο 

τυπικές κατηγορίες φύλου. Αν και στη φύση 

(είτε τεχνητά ή στο εργαστήριο) έχουν 

παρατηρηθεί περιπτώσεις ίντερσεξ ζώων σε 

πτηνά και θηλαστικά (χρωμοσωμικός 

καθορισμός του φύλου), εστιάζουμε στον 

άνθρωπο, όπου τα ευρήματα των τελευταίων 

δεκάδες υποπεριπτώσεις DSDs ή μωσαϊκισμών 

συνηγορούν προς ένα ευρύτατο φάσμα του 

φύλου (sexspectrum), ν’ ανήκει τουλάχιστον το 

1,7% του πληθυσμού.
17

 Στο φάσμα αυτό θα 

μπορούσαμε νοητά να τοποθετήσουμε στα δύο 

άκρα το τυπικό αρσενικό και το τυπικό θηλυκό 

                                                           
 

 

 

14
 Ενδεικτικά: Robinson, James L, ‘Seahorses’, 2013. 

15
 Ενδεικτικά: Milius, S. ‘Pregnant: And Still 

Macho’. Science News, 2000, 157 (11): 168–170. 
16

 Ενδεικτικά: T. Desmond Williams,‘The 

Penguins: Spheniscidae’, 1995. 
17

 Ενδεικτικά: Blackless, Melanie; Charuvastra, Anthony; 

Derryck, Amanda; Fausto-Sterling, Anne; Lauzanne, Karl; 

Lee, Ellen ‘How sexually dimorphic are we? Review and 

synthesis’. American Journal of Human Biology, 2000, 

12 (2): 151–166.  



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

35 

 www.bioethics.gr                                                                                  Λοράνδος Γ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

και, προχωρώντας προς το «εσωτερικό» του 

φάσματος, τις λεπτές και μέτριες φυλετικές 

διαφοροποιήσεις και στο κέντρο του τις πιο 

ασαφείς DSD καταστάσεις. 

 

Ευχαριστίες 

 

O συγγραφέας ευχαριστεί θερμά όλους τους 

ιατρούς και ιδιαίτερα τα ίντερσεξ άτομα και τους 

γονείς ίντερσεξ παιδιών για την συμβολή τους, 

εκφράζοντας το θαυμασμό του για τον 

καθημερινό τους αγώνα, και φυσικά τον 

καθηγητή Μιχαήλ Παυλίδη για την υποστήριξη 

και την καθοδήγησή του και την καθηγήτρια 

Σταυρούλα Τσινόρεμα για την εμπιστοσύνη της 

και τη μύησή του στον κόσμο της βιοηθικής. 

 

 
 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

36 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 
 
 
 
 

 
 

Το δικαίωμα στο νερό και η εφαρμογή του μέσα από την δράση και την 
πρωτοβουλία των πολιτών 

 

Ευαγγελία Κ. Νικολακάκου 

 
Δικηγόρος, απόφοιτη Διατμηματικoύ Μεταπτυχιακού Τμήματος Βιοηθικής του Πανεπιστημίου Κρήτης, 
Ηράκλειο. 
 
 
 
 

evanikolak@gmail.com 

 

Περίληψη 

 

 Το αν υφίσταται ένα ανθρώπινο δικαίωμα στο νερό θεωρητικά αλλά και κανονιστικά καθώς και αν 

θεσπιζόμενο ένα τέτοιο δικαίωμα και προστατευόμενο από Διεθνείς Συνθήκες αλλά και από το 

εσωτερικό δίκαιο των κρατών έχει και πρακτική εφαρμογή, αποτελεί ένα από τα σημαντικά θέματα 

συζήτησης στην περιβαλλοντική βιοηθική και πιο συγκεκριμένα στην περιβαλλοντική δικαιοσύνη. Οι 

ομάδες πολιτών, οι συνδικαλιστικές οργανώσεις, και τα διάφορα κοινωνικά κινήματα νερού 

υποστηρίζουν σθεναρά ένα τέτοιο δικαίωμα, το οποίο μπορεί να βελτιώσει την ποιότητα ζωής και να 

ενισχύσει την ευημερία όλων των ανθρώπων ανεξαιρέτως στα ζητήματα του νερού. Σε μια εποχή που 

στην Ευρώπη προωθείται η ιδιωτικοποίηση των δημοσίων υπηρεσιών κοινωνικής ωφελείας, η ανάγκη 

για προσεγγίσεις τέτοιων ζητημάτων με βάση τα ανθρώπινα δικαιώματα γίνεται και πιο επιτακτική. 

Ευθυγραμμισμένη με την ανάγκη αυτή είναι και η Ευρωπαϊκή Πρωτοβουλία Πολιτών (ECI) η οποία με 

την δράση της στοχεύει με νομοθετικές προτάσεις προς την Ευρωπαϊκή Επιτροπή να εξασφαλίσει 

ασφαλές οικονομικό και προσβάσιμο νερό για όλους.  

 Με το παρόν δοκίμιο θα προσπαθήσουμε να διερευνήσουμε αν η Ευρωπαϊκή Πρωτοβουλία 

Πολιτών εκπλήρωσε τους στόχους που είχε για την εφαρμογή του ανθρώπινου δικαιώματος στο νερό 

στην Ευρωπαϊκή Νομοθεσία, καθώς και αν η Ευρωπαϊκή Επιτροπή ανταποκρίθηκε αρκούντως στα 

αιτήματά της. 

 

Λέξεις κλειδιά: Ευρωπαϊκή Πρωτοβουλία Πολιτών, κοινωνικά κινήματα, ανθρώπινο δικαίωμα στο νερό, 

εφαρμογή, νομοθετικές προτάσεις. 

 

 

 

 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

37 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 

 

 
 
 

The human right to water and its implementation through citizens’ 
initiatives and action 

 
 

Evangelia K. Nikolakakou 
 

Lawyer, MSc in Bioethics, University of Crete, Heraklio, Greece 
 

 

Abstract 

 

 Whether there is a human right to water theoretically or in a normative context and whether such a 

right when legislatively established and protected via International Treaties and the National Law of 

States has practical application, constitutes one of the important topics of public discourse in 

environmental bioethics and more specifically in environmental justice. Citizens’ groups, trade unions 

and various social movements strongly support such a right, which can improve – without exception - the 

quality of life and enhance the well-being of everyone, regarding water issues. At a time when Europe 

promotes the privatization of public social services, the need for managing such issues through a rights-

based approach becomes more and more urgent. Aligned with this need is the European Citizens’ 

Initiative (ECI) whose action aims to ensure affordable, safe and accessible water to all, through 

legislative proposals to the European Commission.  

 In this essay, we will make an effort to examine whether the European Citizens’ Initiative met its 

set objectives regarding the implementation of the human right to water in the EU legislation and whether 

the European Commission has responded adequately to its demands. 

 

Keywords: European Citizens’ Initiative, social movements, human right to water, implementation, 

legislative proposals. 

 

 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

38 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

ΕΙΣΑΓΩΓΗ 

 

Tα τελευταία χρόνια, το νερό, ως φυσικός πόρος 

αλλά και ως αγαθό, έχει μονοπωλήσει το ενδιαφέρον 

της παγκόσμιας συζήτησης, και διαπερνά το 

μεγαλύτερο μέρος των πολιτικών, οικονομικών, 

κοινωνικών αλλά και θρησκευτικών συγκρούσεων, 

λόγω της σπουδαιότητάς του για την επιβίωση όλων 

των οργανισμών του πλανήτη, ανθρώπινων και μη. 

Tα Ηνωμένα ΄Εθνη διαπιστώνουν ότι η ελάχιστη 

ποσότητα νερού που είναι απαραίτητη για την 

ανθρώπινη ύπαρξη υπολογίζεται σε 20 λίτρα περίπου 

την ημέρα.
1
 Η ραγδαία αύξηση του πληθυσμού, η 

ρύπανση των επιφανειακών υδάτων από ανθρώπινες 

ενέργειες και η υπερβολική χρήση τους στην γεωργία, 

η κλιματική αλλαγή κ.α., οδηγούν με ταχείς ρυθμούς, 

στην ελαχιστοποίηση του, στην χειροτέρευση της 

ποιότητάς του και συνεπώς στον επαναπροσδιορισμό 

του ως πολύτιμου, απαραίτητου για τη ζωή αγαθού 

στη γη. Έχει επισημανθεί ότι, έως το τέλος του 21
ου

 

αιώνα το νερό θα κυριαρχήσει στην παγκόσμια 

πολιτική των φυσικών πόρων, όπως κυριάρχησε το 

πετρέλαιο τον αιώνα που μας πέρασε.
2
  

Η αλόγιστη εξάντληση των φυσικών πόρων 

λόγω της ανθρώπινης παρέμβασης και της ραγδαίας 

εξέλιξης της τεχνολογίας, γεννά ζητήματα ηθικών 

υποχρεώσεων και εγείρει βιοηθικούς 

προβληματισμούς καθώς και θέματα δίκαιης 

διανομής, αφού αναδύονται μείζονα περιβαλλοντικά 

προβλήματα τα οποία έχουν κρίσιμες επιπτώσεις στην 

ανθρώπινη υγεία. Για πολύ καιρό το νερό 

θεωρούνταν ως ένα συλλογικής διαχείρισης κοινό 

αγαθό, από τη χρήση του οποίου δεν θα έπρεπε να 

αποκλείεται κανείς. Η διαχείριση όμως των υδατικών 

πόρων που στις περισσότερες των περιπτώσεων 

αποτελούσε κομμάτι του κρατικού ελέγχου, ολοένα 

και περνά στα χέρια ιδιωτικών πολυεθνικών εταιριών, 

                                                           
 

 

 

1
 United Nations Development Programme (UNDP) “Hu-

man Development Report 2006 Beyond scarcity: Power, 

poverty and the global water crisis”. United Nations De-

velopment Programme. New York. 
2
 Whiteley, J.M. Ingram, H. and Perry, R.W. (Eds).  Water, 

place and equity. Cambridge, Mass/London The MIT 

Press. 2008 ISBN-10: 0-262-23271-5:318. 

οι οποίες υπόσχονται στους καταναλωτές χαμηλές 

τιμές και αυξημένη αποδοτικότητα.  

Εν όψει αυτών των νέων δεδομένων 

οργανώθηκαν τα τελευταία χρόνια και ιδιαίτερα κατά 

την περίοδο της οικονομικής κρίσης στην Ευρώπη, 

ομάδες πολιτών, συνδικαλιστικών σωματείων και μη 

κυβερνητικών οργανώσεων οι οποίες διεκδικούν την 

ενσωμάτωση στην Ευρωπαϊκή Νομοθεσία, του ήδη 

αναγνωρισμένου από Διεθνείς Συνθήκες και 

Ψηφίσματα δικαιώματος στο νερό. Με την 

κινητοποίησή τους ευελπιστούν να στρέψουν το 

ενδιαφέρον όλων πάνω σε ζωτικής σημασίας 

ζητήματα και να ξεκινήσουν μια ευρεία συζήτηση 

στην Ευρώπη στα πλαίσια συμμετοχικών 

δημοκρατικών διαδικασιών.  

Μέσα από την εκστρατεία της Ευρωπαϊκής 

Πρωτοβουλίας Πολιτών (στο εξής ΕΠΠ)
3
 και του 

κινήματος Right2water με τίτλο «Η ύδρευση και η 

αποχέτευση είναι ανθρώπινο δικαίωμα. Το νερό είναι 

δημόσιο αγαθό, όχι εμπόρευμα», θα προσπαθήσουμε 

να διερευνήσουμε κατά πόσο οργανωμένες ομάδες 

πολιτών έχουν τη δυνατότητα να επηρεάζουν 

πραγματικά την χάραξη πολιτικών σε σχέση με το 

δικαίωμα στο νερό και να συμμετέχουν ενεργά στη 

διαδικασία λήψης αποφάσεων. Πιο συγκεκριμένα, θα 

μελετήσουμε αν το αίτημα της ΕΠΠ προς την 

Ευρωπαϊκή Επιτροπή (στο εξής ΕΕ) να προτείνει 

νομοθεσία που να εφαρμόζει το αναγνωρισμένο από 

τον ΟΗΕ δικαίωμα στο νερό, έγινε αποδεκτό και σε 

ποιο βαθμό, εστιάζοντας στον αντίκτυπο άμεσο και 

έμμεσο που είχε η δράση της σε σχέση με την 

ενσωμάτωσή του στην Ευρωπαϊκή Νομοθεσία.  

Αναλυτικότερα, στο πρώτο μέρος αυτού του 

δοκιμίου (ενότητες 1,2,3) παρουσιάζουμε τη 

συζήτηση που αφορά στην σύνδεση του δικαιώματος 

στο νερό με την βιοηθική και εξετάζουμε την 

προέλευση και τη φύση ενός τέτοιου δικαιώματος 

καθώς και την θεμελίωσή του μέσα από τη ισχύουσα 

Νομοθεσία και τις Διεθνείς Συνθήκες. Στις ενότητες 

που ακολουθούν (4,5,6,7) μελετούμε και αξιολογούμε 

την δράση της ΕΠΠ και τα αποτελέσματα της 

                                                           
 

 

 

3
 Εuropean Citizens Initiative (ECI). 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

39 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

κινητοποίησης αυτής στην διαμόρφωση η μη νέας 

νομοθεσίας στην Ευρώπη. 

Με την ολοκλήρωση της έρευνάς μας 

συμπεραίνουμε ότι το εγχείρημα της ΕΠΠ και του 

Right2water αν και δεν κατέληξε σε ρητές 

νομοθετικές ρυθμίσεις από την πλευρά της ΕΕ, 

ωστόσο επηρέασε σημαντικά την δημόσια ατζέντα, 

έθεσε πολιτικά ζητήματα σε τοπικό και εθνικό 

επίπεδο και εν κατακλείδι συνέβαλλε στην εφαρμογή 

ενός δικαιώματος στο νερό με έναν ευρύτερο τρόπο.  

 

1.Οι ηθικές διαστάσεις ενός δικαιώματος στο 

νερό και η προέλευσή του 

 

Αναμφισβήτητα, η τεχνολογία ως ένα 

πρακτικό είδος γνώσης αποκλειστικό στους 

ανθρώπους, του έδωσε τη δυνατότητα ν’ αλλάξει 

το φυσικό του περιβάλλον ακόμη και να παράγει 

νέα γνώση από προϋπάρχουσα, με στόχο να 

ικανοποιήσει τις ανάγκες του. Καθώς όμως 

αλλάζουν οι κοινωνίες, αλλάζουν οι ανάγκες και 

οδηγούμαστε προς μια ηθική με κέντρο τον 

άνθρωπο κάτι που μπορεί εύκολα να 

παρατηρηθεί στις διαφορετικές πρακτικές 

διαχείρισης του υδρολογικού κύκλου που 

υιοθετούνται ανά τον κόσμο. Στους πρώτους 

πολιτισμούς το νερό και οι υπόλοιποι φυσικοί 

πόροι θεωρούνταν είτε ως οι βασικές πηγές 

κάλυψης πρωταρχικών αναγκών των ανθρώπων, 

είτε ένα δώρο από τους θεούς ή ακόμα και ως 

θεότητες, με αποτέλεσμα η διαχείριση και χρήση 

τους να γίνεται χάριν αυτών των ιδίων.  

Με την κορύφωση της βιομηχανικής 

εξέλιξης τις δεκαετίες 1960-1970 οι υδατικοί 

πόροι υποβιβάστηκαν σε ένα απλό μέσο 

παραγωγής πυροδοτώντας εξ αυτού του λόγου 

μια αύξηση στην περιβαλλοντική συνείδηση.
4
 Η 

φύση του συγκεκριμένου αγαθού το καθιστά 

τόσο πολύτιμο όσο ο αέρας που οι άνθρωποι 

αναπνέουν και γι’ αυτό η ορθή διαχείριση και 

εκμετάλλευσή του όχι μόνο για την απλή 

                                                           
 

 

 

4
 Bogardi, J. Water disasters and Ethics. In: Llamas, M. R., 

Cortina, L. M., & Mukherji, A. (Eds.) 2009. Water ethics: 

Marcelino Botin water forum 2007. CRC Press. 

επιβίωση αλλά και για την ευημερία όλων, 

αποτελεί πλέον επείγουσα ανάγκη με όρους 

βιώσιμης ανάπτυξης.  

Το περιεχόμενο της βιωσιμότητας ή 

βιώσιμης ανάπτυξης δεν μπορεί να γίνει 

αντιληπτό χωρίς να ληφθούν υπόψη οι ηθικές 

διαστάσεις του. Τα ηθικά ερωτήματα 

εξυπακούονται αφού βιωσιμότητα σημαίνει να 

λαμβάνει κάποιος υπ’ όψη, όχι μόνο την 

ωφέλεια ή την χρησιμότητα που θα αποκομίσει 

από κάτι αλλά και τις ηθικές αξίες που 

διακυβεύονται. Αξίες όμως όπως η ελευθερία για 

ανάπτυξη, η ισότητα στην πρόσβαση, η 

αυτονομία, ο σεβασμός της ανθρώπινης 

αξιοπρέπειας δεν υπάρχουν από μόνες τους ούτε 

υπάρχουν κάπου εκεί έξω στη φύση ως 

πραγματικότητες, αλλά εμφανίζονται στον 

κόσμο μαζί με τον άνθρωπο και δεν έχουν νόημα 

αν αυτός χαθεί. 
5
  

Από την ηθική απορρέουν οι υποχρεώσεις, 

πάνω στις οποίες θεμελιώνονται και σύμφωνα με 

τις οποίες δικαιολογούνται ηθικά τα δικαιώματα 

με απώτερο σκοπό την εξασφάλιση ισότητας, 

ελευθερίας, αλληλεγγύης ανάμεσα στους 

ανθρώπους, δηλαδή εξασφάλισης αρχών 

δικαιοσύνης. Η συμπεριφορά επομένως των 

ατόμων προς άλλα άτομα, δεν πρέπει να 

υποσκάπτει τις απαραίτητες συνθήκες, όπως 

είναι η καλή κατάσταση της φύσης, για την 

διαβίωση και την ευημερία τους. Το αμοιβαίο 

αίτημα ν’ απορρίπτονται κανόνες που θίγουν την 

ελεύθερη δράση των ατόμων και που αφήνουν 

ατιμώρητη την πρόκληση βλάβης έναντι των 

άλλων ανταποκρίνεται σε μια ιδέα δικαιοσύνης.
6
  

Η ηθικότητα προϋποθέτει οι άνθρωποι να 

αντιμετωπίζονται ως σκοποί και όχι μόνο ως 

μέσα, λόγω της αξίας τους ως αυτοσκοπών που 

είναι ανεξάρτητη από οποιαδήποτε άλλη 

εργαλειακή αξία που μπορεί να έχουν. Εξαιτίας 

αυτής της εγγενούς αξίας καθώς και της 

ελευθερίας που έχουν να επιλέγουν τους 

                                                           
 

 

 

5
 Σταμάτης Κ. Φιλοσοφία και Οικολογική Ηθική. Νήσος, 

Αθήνα, 2013:49. 
6
 Idem: 134. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

40 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

σκοπούς τους με όρους αξιοπρέπειας φέρουν και 

δικαιώματα, τα οποία κατ’ αρχάς αποτελούν 

ηθικές αξιώσεις που έχουν οι άνθρωποι απέναντι 

σε άλλους ανθρώπους (πχ. πρόσβαση σε καθαρό 

νερό). Τα δικαιώματα αυτά απορρέουν από την 

αξιοπρέπεια που έχει το κάθε πρόσωπο και από 

την ανάγκη του για επιβίωση.  

Η συζήτηση για το αν το νερό αποτελεί 

ανθρώπινο δικαίωμα ή όχι, ξεκίνησε εξαιτίας 

μιας τάσης της διεθνούς κοινότητας να 

χαρακτηρίσει το νερό που μέχρι πρότινος 

αποτελούσε απλά ένα περιβαλλοντικό αγαθό, ως 

οικονομικό αγαθό.
7
 Η τάση αυτή πυροδότησε 

τους φόβους ανθρωπιστικών οργανισμών και 

οικολογικών οργανώσεων, ότι ελλοχεύει ο 

κίνδυνος οι φτωχοί και οι ευπαθείς ομάδες του 

κόσμου να γίνουν φτωχότεροι και να 

περιθωριοποιηθούν ακόμη περισσότερο στην 

προσπάθειά τους να αποκτήσουν το ζωτικής 

σημασίας αγαθό. ΄Ετσι, η διεθνής κοινότητα 

άρχισε να αναγνωρίζει το νερό ως δικαίωμα, με 

την πεποίθηση ότι η καθιέρωση ενός τέτοιου 

δικαιώματος θα επιβάλλει ιδιαίτερες 

υποχρεώσεις στο Κράτος, ειδικά απέναντι σε 

εκείνους που δεν μπορούν να το πληρώσουν.
8
 

Ανάλογα με την φύση του δικαιώματος ως 

ατομικού ή δευτερεύοντος καθορίζονται και οι 

υποχρεώσεις που έχει το Κράτος απέναντι στους 

πολίτες του να εκπληρώσει, να προστατέψει ή να 

σεβαστεί το δικαίωμα αυτό. 
9
 

 

2. Η φύση του δικαιώματος στο νερό ως 

ατομικό και ως δευτερεύον δικαίωμα 

 

Μέχρι τον Ιούλιο του 2010 και το Ψήφισμα 

64/292 του ΟΗΕ το δικαίωμα στο νερό 

χαρακτηριζόταν ως δευτερεύον και απαραίτητο 

για την ικανοποίηση άλλων ανθρώπινων 

                                                           
 

 

 

7
Η αντιμετώπιση του νερού ως οικονομικού αγαθού υπο-

τίθεται ότι  λειτουργεί ως ένα μέσο προστασίας του από 

την αλόγιστη χρήση του η οποία συνεπάγεται  την συνεχή 

εξάντληση των αποθεμάτων του. 
8
 Bluemel E. B. The implications of formulating a human 

right to water. Ecology Law Quarterly 2004, 31: 964. 
9
 Idem,:968. 

δικαιωμάτων όπως το δικαίωμα στην υγεία ή το 

δικαίωμα στη ζωή. Διότι για να είναι ισχυρό ένα 

δικαίωμα στη ζωή πρέπει να υπάρχουν «οι 

θεμελιώδεις συνθήκες που είναι απαραίτητες να 

υποστηρίξουν τη ζωή».
10

 

 

2α. Το δικαίωμα στο νερό ως δευτερεύον 

δικαίωμα 

 

Ως δευτερεύον δικαίωμα το δικαίωμα στο 

πόσιμο νερό και στην υγιεινή εντάσσεται στα 

δικαιώματα «τρίτης γενιάς» ή «αλληλεγγύης», 

τα οποία αναπτύχθηκαν στο πλαίσιο διεθνών 

οργανισμών όπως ο ΟΗΕ και η UNESCO. 

΄Αλλα τέτοια δικαιώματα είναι π.χ. το «δικαίωμα 

στην υγεία» το «δικαίωμα στο περιβάλλον» και 

το «δικαίωμα στην ανάπτυξη» και μεταξύ τους 

αυτά είναι αλληλένδετα.
11

  

Πιο συγκεκριμένα, το δικαίωμα στην υγεία 

δεν μπορεί να υφίσταται χωρίς την εξασφάλιση 

πρόσβασης σε επαρκές και ποιοτικό νερό όταν 

περίπου 3 εκ. άνθρωποι πεθαίνουν από 

ασθένειες που έχουν προκληθεί από ακατάλληλο 

νερό.
12

 Στο με αρ. 15 Γενικό Σχόλιο της 

Επιτροπής του Οικονομικού και Κοινωνικού 

Συμβουλίου του ΟΗΕ (ECOSOC) αναφέρεται, 

ότι το κράτος έχει την ευθύνη μέσω του 

συστήματος υγείας και των υπηρεσιών υγείας να 

παρέχει σε όλους επαρκές και καθαρό νερό. 
13

 

Το νερό είναι επίσης απαραίτητο και ζωτικό 

στην εξασφάλιση τροφής καθώς και στην 

ικανοποίηση του δικαιώματος στη στέγαση.  

Επιπλέον, το δικαίωμα στο νερό απορρέει 

και από το δικαίωμα στην ανάπτυξη. Αρκετά 

διεθνή κείμενα, ανάμεσα σε αυτά και η 

Διακήρυξη της Βιέννης αναφέρουν ότι το 

δικαίωμα στην ανάπτυξη είναι ένα «παγκόσμιο 

και απαράγραπτο δικαίωμα και ένα 

                                                           
 

 

 

10
 Ibidem. 

11
 Παραράς Π. Το δικαίωμα στο πόσιμο νερό. Δικαιώματα 

του Ανθρώπου, Σάκκουλας, Αθήνα 2015, 63: 153-160. 
12

 Scanlon, J., Cassar A. & Nemes N. Water as a human 

right? IUCN 2004, 51: 11.  
13

https://www.refworld.org/pdfid/4538838d11.pdf 

(Ανακτήθηκε 10.8.2019). 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

41 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

αναπόσπαστο μέρος θεμελιωδών ανθρωπίνων 

δικαιωμάτων.
14

 Στο αρ. 8 διευκρινίζεται ότι «..τα 

Κράτη θα πρέπει να λαμβάνουν όλα τα 

κατάλληλα μέτρα για την ικανοποίηση του 

δικαιώματος στην ανάπτυξη και μεταξύ άλλων 

να εξασφαλίζουν ίσες ευκαιρίες σε όλους για την 

πρόσβασή τους σε βασικούς πόρους…»
15

. Με 

βάση την συλλογιστική του άρθρου αυτού 

κρίνεται αναγκαίο η πρόσβαση σε οικονομικά 

προσιτό νερό να μην δημιουργεί δυσανάλογο 

οικονομικό ή φυσικό βάρος σε κανέναν μέσα σε 

μια κοινωνία.
16

  

Τέλος το δικαίωμα στο νερό συνδέεται και 

με το δικαίωμα σε ένα υγιεινό/αξιοπρεπές 

περιβάλλον αν και οι περισσότερες Συνθήκες 

ανθρωπίνων δικαιωμάτων είτε δεν αναφέρονται 

ρητά σ’ ένα ανθρώπινο δικαίωμα στο 

περιβάλλον είτε το εξαρτούν από το δικαίωμα 

στην υγεία και τη ζωή. Εξαιρετικά, η Συνθήκη 

του ΄Ααρχους (1998) αναγνωρίζει ότι «η 

επαρκής προστασία του περιβάλλοντος είναι 

σημαντική για την ανθρώπινη ευημερία και την 

απόλαυση θεμελιωδών ανθρωπίνων 

δικαιωμάτων συμπεριλαμβανομένου του 

δικαιώματος στη ζωή».
17

 Στην αναφορά του το 

Γραφείο της Ύπατης Αρμοστείας Ανθρωπίνων 

Δικαιωμάτων των Ηνωμένων Εθνών αναφέρει 

ότι ενώ οι Συνθήκες για τα ανθρώπινα 

δικαιώματα δεν αναφέρονται ρητά σ’ ένα 

δικαίωμα για υγιές και ασφαλές περιβάλλον, 

όλοι αναγνωρίζουν την εγγενή σύνδεση μεταξύ 

του περιβάλλοντος και άλλων δικαιωμάτων 

όπως το δικαίωμα στην υγεία, την τροφή, το 

νερό κλπ.
18

  

                                                           
 

 

 

14
 Gleick, P. H. The human right to water. Water policy 

1999, 1(5): 487-503. 
15

 Scanlon, J., Cassar A., Nemes, N. op. cit.: 19. 
16

 Bluemel, E. B. op. cit, 970. 
17

 

https://www.unece.org/fileadmin/DAM/env/pp/documents/

cep43e.pdf .(Ανακτήθηκε 15.8.2019). 
18

 Boyle, A. Human Rights and the Environment: Where 

Next? European Journal of International Law, 2012, 

23(3):613-642. 

H διαβίωση επομένως του ανθρώπου σε 

ένα υγιές περιβάλλον αποτελεί έκφανση της 

προσωπικότητάς του αφού αυτό αποτελεί τον 

ζωτικό χώρο μέσα στον οποίο μπορεί να την 

αναπτύξει ελεύθερα ασκώντας τις 

δραστηριότητές του, οπότε και κάθε προσβολή 

στο περιβάλλον αποτελεί και προσβολή της 

αξίας του. Στην Διακήρυξη της Στοκχόλμης 

αναφέρεται ότι: «o άνθρωπος έχει το θεμελιώδες 

δικαίωμα στην ελευθερία και την ισότητα, σ’ ένα 

περιβάλλον με ποιότητα που επιτρέπει μια ζωή 

με αξιοπρέπεια και ευημερία, και φέρει την 

ευθύνη να προστατεύει και να βελτιώνει το 

περιβάλλον για τις τωρινές και μελλοντικές 

γενιές». 
19

 

Εν κατακλείδι, τo δικαίωμα στο νερό ως 

δευτερεύον δικαίωμα γίνεται αντιληπτό ως 

κοινωνικό δικαίωμα καθιερώνοντας ως τέτοιο, 

αφενός υποχρεώσεις του κράτους για να 

παρέμβει με θετικές ενέργειες και αφετέρου 

αξίωση από την πλευρά του πολίτη να του 

εξασφαλίσει την παροχή βασικών βιοτικών 

αγαθών ώστε να επιτευχθεί στοιχειώδης 

δικαιοσύνη.
20

  

 

2β. Το δικαίωμα στο νερό ως ανεξάρτητο 

δικαίωμα και το κανονιστικό του περιεχόμενο 

  

Σημαντικός σταθμός στην αναγνώριση και 

προαγωγή του δικαιώματος στο νερό ως 

ανεξάρτητο δικαίωμα, ήταν το 2002 όταν η 

Επιτροπή των Ηνωμένων Εθνών για τα 

Οικονομικά Κοινωνικά και Πολιτιστικά 

Δικαιώματα υιοθέτησε το Γενικό Σχόλιο 15 

(General Comment 15) που όριζε το δικαίωμα 

                                                           
 

 

 

19
 To πρόβλημα βέβαια με αυτή την προσέγγιση σε σχέση 

με το ανθρώπινο δικαίωμα στο νερό, είναι αφενός οι 

συγκρούσεις που δεν μπορούν να λυθούν κατά την 

ιεράρχηση των αναγκών του ανθρώπου ενάντια στις 

«ανάγκες» του περιβάλλοντος, καθώς και η έλλειψη 

κανονιστικής σαφήνειας η οποία οδηγεί σε αβέβαιες 

πρακτικές εφαρμογές ενός τέτοιου δικαιώματος. 
20

 Δημητρόπουλος Α. Εφαρμογές Δημοσίου Δικαίου, (επ.) 

Τέλλου, Γ. Αθήνα, 2003 (Ανακτήθηκε 5.8.2019 από 

http://www.greeklaws.com/pubs/uploads/word/353.doc.). 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

42 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

στο νερό όχι μόνο ως οικονομικό αγαθό, αλλά 

ως θεμελιώδες ανθρώπινο δικαίωμα και ως 

κοινωνικό και πολιτιστικό αγαθό. Πιο 

συγκεκριμένα, η Επιτροπή επισήμανε ότι το 

δικαίωμα στο νερό συμπεριλαμβάνεται στην 

κατηγορία των απαραίτητων εγγυήσεων για τη 

διασφάλιση του δικαιώματος σε ένα 

ικανοποιητικό βιοτικό επίπεδο δεδομένου ότι 

αποτελεί βασική προϋπόθεση για την επιβίωση. 
21

 Η έλλειψη όμως δεσμευτικής του ισχύος 

συνεπαγόταν ότι η νομική του επιρροή εξαρτάτο 

σχεδόν αποκλειστικά από τις πράξεις των 

εσωτερικών οργάνων των κρατών μερών. 

Στην συνέχεια τον Ιούλιο του 2010 η 

Γενική Συνέλευση των Ηνωμένων Εθνών με το 

Ψήφισμα 64/292 αναγνώρισε "το δικαίωμα στο 

ασφαλές και καθαρό πόσιμο νερό και στην 

υγιεινή ως ανθρώπινο δικαίωμα ουσιώδες για 

την πλήρη απόλαυση της ζωής και όλων 

των ανθρωπίνων δικαιωμάτων". Mε τον τρόπο 

αυτό ο ΟΗΕ συνέδεσε το δικαίωμα στο νερό με 

τις υποχρεώσεις των κρατών που απορρέουν από 

το σύνολο των Διεθνών Συνθηκών του Δικαίου 

των Ανθρωπίνων Δικαιωμάτων. Στις 24 

Σεπτεμβρίου 2010 το Συμβούλιο Ανθρωπίνων 

Δικαιωμάτων, επικαλούμενο μεταξύ άλλων 

το Ψήφισμα της Γενικής Συνέλευσης, 

επιβεβαίωσε ομόφωνα ότι "το ανθρώπινο 

δικαίωμα στο ασφαλές πόσιμο νερό και στην 

υγιεινή πηγάζει από το δικαίωμα σε ένα επαρκές 

βιοτικό επίπεδο και σχετίζεται άρρηκτα [...] με 

το δικαίωμα στη ζωή και την ανθρώπινη 

αξιοπρέπεια". 
22

 

Με την αναγνώριση ενός ανεξάρτητου 

δικαιώματος στο νερό από τα ανωτέρω 

ψηφίσματα, αποσαφηνίστηκαν οι υποχρεώσεις 

του Κράτους ως εξής: α) υποχρέωση σεβασμού, 

βάσει της οποίας το Κράτος οφείλει ν’ απέχει 

από οποιαδήποτε πράξη ή πολιτική που δεν 

                                                           
 

 

 

21
 Doorn N. Water and Justice: Towards an Ethics of Wa-

ter Governance. Public Reason, 2013, 5 (1): 102. 
22

 

https://www.un.org/en/ga/search/view_doc.asp?symbol=A

/RES/64/292. (Ανακτήθηκε 5.8.2019). 

προωθεί την ικανοποίηση ενός τέτοιου 

δικαιώματος, β) υποχρέωση προστασίας, όπου 

το κράτος οφείλει να εμποδίζει τρίτους από το 

να παρεμβαίνουν στην απόλαυση του 

δικαιώματος και να εφαρμόζει την κατάλληλη 

νομοθεσία και, γ) υποχρέωση για εκπλήρωση 

που σημαίνει ότι το Κράτος οφείλει να λαμβάνει 

όλα εκείνα τα κατάλληλα μέτρα που θα 

βοηθήσουν στο να ικανοποιηθεί το δικαίωμα 

αυτό με τον καλύτερο δυνατό τρόπο.
23

  

Ακολούθως η Επιτροπή των Ηνωμένων 

Εθνών, επεσήμανε τέσσερα στοιχεία κλειδιά για 

να αποδώσει κανονιστικό περιεχόμενο στο 

συγκεκριμένο δικαίωμα, η τήρηση των οποίων 

πληροί τις προϋποθέσεις της βιωσιμότητας.
24

:  

α) το νερό πρέπει να είναι διαθέσιμο σε 

επαρκείς ποσότητες για προσωπική και οικιακή 

χρήση.
25

  

β) το νερό για οικιακή και προσωπική 

χρήση θα πρέπει να είναι ασφαλές και καθαρό, 

απαλλαγμένο από κάθε μορφής μόλυνσης. 
26

 

Όσον αφορά στην ποιότητα δεν θα πρέπει να 

παραβλέπονται τα ζητήματα υγιεινής και τα 

ζητήματα διαχείρισης των λυμάτων. 
27

 

γ) το νερό και οι παροχές νερού θα πρέπει 

να είναι προσβάσιμες σε όλους. Αυτό σημαίνει 

ότι θα πρέπει να είναι εύκολα προσβάσιμο σε 

σχέση με την απόσταση από το σπίτι , εργασία 

κλπ. του καθενός, οικονομικά προσβάσιμο ακόμη 

                                                           
 

 

 

23
 Scanlon, J., Cassar, A., Nemes, N. op. cit., 22. 

24
 Doorn Ν, op. cit., 103. 

25
 Υπάρχουν και άλλες πολλές ανθρώπινες χρήσεις για τις 

οποίες είναι αναγκαίο το νερό, όπως η παραγωγή της 

τροφής μέσω της γεωργίας καθώς και η χρήση του στη 

βιομηχανία, τομείς όμως που απαιτούν τεράστιες 

ποσότητες νερού και μπορούν να ικανοποιηθούν αφού 

εξασφαλιστούν πρώτα οι βασικές ανάγκες Ειδικά στη 

γεωργία η αλόγιστη εκμετάλλευσή του, η υπεράντληση 

των υπογείων υδάτων χωρίς έλεγχο και η επιλογή 

υδροβόρων καλλιεργειών με μόνο κριτήριο την 

κερδοφορία σίγουρα δεν συνιστά ορθή διαχείρισή του. 
26

 Doorn, N., op. Cit, 100. 
27

 Από αυτά προκύπτει και ένα αρνητικό καθήκον των 

κρατικών και μη φορέων να μην ρυπαίνουν ή αλλοιώνουν 

με  οποιονδήποτε τρόπο το νερό που προορίζεται για τις 

πιο πάνω χρήσεις.   



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

43 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

και σε εκείνους που είναι πολύ φτωχοί, και 

χωρίς διάκριση με ιδιαίτερη πρόνοια για τους 

φτωχούς και τις ευπαθείς ομάδες και τέλος , 

δ) οποιαδήποτε πληροφορία αφορά σε 

ζητήματα νερού είτε σε σχέση με το πώς οι 

κυβερνήσεις χειρίζονται τα ζητήματα αυτά, είτε 

σε σχέση με το δικαίωμα των ανθρώπων να 

συμμετέχουν στις αποφάσεις και να γνωρίζουν 

την νομοθεσία που εφαρμόζεται για το νερό, 

πρέπει ομοίως να είναι απόλυτα προσβάσιμη.
28

  

Τα ως άνω κριτήρια προσφέρουν ένα 

πλαίσιο για να τεθούν οι προτεραιότητες στα 

συγκρουόμενα συμφέροντα που υπάρχουν και 

για να ληφθούν αποφάσεις για την μελλοντική 

χρήση και διαχείριση των υδατικών πόρων
29

, με 

όρους βιώσιμης ανάπτυξης.  

 

3. Νομοθεσία 

 

Στον τοµέα της πολιτικής των υδάτων, ή 

Οδηγία Πλαίσιο για τα Νερά (Οδηγία 

2000/60/ΕΚ), αποτελεί πλέον το βασικό 

νομοθετικό κείμενο της ΕΕ για τη διαχείριση 

των υδάτινων πόρων. Η Οδηγία θέτει σαφείς 

περιβαλλοντικούς στόχους: την επίτευξη καλής 

οικολογικής (ποιοτικής και ποσοτικής) 

κατάστασης και την αποτροπή της περαιτέρω 

υποβάθµισης όλων των υδάτων της Ευρώπης 

(επιφανειακών, υπόγειων και παράκτιων). Οι 

διατάξεις της Οδηγίας προβλέπουν την 

ολοκληρωµένη διαχείριση των υδάτινων πόρων 

και την καταπολέμηση της μόλυνσης των 

υδάτων από βιομηχανίες και ενσωματώθηκε με 

καθυστέρηση στο εθνικό μας δίκαιο με το 

Προεδρικό Διάταγμα 148/2009.
30

 

Στο άρθρο 14 της Οδηγίας κατοχυρώνεται 

η συμμετοχή του κοινού η οποία συνίσταται 

στην πληροφόρηση και την υποβολή 

παρατηρήσεων σχετικά με τα προγράμματα 

                                                           
 

 

 

28
 Scanlon, J., Cassar, A., & Nemes, op. cit, 30,31 

29
 Gleick, P. H. Water in crisis: paths to sustainable water 

use. Ecological applications 1998, 8(3): 578. 

 
30

 https://eur-lex.europa.eu/eli/dir/2000/60/oj (Ανακτήθηκε 

12.8.2019). 

διαχείρισης. 
31

Το άρθρο αυτό ερμηνεύεται υπό 

το πρίσμα της Σύμβασης του Ααρχους, η οποία 

αποτελεί θεμέλιο λίθο για την εγκαθίδρυση μίας 

συμμετοχικής περιβαλλοντικής δημοκρατίας και 

έχει κυρωθεί από την Ελλάδα με το 

νόμο 3422/12-12-2005. Είναι προφανές ότι το 

κοινό πάνω απ’ όλους έχει έννομο συμφέρον στη 

θέσπιση ποιοτικών αλλά και ποσοτικών στόχων 

για τα ύδατα, εφ’ όσον ό,τι αποφασίζεται έχει 

άμεση επίπτωση στην ανθρώπινη ζωή. 

 Τέλος, η Οδηγία για το Πόσιμο Νερό 

(98/83/EC) με την πρόταση προς Αναθεώρησή 

της που έγινε από το Ευρωπαϊκό Κοινοβούλιο 

τον Οκτώβριο του 2018,
32

 αφορά στα κριτήρια 

ποιότητας του νερού που προορίζεται για αν-

θρώπινη κατανάλωση. Αντικειμενικό σκοπό έχει 

να προστατεύει την ανθρώπινη υγεία από τα α-

ποτελέσματα που μπορεί να έχει η οποιαδήποτε 

μόλυνση του νερού εξασφαλίζοντας ότι αυτό 

είναι απολύτως καθαρό και υγιεινό.  

 

4. Η Ευρωπαϊκή Πρωτοβουλία Πολιτών. 

Ίδρυση και στόχοι του “Right2water” 

 

Από τον «Πόλεμο για το νερό» στην 

Κοτσαμπάμπα της Βολιβίας το 2000 έως και το 

Ψήφισμα των Ηνωμένων Εθνών το 2010 που 

αναγνώρισε το δικαίωμα στο νερό οι αγώνες 

διαφόρων ομάδων πολιτών ενάντια στην 

ιδιωτικοποίηση των υπηρεσιών νερού 

διαμορφώνουν συνεχώς το κοινωνικοπολιτικό 

σκηνικό. Μετά την επίσημη αναγνώριση του 

δικαιώματος τα κινήματα του νερού 

οραματίστηκαν μια νέα εποχή με στόχο την 

πρακτική πλέον εφαρμογή του από τις 

κυβερνήσεις και όχι απλά να παραμείνει αυτό σε 

ένα επίπεδο συζήτησης.
33

  

                                                           
 

 

 

31
 Ibidem 

32
 http://data.consilium.europa.eu/doc/document/ST-5846-

2018-INIT/el/pdf. (Ανακτήθηκε 12.8.2019). 
33

 Joy, K. J., Kulkarni, S., Roth, D., Zwarteveen, M. Re-

politicising water governance: exploring water re-

allocations in terms of justice. Local Environment 2014, 

19(9):10. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

44 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

Η ανάγκη αυτή έγινε πιο επιτακτική κατά 

την περίοδο της οικονομικής κρίσης στην 

Ευρώπη, όπου είθισται οι ανισότητες μεταξύ των 

ανθρώπων να οξύνονται και οι ηθικές αξίες όπως 

η αξιοπρέπεια και η αυτονομία να βάλλονται. Οι 

πολιτικές των μνημονίων σε χώρες όπως η 

Ελλάδα, η Πορτογαλία η Ισπανία, διαμόρφωσαν 

κανόνες και νομοθεσίες με όρους 

δυσβάσταχτους για τους πολίτες των χωρών 

αυτών, με κίνδυνο να διακυβεύεται ακόμη και η 

απόλαυση βασικών δημόσιων αγαθών.  

Εν όψει αυτής της κοινωνικής 

πραγματικότητας, εμφανίστηκαν στο προσκήνιο 

και συγκεκριμένα στα ζητήματα του νερού νέες 

μορφές οργάνωσης της κοινωνικής συμμετοχής 

επιδιώκοντας συγκεκριμένα ωφελήματα όχι 

μόνο για μια κοινωνική ομάδα αλλά για όλους. 

Οι μαζικές κινητοποιήσεις για δίκαιη διανομή 

και κινητοποίηση ενάντια στις ιδιωτικοποιήσεις 

οδήγησαν πολλές φορές σε δημοκρατικές 

συζητήσεις με στόχο την αναζήτηση λύσεων για 

την αναδόμηση του τομέα του νερού, με τρόπους 

κοινωνικά δίκαιους, δημοκρατικούς και 

περιβαλλοντικά βιώσιμους.
34

 

Μια σημαντική καινοτομία στην 

λειτουργία της Ευρωπαϊκής Ένωσης εισήχθη με 

την Συνθήκη της Λισαβόνας (άρθρο 11 ΣΕΕ και 

24 της ΣΛΕΕ). Oμάδες πολιτών δύνανται να 

καλούν την Ευρωπαϊκή Επιτροπή (στο εξής ΕΕ) 

να υποβάλλει νομοθετικές προτάσεις επί 

θεμάτων όπου απαιτείται η νομική της δράση για 

την εφαρμογή των Συνθηκών. Συγκεκριμένα η 

ΕΠΠ πρέπει να υποστηρίζεται από τις 

υπογραφές το λιγότερο 1εκ. πολιτών 

προερχόμενες από τουλάχιστον επτά κράτη - 

μέλη της Ευρωπαϊκής Ένωσης.  

Σύμφωνα με τον Κανονισμό (211/2011) 

της ΕΠΠ, η ΕΕ διαθέτει - από την υποβολή της 

πρωτοβουλίας - προθεσμία τριών μηνών για να 

συναντηθεί με τους αρμοδίους, να 

προγραμματίσει μια δημόσια ακρόαση στο 

                                                           
 

 

 

34
 Boelens, R, Budds, J., Bury, J., Butler, C., Crow, B., 

Dill, B., Langridge, R., Santa Cruz declaration on the 

global water crisis. Water International 2014, 39(2): 249. 

Ευρωπαϊκό Κοινοβούλιο σχετική με την 

πρωτοβουλία και να απαντήσει επισήμως, με 

Ανακοίνωση που θα εκθέτει «τα νομικά και 

πολιτικά συμπεράσματά της σχετικά με την 

πρωτοβουλία πολιτών, τις ενδεχόμενες ενέργειες 

στις οποίες προτίθεται να προβεί και τους λόγους 

για τους οποίους θα προβεί ή δεν θα προβεί στις 

εν λόγω ενέργειες».
35

  

Η Πρωτοβουλία «Right2Water» υπεβλήθη 

επισήμως το 2013 και απετέλεσε την πρώτη 

ΕΠΠ που πληρούσε τις απαιτήσεις οι οποίες 

ορίζονται στον κανονισμό του Ευρωπαϊκού 

Κοινοβουλίου, έχοντας λάβει την υποστήριξη 

1,884,790 πολιτών από 13 χώρες, ωφελούμενη 

ιδιαίτερα από μια μεγάλη εκστρατεία που 

οργάνωσε η Γερμανία σε σχέση με την 

ιδιωτικοποίηση των υπηρεσιών ύδρευσης 

λαμβάνοντας μαζική υποστήριξη. 
36

Τα αιτήματά 

της προς την Επιτροπή ήταν συγκεκριμένα :  

α) Τα θεσμικά όργανα της ΕΕ και τα κράτη 

μέλη να υποχρεούνται να εξασφαλίζουν ότι όλοι 

οι πολίτες απολαύουν του δικαιώματος στο νερό 

και την αποχέτευση. β) Η ύδρευση και η 

διαχείριση των υδάτινων πόρων να μην 

υπόκεινται σε «κανόνες της εσωτερικής αγοράς» 

και οι υπηρεσίες υδάτων να εξαιρούνται από την 

απελευθέρωση της αγοράς και γ) Η ΕΕ να 

εντείνει τις προσπάθειές της για την επίτευξη 

καθολικής πρόσβασης σε ύδρευση και 

αποχέτευση.
37

 

Ο οργανισμός που υποκίνησε ουσιαστικά 

το κίνημα Right2water το 2009, ήταν η Ευρωπα-

ϊκή Ομοσπονδία Συνδικάτων Δημόσιων Υπηρε-

σιών (στο εξής EPSU), που εργάζεται στα ζητή-

ματα του νερού ήδη από την δεκαετία του 1990 

με την βοήθεια και υποστήριξη ενός ανεπτυγμέ-

νου δικτύου μη κερδοσκοπικών οργανώσεων και 

                                                           
 

 

 

35
https://eur-lex.europa.eu/legal-

content/EN/TXT/?uri=CELEX%3A32011R0211. 

(Ανακτήθηκε 10.8.2019). 
36

 Bieler Α. Fighting for public water: the first successful 

European Citizens’ Initiative, “Water and Sanitation are a 

human right”. A Journal for and about Social Movements 

2017, Vol. 9 (1): 300-326. 
37

https://www.right2water.eu/ (Ανακτήθηκε 10.8.2019). 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

45 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

κοινωνικών κινημάτων από όλο τον κόσμο. Η 

EPSU εδώ και χρόνια υποστηρίζει σθεναρά την 

αναγνώριση ενός δικαιώματος στο νερό, υπογ-

ραμμίζοντας την υποχρέωση και ευθύνη των 

κρατών να παρέχουν αυτές τις δημόσιες υπηρε-

σίες με διαφάνεια και συμμετοχικό τρόπο. Επί-

σης υποστηρίζει ότι από μόνη της η φύση του 

νερού ( φυσικός πόρος ζωτικής σημασίας για την 

επιβίωση), αποτελεί ένα δημόσιο αγαθό που θα 

πρέπει να αποκλείεται από τους κανόνες της ε-

σωτερικής αγοράς και να διατηρηθεί ως «φυσι-

κό» μονοπώλιο.  

Με την EPSU συμπαρατάχτηκαν μη 

κυβερνητικές περιβαλλοντικές οργανώσεις, 

γυναικείες οργανώσεις, εκκλησιαστικές ομάδες 

και απλοί πολίτες ο καθένας επιδιώκοντας να 

ικανοποιήσει την δική του ιδεολογία, με 

διαφορετικά πολλές φορές κίνητρα αλλά με 

κοινούς τελικά σκοπούς: Την υιοθέτηση 

καλύτερων πρακτικών διαχείρισης, με γνώμονα 

την προστασία του περιβάλλοντος και την 

κοινωνική ευημερία και με οδηγό ένα δικαίωμα 

στο νερό που θα ενεργοποιεί μηχανισμούς 

λογοδοσίας για το κράτος και θα εξασφαλίζει 

την παροχή της υπηρεσίας σε όλους, μειώνοντας 

έτσι την φτώχεια.  

Κοινό αίτημα: Η εφαρμογή του 

δικαιώματος αυτού με ρητές νομοθετικές 

προβλέψεις στην Ευρωπαϊκή Νομοθεσία.  

 

5. Άμεσες συνέπειες από την δράση της ΕΠΠ 

 

Η ΕΠΠ σηματοδότησε για πολλούς μια 

αλλαγή στο πολιτικό περιβάλλον της Ευρώπης 

γιατί για πρώτη φορά οι πολίτες είχαν τη δύναμη 

να έχουν λόγο στην διαμόρφωση της νομοθεσίας 

στην Ευρώπη. Με την τεράστια συμμετοχή των 

πολιτών αλλά και την αναγνώρισή της από μέλη 

του Ευρωπαϊκού Κοινοβουλίου φάνηκε να 

αναδεικνύεται περισσότερο σε ένα όπλο που θα 

έδινε την ευκαιρία στους πολίτες να προτείνουν 

νομοθετικές ρυθμίσεις στα ζητήματα νερού
38

 

και λιγότερο σ’ ένα εργαλείο εισήγησης νέων 

ζητημάτων για την Ευρωπαϊκή Ατζέντα.  

Τον Μάρτιο του 2014 και αφού η ΕΠΠ 

πληρούσε τις τυπικές προϋποθέσεις, η Κομισιόν 

δημοσίευσε την Ανακοίνωσή της με την οποία 

υποσχόταν να ασκήσει πίεση στα Κράτη-Μέλη 

να εφαρμόσουν αυστηρά την υπάρχουσα 

νομοθεσία για τα ύδατα, δίχως όμως να 

αναφέρεται - προς μεγάλη απογοήτευση των 

εμπλεκόμενων ομάδων -σε συγκεκριμένες 

νομοθετικές αλλαγές ή στην ενσωμάτωση του 

δικαιώματος στην Ευρωπαϊκή Νομοθεσία.
39

  

  Επίσης, μεταξύ άλλων, η EE 

δεσμεύτηκε να δρομολογήσει ευρεία 

διαβούλευση σε σχέση με την Οδηγία Πόσιμου 

Νερού ώστε να βελτιωθεί η πρόσβαση σε 

ποιοτικό νερό, διευκρίνισε ότι θα παραμείνει 

ουδέτερη όσον αφορά τις πολιτικές επιλογές που 

πραγματοποιούνται σε εθνικό, περιφερειακό και 

τοπικό επίπεδο για την παροχή υπηρεσιών 

ύδρευσης και ότι θα μεριμνά για την τήρηση των 

βασικών αρχών της Συνθήκης, όπως η διαφάνεια 

και η ίση μεταχείριση. Τέλος, υπογράμμισε ότι 

αναγνωρίζει τα ζητήματα πρόσβασης σε 

ασφαλές νερό ως ζητήματα προτεραιότητας και 

ότι διατηρεί τη δέσμευσή της στη διεθνή 

διαδικασία για την εκπόνηση της αναπτυξιακής 

ατζέντας μετά το 2015.
40

 

Η Ανακοίνωση της Ευρωπαϊκής Επιτροπής 

παρόλο που φάνηκε να χαιρετίζει με 

σοβαρότητα την κινητοποίηση των πολιτών για 

την αναγνώριση του δικαιώματος στο νερό, 

ωστόσο δεν κατέληξε σε συγκεκριμένες 

                                                           
 

 

 

38
 Longο E. The European Citizens’ initiative: too much 

democracy for EU polity? German Law Journal 2019, 20: 

181-200. 
39

 Parks L. Framing in the Right2water European Citizens’ 

Initiative. University of Lincoln, 2014 (Ανακτήθηκε 

10.8.2019 στην δ/νση: 

https://ecpr.eu/filestore/paperproposal/2313b898-ab57-

48ff-ad3f-1b408ffc991e.pdf). 
40

 

http://www.europarl.europa.eu/EPRS/EPRS_IDAN_53634

3_Implementation_of_the_European_Citizens_Initiative.p

df (Ανακτήθηκε 8.8.2019). 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

46 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

νομοθετικές προτάσεις πού ήταν το ζητούμενο 

της εκστρατείας Right2water. Η έκβαση αυτή 

πυροδότησε διαφορετικές κριτικές ως προς τις 

πραγματικές δυνατότητες της EΠΠ ως 

δημοκρατικού μέσου στα χέρια των πολιτών, με 

αποτέλεσμα να χαρακτηριστεί ως ένα 

«παντοδύναμο αλλά περιορισμένο εργαλείο».
41

 

 

6. Ευρύτερος αντίκτυπος ως προς την 

εφαρμογή του δικαιώματος στο νερό 

 

Παρόλο που εκ πρώτης όψεως φαίνεται ότι 

ο βασικός στόχος της ΕΠΠ για αλλαγές στην 

Νομοθεσία της ΕΕ δεν στέφθηκε με επιτυχία, 

ωστόσο γίνεται αντιληπτό ότι ο αγώνας της δεν 

ήταν σε καμία περίπτωση άκαρπος. Απεναντίας, 

η συναίνεση εκατομμυρίων Ευρωπαίων πολιτών 

προκάλεσε μια σειρά ενεργειών και αντιδράσεων 

σε διαφορετικά επίπεδα.  

Κατ’ αρχάς το Ευρωπαϊκό Κοινοβούλιο 

τον Σεπτέμβριο του 2015 και μετά την 

Ανακοίνωση της ΕΕ με ψήφισμά του αποφάσισε 

να επιδιώξει το δικαίωμα στο νερό μέσω ιδίας 

πρωτοβουλίας ζητώντας από την Επιτροπή να 

προτείνει σχετική νομοθεσία.
42

 Με το ψήφισμά 

του το Κοινοβούλιο καλούσε την ΕΕ να 

ευθυγραμμιστεί με τον πρωταρχικό στόχο της 

Πρωτοβουλίας Right2water και να επανέλθει με 

νομοθετικές προτάσεις καθώς και με μια 

Αναθεώρηση της Οδηγίας 2000/60/EC για το 

νερό.
43

 

Επίσης και ενώ ήταν ήδη σε εξέλιξη η 

καμπάνια Right2water, η ΕΕ είχε δημοσιεύσει 

ένα Σχέδιο–Οδηγία που αφορούσε στην ανάθεση 

συμβάσεων παραχώρησης των υπηρεσιών νερού 

                                                           
 

 

 

41
 

https://www.un.org/waterforlifedecade/waterandsustainabl

edevelopment2015/pdf/jerry_van_den_berge_right2waterg

dg.pdf (Ανακτήθηκε 20.7.2019). 
42

 Μετά το πέρας της δημόσιας ακρόασης οι επιτροπές του 

Κοινοβουλίου μπορούν να υποστηρίξουν μια ΕΠΠ 

εκδίδοντας μια έκθεση ιδίας πρωτοβουλίας, ως μέσο 

πίεσης προς την Επιτροπή για ανάληψη δράσης. 
43

 http://www.europarl.europa.eu/doceo/document/TA-8-

2015-0294_EN.html (Ανακτήθηκε 12.8.2019). 

σε ιδιωτικές εταιρίες. Όταν η εκστρατεία τον 

Φεβρουάριο του 2013 είχε ξεπεράσει τις 1εκ. 

υπογραφές και διαφαινόταν ότι θα είχε μεγάλη 

επιτυχία, η ΕΕ οπισθοχώρησε και εξαίρεσε 

εντελώς από την Οδηγία αυτή τις υπηρεσίες 

ύδρευσης.
44

 Με λίγα λόγια η ΕΠΠ είχε ήδη 

πετύχει ένα πολύ σημαντικό πολιτικό 

αποτέλεσμα και μια εξαιρετική νίκη προτού 

ακόμη φθάσει επίσημα στο Γραφείο του 

Επιτρόπου της Ευρώπης.
45

  

Από την Ανακοίνωση της ΕΕ το 2014 ότι 

θα δρομολογούσε ευρεία διαβούλευση σε σχέση 

με την Οδηγία πόσιμου νερού (98/83ΕC), μόλις 

τον Φεβρουάριο του 2018 κατατέθηκε πρόταση 

για νέα αναθεώρησή της με στόχο την βελτίωση 

της ποιότητας πόσιμου νερού καθώς και την 

παροχή μεγαλύτερης πρόσβασης και 

ενημέρωσης στους πολίτες.
46

  

Στόχος της νομοθετικής πρότασης που 

υιοθέτησε είναι η εξασφάλιση από τα Κράτη-

Μέλη του δικαιώματος στο νερό για όλους τους 

ανθρώπους και ειδικότερα για τις ευαίσθητες και 

περιθωριοποιημένες ομάδες. Αυτό σημαίνει 

εμπράκτως την υιοθέτηση πρακτικών όπως το 

στήσιμο σε δημόσιους χώρους κατάλληλου 

εξοπλισμού για την πρόσβαση σε πόσιμο νερό, 

την έναρξη εκστρατειών ενημέρωσης των 

πολιτών σχετικά με την ποιότητα του νερού, 

καθώς και την ενθάρρυνση των οργανισμών 

δημόσιας διοίκησης να παρέχουν ελεύθερη 

πρόσβαση σε αυτό.
47

 Η συνεχής πληροφόρηση 

των πολιτών ως προς την ποιότητα των 

υποδομών ύδρευσης στην περιοχή τους 

αποσκοπεί επιπροσθέτως και στην αύξηση της 

εμπιστοσύνης τους στο νερό της βρύσης. Αυτό 

                                                           
 

 

 

44
 Bieler Α., op. cit.: 300-326. 

45
 Fattori, T. The European Citizens’ Initiative on Water 

and “Austeritarian” Post-Democracy 2013. (Aνακτήθηκε 

6.8.2019 στην δ/νση https://www.transform-

network.net/publications/yearbook/overview/article/journ

al-132013/the-european-citizens-initiative-on-water-and-

austeritarian-post-democracy). 
46

 https://ec.europa.eu/commission/news/safer-drinking-

war-all-europeans-2018-feb-01_en. 
47

 Ιbidem. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

47 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

μακροπρόθεσμα θα έχει και ως εξίσου 

σημαντική συνέπεια την μείωση κατανάλωσης 

πλαστικών μπουκαλιών προς οικονομικό όφελος 

των νοικοκυριών καθώς και την μείωση του 

περιβαλλοντικού κόστους.
48

  

Τέλος τον Μάρτιο του 2019 το Ευρωπαϊκό 

Συμβούλιο υποστήριξε την πρόταση της ΕΕ για 

Αναθεώρηση της Οδηγίας για το πόσιμο νερό, 

με τους νέους κανόνες να επικαιροποιούν τα 

κριτήρια ποιότητάς του εξασφαλίζοντας ότι κάθε 

Ευρωπαίος πολίτης θα μπορεί, όπως 

υπογράμμισε χαρακτηριστικά ο Ιoan Deneș 

Υπουργός Υδάτων και Δασών της Ρουμανίας, 

«οπουδήποτε κι αν βρίσκεται στην Ευρώπη να 

πίνει το νερό της βρύσης χωρίς να ανησυχεί για 

την υγεία του».
49

  

Η EPSU από την πλευρά της καλωσόρισε 

τις προτάσεις της ΕΕ ως ένα βήμα πιο κοντά 

στην ικανοποίηση του δικαιώματος στο νερό, 

εκφράζοντας όμως έντονους προβληματισμούς 

για την μη ενσωμάτωση του δικαιώματος στην 

Ευρωπαϊκή Νομοθεσία.
50

 Ο αντίκτυπος ωστόσο 

που είχε η εκστρατεία της ΕΠΠ καταγράφηκε σε 

διαφορετικές χώρες της Ευρωπαϊκής Ένωσης σε 

τοπικό, εθνικό και περιφερειακό επίπεδο με 

ποικίλες μορφές, συμβάλλοντας κατά κάποιο 

στην εφαρμογή του δικαιώματος στο νερό με 

έναν ευρύτερο τρόπο όπως παρουσιάζεται 

παρακάτω.  

Στην Λιθουανία η επιτυχία της εκστρατείας 

Right2water έγινε η αφορμή για να προχωρήσει 

η κυβέρνηση στην αναθεώρηση του νόμου για 

την διαχείριση των υδάτων και την τιμολόγηση 

των υπηρεσιών νερού, με άμεση εφαρμογή ήδη 

από τον Νοέμβριο του 2014.
51

 Στην Σλοβενία το 

2016, η κυβέρνηση προέβη στην αναθεώρηση 

του Συντάγματός της για την καθιέρωση της 

                                                           
 

 

 

48
 Ibidem. 

49
 https://www.consilium.europa.eu/en/press/press-

releases/2019/03/05/safe-and-clean-drinking-water-eu-

updates-quality-standards/ (Ανακτήθηκε 15.8.2019). 
50

 https://www.epsu.org/article/new-study-demands-

commission-support-institutional-environment-human-

right-water (Ανακτήθηκε 15.8.2019). 
51

 Bieler Α., op. cit.: 300-326. 

πρόσβασης σε πόσιμο νερό ως βασικό 

ανθρώπινο δικαίωμα.
52

 Στην Ισπανία τον 

Φεβρουάριο του 2014, η μαζική κινητοποίηση 

των πολιτών ενάντια στην ιδιωτικοποίηση των 

υπηρεσιών ύδρευσης κατέληξε στην συλλογή 

11.000 υπογραφών, ενώ στην Ιρλανδία χιλιάδες 

πολίτες διαμαρτυρήθηκαν για την αύξηση των 

τιμών του νερού με άμεση ανταπόκριση της 

Κυβέρνησης.
53

  

To 2014 η Ελληνική Πρωτοβουλία 

Savegreekwater εξέφρασε την αντίθεσή της στην 

συζητούμενη τότε ιδιωτικοποίηση των 

επιχειρήσεων ύδρευσης. Διεκδικώντας το 

δικαίωμα σε καθαρό προσιτό νερό 

διαχειριζόμενο ως δημόσιο αγαθό από το κράτος, 

οι μαζικές κινητοποιήσεις των πολιτών οδήγησαν 

τον Μάιο του 2014 στην διενέργεια άτυπου 

δημοψηφίσματος με ποσοστό 98% να τάσσεται 

κατά της ιδιωτικοποίησης της ΕΥΑΘ.
54

 Ως 

αποτέλεσμα αυτού, η Ελληνική Κυβέρνηση 

έπαυσε οποιαδήποτε ενέργεια προωθούσε την 

ιδιωτικοποίηση των υπηρεσιών νερού στην 

Θεσσαλονίκη και στην Αθήνα.
55

 

Θεμελιώδους σημασίας για το μέλλον των 

υπηρεσιών νερού αποτέλεσε και η με αριθ. 

1906/2914 απόφαση σταθμός του ΣτΕ κατά το 

σκεπτικό της οποίας α) η μετατροπή της ΕΥΔΑΠ 

σε ιδιωτική αντιβαίνει το άρθρο 5 παρ. 5 και το 

άρθρο 21 παρ. 3 του Συντάγματος που ορίζει ότι 

το Κράτος μεριμνά για την υγεία των πολιτών, 

διότι μια τέτοια μετατροπή που λειτουργεί με 

κύριο γνώμονα το κέρδος καθιστά αβέβαιη τη 

συνέχεια της παροχής προσιτών υπηρεσιών 

κοινής ωφελείας, και β) πρέπει να ληφθεί υπ’ 

                                                           
 

 

 

52
 

https://www.theguardian.com/environment/2016/nov/18/sl

ovenia-adds-water-to-constitution-as-fundamental-right-

for-all (Ανακτήθηκε 8.8.2019). 
53

 Bieler Α., op. cit., 300-326. 
54

 https://gr.euronews.com/2014/05/18/thessaloniki-atypo-

dimopsifisma-referendum-nero-eyath (Ανακτήθηκε 

6.8.2019). 
55

 http://www.macropolis.gr/?i=portal.en.economy.1331  

(Ανακτήθηκε 20.7.2019).  



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

48 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

όψη ο μονοπωλιακός χαρακτήρας της δημόσιας 

επιχείρησης ύδρευσης.
56

  

 

7. Αξιολόγηση της ΕΠΠ 

 

Όπως έγινε αντιληπτό από τη παραπάνω 

μελέτη, η δράση της ΕΠΠ δεν κατέληξε σε 

κάποιο έννομο αποτέλεσμα ούτε ενσωμάτωσε 

ρητά στην Ευρωπαϊκή Νομοθεσία το ανθρώπινο 

δικαίωμα στο νερό όπως ήταν - και παραμένει - 

το ισχυρό αίτημα των πολιτών, άλλαξε ωστόσο 

την δημόσια συζήτηση για το νερό στην 

Ευρώπη. Η συνεισφορά των ανθρώπων στα 

πλαίσια αυτού του δημόσιου διαλόγου 

εξελίσσεται σ’ ένα «μέσο χάραξης πολιτικής το 

οποίο μπορεί να ενισχύσει την επιρροή των 

πολιτών στο Ευρωπαϊκό πολιτικό σκηνικό».
57

  

Πριν την ίδρυση της Πρωτοβουλίας και 

την εκκίνηση της εκστρατείας Right2water οι 

περισσότεροι πολίτες δεν είχαν αντιληφθεί με 

ποιο τρόπο είναι οργανωμένες οι υπηρεσίες 

νερού στην χώρα τους και δεν γνώριζαν για το 

δικαίωμα στο νερό και την υγιεινή. Η καμπάνια 

αυτή έδωσε φωνή στα κινήματα νερού και στους 

απλούς πολίτες σε διαφορετικά επίπεδα.
58

 Πιο 

συγκεκριμένα επηρέασε σημαντικά την δημόσια 

ατζέντα, έθεσε πολιτικά ζητήματα σε τοπικό και 

εθνικό επίπεδο και τελικά είχε έμμεσο αντίκτυπο 

και στο νομοθετικό πλαίσιο της Ευρώπης, όπως 

παρουσιάστηκε παραπάνω, συμβάλλοντας στην 

εφαρμογή ενός δικαιώματος στο νερό με μία 

ευρύτερη έννοια. Σύμφωνα με την άποψη του 

Ευρωπαίου Διαμεσολαβητή «όσον αφορά στα 

ουσιαστικά αποτελέσματα της διαδικασίας της 

ΕΠΠ, το να υιοθετήσει η Επιτροπή μια 

νομοθετική πρόταση δεν θα έπρεπε να είναι το 

                                                           
 

 

 

56
 

http://www.dsanet.gr/Epikairothta/Nomologia/ste%201906

_2014.htm (Ανακτήθηκε 20.7.2019). 
57

 Longο E. op. cit.: 181–200. 
58

 Boelens, R., Perreault T., Vos J. Water Justice. 

Cambridge University Press, 2018: 378. 

μοναδικό μέτρο επιτυχίας της Πρωτοβουλίας. Η 

ίδια η διαδικασία τυγχάνει υψίστης σημασίας».
59

 

H επιτυχία της δράσης της ΕΠΠ, οφείλεται 

εν πολλοίς στην μακρά ιστορία των αγώνων για 

το νερό, στην ξεχωριστή φύση του νερού ως 

ζωτικής σημασίας πόρου για όλους, καθώς και 

στην ευρεία συνεργασία που είχαν ποικίλες 

ομάδες πολιτών σε τοπικό και εθνικό επίπεδο 

θεμελιώνοντας τις βάσεις για διακρατική 

αλληλεγγύη.
60

 Ο συνδυασμός αυτός αποδεικνύει 

ότι το νερό αποτελεί ένα ζήτημα που υπερβαίνει 

οποιουσδήποτε πολιτικούς ή κομματικούς 

διαχωρισμούς.  

 

Επίλογος - Συμπεράσματα 

 

Από την παραπάνω ανάλυση έγινε σαφές 

ότι οι στρατηγικές ενδυνάμωσης και αντίστασης 

των διαφόρων χρηστών νερού που προκαλούν 

τις ήδη υπάρχουσες δομές όπως είναι η 

νομοθεσία, οι κυβερνώντες και οι ειδικοί, είναι 

αποτελεσματικές όταν καταστρώνονται από 

εκείνες τις ομάδες που πρέπει να έχουν τον 

έλεγχο, δηλ. ομάδες χρηστών νερού. Μέσω των 

αγώνων τους και των δράσεών τους μπορούν να 

διαπραγματευτούν, να υπερασπιστούν τα 

δικαιώματά τους και να συμβάλλουν στην 

διαμόρφωση των κανόνων του παιχνιδιού.
61

  

Η συλλογή εκατομμυρίων υπογραφών σε 

τοπικό και εθνικό επίπεδο στην Ευρώπη με την 

εκστρατεία Right2water της ΕΠΠ, κατέδειξε ότι 

τα ζητήματα ζωτικής σημασίας που αποτελούν 

κομμάτι της καθημερινής ζωής των πολιτών, 

όπως είναι το δικαίωμα στο νερό και ό,τι αυτό 

συμπεριλαμβάνει, μπορούν να τεθούν στο 

τραπέζι των Ευρωπαϊκών κέντρων λήψης 

αποφάσεων με ισχυρό δημόσιο λόγο. Οι 

συναινετικές και συμμετοχικές διαδικασίες 

μπορούν να δημιουργήσουν τις κατάλληλες 

                                                           
 

 

 

59
 

https://www.ombudsman.europa.eu/en/decision/en/59205 

(Ανακτήθηκε 10.8.2019). 
60

 Bieler Α., op. cit., 300-326. 
61

 Boelens, R., Budds, J., Bury, J., Butler, C., Crow, B., 

Dill, B., Langridge, R. op. cit., 249. 



Original Article                                                                                                                                             Πρωτότυπη Εργασία 

49 

 www.bioethics.gr                                                                         Νικολακάκου Ε.Κ. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

προϋποθέσεις κοινωνικού διαλόγου και 

υπεύθυνης συμμετοχής στη πρόταση ή και 

διαμόρφωση κάποιες φορές νομοθετικών 

ρυθμίσεων και τη διευρυμένη αποδοχή τους.  

Η ΕΠΠ και οι υποστηρικτές της αν και 

πολλές φορές αγωνίζονται με βάση διαφορετικές 

ιδεολογίες και συμφέροντα, ενισχύουν ωστόσο 

τον ρόλο όχι μόνο του κάθε ατόμου ως πολίτη 

αλλά και ως μέρος μιας ευρύτερης κοινωνικής 

ομάδας, ενώ μοιράζονται κοινούς στόχους και 

οράματα. Κατά πρώτον βασική τους πεποίθηση 

είναι ότι η ιδιωτικοποίηση ενός κοινού αγαθού 

όπως το νερό, είναι αδιανόητη. Κατά δεύτερον, 

αν και αντίθετοι στην ιδιωτικοποίηση, 

αμφισβητούν και τον απόλυτο κρατικό έλεγχο 

που έχει να επιδείξει επίσης αρκετά 

μειονεκτήματα, προτείνοντας μοντέλα 

σύμπραξης δημοσίου - κοινοτικού ή 

διεκδικώντας την διαχείριση των υδατικών 

πόρων σε επίπεδο κοινοτήτων.  

Όπως επισημάνθηκε και παραπάνω 

σύμφωνα και με το Γενικό Σχόλιο 15 της 

Επιτροπής των ΗΕ, οι κυβερνήσεις οφείλουν να 

σέβονται, να προστατεύουν και να λαμβάνουν 

όλα εκείνα τα κατάλληλα μέτρα που θα 

βοηθήσουν στην ακόμη καλύτερη ικανοποίηση 

του δικαιώματος στο νερό. Όλα τα κείμενα 

δεσμευτικά και μη, συνηγορούν στο ότι το νερό 

αποτελεί ένα κοινό αγαθό που πρέπει να 

απολαμβάνει όλη η ανθρωπότητα ισότιμα και 

χωρίς διακρίσεις και για το λόγο αυτό θα πρέπει, 

κατά τη γνώμη μας, να ισχυροποιηθεί και 

δικαιϊκά με ρητή κατοχύρωση από κάθε κράτος 

στην εσωτερική του έννομη τάξη. 

 

 



Original Article                                    Πρωτότυπη Εργασία 

50 

 www.bioethics.gr                     Μουμτζή Σ. / Βιοηθικά 2(2) Σεπτέμβριος 2016 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Ανασκόπηση - Review 

 
 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

51 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 
 
 
 

 
 

Advanced healthcare directives: an analysis of the ethical and legal related 
issues, and a current comparison among EU Members states 

 
 

Alessandro Vitale 
 

Lawyer, Stagiaire, Hellenic National Bioethics Commission, Athens, Greece 
 
 

alessandrovitale88@gmail.com 
 

Abstract 

 

 This paper deals with the never-enough-discussed topic of the end of life advanced decisions, 

focusing on the instructional advanced directives and other kinds of advance healthcare planning (like the 

appointment of a proxy), as forms of autonomy on own health and life – that is the right to self-determine 

in advance about whether to submit or not to some medical treatments, even the life-saving ones, in case 

of the future inability or unconsciousness at the moment they are required. This work aims to provide an 

overview of the current state of the art of the subject matter, starting from the reconstruction of the route 

that led to the achievement of such an important legal common framework as the informed consent 

principle (implemented at a European level by the Oviedo Convention of 1997), to get to the analysis of 

five EU Members States’ national regulations, comparing for the purpose the related similarities and 

differences, the strengths and the weaknesses; that is the Acts of Belgium, France, Germany, Spain, until 

the most recent at the moment, the Italian law on informed consent and advanced directives of the late 

2017. The report highlights how there is not still a common view of the matter, particularly talking about 

the legal bindingness of the advanced directives; and even where it is provided, margins of inefficiency or 

ineffectiveness are more than a possibility, as many concrete cases continue to show, due to some gaps of 

the system. 

 A lot of work still needs to be done at all levels, from the EU institutions to the national 

Parliaments, from the Courts to the hospitals wards, to enhance and grant the advanced will of the most 

weak among the patients, the unable ones to currently express their wishes; patients thatnevertheless, and 

even more so, deserve their personal liberty and their dignity to be respected. 

 

Keywords: Advanced healthcare directives, end of life, self-determination, living will, proxy. 

 

 

 

 

 

 

 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

52 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 

 
 
 

Προγενέστερες οδηγίες: ανάληση των ηθικών και νομικών ζητημάτων, και 
σύγκριση των πρακτικών ευθανασίας των χωρών της Ευρωπαϊκής Ένωσης 

 
 

Alessandro Vitale 
 

Δικηγόρος, Stagiaire Εθνική Επιτροπή Βιοηθικής, Αθήνα, Ελλάδα 
 

 

Περίληψη 
 

 Το θέμα της συγκεκριμένης εργασίας είναι πολυσυζητημένο και αφορά τις προγενέστερες 

αποφάσεις για το τέλος της ζωής, εστιάζοντας στις καθοδηγητικές προγενέστερες οδηγίες αλλά και στην 

προσπάθεια προγραμματισμού προηγμένων υπηρεσιών υγείας, (όπως για παράδειγμα ο διορισμός 

νόμιμου αντιπροσώπου/δικαστικού συμπαραστάτη), ως έκφραση της αυτονομίας του ατόμου για την 

υγεία και τη ζωή• αυτό απορρέει από το δικαίωμα του αυτοκαθορισμού εκ προοιμίου, σχετικά με την 

επιθυμία κάποιου να υποβληθεί ή όχι σε ορισμένες ιατρικές θεραπείες, ακόμη και κι αν αυτές μπορεί να 

αποβούν σωτήριες, υπό την προϋπόθεση της μελλοντικής ανικανότητας ή έλλειψης συνείδησης τη στιγμή 

που θα απαιτηθεί. Στόχος της παρούσας εργασίας είναι η παροχή μιας επισκόπησης για την τρέχουσα 

κατάσταση του υπό συζήτηση θέματος, έχοντας ως εφαλτήριο την ανακατασκευή της πορείας που 

οδήγησε στην επίτευξη ενός τέτοιου σημαντικού κοινού νομικού πλαισίου, όπως η αρχή της συναίνεσης 

κατόπιν ενημέρωσης / της ενήμερης συγκατάθεσης (που εφαρμόστηκε σε Ευρωπαϊκό επίπεδο από τη 

Σύμβαση του Οβιέδο το 1997), καθώς επίσης και η ανάλυση της εθνικής νομοθεσίας πέντε Κρατών-

μελών της ΕΕ, συγκρίνοντας τις σχετικές ομοιότητες και διαφορές, τα πλεονεκτήματα και τις αδυναμίες. 

Πιο συγκεκριμένα, είναι η νομοθεσία του Βελγίου, της Γαλλίας, της Γερμανίας, της Ισπανίας, έως της πιο 

πρόσφατης αυτή τη στιγμή νομοθεσίας της Ιταλίας στα τέλη του 2017, όσον αφορά τη συναίνεση κατόπιν 

ενημέρωσης και τις προγενέστερες οδηγίες. Ωστόσο, στην εργασία επισημαίνεται ότι δεν υπάρχει κοινή 

τοποθέτηση σε αυτό το ζήτημα, ειδικά όταν γίνεται αναφορά στη νομική δεσμευτικότητα των 

προγενέστερων οδηγιών ακόμα και στις περιπτώσεις που προβλέπεται, τα περιθώρια ανεπάρκειας και 

αναποτελεσματικότητας είναι πολύ περισσότερα από μία πιθανότητα, καθώς πολλές ιδιαίτερες 

περιπτώσεις εμφανίζονται διαρκώς εξαιτίας των κενών στο σύστημα. 

 Είναι αναγκαίο να καταβληθεί μεγάλη προσπάθεια σε όλα τα επίπεδα, από τα θεσμικά όργανα της 

ΕΕ μέχρι τα εθνικά κοινοβούλια, καθώς κι από τα δικαστήρια μέχρι τα τμήματα/πτέρυγες των 

νοσοκομείων (νοσοκομειακά τμήματα), για την ενσωμάτωση και την ικανοποίηση των προγενέστερων 

επιθυμιών ακόμα και των πιο αδύναμων από τους ασθενείς, αυτών που δεν μπορούν επί του παρόντος να 

εκφράσουν τις επιθυμίες τους• των ασθενών που, παρά των συνθηκών, αλλά και κυρίως εξαιτίας αυτών, 

δικαιούνται το σεβασμό της προσωπικής τους ελευθερίας και της αξιοπρέπειά τους. 

 

Λέξεις-κλειδιά: Προγενέστερες οδηγίες, τέλος ζωής, αυτοκαθορισμός, διαθήκη ζωής, πληρεξούσιος, 

νόμιμος αντιπρόσωπος. 

 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

53 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

1. A necessary introduction 

 

1.1 The achievement of the informed con-

sent principles 

 

 Even if informed consent principle, talking 

about medical treatments, seems now to be 

accepted and shared by the whole EU 

community, there is still a great distance and a 

variety of views and regulations on a closely 

related issue: the Advance healthcare planning. 

 The informed consent finds its roots in 

many national constitutions, in particular, as they 

state the right to health and the one to personal 

freedom. The first one, in fact, provides the right 

to go for treatment, as well as the right to not to 

do so, according to each person own will and 

self-determination and, as a consequence, the 

right of refusing any unwanted medical 

treatment; the second one provides the bodily 

integrity, and the right to self-determine in 

general. 

 Although this could seem obvious today, 

the informed consent principle and its protection 

are a quite recent achievement: it was just in 

1997, in fact, that the Convention on Human 

Rights and Biomedicine (better known as Oviedo 

Convention) made European countries acquire a 

common legal background on the field, in the 

sense of the patients’ autonomy enhancing. 

 For many decades before that, the doctor-

patient relationship had been unbalanced and 

dominated by a sort of paternalism, according to 

which the doctors had the full control over the 

choices and the decisions involving medical 

treatments, the patient being just submitted to his 

will, as the absolute authority on health and on 

life protection; in a sense, that was the case 

regardless of the patient’s will and even in 

conflict with it, when necessary. 

 This conflict was deeper and very 

excruciating, when it regarded life-saving 

medical treatments, as the artificial hydration or 

nutrition, strictly necessary for the prosecution of 

the patient’s life. According to the duty of care 

(deontologically), and to the sanctity of life 

(ideologically), and consequently to its 

unavailability, the doctor’s will always 

prevailed, and the patient’s one, possibly 

addressed to refuse (or to give up) the 

treatments, could legitimately be ignored 

(medically as well as legally), convicting him to 

a body-prison that, thanks to the technological 

progress, could last for many suffering years — 

artificially and indefinitely extending his dying 

process, against his will. 

 It’s evident how a conflict like this 

represented a crossroads of ethical, legal, 

medical, scientific, religious, deontological and 

philosophical issues, the fulcrum of which is 

something as hard to define as the value of life: 

whether life should be considered a value and a 

(unavailable) sacred good, always decent in 

itself, and always to be protected, whether 

efficient or less, conscious or less, wanted or 

less, and regardless of the subject’s wishes; or 

instead, if the value of life, its dignity and at the 

end its sense should be rather estimated by each 

man, since life, which belongs to the whole 

mankind, belongs at the same time (and maybe 

first) to each one, personal and unique as it is. 

 Coming back from ethics to medicine, this 

last view, if followed, was able to legitimate the 

refusal of an unwanted medical treatment, even a 

vital one, since own life is here seen as available. 

 The great debate about theseissuesthat 

involved politicians, philosophers, lawyers and 

the public opinion in general, was powered by 

some heavy dramatic cases, widespread by 

media: cases of people forced to some life-

saving perpetual medical treatment against their 

will, people that preferred by far death to that 

kind of living; in this sense, they claimed the 

right to giving up the treatments, according to 

their freedom, their autonomy and their self-

determination.
1
 

                                                           
 

 

 

1 
One of the most relevant cases known is that of 

PiergiorgioWelby in Italy: he was totally paralyzed and 

submitted to an artificial ventilator for more than nine 

years, due to a degenerative disease. He finally found a 

doctor who agreed to stop the treatment in 2006; the doctor 

went to trial for consensual homicide, but it was later 

cleared as he acted to fulfill a duty (Tribunale di Roma n. 

2049/2007, in www.dirittoegiustizia.it) 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

54 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

It progressively came to a subjectification of the 

ill and his health, giving him back the right to 

choose and self-determine, and redrawing the 

doctor-patient relationship as an alliance 

(therapeutic alliance). According to this, the 

doctor can submit the patient only to wished 

treatments, after informing him about all the 

treatments related issues; otherwise, he cannot 

do anything but stopin front of a current, capable 

and informed dissent, under penalty of acting 

illegally. Even if it goes under the patient’s best 

interest, or if it can lead to his death, the ill’s 

wishes prevail, and he can always legitimately 

refuse any medical treatments, or give up the 

already submitted one: consequently, he must be 

informed and he must express his consent to any 

medical treatment before its submission. 

 The informed consent is then able to be 

used as an instrument of self-governed 

reappropriation, as well as a reaffirmationand 

protection of personal dignity. 

 The consent had been yet linked to 

dignityto protect the human body from some 

forms of utilization and trialin the 

International Covenant on Civil and 

Political Rights adopted by the United 

Nations General Assembly in 1966; talking 

about European Countries, a common framework 

was stated by the Convention on Human Rights 

and Biomedicine(mentioned above), stipulated in 

1997: its important Article 5 provides that “An 

intervention in the health field may only be 

carried out after the person concerned has given 

free and informed consent to it. This person shall 

beforehand be given appropriate information as 

to the purpose and nature of the intervention as 

well as on its consequences and risks. The 

person concerned may freely withdraw consent 

at any time.” 

 Likewise, the Charter of Fundamental 

Rights of the EU, which regulation is binding for 

all the Countries as the Treaties one
2
, provides: 

“In the fields of medicine and biology, the 

                                                           
 

 

 

2
 As stated by the Treaty of Lisbon of 2007. 

following must be respected in particular: the 

free and informed consent of the person 

concerned, according to the procedures laid 

down by law […]”. 

 As a consequence, the national Courts, as 

well as the Medical Codes of ethics, 

implemented and protected these principles. 

 But what happens when the patient is 

unable to express his consent/dissent, due to his 

current unconsciousness or inability? 

 

1.2 Liberty/Dignity 

 

 The personal freedom and the availability 

of own body are strictly related to the human 

dignity; many rights have been achieved in the 

name of these values, to affirm, to promote and 

to protect the individual dignity and identity. 

 We can already find the dignity as a 

principle of law just after the end of the WWII, 

that is after a period in which dignity had been 

abused and violated hard: the emphatic Preamble 

of the Universal Declaration of Human Rights of 

the United Nations (1948) significantly states 

that “Whereas recognition of the inherent dignity 

and of the equal and inalienable rights of all 

members of the human family is the foundation 

of freedom, justice and peace in the world.” 

 At the same time, the human dignity as a 

fundamental value (and right) raised into the 

national laws: for example, the Article 1 of the 

German Constitution, as a Grundnorm of the 

system, provides that “Human dignity shall be 

inviolable. To respect and protect it shall be the 

duty of all state authority.” 

 Moreover, these respect and protection are 

highly enhanced in the European field, as we can 

find it in the Oviedo Convention (1997), starting 

from its full title “Convention for the Protection 

of Human Rights and Dignity of the Human 

Being with regard to the Application of Biology 

and Medicine: Convention on Human Rights and 

Biomedicine”,as well as in the Charter of 

Fundamental Rights of European Union (2000), 

and in the Article 2 of the Treaty of European 

Union, according to which the human dignity is 

the first among the founding values of the EU. 

In the light of the above, human dignity has 

become a key-word of the modern laws, in 

particular of biolaws. But what is dignity? 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

55 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 It’s important to frame it, since no 

definition of dignity can be found in legal texts; 

and the risk is that it could descend to a hollow 

formula. 

 At first sight, dignity can play two 

differentroles: if it can be generally related to the 

mankind essence, being a column of its inherent 

value, it can play, on one hand, in a personal and 

subjective perspective, as a principle to affirm 

freedom and to claim rights and autonomy (in 

particular from the authorities); on the other 

hand, it can be as a limit to these same values, in 

the name of the dignity as universally and 

objectively seen, that is the dignity of the whole 

of mankind.
3
 

 In this dichotomy lies a potential conflict 

between personal dignity, as a source of rights, 

and human dignity, as a source of duties: each 

person, in fact, is morally - and often even 

legally – required not to cross with his acts the 

borders which protect the dignity of the mankind 

that as a human he must respect so; in a mutual 

respect of the individual dignities, each person is 

required to be balanced and in parallel with the 

collective respect of the abstract and absolute 

dignity (although able to update its boarders in 

time) of the whole humanity. 

 Personal freedom, as expression of 

personal dignity, can be limited in the name of a 

higher interest: the protection of the human 

dignity cannot be put at risk by the extremism of 

                                                           
 

 

 

3
 About the double-face of the principle of dignity, 

Beyleveld – Brownsword, Human dignity in bioethics and 

biolaw, Oxford, Oxford University Press, 2001. The 

authors relate the two mentioned concepts of “dignity as 

empowerment” (the subjective dignity, aimed at the 

individual rights and liberties enhancing) and of “dignity 

as constraint” (the objective dignity as a limit to self-

determination) to two different periods: the first one, to the 

post-war period of conventions and national 

constitutionalisations; the second one, to the more recent 

period of the “new bioethics”, also as an answer to the new 

instances and issues raised by the technological progress. 

a single person, and neither by the amoral 

technological and scientific development.
4
 

 The human dignity, then, represents a 

threshold, un-crossable even by the free consent, 

since this would involve an unavailable good: 

the even consensual violation of own dignity 

would be an indirect violation of the human 

dignity that each person has inside him, as he 

belongs to humanity, following the famous 

Kantian approach according to which each man 

is an expression of the whole mankindand the 

humanity inside each man must be always 

treated as an end, never as a means.  

 However, this compression of liberty leads 

to a conflict that becomes bigger as we think that 

the human dignity is a pre-positive concept, 

determined by a third partyand that it’s 

something that may be highly influenced, in its 

concrete specification, by the dominant moral 

common ground, which likely suffers from a 

metaphysical view and a religious feeling that 

can be shared more or less by the subject, but to 

which he will be forced to submit, though.  

 A law who defends the individual from 

himself, and warrants the respect of each one’s 

nature by themselves, overcoming the personal 

will, cannot justify this role but in the name of 

insuperable duties that each person has to him or 

herself. Moreover, it sometimes justifies the 

duties, or the restriction, arguing about an 

abstract party who could be offended by the 

agent’s self-acts, the subject’s class, the 

community, the humanity, as appropriate.  

 Dignity is like an impregnable fortress, 

inherent to human beings in all of their degrees, 

granted from the pre-natal status of embryos to 

the after-death status of dead bodies.   

 But what about the end of life matters? 

It is a field that is highly involved by the conflict 

we are talking about, between personal dignity 

and humankind dignity. Let us think of the 

                                                           
 

 

 

4
 Andorno warns against this threat in Human dignity and 

human rights as a common ground for a global bioethics, 

in Journal of Medicine and Philosophy 34, 2009.   



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

56 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

euthanasia for a moment: it is claimed by its 

supporters as the right to a decent end, or as the 

right to put an end to a life not decent anymore, 

an expression of freedom and self-determination. 

However, it is strongly opposed by the opponent, 

who supports the unavailability of life, and of the 

right to define it as decent or not, since in their 

opinion it always is. 

 According to this last opinion, the self-

determination is heavily restricted, the freedom 

is denied, the dignity is imposed, on the basis of 

hetero-determined criteria and close ties between 

ethics and law, being the paradigm of dignity 

used without any references to objective, 

concrete and positive parameters. 

 Personal dignity (that is related to the 

liberty of choice and self-availability) and human 

dignity, however, are not in a necessary 

adversarial relationship, according to which the 

one cannot but exclude the other one: dignity is a 

universal value, and all of its form can be viewed 

as the other side of the same coin. 

 In this sense, the Article 3 of the Charter of 

Fundamental rights of EU provides and protect 

the informed consent principle, that is an 

expression of individual dignity as freedom-

enhancing, as long as “the prohibition on making 

the human body and its parts as such a source of 

financial gain”, as a limit to individual actions, 

and as a protection of the human dignity. 

 Balancing these values is a delicate, but 

necessary task. The respect to the moral and 

personal autonomy and the one to the humankind 

value can move in the same direction, as they 

can also come into conflict. In this case the 

public authorities must warrant the human 

dignity, as the value that the first Article of the 

Charter of Nice requires to “respect” and 

“protect”. 

 

2. Advance care planning 

 

2.1 Ethical and legal issues; the framework at 

the European level 

 

 If the informed consent principle is, by 

now, a shared paradigm,heterogeneous solutions 

are still given by the EU Countries to a related 

issue: what to do if the patient is actually unable 

to express his or her current free will about a 

medical treatment he must be submitted to, 

because of his/her permanent or temporary 

unconsciousness or inability.  

 In such cases, in fact, the potential conflict 

between the doctors’ duty of care and the 

patient’s right to self-determine (and to refuse 

the unwanted cares) is at its highest, since the ill 

cannot even make his choice, in the form of 

informed consent or dissent.  

 As long as the required treatments are life-

saving, the conflict becomes crucial, especially 

as we consider that nowadays the scientificand 

technological development could artificially 

prolong lifeand avoid the natural occurring of 

death, for an indefinite time. 

 It should be strongly taken into account, 

then, the possibility that a patient, if able to, 

would rather die than live, for instance, in a 

permanent vegetative state, submitted to an 

artificial ventilator or to artificial nutrition and 

hydration. 

 If the informed consent principle, as we 

have seen above, enables the patient to refuse 

any care, even a vital one, and oblige the 

physician to respect his will, the lack of 

consciousness or ability willmake his current 

will unknowable, and the doctors consequently 

usually follow the maxim “in dubio pro vita”: 

that is, according to the duty to provide care 

stated by their Code of ethics. 

 There is the chance, though, that the 

patient had expressed his will in advance, in 

some forms, properly planning the care he 

wished or did not wish to submit to, in case of an 

actual state of unconsciousness or inability: this 

is what is called, in general, an advance care 

plan. 

 The best known forms of advance 

healthcare plan are the living will and the 

durable power of attorney for healthcare, but the 

category also includes other documents as: the 

Do-not-resuscitate-order (DNR), the Do-not-

intubate-order (DNI), the Physician – or Medical 

– orders for life-sustaining treatments (POLST 

and the MOLST, mostly used in the USA).  

 An important distinction must be 

underlined, though, to avoid easy confusions: if 

all of these acts represent a form of advance care 

planning, the living will (or some other specific 

orders, like the DNR or the DNI) just falls under 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

57 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

the subcategory of the advanced directives, as a 

document that a person drafts to express his will 

in advance to prevent to be forced to unwanted 

cares – that is the wishes or the directives about 

the medical treatment he could face being in a 

state of inability. When this kind of acts is 

drafted, an agent eventually appointed by the 

subject will just control and supervise the respect 

of the stated will, representing the patient before 

the doctors and excluding any other people (like 

the relatives) from getting involved in the matter; 

but he will not have any actual right to decide by 

himself. 

 By a durable power of attorney, instead, a 

person appoints a proxy not just to represent him 

or her, in the same hypothesis of lack of 

consciousness, but in this case, even mandating 

him to make medical decisions on his or her 

behalf, as a full surrogate of himself, according 

to the situation; obviously trying to decide as the 

patient would have done if conscious, because of 

his values and his convictions, is what the proxy 

is supposed to know well. 

 The big issue that divides the European 

Countries is to define which forms of ACP are 

legally valid and, moreover, if they are binding 

for the doctors, or can be legitimately ignored by 

them (and in this case, when). 

 The difficulties about a regulation concern 

at least two different, but related, problems: the 

lack of a stringent common framework at the EU 

level and the hard conflicts at the bottom of 

some legal and ethical issues. 

 There is an undeniable, unbridgeable gap 

between an informed consent and an advanced 

healthcare plan (in particular focusing on the 

instructional kind of plan, i.e. properly the 

advanced directives). 

 While an informed consent to be valid, 

must be (precisely) either informed, conscious, 

concrete or mostly current, the advanced 

directives are quite the opposite: abstract, (more 

or less) general, uninformed and mostly, by their 

definition, advanced. 

 To recognize a binding value to an 

advanced healthcare plan means to act on the 

basis of a presumption: the presumption is that, 

meanwhile, the patient has not changed his mind 

about the wishes he drafted (a long time before 

getting sick, possibly in a totally different state 

of mind); moreover, and it is a sort of probatio 

diabolica, we should presume that he wouldn’t 

have changed his mind about the current and 

specific medical treatments he needs, if he was 

conscious and able to be informed, and he could 

choose at the moment. For example, he might 

choose differently because of some 

developments in the therapeutic field, unknown 

when he drafted his will or simply because of a 

stepped in will to fight the disease, instead of just 

giving up; and certainly, it is not an invincible 

presumption.
5
 

 That could be really crucial, as long as we 

think that respecting a living will could lead to 

not artificially prolong the unconscious patient’s 

life as stated by him (by chance) — that is letting 

him die; on the contrary, ignoring his advanced 

directives could represent a heavy violation of 

his rights and of his self-determination.
6
 

Moreover, the Law usually gives the 

presumptions a probative value, not a decisive 

one; the decisions are rather to be taken beyond 

any reasonable doubt. 

 As anticipated, all of these conflicts have 

not been solved at the EU level (and probably 

they simply could not) by the though important 

Convention on Human Rights and Biomedicine 

of 1997, which chose a “minimalist approach” 

                                                           
 

 

 

5
 Some national legislations actually know some kinds of 

advanced will, expressed “now for then”, for example talk-

ing about the organ donation; but none of them can deter-

mine a life-or-death choice. 
6
 For example, probably because of the abstraction, vague-

ness and uncurrent time of the dissent, a medical staff in 

Italy refused to respect the “No blood” card that an uncon-

scious patient (a Jehovah’s Witness) had with him, submit-

ting him to a blood transfusion that saved his life. When 

they went on trial, the doctors argued that they could not 

assume that the patient’s wishes could be clearly also re-

lated to a great and imminent danger for the life itself. 

They won the trial (Cass., 15/9/08, n. 23676, in Nuovagiur. 

civ. comm., 2009, I, p. 170), although (in confirmation of 

the hard conflict in this field) the same Supreme Court had 

stated in a previous judgment that “It must be excluded 

that the right to self-determination of the patient may be 

limited if it leads to the sacrifice of his life” (Cass. n. 

21748/2007, in Foro it., 2007, I, 3025). 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

58 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

because of “both substantive and practical 

reasons, that is, for the need to respect the 

cultural specificities of each country, and for the 

impossibility of a deeper consensus”.
7
 

 That’s why the Article 9 of the 

Convention, “Previously expressed wishes”, 

does not set any common frame either about the 

minimal formal requirements for the validity of 

advance directives or about the legal effect of 

advance directives; yet, it only provides that: 

“The previously expressed wishes relating to a 

medical intervention by a patient who is not, at 

the time of the intervention, in a state to express 

his or her wishes, shall be taken into account.” 

 In order to interpret this vague provision, 

we must consider it as a compromise formula, 

provided as a starting point, not an ending one, 

for a regulation on this delicate field; at the same 

time it marks the first recognition of the legal 

value of advance directives in a European 

binding document. 

 However, the expression “taken into 

account” clearly leaves open the problem 

whether the advanced directives should be 

considered as just indicatory or mandatory, and 

when they could be disregarded; thus, it leaves to 

the national legislations the burden to 

specifically regulate the issue, but it gives the 

Countries (the ones which ratified the 

Convention, of course) a common standard 

ground, according to which, the advanced 

directives shall at least be taken into account. 

 Although it must be noted how the Oviedo 

Convention does not deal with the durable power 

of attorney but just with the advanced 

instructional directives as the living will, still it 

represents an important achievement, since it 

seems to provide that “doctors cannot act 

arbitrarily and need good reasons to disregard 

                                                           
 

 

 

7
 Andorno, Regulating advance directives at the Council of 

European Negri, Self-Determination, Dignity and End-of-

Life Care. Regulating Advance Directives in International 

and Comparative Perspective, Leiden-Boston, 

MartinusNijhoff, 2011. 

the patient’s previously expressed wishes”
8
, for 

example: “when they have been expressed a long 

time before the intervention, or when medical 

technology has made significant progress since 

the time when the advanced directive was signed 

and it can be reasonably assumed that, in the 

present circumstances, the will of the patient 

would have been different”.
9
 

 The next document related to the field at a 

European level was a soft-law instrument, the 

Recommendation (2009) 11, that tried: to fill the 

gaps of the Oviedo Convention, to go deeper in 

the AD’s regulation and deal with the Power of 

attorney. 

 According to the Principle 2.3, the 

advanced directives are defined as “instructions 

given or wishes made […]”, being the two 

different words used in reference to both legally 

binding or merely advisory advanced 

statements
10

 (still not solving the problem of 

their legal force by itself, then); but the advance 

directives which do not have binding effect 

should, according to the Principle 15, be treated 

as statements of wishes to be given “due 

respect”, that seems to be something stronger 

than just taking them into account, as provided 

by the previous Article 9 of the Oviedo 

Convention.
11

 

 By the way, the recommendation goes a 

step further by explicitly recognizing for the first 

time the validity of a binding advance directive. 

 It also deals with the formal requirements 

of the AD’s, providing that the States should 

consider whether all or certain types of advance 

directives should be made or recorded in writing 

if intended to have binding effect (Principle 

16.1). Moreover, according to the Principle 16.2 

“If a directive is about health issues, it is 

advisable that the adult receives guidance from a 

                                                           
 

 

 

8
 Andorno, ibidem. 

 
9
 Explanatory Report to the Convention on Human Rights 

and Biomedicine, paragraph 62. 
10

 Explanatory Memorandum to Rec (2009) 11, paragraph 

178. 
11

 Andorno, ibidem. 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

59 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

lawyer, a notary or a medical doctor in order to 

ensure that the directive is clear and that the 

adult is aware of the consequences of the 

choice”
12

; that is something reaffirmed and 

reinforced next by the Resolution 1859 (2012), 

which provides, by its point 7.2, that “Advance 

directives, living wills and/or continuing powers 

of attorney should, in principle, be made in 

writing and be fully taken into account when 

properly validated and registered (ideally in 

state registries)”. 

 In the next paragraphs of this paper, we 

will make a comparison among the regulations, 

in the field of the advance healthcare plan, 

implemented by some EU Member States. 

 

 

                                                           
 

 

 

12
 Explanatory Memorandum to Rec (2009) 11, paragraph 

183. 

2.2 The EU Member States national 

regulation 

 

 Among the 28 EU Member States, the 

most of them (17), but not all of them have 

ratified the Oviedo Convention; the most of them 

(18), but not all of them have a specific 

legislation on the advance healthcare plan field, 

whether they have ratified or not the Convention. 

This gap leads to some different kinds and levels 

of regulations, which reflect the different views 

of the Countries on this matter.  

 The table below may help to frame the 

current situation:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EU MEMBER STATE CONVENTION RATIFIED SPECIFIC LEGISLATION 

Austria No Yes (2006) 

Belgium No Yes (2002) 

Bulgaria Yes (2003) No 

Croatia Yes (2004) No 

Cyprus Yes (2002) No 

Czech Republic Yes (2001) Yes (2011) 

Denmark Yes (1999) Yes (1998) 

Estonia Yes (2002) Yes (2001) 

Finland Yes (2010) Yes (2005) 

France Yes (2012) Yes (2005) 

Germany No Yes (2009) 

Greece Yes (1999) No 

Hungary Yes (2002) Yes (2009) 

Ireland No Yes (2015) 

Italy Signed but not ratified Yes (2017) 

Latvia Yes (2010) Yes (2009) 

Lithuania Yes (2003) No 

Luxembourg Signed but not ratified Yes (2009) 

Malta No No 

Netherlands Signed but not ratified Yes (1994) 

Poland Signed but not ratified No 

Portugal Yes (2001) Yes (2012) 

Romania Yes (2001) No 

Slovakia Yes (1999) No 

Slovenia Yes (1999) Yes (2007) 

Spain Yes (2000) Yes (2002) 

Sweden Signed but not ratified No 

United Kingdom No Yes (2005) 

 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

60 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 As can be seen from the table, it seems that 

the attention paid by the EU Member states is 

progressively increasing, the great majority of 

the relating laws having been implemented from 

2005 onwards; this is a sign of the rise of the 

advance healthcare plan as a current, hot topic, 

although some States which have not regulated 

the matter yet, have not even started to discuss 

about that.  

 However, the Oviedo Convention (with its 

Article 9 that is interpreted as self-executing, in 

the sense that an internal law to actually 

implement it is not required) has significantly 

reduced the distances among all the ratifying 

Countries: whether they have or have not 

implemented a specific regulation about the 

AD’s (recognizing them as legally binding), 

these shall at least be taken into account, being 

them legally valid, if not binding; this is the 

result of the common ground provided by the 

Convention and a minimum standard to respect.  

 In the Countries where ADs are provided 

as legally binding, but they don’t accidentally 

fulfill the legal requirements, we could say that 

the more they fulfill the requirements of a 

binding AD, the more they shall be taken into 

account for the establishment of the patient’s 

will. 

 Moreover, the Advanced Directives are not 

forbidden in any EU Country, even in those who 

have neither ratified the Convention nor 

implemented an internal law.  

 Before ending this paper, we will compare 

five legislations among those mentioned above, 

as an example; specifically, these are the laws 

implemented by Belgium, France, Germany, 

Italy and Spain. 

 

2.2.1 Belgium: Law on the rights of patients 

(2002) 

 

 Belgium is one of the most advanced 

European Countries in the field of the end-of-

life, since it is the one, just together with 

Netherlands, Luxembourg and, outside from EU, 

Switzerland, in which the active euthanasia is 

legal (even for the minors, in the first two cited 

states). 

 According to the law on the rights of 

patients, the patients have the right to refuse or 

withdraw their consent for any intervention 

(Article 8, 4°, §1 of the law on patient rights).  

 If the patient has made a written statement 

refusing a specific medical intervention at the 

time when he was still capable of asserting the 

rights covered in the law, this refusal shall be 

respected as long as the patient does not revoke 

it in a period when he or she is competent to 

exercise his or her rights (Article 8, 4°, §4).  

 Although the notion “advance directive” is 

not used by the law, it clearly envisages this. 

Positive advance directives (that is directives 

lead to accept or allow a medical treatment) are 

not covered by this law. 

 

Advanced directives validity and bindingness 

 

 The law requires the refusal of a specific 

medical intervention in order that the advance 

directive has to be respected. Otherwise it must 

just be taken into account. 

 In order to be legally binding, the advance 

refusal has to be in a written form. That is the 

only formal requirement.  

 To draft an advance directive, the person 

must be able to assert the rights of the patient. 

Neither an evaluation of the capacity at the 

moment of drafting the advance directive nor an 

obligation to be counseled by a physician is 

provided for.  

 The law does not provide for a limitation 

of the validity in time. In principle the advance 

directive is valid irrespective of when it has been 

written. However, as time passes, although the 

law does not allow physicians explicitly not to 

follow an advance directive when the 

circumstances have been changed, in practice 

this may be the case for older advance directives; 

since it is possible that they currently exist some 

medical alternatives for the specific medical 

intervention refused in an advance directive, 

unknown at the time of the draft. 

 At the request of the patient, the health 

professionals add any documents supplied by the 

patient to his medical records (Article 9, 1°, §2, 

for instance a living will drafted by the patient). 

 There is not any official registration 

system. It is up to the patient and/or his surrogate 

to assure that the advance directive is known and 

available to the treating physicians. In an 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

61 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

emergency situation a physician will not often 

have enough time to verify this and his duty to 

provide assistance will take precedence (Article 

8, §5). 

 

Other kind of Advance healthcare plan 

provided 

 

 The rights of adult patients who are not 

currently conscious or able to exercise their 

rights as a patient are possibly exercised by the 

person previously designated by the patients to 

act on their behalf when and for as long as they 

are unable to exercise these rights themselves (as 

a proxy).  

 This act must have the form of a specific 

written mandate, and it must be dated and signed 

by both the patient and the agent.  

 The mandate can be revoked by both parts 

at any time (Article 14, §1). 

 

2.2.2 France: Law on patients' rights and end 

of life (2005) 

 

Advanced directives validity and bindingness 

 

 In France the Advanced directives, even if 

they are provided, are not legally binding. 

 The Law 370/2005 on the rights of patients 

and the end of life has created the legal basis for 

advance directives by introducing section L 

1111-11 in the Code of Public Health. It 

provides:  

“Every adult person may draft advance 

directives in case he is no longer capable to 

express his will. These advance directives 

indicate the wishes of the person concerning the 

conditions to limit or stop treatment at the end of 

life. They may be revoked at any time. On the 

condition that they have been made up three 

years before the person became unconscious the 

physician takes them into account before taking 

a decision to diagnose, intervene or treat”.  

 Although the law attributes them a validity 

of only three years, it should be noted that the 

spirit of earlier wishes endures, in particular 

when no new advance directives have been 

written after three years.  

According to the decree 119/2006, advance 

directives must be drafted in a written form, as 

long as they are dated and signed.  

 There is no registration system for advance 

directives, but they must be kept in the medical 

file of the patient under his request. 

 

Other kind of Advance healthcare plan 

provided 

 

 Article L.1111-6 of the Code of Public 

Health, about the possibility to design a 

“personne de confiance”, provides: 

“Any adult may designate a person of confidence 

who can be a relative, a friend or a doctor, and 

who will be consulted should the person 

concerned be unable to express his wishes and to 

receive information necessary for this purpose. 

The designation is done in writing. It can be 

revoked at any time. If it is the wish of the patient 

the person of confidence accompanies him at 

every step and is present at medical 

appointments to help him reach decisions.” 

 To encourage people to appoint health care 

proxies, the law demands that in the event of 

hospitalization, the health care facility must 

suggest that the patient appoints a person of 

confidence for the duration of the hospital stay. 

The patient is free to refuse or agree to choose a 

healthcare proxy. The person of confidence does 

not have the power to decide in the place of the 

patient.  

 Moreover, by creating a “mandat de 

protection future”, the law 308/2007 reforming 

the legal protection of adults introduced a 

durable power of attorney in health care. This 

mandate allows any competent person to 

designate, in view of a time when he will no 

longer be able to manage his own life alone, one 

or several other people to act as his 

representative(s) in all personal matters, 

including health care. The written advance 

directives, if drafted, do not prevent consulting 

the proxy, but they prevail over the latter’s view. 

 The close relatives of an incompetent 

patient have no legal right to represent him. In 

the past the jurisprudence recognized their role 

as “natural protectors” and required their 

consent for a medical intervention but this 

obligation seems now to be replaced by just an 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

62 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

obligation to inform or consult them in certain 

hypotheses. 

 

Implementation and data
13

 

 

 In 2012, a study of the consultations 

conducted in relation to advance directives, also 

taking into consideration ageing conditions and 

death, showed that nearly 20% of interviewed 

people aged over 75 expect their will to be 

respected
14

. They also insist on the paramount 

importance of exercising their autonomous and 

free choice concerning their end-of-life 

decisions. 

 French physicians consider it difficult to 

ask patients to draft their advance directives. 

Another study, published in 2012, concluded that 

only 2.5% of deceased patients had drafted their 

advance directives.
15

 

 Such data are convergent with those 

published by the preceding study showing that 

83% of persons aged over 75 were not willing to 

draft advance directives;
16

 42% considered it 

“too early”, 36% thought them “useless” and 

22% refused to anticipate death or discuss it. 

Over half of them preferred to talk about their 

remaining life-time or about their life-quality 

rather than anticipate on their conditions of 

death. 

 Currently, advance directives are unheeded 

in France, rarely suggested and generally uneasy 

for patients to draft. When implemented, 

physicians consider that they have been an 

important element for 72% of their medical 

decisions in end-of-life situations. That survey, 

                                                           
 

 

 

13
 Based on LeDivenah, Bril, David, Advance Directives in 

Palliative Care: The French Case, in 

www.omicsonline.org. 
14

 Fournier, Berthiau, Kempf, D’Haussy,  Are advance 

directives useful for doctors and what for, Presse Med, 

2013. 
15

 Pennec, Monnier, Pontone, Aubry,Population and socie-

ties. Monthly newsletter of the National Institute of Demo-

graphic Studies, 2012. 
16

 Fournier, Berthiau, Kempf, D’Haussy, ibidem. 

based on 5217 questionnaires supports the view 

that advance directives genuinely help doctors 

take decisions for end-of-life patients.
17

 

 

2.2.3 Germany: Law on advance directives 

(2009) 
 

Advanced directives validity and bindingness 
 

 According to article 1901a of the German 

Civil Code, an advance directive has to be 

specific and related to a well determined medical 

intervention, and this has important practical 

consequences.  

 General formulations or guidelines for a 

future, as well as not well-described medical 

treatments cannot be considered as an advance 

directive; but the vagueness of the concepts of 

“generic” or “specific” formulations might lead 

to hardly compress the right of the patients to 

self-determine, since their directives could 

potentially always be judged as not specific 

enough.
18

 

 However, like verbal expressions of the 

will, these general statements may have a certain 

significance (they shall be taken into account, as 

we have seen). 

With regard to their binding force, neither the 

patient nor his healthcare attorney can enforce a 

medically non indicated intervention from the 

treating physician, so a positive advance 

directive has no binding force.  

                                                           
 

 

 

17
 Pennec, Monnier, Pontone, Aubry, ibidem. 

18
 For example, in a recent, much criticized, judgment of 

2016 (XII ZB 61/16), the German Federal Court of Justice 

(Bundesgerichtshof) held that the statement in a patient’s 

living will: “I do not wish to receive life-prolonging treat-

ments” was not sufficient to legally bind a patient’s repre-

sentative to authorize removal of an artificial feeding 

tube. The Court also separately found that an authorized 

representative of a patient can only consent to or prohibit 

medical interventions in life-threatening situations if the 

written power of attorney sufficiently describes the 

measures and states whether the representative is empow-

ered to consent to them or not. 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

63 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 Article 1901a, section 3 GCC provides that 

an advance directive is valid whatever the nature 

and the stage of the disease the patient is 

suffering from. This means that the validity of an 

advance directive does not require a terminal 

illness that will irreversibly cause the death of 

the patient. Any restriction would violate the 

right to physical integrity guaranteed by the 

German Constitution, because it would force 

incompetent patients to undergo medical 

treatments against their will. 

 According to Article 1901a, section 1 

GCC, a valid and binding advance directive has 

to be drafted by an adult capable of giving 

consent and exercising his rights as a patient. It 

must be written and signed; there are not any 

additional formal requirements.  

 The AD can be revoked at any time, 

without formal requirements; they have no 

expiry date.  

 The act has not provided a formal system 

for the registration of advanced directives. The 

doctors are not under a legal obligation to check 

whether an incompetent patient has made up an 

advance directive, and that might represent a 

potential gap of the whole system. 

 

Other kind of Advance healthcare plan 

provided 

 

 There are no specific rules that govern 

health care attorneys for incompetent patients. 

The general rules of the GCC on representation 

and mandate also apply to the healthcare proxy. 

 When an incompetent patient has not made 

an advance directive or his advance directive 

does not match his actual living and health 

situation, the attorney has to ascertain his 

presumed will. The agent should then decide 

whether or not giving the consent to the 

intervention proposed by the treating physician. 

The presumed will of the incompetent patient 

may be deduced from concrete indications, like 

verbal or written declarations of the patient, his 

ethical or religious convictions and other 

personal value opinions. 

 Even though the notion of presumed will is 

subjected to criticism, this has not prevented the 

legislature from attributing binding force to the 

presumed will of an incompetent patient. When 

there is a consensus between the attorney and the 

treating physician regarding the presumed will of 

the patient, it has to be respected and no 

intervention of the guardianship court is 

required.  

 The Act does not regulate the case of an 

incompetent patient who has not made an 

advance directive while it is also impossible to 

construe his presumed will, although this is not 

an exceptional situation. The Civil Senate of this 

Court judged that the welfare of the patient 

should be the decisive criterion; this means that 

in cases of doubt, doctors have to give priority to 

the life of the patient (in dubio pro vita principle, 

mentioned above). 

 German legislation does not leave room for 

informal representation by relatives of the 

incompetent patient. 

 

Implementation and data 

 

More than 700,000 advance directives have been 

registered on a voluntary basis in the central 

advance directive register of the Federal 

Chamber of notaries
19

; however, 82.2% of the 

people interviewed in 2009 declared not to 

dispose of an advance directive.
20

 

 

2.2.4 Italy: Law on informed consent and 

advanced directives (2017) 

 

 Italy has implemented a specific regulation 

of the matter after an almost fifteen years heated 

public debate, and particularly after some 

dramatic famous cases (as the one of 

PiergiorgioWelby, Eluana Englaro and, recently, 

DJ Fabo), which had made the end-of-life issues 

popular, and urgent.  

                                                           
 

 

 

19
 Dhien and Rebhan, Vorsorgevolmacht und 

Patientenverfügung, NeueJuristischeWochenschrift, 2010, 

p. 326. 
20

 Beckman, Patientenverfügung: Entscheidungswegenach 

der gesetzlichenRegelung, MedizinRecht, 2009, p. 586.   



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

64 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 The law provides, inter alia, that artificial 

nutrition and hydration (the most controversial 

medical treatments, because of their life-saving 

function) are treatments, and consequently they 

can be legitimately refused by the patient 

according to his or her will, with a legally 

binding effect. 

 

Advanced directives validity and bindingness 

 

 Article 4 of the law allows any person of 

age, who is able to understand and will, to 

express his or her advanced directives for the 

case of future unconsciousness or inability to 

self-determine about the wished or unwished 

medical treatments; that is any medical 

treatment, including AHN. 

 The ADs are legally binding when drafted 

in writing, in the form of a public actor private 

agreement bearing the patient's signature, which 

must be certified by a notary; alternatively, they 

may be expressed in an official public or private 

agreement that is personally delivered by the 

patient to the municipal registry office (to be 

implemented, at the time of this paper). In the 

case of particular physical impairment, ADs (as 

prescribed for informed consent) can be 

expressed through video recording or devices 

that allow the patient to communicate. In the 

same ways, ADs can be renewed, amended or 

revoked at any time.  

 The law does not place any time limit on 

the binding force of ADs, nor are particular 

requirements requested during the patient's life, 

like medical counseling or update of ADs. 

 The patient can appoint a trustee (of age, 

and able to understand and will) to represent him 

or her before the doctors (but the appointment is 

not required to make the ADs valid, nor 

binding).  

 According to Article 4.5, the advanced 

directives are legally binding for the physicians, 

but they can be disregarded in whole or in part 

by the agreement of both doctor and trustee, 

when they are “clearly incongruous or do not 

correspond to the patient's true clinical picture” 

(an expression which certainly is able to generate 

some conflicts, because of the lack of more 

specific indications) or when new therapies 

become available, that could not be foreseen at 

the time of the signing of the advanced 

directives. 

If doctor and trustee disagree and cannot solve 

the conflict, the decision will be up to the Court. 

 

Other kind of Advance healthcare plan 

provided 

 

 The law does not provide a durable power 

of attorney. However, the patient can appoint a 

trustee, as we have seen, to represent him and 

supervise the respect of advanced directives by 

the physicians. 

 The law does not apply to patients who 

have not draft their living will; in their case, the 

doctors will try to trace it back to their presumed 

wishes, deduced by their personal ethical and 

religious convictions, opinions and way of 

living. In the (probable) lack or difficulty to 

solve the issue, the doctors will fulfill the duty 

care provided by their Code of ethics, still 

applying the cited important, as well as 

controversial, “In dubio pro vita” principle, 

potentially able to compel someone to undefined, 

unwanted cares that he is just not able to refuse. 

 

2.2.4 Spain: Patients Rights Law (2002) 

 

 The protection of patient autonomy as a 

right in Spain began with the Spanish 

Constitution of 1978. This does not provide 

neither a right to autonomy nor a general right of 

liberty, nor a right to informed consent either. 

 Furthermore, the Spanish Constitution, like 

almost every modern one, provides many rights 

and liberties that are strictly related to their 

condition as patients for sure: right to health, 

right to life, freedom of conscience, and in 

general the protection of human dignity and the 

development of the personality. 

 The Law of 2002 particularly regulates the 

patient autonomy, the rights and obligations 

regarding clinical information and 

documentation. 

 Nevertheless, besides the State regulation, 

applicable on the entire Spanish territory, all 

Autonomous Communities possess their own 

regulation of advance directives (which even 

preceded the national one), resulting in a huge 

normative body which contains diverse 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

65 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

institutions of advance care planning. That could 

lead to a confused system; there are laws that 

appropriately guide the clinical decision-making, 

as well as imprecise, confused and also 

contradictory laws. Moreover, the legal accuracy 

and the terminology are varied: just as an 

example, the ADs are named “Preliminary 

instructions”, “Advance will”, “Advanced 

statement of will”, “Preliminary will”, “Advance 

expression of will” or “Advance living will”, 

according to the different regional regulations. 

 These differences of the legal 

denominations are able to generate legal 

uncertainty and insecurity. However, since the 

variety of terminology does not imply conceptual 

or semantic variety, the different denominations 

must be understood as different ways to 

formulate the same concept. 

 

Advanced directives validity and bindingness 

 

 Article 11 of the Patients Rights Law 

provides: 

“For the advance directives document, a person 

who is of age, competent and free states in 

advance his or her will regarding healthcare and 

treatments or, after his or her death, the 

destination of his or her body or organs, with the 

aim that his or her will will be complied when he 

or she is no longer competent to express them 

personally[…]”. 

 Despite this provision, some regional legal 

norms set exceptions to being a person of age, 

and allow certain minors to issue advance 

directive documents: a mature minor, an over 16 

years old who has intellectual and emotional 

competence to understand the purpose and 

consequences of the intervention (Article 9.3.c) 

Act 41/2002), and the under 16 years old minor 

who is emancipated by his legal parents or by a 

judicial decision (articles 314-321 Civil Code), 

or the minor from the age of 14 when 

emancipated through marriage (articles 46 and 

48 Civil Code), as applicable. 

 The legal age and the capability apart, the 

written form is another formal requirement; the 

document must be drafted before a notary, or 

before three witnesses (competent and of age), or 

before the person in charge of the Registry of 

advance directives, according to the Autonomous 

Community specific regulation. 

Advanced directives are invalid if they are 

incompatible with the legal order and the lex 

artis; moreover, some Autonomous 

Communities add two other questionable limits, 

as the professional or medical ethics and the 

conscientious objection. The latter, in particular, 

makes no sense as a general limit, since it should 

work as an objection to a specific, concrete 

situation, not to an aprioristic one.  

 The law does not provide an expiry date, 

but the ADs can be renewed, amended or 

revoked at any time, in writing; but an old time, 

not renewed draft could impact the effect of the 

ADs in some cases, for example if the healthcare 

professional discern a great lack of 

correspondence between the advance directives 

statement and the current situation. 

 National and Autonomous Communities’ 

Registries of advance directives were created to 

ensure the efficacy of advance directives. 

Registration is not a requirement of validity 

although it influences the efficacy of advance 

directives, as the registries are accessible by the 

healthcare professional. 

 Just like the Italian recent law (cited 

above) provides, Advance directives can include 

the designation of a proxy to act as an 

interlocutor with healthcare professionals, 

helping them to interpret patient’s wishes and 

guaranteeing the respect of values and the 

compliance of instructions included in the 

advance directives document. 

 

Other kind of Advance healthcare plan 

provided 

 

 Almost simultaneously to advance 

directives, self-guardianship (autotutela) was 

introduced into the state legal system (article 223 

Civil Code). 

 Although both the institutions act in the 

sense of the enhancing of the individual’s 

autonomy and self-determination regarding own 

life and health, self-guardianship acts on a wider 

personal area, not limited to health matters, and 

also on the patrimonial area, banned from 

advance directives. It allows some decisions of 

the competent person to forecast future 



Review                                                                                                                                                                         Ανασκόπηση 

66 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 5(2) Σεπτέμβριος 2019 

incapacitation and not mere incompetence, 

which is the case of advance directives. Amongst 

such decisions is the designation of a guardian, 

whilst advance directives refer to the possible 

designation of a proxy. 

 Another option of advance care planning is 

preventive powers of attorney, whose aim is the 

appointment of someone who voluntarily acts 

when a person’s incompetence occurs or 

worsens. 

 Moreover, the Life Support Preferences 

Questionnaire (LSPQ) is a clinical tool provided 

to improve communication between healthcare 

professionals and patients (and, when 

appropriate, their proxies) regarding life support 

measures. The LSPQ aims to clarify a patient’s 

preferences for the final stages of life, 

overcoming the difficulty of reliably and 

accurately documenting a patient’s wishes 

regarding care and treatment during this period, 

and improving the identification and 

interpretation of his or her true will in the 

clinical decision-making process. 

 Finally, when a patient is not capable of 

taking decisions and if he lacks ADs as any legal 

representation, the consent has to be granted by 

people having ties to the patient by virtue of 

family or de facto reasons (article 9.3, Patients 

Rights Law). 

 

Implementation and data 

 

 According to the National Register for 

Advanced Decisions, the implementation of the 

AD in Spain is very low, with a global incidence 

of 4.52 per 1000 inhabitants, with 

implementation increasing in parallel to age. 

 Data apart, “Generally speaking, most 

professionals do not know if the patient for 

whom they are responsible has an AD. 

Moreover, some professionals, despite knowing, 

would not observe it in the event of a life-

threatening emergency, hence the undeniable 

need for greater training in this regard. The 

involvement of administrations, patients, 

relatives and, above all, doctors is necessary in 

order to improve the penetration of this type of 

document within the group”. 
21

 

 

Conclusions 

 

 The advance care planning, particularly in 

the form of the advanced directives, is an 

essential tool to allow the people to self-

determine about the crucial end-of-life medical 

decisions, and in a sense, it is anything but the 

fair transposition of the fundamental informed 

consent principle to the case of inability or 

unconsciousness of the patient to express it at the 

time. 

 Having some universal, or at least 

European uniform legal standards is still an open 

challenge at the moment, because of the lack of a 

shared consensus among the countries; but 

achieving a common efficient implementation of 

the advanced directives is a desirable goal that 

could possibly bridge the current great and 

chaotic gap among the national regulations (even 

still lacking somewhere, as we have seen) of the 

validity, the bindingness, the formal 

requirements, the recording and the accessibility 

of these documents. 

 Moreover, it is highly advisable that this 

common path goes towards recognizing the 

people the full fundamental right to self-

determine about their own health, and to see 

their personal freedom and autonomy respected 

by the doctors, as well as by the Courts at all 

levels.

                                                           
 

 

 

21
 Manso, Aragones-Rodriguez, Gomez-Duran, Galceran, 

The living will or advanced directives.Medicolegal 

considerations and analysis of the status of 

implementation in Spain, in www.elsevier.es  



Review                                                                                                                                                                         
Ανασκόπηση 

67 

 www.bioethics.gr                                                                                         Vitale A. / Βιοηθικά 
5(2) Σεπτέμβριος 2019 

 

 

 



 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ΕΘΝΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ ΒΙΟΗΘΙΚΗΣ 
 

Νεοφύτου Βάμβα 6, Τ.Κ. 10674, Αθήνα 
Τηλ.: 210- 8847700, Φαξ: 210- 8847701 

 
E-mail: secretariat@bioethics.gr 

url: www.bioethics.gr 
 

© 2019 Εθνική Επιτροπή Βιοηθικής 
 
 
 
 
 
 
 

ISSN: 2653-8660 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

