
  

  Βυζαντινά Σύμμεικτα

   Τόμ. 27 (2017)

   BYZANTINA ΣYMMEIKTA 27

  

 

  

  Βιβλιοκρισία: MARTIN HINTERBERGER, Phthonos.
Mißgunst, Neid und Eifersucht in der byzantinischen
Literatur (Serta Graeca. Beiträge zur Erforschung
griechischer Texte, Band 29), Wiesbaden 2013, 520
σελ. ISBN 978-3-89500-914-3 

  Στυλιανός ΛΑΜΠΑΚΗΣ   

  doi: 10.12681/byzsym.15689 

 

  

  Copyright © 2018, Στυλιανός ΛΑΜΠΑΚΗΣ 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΛΑΜΠΑΚΗΣ Σ. (2018). Βιβλιοκρισία: MARTIN HINTERBERGER, Phthonos. Mißgunst, Neid und Eifersucht in der
byzantinischen Literatur (Serta Graeca. Beiträge zur Erforschung griechischer Texte, Band 29), Wiesbaden 2013, 520
σελ. ISBN 978-3-89500-914-3. Βυζαντινά Σύμμεικτα, 27, 499–502. https://doi.org/10.12681/byzsym.15689

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/02/2026 21:51:52



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 27 (2017), 499-502

Martin Hinterberger, Phthonos. Mißgunst, Neid und Eifersucht in der 
byzantinischen Literatur (Serta Graeca. Beiträge zur Erforschung griechischer 

Texte, Band 29), Wiesbaden 2013, 520 σελ. ISBN 978-3-89500-914-3

Ἐκτενέστατη καὶ ἐνδελεχέστατη ἔρευνα περὶ τῶν ποικίλων ἐκφάνσεων 

τοῦ συναισθήματος τοῦ φθόνου στὰ βυζαντινὰ κείμενα. Πρόκειται γιὰ  θέμα 

ποὺ ἕως τώρα εἶχε διερευνηθεῖ κυρίως ὡς πρὸς τὴν θεολογική του πλευρά, 

ἐνῶ παράλληλα ὑπάρχουν ὁρισμένες σύντομες ἐργασίες γιὰ τὴν παρουσία 

του σὲ μεμονωμένους συγγραφεῖς τῆς κοσμικῆς βυζαντινῆς λογοτεχνίας, οἱ 

περισσότερες ἀπὸ τὸν συγγραφέα τοῦ παρόντος βιβλίου (βλ. σ. 8 καὶ σημ. 32-35, 

καὶ σσ. 487-488).

Στὸ σύντομο εἰσαγωγικὸ κεφάλαιο («Einleitung», σσ. 1-10) τονίζεται 

ἡ σημασία τῆς μελέτης τῶν συναισθημάτων γιὰ τὴν ἱστορία τῆς ἀνθρώπινης 

νοοτροπίας. Ἀπὸ μία παρόμοια ἔρευνα στὰ βυζαντινὰ κείμενα μποροῦν νὰ 

προκύψουν ἐνδιαφέροντα στοιχεῖα γιὰ τὴν κατανόηση τῆς νοοτροπίας τοῦ 

βυζαντινοῦ ἀνθρώπου: ὁ λόγος, καὶ κυρίως ὁ γραπτὸς λόγος, προσφέρεται κατ’ 

ἐξοχὴν γιὰ τὴν μελέτη τῆς ἐξωτερίκευσης τῶν συναισθημάτων, τὰ ὁποῖα, ἂν 

καὶ γενετικὰ προκαθορισμένα, βρίσκονται σὲ ἄμεση σχέση μὲ τὸ πνευματικὸ 

περιβάλλον τῶν ἀτόμων – ἐκφραστῶν τους. 

 Τὸ πρῶτο κεφάλαιο («Φθόνος und andere Wörter», σσ. 11-60) εἶναι κυρίως 

σημασιολογικὸ: διευκρινίζει κατ’ ἀρχὰς τὸ ἐννοιολογικὸ περιεχόμενο τῶν 

λέξεων «Neid», «Μißgunst» καὶ «Eifersucht» στὴν σύγχρονη γερμανικὴ γλώσσα, 

καὶ κατόπιν προσδιορίζει εἰδικότερα τοὺς ὅρους φθόνος, βασκανία ζῆλος 
ζηλοτυπία, ὅπως τοὺς ἀντιλαμβάνονταν οἱ Βυζαντινοί∙ ἐπίσης ἐξετάζονται καὶ οἱ 

ἀρχαιοπρεπεῖς ὅροι (τελχίν, νέμεσις, κότος, μεγαίρω κλπ.) ποὺ χρησιμοποιοῦνται 

στὰ βυζαντινὰ κείμενα γιὰ νὰ ἀποδώσουν τὴν ἴδια ἔννοια. 

Στὸ δεύτερο κεφάλαιο («Theoretische Texte zum Phthonos», σσ. 

61-100) παρουσιάζονται, ἀναλύονται καὶ ἀξιολογοῦνται λογοτεχνικὰ τὰ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 27 (2017), 499-502

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review500

σημαντικότερα θεωρητικὰ κείμενα περὶ φθόνου στὴν βυζαντινὴ θεολογικὴ 

γραμματεία: μετὰ ἀπὸ σύντομη ἀναφορὰ σὲ δύο κείμενα τῶν πρώτων 

χριστιανικῶν χρόνων, τὴν α΄ ἐπιστολὴ πρὸς Κορινθίους τοῦ Κλήμεντος Ρώμης 

καὶ τὴν πραγματεία De zelo et livore τοῦ Κυπριανοῦ Καρχηδόνος, ἰδιαιτέρως 

σχολιάζονται τὰ συναφῆ κείμενα τῶν Τριῶν Ἱεραρχῶν, τοῦ Γρηγορίου Νύσσης 

καὶ τοῦ Ἐφραὶμ τοῦ Σύρου. Τὰ θεωρητικὰ αὐτὰ κείμενα -καὶ κατὰ πρῶτο 

λόγο ἡ ἑνδεκάτη ὁμιλία Περὶ φθόνου τοῦ Μεγάλου Βασιλείου- εἶναι βασικὰ 

γιὰ τὴν περαιτέρω διερεύνηση τοῦ θέματος, καθὼς μὲ τὴν ἐπιλογὴ καὶ τὴν 

συμπερίληψη ἀποσπασμάτων τους σὲ ἐρανιστικὲς συλλογὲς τῶν ἑπομένων 

αἰώνων ἐπέδρασαν σημαντικά στὴν διαμόρφωση τῶν σχετικῶν ἀντιλήψεων. 

Χαρακτηριστικὲς εἶναι οἱ περιπτώσεις α) τῶν Ἐκλογῶν περὶ φθόνου τοῦ 

Θεοδώρου Δαφνοπάτη, καὶ β) τῆς παρόμοιας συλλογῆς περὶ φθόνου καὶ 
βασκανίας τοῦ Συμεῶνος τοῦ Μεταφραστῆ. Ἐξετάζονται ἐπίσης τὰ θεματικὰ 

ταξινομημένα ἀνθολόγια τοῦ Στοβαίου (4ος/5ος αἰ.), τὰ Ἱερὰ Παράλληλα τοῦ 

Ἰωάννη Δαμασκηνοῦ, οἱ Κοινοὶ Τόποι τοῦ Ψευδο-Μαξίμου τοῡ ὁμολογητῆ 

(μετὰ τὸ 650) καὶ ἡ συλλογὴ Μέλισσα τοῦ Ψευδο-Ἀντωνίου (10ος/11ος αἰ.), τὰ 

ὁποῖα περιλαμβάνουν λήμματα περὶ φθόνου. Καὶ τὸ τμῆμα αὐτὸ τελειώνει μὲ τὴν 

ἐξέταση τριῶν κειμένων ὅπου εἶναι ἐμφανὴς ἡ ἐπιρροὴ τῶν προαναφερθεισῶν 

ἐρανιστικῶν συλλογῶν: πρόκειται γιὰ τὸν βίο τοῦ Κυρίλλου Φιλεώτη τοῦ 

Νικολάου Κατασκεπηνοῦ (12ος αἰ.), τὴν Ἀλφαβηταλφάβητο τοῦ Μελετίου 

Γαλησιώτη (13ος αἰ.), καὶ τὸν 10ο λόγο τοῦ Φιλοθέου Κοκκίνου (14ος αἰ.). 

Στὸ τρίτο κεφάλαιο («Phthonos und Mensch», σσ. 101-182) ἐξετάζεται ὁ 

φθόνος ὡς ἀνθρώπινο πάθος. Γιὰ τοὺς Βυζαντινοὺς εἶναι τὸ χείριστο τῶν 

ἁμαρτημάτων καὶ βλάπτει ὄχι μόνον τὸν φθονούμενο, ἀλλὰ καὶ τὸν ἴδιο 

τὸν φθονερό, ποὺ δὲν ἀνέχεται τὴν εὐτυχία τοῦ συνανθρώπου. Συνήθως 

ἐξωτερικεύεται μὲ ὕβρεις, λοιδορίες, συκοφαντίες καὶ διαβολές. Ὁρισμένα 

κοινωνικὰ περιβάλλοντα εἶναι ἰδιαιτέρως πρόσφορα γιὰ τὴν ἐκδήλωση τοῦ 

φθόνου: ὁ αὐτοκρατορικὸς περίγυρος, ὁ ἐκκλησιαστικὸς καὶ ὁ μοναστηριακὸς 

χῶρος, τὸ περιβάλλον μεταξὺ ὁμοτέχνων, τὸ περιβάλλον τῶν γυναικῶν. 

Ἰδιαιτέρως ἐξετάζονται οἱ σχέσεις τοῦ αὐτοκράτορα  μὲ τοὺς ὑπηκόους του, ὅπου 

ὁ φθόνος μπορεῖ νὰ εἶναι ἀμφίδρομος: καὶ φθόνος τοῦ πρώτου ἐναντίον τῶν 

ὑπηκόων του, ἀλλὰ καὶ φθόνος ἐκ μέρους τῶν τελευταίων γιὰ τὸν αὐτοκράτορα. 

Στὸ τέταρτο κεφάλαιο («Übermenschlicher Phthonos», σσ. 183-285) 

ἐξετάζεται ὁ φθόνος τῶν «ὑπερανθρώπινων» καὶ ὑπερφυσικῶν δυνάμεων: 

ὁ Διάβολος καὶ ἡ Τύχη / Πεπρωμένο. Τὸ πρῶτο τμῆμα τοῦ κεφαλαίου αὐτοῦ 

ἐπικεντρώνεται στὸν Διάβολο, ὁ ὁποῖος γιὰ τοὺς Βυζαντινοὺς θεωρεῖται ὁ κατ’ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 27 (2017), 499-502

501ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ἐξοχὴν φθονερὸς καὶ ἀποκαλεῖται μεταξὺ ἄλλων βάσκανος καὶ μισόκαλος∙ 

δὲν εἶναι σπάνιες καὶ οἱ περιπτώσεις ὅπου ἡ λέξη φθόνος χρησιμοποιεῖται 

μετωνυμικὰ γιὰ νὰ δηλώσει τὸν Διάβολο, ὁ φθόνος τοῦ ὁποίου ἐκδηλώνεται 

τόσο πρὸς τὸν ἄνθρωπο, ὡς τὸ τελειότερο δημιούργημα τοῦ Θεοῦ, ὅσο καὶ πρὸς 

τὸν ἴδιο τὸν Θεό, ὁ ὁποῖος ἐξεδίωξε τὸν Διάβολο ἀπὸ τὸν Παράδεισο ἀκριβῶς 

λόγω τοῦ φθονεροῦ χαρακτήρα του, ποὺ τὸν ὁδήγησε στὴν παραπλάνηση 

τῶν Πρωτοπλάστων, σύμφωνα μὲ τὴν βυζαντινὴ Θεολογία. Ἐπίσης ὁ φθόνος 

τοῦ Διαβόλου μπορεῖ νὰ κατευθύνεται καὶ ἐναντίον τῆς Ἐκκλησίας καὶ τοῦ 

Κράτους: συχνὰ στὰ κείμενα οἱ ἐκκλησιαστικοπολιτικὲς ἀντιπαραθέσεις καὶ 

διενέξεις ἀποδίδονται σὲ παρέμβαση τοῦ Διαβόλου. Στὸ δεύτερο τμῆμα τοῦ 

κεφαλαίου αὐτοῦ ἐξετάζεται ἕνας ἄλλος ὑπερφυσικὸς παράγων, ἡ Φθονερὰ 

Τύχη, γιὰ τὴν ὁποία γίνεται συχνὰ λόγος στὰ βυζαντινὰ κείμενα∙ ἔχει θεωρηθεῖ 

ὡς ἐπιρροὴ παγανιστικῶν, ἀρχαιοελληνικῶν δοξασιῶν, καὶ ὅτι ἀποτελεῖ ἁπλὴ 

λογοτεχνικὴ σύμβαση, κάτι ποὺ σωστὰ δὲν δέχεται ὁ συγγραφέας. Στὸ τρίτο 

τμῆμα τοῦ κεφαλαίου τονίζεται ὅτι οἱ ἀπόψεις γιὰ τὸ δυσμενὲς πεπρωμένο καὶ 

τὴν βάσκανο τύχη σταδιακὰ ταυτίστηκαν μὲ τὴν ἔννοια τοῦ φθονεροῦ διαβόλου.   

Στὸ πέμπτο, καὶ ἐκτενέστερο, κεφάλαιο («Phthonos im Kontext», σσ. 

286-467) ἐξετάζεται ὁ φθόνος στὰ συμφραζόμενα τῶν λογοτεχνικῶν κειμένων.  

Ἀφετηρία εἶναι φυσικὰ οἱ συναφεῖς διηγήσεις τῆς Παλαιᾶς καὶ τῆς Καινῆς 

Διαθήκης, σταθερὸ σημεῖο ἀναφορᾶς γιὰ τοὺς βυζαντινοὺς συγγραφεῖς. Σὲ μία 

δεύτερη ἑνότητα, μὲ τὸν χαρακτηριστικὸ τίτλο «Die argumentative Kraft des 

Phthonos», ἐξετάζεται πὼς χρησιμοποιεῖται ἡ ἔννοια τοῦ φθόνου στὰ κείμενα 

γιὰ νὰ δικαιολογήσει συγκεκριμένες συμπεριφορές. Στὸ τρίτο τμῆμα τοῦ 

κεφαλαίου ἐπιλέγονται χαρακτηριστικὰ παραδείγματα ἀπὸ ἁγιογραφικὰ καὶ 

ἱστοριογραφικὰ κείμενα, καθὼς καὶ ἀπὸ τὶς ἐρωτικὲς μυθιστορίες τόσο τοῦ 

12ου ὅσο καὶ τοῦ 14ου αἰ., τὰ ὁποῖα τοποθετοῦνται στὸ ἱστορικό τους πλαίσιο, 

ἀναλύονται καὶ ἀξιολογοῦνται λογοτεχνικά∙ ἰδιαιτέρως τονίζεται ὅτι ἡ χρήση 

τοῦ μοτίβου τοῦ φθόνου, σὲ ὅλες τὶς μορφές του, ἀποτελεῖ στοιχεῖο λειτουργικό, 

ποὺ δομεῖ τὴν ἀφήγηση καὶ προσελκύει τὸ ἐνδιαφέρον τοῦ ἀναγνώστη. Τέλος 

ὑπάρχει ἀναλυτικὴ ἀναφορὰ στὸν κύκλο τῶν ποιημάτων ποὺ διεκτραγωδοῦν 

τὴν τύχη τοῦ Βελισαρίου, χαρακτηριστικοῦ παραδείγματος «μυθοποίησης» τῆς 

ἀληθινῆς ἱστορίας  ἑνὸς θύματος τοῦ φθόνου.

Βιβλιογραφία (σσ. 469-498) καὶ τρία εὑρετήρια [α) προσώπων, ἔργων καὶ 

τόπων, β) ἐννοιῶν, θεμάτων καὶ πραγμάτων, καὶ γ) ἑλληνικῶν ὅρων καὶ ἐννοιῶν] 

(σσ. 499-520) συμπληρώνουν τὸν ὑποδειγματικὸ αὐτὸν τόμο. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014), 499-502

502 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Περιληπτικὴ ἀναγκαστικὰ ἡ ἀναφορὰ στὰ περιεχόμενα τοῦ βιβλίου, 

παρέχει ἀμυδρὴ μόνο εἰκόνα τοῦ πλουσιότατου ὑλικοῦ στὸ ὁποῖο βασίστηκε 

ἡ ἔρευνα. Ἀφετηρία εἶναι πρὸ πάντων τὰ ἴδια τὰ κείμενα: χρησιμοποιοῦνται 

παραδείγματα ἀπὸ ὅλα τὰ εἴδη τῆς βυζαντινῆς καὶ τῆς μεταβυζαντινῆς γραμ-

ματείας, ἔμμετρα καὶ πεζά, τὰ ὁποῖα παρατίθενται σὲ γερμανικὴ μετάφραση, ἀλλὰ 

καὶ στὸ ἑλληνικὸ πρωτότυπο (ἐκτὸς ἀπὸ ὁρισμένα ἐκτενέστερα ἀποσπάσματα, 

ποὺ παραμένουν ἀμετάφραστα)1. Ἡ ἔκδοση τοῦ βιβλίου εἶναι καλαίσθητη καὶ 

ἡ ἐπιμέλεια ἄψογη, μὲ ἐλάχιστα καὶ ἐπουσιώδη τυπογραφικὰ λάθη. Συνολικὰ 

πρόκειται γιὰ σημαντικότατη συμβολὴ στὴν μελέτη τῶν συναισθημάτων τοῦ 

βυζαντινοῦ ἀνθρώπου, ἡ ὁποία θὰ ἀποτελεῖ στὸ ἑξῆς σταθερὸ σημεῖο ἀναφορᾶς 

γιὰ τοὺς ἀσχολούμενους μὲ συναφῆ θέματα.

Στυλιανοσ Λαμπακησ

ΙΙΕ/ΕΙΕ

1. Ἡ παράθεση τῶν πρωτοτύπων κειμένων εἶναι κάτι ποὺ πρέπει νὰ τονισθεῖ 
ἰδιαιτέρως, καθὼς συχνὰ στὴν σύγχρονη βιβλιογραφία (καὶ κυρίως τὴν ἀγγλοσαξωνικὴ) 
ὑπάρχει ἡ τάση νὰ παραλείπονται τὰ ἑλληνικά πρωτότυπα, καὶ νὰ παρατίθενται μόνο οἱ 
ἀντίστοιχες μεταφράσεις. Ἡ βυζαντινολογία εἶναι βεβαίως διεθνὴς ἐπιστήμη, δὲν πρέπει 
νὰ λησμονοῦμε ὅμως ὅτι ἡ γλῶσσα τῆς πλειονότητας τῶν πηγῶν τοῦ κλάδου μας εἶναι 
τὰ ἑλληνικά. Ἡ ἐργασία μὲ βάση μεταφρασμένες πηγὲς δὲν εἶναι καταδικαστέα, ἀλλὰ 
ἡ ἀπομάκρυνση ἀπὸ τὴν γλῶσσα τῶν πρωτοτύπων ὁπωσδήποτε ἐνέχει πολλαπλοὺς 
κινδύνους ἐλλιποῦς κατανόησης καὶ παρερμηνειῶν.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

