
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 28 (2018)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 28

  

 

  

  Nikephoros Gregoras’ “didaskaleion” 

  Αννα Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ   

  doi: 10.12681/byzsym.15743 

 

  

  Copyright © 2018, Αννα Σπυρίδωνος Σκλαβενίτη 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ Α. Σ. (2018). Nikephoros Gregoras’ “didaskaleion”. Byzantina Symmeikta, 28, 141–167.
https://doi.org/10.12681/byzsym.15743

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 09:11:59



Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

ΑΘΗΝΑ • 2009 • ATHENS

Τομοσ  28  Volume

Αννα Σκλαβενιτη

Το Διδασκαλειον του Νικηφορου Γρηγορα

ΑΘΗΝΑ • 2018 • ATHENS

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH 
SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ 
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΕΘΝΙΚΟ IΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

Αννα Σκλαβενιτη

Το Διδασκαλειον του Νικηφορου Γρηγορα

Το θέμα της παιδείας των Βυζαντινών γενικά έχει απασχολήσει αρκετά 
την έρευνα, και διαθέτουμε αρκετές μονογραφίες, διατριβές και άρθρα1, 
παραμένουν ωστόσο αρκετά ειδικότερα προβλήματα προς διευκρίνιση. 
Αντικείμενο της παρούσας μελέτης2 είναι η λειτουργία ενός σχολείου κατά 
το α΄ μισό του 14ου αι. στην Κωνσταντινούπολη, του «διδακτηρίου» του 
Νικηφόρου Γρηγορά, για το οποίο ελάχιστα έχουν γραφεί3.

1. Για την άφθονη παλαιότερη βιβλιογραφία βλ. την συνθετική επισκόπηση της A. 
Giannouli, Education and literary language in Byzantium, στο: Μ. Hinterberger (ed.), The 
Language of Byzantine learned Literature [BYZANTIOϚ. Studies in Byzantine History 
and Civilization 9], Turnhout 2014, 52-71. Eπίσης βλ. την πρόσφατη συμβολή του A. 
Markopoulos, Teachers and Textbooks in Byzantium, 9th to 11th centuries, στο: Networks 
of learning, Perspectives on scholars in Byzantine East and Latin West c. 1000-1200, eds. 
S. Steckel – N. Gaul – M. Grünbart, Münster 2014, 3-15. Ειδικά για την παιδεία στην 
Παλαιολόγεια περίοδο ενδεικτικά αναφέρουμε C. N. Constantinides, Higher Education 
in Byzantium in the thirteenth and early fourteenth centuries (1204-1310), Nicosia 1982 και 
S. Mergiali, L’enseignement et les lettres pendant l’époque des Paléologues (1261-1453), 
Athènes 1996. Βλ. επίσης E. Fryde, The Early Palaeologan Renaissance (1261-ca.1360), 
Leiden-Boston-Köln 2000, 144 κ.ε., P. Golitsis, George Pachymère comme didascale, JÖB 58 
(2008), 53-68, καθώς και την πρόσφατα εκδεδομένη μονογραφία της F. Nousia, Byzantine 
Textbooks of the Palaeologan period [StT 505], Vaticano 2016. Τέλος, την πρόσφατη 
διατριβή του Η. Πετρου, Η παιδεία στην Κωνσταντινούπολη τον 15ο αι., Ιωάννινα 2017 
[=http: // olympias. lib. uoi. gr/ jspui/ handle/ 123456789/28128].

2. Μέρος της παρούσας μελέτης υπήρξε αντικείμενο ομιλίας μου στο Β΄(Θ΄) Συνέδριο 
Ελλήνων Βυζαντινολόγων, στο Πανεπιστήμιο Πατρών [13-15 Δεκεμβρίου 2017], με τίτλο 
«Το διδασκαλείον του Νικηφόρου Γρηγορά μέσα από το επιστολογραφικό του έργο». Θα 
ήθελα να ευχαριστήσω για τις πολύτιμες υποδείξεις και επισημάνσεις τους δυο ανώνυμους 
αξιολογητές του άρθρου.

3. Βλ. ενδεικτικά Mergiali, Enseignement, 78-80. D. Bianconi, Erudizione e 



	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ142

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

Οι πληροφορίες που διαθέτουμε προέρχονται κυρίως από τη γρα-
φίδα του ίδιου του Γρηγορά, κατά πρώτο λόγο από το επιστολογραφικό 
έργο του και δευτερευόντως από σποραδικές αναφορές στην Ἱστορία και 
στον Φλωρέντιο. Από τις πληροφορίες του ιστοριογραφικού του έργου 
αντλούμε στοιχεία σχετικά με την πρώιμη διδακτική του εμπειρία. Εκεί, 
ο Γρηγοράς αναφέρει ότι, ως ανταπόδοση της πνευματικής σχέσης που 
είχε με τον Θεόδωρο Μετοχίτη, του προσέφερε θυμήρη διακονία, όπως 
ο ίδιος αποκαλεί τη διδασκαλία του σε δυο τέκνα του Μετοχίτη, τον 
Νικηφόρο και την Ειρήνη. Ίσως με τον όρο λογική ὁμιλία ο Γρηγοράς 
υπονοεί τα μαθήματα αστρονομίας που έλαβε από τον Μετοχίτη, ύστερα 
από δική του επίμονη παράκληση4, ενταγμένη και μέσα στην Ρωμαϊκή 
του Ιστορία. Η διδασκαλία στα τέκνα του Μετοχίτη συνίστατο στη 
διασάφηση αινιγματικών και δύσκολων χωρίων, τόσο εθνικών, όσο 
και χριστιανών συγγραφέων, κάτι που δείχνει ότι τα δυο αδέρφια 
είχαν κατακτήσει το στάδιο της στοιχειώδους παιδείας: ἀλλὰ προσῄειν 
συχνὰ οἱ οὐ μόνον λογικῆς εἵνεκα ὁμιλίας, ἀλλὰ καὶ διακονίαν τινὰ 
θυμήρη πληρῶν αὐτῷ. ἐδίδασκον γὰρ τόν τε υἱέα καὶ ἣν ἔφαμεν αὐτοῦ 
θυγατέρα, τὰ τῶν θύραθεν καὶ ἡμετέρων βιβλίων αἰνιγματώδη καὶ γρίφα 
διαλευκαίνων καὶ τὴν ἐκείνων νύκτα πρὸς ἡμέραν μεθαρμοζόμενος5. 

didattica nella tarda Bisanzio, στο: Libri di scuola e pratiche didattiche. Dall’Antichità al 
Rinascimento, ed. L. del Corso – O. Pecere, Cassino 2010, 475-512, κυρίως 504-506, και 
A. M. Cuomo, Nicephorus Gregoras, Barlaam Calaber, Matthaeus Blastares e la riforma del 
calendario, στο: Byzanz und das Abendland: Begegnungen zwischen Ost und West, Budapest 
2013, 198-200.

4. «Παρακλητικὸς περὶ ἀστρονομίας», Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, έκδ. L. Schopen, Nicephori 
Gregorae Byzantina Historia [CSHB], τ. 1-3, Bonn 1829-1855 [στο εξής: Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία], 
1.322.5-1.327.5. Η ομιλία χρονολογείται στις αρχές της 10ετίας του 1320, την ίδια εποχή που 
ο Γρηγοράς παρέδιδε τα μαθήματα στα παιδιά του Μετοχίτη. Μάλιστα, το κείμενο αυτό είχε 
αποσταλεί στον Μετοχίτη και ως επιστολή, βλ. D. Manolova, If it looks like a letter, reads 
like a letter and talks like a letter: The case of Nikephoros Gregoras’ Letter collection, στο: 
Medieval Letters-Between Fiction and Document, eds. E. Bartoli – C. Hǿgel, Turnhout 2015, 
317-333 και της Ιδ., The Student becomes the Teacher: Nikephoros Gregoras’ Hortatory Letter 
concerning Astronomy, στο: Toward a Historical Sociolinguistic Poetics of Medieval Greek, 
εκδ. A. Cuomo – E. Trapp [BYZANTIOϚ, Studies in Byzantine History and Civilization–12], 
Turnhout 2018, 143-160. Για την καθοριστική επίδραση του Μετοχίτη στον Γρηγορά, βλ. 
επίσης Α. Σκλαβενιτη, Συμβολή στη μελέτη των επιστολών του Νικηφόρου Γρηγορά, διδ. 
διατριβή, Ιωάννινα 2014, 5-8 [=phdtheses.ekt.gr/eadd/handle/10442/38832]. 

5. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 1.309.13-17.



ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ 143

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

Στη συνέχεια, ο Γρηγοράς εξαίρει τη φιλομάθεια της Ειρήνης, 
αποφεύγοντας να μιλήσει όμως για τον Νικηφόρο6. Προφανώς, ο 
τελευταίος δεν διακρινόταν για την επιμέλειά του. Αυτό προκύπτει τόσο 
από επιστολές του ιδίου του Γρηγορά7, όσο και του Θεοδώρου Υρτακηνού, 
ο οποίος ήταν πιθανότατα ο προηγούμενος διδάσκαλος του. Ο Υρτακηνός 
περιγράφει στον Θεόδωρο Μετοχίτη με γλαφυρότητα την επιπολαιότητα 
του γιου του8. Συγκεκριμένα, εξοργισμένος γράφει επιστολή στον Θεόδωρο 
Μετοχίτη, όπου τονίζει ότι ο γιος του Νικηφόρος αδιαφορεί εντελώς για 
τα γράμματα, ενώ κύρια ενασχόλησή του είναι αυτή που τέρπει τους 
νεαρούς αριστοκράτες, δηλαδή να τριγυρνά έφιππος και να κομπάζει. 
Αναφέρει μάλιστα ο Υρτακηνός πως αναγκάστηκε να τον μαστιγώσει, 
αλλά δεν είδε καμιά μεταμέλεια από τον μαθητή του, μολονότι παρήλθαν 
πέντε ημέρες από την τιμωρία του. Στο τέλος, προβληματισμένος ο 
Υρτακηνός, αναρωτιέται μήπως ο υπερβολικός πλούτος έχει αλλοιώσει 
τον χαρακτήρα του νεαρού Μετοχίτη9 και συλλογίζεται ότι θα ήταν 
πιο λογικός και συγκρατημένος αν μετακινούνταν με τα πόδια, αντί να 
είναι έφιππος. Ο Γρηγοράς ωστόσο φαίνεται πιο επιεικής απέναντι στον 
νεαρό Μετοχίτη, σε σχέση με τον Υρτακηνό, όπως θα διαπιστώσουμε στη 
συνέχεια, αναλύοντας τις παιδαγωγικές του απόψεις.

6. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 1.309.17-19.
7. P. A. M. Leone, Nicephori Gregorae Epistulae ΙΙ, Matino 1982 (στο εξής: Leone, 

Epistulae ΙΙ), επ. 25 και επ. 112. Eκτενής αναφορά για την πρόοδο του Νικηφόρου 
Μετοχίτη γίνεται στο υποκεφάλαιο «Οι παιδαγωγικές απόψεις», παρακάτω, σ. 161 κεξ..

8. Ap. Karpozelos – G. Fatouros, The Letters of Theodoros Hyrtakenos, Athens 2017, 
επ. ιθ΄, σσ. 124-126. Το όνομα του υιού του Μετοχίτη δεν αναφέρεται στην επιστολή, όμως 
θεωρώ ότι πιθανότατα πρόκειται για τον Νικηφόρο και όχι για κάποιον άλλον γιο του 
Θεοδώρου Μετοχίτη, επειδή ο Νικηφόρος αλληλογραφεί με τον Υρτακηνό.

9. The Letters of Theodoros Hyrtakenos, επ. ιθ΄, στ. 15-18: ἀλλ’ ἢν ἀπῆσαν ἐσθημάτων 
λαμπρότητες, καὶ ζώνη δερματίνη τὴν ὀσφὺν περιέζωστο, καὶ μήθ’ ἵπποις ἐπωχεῖτο 
χρυσηνίοις, ποσὶ δ’ ἐχρῆτο πεζεύουσιν, ἐκράτει μὲν αὐτὸς ἀλογίας … Το απόσπασμα, 
πέρα από τις πληροφορίες για τον τρόπο ένδυσης των πλουσίων, χρησιμοποιεί τη φράση 
«ζώνη δερματίνη», αντλώντας από το Ευαγγέλιο και συγκεκριμένα από τη μορφή του 
Ιωάννου του Βαπτιστού (Ματθαῖος, 3.4.4-6). Η δερμάτινη ζώνη του Βαπτιστού έδειχνε την 
αδιαφορία του για την τροφή, βλ. C. Datema, Another unedited homily of Ps. Chrysostom 
on the birth of John the Baptist, Byz 53 (1983), 482, στ. 51-59: Εἶχε γὰρ φησι, τὸ ἔνδυμα 
αὐτοῦ ἀπὸ τριχῶν καμήλων καὶ ζώνην δερματίνην περὶ τὴν ὀσφὺν αὐτοῦ. Τὸ γὰρ ἴδιον 
τῆς ἐν ἐρήμῳ ἀσκήσεως σχῆμα … εἶχε δὲ καὶ δερματίνην ζώνην, δι’ ἧς τὴν τε νενεκρωμένην 
τῆς γαστρὸς ἐπιθυμίαν ἐδήλου.



144 	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

Είναι η περίοδος γύρω στο 1320, όταν ο Θεόδωρος Μετοχίτης έχει 
ανακαινίσει τη μονή της Χώρας και εγκαθιστά εκεί τον 27χρονο Γρηγορά, στον 
οποίον μεταλαμπαδεύει (παρά τους αρχικούς δισταγμούς του) τις γνώσεις 
του στην Αστρονομία. Η επιστήμη αυτή είχε από καιρό παραμεληθεί, όπως 
τουλάχιστον μαρτυρεί ο ίδιος ο Γρηγοράς στην Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία του10. Το 
γεγονός ότι ο ορφανός Γρηγοράς μετά την μαθητεία του κοντά στον θείο του 
Ιωάννη, μητροπολίτη Ηρακλείας  Πόντου11, φθάνει στην Κωνσταντινούπολη 
και εμπλουτίζει τις γνώσεις του στην θύραθεν παιδεία αρχικά δίπλα στον 
λόγιο Ιωάννη Γλυκύ12 και κατόπιν κοντά στον Θεόδωρο Μετοχίτη, αποτελεί 
σοβαρή ένδειξη ότι η εκπαίδευση στο παρηκμασμένο βυζαντινό κράτος 
της πρώιμης παλαιολόγειας περιόδου ήταν μάλλον ιδιωτική υπόθεση13. 
Μολαταύτα, επί Ανδρονίκου Β΄ Παλαιολόγου τονώθηκε το ενδιαφέρον για 
την παιδεία, καθώς ο ίδιος ο αυτοκράτορας συγκέντρωσε πλήθος ελλογίμων 
στο παλάτι, προσφέροντάς τους μάλιστα πολλά αξιώματα14.

Η ίδρυση του διδακτηρίου

Σχετικά με τον ακριβή χρόνο, κατά τον οποίον ο Γρηγοράς «άνοιξε15» 
το διδακτήριο –διδασκαλεῖον ἀνέῳξα κατά τα λεγόμενα του ιδίου– 

10. ἀφ’ οὗ γὰρ περὶ πλείονος ποιησάμενος ἐμὲ κατὰ τὴν αὐτῷ νεουργηθεῖσαν μονὴν 
τῆς Χώρας φέρων κατῴκισε, πολλὴν ἔπειτα τὴν στοργὴν ἐδείκνυ πρὸς ἐμὲ καὶ ἱλαρὰν 
τὴν διάθεσιν καὶ μικροῦ τοῖς αὐτοῦ παισὶν ἐπίσης ἐδίδου τὴν σχέσιν κἀμοί˙ ὥστε καὶ 
ἀστρονομικὴν ἐπιστήμην μόνος κατὰ τούσδε τοὺς χρόνους εἰδὼς ἐς τὸ ἀκρότατον οὐκ 
ἀπηξίωσε μὴ οὐ μεταδοῦναι κἀμοὶ τοῦ τοσούτου πλούτου ... (Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία 1.309.1-6).

11. V. Laurent, La Vie de Jean, métropolite d’ Héraclée du Pont, Ἀρχεῖον Πόντου 6 
(1934), 3-67.

12. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 1.270. 20-23: τούτου τοῦ ἀνδρὸς ἀπολελαύκειν κἀγὼ, καθόσον 
πλεῖστον ἐξῆν, ἐν ταῖς νύκτωρ καὶ μεθ’ ἡμέραν σχολαῖς λογικαῖς αὐτῷ συγγινόμενος 
καὶ πολλὴν τῆς ἐκείνου γλώττης τρυγῶν τὴν ὠφέλειαν. Για τον Ιωάννη Γλυκύ, βλ. Στ. 
Κουρούσησ, Ὁ λόγιος οἰκουμενικὸς πατριάρχης Ἰωάννης ΙΓ΄ ὁ Γλυκύς, ΕΕΒΣ 41 (1974), 
297-405, ιδίως τις σσ. 403-405, όπου είναι εκδεδομένη η διαθήκη του πατριάρχη από το 
χέρι του μαθητή του, του Νικηφόρου Γρηγορά, ὡς ἀπ’ αὐτοῦ.

13. Constantinides, Higher Education, 90 κ.ε.
14. N. Gaul, All the emperor’ s men, Paideia and Networking strategies at the court of 

Andronikos II Palaiologos, 1290-1320, DOP 70 (2016), 245-270.
15. Η φράση διδασκαλεῖον ἀνέῳξα παραπέμπει στον Λιβάνιο, εκδ. R. Foerster, 

Libanii Opera, v. X, Leipzig 1921 [ανατ. Hildesheim 1963], επ. 391, 386, 6. Ο Λιβάνιος 
ανήκε στους ρήτορες που προτιμήθηκαν ιδιαίτερα στην παλαιολόγεια περίοδο, βλ. N. 
Gaul, Thomas Magistros und die spätbyzantinische Sophistik, Wiesbaden 2011, 174-188 
[στο εξής Gaul, Thomas Magistros].



145ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 27 (2017), 28 (2018), 141-167

δεν μπορούμε να είμαστε σίγουροι. Ξέρουμε ωστόσο ότι αυτό έγινε 
κατά τη δεκαετία 1320-1330, καθώς σε μια επιστολή του (επ. 114, 
προς τον Καλοειδά) ο Γρηγοράς αναφέρει ρητά την ίδρυση του ως 
γεγονός περίπου σύγχρονο με την έκδοση δυο πρώιμων έργων του 
(Περὶ διορθώσεως Πασχαλίου και Περὶ κατασκευῆς καὶ γενέσεως 
ἀστρολάβου16). Επιπρόσθετα, γνωρίζουμε ότι το πρώτο έργο, η διόρθωση 
του υπολογισμού του Πάσχα, παρουσιάστηκε το 1324 ενώπιον του 
αυτοκράτορα Ανδρονίκου Β΄, οπότε είναι εύκολο να υποθέσουμε ότι 
τότε περίπου άρχισε και η λειτουργία του διδακτηρίου. Ας δούμε όμως τι 
πληροφορίες παρέχει η προαναφερθείσα επιστολή για το θέμα: Ἐφόδια 
δὲ μοι πρὸς τοὖργον αἱ συχναὶ τῶν πολλῶν συνωθήσεις καὶ ἱκεσίαι 
γεγένηνται τά τε ἄλλα προτείνουσαι δίκαια καὶ ὅτι καθάπαξ πάντας ὁ 
χρόνος φθάσας παρείλετο καὶ οὐδαμῇ γε οὐδένα τῶν καθ’ ἡμᾶς ἀφῆκε 
Ἑλλήνων, ὃς τὸ κυριώτατον τῆς φιλοσοφίας, τὴν τῶν μαθημάτων δηλαδὴ 
τετρακτύν, ἀκοαῖς ἀνθρώπων παράσχοι καὶ ψυχὰς πεινώσας ἐμπλήσειε, 
καὶ κίνδυνον ἐντεῦθεν μάλα πρόχειρον εἶναι ζημιοῦσθαι τὸ γένος, χρῆμα 
πάντων χρημάτων, ὁπόσα γῆ παρέσχεν ἡλίῳ θεᾶσθαι τὸ κάλλιστον. 
διά τοι τοῦτο καὶ διδασκαλεῖον αὐτὸς ἀνέῳξα καὶ κόποις ἐκδέδωκα 
ἐμαυτόν, ἐκὼν ἀέκοντι γε θυμῷ, δυσωπηθεὶς μέν πως, ὡς εἴρηται, καὶ 
τὰς τῶν ἑκάστοτε προσιόντων ἱκετείας, συχνοὶ δ’ οὗτοι καὶ φίλοι καὶ 
πολλὴν τὴν σεμνότητα προβαλλόμενοι γένους τε εἵνεκα καὶ ἀρετῆς τῆς τε 
ἄλλης καὶ ἣν οἱ τῶν λόγων τελεσφοροῦσι λειμῶνες· τὸ δὲ πλέον αἰδοῖ τῆς 
τοῦ παρασχόντος νομοθεσίας, σφοδρόν τι καὶ ἰταμὸν ἀπειλοῦντος, εἴ 
τις λαβὼν παρ’ αὐτοῦ δῶρον ὁποιονοῦν, ἔπειτα θύοι φειδοῖ καὶ οὐ μάλα 
ἑκών γε εἶναι τὴν κοινωνίαν προσίεται (επ. 114, 55-70).

Τρεις είναι λοιπόν οι λόγοι που αναφέρει ο ίδιος ο Γρηγοράς ότι 
τον ώθησαν στην ίδρυση του διδακτηρίου. Ο πρώτος λόγος είναι το 
γεγονός ότι η τετρακτύς17 των μαθημάτων (αριθμητική, γεωμετρία, 
μουσική, αστρονομία) δεν διδασκόταν στις μέρες του, όπως ο ίδιος 
αναφέρει με εμφαντικό και απόλυτο τρόπο (οὐδαμῇ γε οὐδένα τῶν καθ’ 

16. A. Delatte, Anecdota Atheniensia, τ. II, Paris 1939, 189-235. 
17. Σχετικά με τη σπουδαιότητα της τετρακτύος των μαθημάτων ήδη από 

προγενέστερη εποχή, βλ. Ἰγνατίου, Βίος Νικηφόρου, εκδ. C. De Boor, Λειψία 1880, σ. 
149.27-150.15. Στο χωρίο εξαίρεται η παιδεία του μετέπειτα πατριάρχη Νικηφόρου (9ος 
αι.), ενώ τονίζεται ότι η ενασχόλησή του με αυτές τις τέσσερις επιστήμες τον οδήγησε στην 
τούτων δέσποιναν, τη φιλοσοφία, βλ. P. Lemerle, Le premier humanisme byzantine, Paris 
1971, 131-133.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

146 	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

ἡμᾶς ἀφῆκε Ἑλλήνων)18. Το αποτέλεσμα αυτής της εγκατάλειψης είναι 
οι ψυχές των ανθρώπων να μένουν ανικανοποίητες. Ο πολυμαθής λόγιος 
χαρακτηριστικά μιλά για ψυχές «πεινῶσες», ενώ επισημαίνει με μια  
φράση πολύ πρωτοποριακή για την εποχή του πόσο επικίνδυνη είναι η 
απαιδευσία αυτή για το «γένος»19. Ως δεύτερη αιτία της δημιουργίας του 
διδακτηρίου αναφέρει τις θερμές ικεσίες οικείων και φίλων, μεταξύ των 
οποίων βρίσκονταν πολλοί διακεκριμένοι άνθρωποι, ενώ ο τρίτος και 
σοβαρότερος λόγος που επικαλείται είναι το γεγονός ότι ο θεός θυμώνει 
με όσους δεν μοιράζονται το ταλέντο τους με άλλους ανθρώπους. Ο 
τελευταίος λόγος κρίνεται μάλιστα ως ο σπουδαιότερος όλων. Με τον 
τρόπο αυτό ο συγγραφέας προσδίδει κύρος στο εγχείρημά του, αντλών-
τας από την ευαγγελική ρήση και συγκεκριμένα μέσα από την «Παραβολή 
των ταλάντων» (Ματθαίος, 25).

Σχετικά με το πού λειτούργησε το διδακτήριο, τα λεγόμενα του 
Γρηγορά δεν αφήνουν την παραμικρή αμφιβολία ότι η μονή της Χώρας 
ήταν το μέρος όπου πραγματοποιούνταν οι διαλέξεις του. Άλλωστε, εκεί 
ήταν το ενδιαίτημά του καθ’ όλο τον βίο του, από το 1321, όταν δηλαδή 
ο μέντοράς του Θεόδωρος Μετοχίτης ολοκλήρωσε την ανακαίνιση της 
μονής και τον όρισε ως διάδοχό του και φύλακα της βιβλιοθήκης της 
μονής, όπως προκύπτει και από το ποίημα που συνέθεσε ο Μετοχίτης 
για τον προστατευόμενό του20. Όπως μαρτυρεί ο ίδιος ο Γρηγοράς στην 

18. Θα μπορούσε κανείς να διακρίνει το στοιχείο της υπερβολής στα γραφόμενα του 
Γρηγορά. Εντούτοις, σχετικά με την αστρονομία, που αποτελεί κλάδο της τετρακτύος 
και ενδιαφέρει ιδιαίτερα τον Γρηγορά, υπάρχει και η μαρτυρία του διδασκάλου του, 
Θεοδώρου Μετοχίτη, η οποία επιβεβαιώνει ότι η ενασχόληση με το αντικείμενο ήταν 
σπάνια επί των ημερών του, εφόσον ο ίδιος ο Μετοχίτης κατάφερε μόλις στα 43 του 
χρόνια να βρει στο πρόσωπο του Μανουήλ Βρυεννίου τον κατάλληλο διδάσκαλο, για να 
του μεταλαμπαδεύσει τις πολύτιμες γνώσεις του στην αστρονομία, βλ. B. Byden, Theodore 
Metochites’ Stoicheiosis Astronomike and the Study of natural Philosophy and Mathematics 
in early Palaeologan Byzantium, Göteborg 2003, 431, 444 κ.ε.

19. Την άποψη αυτή συναντάμε πολύ μεταγενέστερα, τον 19ο αι., στο κείμενο της 
Ἑλληνικής Νομαρχίας, όπου ο Ανώνυμος συγγραφέας τονίζει (στο 5ο κεφάλαιο) ότι 
για την κατάκτηση της ελευθερίας, σημαντική είναι η «προχώρησις τοῦ γένους εἰς τὰ 
μαθήματα», βλ. Γ. Βαλετα, Ἀνωνύμου τοῦ Ἕλληνος Ἑλληνικὴ Νομαρχία, Αθήνα 1957, 
50.

20. Βλ. I. Polemis, Theodori Metochitae Carmina, Turnhout 2015, 96-97:
Εἰς τὸν σοφὸν Γρηγορᾶ ὑποθῆκαι περὶ τῶν οἰκείων συνταγμάτων (στ. 323 κ.ε.). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

147ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ

Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία του, κάνοντας έναν απολογισμό της ζωής του, η μονή 
της Χώρας ήταν ο χώρος διαμονής του από τα νιάτα του έως τη διάρκεια 
του εγκλεισμού του21. Μάλιστα, διαπιστώνει με πικρία ότι οι μοναχοί, 
τους οποίους στο παρελθόν είχε ευεργετήσει ποικιλοτρόπως, είχαν 
πλέον γίνει απηνείς διώκτες του22. Κατά την διάρκεια του εγκλεισμού 
του, τον επισκέφθηκε στη μονή της Χώρας ο άλλοτε καλός του φίλος, 
Δημήτριος Καβάσιλας. Ο Καβάσιλας ήρθε ως εκπρόσωπος του Ιωάννου 
Καντακουζηνού και συνοδευόταν από εκπρόσωπο του πατριαρχείου23. 
Ο Γρηγοράς, έχοντας πάντα στο νου του το διδακτήριο (αἱ ἄλλοτ’ ἄλλων 
σοφῶν συναυλίαι καὶ λογικαὶ πανηγύρεις) παρερμηνεύει την στάση του 
σώματος και την αμήχανη σιωπή του Καβάσιλα ως λύπη και την αποδίδει 
στη διακοπή της λειτουργίας του διδακτηρίου24.

Τοὔνεκα μοι ᾽γαθε, πουνέειν τῶν ἔκατ’ ἐπιτέλλω,
καὶ τε πόνησον ἐπιμελέως δῆθ’ ὥς κε σαώσεις
βιβλία τἀμά, τά μοι πρό γε πάντων ἀρίτιμ’ ἐσθλῶν
ὧν τύχον ἢ δράσα πὰρ βίοτον μάλ’ ἀνύτων τόνδε …
Χώρα τέ μοι γένε ἄσυλος ἀμφὶ τέκεσσ’ ἁμεδαποῖς,
ὥς κεν ἄρ’ ἀσφαλέϊ μενέειν τἀμὰ φίλτατ’ ἐσαεὶ ˙
Χώραν ἐμὴν περικαλλέα τάνδε σὺ ναίων μουνὰν
ἣν ἄρ ἐγὼ σοι αἴσιον ἱδρυσάμην κατάπαυμα,
εὐδίοον τ’ ἀπὸ πάντα χείματα, πάντα δὲ λυγρὰ
σεῖ’ ἀπερύκουσαν ἀνὰ βίοτον αἰεὶ τόνδε…
21.  Ἐκ γὰρ πάνυ τοι νέας καὶ παιδικῆς ἡλικίας, ἐμαυτὸν ἐγκαθιδρύσας τῇδε τῇ μονῇ, 

παρέμεινα μέχρι καὶ ἐς τὴν τήμερον, ἔτος ἀμείβων τῆς ἡλικίας ἑξηκοστόν. Καὶ πολλῶν 
μὲν ἐν μέσῳ πρόξενος ἐγενόμην τῷ τόπῳ καλῶν, συναιρομένου θεοῦ· πολλοὺς δὲ καὶ τῷ 
τὴν μονὴν εὐθὺς ἀναδεξαμένῳ καὶ ἐγκαινίζοντι φιλοτίμῳ γνώμῃ καῖ χειρὶ σοφωτάτῳ 
ἐκείνῳ ἀνδρὶ συνηράμην, ἐς ὅσα τε χρείας ἐκείνω καὶ ἡμῖν ἔδει, καὶ ὅσα τὸ τοῦ φίλτρου 
δυνάμενον ἡμῖν ὑπηγόρευε. δι’ ἅ μοι καὶ τὴν ἐπιτροπὴν καὶ τὴν τῶν τῆς μονής τιμιωτέρων 
καὶ ἀναγκαιοτέρων ἐπίσκεψιν πραγμάτων ἐπίστευσε, καὶ τρόπον τινὰ διάδοχον ἑαυτοῦ 
κατέστησε τελευτῶν ἐκείνους ἐνταῦθα … (Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 2.1045. 18 κ.ε.). 

22. Διὰ δὴ ταῦτα κἀκεῖνα φιλίας ἡμῖν οἱ σεμνοὶ πατέρες καὶ ἀδελφοὶ καὶ πνευματικῆς 
ἀγάπης ὀφείλοντες ἐκτίνειν σημεῖα, οἱ δ’ ὡς ταῦροι περιέσχον με, καιρὸν εἰληφότες, 
ὁποῖον ὡς ἔοικεν ἐπεζήτουν˙ καὶ ὡς ἐν ἀποκρύφοις οἰκοῦντες θῆρες ἔβρυξαν ἐπ’ ἐμὲ τοὺς 
ὀδόντας αὐτῶν ἀντὶ ἀγαθῶν ἀνταποδόντες κακά (Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 2.1046. 9-14).

23. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 2.1050,13 κ.ε.
24. Πῶς ὁ τὰ πλεῖστα φθεγξάμενα οἶκος ἄφθογγος ἐξαίφνης κατέστη; καὶ πῶς 

αἱ τῶν ἀεὶ προσιόντων ἄλλοτ’ ἄλλων σοφῶν συναυλίαι καὶ λογικαὶ πανηγύρεις καὶ 
τὰ σεμνὰ τῶν ἀγώνων ἐκεῖνα παλαίσματα φροῦδα γέγονεν ἐν βραχεῖ; καὶ πῶς οἱ τῶν 



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

148 	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

Τα Μαθήματα

Η Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία δεν παρέχει πληροφορίες σχετικά με τα μαθήματα 
του διδακτηρίου. Φειδωλές εξάλλου είναι και οι πληροφορίες 
που προσφέρει το επιστολογραφικό corpus για τα μαθήματα που
διδάσκονταν στο διδασκαλεῖο, ωστόσο εμπλουτίζονται και επιβε-
βαιώνονται από την έρευνα πλήθους χειρογράφων που δημιουργήθηκαν 
στη μονή της Χώρας, πολλά από τα οποία περιέχουν αυτόγραφες 
σημειώσεις του Γρηγορά25. 

Ας ερευνήσουμε ωστόσο πρώτα τις μαρτυρίες των επιστολών. 
Στην επιστολή 111, η οποία δεν παρέχει τεκμήρια χρονολόγησης και 
απευθύνεται σε κάποιον Αβαλάντη, ο Γρηγοράς αναφέρει ότι την 
εποχή της συγγραφής της επιστολής δίδασκε έργα του Αριστοτέλη 
και συγκεκριμένα τα Φυσικά και τα συγγράμματα που συνθέτουν 
το Όργανον26: Ἡμεῖς δ’ ἵν’ εἰδείης ὡς ἀμεταβλήτως ἔχομεν, ἐλθέ, τῆς 
ἡμετέρας ὑποσχέσεως, εἰ βούλει, μεθέξων. εἰσὶ γὰρ οἳ νῦν ἀκροῶνται τῆς 
Φυσικῆς παρ’ ἡμῶν Ἀκροάσεως τῆς Ἀριστοτέλους καὶ πρός γε δὴ τῆς 
ὅλης ἀνελλιπῶς λογικῆς πραγματείας ἐκείνου 27.

Η διδασκαλία του αριστοτελικού έργου δεν αποτελεί έκπληξη. Ο 
Γρηγοράς είχε διδαχθεί τα ίδια ακριβώς συγγράμματα από τον Μετοχίτη, 
ενώ το ίδιο ενδιαφέρον για τα έργα αυτά ως ύλη σχολική είχε επιδείξει 
και ο Γεώργιος Παχυμέρης28.

μαθηματικῶν πηγῶν ἀταμίευτοι ῥύακες νῦν ἀταμίευτα σιγῶσαν τὴν ἐρημίαν ἠλλάξαντο; 
καὶ πῶς οἱ τῶν πολλαχόθεν ἀποριῶν καὶ λύσεων τῆς ἀστροθεάμονος σοφίας δίαυλοι 
ἐν τοῖς τῆς λήθης ἐκρύβησαν τάφοις; ἐμοὶ μὲν οὖν τοιαῦτα ἐδίδου τὸ σχῆμα τοῦ φίλου 
λογίζεσθαι, καὶ ὅσα πλείω τούτοις ἕπεται... (Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία 2.1051. 5-14). Ο Γρηγοράς 
εύλογα αποδίδει την αμηχανία του φίλου του σε σκέψεις για το ένδοξο παρελθόν του 
διδακτηρίου. Άλλωστε με τον Καβάσιλα τον συνέδεε μακρόχρονη φιλία, από τότε που ο 
τελευταίος είχε μεσολαβήσει, ώστε τα συγγράμματα του Γρηγορά να γίνουν γνωστά στον 
Ανδρόνικο Β΄ Παλαιολόγο, στις αρχές της 10ετίας του 1320, βλ. H.-V. Beyer, Demetrios 
Kabasilas, Freund und späterer Gegner des Gregoras, JÖB 39 (1989), 162-173. 

25. I. Ševčenko, Some autographs of Nicephorus Gregoras, ZRVI 8/2 (1964), 435-450.
26. Κατηγορίαι, Τοπικά, Περί Σοφιστικών Ελέγχων, Περί Ερμηνείας, Αναλυτικά 

Πρότερα και Αναλυτικά Ύστερα. Πρόκειται για έργα που είχαν μεγάλη διάδοση 
στους βυζαντινούς λογίους, βλ. S. Kotzambassi, Aristotle’s Organon and its byzantine 
commentators, Princeton University Library Chronicle 65 (2002), 51-62.

27. Leone, Epistulae II, επ. 111, 5-9.
28. M. Trizio, Reading and commenting on Aristotle, στο: The Cambridge Intellectual 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

149ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ

Επίσης, στην επιστολή 4, προς τον (Νικόλαο) Πεπαγωμένο29, τον 
οποίον ο Γρηγοράς προσφωνεί φοιτητῶν τε καὶ ἑταίρων ἄριστε- κάτι 
που προφανώς σημαίνει ότι ο Πεπαγωμένος ανήκε στους μαθητές του- ο 
Γρηγοράς αναλύει τη σημασία ενός χωρίου του Αιλίου Αριστείδη από 
τον λόγο του Εἰς Ῥώμην, διασαφηνίζοντας συγκεκριμένα σημεία που 
δυσκόλευαν τον παραλήπτη (βλ. και παρακάτω, σ. 159). Η συστηματική 
ενασχόληση του Γρηγορά με τον Αίλιο Αριστείδη οφείλεται στον 
μέντορά του Θεόδωρο Μετοχίτη, ο οποίος είχε τονίσει την υπεροχή 
του ρήτορα αυτού έναντι του Δημοσθένους30. Μάλιστα, γνωρίζουμε 
ότι στη διάθεση του Γρηγορά ήταν τουλάχιστον το χειρόγραφο Vat. 
gr. 1297, που έχει χρονολογηθεί στα έτη 1305-1321, με έργα του Αιλίου 
Αριστείδη, το οποίο είχε επιμεληθεί ο Μετοχίτης. Η Inmaculada Pérez-
Martin εντόπισε το χέρι του Γρηγορά σε παρασελίδια σχόλια του έργου 
Παναθηναϊκός, στο χφ. Escorial Φ. Ι. 18. Τα σχόλια αυτά είναι τόσο 
αναλυτικά, που οδηγούν την Pérez στο συμπέρασμα ότι χρησίμευαν ως 
σχολικό εγχειρίδιο31. Ο ίδιος ο Γρηγοράς, επιμελήθηκε το χειρόγραφο 
Pal. gr. 12932, με excerpta του Αιλίου Αριστείδη και πολλών άλλων 

history of Byzantium, εκδ. A. Kaldellis – N. Siniossoglou, Cambridge 2017, 397-412, κυρίως 
399-400. Επίσης, I. Telelis, Tεχνικὸς διδάσκαλος: Georgios Pachymeres as paraphrast of 
Aristotelian meteorology, στο: Toward a Historical Sociolinguistic Poetics of Medieval 
Greek [βλ. σημ. 4], 119-142.

29. Αγνοούμε πού ακριβώς δίδασκε ο Πεπαγωμένος. Θεωρούμε ότι πρόκειται για 
τον Νικόλαο Πεπαγωμένο, παραλήπτη τουλάχιστον ακόμη μιας επιστολής, βλ. Leone, 
Epistulae ΙΙ, επ. 1, σσ. 17-18. Σώζεται άλλωστε και επιστολή του Νικολάου Πεπαγωμένου, 
με την οποία αυτός ζητά από τον Γρηγορά να του αποστείλει το βιβλίο της «Ἁρμονικῆς» 
του Πτολεμαίου, βλ. Leone, Epistulae ΙΙ, επ. 20, 421-422.

30. Μ. Gigante, Teodoro Metochites, Saggio critico su Demostene e Aristide, Milano 
1969, 20.

31. I. Pérez Martin, Aristides’ Panathenaikos as a Byzantine Schoolbook: Nikephoros 
Gregoras’ Notes on Ms. Escorial Φ.Ι.18, στο: Toward a Historical Sociolinguistic Poetics of 
Medieval Greek, 85-107.

32. I. Pérez Martin, Elio Aristides en el Monasterio de Cora στο: La tradición y 
la transmitión de los oratores y rétores griegos, εκδ. F. Hernández Muňoz, Berlin 2012, 
213-238. Για το ενδιαφέρον των λογίων της Παλαιολόγειας περιόδου σχετικά με τον Αίλιο 
Αριστείδη, τον Πλούταρχο, τον Λιβάνιο και τον Φιλόστρατο βλ.  Gaul, Thomas Magistros, 
174-188. Την ίδια εποχή ο Γρηγοράς συνεργάζεται με τον Μετοχίτη και επιμελούνται από 
κοινού αρκετά χειρόγραφα, βλ. D. Bianconi, La biblioteca di Cora tra Massimo Planude e 
Niceforo Gregora, Segno e Testo 3 (2005), 391-438, κυρίως 410 κ.ε.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

150 	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

συγγραφέων. Από τη μελέτη του χειρογράφου διαφαίνονται τα 
ποικίλα ενδιαφέροντα του Γρηγορά. Η θεματική του συγκεκριμένου 
χειρογράφου περιλαμβάνει μεταξύ άλλων γνωμικά αρχαίων φιλοσόφων, 
αποσπάσματα από τον Αίλιο Αριστείδη, τον Ωριγένη, τον Λιβάνιο, τον 
Πλούταρχο τον Ισοκράτη, τον Πλάτωνα, τον Θεμίστιο, τον Γρηγόριο 
Νύσσης και τον πατριάρχη Φώτιο33.

Τι άλλο μπορεί να δίδασκε ο Γρηγοράς; Από τη μελέτη του apparatus 
fontium των επιστολών του, αλλά και όλου του συγγραφικού του έργου, 
δεν είναι δύσκολο να παρατηρήσει κανείς τη σαφή προτίμησή του στον 
Πλάτωνα. Άλλωστε, χειρόγραφα του φιλοσόφου είχε επιμεληθεί ο ίδιος 
ο Γρηγοράς, μαζί με μαθητές του. Ήδη, η έρευνα έχει ασχοληθεί σε βάθος 
με το χειρόγραφο Vat. gr. 228, το οποίο περιέχει αυτόγραφες σημειώσεις 
του ίδιου του Γρηγορά στον Τίμαιο του Πλάτωνα34, ενώ ένα ακόμη 
χειρόγραφο που είχε επιμεληθεί ο Γρηγοράς είναι το Oxon. Clarkianus 
39. Το ζωηρό ενδιαφέρον του λογίου για τον Πλάτωνα πιστοποιείται κι 
από το γεγονός ότι ο Γρηγοράς μιμήθηκε τους πλατωνικούς διαλόγους σε 
πολλά έργα του (π.χ. Φλωρέντιος), ενώ ο Πλάτωνας είναι ο συγγραφέας, 
από τον οποίο αντλεί επιχειρήματα κατά των παλαμικών35, όταν πια έχει 
εμπλακεί στην παλαμική έριδα.

Είναι επίσης σχεδόν βέβαιο ότι στην ύλη του διδασκαλείου περι-
λαμβάνονταν ο Πλούταρχος και ο Διογένης Λαέρτιος, καθώς υπάρχουν 
πολυάριθμες αναφορές στο έργο τους, ενώ, ειδικά για τον Πλούταρχο, 
γνωρίζουμε ότι υπήρχε αντίγραφο των έργων του χρονολογημένο από 

33. D. Bianconi, La lettura dei testi antichi tra didatticha ed erudizione, στο: Toward a 
Historical Sociolinguistic Poetics of Medieval Greek, 57-83, κυρίως 72-77.

34. I. Pérez-Martín, Un escolio de Nicéforo Gregorás sobre el alma del mundo en 
el Timeo (Vaticanus graecus 228), MHNH Revista Internacional de investigación sobre 
magia y astrologia antiguas 4 (2004), 197-219. Ως προς τα πλατωνικά έργα, ο Γρηγοράς 
ακολουθεί την εκδοτική προσπάθεια του Γρηγορίου του Κυπρίου, βλ. I. Pérez-Martín, 
Estetica e ideologia nei manoscritti bizantini di Platone, RSBN 42 (2005), 113-135, κυρίως 
128-131.

35. Για την επίδραση της πλατωνικής και νεοπλατωνικής διδασκαλίας στη θεολογική 
σκέψη του Γρηγορά βλ. Δημ. Μόσχου, Πλατωνισμὸς ἢ χριστιανισμός, Οι φιλοσοφικές 
προϋποθέσεις τοῦ Ἀντιησυχασμοῦ τοῦ Νικηφόρου Γρηγορᾶ, Ἀθήνα 1998 και Dominic o’ 
Meara, Conceptions of science in Byzantium, στο: The Cambridge Intellectual history of 
Byzantium, 169-182, κυρίως οι σσ. 178-182.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

151ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ

το 997, το οποίο κατείχε αρχικά ο Μάξιμος Πλανούδης36 και μετέπειτα ο 
Γρηγοράς.

Εξαιρετικό ενδιαφέρον για το διδακτήριο του Γρηγορά έχει το έργο 
του Παρακολουθήματα καὶ ζητήματα γραμματικὰ ἀναγκαῖα37, το οποίο 
φαίνεται ότι αποτελούσε μέρος του διδακτικού έργου του Γρηγορά.

Ό,τι αναφέραμε μέχρι τώρα ανήκει στην περιοχή του trivium 
(ρητορική, φιλοσοφία-λογική και γραμματική). Όμως είδαμε ότι ο ίδιος 
ο Γρηγοράς δηλώνει πως άνοιξε τη «σχολή» του, κατά βάση για να μην 
χαθεί η μελέτη της τετρακτύος38. Από τα μαθήματα της τετρακτύος είναι 
βέβαιο ότι ιδιαίτερη έμφαση είχε δώσει στην αστρονομία, το ενδιαφέρον 
για την οποία φαίνεται τόσο από την Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία39, όσο και από 

36. Πρόκειται για το χφ. Laur. Plut. 69.6., στο οποίο αναγνωρίστηκε το «χέρι» ενός 
αντιγραφέα από το στενό περιβάλλον του Γρηγορά, βλ. D. Bianconi, Un altro Plutarco 
di Planude, Segno e Testo 9 (2011), 113-130. Ο Μάξιμος Πλανούδης είχε εκδώσει τόσο τo 
έργο Βίοι Παράλληλοι, όσο και τα Ἠθικά του Πλουτάρχου, βλ. Constantinides, Higher 
Education, 74-75. Βλ. και ο Ιδ., Higher Education, 68, όπου αμφισβητείται η παρουσία 
του Πλανούδη ως μοναχού και διδασκάλου στη μονή της Χώρας. Εντούτοις, ένα πλήθος 
χειρογράφων του Πλανούδη βρισκόταν στη βιβλιοθήκη της μονής στα χρόνια του 
Γρηγορά, όπως το χφ. Laur. Plut. 59.1, το οποίο περιλαμβάνει πλατωνικά έργα, και το 
χφ. Vat.gr. 156, με το ιστορικό έργο του Ζωσίμου, βλ. Bianconi, La biblioteca di Cora, 
391-438. Το γεγονός ότι το χέρι του Γρηγορά αναγνωρίστηκε σε πληθώρα χειρογράφων 
που είχε επιμεληθεί ο Πλανούδης εγείρει την υποψία ότι η «βασιλική βιβλιοθήκη» που 
μνημονεύει ο Πλανούδης ταυτίζεται πιθανότατα με τη βιβλιοθήκη της Χώρας, βλ. Η. 
Ταξίδης, Μάξιμος Πλανούδης, Συμβολή στη μελέτη του corpus των επιστολών του, 
Θεσσαλονίκη 2012, 23.

37. S. Lindstam, ΒΖ 29 (1929), 306-307 όπου αναλυτική βιβλιοκρισία των 
δημοσιευμάτων του R. Guilland, Essai sur Nicéphore Grégoras. L’homme et l’oeuvre, Paris 
1926, και Correspondance de Nicéphore Grégoras. Texte édité et traduit, Paris, Société d’édition 
«Les belles lettres», 1927. Σε προσεχή μελέτη θα ασχοληθούμε εκτενώς με το έργο αυτό.

38. Βέβαια πριν από τον Γρηγορά για το quadrivium είχε επιδείξει ιδιαίτερο 
ενδιαφέρον ο Παχυμέρης με το ομώνυμο έργο του, βλ. Στ. Λαμπάκης, Γεώργιος 
Παχυμέρης, Πρωτέκδικος καὶ δικαιοφύλαξ, Αθήνα 2004, κεφ. «Τετράβιβλος ἢ 
Σύνταγμα τῶν τεσσάρων μαθημάτων», σσ. 227-230. Η Τετράβιβλος του Παχυμέρη είναι 
το δεύτερο ανάλογο βυζαντινό εγχειρίδιο που έχει διασωθεί μετά το εγχειρίδιο του 1008, 
βλ. G. Katsiampoura, Τhe Quadrivium of 1008 and Pachymeres’ Syntagma: Comparing 
two Byzantine Quadrivia, στο: Libri di scuola e pratiche didattiche [βλ. σημ. 3], 409-425. 
Aκολουθεί ο Μετοχίτης, με το έργο Στοιχείωσις ἀστρονομική, βλ. Dominic o’ Meara, 
Conceptions of science in Byzantium [βλ. σημ. 35], 169-182, κυρίως 178-182.

39. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 1.322.4 κ.ε. Επίσης, σε αγιολογικό του έργο, στο Ἐγκώμιο για 



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

152 	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

έναν ικανό αριθμό επιστολών, στις οποίες θίγει θέματα αστρονομίας 
(επιστολές 28, 40, 53, 69, 103, 105, 114 και 148). Άλλωστε, πέρα από τις 
επιστολές, όπου ο Γρηγοράς  καταγράφει συχνά τις προβλέψεις του για 
διάφορες εκλείψεις, γνωρίζουμε ότι είχε συντάξει μέθοδο κατασκευής 
αστρολάβου, την οποία υπομνημάτισε ένας από τους μαθητές του, ο Ισαάκ 
Αργυρός40. Στο έργο του για την κατασκευή του αστρολάβου, αναφέρεται 
στις επιστολές 114 και 148. Εκεί, ο Γρηγοράς επισημαίνει ότι μέχρι τότε 
υπήρχε μόνο ένα θεωρητικό εγχειρίδιο για τη χρήση του αστρολάβου, 
ενώ η μέθοδος κατασκευής του ή είχε χαθεί ή δεν γράφτηκε ποτέ. Ο 
ίδιος λοιπόν, με μαθηματικές αποδείξεις αναπληρώνει το κενό αυτό41. 
Νωρίτερα (περί το 1324, όπως προαναφέρθηκε), ξέρουμε ότι έχοντας 

τον Μιχαήλ Σύγκελλο, αναφέρει ότι ο Μιχαήλ, αφού εντρύφησε σε άλλα αντικείμενα 
της εγκυκλίου παιδείας, πρὸς τὴν τῶν μαθημάτων κορυφὴν ἀναφέρει, δηλαδὴ τὴν 
ἀστρονομίαν, βλ. L. Lukhovitskiy, Nikephoros Gregoras’ Vita of St. Michael the Synkellos, 
JÖB 64 (2014), 177-196. Η Ελεωνόρα Κουντούρα-Γαλάκη εύστοχα εντόπισε αντιστοιχίες 
στην περιγραφή του Μιχαήλ Συγκέλλου με τον Θεόδωρο Μετοχίτη, τον διδάσκαλο του 
Γρηγορά και καθοδηγητή του στην επιστήμη της αστρονομίας, βλ. Eleonora Kountoura-
Galaki, Rewriting on the martyrs of the Iconoclast period during the Palaiologan era (υπό 
έκδοση). 

40. Η μέθοδος κατασκευής αστρολάβου έχει εκδοθεί από τον A. Delatte, βλ. σημ. 
16. Ο υπομνηματισμός του Ισαάκ Αργυρού χρονολογείται κατά τον Delatte, 193, λίγα 
χρόνια μετά τον θάνατο του Γρηγορά, κατά τα έτη 1367-8· για το κείμενο του Αργυρού 
βλ. Delatte 236-253. Το ότι ο Ισαάκ Αργυρός ήταν μαθητής του Γρηγορά το μαρτυρεί 
μια διόρθωση στο χφ. Vaticanus gr. 176, όπου έχει διαβαστεί διορθώσατο δὲ ταῦτα οὐχ 
ὁ φιλόσοφος Γρηγορᾶς, ἀλλ’ ὁ μαθητευθεὶς αὐτῷ Ἰσαὰκ μοναχὸς ὁ Ἀργυρός, βλ. G. 
Mercati, Notizie di Procoro e Dimitrio Cidone, Manuele Caleca e Teodoro Meliteniota et 
altri appunti per la storia della Teologia e della letteratura bizantina del secolo XIV [StT 
56] Vaticano 1931, 229, σημ. 6. Για την μετέπειτα δραστηριότητα του Ισαάκ Αργυρού 
ως μοναχού στη μονή της Χώρας, αντιπαλαμικού και επιμελητή χειρογράφων βλ. Raúl 
Estangüi Gómez, Saint-Saveur de Chora, un monastère catholique à Constantinople dans le 
troisiéme quart du XIVe siècle, Estudios byzantinos 1 (2013), 140-197, κυρίως σσ. 167-182 
[στο εξής Gomez, Saint Saveur de Chora] και Ι. Πολεμης, Ο λόγιος Ισαάκ Αργυρός και η 
πραγματεία του Περὶ διακρίσεως μετοχῆς Θεοῦ ἐν τετταρσι τρόποις, στο: Το Βυζάντιο 
κατά τους Παλαιολόγειους χρόνους: Σχέσεις Ανατολής και Δύσης και αφετηρία του 
Νέου Ελληνισμού, εκδ. Γ. Ξανθάκη-Καραμάνου, Αθήνα 2017, 53-61.

41. Για το κείμενο της κατασκευής του αστρολάβου, συνοδευόμενο με 
επεξηγηματικούς χάρτες, βλ. και Χ. Σολιώτησ, Ἀνέκδοτα ἑλληνικὰ κείμενα σχετικὰ μὲ τὴ 
χρήση καὶ κατασκευὴ τοῦ ἀστρολάβου, ΠΑΑ 61 (1986), 432-454.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

153ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ

πάρει τα «φώτα» για την επιστήμη της Αστρονομίας από τον Θεόδωρο 
Μετοχίτη, παρουσίασε με πειστικότητα ενώπιον του Ανδρονίκου Β΄ 
Παλαιολόγου τον υπολογισμό για τη διόρθωση του Πάσχα42.

Το ιδιαίτερο ενδιαφέρον του Γρηγορά για την αστρονομία 
αναζωπυρώθηκε με αφορμή τη διαμάχη του με τον Βαρλαάμ τον 
Καλαβρό, κάτι που προκύπτει σαφώς από τις επιστολές του. Ενδεικτικά, 
αναφέρουμε την επιστολή 40, προς τον μαθητή και φίλο του Πεπαγωμένο, 
το μεγαλύτερο μέρος της οποίας εντάχθηκε αυτούσιο και στην Ρωμαϊκή 
Ιστορία, καθώς και την επιστολή 53, προς τον Ιωάννη Χρυσολωρά. Εκείνο 
που θίγεται με καυστικό ύφος στις επιστολές τις σχετικές με την αστρονομία 
και τις εκλείψεις, είναι η ευκολία με την οποία κάποιοι άνθρωποι 
ισοπεδώνουν κάθε επιστημονική άποψη, θεωρώντας ότι κατέχουν τα 
μυστήρια της αστρονομίας, ενώ είναι παντελώς αδαείς. Ειδικότερα, 
στην επιστολή 40, προς τον μαθητή του, τον Πεπαγωμένο, ο Γρηγοράς 
κατονομάζει τους ανθρώπους αυτούς πλάνητες, κάνοντας λογοπαίγνιο 
με την διττή σημασία της λέξης43. Στις επιστολές αυτές λοιπόν ο Γρηγοράς 
απροκάλυπτα εκφράζει την υπεροχή του για τη γνώση της αστρονομίας. 
Σε μια ακόμη επιστολή του σχετικά με την επιστήμη αυτή, στην επ. 103, 
προς τον Μιχαήλ Καλοειδά, ο Γρηγοράς προβλέπει μια έκλειψη ηλίου που 
θα πραγματοποιηθεί σύντομα (τον Μάιο του 1333), ενώ δηλώνει ότι θα 
ακολουθήσει και μια ακόμη, την οποία δεν προσδιορίζει, προκειμένου να 
μην δώσει λαβή στους αντιπάλους του και για να αποτελέσει η πρόβλεψη 

42. Το έργο εξέδωσε ο D. Petavius, Uranologium, Paris 1630, 383. Πρόκειται για έναν 
πίνακα, με βάση τον οποίον αποδεικνύεται ότι ο έως τότε υπολογισμός του Πάσχα ήταν 
λανθασμένος. Του πίνακα προηγούνται και έπονται μελέτες του μαθητή του Γρηγορά, 
Ισαάκ Αργυρού πάνω στο ίδιο θέμα.

43. Ενδεικτικά, βλ. Leone, Epistulae II,  επ. 40, 19-42: Τίνα γὰρ ἀμαθίας Καύκασον οὐκ 
ὑπερβαίνουσιν, ὁπόσους οἱ μὲν κάτωθεν ὡς πορρωτάτω τῆς ἀληθείας χαλκεύειν εἰώθεσαν 
ὄγκους ῥημάτων … ἵνα δὲ μήτε σὺ τῶν λυπουμένων εἴης, μήτε τὸ σεμνὸν τῆς ἐπιστήμης ἐς 
τοιαύτας ἐσχατιὰς κατενηνεγμένου ὑβρίζοιτο, φέρε μέσην βαδίσαντες, βραχέ’ ἄττα τῶν 
μεσημβρινῶν τουτωνὶ λήρων ἐξελέγξωμεν, ἢ μᾶλλον εἰπεῖν, τῶν γηΐνων πλανήτων καὶ τὰ 
πλεῖστα τῆς ἄνω λήξεως καταψευδομένων, ὥς ἂν ἄρδην ἐκ τοῦ κρασπέδου τὸ ὕφασμα 
λύοιτο πᾶν, καθάπερ ὁ τῆς Πηνελόπης ἐκείνης ἱστός. Επίσης, βλ. Leone, Epistulae II, επ. 
53, 2-5: Ἀλλ’ ὥρα σοι, βέλτιστε, καὶ ὁπόσοι γε ἐπὶ τοῦ παρόντος συχνὰ ἡμῖν ἐπιφύονται 
σοφισταί, τρόπον ἕτερον βλέπειν ἄλλον ἄλλο τι φέροντας ἔμοιγε πρόβλημα, οὐκ οἶδα εἴτ’ 
ἐμὲ βασανίζειν ἐθέλοντας ...



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ154

της επόμενης έκλειψης άσκηση για όσους μυούνται στην επιστήμη44. Άρα, 
η αστρονομία και δη η πρόβλεψη φαινομένων ήταν στις προτεραιότητες 
του διδασκαλείου του Γρηγορά, ενώ η υπεροχή του στην επιστήμη αυτή 
αναγνωριζόταν από τους αλληλογράφους του45. Δεν είναι τυχαίο άλλωστε 
ότι η ενασχόλησή του με την αστρονομία έγινε αντικείμενο χλεύης από 
τους παλαμικούς μετά το 134746.

Πέρα από την αστρονομία, ο Γρηγοράς ενδιαφέρθηκε και για τη 
Μουσική, όπως δείχνει η έκδοση της Αρμονικής του Πτολεμαίου47. 
Μάλιστα, συμπλήρωσε τα τρία κεφάλαια του έργου, τα οποία είχαν στις 
μέρες του χαθεί κι αυτό ήταν από τα πιο πρώιμα έργα του, όπως μαρτυρεί 
η επιστολή 114, προς τον Μιχαήλ Καλοειδά48. Η ενασχόληση του μαθητή 

44. Επ. 103, 87-88: ἵν’ εἴη τοῦτο γυμνάσιον τοῖς ἤδη πρὸς τὰ τῆς ἐπιστήμης 
εἰσαγομένοις μυστήρια.

45. Βλ. και επ. 69, προς άγνωστο αποδέκτη, στον οποίον ο Γρηγοράς κάνει ένα μάθημα 
αστρονομίας, ενώ αρχικά επαινεί την απόφασή του να ερευνήσει μαζί του αστρονομία και 
μαθηματικά, ύστερα από τη μελέτη της ρητορικής και της φυσικής. Μάλιστα, ο Γρηγοράς 
επισημαίνει ότι η γνώση των αριθμών και των ουρανίων φαινομένων είναι ανώτερη των 
άλλων γνώσεων, όπως ανώτερος είναι ο ουρανός από τη γη και ο ήλιος από το σκοτάδι, 
βλ. Leone, επ. 69, 1-6. Η νεότερη έρευνα έχει αποδείξει την συνεχή ενασχόληση του λογίου 
με τη συγκεκριμένη επιστήμη, καθώς υπάρχουν χειρόγραφα με αυτόγραφες σημειώσεις 
του, τα οποία εμπεριέχουν αστρονομικά έργα, όπως ο Paris.gr. 2396, βλ. B. Mondrain, 
Maxime Planude, Nicéphore Grégoras et Ptolémée, Palaeoslavica Χ (2002), no.1, 312-322.

46. A. Garzya, Un opuscule inédit de Nicolas Cabasilas, Byz. 24 (1954), 521-532. 
Ο Καβάσιλας στο έργο του περιγράφει με περιφρόνηση τις διδακτικές δραστηριότητες 
του Γρηγορά, τονίζοντας ότι εκείνος καὶ ἀστρονομῶν ἐν γλώσσῃ μὲν οὐδὲν φέρει 
τῆς ἐπιστήμης, σφαιρῶν δὲ ἐμπίμπλησι τὴν οἰκίαν καὶ πάντα βιβλίων γέμει καὶ 
διαγραμμάτων, καὶ σκίμποδας καὶ ὀρόφους μεστοὺς ἐπιδείκνυσι τῆς σοφίας … (Garzya, 
Opuscule inédit, 530,152-156). 

47. Το έργο εξέδωσε ο I. Düring, Die Harmonienlehre des Klaudios Ptolemaios, 
Göteborg 1930, ενώ από τα πολλά χειρόγραφα που διασώζουν το έργο ξεχωρίζουμε το Vat.
gr. 176, του 14ου αι. με υπομνηματισμό του Ισαάκ Αργυρού, όπως ήδη αναφέρθηκε (βλ. 
σημ. 40). Αξιοσημείωτο είναι ότι το κείμενο σώζουν και χειρόγραφα, στα οποία υπάρχει 
ανασκευή των τριών κεφαλαίων του Γρηγορά, από τον Βαρλαάμ Καλαβρό, π.χ. ο Vat.
gr. 187, επίσης του 14ου αι. Αυτό μας οδηγεί στη σκέψη ότι ίσως η έριδα των δυο λογίων 
να άρχισε ακριβώς από την κριτική που άσκησε ο Βαρλαάμ στο έργο αυτό του Γρηγορά, 
βλ. G. Katsiampoura, Nikephorus Gregoras Versus Barlaam of Calabria: Controversy about 
eclipses for political power, Νεύσις 13 (2004), 138-148, κυρίως 143.

48. Leone, Epistulae II, επ. 114, 95-103: Ἐκπεπόνηται δ’ ἡμῖν ἐπὶ τούτοις καὶ τῆς 
Ἁρμονικῆς ἡ διόρθωσις, ἣν πάλαι μὲν ὁ μέγας συντέταχε Πτολεμαῖος. ὁ δὲ μακρὸς χρόνος 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

155ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ

του Γρηγορά, Ισαάκ Αργυρού49, με διορθώσεις στην Αρμονική του 
Πτολεμαίου50 αποδεικνύει ότι η μουσική ήταν ενταγμένη στο curriculum 
του διδακτηρίου του Γρηγορά.

Τέλος, η ενασχόληση με τη γεωμετρία και την αριθμητική 
πιστοποιείται μέσα από τα σχόλιά του στον Νικόμαχο τον Γερασηνό51-
καθώς και από την επίλυση ενός μαθηματικού προβλήματος52.

Επομένως, μέσα στο curriculum του διδακτηρίου είχαν ενταχθεί ως 
αντικείμενο μελέτης τόσο τα αντικείμενα του trivium, όσο και αυτά του 
quadrivium, με ιδιαίτερη έμφαση στην αστρονομία. 

Το επίπεδο σπουδών

Το επίπεδο σπουδών στο διδακτήριο του Γρηγορά ήταν ιδιαίτερα υψηλό 
και απευθυνόταν σε μαθητές που είχαν ολοκληρώσει τη στοιχειώδη 
παιδεία, όπως αυτό πιστοποιείται μέσα από το επιστολογραφικό έργο. 
Συγκεκριμένα, στην επιστολή 59, προς τον Καρβώνη, ο Γρηγοράς 
παραδέχεται την ήττα του σε ένα είδος «στοιχήματος», το οποίο όμως 
δεν μας αποκαλύπτει, και ζητά από τον παραλήπτη να πάρει τον νεαρό 
γραμματοκομιστή σε μια από τις δικές του τάξεις, καθώς ο νεαρός 
αποδείχθηκε ανεπαρκής ως προς τη φοίτησή του. Μάλιστα, ο μαθητής 
παρομοιάζεται από τον Γρηγορά με το χελιδόνι της παροιμίας μία 
χελιδὼν ἔαρ οὐ ποιεῖ, ένα χελιδόνι όμως που περιγράφεται αδύναμο και 

φαύλων γραφέων χερσὶν ἐς διαδοχὴν τῆς βίβλου χρησάμενος τὰ μὲν ἐκ τἀσφαλοῦς εἰς τὸ 
σφαλερὸν μετήνεγκε, τὰ δ’ ἀμαθῶς διακόψας ἐκ μέσου πεποίηκεν, ὡς ἐργῶδες ἐντεῦθεν 
εἶναι τοῖς μετιοῦσι συνάπτειν τὸν νοῦν. οὐ μόνον δὲ ἀλλ᾽ ἔστιν οὗ καὶ ὅλα κεφάλαια διέκοψε 
καὶ ἠφάνισεν· ἃ πάνθ’ ἡμεῖς, σὺν θεῷ δ᾽ εἰρήσθω, φιλοπονίᾳ χρησάμενοι διασεσώκαμεν, 
τὸ ἄρτιον τῇ τοῦ μεγάλου βίβλῳ τὸν ἐνόντα γε τρόπον πραγματευσάμενοι ....

49. Fryde, Early Palaeologan Renaissance, 362-363. Ο Fryde αποκαλεί τον Ισαάκ 
Αργυρό θαυμαστή του Γρηγορά, ωστόσο είναι φανερό ότι ο Αργυρός δεν ήταν 
απλός θαυμαστής, καθώς ανήκε στη χορεία των μαθητών του και εξέδωσε έργα που 
περιλαμβάνουν σχόλια του διδασκάλου του, βλ. W. Laue – G. Makris, Isaak Argyros’ 
Abhandlung über die Kegelprojektion I in der Geographia des Klaudios Ptolemaios, 
Palaeoslavica X (2002), no. 1, 226-245.

50. Mercati, Notizie, 229, σημ. 6.
51. Στα χειρόγραφα Magliab. 16, ff.12-13 και Angel. 1, ff. 9r -9v.
52. Εκδ. J. Heiberg, Euclidis elementa V, Lipsiae 1898, 723-4. Το μαθηματικό  πρόβλημα 

αναλύει ο Π. Βλαχάκος, Ο βυζαντινός λόγιος Νικηφόρος Γρηγοράς, Θεσσαλονίκη 2008, 
65-68.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ156

καταβεβλημένο από το κρύο, με αποτέλεσμα να μην μπορεί να κελαηδήσει 
και να ανταποκριθεί στις περιστάσεις: εὕρισκον καὶ γὰρ ἔτι καὶ τὴν ὄρνιν 
πολλοῦ τοῦ χειμῶνος ἀπόζουσαν καὶ οὐδέν πω τὸ φθέγμα εὐρύτερον 
ἀφιέναι δεδυνημένην, βραχὺ δέ τι καὶ λίαν ἀμυδρὸν μινυρίζουσαν, 
τῷ κρυμῷ τέως τῶν ὀργάνων συμμεμυκότων δι’ ὧν τὸ φθέγμα νῦν μὲν 
στενοχωρεῖται, νῦν δ’ εὐρύνεται … (επ. 59, 15-20).

Η επιστολή αυτή είναι σημαντική, επειδή παραλήπτης της είναι ένας 
άλλος δάσκαλος, ο Γεώργιος Καρβώνης, για τον οποίον γνωρίζουμε ότι, 
πέρα από την ιδιότητά του ως διδασκάλου (μάλλον σε σχολείο εγκυκλίου 
παιδείας), συνέγραψε σχόλια στον Αισχύλο και στον Σοφοκλή, τα 
οποία πιθανώς ήταν μέρος της διδασκαλίας του, καθώς και ένα εγκώμιο 
για την Κωνσταντινούπολη, το οποίο διασώζεται αποσπασματικά σε 
ένα μοναδικό χειρόγραφο (Vat. gr. 444), γραμμένο πιθανότατα από τον 
ίδιο53.

Οι πολιτικές ανακατατάξεις και η τύχη του διδακτηρίου

Είδαμε πιο πάνω ότι το διδακτήριο άρχισε να λειτουργεί κατά τη 
διάρκεια του εμφυλίου πολέμου μεταξύ των δυο Ανδρονίκων, όμως η 
μεγάλη άνθισή του προσδιορίζεται ανάμεσα στα έτη 1330 και 1340. Η 
άνοδος του Ανδρονίκου Γ΄ Παλαιολόγου στην εξουσία επέφερε πολιτικές 
ανακατατάξεις που επηρέασαν τον ίδιον τον Γρηγορά και το διδασκαλείο 
του, καθώς τότε ο ίδιος έπεσε σε δυσμένεια και δημεύτηκε η περιουσία 
του, ενώ εγκατέλειψε και το διδακτικό του έργο, όπως μαρτυρεί ο ίδιος 
τόσο στην Ρωμαϊκή Ιστορία του, όσο και στον Φλωρέντιο54.

53. R. Browning, A Byzantine scholar of the early fourteenth century: Georgios Karbones, 
στο: Gonimos: Neoplatonic and Byzantine Studies Presented to Leendert G. Westerink at 75 
ed. J. M. Duffy – J. peradotto, Buffalo NY 1988, 223-232 [=History, Language and Literacy 
in the Byzantine World, Variorum Reprints 1989, X]. Για την έκδοση του Ἐγκωμίου βλ. E. 
Fenster, Laudes Constantinopolitanae, München 1968.

54. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 1.427.4 κ.ε. Εἰ δὲ καὶ ἡμεῖς τῷ γηραιῷ κατὰ τὸ εἰκὸς 
προσκείμενοι βασιλεῖ ῥοθίοις τισὶν ἐνετύχομεν τοῦ χειμῶνος ἐκείνου, καινὸν οὐδέν. οὔτε 
γὰρ δίκαιον ἦν, ἡμεῖς μηδεμιᾷ προσκεῖσθαι μερίδι, τοῦ Σόλωνος τοῦτο προτρέποντος 
καὶ πρὸς γε τῶν εἰκότων αὖ, τοῦ ποιμένος παταχθέντος δεινὰ παθεῖν κατὰ τὸ ἀνάλογον 
ἅπαν τὸ ποίμνιον. Επίσης βλ. P.A.M. Leone, Fiorenzo o intorno alla sapienza, Napoli 1975, 
197 κ.ε.: Νικαγόρας πολλῆς μὲν τῆς τῶν Κεκροπιδῶν ἀπολαυὼν εὐμενείας καὶ αὐτὸς 
πρότερον, πολὺς δὲ καὶ αὐτὸς ἐκείνοις προσκείμενος, δεδήμευται μὲν οὖν καὶ αὐτὸς τὴν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

157ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ

Τα πράγματα άλλαξαν πάλι για το διδασκαλείο του Γρηγορά, 
όταν εκείνος άρχισε να προσεγγίζει τον μεγάλο δομέστικο Ιωάννη 
Καντακουζηνό. Η δυσμένειά του δεν κράτησε πάνω από δυο χρόνια 
(1328-1330), καθώς το 1330 ήδη αλληλογραφεί με τον ισχυρό άνδρα 
της εποχής, τον οποίο κατονομάζει ξεκάθαρα χορηγό του διδασκαλείου 
του: Οὕτω καὶ σὲ τὸν τῶν ἡμετέρων διδασκαλείων ταμίαν καὶ χορηγὸν 
ἀξιοῦμεν πράττειν ἐν τῷ παρόντι… (Leone, επ. 120, 25-26).

Σε είκοσι περίπου επιστολές ο Γρηγοράς υμνεί τον φιλανθρωπικό 
χαρακτήρα, τις στρατιωτικές ικανότητες, αλλά και τη φροντίδα που 
επέδειξε ο Καντακουζηνός για τις επιστήμες (επ. 11, 18, 19, 41, 43, 57, 77, 
82, 83, 85, 86, 90, 92, 93, 106, 122, 125, 126, 130, 149, 156). Όλες οι επιστολές 
χρονολογούνται στη δεκαετία 1330-1340, όταν δηλαδή ο Καντακουζηνός 
κατείχε το αξίωμα του μεγάλου δομεστίκου, επί Ανδρονίκου Γ΄ 
Παλαιολόγου. Ο Καντακουζηνός χρηματοδοτούσε το διδακτήριο του 
Γρηγορά καθ’ όλη τη δεκαετία αυτή, όπως συνάγεται από το περιεχόμενο 
των επιστολών55. Ενδεικτική είναι η φρασεολογία που χρησιμοποιεί 
εκεί ο Γρηγοράς, για να δείξει την ευγνωμοσύνη προς τον χορηγό του, 
αποκαλώντας τον προστάτην τῶν λόγων ή ἐπόπτην καὶ προμηθέα 
τῶν λόγων. Η μονή της Χώρας συνέχισε να είναι χώρος διαλέξεων και 

οὐσίαν, οὐκ ἐξωστράκισται δέ, μετριωτέρας τῆς τιμωρίας αὐτοῦ καταψηφισθείσης, τῷ 
γε μὴ ἐθέλειν τοῖς πολιτικοῖς ὁπώσποτε ἐνέχεσθαι πράγμασιν, ἀλλ’ αἰεὶ τῆς ἡσυχίας εἶναι 
μάλα ἐραστής. ἔνθεν τοι καὶ αὐτὸς ἔκ τε τῆς τῶν φίλων ἀποβολῆς πλείστην ἐν ἑαυτῷ 
τὴν λύπην ἀθροίσας, αἱρεσιώτας μὲν ἐκείνους καὶ φοιτητὰς ἅπαντας «χαίρειν εἰπών» ἐς 
ἑκούσιον «τοῦ λοιποῦ» τὴν γλῶτταν καθῆκε δεσμόν, «νῦν ἐμοὶ» φήσας «ἀνάγκη σιγᾶν, 
ὅτ’ ἀωρία μακρὰ τοῦ λέγειν ἐπιπολάζει»…

55. Ενδεικτικά, βλ. Leone, Epistulae ΙΙ, επ. 41, 119 κ.ε. καὶ μὴ λήγοις οὕτως ἔχων, 
ἀλλ’ εἴης αἰεὶ τοῖς τε στρατηγικοῖς καὶ ὁπόσα τῶν πολιτικῶν τὸν δεδομένον σοι τρόπον 
ἀκάματος βοηθός, καὶ ἔτι τῶν λόγων εὐμενὴς διὰ βίου ὁμοῦ καὶ προστάτης, επ. 57, 37-44 
σὺ γὰρ τὸ νῦν εἶναι τῶν λόγων φαίνῃ ψυχή, καὶ διὰ σοῦ τὴν πάτριον βεβαιῶσαι εὐγένειαν 
ἐλπίζουσι, καὶ πρὶν αὐτοῦς καταστῆναι πρὸς αἴτησιν τῆς παρὰ σοῦ ῥοπῆς καὶ κηδεμονίας, 
τελεσιουργοὺς τὰς ἐλπίδας καὶ ζώσας ἔχουσι· τοῦτο μὲν ὅτι κρίσει περὶ αὐτοὺς θαυμαστῇ 
τινι κέχρησαι καὶ μεγίστῃ, καὶ οἵαν σοφίαν αὐτοφυοῦς ἀρδεύουσι μεγάλαι πηγαί, τοῦτο 
δ’ ὅτι καὶ ὅσοι τῆς τῶν λόγων ὁπώσποτε μετέσχον τραπέζης λαμπρὰν τὴν σὴν παρέχεις 
εὐμένειαν, επ. 120, στ. 15-19, δεῖν δ’οὖν ὅμως ἐκρίναμεν παραπλησίως τοῖς γεωργοῖς καὶ 
ἡμεῖς καθάπερ καρπῶν τινας ἀπαρχὰς σοι πρώτῳ τοῦτο προσενεγκεῖν, τῷ τῶν ἡμετέρων 
λόγων ἐπόπτῃ καὶ προμηθεῖ, ἐξ οὗ καὶ τὰς πηγὰς τῆς ἀρδείας αἱ τῶν ἡμετέρων λόγων 
αὔλακες ἔχουσιν. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

158 	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

αντιγραφής χειρογράφων, ενώ με αφορμή τη δημόσια αντιπαράθεσή του 
με τον Βαρλαάμ, ο Γρηγοράς απέκτησε ακόμη μεγαλύτερη φήμη.

Οι μαθητές του Γρηγορά

Ποιοί ανήκαν στους μαθητές του Γρηγορά; Ο ίδιος, στην Ῥωμαϊκή 
Ἱστορία του, μέσα από την αφήγηση του Αγαθάγγελου και όντας πια 
έγκλειστος στη μονή της Χώρας (1351-1354), περιγράφει ότι γύρω του είχε 
πλείστους καὶ παντοδαποὺς πανταχόθεν φοιτητάς, μὴ μόνον ὅσοι τῶν ἐν 
δόξῃ γεγένηνται παῖδες, ἀλλὰ καὶ ὅσοι τῶν ἄλλων μὲν τύχης καὶ βίου 
καὶ σχήματος ἐχόντων … φύσεως δ’εὖ καὶ συνέσεως ἐπεφύκεσαν ἔχοντες 
(3.63.21-3.64.1). H κατηγοριοποίηση των μαθητών σε όσους γεγένηνται 
ἐν δόξῃ και σε άλλους που ζουν μια διαφορετική ζωή και είχαν μια 
διαφορετική τύχη, αφήνει το περιθώριο να σκεφθούμε ότι στη χορεία 
των μαθητών του δεν ανήκαν μόνο τέκνα των προνομιούχων κοινωνικά 
τάξεων, αλλά και άτομα φτωχά, τα οποία όμως διακρίνονταν για τη 
φύση (ταλέντο στα «γράμματα») και τη σύνεσή τους. Στη συνέχεια, εξηγεί 
ότι και οι γονείς των φοιτητών του έτρεφαν απεριόριστη εκτίμηση στο 
πρόσωπό του και ήταν σύμφωνοι σε ο τιδήποτε και αν έλεγε. Τονίζει ότι 
οι φοιτητές του διέπρεψαν σταδιοδρομώντας είτε ως δικαστικοί, είτε ως 
συγκλητικοί, πρέσβεις ή άρχοντες56, ενώ αποδίδει την φυλάκισή του στο 
γεγονός ότι ήταν τόσο δημοφιλής ως διδάσκαλος, ώστε να φοβούνται οι 
αντίπαλοί του (ησυχαστές) ακόμη και εξέγερση του δήμου, σε περίπτωση 
που τον άφηναν ελεύθερο να εκφράζεται εναντίον τους (3.64.2-3.65.1). 
Μάλιστα, ο Γρηγοράς συγκρίνει τη δημοτικότητά του ως διδασκάλου 
με αυτήν του Πυθαγόρα57. Ασφαλώς στα λεγόμενά του υπάρχει κάποια 
δόση υπερβολής. Αρκεί κανείς να συγκρίνει το παραπάνω χωρίο με την 
απογοήτευσή που ένοιωσε ο διδάσκαλος Γρηγοράς, όταν στην Σύνοδο 
του 1351 είδε τα δυο τρίτα των μαθητών του να τον εγκαταλείπουν, 
μπροστά στις απειλές του Καντακουζηνού (2.994.16-2.995.7). Προφανώς 
είχε απήχηση ως διδάσκαλος, όμως ο φόβος των μαθητών του για πιθανές 
κυρώσεις τον καταδίκασε εν τέλει στη μοναξιά.

56. Για τον ρόλο της μόρφωσης ως μέσου κοινωνικής ανάδειξης στην παλαιολόγεια 
περίοδο βλ. Δ. Κ. Αγοριτσασ, Κωνσταντινούπολη, Η πόλη και η κοινωνία της στα χρόνια 
των πρώτων Παλαιολόγων (1262-1328), Θεσσαλονίκη 2016, 289-307.

57. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 3.64.9-10: καθάπερ τοὺς Πυθαγορείους πάλαι φασὶν ἐκείνους 
τοῖς τοῦ διδασκάλου ψηφίσμασί τε καὶ δόγμασιν.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

159ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ

Είναι πάντως γεγονός ότι αρκετοί μαθητές του Γρηγορά είχαν υψηλά 
αξιώματα. Από αυτούς είμαστε σε θέση να γνωρίζουμε τον Νικηφόρο 
και την Ειρήνη Μετοχίτη, τον γιο του μεγάλου λογαριαστή Κωκαλά 
(επ. 40, PLP 14088), την Ελένη Καντακουζηνή Παλαιολογίνα58 (επ. 42, 
PLP 21365), τον μητροπολίτη Φιλόθεο Σηλυβρίας (επ. 3, PLP 29896), τον 
Ισαάκ Αργυρό (PLP 1285), τον πρωτονοτάριο (Νικόλαο) Πεπαγωμένο 
(επ. 1, 4, PLP 22371) και βέβαια τον προαναφερθέντα Αβαλάντη (επ. 111, 
PLP 10), για τον οποίον όμως δεν έχουμε κάποια άλλη πληροφορία. Ως 
μαθητής του επίσης μνημονεύεται ο Αγαθάγγελος της Ρωμαϊκής Ιστορίας, 
για τον οποίον είμαστε πεπεισμένοι ότι ταυτίζεται με τον καθολικό κριτή 
Μανουήλ Άγγελο59. Πιθανόν να ανήκε στους φοιτητές του και ο Ιωάννης 
Κυπαρισσιώτης, ο οποίος άφησε πλούσιο συγγραφικό έργο με πολεμική 
κατά του Παλαμά και των οπαδών του ησυχασμού60. Ανάμεσα στις 
επιστολές που απευθύνονται σε μαθητές ή γονείς μαθητών, ξεχωρίζουμε 
την επ. 4, προς τον Πεπαγωμένο, όπου ο Γρηγοράς στην ουσία επιλύει 
απορίες προς τον παραλήπτη, όπως προαναφέρθηκε (σ. 149). Μάλιστα, 
έπειτα από τη φιλολογική ανάλυση που παρέχει στον Πεπαγωμένο σε 
χωρίο του Αιλίου Αριστείδη, τονίζει ότι ο μαθητής του θα πρέπει με τις 
πράξεις και τα λόγια του να είναι ἀρχέτυπον προς τους μαθητές του, 
εφόσον έχει γίνει και ο ίδιος δάσκαλος61. 

Πέρα από τις οικονομικές παροχές του Καντακουζηνού στο 
διδασκαλείο του Γρηγορά, η έρευνα των επιστολών δεν σώζει άλλη 
αναφορά περί οικονομικής ενίσχυσης του διδακτηρίου. Πιθανόν 
ο Γρηγοράς να ελάμβανε αντίστοιχη οικονομική ενίσχυση και επί 
Ανδρονίκου Β΄ Παλαιολόγου, ενόσω δηλαδή ζούσε και ο Θεόδωρος 
Μετοχίτης. Δεν γνωρίζουμε αν λάμβανε δίδακτρα από τους μαθητές του, 
καθώς αν συγκρίνουμε τις επιστολές του με αυτές του Υρτακηνού, θα 

58. Στην Ελένη Καντακουζηνή Παλαιολογίνα αφιερώνει ο Γρηγοράς το έργο του 
«Λύσεις ἀποριῶν», βλ. P.A.M. Leone, Nicephori Gregorae «Antilogia» et «Solutiones 
Quaestionum», Byz 40 (1970), 488-513. Για την Ελένη Καντακουζηνή Παλαιολογίνα, 
βλ. D. Nicol, The Byzantine family of Cantacuzenos ca. 1100- 1460, Washington 1960, 
135-137.

59. Βλ. I. A. van Dieten, Nikephoros Gregoras, Rhomäische Geschichte, 5er Teil, 
Stuttgart 2003, 17-31.

60. Βλ. Β. Δεντάκης, Ιωάννης Κυπαρισσιώτης, ο σοφός και φιλόσοφος, τ. Α΄, Αθήνα 
1965, 13-14.

61. Leone, Epistulae ΙΙ, επ. 4, στ. 176-180. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ160

διαπιστώσουμε ότι πουθενά σχεδόν δεν ζητά κάτι για τον ίδιον. Φαίνεται 
λοιπόν ότι η οικονομική του κατάσταση ήταν ανεκτή. Η κατάσταση 
άλλαξε μετά το 1341, μετά από τον νέο εμφύλιο που ξέσπασε, όμως 
ο Γρηγοράς είχε πια αποκτήσει μεγάλη φήμη ως διδάσκαλος, οπότε 
μπορούσε να επιβιώσει, ακόμη και όταν κλονίστηκαν οι σχέσεις του με 
τον Ιωάννη Καντακουζηνό (1347), άρα εύλογα έπαυσαν οι πλούσιες 
χορηγίες. Μετά την ενεργό ανάμιξή του στην ησυχαστική έριδα, κατά το 
έτος 1347, η λειτουργία του διδακτηρίου ήρθε σε δεύτερη μοίρα, ενώ η 
δραστηριότητα αυτή εγκαταλείφθηκε το 1351, με τον εγκλεισμό του στη 
μονή της Χώρας. Πάντως, κάποιοι μαθητές του Γρηγορά συμμερίστηκαν 
το μίσος του για τον Παλαμά, ωστόσο, όπως ήδη προαναφέρθηκε, μετά 
από τις απειλές που δέχθηκαν από τον Καντακουζηνό στην Σύνοδο του 
1351, αναγκάστηκαν να εγκαταλείψουν τον διδάσκαλό τους62. Μάλιστα, 
σε όσους μαθητές του Γρηγορά παρέμειναν πιστοί, επιφυλάχθηκε σκληρή 
μεταχείριση, σύμφωνα με όσα λέει ο ίδιος στη Ῥωμαϊκή Ἱστορία: Ἔπειτα 
τῶν ἐμῶν χειρῶν τοὺς ἐμοὺς βιαίως ἀφήρπαζον μαθητάς, οἵ μέχρι τέλους 
ἐμοὶ παραμείναντες συνεμάχουν ἐν τῷ σταδίῳ ἐκείνῳ (2.1012.6 κ.ε.).

Στη συνέχεια, ο Γρηγοράς παρομοιάζει τους μαθητές του με «εὐγενεῖς 
σκύλακας», ενώ επισημαίνει ότι άλλοι μαθητές του φυλακίστηκαν και 
άλλοι, υπό τον φόβο φοβερών απειλών, αναγκάστηκαν να απαρνηθούν 
κάθε συναναστροφή με τον διδάσκαλό τους: Τούτων δὲ τοὺς μὲν 
δεσμωτηρίοις τοῖς πικροτέροις παρέπεμψαν˙τοῖς δὲ ἠπείλησαν τὰ 
δεινότατα εἰ μὴ τὴν ἐμὴν ὁμιλίαν ἑκόντες ἐξομόσαιντο τέλεον… (2. 
1012.13-15).

Ο Γρηγοράς δείχνει να κατανοεί την υπαναχώρηση των μαθητών 
του μπροστά στις απειλές των κρατούντων, ωστόσο για όσους μαθητές 
του προσχώρησαν στην παλαμική μερίδα μιλά με σκληρότητα, λέγοντας 
ότι άφησαν τον διάβολο να μπει μέσα τους63. Στους πιστούς μαθητές του 
τέλος, εναποθέτει ο Γρηγοράς την ελπίδα ότι θα διαφυλάξουν την 

62. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 2.994.16-2.995.7. Στο απόσπασμα ο Γρηγοράς με λύπη βλέπει 
ότι από την ομάδα των φοιτητών του δεν έμεινε ούτε το ένα τρίτο, καθώς απειλήθηκαν 
με δήμευση περιουσίας και φυλάκιση. Ένας από τους μαθητές του είχε προηγουμένως 
αντιπαρατεθεί με σθένος στον Παλαμά βλ. 2.1001.16 κ.ε.

63. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 2.1049.7-18. Ο Γρηγοράς εδώ παρομοιάζει τον μαθητή του με 
τον Ιούδα και επισημαίνει ότι από τότε που ενδύθηκε το μοναχικό σχήμα, μπήκε μέσα 
του ο διάβολος. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ 161

αξιοπιστία των χειρογράφων που εμπεριέχουν τα έργα του, καθώς 
παρατηρεί, μετά την αποφυλάκισή του (μετά το 1354), ότι οι ησυχαστές 
με θράσος έχουν προχωρήσει σε παραφθορά των έργων του. Ως 
αποτέλεσμα αυτού, ο ίδιος είχε αφήσει στους φίλους του παρακαταθήκη 
να προμηθευτούν τα έργα του από μαθητές του που τα έχουν μεταγράψει 
ορθά64. Η μαρτυρία αυτή του Γρηγορά επιβεβαιώνει τις έρευνες των 
τελευταίων ετών σχετικά με τα χειρόγραφα που επιμελήθηκε ο Γρηγοράς, 
σε αρκετά από τα οποία, όπως προαναφέρθηκε, αναγνωρίστηκε το δικό 
του «χέρι», μαζί με το «χέρι» στενών συνεργατών του.

Παιδαγωγικές απόψεις

Αξίζει εδώ να σταθούμε στις παιδαγωγικές απόψεις του Γρηγορά, όπως 
αυτές απαντώνται στο corpus των επιστολών του. Ήδη από τη δεκαετία 
του 1320, ο Γρηγοράς γράφει στον ανήσυχο για τις επιδόσεις του γιου 
του Θεόδωρο Μετοχίτη, τα εξής:

Ο πατέρας, εξαιτίας του παρορμητικού του χαρακτήρα και θέλοντας 
να δει αυτά τα αποτελέσματα που έχει κατά νου, τα οποία είναι μεν 
σπουδαία, αλλά ακατάλληλα ακόμη για τον νεαρό γιο του, απέχει πολύ 
από το να κρίνει αδέκαστα. Ο νους του παιδιού, πνιγμένος από τους 
δυο διώκτες του, δηλαδή και από την ντροπή και από το φόβο, πιο πολύ 
θα ναυαγήσει, παρά θα πλεύσει με ούριο άνεμο, αν θελήσει να εξηγήσει 
αμέσως όλα τα νοήματα. Διότι δείχνοντας (ο νους του νέου) τη διάθεση 
να τα συγκεντρώσει και να επιδείξει τα πάντα ραγδαία, όλον δηλαδή 
εκείνον τον πλούτο που έχει μέσα του αποταμιευθεί, καθώς τα νιάτα 
είναι όλο θέρμη και απληστία, δεν έχει ακόμη προσλάβει από κάπου 
το απαραίτητο σθένος, για να τον υπηρετήσει. Κατά συνέπεια, αμέσως 
κατανικάται ο νους και αποδυναμώνεται και καταφεύγει στα σκοτάδια 
της δειλίας και της ατέλειωτης σιωπής… αν όμως πριν από την κατάλληλη 
στιγμή απαιτούμε την τελειοποίηση του καρπού (της γνώσεως), δεν 
κατανοώ, μα τους λόγους, σε τι θα μπορούσαμε να ωφεληθούμε, αφού 
είναι παρόμοιο με το να ζητούμε το νέο κρασί την άνοιξη65.

64. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 3.549.8-12
65. Leone, Epistulae II, επ. 25, 26-48. Αποδίδουμε στη νέα ελληνική τα χωρία σχετικά 

με τις παιδαγωγικές απόψεις του Γρηγορά, προκειμένου να διευκολύνουμε τους μελετητές. 
Ενδεικτικά παραθέτουμε αποσπασματικά και το πρωτότυπο κείμενο: Ὁ μὲν γὰρ τῷ βιαίῳ 



	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

162

Φαίνεται ότι ο Μετοχίτης απαιτούσε μεγάλες προόδους από τον γιο 
του, κάτι που αναφέρει σε επιστολή του και ο Υρτακηνός66, ο οποίος 
μάλιστα προτείνει ότι για τον απείθαρχο Νικηφόρο Μετοχίτη δεν αρκεί 
ένας παιδευτής, αλλά ένας παιδαγωγός, για να είναι δίπλα του συνεχώς, 
ελέγχοντας κάθε κίνησή του μέσα και έξω από το σπίτι.

Ο Γρηγοράς δίνει συμβουλές και σε έναν άλλον γονέα, τον Κωκαλά, ο 
οποίος προφανώς αγωνιούσε και αυτός (διαχρονική η αγωνία των γονέων 
για την πρόοδο των παιδιών τους) για την πορεία μάθησης του γιου του. 
Σε αυτόν επισημαίνει ότι η φιλοτιμία67 είναι η κινητήριος δύναμη για την 
πρόοδο. Φιλοτιμία όμως στην παιδευτική διαδικασία παρέχει πρωτίστως 
ο έπαινος, όπως συμβαίνει και σε πλήθος άλλων δραστηριοτήτων. Ο 
Κωκαλάς λοιπόν φαίνεται να ζημιώνει το παιδί του, εφόσον δεν τον 
επαινεί, γι’ αυτό θα πρέπει να αλλάξει στάση (Leone, επ. 101).

Όσα αναφέραμε παραπάνω φωτογραφίζουν έναν δάσκαλο με 
ουμανιστική διάθεση και σεβασμό στην προσωπικότητα του κάθε 
μαθητή. Πέρα από τη σαφή επίδραση των παιδαγωγικών απόψεων 
του Πλουτάρχου στις παραπάνω θέσεις του Γρηγορά68, θα πρέπει να 
αναγνωρίσουμε την οξυδέρκεια του παιδαγωγού που αναγνωρίζει τη 
μάθηση ως μια εξελικτική διαδικασία, ενώ ως εμπειρία από το διδακτικό 
του έργο αποκομίζει τα παρακάτω:

Επίσης, από όσους θέλουν να στραφούν κάτω από τη δική μου 
καθοδήγηση στην κατανόηση των μυστηρίων που περιβάλλουν την 

τῆς φύσεως δουλεύων ὁ πατὴρ καὶ τοιαῦθ’ ὁρᾶν ἐθέλων ἡλίκα καὶ οἴεται, μέγιστα δή 
τινα καὶ οὔπω ὡραῖα τῷ νέῳ πολλοῦ γε δεήσει τὰς ψήφους ἀδεκάστους ἐκφέρειν· τοῦ 
δ᾽ ὁ νοῦς ἀμφοῖν αἰδοῖ καὶ φόβῳ ἐφεδρευόντοιν περιαντλούμενος, ναυαγήσει μᾶλλον ἢ 
οὐριοδρομήσει, εἰ τὴν τῶν νοημάτων ἐθελήσειεν αὐτοματίζειν πρόοδον …

66. The Letters of Theodoros Hyrtakenos, επ. ξβ΄, 230-232.
67. Η λέξη εδώ χρησιμοποιείται με θετική σημασία, ως αγάπη για την πρόοδο και 

τη διάκριση.
68. Πλουτάρχου, Ἠθικά, Περὶ παίδων ἀγωγῆς, 8, F,4-9,Β,8: κακεῖνο φημὶ, δεῖν 

τοὺς παῖδας ἐπὶ τὰ καλὰ τῶν ἐπιτηδευμάτων ἄγειν παραινέσεσι καὶ λόγοις…ἤδη δὲ 
τινας ἐγὼ εἶδον πατέρας, οἷς τὸ λίαν φιλεῖν τοῦ μὴ φιλεῖν αἴτιον κατέστη. τὶ οὖν ἔστιν ὃ 
βούλομαι λέγειν, ἵνα τῷ παραδείγματι φωτεινότερον ποιήσω τὸν λόγον· σπεύδοντες γὰρ 
τοὺς παῖδας ἐν πᾶσι τάχιον πρωτεῦσαι πόνους αὐτοῖς ὑπερμέτρους ἐπιβάλλουσιν, οἷς 
ἀπαυδῶντες ἐκπίπτουσιν, καὶ ἄλλως βαρυνόμενοι ταῖς κακοπαθείαις οὐ δέχονται τὴν 
μάθησιν εὐηνίως.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ 163

επιστήμη των λόγων, κατάλαβα ότι τα πρώτα κείμενα που συνθέτουν 
οι μαθητές κατέχουν σποραδικά και αμυδρά τις έννοιες, κατά τρόπο 
παιδαριώδη, όπως είναι εύλογο, ενώ παράλληλα κατακλύζουν την ακοή 
με έναν χυδαίο στόμφο και με ένα ευτελές πλήθος λέξεων, οι οποίες κατ’ 
εξοχήν καθιστούν τα γραπτά τους ασαφή και αινιγματικά. Κι αν δεν 
εξηγήσουν οι ίδιοι τα λόγια τους, όπως ακριβώς οι παραμάνες εξηγούν τα 
αισθήματα των νηπίων, δεν θα ήταν ποτέ δυνατόν ούτε το σφουγγάρι να 
μπορεί να τα καθαρίσει, ούτε κανείς από τους μάντεις να τα ερμηνεύσει. 
Διότι, επειδή ακόμη απέχουν πολύ από την τελειότητα, εξαιτίας της 
νοητικής ανωριμότητας, δεν είναι σε θέση να χρησιμοποιήσουν ούτε καν 
τον εύλογο κανόνα για τη δημιουργία και τη σύνταξη των λέξεων, αλλά, 
όπως θα το έλεγε κανείς με άλλον τρόπο, ανοικοδομούν την περίφημη 
λεσβιακή οικοδομή. Όταν όμως προχωρήσει ο χρόνος, αν το επιτρέψει η 
φύση, σιγά σιγά εκείνα τα βρεφικά παιχνίδια χάνονται, ενώ  (μέσα στα 
κείμενά τους πλέον) θριαμβεύει η παντοδυναμία και η σταθερότητα του 
νου, τα στολίζει η ευκρίνεια της σύνταξης και η αττική διάλεκτος φθάνει 
πια στην ωριμότητά της …69.

Πιο κάτω βέβαια θα επισημάνει ο Γρηγοράς ότι υπάρχει και 
μια κατηγορία ανθρώπων που δεν είναι ευνοημένοι από τη φύση, 
με αποτέλεσμα να μην είναι σε θέση να γράψουν ώριμα ούτε σε 
μεγάλη ηλικία. Αυτοί οι άνθρωποι παράγουν γραπτά μου μοιάζουν 
με εκτρώματα και με τις νυχτερινές φλυαρίες, στις οποίες επιδίδονται 
οι γριές (επ. 115, 73-79). Συνάγεται επομένως ότι ο Γρηγοράς ως 
διδάσκαλος πιστεύει στην εξελικτική μάθηση, αρκεί να ευνοεί και 
φύση του ανθρώπου στην κατάκτηση της γνώσης. Τούτο επιβεβαιώνει 
και μια άλλη επιστολή του, προς τον μαθητή του, Νικηφόρο 
Μετοχίτη. Η επιστολή χρονολογείται πιθανότατα πριν το 1328 και ο 
Γρηγοράς εκεί απολογείται για την περίοδο απραξίας του, λέγοντας 
ότι αποσύρθηκε στην οικία του, καθώς αισθανόταν υποδεέστερος 

69. Leone, Epistulae II, επ.115, στ. 52 κ.ε. ξυνεῖναι δέ μοι κἀκ τῶν ὅσοι σφᾶς αὐτοὺς 
οἰακίζειν ἐθέλουσιν εἰς ἀνάληψιν ὑπ’ ἐμοὶ τῶν ὀργίων ὁπόση τῶν λόγων ἐστὶν ἐπιστήμη 
γεγένηται, ὡς οἱ πρῶτοι τῶν νέων τόκοι, σποράδας καὶ ἀμυδράς τινας ἔχουσι τὰς 
ἐννοίας καὶ οἷα εἰκὸς μειρακιώδεις, λέξεων δὲ συρφετώδη θόρυβον ἀδεῶς ἐπαντλοῦσι 
καὶ βάναυσόν τινα ὄχλον εἰς ἀκοήν, αἳ καὶ ἐς τὸ γρῖφον καὶ πάντῃ δυσξύμβολον μάλα 
ἀπάγουσι τὰ λεγόμενα …



	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

164

σε σχέση με άλλους λογίους. Στη συνέχεια, αναφέρει ότι συγγράφει 
ένα εγκώμιο για την αμυγδαλιά, αλλά όπως και να έχει, η δική του 
απραξία δεν είναι αξιοκατάκριτη, μια και ο ίδιος δεν είχε από τον 
πατέρα του ως κληρονομιά τα γράμματα, ούτε διακατέχεται από 
υπέρμετρη φιλοδοξία, αντίθετα με τον νεαρό Μετοχίτη που είχε 
πατέρα του τον πιο λόγιο άνδρα της εποχής και είναι επομένως κρίμα 
να μην ακολουθεί τα χνάρια του. Προβλέπει μάλιστα πως το όνομα 
του Θεοδώρου Μετοχίτη θα μείνει αθάνατο, ενώ το όνομα του γιου 
του θα γίνει αφορμή ονειδισμού και καταλήγει επισημαίνοντας ότι 
αν ο μαθητής του ήταν ανεπίδεκτος μαθήσεως και είχε φύση που 
ταίριαζε σε έναν χειρώνακτα τεχνίτη του πηλού ή γεωργό, τότε δεν 
θα τον κατηγορούσε κανείς. Τώρα ωστόσο, εφόσον και ταλέντο στα 
γράμματα έχει και πολλά βιβλία από τη συλλογή του πατέρα του, θα 
πρέπει να δείξει φιλότιμο και να εργασθεί! (επ. 112, 44-55).

Το θέμα της χαρισματικής φύσης επανέρχεται σε μια ακόμη επιστολή 
του Γρηγορά, προς την Ελένη Παλαιολογίνα Καντακουζηνή. Εκεί, 
ο Γρηγοράς εξαίρει το ταλέντο της Παλαιολογίνας, επισημαίνοντας 
ότι εκείνη ανήκει στους ταλαντούχους ανθρώπους που αποκτούν 
τη θεωρητική γνώση, δίχως να έχουν ανάγκη από την εμπειρία των 
αισθήσεων. Εδώ βέβαια είναι σαφείς οι πλατωνικές και νεοπλατωνικές 
επιδράσεις70.

Συμπεράσματα

Από τη διερεύνηση του συνολικού έργου του Νικηφόρου Γρηγορά, 
είμαστε πεπεισμένοι για τη λειτουργία ενός διδακτηρίου, υπό τη 
διεύθυνση του ιδίου, στη μονή της Χώρας, από τη 10ετία του 1320 μέχρι 
και το 1351. Σε αυτά τα τριάντα χρόνια διδασκαλίας είναι φανερή η 
πλούσια αντιγραφική δραστηριότητα του Γρηγορά, την οποία πιστοποιεί 

70. Leone, Epistulae II, επ. 42, 30-36. Στο χωρίο αυτό είναι σαφής η επίδραση 
από τις Ἐννεάδες του Πλωτίνου, ενώ τη διάκριση των ανθρώπων σε δυο κατηγορίες 
(δηλ. σε όσους ξεκινούν από τις αισθήσεις για να γνωρίσουν τα νοητά και σε όσους 
χαρισματικούς ανθρώπους κατέχουν εκ φύσεως τα νοητά) την εντοπίζουμε και στον 
Φλωρέντιο του Γρηγορά, βλ. S. Mariev, Plotinus in the Phlorentios of Nikephoros Gregoras, 
στο: Koinotaton doron, das späte Byzanz zwischen Machtlosigkeit und kultureller Blüte, 
Berlin/Boston 2016, 101-107.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ 165

πλήθος χειρογράφων. Ο Γρηγοράς πεθαίνει μετά το 1358, έχοντας αφήσει 
μεγάλο και ποικίλο συγγραφικό έργο, το οποίο συχνά υπομνηματίζει ο 
μαθητής του, Ισαάκ Αργυρός71, ο πιο «δραστήριος» εκδοτικά μαθητής 
του Γρηγορά. Από αυτό το εκδοτικό έργο μπορούμε να ανασυνθέσουμε 
εν μέρει και τα ενδιαφέροντα του Γρηγορά ως διδασκάλου, περισσότερες 
όμως πληροφορίες ως προς αυτό λαμβάνουμε από το επιστολογραφικό 
του corpus.

Σίγουρα, ένα μέρος του επιστολογραφικού έργου του Γρηγορά 
χάθηκε για πάντα. Για παράδειγμα, ο ίδιος μαρτυρεί ότι κατά τα 
τελευταία έτη της ζωής του αλληλογραφεί με διανοούμενους από την 
Θεσσαλονίκη, από τους οποίους μαθαίνει και τα εξοργιστικά για 
αυτόν νέα, περί μεθοδεύσεως της αγιοποίησης του νεκρού Παλαμά72. 
Από τις επιστολές των τελευταίων αυτών ετών ελάχιστες μας σώζονται. 
Εντούτοις, από τις σωζόμενες επιστολές, αλλά και από το ιστορικό και 
φιλοσοφικό του έργο, μπορούμε να σκιαγραφήσουμε το προφίλ του 
διδασκάλου Γρηγορά. Πρόκειται για έναν δάσκαλο που συνεχίζει εν 
πολλοίς το διδακτικό έργο του Παχυμέρη και του Πλανούδη, καθώς 
και των διδασκάλων του, Ιωάννου Γλυκέος και Θεοδώρου Μετοχίτη. 
Κάνει τους μαθητές του κοινωνούς του συγγραφικού του έργου και 
εμπιστεύεται στους πιο άξιους την αντιγραφή χειρογράφων. Στα 
διδακτικά του καθήκοντα θέτει ως προτεραιότητα τη μεταλαμπάδευση 
γνώσεων του trivium και του quadrivium, με ιδιαίτερη έμφαση στη 
διδασκαλία της αστρονομίας. Η αττική γλώσσα είναι μέλημά του, 
παράλληλα όμως με οξυδέρκεια παρατηρεί πως η γλώσσα είναι 
κατάκτηση που απαιτεί ωριμότητα διανοητική. Με την ίδια οξυδέρκεια, 

71. Ο Ισαάκ Αργυρός είναι ένας από τους δυο αντιγραφείς που ανήκαν στο στενό 
κύκλο του Γρηγορά και επιμελήθηκαν υπό την επίβλεψή του πολλά χειρόγραφα [βλ. 
και 152, σημ. 40]. Μάλιστα, ο Αργυρός συνέχισε μετά τον θάνατο του Γρηγορά να 
αντιγράφει χειρόγραφα, κυρίως όσα αφορούσαν την επιστήμη της Αστρονομίας, καθώς 
και την πολεμική κατά του Παλαμά, βλ. Gómez, Saint-Saveur de Chora, 140-197, κυρίως 
175-182 και Laue – Makris, Isaak Argyros’ Abhandlung über die Kegelprojektion [βλ. σημ. 
49], 226-245.

72. Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 3.550.23-24, ὡς τὰ ἐκεῖθεν ἡμῖν ἀφικνούμενα δεδήλωκε 
γράμματα … Για την αλληλογραφία του Γρηγορά με λογίους της Θεσσαλονίκης, βλ. F. 
Tinnefeld, Intellectuals in late byzantine Thessalonike, DOP 57 (2003), 153-172, κυρίως 
159-160. Επίσης, Garzya, Un opuscule inédit de Nicolas Cabasilas, [βλ. σημ. 46], 524-525.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 141-167

166 	 ΑΝΝΑ Σ. ΣΚΛΑΒΕΝΙΤΗ

παρατηρεί πως ο ευαίσθητος ψυχισμός των νέων μαθητών πληγώνεται 
από την αυστηρότητα, οπότε χρειάζεται ενθάρρυνση και όχι τιμωρία, 
για να προοδεύσουν στα γράμματα. Ενημερώνει και καθησυχάζει 
τους γονείς που αγωνιούν για την πρόοδο των παιδιών τους, γίνεται 
όμως επικριτικός και αυστηρός, όταν έχει να κάνει με τη νωθρότητα 
των μαθητών του. Ο Γρηγοράς φαίνεται να δουλεύει συλλογικά με μια 
ομάδα μαθητών του, παράγοντας από κοινού πλήθος χειρογράφων 
υπό την επίβλεψή του. Ο διδάσκαλος Γρηγοράς έχει την πεποίθηση ότι 
διαμορφώνει χαρακτήρες και περιμένει πίστη και αφοσίωση από τους 
μαθητές του, πολλούς από τους οποίους παρατηρεί με ικανοποίηση να 
προοδεύουν στην κοινωνία. Έχοντας όλα αυτά υπ’ όψιν, θα μπορούσαμε 
να κατατάξουμε τον Γρηγορά σε έναν ουμανιστή διδάσκαλο, με 
αντιλήψεις πιο προοδευτικές, από αυτές που η εποχή του συγχωρούσε.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 141-167

ΤΟ ΔΙΔΑΣΚΑΛΕΙΟΝ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ 167

Nikephoros Gregoras’ “didaskaleion”

This paper focuses on the foundation and function of a school-“didaskaleion” 
by Nikephoros Gregoras in the first half of the 14th century (ca. 1325-
1350). Information about this school is provided by Gregoras himself in his 
Letters, as well as in his History (“Ρωμαϊκὴ Ἱστορία”), whereas secondary 
data can be traced in his most prominent student’s writings, Isaak Argyros. 
This institution was located at the Chora Monastery, and, according to 
Gregoras’ words, its basic aim was to prevent the extinction of learning 
and to transmit all the knowledge related to “tetraktys”, and especially 
to astronomy. Besides the inquiry into information about the curriculum 
and the students of this school, the present study examines thoroughly 
Gregoras’ pedagogic principles and emphasizes on his rather modern aspect 
concerning the way he relates child development with education.



	

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

