
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 28 (2018)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 28

  

 

  

  Βιβλιοκρισία:Θεοδώρα ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ,
Συλλογική ταυτότητα και αυτογνωσία στο
Βυζάντιο. Συμβολή στον προσδιορισμό της
αυτοαντίληψης των Βυζαντινών κατά τη λόγια
γραμματεία τους (11ος – αρχές 13ου αι.),
Σύλλογος προς διάδοσιν ωφελίμων βιβλίων:
Αθήνα 2015. 

  Christos MALATRAS   

  doi: 10.12681/byzsym.16094 

 

  

  Copyright © 2018, Christos MALATRAS 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
MALATRAS, C. (2018). Βιβλιοκρισία:Θεοδώρα ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ, Συλλογική ταυτότητα και αυτογνωσία στο
Βυζάντιο. Συμβολή στον προσδιορισμό της αυτοαντίληψης των Βυζαντινών κατά τη λόγια γραμματεία τους (11ος –
αρχές 13ου αι.), Σύλλογος προς διάδοσιν ωφελίμων βιβλίων: Αθήνα 2015. Byzantina Symmeikta, 28, 375–379.
https://doi.org/10.12681/byzsym.16094

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 05:59:20



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 375-379

Θεοδώρα Παπαδοπούλου, Συλλογικὴ ταυτότητα καὶ αὐτογνωσία στὸ 
Βυζάντιο. Συμβολὴ στὸν προσδιορισμὸ τῆς αὐτοαντίληψης τῶν Βυζαντινῶν 
κατὰ τὴ λόγια γραμματεία τους (11ος – ἀρχές 13ου αἰ.), Σύλλογος πρὸς διάδοσιν 

ὠφελίμων βιβλίων, Αθήνα 2015, σελ. 392. ISBN 978-960-8351-72-1

O διάλογος σχετικά με τη βυζαντινή ταυτότητα έχει αναζωπυρωθεί 

κατά την τελευταία δεκαετία, με απαρχή τις εργασίες πέντε μελετητών, 

συμπεριλαμβανομένης της συγγρ., που ασχολήθηκαν με το θέμα ανεξαρτήτως ο 

ένας από τον άλλον την ίδια περίπου περίοδο1. Το θέμα παραμένει επίκαιρο μιας 

και συνεχίζει να αφορά την αυτοσυνειδησία του σύγχρονου Έλληνα, ειδικά δε 

σε μία εποχή που, μακριά από τους κινδύνους, τις αμφισβητήσεις, τις πολιτικές 

και τις αντιλήψεις (επιστημονικές ή μη) του παρελθόντος, μπορούμε με μία νέα 

σύγχρονη ματιά, και βάσει των πρόσφατων κοινωνιολογικών/ανθρωπολογικών/

πολιτικών θεωριών, να επανεξετάσουμε τις ταυτότητες του παρελθόντος, ώστε 

να κατανοήσουμε τη θέση και την εξέλιξή μας σήμερα.

Η μελέτη της συγγρ. αποτελεί τη διδακτορική διατριβή της (που 

υποστηρίχτηκε το 2007 στο Ιόνιο Πανεπιστήμιο), με ελάχιστες παρεμβάσεις 

κατά την έκδοσή της. Τα χρονικά όρια της πραγμάτευσης του θέματος ορίζονται 

1. R. Beaton, “Antique nation? ′Hellenes‵ on the eve of Greek independence and in 
twelfth-century Byzantium”, BMGS 31 (2007), 76-95. P. Gill, Being Byzantine: Greek 
identity before the Ottomans, Cambridge 2008. A. Kaldellis, Hellenism in Byzantium: The 
transformations of Greek identity and the reception of the classical tradition, Cambridge 
2007. C. Malatras., Το γένος των Ρωμαίων το 12ο αι., αδημοσίευτη διπλωματική διατριβή, 
Ρέθυμνο 2008 (προσβάσιμη στο https://elocus. lib.uoc.gr/dlib/3/b/f/metadata-dlib 13ea58
3b8e924da363fd5b0dbcc288f3_1243838527.tkl) (μία σύντομη μορφή: «The making of an 
ethnic group: the Romaioi in the 12th-13th centuries», στο Κ. Δημάδης (εκδ.), Πρακτικά 
Δ´ Ευρωπαϊκού Συνεδρίου Νεοελληνικών Σπουδών, Γρανάδα 9-12 Σεπτεμβρίου 2010: 
Ταυτότητες στον ελληνικό κόσμο (από το 1204 έως σήμερα), Αθήνα 2011, τ. Γ´, 419–430).



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 375-379

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review376

μεταξύ του 11ου αι. και των αρχών του 13ου αι., μία εποχή όπου παρατηρούνται 

σημαντικές ιστορικές αλλαγές στο Βυζάντιο αλλά και μία αύξηση του τονισμού 

της αρχαίας ελληνικής κληρονομιάς ως προς τη Βυζαντινή ταυτότητα. Σε γενικές 

γραμμές η προσέγγιση είναι αναλυτική· η συγγρ. αποστασιοποιείται από την 

έκφραση κάποιας άποψης ή της πορείας της σκέψης παραθέτοντας όλα τα 

στοιχεία, ενώ στο τέλος κάθε κεφαλαίου ή υποκεφαλαίου συγκεντρώνει συνήθως 

τη σύνθεση.

Η συγγρ. κατορθώνει να απομακρυνθεί τόσο από τις «επίσημες εθνικές» 

(δηλ. μία «συγκαλυμμένη» ελληνική ταυτότητα των Βυζαντινών) όσο και από τις 

θέσεις περί «πολυεθνικότητας» ή και «αν-εθνικότητας» (δηλ. ότι στο Βυζάντιο 

υπήρχαν μόνο θρησκευτικές ή πολιτικές ταυτότητες) της συλλογικής ταυτότητας 

των Βυζαντινών, οι οποίες είχαν διαμορφωθεί κατά τον 20ο αι. από διάφορους 

μελετητές, χωρίς ωστόσο να τις αποδομήσει ή να θέσει σε κρίση τα συμπεράσματά 

τους. Τόσο με τη χρήση ενός μεγάλου εύρους και όγκου Βυζαντινών πηγών 

(χρονογραφίες, επιστολές, ρητορικούς λόγους κ.α.) από την υπό μελέτη εποχή, όσο 

και με το μεστό και συγκροτημένο λόγο της η συγγρ. εξετάζει και αναλύει ορθά, 

ένα-ένα, όλα τα σχετικά με τον συλλογικό αυτοπροσδιορισμό των Βυζαντινών 

αποσπάσματα στις πηγές αυτής της περιόδου. Χάρη σε αυτή την συνολική 

πραγμάτευση του θέματος κατορθώνει να προσφέρει μία εμπεριστατωμένη 

εικόνα για τη συλλογική ταυτότητα των Βυζαντινών, χωρίς να παραλείπει 

αντικρουόμενα ή προβληματικά χωρία, εν αντιθέσει με τους περισσότερους 

μελετητές ως την εποχή που γράφει, οι οποίοι απέφευγαν να παρουσιάσουν 

μία συνολική πραγμάτευση του θέματος, αναλύοντας μονάχα χωρία τα οποία 

θεωρούσαν ότι τεκμηρίωναν τη θέση τους.

Στην εισαγωγή (σσ. 11-59) η συγγρ. αναφέρεται διεξοδικά στις διάφορες 

θεωρίες σχετικά με τους όρους «συλλογική ταυτότητα και «έθνος», καθώς 

και στις απόψεις και την προβληματική της σύγχρονης έρευνας σχετικά με 

την ταυτότητα των Βυζαντινών. Δέχεται κατ’ αρχήν το τρίπτυχο «Ρωμαίος – 

Χριστιανός – ελληνόγλωσσος», που αποτελεί και το πόρισμα των περισσότερων 

σύγχρονων μελετητών, και βάσει των παραμέτρων του οποίου συνεχίζει στην 

ανάλυση στο πρώτο κεφάλαιο της μελέτης.

Στο πρώτο κεφάλαιο πραγματεύεται τη χρήση των όρων «Ρωμαίος», «Έλλην» 

και «Χριστιανός» και των παραγώγων τους σε σχέση με το κεντρικό ερώτημα 

της βυζαντινής ταυτότητας. Ο όρος «Ρωμαίος» αναλύεται ως προς την πολιτική 

πλευρά της ταυτότητας του Βυζαντινού, ως υπηκόου του Ρωμαίου αυτοκράτορα, 

ενώ εξετάζεται ιδιαίτερα η πολιτική και οι μηχανισμοί ενσωμάτωσης ξένων 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 375-379

377ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

πληθυσμών στο βυζαντινό κράτος (σσ. 61-79). Απουσιάζει δυστυχώς, μία 

ανάλυση της χρήσης και της σημασίας για τους Βυζαντινούς του προσδιορισμού 

«Ρωμαίος» αλλά και της εικόνας που είχαν για τους αρχαίους Ρωμαίους, όπως 

γίνεται ακολούθως για τον όρο «Έλλην», η ανάλυση του οποίου καταλαμβάνει 

αρκετά μεγαλύτερη έκταση (το 1/3 του συνόλου της μελέτης), κάτι που πάντως 

εκφράζει και τη σημασία του όρου για την βυζαντινή ταυτότητα κατά την συγγρ. 

Έτσι, αφού αρχικά αναφέρεται στη χρήση του γεωγραφικού ονόματος «Ελλάς» 

(σσ. 82-87), παραθέτει τις αρκετά συχνές αναφορές στα έργα των Βυζαντινών 

συγγραφέων στους αρχαίους Έλληνες (σσ. 87-98), αλλά και στην σπανιότερη 

χρήση του ονόματος ως δηλωτικό του παγανιστή (σσ. 98-102). Διεξοδική 

αναφορά γίνεται στη σημασία της ελληνικής παιδείας για τους Βυζαντινούς, της 

ελληνικής γλώσσας ως έκφραση αυτής της παιδείας και του ελληνικού ήθους 

ως ευγενούς και αντίθετου του βαρβαρικού, αλλά και στις περιπτώσεις όπου, 

κυρίως λόγω της διαφορετικής θρησκείας, υπάρχει αντιπαράθεση ή κριτική 

στις απόψεις των αρχαίων Ελλήνων (σσ. 109-179). Αρκετά σημαντικές για την 

εξέταση της συλλογικής ταυτότητας των Βυζαντινών αυτή την περίοδο είναι 

οι περιπτώσεις στις οποίες ο όρος «Έλλην» δεν αφορά τους αρχαίους Έλληνες, 

αλλά έναν σύγχρονο με την υπό εξέταση περίοδο πληθυσμό, όπου οι Βυζαντινοί, 

έχοντας πλέον αμβλύνει τις θρησκευτικές αντιθέσεις με τους αρχαίους Έλληνες, 

άρχισαν να υιοθετούν το όνομα για τον εαυτό τους (σσ. 179-189). Ιδιαίτερη αξία 

έχει και η αναδρομή στη χρήση του όρου «Γραικός», που από τα τέλη του 12ου αι. 

χρησιμοποιείται πλέον με ένα κατά βάση θρησκευτικό περιεχόμενο αναφορικά 

με τη Λατινική Εκκλησία και σημαίνει τον Ορθόδοξο Χριστιανό (σσ. 190-200).  

Τέλος, κατά την ανάλυση της χρήσης του χριστιανικού στοιχείου ως στοιχείου 

της ταυτότητας των Βυζαντινών, η συγγρ. διαπιστώνει πως η Ορθοδοξία είναι 

ένα αναπόσπαστο κομμάτι ενός «Ρωμαίου» (σσ. 201-214).

Στο δεύτερο κεφάλαιο γίνεται συζήτηση για τη χρήση των όρων «έθνος», 

«φυλή» και «γένος» στις βυζαντινές πηγές της περιόδου. Οι όροι «έθνος» «φύλον/

φυλή» αναλύονται μέσω της εξέτασης της χρήσης τους σε κάθε συγγραφέα (σσ. 

221-277). Πιθανώς το αντίστροφο, δηλαδή η εξέταση της χρήσης των όρων 

αυτών ανά συλλογική ομάδα στην οποία αποδίδεται, του κατά πόσον για 

παράδειγμα οι Ιταλοί ονομάζονται «έθνος» ή «φύλο» σε διάφορους συγγραφείς, 

να ήταν μεθοδολογικά και αφηγηματικά πιο παραγωγικό, μιας και εντέλει 

δεν προκύπτουν διαφορές ανάμεσα σε συγγραφείς σε σχέση με τη χρήση και 

τη σημασία των όρων αυτών. Έτσι, η επακόλουθη εξέταση του όρου «γένους» 

(σσ. 277-310) που γίνεται με βάση τις διαφορετικές χρήσεις του (σε καταγωγή 



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 375-379

378 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

από περιοχή, ανθρώπους, πόλη, λαό κτλ.) παρουσιάζει σαφώς μεγαλύτερη 

συνοχή. Και οι τρεις όροι είναι σε γενικές γραμμές ταυτόσημοι, συχνά δε 

χρησιμοποιούνται ως εναλλακτικοί με την ίδια σημασία –παρότι φαίνεται πως 

ο όρος «γένος» μπορεί ενίοτε να ενέχει μία περιεκτική σημασία περισσοτέρων 

«φύλων» ή «εθνών»–για να προσδιορίσουν συλλογικότητες όπως πληθυσμιακές 

ομάδες με κοινές ιδιότητες ή κοινή καταγωγή. Αξιοσημείωτη είναι άλλωστε και 

η χρήση των όρων αυτών ως προσδιοριστικό της ομάδας των Ρωμαίων (δηλ. των 

Βυζαντινών).

Στο τρίτο κεφάλαιο εξετάζονται συνοπτικά οι αλλαγές που επέφερε 

η άλωση της Κωνσταντινούπολης το 1204 στη συλλογική ταυτότητα των 

Βυζαντινών μέσα από τα γραπτά των αδερφών Νικήτα και Μιχαήλ Χωνιάτη και 

του αυτοκράτορα Θεόδωρου Β΄ Λάσκαρι. Διαπιστώνεται ότι υπάρχουν αρκετά 

κοινά στοιχεία με την προηγούμενη περίοδο, αλλά και ορισμένες ειδοποιοί 

διαφορές, όπως το αντιθετικό σχήμα «Έλλην–βάρβαρος» που πλέον από 

μεταφορική λαμβάνει κυριολεκτική σημασία και το όνομα «Έλλην» φαίνεται 

σαφέστερα και συχνότερα συνώνυμο του «Ρωμαίος» (σσ. 317-342). 

Η συγγρ. καταλήγει πως είναι σαφές ότι η συλλογική ταυτότητα των 

Βυζαντινών αυτή την περίοδο δεν μπορεί να αναλυθεί με βάση τις απόψεις των 

σύγχρονων θεωρητικών για τη νεωτερικότητα του έθνους και του εθνικισμού, 

ενώ ασκεί κριτική σε εκείνους με σκεπτικό ότι διαμόρφωσαν τις θεωρίες τους 

βάσει των δεδομένων της δυτικής και βόρειας Ευρώπης παραβλέποντας έτσι τον 

ορθόδοξο (και δη της μεσαιωνικής περιόδου) κόσμο. Παρόλα αυτά, διαπιστώνει 

πως μέσα από το έργο των βυζαντινών λογίων διαφαίνεται η ύπαρξη μίας 

συνειδητής συλλογικής ταυτότητας που διαπερνά όλα τα κοινωνικά στρώματα. Η 

ταυτότητα αυτή αποτελείται από το τριπλό ή και τετραπλό σχήμα του ονόματός 

τους (δηλ. «Ρωμαίος», «Χριστιανός», «Έλλην» και, ενδεχομένως, «Γραικός») «που 

δηλώνει την ρωμαϊκή πολιτική οργάνωση των Χριστιανών με μέσο συγκρότησης 

την ελληνική γλώσσα και παιδεία», παραμένοντας στην ουσία στο παραδοσιακό 

τριμερές σχήμα της βυζαντινής ταυτότητας, όπως αυτό διατυπώθηκε από τον G. 

Ostrogorsky και υιοθετήθηκε από την πλειονότητα των βυζαντινολόγων. Την 

ταυτότητα αυτή δε, την ονομάζει εθνοτική, χωρίς ωστόσο να έχει αναφερθεί στη 

μελέτη της στην επιστημονική θεώρηση της κοινωνιολογικής-ανθρωπολογικής 

κατηγορίας της «εθνότητας», μιας και είναι αυτή την οποία υιοθετεί τελικά, 

έχοντας απορρίψει την αντίστοιχη κατηγορία του «νεωτερικού έθνους» (την 

επιστημονική θεώρηση του οποίου είχε συζητήσει εκτενώς στην εισαγωγή).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 375-379

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 379

Καθότι η διατριβή εκδόθηκε οκτώ χρόνια αργότερα από την περάτωση και 

την υποστήριξή της, θα ήταν ορθότερο η συγγρ. να είχε προβεί σε ενημέρωση 

της μελέτης της, συμπεριλαμβάνοντας και συζητώντας όσα έχουν γραφεί τα 

τελευταία χρόνια, ακόμα και σε σχέση με διαφορετικές ερμηνείες συγκεκριμένων 

χωρίων, όπως για παράδειγμα την αντίστοιχη μελέτη του Α. Καλδέλλη οι απόψεις 

του οποίου διαφέρουν σημαντικά από αυτές της συγγρ2. Ενδιαφέρουσα θα ήταν 

εξάλλου, έστω και στα «Συμπεράσματα», μία σύντομη συζήτηση σχετικά με 

την διαχρονική εξέλιξη της συλλογικής ταυτότητας των Βυζαντινών τόσο στην 

προηγούμενη όσο και στη μεταγενέστερη εποχή συνδέοντας έτσι την εποχή που 

εξετάζει, αλλά και μία σύγκριση της φύσης της συλλογικής ταυτότητας των 

Βυζαντινών, με αντίστοιχες ταυτότητες στη Δυτική Ευρώπη την ίδια εποχή.

Οι ελλείψεις αυτές ωστόσο δεν μειώνουν διόλου την επιστημονική αξία της 

μελέτης αυτής, η οποία την καθιστά χρήσιμη σε κάθε μελετητή που θα ήθελε με 

τρόπο αναλυτικό, πλήρη, σύγχρονο και εμπεριστατωμένο να ενημερωθεί για την 

φύση της συλλογικής ταυτότητας των Βυζαντινών την περίοδο αυτή και για τη 

χρήση των εθνωνυμίων από τους βυζαντινούς συγγραφείς. 

Χρήστος Μαλατράς

2. Σποραδικά σε υποσημειώσεις αναφέρονται σύντομα πιο πρόσφατες μελέτες, λ.χ. 
σσ. 47-49, χωρίς οι απόψεις τους να αναλύονται εις βάθος.



	

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

