
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 28 (2018)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 28

  

 

  

  Ex occidente lux? Zu den lateinischen Wurzeln der
Zwei-Gewalten-Lehre des Patriarchen Photios 

  †Andreas F. SCHMINCK   

  doi: 10.12681/byzsym.16235 

 

  

  Copyright © 2018, Andreas Florian SCHMINCK 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
SCHMINCK, †Andreas F. (2018). Ex occidente lux? Zu den lateinischen Wurzeln der Zwei-Gewalten-Lehre des
Patriarchen Photios. Byzantina Symmeikta, 28, 275–328. https://doi.org/10.12681/byzsym.16235

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/01/2026 19:09:34



Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

ΑΘΗΝΑ • 2009 • ATHENS

Τομοσ  28  Volume

†Andreas Schminck

Ex Occidente Lux?
Zu den Lateinischen Wurzeln der Zwei-Gewalten-Lehre

des Patriarchen Photios

ΑΘΗΝΑ • 2018 • ATHENS

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH 
SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ 
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΕΘΝΙΚΟ IΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

†Andreas Schminck

Ex Occidente lux?
Zu den Lateinischen Wurzeln der Zwei-Gewalten-Lehre 

des Patriarchen Photios

Prolegomenon von Evangelos Chrysos (Αpril 2018)

Andreas Schminck, der verewigte Gelehrte der Frankfurter Schule für die 
Geschichte des byzantinischen Rechts1, kurz vor seinem Tod, vertraute mir 
zur kritischen Lektüre ein Manuskript an, an dem er viele Jahre lang unter 
dem Titel „Ex Occidente lux? Zu den lateinischen Wurzeln der Zwei-
Gewalten-Lehre des Patriarchen Photios“ gearbeitet hatte2. Diese Studie ist 
in Manuskriptform umfangreich (ca. 21.000 Wörter), aber leider wurde sie 
in unvollendeter Form hinterlassen, als der Autor am 15. Dezember 2015 
verstarb. Denn die Abhandlung bricht gleich am Anfang der Präsentation des 
Briefes Nr. 88 Proposueramus des Papstes Nikolaus I. vom 28 September 865 
an Kaiser Michael III. Es fehlt die Analyse der päpstlichen Briefe, die in beiden 
Regierungszeiten des Patriarchen Photios nach Konstantinopel gekommen 
waren und auch die Schlussfolgerungen einer langen, aber unvollständigen 
Beweisführung. Aus dem Teil der Studie, den Schminck in druckreifer Form 
abgeschloßen hatte, ist das Ziel des Autors eindeutig erkennbar, nämlich 
nachzuweisen, daß Patriarch Photios in den Rechtssammlungen, an deren 
Herstellung er anscheinend mitgewirkt hatte, nämlich der Eisagoge und 

1. Andreas Schminck war von 1974 bis 1989 Mitarbeiter eines DFG-Projekts zur 
byzantinischen Rechtsgeschichte unter Leitung von Dieter Simon.Von 1990 bis 2012 war 
er  als Mitarbeiter der Arbeitsstelle des Akademievorhabens „Edition und Bearbeitung 

byzantinischer Rechtsquellen“ der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen am Max-
Planck-Institut für europäische Rechtsgeschichte in Frankfurt am Main tätig. Siehe: <https://
de.wikipedia.org/wiki/Andreas_Schminck>

2. Der vorliegende Aufsatz sollte ursprünglich in Cupido legum, der Festschrift für 
Dieter Simon anlässlich seines 50. Geburtstages am 7. Juni 1985, erscheinen.



	 †ANDREAS SCHMINCK276

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

sekundär dem Nomokanon in 14 Titeln, sich bemühte, der Rechtssammlung 
nachzuahmen, die im Westen entstandenen war und als Haufen von 
Fälschungen unter dem Namen Decretales Pseudo-isidorianae im neunten 
Jahrhundert auftauchte. In diesem Sinne hat wohl Schminck seiner Abhandlung 
den Titel „Ex occidente Lux“ gegeben. Weil nun diese Studie mir wertvoll zu 
sein scheint, lege ich sie der wissenschaftlichen Zeitschrift ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ 
ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ zur Veröffentlichung vor, ohne jeden Eingriff zum Inhalt oder 
der Textgestaltung. Ich tue es mit der freundlichen Erlaubnis seiner Witwe, 
Frau Karin Schminck, und mit der Ermunterung des Gründers der Frankfurter 
Schule, Dieter Simon, der Lehrer und Mentor von Andreas war3.

Im Jahre 886 – möglicherweise an Pfingsten (d.h. am 15. Mai) – wurde 
im Namen der Kaiser Basileios, Leon und Alexandros eine „Einführung 
in das Gesetz“, die Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου4 promulgiert, die – wie einst 
die justinianischen Institutionen in die Digesten und den Codex – in die 
„makedonische“ „Bereinigung der alten Gesetze“, die ἀνακάθαρσις τῶν 
παλαιῶν νόμων, die später so genannten „Basiliken“, einführen sollte.

Dieses Einführungsgesetzbuch besteht aus einem Prolog und 40 Titeln, 
in denen die meisten Rechtsmaterien durch (ins Griechische übersetzte) 
Rechtsregeln aus dem Corpus iuris civilis abgehandelt werden. Nur wenige 
der etwa 500 Kapitel lassen sich nicht auf die justinianische Kodifikation und 
auch auf keine andere juristische Quelle zurückführen, wie schon Karl Eduard 
Zachariä von Lingenthal im Quellenindex zu seiner editio princeps5 bemerkte.

3. Das Manuskript steht jedem interessierten Kollegen auf Anfrage zur Verfügung. Als 
einen vorläufigen Versuch, das Gedankengut Schmincks nützlich für die Forschung zu machen 
siehe E. Chrysos, New perceptions of Imperium and Sacerdotium in the letters of Pope Nicholas 
I to Emperor Michael III, im Druck im folgenden Band von TM 22/1 (Constantinople reelle et 
imaginaire : autour de l’oeuvre de Gilbert Dagron), Paris 2018, 313-339.

4. Der Text wurde ediert von C. E. Zachariae a Lingenthal, Collectio librorum 
juris Graeco-Romani ineditorum. Ecloga Leonis et Constantini, Epanagoge Basilii Leonis 
et Alexandri, Leipzig 1852, 61-217 (Ndr. in: I. Zepos – P. Zepos, Jus Graecoromanum, 
II: Νομοθεσία Ἰσαύρων καὶ Μακεδόνων [Ἐκλογὴ τῶν νόμων – Νόμοι Γεωργικοί, 
Στρατιωτικοί, Ναυτικοί – Πρόχειρος νόμος – Ἐπαναγωγὴ τοῦ νόμου – Λέοντος τοῦ 
Σοφοῦ Ἐπαρχικὸν βιβλίον], Athen 1931 [Ndr. Aalen 1962], 236-368 [im folgendes: JGR 
II). Einige Titel – darunter auch die beiden hier behandelten Titel 2 und 3 – waren schon 
von I. Leunclavius (Löwenklau), Iuris Graeco-Romani tam canonici quam civilis Tomi 
duo, Frankfurt 1596 (Ndr. Farnborough 1971), II 79-134 (83-85) innerhalb der sog. „Ecloga 
Leunclaviana“ herausgegeben worden.

5. Zachariae a Lingenthal [Anm. 4], 224-235 (JGR II, 416-427).



EX OCCIDENTE LUX? 277

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

Im Vorwort zu der Ausgabe des (wegen einer falschen Lesart in der 
Rubrik damals noch „Epanagoge“ genannten) Rechtsbuches stellte er 
1852 fest, dass in einigen Kapiteln „ziemlich viel begegne, was nach einem 
Kleriker rieche“6. Auch führte er aus, dass es sich bei diesem „Kleriker“ um 
den Patriarchen Photios (858-867 und 877-886)7 gehandelt haben könne8, 
welche Vermutung sowohl von Joseph Hergenröther9 als auch und vor allem 
von Joachim Scharf10 bestätigt wurde. 

Auf Photios gehen ohne jeden Zweifel das Prooimion11 sowie die Titel 
2 (Περὶ βασιλέως)12 und 3 (Περὶ πατριάρχου) der Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου 
zurück, in denen die Rechte und Pflichten des (oströmischen) Kaisers und 
des (konstantinopolitanischen) Patriarchen definiert werden und damit eine 
(byzantinische) Zwei-Gewalten-Lehre begründet wird.

Überliefert ist die Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου relativ selten, nämlich 
nur in sechs Manuskripten13, von denen drei schon von Zachariä von 

6. Zachariae a Lingenthal [Anm. 4], 56 (JGR II, 232): „ … satis multa occurrunt, quae 
clericum sapiant“.

7. Vgl. insbesondere J. Hergenröther, Photius, Patriarch von Constantinopel. Sein 
Leben, seine Schriften und das griechische Schisma I – III, Regensburg 1867, 1867, 1869 
(Ndr. Darmstadt 1966).

8. Zachariae a Lingenthal [Anm. 4], 56 (JGR II, 232; vgl. auch schon C. E. Zachariæ, 
Ὁ Πρόχειρος Νόμος. Imperatorum Basilii, Constantini et Leonis Prochiron, Heidelberg 
1837, LXXXIII-LXXXIV. 

9. Hergenröther, Photius II, 588-591.
10. J. Scharf, Photios und die Epanagoge, BZ 49 (1956), 385-400 (389-400); Ders., 

Quellenstudien zum Prooimion der Epanagoge, BZ 52 (1959), 68-81 (81); Ders, Ius Divinum. 
Aspekte und Perspektiven einer byzantinischen Zweigewaltentheorie, in: Polychronion. 
Festschrift Franz Dölger zum 75. Geburtstag, Heidelberg 1966, 462-479 (465-474).

11. Eine englische Übersetzung und eine eingehende Analyse des Prooimions legten W. 
J. Aerts – Th. E. van Bochove – M. A. Harder – A. Hilhorst – J. H. A. Lokin – R. Meijering 
– S. L. Radt – J. Roldanus – B. H. Stolte – N. van der Wal, The Prooimion of the Eisagoge 
(Translation and Commentary), Subseciva Groningana VII (2001), 91-155, vor.

12. Die Kapitel 6-12 dieses Titels stammen zwar aus dem Titel De legibus senatusque 
consultis et longa consuetudine (1.3) der justinianischen Digesten (vgl. Zachariae a 
Lingenthal [Anm. 4], 224 [JGR II, 416]), wurden aber von Photios retuschiert.

13. In den Codices Vaticanus Palatinus graecus 371 (13. Jahrhundert; vgl. Repertorium 
der Handschriften des byzantinischen Rechts, Teil I: Die Handschriften des weltlichen Rechts 
[Nr. 1-327], Frankfurt am Main 1995, Nr. 268, nur 2.8-11.14), Patmiacus Μονῆς Ἰωάννου 
τοῦ Θεολόγου 207 (Ende des 13. / Anfang des 14. Jahrhunderts; vgl. Repertorium Nr. 221), 



278 	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

Lingenthal für seine vorzügliche, gerade auch in diesen beiden Titeln kaum 
verbesserungsfähige Edition benutzt wurden14. Vergleichsweise umfangreich 
ist dagegen die indirekte Überlieferung dieses Gesetzbuches, das zwar schon 
wenige Monate nach seiner Promulgation unter Kaiser Basileios I. (867-886)15 
von dessen Sohn Leon VI. (886-912)16 nach dem Tod des Vaters im August 
886 abrogiert, dann aber teilweise in andere Rechtsbücher aufgenommen 
wurde – insbesondere in das Prochiron17 (aus dem Jahre 907) und, was die 
beiden hier zu erörternden Titel anbelangt, in die Eisagoge cum Prochiro 
composita18 (aus dem 10. Jahrhundert), die Eisagoge aucta19 (ebenfalls aus 
dem 10. Jahrhundert), die Ecloga Basilicorum20 (aus dem 12. Jahrhundert) 
sowie die Synopsis minor21 (aus dem frühen 14. Jahrhundert). 

Vaticanus graecus 847 (1. Hälfte des 14. Jahrhunderts; vgl. Repertorium Nr. 231), Marcianus 
graecus 181 (aus dem Jahr 1441; vgl. Repertorium Nr. 298, teilweise zweifach), Meteorensis 
Μονῆς Ἁγίας Τριάδος 91; vgl. Repertorium XIII8, nur 1.1-29.18) und Vaticanus Palatinus 
graecus 55 (16. Jahrhundert; vgl. Repertorium Nr. 263).

14. Zachariae a Lingenthal [Anm. 4], 56 und 60 (JGR II, 232 und 235).
15. Vgl. insbesondere A. Vogt, Basile Ier, empereur de Byzance (867–886), et la 

civilisation byzantine à la fin du IXe siècle, Paris 1908 (Ndr. Hildesheim – New York 1973), 
und N. Tobias, Basil I, Founder of the Macedonian Dynasty (A Study of the Political and 
Military History of the Byzantine Empire in the Ninth Century), Lewiston – Queenston – 
Lampeter 2007. 

16. Vgl. insbesondere N. Popov, Императоръ Левъ VI Мудрый и его царствованіе въ 
церковно-историческомъ отношеніи, Moskau 1892, und S. Tougher, The Reign of Leo VI 
(886-912) (Politics and People), Leiden – New York – Köln 1997.

17. Ediert von Zachariae (Anm. 8), 3-258 (JGR II 114-228); vgl. dazu zuletzt S. N. 
Troianos, Οι πηγές του βυζαντινού δικαίου, Athen – Komotini 32011, 246-251 u.ö. (vgl. 
478).

18. Eisagoge cum Prochiro composita; vgl. dazu Repertorium (Anm. 13), 413 und 
zuletzt Troianos, Πηγές, 271.

19. Eisagoge aucta 1.1-12 und 2.1-11 (ed. C. E. Zachariae a Lingenthal, Jus Graeco-
Romanum, IV: Ecloga privata aucta, Ecloga ad Prochiron mutata et Epanagoge aucta, 
Leipzig 1865, 181-184 [JGR VI: Ηὐξημένη Ἐκλογή – Ηὐξημένη Ἐπαναγωγή – Ecloga 
ad Prochiron mutata – Μικρὰ Σύνοψις, 57-60]) (aus Eisagoge 1.1-2.11); vgl. dazu zuletzt 
Troianos, Πηγές, 271 u.ö. (vgl. 467).

20. Ecloga Basilicorum Vorspann (ed. L. Burgmann [unter Mitarbeit von C. Goldmann 
und M. Pfeifer], Ecloga Basilicorum, Frankfurt am Main 1988, 5) (aus Eisagoge 2.1-9); vgl. 
dazu zuletzt Troianos, Πηγές, 278-279. 

21. Synopsis minor Β 21-25 und Π 62-66 (ed. Zachariae a Lingenthal Jus Graeco-
Romanum, II: Synopsis minor et Epitome, Leipzig 1856, 41-42 und 206-207 [JGR VI, 354-



279EX OCCIDENTE LUX?

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 27 (2017), 28 (2018), 275-328

Auch außerhalb größerer Sammlungen wurden einzelne Kapitel gerade 
der Titel 2 und 3 immer wieder kopiert22, doch eine weitere Verbreitung 
fanden die Bestimmungen über Kaiser und Patriarchen erst dadurch, dass sie 
Matthaios Blastares in sein 1335 fertiggestelltes, in nahezu 200 Manuskripten 
überliefertes Σύνταγμα κατὰ στοιχεῖον aufnahm23. Andererseits lässt 
sich eine Berufung auf diese Texte in der außerjuristischen Literatur fast 
überhaupt nicht (eindeutig) nachweisen.

Die beiden Titel, zu deren Quellen insbesondere Scharf wichtige 
Bemerkungen beisteuerte24, sind parallel aufgebaut, wobei dem Kaiser 
scheinbar der Vorrang eingeräumt wird, ist doch – nach dem 1. Titel über 
das Gesetz und die Gerechtigkeit (Περὶ νόμου καὶ δικαιοσύνης) – zunächst 
von ihm und erst danach vom Patriarchen die Rede und werden doch i h m  
zwölf Kapitel, dem geistlichen Oberhaupt dagegen nur elf Kapitel gewidmet. 
In Wahrheit aber weist Photios dem Patriarchen eine bedeutendere Rolle als 
dem weltlichen Oberhaupt zu25, was sich schon äußerlich daran zeigt, dass der 
Titel über den Patriarchen umfangreicher ist als derjenige über den Kaiser. 
Auch war Photios’ Inspiration in Bezug auf den Patriarchen (naturgemäß) 
größer als in Bezug auf den Kaiser: Während sich vom 2. Titel (über den 
Kaiser) immerhin sieben Kapitel auf das Corpus iuris civilis zurückführen 
lassen26, hat kein einziges Kapitel des 3. Titels (über den Patriarchen) eine 
Grundlage in der justinianischen Kodifikation27. 

Schon ein Vergleich der beiden ersten Kapitel der Titel 2 und 3 erweist 
Photios’ Bestreben, dem Kaiser Zügel anzulegen, dem Patriarchen dagegen 

355 und 498-499]) (aus Eisagoge 2.1-5 sowie 3.1-4 und 8); vgl. dazu zuletzt Troianos, Πηγές, 
382-384 u.ö. (vgl. 474).

22. Vgl. Repertorium (Anm. 13), 412-413.
23. Matthaios Blastares, Σύνταγμα κατὰ στοιχεῖον Β 5 und Π 8 (ed. G. Beveregius, 

Συνοδικὸν sive Pandectæ Canonum SS. Apostolorum et Conciliorum ab Ecclesia Græca 
receptorum, Oxford 1672, II, 1-172 [Ndr. in: Rhalles – Potles, VI, Athen 1859 (Ndr. 1997), 
123 und 428-429 (aus Eisagoge 2.1-5 [Anfang] sowie 3.1-4, 8-10 und 11 [teilweise]); vgl. dazu 
zuletzt Troianos, Πηγές, 400-404 u.ö. (vgl. 479).

24. Scharf, Quellenstudien (Anm. 10). 
25. Das wird von Sp. Troianos bestritten in: Ὁ Μέγας Φώτιος καὶ οἱ διατάξεις 

τῆς Εἰσαγωγῆς. Μερικὲς παρατηρήσεις ὡς πρὸς τὶς σχέσεις Ἐκκλησίας καὶ Πολιτείας, 
Ἐκκλησία καὶ Θεολογία 10 (1989-1991), 489-504.

26. Vgl. Anm. 12.
27. Zachariae a Lingenthal [Anm. 4], 224 (JGR II, 416). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

280 	 †ANDREAS SCHMINCK

freie Hand zu lassen: Seine Definition des βασιλεὺς beginnt mit der 
Feststellung, dass dieser eine ἔννομος ἐπιστασία, eine „innergesetzliche 
Vorsteherrschaft“, d.h. eine „an die Gesetze gebundene Aufsicht“ ist, 
wobei Photios eine Formulierung verwendet, die, wie schon Hergenröther 
bemerkte28, auf eine Homilie Basileios’ des Großen29 zurückgeht. 
Bemerkenswerterweise benutzt Photios hier dieselbe Homilie, die in dem 
caesaropapistischen Prolog der von ihm verabscheuten „Ecloga“ der (als 
„isaurisch“ diffamierten) syrischen Kaiser Leon (III.) und Konstantinos (V.) 
die – zumindest umfangmäßig - weitaus wichtigste Quelle darstellte30.

Demgegenüber wird der Patriarch als εἰκὼν ζῶσα Χριστοῦ καὶ 
ἔμψυχος, als „lebendes und beseeltes Abbild Christi“ definiert31, womit die 

28. Hergenröther, Photios, 59043, stillschweigend gefolgt von Scharf, Quellenstudien 
[Anm. 10], 79, unter Verweis auf „Maxim. Serm. 9. Opp. II. 558“ (= *Maximos Homologetes, 
Loci communes 9 [ed. PG 91, 776 B 9; nicht in den neueren Editionen]); das Zitat findet sich 
auch bei Maximos Homologetes, Quaestiones ad Thalassium 59 (edd. PG 90, 616 B 7, bzw. 
C. Laga – C. Steel, Maximi Confessoris quaestiones ad Thalassium II, Turnhout – Leuven 
1990 [CCSG 22], 63, Z. 296).

29. Basileios von Kaisareia, Homilia (XII) in principium Proverbiorum (ed. PG 31, 389 
B 9-10). Basileios ging, wie Scharf, Quellenstudien [Anm. 10]), 7963 feststellte, auch in seiner 
Homilia super psalmum XXXII § 9 (ed. PG 29, 345 A 12) auf diesen Ausdruck ein.

30. Basileios von Kaisareia, Homilia (XII) in principium Proverbiorum (ed. PG 31, 
400C5, 401B8–C6, 404D5–405A3, A13–B9, B11-14), zitiert in Ἐκλογὴ τῶν νόμων, Prolog Z. 
52-65, 66-69, 71-72, 76-77, 79, 81-86 (ed. L. Burgmann, Ecloga [Das Gesetzbuch Leons III. 

und Konstantinos’ V.], Frankfurt am Main 1983, 164-166).
31. Nach dem Thesaurus linguae graecae lassen sich die εἰκὼν ζῶσα und die εἰκὼν 

ἔμψυχος nur bei Eusebios von Kaisareia, Praeparatio evangelica VII 8 (ed. K. Mras, 
Eusebius Werke 8 [GCS 43], Berlin 1954-6) nachweisen, was dafür spricht, dass Photios bei 
der Formulierung des Kapitels 3.1 ebendiese Quelle in Erinnerung hatte, die er ja – seiner 
Βιβλιοθήκη, cod. 9 (ed. R. Henry, Photius Bibliotheque, t. I, Paris 1959, 10) zufolge – einige 
Zeit zuvor gelesen hatte. J. Signes Codoñer – F. Javier Andrés Santos, La Introducción al 
derecho (Eisagoge) del patriarca Focio, Madrid 2007, 29144, und V. Stanković, Living Icon of 
Christ: Photios’ Characterization of the Patriarch in the Introduction of the Eisagoge and its 
Significance, in: Σύμμεικτα (Collection of Papers Dedicated to the 40th Anniversary of the 
Institute for Art History, Faculty of Philosophy, University of Belgrade), Belgrad 2012, 39-43 
(4214) wiesen – unter stillschweigender Benutzung des Thesaurus linguae graecae - noch auf 
einige andere (Photios vermutlich bekannte) einschlägige Quellen hin, in denen die εἰκὼν 
ζῶσα bzw. ζῶσα εἰκὼν erwähnt wird: Basileios von Kaisareia, Adversus Eunomium I 18 (ed. 
PG 29, 552 C 5), Epiphanios von Salamis, Panarion (ed. K. Holl), Johannes von Damaskos, 
Expositio fidei 8 (ed. B. Kotter) und Oratio I de imaginibus 9, 21 und 49 (ed. B. Kotter ).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

281EX OCCIDENTE LUX?

(in der byzantinischen Herrscherideologie verbreitete) Christusähnlichkeit 
des Kaisers32 –ebenso wie die Metaphern des βασιλεὺς als einer εἰκόνος 
ζώσης τοῦ Διὸς33 und als νόμος ἔμψυχος34– zurückgewiesen werden35; 
da der geistliche Oberhirte in allem, was er tut und sagt, „die Wahrheit 
verkörpert“ (δι’ ἔργων καὶ λόγων χαρακτηρίζουσα τὴν ἀλήθειαν), ist 
er gewissermaßen „unfehlbar“ und unterliegt, wie es an einer anderen auf 
Photios zurückgehenden originären Stelle der Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου (11.6) 
heißt, dem Urteil keiner anderen Instanz, also in Sonderheit nicht der 
Entscheidung des Kaisers (Τὸ τοῦ πατριάρχου κριτήριον ἐκκλήτῳ οὐχ 
ὑπόκειται οὐδὲ ἀναψηλαφᾶται ὑφ’ ἑτέρου).

Im 2. und 3. Kapitel der Titel 2 und 3 werden den beiden Gewalten 
σκοπός („Aufgabe“) und τέλος („Endzweck“) zugewiesen: Der Kaiser hat 
die zum byzantinischen Machtbereich gehörenden Gebiete zu sichern, die 
verloren gegangenen zurückzuerlangen und die noch fehlenden zu erobern, 
während es in paralleler Weise Aufgabe des Patriarchen ist, sich um den 
frommen Lebenswandel der ihm unterstehenden Gläubigen zu kümmern, 
die Häretiker zum wahren Glauben zurückzuführen und die Ungläubigen zu 
missionieren. Endzweck des Kaisers ist es, sich als Wohltäter zu erweisen, 
dasjenige des Patriarchen ist die Rettung der ihm anvertrauten Seelen, das 
Leben für Christus und das Gekreuzigtsein für die Welt.

32. Vgl. dazu etwa O. Treitinger, Die oströmische Kaiser- und Reichsidee nach ihrer 
Gestaltung im höfischen Zeremoniell, Jena 1938 (Ndr. Darmstadt 1969), 124-129 u.ö., 
G. Dagron, Empereur et prêtre (Étude sur le «césaropapisme» byzantin, Paris 1996 (in 
englischer Übersetzung: Emperor and Priest [The Imperial Office in Byzantium], Cambridge 
2003 [Ndr. 2007]).

33. Ptolemaios V. Epiphanes, Priesterdekret (Rosettana, Stein von Rosette) vom 27. März 
196 v. Chr. Z. 3 (ed. W. Dittenberger, Orientis Graeci inscriptiones selectae I, Leipzig 1903 
[Ndr. Hildesheim 1960], 142-143 Nr. 90, vgl. etwa auch C. Andrews, Der Stein von Rosette, 
London 1985, 6 [Abbildung] und 25 [Übersetzung] – sowie zur historischen Einordnung – G. 
Hölbl, Geschichte des Ptolemäerreiches, Darmstadt 1994, 144-148 und 31538).

34. Vgl. dazu A. Steinwenter, Νόμος ἔμψυχος. Zur Geschichte einer politischen 
Theorie, Akademie der Wissenschaften in Wien, Philosophisch-historische Klasse, Anzeiger 
83 (1946), 250-268, G. J. D. Aalders, Νόμος ἔμψυχος, in: P. Steinmetz (Hrsg.), Politeia und 
Res Publica (Beiträge zum Verständnis von Politik, Recht und Staat in der Antike – dem 
Andenken Rudolf Starks gewidmet), Wiesbaden 1969, 315-329.  

35. Vgl. etwa auch H. J. Mierau, Kaiser und Papst im Mittelalter, Köln – Weimar – Wien 
2010, 192, und zuletzt Stanković (Anm. 31), 42.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

282 	 †ANDREAS SCHMINCK

Die nächsten Kapitel folgen nicht mehr dieser strengen Parallelität: 
Im 4. Kapitel wird der Kaiser auf die Beachtung der Heiligen Schrift, der 
Beschlüsse der sieben ökumenischen Konzilien und schließlich auch noch 
der „anerkannten römischen Gesetze“ eingeschworen, im 5. wird seine 
Rechtgläubigkeit angemahnt und ihm ein detailliertes Glaubensbekenntnis 
oktroyiert. Den Abschluss des Titels bilden sieben kürzere Kapitel über 
Gesetzesauslegung und Gewohnheitsrecht, welche, wie schon erwähnt36, mit 
kleinen Modifikationen den Digesten entnommen sind. 

Der Titel über den Patriarchen fährt fort mit einem Kapitel über 
dessen ἴδια, d.h. „Amtseigenschaften“, zu denen das Lehramt und die 
Unerschrockenheit gegenüber den Kaisern in allen Glaubensangelegenheiten 
gehören. Im 5. und 6. Kapitel wird dem Patriarchen –und nur ihm– das Recht 
zugebilligt, Kanones und Beschlüsse von Synoden und Kirchenvätern zu 
interpretieren. Merkwürdig mutet das 7. (den Patriarchen nicht erwähnende) 
Kapitel an, dem zufolge sich frühere Kanones sowie πράξεις („Akten“) 
und οἰκονομίαι („Regelungen“) auch auf spätere erstrecken: Zweck dieses 
Kapitels ist es augenscheinlich, Photios’ Entscheidungen aus seiner ersten 
Amtszeit, die unter seinem Nachfolger Ignatios (867 – 877) für ungültig 
erklärt wurden, gewissermaßen automatisch und von Gesetzes wegen erneut 
in Kraft zu setzen.

Im 8. Kapitel vergleicht Photios das Staatswesen mit den Bestandteilen 
des Menschen, wobei er den Kaiser mit dem Körper, den Patriarch mit der - 
natürlich höherwertigen - Seele gleichstellt und ihre vollständige Harmonie 
(ὁμοφροσύνη καὶ συμφωνία) zum Frieden und Glück der Untertanen 
einfordert. Dem weltlichen Herrscher wird somit –in dem kaiserlichen 
Gesetzbuch– die Selbstverpflichtung eingeschärft, im Konfliktsfall einen 
Ausgleich mit dem geistlichen Oberhaupt anzustreben und von dem (häufig 
angewandten) Machtmittel der Absetzung des Patriarchen Abstand zu 
nehmen. 

Von besonderer Bedeutung für das Verhältnis zum Papsttum ist 
das 9. Kapitel, wo es heißt, dass Synodalbeschlüsse den –durch das 
Kaisertum geschmückten– Thron von Konstantinopel zum obersten Thron 
erhoben hätten; diesen Synodalbeschlüssen seien die göttlichen Gesetze 
(οἱ θεῖοι νόμοι) gefolgt, indem sie angeordnet hätten, dass die in dem 

36. Vgl. Anm. 12.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

283EX OCCIDENTE LUX?

Herrschaftsbereich der anderen Throne entstehenden Streitigkeiten dem 
Urteil des konstantinopolitanischen Thrones unterbreitet werden müssten. 
Derartige Synodalbeschlüsse und (weltliche) Gesetze (denen Photios hier 
ausnahmsweise das Epitheton θεῖοι zubilligt) existierten nicht37, aber das 
Kapitel ist so geschickt formuliert, dass es sich, aus dem Zusammenhang 
gerissen, auf den Thron des Kaisers zu beziehen und insofern keinen Anstoß 
zu erregen scheint. In engem Zusammenhang damit steht das 10. Kapitel, 
in dem den Patriarchen ein weitgehendes Jurisdiktionsrecht in den Grenzen 
ihrer Patriarchate zugesprochen wird, dem Patriarchen von Konstantinopel 
aber erneut die Befugnis, in anderen Patriarchaten gefällte Entscheidungen 
zu überprüfen. 

Im 11. und letzten Kapitel schließlich wird dem Patriarchen die 
„Fürsorge“ (πρόνοια) für „alle seelischen Angelegenheiten“ (τῶν ψυχικῶν 
ἁπάντων) zugewiesen; er allein ist „Beurteiler“ und „Schiedsrichter“ 
(διαιτητής τε καὶ γνώμων) in Bezug auf „Reue und Umkehr von Sünden 
und Häresien“ (μετανοίας καὶ ἐπιστροφῆς ἀπό τε ἁμαρτημάτων καὶ 
αἱρέσεων). Damit wird ihm –auch und gerade im Hinblick auf den Kaiser– 
nicht nur die alleinige Kompetenz der Beurteilung der Rechtgläubigkeit 
zugebilligt, sondern sogar die Berechtigung der Auferlegung von Bußen.

So weit in aller Kürze ein Überblick über die photianische Zwei-
Gewalten-Lehre, wie sie in den Titeln 2 und 3 der Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου 
niedergelegt ist. Bei ihrer Abfassung im Jahre 886 stand Photios im Zenit 
seiner Macht, wohingegen Kaiser Basileios I. (867-886), der „die letzten 
Jahre seines Lebens in schwerer Depression verbrachte“38, dem Patriarchen 
freie Hand ließ. Aber dessen Triumph war von kurzer Dauer: Noch im 
selben Jahr 886 wurde die photianische „Einführung“ aus dem Verkehr 
gezogen und durch die justinianische „Einführung“ (die Institutiones) 
ersetzt, während Photios selbst – nicht zuletzt wohl wegen des crimen laesae 
maiestatis, seine eigene Zwei-Gewalten-Lehre in ein offizielles Gesetzbuch 

37. Vgl. D. R. Reinsch, Alexias. Anna Komnene (Übersetzt, eingeleitet und mit 
Anmerkungen versehen), Köln 1996, 59117, in Bezug auf Anna Komnene, Ἀλεξιὰς Ι 13.4 
(ed[d]. D. R. Reinsch [– A. Kambylis], Annae Comnenae Alexias, Berlin – New York 2001, 
I, S. 44, 18-24), wo ebenfalls irrtümlicherweise behauptet wird, die Kaiser hätten dem 
Patriarchen von Konstantinopel den Vorrang vor allen anderen kirchlichen Würdenträgern 
eingeräumt.  

38. G. Ostrogorsky, Geschichte des byzantinischen Staates, München 31963, 201.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

284 	 †ANDREAS SCHMINCK

der K a i s e r  Basileios, Leon und Alexandros integriert und dadurch als 
d e r e n  legislatorischen Willen ausgegeben zu haben – von Basileios’ Sohn 
Leon VI. (886-912), der nach dem Tod seines Vaters am 29. August 886 die 
Herrschaft übernahm, zum zweiten Mal abgesetzt und –diesmal endgültig– 
in die Verbannung geschickt wurde. 

Ähnlich erging es dann dem Patriarchen Nikolaos I. Mystikos (901-907 
und 912-925)39, der sich zwei Jahrzehnte später im sog. „Tetragamiestreit“40, 
als Leon VI. 907 eine vierte Ehe eingehen wollte, vermutlich auf das 
soeben erwähnte Kapitel 3.11 der Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου bezüglich der 
μετάνοια berief, was den Kaiser nicht nur zur Absetzung des Patriarchen, 
sondern darüber hinaus zur „endgültigen“ Abrogation der Εἰσαγωγὴ τοῦ 
νόμου durch den (neu kompilierten und alle photianischen Innovationen 
verwerfenden) Πρόχειρος νόμος veranlasste41.

Doch nach dem Tode Leons VI. im Mai 912 kehrte Nikolaos Mystikos 
auf den Patriarchenthron zurück, und nach dem Tode des Kaisers Alexandros 
(886 bzw. 912-913) im nächsten Jahr konnte er, nunmehr Regent für den 
erst ca. achtjährigen Kaiser Konstantinos VII. (913-959) geworden, daran 
denken, die Zwei-Gewalten-Lehre der Eisagoge wieder in Kraft zu setzen. 
Spuren seiner diesbezüglichen Bemühungen haben sich in zwei Eisagoge-
Derivaten erhalten, der Eisagoge cum Prochiro composita und der Eisagoge 
aucta, von denen sich die erstere durch einige originelle –vermutlich der 
Feder dieses Patriarchen entflossene– Lesarten auszeichnet42.

39. Vgl. etwa I. Chr. Konstantinides, Νικόλαος Α΄, ὁ Μυστικός (ca 852 - 925 μ. 
Χ.), πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως (901-907, 912-925), Athen 1967, N. G. Itsines, 
Patriarch Nicholas Mysticos and the Fourth Marriage of Leo VI, the Wise, Diss. Phil. 
Fordham University, New York 1973 (vgl. zur Würde des “Mystikos” zuletzt A. E. 
Gkutziukostas, Το αξίωμα του μυστικού, Θεσμικά και προσωπογραφικά προβλήματα, 
Thessaloniki 2011).

40. Vgl. etwa P. Karlin-Hayter, Le synode à Constantinople de 886 à 912 et le rôle de 
Nicolas le Mystique dans l’affaire de la tétragamie, JÖB 19 (1970), 59-101 (Ndr. in: Dieselbe, 
Studies in Byzantine Political History [Sources and Controversies], London 1981, Nr. XVI), 
und Tougher (Anm. 16), 133-163. 

41. Vgl. dazu S. N. Troianos, Ἡ προβληματικὴ τῆς νομικῆς γραμματείας τὴν ἐποχὴ 
τοῦ Πορφυρογεννήτου κατὰ τὴ νεώτατη ἔρευνα, in: A. Markopulos (Hrsg.), Κωνσταντίνος 
Ζ΄ ὁ Πορφυρογέννητος καὶ ἡ ἐποχή του, Athen 1989, 87-102 (88-93), und zuletzt Troianos, 
Πηγές, 246-248.

42. Diese Lesarten, die sich in der Edition Leunclavius’ (Anm. 4) finden und, wie schon 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

285EX OCCIDENTE LUX?

Dem weiteren Nachleben der Zwei-Gewalten-Lehre der Εἰσαγωγὴ τοῦ 
νόμου in Konstantinopel, dem zweiten Rom, und vor allem in Moskau, dem 
dritten Rom, dessen Patriarch Nikon (1652-1666) mehr als jeder andere 
den photianischen Ideen Geltung zu verschaffen suchte, soll hier nicht 
nachgegangen werden43, vielmehr ist jetzt auf deren griechische Vorlagen 
einzugehen.

Am weitaus wichtigsten ist insoweit das Prooimion der 6. Novelle 
des Kaisers Iustinianos I. (527-565), welches folgendermaßen lautet44: 
„Die größten Gaben Gottes, die den Menschen von der himmlischen 
Menschenliebe geschenkt wurden, sind das Priestertum und das Kaisertum 
(ἱερωσύνη τε καὶ βασιλεία bzw. „sacerdotium et imperium“), von denen das 
eine den göttlichen Angelegenheiten dient, das andere aber die menschlichen 
Angelegenheiten beherrscht und für sie sorgt, wobei beide aus ein und 

Scharf, Photios (Anm. 10), 3904 vermutete, auf den Codex Vaticanus Palatinus graecus 19 
zurückgehen dürften, wurden von Zachariae a Lingenthal [Anm. 4], 66-68 (JGR II, 240-
243) unter der Sigle „Leuncl.“ im apparatus criticus vermerkt. 

43. Vgl. dazu etwa G. V. Vernadskij, Византійскія ученія о власти царя и патріарха, 
Seminarium Kondakovianum (1926), 143-154, Ders., Die kirchlich-politische Lehre 
der Epanagoge und ihr Einfluss auf das russische Leben im XVII. Jahrhundert, BNJ 
6 (1927/1928), 119-142, Scharf, Ius Divinum (Anm. 10), 474-477 sowie I. S. Čičurov, 
Политическая идеология средневековья (Византия и Русъ), Moskau 1990.

44. Iustinianos I., Novelle 6, Prooimion (CIC, III: Novellae, Berlin 1895 [Ndr. Hildesheim 
2009], 35/27-36/21): Μέγιστα τῶν ἐν ἀνθρώποις ἐστὶ δῶρα Θεοῦ παρὰ τῆς ἄνωθεν 
δεδομένα φιλανθρωπίας ἱερωσύνη τε καὶ βασιλεία, ἡ μὲν τοῖς θείοις ὑπηρετουμένη, ἡ 
δὲ τῶν ἀνθρωπίνων ἐξάρχουσά τε καὶ ἐπιμελομένη, καὶ ἐκ μιᾶς τε καὶ τῆς αὐτῆς ἀρχῆς 
ἑκατέρα προϊοῦσα καὶ τὸν ἀνθρώπινον κατακοσμοῦσα βίον. Ὥστε οὐδὲν οὕτως ἂν εἴη 
περισπούδαστον βασιλεῦσιν ὡς ἡ τῶν ἱερέων σεμνότης, εἴγε καὶ ὑπὲρ αὐτῶν ἐκείνων 
ἀεὶ τὸν Θεὸν ἱκετεύουσιν. Εἰ γὰρ ἡ μὲν ἄμεμπτος εἴη πανταχόθεν καὶ τῆς πρὸς Θεὸν 
μετέχοι παρρησίας, ἡ δὲ ὸρθῶς τε καὶ προσηκόντως κατακοσμοίη τὴν παραδοθεῖσαν 
αὐτῇ πολιτείαν, ἔσται συμφωνία τις ἀγαθή, πᾶν εἴ τι χρηστὸν τῷ ἀνθρωπίνῳ χαριζομένη 
γένει. Ἡμεῖς τοίνυν μεγίστην ἔχομεν φροντίδα περί τε τὰ ἀληθῆ τοῦ Θεοῦ δόγματα περί τε 
τὴν τῶν ἱερέων σεμνότητα, ἧς ἐκείνων ἀντεχομένων πεπιστεύκαμεν, ὡς δι’ αὐτῆς μεγάλα 
ἡμῖν ἀγαθὰ δοθήσεται παρὰ Θεοῦ, καὶ τά τε ὄντα βεβαίως ἕξομεν τά τε οὔπω καὶ νῦν 
ἀφιγμένα προσκτησόμεθα. Καλῶς δὲ ἂν ἅπαντα πράττοιτο καὶ προσηκόντως, εἴπερ ἡ 
τοῦ πράγματος ἀρχὴ γένοιτο πρέπουσα καὶ φίλη Θεῷ. Τοῦτο δὲ ἔσεσθαι πιστεύομεν, 
εἴπερ ἡ τῶν ἱερῶν κανόνων παρατήρησις φυλάττοιτο, ἣν οἵ τε δικαίως ὑμνούμενοι καὶ 
προσκυνητοὶ καὶ αὐτόπται καὶ ὑπηρέται τοῦ Θεοῦ λόγου παραδεδώκασιν ἀπόστολοι 
καὶ οἱ ἅγιοι πατέρες ἐφύλαξάν τε καὶ ὑφηγήσαντο.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

286 	 †ANDREAS SCHMINCK

demselben Ursprung hervorgehen und das menschliche Leben in Ordnung 
erhalten. Daher dürfte den Kaisern nichts so sehr am Herzen liegen wie die 
Würde der Priester, wobei diese immer für jene Gott anflehen. Wenn nämlich 
das eine (Priestertum) immer in jeder Hinsicht untadelig sein und an der 
Zuversicht zu Gott teilhaben sollte, das andere (Kaisertum) aber das ihm 
anvertraute Staatswesen richtig und angemessen in Ordnung erhalten sollte, 
dann wird ein gutes Einvernehmen herrschen (ἔσται συμφωνία τις ἀγαθή), 
das dem menschlichen Geschlecht alles erdenklich Nützliche gewährt. Wir 
nun aber haben die größte Sorge sowohl für die wahren Lehren über Gott 
(τὰ ἀληθῆ τοῦ Θεοῦ δόγματα) als auch für die Würde der Priester (τὴν 
τῶν ἱερέων σεμνότητα), von der wir, wenn jene sie bewahren, überzeugt 
sind, dass uns von Gott durch sie viel Gutes zuteil werden wird und wir das 
schon vorhandene (Gute) sicher festhalten und das noch nicht eingetretene 
erwerben werden. Zweckmäßig aber und angemessen dürfte alles ausgeführt 
werden, wenn der Anfang der Ausführung Gott gefällig und angenehm 
sein sollte. Dies aber wird nach unserem Dafürhalten der Fall sein, wenn 
die Beachtung der heiligen Kanones erhalten bleibt, welche die zu Recht 
gepriesenen und verehrten Augenzeugen und Diener des Wortes Gottes, die 
Apostel, und die heiligen Väter beachteten und erläuterten.“ 

Dass diese Vorrede (ebenso wenig wie die acht Kapitel der auf den 
16. März 535 datierten Novelle45) weder von Iustinianos selbst noch von 
einem seiner wichtigsten Novellenredaktoren, Tribonianos46 und Johannes 
Kappadox bzw. Kappadokes47, verfasst worden sein kann, ergibt sich aus 

45. Vgl. die Literaturangaben zu dieser Novelle bei T. C. Lounghis – B. Blysidu – St. 
Lampakes, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 476 bis 565, Nikosia 
2005, 262 Nr. 1052.

46. Vgl. insbesondere B. Kübler, Die Gehilfen Iustinians bei der Kodifikation, Acta 
congressus iuridici internationalis VII saeculo a Decretalibus Gregorii IX et XIV a Codice 
Iustiniano promulgatis Romae 12-17 novembris 1934, Rom 1935, I 17-32 (22-32), E. Stein, 
Deux questeurs de Justinien et l’emploi des langues dans ses novelles, Académie royale 
de Belgique. Bulletin(s) de la Classe des Lettres et des Sciences Morales et Politiques 23 
(1937), 365-390 (Ndr. in: Ders., Opera minora selecta, Amsterdam 1968, 359-384) (365-
377 [359-371]), T. Honoré, Tribonian, London 1978, und Ders., How Tribonian Organised 
the Compilation of Justinian’s Digest, Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, 
Romanistische Abteilung 121 (2004), 1-43.

47. Vgl. insbesondere E. Stein, Justinian, Johannes der Kappadozier und das Ende des 
Konsulats, BZ 30 (1929/30), 376-381 (=Ders., Opera, 248-253), und Ders., Histoire du Bas-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

287EX OCCIDENTE LUX?

ihrem „klerikalen Geruch“48; vielmehr muss das Gesetz im Patriarchat von 
Konstantinopel entstanden sein, dessen Oberhaupt zu jener Zeit Epiphanios 
(520-5. Juni 535)49 war.

Für diese Annahme spricht außer dem Text selbst auch der Umstand, 
dass er zwar an die Patriarchen von Alexandreia, Antiocheia und Jerusalem 
und an zwei Eparchen (Johannes und Domnikos), nicht dagegen an den 
Patriarchen von Konstantinopel adressiert wurde50. Iustinianos war in den 
Jahren nach dem Nika-Aufstand vom Januar 532 politisch sehr geschwächt 
und insbesondere an einem guten Verhältnis zu dem Patriarchen Epiphanios 
interessiert, der ihm in der Stunde der größten Not beigestanden hatte.

Es mag hier dahingestellt bleiben, ob Epiphanios selbst oder, was 
wahrscheinlicher ist, ein juristisch versierter Kleriker aus der Umgebung 
des antiochenischen Patriarchen – etwa der spätere konstantinopolitanische 
Patriarch Johannes III. Scholastikos (565-577)51 –die 6. Novelle Iustinianos’ 
I. (neben anderen Gesetzestexten) verfasste, aber es ist bemerkenswert, 
dass sogar in die Gesetzgebung Iustinianos’ I., des caesaropapistischen 
Herrschers κατ’ ἐξοχήν, insbesondere während dessen Schwächeperiode 
(532-535) theokratische Elemente Eingang fanden.

Besonders das 8. Kapitel des 3. Titels der Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου52 weist 
Parallelen zu dieser Novelle auf: Die βασιλεία wird der ἱερωσύνη bzw. 
ἀρχιερωσύνη gegenübergestellt, beide sind  die μέγιστα δῶρα bzw. μέρη ἐν 
ἀνθρώποις bzw. τῷ ἀνθρώπῳ, und ihre συμφωνία ist das zu erstrebende 

Empire, II: De la disparition de l’Empire d’Occident à la mort de Justinien (476-565), Paris 
– Brüssel – Amsterdam 1949, 405-407 u.ö. (vgl. 879).

48. Vgl. Zachariae a Lingenthal (Anm. 4) in Bezug auf die Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου.
49. Vgl. etwa M. I. Gedeon, Πατριαρχικοὶ Πίνακες, Konstantinopel 1890, 220-223, 

J. Darrouzès, 6. Épiphane, DHGE 15 (1963), 614, und H. R. Drobner, Epiphanios, hl., 
Patriarch v. Konstantinopel LThK3 3 (1995), 722.

50. Iustinianos I., Novelle 6 [Αnm. 44], 47/29-35, Schlussvermerk.
51. Vgl. etwa Gedeon Πατριαρχικοὶ Πίνακες 230-231, P. van den Ven, L’accession de 

Jean le Scholastique au siège patriarcal de Constantinople en 565, Byz 35 (1965), 320-352, 
und S. Troianos, 46. J(ohannes) III. Scholastikos, LexMa 5 (1991), 548-549. 

52. Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου 3.8 (ed. Zachariae a Lingenthal [Anm. 4], 68 [JGR II, 242]): 
Τῆς πολιτείας ἐκ μερῶν καὶ μορίων ἀναλόγως τῷ ἀνθρώπῳ συνισταμένης, τὰ μέγιστα καὶ 
ἀναγκαιότατα μέρη βασιλεύς ἐστι καὶ πατριάρχης· διὸ καὶ ἡ κατὰ ψυχὴν καὶ σῶμα τῶν ὑπηκόων 
εἰρήνη καὶ εὐδαιμονία βασιλείας ἐστὶ καὶ ἀρχιερωσύνης ἐν πᾶσιν ὁμοφροσύνη καὶ συμφωνία.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

	 †ANDREAS SCHMINCK288

Ideal. Dieses –auch in der Collectio LXXXVII capitulorum überlieferte53– 
Novellenprooimion muss Photios gekannt haben, selbst wenn es bei der von 
ihm angeregten ἀνακάθαρσις τῶν παλαιῶν νόμων wohl auf Veranlassung 
Leons VI. schließlich kein Berücksichtigung fand.

Auch abgesehen von der 6. „justinianischen“ Novelle lässt sich der 
eine oder andere Gedanke der Titel 2 und 3 der Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου, wie 
insbesondere Scharf54 gezeigt hat, in der griechischen Literatur sowohl des 
klassischen Altertums (besonders bei Platon und Aristoteles) als auch der 
christlichen Patristik (besonders bei Basileios von Kaisareia, Gregorios von 
Nyssa, Gregorios von Nazianzos55, Johannes Chrysostomos bis zu Johannes 
von Damaskos) sowie namentlich in den sog. Fürstenspiegeln –etwa des 
Agapetos– und den Κεφάλαια παραινετικὰ Basileios’ I. nachweisen.

Photios hatte nicht nur mit den byzantinischen Kaisern Basileios I. 
und dessen Sohn Leon VI. zu kämpfen, sondern auch mit den römischen 
Päpsten und insbesondere mit Nicolaus I., der im selben Jahr wie 
Photios (858) installiert wurde und in dem Jahr starb, in dem Photios 
erst-mals abgesetzt wurde (867). Diese beiden Kirchenhäupter sind die 
herausragenden Persönlichkeiten ihres Zeitalters, ihr Konflikt verursachte 
– viel mehr als das Schisma von 105456 mit den beiden Protagonisten, dem 
römischen Papst Leo IX. (1049 – 1054) und dem konstantinopolitanischen 
Patriarchen Michael I. Kerularios (1043-1058) - die bis heute fortdauernde 
Kirchenspaltung.

Nicolaus I.57 war etwa ebenso alt wie Photios und hatte sein Amt im 
April 858 –also etwa acht Monate früher als Photios– angetreten. Er zeichnete 

53. Collectio LXXXVII capitulorum 1 (edd. G. E. Heimbach, Ἀνέκδοτα II, Leipzig 
1840 [Ndr. Aalen 1969], 208-209, bzw. I. B. Pitra, Iuris Ecclesiastici Graecorum Historia et 
Monumenta II, Rom 1868 [Ndr. 1963], 390). 

54. Scharf, Quellenstudien (Anm. 10).
55. Z.B. erinnert die Definition des Patriarchen als εἰκὼν … Χριστοῦ im 1. Kapitel des 

3. Titels an Gregorios von Nazianzos, Oratio 17 ad cives Nazianzenos (ed. PG 35, 976 B 
11 bzw. 13: εἰκὼν εἶ [τοῦ] Θεοῦ). Auf unmittelbar benachbarte Passagen berief sich Papst 
Gregorius IV. in seiner Epistola ad Francorum episcopos (Anm. 185 und 194); vgl. auch oben 
Anm. 31.

56. Vgl. zuletzt insbesondere A. Bayer, Spaltung der Christenheit (Das sogenannte 
Morgenländische Schisma von 1054), Köln 2002 (Ndr. 2004).

57. Vgl. insbesondere J. Roy, Saint Nicolas Ier, Paris 31899, J. C. Bishop, Pope Nicholas 
I and the First Age of Papal Independence, Diss. Phil. Columbia University, New York 1980, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

289EX OCCIDENTE LUX?

sich –wie nur wenige „Nachfolger Petri“– durch ein außerordentliches 
Machtstreben aus, das ihm, weil es mit einem herausragenden Gespür für 
die Schwäche seiner Konkurrenten verbunden war, zu großen Erfolgen 
verhalf und nicht unwesentlich zum enormen Ansehen des Papsttums im 
hohen Mittelalter beitrug.

So nutzte er die Aufspaltung des westlichen Kaiserreichs in drei 
rivalisierende Herrschaftsbereiche nach dem Tod Ludwigs (I.) des Frommen 
(840) aus, um sich, gestützt auf die Zustimmung des Kaisers Ludwigs II. 
(850 bzw. 855-875) zu seiner Papstwahl, als eine den weltlichen Herrschern 
übergeordnete Instanz zu etablieren, indem er etwa Kaiser Ludwig II. 
dazu veranlasste, ihm den Stratordienst zu leisten58, im Jahre 863 die 
Ehescheidung von dessen Bruder Lothar II., des Königs des (nördlichen) 
Mittelreichs (855-869), nicht billigte59 und deren gemeinsamen Halbonkel, 
den westfränkischen König Karl den Kahlen (838-877) durch anmaßende 
Briefe erboste. 

Noch strenger verfuhr er mit den geistlichen Würdenträgern, die er 
als seine Untertanen ansah: Johannes, den Erzbischof der alten Kaiserstadt 
Ravenna, exkommunizierte er 861 und zwang ihn zur Unterwerfung60. 

sowie ferner etwa K. F. Morrison, Tradition and Authority in the Western Church 300 – 
1140, Princeton, New Jersey, 1969, 214-222 u. ö. (vgl. 454), K. Herbers, 2. N(ikolaus) I., 
LexMa 6 (1993), 1168-1170, S. Scholz, Politik – Selbstverständnis – Selbstdarstellung. Die 
Päpste in karolingischer und ottonischer Zeit, Stuttgart 2006, 185-211 u.ö. (vgl. 508) sowie 
jetzt vor allem K. Herbers – J. F. Böhmer, Regesta Imperii, I: Die Regesten des Kaiserreiches 
unter den Karolingern 751 - 918 (987), Band 4: Papstregesten 800-911, Teil 2: 844-872, 
Lieferung 2: 858-867 (Nikolaus I.), Wien – Köln – Weimar 2012.  

58. Vgl. etwa R. Holtzmann, Der Kaiser als Marschall des Papstes (Eine Untersuchung 
zur Geschichte der Beziehungen zwischen Kaiser und Papst im Mittelalter), Berlin – Leipzig 
1928, 3 und 7-8, sowie zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57), VI und 6 Nr. 427. 

59. Vgl. etwa Scholz (Anm. 57), 185-195.
60. Vgl. insbesondere H. Fuhrmann, Papst Nikolaus I. und die Absetzung des Erzbischofs 

Johann von Ravenna, Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kanonistische 
Abteilung 44 (1958), 353-358, R. J. Belletzkie, Pope Nicholas I and John of Ravenna: 
The Struggle for Ecclesiastical Rights in the Ninth Century, Church History 49 (1980), 
262-272, K. Herbers, Der Konflikt Papst Nikolaus’ I. mit Erzbischof Johannes VII. von 
Ravenna (861), in: P.-J. Heinig (Hg.), Diplomatische und chronologische Studien aus der 
Arbeit an den Regesta Imperii, Köln – Wien 1991, 51-66, sowie zuletzt Herbers – Böhmer 
(Anm. 57), 78-79 Nr. 540 und 87 Nr. 557.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

	 †ANDREAS SCHMINCK290

Den von einer westfränkischen Synode unter der Leitung (845 – 882), des 
mächtigsten Metropoliten des Frankenreiches, 862 abgesetzten Bischof 
Rothad von Soissons setzte er 865 wieder ein61, indem er auch mit Hinkmar 
selbst den Kampf aufnahm62, doch kam sein Tod am 13. November 867 
einer Zuspitzung des Konflikts und damit einer möglichen Absetzung 
und Exkommunikation des westfränkischen „Reichsbischofs“ zuvor, womit 
er 863 die lotharingischen Erzbischöfe Gunthar von Köln und Thietgaud 
(Theutgaud, Dietgold) von Trier, die der Ehescheidung ihres Königs Lothars 
II. zugestimmt hatten, bestrafte63.

Nicolaus’ weitaus wichtigster Gegner war aber Photios, mit dem er 
sich um die Oberhoheit über die gesamte Christenheit stritt64. Er weigerte 
sich, Photios als Nachfolger des vom byzantinischen Kaiser Michael III. 
(842-867)65 am 23. Oktober 858 abgesetzten konstantinopolitanischen 
Patriarchen Ignatios (847-858)66 anzuerkennen, und setzte ihn dann, von 
Ignatios’ Anhängern beeinflusst, auf einer Synode im Lateran im Frühjahr 
oder Sommer 863 ab67. Photios erkannte dieses Urteil nicht an und setzte 
seinerseits den Papst auf einer Synode im August und September 867 unter 
Beteiligung der anderen Patriarchen des Ostens ab68.

61. Vgl. etwa Scholz (Anm. 57) 195-199.
62. Vgl. etwa H. Schrörs, Hinkmar, Erzbischof von Reims (Sein Leben und seine 

Schriften), Freiburg 1884 (Ndr. Hildesheim 1967), 245-291. 
63. Vgl. etwa Scholz (Anm. 57), 189.
64. Vgl. etwa H. Laemmer, Papst Nikolaus der Erste und die byzantinische Staats-

Kirche seiner Zeit, Berlin 1857, und K. Herbers, Papst Nikolaus I. und Patriarch Photios 
(Das Bild des byzantinischen Gegners in lateinischen Quellen), in: O. Engels –P. Schreiner 
(Hgg.), Die Begegnung des Westens mit dem Osten (Kongreßakten des 4. Symposions 
des Mediävistenverbandes in Köln 1991 aus Anlaß des 1000. Todesjahres der Kaiserin 
Theophanu), Sigmaringen 1993, 51-74.

65. Vgl. etwa P. A. H(ollingsworth) – A. C(utler), Michael III, emperor, ODB 2 (1991), 
1364, P. Schreiner, M(ichael) III., LexMa 6 (1993), 597-598.

66. Vgl. etwa R. Janin, 2. Ignace (Saint), Dictionnaire de théologie catholique 7. 1 
(1927), 713-722, H.-G. Beck, Geschichte der orthodoxen Kirche im byzantinischen Reich, 
Göttingen 1980, 96-118.

67. Vgl. etwa C. J. (von) Hefele, Conciliengeschichte IV, Freiburg 11860 (21879) 257-
260 (269-272) (in französischer Bearbeitung von H. Leclercq, Histoire des conciles IV 1, 
Paris 1911, 326-330), und zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57), 129-131 Nr. 616. 

68. Vgl. etwa Hefele (Anm. 67), 338-343 (352-357) (= Hefele – Leclercq [Anm. 67], 
IV 1, 442-449).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

291EX OCCIDENTE LUX?

Am 13. November desselben Jahres 867 starb Nicolaus I.69, und als 
sein Nachfolger wurde noch im Dezember Hadrianus II. (867-872)70 
gewählt und geweiht71. In Konstantinopel hatte inzwischen Basileios den 
Kaiser Michael III. umbringen lassen und seit dem 24. September 867 als 
alleiniger Kaiser regiert72. Bereits am folgenden Tage wurde Photios von 
Basileios abgesetzt und in ein Kloster verbannt73. Zwei Monate später trat 
Ignatios sein zweites Patriarchat an (867-877)74. Hadrian II. hielt im Juni 
869 in Rom eine Synode ab, die Photios und seine Gesinnungsgenossen 
exkommunizierte75. 

Da Basileios an einer Verurteilung des Photios auch durch die 
orientalische Kirche gelegen war, berief er eine Synode nach Konstantinopel 
ein, die –zeitweise in Anwesenheit von drei päpstlichen Gesandten– von 
Oktober 869 bis Februar 870 zehn Sitzungen in der Hagia Sophia abhielt76, 
den (verstorbenen) Papst Nicolaus als ein „Werkzeug des Heiligen Geistes“ 
(ὄργανον τοῦ ἁγίου πνεύματος, organum sancti Spiritus) bezeichnete77 und 
alles das für gültig erklärte, was von ihm und seinem Nachfolger Hadrian in 
Bezug auf die Verurteilung und Absetzung des Photios angeordnet worden 
war78. Diese Synode von 869/70 wurde später von der lateinischen Kirche als 
8. Ökumenisches Konzil angesehen79.

69. Vgl. zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57), 342-344 Nr. 867.
70. Vgl. insbesondere H. Grotz, Erbe wider Willen (Hadrian II. [867-872] und seine 

Zeit), Wien – Köln – Graz 1970.
71. Vgl. etwa Grotz (Anm. 70), 120-131.
72. Vgl. etwa Vogt (Anm. 15), 40-42 und Tobias (Anm. 15), 73-77.
73. Vgl. insbesondere Hergenröther, Photius II, 12-22.
74. Vgl. etwa Hergenröther, Photius II, 22.
75. Vgl. etwa Hefele (Anm. 67), 359-364 (374-378) (=Hefele – Leclercq [Anm. 67], IV 

1, 468-473), Hergenröther Photius II, 36-41 und Grotz (Anm. 70), 185-190. 
76. Vgl. insbesondere Hefele (Anm. 67), 369-419 (384-435) (=Hefele – Leclercq [Anm. 

67], IV 1, 481-546), Hergenröther Photius II, 75-132, D. Stiernon, Constantinople IV, Paris 1967 
(in deutscher Übersetzung: Konstantinopel IV, Mainz 1975), und Grotz (Anm. 70), 214-224.

77. Synode von Konstantinopel in den Jahren 869-870, Kanon 2 (ed. P.-P. Joannou, 
Discipline générale antique [IIe–IXe s.], I 1: Les canons des conciles œcuméniques, 
Grottaferrata 1962, 295 b 24 bzw. 296 a 5).  

78. Synode von Konstantinopel in den Jahren 869-870, Kanon 2 (ed. Joannou [Anm. 
77], 296 b 3-11 bzw. 296  a 8-17). 

79. Vgl. etwa Hergenröther Photius II, 3, 63 und 129-132 (Anerkennung der 
Ökumenizität auch bei griechischen Autoren). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

292 	 †ANDREAS SCHMINCK

Kurz nach dem Tod des Ignatios im Herbst 877 bestieg Photios, der 
sich mittlerweile mit Ignatios wie auch mit Basileios ausgesöhnt hatte, den 
konstantinopolitanischen Patriarchenthron ein zweites Mal80. Sobald er 
seine Macht einigermaßen gefestigt hatte, betrieb er seine Rehabilitierung. 
Zu diesem Zweck veranlasste er den Kaiser Basileios, eine neue Synode 
einzuberufen, die im November 879 wiederum in der Hagia Sophia von 
Konstantinopel zusammentrat81. Da der Nachfolger Hadrianus’ II., Papst 
Johannes VIII. (872-882)82, insbesondere dringend der Hilfe gegen die in 
Süditalien operierenden Sarazenen bedurfte, war er in Bezug auf Photios’ 
Rehabilitierung kompromissbereit83.

80. Photios trat sein zweites Patriarchat am 26. Oktober 877 an. V. Grumel – J. 
Darrouzès, Les Regestes des Actes du Patriarcat de Constantinople, Vol. I: Les Actes des 
Patriarches, Fasc. II et III: Les Regestes de 715 à 1206, Paris 21989, 131 und 137, nahmen an, 
dass Ignatios erst am 23. November 877 (also 28 Tage nach Photios’ zweiter Thronbesteigung) 
starb, was aber auszuschließen ist, weil Photios nicht schon zu Ignatios’ Lebzeiten erneut 
inauguriert werden konnte und weil nach der Vita Ignatii, PG 105, 557 D 5 (= Nicetas 
David, The Life of Patriarch Ignatius, Text and Translation by A. Smithies, with Notes by 
J. M. Duffy, CFHB 51, Washington, D.C. 2013, 106, 27-28) Ignatios bereits am 23. Oktober 
verschied (wobei es sich wegen der Bezugnahme auf die Feierlichkeiten für den Herrenbruder 
Iakobos nicht um einen einfachen Fehler handeln kann).

81. Vgl. insbesondere Hefele (Anm. 67), 448-467 (464-484) (=Hefele – Leclercq 
[Anm. 67], 585-606), Hergenröther, Photios II, 377-578, und J. A. Meijer, A Successful 
Council of Union (A Theological Analysis of the Photian Synod of 879-880), Thessaloniki 
1975.

82. Vgl. etwa F. X. Seppelt, Geschichte der Päpste von den Anfängen bis zur Mitte 
des zwanzigsten Jahrhunderts, II: Die Entfaltung der päpstlichen Machtstellung im frühen 
Mittelalter von Gregor dem Großen bis zur Mitte des elften Jahrhunderts, München 21955, 
305-331 und öfters (vgl. 443), D. Lohrmann, Das Register Papst Johannes’ VIII. (872 - 882), 
Tübingen 1968, Morrison (Anm. 57), 223-227 u.ö. (vgl. 452), R. Schieffer, 23. J(ohannes) 
VIII., Papst, LexMa 5 (1991), 539-540, M. Plathow, Johannes VIII., Papst, BBKL3 (1992), 
203-204, S. Scholz, Johannes VIII., LThK3 5 (1996), 944-945, und insbesondere D. Arnold, 
Johannes VIII. (Päpstliche Herrschaft in den karolingischen Teilreichen am Ende des 9. 
Jahrhunderts), Frankfurt am Main u.a. 2005.

83. Vgl. etwa J. Haller, Das Papsttum (Idee und Wirklichkeit), II: Der Aufbau, 
Stuttgart 21951 (Ndr. Reinbek 1965), 160-170 (120-127), und P. Gemeinhardt, Die Filioque-
Kontroverse zwischen Ost- und Westkirche im Frühmittelalter, Berlin – New York 2002, 
248-249.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

293EX OCCIDENTE LUX?

Photios leitete diese Synode, die bis zum März 880 dauerte und 
im Osten später bisweilen als „8. Ökumenische Synode“ angesehen 
wurde84, mit großem Geschick, indem er zwar auf die Forderungen des 
Papstes (Johannes’ VIII.) nicht einging, ansonsten aber Provokationen 
des Papsttums etwa hinsichtlich der Fragen des Primats und des filioque 
weitgehend vermied85. 

Die Schwäche des Papsttums aufgrund der jeweils nur kurzen 
Pontifikate Marinus’ I. (882-884)86 und Hadrianus’ III. (884-885)87 
einerseits und die Schwäche des (byzantinischen) Kaisertums aufgrund 
des langen Siechtums Basileios’ I.88 andererseits ermutigten Photios zu 
seiner zu Beginn der Amtszeit des neuen Papstes Stephanus’ V. bzw. 
VI. (September 885- September 891)89 ausformulierten Zwei-Gewalten-
Lehre.

Photios’ Zwei-Gewalten-Lehre unterscheidet sich sprachlich, nicht 
hingegen inhaltlich von der päpstlichen Zwei-Gewalten-Lehre, die von 
Papst Gelasius I. (492-496) allgemeiner Auffassung nach begründet90, von 
Papst Nicolaus I. mit Entschiedenheit vertreten91, von Papst Gregorius 

84. Vgl. etwa H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, 
München 1959 (Ndr. 1977), 48, und P. Menevissoglou, Ἱστορικὴ εἰσαγωγὴ εἰς τοὺς κανόνας 
τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας, Stockholm 1990, 510-511. 

85. Vgl. etwa Gemeinhardt (Anm. 83), 244-269.  
86. Vgl. etwa Seppelt (Anm. 82), 331-332, H. Zimmermann, Papstabsetzungen des 

Mittelalters, Graz – Wien - Köln 1968, 51-52, K. Herbers, 1. M(arinus) I., LexMa 6 (1993), 
294, Ders, Marinus I., BBKL 5 (1993) 827-828, und S. Scholz, Marinus I., LThk3 6 (1997), 
1382. 

87. Vgl. etwa Seppelt (Anm. 82), 332-333, R. Schieffer, 3. H(adrian) III., LexMa 4 
(1989), 1823, K. Herbers, Hadrian III., LThk3 4 (1995), 1135

88. Vgl. etwa Vogt (Anm. 15), 421: „Depuis la mort de Constantin en 879, la vie de 
Basile ne fut plus qu’une longue souffrance“.

89. Vgl. etwa Haller (Anm. 83), 189-190 (140-141), Seppelt (Anm. 82), 333-338, G. 
Schwaiger, 13. S(tephan) V., LexMa 8 (1997), 117-118, und S.Scholz, Stephan V., LThk3 9 
(2000), 969.

90. Vgl. etwa L. Knabe, Die gelasianische Zweigewaltentheorie bis zum Ende des 
Investiturstreits, Berlin 1936, 11-19.

91. Vgl. etwa A. Greinacher, Die Anschauungen des Papstes Nikolaus I. über das 
Verhältnis von Staat und Kirche, Berlin - Leipzig 1909, Knabe (voranstehende Anm.), 59-64.



BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

	 †ANDREAS SCHMINCK294

VII. (1073-1085) durch die Zwei-Schwerter-Lehre92 vertieft93 und von Papst 
Bonifatius VIII. (1294-1303) zu ihrem Höhepunkt geführt wurde94. Doch 
wie im Falle der von Photios verfassten Titel 2 und 3 der Εἰσαγωγὴ τοῦ 
νόμου wurde auch durch die päpstliche Bulle Unam sanctam95, der zufolge 
sogar das weltliche Schwert „auf Befehl und mit Duldung“ des Papstes 
geführt werde96, der Bogen überspannt: Bonifatius wurde wenig später auf 
Befehl des französischen Königs Philippe IV le Bel (1285-1314) in Anagni 
festgenommen und starb kurz darauf in Rom97. Fortan spielte die Zwei-
Gewalten-Lehre auch im Westen keine bedeutende Rolle mehr98. 

Als Begründer der Zwei-Gewalten-Lehre gilt, wie gesagt, Papst 
Gelasius I.99, von dem sich ein Schreiben an den byzantinischen Kaiser 

92. Vgl. insbesondere W. Levison, Die mittelalterliche Lehre von den beiden Schwertern, 
Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 9 (1952), 14-42, sowie ferner etwa A. 
Borst, Der mittelalterliche Streit um das weltliche und das geistliche Schwert, in: W. P. 
Fuchs (Hg.), Staat und Kirche im Wandel der Jahrhunderte, Stuttgart – Berlin – Köln – 
Mainz 1966, 34-52 (Ndr. in: Ders., Barbaren, Ketzer und Artisten [Welten des Mittelalters], 
München - Zürich 1988 [Ndr. Hamburg 2007], 99-122 und 620-621).

93. Vgl. etwa Knabe (Anm. 90), 118-153, U.-R. Blumenthal, Gregor VII. (Papst 
zwischen Canossa und Kirchenreform), Darmstadt 2001, 290-298 u.ö.

94. Vgl. etwa A. Paravicini Bagliani, Boniface VIII (Un pape hérétique?), Paris 2003, 
327-336 (in italienischer Übersetzung: Bonifacio VIII, Turin 2003, 303-312).

95. Vgl. A. Potthast, Regesta Pontificum Romanorum inde ab a. post Christum 
natum MCXCVIII ad a. MCCCIV, Berlin 1874-1875 (Ndr. Graz 1957), II 2014 Nr. 
25189.

96. Bonifatius VIII., Bulle Unam sanctam vom 18. November 1302 (edd. G. Digard, 
Les registres de Boniface VIII, III, Paris 1921, 889 Nr. 5382, bzw. I. B. Lo Grasso, Ecclesia et 
Status [Fontes selecti historiae iuris publici ecclesiastici], Rom 21952, 212 Nr. 493): Uterque 
ergo (est) in potestate Ecclesi(a)e, spiritualis scilicet gladius et materialis. …Ille sacerdotis, 
is manu regum et militum, sed ad nutum et patientiam sacerdotis …; vgl. auch die deutsche 
Übersetzung von J. Mietke – A. Bühler, Kaiser und Papst im Konflikt (Zum Verhältnis von 
Staat und Kirche im späten Mittelalter), Düsseldorf 1988, 123.

97. Vgl. etwa Paravicini Bagliani (Anm. 94), 373-396 (347-371).
98. Vgl. etwa Levison (Anm. 92), 39-41 und Mietke – Bühler (Anm. 96), 180.
99. Vgl. etwa A. Roux, Le pape saint Gélase Ier (492-496). Étude sur sa vie et ses écrits, 

Paris – Bordeaux 1880, H. Koch, Gelasius im kirchenpolitischen Dienste seiner Vorgänger, 
der Päpste Simplicius (468-483) und Felix III. (483-492). Ein Beitrag zur Sprache des 
Papstes Gelasius I. [492-496] und früherer Papstbriefe, München 1935, und insbesondere 
W. Ullmann, Gelasius I. (492-496), Stuttgart 1981.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 295

Anastasios I. (491-518)100 im Rahmen des sog. „Acacianischen Schismas“101, 
der vermeintlich ersten, nach dem konstantinopolitanischen Patriarchen 
Akakios (472-489)102 benannten Trennung von Ost-und Westkirche, in der 
Überlieferung findet103. 

Die zentrale Stelle dieses Schreibens und damit der locus classicus 
der gesamten Zwei-Gewalten-Lehre lautet folgendermaßen104: „Zwei sind 

100. Vgl. insbesondere C. Capizzi, L’imperatore Anastasio I (491-518), Rom 1969, 
und M. Meier, Anastasios I. (Die Entstehung des Byzantinischen Reiches), Stuttgart 2009 
(Ndr. 2010).

101. Vgl. insbesondere E. Caspar, Geschichte des Papsttums von den Anfängen bis zur 
Höhe der Weltherrschaft, II: Das Papsttum unter byzantinischer Herrschaft, Tübingen 1933, 
10-81, E. Schwartz, Publizistische Sammlungen zum Acacianischen Schisma, München 
1934.

102. Vgl. etwa Gedeon, Πατριαρχικοί Πίνακες, 198-204, A. K(azhdan), Akakios, 
ODB 1 (1991), 43, und W. A. Löhr, Akakios v. Konstantinopel, LThk31 (1993), 285-286.

103. Vgl. P. Jaffé – (S. Loewenfeld –) F. Kaltenbrunner (– P. Ewald), Regesta 
Pontificum Romanorum ab condita Ecclesia ad annum post Christum natum MCXCVIII2, 
I: A. S. Petro ad a. MCXLIII, Leipzig 1885 (Ndr. Graz 1956), 85 Nr. 632.

104. „Gelasius I.“, Schreiben an Kaiser Anastasios I (edd. P. Hinschius, Decretales 
pseudo-Isidorianae et capitula Angilramni, Leipzig 1863 [Ndr. Aalen 1963], 639 b 14-53, A. 
Thiel, Epistolae Romanorum pontificum genuinae et quae ad eos scriptae sunt a S. Hilaro 
usque ad Pelagium II, Braunsberg 1867 – 1868 [Ndr. Hildesheim – Zürich – New York 2004], 
349/23-352/6, Schwartz [Anm. 101], 20/5-24 bzw. K.-G. Schon, www.pseudoisidor.mgh.de, 
2004 bzw. 2005): Duo sunt quippe (quippe sunt Hinschius, Thiel), imperator auguste, quibus 
principaliter mundus hic regitur, auctoritas sacrata pontificum et regalis potestas. In quibus 
tanto gravius  pondus est (est pondus Thiel) sacerdotum, quanto etiam pro ipsis regibus 
hominum (Domino Baronius) in divino reddituri sunt examine rationem. Nosti etenim, fili 
clementissime, quoniam (quod Thiel) licet praesideas (praesedeas Schwartz) humano generi 
dignitate, rerum tamen praesulibus (verumtamen praesulibus rerum Hinschius) divinarum 
devotus colla submittis (summittis Schwartz) atque ab eis causas tuae salutis expetis 
(exspectas Thiel, exspectes Schon), inque (hincque Schwartz, Schon) sumendis caelestibus 
(coelestibus Thiel) sacramentis eisque, ut competit, disponendis subdi te debere cognoscis 
religionis ordine potius quam praeesse, itaque inter haec ex (ex omm. Schwartz, Schon) 
illorum te pendere iudicio, non illos ad tuam velle redigi (redigi velle Hinschius) voluntatem. 
Si enim, quantum ad ordinem publicae pertinet (pertinet publicae Thiel) disciplinae, 
cognoscentes imperium tibi superna dispositione collatum (conlatum Schwartz), legibus 
tuis ipsi quoque parent religionis antistites, ne vel in rebus mundanis (humanis Hinschius) 
exclusae videantur obviare sententiae, quo, oro te, decet affectu eis et (et om. Schon) convenit 
oboedire (obedire Hischius et Thiel), qui praerogandis venerabilibus sunt attributi mysteriis? 



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

296

es ja, erhabener Kaiser, durch die diese Welt an oberster Stelle regiert 
wird, die geheiligte Autorität der Bischöfe und die königliche Macht. Von 
diesen ist die Last der Priester um so schwerer, als sie auch für die Könige 
selbst bei der göttlichen Untersuchung der Menschen Rechnung ablegen 
müssen. Du weißt es nämlich, mildester Sohn, dass Du, wenn Du auch 
dem menschlichen Geschlecht an Würde voranstehst, dennoch fromm den 
Nacken vor den Amtswaltern der göttlichen Angelegenheiten beugst und 
von ihnen die Wege für Dein Heil erwartest. Und daher erkennst Du auch, 
dass Du, wo sie doch die himmlischen Sakramente in Empfang nehmen 
und, wie es sich gehört, darüber verfügen, nach der Ordnung der Religion 
Dich eher unterzuordnen als an der Spitze zu stehen hast, und dass Du 
so in Bezug auf diese Dinge von deren Urteil abhängst und nicht willst, 
dass jene an Deinen Willen gebunden werden. Wenn nämlich die Vorsteher 
der Religion, was die Ordnung der öffentlichen Disziplin angeht, die Dir 
durch obige Anordnung verliehene Herrschaft anerkennen und auch selbst 
Deinen Gesetzen Folge leisten, um nicht den Anschein zu erwecken, der in 
weltlichen Angelegenheiten ausschließlichen Auffassung entgegenzutreten, 
mit welchem Verlangen, ich bitte Dich, ziemt es sich da, ihnen zu gehorchen, 
die zur Austeilung der verehrungswürdigen Mysterien eingesetzt wurden?“ 
usw.105

Diese so genannte „gelasianische“ Lehre, für die man immer wieder 
Testimonia gesucht hat106 wird, wie es scheint, erstmals in einem Brief des 

… Et si cunctis generaliter sacerdotibus recte divina tractantibus fidelium convenit corda 
submitti (summitti Hinschius), quanto potius sedis illius praesuli consensus est adhibendus, 
quem cunctis sacerdotibus et Divinitas summa voluit praeeminere (praeminere Schwartz, 
Schon, pervenire Hinschius) et subsequens Ecclesiae generalis iugiter pietas celebravit? Ubi 
pietas tua evidenter advertit, numquam (nunquam Thiel) quolibet (et add. Schon) penitus 
humano consilio elevare se quemquam posse illius privilegio vel confessioni, quem Christi vox 
praetulit universis, quem Ecclesia veneranda confessa semper est et habet devota primatem.     

105. Die Übersetzung orientiert sich an H. Rahner, Kirche und Staat im frühen 
Christentum. Dokumente aus acht Jahrhunderten und ihre Deutung, München 1961, 257-
259. Vgl. etwa die Interpretation von Y. M.-J. Congar, L’ecclésiologie du Haut Moyen Age. 
De Saint Grégoire le Grand à la désunion entre Byzance et Rome, Paris 1968, 253-259.

106. Vgl. in jüngerer Zeit insbesondere P. Toubert, La doctrine gélasienne des deux 
pouvoirs. Propositions en vue d’une révision, in: C. D. Fonseca – V. Sivo (Hgg.), Studi in onore 
di Giosuè Musca, Bari 2000, 519-540, und Y. Sassier, Auctoritas pontificum et potestas regia: 
faut-il tenir pour négligeable l’influence de la doctrine gélasienne aux temps carolingiens?, in: 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 297

Papstes Hadrianus I. (772-795)107 an Karl „den Großen“ (768-814)108 aus 
dem Jahre 791109 erwähnt, wo es heißt110: „Man liest nämlich, irgendein sehr 
gelehrter und verehrungswürdiger Vater habe gesagt, daß es zwei seien, 
durch die diese Welt an oberster Stelle regiert werde“ usw. Vergleicht man 
dieses Zitat mit dem „originalen“, angeblich etwa 300 Jahre älteren Brief des 
Gelasius, so springt sofort der Widerspruch ins Auge, dass der vorgebliche 
Brief des Hadrianus zwar einerseits in einer ununterbrochenen Folge von 
nicht weniger als 32 Wörtern seiner „Vorlage“ entspricht, andererseits deren 
für das Gewicht seiner Argumentation belangvollste Bestandteile, nämlich 
sowohl die Angabe des Autors (Gelasius) als auch die Anrede (imperator 
auguste, „erhabener Kaiser“), auslässt, was nicht anders als dadurch erklärt 
werden kann, dass es sich bei diesem Schreiben, dessen Authentizität schon 
öfters angezweifelt wurde, um ein ziemlich ungeschicktes Falsifikat aus der 
Werkstatt eines Fälschers des 9. Jahrhunderts handelt.

Während also der sogenannte Brief des Papstes Hadrianus I. an Karl 
„den Großen“ als frühestes Zitat getilgt werden muss, ist die Echtheit des 
(chronologisch) nächsten den „Gelasius-Brief“ zitierenden Textes, nämlich 

C. Carozzi – H. Taviani-Carozzi (Hgg.), Le Pouvoir au Moyen Âge (Idéologies, Pratiques, 
Représentations), Aix-en-Provence 2005, 213-236.

107. Vgl. etwa M. Jugie, Adrien Ier, (Saint), pape, DHGE 1 (1912), 614-619, O. 
Bertolini, Adriano I, papa, DBI 1 (1960), 312-323, R. Aubert, Hadrien Ier, pape, DHGE 
22 (1988), 1484-1485, R. Schieffer, 1. H(adrian) I., Papst, LexMa 4 (1989), 1821-1822, A. 
Angenendt, Hadrian I., LThk3 4 (1995), 1133-1134, F. Hartmann, Hadrian I. (772-795) 
Frühmittelalterliches Adelspapsttum und die Lösung Roms vom byzantinischen Kaiser, 
Stuttgart 2006.  

108. Vgl. etwa P. Riché, Les Carolingiens (Une famille qui fit l’Europe), Paris 1983 
(Ndr. 2012), 93-145 (104-163), und J. Fleckenstein, 2. K(arl) I. der Große, A. Leben und 
Persönlichkeit, LexMa 5 (1991), 956-961.

109. Vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) Ewald (Anm. 103), 305 Nr. 2483-
2485 (zu der irrtümlichen Aufteilung auf drei Regesten K. Hampe, Hadrians I. Vertheidigung 
der zweiten nicaenischen Synode gegen die Angriffe Karls des Grossen, Neues Archiv der 
Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde 21 [1896], 83-113 [892]).

110. Hadrianus I., Epistola Carolo regi Francorum et Longobardorum ac patricio 
Romanorum (ed. K. Hampe, MGH, Epistolarum tomus V (Karolini aevi III), Berlin 1898-
1899 (Ndr. 1995), 6-57 Nr. 2 (51/30-33): Legitur namque, dixisset quidam doctissimus ac 
venerabilis pater, quia duo sunt, quibus principaliter hic regitur mundus, auctoritas videlicet 
sacrata pontificum et regalis potestas. In quibus tanto gravius pondus est sacerdotum, quanto 
etiam pro ipsis regibus hominum in divino reddituri sunt examine rationem.  



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

298

des 3. Kapitels der Pariser Synode vom 6. Juni 829, schwerlich anzuzweifeln. 
Der Passus beginnt dort mit den Worten: „Über diese Angelegenheit schreibt 
Gelasius, der verehrungswürdige Bischof des römischen Sitzes, an den Kaiser 
Anastasios folgendes: Zwei erhabene Kaiserinnen sind es ja, sagt er, durch die 
diese Welt“ usw111. Während hier nicht nur die gesamte einschlägige Passage, 
sondern auch Autor und Adressat des Textes „richtig“ wiedergegeben sind, 
findet sich an Stelle der üblichen Lesart imperator auguste die abweichende 
Lesart imperatrices augustae, was ein Indiz für eine noch nicht gefestigte, 
also „junge“ handschriftliche Überlieferung ist.

Die Redaktion der Beschlüsse dieser Pariser Synode von 829 wird 
seit langem dem Bischof Jonas von Orléans112 zugeschrieben113, der –
vermutlich im Jahre 831114– einen „Fürstenspiegel“115 für einen Sohn 

111. Synode von Paris am 6. Juni 829, Kapitel 3 (ed. A. Werminghoff, MGH, Legum 
sectio III: Concilia, Tomus II: Concilia aevi Karolini I, pars II, Hannover – Leipzig 1908 
[Ndr. Hannover 2003], 610/35-39): De qua re Gelasius Romane sedis venerabilis episcopus 
ad Anastasium imperatorem ita scribit: Duae sunt quippe, inquit, imperatrices augustae, 
quibus principaliter mundus hic regitur, auctoritas sacrata pontificum et regalis potestas. 
In quibus tanto gravius pondus est sacerdotum, quanto etiam pro ipsis regibus hominum in 
divino reddituri sunt examine rationem.

112. Vgl. insbesondere K. Amelung, Leben und Schriften des Bischofs Jonas von 
Orleans, in: XXVII. Programm des Vitzthumschen Gymnasiums, Dresden 1888, 3-54, J. 
Reviron, Les idées politico-religieuses d’un évêque du IXe siècle, Jonas d’Orléans, et son 
«De institutione regia» (Étude et texte critique), Paris 1930, H. H. Anton, 2. J(onas) v. 
Orléans, LexMa 5 (1991), 625, und A. Dubreucq, Jonas d’Orléans, Le métier de roi (De 
institutione regia) (Introduction, texte critique, traduction, notes et index), Paris 1995 (SC 
407), insbesondere 9-42, und P. Depreux, Prosopographie de l’entourage de Louis le Pieux 
(781-840), Sigmaringen 1997, 276-277 Nr. 178. 

113. B. Simson, Jahrbücher des Fränkischen Reichs unter Ludwig dem Frommen, 
I: 814-830, Leipzig 1874 (Ndr. Berlin 1969), 384, gefolgt etwa von J. Scharf, Studien zu 
Smaragdus und Jonas, Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 17 (1961), 333-384 
(371-372), H.Η. Anton, Fürstenspiegel und Herrscherethos in der Karolingerzeit, Bonn 1968, 
204-205, W. Hartmann, Die Synoden der Karolingerzeit im Frankenreich und in Italien, 
Paderborn – München – Wien – Zürich 1989, 182.

114. Reviron (Anm. 112), 56, Scharf (Anm. 113), so etwa auch J. M. Wallace-Hadrill, 
The Frankish Church, Oxford 1983, 240 („written in 831“); vgl. zu den unterschiedlichen 
Datierungsvorschlägen A. Wilmart, L’admonition de Jonas au roi Pépin et le florilège 
canonique d’Orléans, Revue Bénédictine 45 (1933), 214-233 (2141).

115. Vgl. etwa H. H. Anton, Fürstenspiegel des frühen und hohen Mittelalters 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 299

Ludwigs des Frommen, nämlich König Pippin I. von Aquitanien (814-
838)116, verfasste, in dessen erstem Kapitel (nach der Einleitung) sich 
dasselbe Zitat befindet117 – allerdings mit Abweichungen118 gegenüber 
dem „Original“, welche einerseits ausschließen, dass, wie gelegentlich 
angenommen wurde119, der „Fürstenspiegel“ dem Text der Synode als 
Vorlage gedient hat, andererseits aber auch ein –wenn auch nur schwaches– 
Indiz gegen Jonas’ Autorschaft an den Pariser Beschlüssen darstellen. 
Die enge Verwandtschaft der beiden Texte zeigt sich insbesondere in der 
auffälligen Lesart imperatrices augustae.

Dasselbe Zitat taucht auch in einer Zusammenfassung der Pariser 
Beschlüsse für eine Synode bzw. „Reichsversammlung“120 in Worms im 

[Ausgewählt, übersetzt und kommentiert], Darmstadt 2006; zu „Fürstenspiegeln“ im 
Allgemeinen vgl. etwa A. De Benedictis, con la collaborazione di A. Pisapia (Hg.), Specula 
principum, Frankfurt am Main 1999, zu späteren „Fürstenspiegeln“ vgl. etwa W. Berges, 
Die Fürstenspiegel des hohen und späten Mittelalters, Leipzig 1938 (Ndr. Stuttgart 1992), 
und B. Singer, Die Fürstenspiegel in Deutschland im Zeitalter des Humanismus und der 
Reformation, München 1981.

116. Vgl. etwa R. Collins, Pippin I and the Kingdom of Aquitaine, in: P. Godman – R. 
Collins (Hgg.), Charlemagne’s Heir (New Perspectives on the Reign of Louis the Pious [814 
– 840]), Oxford 1990, 363-389, R. Schieffer, Die Karolinger, Stuttgart – Berlin – Köln 1992 
(42006), 128-133 u.ö. (vgl. 258 [264]) sowie B. Schneidmüller, P(ippin) I., Kg. v. Aquitanien, 
LexMa 6 (1993), 2170.

117. Jonas von Orléans, Admonitio et opusculum de munere regio (De institutione 
regia) I (edd. Dubreucq [Anm. 112], 176/10-16 bzw. Anton [Anm. 115], 58): Gelasius 
Romanae ecclesiae venerabilis pontifex ad Anastasium imperatorem scribens: Duae sunt, 
inquit, imperatrices augustae, quibus principaliter hic regitur mundus, auctoritas sacra 
pontificum et regalis potestas. In quibus tanto est gravius pondus sacerdotum, quanto etiam 
pro ipsis regibus hominum in divino sunt examine rationem reddituri.  

118. Quippe om., hic regitur mundus, sacra, est gravius pondus, sunt examine rationem 
reddituri. 

119. Vgl. etwa Wallace-Hadrill (Anm. 114), 267, der es – entgegen der von ihm 
akzeptierten Datierung des Fürstenspiegels auf 831 (vgl. Anm. 114) – für möglich hielt, 
dass es sich bei dem einschlägigen Teil der Pariser Synodalbeschlüsse um ein „résumé“ von 
De institutione regia “handele; ihm folgte Collins (Anm. 116), 367, der es ebenfalls nicht 
ausschloss, dass der Fürstenspiegel „served as a blueprint for them“. 

120. Vgl. D. Eichler, Fränkische Reichsversammlungen unter Ludwig dem Frommen, 
Hannover 2007. 



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

300

August 829, der sog. Relatio episcoporum121, auf122; der Wortlaut entspricht 
genau demjenigen des Beschlusses der Pariser Synode vom Juni desselben 
Jahres, wobei die lectio correctior „imperator auguste“ nicht ursprünglich, 
sondern nachträglich verbessert sein dürfte.

Unabhängig von der Frage nach der Authentizität des Gelasius-Textes 
steht immerhin fest, dass er –oder zumindest sein zentraler Satz– am 
Ende des dritten Jahrzehnts des 9. Jahrhunderts im kirchlichen Milieu der 
westfränkischen Reichshälfte zum Vorschein tritt123. Es ist dies die Periode 
der wachsenden Opposition gegen das Kaisertum Ludwigs des Frommen 
(814-840)124, die zu der „Empörung“ bzw. „loyalen Palastrebellion“ des Jahres 
830 zum Zwecke der Absetzung Ludwigs führte125. Die kirchliche Fraktion 
der Oppositionsbewegung wurde von Wala126 angeführt, der „tour à tour le 

121. Vgl. etwa Simson (Anm. 113), 323-324 sowie Hartmann (Anm. 113), 186 u.ö. (vgl. 
518). 

122. Relatio episcoporum ad Hludowicum imperatorem vom August 829 (3.) (ed[d]. 
A. Boretius - V. Krause, ΜGH, Legum sectio II: Capitularia regum Francorum, Tomus II,  
pars I, Hannover 1890 [Ndr. 2001], 27-51 Nr. 196 [29/22-27]): De qua re Gelasius Romanae 
sedis venerabilis episcopus ad Anastasium imperatorem ita scribit: Duae sunt quippe, inquit, 
imperator (imperatrices codex 1 [Gothanus 84]) auguste, quibus principaliter mundus hic 
regitur, auctoritas sacrata pontificum et regalis potestas. In quibus tanto gravius pondus 
est sacerdotum, quanto etiam pro ipsis regibus hominum in divino reddituri sunt examine 
rationem.

123. Vgl. H. H. Anton, Zum politischen Konzept karolingischer Synoden und zur 
karolingischen Brüdergemeinschaft, Historisches Jahrbuch 99 (1979), 55-132 (Ndr. in: 
Ders., Königtum – Kirche – Adel [Institutionen, Ideen, Räume von der Spätantike bis zum 
hohen Mittelalter], Trier 2002, 179-251) (55-74 [179-197] u.ö.), und J. Fried, Ludwig der 
Fromme, das Papsttum und die fränkische Kirche, in: Godman – Collins (Anm. 116), 231-
273 (266: „ … die Wiederentdeckung des gelasianischen Dualismus …“), beide zitiert von K. 
Zechiel-Eckes, Der „unbeugsame“ Exterminator? (Isidorus Mercator und der Kampf gegen 
den Chorepiskopat), in: O. Münch – T. Zotz (Hgg.), Scientia veritatis (Festschrift für Hubert 
Mordek zum 65. Geburtstag), Ostfildern 2004, 173-190 (17612).

124. Vgl. insbesondere F. Funck, Ludwig der Fromme (Geschichte der Auflösung des 
großen Frankenreichs), Frankfurt am Main 1832, Godman – Collins (Anm. 116) und E. 
Boshof, Ludwig der Fromme, Darmstadt 1996.

125. Vgl. E. Mühlbacher (vollendet von J. Lechner) – J. F. Böhmer, Regesta Imperii, 
I: Die Regesten des Kaiserreichs unter den Karolingern 751-918, [Band 1], Innsbruck 1908 
(Ndr. Hildesheim 1966), 344-346 Nr. 874a, und  Boshof (voranstehende Anm.), 182-185. 

126. Vgl. insbesondere A. Himly, Wala et Louis le débonnaire, Paris 1849, C. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 301

ministre tout-puissant et l’implacable adversaire“127 Ludwigs des Frommen 
war, von 826-830 als Abt dem Kloster von Corbie128 vorstand, vermutlich an 
der durch die Relatio episcoporum vorbereiteten Versammlung in Worms 
im August 829 teilnahm129 und den Ludwig 831 erneut verbannte130.

Die Stoßrichtung der beiden Zeugnisse des Jahres 829 war jedenfalls das 
karolingische Kaisertum, und zumindest „ausgegraben“ wurde das Gelasius-
Zitat in Kreisen des rebellischen (west)fränkischen Klerus, in denen etwa 
zur selben Zeit die sog. „pseudoisidorischen“ Fälschungen131 entstanden. 

Rodenberg, Die Vita Walae als historische Quelle, Göttingen 1877, R. Faulhaber, Der 
Reichseinheitsgedanke in der Literatur der Karolingerzeit bis zum Vertrag von Verdun, 
Berlin 1931, insbesondere 106-110, und L. Weinrich, Wala – Graf, Mönch und Rebell (Die 
Biographie eines Karolingers), Lübeck – Hamburg 1963, sowie ferner H. Peltier, Wala, 
disciple d’Adalhard, in: Corbie – abbaye royale (volume du XIIIe  centenaire), Lille 1963, 
95-104, F. J. Felten, Äbte und Laienäbte im Frankenreich (Studie zum Verhältnis von Staat 
und Kirche im früheren Mittelalter), Stuttgart 1980, 265-266 u.ö. (vgl. 368), C. Settipani 
avec la collaboration de P. Van Kerrebrouck, La préhistoire des Capétiens (481 – 987), I: 
Mérovingiens, Carolingiens et Robertiens, Villeneuve d’Ascq 1993, 356-357, F. Prinz, Wala, 
LexMa 8 (1997), 1936-1937, Depreux (Anm. 112), 390-393 Nr. 269, K.-G. Wesseling, Wala, 
BBKL 13 (1998), 164-165, und B. Kasten, Wala, LThk3 10 (2001), 945-946.

127.  Himly (Anm. 126), 1.
128. Vgl. insbesondere (P.-N.) Grenier, Histoire de la ville et du comté de Corbie 

(des origines à 1400), Amiens / Paris 1910, L. Levillain, Examen critique des chartes 
mérovingiennes et carolingiennes de l’abbaye de Corbie, Paris 1902, Corbie – abbaye royale 
(Anm. 126, und darin hauptsächlich: P. Cousin, Les origines et le premier développement de 
Corbie, 19-46), D. Ganz, Corbie in the Carolingian Renaissance, Sigmaringen 1990, und zu 
seinen Handschriften B. Bischoff, Hadoardus and the Manuscripts of Classical Authors from 
Corbie, in: Didascaliæ (Studies in Honor of Anselm M. Albareda), New York 1961, 39-57 
(in deutscher Urfassung: Hadoard und die Klassikerhandschriften aus Corbie, in: B. Bischoff, 
Mittelalterliche Studien. Ausgewählte Aufsätze zur Schriftkunde und Literaturgeschichte I, 
Stuttgart 1966, 49-63), sowie ferner etwa M. Rouche, Corbie, LexMa 3 (1986), 224-228.

129. Simson (Anm. 113), 322.
130. Translatio sancti Viti martyris IV (ed. I. Schmale-Ott, Translatio sancti Viti 

martyris – Übertragung des hl. Märtyrers Vitus [Bearbeitet und übersetzt], Münster 1979, 
46/1-4): … accidit quaedam disceptatio inter Ludowicum imperatorem et principes qui erant 
in regno. Pro qua re in tantum indignatio principis excrevit, ut et Walonem, quem olim ante 
omnes dilexerat, in exilium mitteret …; vgl. Weinrich (Anm. 126), 75.

131. Vgl. insbesondere D. Blondel(lus), Pseudo-Isidorus et Turrianus vapulantes, 
Genf 1628, J. A. Theiner, De Pseudo-Isidoriana canonum collectione (Dissertatio historico-
canonica), Breslau 1827, F. H. Knust, De fontibus et consilio Ps.-Isidorianae collectionis, 



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

302

Das Kloster von Corbie, „jener für die Entwicklung und Verbreitung der 
frühmittelalterlichen Kirchenrechtsquellen so außerordentlich bedeutsame 
Sammelpunkt der Tradition“132, in welchem mindestens zwei der ältesten 
Handschriften dieser Sammlung erfundener Papstdekretalen angefertigt 
wurden133, war das Fälschungszentrum134, und ein großer Teil der Falsifikate 

Göttingen 1832, H. Wasserschleben, Beiträge zur Geschichte der falschen Dekretalen, Breslau 
1844, Hinschius (Anm. 104), E. Seckel, Pseudoisidor, Realencyklopädie für protestantische 
Theologie und Kirche3 16 (1905), 265-307, H. Fuhrmann, Einfluß und Verbreitung der 
pseudoisidorischen Fälschungen (Von ihrem Auftauchen bis in die neuere Zeit) I-III, 
Stuttgart 1972, 1973 und 1974, L. Kéry, Canonical Collections of the Early Middle Ages 
(ca. 400-1140). A Bibliographical Guide to the Manuscripts and Literature, Washington, 
D. C., 1999, 100-114, (D. Jasper –) H. Fuhrmann, Papal Letters in the Early Middle Ages, 
Washington, D.C., 2001, 135-195, K. Zechiel-Eckes, Pseudoisidorische Dekretalen, Lexikon 
der Kirchengeschichte, Freiburg - Basel - Wien 2001, II 1345-1349, und Ders., Fälschung als 
Mittel politischer Auseinandersetzung. Ludwig der Fromme [814-840] und die Genese der 
pseudoisidorischen Dekretalen, Paderborn – München – Wien – Zürich 2011.

132. H. Mordek, Kirchenrechtliche Autoritäten im Frühmittelalter, in: P. Classen 
(Hg.), Recht und Schrift im Mittelalter, Sigmaringen 1977, 237-255 (246).

133. Die Codd. Lips. UB II 7 und Vat. Lat. 630, vgl. S. Williams, Codices Pseudo-
Isidoriani (A Palaeographico-Historical Study), New York 1971, 27 Nr. 24, 64 Nr. 67 und 
149 Nr. 36A (zu der Handschrift 442 der Beinecke Library der Yale University in New 
Haven), sowie Fuhrmann (Anm. 131), III 1083 („Corbie, Kl. …Hs. aus ~ “), Kéry (Anm. 
131), 102 und 104 sowie B. Bischoff, Katalog der festländischen Handschriften des neunten 
Jahrhunderts (mit Ausnahme der wisigotischen), Teil II: Laon – Paderborn (aus dem 
Nachlaß herausgegegeben von B.Ebersperger), Wiesbaden 2004, 70 Nr. 2274.

134. K. Zechiel-Eckes, Zwei Arbeitshandschriften Pseudoisidors (Codd. St. Petersburg 
F.v.I.11 und Paris lat. 11611), Francia 27/1 (2000), 205-210 (209-210), Ders., Verecundus 
oder Pseudoisidor? Zur Genese der Excerptiones de gestis Chalcedonensis concilii, Deutsches 
Archiv für Erforschung des Mittelalters 56 (2000), 413-446 (417: „ … am Kloster Corbie als 
„Werkstatt“ Pseudoisidors [kann] kein Zweifel bestehen“),  Ders., Ein Blick in Pseudoisidors 
Werkstatt. Studien zum Entstehungsprozess der falschen Dekretalen (mit einem exemplarischen 
editorischen Anhang [Pseudo-Julius an die orientalischen Bischöfe, JK †196]), Francia 28/1 
(2001), 37-90 (59-61), Ders., Rebellische Kleriker? (Eine unbekannte kanonistisch-patristische 
Polemik gegen Bischof Hinkmar von Laon in Cod. Paris, BNF, nouv. acq. lat. 1746), Hannover 
2009, 11; vgl. auch schon Fuhrmann (Anm. 131), III 1083, R. H. Rouse – M. A. Rouse, Ennodius 
in the Middle Ages: Adonics, Pseudo-Isidore, Cistercians, and the Schools, in: J. Ross Sweeney – 
S. Chodorow (Hgg.), Popes, Teachers, and Canon Law in the Middle Ages, Ithaca – New York 
– London 1989, 91-113 (95-101), H. Fuhrmann, Pseudoisidor und die Bibel, Deutsches Archiv 
für Erforschung des Mittelalters 55 (1999), 183-191 (186-187).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 303

dürfte Pasc(h)asius Radbertus135, dem Hagiographen und Nachfolger 
Walas als Abt von Corbie (843/4 [?136] – 849 [?137]), zuzuschreiben sein138. 

135. Vgl. insbesondere J. Corblet, Hagiographie du diocèse d’Amiens III, Paris - 
Amiens 1873, 313-334, E. Choisy, Paschase Radbert (Étude historique sur le IXe  siècle et 
sur le dogme de la Cène), Genf 1888, und H. Peltier, Pascase Radbert, Abbé de Corbie, 
Amiens 1938, sowie ferner A. Ebert, Allgemeine Geschichte der Literatur des Mittelalters 
im Abendlande, II: Die Lateinische Literatur vom Zeitalter Karls des Großen bis zum Tode 
Karls des Kahlen, Leipzig 1880 (Ndr. Graz 1971), 230-244 u.ö. (vgl. 402), M. Manitius, 
Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters, I: Von Justinian bis zur Mitte des 
zehnten Jahrhunderts, München 1911 (Ndr. 1974), 401-411 u.ö. (vgl. 756), H. Peltier, 
Radbert Paschase, Dictionnaire de théologie catholique 13/2 (1937), 1628-1639 (vgl. auch 
Tables générales III [1972] 3853), H. Löwe – W. Wattenbach – W. Levison, Deutschlands 
Geschichtsquellen im Mittelalter, Vorzeit und Karolinger, III: Die Karolinger vom Tode Karls 
des Großen bis zum Vertrag von Verdun, Weimar 1957 (Ndr. 1966), 340-343, G. Mathon, 
Pascase Radbert et l’évolution de l’humanisme carolingien (Recherches sur la signification 
des Préfaces des livres I et III de l’Expositio in Matthæum), in: Corbie – abbaye royale (Anm. 
126), 135-155, P. von Moos, Consolatio (Studien zur mittellateinischen Trostliteratur über 
den Tod und zum Problem der christlichen Trauer), München, I: Darstellungsband, 1971, 
137-146 Nr. 342-364, II: Anmerkungsband, 1971, 97-106 Nr. 342-364, III: Testimonienband, 
1972, passim, IV: Indexband, 1972, 99, F. Brunhölzl, Geschichte der lateinischen Literatur 
des Mittelalters, I: Von Cassiodor bis zum Ausklang der karolingischen Erneuerung, 
München 1975 (Ndr. 1996), 369-379 und 561, R.Gregoire, Paschase Radbert, Dictionnaire 
de spiritualité 12/1 (1984), 295-301, J.-P. Bouhot, Paschase Radbert, Catholicisme 10 
(1985), 727-729, M.-A. Aris, 2. P(aschasius) Radbertus, LexMa 6 (1993), 1754-1755, M. 
d’H(arcourt), Paschase Radbert, Dictionnaire des Lettres Françaises – Le Moyen Age, 
Paris 21994, 1098-1100, (K. Vielhaber -) H. Jorissen, Paschasius Radbertus, LThk3 7 (1998), 
1411-1412, K.-G. Wesseling, Ratpert, BBKL 7 (1994), 1390-1394, und J. Madey, Paschasius 
Radbertus, BBKL 16 (1999), 1194-1196. 

136. Peltier (Anm. 135 [1938], 65, wohingegen der Beginn des Abbatiats üblicherweise 
auf das Jahr 842 datiert wird.

137. Peltier (Anm. 135 [1938], 81, wohingegen das Ende des Abbatiats üblicherweise 
auf die Jahre 847 oder 851 datiert wird.

138. Zechiel-Eckes (Anm. 134 [2001], 59-60) und (Anm. 140 [2002]), 12-13, Ders., 
Politische Exegese und falsches Recht. Zu Rezeption und persuasiver Verwendung des 
Bibeltextes in den pseudoisidorischen Dekretalen, in: P. Carmassi (Hg.), Präsenz und 
Verwendung der Heiligen Schrift im christlichen Frühmittelalter: exegetische Literatur und 
liturgische Texte, Wiesbaden 2008, 117-137 (119 und 124-126); vgl. G. Schmitz, Nachruf 
Klaus Zechiel-Eckes, Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 66 (2010), 639-644 
bzw. 648 (642-643); vgl. auch schon Fuhrman (Anm. 131), 1110, Rouse – Rouse (Anm. 134), 
97- 100 und Fuhrmann (Anm. 134). 



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

304

Durch die Aufnahme des Gelasius-Briefes (wie auch vieler anderer Texte 
ähnlicher Tendenz) in die pseudoisidorischen Dekretalen139 wurde die 
„gelasianische“ Zwei-Gewalten-Lehre ab der Mitte des 9. Jahrhunderts 
rasch Allgemeingut.

Ob die Ausarbeitung der pseudoisidorischen Fälschungen, deren 
„Hauptanliegen“ die Stärkung der Stellung der Bischöfe gegenüber 
ihren Metropoliten und der „Laiengewalt“ war140, deren kaum weniger 
bedeutsames „Nebenanliegen“ aber die Steigerung der Macht des römischen 
Papsttums gegenüber dem karolingischen Kaiser- und Königtum – 
insbesondere in jurisdiktioneller Hinsicht - bildete141, erst durch den „von 
Ludwig dem Frommen initiierten Diedenhofener Prozess (Februar/März 
835) gegen führende Vertreter der oft so genannten Reichseinheitspartei“ 
ausgelöst wurde142, ist sehr zweifelhaft, weil es starke Indizien dafür gibt, 
dass zumindest die I d e e  einer Sammlung „retuschierter“ Papstdekretalen 
nicht auf den politisch ganz unbedeutenden Pasc(h)asius Radbertus, sondern 
auf den ungleich prominenteren Wala zurückgeht.

139. Decretales pseudo-Isidorianae, Cuius supra (scil. Gelasii) ad Anastasium 
imperatorem (ed. Hinschius [Anm. 104], 639-641).

140. Vgl. etwa Seckel (Anm. 131), 279: „Das große Hauptziel der Fälschungen 
Pseudoisidors ist … die Emanzipation des Episkopats sowohl von der weltlichen Gewalt … 
als von dem überragenden Einfluß der Metropoliten und Provinzialsynoden“, gefolgt von  
H. Fuhrmann, Pseudoisidorische Dekretalen, LexMa 7 (1995), 307-309 (308), und Ders. 
Pseudo-Isidor, LThk3 8 (1999), 709-710, sowie K. Zechiel-Eckes, Auf Pseudoisidors Spur 
(Oder: Versuch, einen dichten Schleier zu lüften), in: W. Hartmann – G. Schmitz (Hgg.), 
Fortschritt durch Fälschungen? Ursprung, Gestalt und Wirkungen der pseudoisidorischen 
Fälschungen [Beiträge zum gleichnamigen Symposium an der Universität Tübingen vom 27. 
und 28. Juli 2001]), Hannover 2002, 1-28 (16) . 

141. Vgl. etwa Fuhrmann, LexMa und LThk, 710 (wie Anm. 140).
142. Zechiel-Eckes (Anm. 134 [2001]), 55-59 und Ders. (Anm. 131 [2001]), 1348 

unter Berufung auf Wasserschleben (Anm. 131), 61-64; ganz ähnlich hatte sich bereits 
(J. A.) Möhler, Aus und über Pseudoisidor (Beschluß) – Dritter Artikel, in: Theologische 
Quartalschrift (Tübingen) 1832, 3-52 (48: „zwischen 836 – 840“) geäußert, auf den 
Wasserschleben 64* verwies. Für K. Zechiel-Eckes, Florus von Lyon als Kirchenpolitiker 
und Publizist, Stuttgart 1999, 25010, und Ders., Auf Pseudoisidors Spur, in: Hartmann – 
Schmitz (Anm. 140), 1-28 (12, 10 und 11) war der September 838 ein eindeutiger terminus 
ante quem, wohingegen sich Fuhrmann (S. voranstehende Anm.) mit der herrschenden 
Meinung für eine (Spät-)Datierung „zw. 847 u(nd) 852“ aussprach.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 305

Wala war mit Ludwig dem Frommen eng verwandt, nämlich (nach 
byzantinischer Terminologie) sein „Kleinonkel“143, und teilte mit diesem 
ein durch hohe Aufstiege und tiefe Abstürze gekennzeichnetes Leben: 
Wala, vielleicht 773 geboren144, wurde in den letzten Lebensjahren Karls 
des Großen einer von dessen wichtigsten Beratern145, nach dessen Tod im 
Jahre 814 von Ludwig dem Frommen verbannt146, nach sieben Jahren (821) 
von Ludwig begnadigt und mit wichtigen Aufgaben betraut147, zehn Jahre 
später (831) von Ludwig, wie gesagt, erneut verbannt148, vermutlich 833 
begnadigt149, sodann (834) wiederum –zum dritten oder sogar vierten Mal– 
verbannt150 und starb schließlich 836 als Abt des Klosters von Bobbio151.

Aber auch Ludwig der Fromme lernte die Wechselfälle des Schicksals 
kennen: 778 als dritter Sohn Karls des Großen geboren152, wurde er 

143. Vgl. Weinrich (Anm. 126), 107, dem zufolge Wala ein Enkel, Ludwig der Fromme 
ein Urenkel Karl Martells war, sie also –nach byzantinischer Zählung– im 5. Grad miteinander 
verwandt waren. 

144. Weinrich (Anm. 126,) 14; vgl. auch Settipani – van Kerrebrouck (Anm. 126), 356: 
„né c. 772-773“.

145. „Astronomus“, Vita Hludowici imperatoris c. 21 (ed. E. Tremp, Thegan, Die Taten 
Kaiser Ludwigs – Astronomus, Das Leben Kaiser Ludwigs [Herausgegeben und übersetzt], 
Hannover 1995, 346/14-15): Uuala, summi apud Karolum imperatorem habitus locι, und 
Translatio sancti Viti martyris III (ed. Schmale-Ott [Anm. 130], 40/5-6): … venerabilem 
virum Walonem, qui frater erat prioris Adalhardi et in diebus Karoli imperatoris magnae 
fuerat potestatis …; vgl. Himly (Anm. 126), 28 und 49 sowie Weinrich (Anm. 126), 18-28 und 
zum “Astronomus” als einem der beiden Biographen Ludwigs des Frommen im Allgemeinen 
z.B. Wallace-Hadrill (Anm. 114), 235-236.

146. Vgl. Weinrich (Anm. 126), 29-32.  
147. Vgl. Himly (Anm. 126), 94-95, Rodenberg (Anm. 126), 79 und 83 sowie Weinrich 

(Anm. 126), 38-39.
148. Vgl. Anm. 130.
149. Nithardus, Historiae I 4 (ed. E. Müller, Nithardi Historiarum libri IIII, Hannover 

1907 (Ndr. 1965), 5/14-16): Walanam … ceterosque, qui in exilium retrusi fuerant, custodia 
emittunt.

150. Vgl. Weinrich (Anm. 126), 85-86.
151. „Astronomus“, Vita Hludowici imperatoris c. 55 und c. 56 (ed. Tremp [Anm. 145], 

506/15-16 und 512/13-17); vgl. Himly (Anm. 126), 202,  Rodenberg (Anm. 126), 62 und 93, 
Peltier (Anm. 126), 103 sowie Weinrich (Anm. 126), 88.

152. „Astronomus“, Vita Hludowici imperatoris c. 3 (ed. Tremp [Anm. 145], 288/14-
290/5); vgl. etwa Himly (Anm. 126), 33 und Schieffer (Anm. 116), 79.



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

306

814 nach dessen Tod Alleinerbe des gesamten fränkischen Reiches153. 
830 entging er nur knapp seiner Entmachtung154, welche dann nach der 
Schlacht auf dem Rotfeld („Rotfelth“, „Lügenfeld“) bei Colmar Ende Juni 
833 tatsächlich erfolgte: Er wurde am 30. Juni gefangen genommen155 
und im Oktober 830 in Soissons –wie schon 822 in Attigny156– einer 
demütigenden öffentlichen Kirchenbuße unterzogen157. 834 erlangte 
er seine Herrscherrechte zurück158 und ein Jahr später (835) konnte er 
sich auf der Reichsversammlung von Diedenhofen (Thionville) an seinen 
Feinden rächen, indem er einen Prozess gegen Erzbischof Eb(b)o von 
Reims159 (und andere Angeklagte, die aber aus unterschiedlichen Gründen 
nicht erschienen) durchführen ließ160. 

153. Vgl. etwa Schieffer (Anm. 116), 112.
154. Vgl. Anm. 125.
155. Vgl. etwa Mühlbacher (Anm. 125), 367-368 Nr. 925d.
156. Vgl. etwa Himly (Anm. 126), 92-93 und insbesondere M. de Jong, The Penitential 

State (Authority and Atonement in the Age of Louis the Pious, 814-840), Cambrige 2009, 
122-132 u.ö (vgl. 312). 

157. Episcoporum de poenitentia, quam Hludovicus imperator professus est, relatio 
compendiensis (edd. Boretius – Krause [Anm. 122], 51-55 Nr. 197) und Agobardus von 
Lyon, Cartula de poenitentia ab imperatore acta (edd. Boretius – Krause, 56-57 Nr. 198); 
vgl. etwa Funck (Anm. 124), 132-138, Himly (Anm. 126), 172-176, E. Dümmler, Geschichte 
des ostfränkischen Reiches, I: Ludwig der Deutsche bis zum Frieden von Koblenz , Leipzig 
21887 (Ndr. Hildesheim 1960), 77-89, Mühlbacher (Anm. 125), 370-371 Nr. 926b, Boshof 
(Anm. 124), 196-203 und insbesondere de Jong (voranstehende Anm.), 228-249, 271-279 u.ö. 
(vgl. 312).

158. Thegan(us), Gesta Hludowici imperatoris c. 48 (ed. Tremp [Anm. 145], 240/18-
242/2); vgl. etwa Himly (Anm. 126), 185, Dümmler (Anm. 157), 95 und Boshof (Anm. 
124), 206 sowie zu Thegan(us) als einem der beiden Biographen Ludwigs des Frommen im 
Allgemeinen z.B. Wallace-Hadrill (Anm. 114), 236-237.

159. Vgl. etwa P. R. McKeon, Archbishop Ebbo of Reims (816-835): A Study in the 
Carolingian Empire and Church, Church History 43 (1974), 437-447, und Depreux (Anm. 
112), 169-174.

160. Vgl. etwa Dümmler (Anm. 157), 108-111, Mühlbacher (Anm. 125), 380-382 Nr. 
938a und c, P. R. McKeon (voranstehende Anm.), 443, und Boshof (Anm. 124), 210-212. Die 
Absetzung Eb(b)os wird von Flodoardus von Reims, Historia Remensis Ecclesiae II 20: De 
Ebonis depositione (ed. M. Stratmann, Flodoard von Reims, Die Geschichte der Reimser 
Kirche, Hannover 1998, 183-189), geschildert.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 307

Zwischen diesen beiden führenden Persönlichkeiten der ersten Hälfte 
des 9. Jahrhunderts bestand eine Rivalität161, die man –mutatis mutandis– 
mit derjenigen zwischen Heinrich II. von England (1133-1189) und Thomas 
Becket (1118-1170) vergleichen könnte: Wala, der getreue Paladin der 
Interessen seines Kaisers Ludwig, verwandelte sich, aus dem weltlichen 
in den geistlichen Stand gedrängt, zu einem vehementen Sachwalter des 
letzteren.

Der Erzbischof von Canterbury stützte sich bei seinem Kampf für die 
Belange der Kirche –gewissermaßen als ein neuer Papst Gregorius VII.162– 
auf das kanonische Recht163, und genau dasselbe ist auch für Wala und 
seinen sogenannten „Reichsreformplan“ des Jahres 828164 anzunehmen. Wie 
hauptsächlich der von Pasc(h)asius Radbertus verfassten Lebensbeschreibung 
Walas, dem Epitaphium Arsenii165, zu entnehmen ist, war Walas Stellung 
828 im Reich Ludwigs des Frommen dermaßen gefestigt, dass er es wagen 
konnte, den Missständen der Gegenwart die divinas leges, simulque patrum 
decreta166, also die „göttlichen Gesetze, die zugleich auch die Verordnungen 
der Päpste sind“167, entgegenzustellen.

161. Nach Himly (Anm. 126), 32 und 50 sogar eine „antipathie profonde“ bzw. „haine 
vivace“.

162. W. L. Warren, Henry II, London 1973 (Ndr. New Haven – London 2000), 514: „… 
Becket saw himself as another Gregory VII …“.

163. Vgl. etwa H. Vollrath, Thomas Becket (Höfling und Heiliger), Göttingen – Zürich 
2004, 57-67.

164. Vgl. etwa Himly (Anm. 126), 109-111, Rodenberg (Anm. 126), 85, Dümmler 
(Anm. 157), 46-47 und Weinrich (Anm. 126), 60-69.

165. Pasc(h)asius Radbertus, Vita Walae bzw. Epitaphium Arsenii (edd. J. Mabillon, 
Acta Sanctorum ordinis S. Benedicti in sæculorum classes distributa, sæculum IV, quod est 
ab anno Christi DCCC ad DCCCC, pars prima, Paris 1677, 455-522 [Ndr. in: PL 120, 1559-
1650] bzw. E. Dümmler, Radbert’s Epitaphium Arsenii, Berlin 1900, 18-98). Der (lateinische) 
Text wurde von A. Cabaniss, Charlemagne’s Cousins. Contemporary Lives of Adalard and 
Wala. (Translated, with Introduction and Notes), Syracuse, New York, 1967, 83-204, ins 
Englische übersetzt.

166. Pasc(h)asius Radbertus, Vita Walae … II 1 (edd. Mabillon [Anm. 165], 491/16 
[Ndr in: PL 120, 1608 A 14-15] bzw. Dümmler [Anm. 165], 61/17-18).  

167. Weinrich (Anm. 126), 61-62 interpretierte den Passus anders, indem er annahm, 
dass hiermit einerseits die „kirchlichen Canones“ und andererseits die „Ansichten der 
Kirchenväter“ gemeint seien.



	 †ANDREAS SCHMINCK308

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

Dem Epitaphium Arsenii zufolge meinte Wala, dass die Stellung 
der gesamten Kirche durch zwei Stände verwaltet werde: Der Kaiser und 
König solle sich sein Amt aneignen, keine f r e m d e n  Aufgaben ausführen, 
sondern die e i g e n e n , die s e i n e m  Rechtsbereich angehören, und diese 
auch nicht vernachlässigen, weil der Herr ihn für alle diese Dinge vor sein 
Gericht bringen werde; der Bischof aber und die anderen Diener der Kirchen 
sollten das ausführen, was in ganz besonderem Maße Sache Gottes ist. Der 
weltliche Herrscher aber solle diese Weisungen befolgen, damit er nicht, wenn 
Gott sich abwende, a l l e  ins Verderben stürze; im Übrigen solle er sich nicht 
mehr, als zuträglich ist, in die göttlichen Angelegenheiten einmischen168. 

Diese Ansichten Walas in seinem „Reichsreformplan“ von 828, „an 
important milestone on the road to Canossa“169, ähneln den „gelasianischen“ 
Vorstellungen, deren (Wieder-)Auftauchen sich, wie oben ausgeführt170, im 
Juni und August 829 nachweisen lässt171. Es liegt daher die Vermutung nahe, 
dass hier ein enger Zusammenhang besteht und dass Wala, der in diesem 
Biennium zum zweiten Mal die Gipfel der Macht erklomm172, der spiritus 
rector sowohl der Beschlüsse der Pariser Synode vom Juni 829 als auch der 
(mit diesen zu einem erheblichen Teil identischen) Relatio episcoporum 
war173. 

168. Pasc(h)asius Radbertus, Vita Walae…  II 2 (edd. Mabillon [Anm. 165], 492/18-22, 
29-32 [Ndr. in: PL 120, 1609 C 4-10, D 3- 9] bzw. Dümmler [Anm. 165], 62/27-30, 36-39): … 
duobus totius Ecclesiae status administratur ordinibus: ut sit imperator et rex suo mancipatus 
officio, nec aliena gerat, sed ea quae sui iuris competunt propria, neque pretermittat ea, quia 
pro his omnibus adducet eum Dominus in iudicio; episcopus vero et ministri ecclesiarum, 
specialius quae Dei sunt, agant. … Alioquin tu, rex, nisi servaveris quod preceptum est, … 
omnibus in te, si avertatur Deus, unus interitus. … in divinis autem ne ultra te ingeras quam 
expediat; vgl. Weinrich (Anm. 126), 63.

169. W. Ullmann, Law and Politics in the Middle Ages (An Introduction to the Sources 
of Medieval Political Ideas), Ithaca – New York – Cambridge – London 1975, 239.

170. Vgl. Anm. 123.
171. Vgl. Simson (Anm. 113), 317: „Es sind die nämlichen Gedanken, welche Paschasius 

Radbertus seinem Helden Wala bei Gelegenheit der letzten Achener Verhandlungen in den 
Mund legt“; vgl. auch schon Himly (Anm. 126), 111-112.

172. Vgl. Himly (Anm. 126) und Weinrich (Anm. 126).
173. In der Präsenzliste der Pariser Synode (ed. Werminghoff [Anm. 111], 605/23-29) 

werden nur 4 Erzbischöfe und 20 Bischöfe (darunter der für Wala als Abt von Corbie zuständige 
Bischof Iesse von Amiens [ein Freund Walas]) genannt; vgl. Weinrich (Anm. 126), 69: „Leider 



EX OCCIDENTE LUX? 309

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

Walas Interesse an (alten) Papstdekretalen ergibt sich daraus, dass 
er –dem Epitaphium Arsenii zufolge– bei einer Zusammenkunft mit dem 
Papst Gregorius IV. (827-844)174 kurze Zeit vor der Schlacht auf dem Rotfeld 
bei Colmar, also vermutlich im Juni 833, dem Oberhaupt der römischen 
Kirche ebensolche überreichte175: „Wir (d.h. Wala und Radbertus) übergaben 
ihm einige Texte, die durch die Autorität der heiligen Väter bekräftigt 
und von seinen Vorgängern aufgeschrieben worden waren, denen niemand 
widersprechen kann, dass es nämlich in seiner Macht, ja in derjenigen 
Gottes und des seligen Apostels Petrus und in seiner Autorität steht, zu allen 
Völkern (selbst) zu gehen (oder andere) zu schicken, um den Glauben an 
Christus (zu verbreiten), den Kirchen Frieden (zu bringen), das Evangelium 
zu predigen und die Wahrheit zu verkünden, und dass in ihm die gesamte 
herausragende Autorität und lebende Macht des seligen Petrus liegt, von 
dem gebührendermaßen alle gerichtet werden, (aber) so, dass er selbst von 
niemandem gerichtet werden darf176. 

wissen wir auch nicht, ob Wala als Abt von Corbie auf der Bischofssynode anwesend war, die 
in mehreren Punkten seine Anschauungen übernahm … Aber vielleicht brauchte Wala diese 
Dinge nicht selbst vor den Bischöfen zu vertreten, weil sie deren Anschauungen entsprachen“. 
–Die Relatio episcoporum für die Reichsversammlung in Worms ermangelt einer Präsenz– 
(oder Subskriptions–)liste, vgl. aber Simson (Anm. 113), 322: „Ebenso scheint der Abt Wala 
von Corbie auch an dieser Versammlung theilgenommen zu haben“.

174. Vgl. etwa Haller (Anm. 83), 45-46 und 526 (38-39 und 378), Seppelt (Anm. 82), 
214-221, H. Mordek, 4. G(regor) IV., LexMa 4 (1989), 1667-1668, Fried (Anm. 123), 264-
272, P. Johanek, Gregor IV., LthK 3 4 (1995) 1014-1015. 

175. Pasc(h)asius Radbertus, Vita Walae… II 16 (edd. Mabillon [Anm. 165] 511/21-29 
[Ndr. in: PL 120, 1635 A 4-15] bzw. Dümmler [Anm. 165]): Unde et ei dedimus nonnulla 
sanctorum Patrum auctoritate firmata, praedecessorumque suorum conscripta, quibus 
nullus contradicere possit, quod eius esset potestas, imo Dei et beati Petri apostoli, suaque 
auctoritas, ire, mittere ad omnes gentes pro fide Christi et pace ecclesiarum, pro praedicatione 
Evangelii et assertione veritatis, et in eo esset omnis auctoritas beati Petri excellens et potestas 
viva, a quo oporteret universos iudicari, ita ut ipse a nemine iudicandus esset. Quibus 
profecto (fortasse profectis) scriptis, (lacunam put. Simson [Anm. 113] II: 831-840, Leipzig 
1876 [Ndr. Berlin 1969], 428) gratanter accepit, et valde confortatus est. Verkürzte deutsche 
Übersetzungen legten J. Ellendorf, Die Karolinger und die Hierarchie ihrer Zeit, Essen 
1838, II 115, und Simson 42 vor, eine englische Übersetzung Cabaniss (Anm. 165), 185; vgl. 
auch Himly (Anm. 126), 161.

176. Cabaniss (Anm. 165), 221 81 hielt dies für „a familiar concept respecting the papal 
office“ und verwies „e.g“ auf „Alcuin (to Arno), Epistola 108 (PL, c, 326)“ (im ersten –



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

310 	 †ANDREAS SCHMINCK

Dieser Passus ist seit langem heftig umstritten: Seine Glaubwürdigkeit 
wurde insgesamt angezweifelt177, doch wurden diese Zweifel bald zu Recht 
beseitigt178. Es fragt sich aber, ob die hier genannten Texte den Keim 
der pseudoisidorischen Dekretalen darstellen, wie von einigen Autoren 
angenommen179, von anderen dagegen verneint180 wurde. In Anbetracht 

hier einschlägigen– Teil identisch mit Alcuinus, Epistola 179 [ed. E. Duemmler, in: MGH, 
Epistolarum tomus IV (Karolini aevi II), Berlin 1895 (Ndr. 1994), 296-297]), doch ist 
zu beachten, dass dieser Brief v o r  der Kaiserkrönung Karls des Großen verfasst wurde; 
nach der „Wiederherstellung“ des „Imperium Romanum“ war dies keineswegs „a familiar 
concept“, vielmehr werden – nach W. Ohr, Der karolingische Gottesstaat in Theorie und 
Praxis, Leipzig 1902, 76 – „Kirche und Welt … in gleicher Weise beherrscht von dem obersten 
Herrscher der Christenheit (scil. Karl dem Großen), der die Fülle geistlicher und weltlicher 
Gewalt in sich vereinigt. Dies ist nur darum möglich, weil er der Stellvertreter Gottes auf 
Erden ist“. Im Übrigen wies Cabaniss bezüglich „the language“ zu Recht auf  Paulus, Epistola 
ad Corinthios prima 2.15 hin: Spiritualis autem iudicat omnia: et ipse a nemine iudicatur.

177. Simson (Anm. 200), 44: „Ein Umstand, der die Erzählung Radbert’s geradezu 
unglaubwürdig macht“; dagegen aber zu Recht A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 
II, Leipzig,11890, 4614, 21900, 5023, 3/41912 (Ndr. Berlin 1958), 5163.  

178. Rodenberg (Anm. 126), 53: „Als Augenzeuge ist Radbert wieder wahr und 
zuverlässig.“

179. So etwa H. Luden, Geschichte des teutschen Volkes V, Gotha 1830, 610: „Man sieht, 
wie … das Bedürfniß der Pseudo-Isidoriana entstand; … (es ist hier) die Schule gezeiget, in welcher 
der Verfasser oder die Verfasser der falschen Urkunden ihre Kunst gelernet haben mögen“, 
Ellendorf (Anm. 175), 115: „ihr (scil. der Päpste) ganzes Bewußtsein war pseudo-isidorianisch; 
nur war es ihnen gewiß sehr gelegen und erfreulich, daß ein großer Theil der angesehensten 
fränkischen Bischöfe ihnen die Decretalen in die Hände gab; es sah dieses viel anständiger aus, 
als wenn sie dieselben den Bischöfen gegeben hätten“, Wasserschleben (Anm. 131), 49-50: „… 
(ich) halte jene Kapitel für die ersten Anfänge der Verfälschung, nach Form, Inhalt und Tendenz 
den bald darauf verbreiteten Dekretalen vollkommen gleich. Ebendarum finde ich in dieser Stelle 
eine Spur der falschen Dekretalen, denn sie zeigt gewissermassen die Keime derselben“, Jul. 
Weizsäcker, Hinkmar und Pseudo-Isidor, Zeitschrift für die historische Theologie 1858, 327-430 
(357: „gewisse capitula …, die nach pseudoisidorischen Grundsätzen riechen“), Ders., Die pseudo-
isidorische Frage in ihrem gegenwärtigen Stande, Historische Zeitschrift 3 (1860), 42-96 (79, 
sehr vorsichtig), C. von Noorden, Hinkmar, Erzbischof von Rheims. Ein Beitrag zur Staats- und 
Kirchengeschichte des westfränkischen Reiches in der zweiten Hälfte des neunten Jahrhunderts, 
Bonn 1863, Beilage II Seite X, H. Wasserschleben, Die pseudoisidorische Frage, Zeitschrift für 
Kirchenrecht 4 (1864), 273-303 (294: „die erste Spur aus der pseudoisidorischen Werkstätte“); 
vgl. Simson (Anm. 200), 431, vgl. auch Himly (Anm. 126), 157 und Dümmler (Anm. 157), 77: 
„Satzungen … - wir wissen nicht ob echter oder gefälschter Art“.  

180. So etwa A. L. Richter, Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts 



EX OCCIDENTE LUX? 311

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

der neueren Erkenntnisse über Pasc(h)asius Radbertus als (Haupt-)
Autor der pseudoisidorischen Dekretalen181 kann nun aber kaum noch 
zweifelhaft sein, dass ebendiese dem Papst überreichten Texte die Keimzelle 
des Fälschungskomplexes darstellen, dessen ursprüngliches Anliegen also 
keineswegs die Stärkung der Bischöfe gegenüber ihren Metropoliten182, 
sondern diejenige des Papstes gegenüber dem Kaiser (Ludwig dem 
Frommen) war, wobei es den Initiatoren der Textsammlung viel weniger 
darum ging, die Stellung des fremden und möglicherweise schwachen183 
Papstes zu festigen, als vielmehr darum, die Macht der eigenen kirchlichen 
„Partei“ (der fälschlicherweise so genannten „Reichseinheitspartei“184) in der 
Auseinandersetzung zwischen Ludwig dem Frommen und seinen Söhnen 
unter der Führung Lothars zu verstärken.

Insofern ist der Aufenthalt Gregorius’ IV. im Westfrankenreich im Juni 
833 als Geburtsstunde der Sammlung der pseudoisidorischen Dekretalen 
anzusehen.

Gregorius IV. antwortete den ihm feindlich gesinnten, auf der Seite 
Ludwigs des Frommen stehenden Prälaten in einem zornigen Schreiben185, 

mit besonderer Rücksicht auf deutsche Zustände, Leipzig 31848, 1309, 51858, 849, 81886 (Ndr. 
Aalen 1975), 10526, Hinschius (Anm. 104), CXCVI, Rodenberg (Anm. 126) 52, Dümmler 
(Anm. 157), 766 (vorsichtig), Ders. (Anm. 165), 15 (vorsichtig), Fuhrmann (Anm. 131), II 
24213 (sehr vorsichtig); vgl. Simson (Anm. 200), 432.

181. Vgl. oben Anm. 135.
182. Dieses Anliegen – z.B. des Bischofs Iesse von Amiens, in dessen Sprengel 

Radbertus’ Kloster Corbie lag – wurde erst allmählich in den 30er und in den 40er Jahren des 
9. Jahrhunderts vorherrschend.

183. Vgl. aber Fried (Anm. 123), 270: „ … ein schwächlicher Papst … ist Gregor nicht“.
184. Die sogenannte „Reichseinheitspartei“ (man beachte den Hautgout dieser 

Bezeichnung des 2. und 3. Reiches) gab es nicht wirklich, sondern nur propagandistisch. Wala, 
ein typischer Machtmensch, setzte – wie Thomas Becket – immer dann auf die kirchliche 
Karte, wenn ihm die weltliche entzogen wurde.  

185. Gregorius IV., Epistola ad Francorum episcopos (ed. E. Dümmler, MGH, 
Epistolarum tomus V [Anm. 110], 228-232 Nr. 17 [der Briefe des Agobardus von Lyon]); vgl. 
Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) Ewald (Anm. 103), 325 Nr. 2578, Simson (Anm. 
200), 43-44, H.-X. Arquillière, L’augustinisme politique (Essai sur la formation des théories 
politiques du Moyen-âge), Paris 21955, 179-187, und Fried (Anm. 123), 266-267 sowie ferner 
etwa K.F. Morrison, The Two Kingdoms (Ecclesiology in Carolingian Political Thought), 
Princeton, New Jersey, 1964, 259, und R. McKitterick, The Frankish Kingdoms under the 
Carolingians, 751-987, London – New York 1983 (Ndr. 1999), 133-134. 



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

312

in dem er sich allem Anschein nach nicht auf Walas und Radbertus’ 
dubiose Sammlung von Papstdekretalen berief186, sondern auf Gregorios 
von Nazianzos187 und Augustinus188. An diesem Schreiben, dessen Echtheit 
zu Unrecht bezweifelt wurde189, haben zwar sicherlich Wala, Pasc(h)asius 
Radbertus und der Erzbischof Agobardus von Lyon190, einer der Führer der 

186. So aber Rodenberg (Anm. 126), 51-52 unter Vernachlässigung des 
praedecessorumque (Anm. 175). 

187. In der Epistola (ed. Dümmler [Anm. 185], 229/1 und 8) wird „Gregorius 
(Nazanzenus)“ zweimal namentlich genannt und werden (ed. Dümmler, 229/2-6, 9-13 und 
13-15) Exzerpte aus den Kapiteln 8 und 9 von dessen Oratio 17 ad cives Nazianzenos (ed. 
Migne, PG 35, 976) nach der lateinischen Übersetzung des Rufinus (edd. I. Wrobelius – A. 
Engelbrecht, Tyrannii Rufini orationum Gregorii Nazianzeni novem interpretatio [CSEL 
46], Wien– Leipzig 1910 [Ndr. New York – London 1965], 201/ 23-202/5, 5-10 und 22-25) 
wortwörtlich zitiert; vgl. zu Rufinus  im Allgemeinen H. R. Drobner, Rufinus, Tyrannius, 
BBKL 8 (1994), 884-896, zu seinen Übersetzungen H. Hoppe, Rufin als Uebersetzer, in: 
Studi dedicati alla memoria di Paolo Ubaldi, Mailand 1937, 133-150, zu den Übersetzungen 
der Reden des Gregorios von Nazianzos M. Wagner, Rufinus, the Translator. A Study of 
his Theory and his Practice as illustrated in his Version of the Apologetica of St. Gregory 
Nazianzen, Washington, D. C., 1945, und zu der Übersetzung dieser Rede A. F. Memoli, 
Fedeltà di interpretazione e libertà espressiva nella traduzione rufiniana dell’ «Oratio XVII» 
di Gregorio Nazianzeno, Aevum 43 (1969), 459-484 (475-476 zu den hier einschlägigen 
Passagen), dem zufolge trotz einer „tendenza all’ amplificazione“ (481) „non si può negare 
a Rufino la sostanziale fedeltà al testo originale“ (483). W.  Ullmann, The Growth of Papal 
Government in the Middle Ages. A study in the ideological relation of clerical to lay power, 
London 1955, 21962, 31970 (Ndr. 2010), 1702 (in deutscher Übersetzung: Die Machtstellung 
des Papsttums im Mittelalter: Idee und Geschichte, Graz – Wien – Köln 1960, 25118), 
zieh, irregeleitet von Dümmler, 2291, Gregorius IV. zu Unrecht der „misquotation“ (eines 
„unrichtigen Zitats“). Möglicherweise beeinflusste dieser Passus indirekt auch die Definition 
des Patriarchen im 1. Kapitel des 3. Titels der Εἰσαγωγὴ τοῦ νόμου, vgl. Anm. 55. 

188. In der Epistola (ed. Dümmler [Anm. 185], 229/17) wird Augustinus einmal genannt, 
wird (ed. Dümmler, 229/17-29) dessen De civitate Dei 5.24 (edd. B. Dombart – Alfonsus 
Kalb, Sancti Aurelii Augustini episcopi De civitate Dei libri XXII, I: Lib. I-XIII, Leipzig 
41928 [Ndr. Stuttgart 1993], 237/5-26 [Ndr. in: CCSL 47, Turnhout 1955, 160]), in extenso 
(richtig) zitiert (vgl. auch Arquillière [Anm. 185], 181) und wird (ed. Dümmler, 231/17-23) 
auf dessen Schrift Contra litteras Petiliani  2.104 (PL 43, 341-343) oberflächlich angespielt. 

189. So Luden (Anm. 179), 608-609: „Schul-Exercitium, das nicht besonders ausgefallen 
ist“; dagegen Simson (Anm. 200), 435.

190. Vgl. insbesondere E. Boshof, Erzbischof Agobard von Lyon (Leben und Werk), 
Köln / Wien 1969.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 313

kirchlichen Partei im Jahre 833, mitgewirkt191, das ungenaue Zitat aus der 
Rede des griechischen Kirchenvaters Gregorios des Theologen an die Bürger 
von Nazianzos ist aber zweifellos ein starkes Indiz zumindest für die (Mit-) 
Autorschaft des Papstes192, der sich hier auf die Autorität seines berühmten, 
für die (west)fränkischen Kleriker im vorliegenden Zusammenhang jedoch 
völlig unerheblichen griechischen Namenspatrons stützte.

Der Papst beanstandete in diesem Schreiben mit scharfen Worten den 
Ungehorsam (eines Teils193) des (west)fränkischen Klerus, der sich seiner 
Aufforderung, zu einer Versammlung unter seiner Leitung zu erscheinen, 
im Hinblick auf ein diesbezügliches –wirkliches oder angebliches– Verbot 
Ludwigs des Frommen entzogen hatte194: „Diese (Eure) Wort sind 

191. Vgl. Hauck (Anm. 177 [1912]), 462 bzw. 502-503 bzw. 516-517: „Man möchte die 
Hand Agobards hier erkennen; auch der gelehrte Mönch von Corbie, Paschasius Radbert, 
der sich im Gefolge Walas befand, wird an der Schrift mitgearbeitet haben“, und L. Halphen, 
Charlemagne et l’Empire carolingien, Paris 1947 (Ndr. 1995), 281 (243): „Peut-être rédigée 
par Agobard“, beide zustimmend zitiert von Ullmann (Anm. 187), 1701 (25017). Nach 
Ellendorf (Anm. 175), 110 wurde der Brief von Pasc(h)asius Radbertus, nach W. Ohr, 
Zwei Fragen zur älteren Papstgeschichte, Zeitschrift für Kirchengeschichte 24 (1903), 327-
352 (347-349), von Agobardus verfasst; zur Verfasserschaft des ersteren ablehnend Simson 
(Anm. 200), 435,  zu derjenigen des letzteren skeptisch Boshof (voranstehende Anm.), 225-
228. Der entscheidende Anstoß dürfte aber von Wala, dem wegen seiner Zugehörigkeit zur 
karolingischen Dynastie einflussreichsten Vertreter des Klerus, ausgegangen sein; vgl. auch 
Himly (Anm. 126), 7: „L’idée qu’il avait défendue au prix de sa liberté et de sa vie, trouva 
dans les papes du moyen âge des défenseurs plus heureux, sinon plus habiles, et, vaincue en 
apparence au neuvième siècle, elle régna sans rivale trois cents ans plus tard sur le monde 
chrétien tout entier“. 

192. Vgl. Hauck (Anm. 177 [1912]), 5172: „unmöglich scheint mir der Versuch, die 
Person Gregors ganz zu eliminieren“.

193. Nach Ohr (Anm. 191), 340 handelte es sich nur um eine „geringfügige Minderheit“.
194. Gregorius IV., Epistola ad Francorum episcopos (ed. Dümmler [Anm. 185], 228/37-

41): Quę verba repręhensibilia sunt: uno quidem modo, quia iussio apostolice sedis non minus 
vobis sacra videri debuerat, quam illa, quam dicitis imperialem; deinde quia veritate caret, 
quod dicitis illam pręvenisse; non enim illa pręvenit, set nostra, id est pontificalis. Neque 
ignorare debueratis maius esse regimen animarum, quod est pontificale, quam imperiale, 
quod est temporale; vgl. H. Lilienfein, Die Anschauungen von Staat und Kirche im Reich 
der Karolinger. Ein Beitrag zur mittelalterlichen Weltanschauung, Heidelberg 1902, 72-73, 
A. Hauck, Der Gedanke der päpstlichen Weltherrschaft bis auf Bonifaz VIII. (Zur Feier des 
Reformationsfestes und des Übergangs des Rektorats auf D. Georg Rietschel), Leipzig 1904, 
8, gefolgt von K. Voigt, Staat und Kirche von Konstantin dem Großen bis zum Ende der 



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

314

tadelnswert; einerseits weil Euch ein Befehl des apostolischen Stuhles nicht 
minder heilig hätte erscheinen dürfen als derjenige, den ihr als „kaiserlich“ 
bezeichnet195; weiterhin auch, weil es nicht der Wahrheit entspricht, dass 
ihr behauptet, dass jener („kaiserliche“ Befehl) Vorrang gehabt habe; (in 
Wahrheit) hatte er nämlich keinen Vorrang, sondern der unsrige, das 
heißt der päpstliche196. Ihr hättet nämlich auch wissen müssen, dass die 
Herrschaft über die Seelen, die eine päpstliche (Angelegenheit) ist, von 
größerem Gewicht ist als die kaiserliche (Herrschaft), die (nur) eine 
vorübergehende197 ist.“ 

Indem Gregorius IV. diesen Satz formulierte (oder formulieren ließ), 
„tat er den ersten Schritt auf der Bahn, die zum Gedanken der päpstlichen 
Weltherrschaft führte“198, musste aber kurz danach erkennen, dass es 
ihm angesichts der inner – und außerkirchlichen Opposition unmöglich 
war, seinen Suprematieanspruch durchzusetzen. Unzufrieden mit seiner 
angeblich zum Zwecke der Versöhnung zwischen Ludwig dem Frommen 
und seinen Söhnen, in Wahrheit aber zur Steigerung der päpstlichen 
Autorität unternommenen199 Reise über die Alpen, kehrte der Papst nach 
Italien zurück und unternahm in seiner noch mehr als zehn Jahre dauernden 
weiteren Regierungszeit anscheinend keinen Versuch mehr, sich über das 
(nunmehr gefestigte und in den nächsten Jahren nicht mehr angefochtene) 
Kaisertum zu erheben.

Allerdings wurde bald nach Ludwigs Desaster auf dem Lügenfeld ein 
päpstliches Schreiben ersonnen200, welches eine „epochale Neuformulierung 

Karolingerzeit, Stuttgart 1936 (Ndr. Aalen 1965), 437, Halphen (Anm. 191), 280-281 (242-
244) und – besonders ausführlich – Ullmann (Anm. 187), 168-172 (248-253). 

195. Angesichts der geschwächten Stellung Ludwigs des Frommen im Frühsommer 833 
wird hier sogar sein Kaisertum in Frage gestellt. 

196. Das mehrdeutige Adjektiv pontificalis wird hier eindeutig im Sinne von „päpstlich“ 
verwendet.

197. Die Verwendung des Adjektivs temporalis (an Stelle des zu erwartenden 
Substantivs corporum) stellt eine zusätzliche Herabsetzung des Kaisers dar.

198. Hauck (Anm. 194), 9; zu Unrecht schroff zurückgewiesen von Haller (Anm. 83), 
526 (378).

199. Vgl. Ellendorf (Anm. 175), 106-107.
200. *Gregorius IV., Epistola ad universos coepiscopos per Galliam, Eoropiam (!), 

Germaniam et per universas provintias constitutos vom 8. Juli 833 (ed. Hampe [Anm. 110], 
73-81 Nr. 14; vgl. Jaffé – [Loewenfeld – Kaltenbrunner –] Ewald [Anm. 103], 325-326 Nr. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 315

der Primatsidee“201 enthält und, wie die stimmige Datierung wahrscheinlich 
macht, von einem Augenzeugen der Ereignisse vom Juni 833, und zwar, 
da es „irgendwie mit Ps.-Isidor verbunden“202 ist, höchstwahrscheinlich 
von Pasc(h)asius Radbertus verfasst wurde. Denn ebendieser muss ja, 
sekundiert von seinem Lehrer Wala, auch für das „Nebenanliegen“203 der 
pseudoisidorischen Dekretalen verantwortlich gewesen sein, nämlich – in 
den Auseinandersetzungen zwischen Ludwig dem Frommen und seinem 
rebellischen Klerus – die Macht des Papstes als unbeschränkt darzustellen204, 

2579). Dass es sich dabei um eine Fälschung handelt, wurde insbesondere von Hinschius 
(Anm. 104), CLXXXVII-CXCV und B. Simson, Die Entstehung der pseudo-isidorischen 
Fälschungen in Le Mans (Ein Beitrag zur Lösung der pseudo-isidorischen Frage), Leipzig 
1886, 18-58, ausführlich begründet, vgl. auch Fuhrmann (Anm. 131), 241-24213, Fried (Anm. 
123), 269-270 und Jasper (-Fuhrmann) (Anm. 131), 102-103. Der Versuch von W. Goffart, 
Gregory IV for Aldric of Le Mans (833): A Genuine or Spurious Decretal?, Mediaeval Studies 
28 (1966), 22-38, gefolgt von R.L. Benson, Plenitudo potestatis: Evolution of a formula from 
Gregory IV to Gratian, Studia Gratiana 14 (1967), 193-217 (200-201), die Zweifel an der 
Echtheit des Briefes zu zerstreuen, muss als gescheitert angesehen werden: Nicht Gregorius 
IV., sondern nur Pasc(h)asius Radbertus konnte ein Interesse daran haben, den allem 
Anschein nach in seine Fälscheraktivitäten eingeweihten Bischof Aldrich von Le Mans durch 
einen - die Fähigkeiten und Möglichkeiten Gregorius’ IV. weit übersteigenden – Papstbrief 
vor dessen mehrfach drohender Absetzung zu schützen.  

201. Fried (Anm. 123), 269, vgl. auch 270: „In solcher Weise war bislang noch nie im 
Frankenreich der päpstliche Primat gefaßt“.

202. Fried (Anm. 123), 269.
203. Vgl. oben bei Anm. 138.

204. Vgl. etwa Theiner (Anm. 131), 102: „Romani Pontificis potestas in falsis 

decretalibus supra omnem modum extollitur“ und 108: „Romanorum Pontificum potestas 

in temporalia in iisdem Decretalibus jam temerarie adstruitur“, sowie P. Hinschius, Das 
Kirchenrecht, in: K. (v.) Birkmeyer (Hg.), Encyklopädie der Rechtswissenschaft, Berlin 1901 
(21904 [Ndr. 1912]), 945-1024 (1417-1499) (953 [1425]), zitiert von Seckel (Anm. 131), 282, 
G. Hartmann, Der Primat des römischen Bischofs bei Pseudo-Isidor, Stuttgart 1930, 96: 
„In den falschen Dekretalen erscheint der apostolische Stuhl von Rom als das Haupt der 
Kirche; die Autorität der Nachfolger Petri ist nicht bloß moralischer, sondern rechtlicher Art: 
die gesamte Kirche, die Gemeinden des Ostens wie die des Abendlandes, unterstehen dem 
römischen Rechtsprimat“ und 100: „ … das ist auf das Konto des Fälschers zu setzen, daß er 
königliche Herrschaftsrechte dem Papste zuweist“, Zechiel-Eckes (Anm. 134 [Verecundus]), 
422-425 und 43056 („Faible“), (Anm. 131) 4420 („Herzensanliegen“) und 47 („Lieblingsthema“) 
sowie (Anm. 123), 176 („Leitmotiv“).



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

316

wohingegen das „Hauptanliegen“205, nämlich die Stärkung der Stellung der 
Bischöfe, möglicherweise bereits durch die Absetzung des Bischofs Iesse 
von Amiens auf dem Reichstag in Nimwegen im Oktober 830206 ausgelöst 
wurde, war dieser doch nicht nur der geistliche Oberhirte, sondern auch der 
Mitrebell der gelehrten Mönche Wala207 und Pasc(h)asius Radbertus. 

Auch von den Gregorius IV. (und Sergius II. [844-847]208) auf dem 
päpstlichen Thron nachfolgenden Bischöfen von Rom Leo IV. (847-855)209 
und Benedictus III. (855-858)210 sind Äußerungen geistlichen Macht- und 
Sendungsbewusstseins gegenüber den obersten Vertretern der weltlichen 
Herrschaft überliefert: So beanspruchte Leo IV. in einem (nur fragmentarisch 
überlieferten) Schreiben an Kaiser Ludwig II.211 die Oberaufsicht über alle 

205. Vgl. oben bei Anm. 140.
206. Thegan(us), Gesta Hludowici imperatoris c. 37 (ed. Tremp [Anm. 145], 224/5); vgl. 

etwa Simson (Anm. 113), 363 und Mühlbacher (Anm. 125), 347-348 Nr. 876c.
207. Vgl. Weinrich (Anm. 126), 73-75.
208. Vgl. etwa Haller (Anm. 83), 29-32 und 524 (27-29 und 376-377), Seppelt (Anm. 

76), 221-225, G. Schwaiger, S(ergius) II., Papst, LexMa 7 (1995) 1787, S. Scholz, Sergius II., 
LTHK3 9 (2000) 486.

209. Vgl. etwa Seppelt (Anm. 82), 225-230, K. Herbers, L(eo) IV., Papst, LexMa 5 
(1991) 1878, Ders., Leo IV., Papst, BBKL 4 (1992) 1438-1440, Ders., Leo IV., LThK3 6 (1997) 
823, und insbesondere Ders., Leo IV. und das Papsttum in der Mitte des 9. Jahrhunderts 
(Möglichkeiten und Grenzen päpstlicher Herrschaft in der späten Karolingerzeit), Stuttgart 
1996.

210. Vgl. etwa F. Baix, Benoît III, pape, DHGE 8 (1935), 14-27, Seppelt (Anm. 82), 
231-235, O. Bertolini, Benedetto III, papa, Dizionario biografico degli Italiani 8 (1966), 330-
337, R. Schieffer, B(enedikt) III., Papst, LexMa 1 (1980), 1858, und G.Schwaiger, Benedikt 
III., LThK3 2 (1994), 204-205. 

211. Leo IV., Epistola ad Ludovicum imperatorem (ed. P. Ewald, Die Papstbriefe der 
Brittischen Sammlung, Neues Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde 
5 [1880], 275-414 [380 Nr. 10] [Ndr. von A. de Hirsch-Gereuth, MGH, Epistolarum tomus 
V (Anm. 110), 589 Nr. 10]): Ut nostis, ideo pontificatus culmen suscepimus, ut de omnibus, 
qui (que [= quae] Ewald minus recte) in mundo sunt, curam et sollicitudinem habeamus 
et discordes ad concordiam, Dei nos solaciante gratia, revocemus. Quod nisi fecerimus 
(faceremus de Hirsch-Gereuth) et malum [quod suppl. Ewald minus recte] sive aput vos 
sive aput quamcumque regionem perpetratum valemus agnoscere [et si suppl.] auctoritate 
apostolica emendare dissimulamus, de manibus nostris hoc altissimus requirere non omittet; 
vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) Ewald (Anm. 103), 335 Nr. 2630, H. Zielinski 
– J. F. Böhmer, Regesta Imperii, I: Die Regesten des Kaiserreichs unter den Karolingern 
751-918 (926), Band 3: Die Regesten des Regnum Italiae und der burgundischen Regna, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 317

Erdenbürger: „Wie Ihr wisst, übernahmen wir deswegen das alleroberste 
Priesteramt, damit wir für alle212, die auf der Welt sind, Fürsorge und 
Verantwortung innehaben und die Abtrünnigen zur Eintracht zurückrufen, 
wobei uns die Gnade Gottes tröstend zur Seite steht. Wenn wir das nicht 
tun sollten und wenn wir nicht in der Lage sind, das –sei es zu Euch, sei es 
in welche Gegend auch immer– eingedrungene Übel zu erkennen, und wenn 
wir vernachlässigen, es kraft apostolischer Autorität zu bessern, so wird der 
Höchste nicht verabsäumen, dies aus unseren Händen einzufordern.“

Genau dieselbe Anschauung213 kommt in der Privilegienbestätigung 
Benedictus’ III. für das Kloster von Corbie vom Oktober 855214 zum 
Ausdruck, welche folgendermaßen beginnt215: „Da feststeht, dass der 
Oberhirte des römischen Sitzes das Haupt und der Führer aller Kirchen 
Christi ist, handelt er doch gewissermaßen an Stelle des seligen Petrus, des 
Führers der Apostel, zu dem Christus, indem er ihm die Führung der Kirche 

Teil 1: Die Karolinger im Regnum Italiae 840 – 887 (888), Köln - Wien 1991, 50 Nr. 118, 
und K. Herbers - J. F. Böhmer, Regesta Imperii, I: Die Regesten des Kaiserreiches unter den 
Karolingern 751-918 (926/962), Band 4: Papstregesten 800-911, Teil 2: 844-872, Lieferung 
1: 844-858, Köln – Weimar – Wien 1999, 97 Nr. 222, sowie ferner Hauck (Anm. 194), 10-11 
und Ullmann (Anm. 187), 174-175: „The claim to frontierless exercise of papal authority ... 
heralds the Nicholean pontificate“ (257: „ ... kündigt den Pontifikat Nikolaus’ I. an“). Die von 
Ewald (Anm. 103), 396 vorgeschlagene Datierung des Schreibens auf ”853, März. April“ 
wurde von Herbers zu ”850 Mitte April – 855“ korrigiert.  

212. Die stillschweigende Konjektur de Hirsch-Gereuths von que in qui erscheint in 
Anbetracht des Kontextes gerechtfertigt.

213. Vgl. Hauck  (Anm. 194), 11: „ … ganz ähnlich spricht sich Benedikt III. … aus“,  
und Ullmann (Anm. 187), 176: „It  is very much the same ideology …“ (259: „Ganz genau die 
gleiche Ideologie …“).

214. Benedictus III., Epistola ad universos episcopos Galliarum vom 7. Oktober 855 
(ed. Levillain [Anm. 128], 267-277 Nr. 29); vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) 
Ewald (Anm. 103), 340 Nr. 2663 und Herbers (Anm. 211), 164-166 Nr. 374.

215. Benedictus III., Epistola ad universos episcopos Galliarum [S. voranstehende 
Anm.], 267/6-15): Cum romanae sedis pontificem constet omnium aecclesiarum Christi 
caput atque principem fore tanquam beati Petri principis apostolorum vices agentem cui 
Christus ecclesiae committens principatum fatur: Tu es Petrus et super hanc petram edificabo 
ecclesiam meam, et tibi dabo claves regni coelorum, cunctatio nulli fidelium relinquitur quod 
universis ecclesiis sollicitudinem pretendere et omnium in Christo credentium saluti, paci 
atque quieti prospicere nos oporteat, ut et quae prava sunt corrigantur et quae rata roborentur, 
quae corrupta sunt restaurentur, que autem integra conserventur. 



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

318

anvertraut, spricht: Du bist Petrus, und auf diesen Felsen werde ich meine 
Kirche bauen (Matth. 16.18), und dir werde ich die Schlüssel des Reiches 
der Himmel geben (Matth. 16.19), bleibt keinem Gläubigen ein Zweifel, dass 
es uns zusteht, die Sorge für sämtliche Kirchen zu übernehmen und auf 
das Heil, den Frieden und die (Seelen-)Ruhe aller an Christus glaubenden 
(Menschen) zu achten, damit das, was falsch ist, berichtigt, was verbürgt ist, 
bestätigt, was verdorben ist, wiederhergestellt, was aber lauter ist, bewahrt 
werde216.“ 

Im Folgenden wird diese zunächst ganz allgemein zum Ausdruck 
gebrachte Oberhoheit des Papstes örtlich konkretisiert und in Beziehung 
zu der weltlichen Obrigkeit gebracht217: „Und wenn wir auch diese Sorge für 
die Gemeinschaft der gesamten, sich über die Weite des ganzen Erdkreises 
erstreckende Kirche in unsere Obhut nehmen müssen, so obliegt es uns doch, 
(diese Sorge) ganz vorzugsweise außer der römischen und italischen (Kirche 
auch) den gallischen Kirchen zukommen zu lassen, wie es augenscheinlich 
(auch) unsere Vorgänger getan haben. Dass dies jetzt (noch) eher zu 
geschehen hat, beweist gerade der (derzeitige) Zustand des Gemeinwesens, 

216. Vgl. die paraphrasierende Übersetzung von Hauck (Anm. 194), 11 und die 
Paraphrase von Ullmann (Anm. 187), 176 (259-260).

217. Benedictus III., Epistola ad universos episcopos Galliarum [Anm. 214], 267/16-
268/1): Cumque hanc curam circa universalis ecclesiae corpus per totius orbis latitudinem 
diffuse custodire debeamus, speciali tamen prerogativa post romanam atque italicam erga 
ecclesias Gallicanas nobis convenit observare, quemadmodum predecessores nostros fecisse 
manifestum est. Quod competentius nunc quoque fieri oportere ipse rei publicae status 
testificatur, quando quidem utramque provinciam unius imperii sceptrum non dividit et 
romanae dignitas ecclesiae una cum terreno principatu utriusque provinciae regnum communi 
jure disponit, ut et rerum principes sua decreta romanae ecclesiae sancitis praemuniant, et 
ecclesiastica jura principum statutis adjuventur, estimantes terrenae rei publicae rectores tunc 
se feliciter imperare, si suis sanctionibus apostolica confederetur auctoritas. Quamdum in 
nobis suscipiunt ac venerantur illum se suscipere gratulanter, qui discipulis suis loquitur 
dicens: Qui vos recepit, me recipit, hinc e contrario de contemptoribus ait: Qui vos spernit, 
me spernit, igitur, cum, sicut dictum est, apostolicae sollicitudini universalis ecclesiae credita 
sit dispensatio et pro cunctorum fidelium statu perpetuas nostrae sollicitudini vigilias 
praetendere conveniat,  maxima tamen diligentia curam eorum (earum corrigendum) 
debemus ecclesiarum gerere, quarum specialius providentiam ratio suscepti officii a nobis 
docet agendam, ut non solum, quae hactenus in suo statu permanent, intemerata serventur, 
verum ea, quae lapsa sunt, ad prioris formae dignitatem reducantur.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 319

weil nämlich das Zepter des einen Kaiserreiches beide Provinzen nicht 
trennt und die Würde der römischen Kirche zusammen mit der weltlichen 
Herrschaft das Königreich beider Provinzen nach gemeinsamem Recht lenkt, 
so dass einerseits die weltlichen Fürsten ihre Erlasse durch die Bestätigungen 
der römischen Kirche verstärken (lassen), andererseits die kirchlichen 
Rechtsvorschriften durch Verordnungen der Fürsten unterstützt werden, 
wobei die Leiter des weltlichen Gemeinwesens davon ausgehen, dass sie (nur) 
dann glücklich herrschen (können), wenn sich zu ihren Anordnungen die 
apostolische Autorität hinzugesellt. Insofern nun (die Menschen) in uns (d.h. 
dem Papst) jenen aufnehmen beziehungsweise voller Verehrung aufzunehmen 
glauben, der im Gespräch mit seinen Jüngern sagt: Wer euch aufnahm, nimmt 
mich auf (vgl. Matth. 10.40), und umgekehrt über die Verächter spricht: Wer 
euch verschmäht, verschmäht mich (Luk. 10.16), daher müssen wir, obwohl, 
wie gesagt, der apostolischen Fürsorge die Verwaltung der gesamten Kirche 
anvertraut ist und (weil) es unserer Fürsorge zukommt, für den Zustand 
aller Gläubigen beständige Wachsamkeit aufzuwenden, dennoch mit größter 
Gewissenhaftigkeit denjenigen Kirchen unsere Fürsorge angedeihen lassen, 
für deren Vorsage in ganz besonderer Weise tätig zu werden die Rücksicht 
auf das von uns übernommene Amt lehrt, damit nicht nur das, was bisher 
in seinem (angemessenen) Zustand verblieben ist, unverletzt erhalten werde, 
sondern (auch) das, was in Verfall geraten ist, wieder zur Würde der der 
früheren Gestalt zurückgeführt werde218.“

Dass sich diese –wegen ihrer Nähe zu Photios’ Anschauungen hier 
in extenso zitierten– päpstlichen Ausführungen gerade in einem Privileg 
für das Kloster von Corbie finden, in welchem die –nicht zuletzt den 
Weltherrschaftsanspruch des römischen Papsttums begründenden– falschen 
Dekretalen entstanden, kann kein Zufall sein, sondern beweist die seit dem 
Besuch Gregorius’ IV. im (West-)Frankenreich im Jahre 833 andauernde 
enge Gemeinschaft zwischen Rom und Corbie, welche durch das Ende 
des Abbatiats des Pasc(h)asius Radbertus im Jahre 849 (?) keineswegs 
beendet, sondern unter dessen Nachfolger Odo fortgeführt wurde. Odo, der 
spätestens seit 851 und längstens bis 861 als Abt amtierte219, beauftragte 

218. Vgl. die paraphrasierende Übersetzung von Hauck (Anm. 194), 11-12 und die 
Paraphrase von Ullmann (Anm. 187) 176-177 (260-261).

219. Vgl. Ganz (Anm. 128), 32-34 sowie auch schon Corblet (Anm. 135), 282 und 284.



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

320

Rat(h)ramnus220, den anderen großen Gelehrten des Klosters von Corbie 
in der Mitte des 9. Jahrhunderts, mit einer Widerlegung der photianischen 
„Irrtümer“, die Papst Nicolaus I. –allerdings erst einige Jahre später– vom 
(west)fränkischen Klerus einforderte221. 

Die pseudoisidorische Fälschung(en) war(en) zu gigantisch, um einem 
einzigen Gelehrten zugeschrieben werden zu können, weshalb meistens 
von einer Fälschergruppe222 bzw. einem „Fälscherteam“223 ausgegangen 
wurde. Dass Rat(h)ramnus keinerlei Kenntnis von den sich mindestens über 
anderthalb Jahrzehnte erstreckenden224 und zu „mehreren Redaktionen“225 
führenden Fälschungsaktivitäten seines –wohl auch als Lehrer tätigen226– 
Mitbruders und späteren Abtes Pasc(h)asius Radbertus erlangte, ist äußerst 

220. Vgl. insbesondere J.-P. Bouhot, Ratramne de Corbie (Histoire littéraire et 
controverses doctrinales), Paris 1976, sowie ferner Ebert (Anm. 135), 244-247, Manitius (Anm. 
135), 412-417 u.ö. (vgl. 756), H. Peltier, Ratramne, Dictionnaire de théologie catholique 13/2 
(1937), 1780-1787 (vgl. auch Tables générales III [1972] 3861), R. Béraudy, Les catégories de 
pensée de Ratramne dans son enseignement eucharistique, in: Corbie – abbaye royale (Anm. 
126), 157-180, Brunhölzl (Anm. 135), 379-383 und 562, G. Schmitz, Schuld und Strafe (Eine 
unbekannte Stellungnahme des Rathramnus von Corbie zur Kindestötung), Deutsches Archiv 
für Erforschung des Mittelalters 38 (1982), 363-387, J.-P. Bouhot, Ratramne de Corbie, 
Dictionnaire de spiritualité 13 (1988), 147-153, Ders.,Ratramne de Corbie, Catholicisme 12 
(1990), 512-513, M. d’H(arcourt), Ratramne de Corbie, Dictionnaire des Lettres Françaises 
– Le Moyen Age, Paris 21994, 1243-1244, K.-G. Wesseling, Rat(h)ramnus, BBKL 7 (1994), 
1382-1385, L. Hödl, Ratramnus v. Corbie,  LexMa 7 (1995), 462-463, und H. Jorissen, Rat(h)
ramnus, LTHK3 8 (1999), 840-841.  

221. Vgl. etwa Manitius (Anm. 135), 413-414, Peltier (Anm. 220), 1786-1787, Bouhot 
(Anm. 220 [1976]), 60-67 und (Anm. 220 [1988], 151 sowie Ganz (Anm. 128), 34. 

222. Vgl. etwa Seckel (Anm. 131), 284 („der Verfasser oder die Verfassergruppe“) und 
Fuhrmann (Anm. 134 [1999]), 710 („Personenkreis“).

223. Vgl. etwa Zechiel-Eckes (Anm. 140 [2002]), 9 („Fälscher[team]“ und 12 („Stab 
quellenkundiger Mitwisser“) sowie (Anm. 138 [2008]), 126 („der Fälscher und sein 
Kompetenzteam“) und 130 („Fälscher[-team]). H. Fuhrmann, Stand, Aufgaben und Perspektiven 
der Pseudoisidorforschung, in: Hartmann – Schmitz (Anm. 140), 227-262 (257) wollte Pasc(h)
asius Radbertus allenfalls „eine Beteiligung am pseudoisidorischen Fälschungswerk“ zugestehen.

224. K.-G. Schon, Unbekannte Texte aus der Werkstatt Pseudoisidors: Die Collectio Danieliana, 
Hannover 2006, V, plädierte mit guten Gründen sogar für eine „jahrzehntelange Aktivität der 
Pseudoisidorianer von den 30er Jahren bis mindestens in die späten 60er Jahre des 9. Jahrhunderts“.

225. K.-G. Schon, Die Capitula Angilramni (Eine prozessrechtliche Fälschung 
Pseudoisidors), Hannover 2006, 9.

226. Mathon (Anm. 135), 140-141 und 152.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 321

unwahrscheinlich; zumindest während des Abbatiats des letzteren dürfte er 
an dem „frommen Unterfangen“ zur Stärkung der Kirche mitgewirkt haben, 
wobei er sich möglicherweise für andere Ziele einsetzte als sein zeitweiliger 
Vorgesetzter, zumal er auch in theologischen Fragen, insbesondere in der 
Abendmahlsfrage, unterschiedliche Ansichten vertrat227. Da dabei jedoch 
„alle persönlichen Angriffe (unterblieben)“228, liegt es nahe, Rat(h)ramnus 
mit dem in beiden Büchern des Epitaphium Arsenii nach Pascasius am 
häufigsten genannten Gesprächspartner Adeodatus zu identifizieren229. 

Da Pasc(h)asius Radbertus zum Zeitpunkt der Privilegienerteilung 
für das Kloster von Corbie entweder in dem etwa 60 km von Corbie 
entfernten Kloster von Saint-Riquier lebte oder sich nach seiner 
Rückkehr nach Corbie als einfacher Mönch der Fertigstellung seines 
Kommentars zum Matthäus-Evangelium und anderen theologischen 
Arbeiten widmete230, ist es wahrscheinlich, dass Rat(h)ramnus, der im 
Zusammenhang mit der Beantwortung einer schwierigen kanonistischen 
Anfrage als „verehrungswürdiger Mann und in der Francia namhaftester 
Lehrer“ bezeichnet wurde231, die kirchen(rechts)politische Tätigkeit seines 

227. So jedenfalls die herrschende Meinung (vgl. etwa J. F. Fahey, The Eucharistic 
Teaching of Ratramn of Corbie, Mundelein, Illinois, 1951, 81: „ … they differed as widely 
from each other as this common belief would permit“, J. M. Canal, La virginidad de María 
según Ratramno y Radberto, monjes de Corbie. Nueva edición de los textos, Marianum  
30 [1968], 53-160 [53: … qui saepe inter se scientifica disputatione dimicarunt …], und J. 
N. Bakhuizen van den Brink, Ratramnus, De corpore et sanguine Domini [Texte original 
et notice bibliographique] [Edition renouvelée], Amsterdam / London 1974, 28: „… nous 
concluons qu’une lutte assez sévère à l’égard de la doctrine de l’Eucharistie s’est passée dans 
l’abbaye de Corbie …“), wohingegen Bouhot (Anm. 220 [1976]), 7-8, 54-56 und 147-158 
sowie  (Anm. 220 [1988]), 148 und 150 die Ansicht vertrat, dass Rat(h)ramnus’ Schriften De 
corpore et sanguine Domini (ed. Bakhuizen van den Brink) und De nativitate Christi (ed. 
Canal 84-112) nicht Radbertus’ Werken De corpore et sanguine Domini (ed. Beda Paulus, 
Pascasius Radbertus, De corpore et sanguine Domini, Turnhout 1969) und De partu Virginis 
(ed. E. Ann Matter, Paschasii Radberti De partu Virginis, Turnhout 1985) widersprächen. 

228. Brunhölzl (Anm. 135), 380. 
229. Im Epitaphium Arsenii (Anm. 165) ergreift Adeodatus mehr als 50-mal das Wort.
230. Vgl. etwa Choisy (Anm. 135), 26-28 und Peltier (Anm. 135), 80.
231.  Schmitz (Anm. 220), 363 bzw. 385: venerabilis vir et nominatissimus in Francia 

magister). Der Text De infantibus incaute oppressis, der sich im Cod. Vat. Pal. lat. 973 (foll. 
127r-128v) findet, dürfte eine kirchenrechtliche Antwort des Rat(h)ramnus aus den 50er 
oder 60er Jahren des 9. Jahrhunderts wiedergeben.



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

322

etwas älteren232 Klosterbruders Pasc(h)asius Radbertus fortsetzte und –
gewissermaßen als Gegenleistung für die Erteilung des päpstlichen Privilegs 
– dasselbige mit Aussagen über die überragende Bedeutung des Papsttums 
ausstattete. 

„Das Bewußtsein dieser moralischen, völkerrichtenden Macht“ 
ist jedoch erst in Nicolaus I. „zu der diese Zeit abschließenden Höhe 
emporgestiegen“233: Dieser Papst entfesselte, wie oben bereits kurz 
erwähnt234, schon bald nach seinem Amtsantritt am 24. April 858 (etwa 
acht Monate vor Photios’ Thronbesteigung) an drei verschiedenen Fronten 
einen Machtkampf, wie ihn das Papsttum bislang nicht gekannt hatte, 
nämlich gegen den aufmüpfigen westlichen (lateinischen) Klerus, gegen 
das westliche (lateinische) Kaiser- bzw. Königtum und gegen die östliche 
(griechische) Kirche unter der Oberhoheit des konstantinopolitanischen 
Patriarchen.

Auf allen Gebieten war Nicolaus I. erfolgreich, aber als zur Ehe- 
und Kinderlosigkeit verpflichtetem Papst war es ihm natürlich nicht 
vergönnt, seinen Weltherrschaftsanspruch auch über seinen Tod hinaus 
zu perpetuieren, weshalb er erst mehr als zwei Jahrhunderte später in 
Gregorius VII. einen ihm wesensverwandten Nachfolger fand, der sein 
Werk fortführte und gewissermaßen „krönte“, wohingegen Bonifatius 
VIII., welcher Gregorius VII. noch zu übertreffen suchte, gewissermaßen 
den Bogen überspannte und dadurch den Niedergang der päpstlichen 
Macht(anmaßung) einleitete.

Da es im vorliegenden Zusammenhang um den Einfluss päpstlicher 
Anschauungen auf die Zwei-Gewalten-Lehre des konstantinopolitanischen 
Patriarchen geht, sollen nun Nicolaus’ I. Schreiben an Empfänger im 
„Osten“, d.h. im wirklichen oder vermeintlichen Machtbereich der 
byzantinischen Kirche, einer etwas genaueren Untersuchung unterzogen 
werden. Es handelt sich dabei um die Briefe des Papstes an Michael III. und 
an Photios, welche geradezu exemplarisch von der allmählichen Eskalation 

232. Pasc(h)asius Radbertus dürfte um 790 geboren sein (Peltier [Anm. 135 
(1937), 1628], gefolgt von d’Harcourt [Anm. 135], 1098), Rat(h)ramnus zu Beginn des 9. 
Jahrhunderts (Bouhot [Anm. 220 (1988)], 148). 

233. A. Dempf, Sacrum Imperium (Geschichts- und Staatsphilosophie des Mittelalters 
und der politischen Renaissance), München 1929 (Ndr. 1991), 167.

234. Vgl. oben S. 289, Anm. 57.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 323

eines sowohl persönlichen als auch institutionellen Konflikts235 Zeugnis 
ablegen.

Der Briefwechsel begann mit höflichen Schreiben des byzantinischen 
Kaisers236 und des konstantinopolitanischen Patriarchen237 vom (wohl 
späteren) Frühjahr 860, die eine byzantinische Gesandtschaft im Sommer 
860 dem römischen Papst überbrachte238. Darauf reagierte Nicolaus I. mit 
recht vorwurfsvollen Schreiben an Michael III.239 und Photios240, die eine 
römische Gesandtschaft im Herbst 860 in Konstantinopel überbrachte241.

In Konstantinopel ließ man sich fast ein Jahr Zeit, bevor im 
Spätsommer 861 Antworten des byzantinischen Kaisers242 und des 
konstantinopolitanischen Patriarchen243 verfasst wurden, die dann –

235. Vgl. zu dieser Problematik zuletzt M. M. Vučetić, Eskalierende Konflike - Gewalt 
byzantinischer Kaiser gegen konstantinopolitanische Patriarchen im achten Jahrhundert, 
in: M. Grünbart – L. Rickelt – M. M. Vučetić (Hgg.), Zwei Sonnen am Goldenen 
Horn? (Kaiserliche und patriarchale Macht im byzantinischen Mittelalter – Akten der 
internationalen Tagung vom 3. bis 5. November 2010), Teilband I, Münster 2011, 177-207.

236. Das Schreiben ist nicht erhalten; vgl. F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden 
des oströmischen Reiches von 565-1453, 1. Teil, 1. Halbband: Regesten 565-867, 2. Auflage 
unter Mitarbeit von J. Preiser-Kapeller und A. Riehle besorgt von A. E. Müller, München 
2009, 234-237 Nr. 457, und zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]) 58 Nr. 510. 

237. Photios, Epistula 288 Nicolao papae (edd. B. Laourdas – L. G. Westerink, Photii 
patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia III, Leipzig 1985, 115-120); vgl. 
Grumel – Darrouzès (Anm. 80), 101 Nr. 467 und zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57 
[2012], 58-59 Nr. 511. 

238. Vgl. T. C. Lounghis, Les ambassades byzantines en Occident (depuis la fondation 
des états barbares jusqu’ aux Croisades [407-1096]), Athen 1980, 189, 295, 321, 326, 332, 
338, 392 und 395, Dölger – Müller (Anm. 236) und zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57  
[2012]), 57-58 Nr. 509 und 64-65 Nr. 516. 

239. Nicolaus I., Epistola Michaheli imperatori Graecorum vom 25. September 860 
(ed. E. Perels, MGH, Epistolarum tomus VI [Karolini aevi IV], Berlin 1902-1925 [Ndr. 
München 1995], 433-439 Nr. 82); vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) Ewald (Anm. 
103) 343 Nr. 2682 und Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]) 68-70 Nr. 525.  

240. Nicolaus I., Epistola Photio vom 25. September 860 (ed. Perels [Anm. 239], 440 
Nr. 83); vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) Ewald (Anm. 103), 343 Nr. 2683 und 
Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 70-71 Nr. 526.

241. Vgl. Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012], 71 Nr. 527.
242. Das Schreiben ist nicht erhalten; vgl. Dölger – Müller (Anm. 236), 238-239 Nr. 

460 und zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012], 83 Nr. 546. 
243. Photios, Epistula 290 Nicolao papae (edd. Laourdas – Westerink [Anm. 237], 



	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

324

zusammen mit den Akten der konstantinopolitanischen Synode vom Mai 
(?) 861244– erst im Dezember 861 dem Papst übergeben wurden245. Nicolaus 
I. verschärfte nun den Konflikt, indem er am 18. März 862 in Schreiben an 
alle Christen im Orient246, Michael III.247 und Photios248 den letzteren als 
unrechtmäßigen Inhaber des konstantinopolitanischen Patriarchenthrons 
diffamierte und diese drei Briefe von Leon, dem Asekretis Michaels III., 
nach Konstantinopel befördern ließ249.

Auf diese aggressiven Epistel des römischen Oberhirten reagierte 
man in Byzanz gar nicht, was Nicolaus I., der von den Anhängern des 858 
abgesetzten Patriarchen Ignatios Ende 862250 und Anfang 863251 um Hilfe 
ersucht wurde, dazu veranlasste, Photios auf einer Synode im Lateran im 
Frühjahr oder Sommer 863 förmlich abzusetzen252. Wiederum hielt man es 

124-138); vgl. Grumel – Darrouzès (Anm. 80), 105-107 Nr. 472 und zuletzt Herbers (Anm. 
57 [2012], 82-83 Nr. 545.

244. Die Akten sind nicht erhalten; vgl. etwa Hefele (Anm. 67), 230-234 (241-245) 
(=Hefele - Leclercq [Anm. 67], IV 1, 275-280).

245. Vgl. Lounghis (Anm. 238). 189, 324, 326, 327 und 396, Dölger – Müller (Anm. 
236), 238-239 Nr. 460 und zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 93 Nr. 564.

246. Nicolaus I., Epistola omnibus fidelibus sanctae Dei ecclesiae vom 18. März 862 
(ed. Perels [Anm. 239], 441-442 Nr. 84); vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) 
Ewald (Anm. 103), 344 Nr. 2690 und Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 100 Nr. 572. 
Dieses Schreiben ist, wie schon Jaffé erkannte (vgl. auch Hergenröther, Photios I, 510-
519), das früheste dieser drei auf  den 18. März 862 datierten Briefe; es wurde verfasst, als 
man noch universae generaliter sanctae Constantinopolitanae ecclesiae (ed. Perels, 442/26-
27) schreiben wollte, während man sich kurz darauf doch dazu entschloss, sich unmittelbar 
an Photios zu wenden. Dementsprechend gab es kein gesondertes (vermeintlich verloren 
gegangenes) Schreiben an die Kirche von Konstantinopel, wie Perels, 4424, gefolgt von 
Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 99 Nr. 571, annahm.

247. Nicolaus I., Epistola Michaheli magno imperatori vom 18. März 862 (ed. Perels 
[Anm. 239], 443-446 Nr. 85);  vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) Ewald (Anm. 
103), 344 Nr. 2692 und Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 96-97 Nr. 569.

248. Nicolaus I., Epistola Photio vom 18. März 862 (ed Perels [Anm. 239], 447-451 
Nr. 86); vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) Ewald (Anm. 103), 344 Nr. 2691 und 
Herbers (Anm. 57 [2012]), 98-99 Nr. 570.

249. Vgl. Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 101 Nr. 573.
250. Vgl. Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 111-112 Nr. 590. 
251. Vgl. Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 123-124 Nr. 606.
252. Vgl. oben Anm. 67.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 325

in Konstantinopel nicht für erforderlich, zu der päpstlichen Einmischung 
in die kirchlichen Angelegenheiten des östlichen Kaiserreiches Stellung zu 
beziehen. Erst als sich im Laufe des Frühjahrs 865 die ersten Spannungen 
zwischen Rom und Byzanz in Bezug auf die Missionierung der Slawen und 
insbesondere der Bulgaren abzeichneten253, antwortete Michael III. in einem 
polemischen Schreiben vom Sommer 865254 auf den mehr als drei Jahre 
zuvor abgefassten Brief des Papstes vom 18. März 862. 

Dieses Schreiben des byzantinischen Kaisers wurde zweifellos von 
Photios (mit)verfasst, der den an ihn gerichteten päpstlichen Brief vom 18. 
März 862 nicht beantwortet hatte und dem Papst auch später nicht mehr 
schrieb. Es lässt sich aus Nicolaus’ bellizistischer Antwort vom 28. September 
865255 rekonstruieren, der längsten Epistel seines Pontifikats, in welcher 
programmatisch die Stellung des Papsttums – insbesondere im Verhältnis 
zum byzantinischen Kaisertum (und zum konstantinopolitanischen 

253. Vgl. etwa H.-D. Döpmann, Die Bedeutung Bulgariens für die Trennung der 
östlichen und der westlichen Christenheit (Ein Beitrag zur Geschichte des Photianischen 
Schismas), schreibmaschinenschriftliche Habilitationsschrift, Theologische Fakultät der 
Humboldt-Universität, Berlin 1965, insbesondere 56-86, H.-D. Döpmann, Zum Streit 
zwischen Rom und Byzanz um die Christianisierung Bulgariens, Palaeobulgarica 5 (1981), 
62-73, Ders, Zum Streit zwischen Rom und Byzanz um die Christianisierung Bulgariens, 
in: Die slawischen Sprachen 5 (1983), 21-40, und zuletzt K. Herbers, 866 – Bulgarien 
zwischen Ost- und Westkirche, in: M. Stadelmann – L. Antipow (Hgg.) unter Mitarbeit von 
M. Dornhuber, Schlüsseljahre (Zentrale Konstellationen der mittel- und osteuropäischen 
Geschichte – Festschrift für Helmut Altrichter zum 65. Geburtstag), Stuttgart 2011, 15-25, 
sowie aus rechtshistorischer Sicht A. Schminck, Leges ou νόμοι? Le choix des princes slaves à 
l’époque de Photius et les débuts de l’ ἀνακάθαρσις τῶν παλαιῶν νόμων, in: S. Flogaitis - A. 
Pantélis (Hgg.), The Eastern Roman Empire and the Birth of the Idea of State in Europe, 
London 2005, 309-316.

254. Das Schreiben ist nicht erhalten; vgl. Dölger - Müller (Anm. 236), 240-242 Nr. 
464 und zuletzt Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 246-247 Nr. 762.

255. Nicolaus I., Epistola imperatori Michaheli vom 28. September 865 (ed. Perels 
[Anm. 239], 454-487 Nr. 88; vgl. Jaffé – (Loewenfeld – Kaltenbrunner –) Ewald (Anm. 
103), 358 Nr. 2796, M. T. Fögen, Reanimation of Roman law in the ninth century: remarks 
on reasons and results, in: L. Brubaker (Hg.), Byzantium in the Ninth Century: Dead or 
Alive? (Papers from the Thirtieth Spring Symposium of Byzantine Studies, Birmingham, 
March 1996), Aldershot u.a. 1998, 11-22 (17-22), und Herbers – Böhmer (Anm. 57 [2012]), 
256-259 Nr. 777. Die im Folgenden gebotene (teilweise paraphrasierende) Übersetzung 
orientiert sich an Rahner (Anm. 105), 459-487.



326 	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

Patriarchat) – beschrieben wird und welches insofern als locus classicus der 
Anschauungen des Pontifex anzusehen ist.

Das Schreiben beginnt schon mit der bemerkenswerten Anrede des 
Kaisers als „Sohn“ in der Adresse256 und bringt damit sofort die Überordnung 
des Papstes zum Ausdruck. Eigentlich habe Nicolaus dem Kaiser einen 
(schon vorbereiteten) Brief schicken wollen, wie ihn der Kaiser „als höchst 
dankbarer Sohn“ vom Papst „als umsichtigem Vater“ –wie auch andere  
Kaiser– üblicherweise erhalte257.

Da Michael dem Papst jetzt aber einen höchst ungehörigen Brief258 
habe zukommen lassen, müsse die Antwort deutlicher ausfallen. Die 
früheren (byzantinischen) Kaiser hätten dem Apostolischen Stuhl immer 
höchste Verehrung entgegengebracht, und auch Michael selbst habe bisher 
den Papst nur „angefleht und gebeten“ (obsecrasse atque rogasse), ihm aber 
nicht „befohlen“ (iussisse). „(Jetzt) aber seid Ihr in ein solches Übermaß an 
Wut ausgebrochen, dass Ihr (sogar) der lateinischen Sprache Unrecht zufügt, 
indem Ihr sie in Eurem Brief als barbarisch und skythisch bezeichnet – zur 
Beleidigung dessen, der sie erschaffen hat … Sie (stand nämlich) mit der 
hebräischen und der griechischen (Sprache) auf der Kreuzesinschrift des 
Herrn und hat daher, von allen anderen unterschieden, einen herausragenden 
Vorrang, indem sie allen Völkern predigt, dass Jesus Christus der König der 
Juden ist. … Im übrigen aber, wenn Ihr die lateinische Sprache in solchem 
Maße als barbarisch bezeichnet, weil Ihr sie ja nicht versteht, dann bedenkt, 
wie lächerlich es ist, dass Ihr Euch „Kaiser der Römer“ nennt und dabei 
jedoch nicht (einmal) die römische Sprache kennt 259.

256. Nicolaus I., Epistola imperatori Michaheli (ed. Perels [Anm. 239], 454/25: 
Nicolaus episcopus servus servorum Dei piissimo et dilectissimo filio ….

257. Nicolaus I., Epistola imperatori Michaheli [ed. Perels, Anm. 239], 454/28-32: 
Proposueramus quidem ... talia vobis scripta ... , quae iam et parata erant, transmittere, 
qualia gratissimus filius a diligente patre ac Dei cultores (cultore Rahner bene, sed contra 
grammaticam) imperatores a sedis apostolicae praesulibus soliti erant suscipere.

258. Es handelt sich bei diesem Schreiben [vgl. Dölger, (Anm. 236), 234-237 Nr. 457] 
um einen nicht erhaltenen, wohl im Sommer 865 verfassten Brief, dessen Verfasser nicht der 
Kaiser selbst, sondern Photios war.

259. Nicolaus I., Epistola imperatori Michaheli [ed. Perels, Anm. 239], 459/5-6, 10-
12, 19-21: In tantam vero furoris habundantiam prorupistis, ut linguae Latinae iniuriam 
irrogaretis, hanc in epistola vestra barbaram et Scythicam appellantes ad iniuriam eius, qui 
fecit eam ... quae cum Hebrea atque Graeca in titulo Domini a reliquis discreta insignem 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 28 (2018), 275-328

EX OCCIDENTE LUX? 327

Der vorliegende Aufsatz sollte ursprünglich in Cupido legum, der 
Festschrift für Dieter Simon anlässlich seines 50. Geburtstages am 7. Juni 
1985, erscheinen. Nun hat er sich –wie viele andere Arbeiten des Verfassers 
– um einige Jahrzehnte verspätet. Aber: Siehe, meine Tage sind einer Hand 
breit vor dir, und mein Leben ist wie nichts vor dir. (Ἰδού, παλαιστὰς ἔθου 
τὰς ἡμέρας μου, καὶ ἡ ὑπόστασίς μου ὡσεὶ οὐθὲν ἐνώπιόν σου. Ecce, 
breves posuisti dies meos, et vita mea quasi non sit in conspectu tuo. (Psalm 
39 [38].6)

Johannes Brahms, Ein deutsches Requiem Nr. 3

principatum tenens omnibus nationibus praedicat Iesum Nazarenum regem Iudaeorum. ... 
Iam vero, si ideo linguam Latinam barbaram dicitis, quoniam illam non intelligitis, vos 
considerate, quia ridiculum est vos appellare Romanorum imperatores et tamen linguam non 
nosse Romanam...



328 	 †ANDREAS SCHMINCK

BYZANTINA SYMMEIKTA 28 (2018), 275-328

Ex Occidente Lux?
Σχετικα με τισ Λατινικεσ Πηγεσ τησ Θεωριασ των Δυο Εξουσιων 

του Πατριαρχη Φωτιου

Το άρθρο δημοσιεύεται από τα κατάλοιπα του αειμνήστου Α. Schminck με 
την ευγενική παραχώρηση της χήρας του εκλιπόντος, κ. Karin Schminck, 
και με σύμφωνη γνώμη του καθηγητή D. Simon.

Είναι το πρώτο μέρος εκτενέστατης μελέτης, στην οποία ο 
διακεκριμένος μελετητής του βυζαντινού Δικαίου υποστηρίζει ότι 
στην νομοθετική συλλογή της Εισαγωγής διακρίνεται επιρροή από τις 
χαλκευμένες κατά τον 9ο αι. Decretales Pseudo-Isidorianae, εξ ου και 
ο τίτλος Ex Occidente Lux?. Δυστυχώς η μελέτη παρέμεινε ημιτελής· ο 
συγγραφέας είχε ολοκληρώσει μόνο το δημοσιευόμενο εδώ πρώτο τμήμα 
της, στο οποίο επιχειρείται με γλαφυρό και διαφωτιστικό τρόπο ιστορική 
αναδρομή και παρακολούθηση της εξέλιξης των γεγονότων όσον αφορά 
την ιστορία του ζητήματος της διάκρισης των εξουσιών από την εποχή 
του πάπα Γελασίου Α´ και εξής. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

