
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 30

   BYZANTINA SYMMEIKTA 30

  

 

  

  Βιβλιοκρισία: Round Trip to Hades in the Eastern
Mediterranean Tradition. Visits to the Underworld
from Antiquity to Byzantium. Edited by G. EKROTH
and I. NILSSON [Cultural Interactions in the
Mediterranean 2], Leiden 2018. 

  Στυλιανός ΛΑΜΠΑΚΗΣ   

  doi: 10.12681/byzsym.25250 

 

  

  Copyright © 2020, Στυλιανός ΛΑΜΠΑΚΗΣ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΛΑΜΠΑΚΗΣ Σ. (2020). Βιβλιοκρισία: Round Trip to Hades in the Eastern Mediterranean Tradition. Visits to the
Underworld from Antiquity to Byzantium. Edited by G. EKROTH and I. NILSSON [Cultural Interactions in the
Mediterranean 2], Leiden 2018. Byzantina Symmeikta, 30, 467–474. https://doi.org/10.12681/byzsym.25250

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 27/01/2026 11:27:48



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 467-474

Round Trip to Hades in the Eastern Mediterranean Tradition. Visits to the 
Underworld from Antiquity to Byzantium. Edited by G. Ekroth and I. Nilsson 

[Cultural Interactions in the Mediterranean 2], σελ. xviii+398, Leiden 2018. ISBN 

978-90-04-37266-5 (hardback). ISBN 978-90-04-37596-3 (e- book)

Καθὼς εἶναι συνδεδεμένο μὲ τὸν ἀνθρώπινο ψυχισμὸ καὶ μὲ τὰ ἀναπάντητα 

ἐρωτήματα γιὰ τὴν μετὰ θάνατον ζωὴ καὶ γιὰ τὴν τύχη τῆς ψυχῆς, τὸ θέμα τῆς 

«κατάβασης», τῆς ἐπίσκεψης δηλαδὴ στὸν Κάτω Κόσμο, εἶναι ἕνα δημοφιλέστατο 

«μοτίβο» ποὺ συναντᾶται σὲ ποικίλες μορφὲς σὲ ὅλες τὶς μυθολογίες καὶ σὲ ὅλες 

τὶς λογοτεχνίες. 

Μὲ τὸν εὑρηματικὸ τίτλο «Ταξίδι μετ’ ἐπιστροφῆς στὸν Ἅδη στὴν παράδοση  

τῆς Ἀνατολικῆς Μεσογείου» καὶ μὲ ὑπότιτλο «Ἐπισκέψεις στὸν Κάτω Κόσμο 

ἀπὸ τὴν Ἀρχαιότητα ἕως τὸ Βυζάντιο» στὸ βιβλίο αὐτὸ περιλαμβάνονται 19 

ἄρθρα ποὺ ἐξετάζουν πολύπλευρα καὶ διαχρονικὰ τὴν συναφῆ θεματικὴ στὴν 

Ἀρχαιότητα καὶ στὸ Βυζάντιο. Τὰ περισσότερα ἀπὸ αὐτὰ εἶχαν παρουσιαστεῖ 

στὸ Πανεπιστήμιο τῆς Uppsala (9-12 Ὀκτωβρίου 2014) σὲ ὁμότιτλο συνέδριο, τὸ 

ἀρχικὸ πρόγραμμα τοῦ ὁποίου εἶναι προσβάσιμο στὴν ἠλεκτρονικὴ διεύθυνση 

https://www.arkeologi.uu.se/digitalAssets/483/c_483094-l_3-k_hades_program.pdf.

Μερικὲς ἀπὸ τὶς ἀνακοινώσεις δὲν κατατέθηκαν πρὸς δημοσίευση· ἔχουν 

συμπεριληφθεῖ ὅμως καὶ ὁρισμένα ἄρθρα συναφοῦς θεματικῆς, τῶν ὁποίων οἱ 

συγγραφεῖς δὲν εἶχαν παρευρεθεῖ στὸ συνέδριο. 

Στὸν τόμο προτάσσονται περιεχόμενα, κατάλογος εἰκόνων καὶ πινάκων καὶ 

βιογραφικὰ τῶν συγγραφέων τῶν ἄρθρων (σσ. i-xvii). Ἀκολουθεῖ εἰσαγωγικὸ 

κείμενο μὲ τίτλο «Round Trip to Hades: An Introductory Tour» (σσ. 1-10), 

στὸ ὁποῖο οἱ ἐκδότριες τοῦ τόμου G. Ekroth καὶ I. Nilsson τονίζουν ὅτι μὲ τὸ  

βιβλίο ἐπιδιώκεται νὰ ἐρευνηθεῖ πῶς ἐπιβιώνει, πῶς διαδίδεται καὶ πῶς μετα-

σχηματίζεται τὸ θέμα στὴν πορεία τοῦ χρόνου, καὶ παρουσιάζουν ἀναλυτικὰ 

τὸ περιεχόμενο τῶν συμβολῶν στὸν τόμο. Ἐξ ἀρχῆς τονίζεται ἐπίσης ὅτι δὲν 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 467-474

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review468

ἐπιδιώχθηκε ὁμοιομορφία ὡς πρὸς τὶς παραπομπές, τὴν μεταγραφὴ τῶν ὀνομάτων 

καὶ τὴν παράθεση τῶν πρωτοτύπων χωρίων, καθὼς ἔπρεπε νὰ συνδυαστοῦν δύο 

διαφορετικὲς ἐν πολλοῖς «ἀκαδημαϊκὲς» παραδόσεις. 

Στὸ δεύτερο ἄρθρο, τοῦ F. Graf, «Travels to the Beyond: A Guide» (σσ. 11-

36), μὲ ἀφετηρία τὴν Θεία Κωμωδία τοῦ Δάντη (ἡ ὁποία «marks the high point 

of a long literary tradition, if not its end», σ. 12) ἐπιχειρεῖται ἀναδρομὴ στὶς πηγές 

της, τὶς χριστιανικὲς διηγήσεις καθόδου στὸν ἅδη ἀφ᾽ ἑνὸς καὶ τὶς κλασσικὲς 

καταβάσεις στὴν ἀρχαιοελληνικὴ καὶ τὴν λατινικὴ λογοτεχνία ἀφ᾽ ἐτέρου, 

καὶ σκιαγραφοῦνται τὰ βασικὰ χαρακτηριστικὰ τοῦ λογοτεχνικοῦ αὐτοῦ 

«εἴδους» («genre») – ὅπως θεωρεῖ ὁ συγγραφέας (σ. 34) ὅτι εἶναι προτιμότερο νὰ 

ἀποκαλοῦνται οἱ καταβάσεις, ἀντὶ τοῦ ὅρου «μοτίβο» (motif) ἢ «ἀφηγηματικὸ 

θέμα» (narrative topic) ποὺ χρησιμοποιεῖται συνήθως. 

Οἱ ὑπόλοιπες μελέτες ἀκολουθοῦν τὴν χρονολογικὴ σειρά. Ἀρχικὰ ἡ 

Gunnel Ekroth («Hades, Homer and the Hittites: The Cultic- Cultural Context of 

Odysseus’ Round Trip to the Underworld», σσ. 37-56) ἐξετάζει τὸ «ταξίδι» τοῦ 

Ὀδυσσέα στὴν 11η  ραψωδία τῆς Ὀδυσσείας, τὴν Νέκυια. Τὰ εἰσαγωγικὰ στὴν 

λέξη «ταξίδι» χρησιμοποιοῦνται ἐπειδὴ οὐσιαστικά, ὅπως εἶναι γνωστό, δὲν 

πρόκειται γιὰ ἐπίσκεψη στὸν Κάτω Κόσμο, ἀλλὰ γιὰ «ἀνακάλημα» τῶν ψυχῶν, 

στὰ πέρατα τοῦ Ὠκεανοῦ, μετὰ ἀπὸ ὁλοήμερο ταξίδι πρὸς τὰ δυτικά, στὴν 

ἄκρη τοῦ κόσμου. Ἡ συγγραφέας ἀναφέρεται σύντομα στὸν προβληματισμὸ τῆς 

ἔρευνας γιὰ τὴν ἑνότητα τῆς δομῆς τῆς ραψωδίας καὶ ἑστιάζει περισσότερο στὴν 

πρακτικὴ τῆς ψυχαγωγίας, τῆς παλαιότερης λέξης ποὺ δηλώνει τὸ τελετουργικὸ 

τῆς νεκυιομαντείας1 (ἡ ἴδια ἡ λέξη ψυχαγωγία πάντως δὲν χρησιμοποιεῖται): 

τὸ θέμα πρέπει νὰ ἀνάγεται σὲ λογοτεχνικὸ τόπο τῆς μεσανατολικῆς, καὶ εἰδι-

κότερα τῆς χεττιτικῆς παράδοσης. Ὅσο γιὰ τὶς μεταγενέστερες ἀρχαιοελληνικὲς 

λογοτεχνικές, ἐπιγραφικὲς καὶ εἰκονογραφικὲς μαρτυρίες, αὐτὲς δείχνουν νὰ 

ἔχουν ἐπηρεαστεῖ ἀπὸ τὴν περιγραφὴ τῆς Νέκυιας: «The pit ritual of the Nekyia 
does not seem to reflect real practiced cultic behavior of ancient Greece and its 

occurrence in post-Homeric texts and iconography can be seen as a topos falling 

back on the Odyssey», σημειώνει ἡ συγγραφέας (σ. 53).

Ἀκολουθεῖ ἡ Θεογονία τοῦ Ἡσιόδου: τὰ διάφορα θέματα ποὺ σχετίζονται 

μὲ τὴν κατάβαση στὸ ἡσιόδειο ἔπος τὰ ἐξετάζουν οἱ Ivana καὶ Andrej Petrovic 

(«Divine Bondage and Katabaseis in Hesiod᾽s Theogony», σσ. 57-81), μὲ ἔμφαση 

1. J. N. Bremmer, Ancient Necromancy: Fact or Fiction?, στὸν τόμο Mantic Perspectives: 
Oracles, Prophecy and Performance, ed. K. Bielawski, Lublin – Warsaw 2015, 119-141. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 467-474

469ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

στοὺς στίχους 711-817 τοῦ ποιήματος. Οἱ γνῶμες τῶν μελετητῶν διΐστανται 

ὡς γνωστὸν ὅσον ἀφορᾶ τὴν γνησιότητα τοῦ χωρίου καὶ τὸ κατὰ πόσον εἶναι 

ὀργανικὰ δεμένο μὲ τὸ σύνολο. Οἱ συγγραφεῖς τάσσονται ὑπὲρ τῆς ἄποψης ὅτι 

δὲν πρέπει νὰ ἀθετοῦνται οἱ στίχοι καί, ἐπεκτείνοντας τὴν ἐπιχειρηματολογία τοῦ 

Μ. Northrup2 θεωροῦν ὅτι περιλαμβάνουν δύο «ekphrastic» καταβάσεις: οἱ στίχοι 

711-780, ὅπου ὁ Ἡσίοδος περιγράφει τὸν Κάτω Κόσμο μὲ τὰ μάτια τῶν Τιτάνων, 

εἶναι ἔκφρασις καὶ κατάβασις συγχρόνως· ὡς δεύτερη «ekphrastic» κατάβασις 

μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ ἡ «ἐπαναλαμβανόμενη» κατάβαση τῆς Ἴριδος (στ. 781-817), ἡ 

ὁποία σύμφωνα μὲ τὴν μυθολογία ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸν Δία νὰ φέρει τὸ ὕδωρ τῆς 

Στυγὸς ὁππότ’ ἔρις καὶ νεῖκος ἐν ἀθανάτοισιν ὄρηται (Ἡσιόδου Θεογονία, 782). 

Τὰ δύο ἑπόμενα ἄρθρα ἔχουν ὡς ἀφετηρία τὶς «ὀρφικές» χρυσὲς πλάκες, 

τὰ χρυσὰ ἐλάσματα ποὺ ἀποδίδονται στοὺς ὀρφικοὺς κύκλους, καὶ ἐθεωροῦντο 

ὡς τὰ «διαβατήρια» τῶν μυημένων στὴν πορεία τους πρὸς τὸν Κάτω Κόσμο, 

καθὼς περιλαμβάνουν «πρακτικὲς» ὁδηγίες γιὰ τὴν πορεία πρὸς τὸν ἅδη. Στὸ 

πρῶτο ἀπὸ αὐτὰ ὁ Scott Scullion («Introducing Oneself in Hades: two ‘Orphic’ 

Formulas reconsidered», σσ. 82-102) ἀφιερώνει συστηματικὴ λεξιλογικὴ ἀνάλυση 

στὶς τυποποιημένες ἐκφράσεις (formulas of introduction) ἔρχομαι ἐκ καθαρῶν 
καθαρὰ καὶ Γῆς παῖς εἰμι καὶ Οὐρανοῦ ἀστερόεντος, ποὺ ἐπαναλαμβάνονται 

στὰ κείμενα αὐτά, καὶ καταλήγει ὅτι δὲν πρέπει νὰ θεωρεῖται ὅτι συνδέονται 

ἀποκλειστικὰ μὲ τοὺς ὀρφικούς, ἀλλὰ ἀφοροῦν εὐρύτερο κύκλο μυητικῶν 

τελετῶν: σὲ κάθε περίπτωση πάντως δὲν ἔχει δοθεῖ ὁριστικὴ ἀπάντηση σὲ πολλὰ 

ἐρωτήματα ποὺ ἀναφύονται ἀπὸ τὴν μελέτη τους. Στὸ δεύτερο ἄρθρο ὁ Miguel 

Herrero de Jauregui («Pathein and Mathein in the Descents to Hades», σσ. 103-

123) μὲ ἀφετηρία ἐπίσης τὰ ἴδια κείμενα, ἐξετάζει τὶς ἔννοιες παθεῖν καὶ μαθεῖν 

στὴν ἀρχαιοελληνικὴ λογοτεχνία γενικότερα καὶ εἰδικότερα στὴν φιλοσοφικὴ 

γραμματεία. Ὅσον ἀφορᾶ τὶς καταβάσεις, ὁ συνδυασμὸς τοῦ πάθους καὶ 

τοῡ μάθους εἶναι βασικὸς στόχος τους καὶ ἄλλοτε ἡ ἔμφαση εἶναι στὸ πάθος 

(τὴν γνώση ποὺ ἀποκτᾶται ἐμπειρικά), ἄλλοτε στὸ μάθος (τὴν γνώση ποὺ 

ἀποθησαυρίζεται σταδιακά). Ἡ σχέση τῶν ἐννοιῶν αὐτῶν πρέπει νὰ θεωρηθεῖ 

ἀμφίδρομη.

Μὲ τὸ ἄρθρο ποὺ ἀκολουθεῖ, τῶν Σοφίας Κραβαρίτου καὶ Μαρίας 

Σταματοπούλου («From Alkestis to Archidike. Thessalian Attitudes to Death and 

the Afterlife», σσ. 124-162), μεταφερόμαστε στὸν θεσσαλικὸ χῶρο: ἐξετάζονται 

2. M. D. Northrup, Tartarus Revisited: A Reconsideration of Theogony 711-819, 
Wiener Studien 13 (1979), 22-36.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 467-474

470 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

οἱ ἐπιχώριες ἀντιλήψεις γιὰ τὸν θάνατο καὶ τὸν Κάτω Κόσμο. Ἐκτὸς ἀπὸ τὸν 

εὐρύτατα διαδεδομένο μῦθο τῆς Ἀλκήστιδος, διάφορα τοπικὰ λατρευτικὰ 

δρώμενα εἶναι συνδεδεμένα μὲ χθόνιες θεότητες, ἐνῶ σημαντικὴ εἶναι καὶ 

ἡ ἀρχαιολογικὴ μαρτυρία: τὰ ἐπιτύμβια ἐπιγράμματα ἀπηχοῦν τὶς τοπικὲς 

ἀντιλήψεις γιὰ τὴν μεταθανάτια ζωή, καὶ τὰ κτερίσματα στὶς ταφὲς ἀποδεικνύουν 

τὴν φροντίδα τῶν συγγενῶν γιὰ τὸ ταξίδι τοῦ ἐκλιπόντος. 

Στὴν συνέχεια ἡ Annie Verbanck-Piérard («Round Trip to Hades. Herakles’ 

Advice and Directions», σσ. 163-193) ἐξετάζει λεπτομερέστατα τὶς καταβάσεις 

ποὺ ἀποδίδονται στὸν Ἡρακλῆ, ὅπως παρουσιάζονται τόσο στὴν κλασσικὴ 

λογοτεχνία, ὅσο καὶ στὶς ἀντίστοιχες παραστάσεις στὴν εἰκονογραφία, καὶ 

ἐπισημαίνει τὶς ἰδιομορφίες κάθε περίπτωσης, παρακολουθώντας καὶ τὴν ἐξέλιξή 

τους στὴν πορεία τοῦ χρόνου. 

Ἀκολούθως ὁ Adrian Mihai [«Hades in Hellenistic Philosophy (The Early 

Academy and Stoicism)», σσ. 194-214] ἀναφέρεται στοὺς προβληματισμοὺς τῶν 

διαδόχων τοῦ Πλάτωνα καὶ τῶν Στωικῶν σχετικὰ μὲ τὴν κατάσταση τῶν ψυχῶν 

μετὰ θάνατον, οἱ ὁποῖοι προβληματισμοὶ δὲν ἐκφράστηκαν μέσῳ ἀφηγήσεων 

γιὰ ἐπίσκεψη στὸν Κάτω Κόσμο, ἀλλὰ μέσῳ φιλοσοφικῶν πραγματειῶν. Κατὰ 

κανόνα στὰ κείμενα αὐτὰ ὁ ἅδης θεωρεῖται ἐπουράνιος. Tὰ ἀρχαῖα χωρία 

στὴν μελέτη αὐτὴ παρατίθενται στὴν ἀγγλική τους μετάφραση (μὲ ἐλάχιστες 

παρεμβολὲς λέξεων τοῦ πρωτοτύπου). Μεταξὺ αὐτῶν καὶ ἡ λέξη θυμὸς (=ψυχή, 

πνεῦμα), ἡ ὁποία παρατονίζεται σταθερὰ καὶ ἀναγράφεται ὡς θύμος (ἀλλὰ 

θύμον καὶ θύμος εἶναι τὸ θυμάρι).

Ἕπεται τὸ ἄρθρο τῆς Wiebke Friese («Following the Dead to the Underworld. 

An Archaeological Approach to Graeco-Roman Death Oracles» σσ. 215-239), 

ἡ ὁποία ἐξετάζει ἀπὸ ἀρχαιολογικὴ ἄποψη τὶς τοποθεσίες καὶ τὰ ἱερὰ ποὺ 

ἐθεωροῦντο ὡς πύλες εἰσόδου στὸν ἅδη, καὶ θεωρεῖ ὅτι ἔντονη εἶναι ἡ ἐπιρροὴ 

τῆς ὁμηρικῆς Νέκυιας στὴν διαμόρφωση τῶν συναφῶν ἀντιλήψεων, τονίζοντας 

ὅτι «Although the natural environment of the relevant sites might mislead to a 

modern association with a death oracle, no archaeological material, inscriptions or 

dedications demonstrate an active necromantic sanctuary at any place or any time 

in Antiquity» (σ. 235).

Οἱ περιγραφὲς τῶν καταβάσεων συχνότατα ἀναφέρονται στοὺς μυκηθμούς, 

τὰ σφυρίγματα, τοὺς βρυχηθμοὺς καὶ τοὺς ἄλλους τρομακτικοὺς ἤχους ποὺ 

συνοδεύουν τὴν πορεία τοῦ ἐπισκέπτη ποὺ διαβαίνει τὰ σύνορα τῶν δύο 

κόσμων. Ὅλοι αὐτοὶ οἱ «ἦχοι» τῆς κατάβασης ἀποτελοῦν τὸ ἀντικείμενο τοῦ 

ἄρθρου «The Sounds of Katabasis. Bellowing, Roaring, and Hissing at the Crossing 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 467-474

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 471

of Impervious Boundaries» (σσ. 240-259), ἀπὸ τὸν Pierre Bonnechere, ὁ ὁποῖος 

συμπεριλαμβάνει καὶ ἀρκετὲς ἀναφορὲς σὲ ἄλλες περιπτώσεις «ἠχοτοπίων» ἀπὸ 

κείμενα τῆς ἀρχαιοελληνικῆς λογοτεχνίας.

Ἡ πολυδιάστατη παρουσία τῶν καταβάσεων στὰ κείμενα τοῦ Λουκιανοῦ  

εἶναι τὸ ἀντικείμενο τοῦ ἄρθρου τοῦ Heinz-Günther Nesselrath («Down There 

and Back Again. Variations on the Katabasis Theme in Lucian», σσ. 260–272). 

Ὁ Λουκιανὸς σατιρίζει καὶ παρωδεῖ τὴν προγενέστερή του παράδοση μὲ 

ἰδιαίτερη εὑρηματικότητα, καὶ παρέχει συγχρόνως τὸ ἔναυσμα γιὰ περαιτέρω 

διάδοση τοῦ θέματος. Ὁ συγγραφέας παρουσιάζει ἀναλυτικὰ τὰ σχετικὰ ἔργα 

τοῦ Λουκιανοῦ, ἀπὸ τὰ ὁποῖα ὁ Μένιππος ἢ Νεκυιομαντεία χαρακτηρίζεται «a 

rather orthodox katabasis», καὶ οἱ Φιλοψευδεῖς ἢ Ἀπιστῶν (μὲ δύο περιπτώσεις 

καταβάσεων ποὺ ἀλληλοσυμπληρώνονται) ὡς «an almost katabasis». Εὐθύγραμμη 

παρουσιάζεται ἡ πορεία πρὸς τὸν Κάτω Κόσμο στὰ Ἀληθῆ διηγήματα, 

ὁπότε ἡ περίπτωση χαρακτηρίζεται ὡς «lateral» κατάβασις καὶ προτείνεται  

(διστακτικὰ) χρησιμοποιηθεῖ ὁ ὅρος para-basis (sic, μὲ ἑνωτικὸ)· τέλος ὁ Χάρων 

ἢ Ἐπισκοποῦντες εἶναι μία ἀνάβασις, μία «ἀνεστραμμένη» κατάβαση. 

Μὲ τὸ ἄρθρο τοῦ Ζήση Δ. Ἀϊναλὴ  [«From Hades to Hell. Christian Visions of the 

Underworld (2nd–5th centuries)», σσ. 273-286] μεταφερόμαστε στὸν χριστιανικὸ 

Κάτω Κόσμο. Ἐξετάζονται τρία κυρίως κείμενα: α) τὸ ἀπόκρυφο Εὐαγγέλιο τοῦ 
Νικοδήμου (τὸ ὁποῖο φαίνεται ὅτι εἶναι ἡ πρώτη περίπτωση κατάβασης στὴν 

χριστιανικὴ γραμματεία), β) τὸ ὅραμα τοῦ Παύλου, τὸ ὁποῖο στὴν μορφὴ ποὺ 

μᾶς ἔχει διασωθεῖ χρονολογεῖται περὶ τὰ τέλη τοῦ 4ου αἰ. καὶ ἐγκαινιάζει τὴν 

ἔννοια τοῦ ἅδη ὡς τόπου τιμωρίας τῶν ἁμαρτωλῶν, περιγράφοντας τὶς ποινὲς 

ποὺ τοὺς ἐπιβάλλονται, καὶ γ) ὁ βίος τοῦ Μακαρίου τοῦ Ρωμαίου, ἀβέβαιης 

χρονολόγησης, τοῦ 5ου αἰ. πιθανότατα κατὰ τὸν συγγραφέα τοῦ ἄρθρου, ὁ 

ὁποῖος χαρακτηρίζει τὸ κείμενο ὡς ἕνα εἶδος «διαβατήριας τελετῆς» (rite of 

passage), «a passage from Life to Death or more precisely from Death to Life, but 

also, and primarily, a passage from mundane to sacred, from human to divine» 

(σ. 282): ὁ ἄγνωστος βιογράφος τοῦ Μακαρίου χρησιμοποιεῖ κατάλληλα τὰ 

σύμβολα ἀπὸ προγενέστερες διηγήσεις –καὶ ἰδιαιτέρως ἀπὸ τὸν κύκλο τοῦ 

Μυθιστορήματος τοῦ Ἀλεξάνδρου– καὶ συγχωνεύει ὅλο αὐτὸ τὸ ἑτερόκλητο 

ὑλικὸ γιὰ νὰ δημιουργήσει τὴν δική του χριστιανικὴ ἀλληγορία.

Τὸ θέμα τῆς Καθόδου τῆς Θεοτόκου στὸν ἅδη ἐξετάζει ὁ Thomas Arentzen 

(«The Virgin in Hades», σσ. 287-303). Μὲ πολυάριθμες διασκευὲς στὴν πορεία τοῦ 

χρόνου, ἡ Ἀποκάλυψις τῆς Θεοτόκου περιγράφει τὴν ἐπίσκεψη τῆς Θεοτόκου 

in corpore στὸν Κάτω Κόσμο, ὥστε νὰ μεσολαβήσει γιὰ τὴν σωτηρία τῶν 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 467-474

472

ἁμαρτωλῶν. Πότε συντάχθηκε ἡ ἀρχικὴ μορφὴ δὲν εἶναι σαφές. Ὁ συγγραφέας 

τοῦ ἄρθρου φαίνεται νὰ τοποθετεῖ τὴν ἀρχικὴ διασκευὴ μετὰ τὸν 9ο αἰώνα. 

Ἀλλὰ τὸ κυρίως θέμα του δὲν εἶναι τόσο αὐτὲς οἱ ἀπόκρυφες «παραθεολογικὲς» 

διηγήσεις, ὅσο οἱ ἀντιλήψεις περὶ τῆς κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, ὅπως ἀνιχνεύονται 

σὲ 4 ἐνδεικτικὰ κείμενα. Μὲ ἀντίστροφη χρονολογικὴ σειρὰ ἐξετάζονται: α) ὁ 

κανόνας τοῦ Ἰωσὴφ τοῦ ὑμνογράφου εἰς τὴν Θεοτόκον ψαλλόμενος τῷ Σαββάτῳ 
τῆς Ἀκαθίστου3, β) οἱ ὁμιλίες εἰς τὴν κοίμησιν τοῦ Ἀνδρέα Κρήτης4, γ) τὸ δεύτερο 

κοντάκιο τῶν Χριστουγέννων τοῦ Ρωμανοῦ τοῦ Μελωδοῦ καὶ δ) ἡ συριακὴ 

memra γιὰ τὴν  ταφὴ τῆς θεομήτορος, τοῦ Ἰακώβου τοῦ Serug. Tὰ κείμενα αὐτὰ 

προορίζονταν γιὰ λειτουργικὴ χρήση, ὁπότε ἀπηχοῦν ἐπίσημες καὶ ἐπικρατοῦσες 

ἀντιλήψεις, σὲ ἀντίθεση μὲ τὸν κύκλο τῶν ἀποκαλύψεων λαϊκότερης ἔμπνευσης. 

Ἡ κεντρικὴ ἰδέα τους εἶναι ὅτι ἡ Θεοτόκος « furnishes the dead with open channels 

from Hades to the heights of Paradise» (σ. 301).

Στὸ ἑπόμενο ἄρθρο ὁ Henry Maguire («Why did Hades Become Beautiful 

in Byzantine Art?», σσ. 304-321) ἐπικεντρώνεται στὴν βυζαντινὴ εἰκονογραφία 

τῆς Ἀνάστασης, ὅπου ὡς γνωστὸν ὁ ἅδης δὲν ἀπεικονίζεται μὲ τερατώδη 

μορφή, ὅπως στὴν δυτικὴ παράδοση, ἀλλὰ μὲ ἀνθρώπινα χαρακτηριστικά, ἐνῶ 

συγχρόνως ἔχει διαφοροποιηθεῖ σταδιακὰ ἀπὸ τὸν διάβολο. Τὸ γεγονὸς αὐτὸ 

ἀποδίδεται στὸν συμβιβασμὸ ποὺ ἐπεδίωξαν οἱ βυζαντινοὶ ζωγράφοι: «on the 

one hand they needed a credible adversary for Christ, whose visible anguish in 

defeat could counteract the mortal onlooker’s anguish at death; on the other hand, 

they had to diminish the difficulties inherent in portraying Hades by deemphasizing 

the characteristics that would identify him with Satan and with idols» (σ. 317)5.

3. Ἂν καὶ δὲν ἔχει πρακτικὴ σημασία, καθὼς ἐλάχιστες φράσεις –οὐσιαστικὰ λέξεις–
παρατίθενται ἀπὸ τὸ πρωτότυπο, πρέπει νὰ σημειωθεῖ ἐδῶ ὅτι ἡ ἔκδοση τοῦ κανόνα 
στὴν PG 105, στ. 1020-1028 (στὴν ὁποία γίνονται οἱ παραπομπὲς) ἔχει ληφθεῖ ἀπὸ τὰ 
λειτουργικὰ βιβλία καὶ τὸ κείμενο τυπώνεται καταλογάδην, ὁπότε χάνεται ἡ αἴσθηση 
τοῦ ἔμμετρου (ρυθμοτονικοῦ) κειμένου. Προτιμότερη θὰ ἦταν ἡ παραπομπὴ στοὺς W. 
Christ – M. Paranikas, Anthologia Graeca carminum christianorum, Leipzig 1871,247-252. 
Ὁ κανόνας ἀνατυπώνεται καὶ ἀπὸ τὸν Θ. Δετορακη, Βυζαντινὴ Φιλολογία. Τὰ πρόσωπα 
καὶ τὰ κείμενα, τ. Β΄, Ἡράκλειο Κρήτης 2003, 488-497, μὲ διαφορετικὴ στιχαρίθμηση.

4. Στὴν παρατιθέμενη βιβλιογραφία θὰ μποροῦσε νὰ προστεθεῖ καὶ ἡ διατριβὴ τοῦ 
πατρὸς Ε. Πριγκιπάκη, Ἡ Θεοτόκος καὶ τὸ Μυστήριο τῆς Θείας Οἰκονομίας κατὰ τὸν 
Ἅγιο Ἀνδρέα Κρήτης, Ρέθυμνο 2011, κυρίως 353-441, ὅπου καὶ ἀρκετὲς ἀναφορὲς σὲ ἄλλες 
πατερικὲς ὁμιλίες περὶ κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου. 

5. Στὴν σ. 313, σημ. 31, ὅπου χωρίο ἀπὸ τὴν 9η ὁμιλία τοῦ Φωτίου, ἀντὶ τῆς PG 102, στ. 
561 προτιμότερη ἡ παραπομπὴ στὸν Β. Λαουρδα (ἐκδ.), Φωτίου ὁμιλίαι, Θεσσαλονίκη 1959, 98.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 467-474

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 473

Οἱ βυζαντινὲς καταβάσεις τοῦ 12ου αἰώνα εἶναι τὸ θέμα τῆς Ingela Nilsson  

(«Hades Meets Lazarus. The Literary Katabasis in Twelfth-Century Byzantium», σσ. 

322–341), ἡ ὁποία ἐπιμένει ὄχι μόνο στὴν πλέον γνωστὴ καὶ μελετημένη μεταξὺ 

αὐτῶν, τὸν σατιρικὸ διάλογο Τιμαρίων, ἀλλὰ συνεξετάζει και δύο ἠθοποιίες 

τοῦ Νικηφόρου Βασιλάκη, ἀπὸ τὶς ὁποῖες ἡ μία περιγράφει τὴν συνάντηση 

Ὀδυσσέα καὶ Αἴαντα στὸν Κάτω Κόσμο καὶ ἡ ἄλλη καταγράφει τὶς ὑποτιθέμενες  

ἀντιδράσεις τοῦ Ἅδη στὸ ἄκουσμα τῆς ἀνάστασης τοῦ Λαζάρου. Στὴν περίπτωση 

αὐτὴ τὰ ρητορικὰ προγυμνάσματα «open up a fruitful storyworld for ideological 

reflection on the Greek heritage while, at the same time, offer educational practise 

of rhetorical forms» (σ. 339).

Μὲ τὶς σατιρικὲς βυζαντινὲς καταβάσεις ἀσχολεῖται ὁ Przemyslaw Marciniak 

(«“Heaven for Climate, Hell for Company”. Byzantine Satirical Katabaseis», σσ. 

342-355). Στὸ ἄρθρο ἐξετάζεται πῶς δομεῖται ὁ σατιρικὸς Κάτω Κόσμος καὶ πῶς 

ἐπιτυγχάνεται ή σάτιρα, μὲ βάση τρία κείμενα (Τιμαρίων, Μάζαρις, Διάλογος 

κατὰ Ἁγιοχριστοφορίτη): κάθε ἕνα ἀπὸ αὐτὰ ἔχει τὶς ἰδιαιτερότητές του, ἀλλὰ 

συνολικὰ ἀκολουθοῦν τὴν γραμμὴ τοῦ Λουκιανοῦ, παρουσιάζοντας ἕνα κράμα 

χαρακτήρων ὄχι μόνο ἀπὸ διάφορες ἱστορικὲς περιόδους, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὴν 

μυθολογία. Καθὼς σχολιάζουν πολύπλευρα τὴν ἐπικαιρότητα, τελικὰ  «they are 

true heirs to the Lucianic Underworld» (σ. 353). 

Στὸ προτελευταῖο κεφάλαιο ἡ Sarah Iles Johnston («Many (un)Happy 

Returns. Ancient Greek Concepts of a Return from Death and Their Later 

Counterparts», σσ. 356-369) ἀναφέρεται στὶς ἱστορίες γιὰ ἐπιστροφὴ ἀπὸ τὸν 

Κάτω Κόσμο τόσο στὴν κλασσικὴ παράδοση, ὅσο καὶ στὴν χριστιανική, καὶ 

τὶς συγκρίνει μὲ ἀντίστοιχες ἱστορίες στὴν σύγχρονη ἀγγλικὴ λογοτεχνία. 

Ἐνδεικτικὰ ἐξετάζονται κείμενα ὅπως τὸ The Monkey’s Paw τοῦ W. W. Jacobs 

(1902) καὶ τὸ That Hideous Strength τοῦ C. S. Lewis (1945) καὶ ἐπισημαίνεται ἡ 

τελείως διαφορετικὴ προσέγγιση τοῦ θέματος.

Στὸ τελευταῖο ἄρθρο τοῦ τόμου, ποὺ ἔχει καὶ ἐπιλογικὸ χαρακτήρα,   

(«Epilogue. Below the Tree of Life», σσ. 370-384) ὁ Eric Cullhed καὶ ἡ Sigfrid 

Schottenius Cullhed μὲ ἀφετηρία τὴν μεταβυζαντινὴ κατάβαση ποὺ περιγράφεται 

στὸν Ἀπόκοπο τοῦ Μπεργαδῆ (καὶ ἡ ὁποία μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ ὅτι κατὰ κάποιον 

τρόπο γεφυρώνει τὴν ἀνατολικὴ καὶ τὴν δυτικὴ παράδοση), καταγράφουν 

γενικὲς σκέψεις γιὰ τὴν ἀπήχηση καὶ τὴν ἀνθεκτικότητα στὸν χρόνο αὐτοῦ τοῦ 

λογοτεχνικοῦ εἴδους, ποὺ ἔχει νὰ ἐπιδείξει δείγματα σὲ ποικίλα περιβάλλοντα μὲ 

ἀξιοθαύμαστη προσαρμογὴ κάθε φορὰ στὸν δεδομένο τόπο καὶ χρόνο.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 467-474

474

Ἡ γενικὴ ἐμφάνιση τοῦ τόμου εἶναι ἐπιμελημένη καὶ ἡ εἰκονογράφηση 

πλούσια καὶ προσεκτικὰ ἐπιλεγμένη. Μοναδικὴ παραφωνία οἱ ἀρκετὲς ἀβλεψίες 

καὶ τὰ παροράματα, ὅπως (ἀναφέρονται τελείως ἐνδεικτικὰ): σ. viii, ἡ λεζάντα 7.2 

“θολωτόσ πρωτογεωμετρικός τάφοσ στην περιοχή των φερών”, in «θεσσαλία»: 

δεκαπέντε χρόνια αρχαιολογικήσ έρευνασ (1975–1990). αποτελέσματα και 

προοπτικέσ, πρακτικά διεθνούσ … (sic). – σ. 23, σημ. 45 Hippylotos ἀντὶ 

Hippolytos. – σελ. 34 Corpus scriptorium eccliasticorum latinorum. – σελ. 35 ὁ 

πλήρης τίτλος τοῦ βιβλίου τοῦ A. Dieterich, Nekyia εἶναι Beiträge zur Erklärung 
der neuentdeckten Petrusapokalypse. – σ. 55 o E. Rhode ἀναγράφεται Rodhe· 

ἐπιπλέον ἐδῶ ἡ παραπομπὴ εἶναι στὴν 9η/10η ἔκδοση (1925) τοῦ βιβλίου του 

Psyche, ἐνῶ στὴν σ. 89, σημ. 12 ἀναφέρεται ἡ δεύτερη ἔκδοση τοῦ 1889. – σ. 237 

Hπειρος. Θεσπρωτια. –νεκυομανειον (sic). – σ. 247, σημ. 32 κελαδήμα. – σ. 260 

καταβάσις. – σ. 285 Αnnalecta. – σ. 301 Bad (ἀντὶ ad) trium codicum auctoritatem. 

– σ. 316, σημ. 36 ἀνυπάρκτον ἀντὶ ἀνυπάρκτων. 

Συνολικὰ πάντως ἡ διαχρονικὴ καὶ διεπιστημονικὴ αὐτὴ προσέγγιση 

τοῦ ταξιδιοῦ στὸν Κάτω Κόσμο, παρὰ τὴν αἰσθητὴ ἔλλειψη λεπτομερέστερης 

πραγμάτευσης καὶ ἄλλων χαρακτηριστικῶν κειμένων τοῦ εἴδους (ὅπως π.χ. οἱ 

ἐσχατολογικοὶ μῦθοι τοῦ Πλάτωνα καὶ κυρίως ὁ μῦθος τοῦ Ἠρὸς τοῦ Ἀρμενίου 

[Πολιτεία 614b-621d]), ἔρχεται νὰ ἐμπλουτίσει τὴν βιβλιογραφία μὲ ἕναν 

ἀξιολογότατο τίτλο, ὁ ὁποῖος θὰ δώσει τὸ ἔναυσμα γιὰ περαιτέρω ἔρευνα τοῦ 

θέματος, ποὺ εἶναι κυριολεκτικὰ ἀνεξάντλητο.

Στυλιανοσ Λαμπακησ

Ἰνστιτοῦτο Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν/ΕΙΕ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

