
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 32 (2022)

   ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SΥΜΜΕΙΚΤΑ 32

  

 

  

  Das Alte Testament und seine bildliche
Repräsentanz in byzantinischen Kirchen: Einige
grundlegende Überlegungen 

  Michael ALTRIPP   

  doi: 10.12681/byzsym.27837 

 

  

  Copyright © 2022, Michael Altripp 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ALTRIPP, M. (2022). Das Alte Testament und seine bildliche Repräsentanz in byzantinischen Kirchen: Einige
grundlegende Überlegungen. Byzantina Symmeikta, 32, 185–199. https://doi.org/10.12681/byzsym.27837

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 21/01/2026 10:15:15



Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

ΑΘΗΝΑ • 2009 • ATHENS

Τομοσ 32 Volume

Michael Altripp

Das Alte Testament und seine Bildliche Repräsentanz in

Byzantinischen Kirchen: Einige Grundlegende Überlegungen

ΑΘΗΝΑ • 2022 • ATHENS

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH 
SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ 
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΕΘΝΙΚΟ IΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 185-199

Michael  Altripp 

Das Alte Testament und seine Bildliche Repräsentanz in 
Byzantinischen Kirchen: Einige Grundlegende Überlegungen

Alttestamentliche Darstellungen in byzantinischen Kirchen wurden bislang 
nicht einer eigenen Untersuchung unterzogen. Auch Einzeluntersuchungen 
zu den Bild-Themen des Alten Testamentes sind rar und widmen sich 
fast ausschließlich dem Medium der Buchmalerei1. Grund für das geringe 
Interesse dürften die insgesamt wenigen Darstellungen aus dem Bereich 
des Alten Testamentes in den Bild-Ausstattungen der byzantinischen 
Kirchen sein. Dort überwiegen Illustrationen aus dem Neuen Testament bei 
weitem. Zudem erfreut sich das Alte Testament ganz generell auch in der 
Kunstgeschichte nicht der gleichen Beachtung wie das Neue Testament. Im 
Widerspruch dazu ist der Bild-Bestand in den byzantinischen Kirchen doch 
so signifikant, daß er mehr Beachtung verdiente. 

Für die byzantinische Zeit ist auf den Sammelband von Magdalino2 zu 
verweisen, in dem jedoch die Monumentalkunst ausgespart bleibt. Lediglich 
am Rande und in einem anderen Kontext werden alttestamentliche Bilder 
behandelt z.B. von Roussanova3, die in ihrem sechsten Kapitel (“Sheltering 

1. Zu nennen wäre hier: S. Papadaki-Ökland, Byzantine illuminated manuscripts of the 
Book of Job. A preliminary study of the miniature illustrations. Its origin and development, 
Turnhout 2009; T. C. Aliprantis, Moses auf dem Berge Sinai. Die Ikonographie der Berufung 
des Moses und des Empfangs der Gesetzestafeln, München 1986.

2. P. Magdalino – R. Nelson (Hrsg.), The Old Testament in Byzantium, Washington 
2010.

3. R. B. Roussanova, Painted Messages of Salvation: Monumental Programs of the 
Subsidiary Spaces of Late Byzantine Monastic Churches in Macedonia, 2005 (UMI) [http://
hdl.handle.net/1903/2660].



	 MICHAEL ALTRIPP186

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 185-199

the Divine: Old Testment Imagery in the Narthex of the Church of the Virgin 
Peribleptos in Ohrid”) auf alttestamentliche Darstellungen eingeht. Mit einem 
neu aufgekommenen Interesse für die Propheten-Figuren wird zwar das Alte 
Testament im weitesten, aber nicht die alttestamentlichen Darstellungen im 
eigentlichen Sinne behandelt; hier ist auf die außerordentlich gute Arbeit 
von Zarov4 zu verweisen.

In der Theologie hat man sich dagegen in der jüngsten Zeit verstärkt 
dem Alten Testament gewidmet. Hier sind Dimitrov5 und Pentiuc6 zu 
nennen. Aber lediglich Pentiuc streift den Bereich der Ikonographie. Für 
einen theologischen Ansatz sind aus jüngster Zeit Ondrey7 sowie Childs8 zu 
erwähnen9. 

Die im Folgenden in einem ersten Ansatz zu untermauernde 
These bezieht sich auf das Verhältnis zwischen alttestamentlichen und 
neutestamentlichen Bildern, wie es in besonders anschaulicher Weise z.B. 
in dem Zyklus der Kirche Maria Lyskirchen in Köln10 (um 1220) (Abb.1) 
oder auch auf den Tafeln des ehemaligen Ambos von Klosterneuburg11 (sog. 
„Verduner Altar“) (1181) zu beobachten ist. Im ersten Fall wird einem Bild 
aus dem Alten Testament jeweils eines aus dem Neuen Testament gegenüber 

4. I. K. Zarov, The messages of salvation: the iconography of the dome of the Virgin 
Peribleptos Church in Ohrid, in: Proceedings of the 22nd International Congress of Byzantine 
Studies. Sofia, 22-27 August 2011, Sofia 2011, 557-573.

5. I. Z. Dimitrov, Das Alte Testament als christliche Bibel in orthodoxer und westlicher 
Sicht: Zweite Europäische Orthodox-Westliche Exegetenkonferenz im Rilakloster vom 8.-15. 
September 2001, Tübingen 2004.

6. E. G. Pentiuc, The Old Testament in Eastern Orthodox Tradition, Oxford 2014.
7. H. T. Ondrey, The Minor Prophets as Christian Scripture in the Commentaries of 

Theodore of Mopsuestia and Cyril of Alexandria, Oxford 2018.
8. B. S. Childs, The Struggle to Understand Isaiah as Christian Scripture, Grand Rapids 

2004.
9. Der Untertitel „as Christian Scripture“ bei beiden Werken deutet darauf hin, daß 

die hier behandelten alttestamentlichen Schriften als Teil der christlichen Überlieferungs-
Tradition verstanden werden. Durch diese „Vereinnahmung“ entgehen diese Text der 
abwertenden Vorbildhaftigkeit einer strengen Typologie.

10. Vgl. F. Goldkuhle, Mittelalterliche Wandmalerei in St. Maria Lyskirchen. Ein 
Beitrag zur Monumentalkunst des Mittelalters in Köln, Düsseldorf 1954; R. Krombholz, 
Köln. St. Maria Lyskirchen, Köln 1992.

11. Vgl. F. Röhrig, Der Verduner Altar, Klosterneuburg 82004.



DAS ALTE TESTAMENT UND SEINE BILDLICHE REPRÄSENTANZ 187

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 185-199

gestellt. Dieses ist das gängige typologische Schema; es wird im zweiten 
Falle erweitert, indem bezüglich des Alten Testamentes noch zwischen 
Ereignissen unterschieden wird, die sich vor (ante legem) bzw. unter (sub 
lege) dem Gesetz ereignet haben. In beiden Fällen jedoch geht es um eine 
„Überbietung“ des alttestamentlichen durch das neutestamentliche Ereignis, 
wodurch der Tendenz nach alles, was vor Christi Geburt geschehen ist, eine 
„geringere“ Bedeutung erhält gegenüber jenem, was sich nach dieser ereignet 
hat. 

Im westlichen Mittelalter gab es diese klare Abgrenzung zwischen 
den Epochen vor und nach der christlichen Zeiten-Wende, die sich in der 
Eins-zu-eins-Zuordnung von AT/NT-Typologien äußerte. Auch wenn der 
kunstgeschichtliche Typologie-Begriff in der jüngsten Zeit eine starke 
Erweiterung erfahren hat12, bleibt er doch in der Theologie seit der Zeit der 
Kirchenväter auf diese direkte Zuordnung beschränkt. Dieser Typologie-
Begriff ist daher auch für Maria Lyskirchen (Abb.1) und den Verduner 
Altar konstitutiv.

Und es ist genau dieser Typologie-Begriff, der in den Bild-Programmen13 
frühchristlicher und byzantinischen Kirchen gerade nicht zum Tragen 
kommt14. In keiner frühchristlichen und auch in keiner byzantinischen 
Kirche werden alttestamentliche und neutestamentliche Bilder in einer 
typologischen Weise einander zugeordnet, wie dies etwa in Maria Lyskirchen 
zu beobachten ist.

12. M. Altripp, Typology (wird in der Encyclopedia of the Bible and its Reception 
erscheinen); B. Mohnhaupt, Beziehungsgeflechte. Typologische Kunst des Mittelalters, Bern 
2000; A. Linke, Typologie in der frühen Neuzeit. Genese und Semantik heilsgeschichtlicher 
Bildprogramme von der Cappella Sistina (1480) bis San Giovanni in Laterano (1650), 
Berlin 2014; W. Telesko, In Bildern denken. Die Typologie in der bildenden Kunst der 
Vormoderne, Wien 2016.

13. Damit sind ausschließlich die an den Kirchen-Wänden angebrachten Fresko- oder 
Mosaik-Bilder und keine Ikonen gemeint.

14. M. Altripp, Die (frühchristliche und) byzantinische Kirche als Offenbarungsraum, 
in: Contextus. FS  für Sabine Schrenk, hrsg. von S. De Blaauw – E. Enss – P. Linscheid, 
Münster 2020, 413-421; S. Schrenk, Typos und Antitypos in der frühchristlichen Kunst, 
Münster 1995; zur Arbeit von Schrenk siehe die Anmerkung von Mohnhaupt (vgl. Anm.12), 
Anm.8: „Die Autorin arbeitet allerdings mit einem derartig restriktiven Typologiebegriff, 
daß ihr beinahe die Objekte ihrer eigenen Untersuchung abhanden kommen“. Das tut sie 
allerdings korrekterweise in Analogie zum spätantiken Typologie-Begriff.



188 	 MICHAEL ALTRIPP

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 185-199

Andererseits werden ab der mittelbyzantinischen Zeit vermehrt –wenn 
auch aufs Ganze betrachtet, eher selten– alttestamentliche Darstellungen in 
byzantinischen Kirchen angebracht. Aber ihre Auswahl bleibt beschränkt 
und ihre Funktion ganz offenbar variabel.

1) Dabei handelt es sich vornehmlich um die folgenden Bilder: 
Philoxenia15 (auch „Abrahams Gastmahl“), Bindung des Isaak16 (auch 
„Abrahams Opfer“), Drei Jünglinge im Feuerofen17, „Weisheit baut sich ein 
Haus“18.

2) Andere alttestamentliche Themen werden in Einzelfällen in 
eigenständigen Zyklen ausgebreitet: Elias19, Genesis/Adam20, Joseph21. 

15. W. Gernöfer, Die Darstellung der drei Männer an der Eiche von Mamre und 
ihre Bedeutung in der frühchristlichen Kunst, Römische Quartalschrift für christliche 
Altertumskunde und Kirchengeschichte 104 (2009), 1-2; N. Ozoline, L’hospitalité d’Abraham. 
Étude de typologie christologique et trinitaire, Bukarest 2004 (mir nicht zugänglich). 

16. Vgl. M. Altripp, Die Bindung des Isaak in der frühchristlichen, jüdischen und 
byzantinischen Ikonographie: neue Beobachtungen, ΔΧΑΕ 36 (2015), 35-48; H.-J. Geisherr, 
Das Problem der Typologie in der ältesten christlichen Kunst: Studien zum Isaak-Opfer und 
Jonaswunder, Berlin 22018.

17. Vgl. H. R. Seeliger, Πaλαι Μαρτυρεσ. Die drei Jünglinge im Feuerofen als Typos in 
der spätantiken Kunst, Liturgie und patristischen Literatur, in: Liturgie und Dichtung, hrsg. 
von J. Becker, St. Ottilien 1983, 257-334.

18. Vgl. Z. Brzozowska, Wisdom has built her house (Proverbs 9, 1-6). The history of the 
notion in Southern and Eastern Slavic art in the 14th-16th centuries, Studia Ceranea 5 (2015), 
33-58; K. C. Felmy – E. Haustein-Bartsch, Die Weisheit baute ihr Haus. Untersuchungen zu 
hymnischen und didaktischen Ikonen, München 1999; J. Meyendorff, L’iconographie de la 
sagesse divine dans la tradition byzantine, Cahiers Archéologiques 10 (1959), 259-277.

19. Vgl. Elias-Kirche von Thalames (um 1400) (N. Kontogiannis – S. Germanidou, The 
iconographic program of the Prophet Elijah Church, in Thalames, Greece, BZ 101 [2008], 55-
88) und Koimesis-Kirche von Morača (1251/2) (R. Hamman-Mac Lean – H. Hallensleben, Die 
Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien vom 11. bis zum frühen 14. Jahrhundert. 
Bildband, Giessen 1963, Pl.11; V. J. Đurić, Byzantinische Fresken in Jugoslawien, München 
1976, Abb.34).

20. Vgl. die sog. „Demetrios-Kapelle“ der Pantokrator-Kirche von Dečani (2.V.14.Jh.) 
(vgl. M. Marković, List of the Frescoes and perspective views of the particular church areas 
showing the disposition of the frescoes, in: Mural Painting of Monastery of Dečani, hrsg. von 
V. J. Đurić, Belgrad 1995, 17-62, Sch.VII) sowie im Narthex der Soter-Kirche von Akoumia 
(1389) (vgl. Io. Spatharakis, Byzantine Wall Paintings of Crete, Bd. IV, Amsterdam 2015, 
16-36 u. Abb.51-59).

21. Vgl. Sv. Trojiza von Sopoćani (3.V.13.Jh.) (V. J. Đurić, Sopoćani, Belgrad 1967, 73ff.).



189DAS ALTE TESTAMENT UND SEINE BILDLICHE REPRÄSENTANZ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 185-199

3) Wieder andere werden in andere Zusammenhänge integriert22: 
Gruppen alttestamentliche Szenen: u.a. Brennender Dornbusch, Traum 
des Nebukadnezar; Erzengel-Michael-Zyklus: Lot (Rettung aus Sodom), 
Jakob (Kampf), Daniel (Löwen-Grube); Koimesis: Gideon (Vlies23), Hesekiel 
(Verschlossene Pforte24).

4) Darüber hinaus können alttestamentliche Personen einzeln auftreten 
(Mose, Aaron, Jesaja, Melchisedek25); einige begegnen allerdings in dem – 
oft erweiterten– Kreis der Propheten im Tambour. 

Diese letzte, vierte Gruppe (alttestamentliche Personen z.B. im 
Propheten-Kreis des Tambour unterhalb der Kuppel) hat bislang die wohl 
größte Beachtung erfahren. Hierzu gibt es schon seit mehreren Jahren 
umfangreiche Literatur, die in jüngster Zeit um ganz wesentliche Beiträge26 
erweitert worden ist.

Auch alttestamentliche Szenen blieben nicht gänzlich unberücksichtigt, 
wurden aber allenfalls am Rande eines anderen Zusammenhanges behandelt. 
So hat Roussanova27 in ihrer Dissertation den „Übergangs-Charakter“ des 
Narthex, also der Vorhalle byzantinischer Kirchen untersucht und in diesem 
Kontext entsprechende Darstellungen des Alten Testamentes in den von ihr 
ausgewählten Denkmälern gedeutet. Da Bilder aber wie Texte, auf denen 
sie im konkreten Falle ja auch beruhen, auf vielfältige Weise deutbar sind, 
lassen sich noch andere hermeneutische Dimensionen erschließen. 

22. Vgl. auch „Traum des Nebukadnezar“ oder „Eherne Schlange“.
23. Vgl. J. Radovanović, La toison de Gédéon dans la peinture serbe du moyen âge, 

Zograf 5 (1976), 38-43; G. P. Schiemenz, The significance of the Prophet Gideon at Lagoudera, 
Επετηρίδα Κέντρου Μελετών Ιεράς Μονής Κύκκου 6 (2004), 193-218.

24. Vgl. G. Babić, L’image symbolique de la “Porte Ferme” à Saint-Clément d’Ochrid, 
in: Synthronon. Art et Archéologie de la fin de l’Antiquité et du Moyen Âge, hrsg. von A. 
Grabar, Paris 1968, 147-51.

25. Melchisedek z.B. tritt einerseits zusammen mit u.a. Aaron, David, Salomon im 
Gurtbogen (Axos, Hg. Ioannes [14.Jh.] [I. Spatharakis, Byzantine Wall Paintings of Crete, 
Bd.II, Amsterdam 2010, fig. 120]), andererseits in der Apsis-Kalotte der Prothesis der 
Metamorphosis-Kirche von Thalamas (14.Jh.) (D. Eliopoulou-Rogan, Mani, Athen 1973, 
123) als Einzel-Figur auf.

26. P. Kostovska, The Prophetic Figures and their quotations in the Church of St. 
Nicholas in Varoš, near Prilep (The Symbolism of Their Meaning), Balcanoslavica 25 
(1998), 159-182; L. Popovich, Prophets carrying texts by other authors in Byzantine painting: 
mistakes or intentional substitutions?, ZRVI 44 (2007), 229-244; Zarov (vgl. Anm.4).

27. Roussanova (vgl. Anm.5), 205-264.



BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 185-199

190 	 MICHAEL ALTRIPP

Ein Beispiel soll das illustrieren: Die sog. Bindung des Isaak gehört zu 
jenen alttestamentlichen Darstellungen, die sich seit der mittelbyzantinischen 
Zeit fast schon kanonisch im Bereich der Prothesis28 befinden, also dem 
nördlichen Apsis-Nebenraum, in dem die eucharistischen Gaben zubereitet 
werden. Dort spiegelt das Bild das Geschehen an dem dort befindlichen 
sogenannten Zurüst-Tisch. Mitnichten ist es hier ein typologisches Vorbild 
im westlichen Sinne, sondern so wie auch Isaak von Abraham nicht 
getötet wird, wird auch in das eucharistische Brot zunächst nur symbolisch 
eingestochen29 –womit auf den Lanzen-Stich des Longinus verwiesen wird–, 
während sich das Opfer selbst aber erst am Altar vollzieht. Wir haben es 
somit noch nicht einmal mit einer „überbietenden“ Typologie im Bild-Ritus-
Verhältnis zu tun, das etwa im Westen in Halberstadt begegnet, wo der sog. 
„Abrahams-Teppich“ (M.12.Jh.)30 mit der entsprechenden Bindungs-Szene 
an der Chor-Rückwand aufgehängt gewesen und somit auf das Geschehen 
am Altar bezogen worden ist. 

Das Beispiel der Bindung innerhalb der byzantinischen Bild-
Programme offenbart somit das anders gelagerte Typologie-Verständnis im 
Sinne einer Geschichte, die forterzählt wird, sich allenfalls wiederholt, aber 
nicht „überboten“ wird.

Anders ist dieses Bild jedoch zu verstehen, wenn es sich z.B. im 
Narthex31 befindet. Dort fehlt der eucharistisch-rituelle Kontext, und 
ganz offenkundig kommt nun der Erlösungs-Gedanke zum Tragen. So wie 
Isaak verschont bleibt und in diesem Sinne „Erlösung“ findet, erwartet 
diese Erlösung auch jenen Katechumen oder Büßer im Narthex –dem 
der Zutritt zum Kirchen-Inneren, dem Naos, verwehrt ist– sobald er sich 
den Gläubigen anschließt. Dieselbe Deutung trifft auch zu, wenn man sie 

28. Vgl. M. Altripp Die Prothesis und ihre Bildausstattung in Byzanz unter besonderer 
Berücksichtigung der Denkmäler Griechenlands, Frankfurt 1996, 88f.; Altripp, Die Bindung 
(vgl. Anm.16), 44-47.

29. An dieser Stelle ist die Interpretation von Origenes (Homilie 8,6; Text u. Übers.: P. 
Habermehl, Origenes. Die Homilien zum Buch Genesis, Berlin 2011, 170f.) von besonderem 
Interesse, der nicht nur Isaak als Christus, sondern Abraham als Priester deutet.

30. A. Preiss, Der Abraham-Engel-Teppich im Domschatz zu Halberstadt: 
Aufhängungsort und Bildprogramm, in: Architektur und Liturgie. Akten des Kolloquiums 
vom 25. bis 27. Juli 2003 in Greifswald, hrsg. von M. Altripp – C. Nauerth, Wiesbaden 2006, 
251-264; A. Preiss, Der Abraham-Engel-Teppich im Domschatz zu Halberstadt, Halle 2002.

31. Vgl. Sv. Trojiza von Sopoćani (3.V.13.Jh. [Malerei]) (Đurić, Sopoćani [vgl. Anm. 21], 71).



191

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 185-199

DAS ALTE TESTAMENT UND SEINE BILDLICHE REPRÄSENTANZ

auf die im Narthex Beigesetzten bezieht32. Auch bei der Darstellung im 
Narthex erweist sich der anders gelagerte Charakter alttestamentlicher 
Darstellungen in byzantinischen Bild-Programmen: Was der Katechumene, 
Büßer oder Verstorbene zu erwarten hat, ist um keinen Deut „besser“ als 
das, was Isaak erfahren hat. Es geht auch hier nicht um eine „Überbietung“, 
sondern lediglich um ein historisches (= alttestamentliches) Vorbild.

Hierdurch kommt etwas ganz Elementares zum Ausdruck: Diese 
alttestamentlichen Bilder sind Zeugen einer Vorstellung von Geschichte, 
in der es eigentlich keinen Bruch gegeben hat, der diese Geschichte in ein 
„davor“ und ein „danach“ einteilt33. Es ist eine Geschichte im Sinne der 
ἀνακεφαλαίωσις (recapitulatio) des Eirenaios34, die fortschreitet, und bei 
der die Geschichte der Juden ein integraler Bestandteil der Heilgeschichte 
bleibt. Das ändert nichts daran, daß die Byzantiner den Juden die Tötung 
Jesu zum Vorwurf machten; aber dieser Vorwurf schmälert die Bedeutung 
der jüdischen Geschichte in keiner Weise. Ob hiermit auch möglicherweise 
zusammenhängt, daß Juden in Byzanz weit weniger verfolgt wurden als im 
Westen, bleibt eine interessante Frage35. Es ist jedenfalls in diesem Kontext 

32. F. Piel, Bemerkungen zur Bedeutung des Narthex, in: Zeit und Stunde. FS Aloys 
Goergen, hrsg. von H. Kern, München 1985, 195-203; F. Bache, La fonction funéraire du 
narthex dans les églises byzantines du XIIe au XIVe siècle, Histoire de l’art 7 (1989), 25-
33; B. Todić, L’influence de la liturgie sur la décoration peinte du narthex de Sopoćani, in: 
Древнерусское искусство: Русь, Византия, Балканы XIII век, hrsg. von A. L. Batalov u.a., 
1997, 43-58; S. Kalopissi-Verti, The murals of the narthex: the paintings of the late thirteenth 
and fourteenth centuries, in: Asinou across time. Studies in the architecture and murals of the 
Panagia Phorbiotissa, Cyprus, hrsg. von A. Weyl Carr – A. Nicolaides, Washington 2012, 
115-208.

33. Ebenso E. Tsalampouni, Typologische und allegorische Schriftauslegung bei den 
orthodoxen Vätern und Schriftstellern am Beispiel von Exodus, Orthodoxes Forum 22 (2008), 
62. An anderer Stelle (S.63) spricht sie von dem „lineare[n] Verständnis der Geschichte“.

34. Vgl. Th. Holsinger-Friesen, Irenaeus and Genesis. A Study of Competition in Early 
Christian Hermeneutics, Eisenbrauns 2009.

35. Vgl. J. Niehoff-Panagiotidis, Conceptualising Byzantine Judaism, Bulletin of 
Judaeo-Greek Studies 38 (2006), 26-32; J. K. Aitken, The Jewish-Greek Tradition in 
Antiquity and the Byzantine Empire, New York 2014; R. Bonfil (Hrsg.), Jews in Byzantium. 
Dialectics of Minority and Majority Cultures, Leiden 2012; A. Sharf, Byzantine Jewry from 
Justinian to the Fourth Crusade, London 1971; S. B. Bowman, The Jews of Byzantium, 1204-
1453, Jacksonville 1985.



192

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 185-199

	 MICHAEL ALTRIPP

interessant und auffällig, daß die anti-jüdische Literatur36 sich weniger 
durch Polemik als eher durch wohlwollende Rhetorik auszeichnet.

Bereits von Jesus ist überliefert, daß nicht nur das ganze Gesetz bis 
zum Ende der Welt Gültigkeit behalte (ἕως ἂν παρέλθῃ ὁ οὐρανὸς καὶ ἡ 
γῆ, ἰῶτα ἓν ἢ μία κεραία οὐ μὴ παρέλθῃ ἀπὸ τοῦ νόμου, ἕως ἂν πάντα 
γένηται [Mt 5,18]), sondern erfüllt werden müsse (ὅτι δεῖ πληρωθῆναι 
πάντα τὰ γεγραμμένα ἐν τῷ νόμῳ Μωϋσέως καὶ τοῖς προφήταις καὶ 
ψαλμοῖς περὶ ἐμοῦ [Lk 24,44]).

In diesem Sinne meint (Pseudo-)Justin37 über die Septuaginta, daß diese 
in fast schon exklusivem Sinne den Christen gehöre. 

Aus den alttestamentlichen Schriften nämlich spricht nach 
Auffassung der Kirchenväter ein und derselbe Gott: Εἷς ἐστιν ὁ θεὸς ὑπό 
τε παλαιᾶς διαθήκης καὶ καινῆς κηρυττόμενος, ὁ ἐν τριάδι ὑμνούμενός 
τε καὶ δοξαζόμενος38. Und Origenes ergänzt: Longum erit si ex omnibus 
evangeliorum locis testimonia congregemus, quibus unus atque idem deus 
legis et evangeliorum esse doceatur39. Auch der bereits zitierte Eirenaios 

36. Vgl. A. Külzer, Disputationes graecae contra Judaeos. Untersuchungen zur 
byzantinischen antijüdischen Dialogliteratur und ihrem Judenbild, Stuttgart 1999.

37. Vgl. seine Schrift Λόγος παραινετικὸς πρὸς Ἕλληνας (Cohortatio ad Graecos), 13; 
Text: M. Markovich, Cohortatio ad Graecos. Pseudo-Iustinus [Patristische Texte und Studien 
32], Berlin 1990, 41: Εἰ δέ τις φάσκοι τῶν προχείρως ἀντιλέγειν εἰθισμένων, μὴ ἡμῖν τὰς 
βίβλους ταύτας, ἀλλὰ Ἰουδαίοις προσήκειν, διὰ τὸ ἔτι καὶ νῦν ἐν ταῖς συναγωγαῖς αὐτῶν 
σῴζεσθαι, καὶ μάτην ἡμᾶς ἐκ τούτων φάσκειν τὴν θεοσέβειαν μεμαθηκέναι λέγοι, γνώτω 
ἀπ’ αὐτῶν τῶν ἐν ταῖς βίβλοις γεγραμμένων, ὅτι οὐκ αὐτοῖς, ἀλλ’ ἡμῖν ἡ ἐκ τούτων 
διαφέρει διδασκαλία. Τὸ δὲ παρὰ Ἰουδαίοις ἔτι καὶ νῦν τὰς τῇ ἡμετέρᾳ θεοσεβείᾳ 
διαφερούσας σῴζεσθαι βίβλους θείας προνοίας ἔργον ὑπὲρ ἡμῶν γέγονεν; vgl. C. Riedweg, 
Ps.-Justin (Markell von Ankyra?). Ad Graecos de vera religione (bisher “Cohortatio ad 
Graecos”), Bd.2: Kommentar, Basel 1994, 321f.; Übers.: Th. Falls, The fathers of the church. 
Bd.6, Washington 1977, 390: “If anyone should object that these books belong to the Jews 
(since they are even now preserved in their synagogues), and not to us [Christians], and that 
it would be useless for us to say that we learned our religion from them, he should know from 
an examination of those books that their doctrinal content refers to us [Christians], and not 
to the Jews. The fact that these books containing our religious doctrines are preserved among 

the Jews even to this day is but the work of Divine Providence on our behalf”. 
38. Johannes von Damaskos, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως (Expositio 

fidei) 4,17; Text - Übers.: P. Ledrux, Jean Damascène. La foi orthodoxe (SC, Bd. 540), Paris 
2011, 242f.: “Il est unique, le Dieu proclamé par l’Ancien et le Nouveau Testament, ce Dieu 
qui est célébré et glorifié dans la Trinité”.

39. Origenes, Περὶ ἀρχῶν (De Principiis), II,4,2; Text u. Übers.: H. Görgemanns – 



DAS ALTE TESTAMENT UND SEINE BILDLICHE REPRÄSENTANZ 193

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 185-199

meint: sicut et „Christus lapis summus angularis“ omnia sustinens et in 
unam fidem Abrahae colligens eos qui ex utroque testamento apti sunt in 
aedificationem Dei40. Aus dieser gemeinsamen Urheberschaft Gottes und 
der Gültigkeit beider Testamente folgt nach Auffassung der Kirchenväter 
notwendigerweise die Symphonia (συμφωνία) der beiden Schriftteile. Daher 
meint Klemens von Alexandreia: κανὼν δὲ ἐκκλησιαστικὸς ἡ συνῳδία καὶ 
ἡ συμφωνία νόμου τε καὶ προφητῶν τῇ κατὰ τὴν τοῦ κυρίου παρουσίαν 
παραδιδομένῃ διαθήκῃ41. Eine enge Verbindung und Harmonie beider 
Testamente erkannte auch Johannes Chrysostomos in seiner ersten42 und 
vierten43 Homilie über die Genesis.

Auch in byzantinischer Zeit wird diese Harmonie beispielsweise mit 
Blick auf die Liturgie betont. So sieht sie Nikolaos Kabasilas44 durch das 
Sanctus deutlich zum Ausdruck gebracht. Und Symeon von Thessalonike 
erkennt sie in den beiden Kelchen wieder, die die Mandyas –ein liturgisches 
Gewand byzantinischer Bischöfe– an ihren oberen Teilen schmücken45. Aus 
ihnen „fließen“ die „Potamoi“ –vergleichbar den spätantiken Clavi– wie aus 
den beiden Bünden hervor46.

H. Karpp, Origenes. Vier Bücher von den Prinzipien, Darmstadt 31992, 332f.: „Es würde zu 
weit führen, wenn wir überall in den Evangelien die Zeugnisse sammeln wollten, aus den en 
sich ergibt, daß der Gott des Gesetzes und der Evangelien ein und derselbe ist“.

40. Vgl. seine Schrift Ἔλεγχος καὶ ἀνατροπὴ τῆς ψευδωνύμου γνώσεως (Adversus 
Haereses), IV, 25,1 (Text u. Übers.: N. Brox, Irenäus von Lyon. Adversus Haereses. Gegen 
die Häresien, Bd. IV, Freiburg 1997, 198f.: „wie auch‚ Christus, der Haupteckstein [..], alles 
aushält und die Menschen, die aus beiden Testamenten sich zu Bau Gottes eignen, in den 
einen Glauben Abrahams sammelt“).

41. Vgl. seine Schrift Στρωματεῖς, Bd.VI XV, 125, 3 (Text u. Übers.: P. Descourtieux, 
Clément d’Alexandrie. Les stromates. Stromate VI [SC, Bd. 446], Paris 1999, 310f.: “la règle 
de l’Église, c’est l’accord à l’unisson de la Loi et des prophètes avec le Testament transmis lors 
de la venue du Seigneur”). 

42. Vgl. PG 54, 583; L. Brottier, Sermons sur la genèse. Jean Chrysostome (SC, Bd. 
433), Paris 1998, 152f.

43. Vgl. PG 54, 594; Brottier (vgl. Anm. 42), 226f.
44. Vgl. seine Schrift Εἰς τὴν λειτουργίαν, 20 (PG 150, 412D).
45. Vgl. seine Schrift Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, 79 (PG 155, 256C): ἐκ τῶν δύο 

πηγάζοντα ἀεννάως Διαθηκῶν. 
46. Vgl. seine Schrift Περί τε τοῦ θείου ναοῦ, 38 (PG 155, 712D): ὡς ἐκ τῶν δύο 

Διαθηκῶν τὸν διδάσκαλον χρὴ λαμβάνειν.



194

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 185-199

	 MICHAEL ALTRIPP

Selbstverständlich ist den Kirchenvätern ein Unterschied zwischen 
beiden Testamenten bewußt. Der aber –so Johannes Chrysostomos47– betrifft 
nicht das Wesen der Schriften, sondern lediglich ihre Zeiten.

Dreh- und Angel-Punkt beider Testamente ist nämlich nach 
frühchristlicher Auffassung Christus: „Hic enim est ‘thesaurus absconsus in 
agro‘, hoc est in isto mundo –‚ager‘ enim ‚mundus est‘–, absconsus vero in 
scripturis, quoniam per typos et parabolas significabatur“48.

Durch ihn wird das Alte Testament zu einer christlichen Schrift, wie 
Justin gemeint hat (s.o.). In ihm ist wie ein Schatten angelegt, was später 
seine Fülle in der Zeit Jesu-Christi erhalten hat. Hier ist selbstverständlich 
der Ansatz einer Überbietung zu erkennen. Aber das wird in dieser Schärfe 
selten gesehen. Stattdessen schreibt etwa Origenes in seinem Johannes-
Kommentar49: Καὶ τοῦτο δὲ εἰδέναι ἐχρῆν, ὅτι ὥσπερ ἔστι νόμος σκιὰν 
περιέχων τῶν μελλόντων ἀγαθῶν ὑπὸ τοῦ κατὰ ἀλήθειαν καταγγελομένου 
νόμου δηλουμένων οὕτω καὶ εὐαγγέλιον σκιὰν μυστηρίων Χριστοῦ 
διδάσκει τὸ νομιζόμενον ὑπὸ πάντων τῶν ἐντυγχανόντων νοεῖσθαι. 
Daraus folgt, daß auch der Christ, der zwar mit den „Bildern“ mehr besitzt 
als die Juden mit den „Schatten“, noch immer nicht Anteil an der Wahrheit 
hat. Hier scheint wieder das Entwicklungsmodell der Anakephalaiosis des 
Eirenaios (s.o.) auf.

An diesem Wechsel von „Schatten“ und „Bild“, an dem die Kirchenväter 
ein Versagen der Juden festmachen, die ihren Messias nicht erkannt hätten, 
entscheidet sich, ob man mehr die Überbietung oder mehr die Kontinuität 
betont.

Selbst Methodios von Olympos meint in seinem „Gastmahl“, daß die 
Frucht der Propheten erfreulich gewesen sei: Ὡραῖος καρπὸς ἐβλάστησε 

47. Vgl. seine Schrift Εἰς τὴν ἀποστολικὴν ρῆσιν (De verbis apostoli) (PG 51,282).
48. Vgl. Eirenaios, Ἔλεγχος (vgl. Anm. 40), IV, 26,1: „Er ist nämlich ,der im Acker‘, 

das heißt in der Welt ‚verborgene Schatz‘ (Mt 13,44) –denn ‚der Acker ist die Welt‘ (Mt 
13,38)–, verborgen in den Schriften, insofern er durch Vorausbilder und Parabeln bezeichnet 
wurde“. Text u. Übers.: Brox (vgl. Anm.40), 202f. 

49. Ὠριγένους τῶν εἰς τὸ κατὰ Ἰωάννην εὐαγγέλιον ἐξηγητικῶν, I,7,39; Text u. 
Übers.: C. Blanc, Origène. Commentaire sur Saint Jean (SC, Bd.120), Paris 1996, 78f.: “Il 
faut savoir que, de même qu’il y a une loi qui renferme l’ombre des biens à venir révéles par la 
loi promulguée selon la vérité, de même l’Évangile, qu’on s’imagine compris de tout le monde, 
enseigne l’ombre des mystères du Christ”.



DAS ALTE TESTAMENT UND SEINE BILDLICHE REPRÄSENTANZ 195

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 185-199

διὰ Μωυσέως ὁ νόμος, ἀλλ’ οὐχ οὕτως ἦν ὡραῖος ὡς τὸ εὐαγγέλιον. 
Ἐκεῖνος μὲν γὰρ τύπος τις ἦν καὶ σκιὰ τῶν μελλόντων πραγμάτων, τοῦτο 
δ’ ἀλήθεια καὶ ζωῆς χάρις. Ὡραῖος ἦν τῶν προφητῶν ὁ καρπός, ἀλλ’ οὐχ 
οὕτως ὡραῖος ὡς ὁ ἐξ αὐτοῦ γεωργούμενος τῆς ἀφθαρσίας50. 

Tertullian geht noch einen Schritt weiter, wenn er schreibt: Plane, si 
Iudaicarum caeremoniarum, si legalium sollemnitatum obseruantes sumus; 
illas enim apostolus dedocet compescens ueteris testamenti in Christo 
sepulti perseuerantiam et noui sistens. Quod si noua conditio in Christo, 
noua et sollemnia esse debebunt51. Seine Äußerung mag hier stellvertretend 
für den westlichen Typologie-Begriff stehen.

Im Osten hingegen hat man offenkundig die Geschichte des jüdischen 
Volkes –zwar in gewissem Sinne vereinnahmend, aber immerhin– als die 
eigene aufgefaßt, die in ihrer Entwicklung als ein Schreiten in der Nachfolge 
Jesu auf Gott zu verstanden worden ist. 

So wird verständlich, warum alttestamentliche Geschichten und 
Personen immer und immer wieder in der byzantinischen Liturgie erwähnt 
werden.

Diese Vorstellung von Zeit-Kontinuum bzw. von AT/NT-Einheit 
liegt ganz offensichtlich auch der byzantinischen Chronologie52 zugrunde. 
Während im Westen Dionysius Exiguus (1.H.6.Jh.) das Jahr der Geburt 

50. Vgl. Συμπόσιον (Symposium) 9,3; Text: H. Musurillo, Methode d’Olympe, Le 
Banquet (SC, Bd. 25), Paris 1963, 274; Übers.: J. Stiglmayr, Dionysius Areopagita, Gregorius 
Thaumaturgus, Methodius von Olympus (= Bibliothek der Kirchenväter, Bd.2), München 
1911, 66: „aber so reif war das Gesetz nicht wie das Evangelium. Denn jenes war ein Typus 
und ein Schatten der zukünftigen Dinge, dieses aber ist Wahrheit und Lebensgnade. Reif war 
die Frucht der Propheten, aber nicht so reif, wie die Frucht, die aus ihm keimte: die Frucht 
der Unvergänglichkeit“.

51. Tertullian, De ieiunio, 14; Text: A. Reifferscheid – G. Wissowa, Opera. Quintus 
Septimus Fl. Tertullian, Bd.1, Wien 1890, 292; Übers.: G. Esser, Tertullians apologetische, 
dogmatische und montanistische Schriften (Bibliothek der Kirchenväter, Bd.24), Kempten 
1915, 15: „Allerdings wäre das der Fall, wenn wir das jüdische Zeremonialgesetz und die 
Festtage des Gesetzes beobachteten. Denn diese sind es, die der Apostel verwirft, indem er 
den Fortbestand des Alten Testaments als in Christo begraben verbietet und den des Neuen 
aufstellt. Wenn ‚die Schöpfung in Christo eine neue ist‘, so müssen auch die Gebräuche neue 
sein“.

52. Vgl. E. Jeffreys, Old Testament “History” and the Byzantine Chronicle, in: The Old 
Testament in Byzantium, (vgl. Anm. 2), 153-174.



196

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 185-199

	 MICHAEL ALTRIPP

Christi zum Beginn der neuen Zeit-Rechnung machte –ihm folgten später 
Beda Venerabilis (672/3-735) sowie ab dem 9.Jh. die königlichen Urkunden 
–, hat Hieromonachos Georgios im Jahre 638/9 den 1. September 5509 zum 
Beginn der Zeit-Rechnung bestimmt. Seit dieser Zeit hat sich in Byzanz die 
auf der Schöpfung basierende Chronologie durchgesetzt.

Aber auch aus dem Bereich der byzantinischen Kunst lassen sich Belege 
dafür anführen. Hier sei noch einmal auf das bereits genannte Beispiel der 
Bindung des Isaak verwiesen, für deren Deutung der westliche, theologische 
Typologie-Begriff untauglich ist.

Drei weitere Punkte mögen diesen Ansatz noch bestätigen:
1) Die Anastasis-Kirche in Beroia53 (1315) ist ein basilikaler Bau. 

Aus diesem Grund fehlt ihm die Kuppel, unter der sich im Tambour in der 
Regel die Propheten-Reihe befindet (s.o.). Aus diesem Grund wurden die 
Propheten in die Reihe der Heiligen aufgenommen, womit die Kontinuität 
derjenigen unterstrichen wird, die Christus bezeugten54.

2) Die Wurzel Jesse55 (Jes 11,1) ist eine Darstellung, in der diese 
Kontinuität bildlich vorgestellt wird. Dort werden die alttestamentlichen 
Propheten zuunterst wiedergegeben, während das Bild oben auf Maria 
zuläuft. Ohnehin ist Maria sozusagen der Wendepunkt in der christlichen 
Geschichte. In ihr erfüllen sich die Prophetien, weswegen vor allem Jesaja ein 
bedeutender Platz in byzantinischen Kirchen zukommt. In Maria ist somit 
die jüdische Geschichte inhärent.

3) Diese bildliche Verknüpfung von Altem und Neuem Testament 
findet seinen vollendeten Ausdruck in der Verklärung56, die damit zu den 

53. St. Pelekanides, Καλλιέργης: Ὅλης Θετταλίας ἄριστος ζωγράφος, Athen 1973, 76ff.
54. Eine ähnliche Kombination –aber ohne von der Architektur bedingt zu sein– auch 

in Hg. Ioannes in Axos (14.Jh.) (vgl. Spatharakis, Byzantine Wall Paintings of Crete, Bd.II 
[vgl. Anm.25], 97ff.).

55. St. G. Gouloules, ‘Ρίζα Ιεσσαί’. Ο σύνθετος εικονογραφικός τύπος (13ος-18ος 
αι.). Γένεση, ερμηνεία και εξέλιξη ενός δυναστικού μύθου, Thessalonike 2007; T. Velmans, 
L’arbre de Jessé en Orient chrétien, ΔΧΑΕ 26 (2005), 125-140.

56. M. Altripp, Transfiguration. Visual Arts (wird in der Encyclopedia of the Bible 
and its Reception erscheinen); A. Andreopoulos, Metamorphosis. The Transfiguration in 
Byzantine Theology and Iconography, Crestwood 2005; Ders., This is My Beloved Son: The 
Transfiguration of Christ, Brewster 2012; A. Semoglou, La version “théophanienne” de la 
Transfiguration. Elenchos d’une hypothèse sur les origines d’un schéma iconographique, 
Convivium 3 (2016), 36-47.



DAS ALTE TESTAMENT UND SEINE BILDLICHE REPRÄSENTANZ 197

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 185-199

wichtigsten Darstellungen des byzantinischen Bild-Kreises gehört. Nicht nur 
Petrus, Johannes und Jakobus sind dort zugegen, sondern auch Mose und 
Elias sind in das Geschehen einbezogen und bezeugen somit die Verklärung 
Christi, die daher nicht nur Altes und Neues Testament zusammenschließt, 
sondern zugleich die pneumatologische Bedeutung57 für die Gläubigen 
unterstreicht.

Ergebnis: Anders als in der westlichen Bild-Kunst des Mittelalters 
stehen die Darstellungen zum Alten Testament in den byzantinischen 
Kirchen nicht in einem typologischen Verhältnis zu den Bildern des 
Neuen Testamentes. Diese These gilt es noch weiter zu validieren und den 
funktionalen sowie liturgisch-exegetischen Kontext der alttestamentlichen 
Darstellungen in den Bild-Programmen byzantinischer Kirchen (12.-15.Jh.) 
vor allem in Griechenland herauszuarbeiten.

57. Vgl. W.-D. Hauschild – V. Henning Drecoll, Pneumatologie in der Alten Kirche, 
Bern 2004.



198

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 185-199

	 MICHAEL ALTRIPP

Abb.1: Köln, Maria Lyskirchen, Kuppel–Gewölbe; Schema des Bild–
Programmes.



DAS ALTE TESTAMENT UND SEINE BILDLICHE REPRÄSENTANZ 199

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 185-199

The Old Testament and its Pictorial Representation in Byzantine 
Churches. Some Fundamental Thoughts

In Early Christian and Byzantine pictorial cycles there is nothing like the 
typological order found in Western churches of Medieval times. Instead the 
context of OT settings in Byzantine art shows a different relation between 
OT and NT. It is caracterized by a continuum which makes the OT tradition 
a very important part that is not surpassed by the NT. Furthermore OT 
and NT are part of a history that has its telos in the future. This thesis and 
its implications for Byzantine art is laid out in this paper and has to be 
validated by further research.



	

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

