
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 32 (2022)

   ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SΥΜΜΕΙΚΤΑ 32

  

 

  

  Χρήσεις του προσωνυμίου «Γαλιλαίοι» και του
εθνωνύμου «¨Ελλην» στο έργο του Ιουλιανού 

  Ιάσων ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ   

  doi: 10.12681/byzsym.28441 

 

  

  Copyright © 2022, Ιάσονας Θεοδωρίδης 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ Ι. (2022). Χρήσεις του προσωνυμίου «Γαλιλαίοι» και του εθνωνύμου «¨Ελλην» στο έργο του
Ιουλιανού. Byzantina Symmeikta, 32, 241–273. https://doi.org/10.12681/byzsym.28441

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 21/01/2026 01:51:02



Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

ΑΘΗΝΑ • 2009 • ATHENS

Τομοσ 32 Volume

Ιασων Θεοδωριδησ

Χρησεισ του Προσωνυμιου «Γαλιλαιοι» και του Εθνωνυμου 
«Ελλην» στο Εργο του Ιουλιανου

ΑΘΗΝΑ • 2022 • ATHENS

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH 
SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ 
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΕΘΝΙΚΟ IΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

Ιασων Θεοδωριδησ

Χρησεισ του Προσωνυμιου «Γαλιλαιοι» και του Εθνωνυμου «Ελλην» 
στο Εργο του Ιουλιανου

1. Εισαγωγή

Τον προηγούμενο αιώνα είχε παρατηρηθεί αυξημένο ενδιαφέρον και 
είχαν κυκλοφορήσει πολλές μελέτες τόσο για τις πολιτικές και πνευμα- 
τικές αντιπαραθέσεις, όσο και για τις πρωταγωνιστικές προσωπικότητες 
των μέσων του 4ου αιώνα. Ο G. Downey είχε προτείνει μία τυποποίηση των 
αντιδράσεων των παγανιστικών κύκλων στην αυξανόμενη επιρροή του 
χριστιανισμού, μέσα από τα αρχέτυπα συμπεριφορών τριών προσώπων1: 
της συμβιβαστικής, ή και συμφιλιωτικής πολιτικής του Θεμιστίου, της 
εσκεμμένης αποσιώπησης της νέας θρησκείας στα έργα του Λιβανίου, 
και τέλος, της επιθετικής πολιτικής εναντίον του χριστιανισμού, που 
επιχείρησε ο Ιουλιανός. 

Ο Ιουλιανός γεννήθηκε στην Κωνσταντινούπολη το 331 ή 332 μ.Χ.2, 
όπου και διέμεινε μέχρι τη δολοφονία όλων των αρσενικών μελών της 

1. Βλ. G. Downey, Themistius and the Defence of Hellenism in the Fourth Century, 
Harvard Theological Review 50(4) (1957), 260-261.

2. Για την ημερομηνία γέννησης του Ιουλιανού βλ. αναλυτικά F. D. Gilliard, The birth 
date of Julian the apostate, California Studies in Classical Antiquity 4 (1971), 147-151, όπου 
γίνεται προσπάθεια να στοιχειοθετηθεί η χρονιά 332 (την χρονιά αυτή προκρίνει και ο S. 
N. C. Lieu, The Emperor Julian: Panegyric and Polemic, Liverpool University Press 21989, 
ix). Πληθώρα μελετών και δημοσιεύσεων αναπαράγουν το έτος 331: W. C. Wright, The 
works of the emperor Julian, v. III, Harvard University Press 1923, vii· N. Baynes, The Early 
Life of Julian the Apostate, JHS 45 (1925), 252· Downey, Themistius, 261· A. F. Norman, 
Libanius. Selected Orations, v. I, Harvard University Press 1969, ix· G. W. Bowersock, Julian 
the Apostate, Harvard University Press 1978, 22· J. Bidez, La vie de l’empereur Julien, Paris 



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ242

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

οικογένειάς του (πιθανώς από τους γυιούς και διαδόχους του αυτοκράτορα 
Κωνσταντίνου, που ήθελαν να εξολοθρεύσουν δυνητικούς διεκδικητές 
του θρόνου)3, το δεύτερο μισό του 337. Αμέσως μετά κατέφυγε στη 
Νικομήδεια, και επέστρεψε στην Κωνσταντινούπολη το 339-340, όπου 
και παρέμεινε μέχρι το 342. Εξορίστηκε μαζί με τον ετεροθαλή αδερφό 
του Γάλλο (μοναδικό επιζώντα της σφαγής εκτός από τον Ιουλιανό), 
στο Μάκελλο της Καππαδοκίας για 6 χρόνια, και επέστρεψε στην 
Κωνσταντινούπολη το 3484. Την ίδια χρονιά ή την επόμενη στάλθηκε 
στη Νικομήδεια, όπου βρισκόταν και ο Λιβάνιος την περίοδο 344-349∙ 
τότε ήρθε σε επαφή με τον λόγο του σπουδαίου ρήτορα, αν και του είχε 

1930 (και 21965), 10 [=Vita di Giuliano Imperatore, μετάφρ. D. Gianandrea, Rimini: Il 
Cerchio Iniziative Editoriali 2004, 24]. 

3. Για την θετική εκτίμηση του Ricciotti ως προς την ενοχή του Κωνσταντίου, 
βλ. M. R. P. McGuire, βιβλιοκρισία του: G. Ricciotti (trans. M. J. Costelloe), Julian the 
Apostate, Milwaukee: Bruce Publishing 1960, στο: The Catholic Historical Review 47(1) 
(1961), 32 και την μετριοπαθέστερη διατύπωση της M. T. Colayco, Patron of the Gods, 
Philippine Studies 11(2) (1963), 373. Ως δεδομένη εγγράφεται η ενοχή του Κωνσταντίου 
στις πρόσφατες μελέτες των D. N. Greenwood, Five Latin inscriptions from Julian’s pagan 
restoration, Bulletin of the Institute of Classical Studies 57(2) (2014), 101 και L. Fulkerson, 
Julian the (In)consistent: A Late Imperial Portrait, Syllecta Classica 25 (2014), 89. Για 
την αντίθετη άποψη, βλ. M. Tierney, Julian the Apostate and the Religion of Hellenism, 
Studies: An Irish Quarterly Review 20(80) (1931), 586 και την εκτενή ανάλυση του J. W. 
Leedom, Constantius II: Three Revisions, Byz. 48(1) (1978), 132-136. Ο Ιουλιανός θεώρησε 
αυτουργό του φονικού τον Κωνστάντιο (βλ. την επιστολή Ἀθηναίων τῇ βουλῇ καὶ τῷ 
δήμῳ, J. Bidez, L’empereur Julien. Oeuvres complètes, v. 1. 1, Paris: Les Belles Lettres 1932 
(στο εξής: Ιουλ. Αθ.), 270c-d· 274d-275a· 281b), άποψη η οποία υιοθετήθηκε από την 
παγανιστική γραμματεία της εποχής: βλ. α) Βίοι Σοφιστών του Ευναπίου, J. Giangrande, 
Eunapii vitae sophistarum, Roma: Polygraphica 1956 (στο εξής Ευν. ΒΣ.) 7.1.5, β) R. 
Foerster, Libanii opera, v. 1-4, Leipzig: Teubner 1903-1908 (στο εξής Λιβ. Λόγ.), 13.21, 
και Norman, Libanius, 14 (σημ. b). Ο Σωζομενός αποσιωπά οποιαδήποτε συμμετοχή του 
Κωνσταντίου (βλ. την Εκκλησιαστική Ιστορία του Σωζομενού, J. Bidez - G. C. Hansen, 
Sozomenus. Kirchengeschichte, Berlin: Akademie-Verlag 1960 [στο εξής Σωζ. ΕΙ.], 5.2.8-9, 
ενώ ο Γρηγόριος Ναζιανζηνός, Λόγ. 4.21 (PG 35, 549 = Grégoire de Nazianze, Discours 
4-5. Contre Julien. Introduction, texte critique, traduction et notes par J. Bernardi [SC 309], 
Paris 1984, 114 (στο εξής: εκδ. Bernardi), πιστώνει στον Κωνστάντιο την σωτηρία του 
Ιουλιανού και του Γάλλου. 

4. Βλ. Ιουλ. Αθ. 271c· Σωζ. ΕΙ. 5.2.9-11· E. Thompson, The Emperor Julian’s Knowledge 
of Latin, CR 58(2) (1944), 50.



«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 243

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

απαγορευθεί να παρακολουθεί τις ομιλίες του. Σε ηλικία 20 χρονών (351) 
τοποθετείται η μεταστροφή του Ιουλιανού στην ειδωλολατρία5. 

Το 355, έναν χρόνο μετά τον θάνατο του αδερφού του, διορίζεται 
καίσαρας στη Γαλατία, όπου διεξάγει κάποιες επιτυχημένες εκστρατείες 
εναντίον γερμανικών φυλών6. Toν Φεβρουάριο του 3607 ανακηρύσσεται 
αυτοκράτορας από τα στρατεύματά του, και έναν χρόνο αργότερα 
πραγματοποιεί εκστρατεία με σκοπό να συναντήσει στην πορεία τον 
Κωνστάντιο και να επιλύσουν τις διαφορές τους. Ο Κωνστάντιος όμως 
πεθαίνει στις 3 Νοεμβρίου του 361, πριν συναντηθεί με τον Ιουλιανό, με 
αποτέλεσμα η αναμενόμενη εμφύλια σύρραξη να αποτραπεί, ο Ιουλιανός 

5. Για την χρονολόγηση της «αποστασίας» του Ιουλιανού, βλ. αναλυτικά, Gilliard, 
The birth date, 148-149· Bowersock, Julian, 29, καθώς και την αφήγηση του Λιβανίου 
(Λιβ. Λόγ. 13.12). Ο Rosen μεταθέτει την «ἀποστασία» αργότερα, το 361, όταν ο 
Ιουλιανός βρισκόταν στη Ναϊσσό, μετά τον θάνατο του Κωνσταντίου [βλ. C. E. V. Nixon, 
βιβλιοκρισία του: K. Rosen, Julian. Kaiser, Gott und Christenhasser, Stuttgart 2006, στο: 
CR 58(1) (2008), 240]. Το βάθος και την εγκυρότητα της μεταστροφής πραγματεύεται 
ο Fulkerson, Julian the (In)consistent, 88-93. Συχνά αναφέρεται η αποστροφή προς τον 
Κωνστάντιο και τον αρειανικό χριστιανισμό του ως κρίσιμο αίτιο της μεταστροφής. 
Για την αναζήτηση της φιλοσοφικής γνώσης ως δεσπόζοντος μοχλού της μεταστροφής, 
βλ. Α. Guiu, βιβλιοκρισία του: I. Tanaseanu-Döbler, Konversion zur Philosophie in der 
Spätantike: Kaiser Julian und Synesios von Kyrene, Stuttgart 2008, στο: Journal of Early 
Christian Studies 18(1) (2010), 152. 

6. Βλ. Λιβ. Λόγ. 13.27-32· Σωζ. ΕΙ. 5.1.1, καθώς και το σχετικό κεφάλαιο στον 
Bowersock, Julian, 33-45.

7. Για την ημερομηνία, βλ. W. Kaegi, The Emperor Julian at Naissus, L’Antiquite 
Classique 44(1) (1975), 161· T. D. Barnes – J. V. Spoel, Julian and Themistius, GRBS 
22(2) (1981), 187· A. Kaldellis, Julian, the Hierophant of Eleusis, and the Abolition of 
Constantius’ Tyranny, CQ 55(2) (2005), 652 (όπου αναφέρεται η άνοιξη του 360). Σχετικά 
με το παρασκήνιο ανόδου του Ιουλιανού στην εξουσία, βλ. W. Kaegi, Research on Julian 
the Apostate 1945-1964, Classical World 58(8) (1965), 232· Leedom, Constantius II, 145· H. 
W. Bird, Recent Research on the Emperor Julian, Echos du monde classique: Classical views 
16(3) (1982), 283· G. Kelly, Constantius II, Julian, and the Example of Marcus Aurelius 
(Ammianus Marcellinus XXI, 16, 11-12), Latomus 64(2) (2005), 415 και Greenwood, Five 
Latin inscriptions, 101. Η εκτίμηση του Bowersock, Julian the Apostate, για σφετερισμό του 
θρόνου αντιμετωπίζεται κριτικά στην βιβλιοκρισία του R. Tomlin, Phoenix 34(3) (1980), 
267-269. Αντίθετη άποψη βλ. στον Kaldellis, Julian, 652-653. Ο Λιβάνιος υιοθετεί την 
αφήγηση του Ιουλιανού, ενώ ο Αμμιανός Μαρκελλίνος δεν αρνείται κάποια εμπλοκή του 
καίσαρα (βλ. Λιβ. Λόγ. 13.33· Norman, Libanius, 20-21· Fulkerson, Julian the (In)consistent, 
94-98, όπου εκτίθεται και ευρύτερη επαναξιολόγηση των σχετικών γεγονότων).



244 	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

να απομείνει ο αδιαμφισβήτητος ηγέτης, και ένα μήνα μετά, στις 11 
Δεκεμβρίου 361, να εισέλθει στην Κωνσταντινούπολη ως μοναδικός 
αυτοκράτορας της ρωμαϊκής επικράτειας.

Στις 26 Ιουνίου του 363, μια περσική (;)8 αιχμή έδωσε τέλος στη 
ζωή του Ιουλιανού, ενός από τους πιο βραχύβιους και αμφιλεγόμενους 
αυτοκράτορες της Ύστερης Αρχαιότητας. Οι απόψεις του Ιουλιανού 
όμως κατέχουν περίοπτη θέση στις αντιπαραθέσεις των σύγχρονων 
ακαδημαϊκών κύκλων και προσφέρουν συνεχώς αναδυόμενα ζητήματα 
που διατηρούν τον διάλογο ανοιχτό.

Η παρούσα εργασία φιλοδοξεί να αποτυπώσει τους τρόπους / «τό- 
πους» αντιπαράθεσης του Ιουλιανού με τον χριστιανισμό, όπως 
προκύπτουν από τους λόγους και τις επιστολές του. Ταυτόχρονα, μέσα 
από την καταμέτρηση κάποιων εθνωνυμικών λημμάτων («Ἕλλην», 
«Ἰουδαῖος»), αλλά και του προσωνυμικού όρου που αποδίδει ο 
Ιουλιανός στους χριστιανούς («Γαλιλαῖοι»), καθώς και την κατανόηση 
της χρήσης τους, επιχειρείται να διαφωτισθεί το corpus της πολεμικής 
επιχειρηματολογίας που είχε διαμορφώσει ο Ιουλιανός κατά του 
χριστιανισμού, και οι ιστορικές μεταβολές σημασιοδότησης των 
μελετούμενων όρων. 

2.1. Η πολεμική κατά του Χριστιανισμού και το προσωνύμιο 

«ΓαλιλαΙοι»

Τα έργα του Ιουλιανού που χρονολογούνται την πενταετία που 
διοικούσε ως καίσαρας τη Γαλατία, παρέχουν μετρημένες πληροφορίες 
για τις πνευματικές αναζητήσεις του Ιουλιανού, και ουσιαστικά 
μηδαμινές είναι οι επιθετικές νύξεις εναντίον του χριστιανισμού (ενώ 
είχε προηγηθεί η μεταστροφή του). Πρόκειται για δύο εγκώμια προς τον 

8. Βλ. τις διαφορετικές εκδοχές περί του θανάτου του Ιουλιανού που συνοψίζονται 
στον δεύτερο στηλιτευτικό λόγο του Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Ναζ. Λόγ. 5.13 (PG, 35, 
680= έκδ. Bernardi, 316-318). Ακόμη, βλ. Σωζ. ΕΙ. 6.1.13-6.2.12· N. H. Baynes, The Death of 
Julian the Apostate in a Christian Legend, JRS 27 (1937), 22-29· M. Di Maio, The transfer of 
the remains of the Emperor Julian from Tarsus to Constantinople, Byz. 48(1) (1978), 43-44· 
D. F. Buck, Socrates Scholasticus on Julian the Apostate, Byz. 73(2) (2003), 315· D. Woods, 
Gregory of Nazianzus on the death of Julian the Apostate (Or. 5.13), Mnemosyne 68 (2015), 
297-303.



245«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

αυτοκράτορα Κωνστάντιο (το πρώτο με τον ομώνυμο τίτλο Ἐγκώμιον εἰς 
τὸν αὐτοκράτορα Κωνστάντιον και χρονολογημένο γύρω στον Νοέμβριο 
του 3559, και το δεύτερο, Περὶ τῶν τοῦ αὐτοκράτορος πράξεων ἢ περὶ 
βασιλείας, το καλοκαίρι του 358)10, καθώς και ένα εγκώμιο στη γυναίκα 
του Κωνσταντίου, την αυτοκράτειρα Ευσεβία, η οποία είχε επανειλημμένα 
ευνοήσει τον Ιουλιανό (Εὐσεβίας τῆς βασιλίδος ἐγκώμιον)11. Ακόμη, με 
αφορμή τη μετάθεση του αγαπημένου του φίλου Σαλουστίου, συνθέτει 
το έργο Ἐπὶ τῇ ἐξόδῳ τοῦ ἀγαθωτάτου Σαλουστίου παραμυθητικὸς εἰς 
ἑαυτόν12.

Οι επιστολές της ίδιας περιόδου, ίσως λόγω του ιδιωτικού χαρακτήρα 
τους, παρέχουν γονιμότερο έδαφος για την ανάπτυξη πιο προσωπικών 
σκέψεων, άρα και της φιλοσοφικής, πολιτικής και ηθικής υπόστασης 
του Ιουλιανού. Στην επιστολή προς δύο παλιούς συμμαθητές του13 
διαβάζουμε14: Μὴ καταφρονεῖτε τῶν λογιδίων, μηδὲ ἀμελεῖτε ῥητορικῆς 
μηδὲ τοῦ ποιήμασιν ὁμιλεῖν· ἔστω δὲ καὶ τῶν μαθημάτων ἐπιμέλεια πλείων, 
ὁ δὲ πᾶς πόνος τῶν Ἀριστοτέλους καὶ Πλάτωνος δογμάτων ἐπιστήμη. 

Σε άλλη επιστολή του προς τον νεοπλατωνιστή φιλόσοφο Πρίσκο, ο 
Ιουλιανός εκφράζει τον θαυμασμό του για τον Ιάμβλιχο, κατατάσσοντάς 
τον τρίτο, μετά τον Πυθαγόρα και τον Πλάτωνα15. Εντοπίζουμε, στα 

9. Για την χρονολόγηση του εγκωμίου το 355, βλ. W. C. Wright, The works of the 
emperor Julian, v. I, Harvard University Press 1913, 2· T. Barnes - J. Spoel, Julian on the 
Sons of Fausta, Phoenix 38(2) (1984), 175. Αντιθέτως, τον χειμώνα του 356-357 τοποθετούν 
το πρώτο αυτό εγκώμιο οι Norman, Libanius, xii· Bowersock, Julian, 37· A. Cameron, The 
Later Roman Empire, Fontana Press 1993, 89 [=Η Ύστερη Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία, μετάφρ. 
Ι. Κράλλη, Αθήνα: Καρδαμίτσα 2000, 145]· Π. Αθανασιάδη, Ιουλιανός. Μια Βιογραφία, 
Αθήνα: ΜΙΕΤ 22005, 105. 

10. Βλ. Bowersock, Julian, 43.
11. Διάφορες εκτιμήσεις για τον χαρακτήρα και τη συμπεριφορά της Ευσεβίας προς 

τον Ιουλιανό θίγονται στο S. Tougher, The Advocacy of an Empress: Julian and Eusebia, 
CQ 48(2) (1998), 596-598. 

12. Βλ. J. Bidez, L’empereur Julien. Oeuvres complètes, v. 1.1, Paris: Les Belles Lettres 
1932 (στο εξής Ιουλ. Λόγ. 4).

13. Για τους Ευμένιο και Φαριανό, βλ. Wright, Julian, v. III, 6 (σημ. 1).
14. Βλ. J. Bidez, L’empereur Julien. Oeuvres complètes, v. 1.2, Paris: Les Belles Lettres 

21960 (στο εξής Ιουλ. Επ.), 8.
15. Ιουλ. Επ. 12: Ἱκετεύω σε, μὴ διαθρυλλείτωσαν οἱ Θεοδώρειοι καὶ τὰς σὰς ἀκοὰς 

ὅτι ἄρα φιλότιμος ὁ θεῖος ἀληθῶς καὶ μετὰ Πυθαγόραν καὶ Πλάτωνα τρίτος Ἰάμβλιχος. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

246 	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

πρώτα αυτά γραπτά, ίχνη των θεμελίων ενός καθολικού φιλοσοφικού 
συστήματος που διαμόρφωσε ο Ιουλιανός, συνταιριάζοντας τον πλατω- 
νισμό, τις ανατολίτικες νεωτερικές εκφάνσεις του, και τον παγανισμό, 
σε ένα οικοδόμημα που θα το αντιπαραθέσει αργότερα από την έδρα 
του αυτοκράτορα τόσο στον χριστιανισμό, όσο και σε συγκαιρινά του 
φιλοσοφικά ρεύματα.

Η μονομερής ανακήρυξη του Ιουλιανού σε αυτοκράτορα από τα 
στρατεύματά του, και η συνακόλουθη ανάρρηση στον θρόνο μετά 
τον θάνατο του Κωνσταντίου, λειτουργούν απελευθερωτικά16, ώστε 
ο Ιουλιανός αρχίζει στους λόγους και τις επιστολές του να ξεδιπλώνει 
την πολιτική που πρόκειται να ακολουθήσει. Κατά τη διάρκεια της 
εκστρατείας κατά του εξαδέλφου του, αποστέλλει ανακοινώσεις στις 
μείζονες ελληνικές πόλεις (Αθήνα, Σπάρτη, Κόρινθο, αλλά και στη 
Ρωμαϊκή Σύγκλητο), όπου μας έχει σωθεί η εκτενής επιστολή Ἀθηναίων 
τῇ βουλῇ καὶ τῷ δήμῳ17, αλλά περισσότερο αποκαλυπτικές της σχέσης 
του με τον χριστιανισμό και της αρχικά μετριοπαθούς ασκούμενης 
πολιτικής του, της θρησκευτικής ανοχής και ελευθερίας, είναι κάποιες 
επιστολές, με τις οποίες ανακαλεί από την εξορία ανθρώπους που είχαν 
εξοριστεί επί Κωνσταντίου, και καλεί δίπλα του ως συμβούλους και 
συνοδοιπόρους στην αυλή του ακόμη και περιώνυμους χριστιανούς18. 

Για τον Πρίσκο, βλ. Ευν. ΒΣ. 7.1.10· 7.4.3-7.4.12· 8.1.1-8.2.4· Wright, Julian, v. III, lviii-lix· 
M. Bunson, Encyclopedia of the Roman Empire, Revised Edition, New York: Facts on File 
2002, 453.

16. Βλ. Σωζ. ΕΙ. 5.1.2· Tierney, Julian the Apostate, 585: “Already, while on the march, 
Julian had proclaimed his adhesion to the old religion”· Colayco, Patron of the Gods, 373. Ο 
Fulkerson, Julian the (In)consistent, 86-87, ισχυρίζεται ότι η θρησκευτική μυστικοπάθεια 
του Ιουλιανού είναι αδύνατο να διέφυγε της στενής εποπτείας του Κωνσταντίου.

17. Σχετικά με τις εν λόγω επιστολές, βλ. G. Downey, Julian the Apostate at Antioch, 
ChHist 8(4) (1939), 312-313· E. Thompson, Three notes on Julian in 361 A.D., Hermathena 
62 (1943), 93-95· Kaegi, The Emperor Julian at Naissus, 167-168. Στην επιστολή Ἀθηναίων 
τῇ βουλῇ καὶ τῷ δήμῳ δεν αναφέρεται το προσωνύμιο «Γαλιλαῖος», ενώ εντοπίζεται έξι 
φορές ο όρος «Ἕλλην» και τρεις φορές ο όρος «Ἑλλάς». Οι αναφορές αυτές απηχούν 
ιστορίες και πρόσωπα της Κλασικής Ελλάδας ή έχουν δεσπόζοντα γεωγραφικό/διοικητικό 
χαρακτήρα. 

18. Για την ανάκληση από την εξορία, βλ. P. Malosse, Galileans or Gallus? (Julian’s 
Letter to Aetius), CQ 60(2) (2010), 607· Greenwood, Five Latin inscriptions, 108. Αξίζει 
να μνημονευθεί η επιστολή του προς τον Βασίλειο (Επ. 32 στην έκδοση SC = Επ. 26 στην 



247

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ

Φαίνεται να δικαιώνεται ο ισχυρισμός για την αρχικά φιλελεύθερη 
πολιτική του Ιουλιανού19, αν και έχουν διατυπωθεί εκτιμήσεις πως η 
ανάκληση εξόριστων χριστιανών στόχευε να διαβάλει το κλίμα ομόνοιας 
εντός της χριστιανικής εκκλησίας, και όχι να επιδείξει ανεκτικότητα 
έναντι των διαφόρων θρησκευτικών εκφράσεων20. 

Στις επιστολές αυτές απαντά για πρώτη φορά η προσφώνηση 
«Γαλιλαῖος», που χρησιμοποιεί ο Ιουλιανός όταν αναφέρεται στους 
χριστιανούς, εγκιβωτίζοντας και μία υποτιμητική διάθεση21. Μάλιστα, ο 

έκδοση Wright), τον οποίο προσφωνεί φίλο του και έμφρονα άνδρα. Για την εν λόγω 
επιστολή, βλ. Wright, Julian, v. III, xli, όπου ο παραλήπτης ταυτίζεται με τον Μέγα 
Βασίλειο, και Αθανασιάδη, Ιουλιανός, 182 και 193 (σημ. 19), όπου ο επιστολογράφος 
Βασίλειος διαχωρίζεται από τον Καππαδόκη Πατέρα: «Ο παραλήπτης της επ. 32, κάποιος 
Βασίλειος που ήταν στενός συνεργάτης του Κωνσταντίου, ενδέχεται να ήταν χριστιανός». 
Ο Μέγας Βασίλειος ταυτοποιείται ως ο παραλήπτης της εν λόγω επιστολής από τους 
Elm (S. Elm, Hellenism and Historiography: Gregory of Nazianzus and Julian in Dialogue, 
Journal of Medieval and Early Modern Studies 33(3) (2003), 501, και S. Elm, Sons of 
Hellenism, fathers of the church. Emperor Julian, Gregory of Nazianzus, and the vision of 
Rome, University of California Press 2012, 57), Smith (R. Smith, Julian’s Gods: Religion and 
philosophy in the thought and action of Julian the Apostate, Oxfordshire: Routledge 1995, 
31), Marcos (M. Marcos, “He forced with gentleness”. Emperor Julian’s attitude to religious 
coercion, L’Antiquité Tardive 17 (2009), 198), καθώς και τον διστακτικό Bowersock 
(Julian, 64). O Bidez δύο φορές επιφυλάσσεται να τοποθετηθεί ξεκάθαρα (βλ. Bidez, 
Vie, 217 [=Vita, 203-204], καθώς και την σημείωση του Bidez στην εισαγωγή της σχετικής 
επιστολής, όπως την αποδίδει ο H. C. Teitler, The last pagan emperor: Julian the Apostate 
and the war against Christianity, Oxford University Press 2017, 164).

19. Στον Downey, The Emperor Julian, 98, αναφέρεται ότι η θρησκευτική πολιτική 
του Ιουλιανού υλοποιείται σε δύο διαδοχικά στάδια: στο πρώτο πριμοδοτεί την 
θρησκευτική ανοχή και ελευθερία, αναδιοργανώνοντας παράλληλα την παγανιστική 
θρησκεία [βλ. επίσης Fulkerson, Julian the (In)consistent, 87-88]. Βλέποντας την αποτυχία 
του πρώτου αυτού, μετριοπαθούς σταδίου, περνάει σε ανοιχτή πολεμική εναντίον του 
χριστιανισμού. Για την παρεμφερή διατύπωση του Γρηγορίου, βλ. Ναζ. Λόγ. 4.57 (PG 35, 
580-581=έκδ. Bernardi, 162)· Marcos, “He forced with gentleness”, 194. Για τις θρησκευτικές 
μεταρρυθμίσεις του Ιουλιανού, βλ. Tierney, Julian the Apostate, 596∙ B. Hardy, The 
Emperor Julian and His School Law, ChHist 37(2) (1968), 135· V. Limberis, “Religion” as the 
Cipher for Identity: The Cases of Emperor Julian, Libanius, and Gregory Nazianzus, Harvard 
Theological Review 93(4) (2000), 384· Greenwood, Five Latin inscriptions, 101-119.

20. Βλ. Σωζ. ΕΙ. 5.5.1-2 και 5.5.6-7· Smith, Julian’s Gods, 4 και Teitler, The last pagan, 38.
21. Μνεία στον υποδηλούμενο χλευασμό του όρου, κάνουν οι Ναζ. Λόγ. 4.74 (PG 

35, 599-600 = έκδ. Bernardi, 190)· Σωζ. ΕΙ. 5.4.5· C. Riedweg, With Stoicism and Platonism 



BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

248 	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

Γρηγόριος Ναζιανζηνός ισχυρίζεται στον πρώτο στηλιτευτικό κατά του 
Ιουλιανού, πως ο βασιλιάς νομοθέτησε κατάλληλα ώστε οι χριστιανοί να 
καλούνται με το προσωνύμιο «Γαλιλαῖοι», ενώ παρεμφερές συμπέρασμα 
εξάγεται και από τον ισχυρισμό του Χρυσοστόμου στον Λόγο εἰς τὸν 
μακάριον Βαβύλαν καὶ κατὰ Ἑλλήνων22. 

Η παρουσία του λήμματος «Γαλιλαῖος» στον Montanari ενσωματώνει 
την χρήση του όρου από τον Ιουλιανό, αλλά αποσιωπάται η υποτιμητική 
χροιά της23. Αντιθέτως, ο Lampe όχι μόνο την σημειώνει, αλλά παραπέμπει 
και σε έναν άλλον συγγραφέα, τον Μάνη, ο οποίος χρησιμοποιεί 
το προσηγορικό αυτό επίσης χλευαστικά, προς τους ορθοδόξους24. 
Το προσωνύμιο εντοπίζεται στην Καινή Διαθήκη ως δεικτικό του 
γεωγραφικού προσδιορισμού του Χριστού και των Αποστόλων, 
ταυτόχρονα όμως υποβόσκει μία υποτιμητική διάθεση τόσο του εν 
λόγω προσωνυμίου, όσο και του συνωνύμου «Ναζωραῖος», ανάμεσα 
στους ιουδαϊκούς κύκλους25. Επίσης, έντονη χρήση του προσωνυμίου 

against the Christians: Structures of philosophical argumentation in Julian’s “Contra 
Galilaeos”, Hermathena 166 (1999), 68· W. J. Malley, βιβλιοκρισία του: G. Scrofani, La 
religione impura: La riforma di Giuliano Imperatore, Brescia: Paideia editrice 2010, στο: 
The Catholic Historical Review 97(4) (2011), 759· H. A. Drake, βιβλιοκρισία του: A. 
Finkelstein, The specter of the Jews: Emperor Julian and the rhetoric of ethnicity in Syrian 
Antioch, University of California Press 2018, στο: Studies in Christian-Jewish Relations 
14(1) (2019), 1. 

22. Βλ. Ναζ. Λόγ. 4.76 (PG 35, 601= έκδ. Bernardi, 194-196)· M. Adler, The Emperor 
Julian and the Jews, The Jewish Quarterly Review 5(4) (1893), 597 [repr. by Gorgias Press, 
Piscataway, NJ 2007] (η σχετική αναφορά στην παλιά αλλά εκτενή αυτή μελέτη δεν είναι 
κριτική ως προς τον ισχυρισμό του Γρηγορίου)· Marcos, “He forced with gentleness”, 193. 
Ως προς τον αναφερόμενο λόγο του Χρυσοστόμου, βλ. M. Schatkin, Critical edition of, 
and introduction to, St. John Chrysostom’s “De sancto Babyla, contra Iulianum et gentiles”, 
Diss. Fordham 1967, 120.

23. Βλ. F. Montanari, Σύγχρονο Λεξικό της Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσας, μετάφρ. 
Μ. Ανδρόνικος, Δ. Ιακώβ, Ι. Καζάζης, Σ. Ματθαίος, Ε. Σιστάκου, Χ. Τσαγγάλης, Δ. Χρηστίδης, 
Αθήνα: Παπαδήμας 32016, 458. Αναφέρεται ωστόσο η χρήση του προσωνυμίου στον 
Ιουστίνο, ως δηλωτικού μιας αίρεσης, εμπνευστής της οποίας ήταν ο Ιούδας ο Γαλιλαίος 
(αντίστοιχα, βλ. E. A. Sophocles, Greek Lexicon of the Roman and Byzantine Periods, 
Harvard University Press 1914, 323).

24. Βλ. Lampe, 307. Βλ. επίσης, Ε. Κριαράς, Λεξικό της Μεσαιωνικής Ελληνικής 
Δημώδους Γραμματείας, 1100-1669, τ. Δ´, Θεσσαλονίκη 1975, 223.

25. Βλ. S. Scicolone, Le accezioni dell’appellativo «Galilei» in Giuliano, Aevum 56(1) 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 249

παρατηρείται στον Ιώσηπο, με συνδηλώσεις που ενίοτε απέχουν από την 
γεωγραφική συνιστώσα του όρου26.

Στην επιστολή του προς τον χριστιανό επίσκοπο Αέτιο27, ο Ιουλιανός 
όχι μόνο τον ανακαλεί από την εξορία, αλλά τον προσκαλεί και στην αυλή 
του: Κοινῶς μὲν ἅπασι τοῖς ὁπωσοῦν ὑπὸ τοῦ μακαρίτου Κωνσταντίου 
πεφυγαδευμένοις ἕνεκα τῆς τῶν Γαλιλαίων ἀπονοίας ἀνῆκα τὴν φυγήν, 
σὲ δὲ οὐκ ἀνίημι μόνον, ἀλλὰ γὰρ καὶ παλαιᾶς γνώσεώς τε καὶ συνηθείας 
μεμνημένος, ἀφικέσθαι προτρέπω μέχρις ἡμῶν· χρήσῃ δὲ ὀχήματι δημοσίῳ 
μέχρι τοῦ στρατοπέδου τοῦ ἐμοῦ καὶ ἑνὶ παρίππῳ.

Ακολουθεί η επιστολή προς Βυζακίους, στο ίδιο ύφος28: Τοὺς 
βουλευτὰς πάντας ὑμῖν ἀποδεδώκαμεν καὶ τοὺς πατροβούλους, εἴτε 
τῇ τῶν Γαλιλαίων ἔδοσαν ἑαυτοὺς δεισιδαιμονίᾳ, εἴτε ὅπως ἄλλως 
πραγματεύσαιντο διαδρᾶναι τὸ βουλευτήριον, ἔξω τῶν ἐν τῇ μητροπόλει 
λελειτουργηκότων. Οι Γαλιλαίοι στις δύο παραπάνω επιστολές χαρα-
κτηρίζονται από παραφροσύνη29 και δεισιδαιμονία, ενώ σε μία μετα-
γενέστερη επιστολή30 ο Ιουλιανός επιτιμά τὴν τῶν Γαλιλαίων μωρίαν.

Κομβική σημασία στη νομοθετική δραστηριότητα του Ιουλιανού 
αλλά και στην κριτική που του αποδόθηκε τους επόμενους αιώνες, έχει 
το περιώνυμο διάταγμα όπου απαγορεύει τη διδασκαλία της αρχαίας 
ελληνικής γραμματείας από χριστιανούς διδασκάλους. Η βασική του θέση 
συνοψίζεται στο άτοπο να διδάσκει κανείς θεωρίες και συγγράμματα που 

(1982), 72. Ο προσδιορισμός «Ναζωραῖος» για τον Ιησού απαντάται δύο μόνο φορές 
στο corpus του Ιουλιανού, αμφότερες στο κατά Γαλιλαίων, και μία φορά στο διασωθέν 
λατινικό κείμενο της επιστολής 90, όπου ο Διόδωρος, επίσκοπος Ταρσού, αναφέρεται ως 
Nazaraei magus.

26. Βλ. S. Zeitlin, Who Were the Galileans? New Light on Josephus’ Activities in Galilee, 
Jewish Quarterly Review 64(3) (1974), 189-203· Αντίθετη άποψη στον J. R. Armenti, On 
the Use of the Term “Galileans” in the Writings of Josephus Flavius: A Brief Note, Jewish 
Quarterly Review 72(1) (1981), 45-49.

27. Βλ. Ιουλ. Επ. 46· Σωζ. ΕΙ. 5.5.9. Συνοπτικά τα γεγονότα της αντιπαράθεσης του 
Αετίου με τον Κωνστάντιο εκτίθενται από τον Leedom, Constantius II, 140. Η επιστολή 
προς τον Αέτιο χρονολογείται τον Ιανουάριο του 362 (βλ. Wright, Julian, v. III, 35 και 
xxx-xxxi, όπου παρατίθεται σχετικό βιογραφικό σημείωμα).

28. Βλ. Ιουλ. Επ. 54.
29. Για την απόδοση της ἀπονοίας, βλ. Malosse, Galileans or Gallus, 608: “mad 

behaviour/arrogance”, και το λήμμα στον Montanari, Σύγχρονο Λεξικό, 305. 
30. Βλ. Ιουλ. Επ. 83.



BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

250 	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

δεν ενστερνίζεται και να επεξηγεί έργα των οποίων οι συγγραφείς έχουν 
διαφορετικές θρησκευτικές πεποιθήσεις από τον ίδιο. Εδώ, ο Ιουλιανός 
εντοπίζει ένα μείζον σημάδι υποκρισίας31: Παιδείαν ὀρθὴν εἶναι νομίζομεν 
οὐ τὴν ἐν τοῖς ῥήμασιν καὶ τῇ γλώττῃ πολυτελῆ εὐρυθμίαν, ἀλλὰ διάθεσιν 
ὑγιῆ νοῦν ἐχούσης διανοίας, καὶ ἀληθεῖς δόξας ὑπέρ τε ἀγαθῶν καὶ 
κακῶν, καλῶν τε καὶ αἰσχρῶν· ὅστις οὖν ἕτερα μὲν φρονεῖ, διδάσκει δὲ 
ἕτερα τοὺς πλησιάζοντας, αὐτὸς ἀπολελεῖφθαι δοκεῖ τοσούτῳ παιδείας, 
ὅσῳ καὶ τοῦ χρηστὸς ἀνὴρ εἶναι.

Στο διάταγμα αυτό αναφέρεται μία φορά στους Γαλιλαίους: εἰ δὲ εἰς 
τοὺς τιμιωτάτους ὑπολαμβάνουσι πεπλανῆσθαι, βαδιζόντων εἰς τὰς τῶν 
Γαλιλαίων ἐκκλησίας, ἐξηγησόμενοι Ματθαῖον καὶ Λουκᾶν.

Η τελευταία παράγραφος του διατάγματος, αναδεικνύει το γεγονός 
πως στο μεταρρυθμιστικό εκπαιδευτικό πρόγραμμα του Ιουλιανού δεν 
επικρατούσε η πρακτική για απαγόρευση διδασκαλίας των καταγόμενων 
από χριστιανική οικογένεια παιδιών32: Τοῖς μὲν καθηγεμόσι καὶ 
διδασκάλοις οὑτωσὶ κοινὸς κεῖται νόμος· ὁ βουλόμενος δὲ τῶν νέων 
φοιτᾶν οὐκ ἀποκέκλεισται. 

Το μέτρο αυτό του Ιουλιανού δεν διατηρήθηκε, και άρα δεν 
απέδωσε τους καρπούς που ο ίδιος ευελπιστούσε, καθώς ο θάνατός του 

31. Βλ. Ιουλ. Επ. 61c. Επίσης, βλ. Tierney, Julian the Apostate, 597: “The measure 
which provoked the most open resistance, and even the criticism of his pagan admirers, 
was the famous edict by which he excluded Christians from education on Hellenic lines”, 
και Limberis, “Religion” as the Cipher for Identity, 384-385, όπου η επιχειρηματολογία του 
Ιουλιανού στο εν λόγω διάταγμα αποδίδεται στον Ιάμβλιχο.

32. Για τις διχογνωμίες που διαχρονικά προκλήθηκαν γύρω από το ζήτημα αυτό, 
βλ. Hardy, The Emperor Julian, 132· P. Lemerle, Le premier humanisme byzantine. Notes 
et remarques sur enseignement et culture à Byzance, des origines au Xe siècle, Paris 1971, 
49 σημ. 13 και 62, σημ. 46 [=Ο Πρώτος Βυζαντινός Ουμανισμός. Σημειώσεις και παρατη-
ρήσεις για την εκπαίδευση και την παιδεία στο Βυζάντιο από τις αρχές ώς τον 10ο 
αιώνα, μετάφρ. Μ. Νυσταζοπούλου-Πελεκίδου, Αθήνα: ΜΙΕΤ 42010, 316 (σημ. 13) και 323-
324 (σημ. 46)]: «τούτο [η απαγόρευση διδασκαλίας στα τέκνα χριστιανών] δεν είναι μόνο 
υπερβολή, αλλά και αντίθετο προς την αλήθεια». Η ασάφεια με την οποία προσπερνά το 
διάταγμα ο D. Greenwood, Julian’s use of Asclepius: Against the Christians, Harvard studies 
in Classical philology 109 (2017), 494 (“In June of that year, he issued an edict restricting 
Christian presence [υπογρ. δική μου] in education”), επεξηγείται από τον ίδιο (Greenwood, 
Five Latin inscriptions, 108), όπου το διάταγμα αυτό λογίζεται ως έμμεση απομάκρυνση 
των χριστιανών μαθητών από την εκπαίδευση. Ο Σωζομενός υποστήριξε ότι στόχος του 
Ιουλιανού ήταν η απόσχιση των χριστιανών από την ελληνική παιδεία (Σωζ. ΕΙ. 5.18.1-3).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 251

το 363 επέφερε την ακόλουθη ακύρωσή του. Έξι μήνες μετά καινούργια 
νομοθεσία αποκαθηλώνει το παλαιότερο διάταγμα33.

Μετά από παραμονή περίπου έξι μηνών στην Κωνσταντινούπολη, 
ο Ιουλιανός αναχωρεί τον Μάιο του 362 για την Αντιόχεια, όπου κατα- 
φθάνει μετά απο σύντομη περιοδεία τον Ιούλιο του ίδιου έτους, με 
σκοπό να συγκεντρώσει στρατεύματα για να εκστρατεύσει εναντίον 
των Περσών. Μολονότι αυτή η στόχευση προβάλλεται ως δεσπόζουσα, 
είναι πλέον αρκετά συζητήσιμο στη βιβλιογραφία το αν ο Ιουλιανός 
είχε κι άλλους λόγους για την παρουσία του στην Αντιόχεια, όπως το 
να την καταστήσει κέντρο της αποκατάστασης του παγανισμού34. Μετά 
από διαμονή επτά μηνών, και αφού οι σχέσεις του αυτοκράτορα με τους 
Αντιοχείς έχουν ψυχρανθεί ολοκληρωτικά, ο Ιουλιανός συνθέτει τον λόγο 
Αντιοχικός ή Μισοπώγων στις αρχές του 36335, μία (αυτο)σαρκαστική 
εξομολόγηση προς τον πληθυσμό της πόλης, που άλλοτε φάνταζε μήτρα 
του παγανισμού36. Ο λόγος αυτός κατοχυρώνει ξεχωριστή θέση στο 

33. Lemerle, Le premiere humanism byzantine 62 [= Ο Πρώτος Βυζαντινός Ουμανισμός, 
61]: «Ήδη τον Ιανουάριο του 364 ένας νόμος του Ουαλεντινιανού και του Ουάλεντα 
ξανάδωσε στους καθηγητές την ελευθερία τους και τους επέτρεψε να ξανανοίξουν τα 
κλεισμένα διδακτήρια». Για την κατάργηση του διατάγματος και την επαναλειτουργία 
των διδακτηρίων, βλ. Downey, The Emperor Julian, 101 και 103 (σημ. 17)· Hardy, The 
Emperor Julian, 143. Ενδιαφέρον παραμένει το γεγονός ότι το εν λόγω διάταγμα, ακόμη 
και ευρύτερες πτυχές της θρησκευτικής πολιτικής του Ιουλιανού, έχαιραν αρνητικής 
υποδοχής ακόμη και σε συντρόφους του Ιουλιανού, όπως ο Αμμιανός Μαρκελλίνος ή 
ο Λιβάνιος (βλ. Downey, The Emperor Julian, 101· Hardy, Emperor Julian and His School 
Law, 132-133· Bowersock, Julian, 83· Marcos, “He forced with gentleness”, 194-195). 

34. Downey, Julian the Apostate, 304 και 306· Bowersock, Julian, 95. Για την χρονο-
λογία αναχώρησης από την Κωνσταντινούπολη, βλ. Downey, Julian the Apostate, 304.

35. L. Van Hoof – P. Van Nuffelen, Monarchy and Mass Communication: Antioch 
A.D. 362/3 Revisited, JRS 101 (2011), 178. Ο Αντιοχικός εκδόθηκε προτού αναχωρήσει ο 
Ιουλιανός από την Αντιόχεια.

36. Για τα χαρακτηριστικά της Αντιοχείας που την καθιστούσαν γόνιμο έδαφος για 
την αναστήλωση του παγανισμού, βλ. Downey, Julian the Apostate, 306 και 308 (σημ. 
11). Αντιθέτως, διατυπώνεται και ο ισχυρισμός ότι ο χριστιανισμός ήδη δέσποζε στην 
Αντιόχεια κατά την έλευση του Ιουλιανού· βλ. Bowersock, Julian, 85 και 94· J. Alonso-
Núñez, The Emperor Julian’s “Misopogon” and the conflict between Christianity and 
Paganism, Ancient Society 10 (1979), 317-318· Smith, Julian’s Gods, 6. O Downey, Julian the 
Apostate, 307 (σημ. 5), σημειώνει τις ακαδημαϊκές αμφιταλαντεύσεις που εκφράζονταν 
για το ζήτημα αυτό.



BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

252 	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

corpus των διασωθέντων έργων του Ιουλιανού, τόσο για το προσωπικό 
και αυτοσαρκαστικό του ύφος, την τραχύτητα και την πίκρα, όσο και 
την ευθεία πολεμική διάθεση που εκδηλώνει ενάντια στον λαό της 
Αντιόχειας.  

Οι λόγοι που προκάλεσαν την αυξανόμενη αποδοκιμασία του 
Ιουλιανού από τον λαό της Αντιόχειας, περιγράφονται από τον ίδιο: 
πρώτα η ατημέλητη εμφάνισή του (και ο πώγωνας, που δάνεισε το όνομα 
του στο έργο), η καθημερινή συμπεριφορά του και τα ήθη του, οι πολιτικές 
διατίμησης που εφάρμοσε37 και βέβαια η τραχειά παγανιστική λατρεία 
του. Ο τελευταίος παράγοντας, ενώ έδωσε αφορμή για το σκώμμα των 
Αντιοχέων προς τον Ιουλιανό, ίσως δεν κυριάρχησε στη διαμόρφωση 
της δικής τους εχθροπάθειας, καθώς ως λαός δεν φημιζόταν για την 
οποιαδήποτε θερμή θρησκευτική του πίστη38.

Η στωική αυτοπροσωπογραφία του Ιουλιανού δεν μονοπωλεί 
το θεματικό εύρος του λόγου. Στην αντιπαράθεση χριστιανισμού και 
παγανισμού, ο Αντιοχικός μας προσφέρει κάποια καινοφανή (λεκτικά ή 
μη) ευρήματα. Δύο φορές αναφέρεται στον Χριστό με έναν φαινομενικά 
κρυπτικό και παιγνιώδη τρόπο, αποκαλώντας τον με το αρχικό γράμμα 
Χι, ενώ άλλες τρεις φορές τον προσφωνεί με το όνομά του39: «Τὸ Χῖ,» 
φασίν, «οὐδὲν ἠδίκησε τὴν πόλιν οὐδὲ τὸ Κάππα». Τί μέν ἐστι τοῦτο 
τῆς ὑμετέρας σοφίας τὸ αἴνιγμα ξυνεῖναι χαλεπόν, τυχόντες δὲ ἡμεῖς 
ἐξηγητῶν ἀπὸ τῆς ὑμετέρας πόλεως ἐδιδάχθημεν ἀρχὰς ὀνομάτων εἶναι 
τὰ γράμματα, δηλοῦν δὲ ἐθέλειν τὸ μὲν Χριστόν, τὸ δὲ Κωνστάντιον.

Το παράθεμα μαρτυρά ότι ο Ιουλιανός ίσως άντλησε τις 
συντομογραφίες «Χι» και «Κάππα» από τις λαϊκές κουβέντες των 
Αντιοχέων, ενώ η υιοθέτησή τους στον λόγο του ενδεχομένως υποκρύπτει 
για τον λαό που χρησιμοποιεί αυτές τις παρονομασίες, μία επιπλέον 
ειρωνεία.

37. Βλ. το σχετικό απόσπασμα από τον Αντιοχικό, C. Lacombrade, L’empereur Julien. 
Oeuvres complètes, v. 2.2, Paris: Les Belles Lettres 1964 (στο εξής Ιουλ. Μισ.), 349d-350b· Σωζ. 
ΕΙ. 5.19.1· Kaegi, Research, 233· βλ. επίσης, Downey, Julian the Apostate, 304 και 307-308.

38. Ιουλ. Μισ. 357d-358a και 365d-366a. Βλ. επίσης Alonso-Núñez, “Misopogon”, 324. 
Η οικονομική δυσπραγία της πόλης φαίνεται να καθόρισε περισσότερο την αποτυχημένη 
σχέση του Ιουλιανού με τους Αντιοχείς (βλ. Van Hoof - Van Nuffelen, Monarchy, 172).  

39. Βλ. Ιουλ. Μισ. 357a-b. Βλ. επίσης, Ιουλ. Μισ. 360d: εἶτα ὡς ἐκ τοῦ πώγωνός μου 
χρὴ πλέκειν σχοινία, καὶ ὅτι πολεμῶ τῷ Χῖ, πόθος δὲ ὑμᾶς εἴσεισι τοῦ Κάππα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 253

Τους χριστιανούς τους αποκαλεί δύο φορές με το σύνηθες πλέον 
προσωνύμιο, «Γαλιλαίους», και τέσσερις φορές τους προσδίδει το 
χαρακτηριστικό της αθεΐας. Στο πλαίσιο αυτό γίνεται δύο φορές ανα- 
φορά στο γεγονός της μεταφοράς των λειψάνων του αγίου Βαβύλα και  
στο συνακόλουθο κάψιμο του ναού του Απόλλωνα στο προάστιο Δάφνη 
της Αντιόχειας, στις 22 Οκτωβρίου 36240. Του γεγονότος αυτού είχε 
προηγηθεί η ολιγωρία των αρμόδιων ιερέων και οι ασεβείς, καταστροφικές 
πράξεις των «αθέων» χριστιανών της Αντιόχειας41. Το περιστατικό της 
μεταφοράς των λειψάνων περιγράφεται στις χριστιανικές ιστορικές 
πηγές της μεταγενέστερης περιόδου (κάποιες από τις οποίες θεωρούνται 
αμφίβολης ακρίβειας), ενίοτε συνοδευόμενη από την αναφορά στις 
ιουλιανικές διώξεις των χριστιανών της Αντιόχειας, και από την 
πεποίθηση ότι η πυρκαγιά του ναού του Απόλλωνα οφείλεται σε θεϊκή 
παρέμβαση42. 

40. Βλ. Ιουλ. Μισ. 361b-c: Ἐπεὶ δὲ ἀπεπεμψάμεθα τὸν νεκρὸν τῆς Δάφνης, οἱ 
μὲν ἀφοσιούμενοι τὰ πρὸς τοὺς θεοὺς ἐξ ὑμῶν ἀντέδωκαν τοῖς ὑπὲρ τῶν λειψάνων 
ἠγανακτηκόσι τοῦ νεκροῦ τὸ τέμενος τοῦ Δαφναίου θεοῦ, οἱ δὲ εἴτε λαθόντες εἴτε μὴ 
τὸ πῦρ ἔδειξαν ἐκεῖνο, τοῖς μὲν ἐπιδημοῦσι τῶν ξένων φρικῶδες, ὑμῶν δὲ τῷ δήμῳ μὲν 
ἡδονὴν παρασχόν […]. Επίσης, βλ. Downey, Julian the Apostate, 304 (σημ. 3)· Bowersock, 
Julian, 99.

41. Βλ. Ιουλ. Μισ. 346b: ἐπιλέλησμαι γὰρ εἰς τὸ τῆς Δάφνης ὁσάκις εἰσῆλθον τέμενος, 
προδοθὲν μὲν ὀλιγωρίᾳ τῶν φυλάκων, ταῖς δὲ τῶν ἀθέων ἀνδρῶν τόλμαις ἀφανισθέν.

42. Βλ. Σωζ. ΕΙ. 5.19.12-5.20.6· Alonso-Núñez, “Misopogon”, 311-315. Για τις 
διώξεις Χριστιανών κατά την βασιλεία του Ιουλιανού, βλ. D. Woods, The Martyrdom 
of the Priest Basil of Ancyra, Vigiliae Christianae 46(1) (1992), 31-39· Γ. Τσουρίδης, Η 
μαρτυρολογική παράδοση περί του αγίου Αρτεμίου, Θεολογία 84(3) (2013), 230-232, 
καθώς και το μαρτυρολογικό έργο του μοναχού Ιωάννη, που συχνά αποδίδεται στον 
Ιωάννη Δαμασκηνό, και έχει εκδοθεί μαζί με τα έργα του (B. Kotter, Die Schriften des 
Johannes von Damaskos, v. 5, Berlin: De Gruyter 1988, 202-245)· Teitler, The last pagan, 
41-48· 53-54· 69-70· 174 (σημ. 8)· 175-176 (σημ. 3). Στον επιτάφιο λόγο προς τον αδερφό 
του, F. Boulenger, Grégoire de Nazianze. Discours funèbres en l’honneur de son frère 
Césaire et de Basile de Césarée, Paris: Picard 1908 (στο εξής Ναζ. Λόγ. 7), 11, αλλά και 
στον πρώτο στηλιτευτικό κατά του Ιουλιανού, Ναζ. Λόγ. 4.57-62 (PG 35, 581-585=έκδ. 
Bernardi, 162-170), ο Γρηγόριος Ναζιανζηνός σκιαγραφεί την πολιτική διώξεων του 
Ιουλιανού αποδεχόμενος ότι απέφευγε την πρόκληση μαρτυρίων, με δόλιο σκοπό να 
αποστερήσει από τους Χριστιανούς την τιμή της δίωξης και του μαρτυρίου. Την ίδια 
εκτίμηση διατυπώνουν ο Χρυσόστομος (βλ. Teitler, The last pagan, 118-119), ο Σωζόμενος 
(βλ. Σωζ. ΕΙ. 5.4.6-7 και 5.5.6, αλλά και 5.20.1-4, για τον βασανισμό του Θεοδώρου και την 



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

254

Στην Αντιόχεια γράφτηκε και το έργο κατά Γαλιλαίων, τον χειμώνα 
του 362-363. Το έργο δεν έχει σωθεί μέχρι σήμερα, επιβιώνουν όμως κάποια 
αποσπάσματα στο αντιπαραθετικό έργο του Κυρίλλου Αλεξανδρείας 
Κατά Ιουλιανού, που έγραψε ως απάντηση στον παγανιστή αυτοκρά-
τορα, 60 χρόνια αργότερα. Η πραγματεία του Ιουλιανού αποτελούνταν 
από τρία βιβλία, από τα οποία κυρίως το πρώτο ανασυντίθεται από 
τα αποσπάσματα του Κυρίλλου. Κάποια επιπλέον αποσπάσματα 
επιβιώνουν στον αντίλογο που συνέθεσε ο Θεόδωρος Μοψουεστίας προς 
τον Ιουλιανό43.

Η ρητορική χρήση του προσωνυμίου «Γαλιλαῖος» αξιοποιείται 
πλήρως και ολοκληρώνεται στο έργο αυτό, όπου ο Ιουλιανός 
συμπεριλαμβάνει το σύνολο της διάσπαρτης πολεμικής του κατά του 
Χριστιανισμού, όπως σκιαγραφείται στα υπόλοιπα έργα και τις επιστολές 
του. H άμεση επιδίωξη της πολεμικής του εκτίθεται με ενάργεια στην 
πρώτη παράγραφο44: Καλῶς ἔχειν ἔμοιγε φαίνεται τὰς αἰτίας ἐκθέσθαι 
πᾶσιν ἀνθρώποις, ὑφ’ ὧν ἐπείσθην, ὅτι τῶν Γαλιλαίων ἡ σκευωρία 
πλάσμα ἐστὶν ἀνθρώπων ὑπὸ κακουργίας συντεθέν. ἔχουσα μὲν οὐδὲν 
θεῖον, ἀποχρησαμένη δὲ τῷ φιλομύθῳ καὶ παιδαριώδει καὶ ἀνοήτῳ τῆς 
ψυχῆς μορίῳ τὴν τερατολογίαν εἰς πίστιν ἤγαγεν ἀληθείας.

Το έργο εντάσσεται συχνά σε μια τριάδα έργων πολεμικών κατά 
του χριστιανισμού, μετά το αποσπασματικό έργο του Κέλσου (που 
επιβιώνει στις εκτενείς αναφορές του Ωριγένη στο Κατά Κέλσου) και 
το Κατά Χριστιανών του Πορφυρίου. Έχει πολλαπλώς εντοπιστεί η 
βαθιά συγγένεια του συγκεκριμένου έργου του Ιουλιανού με τα έργα 

αντίδραση του Σαλουστίου) και ο Σωκράτης Σχολαστικός (βλ. Buck, Socrates Scholasticus, 
309-310, αλλά και 312-313 για τις αντιφάσεις του Σχολαστικού).

43. Bird, Recent Research, 287· Scicolone, Le accezioni, 73· Riedweg, With Stoicism 
and Platonism, 68-70. Για τα έργα του Κυρίλλου και του Θεοδώρου Μοψουεστίας, βλ. 
αντίστοιχα, T. Brüggemann – W. Kinzig – C. Riedweg, Kyrill von Alexandrien: Gegen Julian, 
Buch 1-10 und Fragmente, Teil 1-2, Berlin: De Gruyter 2016-2017, και A. Guida, Replica 
a Giuliano Imperatore: adversus criminationes in Christianos Iuliani imperatoris, Bologna: 
Centro Internazionale del Libro 1994. Ο Neumann προέκρινε τον τίτλο Κατὰ Χριστιανῶν 
κατηγορίαι, όπως φαίνεται από την σχετική έκδοση του έργου, C.J. Neumann, Juliani 
imperatoris librorum contra Christianos quae supersunt, Leipzig: Teubner 1880 (στο εξής 
Ιουλ. Γαλ.). Βλ. σχετικά, Scicolone, Le accezioni, 73 (σημ. 20).

44. Ιουλ. Γαλ. 39a-b.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 255

των προκατόχων του, όμως εντοπίζονται προσπάθειες να αναδειχτούν 
κάποιες αποσχιστικές επιχειρηματολογικές προκείμενες, που έλκουν την 
καταγωγή τους από τον Ιάμβλιχο και τον Ιεροκλή. Ο ψόγος της διπλής 
αποστασίας, που θα δούμε παρακάτω ότι θεμελιώνει ο Ιουλιανός, έλκει 
την καταγωγή του από τον Κέλσο, όπως είχε παρατηρήσει ο Momigliano, 
όμως η σκωπτική χρήση του όρου «Γαλιλαῖος», απουσιάζει τόσο από 
τα ωριγένεια αποσπάσματα του Κέλσου, όσο και από το σχετικό έργο 
του Πορφυρίου45. Αντιθέτως, τα προαναφερόμενα έργα παρουσιάζουν 
έντονη χρήση του όρου «Χριστιανός», που αντίστοιχα εκλείπει από 
το corpus του Ιουλιανού, όπως φαίνεται και από τους παρατιθέμενους 
πίνακες στο τέλος της παρούσας εργασίας.

Στο κατά Γαλιλαίων ο Ιουλιανός ακολουθεί πολλαπλά νήματα 
αφηγηματικής και ρητορικής στρατηγικής: 

α) αποδίδει στους «Γαλιλαίους» την κατηγορία της διπλής 
αποστασίας, πρώτα από τα πατροπαράδοτα ελληνικά έθιμα προς την 
ιουδαϊκή θρησκεία, κι ύστερα με την ακόλουθη απάρνηση του ιουδαϊσμού 
και την υιοθέτηση των αποστολικών και χριστολογικών διδαγμάτων46.

β) επιχειρεί να αναδείξει πλήρως τις αντιφάσεις και την υποκρισία 
τόσο του ιουδαϊσμού όσο και της «αίρεσης των Γαλιλαίων», παραθέτοντας 

45. Βλ. Scicolone, Le accezioni, 73 (σημ. 23)· A. Momigliano, The Disadvantages 
of Monotheism for a Universal State, CPh 81(4) (1986), 289· Greenwood, Julian’s use of 
Asclepius, 491 και 494-495. Οι παραπομπές στο Contra Celsum στην έκδοση M. Borret, 
Origène. Contre Celse, 4 v., Paris: Éditions du Cerf 1967-1969, και στο Κατὰ Χριστιανῶν 
στην έκδοση A. Von Harnack, Porphyrius. Gegen die Christen, Abhandlungen der 
preussischen Akademie der Wissenschaften, Philosoph.-hist. Kl. 1. Berlin: Reimer 1916.

46. Βλ. Ιουλ. Γαλ. 42e-43b: Μικρὸν δὲ ἀναλαβεῖν ἄξιον, ὅθεν ἡμῖν ἥκει καὶ ὅπως 
ἔννοια θεοῦ τὸ πρῶτον, εἶτα παραθεῖναι τὰ παρὰ τοῖς Ἕλλησι καὶ παρὰ τοῖς Ἑβραίοις 
ὑπὲρ τοῦ θείου λεγόμενα, καὶ μετὰ τοῦτο ἐπανερέσθαι τοὺς οὔτε Ἕλληνας οὔτε Ἰουδαίους, 
ἀλλὰ τῆς Γαλιλαίων ὄντας αἱρέσεως, ἀνθ’ ὅτου πρὸ τῶν ἡμετέρων εἵλοντο τὰ παρ’ 
ἐκείνοις, καὶ ἐπὶ τούτῳ, τί δή ποτε μηδ’ ἐκείνοις ἐμμένουσιν, ἀλλὰ κἀκείνων ἀποστάντες 
ἰδίαν ὁδὸν ἐτράποντο. ὁμολογήσαντες μὲν οὐδὲν τῶν καλῶν οὐδὲ τῶν σπουδαίων οὔτε 
τῶν παρ’ ἡμῖν τοῖς Ἕλλησιν οὔτε τῶν παρὰ τοῖς ἀπὸ Μωυσέως Ἑβραίοις, ἀπ’ ἀμφοῖν δὲ 
τὰς παραπεπηγυίας <τούτοις> τοῖς ἔθνεσιν ὥσπερ τινὰς Κῆρας δρεπόμενοι, τὴν ἀθεότητα 
μὲν ἐκ τῆς Ἰουδαϊκῆς ῥᾳδιουργίας, φαῦλον δὲ καὶ ἐπισεσυρμένον βίον ἐκ τῆς παρ’ ἡμῖν 
ῥᾳθυμίας καὶ χυδαιότητος, τοῦτο τὴν ἀρίστην θεοσέβειαν ἠθέλησαν ὀνομάζεσθαι. 
Επίσης, βλ. Scicolone, Le accezioni, 73.



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

256

σωρεία αποσπασμάτων από την Παλαιά Διαθήκη, τα Ευαγγέλια, και 
επικαλούμενος συνεχώς τον Μωυσή αλλά και τον Απόστολο Παύλο47. 

γ) αντιπαραβάλλει στην παρουσία του Χριστού, την μορφή του 
Ασκληπιού, αποδίδοντάς της παρεμφερή χριστολογικά χαρακτηριστικά48: 
ὁ γάρ τοι Ζεὺς ἐν μὲν τοῖς νοητοῖς ἐξ ἑαυτοῦ τὸν Ἀσκληπιὸν ἐγέννησεν, 
εἰς δὲ τὴν γῆν διὰ τῆς Ἡλίου γονίμου ζωῆς ἐξέφηνεν. οὗτος ἐπὶ γῆς ἐξ 
οὐρανοῦ ποιησάμενος τὴν πρόοδον, ἑνοειδῶς μὲν ἐν ἀνθρώπου μορφῇ 
περὶ τὴν Ἐπίδαυρον ἀνεφάνη, πληθυνόμενος δὲ ἐντεῦθεν ταῖς προόδοις 
ἐπὶ πᾶσαν ὤρεξε τὴν γῆν τὴν σωτήριον ἑαυτοῦ δεξιάν. 

δ) υποβιβάζει τον ιουδαϊκό θεό αντιπαραθέτοντας τα περιώνυμα 
επιτεύγματα των Ελλήνων στους τομείς της φιλοσοφικής, επιστημονικής, 
πολιτειακής και πολιτισμικής ζωής, και αποδίδοντάς τα στην ανωτερότητα 
των θεών των Ελλήνων49: Ἀλλ’ ἀρχὴν ἔδωκεν ὑμῖν ἐπιστήμης ἢ μάθημα 

47. Βλ. ενδεικτικά αναφορές από τα έργα: α) Γένεσις (Ιουλ. Γαλ. 75a· 93e· 49b-c), β) 
Ἔξοδος (Ιουλ. Γαλ. 100a-b· 152c-d· 319e), γ) Ἀριθμοί (Ιουλ. Γαλ. 160d-e), δ) Δευτερονόμιον 
(Ιουλ. Γαλ. 155d· 238c· 261e-262b), ε) Λευιτικόν (Ιουλ. Γαλ. 299c-305b), στ) Ἠσαΐας (Ιουλ. 
Γαλ. 262c), ζ) Κατὰ Ματθαῖον Εὐαγγέλιο (Ιουλ. Γαλ. 291a), η) επιστολές του αποστόλου 
Παύλου (Ιουλ. Γαλ. 106b· 229c-d· 245c). Επίσης, βλ. Bowersock, Julian, 102 και G. 
Alexandropoulos, Stylistic approach of Julian the Emperor and Gregory Nazianzean, The 
Buckingham Journal of Language and Linguistics 6 (2013), 4-5, όπου και εντοπίζονται 
αναλυτικά οι ρητορικές στρατηγικές στο εν λόγω έργο.

48. Βλ. Ιουλ. Γαλ. 200a-b. Βλ. επίσης, Wright, Julian, v. I, 419 (σημ. 1)· Αθανασιάδη, 
Ιουλιανός, 240-242· Greenwood, Julian’s use of Asclepius, 498-499 και 504. Μνεία του 
Ασκληπιού γίνεται τρεις φορές και στον λόγο Εἰς τὸν βασιλέα Ἥλιον πρὸς Σαλούστιον, 
Lacombrade, L’empereur Julien, v. 2.2 (στο εξής Ιουλ. Λόγ. 11), 144b· 144c· 153b. Η απόδοση 
χριστολογικών χαρακτηριστικών σε μείζονες πνευματικές μορφές του παγανισμού, 
αποτυπώνεται ως συνήθης τακτική της παγανιστικής γραμματείας. Βλ. σχετικά, α) για τον 
Πυθαγόρα, στον βίο που συνέθεσε ο Ιάμβλιχος, U. Klein, Iamblichi de vita Pythagorica liber, 
Leipzig: Teubner 1937 (στο εξής Ιάμβ. Πυθ.), 2.5 (ο Πυθαγόρας ως γυιος του Απόλλωνα)· 
2.8· 8.36· 28.134-136, β) για τον Ιάμβλιχο, βλ. Ευν. ΒΣ. 5.1.7-9· 5.1.13-15· 5.2.3-7, γ) για τον 
Απολλώνιο από τα Τύανα, βλ. Ευν. ΒΣ. 2.1.3-5.  

49. Βλ. Ιουλ. Γαλ. 178a-b, καθώς και Scicolone, Le accezioni, 73 (σημ. 22). Βλ. επίσης, 
Ιουλ. Γαλ. 218b: εἰ δὲ ταῦτα ἀληθῆ φαμεν, ἕνα μοι κατὰ Ἀλέξανδρον δείξατε στρατηγόν, 
ἕνα κατὰ Καίσαρα παρὰ τοῖς Ἑβραίοις. οὐ γὰρ δὴ παρ’ ὑμῖν. Αντίστοιχη συλλογιστική 
αναπτύσσει και ο Λιβάνιος στον λόγο Πρὸς Θεοδόσιον τὸν βασιλέα ὑπὲρ τῶν ἱερῶν (Λιβ. 
Λόγ. 30.31): ποτέροις ἀκολουθοῦντες οἱ τὰ μέγιστα ἀπὸ μικρῶν καὶ φαύλων τῶν πρώτων 
ἀφορμῶν Ῥωμαῖοι δυνηθέντες ἐδυνήθησαν, τῷ <θεῷ> τούτων ἢ οἷς ἱερὰ καὶ βωμοὶ <καὶ> 
παρ’ ὧν ὅ τι χρὴ ποιεῖν ἢ μὴ ποιεῖν, ἤκουον διὰ τῶν μάντεων; 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 257

φιλόσοφον; καὶ ποῖον; ἡ μὲν γὰρ περὶ τὰ φαινόμενα θεωρία παρὰ τοῖς 
Ἕλλησιν ἐτελειώθη, τῶν πρώτων τηρήσεων παρὰ τοῖς βαρβάροις ἐν 
Βαβυλῶνι γενομένων· ἡ δὲ περὶ τὴν γεωμετρίαν ἀπὸ τῆς γεωδαισίας 
τῆς ἐν Αἰγύπτῳ τὴν ἀρχὴν λαβοῦσα πρὸς τοσοῦτον μέγεθος ηὐξήθη· τὸ 
δὲ περὶ τοὺς ἀριθμοὺς ἀπὸ τῶν Φοινίκων ἐμπόρων ἀρξάμενον τέως εἰς 
ἐπιστήμης παρὰ τοῖς Ἕλλησι κατέστη πρόσχημα. 

Στο πλαίσιο αυτό, απευθύνει στους Χριστιανούς το ερώτημα50: Τοῦ 
χάριν ὑμεῖς τῶν παρ’ Ἕλλησι παρεσθίετε μαθημάτων, εἴπερ αὐτάρκης 
ὑμῖν ἐστιν ἡ τῶν ὑμετέρων γραφῶν ἀνάγνωσις; Ακολούθως τους προκαλεί 
να μορφώνουν τα παιδιά τους μόνο με τις Γραφές, ώστε να αποδειχθεί 
στην πράξη η κατωτερότητα της χριστιανικής γραμματείας51. Υπονοεί 
βέβαια ότι αφού οι Χριστιανοί αποζητούν τον παιδευτικό ρόλο των 
έργων της ελληνικής γραμματείας, η αξία και η ανωτερότητά της είναι 
αυταπόδεικτη.

ε) ισχυροποιεί την αίσθηση της αποστασίας των «Γαλιλαίων», 
εντάσσοντας στο έργο του το εθνώνυμο «Ιουδαῖος», το οποίο προσπαθεί 
να αποδώσει σε διακριτά τμήματα του κοινού του, ώστε να αναγείρει 
έναν σύγχρονο πολιτισμικά και θρησκευτικά Ιουδαίο και να τον θέσει σε 
αντιπαράθεση με τους «Γαλιλαίους».  

Πράγματι, ο όρος «Ιουδαῖος» εντοπίζεται μόνο στο κατά Γαλιλαίων 
και σε δύο επιστολές του Ιουλιανού, την επιστολή 84 προς τον αρχιερέα 
Αρσάκειο, και το εκτενές απόσπασμα επιστολής 89b. Η εκκωφαντική 
απουσία του όρου στο υπόλοιπο corpus του Ιουλιανού, και η ξαφνική 
αφθονία των επικλήσεων στο παρόν έργο, έχει αποδοθεί στον στρατηγικό 
σχεδιασμό του Ιουλιανού να αντιπαραθέσει στον χριστιανισμό τον 
ιουδαϊσμό και να προκαλέσει μία «εμφύλια», «ενδοθρησκευτική» 
σύγκρουση, σχέδιο που ενδεχομένως δεν είχε συλλάβει και αδυνατούσε 
να εφαρμόσει πριν την άφιξη και παραμονή του στην Αντιόχεια. Ακόμη, 
έχει παρατηρηθεί ότι ο Ιουλιανός έλαβε θετικές διαβεβαιώσεις από την 
εβραϊκή κοινότητα της Αντιοχείας, στη αρωγή της οποίας ενδεχομένως 
υπολόγιζε για την επιτυχία του θρησκευτικού μεταρρυθμιστικού του 
προγράμματος52. 

50. Ιουλ. Γαλ. 229c.
51. Ιουλ. Γαλ. 229e-230a.
52. Βλ. Downey, Julian the Apostate, 308 (σημ.11)· M. Hanaghan, βιβλιοκρισία του 



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

258

Παρά τις διαφωνίες που εκθέτει στο κατά Γαλιλαίων προς την 
ιουδαϊκή θρησκεία και τον μωσαϊκό νόμο, ο Ιουλιανός προσπάθησε 
να προσεγγίσει την εβραϊκή κοινότητα, εξαίροντας τις λατρευτικές της 
συνήθειες και αποδεχόμενος στο ιεραρχικά δομημένο, πολυθεϊστικό 
πάνθεον, τον ιουδαϊκό Θεό53: καίτοι τοῦτο μὲν ἐγὼ πρὸς ὑμᾶς ἐκ 
περιουσίας εἶπον, ἐπεί μοι τὴν ἀρχὴν ἐρρέθη βουλομένῳ δεῖξαι τοῖς 
ἔθνεσιν ὁμολογοῦντας Ἰουδαίους ἔξω τοῦ νομίζειν ἕνα θεὸν μόνον. ἐκεῖνο 
γὰρ αὐτῶν μὲν ἴδιον, ἡμῶν δὲ ἀλλότριον, ἐπεὶ τά γε ἄλλα κοινά πως ἡμῖν 
ἐστι, ναοὶ, τεμένη, θυσιαστήρια, ἁγνεῖαι, φυλάγματά τινα, περὶ ὧν ἢ τὸ 
παράπαν οὐδαμῶς ἢ μικρὰ διαφερόμεθα πρὸς ἀλλήλους.

Στο ίδιο στρατηγικό πλαίσιο εντάσσεται και η μέριμνά του να 
ξαναχτίσει τον ναό του Σολομώντα στην Ιερουσαλήμ, όραμα το οποίο 
διακόπηκε από έναν καταστροφικό σεισμό και τον ακόλουθο θάνατο 
του Ιουλιανού λίγο αργότερα στο περσικό μέτωπο54. Σε αυτή την πρόθεση 
αναφέρεται στις επιστολές 89b και 13455. 

Συμπεραίνουμε πως το προσωνύμιο «Γαλιλαῖος» διατρέχει μεγάλο 
μέρος του ιουλιανικού corpus για να περαιώσει την δική του εντελέχεια, 

βιβλίου του : A. Finkelstein που σημειώνεται στην σημ. 22, στο: Journal of Early Christian 
Studies 27(4) (2019), 669· R. S. Falcasantos, βιβλιοκρισία του ίδιου βιβλίου στο: ChHist 
88(3) (2019), 794.

53. Βλ. Ιουλ. Γαλ. 306a-b. Επίσης, βλ. Ιουλ. Γαλ. 100c: προσήκει <τοίνυν> τὸν τῶν 
Ἑβραίων θεὸν οὐχὶ δὴ παντὸς κόσμου γενεσιουργὸν ὑπάρχειν οἴεσθαι καὶ κατεξουσιάζειν 
τῶν ὅλων, συνεστάλθαι δὲ, ὡς ἔφην, καὶ πεπερασμένην ἔχοντα τὴν ἀρχὴν ἀναμὶξ τοῖς 
ἄλλοις νοεῖσθαι θεοῖς.

54. Βλ. Σωζ. ΕΙ. 5.22.1-13· Bowersock, Julian, 88-90· L. Schiffman, Jerusalem: Twice 
Destroyed, Twice Rebuilt, CW 97(1) (2003), 39· D. Levenson, The ancient and medieval 
sources for the Emperor Julian’s attempt to rebuild the Jerusalem Temple, Journal for the 
Study of Judaism in the Persian, Hellenistic, and Roman Period 35(4) (2004), 410). Για 
τους στρατηγικούς σκοπούς αυτού του εγχειρήματος, βλ. Falcasantos (στην βιβλιοκρισία 
που σημειώνεται παραπάνω, σημ. 52), 795. Επίσης, βλ. Bird, Recent Research, 283 και 289, 
όπου θίγονται ακροθιγώς η ερμηνεία του Bowersock πάνω στην ανακατασκευή του ναού 
και η αντίθετη γνώμη του Avi-Yonah στο βιβλίο του The Jews of Palestine.

55. Βλ. Ιουλ. Επ. 89b: οἱ γὰρ ἡμῖν ὀνειδίζοντες τὰ τοιαῦτα, τῶν Ἰουδαίων οἱ 
προφῆται, τί περὶ τοῦ νεὼ φήσουσι τοῦ παρ’ αὐτοῖς τρίτον ἀνατραπέντος, ἐγειρομένου 
δὲ οὐδὲ νῦν; Ἐγὼ δὲ εἶπον οὐκ ὀνειδίζων ἐκείνοις, ὅς γε τοσούτοις ὕστερον χρόνοις 
ἀναστήσασθαι διενοήθην αὐτὸν εἰς τιμὴν τοῦ κληθέντος ἐπ’ αὐτῷ Θεοῦ, και Ιουλ. Επ. 
134: Ἀνεγείρω γὰρ μετὰ πάσης προθυμίας τὸν ναὸν τοῦ Ὑψίστου Θεοῦ. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 259

εντασσόμενο στα όψιμα, «αντιοχικά» έργα του Ιουλιανού, στη μία άκρη 
του ρητορικά κατασκευασμένου διπόλου «Γαλιλαῖοι» – «Ἰουδαῖοι».  

2.2. Χρήσεις του εθνωνύμου «Ἕλλην» 

Όπως είναι γνωστό, κατά τους πρώτους μεταχριστιανικούς αιώνες, ο 
όρος «Ἕλλην» εμφανίζεται με μία παράλληλη σημασιοδότηση, που 
δεν παραπέμπει πλέον σε κάποιο φυλετικό, γλωσσικό ή πολιτισμικό 
κριτήριο, αλλά υιοθετεί μία ακραιφνώς θρησκευτική υφή, αυτήν του 
παγανιστή56. Στους ερχόμενους αιώνες, η εθνοτική συνιστώσα ατονεί, 
με αποτέλεσμα η θρησκευτική σημασιολογία να απομείνει δεσπόζουσα, 
μέχρι τους μακρινούς 11ο-13ο αιώνες, όπου ο όρος χρησιμοποιείται ξανά 
για να υποδηλώσει μία σύγχρονη ελληνική ταυτότητα, όσους κατοικούν 
σε ελληνικά εδάφη ή φέρουν καταγωγή από τους αρχαίους Έλληνες57. 

56. Tierney, Julian the Apostate, 583· Ν. Σβορώνος, Το Ελληνικό Έθνος. Γένεση και 
διαμόρφωση του Νέου Ελληνισμού, Αθήνα: Πόλις 2004, 50-55· Γ. Γιαννόπουλος, Έλληνες. 
Το χαμένο όνομα 337 μ.Χ.-1821, Αθήνα: Ταξιδευτής 2018, 54-55. Σχετικά με τον όρο 
«Ἑλλαδικός», ο οποίος επιστρατεύεται σποραδικά ως υποκατάστατο του θρησκευτικού 
πλέον όρου «Ἕλλην», βλ. P. Charanis, The term Helladikoi in Byzantine texts of the sixth, 
seventh and eighth centuries, ΕΕΒΣ 23 (1953), 615-620· Π. Χρήστου, Οι περιπέτειες των 
εθνικών ονομάτων των Ελλήνων, Θεσσαλονίκη: Κυρομάνος 52018, 126, και αντίθετη 
άποψη, Θ. Κορρές, Το κίνημα των «Ελλαδικών», Βυζαντιακά 1 (1981), 45 (όπου 
επικεντρώνεται στην χρήση του όρου στον Θεοφάνη και τον Πατριάρχη Νικηφόρο), 
καθώς και τα σχετικά λήμματα στους Sophocles, Greek Lexicon, 450· LSJ9, 535· Montanari, 
Σύγχρονο Λεξικό, 699.

57. Βλ. Λ. Μαυρομμάτης, Ρωμαϊκὴ ταυτότητα, ἑλληνικὴ ταυτότητα (ΙΓ´-ΙΕ´ αἰ.), 
Σύμμεικτα 7 (1987), 190-191· N. Σβορώνος, Επισκόπηση της Νεοελληνικής Ιστορίας, 
Αθήνα: Θεμέλιο 132007, 28-29· D. Livanios, The Quest for Hellenism: Religion, Nationalism 
and Collective Identities in Greece (1453-1913), The Historical Review 3 (2007), 36-39 (όπου 
ο συντάκτης αναφέρεται ειδικά στον 15ο αι.)· G. Page, Being Byzantine. Greek Identity 
before the Ottomans, Cambridge University Press 2008, 63-67 [=Οι Έλληνες πριν τους 
Οθωμανούς. Ο εθνισμός στο Ύστερο Βυζάντιο, μετάφρ. Γ. Αβραμίδης - Α. Παπασυριόπουλος, 
Αθήνα: Θύραθεν 2014, 81-85]· T. Papadopoulou, The terms Ῥωμαῖος, Ἕλλην, Γραικὸς in 
the Byzantine Texts of the first Half of the 13th Century, ByzSym 24(1) (2015), 167-172· R. 
Beaton, Η ιδέα του έθνους στην Ελληνική Λογοτεχνία. Απο το Βυζάντιο στη σύγχρονη 
Ελλάδα, μετάφρ. Ε. Πιπίνη – Π. Νοτιά, Ηράκλειο: Πανεπιστημικές Εκδόσεις Κρήτης 2015, 
20-34· Ο. Κατσιαρδή-Hering, Έλλην, Γραικός, Ρωμηός: από το πολυεθνικό στο εθνικό, στο: 
Έλλην, Ρωμηός, Γραικός: Συλλογικοί προσδιορισμοί και ταυτότητες, επιμ. Ο. Κατσιαρδή-
Hering – Α. Παπαδία-Λάλα – Κ. Νικολάου – Β. Καραμανωλάκης, Αθήνα: Ευρασία 2018, 



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

260

Φυσικά, η θρησκευτική συνιστώσα εξακολουθεί να εντοπίζεται κατά την 
διάρκεια του Μεσαίωνα, όπως βεβαιώνει το σχετικό λήμμα στο λεξικό 
του Κριαρά, και ορισμένως επιβιώνει μέχρι τις παραμονές του 182158.

Οι μείζονες λεξικογραφικές καταγραφές του λήμματος «Ἕλλην» 
αποτελούν ένα οδηγητικό νήμα, τόσο για να αντιληφθούμε την πολ- 
λαπλότητα και την μεταβλητότητα του όρου, όσο και για να την 
τοποθετήσουμε μέσα στον χρόνο. Οι Liddell και Scott και ο Lampe, στην 
επεξήγηση “pagan”, παραθέτουν παραπομπές όπου όλες αναφέρονται 
στον 4ο αιώνα, ή αργότερα, ενώ στην επεξήγηση “gentiles”, ατροφεί 
η θρησκευτική συνιστώσα για να υποδηλωθεί γενικώς ο άλλος, ο μη 
Εβραίος59. Ο Montanari, στην επεξήγηση «ειδωλολάτρης», πέραν της 
περιώνυμης επιστολής 114 του Ιουλιανού, παραπέμπει και σε ένα 
απόσπασμα από τις Πράξεις των Αποστόλων60, ενώ οι Kittel και Friedrich 
έχουν ενδοιασμούς να ταυτίσουν την καινοδιαθηκική χρήση του όρου 
«Ἕλλην» με το λήμμα “gentile”61.

26-27· Χρήστου, Οι περιπέτειες, 129-138 G. Steiris, History and Religion as Sources of 
Hellenic Identity in Late Byzantium and the Post-Byzantine Era, Genealogy 4 (2020), 16-
32. Ο Charanis, The term Helladikoi, 619, εντοπίζει στο μεσοδιάστημα αυτό (4o-11o αι.) 
κάποιες σποραδικές χρήσεις του όρου «Ἕλλην» με την πρότερη εθνοτική του σημασία. 

58. Βλ. Κριαράς, Λεξικό, τ. ςʹ, Θεσσαλονίκη 1978, 1· Ι. Θ. Κακριδής, Οι Αρχαίοι 
Έλληνες στη Νεοελληνική Λαϊκή Παράδοση, Αθήνα: ΜΙΕΤ 41997, 13-14· Ε. Gazi, Reading 
the Ancients: Remnants of Byzantine Controversies in the Greek National Narrative, 
Historein 6 (2006), 145· Livanios, The Quest, 56-57 και 64. Αξίζει να σημειώσουμε πως το 
εθνώνυμο επιβιώνει διαμέσου της δημοτικής παράδοσης με μια ευρύτερη ποικιλομορφία, 
όπως όταν εκφέρεται ως συνώνυμο του γενναίου, του αντρειωμένου ή του ήρωα. Βλ. 
σχετικά, Α. Παπαδόπουλος, Γλωσσικαὶ ἔρευναι, ΑΠ 12 (1946), 13-14· Α. Ι. Παπαμιχαήλ, 
Ἔκθεσις λαογραφικῆς ἐρεύνης εἰς τὸν νομὸν Τρικάλων (16 Αὐγούστου – 2 Σεπτεμβρίου 
1968), Επετηρίς του Κέντρου Ερεύνης της Ελληνικής Λαογραφίας 20/21 (1969), 397-399· 
Κακριδής, Οι Αρχαίοι Έλληνες, 13-52· Livanios, The Quest, 57-58· Χρήστου, Οι περιπέτειες, 
126-128.

59. Βλ. LSJ9, 536· Lampe, 451 (βλ. και το λήμμα «Ἑλληνικός», όπου συγχωνεύονται 
οι επεξηγήσεις “pagan” και “gentile”). Επίσης, βλ. Sophocles, Greek Lexicon, 451. Για το 
λήμμα gentiles, βλ. F. L. Cross & E. A. Livingstone, The Oxford Dictionary of the Christian 
Church, Oxford University Press 31997, 664.

60. Βλ. Montanari, Σύγχρονο Λεξικό, 700.
61. Βλ. G. Kittel & G. Friedrich, Theological Dictionary of the New Testament, trans. 

G. W. Bromiley, W. B. Eerdmans Publishing Company: Grand Rapids (MI) 1985, 202. Βλ. 
επίσης F. W. Danker, The Concise Greek-English Lexicon of the New Testament, University 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 261

Η απολογητική γραμματεία του 2ου αιώνα πλαισιώνει εντονότερα 
το λήμμα «Ἕλλην» με θρησκευτική χροιά, οπότε εμφανίζονται συγ- 
γράμματα και λόγοι με τον εθνωνυμικό όρο να δεσπόζει στον τίτλο τους, 
συνήθως συνοδεύοντας τις προθέσεις «προς» ή «κατά»62.

Προσεγγίζοντας τον 4ο αιώνα, ο Bowersock αναδεικνύει τους 
παγανιστές ως ανανεωτές αυτής της καινοφανούς θρησκευτικής χρήσης, 
η οποία σύντομα γίνεται αποδεκτή από μεγάλη μερίδα των χριστιανών 
λογίων (Ευσέβιος Καισαρείας, Μέγας Αθανάσιος, κ.α.). Συγκεκριμένα, 
αναφέρει τις επιστολές του Ιουλιανού του Σύρου προς τον φιλόσοφο 
Ιάμβλιχο ως τις πρώτες σαφείς ενδείξεις της νέας σημασιολογίας63. Ο όρος 
«Ἕλλην» και «ἑλληνικός» έρχεται να αντικαταστήσει αυτό που στα 
παλαιότερα κείμενα χριστιανών συγγραφέων δηλώνεται συχνά με την 
λέξη «ἐθνικός»64.

of Chicago Press 2009, 123, όπου η καινοδιαθηκική χρήση του όρου γειτνιάζει περισσότερο 
με γλωσσικούς ή πολιτισμικούς προσανατολισμούς, παρά με αμιγώς θρησκευτικούς, 
ενώ ο J. H. Thayer, A Greek-English Lexicon of the New Testament, Woodstock, Georgia: 
American Book Company 1889, 205, ισχυρίζεται πως όταν ο όρος «Ἕλλην» έρχεται σε 
αντιπαράθεση με τον όρο «Ιουδαῖος» η δεσπόζουσα αντίθεση είναι θρησκευτικής υφής.

62. Βλ. την συνοπτική αναφορά της Αθανασιάδη, Ιουλιανός, 29-31. Σχετικά με την 
συναγωγή των έργων που φέρουν το λήμμα «Ἕλλην» στον τίτλο τους, βλ. P. J. Hamell, 
Handbook of Patrology, Alba House: New York 1968, 39-41· Σ. Παπαδόπουλος, Πατρολογία, 
τομ. Α´. Εισαγωγή, Β´ και Γ´ αιώνας, Αθήνα: Γρηγόρη 52011, 241· 247· 248· 289· 306· 327· 
349· 375.

63. Βλ. G. W. Bowersock, Ηellenism in Late Antiquity, Michigan University Press 
41993, 10 [=Ο Ελληνισμός στην Ύστερη Αρχαιότητα, μετάφρ. Μ. Γιόση, Αθήνα: ΜΙΕΤ 
1996, 32]. Στην μονογραφία του για τον Ιουλιανό, ο Bowersock, Julian, 84 (σημ. 15) 
σημειώνει πως η συσχέτιση του μετασχηματισμού του εθνωνύμου με τον κύκλο του 
Ιαμβλίχου, βασίζεται στον W. Koch. Βλ. επίσης, A. Johnson, Greek Ethnicity in Eusebius’ 
“Praeparatio Evangelica”, AJPh 128(1) (2007), 95-96. Σχετικά με τις επιστολές του Ιουλιανού 
του Σύρου, βλ. α) Wright, Julian, v. III, xlix-li, και 237-267 (όπου έχουν ενσωματωθεί 
ως νόθες), β) Ε. Φάσσα, Ιουλιανού του Σύρου. Επιστολές στον φιλόσοφο Ιάμβλιχο, 
Αθήνα: Στιγμή 2016 και, γ) Αθανασιάδη, Ιουλιανός, 38: «Ἐκεῖνο ποὺ ἐντυπωσιάζει τὸν 
ἀναγνώστη αὐτῆς τῆς ἀλληλογραφίας εἶναι ἡ ἰδιότυπη χρήση τοῦ ὅρου τὸ ἑλληνικόν. Ὣς 
τότε «τὸ ἑλληνικὸν» σήμαινε εἴτε τὸ ἑλληνικὸ ἔθνος εἴτε τὴν ἑλληνικὴ παιδεία. Μὲ τὸν 
Σύρο Ἰουλιανὸ ὁ ὅρος ἀποκτᾶ ἔντονη θρησκευτικὴ χροιὰ ποὺ ἐπεκτείνεται καὶ στὴ λέξη 
«Ἕλλην». Ἔχουμε νὰ κάνουμε μὲ μιὰ θρησκευτικὴ κοινότητα στὴν ἀπειλούμενη πίστη 
τῆς ὁποίας ἔδωσε νέο περιεχόμενο, κατεύθυνση καὶ πάθος ὁ Ἰάμβλιχος». 

64. Βλ. Bowersock, Hellenism, 10-11 [=Ο Ελληνισμός, 33] και τα σχετικά λήμματα 



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

262

Από τις ανωτέρω καταγραφές συμπεραίνουμε ότι τους πρώτους 
μεταχριστιανικούς αιώνες το λήμμα «Ἕλλην» και τα παράγωγά του 
διαπλέκεται με τα λήμματα «ἔθνος» – «ἐθνικός» και το λατινικό “gentilis”, 
περιπλέκοντας οποιαδήποτε διαυγή συμπεράσματα ως προς τo βάθος, την 
εγκυρότητα και τον ακριβή χρονολογικό προσδιορισμό της θρησκευτικής 
σημασιολογίας. 

Στους λόγους και τις επιστολές του Ιουλιανού, στοχαστή ο οποίος 
βρίσκεται στο μεταίχμιο ως προς τα ζητήματά μας, οι όροι «Ἕλλην» 
και «ἑλληνικός» είναι καταδικασμένοι να υιοθετούν ποικίλες σημασίες, 
ανάλογα με την στοχοθεσία του έργου, αλλά και την χρονική περίοδο της 
συγγραφής του. Τα πρώτα χρόνια όπου τις πνευματικές του αναζητήσεις 
καλύπτει μία μυστικοπάθεια, οι σχετικοί όροι περιορίζονται είτε όταν 
γίνεται αναφορά στην κλασική Ελλάδα και τους αρχαίους Έλληνες, 
είτε όταν απευθύνεται στους σύγχρονούς του Έλληνες, οι οποίοι είναι 
γεωγραφικά καθοριζόμενοι.  

Στο Ἐγκώμιον εἰς τὸν αὐτοκράτορα Κωνστάντιον ο όρος «Ἕλλην» 
απαντά τέσσερις φορές, όλες σε αναφορά περιστατικών της αρχαίας 
Ελλάδας. Παρεμφερείς χρήσεις, με πιθανούς γεωγραφικούς ή πολιτι- 
σμικούς συμφυρμούς, παρατηρούνται στους λόγους Περὶ τῶν τοῦ 
αὐτοκράτορος πράξεων ἢ περὶ βασιλείας (εντοπίζονται 11 φορές οι 

στους Lampe, 407· Kittel & Friedrich, Theological Dictionary, 178-179· Montanari, 
Σύγχρονο Λεξικό, 632. Ο προσδιορισμός αυτός επιβιώνει και τον 4ο αιώνα: α) για τον 
επιθετικό προσδιορισμό εθνικός, βλ. ενδεικτικά, στον Βίο Κωνσταντίνου του Ευσεβίου, 
F. Winkelmann, Eusebius Werke, Band 1.1: Über das Leben des Kaisers Konstantin, Berlin: 
Akademie Verlag 1975 (στο εξής Ευσ. ΒΚ.), 4.19: Ὅπως καὶ τοὺς ἐθνικοὺς στρατιώτας ἐν 
κυριακαῖς εὔχεσθαι προσέταξεν· β) για το λήμμα έθνος, συνήθως σε πληθυντικό αριθμό, 
και με την ανάλογη σημασιοδότηση, βλ. Ευσ. ΒΚ. 4.29: τὴν τῶν ἐθνῶν δεισιδαιμονίαν, 
και στο Contra Gentes του Αθανασίου Αλεξανδρείας, R. W. Thomson, Athanasius. Contra 
gentes and de incarnatione, Oxford Clarendon Press 1971, 40: καὶ καθόλου τὴν τῶν ἐθνῶν 
εἰδωλολατρείαν ἀθεότητα καὶ ἀσέβειαν οὖσαν ἀπέδειξεν· 46: ἀνελὼν τὴν τῶν ἐθνῶν ἢ 
εἰδώλων ἀθεότητα. Συχνά χρησιμοποιείται για να δηλωθεί ο ειδωλολατρικός κόσμος και 
το τοπικό επίρρημα «ἔξωθεν»· Βλ. τα αντίστοιχα λήμματα: α) Thayer, A Greek-English 
Lexicon, 226· Lampe, 503-504· Montanari, Σύγχρονο Λεξικό, 765, β) ενδεικτικά, τις 
επιστολές 32 και 79 του Γρηγόριου Ναζιανζηνού, P. Gallay, Saint Grégoire de Nazianze. 
Lettres, v. 1, Paris: Les Belles Lettres 1964, 32: θαυμάζω δὲ καὶ τῶν ἔξωθεν τοὺς τούτοις 
παραπλησίους, οἷον τὸν Ἀνάξαρχον ἐκεῖνον, τὸν Ἐπίκτητον, τὸν Σωκράτην […], και 79: 
μηδὲ τοὺς ἡμετέρους νόμους ἀτιμάσασαν, ἐπὶ τοὺς ἔξωθεν καταφεύγειν. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 263

όροι «Ἕλλην» – «Ἑλληνικός» και δύο φορές ο όρος «Ἑλλάς»), Εὐσεβίας 
τῆς βασιλίδος ἐγκώμιον (εντοπίζονται πέντε φορές οι όροι «Ἕλλην»-
«Ἑλληνικός» και πέντε ο όρος «Ἑλλάς», με δύο εξαιρέσεις που φανερώνουν 
συγχρονική ελληνική καταγωγή και θα μνημονευθούν παρακάτω), και 
Ἐπὶ τῇ ἐξόδῳ τοῦ ἀγαθωτάτου Σαλουστίου παραμυθητικὸς εἰς ἑαυτόν 
(τέσσερις αναφορές στον όρο «Ἕλλην»)65. 

Ελάχιστα ευρήματα προσφέρουν και οι πρώιμες επιστολές του 
Ιουλιανού ως προς την συζητούμενη σημασιοδοτική μεταστροφή. Στην 
επιστολή 19 εντοπίζουμε την μοναδική εμφάνιση στις πρώιμες επιστολές 
του μελετούμενου όρου, όπου πιθανά αναφέρεται στην Ελλάδα ως 
διοικητική επαρχία της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας66. Ενδιαφέρον 
παρουσιάζει η Eπ. 8, όπου αναπαράγεται το στερεοτυπικό κλασικότροπο 
δίπολο «Έλληνας-βάρβαρος», και η ελληνική γλώσσα τρανώνεται ως το 
μοναδικό ανάχωμα στον εκβαρβαρισμό: Τὰ δὲ ἐμά, εἰ καὶ φθεγγοίμην 
Ἑλληνιστί, θαυμάζειν ἄξιον· οὕτως ἐσμὲν ἐκβεβαρβαρωμένοι διὰ τὰ 
χωρία67.

65. Στο έργο αυτό εντοπίζουμε μία χρήση του όρου με ακραιφνώς πολιτισμικό 
περιεχόμενο (Ιουλ. Λόγ. 4.252a-b): Κελτοῖς γὰρ ἐμαυτὸν ἤδη διὰ σὲ συντάττω, ἄνδρα εἰς 
τοὺς πρώτους τῶν Ἑλλήνων τελοῦντα καὶ κατ’ εὐνομίαν καὶ κατὰ ἀρετὴν τὴν ἄλλην, 
καὶ ῥητορείαν ἄκρον καὶ φιλοσοφίας οὐκ ἄπειρον, ἧς Ἕλληνες μόνοι τὰ κράτιστα 
μετεληλύθασι. Ο Σαλούστιος χαρακτηρίζεται δυνάμει Έλληνας, ως αριστεύσας 
στην ευνομία, την αρετή, την ρητορική και τη φιλοσοφία. Ανάλογη σημασιοδότηση 
εντοπίζουμε στον Ιάμβλιχο (βλ. Ιάμβ. Πυθ. 8.44: σχεδὸν γὰρ ταῖς ἀγωγαῖς διαφέρειν τοὺς 
μὲν ἀνθρώπους τῶν θηρίων, τοὺς δὲ Ἕλληνας τῶν βαρβάρων, τοὺς δὲ ἐλευθέρους τῶν 
οἰκετῶν, τοὺς δὲ φιλοσόφους τῶν τυχόντων) ενώ ο Λιβάνιος ονομάζει «Ἕλληνα» αυτόν 
που μιλάει την ελληνική γλώσσα (βλ. Λιβ. Λόγ. 11.184: οὕτω νῦν εἰς δύο πόλεις τὰ τῶν 
Ἑλλήνων καλά, τήνδε τε καὶ τὰς Ἀθήνας, εἰ δὴ τοῖς λόγοις μᾶλλον ἢ τῷ γένει τὸν Ἕλληνα 
κλητέον, και Bowersock, Hellenism, 10 [=Ο Ελληνισμός, 32)].

66. Βλ. Ιουλ. Επ. 19: ὁ τῶν Ἑλλήνων ἡγούμενος. Σχετικά με την επιστολή, βλ. A. 
Gardner, Some Recently Published Letters of the Emperor Julian, English Historical Review 
2(7) (1887), 519-520 και Wright, Julian, v. III, 234-235. Για το λήμμα ἡγούμενος και 
ἡγέομαι, βλ. Montanari, Σύγχρονο Λεξικό, 934-935.  

67. Βλ. Ιουλ. Επ. 8, και Thompson, The Emperor Julian’s Knowledge of Latin, 50-51. 
Το δίπολο «Ἕλληνες και βάρβαροι» απηχεί ολόκληρη την οικουμένη (βλ. Χρήστου, Οι 
περιπέτειες, 55) και εντοπίζεται συχνά στον Ιουλιανό (βλ. ενδεικτικά, Ιουλ. Αθ. 272c 
και Εἰς τοὺς ἀπαιδεύτους κύνας, G. Rochefort, L’empereur Julien. Oeuvres complètes, 
v. 2.1, Paris: Les Belles Lettres 1963, 187d). Για την υποχώρηση της αντίστιξης αυτής στα 
ελληνιστικά χρόνια, βλ. Κ. Μπουραζέλης, Έλληνες και βάρβαροι. Κρίση και μετάπλαση 



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

264

Η ανακήρυξη του Ιουλιανού στη θέση του αυτοκράτορα απηχεί 
και στο συγκεκριμένο πεδίο έρευνας αντίστοιχες με τα προηγούμενα 
μεταβολές. Όπως είναι προφανές, ο όρος «Ἕλλην» θα διατηρήσει την 
ιστορική του σημασιοδότηση στα σχετικά με τον αρχαίο, κλασικό 
ελληνισμό, όμως ταυτόχρονα θα εκδηλώσει κάποιες μεταπτώσεις σχετικές 
πλέον με την θρησκευτική ταυτότητα.  

Στις επιστολές που χρονολογούνται κατά την διάρκεια της εκστρα- 
τείας του εναντίον του Κωνσταντίου, τη διαμονή του στην Κωνστα- 
ντινούπολη αλλά και την περιοδεία του στη Μικρά Ασία, εντοπίζεται 
τρεις φορές ο όρος «Ἕλλην» και τρεις ο όρος «Ἑλλάδα». Στην επιστολή 
6068 αποκαλεί τον λαό της Αλεξανδρείας «Ἕλληνες», λόγω της καταγωγής 
τους, όχι λόγω της θρησκευτικής τους πεποίθησης, ούτε λόγω της 
γεωγραφικής τους τοποθέτησης στον κυρίως ελλαδικό χώρο. Επιβιώνει 
στον Ιουλιανό η έννοια της καταγωγής, είναι όμως πολύ πιθανό 
να την χρησιμοποιεί ως ρητορικό τέχνασμα, για να πείσει τον λαό 
της Αλεξανδρείας να φερθεί κατά τις υποδείξεις του, με σύνεση και 
γενναιότητα. Αφού αυτά είναι περιώνυμα γνωρίσματα των αρχαίων 
Ελλήνων και οι συγκαιρινοί του Αλεξανδρείς είναι απόγονοι αυτών, τους 
καθιστά περισσότερο υποχρεωμένους να φερθούν αντίστοιχα η ταυτότητα 
των προγόνων τους και όχι οι ίδιες οι εντολές του αυτοκράτορα: Τὸ γὰρ 
τῆς ἐξουσίας ἀκαταφρόνητον καὶ τὸ ἀπηνέστερον καὶ καθαρὸν τῆς 
ἀρχῆς οὔποτ’ ἂν δήμου περιίδοι τόλμημα μὴ καθάπερ νόσημα χαλεπὸν 
πικροτέρῳ διακαθᾶραι φαρμάκῳ. Προσφέρω δ’ ἐγὼ ὑμῖν δι’ ἅσπερ 
ἔναγχος ἔφην αἰτίας τὸ προσηνέστατον, παραίνεσιν καὶ λόγους, ὑφ’ ὧν εὖ 
οἶδ’ ὅτι πεισθήσεσθε μᾶλλον, εἴπερ ἐστέ, καθάπερ ἀκούω, τό τε ἀρχαῖον 
Ἕλληνες καὶ τὰ νῦν ἔτι τῆς εὐγενείας ἐκείνης ὕπεστιν ὑμῖν ἀξιόλογος καὶ 
γενναῖος ἐν τῇ διανοίᾳ καὶ τοῖς ἐπιτηδεύμασιν ὁ χαρακτήρ.

της έννοιας της ελληνικότητας στα χρόνια του Αλεξάνδρου και την ελληνιστική εποχή 
στο: Έλλην, Ρωμηός, Γραικός [όπως σημ. 57], 63-70.

68. Η επιστολή είναι επιτιμητική προς τους Αλεξανδρείς, λόγω του φόνου του 
τοπικού επισκόπου Γεωργίου από την Καππαδοκία τον Δεκέμβριο του 361. Ο Ιουλιανός 
επέλεξε να μην τους τιμωρήσει περαιτέρω (βλ. το σχετικό κεφάλαιο στον Teitler, The 
last pagan, 35-40, και Bowersock, Julian, 80-81· Marcos, “He forced with gentleness”, 
198· Greenwood, Julian’s use of Asclepius, 494). Μνεία στον φόνο του Γεωργίου κάνει ο 
Σωκράτης Σχολαστικός (Buck, Socrates Scholasticus, 308-309) και ο Σωζομενός (Σωζ. ΕΙ. 
5.7.1-9).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 265

Ως ρητορικό τέχνασμα εμφανίζεται η καταγωγή από το ελληνικό 
γένος στο εγκώμιο της αυτοκράτειρας Ευσεβίας, όπου ακολουθείται το 
δίδαγμα των εγχειριδίων ρητορικής για αναφορά της ένδοξης καταγωγής 
του επαινούμενου προσώπου. Εκεί, εξαίρεται η μητέρα της Ευσεβίας και το  
σφόδρα Ἑλληνικὸν γένος της69: Τοσοῦτον δὲ ἴσως οὔτε εἰπεῖν οὔτε ἐπα-
κοῦσαι πολὺ καὶ ἐργῶδες, ὅτι δὴ γένος μὲν αὐτῇ σφόδρα Ἑλληνικόν, Ἑλλή- 
νων τῶν πάνυ, καὶ πόλις ἡ μητρόπολις τῆς Μακεδονίας, σωφροσύνη δὲ 
ὑπέρ τε Εὐάδνην τὴν Καπανέως καὶ τὴν Θετταλὴν ἐκείνην Λαοδάμειαν. 

Στον ίδιο λόγο, ο Ιουλιανός αναδεικνύει εμφατικά και την δική του 
ελληνική καταγωγή, κάτι που θα επαναλάβει και σε μεταγενέστερα έργα 
του70. Η χρήση των σχετικών όρων στα ανωτέρω αποσπάσματα ενδύεται 
μία δεσπόζουσα γεωγραφική συνιστώσα71.

Στην επιστολή 29 προς Ευθέριο, εντοπίζουμε τον όρο «Ἕλλην» με 
θρησκευτικές συνδηλώσεις72: Ζῶμεν ὑπὸ τῶν θεῶν σωθέντες· ὑπὲρ ἐμοῦ 
δὲ αὐτοῖς θῦε τὰ χαριστήρια· θύσεις δὲ οὐχ ὑπὲρ ἑνὸς ἀνδρός, ἀλλ’ ὑπὲρ 
τοῦ κοινοῦ τῶν Ἑλλήνων. 

Οι θυσίες προς χάριν του Ιουλιανού εγγράφονται εδώ ως προσφορά 
στο σύνολο των «Ἑλλήνων», ενώ ο Ιουλιανός προβάλλει έμμεσα ως 
σωτήρας του ελληνισμού. Η λειτουργία αυτή του λήμματος είναι σχεδόν 
ταυτόσημη και ενδεχομένως έλκει την καταγωγή της από τις επιστολές 
του Ιουλιανού του Σύρου, όπου ο δάσκαλός του Ιάμβλιχος ενδύεται 
αντίστοιχα σωτηριολογικά χαρακτηριστικά73.  

69. Βλ. J. Bidez, L’empereur Julien, v. 1.1 (στο εξής Ιουλ. Λόγ. 2), 110b. 
70. Ιουλ. Λόγ. 2.118d: ἐσμὲν γὰρ τῆς Ἑλλάδος οἱ περὶ τὴν Θρᾴκην καὶ τὴν Ἰωνίαν 

οἰκοῦντες ἔγγονοι. 
71. Η οικογένεια της Ευσεβίας καταγόταν από την Θεσσαλονίκη (βλ. PLRE, v. I, 

Cambridge 1971, 300-301, και Bunson, Encyclopedia, 202).
72. Βλ. Ιουλ. Επ. 29· Wright, Julian, v. III, 29 (σημ. 2)· Bowersock, Julian, 63· F. 

Curta, Atticism, Homer, Neoplatonism, and Fürstenspiegel: Julian’s Second Panegyric on 
Constantius, GRBS 36(2) (1995), 192.

73. Βλ. Ep. 76 στην έκδ. Wright (181 SC): οὐδὲν οὕτω λυπηρὸν οὐδὲ δυσχερὲς 
ἐμαυτῷ συμβεβηκέναι φαίην ἂν ὡς ὅτι σὲ τὸ κοινὸν τῶν Ἑλλήνων ἀγαθὸν ἐπὶ τοσοῦτον 
χρόνον τὴν ἑῴαν ἀπολιπὼν οὐκ εἶδον, και, Ep. 78 στην εκδ. Wright (184 SC): σοί γε 
μήν, ὦ γενναῖε, παντὸς ὡς εἰπεῖν τοῦ Ἑλληνικοῦ σωτῆρι καθεστῶτι. Το ενδεχόμενο ο 
μετέπειτα αυτοκράτορας Ιουλιανός να είχε στην κατοχή του τις επιστολές του ομώνυμου 
Σύρου, θίγει η Φάσσα, Επιστολές, 12-14. Για την μαθητεία του Ιουλιανού στον κύκλο των 
διαδόχων του Ιαμβλίχου, βλ. Ευν. ΒΣ. 7.1.9-7.2.13.



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

266

Ανάλογο περιεχόμενο έχει το λήμμα στην επιστολή 78, Ἀριστοξένῳ 
φιλοσόφῳ, όπου ο Ιουλιανός αποκαλεί πλέον με ενάργεια και αυτο-
πεποίθηση τους ομοϊδεάτες του ως Έλληνες, και τους διακρίνει από την 
πλειοψηφία του λαού της Καππαδοκίας που δεν προσφέρουν θυσίες 
στους θεούς74: Ἔντυχε γοῦν ἡμῖν περὶ τὰ Τύανα πρὸς Διὸς φιλίου καὶ 
δεῖξον ἡμῖν ἄνδρα ἐν Καππαδόκαις καθαρῶς Ἕλληνα· τέως γὰρ τοὺς μὲν 
οὐ βουλομένους, ὀλίγους δέ τινας ἐθέλοντας μέν, οὐκ εἰδότας δὲ θύειν 
ὁρῶ. 

Οι ύστερες χρονολογικά επιστολές του, όσες αποδίδονται στους  
μήνες παραμονής του Ιουλιανού στην Αντιόχεια, εμφανίζουν πέντε 
φορές τον όρο «Ἕλλην» σε ποικίλα γένη, αριθμούς και πτώσεις, δύο σε 
αναφορά των Ελλήνων της ομηρικής Ιλιάδας (Ιουλ. Επ. 82 και 88) και τις 
υπόλοιπες με τις προαναφερόμενες θρησκευτικές συνδηλώσεις75. Ειδικά 
η επιστολή 114 μνημονεύεται συχνά στις λεξικογραφικές καταγραφές ως 
ενδεικτική της θρησκευτικής χρήσης του μελετώμενου όρου76. 

Η επιστολή 98 περιέχει το επίθετο «Ἑλληνικόν», το οποίο προσδιορίζει 
το χωριό Βάτνες77. Η Wright αποδίδει θρησκευτικό περιεχόμενο στον όρο, 
ενώ ο Bouffartigue συμφωνεί και παραθέτει την διαφωνία του Nuffelen78.   

74. Βλ. Ιουλ. Επ. 78 και Johnson, Greek Ethnicity, 96. Επίσης, βλ. την σύμφωνη γνώμη 
για την σημασιολογία του όρου στην επιστολή 78, στους Bowersock, Julian, 85-86 και 
Teitler, The last pagan, 91 και 180 (σημ. 2), αλλά και την ενδιαφέρουσα λεξικογραφική 
καταγραφή του Σκαρλάτου Βυζαντίου, όπου στο σχετικό λήμμα και στην επεξήγηση 
«ἐθνικός»-«εἰδωλολάτρης», παραθέτει το απόσπασμα της εν λόγω επιστολής (βλ. Δ. Σ. 
Βυζάντιος, Λεξικὸν τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης, Αθήνα 1895, 408).

75. Βλ. Ιουλ. Επ. 97: ἐκεῖνα μὲν γὰρ ἀνθοῦντά τε ἐμισεῖτο καὶ συναπέσβη τοῖς 
δράσασιν, οἱ δὲ σοὶ λόγοι καὶ νῦν ὑπὸ τῶν ἀληθῶς Ἑλλήνων ἀγαπῶνται, καὶ εἰς τὸν 
ἔπειτα χρόνον, εἰ μή τι σφάλλομαι κρίσεως ὀρθῆς, ἀγαπήσονται· Ιουλ. Επ. 112: Μὰ τοὺς 
θεοὺς πάντας οὐδὲν οὕτως ἂν ἴδοιμι, μᾶλλον δὲ ἀκούσαιμι ἡδέως παρὰ σοῦ πραχθέν, ὡς 
Ἀθανάσιον ἐξεληλαμένον τῶν τῆς Αἰγύπτου τόπων, τὸν μιαρόν, ὃς ἐτόλμησεν Ἑλληνίδας 
ἐπ’ ἐμοῦ γυναῖκας τῶν ἐπισήμων βαπτίσαι. Για την επιστολή 112, βλ. και την σχετική 
καταγραφή του Montanari, Σύγχρονο Λεξικό, 700.

76. Βλ. LSJ, 536, και Montanari, Συγχρονο Λεξικό, 700. Σχετικά με την χρονολόγηση 
της επιστολής την 1η Αυγούστου 362, βλ. Wright, Julian, v. III, 129 και Marcos, “He forced 
with gentleness”, 199. 

77. Βλ. Ιουλ. Επ. 98: Αἵ γε μὴν Βάτναι (βαρβαρικὸν ὄνομα τοῦτο) χωρίον ἐστὶν 
Ἑλληνικόν […].

78. Wright, Julian, v. III, 204 (σημ. 1)· J. Bouffartigue, L’authenticité de la Lettre 84 de 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 267

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει η επιστολή 84 προς τον αρχιερέα 
της Γαλατίας Αρσάκιο, όπου τίθενται συνοπτικά τα ζητήματα που 
αναπτύσσονται διεξοδικότερα στο εκτενές απόσπασμα 89b, περί της 
αρχαίας, προχριστιανικής καταγωγής της φιλανθρωπίας, του κοινωνικού 
προσώπου της παγανιστικής θρησκείας, και του ασκητικού βίου που 
οφείλουν να επιδεικνύουν οι ιερείς του παγανισμού. Την εντάσσουμε 
στο παρόν σημείο της μελέτης μας, λόγω των δύο καινοφανών στο έργο 
του Ιουλιανού όρων που ενέχει. Καταγράφεται για μοναδική φορά στο 
ιουλιανικό corpus το λήμμα «ἑλληνισμός», με διαύγεια υποδηλώνοντας 
το αναστηλωμένο θρησκευτικό δόγμα του ιουλιανικού παγανισμού, και 
συνοδευόμενο από ψόγο προς τους ιερείς του79: <Ὁ> Ἑλληνισμὸς οὔπω 
πράττει κατὰ λόγον, ἡμῶν ἕνεκα τῶν μετιόντων αὐτόν· 

Ακόμη, επιστρατεύεται ο όρος «Ἑλληνιστής» για να υποδηλώσει 
τους οπαδούς της νέας θρησκείας80: Δίδασκε δὲ καὶ συνεισφέρειν τοὺς 
Ἑλληνιστὰς εἰς τὰς τοιαύτας λειτουργίας, καὶ τὰς Ἑλληνικὰς κώμας 
ἀπάρχεσθαι τοῖς θεοῖς τῶν καρπῶν, καὶ τοὺς Ἑλληνικοὺς ταῖς τοιαύταις 

l’empereur Julien, Revue de philologie, de littérature et d’histoire anciennes LXXIX (2005), 
232. Η επιχειρηματολογία του Bouffartigue παραμένει πειστική: η θρησκευτική χροιά 
του όρου παγιώνεται από την συνέχεια του κειμένου, όπου ο Ιουλιανός αιτιολογεί τον 
επιθετικό προσδιορισμό αναφέροντας τις οσμές θυμιάματος και τα έτοιμα σφάγια που 
χαρακτηρίζουν τις Βάτνες (πρῶτον μὲν ὅτι διὰ πάσης τῆς πέριξ χώρας ἀτμοὶ λιβανωτοῦ 
πανταχόθεν ἀνῇσαν, ἱερεῖά τε ἐβλέπομεν εὐτρεπῆ πανταχοῦ). 

79. Βλ. Ιουλ. Επ. 84. Επίσης, βλ. Bowersock, Julian, 87, όπου υπονοείται η 
θρησκευτική σημασιολογία που προσδίδει ο Ιουλιανός στον όρο «Ἑλληνισμός», και την 
εκτενή ανάλυση του Bouffartigue, L’authenticité, 231-242. Η επιστολή αναπαράγεται 
ολόκληρη από τον Σωζομενό (Σωζ. ΕΙ. 5.16.5-15).

80. Βλ. Ιουλ. Επ. 84. Ο όρος «Ἑλληνιστής» χρησιμοποιείται συνηθέστερα στην 
γραμματεία της Καινής Διαθήκης για να υποδηλώσει τους ελληνόφωνους Ιουδαίους, ή 
ευρύτερα αυτούς που υιοθετούν ελληνικά ήθη. Ο Ιουλιανός ενδεχομένως πρωτοπορεί 
προσδίδοντας σε αυτόν τον όρο θρησκευτική σημασιολογία. Σχετικά, βλ. Thayer, 
A Greek-English Lexicon, 205· Βυζάντιος, Λεξικόν, 408· Sophocles, Greek Lexicon, 451 και 
Lampe, 451 (στα δύο τελευταία, οι υπομνηματιζόμενοι Φιλοστόργιος και Σωζομενός είναι 
μεταγενέστεροι του Ιουλιανού)· LSJ9, 536· Danker, The Concise Greek-English Lexicon, 
123· Montanari, Σύγχρονο Λεξικό, 700· Χρήστου, Οι περιπέτειες, 59-64. Τον Μεσαίωνα 
πιθανότατα να επιβίωσε η κατοπινή θρησκευτική σημασιοδότηση, όπως προκύπτει 
από την καταγραφή του Κριαρά, Λεξικό, τ. ς´, 2). Ο Σωζομενός, στην πραγμάτευση 
της ιουλιανικής περιόδου, χρησιμοποιεί συχνά την λέξη «ἑλληνιστής» με ακραιφνώς 
θρησκευτικό περιεχόμενο (βλ. Σωζ. ΕΙ. 5.3.9, 5.7.4, κλπ.).



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

268

εὐποιίαις προσέθιζε, διδάσκων αὐτοὺς ὡς τοῦτο πάλαι ἦν ἡμέτερον 
ἔργον.

Στον λόγο Εἰς τὸν βασιλέα Ἥλιον πρὸς Σαλούστιον ο Ιουλιανός 
επαναφέρει ένα διαυγές εθνοτικό περιεχόμενο στον όρο «Ἕλλην», 
όταν αποκαλεί τους Ρωμαίους Έλληνες, όχι μόνο κατά το γένος, αλλά 
και κατά την θρησκευτική τους πίστη και την γειτνιάζουσα με τους 
τελευταίους πολιτική συγκρότηση81. Η μεταλαμπάδευση της ελληνικής 
κληρονομιάς επιτελεί εδώ εγκωμιαστικό ρόλο και αποδίδεται στο 
μιθραϊκό λατρευτικό πάνθεον του Ιουλιανού82: οὗτος ἡμέρωσε μὲν διὰ 
τῶν Ἑλληνικῶν ἀποικιῶν τὰ πλεῖστα τῆς οἰκουμένης, παρεσκεύασε δὲ 
ῥᾷον ὑπακοῦσαι Ῥωμαίοις ἔχουσι καὶ αὐτοῖς οὐ γένος μόνον Ἑλλη- 
νικόν, ἀλλὰ καὶ θεσμοὺς ἱερούς, καὶ τὴν περὶ τοὺς θεοὺς εὐπιστίαν 
ἐξ ἀρχῆς εἰς τέλος Ἑλληνικὴν καταστησαμένοις τε καὶ φυλάξασι, 
πρὸς δὲ τούτοις καὶ τὸν περὶ τὴν πόλιν κόσμον οὐδεμιᾶς τῶν ἄριστα 
πολιτευσαμένων πόλεων καταστησαμένοις φαυλότερον, εἰ μὴ καὶ τῶν 
ἄλλων ἁπασῶν, ὅσαι γε ἐν χρήσει γεγόνασι πολιτεῖαι, κρείσσονα· ἀνθ’ 
ὧν οἶμαι καὶ αὐτὸς ἔγνω τὴν πόλιν Ἑλληνίδα γένος τε καὶ πολιτείαν.

Η ελληνική προέλευση των Ρωμαίων αναφέρεται ακόμη μία φορά στο 
έργο Συμπόσιον ἢ Κρόνια (χειμώνας 362-363)83, ένα φανταστικό συμπόσιο 
υπό την καθοδήγηση του Κρόνου, όπου οι ενδοξότεροι αυτοκράτορες 
και βασιλείς επιδίδονται σε ρητορικούς διαξιφισμούς προκειμένου να 
πρωτεύσουν έναντι των υπολοίπων. Τελικά επικρατεί ο στωικός Μάρκος 
Αυρήλιος. Στον αντίλογό του προς τον Καίσαρα84, ο Μέγας Αλέξανδρος 
καταρρίπτει τον προειρημένο χλευασμό του Καίσαρα προς τους Έλληνες, 
καθώς εμφανίζει τον ίδιο και τους Ρωμαίους να φέρουν καταβολές από 
τους Έλληνες, λόγω της εκτεταμένης αποικιστικής κίνησης προς τα εδάφη 
της νότιας Ιταλίας85: Σὺ δὲ τοὺς Γερμανοὺς καὶ Γαλάτας κατεπολέμησας, 

81. Συγγένεια των Ρωμαίων με τους Έλληνες αναφέρεται ακροθιγώς και στο Ιουλ. 
Γαλ. 200a: καὶ γὰρ οὐκ ἴδιόν ἐστιν ἡμῶν μόνον, ἀλλ’, οἶμαι, κοινὸν πρὸς Ἕλληνας, τοὺς 
ἡμετέρους συγγενεῖς.

82. Βλ. Ιουλ. Λόγ. 11.152d-153a.
83. Για την χρονολογία σύνταξης του Συμποσίου, βλ. Bird, Recent Research, 289.
84. Πρόκειται για τον Γάιο Ιούλιο Καίσαρα, στρατηγό αλλά και σπουδαίο ρήτορα 

και συγγραφέα του τελευταίου προχριστιανικού αιώνα· βλ. ενδεικτικά, C. Mierow, Julius 
Caesar as a Man of Letters, Classical Journal  41(8) (1946), 353-357.

85. Βλ. Lacombrade, L’empereur Julien, v. 2.2 (στο εξής Ιουλ. ΣΥ.), 324a.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 269

ἐπὶ τὴν πατρίδα τὴν σεαυτοῦ παρασκευαζόμενος, οὗ τί γένοιτ’ ἂν χεῖ- 
ρον ἢ μιαρώτερον; Ἐπεὶ δὲ ὥσπερ διασύρων τῶν μυρίων ἐμνημόνευσας 
Γραικῶν, ὅτι μὲν καὶ ὑμεῖς ἐντεῦθεν γεγόνατε καὶ τὰ πλεῖστα τῆς Ἰταλίας 
ᾤκησαν οἱ Γραικοί, καίπερ εἰδὼς ὅμως οὐ παραδέχομαι.

Η παρούσα διατύπωση, ένοχη ιστορικών ανακριβειών, εντάσσεται 
εδώ στη συνολική ρητορική στρατηγική και επιχειρηματολογία του 
Αλεξάνδρου για να υπερκεράσει τον Ιούλιο Καίσαρα. Μία από τις 
ιδιαιτερότητες του παραθέματος, όσο και του ιουλιανικού Συμποσίου, 
είναι η εμφάνιση του όρου «Γραικός» (τέσσερις φορές σε όλο το έργο), 
λήμμα που δεν εντοπίζεται καμία φορά στο υπόλοιπο ιουλιανικό corpus86.

Από τα παραπάνω παραθέματα καθίσταται ευκρινές ότι ακόμη και 
στα έργα της ύστερης περιόδου του Ιουλιανού, λίγους μήνες πριν από 
τον θάνατό του, όπου έχει πλέον οικοδομηθεί με ενάργεια η πολεμική 
του κατά του Χριστιανισμού, και το λήμμα «Ἕλλην» ενδύεται τον 
θρησκευτικό του μανδύα, εντοπίζουμε μια αμφισημία: οι μεταπτώσεις της 
σημασιολογίας του όρου παραμένουν διαρκείς, ανάλογα με τους στόχους 
και την απεύθυνση του Ιουλιανού. 

3. Επίλογος

Ο Ιουλιανός υιοθέτησε τρία παράλληλα συστήματα πολεμικής 
επιχειρηματολογίας κατά του χριστιανισμού, τα οποία είχαν 
καταγράψει ήδη μια πορεία μέχρι τα μέσα του 4ου αιώνα. Η ευθεία 
σύγκρουση του Κέλσου και του Πορφυρίου από την μία μεριά, η 
πυθαγόρεια υποκατάσταση του Χριστού ως ενσάρκωση του Θεού 

86. Σχετικά με τον όρο «Γραικός», βλ. α) τις μελέτες: Μαυρομμάτης, Ρωμαϊκὴ 
ταυτότητα, 183-191· Page, Being Byzantine, 63-67 [= Οι Έλληνες πριν τους Οθωμανούς, 
81-85]· Papadopoulou, The terms Ῥωμαῖος, Ἕλλην, Γραικός, 172-174· Χρήστου, Οι 
περιπέτειες, 68-70 και 105-111· Κατσιαρδή-Hering, Έλλην, Γραικός, Ρωμηός, 24-25, και 
ειδικότερα για την χρήση του όρου στην αντιπαράθεση Βυζαντίου και Φράγκων, Ε. 
Χρυσός, Γραικοί και Ρωμαίοι στην αναμέτρηση Ανατολής και Δύσης τον 9ο αιώνα στο: 
Έλλην, Ρωμηός, Γραικός: [όπως σημ. 57], 103-118, β) τις λεξικογραφικές καταγραφές στα 
J. A. H. Tittmann, Iohannis Zonarae lexicon ex tribus codicibus manuscriptis, v. 1, Leipzig: 
Crusius 1808 (repr. Amsterdam: Hakkert, 1967), 451 (όπου ακολουθεί την καταγραφή της 
Σούδας)· Sophocles, Greek Lexicon, 337-338· Κριαράς, Λεξικό, τ. Δ´, 365· A. Adler, Suidae 
lexicon. Pars I: Α–Γ, Leipzig 2001, 541 (Γραικοί: οἱ Ἕλληνες. ἀπὸ κώμης τινός, ἢ ἀπὸ 
Γραικοῦ τινος. ἐκ τοῦ Γραίξ, Γραικός.)· LSJ9, 358.



	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

270

που επιχείρησε ο Ιάμβλιχος, και τέλος, η ενσωμάτωση κοινωνικών και 
οργανωτικών πρακτικών της χριστιανικής εκκλησίας, βρίσκουν όλα την 
μεταστοιχείωση και την σύνθεσή τους στο έργο του Ιουλιανού87. Αυτό 
το ιδίωμα εξασφαλίζει διακριτή θέση στον Ιουλιανό μέσα στο corpus της 
αντιπαράθεσης χριστιανισμού και παγανισμού.

Όπως προκύπτει από την επισκόπηση του ιουλιανικού corpus, αλλά 
και των σχετικών μελετών στις οποίες παραπέμπουμε, το διάστημα 360-
361 της μετάβασης του Ιουλιανού από τη θέση του καίσαρα σε αυτή του 
αυτοκράτορα μπορεί να χαρακτηριστεί ως ορόσημο για την πνευματική 
χειραφέτησή του (η «ἀποστασία» του τοποθετείται μία δεκαετία 
νωρίτερα), τη λογοτεχνική πολεμική κατά του Χριστιανισμού, και την 
απόδοση των σχετικών προσωνυμίων στους Χριστιανούς («Γαλιλαῖοι», 
«ἄθεοι», «ἀσεβεῖς», κ.α.)88. Τα προσωνύμια αυτά και η εκκωφαντική 
απουσία του όρου «χριστιανός», αποδίδουν αφ’ ενός την σατιρική και 
υποτιμητική διάθεση του Ιουλιανού απέναντι στους αντιπάλους του, αφ’ 
ετέρου ισχυροποιούν ρητορικά την εκφρασμένη πεποίθησή του ότι η νέα 
αυτή θρησκεία αποτελεί σχισματική διάσπαση, αίρεση, του Ιουδαϊσμού.  

Στον ίδιο κόμβο χρονολογικά (360-361) εντοπίζεται η μεταστροφή 
του όρου «Ἕλλην» σε θρησκευτικό ταυτοτικό στοιχείο, αποδίδοντας τον 
παγανιστή, που σέβεται τους αρχαίους θεούς και μεριμνά για τις θυσίες και 
τις προσφορές. Παρατηρούμε όμως σε σχετικά χωρία πως η θρησκευτική 
σημασιοδότηση δεν εκτοπίζει εντελώς την επίκληση του ελληνικού 
εθνοτικού στοιχείου, εντοπιζόμενη συγχρονικά από τον Ιουλιανό στους, 
κατά τον ίδιο, απογόνους (Ρωμαίους, Αλεξανδρείς) του ελληνικού γένους 
και εμπλουτισμένη, εκτός από γεωγραφικά ή γλωσσικά, και με πολιτισμικά 
στοιχεία. Η επίκληση βέβαια των κατά τόπους σημασιοδοτήσεων είναι 
άρρηκτα συνδεδεμένη με τις αφηγηματικές τεχνικές, τα μέσα πειθούς, 
και τα ρητορικά τεχνάσματα του Ιουλιανού (εγκώμια, παραινέσεις, ή 

87. Βλ. Greenwood, Julian’s use of Asclepius, 491. Η ενσωμάτωση πρακτικών της 
χριστιανικής εκκλησίας στο πολυδιασπασμένο παγανιστικό μωσαϊκό παρατηρήθηκε 
πρώτα από τον αυτοκράτορα Μαξιμιανό  [βλ. Fulkerson, Julian the (In)consistent].

88. Βλ. την παρεμφερή διατύπωση του T. D. Barnes, βιβλιοκρισία του F. Fatti, 
Giuliano a Cesarea. la politica ecclesiastica del principe Apostata, Roma 2009, στο: Journal 
of Ecclesiastical History 64(1) (2013), 134. Για την αποτύπωση αυτού του χρονικού 
οροσήμου στις απεικονιστικές τέχνες, βλ. A. Alföldi, Some Portraits of Julianus Apostata, 
AJA 66(4) (1962), 403· Bowersock, Julian, 60-61. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 271

στρατηγικές περιχαράκωσης). Λόγω της προγενέστερης αυτονομίας του 
εθνωνύμου «Ἕλλην» από τις θρησκευτικές συνδηλώσεις του, η ρητορική 
χρήση του δεν περιορίζεται στα «αυτοκρατορικά» έργα του Ιουλιανού, 
αλλά λειτουργεί κυρίως εγκωμιαστικά και στα πρώιμα γραπτά του. 

Η γενική επισκόπηση της παρουσίας και λειτουργίας του εθνω- 
νυμικού όρου «Ἕλλην» ανοίγει διόδους προς περισσότερο αναλυτικές 
μελέτες, με σκοπό την χαρτογράφηση εθνοτικών και πολιτισμικών 
όρων και την ακόλουθη συναντίληψη των συνειδησιακών φαινομένων 
και μεταβολών της Ύστερης Αρχαιότητας. Ορισμένες προτάσεις για 
περαιτέρω μελέτη είναι: α) η παρουσία του όρου «Γραικός» στο έργο 
Συμπόσιον ἢ Κρόνια89, β) η επίκληση της καταγωγής του Ιουλιανού από 
τον ίδιο, οι αμφισημίες που αυτές οι επικλήσεις παρουσιάζουν και τα 
ρητορικά στρατηγήματα που εξυπηρετούν, γ) η ομόρροπη ή αντίρροπη 
πορεία του όρου «Ἕλλην» και των σημασιοδοτήσεών του, σε σχέση με 
την αντίστοιχη παρουσία και χρήση του στα έργα των συγκαιρινών 
συγγραφέων και λογίων του 4ου αιώνα.

Τέλος, η αντίθεση του Ιουλιανού στον χριστιανισμό δεν ήταν μόνο 
θρησκευτικής υφής (από πολλές μελέτες εκτίθεται η άποψη ότι δεν ήταν 
παρά δευτερεύουσας σημασίας το θρησκευτικό ζήτημα) αλλά πολιτικής, 
με την έννοια ότι έβλεπε στο χριστιανισμό μία δύναμη που υπέσκαπτε τα 
θεμέλια της Ρωμαϊκής αυτοκρατορίας90. Συνεπώς, παραμένει επίμονα το 
ερώτημα αν η αντιπαράθεση με τον χριστιανισμό προβάλλει μέσα από 
τα κείμενά του Ιουλιανού ως δεσπόζουσας σημασίας, ή αλλιώς, ως ένα 
μέρος μόνο μίας ευρύτερης αντιπαράθεσης με συστήματα φιλοσοφικά 
που θεωρούσε υπονομευτικά της ρωμαϊκής πολιτικής συγκρότησης.

89. Για βιβλιογραφία σχετική με το λήμμα «Γραικός», βλ. παραπάνω, σημ. 86. Η 
ανάγκη διερεύνησης του λήμματος στο Συμπόσιο του Ιουλιανού ενισχύεται από το 
γεγονός ότι ο συγκεκριμένος όρος απουσιάζει από σύγχρονους του Ιουλιανού συγγραφείς 
(Καππαδόκες Πατέρες, Λιβάνιος, Θεμίστιος), από άλλους χριστιανούς συγγραφείς ή 
συντάκτες εκκλησιαστικής ιστορίας (Ευσέβιος Καισαρείας, Σωκράτης Σχολαστικός, 
Σωζομενός, Αθανάσιος), αλλά και από στοχαστές προσκείμενους στην σκέψη του 
Ιουλιανού (Κέλσος, Πορφύριος, Ιάμβλιχος, Ιουλιανός ο Σύρος, Ευνάπιος).

90. Downey, The Emperor Julian, 98 και Momigliano, The Disadvantages of 
Monotheism, 285-297. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 32 (2022), 241-273

272 	 ΙΑΣΩΝ ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

4. Παράρτημα: Πίνακες σχετικών λημμάτων

Στους παρατιθέμενους πίνακες συγκεντρώνονται οι εξεταζόμενοι όροι 
και αποτυπώνονται οι εμφανίσεις τους στα έργα του Ιουλιανού. Η 
καταμέτρηση των παρακάτω όρων πραγματοποιήθηκε στις εκδόσεις Les 
Belles Lettres. 

 

Ἐγκώμιον 
εἰς τὸν
αὐτοκρά-
τορα 
Κωνστά-
ντιον

Εὐσεβίας 
τῆς 
βασιλίδος 
ἐγκώμιον

Περὶ τῶν τοῦ 
αὐτοκράτο-
ρος πράξεων
ἢ περὶ 
βασιλείας

Ἐπὶ τῇ 
ἐξόδῳ τοῦ 
ἀγαθωτάτου 
Σαλουστίου 
παραμυ-
θητικὸς εἰς 
ἑαυτόν

Ἀθηναί-
ων τῇ 
βουλῇ 
καὶ τῷ 
δήμῳ

Θεμι-
στίῳ 
φιλο-
σόφῳ

Πρὸς 
Ἡρά-
κλειον 
κυνι-
κὸν

ἄθεος/
ἀθεότητα

- - - - - - -

βάρβαρος/ 
βαρβαρικός

21 - 21 1 12 1 1

Γαλιλαῖος - - - - - - 1

Ἑβραῖος - - - - - - -

Ἑλλάδα - 5 2 - 3 3 -

Ἕλλην 4 2 10 4 6 1 4

Ἑλληνικός - 3 1 - - - -

Ἰουδαῖος - - - - - - -

Ἰουδαϊκός - - - - - - -

Χριστιανός - - - - - - -

 

Εἰς τὴν 
μητέρα 
τῶν 
θεῶν

Εἰς τοὺς 
ἀπαι-
δεύτους 
κύνας 

Συμπόσιον 
ἢ 
Κρόνια

Εἰς τὸν 
βασιλέα 
Ἥλιον πρὸς 
Σαλούστιον 

Ἀντιοχι-
κὸς ἢ 
Μισο-
πώγων

Epistulae 
Contra 
Galilaeos

ἄθεος/
ἀθεότητα

2 1 2 - 5 4 3

βάρβαρος/ 
βαρβαρικός

- 1 2 - 3 4 5

Γαλιλαῖος - 1 - - 2 21 2

Ἑβραῖος - - - - - 2 26

Ἑλλάδα - 1 3 - 1 3 -

Ἕλλην 4 6 2 3 7 10 23

Ἑλληνικός - - 2 3 - 3 3

Ἰουδαῖος - - - - - 4 23

Ἰουδαϊκός - - - - - - 3

Χριστιανός* - - - - - 1 -



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 32 (2022), 241-273

«ΓΑΛΙΛΑΙΟΙ» ΚΑΙ «ΕΛΛΗΝ» ΣΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΙΟΥΛΙΑΝΟΥ 273

Functions of the Appellative “Galilean” and the Ethnonym “Hellen” 
in the Works of Emperor Julian

After the first half of the fourth century, the Christian doctrine appeared to 
be the indisputable, sovereign cult, in the religious conflicts that took place 
in the vast acreage of Late Roman Empire. Not only it prevailed upon the 
various pagan cults of the empire, but it also ended up as the imperial cult. 
Earlier this period, the ethnonym “Hellen” adopted a novice, “religious-
based” meaning, designating “pagans”, which would prevail among others 
in the following centuries. 

Emperor Julian’s reign (361-363) comprised a brief disruption of the 
inevitable domination of Christianity. In the present paper, we study the 
functions of the appellative “Galilean” and the ethnonym “Hellen” in the 
Julianic corpus, in order to contribute to the apprehension of the Julianic 
philosophical and religious thought, as well as to illuminate undiscernible 
shades in the functions of the terms under study.

* Η μοναδική αναφορά του όρου «Χριστιανός» στο ιουλιανικό corpus, ανευρίσκεται 
στην επιστολή 114 προς τους Βοστρηνούς, όπου όμως η παράθεση του όρου εντοπίζεται 
στην έκκληση που αποδίδεται στον επίσκοπο της πόλης, Τίτο. Βλ. σχετικά, G. J. M. 
Bartelink, l’Empereur Julien et le vocabulaire chrétien, Vigiliae Christianae 11(1) (1957), 
45· Scicolone, Le accezioni, 71 (σημ. 1). 



	

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

