
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 33 (2023)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 33

  

 

  

  Η Αγιότητα στην υπηρεσία της πολιτικής. Οι
προπαγανδιστικές συνδηλώσεις της παράστασης
του "Βουλγαροκτόνου" Αγίου Δημητρίου  

  Στυλιανός Δημητρίου Οικονόμου   

  doi: 10.12681/byzsym.34533 

 

  

  Copyright © 2023, Στυλιανός Δημητρίου Οικονόμου 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Οικονόμου Σ. Δ. (2023). Η Αγιότητα στην υπηρεσία της πολιτικής. Οι προπαγανδιστικές συνδηλώσεις της
παράστασης του "Βουλγαροκτόνου" Αγίου Δημητρίου . Byzantina Symmeikta, 33, 183–217.
https://doi.org/10.12681/byzsym.34533

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 02/02/2026 22:30:37



Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

ΑΘΗΝΑ • 2009 • ATHENS

Τομοσ 33 Volume

Στελιοσ Οικονομου

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια τησ Πολιτικησ 
Οι Προπαγανδιστικεσ Συνδηλωσεισ

τησ Παραστασησ του «Βουλγαροκτονου» Αγ. Δημητριου

ΑΘΗΝΑ • 2023 • ATHENS

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH 
SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ 
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΕΘΝΙΚΟ IΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Στελιος Οικονομου

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης:
Οι Προπαγανδιστικες Συνδηλωσεις

της Παραστασης του «Βουλγαροκτονου» Αγ. Δημητριου* 

Στους πατέρες της Ι. Μ. Παρακλήτου

Διαχρονικά η μνημειακή ζωγραφική, με τον κατά κύριο λόγο δημόσιο 
χαρακτήρα της, χρησιμοποιείται συχνά για να εξυπηρετήσει ιδεολογικές 
σκοπιμότητες. Μία τέτοια περίπτωση θεωρούμε πως συνιστά στα 
υστεροβυζαντινά χρόνια και η σκηνή του έφιππου χριστομάρτυρα 
Δημητρίου καθώς φονεύει τον Βούλγαρο βασιλιά Ιωαννίτζη, ο οποίος 
επιχειρεί είτε να αμυνθεί πεσμένος στο έδαφος (εικ. 1), είτε να διαφύγει 
έφιππος (εικ. 2). Στόχος του παρόντος άρθρου είναι η ιδεολογική 
προσέγγιση, η ερμηνεία και η προσπάθεια χρονολόγησης της 2ης 
παραλλαγής της παράστασης, με τον Ιωαννίτζη έφιππο, όπως επίσης η 
ανίχνευση της διάδοσης των δύο εκδοχών με άξονα τις ιστορικές εξελίξεις 
του β΄ μισού του 13ου και του α΄ μισού του 14ου αιώνα, καθώς και με τη 
βοήθεια τόσο της νομισματικής, όσο και της σφραγιστικής μαρτυρίας. 

* Ευχαριστίες οφείλονται στην επίκουρη καθηγήτρια Βυζαντινής Αρχαιολογίας του 
τμήματος Ιστορίας-Αρχαιολογίας του Πανεπιστημίου Κρήτης κα Βίκυ Φωσκόλου και 
στους ανώνυμους κριτές του περιοδικού για τις χρήσιμες υποδείξεις τους.

Μία πρώιμη μορφή του παρόντος άρθρου παρουσιάστηκε στο 39ο Συμπόσιο 
Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης της ΧΑΕ (2019). Βλ. Σ. 
Οικονομου, Η παράσταση του Αγίου Δημητρίου ως «βουλγαροκτόνου» και η ιδεολογική 
διαμάχη μεταξύ Βυζαντινών και Βουλγάρων (τέλη του 12ου-13ος αιώνας), στο: 39ο 
Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης της Χριστιανικής 
Αρχαιολογικής Εταιρείας (Αθήνα, 30 Μαΐου – 1 Ιουνίου 2019), Πρόγραμμα και 
περιλήψεις εισηγήσεων και ανακοινώσεων, Αθήνα 2019, 141-142.



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ184

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

Στον εικονογραφικό τύπο του «βουλγαροκτόνου» αγίου Δημητρίου 
ακολουθείται η σύνθεση της δρακοντοκτονίας, σχήμα εγνωσμένο από 
τους αγίους Θεόδωρο τον Στρατηλάτη και Γεώργιο τον Τροπαιοφόρο. 
Η απεικόνιση βρίσκεται σε πλήρη αντίθεση με τις αφηγήσεις του Ιωάννη 
Σταυρακίου (β΄ μισό 13ου αι.) και του Κωνσταντίνου Ακροπολίτη 
(περ. 1300) αναφορικά με τα θαύματα του μεγαλομάρτυρα, στις οποίες 
αναπαράγεται η προφορική παράδοση ότι ο άγιος Δημήτριος επενέβη 
αιφνιδίως στη σκηνή του Ιωαννίτζη και τον δολοφόνησε τη νύχτα πριν την 
έναρξη της βουλγαρικής πολιορκίας της Θεσσαλονίκης το 12071. Η φήμη 
αυτή καταδεικνύει την πίστη των Θεσσαλονικέων στις θαυματουργικές 
δυνάμεις του πολιούχου τους και την επίμονη προσπάθεια να αποδώσουν 
μία ακόμη φορά την απρόσμενη σωτηρία της πόλης τους σε αυτόν. Αλλά 
όχι μόνο!

Η θαυμαστή εξόντωση του Ιωαννίτζη εντοπίζεται ήδη από τη δεύτερη 
δεκαετία του 13ου αιώνα σε λατινικά, σερβικά και βυζαντινά κείμενα 
(ιστοριογραφικά ή αγιολογικά) για ποικίλους λόγους. Οι Βυζαντινοί 
εργαλειοποίησαν τον ξαφνικό θάνατο του Βούλγαρου ηγεμόνα και 
κατασκεύασαν το ανωτέρω θαύμα και τον σχετικό εικονογραφικό τύπο 
του αγίου Δημητρίου με πολιτική σκοπιμότητα. Σκοπός τους να αναιρέσουν 
την ιδρυτική ιδεολογία του Β΄ βουλγαρικού κράτους, η οποία στηρίχθηκε 
στη λατρεία του Θεσσαλονικέως μεγαλομάρτυρα με αφορμή την άλωση 
της Θεσσαλονίκης από τους Νορμανδούς τον Αύγουστο του 1185. Τότε οι 
Βούλγαροι κατέστησαν τη νέα πρωτεύουσά τους, το Τύρνοβο, νέο κέντρο 

1. Ιωάννης Σταυράκιος, Λόγος εἰς τὰ θαύματα τοῦ Μυρορρόα Μεγάλου Δημητρίου, 
έκδ. ιερομ. Ι. Ιβηριτησ, Ιωάννου Σταυρακίου Λόγος εις τα θαύματα του Αγίου Δημητρίου, 
Μακεδονικά 1 (1940), 369.19-372.31, ιδίως 371.31-36· Κωνσταντίνος Ακροπολίτης, Λόγος 
εἰς τὸν μεγαλομάρτυρα καὶ μυροβλύτην Δημήτριον, έκδ. Α. Παπαδοπουλοσ-Κεραμευσ, 
Ανάλεκτα Ιεροσολυμιτικής Σταχυολογίας, τ. 1, Saint Petersburg 1891, 211.3-212.19, ιδίως 
212.6-9· Τ. Παπαμαστορακησ, Ιστορίες και ιστορήσεις βυζαντινών παλληκαριών, ΔΧΑΕ 
20 (1998), 213-215, 223· C. Walter, The Warrior Saints in Byzantine Art and Tradition, 
Aldershot 2003, 48-49, 88· Τ. Παπαμαστορακησ, Ο Άγιος Δημήτριος ως πρότυπο ανδρείας, 
στο: Ο Άγιος Δημήτριος στην τέχνη του Αγίου Όρους, επιμ. έκδ. Α. Ντουροσ – Ν. Τουτοσ 
– Γ. Φουστερησ, Θεσσαλονίκη 2005, 33· P. Grotowski, Arms and Armour of the Warrior 
Saints. Tradition and Innovation in Byzantine Iconography (843-1261), Leiden 2010, 104· 
Σ. Οικονομου, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις στα Βαλκάνια. Η προπαγανδιστική χρήση της 
λατρείας του αγίου Δημητρίου (τέλη 12ου-13ος αι.), ΒυζΣυμ 29 (2019), 108-114, όπου 
αναλυτικά η βιβλιογραφία.



Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 185

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

της λατρείας του και συνέδεσαν τη μορφή του με την ασανιδική δυναστεία 
και τη νέα τους κρατική υπόσταση ως νομιμοποιητικό παράγοντα της 
πολιτικής και εκκλησιαστικής ανεξαρτησίας τους (τέλη 1185/αρχές 1186)2. 
Οι Βυζαντινοί ανταπάντησαν στη βουλγαρική πρόκληση στρατιωτικά 
και ιδεολογικά. Στην τελευταία κατηγορία ανήκει η καθιέρωση του 
προσωνυμίου Βουλγαροκτόνος για τον Βασίλειο Β΄ (976–1025) στα 
τέλη του 12ου ή τις αρχές του 13ου αιώνα, προκειμένου να μειωθεί η 
σημασία της βλαχοβουλγαρικής επανάστασης, αλλά και αυτής των 
Κομητόπουλων, πολιτικών προγόνων των Ασανιδών, να περιοριστούν οι 
ιδεολογικές και άλλες διεκδικήσεις των τελευταίων, όπως επίσης για να 
προβληθεί η κατάληξη της προηγούμενης σημαντικότερης βουλγαρικής 
εξέγερσης προς αποθάρρυνση των αποστατών. Εκτιμούμε πως σε αυτό το 
προσωνύμιο παραπέμπει η παράσταση του αγίου Δημητρίου ως φονέως 
του Βούλγαρου βασιλιά3.

Η βουλγαρική επίκληση της βοήθειας του εν λόγω μάρτυρα συνε- 
χίστηκε και εντατικοποιήθηκε επί Ιωάννη Ασάν Β΄ (1218–1241), σε 
μία εποχή επανισχυροποίησης της Βουλγαρίας και αποδυνάμωσης 

2. Α. Παπαδοπουλοσ, Ο Άγιος Δημήτριος εις την ελληνικήν και βουλγαρικήν 
παράδοσιν, Θεσσαλονίκη 1971, 79· D. Obolensky, The cult of St. Demetrius of Thessaloniki 
in the history of byzantine-slav relations, BalkSt 151/1 (1974), 19· Ι. Ταρνανιδησ, Το σλαβικό 
είδωλο της πόλης του Αγ. Δημητρίου Θεσσαλονίκης, στο: Αφιέρωμα στη μνήμη του Σωτήρη 
Κίσσα, επιμ. έκδ. Κ. Καλαμαρτζη-Κατσαρου – Σ. Ταμπακη, Θεσσαλονίκη 2001, 607-609· 
Grotowski, Arms and Armour, 117· F. Bauer, Eine Stadt und ihr Patron: Thessaloniki und 
der Heilige Demetrios, Regensburg 2013, 292, 294· Α.-Α. Ταχιαοσ, Η Θεσσαλονίκη και ο 
κόσμος των Σλάβων. Η πνευματική και πολιτιστική ακτινοβολία της βυζαντινής πόλης, 
Θεσσαλονίκη 2013, 79-80, 84· A. Madgearu, The Asanids. The Political and Military History 
of the Second Bulgarian Empire (1185-1280), Leiden-Boston 2016, 170· J. Erdeljan, Chosen 
Places: Constructing New Jerusalems in Slavia Orthodoxa, Leiden-Boston 2017, 160-162· K. 
Sokolov, Die Verehrung des hl. Demetrios von Thessaloniki im Zweiten Bulgarischen Reich 
anhand archäologischer Funde, στο: Für Seelenheil und Lebensglück. Das byzantinische 
Pilgerwesen und seine Wurzeln, επιμ. έκδ. D. Ariantzi – I. Eichner, Mainz 2018, 120-122· 
Οικονομου, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 95 κ.εξ., όπου αναλυτικά η βιβλιογραφία.

3. P. Stephenson, The legend of Basil the Bulgar-Slayer, Cambridge 2003, 6, 8, 25-26, 
66-77, 90-96· F. Dall’Aglio, “As it had been in the Past”. The idea of national continuity in 
the establishment of the second Bulgarian Kingdom, στο: Laudator Temporis Acti. Studia 
in memoriam I. A. Božilov, επιμ. έκδ. I. Biliarsky, τ. 1, Sofia 2018, 282-299· Οικονομου, 
Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 104-105, 122, όπου αναλυτικά η βιβλιογραφία. 



186 	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

της αυτοκρατορίας της Θεσσαλονίκης, μετά τη μάχη της Klokotnitsa 
(9 Μαρτίου 1230)· αυτή τη φορά, όμως, όχι για να εδραιωθεί, αλλά 
για να επεκταθεί η βουλγαρική κυριαρχία στα Βαλκάνια –κατ’ εξοχήν 
χώρο διάδοσης της τιμής του αγίου–, ιδιαιτέρως δε στα εδάφη της 
αυτοκρατορίας της Θεσσαλονίκης, με πρωτεύουσα την έδρα της λατρείας 
του μεγαλομάρτυρα4.

Η παράσταση της δολοφονίας του Ιωαννίτζη από τον άγιο Δημήτριο 
τοποθετείται από τους ερευνητές κατά τη διάρκεια του 13ου αιώνα5. 
Κατά την άποψή μας, η διαμόρφωση της παραλλαγής με τον Βούλγαρο 
βασιλιά πεζό θα πρέπει να χρονολογηθεί στο β΄ τέταρτο του 13ου 
αιώνα, συγκεκριμένα μετά το 1230. Προς επίρρωση αυτής της πρότασης 
χρονολόγησης, αναφέρουμε ότι το αρχαιότερο σωζόμενο παράδειγμα 
–μάλιστα στον χώρο της Μακεδονίας, συγκεκριμένα στο ασκητήριο 
της Αγίας Ζώνης (Αγίου Δημητρίου) στο Σιδηρόκαστρο (κωμόπολη 
ΒΔ των Σερρών)– χρονολογείται στο α΄ μισό του 13ου αιώνα6. Επίσης 
η πρωτοβουλία θα πρέπει να αποδοθεί ή στην αυτοκρατορία της 
Θεσσαλονίκης ή στην αυτοκρατορία της Νίκαιας, από την οποία είτε 
δημιουργήθηκε μετά το 1246, έτος κατάκτησης της Θεσσαλονίκης από 
τον Ιωάννη Γ΄ Βατάτζη (1222-1254), είτε συνεχίστηκε η προβολή της 
στην περίπτωση που είχε ήδη παραχθεί από την αυτοκρατορία της 
Θεσσαλονίκης. Άλλωστε, από το 1241 κ. εξ. –έτος θανάτου του Ιωάννη 
Ασάν Β΄– το βουλγαρικό βασίλειο πέρασε σε φάση παρακμής και τον 

4. P. Schreiner, Der thronende Demetrios. Ikonographie und politische Bedeutung 
eines Siegels Ivan Asens II., στο: P. Schreiner, Studia byzantinobulgarica, Wien 1986, 95, 
100· Παπαμαστορακησ, Ιστορήσεις παλληκαριών, 226· C. Morrisson, The Emperor, the 
Saint and the City: Coinage and Money in Thessalonike from the Thirteenth to the Fifteenth 
Century, DOP 57 (2003), 188·  Παπαμαστορακησ, Πρότυπο ανδρείας, 35· Bauer, Patron, 294, 
305· Οικονομου, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 115-119, όπου αναλυτικά η βιβλιογραφία. 

5. Ν. Θεοτοκα, Ο εικονογραφικός τύπος του αγίου Δημητρίου στρατιωτικού και 
εφίππου και οι σχετικές παραδόσεις των θαυμάτων, στο: Πεπραγμένα του Θ΄ Διεθνούς 
Βυζαντινολογικού Συνεδρίου (Θεσσαλονίκη, 12-19 Απρ. 1953), επιμ. έκδ. Σ. Κυριακιδησ 
– Α. Ξυγγοπουλοσ – Π. Ζεποσ, τ. 1, Αθήνα 1955, 484· Δ. Ηλιαδου, Ο άγιος Δημήτριος και 
οι Σλάβοι, στο: Πεπραγμένα του Θ΄ Διεθνούς Βυζαντινολογικού Συνεδρίου, τ. 3, Αθήνα 
1958, 133· Μ. Καζαμια-Τσερνου, Φορητές εικόνες του αγίου Δημητρίου (Άγιο Όρος-
Ρωσία), Βυζαντινά 29 (2009), 287.

6. Ε. Παπαθεοφανουσ-Τσουρη, Ευρετήριο βυζαντινών τοιχογραφιών, τ. 2: Ανατολική 
Μακεδονία-Δυτική Θράκη, Αθήνα 2016, 116-118, 121, εικ. 14. 



187Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης   

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

πρωταγωνιστικό ρόλο στα Βαλκάνια ανέλαβε η αυτοκρατορία της 
Νίκαιας, η οποία στόχευε στην ανακατάληψη της πάλαι ποτέ βαλκανικής 
επικράτειας του Βυζαντίου και της ίδιας της Κωνσταντινούπολης. Ο 
νέος εικονογραφικός τύπος θα εξυπηρετούσε τόσο την αντίκρουση των 
επεκτατικών τάσεων των Βουλγάρων, όσο και την απομείωση της εικόνας 
της βουλγαρικής κρατικής οντότητας7.

Για τη χρονολόγηση της συγκεκριμένης παραλλαγής του «βουλγα- 
ροκτόνου» αγίου Δημητρίου θα πρέπει να αναφερθούν ορισμένα παρα- 
δείγματα του 13ου και του α΄ μισού του 14ου αιώνα. Στις παλαιότερες 
σωζόμενες περιπτώσεις ανήκουν οι τοιχογραφίες στα επαρχιακά 
μνημεία του ασκητηρίου της Αγίας Ζώνης (Αγίου Δημητρίου) στο 
Σιδηρόκαστρο (α΄ μισό 13ου αι.)8, του Αγίου Δημητρίου (νότιος ναός) 
στο Πούρκο Κυθήρων (πριν τα τέλη του 13ου αι.)9, του Αγίου Ιωάννη 
Θεολόγου στο Γερακάρι Αμαρίου (περ. 1270 ή τέλη 13ου αι.)10, του Αγίου 
Δημητρίου Κροκεών Λακωνίας (1286)11 και του ασκηταριού του Οσίου 

 7. H. Ahrweiler, L’expérience Nicéenne, DOP 29 (1975), 25-32· Μ. Angold, A Byzantine 
Government in Exile: Government and Society under the Laskarids of Nicaea (1204-1261), 
Oxford 1975, 24-26· Α. Σταυριδου-Ζαφρακα, Νίκαια και Ήπειρος τον 13ο αιώνα. Ιδεολογική 
αντιπαράθεση στην προσπάθειά τους να ανακτήσουν την αυτοκρατορία, Θεσσαλονίκη 
1991, 99-102, 199· I. Vásáry, Cumans and Tatars: Oriental Military in the Pre-Ottoman 
Balkans, 1185–1365, Cambridge 2005, 69-71· Η. Γιαρενησ, Η συγκρότηση και η εδραίωση 
της αυτοκρατορίας της Νίκαιας. Ο αυτοκράτορας Θεόδωρος Α΄ Κομνηνός Λάσκαρις, 
Αθήνα 2008, 296-298, 343-344· Οικονομου, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 119 κ.εξ., όπου 
αναλυτικά η βιβλιογραφία. 

 8. Παπαθεοφανουσ-Τσουρη, Ευρετήριο βυζαντινών τοιχογραφιών, 116-118, 121, εικ. 
14. 

 9. M. Chatzidakis – I. Bitha, Corpus of the byzantine wall-paintings of Greece. The 
island of Kythera, Athens 2003, 171, 175. 

10. I. Spatharakis, Byzantine Wall Paintings of Crete, τ. 3: Amari Province, Leiden 
2010, 76, 80. 

11. Ν. Δρανδακης, Από τις τοιχογραφίες του αγίου Δημητρίου Κροκεών, ΔΧΑΕ 
12 (1984), 203-238, ιδίως 232· WALTER, Warrior Saints, 87, σημ. 76, 88· Κ. ΔΙΑΜΑΝΤΗ, Οι 
τοιχογραφίες του Αγίου Δημητρίου (1286) στις Κροκεές Λακωνίας και το εργαστήριο 
του Ανώνυμου ζωγράφου. Συμβολή στη μελέτη της πρώιμης παλαιολόγειας ζωγραφικής 
στη Λακωνία, Τρίπολη 2012, 122, πίν. 20α. Μεγάλο τμήμα της αρχικής παράστασης 
καλύπτεται από μεταγενέστερο στρώμα τοιχογραφίας του 18ου αιώνα με το ίδιο ακριβώς 
θέμα. Βλ. ΔΡΑΝΔΑΚΗΣ, Άγιος Δημήτριος Κροκεών, 232, 235-236· ΔΙΑΜΑΝΤΗ, Κροκεές, 122.



BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

188 	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

Νίκωνος στην Τρύπη Λακωνίας (τελευταίες δεκαετίες 13ου αι.)12. Έως 
τα μέσα του 14ου αιώνα η παράσταση συναντάται εντός και εκτός της 
βυζαντινής αυτοκρατορίας, συγκεκριμένα στην Εύβοια (Άγιος Δημήτριος 
Μακρυχωρίου, 1302/1303)13, στην Πελοπόννησο (Αγία Σοφία Λαγκάδας 
Έξω Μάνης, α΄ τριακονταετία 14ου αι.)14, αλλά κυρίως στη δυτική και 
κεντρική Κρήτη: στην Παναγία Διβλοχωρίου (αρχές 14ου αι.)15, στην 
Παναγία Δρυμίσκου (1317/1318)16, στον Άγιο Γεώργιο Ανύδρων (1323)17, 
στην Αγία Παρασκευή στο χωριό Μέλαμπες (περ. 1320)18, στον Άγιο 
Ιωάννη Ανωγείων (περ. 1320)19 και στην Αγία Ειρήνη στη Μουρνέ (δεκ. 
1320)20. Κατά τη γνώμη μας, τέτοιας έκτασης διάδοση σε τόσες περιοχές 
–ορισμένες εκ των οποίων ήταν αρκετά απομακρυσμένες μεταξύ τους, 
λ.χ. η Εύβοια, και υπό ποικίλη πολιτική κυριαρχία– προϋπέθετε βάθος 
χρόνου και συμβάλλει στη χρονολόγηση της σκηνής πριν το τελευταίο 
τέταρτο του 13ου αιώνα.

Μία άλλη παραλλαγή της εν λόγω  παράστασης του μυροβλύτη αγίου 
συνιστά η απόδοση με τον Ιωαννίτζη έφιππο. Η συγκεκριμένη απεικόνιση 
προέκυψε από τον συνδυασμό δύο θαυμάτων που εμπεριέχονται στα 
προαναφερθέντα έργα του Ιωάννη Σταυρακίου και Κωνσταντίνου 
Ακροπολίτη, τις θαυμαστές δολοφονίες του Ιωαννίτζη –που έλαβε την 
πλήρη και πιο εκτενή της μορφή στα συγκεκριμένα αγιολογικά κείμενα– 

12. Κ. Διαμαντη, Οι τοιχογραφίες του ασκηταριού του Αγ. Νίκωνος στην Τρύπη της 
Λακωνίας, ΛΣ 9 (1988), 351-352, 367, 372, εικ. 3.  

13. Μ. Εμμανουηλ, Οι Τοιχογραφίες του Αγίου Δημητρίου στο Μακρυχώρι και της 
Κοιμήσεως της Θεοτόκου στον Οξύλιθο της Ευβοίας, Αθήνα 1991, 94, πίν. 31.

14. Χ. Κωνσταντινιδη, Ο ναός της Αγίας Σοφίας στη Λαγκάδα της Έξω Μάνης, ΛΣ 
6 (1982), 96, 123.

15. I. SPATHARAKIS, Byzantine Wall Paintings of Crete, τ. 4: Agios Basileios Province, 
Leiden 2015, 43, 52-53, εικ. 86.

16. SPATHARAKIS, Paintings of Crete, τ. 4, 55, 67.
17. Κ. Λασσιθιωτακης, Άγιος Γεώργιος Ανυδριώτης, Κρητικά Χρονικά 13 (1959), 143, 

147, 160-161· M. Bissinger, Kreta, Byzantinische Wandmalerei, Münich 1995, 97-98, αρ. 53.
18. Bissinger, Kreta, 94, αρ. 50· SPATHARAKIS, Paintings of Crete, τ. 4, 139, 145.
19. Bissinger, Kreta, 158, αρ. 126· I. SPATHARAKIS, Byzantine Wall Paintings of Crete, 

τ. 2: Mylopotamos Province, Leiden 2010, 68, 73, 76, εικ. 82.
20. SPATHARAKIS, Paintings of Crete, τ. 4, 158, εικ. 392. Από την παράσταση σώζονται 

μόνο τα δύο εμπρόσθια πόδια του αλόγου, όπως επίσης η άκρη του κράνους και το 
αριστερό χέρι της πεσμένης μορφής του Ιωαννίτζη να βαστάζει ασπίδα. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

189Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης

και του Ραδομηρού, γυιού και διαδόχου του Βούλγαρου ηγέτη Σαμουήλ. 
Ο Ραδομηρός αναφέρεται ότι εξοντώθηκε από τον άγιο Δημήτριο στη 
διάρκεια κυνηγιού στην περιοχή Σοσκός της Δυτικής Μακεδονίας (σημ. 
Φρούριο Σερβίων), σε πλήρη αντίθεση με τις ιστορικές μαρτυρίες, σύμ- 
φωνα με τις οποίες φονεύθηκε από τον εξάδελφό του Ιωάννη Βλαδισθλάβο 
στα 1015, με στόχο να αναλάβει ο τελευταίος τη βουλγαρική ηγεσία21.

Στο γενικότερο πλαίσιο της επανεμφάνισης των Συλλογών 
Θαυμάτων κατά την παλαιολόγεια εποχή, ιδίως μετά την αποκήρυξη της 
ενωτικής συνόδου της Λυών το 1282 από τον Ανδρόνικο Β΄, καθώς και 
του εμπλουτισμού των παλαιότερων θαυματουργικών δράσεων με νέες22, 
τα δύο ανωτέρω θαύματα εντοπίζονται για πρώτη φορά στο έργο του 
Ιωάννη Σταυρακίου στις δύο τελευταίες δεκαετίες του 13ου αιώνα23. Ο 
Σταυράκιος συνέγραψε τον Λόγο στη Θεσσαλονίκη, στην οποία μετέβη 
γύρω στα 1280 ή και νωρίτερα, πιθανώς λόγω των διώξεων που ασκούνταν 

21. Σταυράκιος, Λόγος, 360.11-361.15, ιδίως 361.8-11· Ακροπολίτης, Λόγος, 199.31-
200.32, ιδίως 200.27-30· ΠΑΠΑΜΑΣΤΟΡΑΚΗΣ, Ιστορήσεις παλληκαριών, 222-223· Ν. 
ΠΑΖΑΡΑΣ, Εικονογραφικοί τύποι του αγίου Δημητρίου, στο: Ο Άγιος Δημήτριος στην 
τέχνη του Αγίου Όρους [σημ. 1], 44· ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 112-
114, όπου αναλυτικά η βιβλιογραφία. Η V. TĂPKOVA-ZAIMOVA (Bulgarians by Birth: the 
Comitopuls, Emperor Samuel and their Successors According to Historical Sources and the 
Historiographic Tradition, μετ. από τα Βουλγαρικά Κ. PΕΤΚΟV, Leiden-Boston 2018, 139) 
ταυτίζει τον Σοσκό με τη σημερινή Αριδαία της Αλμωπίας.

22. S. Efthymiadis, Late Byzantine Collections of Miracles and their Implications, 
στο: Οι ήρωες της Ορθόδοξης Εκκλησίας. Οι νέοι άγιοι, 8ος-16ος αιώνας, επιμ. έκδ. Ε. 
Κουντουρα-Γαλακη, Αθήνα 2004, 239-240· Ο Ιδιοσ, Collections of Miracles (Fifth-Fifteenth 
Centuries), στο: The Ashgate Research Companion to Byzantine Hagiography, επιμ. έκδ. S. 
Efthymiadis, τ. 2, Dorchester 2014, 126-130· A.-M. Talbot, Hagiography in Late Byzantium 
(1204-1453), στο: The Ashgate Research Companion, τ. 1, 176-179· Σ. Ευθυμιαδησ, Η 
βυζαντινή αγιολογία: εισαγωγικό δοκίμιο, στο: Βυζάντιο. Ιστορία και πολιτισμός, 
ερευνητικά πορίσματα, επιμ. έκδ. Τ. Λουγγησ – Δ. Λαμπαδα, τ. 4, Αθήνα 2017, 87-88. 

23. I. Dujčev, I «Miracula S. Demetrii Thessalonicensis» di Giovanni Stauracio in 
traduzione slava medioevale, RSBN 14-16 (1977-1979), 242· Ο Ιδιοσ, A quelle époque vécut 
l’hagiographe Jean Staurakios ?, AnBoll 100 (1982), 677-681· Efthymiadis, Collections of 
Miracles, 124-25· Tăpkova-Zaimova, Bulgarians by Birth, 138. Σχετικά με τον λόγιο Ιωάννη 
Σταυράκιο, βλ. PLP 26708· Ε. Κουντουρα-Γαλακη, Ιωάννης Σταυράκιος: ένας λόγιος στη 
Θεσσαλονίκη της πρώιμης παλαιολόγειας εποχής, Σύμμεικτα 16 (2003), 379-394· Talbot, 
Hagiography, 176.



BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

190 	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

από την κεντρική εξουσία στους ανθενωτικούς της πρωτεύουσας24. Ως 
πιθανότερη περίοδο σύνθεσης του κειμένου προτείνουμε το διάστημα 
1280-1284, μετά δηλαδή την άνοδο στον βουλγαρικό θρόνο του Γεωργίου 
Α΄ Τέρτερ (1279–1292), ιδρυτή της νέας δυναστείας των Τερτεριδών, στα 
τέλη του 1279. Ο τελευταίος αναδείχθηκε βασιλιάς από τους Βούλγαρους 
αριστοκράτες μετά τη φυγή του Ιωάννη Ασάν Γ΄, γαμπρού από το 1278 και 
ευνοούμενου του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου25. Κατά τη διάρκεια αυτής της 
πενταετίας οι σχέσεις των δύο κρατών υπήρξαν άκρως τεταμένες, καθώς 
ο Τέρτερ όχι μόνο θεωρήθηκε από τους Βυζαντινούς σφετεριστής του 
βασιλικού αξιώματος, αλλά και συμμάχησε με κατεξοχήν αντιβυζαντινές 
δυνάμεις, όπως ο Κάρολος Anjou και ο Ιωάννης Α΄ της Θεσσαλίας. Τα 
δύο κράτη συνήψαν συνθήκη ειρήνης μόλις στα 1284, με τον Τέρτερ 
να παραμένει έκτοτε μέχρι το τέλος της βασιλείας του (1292) πιστός 
σύμμαχος του βυζαντινού αυτοκράτορα26. Οι θαυμαστές ενέργειες του 
αγίου Δημητρίου επαναλήφθηκαν από τον Κωνσταντίνο Ακροπολίτη 
στον αντίστοιχο Λόγο του γύρω στα 1300, εποχή κατάληψης της εξουσίας 
από τον γυιό του Γεωργίου Α΄, Θεόδωρο Σβιατοσλάβο (1299/1300–
1322), ο οποίος κατά τα πρώτα χρόνια της παραμονής του στην εξουσία 
ακολούθησε αντιβυζαντινή πολιτική27.

24. Σταυράκιος, Λόγος, 375.31-36· Κουντουρα-Γαλακη, Σταυράκιος, 387, 391, 393-394.
25. Γεώργιος Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, έκδ. Α. Failler, Georges Pachymérès 

Relations historiques (CFHB 24), τ. 2, Paris 1984, 557.23-30, 559.16-23, 567.25-569.21, 
589.21-22· Νικηφόρος Γρηγοράς, Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, έκδ. L. Schopen, Nicephori Gregorae 
Byzantina Historia (CSHB), τ. 1, Βonn 1829, 132.9-133.18· Arch. Α. Papadopoulos, Versuch 
einer Genealogie der Palaiologen 1259-1453, Münich 1938, 27-28· D. Nicol, The Last 
Centuries of Byzantium, 1261-1453, London 1972, 72· J. Fine, The Late Medieval Balkans. 
A Critical Survey from the Late Twelfth Century to the Ottoman Conquest, Michigan 1987, 
196, 198, 224· Madgearu, The Asanids, 264-265.

26. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, τ. 3, Paris 1999, 69.21-25· F. Dölger, Regesten 
der Kaiserurkunden der Oströmischen Reiches von 565-1453, τ. 4: Regesten von 1282-
1341, München 1960, αρ. 2099· A. Laiou, Constantinople and the Latins. The Foreign 
Policy of Andronicus II. 1282-1328, Cambridge Mass. 1972, 29-30, 37· Fine, Late Medieval 
Balkans, 195, 198-199, 224-225· Π. Σοφουλησ, Η μεσαιωνική Βουλγαρία, στο: Μεσαιωνικός 
Σλαβικός Κόσμος, επιμ. έκδ. Π. Σοφουλησ – Α. Παπαγεωργιου, Αθήνα 2014, 97.

27. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, τ. 4, Paris 1999, 445.21-447.12, 489.8-493.11· 
Fine, Late Medieval Balkans, 227-229· Nicol, Last Centuries, 147· Laiou, Andronicus II, 
100-101, 160-161, 170-171, 182, 281, 290. Ο Κωνσταντίνος Ακροπολίτης, γυιός του 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 191

Η θαυμαστή εξόντωση του Ραδομηρού, κατά τη γνώμη μας, 
στηρίχθηκε στην πολιτική γενεαλογική θεωρία των Ασανίδων, βάσει της 
οποίας οι Κομητόπουλοι και δη ο Σαμουήλ υπήρξαν ιδεολογικοί τους 
πρόγονοι, προκειμένου να κατασκευαστεί ένα ιστορικό παράλληλο του 
θανάτου του Ιωαννίτζη που θα προσέδιδε ακόμα μεγαλύτερη γνησιότητα 
σε αυτή τη θαυματουργική επέμβαση28. Στο πλαίσιο της ανατροπής 
του Ιωάννη Ασάν Γ΄ και της ασανιδικής δυναστείας εν γένει (1279), τα 
παραπάνω θαύματα καταδεικνύουν την κατάληξη τόσο των μελών της 
εν λόγω δυναστικής οικογένειας, όσο και των προκατόχων τους, των 
Κομητόπουλων. Παράλληλα, θεωρούμε πως έτσι μειωνόταν η εικόνα 
του βουλγαρικού βασιλικού αξιώματος, ενώ δηλωνόταν υπαινικτικά και 
προϊδεαζόταν η πορεία της νέας δυναστείας των Τερτεριδών και των δύο 
πρώτων βασιλέων της, κατά το πρότυπο των προηγούμενων ηγεμόνων, 
δηλαδή η πολιτική τους αποτυχία ως εκ Θεού τιμωρία.

Η παραλλαγή του εικονογραφικού τύπου με τον Ιωαννίτζη έφιππο 
πιστεύουμε ότι εμφανίστηκε κατά τις δύο τελευταίες δεκαετίες του 13ου 
αιώνα (1280-1300), καθώς συναντάται σε φορητή εικόνα στην εκκλησία 
του Αγίου Δημητρίου στο Prizren (τέλη 13ου αι.)29, στην Κρήτη, στον 
ναό του Αγίου Γεωργίου Αποδούλου Αμαρίου στις αρχές του επόμενου 
αιώνα30 και στην εκκλησία του Αγίου Γεωργίου Χελιανών Μυλοποτάμου 

ιστορικού Γεωργίου Ακροπολίτη, ο πολυγραφότερος παλαιολόγειος συγγραφέας 
αγιολογικών κειμένων και ακραιφνής ενάντιος της Ένωσης των Εκκλησιών, υπήρξε 
υψηλόβαθμος κρατικός αξιωματούχος επί Ανδρονίκου Β΄ (1282–1328). Σχετικά βλ. PLP 
520· ODB, τ. 1, λήμμα Constantine Akropolites (Α.-Μ. Talbot)· D. Nicol, Constantine 
Akropolites. A Prosopographical Note, DOP 19 (1965), 249-256· Ε. Κουντουρα-Γαλακη, Ο 
Μέγας Κωνσταντίνος στο αγιολογικό έργο του Κωνσταντίνου Ακροπολίτη: Ιδεολογικές 
επαναλήψεις και νέες προσεγγίσεις, στο: AUREUS, Τόμος αφιερωμένος στον καθηγητή 
Ευάγγελο Κ. Χρυσό, επιμ. έκδ. Τ. Κολιασ – Κ. Πιτσακησ, Αθήνα 2014, 417-441· E. 
Kountoura-Galaki, Constantine Akropolites on Constantine the Great: Motivations and 
Approaches, στο: Niš and Byzantium XII: “Constantine, in hoc signo vinces”, 313-2013 
(June 23rd, 2014), επιμ. έκδ. M. Rakocija, Niš 2014, 581-590. Βλ. παρακάτω, 207 και 
σημ. 78.

28. Οικονομου, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 113-114.
29. R. Petrović, A propos de la datation d’une icône de Prizren qui évoque saint Dimitri 

tuant l’empereur Kaloian et sauvant la ville de Salonique, στο: Αφιέρωμα στη μνήμη του 
Σωτήρη Κίσσα [σημ. 2], 422-423, 428, 424, σχέδ. 1· Madgearu, The Asanids, 170.

30. Bissinger, Kreta, 167, αρ. 139· SPATHARAKIS, Paintings of Crete, τ. 3, 30, 33, εικ. 72.



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

192

στα 131931, ενώ πάλι στη Σερβία, στο παρεκκλήσιο του Αγίου Δημητρίου 
του καθολικού της μονής Dečani, όπου για πρώτη φορά εντάσσεται σε 
εικονογραφικό κύκλο της ζωής και των θαυμάτων του αγίου Δημητρίου32.

Αναφορικά με τη φορητή εικόνα στο Prizren, δηλώνει όχι μόνο τις 
σερβικές διεκδικήσεις επί των βαλκανικών –βυζαντινών και μη– εδαφών 
από το 1282 κ.εξ., όταν επί Στεφάνου Ούρεση Β΄ Μιλούτιν (1282-1321) 
τα νότια σύνορα του σερβικού κράτους άρχισαν να επεκτείνονται προς 
τον Νότο33, αλλά και τη σερβοβουλγαρική αντιπαράθεση των αρχών της 
τελευταίας δεκαετίας του 13ου αιώνα. Συγκεκριμένα, γύρω στα 1292 η 
ημι-ανεξάρτητη βουλγαρική ηγεμονία του Βιδινίου (ΒΔ της σημερινής 
Βουλγαρίας) κατέστη φόρου υποτελής των Σέρβων μετά από επιδρομές 
του ηγεμόνα της Šišman εναντίον του σερβικού κράτους και την 
ανταπάντηση του Σέρβου κράλη. Επομένως, η χρονολόγηση της εικόνας 
μπορεί να τοποθετηθεί εντός της δεκαετίας του 1290, post 129234.

Αναφορικά με την παρουσία της παράστασης του «βουλγαρο- 
κτόνου» αγίου Δημητρίου στη σερβική μονή Dečani, πιστεύουμε ότι 
εντάσσεται στη λογική της κατάκτησης της χερσονήσου του Αίμου για 

31. Bissinger, Kreta, 127, αρ. 92· SPATHARAKIS, Paintings of Crete, τ. 2, 138, 141-142, 
εικ. 212.

32. J. Radovanović, Heiliger Demetrius – Die Ikonographie seines Lebens auf den 
Fresken des Klosters Dečani, στο: L’art de Thessalonique et des pays balkaniques et les 
courants spirituels au XIVe siècle, Belgrade 1987, 75-88, κυρίως 87-88, εικ. 13· S. Pajić, 
Ciklus sv. Dimitrija u severnom paraklisu Dečana, στο: Stenopis na manastir Dečani. 
Materiali i prouchvaniya, επιμ. έκδ. V. Djurić, Beograd 1995, 353-359· Petrović, Icône 
de Prizren, 426· Walter, Warrior Saints, 86-88· Bauer, Patron, 308· Madgearu, The 
Asanids, 170. Η γραπτή διακόσμηση του ναού χρονολογείται στην περίοδο 1331-1348. 
Βλ. G. Subotić, Prilog hronologiji dečanskog zidnog slikarstva, ZRVI 20 (1981), 111-138· 
Τ. Παπαμαστορακησ, Εικαστικές εκφάνσεις της πολιτικής ιδεολογίας του Στέφανου Dušan 
σε μνημεία της εποχής του και τα βυζαντινά πρότυπα τους, στο: Βυζάντιο και Σερβία 
κατά τον 14ο αιώνα, Αθήνα 1996, 151.

33. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, τ. 3, 285.7-12· Γρηγοράς, Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 
202.21-23· Nicol, Last Centuries, 72· L. Mavromatis, La fondation de l’empire serbe : Le kralj 
Milutin, Θεσσαλονίκη 1978, 29-35· Fine, Late Medieval Balkans, 219· L. Maksimović, Η 
εθνογένεση των Σέρβων στον Μεσαίωνα, Αθήνα 1994, 32-33· Α. Παπαγεωργιου, Οι Σέρβοι 
και η Σερβία κατά τους μέσους χρόνους, στο: Μεσαιωνικός Σλαβικός Κόσμος [σημ. 26], 
171. 

34. Fine, Late Medieval Balkans, 220-221· Vásáry, Cumans, 88-89.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

193Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 

να αποτυπωθούν οι επεκτατικές τάσεις του κράλη Στέφανου Ούρεση 
Δ΄ Dušan (1331–1355). Ο τελευταίος από το 1334 και ιδιαίτερα από τη 
δεκαετία του 1340 κ.εξ. κατέκτησε μεγάλο τμήμα των νότιων Βαλκανίων 
(Ήπειρο, Αλβανία, Θεσσαλία, Δυτική και Κεντρική Μακεδονία), 
μετατρέποντας το σερβικό βασίλειο σε αυτοκρατορία35.

Τα πρωιμότερα δείγματα των δύο κυρίαρχων αποδόσεων του 
συγκεκριμένου εικονογραφικού τύπου καταγράφονται σε μία σειρά 
επαρχιακών μνημείων, κυρίως στον νότιο ελλαδικό χώρο (β΄ μισό 13ου-
α΄ τέταρτο 14ου αιώνα): 1 στην Εύβοια, 3 στην υπό βυζαντινή διοίκηση 
Πελοπόννησο (Λακωνία-Μεσσηνιακή Μάνη), 1 στα Κύθηρα και 9 στην 
Κρήτη.

Σύμφωνα με την ερμηνεία που προτείνουμε, η σκηνή εισήχθη 
στη νότια Πελοπόννησο μετά την εκεί αποκατάσταση της βυζαντινής 
κυριαρχίας το 1262, γεγονός που πιθανώς οφείλεται σε πολιτική της 
κεντρικής βυζαντινής εξουσίας να προωθήσει αυτή την παράσταση μαζί 
με τα πολιτικά της μηνύματα. Η κίνηση θα μπορούσε να ενταχθεί στη 
γενικότερη προσπάθεια αξιοποίησης της λατρείας του αγίου Δημητρίου 
στην προσωπική προπαγάνδα του Μιχαήλ Η΄ (1258–1282) ως ενός από 
τους προστάτες αγίους του πρώτου Παλαιολόγου αυτοκράτορα36.

Η υιοθέτηση του αγίου Δημητρίου ως μεγάλου προμάχου37 από 
μέρους του Μιχαήλ Η΄ δεν ήταν διόλου παράδοξη. Ο πατέρας του, 

35. Nicol, Last Centuries, 181-182, 194, 202-207, 210, 265-266· Fine, Late Medieval 
Balkans, 287-288, 296-298, 300-307, 309-310, 320-321· G. Soulis, The Serbs and Byzantium 
during the reign of Tsar Stephen Dušan (1331-1355), Θεσσαλονίκη 1995· Παπαγεωργιου, Οι 
Σέρβοι, 172-174.  

36. Β. Πεννα, Η απεικόνιση του αγ. Δημητρίου σε νομισματικές εκδόσεις της 
Θεσσαλονίκης: μεσοβυζαντινή και ύστερη βυζαντινή περίοδος, στο: Πρακτικά Β΄ 
Επιστημονικής Συνάντησης «Το νόμισμα στο μακεδονικό χώρο», επιμ. έκδ. Α. Βελενης 
[Οβολός τ. 4], Αθήνα 2000, 198· S. Kalopissi-Verti, Aspects of Byzantine Art after the 
Recapture of Constantinople (1261-c. 1300): Reflections of Imperial Policy, Reactions, 
Confrontation with Latins, στο: Orient et Occident Méditerranéens au XIIIe siècle: 
les programmes picturaux, επιμ. έκδ. J.-P. Caillet – F. Joubert, Paris 2012, 42, 44, 49· Β. 
Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ στην επιγραφή του αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης. Χορηγία, 
πολιτική και ιδεολογία στα χρόνια του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου, ΒυζΣυμ 23 (2013), 
18 κ.εξ.

37. Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγος, Αυτοβιογραφία, έκδ. H. Grégoire, Imperatoris 
Michaelis Palaeologi De vita sua, Byz 29-30 (1959-1960), 461. 



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

194

ο μέγας δομέστικος Ανδρόνικος Παλαιολόγος, υπήρξε διοικητής της 
Θεσσαλονίκης, ενώ πέθανε και τάφηκε εκεί, με αποτέλεσμα ο ίδιος ο 
Μιχαήλ να αντιμετωπίζει την πόλη ως πατρίδα του38. Επίσης, ἔοικε 
ὁ μυροβλύτης πατρῷος εἶναι τῷ τῶν Παλαιολόγων οἴκῳ προστάτης, 
καθώς ο μέγας ἑταιριάρχης Γεώργιος Παλαιολόγος Δούκας Κομνηνός 
είχε ιδρύσει στην Κωνσταντινούπολη μοναστήρι αφιερωμένο στον 
μεγαλομάρτυρα (τέλη 11ου/αρχές 12ου αιώνα)39.

38. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, τ. 1, Paris 1984, 217.3-6· Γεώργιος Ακρο-
πολίτης, Χρονικὴ Συγγραφή, έκδ. A. Heisenberg, Georgii Acropolitae Opera, τ. 1, Leipzig 
1903 (P. Wirth, Stuttgart 1978), 83.17-84.9, 12-14, 161.25-162.13· Θεόδωρος Σκουταριώτης, 
Σύνοψις Χρονική, έκδ. Κ. Σαθασ, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη ή Συλλογή Ανεκδότων 
Μνημείων της Ελληνικής Ιστορίας, τ. 7, Βενετία 1894, 540.10-541.10· Γρηγοράς, Ῥωμαϊκὴ 
Ἱστορία, 69.10-12· Μιχαήλ Παλαιολόγος, Αυτοβιογραφία,  449· Ιάκωβος, αρχιεπίσκοπος 
Βουλγαρίας, Μονῳδία εἰς τὸν κῦριν Ἀνδρόνικον τὸν Παλαιολόγον, έκδ. S. G. Mercati, 
Collectanea Byzantina, τ. 1, Bari 1970, 68.25-72.14· Ο Ιδιοσ, Στίχοι, έκδ. S. G. Mercati, 
Collectanea Byzantina, 111-112· Arch. Papadopulos, Genealogie der Palaiologen, 2· D. J. 
Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus and the West, 1258-1282. A Study in Byzantine-
Latin Relations, Cambridge Mass. 1959, 18, 21· Χ. Κωνσταντινιδη, Η Αχειροποίητος-
Φανερωμένη των πρώτων Παλαιολόγων, ΔΧΑΕ 24 (2003), 94· D. Angelov, Byzantine 
Ideological Reactions to the Latin Conquest of Constantinople, στο: Urbs Capta. The 
Fourth Crusade and its Consequences / La IVe Croisade et ses conséquences, επιμ. έκδ. 
A. Laiou, Paris 2005, 303· R. Macrides, George Akropolites, The History, Introduction, 
Translation and Commentary, Oxford 2007, 243-244, 353· Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 22, 
27-28. Μέγας δομέστικος: πρόκειται για το υστεροβυζαντινό αξίωμα του αρχιστρατήγου, 
που αντικατέστησε το αντίστοιχο μεσοβυζαντινό του δομεστίκου τῶν σχολῶν. Βλ. ODB, 
τ. 2, λήμμα Megas Domestikos (Α. Kazhdan). 

39. Μιχαήλ Παλαιολόγος, Αυτοβιογραφία, 463· J. Thomas – A. Constantinides-Hero, 
Byzantine Monastic Foundation Documents, τ. 3, Washington D.C. 2000, 1237· V. Laurent, 
La généalogie des premiers Paléologues, Byz 8 (1933), 136-137· R. Janin, La géographie 
ecclésiastique de l’empire byzantin, τ. 3: Les Églises et les monastères de Constantinople, 
Paris 21969 (11953), 92-94· Κωνσταντινιδη, Αχειροποίητος-Φανερωμένη, 94-95. Μέγας 
ἑταιρειάρχης: επικεφαλής της ἑταιρείας, τμήματος της αυτοκρατορικής σωματοφυλακής, 
υπεύθυνος της ασφάλειας των ανακτόρων. Συναντάται από τα μέσα του 9ου αιώνα, 
αλλά διαδραμάτισε σπουδαίο ρόλο τον 10ο και 11ο αιώνα. Από τα τέλη του 11ου αιώνα 
οι 3 ή 4 ἑταιρεῖαι συγχωνεύθηκαν σε μία και αποκαλούνταν συχνά Βάραγγοι, διότι 
ήδη από τα μεσοβυζαντινά χρόνια αποτελούνταν από αρκετούς ξένους μισθοφόρους, 
ενώ λειτουργούσαν πλέον και ως επίλεκτο σώμα κρούσης. Βλ. ODB, τ. 2, λήμματα 
Hetaireiarches & Hetaireia (Α. Kazhdan)· P. Karlin-Hayter, L’Hétériarque: L’évolution de 
son rôle du De Cerimoniis au Traité des Offices, JÖB 23 (1974), 101-102.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 195

Όμως, πέρα από τους οικογενειακούς δεσμούς του αυτοκράτορα με 
τη Νύμφη του Θερμαϊκού και τον πολιούχο της, η προβολή του αγίου 
Δημητρίου εντάσσεται στη μίμηση στοιχείων της κομνήνειας δυναστείας 
στο πλαίσιο της παλαιολόγειας renovatio imperii. Όπως είναι γνωστό, ο 
Μιχαήλ Η΄, για να εδραιωθεί στην εξουσία, την οποία σφετερίστηκε από 
τον Ιωάννη Δ΄ Λάσκαρη, αλλά και για να προβάλει τη διακυβέρνησή 
του ως εποχή αποκατάστασης, ανασυγκρότησης και ανανέωσης της 
αυτοκρατορίας μετά την ανακατάληψη της βυζαντινής πρωτεύουσας 
(1261), προχώρησε στην επαναφορά παλαιότερων θεσμών και στην 
υιοθέτηση πρακτικών των Κομνηνών, η βασιλεία των οποίων θεωρού- 
νταν η τελευταία περίοδος λάμψης και μεγαλείου της αυτοκρατορίας40 
και με την οποία ο ίδιος συνδεόταν συγγενικά41.

Οι Κομνηνοί, ως κατ’ εξοχήν πολεμιστές αυτοκράτορες, σε 
μία περίοδο με πολυάριθμους εχθρούς από όλες τις γεωγραφικές 
κατευθύνσεις, επέλεξαν να επικαλεστούν την αρωγή στρατιωτικών 
αγίων απεικονίζοντάς τους στα νομίσματα και τα μολυβδόβουλλά τους, 
κυρίως τους τρεις μεγαλομάρτυρες Γεώργιο, Δημήτριο και Θεόδωρο τον 
Στρατηλάτη, τὸ τρισόλβιον ὅπλον τῶν εὐσεβῶν βασιλέων ἡμῶν... τὸ 
τρίξιφον κατακάρδιον ἥλωμα τῶν δυσμενῶν πολεμίων ἡμῶν42. Εξ αυτών 

40. Ευστάθιος Θεσσαλονίκης, Λόγος Ν΄, στο: P. Wirth, Eustathii Thessalonicensis, 
Opera minora (CFHB 32), Berlin-New York 2000, 236.51-53: οὕτω βαρὺς ἐκράτει χειμὼν 
ἀναταρράτων πάντα καὶ συγχέων, ἕως τὸ Κομνηνόθεν ἔαρ ἀνέλαμψε· R. Macrides, 
From the Komnenoi to the Palaiologoi: imperial models in decline and exile, στο: New 
Constantines. The Rhythm of Imperial Renewal in Byzantium, 4th-13th Centuries. Papers 
from the Twenty-Sixth Spring Symposium of Byzantine Studies (St Andrews, March 1992), 
επιμ. έκδ. P. Magdalino, Aldershot 1994, 269-273· Kalopissi-Verti, Reflections, 49· Φωσκολου, 
Ο Ῥώμης ἄναξ, 19, 24· C. Hilsdale, Byzantine Art and Diplomacy in an Age of Decline, 
Cambridge 2014, 102-103. 

41. Laurent, Généalogie, 139-140· Τ. Παπαμαστορακησ, Ένα εικαστικό εγκώμιο 
του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου: Οι εξωτερικές τοιχογραφίες στο καθολικό της μονής της 
Μαυριώτισσας στην Καστοριά, ΔΧΑΕ 15 (1989-1990), 234· D. Angelov, Imperial Ideology 
and Political Thought in Byzantium, 1204-1330, Cambridge 2007, 106-108, 119· Φωσκολου, 
Ο Ῥώμης ἄναξ, 25.

42. Όσιος Νεόφυτος ο Έγκλειστος, Ἐγκώμιον εἰς τὸν ἅγιον καὶ ἔνδοξον μεγαλο-
μάρτυρα Χριστοῦ Δημήτριον περί τε τῆς αὐτοῦ μαρτυρίας καὶ θαυμάτων καὶ τοῦ 
σεβασμίου ναοῦ αὐτοῦ, έκδ. Ν. Παπατριανταφυλλου-Θεοδωριδη, Αγίου Νεοφύτου 
Εγκλείστου, Συγγράμματα, τ. 3: Πανηγυρική Α΄, Πάφος 1999, 325.225-233, κυρίως 



196

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

πρώτος τοποθετήθηκε στον οπισθότυπο προμεταρρυθμιστικού ιστάμενου 
(σταυροαγιοδημητράτου) από τον Αλέξιο Α΄ ο άγιος Δημήτριος με το 
ένα χέρι να κραδαίνει γυμνό ξίφος και με το άλλο να υψώνει μαζί με 
τον αυτοκράτορα πατριαρχικό σταυρό ή λάβαρο. Πρόκειται για τον 
δεύτερο άγιο που συναντάται σε βυζαντινό νόμισμα, μετά τον Τίμιο 
Πρόδρομο σε χρυσό σόλιδο του αυτοκράτορα Αλέξανδρου (912–913)43. 
Η κοπή σημειώθηκε το 1083 μετά την αποτυχημένη εξάμηνη πολιορκία 
της Λάρισας από τους Νορμανδούς (1082-1083) κατά την α΄ νορμανδική 
εκστρατεία (1081–1085), η λύση της οποίας υπήρξε καταλυτική για 
την επικράτηση των Βυζαντινών στον πόλεμο και αποδόθηκε στον 
μυροβλύτη άγιο, διότι, σύμφωνα με την Άννα Κομνηνή, ο τελευταίος 
εμφανίστηκε στον ύπνο του αυτοκράτορα τη νύχτα πριν τη βυζαντινή 
αντεπίθεση και τον διαβεβαίωσε για τη νίκη του επί των εχθρών44. Στον 

226-227, 229-230. Πβλ. Νικηφόρος Γρηγοράς, Λόγος εἰς τοὺς ἁγίους τρεῖς μεγάλους 
μάρτυρας, Δημήτριον, Γεώργιον, καὶ Θεόδωρον τὸν στρατηλάτην, έκδ. Ι. Paraskevopoulou, 
An Unpublished Discourse of Nikephoros Gregoras on Saints Demetrios, George and 
Theodore (BHG 2427). A Critical Edition, Parekbolai 2 (2012), 49-76. Βλ. J-C. Cheynet – C. 
Morrisson, Texte et image sur les sceaux byzantins: les raisons d’un choix iconographique, SBS 
4 (1995), 16, 29· Kalopissi-Verti, Reflections, 42· Οικονομου, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 
100-101. Πβλ. Grotowski, Arms and Armour, 115.

43. M. Hendy, Catalogue of the byzantine coins in the Dumbarton Oaks Collection 
and in the Whittemore Collection, Washington D.C. 1999, τ. 4/1, 189-190, 205-206, τ. 4/2, 
αρ. 4.1-4.2, 5a.1-2, 5b.2-4· Ο Ιδιοσ, Coinage and Money in the Byzantine Empire, 1081-
1261, Washington D.C. 1969, 41, 43, 71-72, 74· P. Grierson, Catalogue of the byzantine 
coins in the Dumbarton Oaks Collection and in the Whittemore Collection, τ. 3, Washington 
D.C. 1973, 524, αρ. 2.1-2.2· Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 195-196· Morrisson, 
Coinage Thessalonike, 174-175· Παπαμαστορακησ, Πρότυπο ανδρείας, 30· Bauer, Patron, 
286· Οικονομου, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 101, όπου αναλυτικά η βιβλιογραφία. Ο 
αρχάγγελος Μιχαήλ απεικονίζεται στον οπισθότυπο χρυσού ιστάμενου του Μιχαήλ Δ΄ 
(1034-1041), αλλά δεν συγκαταλέγεται στους αγίους. Βλ. DOC, τ. 3, 1973, 726, αρ. 2· 
Morrisson, Coinage in Thessalonike, 175· Hilsdale, Art and Diplomacy, 154.

44. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, έκδ. D. Reinsch – A. Kambylis, Annae Comnenae 
Alexias (CFHB 40), Berlin-New York 2001, 155.56-156.66: ἐπεὶ δὲ ἥλιος κατέδυ αὐτὸς τὲ δι’ 
ὅλης κεκοπιακὼς τῆς ἡμέρας ὁ βασιλεὺς εἰς ὕπνον ἐτράπετο, ὄνειρος ἐφίσταται τούτῳ. 
ἐδόκει ἐντὸς τοῦ ἱεροῦ τεμένους τοῦ μεγαλομάρτυρος Δημητρίου ἑστάναι καὶ φωνῆς 
ἀκοῦσαι «μὴ λυποῦ μηδὲ στένε, αὔριον νικᾷς». Τὴν δὲ φωνὴν βάλλειν αὐτοῦ τὴν ἀκοὴν 
ᾤετο ἐκ μιᾶς τῶν ἐν τῷ τεμένει ἀπῃωρημένων εἰκόνων, ἐν ᾗ ὁ μεγαλομάρτυς Δημήτριος 
κατεγέγραπτο. διυπνισθεὶς δὲ καὶ περιχαρὴς γεγονὼς ἐκ τῆς τοῦ ὀνείρου ταύτης ὀμφῆς 
ἐθεοκλύτει τὲ τῷ μάρτυρι καὶ προσυπισχνεῖτο, εἰ γένοιτό οἱ νίκην κατὰ τῶν ἐχθρῶν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 197

ίδιο άγιο κατέφυγε ο Αλέξιος Α΄ το 1107 προετοιμάζοντας τη βυζαντινή 
άμυνα εναντίον της επιδρομής του Νορμανδού Βοημούνδου (1107–
1108)45. Εξάλλου ο μεγαλομάρτυρας κοσμούσε τις σφραγίδες τουΑλεξίου 
Κομνηνού πριν ακόμα αναρρηθεί στον αυτοκρατορικό θώκο46, ενώ δύο 
επιγράμματα του Μανουήλ Στραβορωμανού αφιερωμένα στον άγιο 
Δημήτριο ήταν κεντημένα στον θυρεό που κοσμούσε τον θώρακα του 
αυτοκράτορα, στα οποία γινόταν επίκληση στον μυροβλύτη ως ὅπλον 
δυνατόν, ἔνδυσιν σωτηρίου, αποδίδοντας την απόλυτη ταύτιση και 
την πολεμική σύμπραξη του αυτοκράτορα με τον προστάτη άγιό του47. 
Ακολούθησαν και άλλα παρόμοια νομίσματα επί Ιωάννη Β΄48, αλλά 

ἄρασθαι, αὐτόθι τὲ παραγενέσθαι καὶ πρὸ σταδίων ἱκανῶν τῆς πόλεως Θεσσαλονίκης 
οὐκ ἔφιππον, ἀλλὰ πεζῇ καὶ βάδην ἐρχόμενον εἰς τὴν αὐτοῦ ἐλεύσεσθαι προσκύνησιν. 
Πβλ. Σκουταριώτης, Σύνοψις Χρονική, 184.7-11· Εφραίμ ο Αίνιος, Χρονικὴ Ἱστορία, 
έκδ. Ο. Λαμψιδησ, Ephraem Aenii Historia Chronica (CFHB 27), Αθήνα 1990, 130.3503-
131.3533. Βλ. Hendy, Coinage, 44-45· Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 196· E. Malamut, 
Alexis Ier Comnène, Paris 2007, 82, 102· Grotowski, Arms and Armour, 115· Bauer, Patron, 
285. Πβλ. Α. Γλαβινασ, Οι Νορμανδοί στη Θεσσαλία και η πολιορκία της Λάρισας (1082-
1083), Βυζαντιακά 4 (1984), 33-45· G. Theotokis, The Norman Campaigns in the Balkans: 
1081-1108, Woodbridge 2014, 172-175· O Ιδιοσ, Bohemond of Taranto: Crusader and 
Conqueror, Yorkshire-Philadelphia 2020, 52-56.

45. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 370.42-46. Πβλ. Εφραίμ, Ἱστορία, 133.3604-134.3619. Βλ. 
Bauer, Patron, 286. Σχετικά με την επιδρομή του Βοημούνδου, βλ. S. Runciman, A History 
of the Crusades, τ. 2, Cambridge 1954, 49-51· H. Fink, The Foundation of the Latin States, 
1099-1118, στο: A History of the Crusades, επιμ. έκδ. K. Setton κ.ά., τ. 1, Philadelphia 1955, 
392· A. Laiou, Byzantium and the Crusades in the Twelfth Century: Why was the Fourth 
Crusade late in coming?, στο: Urbs Capta [σημ. 38], 17-28· Theotokis, Norman Campaigns, 
200-214· O Ιδιοσ, Bohemond of Taranto, 142-158. 

46. G. Zacos – A. Veglery, Byzantine Lead Seals, τ. 1/3, Basel 1972, 2703-2707c· V. 
Laurent, Le corpus des sceaux de l’empire byzantin, τ. 2, Paris 1981, αρ. 933-936· J. Nesbitt – 
N. Oikonomides, Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and in the Fogg Museum 
of Art, τ. 1: Italy, North of the Balkans, North of the Black Sea, Washington D.C. 1991, αρ. 
1.15-16· Cheynet – Morrisson, Texte et image, 16, 29· Παπαμαστορακησ, Πρότυπο ανδρείας, 
30· Grotowski, Arms and Armour, 115, σημ. 191. Πβλ. Malamut, Alexis Ier, 102.

47. Μανουήλ Στραβορωμανός, Πρὸς τὸν ἅγιον Δημήτριον εἰκονισμένον ἐκ χρυσοῦ 
ἐν ἱματίῳ ὃ φορεῖται ἄνω τῶν ὑπτίων, καλεῖται δὲ ἐπανωκλίβανον καὶ Τοῦ αὐτοῦ 
εἰς τὸν ἅγιον ἀπὸ τῆς δεσποίνης, έκδ. P. Gautier, Le dossier d’un haut fonctionnaire 
byzantine d’Alexis Ier Comnène, Manuel Straboromanos, REB 43 (1965), 201, ιδίως 201.3· 
Παπαμαστορακησ, Πρότυπο ανδρείας, 30-31.

48. Συγκεκριμένα, μισά τεταρτηρά με τον άγιο ημίσωμο στον εμπροσθότυπο, 



BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ198

κυρίως επί Μανουήλ Α΄, με τον αυτοκράτορα να κρατά μαζί με τον 
μυροβλύτη λάβαρο στον οπισθότυπο ήλεκτρου τραχέος49. Κατ’ επίδραση 
του αυτοκρατορικού περιβάλλοντος, η τιμή προς τον άγιο Δημήτριο 
διαδόθηκε στους αριστοκρατικούς κύκλους, με τα μέλη τους να υιοθετούν 
στις σφραγίδες τους τη μορφή του με στρατιωτική περιβολή50. 

Τον 12ο αιώνα η λατρεία του πολιούχου της Θεσσαλονίκης 
γνώρισε νέα άνθηση. Για πρώτη φορά μετά τον 7ο αιώνα, όταν 
συντάχθηκαν τα πρώτα συμπιλήματα θαυμάτων (Miracula) του αγίου 
Δημήτριου, συγκροτήθηκαν δύο νέες συλλογές, μία εκ των οποίων 
από τον αρχιεπίσκοπο Θεσσαλονίκης Νικήτα (1148–1180), η οποία 
συνιστά σύνοψη της α΄ συλλογής, αυτής του αρχιεπισκόπου της πόλης 
Ιωάννη51. Παράλληλα, η λατρεία του αναπτύχθηκε δυναμικά στην 
Κωνσταντινούπολη επί Μανουήλ Α΄. Ο τελευταίος δώρισε νέα πολυτελή 

στρατιωτικά ενδεδυμένο με σπαθί και ασπίδα. Βλ. DOC, τ. 4/1, 272-274, τ. 4/2, αρ. 17.9-
11· Hendy, Coinage, 43, 107· Α. Παπαγεωργιου, Ο Ιωάννης Β΄ Κομνηνός και η εποχή του 
(1118-1143), Αθήνα 2017, 225.

49. DOC, τ. 4/2, αρ. 9.1-7· Hendy, Coinage, 43, 115-116, 125. Πβλ. Ευστάθιος 
Θεσσαλονίκης, Λόγος Ν΄, 233.50-53: [Η Θεσσαλονίκη] αὐχεῖ πολιούχους ἔξω μὲν βίου 
τὸν τῆς ἀληθείας μέγαν μάρτυρα, ὃς τῷ ἐξαισίῳ μύρῳ παρασημαίνεται, ἐν βίῳ δὲ τὸν  
μέγιστον αὐτοκράτορα [Μανουήλ Α΄] ὃς ταῖς νίκαις ἐπονομάζεται, ὧν ὁ μὲν θεῷ 
παραστατῶν ἐξαιτεῖται, ὁ δὲ ἐκεῖθεν ἐνεργούμενος καταπράττεται τὰ σωτήρια. Βλ. 
Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 196· Morrisson, Coinage in Thessalonike, 175-176. 

50. Grotowski, Arms and Armour, 114. Χαρακτηριστικό παράδειγμα ο σεβαστὸς 
και μέγας δομέστικος Ἀνατολῆς καὶ Δύσεως Ιωάννης Αξούχ, στενός συνεργάτης του 
Ιωάννη Β΄. Βλ. J. Nesbitt – N. Oikonomides, Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton 
Oaks and in the Fogg Museum of Art, τ. 3: West, Northwest, and Central Asia Minor and 
the Orient, Washington D.C. 1996, αρ. 99.8a-b. Σχετικά με τον Ιωάννη Αξούχ, βλ. ODB, τ. 1, 
λήμμα Axouch (Α. Kazhdan – A. Cutler)· Κ. Μεκιοσ, Ο Μέγας Δομέστικος του Βυζαντίου 
Ιωάννης Αξούχος και ο πρωτοστράτωρ υιός αυτού Αλέξιος, Αθήνα 1932· M. Brand, The 
Turkish Element in Byzantium, Eleventh-Twelfth Centuries, DOP 43 (1989), 4-6, 13 κ.εξ.   

51. Νικήτας, αρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, Εἰς τὰ θαύματα τοῦ ἁγίου μεγαλο-
μάρτυρος Δημητρίου, έκδ. Α. Σιγαλασ, Νικήτα αρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης, Εις τα 
θαύματα του αγίου Δημητρίου, ΕΕΒΣ 12 (1936), 317-360· Ανώνυμος, Θαύματα Αγίου 
Δημητρίου Γ΄, έκδ. J.-P. Migne, Miraculorum Liber III, Auctore Anonymo Altero, PG 
116, Paris 1864, στ. 1383C-1398C· S. Efthymiadis, Collections of Miracles, 124. Σχετικά 
με τις παλαιότερες Συλλογές Θαυμάτων του αγίου Δημητρίου, βλ. P. Lemerle (έκδ.), Les 
plus anciens recueils des miracles de Saint Démétrius et la pénétration des Slaves dans les 
Balkans, τ. 1-2, Paris 1979.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 199

λάρνακα για τα λείψανα του μυροβλύτη, προκειμένου να μεταφέρει 
το προκάλυμμα της παλιάς λειψανοθήκης στη μονή Παντοκράτορος 
Κωνσταντινουπόλεως το 114952, δεδομένου ότι η απόσπαση λειψάνων 
ήταν αποφευκτέα μετά τις αποτυχημένες προσπάθειες του Ιουστινιανού 
Α΄ (527–565) και του Μαυρικίου (582–602)53. Η μεταφορά αυτή έλαβε 
χώρα τοῦ πορφυρογεννήτου καὶ αὐτοκράτορος κυροῦ Μανουὴλ τοῦ 
Κομνηνοῦ, ἐν τῇ πρὸς Σικελίαν ἐκστρατείᾳ ὄντος. Τη χρονιά αυτή 
ξεκίνησε η μεγάλη βυζαντινή αντεπίθεση κατά των Νορμανδών, οι 
οποίοι κατά τη β΄ εκστρατεία τους εναντίον του Βυζαντίου (1147–1149) 
κατέλαβαν την Κέρκυρα, ενώ λεηλάτησαν την Κόρινθο και τη Θήβα. Ο 
Μανουήλ Α΄ μιμήθηκε την καταφυγή του παππού του Αλεξίου Α΄ στη 
δύναμη του μεγαλομάρτυρα Δημητρίου για την εκδίωξη των Νορμανδών 
εισβολέων, κατορθώνοντας να τους απωθήσει και να ανακαταλάβει το 
νησί των Φαιάκων54. Αυτή η πράξη του Μανουήλ συνιστούσε αντίκρουση 

52. Νικάσιος μοναχός, Τῇ αὐτῇ ἡμέρᾳ μνήμη τῆς ἀπὸ Θεσσαλονίκης διὰ προστάξεως 
βασιλικῆς γενομένης εἰσελεύσεως τοῦ περιωνύμου καὶ ἀηττήτου Δημητρίου, τοῦ πρότερον 
ἐπικειμένου τῇ μυροβρύτῳ σορῷ καὶ σκέποντος ταύτην, έκδ. Παπαδοπουλοσ-Κεραμευσ, 
Ανάλεκτα Ιεροσολυμιτικής Σταχυολογίας, τ. 4, Αγία Πετρούπολη 1899, 238-246· Πεννα, 
Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 198· Ν. Σιωμκοσ, Σχετικά με την προέλευση ενός ιδιόμορφου 
εικονιστικού τύπου του αγίου Δημητρίου, Βυζαντινά 26 (2006), 303.

53. Ιωάννου αρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης, Ὕμνος εἰς θεὸν καὶ τὸν πανένδοξον 
ἀθλοφόρον Δημήτριον ἐν μερικῇ διηγήσει τῶν θαυμάτων, έκδ. P. Lemerle, Les miracles 
de Saint Démétrius, 88.1-90.17· Συναξάριο Κωνσταντινουπόλεως, έκδ. H. Delehaye, 
Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae, Bruxelles 1902, στ. 163.37-164.10· Νικήτας 
Θεσσαλονίκης, Εἰς τὰ θαύματα τοῦ ἁγίου Δημητρίου, 350.22-351.29· Σταυράκιος, Λόγος, 
343.11-344.6· Α. Μεντζοσ, Το προσκύνημα του αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης στα 
βυζαντινά χρόνια, Αθήνα 1994, 64-65· Σ. Πασχαλιδησ, Άγιος Δημήτριος, ο αθλοφόρος της 
Θεσσαλονίκης και της Οικουμένης, στο: Ο Άγιος Δημήτριος στην τέχνη του Αγίου Όρους 
[σημ. 1], 21· Grotowski, Arms and Armour, 112.

54. Νικάσιος, Μνήμη τῆς ἀπὸ Θεσσαλονίκης εἰσελεύσεως τοῦ περιωνύμου καὶ 
ἀηττήτου Δημητρίου, 240.24-26· Ιωάννης Κίνναμος, Ἐπιτομὴ Ἱστοριῶν, έκδ. Α. MEINEKE, 
Ioannis Kinnami, Epitome rerum ab Ioanne et Alexio Comnenis gestarum (CSHB), Bonn 
1836, 92.17-23, 96.1-22, 98.5-101.17· Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ Διήγησις, έκδ. J.-L. van 
DIETEN, Nicetae Choniatae Historia (CFHB 11), τ. 1, Berlin-New York 1975, 76.1-79.77, 
82.66-89.52· Σκουταριώτης, 230.7-235.29. Σχετικά με τη β΄ νορμανδική επιδρομή, βλ. 
Κίνναμος, Ἐπιτομὴ Ἱστοριῶν, 92.7-17· Χωνιάτης, Χρονικὴ Διήγησις, 62.90-93, 72.90-76.95· 
Σκουταριώτης, 228.5-230.6· P. RASSOW, Zum byzantinisch-normannischen Krieg 1147-1149, 
Mitteilungen des Instituts für Österreichischen Geschichtsforschung 62 (1954), 213-218· 



BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

200 	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

της προσπάθειας του Ρογήρου Β΄ να προσεταιρισθεί τον μυροβλύτη κατά 
τη διάρκεια αυτής της νορμανδικής επιδρομής. 

Η σύνδεση της πρωτεύουσας με τη Θεσσαλονίκη διαμέσου της τιμής 
προς τον άγιο Δημήτριο διαπιστώνεται και σε θαύμα των Συλλογών του 
Ιωάννη Σταυρακίου και του Κωνσταντίνου Ακροπολίτη, σύμφωνα με το 
οποίο ο Θεσσαλονικεύς μεγαλομάρτυρας έκλεψε από το Μέγα Παλάτιον 
υπερπολυτελή ἁλουργίδα (αυτοκρατορική πορφυρόχρωμη χλαμύδα) του 
Μανουήλ Α΄ και τη μετέφερε πάνω στη σορό του. Αυτή η θαυματουργική 
αρπαγή οδήγησε τον αυτοκράτορα να δωρίσει εκτάσεις γης στον ναό του 
αγίου στη Θεσσαλονίκη ως ευχαριστία για τις νίκες που είχε χαρίσει στην 
αυτοκρατορία55. Επίσης, στη βυζαντινή πρωτεύουσα έχει υποστηριχθεί 
ότι παράχθηκε ο εικονογραφικός τύπος του αγίου με μακριά μαλλιά 
μέχρι τον αυχένα, μουστάκι και υπογένειο (11ος-12ος αι.)56.

Αυτή την κομνήνεια καταφυγή στη βοήθεια, ιδίως τη στρατιωτική, 
του παμβαλκανικού μεγαλομάρτυρα και πολιούχου της Θεσσαλονίκης 
μιμήθηκαν ακόμα και ξένοι λαοί, λ.χ. οι Νορμανδοί. Πιο συγκεκριμένα, 
στη διάρκεια της β΄ νορμανδικής επιδρομής (1147–1149), ο Ρογήρος Β΄ 
της Σικελίας έκοψε το 1148 χάλκινα follari με τον άγιο Δημήτριο στον 
εμπροσθότυπο στρατιωτικά ενδεδυμένο να κρατά δόρυ και ασπίδα57. 
Η απόδοση των νορμανδικών στρατιωτικών επιτευγμάτων στον άγιο 
Δημήτριο, τον μεγάλο αυτό άγιο της βαλκανικής χερσονήσου, δεν ήταν 
διόλου αυθόρμητη. Αποτελούσε μία καταφανή μίμηση και ανταπάντηση 
στην πρακτική του Αλεξίου Α΄ να προσεταιρισθεί τον Θεσσαλονικέα 
άγιο και να τον καταστήσει επικεφαλής του αντινορμανδικού του αγώνα 

H. WIERUSZOWSKI, The Norman Kingdom of Sicily and the Crusades, στο: A History of the 
Crusades, επιμ. έκδ. K. SETTON κ.ά., τ. 2, Philadelphia 21969 (11962), 13-15· H. HOUBEN, 
Roger of Sicily. A Ruler between East and West, μετ. από τα Γερμανικά, Cambridge 2002, 
84-86.

55. Σταυράκιος, Λόγος, 368.1-369.12· Ακροπολίτης, Λόγος, 208.22-209.30· 
Efthymiadis, Collections of Miracles, 124-125.

56. Σιωμκος, Ιδιόμορφος εικονιστικός τύπος, 293-318. Ο συγγραφέας ερμηνεύει 
τον νέο αυτό τύπο ως μία προσπάθεια οικειοποίησης του μεγαλομάρτυρα από τους 
Κωνσταντινοπολίτες και ανατροπής της αποκλειστικής σύνδεσής του με τη Θεσσαλονίκη.

57. L. Travaini, Aspects of the Sicilian Norman Copper Coinage in the Twelfth Century, 
Numismatic Chronicle 151 (1991), 163· Morrisson, Coinage Thessalonike, 186-187· Bauer, 
Patron, 287, εικ. 5a-c, 288. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 201

λίγες δεκαετίες νωρίτερα, καθιστώντας τον άγιο μήλο της έριδος μεταξύ 
Βυζαντινών και Νορμανδών58. 

Κάτι παρόμοιο επιχειρήθηκε παλαιότερα από τον Βοημούνδο μετά 
την κατάκτηση μίας πρώην βυζαντινής κτήσης, της Αντιόχειας, στο 
πλαίσιο της Α΄ σταυροφορίας (3 Ιουνίου 1098). Όπως σημειώνεται από τον 
ανώνυμο Νορμανδό συγγραφέα του χρονικού της Α΄ σταυροφορίας και 
τον Φράγκο ιερέα Πέτρο Tudebodus, καθώς οι σταυροφόροι κατακτητές 
της Αντιόχειας πολιορκούνταν από τον εμίρη της Μοσούλης Kerbogha 
και αφού αποφάσισαν να συγκρουσθούν μαζί του, ουράνιο ιππικό 
εμφανίσθηκε και τους ενίσχυσε στη νικηφόρα μάχη (28 Ιουνίου 1098) 
με επικεφαλής τους στρατιωτικούς μεγαλομάρτυρες Γεώργιο, Δημήτριο 
και Μερκούριο (ή Θεόδωρο, κατά τον Tudebodus). Η οικειοποίηση του 
αγίου Δημητρίου, ο οποίος διαχρονικά ήταν αποκλειστικά πολιούχος 
της Θεσσαλονίκης, συνιστά διεκδίκηση και απόσπαση της προστασίας 
και της στρατιωτικής αρωγής του από το πλευρό των Βυζαντινών στο 
νέο μέτωπο του βυζαντινονορμανδικού ανταγωνισμού για τον έλεγχο 
της Αντιόχειας, που θα διαρκούσε καθ’ όλη τη διάρκεια παραμονής των 
Κομνηνών στον αυτοκρατορικό θρόνο59.

Κατά το πρότυπο της κομνήνειας δυναστείας, στα χρόνια του πρώτου 
Παλαιολόγου αυτοκράτορα ο άγιος Δημήτριος προβλήθηκε ως πρέσβυς 
πρὸς θεόν, ὑπερασπιστὴς καὶ τῆς ζωῆς καὶ τῆς βασιλείας του60, γεγονός 
που αντανακλάται σε μία σειρά ενεργειών, όπως στην απεικόνιση του 

58. Βλ. παραπάνω, 196-197.
59. Ανώνυμος, Gesta Francorum et aliorum Hierosolimitanorum, έκδ. R. Hill, The 

Deeds of the Franks and the other Pilgrims to Jerusalem, New York 1962, 69· Petrus Tudebodus, 
Historia de Hierosolymitano itinere, έκδ. J. H. Hill – L. L. Hill, Philadelphia 1977, 100, 112. 
Πβλ. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 331.18-335.19, 340.89-341.28· Εφραίμ, Ἱστορία, 133.3588-
3589, 3592-3603. Βλ. E. Lapina, Demetrius of Thessaloniki: Patron Saint of Crusaders, Viator 
40/2 (2009), 93-96, 100, 106· Bauer, Patron, 321-323· R. Forrai, Byzantine Saints for Frankish 
Warriors: Anastasius Bibliothecarius’ Latin version of the Passion of Saint Demetrius of 
Thessaloniki, στο: L’héritage byzantin en Italie (VIIIe-XIIe siècle), επιμ. έκδ. S. Brodbeck 
κ.ά., τ. 3, Rome 2015, 198-199. Πβλ. S. Runciman, A History of the Crusades, τ. 1, Cambridge 
1951, 231-234, 236-250· Ο Ιδιοσ, The First Crusade: Antioch to Ascalon, στο: A History of 
the Crusades [σημ. 44], 308-324· T. Asbridge, The Creation of the Principality of Antioch, 
1098-1130, Woodbridge 2000, 24-34· Theotokis, Bohemond of Taranto, 104-116. 

60. Μιχαήλ Παλαιολόγος, Αυτοβιογραφία, 461· Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 22.



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ202

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

μεγαλομάρτυρα στα αυτοκρατορικά νομίσματα61 και στην ανακαίνιση 
της ομώνυμης οικογενειακής του μονής στην Κωνσταντινούπολη62. 
Ακόμα, ο Μιχαήλ Η΄ ανακαίνισε τη στέγη του μαρτυρίου του αγίου, 
του μεγαλοπρεπούς παλαιοχριστιανικού του ναού στη Θεσσαλονίκη, 
σύμφωνα με επίγραμμα στην ανατολική πλευρά του βορειοδυτικού 
πεσσού του Ιερού Βήματος63, ενώ ο μητροπολιτικός ναός του Μυστρά, 
που ανοικοδομήθηκε αυτή την περίοδο (1262-1272), αφιερώθηκε στον 
πολιούχο της Θεσσαλονίκης64.

Είναι απαραίτητο να μνημονεύσουμε ότι ο Μιχαήλ Η΄, στο πλαίσιο 
της ανανεωτικής του πολιτικής ως Νέος Κωνσταντῖνος, εκτός από την 
ανακαίνιση εγκαταστάσεων και σημαντικών κτιρίων της πρωτεύουσας, 
μεταξύ των οποίων συγκαταλέγονταν ναοί και μονές65, προχώρησε σε 

61. Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 26. Πιο αναλυτικά, ο μυροβλύτης απεικονίζεται σε 
χάλκινα τραχέα στο πλευρό του αυτοκράτορα να σηκώνουν από κοινού λάβαρο με 
ένσταυρο μετάλλιο στην κορυφή (P. GRIERSON, Catalogue of the byzantine coins in the 
Dumbarton Oaks Collection and in the Whittemore Collection, τ. 5, Washington D.C. 2006, 
αρ. 147-150· ΠΕΝΝΑ, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 198) ή ομοίωμα πόλης με επάλξεις (DOC, 
τ. 5, αρ. 155-160· ΠΕΝΝΑ, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 201), είτε μόνος του άλλοτε καθιστός 
να κραδαίνει το ξίφος του (DOC, τ. 5, αρ. 133-143, 174-175· ΠΕΝΝΑ, Απεικόνιση αγ. 
Δημητρίου, 203), άλλοτε όρθιος να κρατά δόρυ και ασπίδα (DOC, τ. 5, αρ. 144-146, 162-
164, 176-192· ΠΕΝΝΑ, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 202) ή στον τύπο του μάρτυρα με τον 
μικρό σταυρό των μαρτύρων μπροστά στο στήθος του (DOC, τ. 5, αρ. 169-173· ΠΕΝΝΑ, 
Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 202).   

62. Βλ. παρακάτω, 206. 
63. A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fresken und Mosaiken, Wien 2009, 196-

197, αρ. 111· Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 11-12. Βλ. παρακάτω, 204.
64. Γ. Μαρινου, Άγιος Δημήτριος. Η Μητρόπολη του Μυστρά, Αθήνα 2002, 22· Η 

Ιδια, Άγιος Δημήτριος, η μητρόπολη του Μυστρά, στο: Τα μνημεία του Μυστρά. Το  Έργο 
της Επιτροπής Αναστήλωσης Μνημείων Μυστρά, επιμ. έκδ. Σ. Σινοσ, Αθήνα 2009, 115-135· 
Kalopissi-Verti, Reflections, 44· Φωσκολου, O Ῥώμης ἄναξ, 27, σημ. 56.

65. Μανουήλ Ολόβωλος, Λόγος Ἐγκωμιαστικὸς εἰς τὸν βασιλέα κυρὸν Μιχαὴλ τὸν 
Παλαιολόγον Γ΄, έκδ. M. Treu, Manuelis Holoboli orationes, τ. 2, Potsdam 1907, 84.28-31· 
Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, τ. 1, 223.1-3· Γρηγοράς, Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 88.12-16· 
Geanakoplos, Michael Palaeologus, 121-125· Nicol, Last Centuries, 45-46· R. Macrides, 
The New Constantine and the New Constantinople-1261?, BMGS 6 (1980), 15 κ.εξ.· A.-M. 
Talbot, The Restoration of Constantinople under Michael VIII, DOP 47 (1993), 249 κ.εξ.· R. 
Macrides, From the Komnenoi to the Palaiologoi, 270-274· T. Papamastorakis, Tampering 
with History: From Michael III to Michael VIII, BZ 96/1 (2003), 207-208· Angelov, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 203

χορηγίες προς ιερά καθιδρύματα είτε ως χρηματικές δωρεές και προνόμια, 
λ.χ. σε αθωνικές μονές και στο καθολικό της μονής της Παναγίας στην 
Απολλωνία, είτε για την ανακαίνιση και ιστόρησή τους, πρωτίστως 
στην περιοχή της Δυτικής Μακεδονίας (μονή Παναγίας Μαυριώτισσας 
Καστοριάς, σπηλαιώδης ναός αγίου Εράσμου Αχρίδας, ναός αγίου 
Νικολάου Πρίλεπ)66. Πρόκειται για δυτικές περιοχές του κράτους πέριξ της 
Εγνατίας οδού που συνδέονταν αφενός με χορηγικά μνημεία της εποχής 
των Κομνηνών, αφετέρου με τη δράση των Νορμανδών κατά την πρώτη 
τους επιδρομή εναντίον του Βυζαντίου, για την αντιμετώπιση της οποίας 
ο πρώτος των Κομνηνών αυτοκρατόρων επικαλέστηκε τις πρεσβείες 
του σπουδαιότερου αγίου της ευρύτερης περιοχής, του μεγαλομάρτυρα 
Δημητρίου. Η παλαιολόγεια χορηγική δραστηριότητα στις συγκεκριμένες 

Reactions, 305· S. Kalopissi-Verti, Patronage and Artistic Production in Byzantium during 
the Palaiologan Period, στο: Byzantium: Faith and Power (1261-1557). Perspectives on Late 
Byzantine Art and Culture, επιμ. έκδ. S. Brooks, New York 2006, 76· Angelov, Imperial 
Ideology, 44-45, 91, 104· Α. Γκουτζιουκωστας, Παρατηρήσεις σε μία πρόσφατη χρονολόγηση 
παλαιολόγειας επιγραφής από τη Θεσσαλονίκη, στο: Ανοιχτοσύνη. Μελέτες προς τιμή 
της Βασιλικής Παπούλια, Θεσσαλονίκη 2012, 279-289· Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 24-
25· Hilsdale, Art and Diplomacy, 90-108· J. Varsallona, Reinventing the Capital: The 
Ideological Use of Monumental Architecture in Michael VIII Palaiologos’ Constantinople 
(1261–1282), Eurasian Studies 19 (2021), 155-177.  

66. G. Rouillard, La politique de Michel VIII Paléologue à l’égard des monastères, 
(R)EB 1 (1943), 73-84· D. Nastage, Le patronage du mont Athos au XIIIe siècle, 
Cyrillomethodianum 7 (1983), 71-87· M. Rautman, Aspects of Monastic Patronage in 
Paleologan Macedonia, στο: The Twilight of Byzantium. Aspects of Cultural and Religious 
History in the Late Byzantine Empire, επιμ. έκδ. S. Ćurčić – D. Mouriki, Princeton 1991, 
53-74· Kalopissi-Verti, Patronage, 76-77· Η Ιδια, Reflections, 41-44· Φωσκολου, Ο Ῥώμης 
ἄναξ, 26-29· Hilsdale, Art and Diplomacy, 102-106. Σχετικά με τα επιμέρους μνημεία, βλ. 
F. Barisić, Deux inscriptions grecques de Manastir et de Struga, ZRVI 8/2 (1964), 28-31· 
Ν. Μουτσοπουλοσ, Καστοριά. Παναγία η Μαυριώτισσα, Αθήνα 1967, 33-38, 44· H. & H. 
Buschhausen, Die Marienkirche von Apollonia in Albanien: Byzantiner, Normannen und 
Serben im Kampf um die Via Egnatia, Wien 1976· Παπαμαστορακησ, Εικαστικό εγκώμιο, 
221-240· P. Miljković-Pepek, Le portrait de l’empereur byzantin Michael VIII à l’église rupestre 
de Saint Érasme près d’Ochrid, CahArch 45 (1997), 169-177· A. Χρηστιδου, Ερευνώντας 
την ιστορία μέσα από άγνωστα βυζαντινά αυτοκρατορικά πορτρέτα σε εκκλησίες της 
Αλβανίας, στο: Ανταπόδοση. Μελέτες βυζαντινής και μεταβυζαντινής αρχαιολογίας και 
τέχνης προς τιμήν της καθηγήτριας Ελένης Δεληγιάννη-Δωρή, επιμ. έκδ. Ν. Γκιολες κ.ά., 
Αθήνα 2010, 538-540.



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

204

περιοχές δεν συνιστά αποκλειστικά ένα είδος καλλιτεχνικής απόδειξης της 
συνέχειας και διαδοχής των Κομνηνών από τους Παλαιολόγους67, αλλά 
και ένα παραλληλισμό της νίκης κατά των συνασπισμένων δυνάμεων του 
δεσποτάτου της Ηπείρου, του βασιλείου της Σικελίας υπό τον Μαμφρέδο 
Hohenstaufen (που διαδέχθηκε τους Νορμανδούς) και του πριγκιπάτου 
της Αχαΐας στη μάχη της Πελαγονίας (1259, στην αρχή της βασιλείας 
του πρώτου Παλαιολόγου βασιλέως), με τη νικηφόρα αντιμετώπιση των 
Νορμανδών του Ροβέρτου Γυισκάρδου68. Λαμβάνοντας υπόψη όλη την 
παραπάνω δραστηριότητα του Μιχαήλ Η΄ και την ως άνω ερμηνεία, η 
χρονολόγηση της επιγραφής στον ναό του αγίου Δημητρίου θα μπορούσε 
ενδεχομένως να τοποθετηθεί στα αμέσως επόμενα από τη μάχη αυτή χρόνια 
(1259-1261), όμως πριν την ανακατάληψη της Κωνσταντινούπολης, διότι 
απουσιάζει οποιαδήποτε αναφορά στο κοσμοϊστορικό γεγονός της 25ης 
Ιουλίου 1261. Αναφορικά με τον τίτλο Ῥώμης ἄναξ, που συναντάται στην 
επιγραφή, δηλώνει τον κάτοχο της αυτοκρατορικής εξουσίας, ακόμα και αν 
δεν ορίζει τη βυζαντινή πρωτεύουσα69. Παράλληλα, ο Μιχαήλ Η΄ ενίσχυσε 

67. Ευστάθιος Θεσσαλονίκης, Λόγος Ν΄, 236.61-237.69: καὶ Ἀλέξιος [Α΄] μὲν ἐκεῖνος 
ὁ μέγας πρῶτος εὐσθενεστάτῃ χειρὶ τὸ βριθὺ κακὸν ὤθησε μεγίστῳ ἐπιβαλὼν πράγματι, 
ὃν ἐνδοτάτῳ τῆς ψυχῆς φέρω κείμενον καὶ φρενῶν δέλτοις ἐγγεγραμμένον μνήμοσιν 
ἀναπάλειπτον καὶ κατορθῶσαι τὴν οἰκουμένην φημὶ παρεγκεκλιμένην ἄλλως, οἷς ἐπὶ 
πολὺ κατεσείετο· ὃν πᾶσαν μὲν τὴν δυσμὴν τροπαίων πλήσαντα ἐξευρίσκω, πᾶσαν δὲ καὶ 
εὐεργεσιῶν, οὐχ’ ἥκιστα δὲ καὶ τὴν ἐμὴν πόλιν τε καὶ μητρόπολιν καταβρέξαντα εὐποιϊῶν 
ἐπιχύσεσι καὶ τὸν συστράτηγον ἀθλητὴν μυρίαις ἀμειβόμενον ἀντιδόσεσι δεξιωτικαῖς· 
Παπαμαστορακησ, Εικαστικό εγκώμιο, 234· Kalopissi-Verti, Reflections, 42· Φωσκολου, Ο 
Ῥώμης ἄναξ, 24-25. Βλ. παραπάνω, 196.

68. Ακροπολίτης, Χρονικὴ Συγγραφή, 165.14-167.24· Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ 
Ἱστορίαι, τ. 1, 117.5-121.5· Γρηγοράς, Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 71.10-75.8· Σκουταριώτης, Σύνοψις 
Χρονική, 543.13-545.13· Εφραίμ, Ἱστορία, 331.9396-333.9456· Μιχαήλ Παλαιολόγος, 
Αυτοβιογραφία, 455· Μανουήλ Ολόβωλος, Λόγος Ἐγκωμιαστικὸς εἰς τὸν βασιλέα κυρὸν 
Μιχαὴλ τὸν Παλαιολόγον Α΄, έκδ. M. Treu, Manuelis Holoboli orationes, τ. 2, Potsdam 
1906, 38.31-43.16· Παπαμαστορακησ, Εικαστικό εγκώμιο, 234· Kalopissi-Verti, Patronage, 
76· Η Ιδια, Reflections, 42· Macrides, Akropolites, 357-359. Πβλ. Χρηστιδου, Αυτοκρατορικά 
πορτρέτα, 558-559· Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 27. Σχετικά με τη μάχη της Πελαγονίας, βλ. 
D. J. Geanakoplos, Greco-Latin Relations on the Eve of the Byzantine Restoration: The Battle 
of Pelagonia-1259, DOP 7 (1953), 99-141· D. Nicol, The Despotate of Epiros, Oxford 1957, 
170-185· D. J. Geanakoplos,Michael Palaeologus, 47-74· D. Nicol, Last Centuries, 35-37.

69. Α. Gkoutzioukostas, Puzzling Inscriptions from the Basilica of Saint Demetrius in 
Thessaloniki: New remarks and a reconsideration of recent interpretations, στο: Inscriptions: 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 205

σημαντικά τον ναό της Θεοτόκου Αχειροποιήτου στη Θεσσαλονίκη, τόπο 
κοινής λατρείας της Παναγίας και του αγίου Δημητρίου, με την εμφάνιση 
της θαυματουργής εικόνας της Θεοτόκου Αχειροποιήτου και την ονομασία 
του ναού να τοποθετούνται επί των ημερών του (περ. 1270)70.

Στη γενικότερη προσπάθεια αναβίωσης στοιχείων που σχετίζονταν 
με την αίγλη της βυζαντινής πρωτεύουσας και κατ’ επέκταση της ίδιας της 
αυτοκρατορίας, ο Μιχαήλ Η΄ συνέδεσε τη διακυβέρνησή του με παλαιές 
λατρείες ιερών εικόνων, οι οποίες τού προσέδωσαν μεγάλο κύρος, 
προπαγανδίζοντας έτσι τη συνέχεια του κράτους και την αναγέννησή 
του. Χαρακτηριστικό παράδειγμα η ξεχωριστή τιμή προς της Θεοτόκο 
Οδηγήτρια, μία από τις πολλές θαυματουργές εικόνες της Παναγίας στη 
βυζαντινή πρωτεύουσα, την οποία καθιέρωσαν οι Κομνηνοί. Οι τελευταίοι 
διαφοροποιήθηκαν από τους προηγούμενους αυτοκράτορες τιμώντας 
ιδιαίτερα την εικόνα της Οδηγήτριας, που υποσκέλισε την Παναγία Βλαχερ- 
νίτισσα ως κατ’ εξοχήν θεομητορική εικόνα της Βασιλεύουσας. Δεν ήταν 
λοιπόν τυχαίο το γεγονός ότι ο Μιχαήλ Η΄, κατά τη θριαμβευτική είσοδό 
του στην ανακατακτημένη Κωνσταντινούπολη στις 15 Αυγούστου 
1261, ανήμερα της εορτής της Κοιμήσεως της Θεοτόκου, βαστούσε στα 
χέρια του την εικόνα της Οδηγήτριας ως «παλλάδιο» (εικόνα-λάβαρο 
προστατευτικού και αποτροπαϊκού χαρακτήρα) της πρωτεύουσας και 
αυτοκρατορικό σύμβολο, αποδίδοντάς της τη σωτηρία της Πόλης από 
τους κατακτητές της μετά από 57 χρόνια λατινικής κατοχής (1204-1261)71.

Their Contribution to Byzantine and Post-Byzantine History and History of Art (Ioannina, 
26-27.09.2015), επιμ. έκδ. C. Stavrakos, Wiesbaden 2016, 385. 

70. Κωνσταντινιδη, Αχειροποίητος-Φανερωμένη, 89-94· Η Ιδια, Η μορφή της 
Αχειροποιήτου-Φανερωμένης στην περίοδο των Παλαιολόγων, στο: Φ. Ευαγγελατου-
Νοταρα – Τ. Μανιατη-Κοκκινη, Κλητόριον εις μνήμην Νίκου Οικονομίδη, Θεσσαλονίκη 
2005, 226-231· Kalopissi-Verti, Reflections, 49· Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 21.

71. Ακροπολίτης, Χρονικὴ Συγγραφή, 187.1-188.3· Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ 
Ἱστορίαι, τ. 1, 217.1-219.18· Γρηγοράς, Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 87.14-20· Σκουταριώτης, 
Σύνοψις Χρονική, 553.27-555.24· Εφραίμ, Ἱστορία, 337.9568-9588· Geanakoplos, Michael 
Palaeologus, 121· Nicol, Last Centuries, 41· Macrides, New Constantine, 13-14· Η Ιδια, From 
the Komnenoi to the Palaiologoi, 274· A. W. Carr, Court Culture and Cult Icons in Middle 
Byzantine Constantinople, στο: Byzantine Court Culture from 829 to 1204, επιμ. έκδ. H. 
Maguire, Washington D.C. 1997, 95-98· Χ. Αγγελιδη – Τ. Παπαμαστορακησ, Η μονή των 
Οδηγών και η λατρεία της Θεοτόκου Οδηγήτριας, στο: ΜΗΤΗΡ ΘΕΟΥ. Απεικονίσεις 
της Παναγίας στη βυζαντινή τέχνη, επιμ. έκδ. M. Βασιλακη, Αθήνα 2000, 379-383· 



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

206

Ακόμα, ο Μιχαήλ Η΄ προώθησε τη λατρεία αφενός της αχειρο- 
ποίητης εικόνας της Παναγίας Φανερωμένης της Κυζίκου στον τύπο 
της Οδηγήτριας, αφετέρου της Θεοτόκου Αχειροποιήτου τόσο στην 
Κωνσταντινούπολη, όσο και στη Θεσσαλονίκη, η οποία συλλατρευόταν 
με τον άγιο Δημήτριο στον ομώνυμο ναό της Θεσσαλονίκης, αλλά και 
στο μοναστήρι αγίου Δημητρίου-Κελλιβάρων της πρωτεύουσας. Το 
τελευταίο, ανατολικά της περιοχής της Βλάγκας, προέκυψε γύρω στα 
1282 μετά από συνένωση δύο μονών, της ανακαινισμένης παλαιολόγειας 
κωνσταντινοπολίτικης μονής του αγίου Δημητρίου και του μικρασιά- 
τικου μοναστηριού της Θεοτόκου των Κελλιβάρων, ενός από τα 
αρχαιότερα μοναστήρια του Λάτρους, που ο Μιχαήλ Παλαιολόγος 
αφιέρωσε στην Παναγία Αχειροποίητο72.

Εκτός όλων αυτών, η εργαλειοποίηση της λατρείας του μεγαλο- 
μάρτυρα Δημητρίου, ενός κατ’ εξοχήν παμβαλκανικού αγίου, αποτέλεσε 
συνέχεια της πολιτικής της επίκλησης της βοήθειας του αγίου Δημητρίου 
από τον Ιωάννη Γ΄ Βατάτζη, με στόχο την ανάκτηση των ευρωπαϊκών 
βυζαντινών εδαφών73. Άλλωστε, από τους πέντε (5) τύπους του μυροβλύτη 
στα νομίσματα του Μιχαήλ Η΄ οι τρεις (3) πρώτοι συναντώνται και σε 
νομίσματα του Ιωάννη Γ΄74. 

Κωνσταντινιδη, Αχειροποίητος-Φανερωμένη, 97-98· C. Angelidi – T. Papamastorakis, 
Picturing the Spiritual Protector: from Blachernitissa to Hodegetria, στο: Images of 
the Mother of God. Perceptions of the Theotokos in Byzantium, επιμ. έκδ. M. Vassilaki, 
Aldershot 2005, 209-217, ιδίως 215 κ.εξ.· Κωνσταντινιδη, Η μορφή της Αχειροποιήτου-
Φανερωμένης, 223-224, 237-240· Macrides, Akropolites, 385· Kalopissi-Verti, Reflections, 
48· Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 20-21· Varsallona, Reinventing the Capital, 169.

72. Μιχαήλ Παλαιολόγος, Αυτοβιογραφία, 465-469· Janin, Géographie ecclésiastique, 
τ. 3, 92· Talbot, Restoration, 254· Κωνσταντινιδη, Αχειροποίητος-Φανερωμένη, 89-98· Η 
Ιδια, Η μορφή της Αχειροποιήτου-Φανερωμένης, 224-238· Ε. Ραγια, Λάτρος: ένα άγνωστο 
μοναστικό κέντρο στη δυτική Μικρά Ασία, Θεσσαλονίκη 2008, 59-69· Kalopissi-Verti, 
Reflections, 41-42, 49· Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 18, 26· Varsallona, Reinventing the 
Capital, 164-168. Βλ. παραπάνω, 202.  

73. Geanakoplos, Michael Palaeologus, 154· Λ. Μαυρομματησ, Οι Πρώτοι 
Παλαιολόγοι: προβλήματα πολιτικής πρακτικής και ιδεολογίας, Αθήνα 1983, 30· 
Φωσκολου, Ο Ῥώμης ἄναξ, 28. 

74. Βλ. παραπάνω, 202, σημ. 61. Πιο αναλυτικά, στα νομίσματα του Ιωάννη Γ΄ ο 
άγιος Δημήτριος απεικονίζεται είτε καθιστός σε θρόνο να κραδαίνει το ξίφος του (DOC, 
Washington D.C. 1999, τ. 4/2, 607, αρ. 6.4-5· Πεννα, Απεικόνιση του αγ. Δημητρίου, 203· 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 207

Η ανακατάκτηση της επικράτειας του Δεσποτάτου της Ηπείρου, του 
δουκάτου της Θεσσαλίας και του πριγκιπάτου της Αχαΐας διατηρήθηκε ως 
στόχος της βαλκανικής πολιτικής του γυιού και διαδόχου του Μιχαήλ Η΄,  
Ανδρονίκου Β΄ (1282–1328)75. Σε αυτό το πλαίσιο σημειώθηκε 
εντατικοποίηση της προβολής του μεγαλομάρτυρα Δημητρίου στο 
πλευρό των Βυζαντινών με τη διάδοση του εικονογραφικού τύπου 
του «βουλγαροκτόνου» αγίου Δημητρίου σε βυζαντινά (Πελοπόννησο) 
και μη εδάφη (Κρήτη, Εύβοια), όπως υποδεικνύει η πλειονότητα των 
αρχαιότερων σωζόμενων παραδειγμάτων της πρώτης παραλλαγής76. 
Επιπλέον τα παλαιότερα σωζόμενα δείγματα της δεύτερης παραλλαγής 
(με τον Ιωαννίτζη έφιππο) συναντώνται επίσης στα χρόνια του δεύτερου 
Παλαιολόγου αυτοκράτορα77, στοιχείο που συμβάλλει στη χρονολόγηση 
της δημιουργίας της κατά τις δύο πρώτες δεκαετίες της βασιλείας του 
Ανδρονίκου Β΄, δηλαδή στο διάστημα 1282–1300, παράλληλα με την 
κειμενική μαρτυρία των θαυμάτων του αγίου. Επίσης οφείλουμε να 
λάβουμε υπόψη το γεγονός ότι ο συγγραφέας της δεύτερης Συλλογής 
Θαυμάτων από την οποία αντλήθηκε η έμπνευση της παράστασης ήταν ο 
λογοθέτης τοῦ γενικοῦ και μέγας λογοθέτης Κωνσταντίνος Ακροπολίτης, 
στενός συνεργάτης του εν λόγω αυτοκράτορα78. 

Morrisson, Coinage Thessalonike, αρ. 17), είτε στο πλευρό του Βατάτζη να σηκώνουν 
μαζί λάβαρο με ένσταυρο μετάλλιο στην κορυφή (DOC, τ. 4/2, 611, αρ. 10.1, 10.4· Hendy, 
Coinage, 292) ή πατριαρχικό σταυρό (DOC, τ. 4/2, 601, 609, αρ. 8.1, 8.3· Hendy, Coinage, 
291) ή ομοίωμα της Θεσσαλονίκης με επάλξεις (DOC, τ. 4/2, 610, αρ. 9.1, 9.4· Hendy,Coinage, 
292· Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 201), αναπαράγοντας εικονιστικούς τύπους 
νομισμάτων του Θεόδωρου Κομνηνού Δούκα (1222-1230), ιδρυτή της αυτοκρατορίας της 
Θεσσαλονίκης. Βλ. Οικονομου, Ιδεολογικές αντιπαραθέσεις, 120-121, όπου αναλυτικά η 
βιβλιογραφία.  

75. Laiou, Andronicus II, 32, 38-41· Nicol, Last Centuries, 121-123.
76. Βλ. παραπάνω, 187-188.   
77. Βλ. παραπάνω, 191-192.  
78. Βλ. παραπάνω, 189-190 και 190-191, σημ. 27· Λογοθέτης τοῦ γενικοῦ ή γενικὸς 

λογοθέτης: Υπεύθυνος του γενικοῦ, της οικονομικής υπηρεσίας υπολογισμού και συλλογής 
των φόρων. Συναντάται ως αξίωμα από τα τέλη του 7ου αιώνα, ενώ μετά το 1204 
διατηρήθηκε αποκλειστικά ως τιμητικός τίτλος. Βλ. ODB, τ. 2, λήμμα Genikon (Α. Kazhdan)· 
R. Guilland, Les logothètes. Etude sur l’histoire administrative de l’empire byzantin, REB 
29 (1971), 11. Μέγας λογοθέτης: Υψηλός αξιωματούχος της εποχής των Παλαιολόγων, 
διάδοχος του λογοθέτη τῶν σεκρέτων της κομνήνειας περιόδου, επιφορτισμένος με την 



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

208

Η συνέχιση της επίκλησης της αρωγής του αγίου Δημητρίου από 
τον Ανδρόνικο Β΄ επιβεβαιώνεται και από τη νομισματική μαρτυρία. Ο 
μυροβλύτης συναντάται σε πληθώρα χάλκινων τραχέων ως στρατιωτικός 
άλλοτε όρθιος να κρατά ασπίδα και δόρυ79 ή ξίφος και ασπίδα80 ή 
λάβαρο που επιστέφεται από ένσταυρο μετάλλιο81, άλλοτε καθιστός να 
κραδαίνει το ξίφος του82 και άλλοτε έφιππος83 ή ως μάρτυρας με τον μικρό 
σταυρό των μαρτύρων μπροστά στο στήθος του84. Επίσης απεικονίζεται 
στο πλευρό του αυτοκράτορα είτε παρατακτικά ο ένας δίπλα στον άλλο 
με έναν αστερίσκο να αιωρείται ανάμεσα στις κεφαλές τους85, είτε να 
σηκώνουν από κοινού πατριαρχικό σταυρό86 ή λάβαρο με ένσταυρο 
μετάλλιο στην κορυφή87 ή να βαστάζουν πρόπλασμα πόλης με πυργοειδείς 
απολήξεις88. Είναι αξιοσημείωτο ότι και οι πέντε (5) εικονιστικοί τύποι 
των νομισμάτων του Μιχαήλ Η΄ επαναλαμβάνονται στους παραπάνω 
δέκα (10) τύπους του Ανδρονίκου Β΄89.

Εξάλλου αυτό δεν ήταν το μόνο πάτριο στοιχείο πολιτικής και 
ιδεολογίας που κληρονόμησε και συνέχισε ο Ανδρόνικος Β΄. Αναφορικά 
με την τιμή της Θεοτόκου Οδηγήτριας, αφιέρωσε ολόκληρο τον μήνα 
Αύγουστο –κατά τη διάρκεια του οποίου εορτάζεται η σπουδαιότερη 
θεομητορική εορτή, η Κοίμηση της Θεοτόκου– στην τιμή της Παναγίας, 

επίβλεψη όλων των κρατικών υπηρεσιών (σεκρέτων), αξίωμα αντίστοιχο του σημερινού 
πρωθυπουργού. Ήταν ακόμη επιφορτισμένος με τον συντονισμό της διπλωματικής 
δραστηριότητας, δηλαδή με την οργάνωση των  διπλωματικών αποστολών στο εξωτερικό 
και την υποδοχή ξένων πρεσβειών. Βλ. Guilland, Les logothètes, 75, 100-102.

79. DOC, τ. 5, αρ. 721-724, 740-742, 786-788, 811-815, 849-851· Πεννα, Απεικόνιση 
αγ. Δημητρίου, 202.

80. DOC, τ. 5, αρ. 730-731, 734-735, 743-744, 846-848· Πεννα, Απεικόνιση αγ. 
Δημητρίου, 202.

81. DOC, τ. 5, αρ. 732.
82. DOC, τ. 5, αρ. 729 · Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 203. 
83. S. Bendall, A Private Collection of Palaeologan Coins, London 1988, αρ. 267· 

Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 204.
84. DOC, τ. 5, αρ. 771-773, 825-832· Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 202-203.
85. DOC, τ. 5, αρ. 751· Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 202.
86. DOC, τ. 5, αρ. 717-720· Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 198.
87. DOC, τ. 5, αρ. 736-739· Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 198.
88. Bendall, Palaeologan Coins, αρ. 217· Πεννα, Απεικόνιση αγ. Δημητρίου, 201.
89. Βλ. παραπάνω, 202, σημ. 61. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 209

ενώ επανέφερε σε ισχύ την κομνήνεια πρακτική η συγκεκριμένη εικόνα να 
μεταφέρεται στο αυτοκρατορικό ανάκτορο τις παραμονές του «Μεγάλου 
Κανόνος»90 και να παραμένει εκεί έως την Κυριακή του Πάσχα91. 

Παράλληλα, διατηρήθηκε σε χρήση το προσωνύμιο Νέος Κων-
σταντῖνος, αλλά σε άλλα συμφραζόμενα. Ο Ανδρόνικος Β΄ παραλ-
ληλιζόταν με τον πρώτο βυζαντινό αυτοκράτορα όχι για την ανανεωτική 
του πολιτική, όσο για την ειρήνευση που επέφερε στους κόλπους 
της Εκκλησίας με την άρση της Ένωσης με τους Λατίνους –η οποία 
αποφασίστηκε στη Σύνοδο της Λυών (1274) και προωθήθηκε από τον 
πατέρα του– και τις σχέσεις ομόνοιας που διατηρούσε με αυτή92. 

90. Ψέλνεται την Πέμπτη της ε΄ εβδομάδας της Μεγάλης Τεσσαρακοστής.
91. Αγγελιδη – Παπαμαστορακησ, Η μονή των Οδηγών, 383, 385· Angelidi – 

Papamastorakis, Spiritual Protector, 216-217. Βλ. παραπάνω, 205-206.   
92. Γεώργιος Κύπριος, Ἐγκώμιον εἰς τὸν αὐτοκράτορα κυρὸν Ἀνδρόνικον τὸν 

Παλαιολόγον, έκδ. J. Boissonade, Anecdota Graeca e codicibus regiis, τ. 1, Paris 1829 
(Hildesheim 1962), 384: Κωνσταντῖνος ὁ μέγας, ὁ τῶν ὀρθοδόξων ὑμῶν βασιλέων πατήρ, 
διαπεπραγμένος ἐφάνη, τὴν βασιλείαν ἀναμίξας τῇ εὐσεβείᾳ, μάλιστα δὲ ὑποτάξας, 
καὶ μέγας οὐκ ἐκ τῆς πορφύρας καὶ τοῦ διαδήματος καὶ τοῦ τῆς οἰκουμένης κράτους 
ἀναδειχθείς, ἐκ δὲ τοῦ τὴν ἀλήθειαν κατειληφέναι, καὶ πρὸς Χριστὸν μετακλῖναι, καὶ τὴν 
τῆς τριάδος μίαν ἐπιγνῶναι θεότητα, οὗ καὶ σύ, βασιλεῦ, υἱὸς καὶ διάδοχος ἀληθής, κατ’ 
ἴχνος τῆς αὐτοῦ βεβηκὼς προαιρέσεως, τὸ μετὰ Χριστοῦ ζῇν, ὡς ἐκεῖνος, ὡς κεφάλαιον 
τῶν ἀγαθῶν ἀγαπήσας καὶ πάντων προτιμήσας τῶν ἄλλων. Τὰ ἐκείνου δὴ μόνα καὶ 
τὰ σὰ συνέρχεται καὶ συμβαίνει, καὶ εἰς ἓν ἀκριβῶς συναρμόζεται, ὡς νέον ἐκεῖνον μὴ 
χρῆναι, κατ’ ἐμὴν κρίσιν, ἕτερον ἢ τὸν ἐκείνου σύμφρονα σὲ καὶ ὁμότροπον ὀνομάζειν· 
Θεόδωρος Υρτακηνός, Πρὸς τὸν αὐτοκράτορα Προσφώνημα, έκδ. J. Boissonade, 
Anecdota Graeca, 252-253: Κωνσταντῖνος ὁ μέγας ἐν βασιλεῦσι καὶ ἰσαπόστολος τὴν 
τῶν χριστιανῶν πρῶτος ἦρξεν ἀρχήν· οὗ τοὺς τρόπους, ὥσπερ σπόγγος, ἀναμαξάμενος, 
ἄλλος ὢν τυγχάνεις ἐκεῖνος· ἐῶ γὰρ ἔσοπτρον ἐκείνου φάναι καὶ ἴνδαλμα· τὰς ἑαυτῶν 
ἐμφάσεις οἱονεὶ καὶ τοὺς χαρακτῆρας ὡσπερεί τινες γνώμονες ἀλλήλοιν ἀντιδιδόντες 
τε καὶ ἀντιλαμβάνοντες, ἢ μὴν ἀκτῖνες ἡλιακαὶ ἐκεῖθεν ἐκδισκευόμεναι κἀκεῖσε πάλιν 
ἀντανακλώμεναι, ἢ καὶ πρὸς κύκλον ἀπὸ κέντρου γραμμαὶ ῥυϊσκόμεναι καὶ πρὸς τὸ 
κέντρον αὖθις ἐπανακάμπτουσαι. Τὸ μὲν οὖν ἐξ ἐκείνου μέχρι σοῦ, βασιλεῦ, δογμάτων 
ὅσων καὶ οἵων αἱρέσεις, ἡλίκαι τε φληναφίαι καὶ βλασφημίαι, πρὸς δὲ καταιγίδες καὶ 
λαίλαπες, κλυδώνιά τε καὶ ναυάγια, τὰς ἐκκλησίας Χριστοῦ περιέσχον καὶ περιεδίνησαν 
συγκυκήσασαι, ὥστ’ ἀπωλείας βυθῷ καθάπερ νῆας αὐτάνδρους, καθεῖναι πειρώμεναι, 
καὶ τὸν ὀρθὸν τῆς εὐσεβοῦς θρησκείας λόγον ἐκ μέσου πόῤῥω ποιήσασθαι, καὶ σκότος 
καὶ θύελλαν ἀνθ’ ἡλίου κακῶς ἀμφιάσασθαι, μικροῦ τε δεῖν ἐς παντελὲς ἐκτετρίφθαι καὶ 
τὸ ἀπὸ Χριστοῦ μέγιστον ὄνομα· Κουντουρα-Γαλακη, Μέγας Κωνσταντίνος, 422 κ.εξ.· E. 
Kountoura-Galaki, Constantine the Great, 581-590. Βλ. παραπάνω, 202. Σχετικά με την 



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

210

Η αποκατάσταση της Ορθοδοξίας από τον Ανδρόνικο-Νέο Κων-
σταντῖνο και η ευσέβειά του προβάλλονται σε μία παράδοξη τοιχογραφία 
του Μεγάλου Κωνσταντίνου στον ναό του Πρωτάτου στις Καρυές του 
Αγίου Όρους. Ο άγιος Κωνσταντίνος απεικονίζεται αφενός χωρίς τη 
μητέρα του, την αγία Ελένη, αφετέρου με πλήρη την αυτοκρατορική στολή 
της εποχής των Παλαιολόγων, νεανικά χαρακτηριστικά, στρογγυλό 
πρόσωπο και ελαφρύ γένι. Αυτές οι διαφοροποιήσεις από τη συνήθη 
απεικόνιση και τον καθιερωμένο φυσιογνωμικό του τύπο έχουν οδηγήσει 
ερευνητές να ταυτίσουν τη μορφή του Μεγάλου Κωνσταντίνου με τον 
Ανδρόνικο Β΄ ως χορηγό της επιτοίχιας διακόσμησης της εκκλησίας93. 
Η επιλογή αυτή σχετίζεται με την αλλαγή της κρατικής θρησκευτικής 
πολιτικής στην αρχή της διακυβέρνησης του δεύτερου Παλαιολόγου 
αυτοκράτορα, εποχή κατά την οποία χρονολογείται η αυτοκρατορική 
χορηγία προς τον ναό του Πρωτάτου, του κεντρικού ναού της πρωτεύουσας 
της μεγαλύτερης και με διεθνή ακτινοβολία μοναστικής κοινότητας94. 
Κατά τη γνώμη μας, η τοποθεσία δεν επιλέχθηκε μόνο για την προβολή 
της απόφασης απόρριψης της Ένωσης, αλλά και για την αποκατάσταση 
των σχέσεων της κεντρικής εξουσίας με τον μοναχικό κόσμο, ο οποίος 
πρωτοστάτησε στην αψήφιση της φιλενωτικής αυτοκρατορικής πολιτικής 
και του οποίου αρκετά μέλη γνώρισαν σκληρούς διωγμούς, λ.χ. οι όσιοι 
Μελέτιος και Γαλακτίων οι Γαλησιώτες95. 

αποκατάσταση της Ορθοδοξίας, βλ. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, τ. 2, 23.1-47.11· 
Γρηγοράς, Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 159.17-160.13· D. Nicol, The Byzantine Reaction to the Second 
Council of Lyons, στο: Studies in Church History, επιμ. έκδ. G. Cuming – D. Baker, τ. 7, 
Cambridge 1971, 138 κ.εξ.· Laiou, Andronicus II, 32-36· Nicol, Last Centuries, 67-68, 100-105· 
Μαυρομματησ, Πρώτοι Παλαιολόγοι, 36. Σχετικά με τη Σύνοδο της Λυών, βλ. V. Laurent – 
J. Darrouzes, Dossier grec de l’union de Lyons (1273-1277), Paris 1976· D. J. Geanakoplos, 
Michael VIII Palaeologus and the Union of Lyons (1274), The Harvard Theological Review 
46/2 (1953), 79-89· Ο Ιδιοσ, Michael Palaeologus, 258-263· B. Roberg, Die Union zwischen 
der griechischen und der lateinischen Kirchen auf dem II. Konzil von Lyon (1274), Bonn 
1964· Nicol, Byzantine Reaction, 113-115· Ο Ιδιοσ, Last Centuries, 60-61· Μαυρομματησ, 
Πρώτοι Παλαιολόγοι, 31· B. Roberg, Das zweite Konzil von Lyon (1274), Paderborn 1990. 

93. Δ. Καλομοιρακησ, Ερμηνευτικές παρατηρήσεις στο εικονογραφικό πρόγραμμα 
του Πρωτάτου, ΔΧΑΕ 15 (1989-1990), 214-215· Α. Βασιλακερησ, Οι τοιχογραφίες του 
Πρωτάτου και το πρόσωπο του αυτοκράτορα, ΔΧΑΕ 34 (2013), 117-128.

94. Βασιλακερησ, Τοιχογραφίες Πρωτάτου, 125-126.
95. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, τ. 2, 499.15-501.7, 581.24-589.4, 611.11-621.5· 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 211

Γενικά, τον 13ο αιώνα στον Μοριά γίνεται αρκετά συνήθης η 
απεικόνιση έφιππων στρατιωτικών αγίων, πιθανότατα κατ’ επίδραση 
δυτική96, ιδιαίτερα όμως μετά το 1262 ως προστατών των ντόπιων 
πληθυσμών λόγω των συνεχών τοπικών πολεμικών συγκρούσεων. 
Ενδεικτικό της τελευταίας τάσης είναι η εισαγωγή επεισοδίων από τον 
εικονογραφικό κύκλο της ζωής του αγίου Δημήτριου στο εικονογραφικό 
πρόγραμμα ναών της περιοχής, όπως του αγίου Δημητρίου Μυστρά 
(1272–1285), των αγίων Σεργίου και Βάκχου στην Κίττα Μέσα Μάνης 
(1262–1285) και στον προφήτη Ηλία στις Θαλάμες Έξω Μάνης (τέλη 
13ου-αρχές 14ου αι.)97.

Λόγω της συγκέντρωσης σημαντικού αριθμού παραδειγμάτων 
του εν λόγω εικονογραφικού τύπου σε σχετικά γειτονικές περιοχές 
του νοτιοελλαδικού χώρου, πιστεύουμε ότι αυτός διαδόθηκε μέσω της 
Λακωνίας στα Κύθηρα και από εκεί στη δυτική και κεντρική Κρήτη. 
Άλλωστε, τα Κύθηρα τον 12ο αιώνα συνδέονταν διοικητικά και 
εκκλησιαστικά με τη Μονεμβασία, ενώ επανήλθαν το 1275 έως το 1302 
από τη βενετική στη βυζαντινή κυριαρχία. Η βυζαντινή ανακατάληψη 
του νησιού επέφερε οικοδομική και καλλιτεχνική άνθηση, με αποτέλεσμα 
τα 2/3 των βυζαντινών ναών να χρονολογούνται στο β΄ μισό του 13ου 

Γρηγοράς, Ῥωμαϊκὴ Ἱστορία, 127.12-128.13· Geanakoplos, Michael Palaeologus, 269-276· 
Nicol, Byzantine Reaction, 113-146, ιδίως 124-135· Ο Ιδιοσ, Last Centuries, 67-68, 81-85· 
Μαυρομματησ, Πρώτοι Παλαιολόγοι, 31-33· Σ. Μεργιαλη‐Σαχα, Γράφοντας ιστορία με 
τους αγίους. Από την κοινωνία των αγίων στην κοινωνία των Παλαιολόγων (1261–
1453), Αθήνα 2014, 177-182, όπου αναλυτικά η βιβλιογραφία.

96. S. Gerstel, Art and Identity in the Medieval Morea, στο: The Crusades from the 
Perspective of Byzantium and the Muslim World, επιμ. έκδ. A. Laiou – R. P. Mottahedeh, 
Washington D.C. 2001, 270, 274-279· Σ. Καλοπιση-Βερτη, Επιπτώσεις της Δ΄ Σταυροφορίας 
στη μνημειακή ζωγραφική της Πελοποννήσου και της Ανατολικής Στερεάς Ελλάδας έως 
τα τέλη του 13ου αιώνα, στο: Η βυζαντινή τέχνη μετά την Δ΄ Σταυροφορία. Η τέταρτη 
Σταυροφορία και οι επιπτώσεις της (Διεθνές Συνέδριο, Αθήνα 9-12 Μαρτίου 2004), επιμ. 
έκδ. Π. Βοκοτοπουλοσ, Αθήνα 2007, 79· N. Kontogiannis – S. Germanidou, The iconographic 
program of the Prophet Elijah church, in Thalames, Greece, BZ 101 (2008), 82.

97. Gerstel, Medieval Morea, 271-273· Μαρινου, Άγιος Δημήτριος, 33, 87-88· Μ. 
Παναγιωτιδη, Η μνημειακή ζωγραφική στις εκκλησίες της Μάνης: μέσο έκφρασης και 
επικοινωνίας, στο: Ιστορίες θρησκευτικής πίστης στη Μάνη, Αθήνα 2005, 92· Καλοπιση-
Βερτη, Επιπτώσεις, 68· Kontogiannis – Germanidou, Prophet Elijah church, 70, 84· Kalopissi-
Verti, Reflections, 44.



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

212

αιώνα και ο τοιχογραφικός τους διάκοσμος να παρουσιάζει εκτεταμένες 
ομοιότητες με αντίστοιχους ναών της Λακωνίας, ιδίως της Μάνης, όπου 
την ίδια εποχή τοιχογραφήθηκαν περισσότερες από πενήντα εκκλησίες. 
Οι δε καλλιτέχνες προέρχονταν από την απέναντι πελοποννησιακή 
στεριά, με χαρακτηριστικό παράδειγμα τον ἐκ Μονεμβασίας αρχιδιάκονο 
Δημήτριο, ζωγράφο του αγίου Δημητρίου στο Πούρκο98.

Η προτίμηση αυτής της απεικόνισης του αγίου Δημητρίου σε περιοχές 
βενετοκρατούμενες (Κρήτη, Κύθηρα) και φραγκοκρατούμενες, λ.χ. στην 
Εύβοια99, όπου συνηθίζεται ο Ιωαννίτζης να παριστάνεται με εξάρτυση 
δυτικού στρατιώτη100, ερμηνεύεται χάρη στον θριαμβικό και επινίκιο 
χαρακτήρα της, με την απόδοση της κατανίκησης ενός σημαντικού  
εχθρού. Σταδιακά, ο Ιωαννίτζης συμβολοποιήθηκε και αποτέλεσε 
προσωποποίηση του κακού και του όποιου κατακτητή, με συνέπεια την 
ευρεία εξάπλωση της σκηνής στα χρόνια της βενετοκρατοκρατίας και 
της οθωμανοκρατίας τους επόμενους αιώνες101 και την επικράτησή της 
ως ο πιο διαδεδομένος τρόπος αναπαράστασης του αγίου Δημητρίου έως 
σήμερα102. 

98. Ν. Δρανδακησ, Παρατηρήσεις στις τοιχογραφίες του 13ου αιώνα που σώζονται 
στη Μάνη, ΛΣ 9 (1988), 70· C. Maltezou, From Byzantine to Venetian Kythera, στο: 
Chatzidakis – Bitha, Kythera, 307-309· Chatzidakis – Bitha, Kythera, 38, εικ. 14-15, 134-
141, 171-172· Ι. Μπιθα, Τα βυζαντινά Κύθηρα μέσα από τις μαρτυρίες των εκκλησιών και 
των τοιχογραφιών, στο: ΣΤ΄ Διεθνές Πανιόνιo Συνέδριo (Ζάκυνθoς, 23-27 Σεπτεμβρίoυ 
1997), Πρακτικά, τ. 4, Αθήνα 2004, 567-568, 575. Χαρακτηριστικό παράδειγμα ο ναός 
του Αγίου Γεωργίου στα Δουριάνικα της Μάνης, ο οποίος ανακαινίσθηκε στα 1275 
βασιλεύοντος εἰς Ῥώμην ἄνακτος, σύμφωνα με την κτητορική επιγραφή, στην οποία 
μνημονεύεται ο μητροπολίτης Μονεμβασίας Γρηγόριος. Βλ. V. Foskolou, “In the Reign of 
the Emperor of Rome…”: Donor Inscriptions and Political Ideology in the Time of Michael 
VIII Paleologos, ΔΧΑΕ 27 (2006), 457-467· Kalopissi-Verti, Reflections, 45-46.

99. Παπαμαστορακησ, Πρότυπο ανδρείας, 33. Πβλ. Παζαρασ, Εικονογραφικοί τύποι, 45.
100. V. Tsamakda, Die Panagia-Kirche und die Erzengelkirche in Kakodiki: 

Werkstattgruppen, kunst- und kulturhistorische Analyse byzantinischer Wandmalerei des 
14. Jhs. auf Kreta, Wien 2012, 80, σημ. 465, 214. 

101. A. Grabar, La peinture religieuse en Bulgarie, Paris 1928, 301· Walter, Warrior Saints, 
88· Παπαμαστορακησ, Πρότυπο ανδρείας, 33· Καζαμια-Τσερνου, Φορητές εικόνες, 299. Πβλ. 
Παπαμαστορακησ, Ιστορήσεις παλληκαριών, 220· Παζαρασ, Εικονογραφικοί τύποι, 45.

102. Θεοτοκα, Εικονογραφικός τύπος, 484· Καζαμια-Τσερνου, Φορητές εικόνες, 287. 
Έχοντας χάσει στο διάβα των αιώνων τις αποκλειστικά αντιβουλγαρικές της συν- 
δηλώσεις, η παράσταση υιοθετήθηκε ακόμα και από τους Βουλγάρους τον 17ο αιώνα,  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 213

Συνοψίζοντας, η λατρεία του μεγαλομάρτυρα Δημητρίου του 
μυροβλύτη χρησιμοποιήθηκε στη βυζαντινή αντιβουλγαρική προπαγάνδα 
με ποικίλους τρόπους και σε διάφορες φάσεις κατά τον 13ο αιώνα. 
Αρχικά, δημιουργήθηκε το θαύμα της εξόντωσης του Ιωαννίτζη από τον 
μεγαλομάρτυρα μετά το 1207, για να καταπολεμηθεί το αφήγημα του Β΄ 
βουλγαρικού κράτους σχετικά με την υποστήριξη του μυροβλύτη. Βάσει 
αυτής της φήμης επινοήθηκε κατά το β΄ τέταρτο του 13ου αιώνα (μετά το 
1230) η σκηνή του «βουλγαροκτόνου» αγίου Δημητρίου με τον Βούλγαρο 
βασιλιά πεζό, προκειμένου να αναχαιτιστούν τα επεκτατικά σχέδια του 
Ιωάννη Ασάν Β΄ στα Βαλκάνια. Οι Βυζαντινοί αξιοποίησαν τη δύναμη της 
εικόνας και οπτικοποίησαν την προφορική παράδοση για να διαδώσουν 
μέσω αυτού του επεισοδίου την αντιπροπαγάνδα τους εναντίον των 
Βουλγάρων. Τέλος, η καταγραφή της δολοφονίας του Ιωαννίτζη και η 
κατασκευή του θαύματος του Ραδομηρού από τον Ιωάννη Σταυράκιο, 
πιθανότατα κατά τα έτη 1280–1284, καθώς και η επανάληψή του από 
τον Κωνσταντίνο Ακροπολίτη λίγο αργότερα στόχευαν στη διαχρονική 
αμαύρωση των βουλγαρικών δυναστικών οίκων, με αφορμή την ίδρυση 
της δυναστείας των Τερτεριδών και την κατά περιόδους αντιβυζαντινή 
στάση των δύο πρώτων μελών της, όπως επίσης στην αποδυνάμωση της 
εικόνας του βουλγαρικού βασιλείου σε μία εποχή ισχυρού κλυδωνισμού 
του. Ως αποτέλεσμα αυτού του εγχειρήματος προέκυψε η παραλλαγή με 
τον Ιωαννίτζη έφιππο, πιθανώς στο διάστημα 1282–1300, στα πρώτα έτη 
της μακράς διακυβέρνησης του Ανδρονίκου Β΄.

Οι δύο εκδοχές του εικονογραφικού τύπου του «βουλγαροκτόνου» 
αγίου Δημητρίου υιοθετήθηκαν από τα προπαγανδιστικά προγράμματα 
τόσο του Βυζαντίου, όσο και της Σερβίας, των πέριξ της Βουλγαρίας 
οργανωμένων κρατών, είτε για την ταπείνωση των Βούλγαρων ηγεμόνων, 
είτε για τη διεκδίκηση βαλκανικών περιοχών (β΄ μισό 13ου-α΄ μισό 14ου 
αιώνα). Στη βυζαντινή περίπτωση ο μεγαλομάρτυρας, ένας από τους 
προσωπικούς-οικογενειακούς προστάτες του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου, 

στη μονή Bogorodica στο Dragalevtsi. Βλ. Grabar, Peinture religieuse, 291, 299-301, 
εικ. 51b· V. Tăpkova-Zaimova, Le culte de Saint Démétrius à Byzance et aux Balkans 
(Problèmes d’histoire et de culture), στο: Das Christentum in Bulgarien und auf der übrigen 
Balkanhalbinsel in der Spätantike und in frühen Mittelalter, επιμ. έκδ. V. Gjuselev – R. 
Pillinger, Wien 1987, 142-143· Walter, Warrior Saints, 89· Bauer, Patron, 295· Madgearu, 
The Asanids, 170-171.



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

214

αξιοποιήθηκε αφενός στην πολιτική της renovatio imperii και της μίμησης 
των Κομνηνών –οι οποίοι τον είχαν καταστήσει σύμβολο της πάλης τους 
κατά των Νορμανδών στα Βαλκάνια– αφετέρου στο σχέδιο ανακα- 
τάκτησης των παλαιών δυτικών βυζαντινών εδαφών. Για την εξυπηρέτηση 
του τελευταίου σκοπού, η επίκληση της βοήθειας του μυροβλύτη 
συνεχίστηκε επί Ανδρονίκου Β΄, στα χρόνια του οποίου χρονολογείται 
η πλειοψηφία των πρωιμότερων σωζόμενων παραδειγμάτων των 2 
παραλλαγών της εν λόγω παράστασης.



Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 215

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Εικ. 1: Μεταλλικό επάργυρο ανάγλυφο (7,9 Χ 8,6 c.), 15ος αι., 
Ι. Μ. Αγ. Διονυσίου Αγίου Όρους

 (άδεια φωτ.: Ι. Μ. Αγ. Διονυσίου Αγίου Όρους).



	 ΣΤΕΛΙΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 33 (2023), 183-217

216

Εικ. 2: Φορητή εικόνα, 1800, Ι. Μονή Φιλοθέου Αγίου Όρους 
(άδεια φωτ.: Ι. Μονή Φιλοθέου Αγίου Όρους). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 33 (2023), 183-217

Η Αγιοτητα στην Υπηρεσια της Πολιτικης 217

Sanctity at Politics Disposal:
The Propaganda Connotations of the Scene 

of St. Demetrius as ‘Bulgar-Slayer’

St. Demetrius, the patron saint of Thessaloniki through the ages, the 
myroblytos and miracle-worker, is the subject of an extremely rich 
iconography. In one scene the martyr is depicted on horseback, spearing 
or unhorsing Ioannitzes, a prominent Bulgarian king (1197-1207). The 
specific iconographical type was conceived during the 13th century in 
the frame of the byzantine counter-narrative against the second Bulgarian 
state’s founding ideology, in order to present the aforementioned ruler’s 
sudden death as one of Demetrius’ numerous miracles. The diffusion of this 
scene served multiple objectives of Michael VIII Palaiologos’ propaganda, 
given that St. Demetrius was considered as one of his personal patron 
saints, a policy which was followed and expanded by his son and successor, 
Andronicus II Palaiologos. This paper’s aims are to interpret the propaganda 
meaning of the representation of St. Demetrius as ‘Bulgar-Slayer’ and to 
offer suggestions upon its dating, based on sources, coins, lead seals and 
wall paintings.



	

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

