
  

  Βυζαντινά Σύμμεικτα

   Τόμ. 34 (2024)

   ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34

  

 

  

  Die Legende vom Einhorn bei Michael Choniates:
Quellen und Imitationen 

  Maria TZIATZI-PAPAGIANNI   

  doi: 10.12681/byzsym.34952 

 

  

  Copyright © 2024, Μαρία ΤΖΙΑΤΖΗ -ΠΑΠΑΓΙΑΝΝΗ 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
TZIATZI-PAPAGIANNI, M. (2024). Die Legende vom Einhorn bei Michael Choniates: Quellen und Imitationen. 
Βυζαντινά Σύμμεικτα, 34, 11–38. https://doi.org/10.12681/byzsym.34952

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 11:17:30



Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

ΑΘΗΝΑ • 2009 • ATHENS

Τομοσ 34 Volume

Maria Tziatzi-Papagianni

Die Legende Vom Einhorn Bei Michael Choniates:
Quellen und Imitationen

ΑΘΗΝΑ • 2024 • ATHENS

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH 
SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ 
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΕΘΝΙΚΟ IΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

Maria Tziatzi-Papagianni

Die Legende Vom Einhorn Bei Michael Choniates: 
Quellen und Imitationen*

Hans-Georg Beck zufolge war Michael Choniates (1138 – ca. 1222)1 „der 
bedeutendste Schüler des Eustathios von Thessalonike“2, während Karl 
Krumbacher bereits den poetischen Geist des byzantinischen Gelehrten 
anerkannt3 und den literarischen Wert sowie die Einzigartigkeit seines 
Werkes hochgeschätzt hatte4.

Der literarische Nachlass des Michael Choniates ist hauptsächlich 
rhetorischer Natur: Reden, Prosphonemata, Lobreden, Monodien und 
Katechesen. Er hat ferner 181 Briefe verfasst, die vor allem kirchenge-
schichtliche Bedeutung besitzen5. In seinem poetischen Oeuvre gebührt die 
erste Stelle der berühmten jambischen Elegie auf die Stadt Athen;  daran 

* Dieser Aufsatz ist die bearbeitete und erweiterte Fassung meines Vortrags im 
Rahmen des Internationalen wissenschaftlichen Kongresses Διασταυρώσεις και συνοµιλίες 
µε το έργο του Στυλιανού Αλεξίου. Ζητήµατα Ελληνικής Φιλολογίας και Ανθρωπιστικών 
Επιστηµών, der in Komotini vom 4. bis 6. November 2016 stattfand. Ich danke den 
anonymen Gutachtern für die hilfreichen und konstruktiven Kommentare sowie für die 
bibliographischen Hinweise; Dr. Isabel Grimm-Stadelmann danke ich für die Durchsicht der 
deutschen Fassung.

1. S. F. Kolovou (Hrsg.), Michaelis Choniatae Epistulae [CFHB 41], Berlin – New York 
2001, 3*, Anm. 1.

2. H.-G. Beck, Kirche und Theologische Literatur im Byzantinischen Reich 
[Byzantinisches Handbuch II 1], München 1959, 637. 

3. K. Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum 
Ende des oströmischen Reiches, 527–1453, München 1897, 9.

4. Krumbacher, Geschichte, 186 und 195.
5. S. Beck, Kirche, 637 und Kolovou, Michaelis Choniatae Epistulae, 9*–10*.



	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI12

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

schließen sich das epische Gedicht „Theano“ in 458 Hexametern und 14 klei-
nere poetische Werke kirchlichen Inhaltes an6. Bei letzteren ist das Gedicht 
Auf das Bild des Einhorns von besonderem Interesse, da seine Thematik 
inmitten einer sehr langen literarischen Tradition steht, die sich, wie unten 
erläutert wird, vom 7. bis zum Anfang des 15. Jh.s erstreckt. 

Choniates’ Gedicht Τοῦ αὐτοῦ εἰς τὴν εἰκόνα τοῦ μονοκέρωτος besteht 
aus 15 daktylischen Hexametern und ist in den beiden Hauptcodices, welche 
Choniates’ Gedichte enthalten, überliefert: Vat. Ottob. Gr. 59 (Diktyon Nr. 
65300), f. 33v (V) und Laur. Plut. 59, 12 (Diktyon Nr. 16463), f. 186v (L), 
beide aus dem 13. Jh.7. Das Gedicht ist derzeit nur über die erste Ausgabe 
von Sp. Lampros aus dem Jahr 1880 zugänglich, im zweiten Band seines 
monumentalen Werkes Μιχαὴλ Ἀκομινάτου τοῦ Χωνιάτου τὰ σωζόμενα8, 
die ausschließlich auf dem Laurentianus basiert, den der Herausgeber 
als codex unicus für dieses Gedicht postuliert hat. In meiner auf beiden 
Handschriften basierenden kritischen Edition lautet das Gedicht wie folgt9:

6. Vgl. Krumbacher, Geschichte, 195.
7. Vgl. F. Kolovou, Μιχαὴλ Χωνιάτης, Συμβολὴ στὴ μελέτη τοῦ βίου καὶ τοῦ ἔργου 

του. Τὸ Corpus τῶν ἐπιστολῶν [Πονήματα 2], Athen 1999, 41 (Nr. 5). Digitale Kopien der 
Folien  der beiden Handschriften, auf  denen das Gedicht überliefert ist, sind unter folgenden 
Links online zu finden: digi.vatlib.it/view/MSS_Ott.gr.59 (Codex Vat. Ottob. Gr. 59) und 
mss.bmlonline.it/s.aspx?Id=AWOIyBGAI1A4r7GxMMg4&c=XXIII.%20Carmina%20
eiusdem%20%5bMichaelis%20Acominati%5d#/oro/388 (Codex Laur. Plut. 59, 12 f. 186v). 

8. Sp. Lampros (Hrsg.), Μιχαὴλ Ἀκομινάτου τοῦ Χωνιάτου τὰ σωζόμενα, Athen, 
1879–1880, Bd. 2, 393. Einen Vortrag über dasselbe Choniates-Gedicht hielt Ugo Mondini 
unter dem Titel „The Learned Bishop and the Unicorn (Mi. Chon. Carm. 5 Lampros)“ auf 
der Internationalen Konferenz „Byzantine Poetry in the ‘Long’ Twelfth Century (1081–1204). 
Perceptions, Motivations, and Functions“, die vom 13. bis 15. Juni 2018 in Wien stattfand. 
Der Inhalt dieses Vortrags, der meinen Recherchen zufolge noch nicht veröffentlicht wurde, 
war mir nicht zugänglich.

9. Seit vielen Jahren bereite ich die erste kritische und kommentierte Gesamtausgabe 
sämtlicher Gedichte des Michael Choniates vor, die erstmals auch eine Übersetzung der 
Gedichte  in  eine moderne Sprache (ins Deutsche) beinhalten wird. Meine Edition wird in der 
Reihe Supplementa Byzantina beim De Gruyter Verlag publiziert werden. Die vorliegende 
Untersuchung wird, zumindest größtenteils, nicht in die in Vorbereitung befindliche Ausgabe 
aufgenommen, da ihr Inhalt nicht mit der Zielsetzung der kommentierten kritischen Ausgabe  
aller Choniates-Gedichte vereinbar ist. Stattdessen beabsichtige ich, in der Gesamtausgabe 
der Gedichte von Michael Choniates auf diesen Artikel zu verweisen, unter besonderer 
Berücksichtigung und in Hinblick auf die Quellen und Imitationen dieses speziellen Gedichts 
sowie auf Symbolik und Darstellung des Einhorns im Allgemeinen.



DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 13

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

Τοῦ αὐτοῦ εἰς τὴν εἰκόνα τοῦ μονοκέρωτος

Τλῆμον ἐφήμερε, οἷ’ ἀπατώμενος οὐκ ἀλεγίζεις,
ἀλλὰ κλεψινόου βιότοιο ἴυγξιν ἀπαχθεὶς
τῷδ’ ἐν δενδρέῳ ἀμφιβέβηκας ὄναρ κομόωντι
ἀμφαγαπάζων ἢν μέλιτος γλυκεροῖο ἀπορρὼξ
χείλεα τέγγῃ καί τοι ἄφρονα θυμὸν ἰαίνῃ. 	 5
Αὐτὰρ ὄπισθεν ἐλάα διώκων οἰόκερως θήρ,
εἴδωλον τόδε δεινὸν ἀνεκφύκτου θανάτοιο,
κέντρον ἀλιτροσύνης προβεβληκότος ὡς κέρας ὀξύ,
νέρθεν δ’ ἦμαρ ἰδὲ κνέφας, ἠΰτε μῦες ἀναιδεῖς,
αἰὲν ἔδουσι φίλης βιοτῆς πρέμνον ταχύποτμον,	 10
ἐξ ἐρέβους δ’ Ἀΐδης ὥς τις δράκων ἀμφικέχηνε.
Τοῖά σε δείματα ἄλλοθεν ἄλλα περισταδὸν ἄγχει.
Σοί γε μήν, ὤλεσε γὰρ φρένας ἡδονή, οὔ τι μέμηλεν,
ὄφρα κε νήπιος ὑστατίοισι κακοῖς ἐπικύρσας
γνώσεαι οἷα σεαυτὸν ἔοργας ἄτῃσι νόοιο.	 15

Ιm Laurentianus ist der Titel Εἰς τὸν μονόκερων (Auf das Einhorn) klar 
wiedergegeben, während der Vaticanus in roter, schwacher Tinte den Titel 
Τοῦ αὐτ(οῦ) εἰς τ(ὴν) εἰκόνα τοῦ μονοκέρωτ(ος) (Vom selben Autor, Auf 
das Bild des Einhorns) verzeichnet, den ich aus Gründen, die ich weiter 
unten detailliert darlegen werde, für passender halte, weshalb ich ihm den 
Vorzug geben möchte. Ferner überliefert der Vaticanus an zwei weiteren 
Stellen die richtige Lesart gegenüber dem Laurentianus, der in beiden Fällen 
eine Lesart contra metrum wiedergibt: V. 12 δείματα V recte: δείματ’ L 
contra metrum und V. 14 ὑστατίοισι V recte: ὑστατίοις L contra metrum.

Meiner Neuedition des Gedichts liegt demzufolge hauptsächlich der 
Vaticanus zugrunde.

Sowohl aus der relativen Kürze des Gedichts (15 Verse) als auch aus 
seinem Inhalt sowie aus fünf verwandten Kurzgedichten von Manuel Philes 
zum selben Thema10 geht hervor, dass es sich um ein Epigramm handelt, 

10. E. Miller (Hrsg.), Manuelis Philae Carmina, Bd. 1–2, Paris 1855–1857 (Nachdr. 
1967), Epigr. Ι 248–252. Manuel Philes beschäftigte sich auch mit den besonderen 
Eigenschaften des Einhorns in seinem poetischen Werk Στίχοι περὶ ζῴων ἰδιότητος Ι 972–
1000 (Περὶ μονοκέρωτος), ed. F.S. Lehrs – Fr. Dübner, Manuelis Philae versus iambici de 
proprietate animalium, in: Poetae bucolici et didactici, ed. C. Fr. Ameis – F.S. Lehrs – Fr. 
Dübner, Paris 1846, 1–48. S. auch unten Anm. 40.



14 	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

welches das Bild eines Einhorns kommentiert, wie sein Titel im Vaticanus 
bezeugt, und zwar in einem spezifischen und wohlvertrauten, wie wir noch 
sehen werden, byzantinischen ikonographischen Umfeld, das vielfältige 
Symbolik enthält. In diesem Zusammenhang sei vermerkt, dass die meisten, 
insbesondere die kürzeren Gedichte des Choniates hinsichtlich ihrer 
Funktion mit Sicherheit als begleitende Gedichte zu Bildern verstanden 
werden müssen, wie P. Speck11 bereits überzeugend für das Gedicht über 
Athen dargelegt hat.

Das vorliegende Gedicht hat Choniates wahrscheinlich auf Keos 
verfasst12, wo er ein ruhiges, sorgloses Leben in fortgeschrittenem Alter 
verbrachte und durch das Verfassen von Gedichten über viele grundlegende 
Themen philosophierte. Darin wendet er sich an jeden sterblichen Menschen, 
vielleicht in erster Linie an sich selbst, und nennt ihn unglücklich und 
vergänglich (Τλῆμον ἐφήμερε), eine Formulierung, die er offenbar von 
Pindar übernommen hat (vgl. Pindari fragmentum 157 Maehler [p. Snell]: 
ὦ τάλας ἐφάμερε), worüber er folgendermaßen räsonniert (in meiner 
deutschen Übersetzung):
Du unglücklicher, vergänglicher Mensch, wie bist du betrogen und kümmerst dich 
nicht (um deine Seele)!
Stattdessen bist du gefangen in der Verlockung des trügerischen Lebens und träumst, 
dass du dich an diesen büscheligen Baum klammerst
und sehnst dich nach einem Tropfen süßen Honigs, 
um deine Lippen zu befeuchten und deine törichte Seele zu erfreuen. 	 5

Aber du wirst von hinten von einem Einhorn verfolgt,

11. P. Speck, Eine byzantinische Darstellung der antiken Stadt Athen, in: Ἑλληνικά 28 
(1975), 415–418.

12. Zu von Choniates auf Keos verfassten Gedichten sind mit Sicherheit das Gedicht 
„Theano“ zu zählen (wie aus dessen Titel und Inhalt hervorgeht) sowie das Gedicht Eἰς 
ὃν κατῴκει βραχύτατον οἰκίσκον ὁ προρρηθεὶς ἁγιώτατος Ἀθηνῶν und wahrscheinlich 
ebenfalls die Gedichte Τοῦ αὐτοῦ εἰς τὴν εἰκόνα τοῦ μονοκέρωτος, Εἰς τὴν Δευτέραν τοῦ 
Χριστοῦ Παρουσίαν, Εἰς ἑαυτὸν ἐπ[ίσκο]πο[ν] τῆς Θεοτόκου, Εἰς εἰκόνα τῆς Σταυρώσεως, 
Εἰς τὴν αὐτήν. Seine Keos-Gedichte, wie er selbst im Prooimion zu dem langen Gedicht 
„Theano“ erläutert, hat er geschrieben, um sich in seinem selbst gewählten Exil über Athen 
hinwegzutrösten sowie die Zeit seiner Muße und Sorglosigkeit auf Keos kreativ auszufüllen. 
Natürlich kann man nicht ausschließen, dass er seine Gedichte –insbesondere die meisten in 
Hexametern und epischer Sprache, die von hoher Redekunst zeugen– auch zu dem Zweck 
geschrieben hat, damit sie als ewiger Nachlass erhalten bleiben und ihm Nachruhm schenken.



15DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

dem furchtbaren Symbol des unausweichlichen Todes,
das wie ein scharfes Horn den Stachel der Sünde ausstößt,
und darunter, Tag und Nacht, schamlose Tiere wie Mäuse 
immer nagen an dem Baum deines kurzen Lebens, 	 10 

während in der Ferne der Hades lauert wie ein Drache.
Solch furchtbare Dinge haben dich umfangen und umklammern dich von allen 
Seiten, aber du kümmerst dich nicht darum, denn das Vergnügen hat dir den 
Verstand genommen.
Doch wenn, Narr, das letzte Übel dich findet, dann  
wirst du erkennen, was du dir durch deinen Wahnsinn angetan hast. 	 15

Das Gedicht des Choniates ist inspiriert vom Ende des 12. Kapitels (Absätze 
112–113) des hagiologischen Romans „Barlaam und Ioasaph“ (Ἱστορία 
ψυχωφελὴς ἐκ τῆς ἐνδοτέρας τῶν Αἰθιόπων χώρας, τῆς Ἰνδῶν λεγομένης, 
πρὸς τὴν ἁγίαν πόλιν μετενεχθεῖσα διὰ Ἰωάννου μοναχοῦ μονῆς τοῦ 
Ἁγίου Σάβα)13, der zweifellos eines der beliebtesten und meistgelesenen 
Werke der christlichen Literatur war. Der exotische, indische Ursprung 
seines Mythos und das erzählerische Talent seines Autors, den frühere 
Gelehrte (Kechagioglou14, Dölger15, Beck16, Tsavari17 usw.) mit Johannes von 
Damaskus (Mitte des 7. bis Mitte des 8. Jahrhunderts) identifiziert  haben, 
machen es besonders reizvoll und verleihen ihm große Popularität. Ein 
unwiderlegbares Zeugnis für Letzteres ist die große Zahl von Übersetzungen  

13. R. Volk, Historia animae utilis de Barlaam et Ioasaph (spuria). Text und zehn 
Appendices. Die Schriften des Johannes von Damaskos VI/2 [PTS 60], Berlin–New York 
2006, 5; s. auch ODB, Bd. 1, s.v. Barlaam and Ioasaph (E. M. Jeffreys–M. J. Jeffreys–A. 
Kazhdan–A. Cutler).

14. Ἱστορία συγγραφεῖσα παρὰ τοῦ ἐν ἁγίοις Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ 
διαλαμβάνουσα τὸν βίον τῶν ὁσίων πατέρων ἡμῶν Βαρλαὰμ καὶ Ἰωάσαφ / ἀνέκδοτος 
οὖσα ἐκδίδοται ἤδη ἑλληνιστὶ ὑπὸ Σωφρονίου μοναχοῦ ἁγιορείτου (Kechagioglou), 
Athen 1884.

15. F. Dölger, Der griechische Barlaam-Roman, ein Werk des H. Johannes von 
Damaskos, Ettal 1953.

16. H.-G. Beck, Geschichte der Byzantinischen Volksliteratur, München 1971, 37–38 
(griech. Übers. von N. Eideneier, Ἱστορία τῆς βυζαντινῆς δημώδους λογοτεχνίας, Athen 
1989, 81–84).

17. I. Tsavari, Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ Βαρλαὰμ καὶ Ἰωάσαφ, Herakleion 1992, 15–16.



BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

16 	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

in viele Sprachen18 und ebenso die gewaltige Anzahl der griechischen  
Handschriften, die es überliefern19. Der letzte Herausgeber des Werkes, 
Robert Volk, hält es mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit für 
ein Spurium und entscheidet die Autorfrage wohl endgültig zugunsten des 
Georgiers Euthymios Hagioreites (ca. 955–1028)20.

Der Roman war darüberhinaus auch eine Inspirationsquelle für 
Werke der bildenden Kunst: Szenen oder Motive aus dem Roman sind in 
illuminierten Handschriften (Abb. 1)21, in bildhauerischen Kompositionen22, 
in byzantinischen wie auch westlichen Monumentalmalereien23 sowie in 
postbyzantinischen Fresken24 in diversen Kirchen abgebildet. In der Tat 

18. Siehe R. Volk, Historia animae utilis de Barlaam et Ioasaph (spuria). Einführung. 
Die Schriften des Johannes von Damaskos VI/1 [PTS 61], Berlin–New York 2009, 495–515 und 
Tsavari, Βαρλαὰμ καὶ Ἰωάσαφ, 17, mit einer Zusammenstellung der einschlägigen Literatur.

19. Deutlich über 200 nach Volk, Historia animae utilis. Einführung, VII (Vorwort) 
und 240–495.

20. Siehe dazu Volk, Historia animae utilis. Einführung, VII (Vorwort) und 1–95 
(Einleitung: 1. Der Autor), wo er ausführlich die Frage nach der Vaterschaft des Werkes 
erörtert. Vgl. ferner M. Toumpouri, L’homme chassé par la licorne: de l’Inde au Mont-Athos, 
in: G. Ducoeur (Hrsg.), Autour de Bāmiyān. De la Bactriane hellénisée à l’Inde bouddhique, 
Actes du colloque de Strasbourg (19–20 juin 2008), Paris 2012, 426.

21. Siehe Volk, Historia animae utilis. Einführung, 525–581, der ausführlich von drei 
Illustrationszyklen des Romans in griechischen Handschriften spricht; zur Illustration des 
vierten Gleichnisses des Romans in diesen Zyklen s. S. 530 (Nr. 46–48), S. 539f. (Nr. 22) 
und S. 561 (Nr. 96); vgl. ferner S. Der Nersessian, L’Illustration du Roman de Barlaam et 
Joasaph, Paris 1937, [Textband] 63–68 und [Album] PL. XXIII. 87 (aus der Hs. Cambridge, 
King’s College 45 [olim 338] [Diktyon Nr. 11885] f. 41v) und PL. LXVIII. 266–267 (aus der 
Hs. Par. Gr. 1128 [Diktyon Nr. 50726] f. 68r). Andere nichtindische Darstellungen dieser 
Parabel aus dem 10. bis 12. Jh. s. bei Volk, Historia animae utilis. Einführung, 143f. Vgl. auch 
Toumpouri, L’homme chassé par la licorne, 429f. (Fig. 5–8) und E. Egedi-Kovács, The codex-
images and captions of the Barlaam-Romance (cod. Athon. Iviron 463 [Lambros 4583]), 
ZRVI 58 (2021) 117–147.   

22. Vgl. Tsavari, Βαρλαὰμ καὶ Ἰωάσαφ, 17, Volk, Historia animae utilis. Einführung, 
144 mit der einschlägigen Bibliographie, sowie Toumpouri, L’homme chassé par la licorne, 
427–432 (Fig. 15–18).

23. Vgl. Toumpouri, L’homme chassé par la licorne, 431 (Fig. 10–14).   
24. An dieser Stelle ist ein bibliographischer Hinweis auf den Artikel von Evi 

Sampanikou angebracht, Η εικονογράφηση της σκηνής του «μαινομένου μονοκέρωτος» 
από το μυθιστόρημα «Βαρλαάμ και Ιωάσαφ» στην ελλαδική μεταβυζαντινή τοιχογραφία, 
Δωδώνη 19 (1990), 127–157, bes. 137–157. Vgl. auch unten S. 31f.



17

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES

ist es für ein besseres Verständnis unseres vorliegenden Gedichts von 
besonderer Bedeutung, dass die thematische Einheit des byzantinischen 
Romans „Barlaam und Ioasaph“, von der sich Choniates, offensichtlich auch 
durch eine ähnliche ikonographische Tradition25 inspirieren ließ –nämlich 
die vierte Parabel, welche von einem durch ein Einhorn verfolgten Mann 
handelt– auch Gegenstand der poetischen Behandlung in allen fünf oben 
erwähnten Epigrammen von Manuel Philes26 sowie in der ersten Phase des 
Traums des Apokopos von Mpergades geworden ist27.

In diesem Kontext sei ferner erwähnt, dass Robert Volk, im 3. Kapitel 
(Das Fortwirken) seiner ausführlichen und wertvollen Einführung, festgestellt 
hat, dass die Parabel vom Mann im Brunnen (12, 215–256), sowohl in der 
byzantinischen Literatur wie auch in der bildenden Kunst intensiv rezipiert 
wurde. Er nennt die von Manuel Philes verfassten Gedichte, wohl basierend 
auf eine bildliche Darstellung, sowie den Apokopos des kretischen Dichters 
Mpergades, der das Motiv mit dem der Hadesfahrt erweitert. Volk kennt 
jedoch nicht das hier besprochene Gedicht von Michael Choniates28, welches, 
wie ich zeigen werde, Manuel Philes inspiriert hat.

Das vierte Gleichnis des Romans „Barlaam und Ioasaph“ zielt darauf ab, 
die Haltung des Menschen zu kritisieren, der, nur auf die Gegenwart bedacht 
und den körperlichen Freuden und Vergnügungen des vergänglichen Lebens 
zugetan, überhaupt nicht an die zukünftigen Ereignisse denkt und seine 
Seele in geistiger Hungersnot zerschmelzen und unter einer Unzahl von 
Übeln leiden lässt. Menschen, die sich so verhalten, werden mit jemandem 
verglichen, der von einem tobenden Einhorn verfolgt wird und, um ihm 
zu entgehen, weil er sein schreckliches und ohrenbetäubendes Brüllen nicht 
mehr ertragen konnte, schnell davonrennt und in eine tiefe Grube stürzt. 
Während er fiel, streckte er jedoch seine Arme aus und hielt sich an einem 
Baum fest, stützte seine Füße auf einen Sockel und fühlte sich auf diese 
Weise sicher und beruhigt. Als er aber hinunterblickte, sah er zwei Mäuse/
Ratten, eine weiße und eine schwarze, die unermüdlich an der Wurzel des 
Baumes knabberten, an dem er sich festhielt, die im Begriff waren, ihn zu 

25. Siehe unten S. 20f.
26. Siehe oben S. 13f. mit Anm. 10.
27. Siehe unten Anm. 77.
28. Volk, Historia animae utilis. Einführung, 142f.



BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

18 	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

fällen, während er auf dem Grund der Grube einen schrecklichen Drachen 
sah, der Feuer aus seinem Maul spie und gähnte, bereit, ihn zu verschlingen. 
Und als er auf den Sockel blickte, auf den er seine Füße gestellt hatte, sah 
er vier giftige Schlangen, die ihre Köpfe aus ihm herausreckten. Doch als er 
seinen Blick nach oben richtete, sah er ein wenig Honig von den Zweigen 
des Baumes tropfen. So hörte er auf, an die vielen Übel zu denken, die ihn 
bedrückten (das Einhorn, den Drachen, den Baum, der zu fallen drohte, 
die Schlangen, die seine Füße umschlossen), und beschäftigte sich mit dem 
wenigen Honig, den er entdeckt hatte29:

Τοὺς μὲν οὖν ..., εἰς τὰ παρόντα δὲ κεχηνότας πράγματα καὶ τούτοις 
προστετηκότας, μηδ’ ὅλως τῶν μελλόντων λαμβάνοντας ἔννοιαν καὶ εἰς 
μὲν τὰς σωματικὰς ἀπολαύσεις ἀδιαλείπτως ἐπειγομένους, τὰς δὲ ψυχὰς 
ἐῶντας λιμῷ κατατήκεσθαι καὶ μυρίοις ταλαιπωρεῖσθαι κακοῖς, ὁμοίους 
εἶναι δοκῶ ἀνδρὶ φεύγοντι ἀπὸ προσώπου μαινομένου μονοκέρωτος. 
Ὃς μὴ φέρων τὸν ἦχον τῆς αὐτοῦ βοῆς καὶ τῶν φοβερῶν μυκηθμῶν, 
ἀλλ’ ἰσχυρῶς ἀποδιδράσκων τοῦ μὴ γενέσθαι τούτου κατάβρωμα, ἐν τῷ 
τρέχειν αὐτὸν ὀξέως μεγάλῳ τινὶ περιπέπτωκε βόθρῳ· ἐν δὲ τῷ ἐμπίπτειν 
ἐν αὐτῷ, τὰς χεῖρας ἐκτείνας καὶ φυτοῦ τινος δραξάμενος κραταιῶς 
τοῦτο κατέσχε, καὶ ἐπὶ βάσεώς τινος τοὺς πόδας στηρίξας ἔδοξεν ἐν 
εἰρήνῃ λοιπὸν εἶναι καὶ ἀσφαλείᾳ. Βλέψας οὖν ὁρᾷ δύο μῦας, λευκὸν 
μὲν τὸν ἕνα, τὸν δὲ ἕτερον μέλανα, διεσθίοντας ἀπαύστως τὴν ῥίζαν τοῦ 
φυτοῦ, ὃ ἦν περιδεδραγμένος, καὶ ὅσον οὔπω ἐγγίζοντας ταύτην ἐκτεμεῖν. 
Κατανοήσας δὲ τὸν πυθμένα τοῦ βόθρου δράκοντα εἶδε φοβερὸν τῇ θέᾳ, 
πῦρ πνέοντα καὶ δριμύτατα βλοσυροῦντα, τὸ στόμα τε φρικτῶς κεχηνότα 
καὶ καταπιεῖν αὐτὸν ἐπειγόμενον. Ἀτενίσας δὲ αὖθις τῇ βάσει ἐκείνῃ, ἐφ’ ᾗ 
τοὺς πόδας εἶχεν ἐρηρεισμένους, θεωρεῖ τέσσαρας κεφαλὰς ἀσπίδων τοῦ 
τοίχου προβεβληκυίας, ἐφ’ ὃν ἐπεστήρικτο. Ἀναβλέψας δὲ τοῖς ὀφθαλμοῖς 
ὁρᾷ ἐκ τῶν κλάδων τοῦ φυτοῦ ἐκείνου μικρὸν ἀποστάζον μέλι. Ἐάσας 
οὖν διασκέψασθαι περὶ τῶν συνεχόντων αὐτὸν συμφορῶν –ὅπως ἔξωθεν 

29. Einen ähnlichen Inhalt weist die paraphrasierte Parabel vom Mann, der in den 
Brunnen fiel (verfolgt von einem Einhorn) auf, die auf das 12. Kapitel des Romans „Barlaam 
und Ioasaph“ basiert und an den Anfang der kleinen Sammlung im Cod. Marc. Gr. II. 85 
(Diktyon Nr. 70247) gestellt worden ist (ff. 25v–26r). Volk bearbeitet und kommentiert 
dieses Gleichnis ebenfalls in seiner kritischen Ausgabe des besagten Romans: Volk, Historia 
animae utilis. Text, 446–447 (Appendix VII).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 19

μὲν ὁ μονόκερως δεινῶς ἐκμανεὶς ζητεῖ τοῦτον καταφαγεῖν, κάτωθεν δὲ 
ὁ πικρὸς δράκων κέχηνε καταπιεῖν, τὸ δὲ φυτὸν ὃ περιεδέδρακτο ὅσον 
οὔπω ἐκκόπτεσθαι ἔμελλε, τούς τε πόδας ἐπ’ ὀλισθηρᾷ καὶ ἀπίστῳ βάσει 
ἐπεστήρικτο–, καὶ τῶν τοσούτων καὶ τοιούτων δεινῶν ἐπιλαθόμενος 
ἀπησχόλησεν ἑαυτὸν τῇ γλυκύτητι τοῦ μικροῦ μέλιτος ἐκείνου30.

Bis zu diesem Punkt hält sich Michael Choniates sehr eng an seine 
Vorlage, er erwähnt nur nicht die Farbe und Anzahl der Mäuse und lässt das 
vierte Übel, die Giftschlangen, weg. Im Roman folgt eine kurze Interpretation 
des Gleichnisses mit einer Erklärung der Symbole: Dies sei der Mensch, dem 
diejenigen ähneln, die von den Täuschungen des diesseitigen Lebens verzehrt 
werden. Das Einhorn ist das Symbol des Todes (τύπος ἂν εἴη τοῦ θανάτου), 
der die Menschen ständig und wütend verfolgt. Die Grube ist die Welt, die 
voll von unzähligen Übeln und tödlichen Fallen ist. Die Pflanze, an der sich 
der Mensch festhält und an der die beiden Mäuse unaufhörlich nagen, so dass 
sie beinahe abgeschnitten wird, ist der Verlauf des Lebens  jedes Einzelnen, 
nämlich die Lebenszeit eines jeden Menschen, die von den Stunden der Tage 
und Nächte (die weißen und schwarzen Mäuse) verbraucht wird und sich 
langsam seinem Ende nähert. Die vier Schlangen sind die vier instabilen 
und fluktuierenden Elemente, aus denen die Konstitution des menschlichen 
Körpers besteht (d.h. warm, kalt, trocken und feucht), die, wenn sie gestört 
sind, zum Tode führen. Der feurige und schreckliche Drache ist der Schlund 
des Hades, der darauf wartet, diejenigen zu verschlingen, die die Freuden 
des diesseitigen Lebens den jenseitigen Gütern vorgezogen haben. Der 
tropfende Honig schließlich symbolisiert die süßen Vergnügungen der Welt, 
mit denen sie diejenigen, die sie lieben, täuscht und verhindert, dass sie für 
das Heil ihrer Seelen sorgen:

Αὕτη ἡ ὁμοίωσις τῶν τῇ ἀπάτῃ τοῦ παρόντος βίου προστετηκότων, ἧσπερ 
τὴν σαφήνειαν αὐτίκα λέξω σοι. Ὁ μὲν μονόκερως τύπος ἂν εἴη τοῦ 
θανάτου, τοῦ διώκοντος ἀεὶ καὶ καταλαβεῖν ἐπειγομένου τὸ Ἀδαμιαῖον 
γένος· ὁ δὲ βόθρος ὁ κόσμος ἐστί, πλήρης ὑπάρχων παντοίων κακῶν καὶ 
θανατηφόρων παγίδων· τὸ φυτὸν δέ, τὸ ὑπὸ τῶν δύο μυῶν ἀπαύστως 
συγκοπτόμενον, ὃ περιδεδράγμεθα, ὁ δίαυλος ὑπάρχει τῆς ἑκάστου ζωῆς, 
ὁ δαπανώμενος καὶ ἀναλισκόμενος διὰ τῶν ὡρῶν τοῦ ἡμερονυκτίου καὶ 

30. Historia Barlaam et Ioasaph-12, 215–241.



	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

20

τῇ ἐκτομῇ κατὰ μικρὸν προσεγγίζων· αἱ δὲ τέσσαρες ἀσπίδες τὴν ἐπὶ 
τεσσάρων σφαλερῶν καὶ ἀστάτων στοιχείων σύστασιν τοῦ ἀνθρωπείου 
σώματος αἰνίττονται, ὧν ἀτακτούντων καὶ ταραττομένων ἡ τοῦ σώματος 
καταλύεται σύστασις. Πρὸς τούτοις καὶ ὁ πυρώδης ἐκεῖνος καὶ ἀπηνὴς 
δράκων τὴν φοβερὰν εἰκονίζει τοῦ ᾅδου γαστέρα, τὴν μαιμάσσουσαν 
ὑποδέξασθαι τοὺς τὰ παρόντα τερπνὰ τῶν μελλόντων ἀγαθῶν προ- 
κρίναντας. Ὁ δὲ τοῦ μέλιτος σταλαγμὸς τὴν γλυκύτητα ἐμφαίνει τῶν 
τοῦ κόσμου ἡδέων, δι’ ἧς ἐκεῖνος ἀπατῶν τοὺς ἑαυτοῦ φίλους οὐκ ἐᾷ 
προνοήσασθαι τῆς ἑαυτῶν σωτηρίας31.

Choniates verleiht den Symbolen in seinem Gedicht dieselbe Deutung, 
nur dass er sie auf sehr kunstvolle Weise in seine Erzählung einfügt und 
jedes Symbol entweder im selben Moment, in dem er es verwendet, oder 
zu Anfang und zu Ende seines Gedichts, als Einleitung und Abschluss des 
Themas, das er behandelt, interpretiert. Das Fehlen eines Hinweises auf die 
Grube, in die der vom Einhorn verfolgte Mensch stürzt, sowie auf die vier 
Giftschlangen und ihre jeweiligen Deutungen lässt vermuten, dass diese 
Elemente in der von Choniates beschriebenen visuellen Darstellung nicht 
vorhanden waren. 

Michael Choniates muss eine bildliche Darstellung der Parabel 
vom Einhorn entweder aus illustrierten griechischen Handschriften 
des Romans „Barlaam und Ioasaph“32 gekannt haben (solche sind im 
11.–12. Jahrhundert bezeugt, wie z. B. die Pergamenthandschriften 

31. Historia Barlaam et Ioasaph-12, 241–256.
32. Über die gesamten illustrierten Handschriften des Romans „Barlaam und Ioasaph“ 

und die dazu existierende Bibliographie s. M. Toumpouri, L’illustration du Roman de Barlaam 
et Joasaph reconsidérée: le cas de l’Athos, Monè Ibèron, 463, in: M. Meyer and C. Cordoni 
(eds.), Barlaam und Josaphat. Neue Perspektiven auf ein europäisches Phänomen, Berlin 
2015, 390–394 und Dieselbe, Barlaam and Ioasaph, in: V. Tsamakda (Hrsg.), A Companion 
to Byzantine Illustrated Manuscripts, Leiden 2017, 149–154 und 167–168. Der Nersessian, 
Illustration du Roman, 220 kommt zu dem Ergebnis, dass die Illustration des Romans von 
Barlaam und Joasaph das Werk eines byzantinischen Künstlers sei, der um das Jahr 1.000 
gearbeitet habe. Vgl. dazu auch Toumpouri, L’illustration du Roman, 394 und besonders 
Dieselbe, Barlaam and Ioasaph, 149–150, wo die Autorin behauptet, dass die Entstehung der 
ersten umfangreichen Illustrationszyklen unmittelbar nach der Übersetzung der georgischen 
Version des Romans ins Griechische von Euthymios Iberites (ca. 985) und vor der zweiten 
Hälfte des 11. Jahrhunderts stattgefunden habe.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

21DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 

Hierosolymitanus, Patriarchike Bibliotheke, Timiou Staurou 42 (Diktyon 
Nr. 35938)33, Ioannina, Zosimaia Bibliotheke 1 (Diktyon Nr. 32798)34 und 
Cambridge, King’s College 45 (olim 338) (Diktyon Nr. 11885)35, oder aus 
griechischen Psalterien, in denen die Darstellung der Einhornparabel (im 
vierten Gleichnis des Romans) zur Illustration des Textes des Psalms 143, 
4 (αἱ ἡμέραι αὐτοῦ ὡσεὶ σκιὰ παράγουσιν) übernommen wird, nur dass 
die vier Schlangen fehlen, während der Kopf des Drachens und der des 
Hades (wie der eines alten Mannes) in der Grube unter dem Baum gezeigt 
werden. Vgl. den Londoner Psalter, Cod. Lond. British Libr. Addit. 19.352 
(Diktyon Nr. 38960) f. 182v (dat. 1066) und den Barberini-Psalter, Cod. 
Vat. Barb. gr. 372 (Diktyon Nr. 64915) f. 237v (dat. 1092)36. Es ist sehr 
wahrscheinlich, dass Choniates in diesem Gedicht ein Bild der Parabel vom 
Einhorn beschreibt, das dem der griechischen Psalterien sehr nahekommt, 
denn die vier Schlangen fehlen ebenfalls in Choniates’ Gedicht (und damit 
auch in dem von ihm beschriebenen Bild), während es einen klaren Hinweis 
auf den Hades gibt, der wie ein Drache lauert (V. 11).

Das Einhorn, ein Tier zwischen Mythos und Wirklichkeit, das im 
Mittelalter eine besondere symbolische und mystische Bedeutung erlangt 

33. Volk, Historia animae utilis. Einführung, 329–332 und Toumpouri, Barlaam and 
Ioasaph, 150 Anm. 7. 

34. Volk, Historia animae utilis. Einführung, 309–312, Toumpouri, L’homme chassé par 
la licorne, 430 mit Anm. 24 und Dieselbe, Barlaam and Ioasaph, 150 Anm. 8. Der größte Teil 
dieses Manuskripts, das einst in der Bibliothek der Zosimaia-Schule in Ioannina aufbewahrt 
wurde, ging im 19. Jh. kurz nach dem Zweiten Weltkrieg verloren. Nur noch fünfzehn Folia 
werden in der Universitätsbibliothek Cambridge (University Library Add. 4491: Diktyon Nr. 
12129) aufbewahrt, sowie zwei weitere in der Columbia Library in New York (Columbia 
University Library, Plimpton Fund 9: Diktyon Nr. 46599). 

35. Volk, Historia animae utilis. Einführung, 294–295. 
36. Vgl. S. Der Nersessian, L’Illustration des psautiers grecs du Moyen Âge, Bd. 2, 

Paris 1970, 57 und 69f., Pl. 101, Fig. 286 und Pl. 118, Fig. 332, Sampanikou, Eικονογράφηση, 
134–137 mit Abb. 6–7, Der Nersessian, Illustration du Roman, 66, Volk, Historia animae 
utilis. Einführung, 143f. mit Anm. 19, Toumpouri, Barlaam and Ioasaph, 149–150 mit Anm. 
5 und Dieselbe, L’homme chassé par la licorne, 430f. mit Anm. 26 und 440 Fig. 9. Digitale 
Kopien der Folien der Codices Lond. British Libr. Addit. 19.352 und Vat. Barb. gr. 372, 
auf denen die Abbildungen der Einhornparabel überliefert sind, sind unter folgenden Links 
online zu finden: https://blogs.bl.uk/files/digitised-greek-manuscripts-in-the-british-library.
pdf (Nr. 205) und https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.gr.372 entsprechend. 



	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

22

hat37, nimmt sowohl in der vierten Parabel des Romans „Barlaam und 
Ioasaph“38 als auch im Gedicht des Choniates einen wichtigen Platz ein, da 
es die Ursache für all das ist, was in der Erzählung folgt. Daraus lässt sich 
schließen, dass in dem Bild, dem dieses Epigramm von Choniates gewidmet 
ist, das Einhorn eine herausragende, zentrale Stellung einnimmt. Dies 
erklärt auch den Titel des Gedichts im Vaticanus „Vom selben Autor, Auf 
das Bild des Einhorns“. 

Ein Gemälde des flämischen Künstlers Maerten de Vos (1532 – 4. De
zember 1603) stellt dieses mythische Tier analog zur Beschreibung des 
Historikers und Arztes Ktesias in seinen Indica (3c, 688, Fragmentum 45, 

37. S. Reallexikon für Antike und Christentum (RAC) IV 840–862, s.v. Einhorn (H. 
Brandenburg); Lexikon des Mittelalters III 1741f., s.v. Einhorn, bes. den Abschnitt II. 
Ikonographie [2] Byzanz (K. Wessel); Lexikon der Christlichen Ikonographie I 590–593, s.v. 
EINHORN (A. Vizkelety); Reallexikon zur byzantinischen Kunst I 496–507, s.v. Barlaam u. 
Joasaph, bes. 501 und 506f. (K. Wessel); J. W. Einhorn, Spiritalis unicornis: das Einhorn als 
Bedeutungsträger in Literatur und Kunst des Mittelalters, München 21998, insbesondere das 
Kapitel F. I. Die Parabel vom Mann im Abgrund: das Einhorn als Sinnzeichen des Todes (S. 
309–322); C. Cohn, Zur literarischen Geschichte des Einhorns, Berlin 1896; O. Keller, Die 
antike Tierwelt, I. Säugetiere, Leipzig 1909, 415–420 (Einhorn); A. Steier, RE 32. Halbbd. 
(1935) 1780–1788 s.v. Nashorn; Physiologus, ed. F. Sbordone, Milano 1936 (Hildesheim 
1976); B. E. Perry, RE 20,1 (1941) 1074–1129 s.v. Physiologus (über das Einhorn s. Col. 
1087–1088 [Nr. 22]); Chr. Lavers, The Natural History of Unicorns, Granta Books, London 
2009 (ebook 2014). 

38. Zur Illustration des vierten Gleichnisses des Romans „Barlaam und Ioasaph“ siehe 
auch die folgende neuere Bibliographie: E. Antonopoulos, Πάντα ἀτελῆ καὶ ἄθλια καὶ 
ἄχρηστα. Κῶδιξ Parisinus Graecus 36 (14oς–15oς αἰ.), γραφόμενα καὶ ζωγραφούμενα,  
Ιόνιος Λόγος 1 (2007), 20–23, 28, 34–39, 41–42; diese Studie ist auch für verwandte 
ikonographische Motive nützlich, z. B. für das Lebensrad, s. S. 17, 20, 23, 28–30, 34–36, 39–42; 
Toumpouri, Barlaam and Ioasaph, 149–150 Anm. 5, 162f. und besonders Dieselbe, L’homme 
chassé par la licorne, 425–444 mit kurzem Überblick über die plastischen Darstellungen 
zur indischen Herkunft der Fabel (S. 437f., Fig. 2–4), die byzantinischen und westlichen 
Monumentalmalereien (S. 440f., Fig. 10–14) und die monumentale Plastik, wo das Thema 
vor allem in Italien und Frankreich anzutreffen ist (S. 441–443, Fig. 15–18). Toumpouri 
kommt zu dem Schluss (S. 435), dass das unikale Phänomen des Eindringens und der 
Verbreitung eines zugrundeliegenden ikonographischen Buddhismus in christlichen Kirchen 
und christlichen Manuskripten in Europa die Dynamik einander durchdringender Kulturen 
sowie die Universalität eines weisheitlichen Themas zeigt, welches sich auf das menschliche 
Schicksal insgesamt bezieht. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 23

419–431, 439–449 Jacoby)39 dar40. Das Gemälde befindet sich im Staatlichen 
Museum Schwerin (Abb. 2): 

Es sei darauf hingewiesen, dass dieses Tier im Alten Testament  
manchmal mit positiven (Psalm. 28,6, 77,69, 91,11, Num. 23,22, 
Deuteronomium 33,17) und manchmal mit negativen Eigenschaften 
(Psalm 21,22, Hiob 39,9) versehen ist, so dass bei den Kirchenvätern eine 
ambivalente Verwendung des Einhorns als Symbol gebräuchlich ist, d. h. 
sowohl in gutem wie auch in schlechtem Sinne41. Auf jeden Fall ist es ein 
mächtiges, furchterregendes und unbezwingbares Tier42, das manchmal als 
gefährlich und böse dargestellt wird (wie in unserem Fall), manchmal aber 
positiv charakterisiert wird43.

Bereits in den frühen christlichen Jahrhunderten wurde das 
Einhorn sowohl von den griechischen als auch von den lateinischen 
Kirchenvätern als Symbol des Kreuzes44 und als Symbol für Jesus 
Christus selbst verwendet45 (exemplarisch als Vertreter letzterer 

39.  […] ὅτι εἰσὶν ὄνοι ἄγριοι ἐν τοῖς Ἰνδοῖς, ἴσοι ἵπποις καὶ μείζους. Λευκοὶ δέ εἰσι 
τὸ σῶμα, τὴν κεφαλὴν πορφυροῖ καὶ ὀφθαλμοὺς ἔχουσι κυανέους. Κέρας δὲ ἔχει ἐν τῷ 
μετώπῳ, ἑνὸς πήχεος <καὶ ἡμίσεος> τὸ μέγεθος. Καί ἐστι τὸ μὲν κάτω τοῦ κέρατος ὅσον 
ἐπὶ δύο παλαιστὰς πρὸς τὸ μέτωπον πάνυ λευκόν‧ τὸ δὲ ἐπάνω ὀξύ ἐστι τοῦ κέρατος‧ 
τοῦτο δὲ φοινικοῦν ἐστι, ἐρυθρὸν πάνυ‧ τὸ δὲ ἄλλο τὸ ἐν τῷ μέσῳ μέλαν… οἱ μὲν οὖν 
ἄλλοι ὄνοι καὶ ἥμεροι καὶ ἄγριοι καὶ τἄλλα μώνυχα θηρία πάντα ἀστραγάλους οὐκ 
ἔχουσιν οὐδὲ χολὴν ἐπὶ τοῦ ἥπατος‧ οὗτοι δὲ καὶ ἀστράγαλον ἔχουσι καὶ χολὴν ἐπὶ τοῦ 
ἥπατος, τὸν δὲ ἀστράγαλον κάλλιστον ὧν ἐγὼ ἑώρακα, οἷόν περ βοὸς καὶ τὸ εἶδος καὶ τὸ 
μέγεθος‧ βαρὺς δ’ ὡς μόλιβδος, τὴν δὲ χρόαν ὥσπερ κιννάβαρι, καὶ διὰ βάθους. 

40. Das Einhorn wurde ausführlich auch von Manuel Philes in seinem Gedicht Περὶ 
μονοκέρωτος beschrieben, s. oben, Anm. 10. Zu Herkunftsort und Beschreibung des 
Einhorns vgl. Toumpouri, L’homme chassé par la licorne, 432f. mit Bibliographie. Über die 
mit dem Einhorn verbundenen Vorstellungen und die entsprechenden Darstellungen von der 
Antike bis zur byzantinischen Zeit s. RAC s.v. Einhorn, C (Herkunft des Einhorn-Bildes).

41. S. RAC, s.v. Einhorn, Β.ΙΙ. 
42. Vgl. Athanasii Magni Expositio in Psalmum 77, v. 69, PG 27, 357Α: Καὶ ᾠκοδόμησεν 

ὡς μονοκέρωτος τὸ ἁγίασμα αὐτοῦ. Ἁγίασμα μὲν τὸν θεῖον ἐν Ἱερουσαλὴμ ᾠκοδομηθέντα 
λέγει ναόν‧ Μονόκερως δὲ θηρίον ἐστὶν ἀκαταμάχητον, διὰ τὸ ὀξὺ κέρας ἐπὶ μετώπου 
φέρειν καὶ πάντα τούτῳ ἀναιρεῖν τὰ θηρία. Λέγει οὖν, Ὅτε οὕτως ὁ θεῖος ᾠκοδομήθη 
ναός, ὡς πάντα τὰ ἔθνη τῆς ἐνούσης ἐν αὐτῷ ἰσχύος δεύτερα φαίνεσθαι.  

43. S. Cohn, Zur literarischen Geschichte, 3–4.
44. Die Erklärung und Textbelege s. in RAC, s.v. Einhorn, Β.ΙΙ.a. 
45. Die Erklärung und Textbelege s. in RAC, s.v. Einhorn, Β.ΙΙ.b.



24

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

Symbolik seien Basilius der Große46, Eusebius von Caesarea47, 
Athanasius der Große48, Didymus Caecus49, Origenes50, Tertullianus51, 

46. Vgl. Basilii Magni Homilia super Psalmum 28, v. 5, PG 29, 297Α: ἐπειδὴ τὸ 
κέρας ἀντὶ δυνάμεως πολλάκις παραλαμβάνεται‧ ὡς τὸ Ὑπερασπιστής μου καὶ κέρας 
σωτηρίας μου‧ Χριστὸς δὲ Θεοῦ δύναμις‧ διὰ τοῦτο ὡς ἓν ἔχων κέρας, τουτέστι μίαν 
δύναμιν ἔχων τὴν τοῦ Πατρός, μονόκερως προσηγόρευται und Homilia in Psalmum 28 
(Homilia 2), v. 5 (sp.), PG 30, 80Β: Μονόκερως δὲ ζῶον ἀρχικόν, ἀνυπότακτον ἀνθρώπῳ, 
τὴν ἰσχὺν ἀκαταμάχητον, ἐρημίαις ἀεὶ διαιτώμενον, ἑνὶ κερατίῳ πεποιθός. Διὰ τοῦτο ἡ 
ἀκαταγώνιστος τοῦ Κυρίου φύσις μονοκέρῳ παρεικάσθη, διά τε τὴν κατὰ πάντων ἀρχὴν 
καὶ διὰ τὸ μίαν ἔχειν ἑαυτοῦ ἀρχήν, τὸν Πατέρα‧ κεφαλὴ γὰρ Χριστοῦ ὁ Θεός.

47. Vgl. Eusebii Caesariensis Demonstratio evangelica 9, 3, 6–7 [GCS 23] Heikel: 
«Δόξα» δὲ «μονοκέρωτος αὐτῷ» τῷ Χριστῷ παρῆν, διὰ τὸ «ἐν αὐτῷ» εὐδοκηκέναι 
κατοικῆσαι «πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος», κατὰ τὸν ἱερὸν ἀπόστολον. διόπερ ὡς 
κέρας ἐπιγραφόμενος τὸν τῶν ὅλων θεὸν καὶ πατέρα αὐτοῦ, «μονόκερως» καὶ ἐν ἑτέραις 
γραφαῖς ὠνομάσθη und ib. 10, 8, 92: εἶεν δ’ ἂν καὶ ἄλλαι τινὲς πονηραὶ καὶ θεομάχοι 
δυνάμεις τῷ μονοκέρωτι τοῦ θεοῦ ἀντιπράττουσαι …, ἀφ’ ὧν καὶ αὐτῶν ὁ τοῦ θεοῦ 
μονόκερως, αὐτὸς ὁ κύριος ἡμῶν, μόνον τὸν πατέρα κέρας ἔχων, τὴν ἑαυτοῦ ταπείνωσιν 
ῥυσθῆναι ἀξιοῖ, λέγων «καὶ ἀπὸ κεράτων μονοκερώτων τὴν ταπείνωσίν μου». 

48. Vgl. Athanasii Magni Expositio in Psalmum 91, v. 11, PG 27, 405A: Καὶ 
ὑψωθήσεται ὡς μονοκέρωτος τὸ κέρας μου. Ὅταν, φησίν, ἀπολοῦνται οἱ ἐχθροὶ καὶ 
διασκορπισθήσονται, τότε δὴ τότε τὸ ἐμὸν κέρας, τουτέστιν ἡ βασιλεία ἡ ἡτοιμασμένη, 
περιφανὴς γενήσεται… Τὸν γὰρ μονόκερων ἐνταῦθα πάλιν παρήγαγεν, ἵνα διὰ τοῦ ἑνὸς 
κέρατος τὸν ἕνα παραδηλώσῃ Θεόν. 

49. Vgl. Didymi Caeci Commentarii in Psalmos 20–21, cod. p. 46, 8–11 Doutreleau–
Gesche–Gronewald [Papyrologische Texte und Studien 7]: «καὶ ὁ ἠγαπημένος ὡς υἱὸς | 
μονοκερώτων». μονογενῆ{ν} β̣aσιλείαν ἔχον σημαίνει. ἡ τοῦ σωτῆρος οὖν βασι|λεία οὐκ 
ἔχει διπλόην, ἀλλὰ ἁπλή [ἐσ]τιν οἷα ἐπιδημήσαντος θεοῦ. καὶ κατὰ τοῦτο μονόκερως 
λέγεται. ὅταν δὲ ψεκτῶς̣ λ̣ạμβάνεται, διὰ τὴν ἀγριότητα λαμβάνεται, οὐ διὰ τὸ | κέρας. 

50. Vgl. Origenis Selecta in Numeros, PG 12, 581D–584A: Ὡς δόξα μονοκέρωτος 
αὐτῷ. Μονόκερώς ἐστιν νοητῶς ὁ Χριστὸς κατὰ τὸ συμβεβηκός· ἐξ οὗ μονόκεροι πολλοί. 
Ἀπὸ γὰρ ἑνὸς Ἰησοῦ Χριστοῦ πολλοὶ μετέσχον εἶναι χριστοί etc. 

51. Quinti Septimii Florentis Tertulliani Adversus Marcionem, PL 2, 348B: Et rursus, 
cum auxilium Patris implorat: Salvum, inquit, fac me ex ore leonis, utique mortis; et de 
cornibus unicornis humilitatem; de apicibus scilicet crucis, ut supra ostendimus. Quam 
crucem nec ipse David passus est, nec ullus rex Judaeorum; ne putes alterius alicujus 
prophetari passionem, quam ejus qui solus a populo tam insigniter crucifixus est und 
Adversus Judaeos ib. 626B: Christus in illo (rhinoceros-unicornis) significabatur…



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 25

St. Ambrosius52, Pseudo-Hieronymus53 und im 11. Jh. Euthymius Zigabenus54 
genannt)55. Später, im byzantinischen Physiologus, wo das berühmte 
Einfangen des sonst ungezähmten Tieres durch eine reine Jungfrau zu finden 
ist, wird es zum Symbol der Reinheit und Unversehrtheit. Der Physiologus ist 
inspiriert von der Empfängnis des allmächtigen Christus durch die Jungfrau 
Maria während seiner Inkarnation56. Diese Symbolik liegt m. E. auch dem 
Londoner Psalterium Addit. 19.35257 auf f. 124v zugrunde, visualisiert 
in einer Illustration der Jungfrau und des Einhorns, die zwischen einem 
Medaillon mit dem Bild der Jungfrau mit dem Christuskind und einem Bild 
des Johannes Chrysostomus als Bischof mit der Überschrift ὁ Χρυσόστομος 
ἑρμηνευτὴς περὶ τοῦ μονοκέρωτος, die sich auf Ps. 91, 11 bezieht, platziert 
ist58. Ein entsprechendes Bild einer schön gekleideten Jungfrau, der sich 

52. S. Ambrosii Enarratio in Psalmum XLIII, PL 14, 1099A: Quis autem unicornus nisi 
unigenitus Dei Filius et unicum Dei Verbum, quod erat in principio apud Patrem? Ib. 1097B: 
Vide Scriptura quid dicat: In te, inquit, inimicos nostros ventilabimus cornu. Cornu nostrum 
es tu, Domine Jesu; et ideo sicut non in brachio nostro praesumimus, ita nec in cornibus 
nostris ventilandi habemus praesidium, sed in Christo. Habet enim fides cornua sua, quae 
mutuatur a Christo und ib. 1100A: In Christo ergo cornu ventilabimus inimicos nostros. 

53. Pseudo-Hieronymi Stridonensis Presbyteri Commentarii in librum Job 39, 9, PL 
26, 771A: licet et in bonam partem cornu soleat dici, ut est illud: Exaltabit cornu Christi sui. 
Nam et ipse Dominus Christus, propter singulare imperium suum, aliquando et unicornis 
dicitur. Legimus quoque cornua et regna dici, ut in Daniele et Apocalypsi continetur.

54. Euthymii Zigabeni Commentarius in psalterium, PG 128, 336A–B: Καὶ ὁ 
ἠγαπημένος μου ὡς υἱὸς μονοκερώτων. Περὶ τοῦ Χριστοῦ ὁ λόγος‧ ἠγαπημένος γὰρ ὡς ὁ 
μονογενής. Οὕτω γὰρ ὁ Πατὴρ αὐτὸν ἐκάλεσεν, Οὗτός ἐστι, λέγων, ὁ υἱός μου ὁ ἀγαπητός‧ 
υἱὸς δὲ μονοκερώτων διὰ τὸ ἄμαχον καὶ ἀνυπότακτον‧ τοιοῦτον γὰρ εἶναι τὸ ζῶον τοῦτό 
φησιν ἡ βίβλος Ἰώβ. Ὅρα δὲ ὅπως … ὅτε δὲ ἀμύνασθαι δέοι καὶ καθελεῖν τὴν δυναστείαν 
τοῦ πονηροῦ, υἱὸς μονοκερώτων. Λέγοιτο δ’ ἂν υἱὸς μονοκερώτων καὶ ὡς ἑκατέρωθεν 
μονοειδῶς γεννηθείς, ἐκ μὲν τοῦ Πατρὸς ἄνευ μητρός, ἐκ δὲ τῆς μητρὸς ἄνευ ἀνδρός.    

55. S. Cohn, Zur literarischen Geschichte, 4.
56. S. Cohn, Zur literarischen Geschichte, 5 und RAC, s.v. Einhorn, Β.ΙΙI.
57. Vgl. oben S. 21 mit Anm. 36.
58. Siehe Der Nersessian, Illustration des psautiers, 46, Pl. 73, Fig. 202. Vgl. Toumpouri, 

L’homme chassé par la licorne, 434, mit abweichender Interpretation derselben Illustration 
(Fig. 19), da sie diese, meineserachtens unzutreffend, mit folgender Passage verbindet, die 
Pseudo-Johannes Chrysostomus zugeschrieben wird: PG 55, 764, 2–7: Χριστὸς δὲ κατ’ 
ἐξοχήν, ἑνὶ κέρατι τῷ σταυρῷ πρὸς τὰς δυνάμεις τὰς ἐναντίας χρησάμενος. Οὗτος ἡμῖν 
κέρας τὴν εἰς αὐτὸν πίστιν κατὰ τῶν ἀντιτεταγμένων δεδώρηται, ὅπερ ἀνάλογον τῷ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI26

ein riesiges Einhorn nähert, findet sich im Athos-Psalterium Pantocrat. 61 
(Diktyon Nr. 29080) auf f. 109v zum Ps. 77, 69 mit der Überschrift Περὶ 
τοῦ υἱοῦ τοῦ Θεοῦ καθὼς ἐθήλασεν τὴν παναγίαν Θεοτόκον59 (Abb. 3). 
Bezeichnend für diese Symbolik ist weiterhin das Bild der Verkündigung der 
Jungfrau, welches ein namentlich nicht bekannter mittelalterlicher Künstler 
zu Anfang des 15. Jahrhunderts auf der Mitteltafel eines dreiflügeligen 
spätgotischen Altars für den Erfurter Mariendom gemalt hat. Die Mitteltafel 
zeigt Maria als Himmelskönigin mit dem Einhorn, umgeben von Heiligen 
(Abb. 4):60 

Charakteristisch sind ebenfalls die Darstellungen der „Dame mit dem 
Einhorn“ auf Tapisserien61, aus einer Werkstatt in Flandern, die im Musée 
de Cluny in Paris ausgestellt sind62 (Abb. 5, 6). Sie stammen aus der Zeit 
um 1500 und gelten als Allegorien der fünf Sinne, wie die beiden hier 
dargelegten Beispiele zeigen, von denen das erste den Gesichtssinn („Sicht“) 
und das zweite den Tastsinn („Berührung“) darstellt. Auf  dem  ersten hält 
die Dame dem Einhorn einen Spiegel vors Gesicht, in den es hineinschaut, 
und auf dem zweiten umfasst sie mit ihrer Hand das Horn des Einhorns. 

Ein Jahrhundert später (1604–1605) half Domenico Zampieri, genannt 
Domenichino, Annibale Carracci bei der Vollendung des Fresko mit dem 

Δεσποτικῷ κέρατι, δηλαδὴ τῷ σταυρῷ, τὸ ὕψος ἔχει. Eine digitale Kopie des Foliums des 
Cod. Lond. British Libr. Addit. 19.352, auf dem diese Illustration überliefert ist, ist unter 
folgendem Link online zu finden: https://blogs.bl.uk/files/digitised-greek-manuscripts-in-the-
british-library.pdf (Nr. 205). 

59. Siehe S. Dufrenne, L’Illustration des psautiers grecs du Moyen Âge, Bd. 1, Paris 
1966, 30, Pl. 16, zu fol. 109v (Abb. 54).

60. Siehe F. M. Kammel, Niedersachsen in Thüringen. Das Erfurter Einhornretabel 
und die thüringische Tafelmalerei der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts, in: A. Krohm / U. 
Albrecht (Hrsg.), Malerei und Skulptur des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit in 
Norddeutschland: künstlerischer Austausch im Kulturraum zwischen Nordsee und Baltikum, 
Wiesbaden 2004, 143–158 und J. Wischnewsky, Die Jagd nach dem Einhorn – Zum Sinnbild 
der Menschwerdung Christi in der Malerei des Mittelalters. Die allegorische Einhornjagd auf 
dem Einhornretabel im Erfurter Dom, in: St. Thielig (Hrsg.), Historische Konzeptionen von 
Körperlichkeit. Interdisziplinäre Zugänge zu Transformationsprozessen in der Geschichte 
[Kulturen – Kommunikation – Kontakte, hrsg. v. H. Kalverkämper, Bd. 5], Berlin 2011, 13–36.

61. S. M. B. Freeman, The unicorn tapestries, New York 1976, 62–65.
62. Von diesen inspiriert hat der österreichische Lyriker Rainer Maria Rilke sein 

Gedicht La Dame à la Licorne am 9. Juni 1906 in Paris geschrieben.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 27

Titel „Donna con l’unicorno“ („Das Mädchen mit dem Einhorn“) im 
Farnese-Palast in Rom (Abb. 7):63

Verschiedene Bibelexegeten sehen in dem einen Horn des Einhorns 
eine Darstellung der Einzigartigkeit Gottes, des Glaubens und der Kirche64. 
Mit dem Einhorn werden auch oft Patriarchen, Propheten, Apostel, Heilige 
und schließlich generell die Christenheit verglichen, die durch ihren einen 
Glauben und die einzigartige Hoffnung, die daraus erwächst, stark und 
unbesiegbar ist, so wie dieses Tier, dem Mythos zufolge65.

In der patristischen Theologie ist das Einhorn jedoch auch nega-
tiv konnotiert, als Symbol für Hochmut und Arroganz (superbia, su-
perbi), insbesondere für den Hochmut der Atheisten (bei Rufinus66, 
Augustinus67, usw.) oder der unterirdischen (infernalischen) Mächte, 
die Christus und seinem Erlösungswerk feindlich gegenüberstehen. Mit 
demselben Tier werden die Heiden, vor allem aber die Juden gleichge-
setzt, letztere, weil sie aus Hochmut nur an ein Testament und ein Gesetz 
glauben und Gott nur in einem einzigen Tempel verehren68. Die patri-
stische Literatur begnügte sich jedoch nicht damit, das Einhorn mit den 
Juden und den Verfolgern Christi zu identifizieren, sondern ging dazu 
über, es mit dem Bösen schlechthin, d. h. mit dem Teufel selbst, gleich-
zusetzen69 (Physiologus [redactio tertia quae vocatur pseudo-Basiliana]70, 

63. Vgl. Lexikon der Kunst, s. v. Zampieri Domenicho, Bd. 12, Erlangen, 1994, 316–317.
64. S. RAC, s.v. Einhorn, Β.ΙΙ.d.
65. S. Cohn, Zur literarischen Geschichte, 7–8 und RAC, s.v. Einhorn, Β.ΙΙ.c.
66. Rufini Aquileiensis Presbyteri Commentarius in LXXV Psalmos, PL 21, 724Α: 

Unicornes autem dicit superbos. Ideo subjecit, Humilitatem meam. A cornibus (inquit) 
unicornium, id est, a sublimitate superborum, se singulariter erigentium consortesque non 
ferentium salvam fac humilitatem meam.

67. S. Aurelii Augustini Ηipponensis episcopi De gratia Novi Testamenti liber, seu 
epistola 140, c. 16, 42, PL 33, 556: Ideo quippe in unicornibus superbi intelliguntur, quia 
superbia odit consortium.  

68. S. Cohn, Zur literarischen Geschichte, 8–11 und RAC, s.v. Einhorn, Β.ΙΙ.e.
69. S. RAC, s.v. Einhorn, Β.ΙΙ.e., Sp. 851.
70. Physiologus 2, 9–13 Sbordone: Ὁ δὲ ἅγιος Βασίλειος λέγει· ὅρα οὖν καὶ σύ, ὦ 

ἄνθρωπε, καὶ φύλαξαι ἀπὸ τοῦ μονοκέρωτος ἤγουν τοῦ δαίμονος. αὐτὸς γὰρ μνησίκακος 
τοῖς ἀνθρώποις ὑπάρχει καὶ σοφὸς τοῦ κακοποιῆσαι, καὶ ἐν νυκτὶ καὶ ἐν ἡμέρᾳ τρέχων 
καὶ πρίζων τὸν ἄνθρωπον διὰ τῶν λογισμῶν, χωρίζει αὐτὸν ἀπὸ τῶν ἐντολῶν τοῦ Θεοῦ.



BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

28 	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

Pseudo-Hieronymus71, Petrus Capuanus72, Remigius73)74.
Genau diese Identifikation scheint die Grundlage der Symbolik zu 

sein, die sowohl der Autor des Romans „Barlaam und Ioasaph“ als auch 
Choniates in dem betreffenden Gedicht dem Einhorn zuschreiben: Beide 
identifizieren das Einhorn mit dem Tod75, während Choniates noch weiter 
geht, indem er das spitze Horn des Einhorns mit dem tödlichen Stachel der 
Sünde gleichsetzt.

Fünf ähnliche Epigramme (Nr. 248–252 in der Miller-Ausgabe) auf 
ein zugrundeliegendes Bild wurden, wie ich bereits erwähnt habe, von 
dem Dichter Manuel Philes (ca. 1275–1345) unter dem gemeinsamen und 
charakteristischen Titel Εἰς τὴν εἰκόνα τοῦ βίου ἥτις εἶχε δένδρον· ἐν ᾧ ἦν 
ἄνθρωπος χαίνων ἄνω, καὶ μέλι ἄνωθεν ἐπισπώμενος, κάτωθεν δὲ ὑπὸ 
μυῶν τὰς βάσεις τρυγώμενος verfasst.

Während das Epigramm von Choniates 15 Hexameter κατὰ στίχον 
umfasst und in epischer Sprache verfasst ist, sind die Epigramme von 
Philes sämtlich kürzer (das kürzeste mit insgesamt nur vier Versen und das 
längste mit zehn Versen) und in byzantinischen Zwölfsilbern sowie attischer 
Sprache geschrieben, wie zum Beispiel Epigramm 248:

Τὸν τύπον ἰδὼν τῆς σκιᾶς τῶν πραγμάτων,  
ἄνθρωπε, διδάχθητι λανθάνον τέλος.  
Σὺ μὲν γὰρ ἑστὼς ἡδονῆς τρυγᾷς μέλι· 
σοῦ δὲ φθορεὺς κέχηνε τῇ πτώσει δράκων.

71. Ps.-Hieronymi Stridonensis Presbyteri Breviarium in Psalmos, PL 26, 883A: 
Et a cornibus unicornium humilitatem meam. A satellitibus Satanae: per quos homines 
singulariter in superbia exaltantur.

72. J. B. Pitra, Spicilegium Solesmense, complectens sanctorum Patrum scriptorumque 
ecclesiasticorum anecdota hactenus, opera selecta e graecis orientalibusque et latinis codicibus, Bd. 
II–III, Paris 1855, III 57: Sed ipse diabolus merito rhinoceros vel unicornis dicitur, quia et ipse 
prae caeteris habuit cornu elationis, de quo in psalmo: “Nolite extollere in altum cornu vestrum”. 

73. Remigii Enarrationes in Psalmos, PL 131, 256B: vel, ideo unicornium, quia uno 
intellectu legis alios ventilant, vel, a satellitibus daemonum humilitatem meam.

74. S. Cohn, Zur literarischen Geschichte, 11.
75. Bezüglich der Symbolik im Roman „Barlaam und Joasaph“ s. auch RAC, s.v. 

Einhorn, Β.ΙV. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 29

In allen aber findet sich das Bild des Menschen, der vom Baum des Lebens den 
Honig der Lust erntet, ohne an die verborgenen und unsichtbaren Gefahren 
zu denken und ohne diese in Erwägung zu ziehen. Drohende Gefahren sind 
in erster Linie der Tod, der in allen fünf Epigrammen des Philes vorkommt, 
in vieren von ihnen als Bestie oder Horn des Verfalls bezeichnet, ohne jedoch 
explizit als μονόκερως (Einhorn) wie bei Choniates und seiner Quelle:

Μανουὴλ Φιλῆ, ἐπιγράμματα
•	 249, 2 und 251, 4 τὸ τῆς φθορᾶς κέρας 
•	 250, 3 Ὁ θάνατος γὰρ ὡς θρασὺς θήρ 
•	 252, 6–7 Ὁ θάνατος γὰρ ὁ φθορεὺς τῶν πραγμάτων 

	 τὸ πικρὸν ἐξέτεινε τοῦ τέλους κέρας 

Μιχ. Χωνιάτου, Εἰς τὸν μονόκερων
•	 V. 6 … οἰόκερως θήρ
•	 V. 7 εἴδωλον … θανάτοιο 
•	 V. 8 … προβεβληκότος ὡς κέρας ὀξύ  

In fast allen Gedichten (mit Ausnahme von Nr. 250) lauert der Drache unter 
dem Baum und wartet darauf, den Mann zu verschlingen, wenn er vom 
Baum fällt. Während bei Choniates der Drache eindeutig mit dem Hades 
identifiziert wird, wie in „Barlaam und Ioasaph“, wird er bei Philes einfach 
als ὁ κάτω δράκων, φθορεὺς δράκων oder ἄλλος δράκων bezeichnet:

Μανουὴλ Φιλῆ, ἐπιγράμματα
•	 248, 4 Σοῦ δὲ φθορεὺς κέχηνε τῇ πτώσει δράκων
•	 249, 3–4 Μή πως ὑπ᾽ αὐτοῦ (sc. τοῦ κέρατος) 				  
			   λανθανόντως ἐμπέσῃς ταῖς τοῦ κάτω δράκοντος		
			   ἐμφλόγοις γνάθοις
•	 251, 3 Τὸν γὰρ κάτω δράκοντα μηδόλως βλέπων
•	 252, 8 Πτῶσιν δὲ τὴν σὴν ἄλλος ἐκζητεῖ δράκων

Μιχ. Χωνιάτου, Εἰς τὸν μονόκερων, V. 11 
ἐξ ἐρέβους δ’ Ἀΐδης ὥς τις δράκων ἀμφικέχηνε



	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI30

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

Die Mäuse, die am Baum des menschlichen Lebens nagen, kommen 
nur im gemeinsamen Titel der Epigramme des Philes vor, nicht aber in 
den Epigrammen selbst, während Choniates ihnen, seinem Vorbild getreu 
folgend, zwei Verse seines Gedichts widmet (V. 9–10):

Titel der Philes-Epigramme
Εἰς τὴν εἰκόνα τοῦ βίου ἥτις εἶχε δένδρον· ἐν ᾧ ἦν ἄνθρωπος χαίνων 
ἄνω, καὶ μέλι ἄνωθεν ἐπισπώμενος, κάτωθεν δὲ ὑπὸ μυῶν τὰς βάσεις 
τρυγώμενος

Μιχ. Χωνιάτου, Εἰς τὸν μονόκερων, V. 9–10 
νέρθεν δ’ ἦμαρ ἰδὲ κνέφας ἠΰτε μῦες ἀναιδεῖς
αἰὲν ἔδουσι φίλης βιοτῆς πρέμνον ταχύποτμον

Aus den obenstehenden Ausführungen und dem Vergleich des 
Epigramms von Choniates mit den fünf ähnlichen Epigrammen von Philes 
geht hervor, dass Philes das Epigramm von Choniates kannte und sich von 
ihm inspirieren ließ, indem er sowohl Interpretationen wie auch Wortlaut und 
Bildsymbolik daraus bezog. In der Tat scheint er in dem längsten Epigramm 
(Nr. 252) kein Element seiner Quelle auszulassen, wenn wir annehmen, dass 
die Mäuse, die den Baum des Lebens annagen, in den Versen 3–4 angedeutet 
sind: Ἀλλὰ τρυγᾷ τὸ δένδρον ὁ φθορεὺς χρόνος καὶ τῆς παρολκῆς ἑστιᾷ 
τὰ θηρία (die Zeit, die alles verkommen lässt, fällt den Baum und gibt den 
Bestien des Aufschubs ein Mahl). Das schließt natürlich nicht aus, dass 
Philes selbst auch den weit verbreiteten (wie bereits oben erwähnt) Roman 
von „Barlaam und Ioasaph“ im Sinne hatte.

Es ist jedoch nicht das erste Mal, dass Philes den Choniates imitiert. Ich 
erinnere an seine Epigramme Εἰς τὴν ἁγίαν oder Εἰς τὴν ὁσίαν Μαρίαν 
τὴν Αἰγυπτίαν, wo die Nachahmung des entsprechenden Epigramms 
des Michael Choniates (Στίχοι τοῦ Ἀθηνῶν εἰς τὴν ὁσίαν Μαρίαν τὴν 
Αἰγυπτίαν)76 sehr evident ist. In der Handschrift Mosquensis Synodalis 437 
(Diktyon Nr. 44062), dem codex unicus für dieses Epigramm des Choniates, 
werden auf fol. 185v drei Epigramme zum Thema der ὁσία Maria von 

76. Für eine Bibliographie zu diesem Epigramm und zum Problem der Identität des 
Dichters siehe Kolovou, Μιχαὴλ Χωνιάτης, 44 (Nr. 14).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 31

Ägypten aufgeführt: zuerst, der Reihenfolge nach, das erwähnte Epigramm 
des Choniates, dann ein weiteres von Euthymius Tornikes, gefolgt von einem 
Epigramm unter dem Namen des Philes.

Der Baum des Lebens mit dem Menschen, der diesen nach einer 
vergeblichen Jagd auf eine geheimnisvolle Hirschkuh-Chimäre findet, ihn 
bewundert, auf ihn klettert, um den Honig zu essen, den er in ihm gefunden 
hat, gierig und ohne genug davon zu bekommen, mit den beiden Ratten, 
einer weißen und einer schwarzen, die Tag und Nacht entsprechend an 
ihm nagen, und schließlich der Sturz des Baumes und damit der Sturz des 
Menschen selbst in den Rachen des Drachens und sein Abstieg in den Hades, 
finden sich ebenfalls im Apokopos von Mpergades, einem kleinen, aber 
bemerkenswerten Werk der kretischen Literatur, das nach den Erkenntnissen 
der jüngsten Literaturforschung vor dem Fall Konstantinopels, um 1400, 
entstanden sein dürfte77.

Das Fresko (Abb. 8) mit den allegorischen Szenen des Rades und des 
Baumes des Lebens, Werk des berühmten Malers des 18. Jh.s David mit dem 

77. Der Apokopos wurde erstmals 1509 in Venedig gedruckt: s. Ν. Μ. Panagiotakes, 
Τὸ κείμενο τῆς πρώτης ἔκδοσης τοῦ «Ἀπόκοπου».Τυπογραφικὴ καὶ φιλολογικὴ 
διερεύνηση, Θησ. 21 (1991), 89–209. Seine kritische editio princeps wurde 1964 von 
Stylianos Alexiou in den Κρητ. Χρον. 17 (1963), 183–251 veröffentlicht. 1979 publizierte 
er dann eine überarbeitete und korrigierte Neuausgabe des Apokopos mit Bibliographie, 
einer profunden wissenschaftlichen Einleitung sowie einem wertvollen Glossar und einer 
kritischen Stellungnahme zu diesem Werk, das die gesamte damals bekannte Tradition zur 
Motivik des Lebensbaums wieder aufgreift und inkludiert, s. St. Alexiou, Μπεργαδῆς: 
Ἀπόκοπος – Ἡ Βοσκοπούλα, Athen 1979. Neue kritische Edition von P. Vejleskov (Hrsg.), 
Apokopos: A Fifteenth Century Greek (Veneto-Cretan) Catabasis in the Vernacular. 
Synoptic Edition with Introduction, Commentary and Index Verborum. English Translation 
by M. Alexiou [Neograeca Medii Aevi 9], Köln 2005. Die Bibliographie ist umfangreich; s. 
(in Auswahl) A. van Gemert, Literary Antecedents, in: D. Holton (Hrsg.), Literature and 
Society in Renaissance Crete, Cambridge 1991, 49–78 [= Ders., Λογοτεχνικοί πρόδρομοι, 
in: D. Holton (Hrsg.), Λογοτεχνία και κοινωνία στην Κρήτη της Αναγέννησης, übersetzt 
von Ν. Delegiannake, Herakleion 1997, 74–79], M. G. Rincon, The symbolic-allegorical 
introduction of Bergadis’ Apokopos and its relation to the content of the work. EEBΣ 
48 (1990–91), 317–326; S. Matta, Απόκοπος του Μπεργαδή. Χρηστική ερμηνευτική 
έκδοση, Thessaloniki 2019 und zuletzt St. Kaklamanes, Η κρητική ποίηση στα χρόνια της 
Αναγέννησης (14ος–17ος αι.), τ. Β΄, Ανθολογία, Athen 2020, 181–213, besonders 187–188 
zu den verschiedenen literarischen und ikonographischen Einflüssen auf das Gedicht aus dem 
Osten und dem Westen. Siehe oben Anm. 27.



	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

32

Beinamen Selenitsiotes, eines der wichtigsten Vertreter der Wiederbelebung 
der paläologischen Vorbilder, welches sich in der Kirche des St. Johannes des 
Täufers in Kastoria befindet und, laut der Stifterinschrift aus dem Jahr 1727 
stammt78, bezeugt das Fortleben dieser Tradition sogar während der Jahre 
der Turkokratie:79

78. S. A. Strati, Η ζωγραφική του Δαβίδ του Σελενιτσιώτη στον ναό του Αγίου 
Ιωάννη του Προδρόμου στην Καστοριά (1727). Σχόλια και παρατηρήσεις, ΔΧΑΕ 39 
(2018), 399–414.

79. S. Sampanikou, Eικονογράφηση, 139 und 154 (Abb. 11). Dort weitere Beispiele 
von Freskos in Kirchen aus der nachbyzantinischer Zeit. Für eine weitere Bibliographie zu 
diesem Thema siehe Strati, Η ζωγραφική του Δαβίδ, 401, Anm. 10.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 33

A
bb

. 1
: C

od
ex

 A
th

ou
s 

G
ra

ec
us

 I
vi

ro
n 

46
3 

[D
ik

ty
on

 N
r.

 2
40

60
], 

f. 
12

1r
, 2

. H
äl

ft
e 

de
s 

11
. J

h.
s 

(c
a.

 1
07

5:
 Z

ur
 D

at
ie

ru
ng

 d
er

 H
an

ds
ch

ri
ft

 s
ie

he
 V

o
lk


, 

H
is

to
ria

 a
ni

m
ae

 u
til

is
. E

in
fü

hr
un

g, 
26

9–
27

0)
. D

ie
 A

bb
ild

un
g 

st
am

m
t 

au
s 

de
m

 F
ot

oa
rc

hi
v 

de
s 

H
ei

lig
en

 K
lo

st
er

s 
Iv

ir
on

 a
uf

 d
em

 
B

er
g 

A
th

os
. F

ür
 e

in
e 

W
ie

de
rv

er
öf

fe
nt

lic
hu

ng
 i

st
 d

ie
 G

en
eh

m
ig

un
g 

de
s 

K
lo

st
er

s 
er

fo
rd

er
lic

h80
. 

80. An dieser Stelle möchte ich dem Bibliothekar des Heiligen Klosters Iviron, Vater 
Theologos Ivirites, herzlichst danken, der mir dieses Foto aus dem Fotoarchiv des Heiligen 
Klosters Iviron auf dem Berg Athos unverzüglich zugeschickt hat, sowie für die Erlaubnis, 
es in diesem Artikel zu veröffentlichen. Eine Fotografie derselben Miniatur ist ebenfalls 
in dem Buch von S. M. Pelekanides [u. a.], Οἱ θησαυροὶ τοῦ Ἁγίου Ὄρους. Σειρὰ Α΄: 
Εἰκονογραφημένα χειρόγραφα, 2: Μ. Ἰβήρων, Μ. Ἁγίου Παντελεήμονος, Μ. Ἐσφιγμένου, 
Μ. Χιλανδαρίου, Athen 1975, 320 u. Taf. 122 reproduziert.



	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

34

Abb. 2: Maerten de Vos (1532 – 4. Dezember 
1603) „Das Einhorn“: Staatliches Museum 
Schwerin. https://commons.wikimedia.org/
wiki/File: Maerten_de_Vos_-_Unicorn.jpg

Abb. 3: Ath. Pantocrat. 61 f. 109v, 9. und 13. Jh. Die 
Abbildung stammt aus: Dufrenne, Illustration des 
psautiers, Pl. 16, zu fol. 109v81.

81. An dieser Stelle möchte ich dem Kommissär des Heiligen Klosters Pantokrator, 
Vater Prochoros, herzlichst danken, der mir unverzüglich die Erlaubnis erteilt hat, dieses 
Foto in dem vorliegenden Artikel zu veröffentlichen.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 35

Abb. 4: Mitteltafel des Einhornaltars mit der Mystischen Einhornjagd: Erfurter Dom St. 
Marien, um 1410–1430 (Photo: Rolf Dietrich Brecher). https://commons.wikimedia.org/w/
index.php?curid=63622543.

Abb. 5: „Dame mit dem Einhorn“, Tapisserie um 1500: Musée de Cluny Paris. Gesichtssinn 
(Photo: Didier Descouens). https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=115755814.



	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

36

Abb. 6: „Dame mit dem Einhorn“, Tapisserie um 1500: Musée de 
Cluny Paris. Tastsinn (Photo: Didier Descouens). https://commons.
wikimedia.org/w/index.php?curid=115236471.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 34 (2024), 11-38

DIE LEGENDE VOM EINHORN BEI MICHAEL CHONIATES 37

Abb. 7: Domenichino, „Donna con l’unicorno“, Farnese-Palast 
Rom (1604–5). https://www.wired.com/2015/02/fantastically-wrong-
unicorn/, Gemeinfrei, https://commons.wikimedia.org/w/index.
php?curid=206210.

Abb. 8: Kirche des St. Johannes des Täufers in 
Kastoria: Ost-Wand im Bereich der Frauen. In der 
vertikalen Zone, oben das Rad des menschlichen 
Lebens und unten der Baum des Lebens (1727). Die 
Abbildung stammt aus: Strati, Η ζωγραφική του 
Δαβίδ, 410, Abb. 8.



	 MARIA TZIATZI-PAPAGIANNI

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 11-38

38

The Legend of the Unicorn by Michael Choniates:
Sources and Imitations

This paper focuses on the poem of Michael Choniates on the image of the 
unicorn, which has not been systematically researched since its publication 
by Spyridon Lampros in 1880. I present a new critical edition of the poem 
based on the two manuscripts transmitting it, most notably the Vaticanus, 
which Lampros had not used for his edition. I argue that Choniates’ main 
source for the legend of the unicorn is the Byzantine novel Barlaam and 
Joasaph, by comparing Choniates’ verses with the text of his source. I 
proceed by tracing the iconographic models of this legend which inspired 
Choniates, primarily the representations of the unicorn in Greek psalteries. 
Finally, I examine its reception in the Byzantine literature after  Choniates 
(especially in Manuel Philes) until the early 15th century, as well as in the 
iconographic tradition up to the 18th century. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

