Byzantina Symmeikta

Vol 6 (1985)

SYMMEIKTA 6

Les débuts de la communauté cecuménique du
Mont Athos

EONIKON IAPYMA EPEYNQN
KENTPON BYZANTINQN EPEYNQN

D. NASTASE

doi: 10.12681/byzsym.704

b MM EIKTA

TOMOXZ EKTOZX

Copyright © 2014, D. NASTASE

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

AOHNA 1985

To cite this article:

NASTASE, D. (1985). Les débuts de la communauté cecuménique du Mont Athos. Byzantina Symmeikta, 6, 251-314.
https://doi.org/10.12681/byzsym.704

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 22/01/2026 04:59:07




LES DEBUTS DE LA COMMUNAUTE ECUMENIQUE
DU MONT ATHOS

I. LE CARACTERE (ECUMENIQUE DE LA COMMUNAUTE ATHONITE

On sait bien que la communauté monastique du Mont Athos a un
caractére pan-orthodoxe, qui lui est conléré par le fait qu’hormis les
couvents grecs, elle abrite plusieurs couvents fondés ou peuplés par des
moines provenant de pays orthodoxes autres que la Gréce.

La fondation de certains de ces couvents remonte a une époque tres
reculée. Ainsi, celle du couvent géorgien, ou des Ibéres ("IBApwv), suit
de pres I'édification de Lavra (vers 962 - 963 /4) de saint Athanase. A la
méme époque, des moines et des fidéles de différentes régions de 1'[talie
méridionale, “latins” du Bénévent et d’Amalfi et grecs de Sicile et de
Calabre, arrivérent a I’Athos et v fondérent des couvents.

Par contre, c’est seulement en 1198 que le couvent ruiné de Chilandar
fut cédé aux futurs saints Syméon et Sabbhas pour devenir couvent
serbe. Entre-temps, une communautlé russe s’était installée sur la Mon-
tagne et, par ailleurs, & une époque mal précisée, le couvent grec de Zo-
graphou, existant peut-étre encore du temps d’Athanase de Lavra, de-
vint bulgare.

Presqu’inutile de le dire, ces établissements monastiques venaient
s’ajouter a un trés grand ensemble, déjd constitué, de couvents grees.
En eflet, vers 972, le typikon de Tzimiskés nous revele I'existence d’au
moins quarante-six couvents athonites, dont les higouménes signent
cet acte en grec et qui apparemment sont tous grecs. Plus tard, quand
la plupart des couvents étrangers de I’Athos seront déja fondés, leur
nombre sera incomparablement plus réduit que celui des couvents
grecs, si on le rapporte au total de plus de cent quatre-vingt couvents
existants a I’Athos en 1054 selon le typikon de Constantin IX Mo-
nomaque? et, plus généralement, si Pon en juge d’aprés les signa-
tures apposées sur les actes athonites.

1. Pour tous ces couvents, voir, analytiquement, infra, p. 253 sq.

2. Le typikon de Tzimiskes, Actes Prétaton, no 7, les signatures, 1. 163 - 175;
le typikon de Monomaque, ibid., no 8, I'indication du nombre des higouménes des
couvents athonites, 1. 37 - 38,



D. NASTASE

o
o
j8

11 n’en reste pas moins que sur le Mont Athos se constitua ainsi une
communauté plurinationale, mais dont on a déja remarqué — ne fut-ce
qu’exceptionnellement ct en passant — le caractére cecuménique’. Sous
la réserve des précisions que notre recherche y apportera, c’est cette
communauté qu’a notre tour nous croyons pouvoir appeler, dés mainte-
nant, ceccuménique tout court, et ce sont ses débuts que nous nous pro-
posons d’étudier ici?

II. PRINCES ET SEIGNEURS ETRANGERS DEVENUS
MOINES-FONDATEURS ATHONITES

On ne sait rien de précis sur les débuts des couvents russe et bulgare
de ’Athos. Néanmoins, certaines traditions veulent que les fondaleurs
de ces couvents aient ét¢ des souverains des pays respectifs: les princes
de Kiev Vladimir Ier (980-1015) ou Jaroslav le Sage (1019 - 1054)
pour le premier? et le tsar Jean Asen II (1218-1241) pour le second?.

Or il se fait que dans tous les cas connus, les étrangers qui vinrent

1. D.A. Zakythinos, Bvlavrwn ‘Iotopia, 324 - 1071, Athénes 1977, p.
459; of. id., 76 "Ayiov "Opog 609650f0g wowdtns »ai xevrodpuyes gomal, Néx “Toria
37 (1963), fasc. 875 {Xpwetobyewa 1963), p. 184, ou Pon note que le Mont Athos
a été un “cenire d’ascése orthodoxe et chrétienne cecuménique”. Cf. aussi K. Vla-
chos, “H yepodvnoos ot “Ayiov "Ogovg. . ., Volos 1903, p. 30, pour lequel la pré-
sence des étrangers au Mont Athos, du temps de saint Athanase de Lavra, reléve du
“caractére cccuménique de notre Eglise”. L’article d’E. Jungclaussen,
Ménch und Okwmene. Das Athos - Jubilium 1963, Benediktinische Monatschaft.
Erbe und Auftrag, 40 {1964), p. 66 - 69, ne m’a pas été accessible.

2. Pour les notions médiévales d’ececuménisme, cecuménicité, ete., ¢f. P. Le
merle, Lorthodoxie byzaniine et Pecuménisme médiéoal: les origines du schisme
des Eglises, Bulletin de I’Association Guillaume Budé, 4¢ série 2. Paris 1963 (=id ,
Essais sur le monde byzantin, Var. Repr. 1980, VIII), p. 228 - 246 (pour lc sens
accordé & Byzance au terme “cecuménique”, notamment p. 235 - 286). Pour “I'cecu-
méne limitée” des premiers empereurs macédoniens, ¢f. T.C. Lounghis, L’his-
toriographie de I’époque macédonienne et la domination byzantine sur les peuples du
Sud-Est européen d’apres les traités de paix du IX¢ siécle, Balkan Studies 21/1 (1980),
p. 69 - 86.

3. A. Soloviev, Histoire du monasiére russe auw Mont Athos, Byrantion 8
(1933), p. 230; of. V. Mog§in, Russkie na .Afone i russko-oizantijskie ot :$2nija
v X1-XI[ oo, Bsl 9 (1947 -8), p. 62 8q.; cf. aussi A.-E. Tachiaos, Af yera
1o “Aylov "Ogove vyxéoe i Powotag wéyot 1od 14ov aidvog, tiré-a-part de * ADwvee Io-
Atrela. "Eni tfj ypiketnoide Tot “Ayiov “Ogove, Thessalonique 1963, p. 6 - 7.

4. CI. 1. Dujcev, Le Mont Athos et les Slaves au Moyen Age, dans Le Millénaire
du Mont Athos, 963 - 1963, 11, Venise - Chevetogne 1964, réédité dans id., Medicevo
bizantine-slavo, 1, Rome 1965, p. 501.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 253

a PAthos pour y fonder et diriger des couvents étaient des membres de
familles régnantes de leurs pays.

Quel que soit le degré de parenté qui unissait Jean I'Ibére et, il va
de soi, son fils Euthyme, avec Jean Tornikios?, tous lrois considérés
comme fondateurs du couvent d’lviron, ce qui me semble important
c’est le fait méme qu’ils étaient apparentés el membres d’une famille
qui régnait sur une région du Caucase 2. Par ailleurs, on sait que Léon,
qui arriva peu aprés 982 al’Athos et y fonda un “monasterium amoenum”,
était le frére du duc de Bénévent Pandoll II (982-1014)3 Quant au
couvent scrbe hagiorite, ses fondateurs furent Sabbas, le fils du grand
zupan serbe Nemanja, ainsi que son pere, retiré aupres de lui, apreés
avoir abdiqué en 1196. Enfin, aussi étrange que cela puisse paraitre,
il est sir maintenant que le couvent athonite de Koutloumous a été
fond¢ par un prince de la famille des sultans de Rim, descendants de
Qutlumusg Ier, pére de Soliman (1077 - 1086), le premicr de ces sultans®.

Pour autant que je sache, on n’a jamais établi aucun rapport entre
ces faits, chacun d’eux étant jusqu’ici envisagé séparément et attribué
a la piété de ces grands seignenrs, stimulée par le prestige spirituel de
Pillustre centre monastique et, au début, de¢ saint Athanase personnel-
lement.

Or je remarquerai d’emblée que Parrivée et l'installation a 1’Athos
d’aussi hauts personnages eut chaque fois lieu précisément & des moments
ol les rapports entre leurs Etats ou pays d’origine ¢t Byzance prenaient
une tournure bien caractérisée. Considérons de plus prés ce phénoméne.

1. Les Géorgiens a 'Athos: Jean I’bére, son fils Eu-
thyme et leur parent Jean Tornikios, frere des
“princes de Chaldia”.

Le plus ancien sur lequel nous sommes mieux renseignés des couvents
qui ont conféré son caractére plurinational a la communauté athonite
est celui géorgien, ou “des Ibéres” (Iviron). Nous savons en cffet que

1. Cf. Denise Papachryssanthou, dans Actes Prétaton, p. 84, n. 225.

2. N. Adontgz, Torniklemoine, p. 305, cf. p. 309: “T“ornik”, frére des “princes
de Chaldia”, “était un des vassaux de David Curopalate”, le roi de Tao; cf. aussi
ibid., p. 310. (Pour les travaux de N. Adontz, tous les renvois sont faits aux pages
de son recueil d’études, N. Adontz, Ftudes arméno-byszantines, Lisbonne 1965.)
Pour Pindication qu’Euthyme était de “souche royale”, infra, p. 254, n. 3.

3. Pertusi, Monasteri, p. 220; ¢f. D. Nastase, Adwbdvovoa dbwvitien
povy tot 10ov aidva, Zopperra 5 (1983), p. 290 - 291,

4. Pour ces deux derniers couvents, voir infra, p. 260 sq.




o
[ 1
=

D. NASTASE

ce couvent fut fondé vers 979 /980 et que ses fondateurs — Jean 1'Ibére
et son fils Euthyme, auxquels il faut ajouter Jean Tornikios — et les
premiers moines géorgiens étaient arrivés plus tdt (vers 965) a 1’Athos
ou, avant d’avoir leur propre monastére, ils furent d’abord hébergés
a Lavra, puis logés a sa proximité, dans des kellia qu’ils se firent batir
et qu’ils dotérent d'une église.

Selon la Vie géorgienne de Jean et d’Euthyme, par Georges 1'Ha-
giorite?, Jean U'Ibére était un vassal du roi géorgien David de Tao,
honoré du titre byzantin de curopalate. Il se fit moine et s’établit sur
I’Olympe de Bythinie, aprés un séjour dans un couvent caucasien.
Mais entre temps, toujours d’aprés la Vie, David devant livrer des otages
a l'empereur byzantin, les beaux-fréres de Jean envoyérent son fils
Euthyme comme otage & Constantinople. Jean se rendit aprés lui dans
la capitale, ou il y avait aussi son beau-pére Abuharb, personnage in-
fluent & la cour, ce qui vaut la peine d’étre retenu. Jean lui fit des re-
proches, et il fut autorisé par Iempereur d’emmener Euthyme, qui
suivra son pére & 'Olympe et, de la, au Mont Athos?.

Dans une variante de ce récit, laquelle a pénétré dans les synaxaires,
c’est de ’Athos que Jean vint & Constantinople pour chercher son fils,
qui v a simplement accompagné son grand-pére. Celui-ci ne voulant pas
se séparer de 'enfant, on fit appel a ’empereur (Nicéphore Phokas) qui
laissa Euthyme décider. L’enfant choisit de partir avec son pere, qu’il
accompagna a 1’Athos?® Nous avons 14, visiblement, une version qui
ne différe pas, pour le fond, de I’autre, mais qui maquille les faits pré-
cisément pour escamoter la condition d’otage d’Euthyme, ct tend a
souligner qu’il fut libre de suivre la voie qui le mena & I’Athos, ce qui,
vu le parti pris du texte, pourrait indiquer exactement le contraire.
On comprend donc que les travaux plus récents ne doutent pas qu’Euthy-
me fut emmené comme otage a Constantinople, et ne prennent méme
en considération aucune autre éventualité b,

Au Moyen Age, 'envoi de parents comme otages, en signe de sou-

1. Cf. D. Papachryssanthou, Actes Pritaton, p. 84.

2. Disciple ’Euthyme et son successeur comme higouméne du couvent d’lviron.
Traduction latine de la Vie, par P. Peeters, Histoires monastiques géorgiennes,
An. Boll. 36 - 37 {1917 - 1919, paru 1922), p. 8- 68.

3. Ibid., p. 16 - 18. Le texte traduit précise (p. 17) qu’'on livra 4 'empereur
comme otages (obsidem) “Euthymium cum aliis e regia stirpe principibus”.

4, Cf. N. Adontz, op.cit, p. 301.

5. R. Grousset, Histoire de I’ Arménie, des origines ¢ 1071, Paris 1973 (réim-
pression de P’édition 1947), p. 506; D. Papachryssanthou, op. cit, p. 83.



o
(43
[

DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE

mission, était d’ailleurs une pratique courante, qu’il suflira d’illustrer
ici de quelques exemples, plus proches du nétre.

Vers la fin du IXe siécle, 'empereur Léon VI réclame au prince de
Taron Krikorikios (Grégoire) les fils du cousin de celui-ci, ancien prince
de ce pays David-Arkaikas, qu’il gardait prisonniers?, et qu’il voulait
remottre au calife, en se reconnaissant ainsi son vassal? Krikorikios
les envoiera a Constantinople, de méme qu’a tour de role, son fils naturel
ASot et son frére Apoganem, qui recevront du basileus des titres auliques
byzantins 3.

A la mort du roi-curopalate David (vers 1000), ses Etats passérent
a 'empereur Basile 11, qui prit aupres de lui, comme otage, un neveu
du roi défunt, fils de son {rére Georges® D’apres Skylitzéss, & cette
occasion, Basile 11 emmena “aussi avec lui ceux qui par la naissance
tenaient le premier rang dans la Géorgie qui lui appartenait, et dont les
principaux étaient les fréres Pakourianos, Phebdatos et Pherses, qu’il
éleva a la dignité de patrice” .

Revenant maintenant & Euthyme, ’époque de son séjour comme
otage dans la capitale byzantine remonte au régne de Nicéphore Phokas
(963 - 969). En effet, Jean I'Ibére — et, par conséquent, son fils aussi,
puisqu’il 'y avait emmené — se trouvait déja & ’Athos au temps de
cet empereur, d’aprés des témoignages hagiographiques tardifs?, mais
que confirme un acte athonite de 9848, Nous pouvons donc accepler,
avec d’autres historiens plus récents du probléeme, que peére et fils arri-
vérent & I’Athos vers 'année 965, proposée déja par Porphyre Uspenskij ®.
Et cela d’autant plus, qu’une année plus t6t — en 964 — Nicéphore
Phokas inaugurait sa premiére grande campagne orientale comme em-

1. Constantin Porphyrogéneéte, De Admunstrando Imperio, éd.
Gy. Moravesik-R.J.H. Jenkins, 43, p. 188 -190.

2. R. Guilland, Curopalate, Byzantia 2 (1970) (=id., Titres et fonctions de
UEmpire byzantin, Var. Repr. 1976, I1I), p. 216; ¢f. D o6lger, Regesten, no 526,

3. Constantin Porphyrogénete, loc. cil,, 43, p. 190.

. Skylitzeés, éd. I. Thurmn, p. 339,1. 72-78;, Zounaras, Bonn, I,
p- 557.

5. P. 339 - 340, L 78 sq.

6. P. Lemerle, Le typithon de Grégoire Pakourianos (décembre 1083}, dans id.,
Cing ctudes sur le XI¢ siécle byzantin, Paris 1977, p. 159 - 160.

7. B.L. Fonkié, Samoskij spisok Zitija Ecfimija fvira, An. Boll. 100 (1982),
p. 572,

8. F. Dolger, Aus den Schatzkammern des Heiligen Berges, Munich 1943,
no 108.

9. Cf. D. Papachryssanthou, dans Actes Prétaton, p. 84 et n. 217.



256 D. NASTASE

pereur, a la téte d’une armée qui comprenait justement des contingents
caucasiens d’fbéres et d’Arméniens?!: il est facile & comprendre que ce
fut exactement en 964, lorsqu’il se mettait en campagne, en amenant
avec lui, en Cappadoce, I'impératrice et les deux empereurs-enfants,
Basile et Constantin, que Nicéphore avait besoin de s’assurer, de cette
manicre aussi, de la fidélité de ses auxiliaires géorgiens.

C’est a4 peu pres a la méme époque que Jean Tornikios sera devenu
moine, dans son pays, pour suivre les traces de son parent Jean I'Ibére,
d’abord & I’Olympe, ou il ne le trouva plus, et de 14 au Mont Athos?2.
Ici, le groupe géorgien augmentera vite et parmi ses membres il y en
aura encore d’autres parents des deux Jean?.

Pour devenir moine, Jean Tornikios avait abandonné une glorieuse
carriére militaire. En 978, il devait pourtant reprendre les armes, pour
se mettre a la téte du contingent géorgien que le roi David de Tao avait
envoyé a la rescousse des toupes impériales, commandées par l'ancien
usurpateur repenti Bardas Phokas, mis en position diflicile par la marche
victorieuse d’un autre usurpateur, Bardas Skléros4. Celui-ci fut vaincu
et c’est avec le butin réalisé pendant cette campagne que Tornikios,
rentré au Mont Athos, put édifier le couvent d’Iviron, out les moines
géorgiens s’installérent “vers I’année 980”°. Promu syncelle “par la
griace des saints empereurs”, Jean Tornikios finira sa vie a I’Athos quel-
ques années plus tard (vers 9847), et il n’est pas sans intérét de noter
qu’a sa mort Jean I'Ibere tenta de quitter I’Athos, mais qu’on le dé-
termina d’aller & Constantinople, ou il en aurait été dissuadé par les
basileis eux-mémes®.

Bien qu’a cette occasion les sources ne fassent aucune mention d’atho-
nites géorgiens, notons encore qu’en 987 Bardas Phokas se révolta pour
la seconde fois, et qu’il fut de nouveau aidé par le roi David le curo-
palate, mais maintenant contre les empereurs légitimes Basile II et
Constantin VIII. Ce n’est qu’en faisant appel a Vladimir Ier de Kiev
que Basile II put finalement vaincre 1'usurpateur”?.

.Skylitzeées, p. 268. 11; ¢f. Schlumberger, N. Phocas, p. 424.
.P. Peeters, op. cit,, p. 18-19.
.N. Adontz, op.cit, p. 310 sq.
.P. Peeters, op.cit.,, p. 20sq. Cf. N. Adontz op.cit, p. 297 sq.
.D. Papachryssanthou, op.cit.,, p. 85, 88; cf. ibid., p. 40 et n. 192.
La Vie de Jean et d’Euthyme attribue la victoire sur Skléros exclusivement & Torni-
kios: Bardas Phokas n’y est pas méme mentionné.

6. P. Peeters, op.cit., p. 28-29, § 18.

7. Cf. Ostrogorsky, Geschichte, p. 252.

Les données historiques de mes présentations - cadre sont, souvent, trés connues

U W D e



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 257

2. Léon de Bénévent et son “monasterium amoenum”

Tout comme il avait été hébergé, lui et ses premiers disciples, par
Athanase a Lavra, de méme Jean I’lbére abritera a4 son tour dans son
couvent un autre personnage de marque, qui venait cette fois de ’autre
extréme de I’Empire, & la téte lui aussi d’un petit groupe de disciples,
pour prendre ’habit & I’Athos. Il s’agit d’un frére de Pandolf II, duec
de Bénévent (982 - 1014), Léon, “frater Beneventani ducis, ac generc
nobilissimus”, qui, selon l'unique source qui en fait mention, la Vie
géorgienne déja citée, arriva “cum sex discipuli” sur la Montagne avant
la mort de Jean I'Ibére (f vers 1005)1. Le trés noble hote bénéventain
el ses compagnons habiteront quelque temps le couvent des Ibéres.
Avec 'aide de ceux-ci, Léon ne tardera pas pourtant a édifier son propre
couvent, “monasterium amoenum... in quo plurimos fratres congre-
gavit” 2 C’esl dans ce “proprium monasterium” que le groupe emména-
gera; et nolre source (rédigée vers 1045) de préciser: “Monasterium illud
quidem hodieque in Monte Sancto a Romanis habetur, qui probe et
rile vitam agunt ad normam regulae et institutionum sancti Benedicti
cuius vila descripta esl in (libro) Dialogorum...”3.

Jusque derniérement, on identifiait ce couvent, comme si cela allait
de sol, avec celui dit “de I’Amalfitain”, ou “des Amalfitains”, qui exista
au Mont Athos jusqu’au XIIIe siécle®. Or cette certitude n’est guere
justifiée. En effet, la source sur laquelle elle est censée reposer est notre
Vie géorgienne de Jean et d’Euthyme, ou, en réalité, I'on ne dit nulle
part que le “monasterium amoenum” fondé par Léon de Bénévent est
amalfitain, ni qu’il a un rapport quelconque avec un ou plusieurs Amalfi-
tains, ni méme, plus généralement, avec Amalfi®.

Par contre, on est autorisé a supposer que le couvent “de 1’Amalfitain”
fut fondé, comme son nom l'indique, par un Amalfitain et non par un

et on peut les trouver facilement. Dans certains de ces cas, pour ne pas charger
inutilement les notes, un renvoi, tout au plus, a des travaux généraux, méme anciens
(comme celui de Gay sur I’Italie méridionale), ou 4 des manuels d’histoire byzantine
(L. Bréhier, Ostrogorsky, Zakythinos), ou encore 4 la récente “Joropia ot ‘EAAygvixod
*Efvovz, m’a paru suffisant.

1. P. Pecters, op. cit.,, p. 36-37 § 27. Pour la date — incertaine — de la
mort de Jean, J. Noret, Vitae duae, p. CX - CXI, n. 25.

2. P. Peeters, loc. cit, 1. 18 - 23.

3. Loc. cit., 1. 26 - 30. Pour la date de la rédaction, P. Peeters, op. cit,
p. 11 -12.

4, Voir notamment Pertusi, Monasteri, p. 220, 224,

5. Cf. D. Nastase, Awldvovoa adwvireey povy tob 10ov aidva, p. 290.

17




258 D. NASTASE

Bénéventain, et qu’il fut donc différent de celui que Léon édifia et qui,
dans cette éventualité, devrait étre ajouté aux couvents italiens connus
de ’Athos. J’ai donné ailleurs?! plus d’arguments a 'appui de cette hy-
pothése, sur laquelle je n’insisterai pas dans ces pages, ol nous avons a
retenir senlement le fait que Léon, le frére de duc de Bénévent Pandolf 11,
fonda & I’Athos un couvent (indifféremment s’il fut celui connu comme
couvent amalfitain ou non), dont on peut accepter qu’il devint le premier
higouméne.

C’est en effet ailleurs qu’il me semble nécessaire de fixer notre attention,
a savoir sur les nombreux points communs que présentent les conditions
dans lesquelles furent fondés le couvent de Léon et celui d’Iviron, ainsi
que la haute extraction de leurs fondateurs mémes.

Ces fondateurs arrivent, symmétriquement pour ainsi dire, des deux
extrémes opposés de I’Empire, pour se rencontrer au beau milieu de
celui-ci, a4 Athos. Tant Léon de Bénévent, que les dirigeants des Ibéres,
appartiennent & des familles de grands féodaux, qui jouent un role
marquant dans des régions que Byzance s’efforce d’intégrer le plus
étroitement possible dans son systeme étatique, pour les transformer
en bastions avancés sur ses frontiéres les plus lointaines et les plus me-
nacées.

Regardons de plus prés ce qui se passe sous cet aspect en Italie, par
rapport & Bénévent et & ses princes.

Couronné a Rome, par le pape, empereur de ’Occident le 2 février
962, Othon Ier éléve des prétentions a la domination du regnum italicum,
qui, selon lui et conformément aux traditions carolingiennes, coincide
avec la péninsule italienne tout entiére. Afin de transformer cette pré-
tention en réalité, il s’assure le concours d’un nouvel et important vassal,
Pandolf Ter “Téte de Fer”, duc de Capoue et de Bénévent? Or ces deux
provinces reconnaissaient plus anciennement I'autorité de Byzance et
en 968 Nicéphore Phokas reprochera vivement & ’ambassadeur d’Othon,
I’évéque Liutprand, le serment de vassalité prété a son maitre par Pandolf
et par son frére Landolf, qu’il considérait comme ses propres sujets,
félons et rebelles, en posant méme comme condition pour établir des
rapports amicaux avec Othon, leur retour immédiat sous l'autorité
byzantine 3.

Mais, en 969, Othon I’ayant laissé continuer le siége de Bovino, Pandolf

1. Tbid., p. 287 - 293.

2. Gay, Italie méridionale, p. 296 sq.

3. Lindprandi, Relatio de legatione Constantinopolitana, MGH S, III, p.
354; cf. p. 352 - 358; cf. aussi G ay, Iialie méridionale, p. 308 - 309,



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 259

fut désarconné dans un combat et capturé par les défenseurs byzantins
de la ville. Envoyé a Constantinople, il dut y attendre la mort de Ni-
céphore Phokas et P'avénement de Jean Tzimiskés (décembre 969),
dont les dispositions plus pacifiques envers 'empereur germanique lui
offrirent la possibilité — peut-étre & sa propre initiative — de retourner
en Italie, pour négocier avec Othon les conditions de la paix, cette
fois comme représentant du basileus *. Mais sa nouvelle qualité n’empécha
pas les Byzantins de transporter Pandolf toujours sous bonne garde
& Bari, ou il resta encore otage, jusqu’a ce qu’Othon se décidat de traiter 2

Aprés le rétablissement de la paix, Pandolf, qui avait réussi a réunir
sous son autorité Capoue, Bénévent, Spoléte et Salerne, jouira d’une
situation exceptionnelle, et tout en prouvant son dévouement envers
Iempereur d’Occident, il put pratiquement garder sa liberté entre les
deux empires, qui ne semblent plus avoir empiété mutuellement sur
leurs domaines italiens pendant la décennie suivante.

Cette situation changea en 981, lorsque Pandolf Téte de Fer mourut
(en mars), cependant que ’empereur Othon II envahissait ’Apulie by-
zantine, puis la Calabre. Mais il fut vaincu et son armée anéantie par
les Arabes®. Le jeune empereur essaya de nouveau d’avancer en Italie
du Sud en 983, mais il dut retourner a Rome, ou il mourut & la fin de
la méme année.

Entre-temps, la formation politique réunie par Pandoll avait éclaté.
Des insurrections avaient chassé ses fils tant de Salerne que de Bénévent,
qu’ils gouvernaient depuis la mort de leur pére. A Salerne, ce fut le due
et patrice Manson Il d’Amalfi, vassal de Byzance, qui en profita pour y
établir son autorité*, tandis que Bénévent redevint un Etat a part,
sous le gouvernement d’un neveu de Pandolf Téte de Fer, Pandolf II,
dit ’Ancien®. 11 semble qu’Othon 1l prit des mesures contre certains
complices de Manson®, dont I'un, Landolf, avait auparavant gouverné
Salerne pour un instant? et puis avait, peut-étre, trouvé refluge a Cons-
tantinople®. Quant a Pandolf II (982-1014), ses rapports avec Othon III
(983 - 1002), fils et successeur d’Othon 11, ne furent pas des meilleurs et

1. Gay, op. cit, p. 316 - 317.
2. Ibid., p. 317 - 318.

3. Ibid., p. 326 sq.

4. Cf. infra, p. 271.

5. Gay, op. cit,, p. 331 -332.
6. Ibid., p. 339.

7. Ibid., p. 321 - 322,

8. Cf. loc. cit., p. 322, n. 3.




260 D. NASTASE

Pan mil 'empereur germanique mit méme, en vain, le siége devant la
ville de Bénévent pendant plusieurs semaines .

(’est a I’époque marquée par ces événements que se situent I'arrrivée
et I'installation a ’Athos de Léon de Bénévent et des ses compagnons.
En effet, ils y furent d’abord hébergés au couvent d’Iviron, fondé, on
se le rappelle vers 979 /980, et vers 993 vraisemblablement, leur propre
couvent fonctionnait déjaz

L’incursion historique que nous venons de faire nous permet de com-
pléter et de préciser la comparaison que nous avons esquissée entre les
deux cas examinés dans les chapitres précédents, et d’établir que leur
principaux traits communs ou fort similaires sont les suivants:

des princes (le roi David le curopalate, et le duc Pandolf “Téte de Fer”)
des régions frontiéres de Byzance mises en danger par I'invasion étrange-
re, ou encore bouleversées par la guerre civile provoquée par des usur-
pateurs;

ces princes sont considérés par I'empire byzantin comme ses vassaux
— et traditionnellement ils le sont — mais on les retrouve a un moment
donné aux cotés des ennemis du basilleus (Pandolf I¢r secondant Othon I1,
et David aidant Bardas Phokas lors de sa seconde révolte);

a I'époque ou Byzance est en bons rapports avec I'un d’eux (David),
nous rencontrons le fils d’'un grand seigneur de son pays otage a Cons-
tantinople, alors que les bons rapports avec I’autre prince se rétablissent
seulement apres que lui-méme ft arrivé comme prisonnier dans la ca-
pitale byzantine;

enfin, ce sont le pére méme de l'otage dans un cas, et un neveu du
prince prisonnier, frére de son successeur, dans 1’autre, qui deviendront
moines par la suite et fonderont des couvents a 1’Athos.

3. Syméon et Sabbas: le grand Zupan serbe et son
fils, moines et fondateurs & I’Athos

Deux siécles plus tard, I'histoire se répétera avec les Serbes.

Voici en effet ce que nous apprend a ce propos ’évolution des rapports
byzantino-serbes sous le régne d’Etienne Nemanja (vers 1167 - 1196) et
pendant les années suivantes, jusqu’a la mort de celui-ci (1200) comme
moine a I’Athos.

1. Ibid., p. 373 - 374.
2. D. Nastase, op. cit,, p. 293.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 261

S’étant insurgé contre la domination byzantine, le grand Zupan serbe
Etienne Nemanja, aprés quelques succes, fut finalement vaincu par
Manuel Ier Comnéne. Et, en 1172, le voila, lui aussi, amené & Constanti-
nople, ou il fut obligé de conduire, a pied, le cheval de ’empereur, re-
connaissant ainsi sa défaite et sa soumission au basileus, lors de la rentrée
triomphale que la capitale réserva au vainqueur?.

Tant que vécut Manuel Ier, Nemanja n’essaya plus de se rebeller.
Aprés la mort de son suzerain, il attaqua pourtant I'empire byzantin
(1183), aux dépens duquel il put élargir son domaine, d’abord comme
allié des Hongrois? puis en mettant & profit la présence dans les Bal-
kans des croisés commandés par Irédéric Ier Barberousse et leurs rapports
tendus avec Byzance® Mais en 1190, 'empereur Isaac IT Ange lui in-
fligea une défaite, en 'obligeant d’accepter la paix, qui fut scellée par
le mariage d’un fils de Nemanja, Etienne, avec une niéce du basileus,
Eudocie, fille de son frére Alexis?.

Or c’est “vers 11917, donc immédiatement aprés la victoire byzantine,
exactement & ’époque ou fut conclue cette paix, qu'un autre fils de Ne-
manja, Rastko, arrive sur la Sainte Montagne, pour &’y faire moine sous
le nom de Sabbas5 Mais il v a plus.

En 1195, Alexis III (1195 - 1203) succéda a son frére Issac II, qu’il
avait renversé et fait aveugler. Ce changement eut son contrecoup en
Serbie, ot Nemanja abdiqua (1196)¢ au profit de son fils — et gendre
d’Alexis — Etienne, paré du haut titre byzantin de sébastocrator, mais
gui marquait sa dépendance envers le basileus de Constantinople”.
C’est dans ces conditions que, en abandonnant son tréne, Nemanja prit
aussitdt habit monastique sous le nom de Syméon et, aprés un court

1. Ostrogorsky, Geschichte, p. 321 {et n. 2, 3, avec les sources). Pour les
peintures murales célébrant cette victoire et ce triomphe, A. Grabar, Lempereur
dans Uart byzantin. Recherches sur I'art officiel de I’Empire d’Orient, Paris 1936
(==Var. Repr. 1971), p. 40 sq. et 8% (avec sources et reconstitution des scénes).

2. Ostrogorsky, op. cit, p. 329 - 330.

3. Ibid., p. 336 - 337.

4. 1bid., p. 337; C. Jireéek, Geschichte der Serben (réimpression, Amsterdam
1967), I, p. 273 - 274.

5. CI. N.D. Bogdanovié¢-T. Djurié-D. Medakovié, Auf dem
Heiligen Berg. Hilandar, Belgrade 1978, p. 36.

6. Cf. C. Jirecek, op.cit. p. 277 et n. 1.

7. C’est Etienne lui-méme qui se fera appeler, dans ses diplomes, “Etienne grand
zupan et sébastocrator, gendre du couronné par Dieu kyr Alexis, empereur des Grees”.
Cf. G. Ostrogorski, Avtokrator i samodrfac, dans id., Vizantija i Sloveni,
Belgrade 1970, p. 325 et n. 189, 190. Cf. aussi, id., Die byzantinische Staatenhierarchie
{réimpression, id., Zur byzantinischen Geschichte, Darmstadt 1973, p. 125).




262 D. NASTASE

séjour au couvent de Studenica, sa fondation, alla rejoindre sur la
Sainte Montagne son fils Sabbas (octobre 1197)1. Quelques mois plus
tard, ce dernier se déplacait & Constantinople et, & la demande du protos
Gérasime et des higouménes hagiorites, en juin 1198 un chrysobulle
d’Alexis IT1 cédait “au grand Zupan et moine kyr Syméon et a son fils
kyr Sabas” le couvent ruiné de Chilandar pour qu’ils y batissent un cou-
vent serbe athonite? C’est ici que le fondateur de la dynastie des Né-
manides devait finir ses jours en 1200, et jusqu’a sa mort rien ne vint
plus troubler les relations byzantino-serbes.

Les événements qui se dissimulent a l’arriére-plan de la fondation
du couvent serbe du Mont Athos se déroulent, pour ’essenticl, confor-
mément au méme scénario — exactement le méme! — que, deux siécles
plus t6t, dans “le cas géorgien” et “le cas bénéventain”. Nous en infé-
rerons que ce furent précisément tous ces événements qui déterminérent
en dernicre instance ’apparition & ’Athos des couvents fondés et diri-
gés respectivement par Jean I'Ibére (avec son fils Euthyme), par Léon
de Bénévent et par les futurs saints serbes Syméon et Sabbas.

Aussi notre incursion historique fait-elle ressortir clairement que
ceux-ci n’agirent pas de leur propre initiative ni de leur propre gré,
mais qu’ils furent obligés de le faire par Byzance, dans des buts bien
déterminés, relevant d’un véritable programme, dont le caractére nette-
ment politique n’est nullement contredit par les apects religieux qu’il
revét. Dans le cadre de ce programme, la présence a I’Athos de ces hauts
personnages et les couvents qu’ils y élevérent devaient garantir la sou-
mission de leurs souverains (dans la plupart des cas de trés proches pa-
rents & eux) a l’empereur byzantin, tout en montrant d’une maniére
éclatante qu’elle était dictée par la Providence.

Mais cette soumission n’était pas simplement personnelle et elle re-
vétait une signification bien spécifique pour l'idéologie politique by-
zantine. En effet, leur caractére “national”, trés souligné dans les deux
cas connus, et le rang méme que leurs fondateurs détenaient dans leurs
pays respectifs, prouvent que ces couvents devaient signifier de I’appar-
tenance des peuples (dans le sens médiéval du terme) qu’ils représentaient
et de leurs maisons régnantes a la famille des peuples et des souverains
dirigée par 'empereur cecuménique de Constantinople.

1. G. Jirec¢ek, loc cit., p. 277.
2. Le chrysobulle, Actes de Chilandar, publiés par L. Petit ¢t B. Korablev
St.-Pétersbourg 1911 (Viz. Vrem. 17, Supplément 1), no 4. La demande, ibid., no 3,



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATIIONITE 263

4. La dynastie seldjukide des descendants de Qut-
lumu§ et le couvent de Koutloumous

Ces conclusions éclairent d’un jour entiérement nouveau les débuts
du quatriéme des couvents qui avaient attiré notre attention, a savoir
celui de Koutloumous.

Comme P. Lemerle I’a souligné, “par un fail unique a I’Athos, le nom
de ce couvent” — «povy o0 Kovthovuodeon (Koutoviupoion, Kouthouuou-
otov)» — “est un patronyme ture” L

C’est & Porphyre Uspenskij que revient le mérite d’avoir soutenu le
premier que le fondateur du couvent de Koutloumous fut un prince
de la dynastie des sultans seldjukides d’Ikonium, descendant de Qutlu-
mud 172 (mort en 1063). Il se trompa néanmoins en l'identifiant avec
un fils — qui se serait fait baptiser vers 1283 — d’“Aseddin”, le couvent
étant en toul ecas beaucoup plus ancien® Ensuite, il remplaca méme
cette hypothése par une autre, qui repose sur une mélecture .

Apres Porphyre Uspenskij, ce fut Manuel Gédéon qui affirma que le
couvent tire “manifestement” son nom de celui de “Koutloumous”, un
descendant du “chel des Arabes” homonyme qu’il connaissait de Cé-
drénus et qui fut en réalité le Seldjukide Qutlumus. Mais Gédéon n’y
{it aucune autre précision et, tout en notant aussi que, selon Uspenskij,
ce couvent aurait été fondé “peu avant 13257, il plaga sa fondation
(sans fournir de raisons) sous Alexis I¢r Comneéne (1081 - 1118), “vers
la fin du XIe siécle ou au début du XTIe”5,

Reprenant le probléme du nom et des origines du couvent de Kout-
loumous, Paul Lemerle montre que le plus ancien témoignage attestant
son existence remonle a aolt 11698 Constatant, par ailleurs, que
chez les historiens byzantins le nom de Kouvthovpolons se transmit
aussi aux fils de Qutlumus Ier, le savant frang¢ais aboutit & la conclusion
qu’il faut croire que c’est I'un des “nombreux descendants” de celui-ci

I. Actes Kutlumus, p. 1.

2. Opisanie monastyrej Afonsk'h o 1845 - 6 godah, Zurnal Ministerstva Narodnogo
Prosves$éenija 58 (1848), p. 60.

3. P. Lemerle, Actes Kutlumus, p. 3, 4 -5.

4. Comme I'a montré P. Lemerle, loc. cit., p. 3.

3. M. Gédéon, O "Abws. Avauviosig - &yypapa - oqusidoeg, Constantinople
18835, p. 181 - 182 et n. 203, 204. Ces données passérent tacitement, presque telles-
quelles, dans le Hegrypapixog xatdloyoc Téw. . . awloudvaw . . . 8yyoedpwv meol Ty év
“Afw povdw. . .,de K. Délikanis, Constantinople 1902, p. 175. Le témoignage
invoqué par Gédéon, Skylitzes, p. 446,

6. Actes Kutlumus, p. 4.



264 D. NASTASE

qui, passant “non seulement aux Byzantins, mais au christianisme. . .
alla sans doute finir sa vie au Mont Athos” ou, & une date comprise
entre 1063 (mort de Qutlumus§ Ier) et 1169 (voir plus haul), il “fonda
notre couvent, qui perpétua son nom”. Et, “en attendant de nouveaux
documents”, de proposer un rapprochement de ces termes, pour placer
cette date au début ou pendant la premiére moiti¢ du XIIe siécle®.

Il me semble pourtant qu’on peut, de prime abord, reculer un peu
cette période, et la restreindre encore, a la génération des fils de Qutlu-
mu§ Ier, étant donné qu’en dehors de celui-ci les sources byzantines ne
donnent le nom de Koutloumousis qu’a ses fils, et non pas aux des-
cendants de ces derniers?

Ce sont les résultats acquis par notre recherche qui, tout en confir-
mant la justesse de cette précision, nous offriront la clé du phénomeéne
autrement si singulier d’un prince turc moine hagiorite et fondateur
d’un couvent athonite.

C’est aprés le désastre byzantin de Mantzikert (1071) que les Tures
purent s’installer en Asie Mineure. A cette époque, Qutlumus Ier était
déja mort depuis quelques années (en 1063 /43). Mais ses fils, mentionnés
pour la premiére fois en 10754, se mélérent peu apres aux luttes pour
le trone de Byzance, prenant le parti de Nicéphore Botaniate (1078 -
1081), auquel ils prétérent hommage, “de cette maniére devenant, dans
un sens, eux aussi des Byzantins”® A la faveur des révoltes d’autres
prétendants byzantins, ils réussirent vite a s’emparer de presque toute
I’Asie Mineure, & P'avénement d’Alexis Ie* Comnéne leur domination
s’étendant jusqu’a la Propontide® Le plus important d’entre eux, le
premier sultan de Rtm, fut Soliman, qui, selon Anne Comnéne?, était
arrivé & commander “a tout 'Orient”.

1. Ibid., p. 5.

2. A Pinstar des fils de Qutlumus, appelés parfois de leur patronyme, le fils de
Soliman b. Qutlumug, Qilig-Arslan, sera appelé aussi Sulaiman, d’aprés son pere
(Cl. Cahen, La premiére pénétration turque en Asie-Mineure (seconde noitié du
XlIe s.), Byzantion 18, 1948, p. 46, n. 2), mais, pour autant que je sache, jamais
du nom de son grand-pére.

3. Cl. Cahen, op. cit., p. 44, n. 1; “dhu’l-hidjdja 456/décembre 1063 - janvier
10647, id., Quilumus et ses fils avant I’ Asie Mineure, Der Islam 39 {1964), p. 24.

4. Ibid., p. 25. On trouvera dans cet article de Cl. Cahen le peu d’informations
que 'on posséde sur Qutlumus, ainsi que sur ses fils pour la période précédant leur
installation en Asie Mineure.

5. 1d., Pre-Ottomar. Turkey, Translated from French by J. Jones-Williams,
Londres 1968, p. 75; of. id., La premiére pénétration. .., p. 43.

6. Ibid., p. 42 - 43.

7. Alexiade, 111, XI: éd. Leib, t. I, p. 186, 1. 13 - 14.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 265

Alexis Ier lanca contre les Tures quelques attaques de “commando”,
ce qui, toujours d’aprés Anne Comnéne, aurait amené “le sultan a de-
mander instamment la paix” 1.

En réalité, Pempereur dut accepler l'existence du nouveau sultanat,
mais par un procédé caractéristique pour la politique et I'idéologie by-
zantines, Soliman ben Qutlumu§ devint formellement un client de
PEmpire, le basileus étant censé lui avoir concédé, comme & un vassal,
le gouvernement des territoires perdus. Selon I'expression suggestive de
Claude Cahen, Constantinople en fit ainsi “un sultan dans I’Empire
byzantin” 2

A Tinstar des autres cas que nous avons examinés, nous inférerons,
en toute certitude, qu’entre cette convention d’une part — c’est-a-dire
entre la position qu’elle créait a la dynastie des “Qutlumus” et a ses
possessions dans le cadre du systéme byzantin —et, d’autre part,
I’apparition & ’Athos d’un couvent fondé et dirigé par un membre
de cette dynastie, il vy a un rapport direct, la premiére expliquant la
deuxiéme.

Nous croyons done pouvoir conclure que le couvent de Koutloumous
fut fondé peu aprés 1081, pour consacrer l'allégeance a I'empereur Ale-
xis Ier de Soliman ben Qutlumu$, mais aussi la légitimité de son pouvoir
et de son nouvel Etat, et que le fondateur de ce couvent fut un proche
parent de Soliman, vraisemblablement I'un de ses [réres, comme le
suggtrent le nom méme qu’il a transmis a sa fondation et, par ailleurs,
les exemples d’un Léon (frére du duc de Bénévent) et d’un Sabbas
(fils de Nemanja, mais aussi frére du grand Zupan et sibastocrator
Etienne).

Chose curieuse, nos conclusions rejoignent, au fond, la tradition
athonite, qui attribue en général la fondation de Koutloumous & Alexis Ier
Comneéne.

Comme les exemples ibére et serbe l'indiquent, ¢’était le basileus qui
concédait aux fondateurs étrangers les couvents qu’ils batissaient a
I’Athos, le chrysobulle qu’il leur octroyait en l'occurence constituant
la véritable charte de fondation du couvent en question?® Il est done
parfaitement compréhensible qu’au fil du temps les moines aient pré-
féré considérer comme vrai fondateur de leur couvent Alexis [er Comnéne

1. Ibid., IlI, XI, 4 =p. 138, 1. 7 - 8; mais, malgré les succeés de ces incursions,
Pimminence de I'attaque normande forca le basileus “d’accepter un traité de paix”,
loc. cit,, 5=1. 8-24. Cf. Dolger, Regesten, no 1065.

2. Cl. Cahen, La premiére pénétration. .., p. 4%

3. Ci. le cas de Chilandar, supra, p. 262.




266 D. NASTASE

et non le prince turc qui le fut, certes, mais sous 1’égide de cet empereur.
Par ailleurs, comme le couvent continua de porter son nom, une autre
tradition attribua sa fondation a un moine, devenu un saint, I’“8auog
Kovthoupodong” L

Nous rencontrons Alexis Comnéne et un moine Koutloumousis en-
semble, comme fondateurs de notre couvent, dans un document qui pré-
tend aussi que ce dernier portait le nom monastique de Calliste %

Mais, comme P. Lemerle I'a depuis longlemnps prouvé, ce document
n’est qu’un “faux grossier”, di a4 “quelque moine ambitieux” qui, au
XVIe siécle, “copia. .. le chrysobulle de fondation conservé dans les
archives d’un couvent voisin, Dionysiou, et que I’empereur de Trébi-
zonde, Alexis 111, avait en 1374 déliveé & ce monastére. 1l se contenta
de remplacer le nom de Dionysiou par celui de Kutlumus, et la date
de 1374 par celle de 1082, en sorte que le nouveau chrysobulle, aux
veux d’un lecteur ignorant, ou enclin & une indulgence complice, parit
émaner d’Alexis Ier Comnéne” 3.

Tout cela est parfaitement vrai: il y aurait seulement & ajouter que
le faussaire remplaga aussi le nom du fondateur-higouméne Denys
(Arovbsiog), auquel Alexis III de Trébizonde octroya le chrysobulle
de Dionysiou, par celui d’un higouméne Calliste = Koutloumousis?.
On ne peul pas toutefois tenir pour certain que, comme le laisse entendre
P. Lemerle, tous les historiens de 1’Athos qu’il cite pour avoir affirmé
que le couvent de Koutloumous ful fondé par Alexis Ier5) tirérent ce
renseignement du faux en question.

En fait, seuls quelques-uns des plus récents d’entre eux évoquent
ce document, et encore le role qu’ils assignent a Alexis Comnéne n’est
pas le principal. Ce sont: S. Kalligas, selon lequel Alexis I°r refit seule-
ment le couvent, qui madowdk Extichn wapx tol nthrope; Kouthoupovsionv
xohodpevou 85 G. Smyrnakés, qui affirme que le couvent existait en
9887, mais qui ajoute néanmoins que Q¢ Bputng 8 adtic [tHg novis]

1. P. Lemerle, Actes Kutlumus, p. 3.

2. Dans le texte, ...xaOnyntH xod lepopovaye b Kadiiate t0 snohoduevoy Kout-
aovpobet. . . Actes Kutlumus, Appendice I, p. 227, 1. 46.

3. P. Lemerle, op. cit., p. 1.

4. Cf. ibid., p. 226.

5. “Depuis Jean Comnéne et Barskij, jusqu’a Kalligas, Gédéon, Smyrnakes et
Kténas”. Ibid., p. 2.

6. S. Kalligas, “Afwvias ftor advropos meoryoaps; Tob “Ayplov “Opovs " Abwvo;,
Mont Athos 1863, p. 92.

7. Date doublement erronée, voir P. Lemerle, dces Kutlumus, p. 4 et

n. 23



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (BECUMENIQUE ATHONITE

1o

6

~1

ovapésztar mARY FAov xal 6 "AlZweg A 6 Kopwnvésl; Chr. Kténas,
qui ne fait que passer en revue les versions et les dates proposées par
certains de ses prédécesseurs, dont la version de Kalligas?® Par contre,
nous avons vu que M. Gédéon, qui sait trés bien indiquer Porigine du
nom de Koutloumous, considérait que le couvent appelé ainsi [ut
fondé “sous I’empereur Alexis Comnéne (¢l 7ol adroxpatopoc “Aiekiov
Kopvnvol) vers la fin du XI¢ siécle ou au début du XII*”3 ce qui
indique clairement qu’il n’a pas utilisé¢ le faux chrysobulle, ou le couvent
est dit fondé par (et non sous) Alexis I°r, et & une date trés précise (aoit
1082).

Quant aux historiens plus anciens, tant Jean Comnéne, dans son
Proskynitaire* que Barskij, se contentent d’affirmer que le couvent
fut fondé par Alexis Comneéne, sans préciser quand, et le second déclare
méme qu’on ne trouve pas la date exacte de sa fondation?®, ce qui prouve
qu’il n’a pas connu celle inscrite dans le faux chrysobulle.

11 semble done que le faussaire de Koutloumous ne voulut qu’étayer
d’un prétendu acte une tradition athonite déja existante, qui repose
sur des éléments authentiques.

Dans cette éventualité, notre faux chrysobulle ne ferait qu’enregistrer
pour la premiére fois cette tradition, dont les origines remonteraient &
I'époque méme ou fut fondé le couvent de Koutlomous. Mais, quoi qu’il
en soit, la date qu'on y attribue a cctte fondation est 1082, c¢’est-a-dire
Pannée qui suivit 'avénement d’Alexis I°* Comnéne, ainsi que le ré-
tablissement de la paix qu’il conclut avec Soliman ben Qutlumus. Cette
date signifierait donc elle aussi, & sa mani¢re, du rapport que nous avons
établi entre la fondation du couvent athonite de Koutloumous et la
place que les conditions de cette paix assignaient au sultan de Rim et
a ses possessions en les subordonnant a 'empercur byzantin.

1. G. Smyrnakeés, To “Aywr "Oooc, Athénes 1903, p. 518.

2. Chr. Kténas, "Aravra va & “Ayiw "Oper isoa xabibpduara. .., Athénes
1935, p. 542.

3. Cf. supra, p. 263.

4. pooxvvyrdoor 1ob “Aylov "Ogovg tob "AfBwvoc. Rédigé en 1698 et imprimé
pour la premitre fois en 1701. Cetie premieére édition, pratiquement introuvable,
fut reproduite par B. de Montfaucon, Palacographia Graeca. .., Paris 1708
{le passage concerné, p. 483} et, tout récemment, par la maison d’édition athonite
Pansélinos, Karyés 1984, avec introduction, liste des éditions et bibliographie par
Phiéromoine dustin Simonopétrite (le méme passage, p. 77).

5. V. G. Barskij, Stranstvovanija po svjatym mestam vostoka s 1723 po
1747 g., I1I, Vioroe poseitente. .., ¢d. N. Barsukov, Sti.-Pétersbourg 1887,
p. 164.

S s s

e w

D



268 D. NASTASE

III. AUTRES ITALIENS ET CAUCASIENS AU MONT ATHOS

Les résultats auxquels nous avons abouti jusqu’ici nous permettent
d’élargir notre enquéte & d’autres couvents fondés par des moines plus
ou moins étrangers. Il va de soi que ces résultats peuvent trouver une
application, et donc une vérification, particuliérement éloquentes, dans
les cas ou ces moines proviennent de régions revendiquées par Byzance
en Italie et au Caucase, et s’installent & ’Athos a la méme époque, ou
peu s’en faut, que Léon de Bénévent et les Géorgiens.

Pour Pltalie, il en est ainsi des athonites amalfitains, calabrais et
siciliens.

1. Le couvent de I"Amalfitain

On considérait tout récemment encore que les informations concernant
le couvent surnommé “de I’Amalfitain”, ou “des Amalfitains”, sont re-
lativement nombreuses, ou en tout cas suffisamment pour permettre
de retracer les principales étapes de son histoire®

Nous avons vu pourtant que 'opinion selon laquelle ce couvent aurait
été fondé par Léon de Bénévent n’a aucun appui documentaire. Par
ailleurs, il nous faut renoncer a la presque totalité des témoignages a
I’aide desquels on a cru pouvoir reconstituer ses débuts. 1l s’agit en
effet de signatures latines apposses sur des actes athonites, considérées
comme appartenant, toutes, a des Amalfitains, mais qui, en rialits,
ne fournissent aucune indication quant a l'origine des signataires?

Mais bien str, cela n’exclut pas la possibilité mém- que parmi ceux-ci
il y ait eu des Amalfitains, dont la présence au Mont Athos encore du
temps de saint Athanase de Lavra est en tout cas attestée par ses Vies3.
C’est sans doute de la méme époque que date le couvent athonite amal-
fitain, dont la premiére mention documentaire remonte a 10104

En prenant en discussion les conditions générales qui expliqueraient,
selon lui, la fondation de ce couvent, A. Pertusi ne manque pas de re-

1. Notamment Pertusi, Monaster, p. 217 sq.; ef. P. Lemerle, Les ar-
chives du monastére des Amalfitains au Mont Athos, ELBS 23 (1953) (=id., Le monde
de Byzance: Histoire et Institutions, Var. Repr. 1978, XXII), p. 548 - 566.

2. Je I'al montré dans mon article cité, davfdvovoa dbwvitien povi. .., p 287 -
290.

3. Vitae duae: Vie A, ch. 178; Vie B, ch. 47. Athanase est morl vers 1000 {au plus
tot en 997). J. Noret, dans op. cit.,, p. CX - CXI, n. 25. Dans les deux Vies,
Amalfi est comprise dans une liste des régions lointaines dont les habitants venaient
a I’Athos au temps d’Athanase. Pour cette liste, infra, p. 272.

4. Cf. D. Nastase, op. cit.,, p. 290 et n. 4; cf. aussi infra, p. 271.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 269

marquer que “gli Amalfitani furono tra i primi a fondare colonie commer-
ciali a Costantinopoli e nel vicino Oriente”!. Et de supposer que leur
colonie de la capitale byzantine — ou ils sont déja signalés en 944, et
ou ils possédérent deux couvents — était “assez florissante” vers la
fin du Xe¢ siécle, pour conclure: “Nessuna meraviglia quindi se alla fine
dello stesso secolo troviamo alla Santa Montagna una istituzione mo-
nastica che porta il loro nome” 2.

Ce rapprochement est cependant trop général, et il n’épuise qu’en
apparence le probléme des motifs qui déterminérent la fondation de
cette “institution monastique”.

On P'a vu, les Amalfitains n’ont pas été les seuls moines italiens a
venir s’installer au Mont Athos et y fonder un couvent. Or, ni pour
les Bénéventains, ni pour les Siciliens, ni pour les Calabrais non plus,
on ne saurait parler de l’existence de rapports économiques pour ex-
pliquer ce phénoméne. Par ailleurs, Amalfi ne ful pas la seule ville mari-
time italienne & avoir entretenu des relations commerciales soutenues
avec Byzance et possédé une colonie a Constantinople. Un peu plus
tard, il en fut de méme de Venise et de Pise et, ultérieurement, de Génes,
leur concurrente®. Mais, pour autant que je sache, cela n’entraina pas
Papparition de couvents, vénitien, pisan ou génois, a I’Athos.

On pourrait, certes, objecter pour les deux derniéres de ces villes,
que D’établissement de leurs colonies sur le Bosphore est ultérieur au
schisme de 1054 (des Pisans, a partir de la fin du XIe siécle, des Génois
en 1155)4 Mais le couvent athonite amalfitain continua d’exister long-
temps aprés 1054: en 1198 il fonctionnait encore® A en juger d’aprés
un acte de 1087, que son higouméne signe immédiatement aprés celui
de Lavra® I'on dirait méme que pendant les décennies qui suivirent le
schisme il jouissait d’une sitnation importante?’. Du reste, Pise entre-

1. Pertus1, Monaster:, p. 218.

2. Ibid., p. 218 - 220.

3. Cf. (y compris pour la colonie constantinopolitaine d’Amalfi) R. Janin,
Constantinople byzantine, Paris 1964, p. 245 - 253. Pour les Anconitains établis
a Constantinople, ibid., p. 254. Cf. aussi infra.

4. Loc. cit., p. 249, 250.

5. Actes de Chilandar cit., no 3, 1. 19 - 20; no 4, 1. 33, 60.

6. Actes de Philothée, publiés par W. Regel, E. Kurtz et B. Korablev,
St.-Pétersbourg 1948 (Viz. Vrem. 20, Supplément 1), no 1, 1. 154 - 155. C’est dans
le méme ordre qu’il est cité dans le texte de 'acte, 1. 72- 783, 77-78, ¢f. P. Le-
merle, Les archives..., p. 553.

7. Dans un acte de Lavra de mai 1017, “le moine Jean 1’Amalfitain” signe méme
immeédiatement aprés le protos (Actes Lavra 12, no 24, 1. 40), ce qui serait encore

e e s



270 D. NASTASE

tenait dés avant 1054 des rapports amicaux avec Constantinople, et,
en 1006 c’est grace au concours de sa flotte que Byzance put vaincre
sur mer les Arabes et éloigner ainsi le péril de leurs incursions dans
ses possessions de I'ltalie méridionale?.

Cependant, un simple coup d’ceil sur la carte permet de constater
que Pise comme Génes et Venise aussi, se Lrouvaient trés loin de ces
possessions et qu’elles échappaient & tout controle byzantin possible.
11 est vrai que, a la différence des deux premiéres, Venisc acceptait un
semblant de suzeraineté byzantine et que ses ducs — puis, en dialecte
local, doges — portaient des titres auliques byzantins. Mais, en fait,
Constantinople ne pouvait plus imposer sa volonté & la cité des lagunes,
située déja hors de son rayon d’action. Par contre, & partir justement
de la seconde moitié du Xe siécle, Byzance sera de plus en plus tribu-
taire du commerce maritime vénitien et en 992 Basile Il accordait de
larges priviléges aux marchands de la République?® Plus tard, Byzance
dépendra militatrement aussi de la flotte de Venise, puis de celle de
Génes, mais déja en 1003 ce fut le concours de la premicre qui obligea
les Arabes & lever le siége de Bari3.

C’est bien différement que se présentait la situation d’Amalfi. Cette
minuscule république maritime se trouvait a proximité des possessions
directes byzantines de I'Italie du Sud et elle reconnaissait a Constanti-
nople une autorité qui n’était pas toujours formelle. C’est qu’elle y
voyait une garantie contre des voisins dangereux, comme le duché de
Naples, auquel elle avait appartenu et de la tutelle de qui elle s’était
laborieusement affranchie, ou comme Capoue et Bénévent?® Ces liens

mieux, mais, malheureusement, ce document est suspect {cf. les commentaires des
éditeurs, p. 163; cf. aussi D. Nastase, op. cit.,, p. 290). Pour cet essor du
couvent amalfitain, ¢f. Pertusi, Monasteri, p. 228 et n. 39.

1. Cl. “Iotopia 100 “Eldnmxot “Ebvovg, 8, Athénes 1979, p. 127 {auteur du chapi-
tre, N. Oikonomidés).

2. Par un chrysobulle fameux (de mars 992), conservé dans une traduction la-
tine publiée plusieurs fois.

3. R. Cessi, Venezia ducale, 1, Duca ¢ popolo, Venise 1940, p. 392 - 393; cf.
N. Oikonomides, loc. cit.

4. Plus récemment, M. Balard, Amalfi et Byzance (Xe¢ - X1l¢ siéeles), TM 6
{1976), p. 85 - 95, avec indications bibliographiques, p. 85, n. 2. Comme ’auteur
le fait justement remarquer, I'“indépendance de fait” qu’Amalfi avait gagnée, élait
“moins dirigée contre le gouvernement de Constantinople que contre I'autorité du
duc de Naples” (p. 85) et Byzance “accepte d’autant mieux cette «autonomie pé-
riphériquen. .. que les Amalfifains luttent vaillamment contre les Lombards de
Bénévent et de Salerne, et donnent au basileus les marques d’allégeance qui lui
sont dues” (p. 85 - 86).



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 271

de dépendance s’étaient relachés avant I’avénement de Nicéphore Pho-
kas. Mais ils se ressérérent, semble-t-il, sous le régne de cet empereur,
dans 'armée duquel les contingenis amalfitains ont joué un réle impor-
tant!, et surtout vers 970, justement pendani que Pandolf Téte de Fer
se trouvait prisonnier & Constantinople et que les troupes byzantines
ravageaient ses possessions et assiégeaient Capoue?Z

Aprés le retour de Pandolf, ses relations avec Manson 11, duc et patrice
d’Amalfi, seront trés tendues, a cause de leurs visées sur Salerne®. Dans
celle rivalité, ce fut d’abord le prince de Capoue et de Bénévent qui
eut le dessus? Mais a4 sa mort (981), Manson II chassa son fils nommé
aussi Pandolf, prince de Salerne, qu’il annexa a ses Etats® Ce change-
ment se fit au détriment de ’Empire d’Occident, mais il dut aussi mé-
contenter le duc de Naples, bien qu’il arborat a 'époque, tout comme
celui d’Amalfi, des titres byzantins. En effet, en essayant, sans succés,
de reprendre Salerne a Manson, Othon II s’arréte d’abord & Naples, ou
J. Gay pensait avec raison qu’il est “accueilli sans doute avec défé-
rence par le duc Marin [II], & cause de la jalousie qui sépare Naples
d’Amalfi” 8.

On comprend que dans ces conditions Amalfi avait grand besoin de
Pappui de Byzance et que, pour Uobtenir, elle devait lui donner des
garanties de son allégeance. Or c’est dans un but similaire et dans des
conditions en plus d’un point semblables, qu’avaient été fondés les
autres couvents athonites étrangers dont nous nous sommes occupé.
Nous en déduisons que ’apparition, dans ces circonstances, d’un cou-
vent amalfitain & ’Athos répond aux mémes motifs et, par conséquent,
que ce couvent fut fondé précisément pour prouver la dépendance d’A-
malfi envers 'empire byzantin.

Quant a la date de sa construction, que nous avons supposé remonter
4 I’époque de saint Athanase, notre déduction nous permet de la placer
quelque temps (pas plus de quelques années) aprés les événements qui,
en 981, bouleversérent a ’avantage de Byzance la configuration politique
de I'Italie méridionale.

Liudprandi, Relatio..., MGH S, I, p. 357.
Gay, lialie méridionale, p. 321.
Ibid., p. 321 - 322.
Loc. cit., p. 322.
. Ibid., p. 831-332; A. Hofmeister, Zur Geschichte Amalfis in der by-
zantinischen Zeit, BNJ 1 (1920), p. 114 - 115.
6. Italie méridionale, p. 332; cf. p. 339 - 340.

Lt W N =



272 D. NASTASE

2. Le couvent du Calabrais

Si Bénévent et Amalfi étaient des Etats vassaux de Byzance, la Ca-
labre était un theme byzantin, administré par les fonctionnaires du ba-
sileus.

Selon la Vie du saint calabrais Barthélemy de Simeri, celui-ci, aprés
avoir fondé (vers 1101 - 1103)* le couvent de Santa-Maria Nea-Hodi-
gitria (dit “del Patir”) & Rossano, se rendit a Constantinople, ou il fut
trés bien recu par Alexis I°* Comnéne, et ol un personnage important
de la cour, Basile Kaliméris, lui confia la réorganisation du couvent de
Saint-Basile, qu’il possédait & ’Athos. Saint Barthélemy aurait accepté
et mené & bonne fin cette tache, et ce serait en souvenir de lui que ce
couvent se serait appelé, “jusqu’aujourd’hui”, «r0 povxoTiplov 7ol
Korafpoin 2.

Cette explication n’est pas recevable, du moins telle-quelle. C’est
que “le monastére du Calabrais” existait indubitablement a 1’Athos,
non seulement avant la date attribuée par I'hagiographe au voyage
du saint calabrais a Constantinople®, mais encore avant I’avénement
d’Alexis Ier Comnéne (4 avril 1081) qui, selon la méme source, régnait
a 'époque de ce voyage.

IEn effet, la plus ancienne mention connue de ce couvent remonte
& octobre 1080%. Mais il ne s’agit 14 que d’un terminus ante guem, et
c’est déja “vers 970” que l'ermite calabrais Nicéphore le Nu arrivait
4 I’Athos 3, pour s’y convertir au cénobitisme®. Par ailleurs, la Calabre
est comprise dans une liste des contrées lointaines d’oi1, selon les Vies
d’Athanase de Lavra, la renommée de celui-ci attirait vers I’Athos bien
du monde, “de Rome elle-méme, d’'Italie, de Calabre, d’Amalfi, d’Ibé-
rie, d’Arménie...”?. Or, comme Denise Papachryssanthou 1’a bien
remarqué®, “dans cette liste. . . figurent probablement toutes les régions
et tous les groupes ethniques représentés au Mont Athos vers la fin
du Xe et le début du XIes.”. Mais deux au moins de ces groupes — les

1. Cf. Pertusi, Monastert, p. 238, 241.

2. P. Batiffol, L’abbaye de Rossano. Contribution & I’histoire de la Vati-
cane, Paris 1891 {(=Var. Repr. 1971), p. 2sq. CGf. Pertusi Monasteri, p. 238 - 239.

3. Cf. ibid., p. 241.

4. F. Dolger, Aus den Schatzhkammern. .., no 104, 1. 26 - 27.

5 Cf. D. Papachryssanthou, Aectes Prétaton, p. 83.

6. Vitae duae: Vie A, ch. 161 - 162; Vie B, ch. 43, 1. 27 - 50.

7. G. .. and e ‘Poune adtie, "Trarlag, KadaBplag, *Apdiong, "IBnplag, "Apueviag . . .».
Ibid., Vie A, ch. 158, 1. 6-7, Vie B, ch. 43, 1. 14 -16.

8. Actes Prétaton, p. 83, n. 210.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 273

Ibéres et les Amalfitains — possédaient a cette époque leurs propres
couvents, fondés dans les conditions qu’on a vues®. On pourrait donc
admettre que le couvent athonite appelé “du Calabrais”? ou “des
Calabrais” 3, fut fondé lui aussi vers la méme époque et dans le méme
but que les autres établissements monastiques qui représentaient a
I’Athos les possessions byzantines du sud de la péninsule italienne.

Quant au témoignage de la Vie de saint Barthélemy de Simeri, il
faut accepter avec Pertusi, comme le plus probable, que le couvent
¢tant déja appellé 1ot Kodafpol, “I’agiografo abbia creduto opportuno
di deduire tal nome del fatto del soggiorno del santo con intento mani-
festamente elogiastico™ 4.

Mais cette hypothése, pour vraisembable qu’elle soit, ne suffit pas a
expliquer la présence et I'activité mémes, & Constantinople et au Mont
Athos, d’un représentant de marque du monachisme calabrais de I’épo-
que normande, un bon demi-siécle aprés le schisme de 1054 et plusieurs
décennies aprés que la domination byzantine ait cessé en Italie. Nous
savons en échange que la conquéte des possessions byzantines d’Italie
par les Normands de Sicile (dernier acte, la chute de Bari, 1071), ne
mit pas fin a leur conflit avec les empereurs byzantins et que, dans le
cadre de ce conflit, Manuel Ier Comnéne fit une tentative trés poussée
de reconguista italienne 5. Mais, avant Manuel, son grand-pére Alexis Ier
avait espéré revenir en Italie, & la faveur d'une conjoncture défa-
vorable aux Normands et de la Querelle des Investitures. Alexis prit
partie pour le pape Pascal II, qu’Henri V avait arrété et forcé a le cou-
ronner empereur (1111). Le basileus projeta méme de se faire, lui, cou-
ronner & Rome et en accord avec Pascal 11, il {it une tentative de réu-
nion des Eglises, laquelle amena & Constantinople I’archevéque de Mi-
lan en tant que délégué du pape®. Or saint Barthélemy de Simeri n’était
pas un inconnu pour Pascal II qui, vers 1105, prenait des mesures en
sa faveur?.

1. Pour d’autres régions de la méme liste, infra, p. 278, 311. Pour la région qu’on
y appelle “Italie” et qui, &4 mon sens, doit étre identifiée avec le catépanat byzantin
de cenom, cf. D. Nastase, op. cit.,, notamment p. 292 - 293.

2. Comme dans I'acte d’octobre 1080 et dans la Vie de saint Barthélemy.

3. Comme dans un acte athonite de 1108 (?). Actes Laora 12, no 57, 1. 69,

4. Pertusi, Monasteri, p. 241.

5. 1l suffit ici de renvoyer & la présentation qu’en fait Bréhier, Byzance,
p. 271 - 272.

6. Ibid., p. 261.

7. P. Batiffol, op.cit.,, p. 6, 16; Pertusi, op. cit.,, p. 238. Pour saint
Barthélemy en tant qu’“‘agent grec des grandes créations centrales [monastiques]

18

[,

L .



o
~3
"~

D. NASTASE

Sa venue & Constantinople sensiblement a la méme époque et dans
de pareilles circonstances, la réception et les égards que lui réservérent
la le couple impérial et “tout le sénat”, les dons qu’Alexis I¢r lui pro-
digua?, la proposition d’aller a ’Athos faite par un personnage en vue
a la cour, voild autant d’indices que la mission accomplie a la Sainte
Montagne par saint Barthélemy de Calabre doit étre mise en rapport
avec les projets italiens de la politique impériale byzantine, et qu’eclle
s’explique par le role que Byzance accordait & la communauté athonite
dans le cadre de cette politique.

3. Le couvent du Siecilien

Le couvent athonite 1ol Zwerod fut fondé avant 985 “par un moine
nommé Luec, originaire de Sicile” 2, Il était placé sous le vocable de
saint Jean le Théologien ? et en 985 son higoumeéne s’appelait Phantinos®.
D’autres higoumeénes figurent dans des actes de®: 996¢, 10097, 10168,
1030 (probablement)® 10341 1035, 108112 108313, 1108 (?)4 Aprés
quoi, le couvent n’est plus mentionné. Au XIVe¢ siécle toutefois, une
notice dorsale athonite en slavon se référe encore (méme si ce n’est,
peut-étre, que par mégarde) & un monydrion du Sikélou (Za Sikeelu)?s.

normandes”, A. Guillou, Grees d’Italie du Sud et de Sicile au Moyen Age: Les
moines, Mélanges d’Archéologie et d’Histoire 75 {1963) (= id., Studies on Byzantine
ltaly, Var. Repr. 1970, XII), p. 96.

1. P. Batiffol, loc. cit.,, p. 6.

2. D. Papachryssanthou, Actes Prétaton, p. 90.

3. Cf. P. Lemerle, Actes Seint-Pantélééemén, p. 57.

4. En janvier 985, un acte d’Iviron est écrit Six yerpde Pavrivou Ayoduevou poviie
povoyob Aouxd Tob Zwxerob. G. Smyrnakeés, op. cit,, p. 39; ¢f. D. Papa-
chryssanthou, loc cit., n. 301; cf. aussi P. Lemerle, op.cit., p. 56-57.

5. Une liste, P. T.emerle, loc. cit., p. 57.

6. Actes Lavra I2, no 12, 1. 29,

7. Actes de Chilandar, n° 1, “1. 7 et 1. 49 ol figure le vocable tou Théologou”
P. Lemerle, Actes Saint-Pantéléémon, loc. cit,

8. Actes de Xéropotamou, édition diplomatique par J. Bompaire, Paris
1964, no 3, 1. 18, 29, 56.

9. Actes Saint-Pantéléémon, no 1, 1. 20.

10. Actes d’Esphigménou, édition diplomatique par J. Lefort, Paris 1973,
no 1, 1. 45.

11. Actes Lavra 12, no 29, 1. 23.

12. Actes de Xéropotamou, no 6, 1. 58.

13. Actes de Xénophon, publiés par L. P etit, St.-Pétershourg 1903 (Viz. Vrem.,
10, Supplément 1), no 1, 1. 309,

14, Actes Laora 12, no 57, 1. 68, Cf. Actes de Xéropotamou, p. 60.

15. Actes de Xéropotamou, n° 13, p. 102; ef. P. Lemerle, Actes Saint-Panté-
léémén, p. 57.



[ 3]
~3
@

DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE

La Sicile avait été conquise par les Arabes entre 827 et 902. Mais
quelques centres grecs au nord-est de 1'ile avaient réussi & garder leur
liberté longtemps encore et ce n’est qu’en 962 - 963 que les envahisseurs
musulmans purent venir & bout de leur résistance?.

Nicéphore Phokas réagit en organisant une grande campagne contre
les Sarrasins de Sicile, mais qui {init par un désastre en 9652 Et pourtant,
la méme année nous rencontrons encore un stratége de Sicile3, diffé-
rent de celui de Calabre?, et pendant la premiére moitié du XIe siacle
Byzance essayera de nouveau, et plusieurs fois, de reprendre I'ile par
les armes 3.

Fondé ante 985, donc & une date proche en tout cas de celle de I'ex-
pédition envoyée en Sicile par empereur fondateur de Lavra, el conti-
nuant a exister lors des expéditions ultéricures et encore quelque temps
ensuite, le couvent tou Stkélou devait, a mon sens, marquer dans le
sein de la communauté athonite cccuménique 'appartenance de la Si-
cile a 'empire qui tentait de la récupérer.

4., Les Arméniens a 'Athos

En retournant de nouveau a 'autre bout du monde byzantin, en Orient,
la lutte menée par ’Empire pour s’assurer la domination du bastion
caucasien visa tout autant — sinon plus —1’Arménie que la Géorgie.
Au cours de cette lutte, 'histoire des peuples et des formations politiques
du Caucase est d’ailleurs si intimement mélée, qu’il est souvent difficile
de tracer une limite précise entre les possessions des princes géorgiens
el arméniens, voire de préciser 'appartenance de ces princes & I'un ou
Iautre des deux peuples.

On a vu d’ailleurs, que lors de la campagne d’Orient que Nicéphore
Phokas inaugurait en 964, parmi ses troupes se trouvaient précisément
les contingents de ses alliés géorgiens et arméniens®é.

1. Pour la persistance de la vie monastique grecque en Sicile aprés la conquéte
arabe, A. Guillou, op. cit.,, p. 83 sq.
2. Schlumberger, N. Phocas, p. 440 sq.; Gay, Italie méridionale, p. 290 -

291.
3. A. Pertusi, Contributi alla storia dei temi bizantini dell’ [lalia meridionale,

extrait d’Aui del 30 Congresso internazionale di studi sull’alto medioevo, Benevento. . .,

1956, Spoleto 1958, p. 10 et n. 36.

4. Ibid., p. 10 et n. 37,

5. Cf., par exemple, Bréhier, Byzance, p. 195, 197, 206.

6. Supra, p. 255-256. (Skylitzeées, p. 268. 11. Gf. Schlumberger,
N. Phocas, p. 424). Pour les Arméniens dans 'armée byzantine au Xe siécle, cf.



276 D. NASTASE

A cette époque, Byzance possédait déja I'important centre armé-
nien de Karin-Théodosiopolis (Erzéroum), qu’elle avait annexé peu au-
paravant. Mais c’est avec Nicéphore Phokas que sera reprise 'avance
byzantine en Arménie, avance qui aboutira a la conquéte de la majeure
partie du pays.

Cette offensive politique et militaire avait été précédée de persécutions
religieuses, qui frappérent surtout les Arméniens des provinces orientales
de ’Empire (Pont, Cappadoce, etc.)?, et qui coincident dans le temps
avec le traité anti-arménien de Nikon le Métanoite, dont les étroites
relations avee Nicéphore Phokas sont connues et qu’il écrivit “peut-8tre
avec les encouragements du futur empereur”3. Ce n’est pas un pur ha-
sard si nous avons rencontré, immédiatement apres, le méme Nicéphore
Phokas au point de départ de la progression byzantine dans les terres
arméniennes, progression dont voici les principales étapes?.

A la mort du prince arménien Achot (940 - 966 /7), son pays, le Taron,
fut cédé a I’Empire par ses fils Grégoire et Bagrat, qui en furent recom-
pensés du titre de patrice et par l'octroi de riches domaines3. Ce n’est
pas pourtant de leur plein gré que les deux fréres acceptérent pareil
“échange”® et le fait est qu’en 976 ils furent des premiers a passer du
coté de I'usurpateur Bardas Skléros?. Ceci n’empécha pas d’ailleurs
Grégoire au moins — sur lequel nous aurons l’occasion de revenir —
de détenir par la suite, sous Basile 11, des fonctions importantes dans
I’Empire.

N. Oikonomidées, Lorganisation de la frontiére orientale de Byzance aur
Xe- X1I¢ siécles et le taktikon de U'Escorial, Actes du X1Ve Congrés international des
études byzantines, Bucarest 1971, I, Bucarest 1974 (=id., Documents et études sur
les institutions de Byzance (VIIe - XVe s.), Var. Repr. 1976, X XIV), p. 295 sq.

1. En 949, sinon ecntre 928 et 935. R. Grousset, Histoire de ’Arménie. . .,
p. 475 (avec discussion des sources, n. 3); ¢f. P. Gharanis, The Armeniens in
the Byzantine Empire, Bsl 22 (1961) (=id., Studies on the Demography of the By-
zantine Empire, Var. Repr. 1972, V}, p. 214 et n. 9. Les Byzantins perdront Théo-
dosiopolis en 979, mais Poccuperont de nouveau une vingtaine d’années plus tard.

2. R. Grousset, op. cil,, p. 485 - 486.

3. Loc. cit.,, p. 486 et n. 1.

4, Notamment R. Grousset, op.cit, p. 488 sq., ¢f. Schlumberger,
N. Phocas, p. 350 - 352. On consultera aussi les différents travaux de N. Adontz,
Ftudes arméno-byzantines. Cf., récemment, Chr. M. Bartikian, 7% Bvldvrio
gl Tag dopevixas mnpde, Thessalonique 1981.

5. Cf. N. Adontz, Les Taronites en Arménie el a Byzance, p. 231.

6. Ibid., p. 282-233; R. Grousset, op.cit., p. 493-494; cf. P. Chara-
nis, op. cit., p. 215.

7. Cf. N. Adontz loc cit.



[

7

S |

DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE

L’an 1000, grace a ’habileté de Basile II, Gourgen Khatchik, le roi
(983 - 1003) d’une autre formation politique arménienne, le Vaspou-
rakan, et son frére Sénéqérim Hohvannés, qui lui succédera (1003 - 1021),
acceptent la protection byzantine!. Une vingtaine d’années plus tard,
& la fin de 1021, ce dernier renoncera a ses Etats, qui seront incorporés
4 ’Empire. “Il recut de celui-ci en échange la dignité de magistros et
la région de Sébaste (Sivas)”, domaine qui sera agrandi par la suite?

Vers la méme époque, Achot Qadj, frére cadet du roi d’Ani Hohvannés-
Sembat et prétendant & son trdne, essaya de renverser son ainé avec
Paide de troupes byzantines, mises a sa disposition toujours par Ba-
sile IT3. La suite fut que le roi arménien ainsi menacé, manda en 1022 le
chef de son Eglise & 'empercur — alors a Trébizonde — avec une lettre
par laquelle il Paurait institué son héritier |4 “L’héritier” présomptif
moura avanl Pauteur de la lettre, mais, comme R. Grousset le dit en
guise de conclusion a ’examen des rapports de Basile Il aveec I’Arménie,
le basileus “avait pesé de tout le poids du grand empire byzantin sur
les destinées du Hayastan, annexé prés du tiers du pays, préparé 'an-
nexion prochaine du reste” 5.

Et en eflet, en 1045 Ani se rendit aux Byzantins, et le rol arménien
Gagik 11, retenu par Constantin IX Monomaque dans un “prisonniérat
doré” a Constantinople, accepta lui aussi de céder son royaume a By-
zance$, en recevant les compensations habituelles: le titre de magistros,
un palais dans la capitale et de riches domaines en Cappadoce?.

Enfin, vers 1064, devant la menace turque, le roi de Kars suivra la
méme voie®, mais son ancien royaume n’en fut pas moins conquis
aussitét par les Seldjukides®.

Revenons en au Mont Athos.

Nous n’avons pas a nous occuper ici de 'ascéte arménien Joseph??,
vu qu’il 8’y était signalé plus d’un siécle avant la fondation de Lavra.

Par contre, il faut souligner que, lorsque le communauté cecuménique

1. R. Grousset, op. cit., p. 533.
2. 1bid., p. 533 - 534.
. Ibid., p. 546.
4. Ibid., p. 556 et n. 5 (sources et bibliographie).
5. Ibid., p. 562. Pour la situation des régions arméniennes & la mort de Basile I1
{1025), voir ibid., p. 562 - 563.
6. Ibid., p. 581.
7 Loc. eit.
8. Ibid., p. 615-616;cf. C1. Cahen, La premiére pénétration turque. .., p. 24.
9. R. Groussct, loc. cit., p. 616,
10. D. Papachryssanthou, Actes Prétaton, p. 29 - 30.

W




278 D. NASTASE

athonite se constituera, les Arméniens se trouveront parmi les premiers
de ses membres. C’est en effet ce que laisse clairement entendre la Vie
d’Athanase (dans ses deux versions), en incluant les Arméniens dans son
catalogue des da\épuror arrivés du temps de celui-ci & I’Athos et dont,
pour la plupart, nous savons qu’ils y possédaient leurs propres couvents "

Un peu plus tard, en avril 1035, leur présence & I’Athos sera confirmée
par la signature en arménien de Théoktiste sur un acte de Lavra®
Mieux, cette signature occupe une place d’honneur, la seconde aprés
celle de ’higouméne de Lavra, suivant celle de Georges I'Ibére et pré-
cédant celle de Jean I’Amalfitain (suivie & son tour de celle de Daniel
de Docheiariou)®. Comme de juste, ’athonite arménien Théoktiste vy est
done placé dans un groupe d’&Arépurer qui s’intégre tout a fait dans
celui de la liste dressée par la Vie d’Athanase. Cetle derni¢re cons-
tatation, corroborée par le fait que toutes les autres signatures que
nous avons mentionnées sont celles de représentants de couvents — et
encore de couvents trés importants (Lavra, Iviron, des Amalfitains et
Docheiariou) — nous meéne a la conclusion que, tout comme leurs voisins
Géorgiens, les Arméniens dont parle 1a Vie avaient eux aussi leur propre
couvent a I’Athos.

Or il se fait justement qu'un couvent 7ol ’Agpeviov ou ’Appévou,
sous le vocable de la Vierge Théotokos, ait existé au Mont Athos, dans
la région de Xeérokastron, dés une époque reculée. Nous savons ea effet
que le moine Sabbas céda ce couvent a Lavra, par un acte que ses édi-
teurs datent de 1023 ou 1038% et pour lequel on a proposé¢ plus ré-
cemment les dates de 1008 ou de 1098, avec une certaine préférance pour
la plus reculée d’entre elles5. Au vu de tout ce qui précéde, je ne crois

1. Cf. supra, p. 272 - 273.

2. Actes Lacra 1%, no 29, voir les addenda, p. 374.

3. Acte cité, 1. 19 - 21 et p. 374 (Addenda, no 29, 1. 20}.

4. Actes de Zographou, publiés par W. Regel, E. Kurtz et B. Kora-
ble v, St.-Pétersbourg 1907 (Viz. Vrem. 13, Supplément 1), no 2; cf. la critique de
ces dates par P. Lemerle, Philippes et la Macédoine orientale & Uépoque chré-
tienne et byzantine, Paris 1945, p. 161.

5. P. Lemerle, dans Aectes de Laora, 17, édition diplomatique par . I,e-
merle, A, Guillou, N. 8voronos, D. Papachryssantihou, Pa-
ris 1977, p. 8. L’auteur envisage aussi I’éventualité que cet acte ail été émis apros
1169, mais pour conclure que toutf son contexte “ct les usages athonites qui y sont
décrits nous orientent plutdt vers une époque haute, c’esl-a-dire vers 1008”. Loc.
cit. Pour le méme acte, cf. aussi N. Oikonomides, dans Actes de Kastamoni-
tou, édition diplomatique par, Paris 1978, p. 2, n. 3. Kn cédant son couvent & Lavra,
Sabbas s’y retirera, avec ses disciples. Cf. aussi infra, p. 282.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 279

pas qu’on puisse sérieusement douter que ce couvent, qui s’appelle tol
*Apuevion, comme ceux des Amalfitains, des Calabrais, des Siciliens
sont appelés, respectivement, tob ’Apodpivel, ol KedaBpeol, tol Xi-
xchoD, que ce couvent disais-je, puisse étre autre chose qu'un couvent
arménien, ou, si 'on préfére, fondé par un Arménien®.

Par ailleurs il pourrait étre le méme — mais on ne peut en avoir la
certitude — qu’un couvent tou Xérokastrou, attesté dans des actes atho-
nites & partir de 9802 Dans ce cas, la fondation du couvent “de I’Armé-
nien” remonterait vers I'époque ou furent fondés les couvents des autres
arrdouror, dont, en premier lieu, celui des Ibéres.

Mais la signature arménienne de 1035 ne reléve pas du couvent de
Xeérokastrou, qui est représenté sur le méme acte par la signature en
grec d’une personne différenle, son higouméne Théophile?.

Quant & ’Arménien Théoktiste, selon Chr. Bartikian il serail le méme
que le protos Théoktiste, qui y signe le premier — en grec — et qui
aurait ensuitc répété sa signature, mais en arménien? Or ce protos
Théoktiste est assez connu: moine vers la fin du Xe¢ siécle, higouméne
d’Esphigménou, peut-étre déja en 1015 et stirement en 1030, il devint
protos vers 1035 et le demoura “au moins jusqu’en décembre 1037; il
étail. sans doute mort en 1040 - 41”5, Fut-il réellement le méme que
Pathonite arménien Théoktiste de 10357 11 est vrai que cela “parait fort
surprenanl”® mais néanmoins on ne peut pas écarter complétement

1. Cf. aussi R. Janin, Les églises et les monastéres des grands centres byzantins,
Paris 1975, p. 84 - 85, qui traduit le nom du couvent tév 'Appeviavéy, du IXe
sitcle, par “monastére des Arméniens”, considérant que “c’est le sens qui reste le
plus naturel pour I’appellation de ce monastére”.

2. P. l.emerle, op.cit,, p. 7-8; ¢f. D. Papachryssanthou, Actes
Prétaton, p. 92: les représcntants de ce couvent “apparaissent dans cing documents
du Xe siecle” (en 980, 985, 991, 996, 998, loc. cit., n. 322). Pour des mentions ulié-
rieures, P. .emerle, loc. cit. Mais, toujours en 980, “l’agros des Saints-Apotres
dit de Xerokastrou... devint... un monastére [autre que le précédent] que I'on
retrouve [mais sous son seul vocable] en 996 et aprés”. D. Papachryssan-
thou, op. cit., p. 86 - 87 et n. 245 - 247, Enfin, un couvent Arkou, “situé sur la
colline d’Oxys Bounos, dans la région de Xérokastron, ... est mentionné une seule
fois, en 980" également. Loc. cit., p. 87 et n. 248.

3. Actes Lavra 1%, no 29,1 28,

4. Cf. P. Lemerle, Actes Lavra I?, Addenda, p.374. Chr. Bartikian
maintient c:tle opinion dans un article en arménien, de 1973, que cite P. Leme r-
le, Cing études sur le XIe siecle byzantin (Le typikon de Grégoire Pakourianos. . .),
p. 129, n. 35.

5. J. Lefort, Actes d’Esphigménou, p. 18-19; cf. p. 30; cf. aussi D. Pa-
pachryssanthou, op. cil, p. 130.

6. P. Lemerle, Actes Lacra 12, p. 374.



280 D. NASTASE

cette hypothése. J. Lefort souligne les rapports étroits de Théoktiste
(le protos) avec le moine Nicéphore, 1ié a 1’Orient (il avait fondé un
couvent & Charsanion, en Asie Mineure)! et le méme auteur reléve
une erreur dans sa maniére d’écrire le nom ancien d’Esphigménou, la-
quelle pourrait suggérer qu’il connaissait mal le grec, sans en étre toute-
fois probante 2. Par ailleurs, 'exemple des Géorgiens montre qu’a I’épo-
que de saint Athanase et par la suite, des moines non grecs pouvaient
accéder a I’Athos a des situations trés élevées?.

Pourtant, ce probléme reste pour nous secondaire, car aucune de ses
solutions possibles n’affecterait pour I’essentiel notre enquéte. En effet,
important pous nous c’est qu’un groupe d’Arméniens arrivent au Mont
Athos et se mettent en rapport avec Athanase, simultanément, ou peu
s’en faut, avec les premiers résultats de 'avance byzantine en Armsnie
commencée sous Nicéphore Phokas (vers 967, annexion du Taron), ce-
pendant qu’un couvent athonite “de I’Arménien” est fondé, vraisembla-
blement vers la méme époque, et qu’'un Arménien signe comme repré-
sentant d’un monastére athonite, apparemment important, en 1035, peu
aprés d’autres conquétes et infiltrations byzantines dans son pays (en
1000 le Vaspourakan “protectorat” byzantin, en décembre 1021 il est
annexé a I’Empire; peu avant, Byzance envoie des troupes dans le
royaume d’Ani; en 1022 le roi d’Ani institue Basile IT “son héritier”)4.

En tenant toujours compte des résultats déja acquis par notre re-
cherche, nous tirerons la conclusion que les présences arméniennes a
PAthos signalées ci-dessus devaient prouver et garantir la soumission
au basileus des régions arménienncs que Byzance était en train d’incor-
porer sous une forme ou sous une autre, et de leurs princes. Avec cette
circonstance particuliére que la dite présence devait montrer a la fois
ce que la politique religieuse byzantine poursuivait oblenir en méme
temps: a savoir adhésion des Arméniens a la confession “chalcé-
donienne”.

1. J. Lefort, op. cit,, p. 19 et n. 49.

2. EZPATMENOY au lieu 4EZQPATMENOTY: “la confusion entre Y ot T
est surprenante”. Ibid., p. 18. Mais ailleurs Théoktiste écrit correctement ce nom
(cf. Aectes Lavra 12, no 25, 1. 50).

3. On sait qu’Athanase lui-méme avait institué Jean ’'Ibére et, aprés sa mort,
son fils Euthyme, épitropes de Lavra. Ph. Meyer, Die Haupturkunden fir die
Geschichte der Athosklister, Leipzig 1894 (réimpression, Amsterdam 1965), p. 124 -
125;c¢f. P. Lemerle, Actes Lavra 1%, p. 19, 45, 49. En 1154 ’higouméne du cou-
vent de Philothéou était le Géorgien Sabas. Op. cit., n°o 63, du 6 novembre 1154, 1.
1, 9, 65.

4. Cf. supra, p. 275 -277.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 2814

5. Tornikios Kontolédn et le couvent tou Pithara

Un cas qui confirme cette conclusion, tout en ouvrant des perspectives
nouvelles pour la compréhension du phénomeéne que nous téchons de
mettre au jour, nous est fourni par le couvent athonite 7ob ILBapd et
par son propriétaire Tornikios Kontolédn.

“L’histoire du petit couvent obscur, dit ol [[:0ap&” 1, sis prés de Ka-
ryés, nous est connue surtout gréce & un acte de 10242 une asphaleta
par laquelle il devient la propriété de Tornikios Kontolédn, le “proto-
spathaire et stratége d’Hellade”. Son premier fondateur fut vraisem-
blablement Thomas P’itharas, qu'on rencontre vers 976, dans une dé-
légation de deux athonites envoyée chez Basile II3 (circonstance qui
mérite d’étre retenue). Cet établissement fut vendu en tant qu’ aypidiov?
a4 Démetre Lamarés et a notre vieille connaissance Jean 1’Ibére. Le
premier le reconstruisit, aux frais du second, et tous deux ils en firent
don au moine Cyrille — appelé dans un autre acte Kopthhog 6 Xoplavas?,
fils spirituel de Démetre. Plus tard, Cyrille en {it don & son tour a son
disciple Georges tou Charzana, mais contre 132 nomismata, que celui-ci
avait empruntés pour pouvoir les lui payer. Des difficultés et la maladie
empéchérent Georges de rembourser cette dette, et aussi de prendre
soin du couvent. En cherchant “sur notre Sainte Montagne” un couvent
pour y étre tondu moine avec ’accord du basileus (encore un élément a
retenir), Tornikios Kontolédn paya & Georges 210 nomismata, dont 100
pour s’alimenter et se soigner et le reste pour acquitier ses dettes. “En
échange il [= Georges] fait donation du couvent a Tornikios Kontoléon,
qui en devient le maitre et aura le droit de le transmettre a ses disciples
et successeurs sous I’habit monastique et d’en faire don & qui il voudra,
mais non de le vendre: car le couvent doit rester couvent et abriter des
fréres, en aussi grand nombre que Tornikios le voudra et que le per-
mettront les ressources de l’établissement”S. Et un acte ultérieur de
nous renseigner que le nouveau propriétaire du couvent y était vraiment
devenu moine, sous le nom de Kosmas?.

On sait, d’autres sources, qu’avant de devenir stratége de 1’Hellade,

—

. Actes Lavra 12, p. 174.

. Bdité pour la premiére fois dans Actes Lavra 12, no 25.

. Selon un acte de 985. G. Smyrnakeés, op. cit.,, p. 37.

. GI. Actes Lagra 1%, p. 174.

. Actes de Xéropotamou, n® 3 (de 1016), 1. 16.

. Actes Lavra 1%, p, 174 (analyse de ’acte).

. “Avant 1030”. D. Papachryssanthou, op.cil, p. 62, n. 10, qui
cite un acte inédit d’Tviron, de 1056.

LA S B )



D. NASTASE

(39
o
o

Tornikios Kontolédn avail été stratége de Céphalonie et, ensuite (vers
1017 - 1018), catépan d’ltaliel. Mais ce qui doit attirer notre attention
c’est que ce haut dignitaire byzantin était un descendant de Tornik,
{ils du prince de Taron Apoganem (T vers 900)2. Changer de camp
n’était pas rare dans la famille des Taronites, y compris dans sa branche
des “Tornikiens”, a laquelle appartenait notre Kontolédn, ou Léon,
Tornikios 2. Un peu plus tard, en 1047, un autre Léon Tornikios se re-
volta contre Constantin IX Monomaque, en essayant de prendre sa
place, et il n’est pas inutile de noter que, le suspectant déja auparavant,
le basileus avait voulu I'obliger & prendre ’habit monacal*.

Quant a notre Kontolédn, la décision d’un descendant des princes
régnants arméniens de Taron de devenir moine dans un eouvent athonite
a lui, avec “I’assentiment” de 'empereur, aprés une carriére militaire
au service du méme empercur (Basile I1!), doit nous faire penser au cas —
non identique certes, mais pourtant rapproché — de Pautre Tornik, le
Géorgien Jean Tornikios. Et, a propos de ce dernier, le fait méme que les
frais de construction du couvent tou Pithara avaient été supportés par
Jean I'Thére, n’est-il pas déja troublant? Tout aussi troublant que la
mission de Thomas Pitharas, toujours aupres de Basile II. Il nous faut
encore remarquer que, tout comme Sabbas du couvent tou Arméniou
(ou Arménou), Cyrille se retire a Lavra, &v dmotxy®, est-il précisé dans
le cas de ce dernier® Or ce terme, qui indique la soumission, s’applique
aussi & la condition de Jean I'Ibére vis-a-vis d’Athanase, a Lavra
et méme ensuite, lorsqu’ll est devenu higouméne d’un couvent a
part®.

Mais quoi qu’il en soit, le cas de Tornikios Kontoléon, devenu le moine
athonite Kosmas, montre que, avee “I’assentiment” impérial, la commu-
nauté athonite recevait aussi dans son sein des représentants déja de-
puis longtemps “assimilés” des familles régnantes étrangéres dépossédées
par 'Empire, en 'occurence une branche des Bagratides arméniens.

1. Actes Lavra I*, p. 174-175; N. Adontz, Les Taronites..., p. 252 -253;
A. Pertusi, Contributi alla storia dei temi. . ., p. 19. Pour son activité en Italie,
cf. Gay, ltalie méridionale, p. 410,

2. N. Adontzgz, loc. cit.

3. N. Adontz, op.cit, passim, notamment p. 242 sq. Pour les princes de
Taron Grégoire et Bagrat, cf. supra et infra.

4, N. Adontz, op. cit.,, p. 253-255; cf. Bréhier, Byzance, p. 211 ot
n. 1610, 1611, avec sources et bibliographie plus ancienne,

5. Actes Lavra 12, no 25, 1. 12,

6. Cf. P. Lemerle, Actes Lavra 12, p. &3 - 4%; cf. aussi, infra, p. 310



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 283

6. Le couvent tou Berroidtou

Avant de passer aux établissements athonites des Russes et des Bulga-
res, ¢’est plutdt ici, en achevant notre “chapitre arménien” qu’il convient
de faire place a quelques remarques sur un couvent dont le nom renvoie
... a la Gréce du Nord. 1l s’agit du couvent tou Berrotdton, mentionné
pour la premiére fois en 9961 Il parait méme que plus tard, pendant
la seconde moitié du XI¢ siéele et au début du Xlle, il y a a I’Athos
deux couvents dénommés ainsi® Quoi qu’il en soit, le couvent tou Ber-
roidtou de 996 semble récent & cette date, s’il est permis de 'inférer du
fait que son higoumeéne signe alors le dernier, apres le protos et vingt
autres témoins 3.

Certes, tou Berroidtou peut étre le génitif d'un nom de famille (Begpoter-
tng), mais il est plus normal que le mot signifie “du Berroidte” (=habi-
tant de la ville de Berroia, ou Béroia, ou Verria), comme dans le cas d’un
autre couvent athonite (dont il sera longuement question par la suite)
“tou Thessalonikéds® signifie “du Thessalonicien”. Or il arrive que Bé-
roia fut un enjeu important dans la longue confrontation entre Samuel
de Bulgaric et Basile 11, surtout parce que cette place fermait la voie
vers Thessalonique. Aussi fut-elle occupée par Samuel, a une date sur
laquelle les listoriens ne tombent pas d’accord, mais que la plupart
d’entre eux sitnent entre 985 et 9894, Sil’on en croit les sources orienta-
les, Basile [] ne tarda pas a reconquérir la ville, en 991 ou un peu plus
tard 5. 11 semble pourtant qu’il la perdit de nouveau les années sui-
vantes, mais pour la reprendre définitivement vers 1001 6.

I’importance que revétit Berroia pour les Byzantins pendant la pre-
miére de ces campagnes est mise en relief par le fait méme que sa re-
prise en fut le principal résultat?. Mais c’est de la méme importance
que témoigne la création par Basile II d’un théme de Berroia, peut-étre
peu aprés cette premiére reconquéte, d’environ 9918

1. Actes Lavra 1%, no 12, 1. 31.

2.CL.D. Papachryssanthou, Actes Prétaton, p. 87 et n. 252,

3. Actes Laore 1%, no 12, 1. 24 -31. CI. le méme argument pour Vatopédi,
. Papachryssanthou, op. cit, p. 91.

4. Pour la discussion de cette date et la bibliographie respective, G. Chio-
nidés, “Ioropla tijc Bépowag, tome 2, Thessalonique 1970, p. 20 - 22.

5 Cf. D.A. Zakythinos, Bulavrwr “lotopla. .., p. 429.

6. Voir notamment G. Chionides, op. cil.,, p. 21 - 23, avec I'analyse des
sources et la bibliographie. Adde D. A, Zakythinos, op. cit,, p. 428 - 429,
432,

7. Bréhier, Byzance, p. 189.

8. Cf. G. Chionidés, op. cit,, p. 78 et n. 2.



284 D. NASTASE

Or la plus ancienne mention et, vraisemblablement, la fondation méme
du couvent tou Berroitdétou suivent de prés, elles aussi, cette reprise et
Pinstitution du nouveau théme. Au point ol nous sommes, il m’esl
impossible d’imaginer que cette fondation pourrait n’avoir rien a faire
avec les graves événements qui se déroulent a Iarriére-plan, et dont
Penjeu immédiat est la ville dont le couvent tou Berroidtou rappelle
le nom.

Nous possédons d’ailleurs un indice bien éloquent, non seulement
qu’il en est ainsi, mais encore que ce couvent pourrait constituer un
cas particulierement intéressant de notre point de vue. En effet, tou-
jours aprés avoir arraché pour la premiére fois Berroia & Samuel, Ba-
sile 11 en confia la défense et I'administration & deux personnages dont
I'un — qui devait tomber sous peu en combattant les Bulgares — n’est
que le prince arménien spolié, et ancien partisan de Bardas Skléros, Gré-
goire le Taronite, promu entre-temps magistros. Quant au second, il est un
autre seigneur arménien, Isaac (Sahak), prince de Khanzit (Anziténe)

IV. RUSSES ET BULGARES A L’ATHOS

1. Le premier couvent tou Rés

La premiére mention d’un couvent russe au Mont Athos?® remonte
au mois de février 1016, quand Gérasime, higouméne du monastére tou
Rés signe un acte de Lavra, parmi les vingt témoins, représentants des

1. Cf. R. Grousset, Histoire de ’Arménie. .., p. 524; cf. aussi G. Chio-
nide&s, loc. cit., n. 2.

2. Principaux travaux sur Phistoire de la communauté russe du Mont Athos
(ef. supra, p. 252, n. 8, 4): A. Soloviev, Histoire du monastére russe au Mont
Athos, Byzantion 8 (1933), p. 213 - 238 (paru aussi en brochure, légérement revu, ainsi
quwen version russe; c’est la version de Byzantion que je citerai par la suite);
V. Mo§in, Russkie na Afone i russko-vizantijskie otnofentja ¢ XI-XII vv., Bsl 9
(1947 - 1948), p. 35 - 85; 11 (1950), p. 33-60; I. Smolitsch, Le Mont Athos
et la Russie, Le Millénaire du Mont Athos 963 - 1063, I, Chevetogne 1963, p. 279 -
318 (pour la période qui nous intéresse, tributaire de I'étude précitée de Soloviev); A. -
E. Tachiaos, op. cit {p. 1-16); L. Dujéev, op. cit. {la réédition, id.,
Medioevo bizantinoslave, I, p. 495-497); P. Lemerle, Chronologie de Saint-
Pantéléémon des origines a 1500, dans Actes Saint-Pantéléémon, p. 3 -19. Cf.
A. Prosvirnin, Afon i Russkaja cerkov. Bibliografija, Bogoslovskie Trudy 15
(1976), p. 185 - 256. Pour les rapports slavo-athonites, ¢l. A.-E. Tachiaos,
Mount Athos and the Slavic Literatures, Cyrillomethodianum % (1977), p. 1 - 35 (avec
de trés riches indications bibliographiques).

Pour les données chronologiques ci-dessous, ¢f. P. Lemerle, op. cit., p. 3 - 10.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE

1o
o

8

couvents'. Ce n’est qu’en avril 1081 que la mention et la signature de
Kuptaxnde povayde 6 Pdg¢? nous permettent de constater que ce couvent
existait toujours. Toutefois, suivant le consensus général®, il doit étre
le méme que le couvent tou Xylourgou (“du Charpentier”), mentionné
comme tel en 1030, 1048 et 10704, mais dont en 1142 les objets et les
livres de culte sont russes, et qui en 1169 est clairement désigné comme
“monastére tou Xylourgou ou des Russes”¢. En plus, ces Russes insistent
sur le fait que leur communauté s’y trouve depuis longtemps déja, les
péres et autres parents de beaucoup d’entre eux y étant morts?. Or,
justement, Joannice, higoumeéne de Xylourgou en 1048, est le neveu
du moine kyr Théodule, décédé a ce moment 8, mais mentionné en 1030
en vie, et lui aussi higouméne du méme couvent?.

Le surnom 7ol Zuloupyol a systématiquement évoqué a l'esprit des
savants la qualité de bons charpentiers que les Russes en général sont
censés posséder, et qu’on est pour cela tenté d’attribuer au Rds de I'acte
de 1016, identifié avec le fondateur du couvent . Mais tant la péninsule
athonite que d’autres régions de la Gréce septentrionale sont boisées
et il ne faut nullement étre Russe pour y étre charpentier. Par ailleurs,
Xylourgou appartient a un groupe de couvents athonites qui portent
des surnoms professionnels, d’artisans (Kalligraphou, Kamélavka, Pi-
thara, Zographou, Kalaphatou [prés de 1’Athos]), qui— autre trait
commun — sont tous trés anciens et que rien n’indique de n’étre pas
grecs (y compris Zdgraphou a ses débuts)!. En d’autres mots, il faut

1. Iepdorpog povayds érém Beol npesBldtepog %ot fyoduavos woviig Tob “Pdg pxpropdv

Onéyeaga, Actes Laora 12, no 19, 1. 37.

2. Actes de Xéropotamou, n° 6, L. 68, 69.

3. Plus récemment, A-E. Tachiaos, Ai uera tod ‘Aylov "Ogovs oyéoeic T7jc
Pwolag. .., p. 7-8; P. Lemerle, op.cit., p. 5.

4. Ibid., p. & - 5; cf. infra, p. 287 sq.

5. Actes Saint-Pantléémdn, no 7,

6. Ibid., no 8, acte accordé A xBp Amusévriog xal xabnyobpevog Tz Tob HEuhoupyod
puoviis #ror tév ‘Pouvsdv {1 10).

7. Ibid., acte cite, 1. 32.

8. Ibid., no 4, acte de mai 1048, 1. 6 (cf. ’analyse de la piéce, p 40 et les notes,
p. 41).

9. Ibid., no 1, acte de février 1030, 1. 10 - 11.

10. Akty Russkago na Svjatom Afone monastyrja sv. velikomulenika i celitelja
Panteleimona, Kiev 1873, p. 84-85; A, Soloviev, op. cit, p. 217; V. Mo-
$in, op.cit. [I], p. 64; A.-E. Tachiaos op.cit,, p. 7, P. Lemerle, op.
cit., p. 4.

11. D. Papachryssanthou, Actes Pritaton, p. 88, 92 - 93. Pour Pithara

{rOdpr = jarre), cf. supra, p. 281 - 282. Pour le monastére tou Kalaphatou, situé en



286 D. NASTASE

plutdt croire — bien qu’on ne puisse pas en avoir la certitude — que,
a l'instar des Ibéres, des Bulgares et des Serbes, en s’installant & I’ Athos,
les Russes, dirigés par un certain Rds, celui de Pacte de 1016, ont obtenu
un couvent déja existant, appelé d’aprés son ancien fondateur — quu,
inutile de le dire, appartenait au passé et n’avait aucun rapport avec
les nouveaux venus — tou Xylourgou et qui, tout comme dans les cas
du couvent, devenu bulgare, de Zographou! et de celui de Chilandar,
refait et occupé par les Serbes, n’a pas cess¢ d’user aussi de son ancienne
appellation? Du reste, les moines russes de Xylourgou eux-mémes
recevront en 1169 un aulre couvent (tout en gardant aussi ancien),
celui “du Thessalonicien”, dont cette épithéte, bien que sans rapport
avec la provenance des nouveaux propriétaires qui I’habitaient, conti-
nuera néanmoins de figurer quelque temps dans les actes® Quoi qu’il
en soil, nous avons vu que, d’aprés certains indices, le couvent de Xy-
lourgou semblait étre déja russe en 1030. Cette opinion trouvera un
appui plus solide dans les pages suivantes.

Mais I'important pour l'instant c’est que, indifféremment de tout
cela, nous pouvons considérer comme un fait acquis qu’un couvent russe
existait & ’Athos avant février 1016. En parfait accord avec une tra-
dition persistante, dont témoignent des sources russes des XVe et XVIe
siécles, sa fondation doit done étre située pendant le régne de Vladimir Ier
(980 - 15 juillet 1015)4, évidemment aprés son baptéme, célébré en 989.

Mais cette tradition affirme que le couvent russe du Mont Athos fut
fondé non seulement au temps, mais aussi avec ’aide de Vladimir, le
“christianisateur” des Russes?®. Or, si par son baptéme le prince de Kiev
entrait dans la hiérarchie des souverains chrétiens présidée par I’empe-
reur byzantin® sa dépendance de ceclui-ci était accentuée et prenait
un caractére particulier du fait de son mariage conséquent avec la por-

dehors de la frontiére de I’Athos (toul pres d’ailleurs), mais se considérant au Xle
siecle comme appartenant & la communauté athonite, ibid., p. 59 et n. 128; Actes
Lavra 1%, p. 136 - 137 (notes au no 14), no 34, de 1065 (et notes, p. 200 - 201), no
54, de 1101 - 1102 (et notes, p. 280).

1. Cf. infra, p. 299 sq.

2. Cf. A. Soloviev, op. cit., p. 218.

3. Infra, p. 290 sq.

4. V. Mo§in, op.cit. [I], p. 61 sq; A.-E. Tachiaos, op. cit,, p. 6-7.

5. Références aux sources, Mo§in, loc. cit.,, p. 62-63; cf. Tachiaos,

loe. cit., p. 6.
6. G. Ostrogorsky, Die byzantinische Staatenhierarchie, dans id., Zur

byzantinischen Geschichte, p. 119 - 141; id., The Byzantine Emperor and the hierarchi-
cal World order, The Slavonic and East European Review 35 (1956), p. 1-14;



DEBUTS DE LA COMMUNAUTIE (ECUMENIQUL ATIIONITE 987

phyrogénéte Anne: c’est que, par ce mariage, il devenait membre du
génos impérial, dont les chefs étaient effectivement et sans conteste
possible les basileis!. En confrontant ces données a la chronologie des
débuts du couvent russe de ’Athos et a la tradition rappelée ci-dessus,
et tenant compte toujours des autres résultats de notre enquéte, nous
croyons pouvoir en tirer la conclusion que c’est précisémenl afin de
définir cette place “hiérarchique” du knjaz russe de Kiev par rapport a
celle du basileus, ainsi que la place de son Etat dans le cadre de 1’cccu-
méné chrétienne, que ce couvent fut fondé. Ainsi, ce que sa fondation
devait done marquer, ¢’était en fait “la reconnaissance internationale”
du nouvel Etat chrétien !

Les phases suivantes de I'histoire de la communauté russe au Mont
Athos, ne font que vérifier la justesse et, tout a la fois la fécondité, de
ces conclusions.

En examinant les actes, cités ci-dessus, de 1030 et de 1048, P. Lemerle
ne manque pas de noter ’aisance matérielle dont font preuve les deux
higouménes de Xylourgou dont il y est question, 'oncle et le neveu,
et done aussi le couvent qu’ils dirigeaient 2. Cette “confortable aisance” 3
serait surprenante chez des moines d’humble condition, telle que la
profession de charpentier le suggére. Par contre, & 'instar de tant d’autres
cas examinés plus haut, elle serait parfaitement normale chez des per-
sonnes appartenant & l'entourage du prince kiévien, a sa cour, sinon
méme initialement & sa famille4. Le fait que ces higoumeénes aisés sont
apparentés entre eux doit nous rappeler plus particuliérement le groupe
des Ibéres athonites, el par ailleurs une chronique russe nous fournira
ultérieurement, au XIITe siécle, Péxemple éloquent du fils du prince
lithuanien Mindovg, VyS$el, qui prit 'habit a I’Athos?.

A Tépoque ou furent émis les deux actes ci-dessus, régnait a Kiev
Jaroslav le Sage (1019 - 1054), sous lequel les Russes attaquérent pour
la derniére fois Constantinople. En 1043, leur flotte de monoxyles,

A. Grabar, God and the *“Family of Princes” presided over by the Byzantine Emperor,
Harvard Slavic Studies 2 (1954), p. 117 - 128 (=id., L’art de la fin de I’ Aniiquité
et du Moyen Age, [, Paris 1968, p. 115 - 119), Mais, ¢f. T.C. Lounghis, op.
cit., notamment p. 69 - 71.

1. Cf. J.-P. Arrignon, Les relations diplomatiques entre Byzance et la
Russte de 860 4 1043, Revue des études slaves 55/1 (1983}, p. 134.

2. Actes Saint-Pantéléémén, p. 4 - 5.

3. Loc. cit., p. 4.

4. Cf. & ce propos les précicuses observations de V. M o§in, op. cit., p. 64 sq.

5. PSRL, t. 25, Moscou-Léningrad 1949, p. 145.



288 D. NASTASE

commandée par le fils de Jaroslav, Vladimir, prince de Novgorod, fit
son apparition dans le Bosphore. Mais, aprés avoir vécu des moments
difficiles, les Byzantins réussirent, & I’aide du feu grégeois, 4 disperser
et a chasser les embarcations des envahisseurs, dont 'expédition tourna
au désastre. Le conflit toutefois ne prit fin qu’en 1046, mais la paix fut
garantie par le mariage d’un autre fils de Jaroslav, Vsevolod, avec une
princesse byzantine, vraisemblablement une fille de Constantin IX Mo-
nomaquel. On ne connait pas la date précise de ce mariage, mais en
1047 les rapports entre les anciens adversaires étaient redevenus amicaux,
et vers la fin de la méme année, les Russes auraient méme aidé le basi-
leus contre le prétendant Léon Tornikios?2

Or, Pacte de mai 1048 se référe & une attaque perpétrée par les moines
du couvent de Dométiou contre le port de Xylourgou, ou ils démolirent
le batiment abritant les bateaux et détruisirent tout ce qui s’y trouvait
(dont deux embarcations). L’higouméne de Xylourgou s’en était plaint
a U'empereur, dans un mémoire porté a Constantinople par deux moines.
Constantin IX Monomaque avait donné satisfaction a sa requéte, en
confiant au délégué principal un ordre écrit (Baocihiny mpbotalic, mrra-
xwov) invitant le protos a ouvrir une enquéte et a sanctionner le coupa-
ble, I’higouméne de Dométiou?.

V. Mogin¢, suivi d’autres savants® a mis en rapport cet acte d’hos-
tilité et sa réparation finale avec le conflit byzantino-russe de 1043 -
1046 et avec le retournement complet qui s’ensuivit dans les relations
entre les deux parties. Au contraire, invoquant I’absence “d’informations
sur T’histoire de Xylourgou dans les années précédant immédiatement
cette date”, P. Lemerle rejette cette opinion: & son avis, ’acte de 1048
ne peut étre relié & “un contexte historique qui lui est tout a fait étranger”
et les considérations développées par MoSin a ce propos n’ont “rien a
voir” avec son “modeste contenu” é.

1. V. Mo&in, op. cit.,, p. 72-75; A.V. Soloviev, Marie fille de Cons-
tantin IX Monomaque, Byzantion 33 (1963) (Hommage ¢ Bruno Lavagnint) (= id.,
Byzance et la formation de I’ Etat russe, Var. Repr. 1979, VI), p. 241 - 248; A. P o p-
p e, La derniére expédition russe contre Constantinople, Bsl 32 (1971), no 2, p. 262 -
268.

2. Cf. A, Soloviev, op.cit.,, p. 246; cf. aussi V. Mog§in, loc. cit., p.
74 - 75.

3. Actes Saint-Panteléémén, no 4, 1. 5 - 26.

4. Op. cit,, p. 70 - 76.

5. G.G. Litavrin, Psell o pricinah poslednego pohoda Russkih na Konstanti-
nopol’ ¢ 1043 g., Viz. Vrem. 27 (1967), p. 83; A.-E. Tachiaos, op. cit, p. 8.

6. Actes Saint-Pantéléémén, p. 4 -5, n. 2.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 289

Cette position pouvait étre soutenue jusqu’a un certain point, tant
qu’on tenait les couvents étrangers du Mont Athos pour des “fondations
particuliéres”, a buts et & préoccupations strictement spirituels, et isolés
de toute vie polilique. Pourtant, ¢’est bien le cadre historique dans lequel
Popinion contraire les a placés qui explique ’acte de 1048 et les faits
qu’il relate, si nous acceptons que ces couvents représentaient leur
pays et leurs princes respectifs, dont ils précisaient les rapports avec
PEmpire et le basileus. S’il en était autrement, c’est le réle que 'empe-
reur accepte de jouer dans cette affaire qui devrait surtout surprendre,
étant donné que, comme MoSin! et Tachiaos? I'ont avec raison sou-
ligné, selon le typikon dont Constantin Monomaque lui-méme venait
de doter (en 1045) la communauté athonite, de telles affaires étaient
exclusivement de la compétence des autorités athonites, présidées par
le protos ® et, par conséquent ne devaient pas arriver jusqu’a I'empereur 4.
Le fait qu’en dépit de ces dispositions, le couvent de Xylourgou “est
assez puissant pour envoyer un délégation qui est bien recue de Constan-
tin Monomaque” ®, lequel intervint dans l’affaire de la maniére qu’on
a vu, devient parfaitement compréhensible si on admet que ce cou-
vent était russe, que 'agression qu’il avait subie constitue une réplique
locale — certes, bien modeste — & celle de Jaroslav et de son fils contre
Constantinople, et que la réparation qu'on lui offre refléte la normali-
sation des rapports byzantino-russes, redevenus amicaux juste alors®.
Soulignons a ce propos que? les mesures appropriées que prirent les
autorités athonites visérent a rétablir I'union et “la paix entre les
deux parties”®: tout comme elles venaient d’étre rétablies entre By-
zance et la Russie.

Nous n’aurons pas a nous occuper ici — peut-étre le ferons-nous
ailleurs —- de la tradition qui attribue le fondation du couvent russe
athonite & Jaroslav le Sage? ni du séjour — ou des séjours — a I’Athos

1. Op. cit., p. 72.

2. Op. cit., p. 8.

3. Actes Prétaton, no 8, 1. 154 - 163.

4. Un peu plus tard seulement, en 1070, un litige entre Xylourgou et le couvent
de Skorpiou ne sera en effet jugé que par le prdtos et le conseil. Actes Saini-Panté-
léémon, no 6.

5. P. LLemerle, op. cit, p. 5.

6. V. Modin, op.cit.,, p. 72-75; A.-E. Tachiaos, loc. cit.

7. Comme P. Lemerle le fait remarquer, op. cit., p. 41.

8. Ibid., p. 40.: ‘Hyeic 3% v& dupbrepn pépet Dérovrarg Evdoar xal elpmveboar . . .,
elonvedoay (ev) 1ol dugotépous. lbid., no 4, 1. 20 - 22.

9. Cf. supra, p. 252.

19



290 D. NASTASE

(avant 1051) d’Antoine, le fondateur du célébre couvent des Grottes
(Pelerskaja Lavra) a Kiev.

Dépassant le XIe siécle, nous en venons a “un inventaire des biens
mobiliers de la Théotokos de Xylourgou”?! dressé en 11422, qui, méme
s’1l n’indique pas la nationalité du couvent, ne laisse pas planer de doutes
la-dessus: en effet, pour certains objets et surtout, globalement, pour
la plupart des livres, il y est précisé qu’ils sont russes® Ne serait-ce
qu’'a en juger d’apres le fail qu’il posséde deux grands bateaux et cing
autres embarcations?, le couvent semble étre toujours riche. Mais cette
richesse sera plus clairement attestée un peu plus tard, par acte qui
consacre I'union — sous un régime spécial — du couvent russe de Xy-
lourgou et de celut du Thessalonicien.

2. Saint-Pantéléimon et Vladimir-Suzdal’, Xylourgou
et Kiev

Un document trés solennel® nous apprend qu’en aotit 1169, le pro-
tos et I’assemblée des higoumeénes hagiorites ont fait don du couvent de
Saint-Pantéléimon dit du Thessalonicien (tob ®cocarovinéwg) a 1’higou-
meéne Laurent et aux moines du “couvent de Xylourgou c’est-a-dire
des Russes”. Le couvent cédé ainsi aux Russes avait été jadis prospere:
il avait méme été “le premier des couvents de second rang”® Mais a
présent, étant ruiné et sur le point d’étre abandonné, les moines russes
qui le prennent en possession s’engagent a le reconstruire et & lui re-
donner son ancien éclat et 4 y faire venir de nombreux moines, pour y
servir Dieu et prier par dessus tout (“Omepevydpevous”) pour le basileus”.

Cependant, I’higoumeéne et le caloyers russes demandent et obtiennent
qu’on leur laisse aussi Xylourgou. En échange, ils renoncent a 30 hy-
perpéres que leur doit la Mésé. Xylourgou continuera de garder son
statut de couvent, mais comme monastére annexe de Saint-Pantéléimon
(rapapovaatipov), Laurent devenant higouméne des deux établissements
russes a la fois, qu’il devait diriger, 'un comme l'autre, en maitre et
seigneur ou, d’apreés la traduction de P. Lemerle, en “maitre souverain” *

.P. Lemerle, Actes Saint-Pantéléémon, p. 5.

Op. cit., no 7.

Cf. aussi ibid., p. 5.

Acte cité, 1. 35-36; c¢f. P. Lemerle, op. cit., p. 9.

Actes Saint- Pantéléémon, no 8.

Acte cité, 1. 14: xal 1 wpwtein Ty Seutépav [povév]. . .. Cf. infra, p. 299.
Acte cité, 1. 14 - 18,

Op. cit., p. 78.

0 N1 WD e



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATIONITE 291

(deombrne #al xbprog?), mais dont seulement le nouveau monastére est
dit xdprov povasTipLev

Ce document prouve qu’a ’époque ou il fut émis, la communaute
russe du Mont Athos était riche et puissante®: riche comme — nous
I’avons constaté —le couvent de Xylourgou I’était déja auparavant,
et pouvant obtenir ce qu’elle demandait, de méme toujours que Xy-
lourgou pouvait imposer son droit cent vingt ans plus tét. D’une telle
richesse et d’une telle puissance, seules les couches dirigeantes dispo-
saicnt. Nous sommes donc amenés & penser que ’higouméne Laurent
et certains au moins de ses moines cn étaient issus. Ces constatations
sont en parfait accord avec I’hypothése, examinée plus haut, selon la-
quelle le couvent russe athonite aurait été fondé avec’aide de Vladimir Ier,
et que ses fondateurs, ainsi que ceux qui le dirigérent par la suite,
auraient appartenu & ces couches.

Par ailleurs, la reconstruction du couvent du Thessalonicien par les
Russes ne pcut pas ne pas nous rappeler la reconstruction, en plus
d’un point analogue, d’autres couvents athonites: Chilandar, en 1198, et,
plus tard, au X1Ve siécle, Koutloumous. Or ces reconstructions avaient
été effectuées juslement aux frais de princes étrangers, Syméon-Etienne
Nemanja et son fils Sabbas pour le premier, le prince de Valachie Nico-
las-Alexandre (1352 -1364) et surtout son fils et successeur Viadislav Ier
(ou Vlaicou, 1364 - vers 1376) pour le second 4 Si nous associons a la
reconstruction de Koutloumous la fondation, similaire & bien des titres,
du couvent de Dionysiou, en 1374, aux frais de 'empereur de Trébi-
zonde Alexis III°% on peutl constater facilement que les obligations que
Vlaicou et Alexis I1I assument enversles couvents athonites qu’ilss’étaient
engagés a (re)batir et a doter, ne différent pas & leur tour de celles
qu’avait assumées deux siécles plus tot Phigouméne Laurent envers le
couvent du Thessalonicien. Voici du reste ce que nous réveélent a ce pro-
pos certains passages caractéristiques des actes relatifs & ces questions.

1. Acte cité, 1. 23 (pour Saint-Pantéléimon); cf. pour Xylourgou, 1. 38: xdptoc
xod deambrng.

2. L. 22.

3. A. Soloviev, op. cit,, p. 220; cf. P. Lemerle, Actes Saint-Panté-
léémén, p. 8.

4. Plus récemment, D. Nastase, Le Mont Athos et la politique du patriarcat
de Constantinople, de 1355 a 1375, Zdpupewera 3 {1979), p. 131 sq.

5. Le chrysobulle de fondation, Actes de Dionysiou, édition diplomatique par
N. Oikonomides, Paris 1968, no 4. Pour les nombreux traits communs de
cette fondation et de la réfection contemporaine de Koutloumous, D. Nastase,
op. cit., p. 152 - 1535.



292 D. NASTASE

A. “...nous avons trouvé que ce serait une chose bonne ‘et agréable
a Dien’ que de le remettre [=le couvent du Thessalonicien] ‘au dit trés
révérend moine kyr Laurent’, higouméne du monastére des Russes
et a ses moines, afin qu’ils le reconstruisent, le munissent d’une enceinte
4 la manieére d’un chiteau, ‘lui donnent de I’éclat et’ ’embellissent et
y installent des moines nombreux, pour ‘qu’ils servent Dieu et prient
par dessus tout [“Omepeuybpevous”] pour notre puissant et saint empe-
reur et’, bref, pour qu’ils le rétablissent dans son état premier, voire
dans un état meilleur” L.

B. “...le trés saint entre les hiéromoines, I’higoumeéne...du cou-
vent...nommé Koutloumous, kyr Chariton . . . est venu trouver mon
altesse et a demandé instamment que, sur les fondations jetées par le
prince, le pére de mon altesse, au couvent de Koutloumous, je batisse,
ajoute et fortifie le monastére a I’aide d’une muraille de chiteau tout
autour et de hautes tours, et j’éléve une église, un réfectoire et des
cellules. .. Et mon altesse a jugé que ce qu’il demandait était admi-
rable et agréable & Dieu...”2

Vlaicou ayant finalement accompli cette ceuvre et Chariton ayant été
ensuite élu métropolite en Valachie, I'acte patriarcal de sa nomination
ne manque pas de préciser que, comme higouméne de Koutloumous,
il avait recu du prince “forces biens en vue de la construction de ce
monastere”, et qu’il y avait installé “beacoup de moines, pour qu’ils
prient nuit et jour pour leur fondateur” 3.

1. Actes Saint-Pantéléémén, no 8, Analyse, p. 78. La version frangaise abrégée
de cette analyse a été ici complétée et parfois légérement modifiée par I'auteur {entre
crochets). Kol 2rnel Tabryy ofrme ebpop (ev) Exousav, xak(ég) xal Osapiorwe OHbnu{ev)
ed(¢) T{dv) Snrowd (&v)ra myudT{a)tiov) {poviay(dv) xU(p) Aavpévti(ov) xol nalnyed-
r{e)v{ov) He wov(fig) 6y “Pouvody xal todg O7” dut(dv) povey (ole) dmodoliva Tadt{ny),
&re dveyepd (7 )var map” adT (@v) xal xaoreihostdde meptxivabijvar, AaprpuvBijval te (xal)
rodhomialivat, xal Aady odx drly (ov) O () Sovredovr{ag) xet 16 wpatior{w) dylm Huldy)
Boowh (e1) Omepeuyow (£)v(ovg) &v auti cloobretsd (7j)vor, xal v elnw dg T 3E dpy{Hc)
not Gmep tadr{ny) dmoxaractal (%)v(ow). Acte cité, 1. 16 - 19,

2. ’Emel 6 movosidt(a)rog &v lepopovdyots. . . 6 xabnyodpevos Tis. . . povig. . . éme-
xexdnpévg T Kouthoupoton, xlp Xapitwy, . . . npochirle 73 adbevreia pov, xal frhouto
maetota I v 6 Oeperio Tob adl (év)t{ov) xal w{at)p(d)c The allevrelag pov 6 &v TH
Snhwlzton Tob Kouthoupober povi Erowodophon xol Emavihcus dvaothow povaathploy,
opaypé e meprretyicn xdoTpou kol dyxupdiow muprwpdrev SYopacy, dveyelpn e vaby,
Tpdmweloay xol xedMle, . .. iy althow ab.ob Buupastiy e xal Oedpeotov wplvaoa 7 adlev-
vela pov, . . . Actes Kultumus, no 26, 1. 1 -12.

3. Gr. Nandris, Documente slavo-romdne din mdndstirile muntelut Athos,
publicate de, Bucarest 1936, no 1, de 1372, texte slavon (p. 17 - 20}, accompagné



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 293

C. A P'incitation du “trés révérend entre les hiéromoines kyr Denys”,
I'empereur de Trébizonde, Alexis III le Grand Comnéne, “s’engage
a entreprendre la construction générale du monastére du Prodrome
[= Dionysiou], et ordonne et entend a élever et achever 1’église & ses frais
et & 'entourer d’une muraille d’enceinte, dans la mesure du possible,
et a établir des cellules proportiennellement au nombre des moines, et
d’y introduire de 1’eau, en achevant un monastére tout entier, et Elle
[= “sa majest¢ impériale”, i.e. Alexis] aura continuellement la-bas sa
commémoration et offrande (du sacrifice liturgique). Ainsi done, Notre
Majesté ordonne et accorde a I’higouméne et hiéromoine ci-présent kyr
Denys et a tous les hiéromoines et moines qui sont autour de lui, de
prier continuellement pour le pardon et la félicité de mes ancétres et
parentés par le sang et pour ceux dont je suis né, c’est-a-dire feu les
illustres empereurs et héros, les Grands Comnénes, et aussi de prier par
dessus tout [“Smepedywvran”], lors des vépres et des matines et des
priéres quotidiennes et des liturgies terribles et nonsanglantes, pour le
salut de Notre Majesté, de Trés Hautes Dames, ma sainte mére et mon
épouse, de nos enfants et de tous ceux qui par la suite descendront de
notre sang, et pour tout notre Etat...”'.

Parmi les nombreux rapprochements qui s’imposent entre ces passa-
ges, on remarquera encore les priéres “nuit et jour” dans B, corres-

d’une traduction roumaine et de notes (p. 20 - 22). Le passage cité, p. 18. Pour
cet acte, P. LLemerle, Actes Kutlumus, p. 11 et n. 59; ¢f. P. 5. Nidsturel,
Autour de la partition de la métropole de Hongrovalachie (1370}, Buletinul Bibliotecii
Romaéane, VI (X} - Serie noui, Fribourg (Allemagne) 1977/1978, p. 308 - 309.

1. ... waparapBdver v xabérov olxoSop (fv) Tig elonw (dvng) Tod Titov 1Tpodpduou
pov (fg) wal dmoyvelvon xal orouyd, tva dveyelpn »al draprion tov vady 25 oluslov dva-
rowp (&) {ov) adt(fig) ol mepiretyhon méplE, dg Epuntdy, xal xeirix Tolg wovayols dmo-
~abn dvahoyo xod T (Hv) Siebaywyhy elapépn tob B8urtog nal poviy Shdudnpov drepydonTar
rol Exorfev) év adth o Tad(ng) wvnudou{vov) xal t{hyv) dvagopdy dveldanmrolv). Tot-
vapobv &vtélheran woi émaginot(v) f BAXIA(EIA) MOYT & mopdvr(t) wabny (n)th xal
tepo (pov)dy (w) wB{p) Atovwwotw xal tolc mepl adt(dv) lepo (pov)dy (otg) mé&{oty) nod po-
vay (olg), T t{odg) w(dv) mpomdrop (o) adt{fig) nal »ud” aluo ovyyevels xal yewwh-
t(o)p{ag), Tobg doud (i) (ovg) Exelv(oug) Baourels nal Hpw (xg), Todg peydA(oug) dnredy
Kouvnv (0dg), ouyymphowa (1) kol poaxapicacty dxaranadorn eovi, dnép (82) r(fg) BA-
YIA (EIAX) MOY xal tév S4nh{o)r (&)t {wv) Scomoly (o), T(Fc) e dy(lag) p(nrip(d)e
adt{Hs) xal ©(Hg) Euvedvou mov ol ©év mald{wv) Au{dv) xal mdvro(v) vév éc Enerta
g€ doplog Au{ddv) Erevebudy{wv) xol mavtds To0 xa(n)ulds) xnpdt(ovg) Smepedywvra
& e Tals Eomepvals Sofodoylatg xal dplptvais Autals xul xabnpepvaic edyals nal adrals
3 voic ofepaic xal avaiuwdut(og) heitovpyeturs. .. Actes de Dionysiou, no 4, 1,
33 - &4,




294 D. NASTASE

pondant aux vépres et matines, etc., de C, ainsi que le choix du verbe
Omepedyopar, tant dans A, que dans C.

I me semble que la comparaison de ces documents doit bien nous
laire supposer que, tout comme dans les deux derniers cas les higoumeénes
accomplissaient la volonté d’un prince qui assurait le financement de
leur ceuvre, de méme que I’higoumeéne Laurent avait pu compter sur
Paide princiére russe.

C’est a ce propos qu’il convient de relever encore d’autres éléments
de la terminologie spécifique de 'acte de 1169, élements-clé & notre
sens, qui conférent & 'higoumeéne Laurent, en insistant méme la-dessus,
un pouvoir de caractére souverain, qui peut difficilement étre séparé du
pouvoir de son prince. En effet, cet acte déclare clairement que Laurent
sera deométng xal xdprog des deux couvents?!, et qu’il les possédera
adlevrixdg 2, termes que P. Lemerle rend, respectivement, par “maitre
souverain” et “souverainement”® mais dont le second pourrait étre
traduit tout aussi bien, et avec plus de précision peut-étre, par “en
prince” 4. Si nous nous rappelons aussi que, selon le méme acte, I’hi-
goumeéne des Russes athonites et les moines qu’il dirige “princiérement”
doivent “prier par dessus tout”, non pour leur propre prince, mais pour
le basileus, 'image que nous obtenons ne différe pas de celle que nous
nous sommes déja faite des établissements des étrangers a 1’Athos, y
représentant leurs Etats par rapport & Byzance et I'appartenance de
leurs princes a la famille des souverains présidée par le basileus: nous
dirons donc que c’est précisément pour marquer sa prééminence que
les moines russes Smepedyovrar pour le chef méme de cette famille.

Pendant le régne de Manuel Ter Comnéne (1143 - 1180) les relations
byzantiino-russes revétirent des aspects correspondant & la méme image.
Byzance i I’époque était mélée a des luttes intérieures russes pour le
trone de Kiev, en prenant partie pour Georges (Juri) dit Dolgoruki,
prince de Suzdal’, contre son neveu Iziaslav Il de Kiev (1146 - 1154),

1. Supra, p. 290 -291.

2. Actes Saint-Pantéléémén, no 8, 1. 22 - 23, 36.

3. Ibid., p. 78; cf. supra, p. 290 - 291.

4. Le fait que la terminologie de ce type soit loin de se limiter &4 cet acte, ne fait
que montrer comment la situation qu’elle exprime ici n’est qu'un cas d’un phéno-
méne beaucoup plus large. Pour adfevrinds, cf. aussi le titre d’adbévrne, le seul que
Chariton de Koutloumous donne, tant aux princes de Valachie Nicolas-Alexandre
et Vladislav Ier, que, globalement, aux souverains “serbes et bulgares, russes et
ibéres” (mais non byzantins !) qui ont aidé la Sainte Montagne. Actes Kutlumus,
no 26, 1. 9 - 11 et passim; ¢f. D. Nastase, op. cit,, p. 148 sq.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 295

soutenu par la Hongrie ennemie de I’Empire. Finalement Juri Dolgoruki
eut le dessus et put imposer de force sa domination a Kiev jusqu’a sa
morl (1154 - 1157). Pendant le régne de son fils André dit Bogoljubskij
(1157 - 1176), les rapports byzantino-russes furent caractérisés par les
efforts de Manuel Ier pour s’attacher les princes russes en tant que vas-
saux (Smbéomovdor), ou alliés (odppayor), I'alliance supposant toutefois,
elle aussi, la prééminence du basileus?!. C’est précisément a cette époque
que le protos et la Mésé élablissent avec 'higouméne du couvent russe
hagiorite I’arrangement du 15 aolt 1169.

Mais toujours selon P. Lemerle, cet arrangement el la situation qu’il
détermina sont tout & fait exceptionnels? et, en tout cas, ils semblent
sans précédent a 1’Athos3. Or notre acte athonite de 1169 fut précédé
de prés par des changements extrémement importants, et tout aussi
exceptionnels, survenus dans la vie politique de la Russie, et avec
lesquels les décisions qu’il arréte présentent une série impressionnante
de correspondances. Mais rappelons d’abord les faits.

En 1168, Mstislav, fils d’lziaslav I1 (“Mstislav Iziaslavié”), réussit
a s’emparer du tréne de Kiev. Le chef de la branche dynastique rivale,
André Bogoljubskij, prince de Suzdal’, organisa “le méme hiver” une
campagne contre Kiev, a laquelle participérent “onze princes” et que
commanda son fils appelé également Mstislav (“Mstislav Andreevic”).

1. Cf. G. Vernadskij, Relations byzantino-russes au X11I¢ siécle, Byzantion 4
{1927 - 1928}, p. 274 - 276.

2. A Pexception de cel arrangement méme, “nous ne connaissons pas d’autre
exemple”. P. Lemerle, Actes Saint-Pantéléémon, p. 9. “La cession d’anciens
monasteéres ruinés a des moines ou & des monastéres est fréquente, mais elle s’assortit
ici de la préoccupation, 4 notre connaissance non encore attestée ailleurs, que sous
un méme higoumenc les deux établissements conservent le statut de couvents de
plein exercice, avec chacun ses moines et son économe (cf. 1. 38)”. Ibid., p. 80.

3. Je ne crois pas qu'on puisse mettre en rapport, comme le fait N. Oiko-
nomideés, Actes de Docheiariou, édition diplomalique par, Paris 1984, p. 8- 9,
“le cas de Rossikon” avec un hypothétique transfert, pour des raisons pratiques
{toujours supposées), du couvent de Saini-Nicolas de Docheiariou dans une “nou-
velle fondation”, qui “aurait bientét absorbé et remplacé la wmaison-méren, vers
la fin du XTIe sieécle et au début du XIle,

Par contre, pendant la seconde moitié du XIVe siscle et au début du XVe, on
rencontrera ce phénomeéne dans les pays roumains: il en fut ainsi, en Valachie, des
couvents de Tismana et de Vodita et, par ailleurs, de ceux de Cozia et de Cotmeana
et, en Moldavic, des convents de Neamt ct de Bistrita. I influence cxercée par le
Mont Athos sur les couvents valaques que nous venons de citer, est connuc. Mais
les problémes concernant ces établissements monastiques roumains “jumelés” sortent
du cadre du présent travail.



296 D. NASTASE

La ville fut prise apres trois jours de siége?, le 8 mars? 1169. Cependant,
André Bogoljubskij ne s’installa pas dans la ville conquise, ou il laissa
son frére gouverner en son nom?3. C'est qu’il avait choisi comme nou-
velle capitale la ville de Vladimir sur Kljasma, dans les régions nordiques,
récemment colonisées, de sa principauté de Suzdal’, et un chroniqueur
russe notera laconiquement ce grand changement en ces termes: “. .. le
régne de la principauté de Suzdal’ fut pris par le prince Ondrej Jur’evid,
et le siége de la grande principauté par la ville de Volodimer” 4. Tout
en restant sous l'autorité d’André, dont il justifiait le titre souverain,
Kiev cessa d’étre le siége du grand-prince, le centre politique de la
Russie se trouvant ainsi transféré a Vladimir.

Mais pour acquérir un caractére légitime, la situation ecréée par ce
changement sans précédent devait étrc reconnue par Iempereur by-
zantin et, si le Mont Athos jouait vraiment le rdle que j’ai cru lui décou-
vrir, y trouver son reflet, consacrant justement cette reconnaissance.

Or c’est quelque cing mois — juste le temps nécessaire — aprés la
conquéte de Kiev, que survint & la Sainte Montagne I’arrangement,
sans précédent lui aussi, du 15 aoiit 1169. Aux termes de cet arrangement,
Laurent, ’higoumeéne russe de I’Athos, dirigera deux couvents, tout
comme, apres cette conquéte, André le grand-prince russe, dirigera
deux principautés. Mais le principal des deux couvents sera le nouveau,
celui ot les Russes s’installeront, tout comme la principale des deux
principautés, celle ou siégera désormais le grand-prince, sera la nouvelle,
que les Russes venaient a peine de coloniser. Cependant, André Bo-
goljubskij continuera de conserver sous son autorité Kiev, devenue la
résidence d’une principauté secondaire, mais gardienne des tombeaux
de ses ancétres, dont il héritait ses droits souverains et qui avaient fait
la grandeur de la Rus’. C’est de méme que Laurent continuera de diriger,
toujours “en prince”, le couvent de Xylourgou, devenu maxpapovecty-
ptov. Aussi, en demandant au protos de le garder, n’avait-il pas manqué
de préciser que les moines russes ne pouvaient pas y renoncer, parce
qu’ils y avaient recu la tonsure et que leurs péres et autres parents y
étaient morts, qui avaient assuré la subsistance de leur communauté 2.

1. PSRL, I, réimpression, Léningrand 1927, col. 353 - 354.

2. PSRL, 25, Moscou - Léningrad 1949, p. 79 (I’année y esl erronnée: 6678).

3. Histoire de PU.R.S.S., 1, 2¢ éd., Moscou 1977, p. 36 (auteurs du chapitre,
I. Smirnov et A, Kopanev).

4, Otsele nasta Sufdal’skoe knjafenie knjazem Ondrjeem Jur'evifem, a stolu veltkoe
knjaZenie grad Volodimer’. PSRL, 27, Moscou - Léningrad 1962, p. 33.

5. Actes Saint-Pantéléémén, no 8, 1. 30 - 33.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE

to

9

~ 1

Est-ce que toutes ces données, si concordantes, mises en rapport avec
tant d’autres éléments “princiers” que ’histoire du couvent russe atho-
nite nous a déja révélés, est-ce que tout cela, pourrait étre sérieusement
considéré comme un pur effet du hasard, comme le résultat de coinci-
dences fortuites?

Au lecteur d’en décider.

3. Le couvent tou Sphrentzé

Au moment ou il était cédé aux Russes, le couvent de Saint-Panté-
léimon, dit du Thessalonicien, avait déja derriére lui un assez long passé.

Comme Denise Papachryssanthou® nous le fait savoir, un acte inédit
de Vatopédi, daté de septembre 998, porte la signature de Léontios,
“higouméne de Saint-Pantéléimoén”. Suivant cette information, le cou-
vent existait donc avant cette date, et il n’est pas impossible que son
fondateur ait ¢té ce méme Léontios, identifié a “Léontios le Thessalo-
nicien” d’un acte de 10092

Par la suite, jusqu’a 'union de 1169, le couvent sera mentionné tantot
sous son vocable el sous D'épithéte “du (ou des) Thessalonicien(s)”,
tantdt sous I’épithéte ou le vocable seuls?.

Mais par deux fois, en aott 1044 (?)* et en aodt 10562, il est nommé
aussi 1ol XZopev(t)CH8 V. Laurent supposait que ce Sphrentzés était
membre de la “famille médiatisée” d’un chel bulgare du tsar Samuel,
"Extvayog 6 Qpavtlie, “’'un des derniers a s’étre soumis & Basile IT (vers

1. Actes Prétaton, p. 89.

2. Loc. cit;; cf. P. Liemerle, Actes Saint-Pantéléémsn, p. 6. Par contre,
plus difficile s’avére I’hypothése que la fondation de ce couvent remonterait a 987,
sur le témoignage d’un acle de mai 1057 (Actes Saint-Pantéléémdn, no 5) qui, d’aprés
Denise Papachryssanthou, laisserait entendre que 'higoumene d’alors de Saint-
Pantéléimon, Métrophane, “était dans le couvent depuis soixante-dix ans”. En
effet, comme P. Lemerle, loc. cit.,, le fait remarquer, cet acte dit seulement
que Métrophane, qui est trés agé, a passé ce temps “dans I’état monaslique”, mais
non pas qu’il “a vécu précisément dans ce couvent fout sa vie de moine”.

3. Cl. P. Lemerle, op.cit, p. 6-8.

4. Date proposée “avec vraisemblance” par P. Lemerle, Note surla date de
trois documents athoniles et sur trois fonctionnaires du X1I¢ siécle, REB 10 (1952),
p. 110 - 111; cf. id., Actes Lavra 13, p. 220 - 222 (n° 39); Pacte, Actes Saint-Panté-
léémon, no 3 (cf. aussi les notes, p. 37).

5. Actes de Dionystou, no 1.

6. ...7H povilc Tob aylou [lavtzheqpovog ol SopevelH. Actes Saint-Pantéléémin,
no 3, 1. 7-8, 28-29; ... povig ol dylov peyaropdprupos Ilavredehpovoe 7g 10 &ndi-
yorov 100 Lopevld) 16y Beooatovinéewy, . . . Actes de Dionysiou, no 1, 1. 7.



298 D. NASTASE

1019”1, Toujours selon Laurent, “le grec fit & son nom une petite addi-
tion par maniére de prothése et ¢’est ainsi que @pavtlig devint EgoavtlFe,
forme originale et authentique du patronyme byzantin transmis a ses
descendants par le seigneur médiatisé” 2 Quoi qu’il en soit, ce qu’il
nous faut retenir c’est 1’égalité ®pavtliic = Zppavtl¥s en général, prouvée
par de nombreux cxemples, et a toutes les époques3 Quant au nom
de Sphrentzés de nos actes, il est une variante du second terme de cette
égalité, comme l'indique une notice dorsale du dernier de ces actes,
qui en fait Sphrantzés: Xapgt(iov) 100 Zppavtl (%)%

Mais qui est donc cet Elinagos Phrantzds, qui a provoqué toute cotte
discussion, et dont au XVII¢ siécle deux personnages d’une comédie
allemande rappelleront encore le nom?3%? Gouverneur de Bérat, en Al-
banie, sous le tsar Samuel, Elinagos, nous 'avons vu, n’accepta qu’en
1019 I’autorité de Basile II. Le basileus lui conféra le titre de patrice
et 1l se fixa a Thessalonique®. Le personnage appartient donc a la ca-
tégorie des chefs étrangers ralliés a Byzance, de gré ou de force, et dont
nous avons étudié ici précisément les relations d’'un genve spécial avec

1. V. Laurent, Zpoavilis et non Powrtliic,, B4 &% (1951) (= Festschrift
Fr. Déglger), p. 874, 375 - 376. 11 est appelé ainsi par Michel de Devol dans une de
ses additions a Skylitzés. B. Prokié, Die Zusdtze in der Handschrift des Johannes
Skylitzes codex Vindobonensis Iist. Graee. LXXIV. .., Vlunich 1906, p. 34, no 54;
Skylitzeés, p. 364, L. 71. Cf. aussi des variantes pour KElinagos ("Eiépayog ct
autres), loc. cit., L. 70, apparat et B. Proki¢, loc. cit

2. V. Laurent, loc. cil., p. 376.

3. V. Laurent, op.cit; id., Sphrantzés et non Phrantzés. A nouvean I, REB 9
(1951), p. 170-171; cf. P.S. Nasturel, Témoignages roumains sur les formes
Sphrantzés et Phranizés, REB 19 {1961) (= Mélanges R. Janin}, p. 441 - 443, Du
moins en ce qui regarde 'usage concomillant des formes Phrantzés-Sphrantzés,
Y. Tsaras, Zpoartliic, Puaditns 7 Poavrls;,, Byzantina 9 (1977), p. 127, n’a pas
raison de rejeter les témoignages invoqués par P.S. Nasturel, sous prétexte qu’ils
se rapportent & des dignitaires roumains. En effet, des trois cxemples retenus par
ce dernier, 'un peut étre grec, le second P'est stirement et pour le troisicme, la source
Paffirme.

4. Aectes de Dionysiou, no 1, p. 35. Relevons & notre tour dans les actes rou-
mains les noms, qu’on rencontre en Valachie, de Frantza (en 1594), Sfrantza (1630)
et Frentzea-Frentzi (Frentza) (1600, 1634). Documenta Romaniae Historica, B,
vol. X1, nos 61, 392; vol. XXIII, no 71; vol. XXIV, nos 352, 353.

5. Franciscus et Elemaus, conseillers du prince de Wiltau, dans la Belle Sidéa.
H. Grégoire, Une source byszantino-bulgare de la “Tempéte” de Shakespearc,
Byzantion 9 (1934), p. 791, n. 2.

6. B. Prokié, op.cit, p.35, no 55, p. 48, nos 54, 55; Skylitzés, p. 364,
l. 68 sq.; ¢f. G. Schlumberger, Lépopée byzantine, 11, Basile I le Tueur
des Bulgares, Paris 1900, p. 397, 398.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE ECUMENIQUE ATHONITE 299

le Mont Athos. Cette constatation ne fait qu’étayer et mieux fonder le
rapport intui par V. Laurent entre Pépiclése tol Lgpevtl% du couvent
du Thessalonicien et le seigneur bulgare devenu haut dignitaire byzantin.
Mais il y a plus encore.

En effet, Elinagos Phrantzos fut suspecté “de vouloir restaurer le
royaume bulgare a son profit”?; toutelois, il aurait réussi a repousser
celte accusation et A récupérer son offictum?.

Aux yeux des Byzantins, le meilleur moyen par lequel un chef allo-
géne “intégré” pouvait prouver qu’il ne nourrissait pas de telles intentions
— ou qu’il y renongait — n’était-il pas de fonder ou d’acquérir un cou-
vent athonite “de second rang”, pour y finir ses jours comme higou-
meéne, ou encore pour confier sa direction & quelque proche parent, a
un frére ou a un fils? Tant des cas I'ayant déja prouvé, je ne crois pas
que I'on puisse douter que c’esl ainsi que le couvent du Thessalonicien
sera devenu celui “de Sphrentzeés”. Et n’est-ce pas la soumission méme
qu’il devait désormais symboliser qui explique la précision ci-dessus,
faite ultérieurement, qu’il avait appartenu aux eouvents du second
rang®?

Mais, en supposant qu’elle ne s’est pas éteinte et en jugeant d’aprés
les autres Phrantzés - Sphrantzés qu’on recontre jusqu’a la {in de 'Em-
pire, la famille de notre Elinagos Phrantzés s’est, par la suite, comple-
tement byzantinisée?, et ne souleva plus aucun probléme de fidélité,
ce qui annulait les motifs mémes pour lesquels elle avait dil se faire “re-
présenter” & I’Athos. Clest ainsi que, aprés une période de prospérits,
le couvent dit du Thessalonicien cessa d’étre aussi celui “de Sphrentzés”,
(’est alors probablement que commenca son déclin, pendant lequel ce
surnom ne tarda pas a tomber dans I'oubli, et I'on ne se rappela plus
que le nom ancien, sous lequel il sera cédé aux Russes en 1169.

4. Les Bulgares a Zographou

I’acte consacrant cette cession porte aussi une signature slave: celle
de Syméon, “moine et higouméne” du monasteére de Zographou?®. Clest

1. En complicité avec son compatriote Gabras. V. Laurent, Zpgartlig
et non Qpavrlijc, p. 375 - 376.

2. A la différence de Gabras qui, lui, fut aveuglé. B. Prokié¢, loc. cil, p. 35,
no 55; Skylitzés, loc cit.,, 1. 84-87.

3. Cf. supra, p. 290.

4. V. Laurent, op. cit, p. 375 sq.

5. Semewn’ in*k” i igoumen” Zagrafo napisal”. Actes Saint-Pantéléénin, no §,
1. 59.



300 D. NASTASE

a peine en 1286 que I’on rencontrera Zographou mentionné formellement,
comme étant le “couvent des Bulgares”!. Mais, relatant la mort de
Syméon-Nemanja, survenue en 1200, & Chilandar?, saint Sabbas atteste
pour cette époque le présence, déja plus ancienne a ’Athos, des Bulgares,
venus saluer la dépouille de son pére, de concert avec les autres “langues”
représentées sur la Sainte Montagne, a savoir les Grecs, les Ibéres, les
Russes et les Serbes® Ces moines bulgares venaient manifestement de
Zographou, ou la signature slave de I’higouméne Syméon montre qu’ils
étaient déja installés depuis plus de trente ans. En effet, les Russes
obtenant, par cet acte méme, leur second couvent a I’Athos et les Serbes
n’y arrivant que plus tard, cette signature ne saurait étre que bulgare
et, par conséquent, Zographou I’était déja lui aussi. Mais depuis combien
de temps?

On a mis en liaison les débuts de la communauté bulgare du Mont
Athos avec I'existence, au Xe siécle et plus tot, d’une population slave
et bulgarc implantée en Chalcidique?, ainsi qu’avec certains monu-
ments de la culture slave®. Mais le principal témoignage qu’on invoquait
pour soutenir que dés 980 Zographou appartenait déja aux Bulgares
est la signature slave de I’higoumeéne de ce couvent Macaire, au bas
d’un acte daté du 18 aoiit de cette année®. Or elle s’est avérée y avoir
été ajoutée en 13117, Il semble néanmoins que le couvent lui-méme
existait en 9808 et il est possible que son fondaleur ait été le moine-
peintre Georges (I'zdpytog 6 Coypaoosg), dont la signature grecque fizure
sur le typikon athonite de Jean Tzimiskés (972, ou peu avant)?® et
dont la fondation aurait été placée sous le vocable de son patron?.

1. Dans le texte, ... oefuaoplag poviic t@v Bovdydpowv. .., Actes de Zographou,
no 10, de septembre 1286, 1. 6 - 7, 12,

2. On admet généralement que Syméon-Nemanja cst mort le 13 février 1200
(plutét qu’en 1199). Cf. N. Lihac¢ev, Sceau de Stefan Nemanja, Byzantion 11
{1936), p. 464 et n. 1, avec bibliographie.

3. Spisi So. Save, éd. V. Corovié, Belgrade-Sr. Karlovei 1938, p. 171,
1. 1-5. Pour “langues” = peuples, infra, p. 312 et n. 3.

4. CL, a titre d’exemple, 1. Dujc¢ev, Le Mont Athos et les Slaves. . ., p. 189 sq.

5. Comme les évangiles glagolitiques du “Codex Zographensis” et du “Codex
Marianus”, et “les feuillets de Zograph”. Gf. V. Mo&in, op. cit. [I], p. 57 - 58.
Pour la bibliographie, A.-E. Tachiaos, op. cit., p. 2-3.

6. Cf. 1. Dujéev, op. cit., p. 494.

7. CL. D. Papachryssanthou, Actes Prétaton, p. 93 ct n. 336.

8. Ibid., p. 93 et n. 333.

9. Ibid., n° 7, p. 214, 1. 167. Pour la date — conjecturéec — du typikon, ibid.

p. 207.
10. Tbid., p. 92 - 93.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQULE ATHONITE 301

Mais? il faut attendre 1049 pour trouver une mention explicite du cou-
vent tou Zégraphou, dont I’higouméne s’appelle alors Jean et signe lui
aussi en grec?2

Cet higoumeéne Jean — mentionné de nouveau en 10513 —a été
identifié par certains chercheurs® a Jean de Sclina ou “des Selina”,
d’un document slave® “traduit évidemment du grec”®. Mais, selon
J. Lefort, cet acte est “sans doute un faux”7?. Quant a Jean des Selina,
supposé done encore en vie en 1051, son nom remémore celui de 'un
des trois freres, Moise, Aaron et Jean Selima, auxquels une légende
attribue la fondation, en 919, du couvent de Zographou, Certes, cette
légende comme telle ne mérite aucun crédit, et le document qui la conti-
ent® n’est qu’un faux d’époque post-byvzantine, plein de données fantai-
sistes et d’anachronismes évidents®.

N’oublions pas cependant, que nous ne nous trouvons pas en 'occu-
rence devant un témoignage historique proprement dit, mais en pré-
sence d'un mythe de fondation, qu’on ne saurait prendre au pied de la
lettre pour lui reprocher des traits erronds qui sont, par contre, par-
faitement conformes & ce genre. Aussi, pour discerner dans cette légende
des traces éventuelles de vérité historique, doit-on considérer les infor-
mations qu’elle avance, comme des “signes” et les interpréter & un niveau
plus profond. Considérés dans celte perspective, I'identité et les noms
des trois fréres ne me semblent nullement dépourvus d’intérét. En effet,
d’aprés ce récit, les fondateurs sont les fils de “Justinien ’empereur
d’Ochride” %, et, par ailleurs, on a remarqué ! que leurs noms rappellent

I. Cf. loc. ¢it., p. 93.

2. Actes des Zographou, no 3, 1. 12 et 51.

3. Ibid., no 4, 1. 2 -3, 49 - 50.

4. Cf. I. Dujéev, op. cit, p. 494

5 V. Mo3in, Akti iz svetogorskih arhiva, Srpska Kraljevska Akademija.
Spomenik 91 (1939), p. 172 - 174.

6. I. Dujtev, loc. cit.

7. Actes d’Esphigménou, p. 44 (avec Pargumentation).

8. A, Solovjev et V. MoSin, Gréke pocelje srpskih vladara (Diplomata
graeca regum et imperatorum Serviae}, Belgrade 1936 (= Var. Repr. 1974), no XLV.
Pour les éditions antérieures, ibid., p. 356. Sous une forme plus simple et sans donner
de noms, ni assigner une condition sociale précise aux trois fréres, la légende se re-
trouve dans les Patria du Mont Athos publiés par S. Lampros, NE 9 (1912),
p. 130 - 131.

9. Cf. D. Papachryssanthou, Actes Pritaton, p. 92.

10. Solovjev-Mosin, op.cit, p. 360, L. 65 (texte grec) el 361, 1. 56 {texle
slave).
14. Cf. I. Dujé&ev, loe. cit.




302 D. NASTASE

ceux des komitopouloi Moise, David, Aaron et Samuel, dont le dernier
fit précisément d’Ochride la capitale de son empire.

Ainsi, cette version du mythe de la fondation de Zographou rejoint-
elle un phénomeéne bien réel, bien historique: celui des fils ou des fréres
de souverains étrangers ayant élevé des couvents au Mont Athos pour
signifier par 1a que leurs pays acceptent I'autorité de I’empereur byzantin.
Or le fait est que Zographou devint couvent bulgare aprés la chute de
la Bulgarie et son annexion par 'empire byzantin. Par ailleurs, nous
avons déja vu comment le nom de I'un des survivants de cette chute
et derniers fideles du tsar Samuel se relie a celui du couvent du Thessalo-
nicien tou Sphrentzé. Méme si nous ne pouvons pas en préciser la date,
la cession du couvent grec “du Peintre” aux Bulgares nous apparait
elle aussi comme une conséquence — peut-étre un peu retardée — de
la conquéte de la Bulgarie par les Byzantins.

Toutefois, & la différence de ce qui se passa avec le couvent de Saint-
Pantéléimon, Zographou ne représentera pas, aprés cela, une grande
famille bulgare en train de se byzantiniser, mais la Bulgarie elle-méme.
Aussi, devenu bulgare, le couvent de Zographou devra-t-il signifier de
la nouvelle condition de la Bulgarie, annexée a I’Etat byzantin, tout en
y gardant néanmoins une certaine individualité, cultivée par Byzance
méme. On sait, en effet, que le nom du pays conquis se conserva et se
perpétua dans le cadre du systéme byzantin avec le théme de Bulgarie,
devenu ensuite, pour marquer son importance, catépanat et puis duché,
ainsi qu’avec 'archevéché autocéphale d’Ochride. Et si le premier n’en-
globait qu’une partie des possessions occidentales du tsar Samuel, en
revanche c’est tant & 'ancien Etat de celui-ci, qu’a toute la Bulgarie
orientale, que s’étendait ’autorité de I’archevéque d’Ochride, qui portera
par la suite le litre de dpytenioxomos thg mpddng "lovetviaviis xal maong
Bouiyaplag: on sera d’accord que, ramené au niveau de la légende, ceci
correspond parfaitement a la version du mythe de la fondation de Zogra-
phou, selon laquelle le pére des trois princes fondateurs du couvent
était “Justinien, ’empereur d’Ochride”.

V. QUELQUES AUTRES COUVENTS ATHONITES

Notre tour d’horizon pourrait s’arréter ici. Les cas que j’ai examinés
me semblent en effet suffisants pour que I'on puisse en tirer des conclu-
sions générales quant au sujet que je me suis proposé d’étudier.

Je crois pourtant qu’il n’est pas hors de notre propos de noter encore
quelques couvents athonites, sur lesquels nous ne possédons actuelle-



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 303

ment — au moins de notre perspective — que des informations trop la-
cunaires, mais qui me semblent néanmoins présenter des traits communs,
parfois bien significatifs, avec I'un ou 'autre des couvents auxquels nous
nous sommes arrétés.

En voici une liste, sans prétention d’étre complet.

1. Chaldou

Le couvent athonite 105 Xai3o3 (ou Xardov) existait avant 991 /92
et & son origine se trouvait un groupe d’ascétes dirigé par éxeivov Tov
&v povayols [xal doxnrais mept]BomTov  povaydy wbp TaBav, mapa tiol 68
Xandov évopaléuevoy, au dire d'un acte d’un siécle plus tard environ!. Ces
hésychastar auraient longtemps continué leur mode de vie, et n’auraient
accepté de se constituer en monastére communautaire (xowéfiov) que
devant le refus des autres couvents de leur fournir plus les moyens de
subsister 2. Ce changement s’était produit avant 991 /923 et le nouveau
couvent sera appelé par la suite dans les actes (tou) Chaldou, ou tén
Hésychastén, ou encore tou Hésychastou.

La présence a I’Athos d’ascétes venant de I’Orient, en ’occurence du
théme de Chaldia (autour de Trébizonde), n’a, en soi, rien d’étonnant:
pour I’époque précédant la fondation de Lavra, deux des plus illustres
représentants de l'ascétisme athonite n’avaient-ils pas été (au IXe
siécle) Joseph I’Arménien et Blaise ’Amorium?* Nous devons pourtant
remarquer que la région de Chaldia était voisine du Tao, et, par ailleurs,
qu’elle fera plus tard preuve d’une véritable vocation séparatiste, qui
aboutira finalement a la création de I’Etat de Trébizonde. Quant aux
hésychastes du groupe tou Chaldou, on notera qu’ils avaient été forcés
de se convertir a la vie cénobitique et que cela s’est passé quelque temps
avant 991, ce qui nous raméne vers la date de la révolte de Bardas Pho-
kas (987). Or celui-ci était ancien duc ou stratége, justement du théme
de Chaldia®, et c’est pendant qu’il était 1a qu’il s’était lié d’amitié avec
le roi David de Tao®, qui ’aida maintenant en mettant & sa disposition
un contingent de troupes commandées par “les deux fils de Bagarat,
seigneur de Khaldia”?!

1. Actes de Philothée, no 1, 1. 9 - 10.

Acte cité, 1. 21 - 28.

Ci. D. Papachryssanlhou, Actes Prétaton, p. 102.

Ibid., p. 29- 30 (Joseph) et 49 - 52 (Blaise).

. R, Grousset, Histoire de UArménte. .., p. 505; N. Adontz, Tornik
le Moine, p. 299.

6. Skylitzes, p.326,1 83sq. Cf. N. Adontz op.cit, p. 299, 310.
7. Cf. R. Grousset, op. cit, p. 512 el n. 6. Selon N. Adontz (op. cit.,

G W



304 D. NASTASE

Pourrait-on ne pas tenir compte de tous ces éléments, si 'on veut
s’expliquer la fondation, & la méme époque, du couvent athonite tou
Chaldou?

2. Kastamonitou

Le couvent tou Kastamonitou, placé sous le vocable de Saint Etienne,
est mentionné au XI¢ sidcle, vers 10511 et dans un acte (dont il a été
déja question plus haut) qui daterait de 1023 ou de 1038, sinon de 1008
ou de 1098%: ¢’est tout ce que nous offrent les informations d’archives
sur ce couvent avant 1262, quand il recommence & figurer dans les

actes athonites® Nous possédons en échange sur I’histoire de Kasta-
monitou aux XIe- XIII¢ siécles des récits plus ou moins fantaisistes,
mais dont certaines affirmations ne sont pas, pour autant, sans intérét
pour nous.

C’est ainsi que, d’apres “le récit légendaire de Kastamonitou”, pendant
le régne d’Alexis Ier Comnéne (1081 - 1118), ’higoumeéne de ce couvent
et protos de la Sainte Montagne, Hilarion, était un parent de I’empereur,
et il avait revétu I’habit monacal au méme couvent, sous le régne de
Constantin IX Monomaque?. Il est vrai que ce prdtos Hilarion n’appa-
rait pas dans des actes authentiques® Mais le texte communément cité
sous le titre abrégé de Diégésis mériké affirme lui aussi que ’higoumeéne
de Kastamonitou élu membre d’une délégation athonite envoyée a Ale-
xis Ier était un parent du basileus® et N. Oikonomidés remarque, trés

p. 305, 310), dans ce dernier cas on entendrait par Chaldia une région voisine du
théme de cc nom.

1. Actes de Zographou, n® 4. Cf. N. Oikonomidés, Actes de Kastamonitou,
p-1-2etn 2

2. Supra, p. 278. Cf. N. Oikonomidés, op. cit.,, p. 2, n. 3. L’acte, Actes
de Zographou, no 2, 1. 71.

3. N. Oikonomidés, op. cit,, p. 2 et n. 8.

4. Ibid., Appendice II: La légende de Kastamonitou (résumé), p. 100. Pour
ce ‘Totoputdg Adyos tob Kaotapovitou, ibid, p. 97-98. N. Oikonomides,
op. cit., p. 98 - 101, résume 'un des deux manuscrits connus de la légende, et dont
Pautre “a été résumé, largement utilisé et parfois critiqué par Porphyre Uspenskij
dans ses ouvrages sur "Athos” (ibid., p. 97etn. 1).Cf. D. Papachryssanthou
Actes Prétaton, p. 6 et n. 27, 28.

5 Cf. N. Oikonomides, op.cit.,, p. 2, n. 7, qui y attire attention sur les
confusions que pourrait provoquer le fait qu’un autre prétos Hilarion est mentionné
entre 1056 et 1066 {cf. D. Papachryssanthou, op. cit, p. 131, no 17) et
qu’il est done “contemporain. .. d’un autre empereur de la famille des Comnéne,
Isaac Ter (1057 - 1059)”.

6. Athynowg uepeny tév émiotordv “Adeflov Pasctibmc xai Nixohdov matpidpyov,



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 305

justement & mon avis, qu’il y a “la un détail qui pourrait éire retenu,
puisque les Comnéne avaient d’importantes propriétés a Kastamoné
[=Kaorapovy, ou Kasrtaudv, en Paphlagonie] et qu’il n’est pas im-
possible qu'un de leurs parents se soit fait moine dans le monastére de
Kastamonitou” 1.

Or, au temps ou les Comnéne étaient une famille de grands seigneurs
établie en Asie Mineure, & Kastamon, leur fidélité envers les empereurs
de Constantinople n’était pas a toute épreuve: le fait méme que cette
famille a donné au XIe siécle, & moins de vingt cinqg ans de distance,
deux usurpateurs (Isaac I°r et Alexis I°r) le prouve assez et, a posteriort,
clle s’avére d’autant plus dangereuse pour le pouvoir constitué, que
les deux tentatives furent couronnées de succés.

ID’autre part, selon notre récit, peu avant la premiére de ces usurpations
(qui cut lieu en 1057), pendant le régne de Constantin IX Monomaque
(1042 - 1055) (probablement au début)2, un membre de cette famille
se fait moine dans un couvent athonite appelé justement Kastamonitou
et dont la premiere mention qu'on peut dater (méme qu’approximative-
ment) remonte au régne du méme empereur, & moins d’une dizaine
d’années aprés son avénement. Sil’on ajoute a cela que Constantin Mo-
nomaquec représentait sur le tréne la noblesse civile, rivale de la noblesse
militaire a laquelle appartenaient les Comnéne, on devra accepter que
la version oflferte par la légende de Kastamonitou de la retraite d’Hila-
rion a ce couvent rappelle parfaitement I'installation & I’Athos de maints
autres membres de familles importantes, voire souveraines, dont nous
nous sommes occupés. Il y a donc beaucoup de chances que cette version
soit véridique — en tout ou en partie — et alors elle nous offrirait la
clé de la fondation de Kastamonitou. Mais méme si elle est inventée —
ce qui cst moins probable —, de notre point de vue sa valeur n’en est
pas amoindrie, car elle suppose connue et acceptée l'explication que
nous avons donnée a la présence & I’Athos de ces personnages importants,
et qui s’enrichit ici d’une situation particuliére. Cette situation est celle
d’une grande famille byzantine qui s’y est fait représenter en signe de
soumission au pouvoir impérial existant (Hilarion devenant moine a
Kastamonitou sous Constantin Monomaque), mais qui ensuite réussit
toutefois & conquérir ce pouvoir pour elle-méme (Hilarion higouméne
et protos sous Alexis Ier Comnéne).

vevoudvy natd Sukpopoug xawpods, éd. Ph. Meyer, Die Haupturkunden fir die
Geschichte der Athoskldster, p. 165, 1. 24 - 25.

1. Actes de Kastamonilou, p. 2.

2. Ihid,, p. 99 - 100 et n. 10.

20




306 D. NASTASE

3. Docheiariou et Vatopédi: amorce pour une recherche

Enfin, il convient d’enregistrer ici le fait que des récits hagiographiques
attribuent la fondation ou la réfection de deux des plus importants cou-
vents athonites, Docheiariou et Vatopédi, a des “archontes”, que 1’on
y met aussi en rapport avec Athanase de Lavra d’un coté, avec la cour
impériale d’autre part.

A Docheiariou il s’agirait d’un moine Euthyme et de son neveu Néo-
phyte, issus d’'une famille aristocratique byzantine. Euthyme, dont le
récit fait anachroniquement un “compagnon du fondateur de Lavra
Athanase”! (ce qui, pour étre faux, n’est que d’autant plus significatif),
aurait fondé Docheiariou, et son riche neveu y aurait apporté sa fortune 2.
A noter qu’en dépit de la chronologie, une variante amplifiée de ce récit
montre Nicéphore Phokas lui méme aidant Néophyte?® et devenant ainsi
xtitwp du couvent?! Par ailleurs, il n’est pas exclu que Néophyte, qui
est un personnage historique, higoumeéne de Docheiariou (attesté au dé-
but du XlI1e¢ siécle), et protos, ait é6té membre d’'une grande famille alliée
aux Comneéne 5.

D’aprés une tradition qu’enregistrent les Patria du Mont Athos, le
couvent de Vatopédi aurait été reconstruit du temps d’Athanase de
Lavra el sur sa recommandation, par trois “nobles archontes” d’Orestias
(Andrinople), venus & I’Athos (en 938!) en apportant leur fortune, pour
y fonder un monastere®.

Cette tradition semble contenir suffisamment d’éléments réels?. Par
ailleurs, la plus ancienne mention de Vatopédi remonte a4 9858, c’est-a-
dire & unc époque ou Athanase était, certes, trés connu®, mais a laquelle
se situe aussi la premiére grande expansion du tsar Samuel, contre la-
quelle Basile Il réagira d’abord — et sans succés — en 986. Or le fait

1. N. Oikonomides, Actes de Docheiariou, p. 7.

2. Ibid., p. 7 - 8.

8. Hpooxvynrdptov Tob . .. icgod povaotngiov tod Aoyewageivov. .., par Cyrille
({Kbptiroc) de Smyrne, Bucarest 1843, p.9; ¢f. N. Oikonomid es,op.cit.,
p. 9 no 2.

Hgooxvrmrdooy cité, p. 4.

Cf. NNOikonomideés, op. cit, p. 8, n. 3; cf. aussi ibid., p. 7.
NE 9 (1912), p. 210.

Cf. D. Papachryssanthou, Actes Prétaton, p. 9.

G. Smyrnakes, op. cit., p. 37.

Cf. D. Papachryssanthou, loc. cit.

@

:&D@\]@Cf!!&-\



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (BECUMENIQUE ATHONITE 307

est — et, quol qu’il en soit, ’étude des débuts de Vatopédi devra désor-
mais en tenir compte — que certaines notabilités d’Andrinople passérent
a Samuel & I'époque de ses succés?.

*

La conception symbolique dont rel¢ve la communauté athonite n’est
pas unique, ni caractéristique pour I’empire byzantin seulement. Mais
parmi les moyens dont Byzance s’est servie pour convaincre les “Bar-
bares” d’alentour de la force et de la place éminente de I’Empire et de
son souverain, il y a eu Peffort de leur offrir & dessein une image globale
aussi facile a saisir que frappante, de cet Empire. Ainsi, alin d’impression-
ner une ambassade mongole, 'empereur Théodore 11 Laskaris (1254 -
1258) déploya devant elle un grand étalage de forces militaires, dans
un cadre naturel qui devait symboliser I'Empire tout entier 2.

Par ailleurs, aux iles Fidji, chacun des clans qui composent une tribu
a un “chel clanique” et posséde son propre temple, qui le représente
(puisque les clans mémes sont appelés “temples”, ou “faces des temples”).
A son Lour, “la tribu a un chef supréme et un temple d’Etat”, plus im-
portant que ceux des clans, et qui est dédié au dieu principal. “Ainsi,
il y a un grand temple pour I'Etat et de petits temples pour les clans” 3.

Cet exemple, qui me semble particulicrement suggéstif, est moins
éloigné qu’on pourrait I'imaginer de la mentalité des aAiépuiror qui en-
voyaient leurs représentants a ’Athos. En elfet, la plupart de ces peuples
n’avaient pas dépassé la phase tribale et 'un de leurs chefs les plus
illustres, dont nous nous sommes occupés ici précisément a propos de

1. C&. N. Adontz, Samuel ’Arménien, p. 365.

Nous laisserons de cdté d’autres établissements monastiques athonites, tel que
Paphlagonos (dont I'’higouméne Nikdén est mentionné & partir de 998. D. Papa-
chryssanthou, Actes Prétaton, p. 89) ou Kappadokos {peut-étre monaslére
[?] & Karyés, acte de 1108 [?], Actes Lavra 12, no 57, 1. 8, cf. 1. 20), dont ces noms
seuls — et c’est trop peu — pourraient, éventuellement, indiquer un rapport avec
notre sujel: ces noms renvoient, en effet, a I’Asie Mineure, c’est-a-dire & cette partie
vitale de 'Empire laquelle, pour une raison ou pour unc autre, concentra sur elle
Pattention et l'intérét, tant des empereurs de “I’épopée byzantine”, que, par la
suite, de ceux des dynasties des Dukas et, surtout, des Comnéne.

2. Cf. A. Kazhdan, Certains Traits of Imperial Propaganda in the By-
zantine Empire from the Eight to the Fifteenth Centuries, dans Prédication et propa-
gande au Moyen Age, Islam, Byzance, Occident, Penn - Paris - Dumbarion Oaks
Colloquia, I11, Session des 20 - 25 octobre 1980, Paris 1983, p. 16. Source, G. P a-
chymére, Bonn, I, p. 134, 1. 14-p. 136, 1. 19.

3. A.-M. Hocart, Rois et courtisans, Paris 1978, p. 176 - 177.



308 D. NASTASE

I’Athos, nous offre un exemple bien analogue au précédent. Il s’agit
de Vladimir Ier de Kiev, qui, peu avant d’adopter le christianisme, fit
installer a proximité de sa résidence, “sur une colline. . . des statues en
bois de six divinités de diverses tribus ... et établit le rite des priéres
et du sacrifice. Ce panthéon des divinités paiennes devait symboliser
P'unité de la Russie, la priorité de Kiev et la domination du pouvoir
princier et de I’élite féodale dans I’Etat™™

Pour des princes “barbares” pratiquant ce systéme de symboles,
combien donc devait étre familiére et conforme a leur mentalité l'idée
de cet ensemble de “temples” de différentes nations qu’était 1’Athos,
réunis sur une colline plus haute, pour signifier par le truchement des
serviteurs du nouveau Dieu de la suprématie de son représentant sur
Terre, Pempercur byzantin, et tout a la fois, pour établir la place que ces
princes occupaient dans la hiérarchie souveraine qu’il présidait!

*

Si nous laissons de c6té de rares remarques, fugitives et de détail,
I'image d’ensemble du Mont Athos qu’offrait jusque récemment encore
la bibliographie athonite est celle du grand centre monastique pan-
orthodoxe — le plus important de I’Eglise Orientale —, modéle de vie
et d’organisation pour tout le monachisme oriental, gardien et foyer
de vie spirituelle chrétienne et, aussi, tant a I’époque byzantine, qu’a
celle de la domination turque, important centre culturel et artistique.

Mais dans un article publié en 1963, a ’occasion du millénaire de la
Sainte Montagne, D. A. Zakythinos — dont nous avons déja cité le
nom & propos du caractére cecuménique de la communauté athonite —
faisait quant a la présence a I’Athos de couvents étrangers une série
d’observations qui tendaient & élargir considérablement le cadre de la
recherche afférente 2 Cependant, 'auteur ne se proposait pas d’épuiser
les problémes qu’il ne fit que soulever, et il taxa modestement ses re-
marques d’“hypothéses provisoires”, mais qu’il croyait aussi fécondes?.

Parmi ces observations, il y en a que nousdevons souligner ici plus
particulicrement, et dont on appréciera précisément la pénétrante in-
tuition et la fécondité. En effet, pour D. A. Zakythinos le Mont Athos
n’est pas seulement un centre spirituel-culturel, mais aussi un endroit

1. Histoire de UU.R.S.S., 12, chapitre cité, p. 30.

2. D.A. Zakythinos, T6 “Aywr *Ogog Jd00d00fos wowdrns xai xevrpdpvyes
gomal (p. 183 - 188). Cf. supra, p. 252 et n. 1.

3. Ibid., p. 187.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 309

d’out 'expérience politique byzantine a irradié vers toutes les dircctions
du monde orthodoxe. Or, & son avis, 'instrument de cette irradiation ont
été les couvents athonites étrangers qui, encouragés par les empereurs?,
représentaient, selon lui, leurs nations “auprés de I'Etat byzantin”, le-
quel 8’en servit pour assurer son influence politique sur les jeunes Etats
orthodoxes 2.

Il me semble que ces observations cadrent bien avec I'image que nous
avons pu nous faire de la communauté athonite, et qui vérifie done
leur justesse. Aussi me semble-t-il que les phénoménes qu’elles consignent
rejoignent, quant a leur explication, les résultats de mes recherches sur
le Mont Athos, dont le présent travail ne constitue qu’un chapitre.

En effet, dans une communication présentée au Congrés byzantin
d’Athénes, de 19763, j’ai montré que la communauté multi-nationale
du Mont Athos constituait en réalité un symbole de ’empire chrétien
(tel que Byzance le concevait), véritable “microcosme de 1’cecuméné
impériale chrétienne”, dpbahuds dmaong tHg oixovpévng, comme les
athonites eux-mémes devaient ’appeler occasionnellement, & 'instar de
Constantinople?. Tout en confirmant les conclusions auxquelles j’y
avais abouti, la recherche effectuée dans les pages précédentes nous a
permis de remonter vers la naissance de ce phénoméne, et de constater
qu’elle coincide avee les débuts mémes de la communauté cecuménique du
Mont Athos. Aussi avons-nous pu préciser de nombreux traits essentiels
du processus de constitution de cette communaunté. En nous appuyant
sur tous ces résultats, essayons de présenter en grandes lignes ce pro-
cessus.

LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE DU MONT ATHOS JUSQU’EN 1204

Aprés la fondation de Lavra (achevée en 963 /4)%, la communauté
athonite s’est transformée relativement vite, par la volonté des empe-
reurs byzantins, dans un symbole vivant de “I’empire chrétien cecumé-

1. Cf. ibid., p. 184.

2. Ibid., p. 185.

3. D. Nastase, Le patronage du Mont Athos au XIII¢ siécle, communi-
cation présentée au XVe Congrés international d’études byzantines, Athénes 1976,
et publiée dans Cyrillomethodianum 7 (1983), p. 71 - 87. Une version abrégée, sous
le litre Le Mont Athos pendant Uoccupation latine de Constantinople, BNJ 22, tirage
a part Athénes 1977, p. 124 - 130,

4. Id., Le patronage du Mont Athos. .., p. 73 et n. 16, 17; cf. id., Le Mont Athos
pendant Doccupation. . ., p. 127 - 128.

5 P. Lemerle, Actes Lavra 12, p. 36.

o

o

e TN



310 D. NASTASE

nique”, qu’ils étaient censés diriger. Dans le systéme qui s’y constitua
ainsi, Lavra tenait, naturellement, la premiére place, en y représentant,
non la personne d’un empereur ou d’un autre, mais le pouvoir souverain
exercé par ces empereurs, tel qu’il s’est caractérisé a I’époque d’expansion
inaugurée par les victoires de Nicéphore Phokas (couronné le 16 aott
963) et achevée par celles de Basile II (1 1025). C’est ainsi que s’explique
pourquoi 'ceuvre de saint Athanase fut patronnée non seulement par
son ami Nicéphore Phokas, mais aussi par le meurtrier de celui-ci, Jean
Tzimiskes et, ensuite, par Basile II.

C’est cette expansion méme que refléte, pas a pas, une premiére phase
— et la plus importante — du processus de création de la communauté
cccuménique du Mont Athos.

Le premier statut de Lavra fut é¢tabli par Nicéphore Phokas, en accord
avec Athanase, le printemps de 964, juste avant que Nicéphore déclanche
en Asie Mineure sa premiére campagne comme empercurl. Cette date
et ces circonstances en disent déja long sur le rdole que Lavra devail
jouer par la suite et qui commencga a se dessiner dés cette campagne
méme. En effet, ¢’est vers 965 que le premier groupe d’étrangers enre-
gistré par les sources, celui des Géorgiens, dirigé par Jean I'Tbére, arriva
4 Lavra, pour s’y mettre sous l'autorité (dmorayn) d’Athanase? L’éta-
blissement monastique des Géorgiens restera assez longtemps encore dé-
pendant de Lavra, et Jean I'lbére continuera de reconnaitre cette auto-
rité méme lorsqu’il deviendra I’higoumeéne d’un couvent autonome, fondé
par luid. Mais selon les Vies d’Athanase, tous les groupes d’élrangers
qui venaient & ’Athos (et dont celui des Ibéres en était un) se soumet-
taient & Athanase (“Omotaydow adt®”) %, lequel était leur xowvdz xndepwv
xal wpoatatne ®. Certes, cette soumission implique 'obéissance monacale
(braxon), mais elle exprime a la fois le rapport de subordination reliant
les princes de ces dA\\égpuror a I'empereur de Constantinople, ou, dans
certains cas, comme celui de la Calabre, la domination directe qu’il
exercait sur leurs lieux d’origine.

1. Au sujet de ce statut, des mesures prises par le nouvel empereur en faveur
de sa fondation athonite, ¢t des chrysobulles qu’il lui accorda alors, D. Pap a-
chryssanthou, Actes Prétaton, p. 81 -83; P. Lemerle, op.cif.,, p. 37 - 38,
Lorsqu’il signe le dernier de ces chrysobulles, Nicéphore Phokas “est sur le point,
s’il ne I’a déja fait, de quitter la capitale pour sa longue campagne en Cilicie”.
P. Lemerle, loc. cit.

2. Supra, p. 282.

3. Cf. P. Lemerle, op. cit.,, p. 43, 44.

4. Vitae duae: Vie A, p. 74, ch. 158, 1. 2.

5. Ibid., Vie B, p. 176, ch. 43, 1. 1- 2.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 311

Si nous laissons de c6té Rome?l, les régions d’ou, selon les deux Vies,
provenaient tous ces étrangers? retracent parfaitement les limites ex-
trémes jusqu’auxquelles ’empire byzantin avait réussi & imposer, sous
une forme ou sous une autre, 'autorité de ses souverains pendant la
vie d’Athanase, a lest (Ibérie et Arménie) et & 'ouest (“Italie”, Calabre,
Amalfi). La conquéte de la Bulgarie (achevée en 1018) devait apporter
les Bulgares & ’Athos, en complétant ainsi vers le nord ces limites telles
que “Pépopée byzantine” les avait tracées. Vers la méme époque, I'entrée
de I'Etat kiévien dans “I’cccuméné chrétienne” — et, pratiquement, dans
“la sphére d’influence” byzantine — détermina I'apparition d’un couvent
russe & I’Athos. Comme de juste, tous ces couvents se rattachaient a
un trés grand ensemble de couvents grecs, les couvents byzantins pro-
prement dits de la communauté. "

La politique d’assimilation que Byzance pratiqua en déplagcant des po-
pulations des régions conquises et en accordant a leurs princes dépossédés
des titres et des fonctions élevés dans son hiérarchie civile et militaire,
parfois comme gouverneurs et généraux, est & I'origine d’un autre groupe
de couvents athonites: fondés, refaits ou achetés par des personnages
appartenant a cette catégorie, ils devaient garantir leur fidélité, qui
n’était pas toujours a toute épreuve, et leur servir quelquefois de lieu
de retraite. 11 faut méme croire que certaines grandes familles byzantines,
qui devaient donner des usurpateurs illustres, furent amenées a prouver
de la méme maniére leur loyalisme et leur allégeance au basileus en titre.

Quant a Lavra et a son higoumeéne, ils “régnent” sur tout ce systéme,
a linstar de ’empereur dont ils représentent le pouvoir cecuménique
sur I’Athos, devenu vite la Sainte Montagne par excellence. Cest en
effel ce qui explique & mon sens la position éminente que leur assure en
1045 un acte de 'importance du typikon de Constantin Monomaque,
le dernier des empereurs alliés (comme Nicéphore Phokas et Jean Tzi-
miskeés) a la Maison macédonienne?.

1. Dont le cas devra étre discuté ailleurs, comme tant d’autres problemes sou-
levés par la présente étude.

2. Vitae duae: Vie A, p. 74, ch. 158, 1. 6 - 7; Vie B, p. 176, ch. 43, 1. 15 - 16.

3. A propos des dispositions concernant Lavra dans le typikon de Monomaque,
il suffira ici de citer le commentaire de P. Lemerle: “Ce document officiel, ot les
mentions de Lavra et de son higouméne sont accompagnées des épithétes les plus
honorifiques, monire que le monastére occupe, de loin, la premitre place dans la
hiérarchie athonite; qu’il est le plus peuplé et le plus riche; et que dans tous les
domaines, le poids de son higouméne cst considérable”. Actes Laora 12, p. 51: mon
explication éclaire bien les causes de tout ceci.



312 D. NASTASE

Mais entre-temps, I’ére de ’expansion avait pris fin, la mort de Basile
IT (1025) étant suivie d'une époque de déclin, dont 'empire byzantin
ne sc relévera que sous les Comnéne, pour glisser toutefols ensuite, trés
rapidement, sur la pente qui 'emménera a la catastrophe de 1204. Ces
changements ne restérent pas sans conséquences pour la vie et pour
la composition de la communauté hagiorite.

Ni le schisme de 1054, ni la perte des possessions byzantines d’Italie
(1071, abandon de Bari), n’entrainérent la disparition des couvents ita-
liens de ’Athos. Cette persistance indique bien la valeur que ces cou-
vents revétaient aux yeux des empereurs byzantins, et qui étayait la
légitimité des prétentions qu’ils continuérent d’élever sur leurs possessions
italiennes perdues, voire des essais qu’ils firent pour les récupérer effec-
tivement. Mais cette perte s’avérera définitive: aussi en 1193 le seul
couvent italien qui survivait encore a I’Athos était-il celui des Amalfi-
tains!, destiné a disparaitre lui aussi sous peu?.

Les familles issues des personnages étrangers importants dont nous
nous sommes occupés plus haut s’étaient, cependant, complétement
“byzantinisées”. La raison méme pour laquelle certains membres des
générations précédentes de ces familles avaient été déterminés, a I’époque
des grandes guerres d’expansion, & fonder ou & acquérir des couvents a
PAthos avait donc cessé d’exister. Aussi peut-on constater que ces cou-
vents disparaissent (comme celul o3 ITW0xpd), ou déclinent (comme celui
de Saint-Pantéléimon 7ol Zgpevtl7), pour n’étre sauvés qu’en passant
dans les mains d’autres étrangers, qui eux ne s’assimilent pas.

Ces étrangers appartiennent a la catégorie des aMéyrwaoor® auxquels
Pempereur de Constantinople peut encore imposer son autorité, ou du
moins faire reconnaitre son rang de chef de la hiérarchie souveraine mé-
diévale. Parmi ceux que nous connaissons déja, ce sont les Bulgares
(évidemment, puisqu’incorporés & I’Empire), les Géorgiens et les Russes.

Ce furent ces derniers qui obtinrent, en 1169, le couvent de Saint-
Pantéléimon, néanmoins tout en gardant aussi I'ancien, celui de Xy-
lourgou, en tant que monastére annexe. Quelques mois auparavant, le

1. Aectes de Chilandar, no 3, 1. 19 - 20; ibid., n¢ 4, 1. 30, 60.

2. P. Lemerle, Les archives du monastére des Amafitains. .., p. 555 sq.;
Pertusi, Monasteri, p. 230 sq.

Les couvents sicilien et calabrais sont mentionnés pour la derniére fois en fonction,
dans un acte (utilisé plus haut), vraiscmblablement dec 1108. Actes Lacora 12, no
57, 1. 68, 69,

3. Pour des précisions quant & ce terme et quant & celui de yAdooor, dans le sens
de vévr, vy, D.A. Zakythinos, op. cit, p. 184.



DEBUTS DE LA COMMUNAUTE (ECUMENIQUE ATHONITE 313

prince russe, allié de Byzance, André Bogoljubskij avait transféré la
résidence du grand-prince dans la nouvelle ville de Vladimir, tout en
gardant aussi sous son autorité Kiev, I’ancienne capitale. C’est ce chan-
gement qu’exprimait en code athonite celui intervenu aussitdt apres
dans la situation de la communauté russe de la Sainte Montagne, et
par le truchement duquel le basilleurs “légitimait” pour sa part la si-
tuation qui venait de se créer dans les terres russes et, de son coté, le
nouveau grand-prince reconnaissait en échange sa suprématie par
rapport aux deux principautés qu’André devait gouverner désormais.

Pas trés longtemps auparavant, sans doute a I'époque d’Alexis [er
Comnéne, le nouveau sultan de Rim avait été déterminé a reconnaitre
formellement, mais de la méme maniére, qu’il détenait ses possessions
en tant qu’apanages byzanlins, par la grace du basileus: ¢’est ainsi que
fit son apparition sur la Sainte Montagne un “couvent turc” bien ortho-
doxe, celui de Koutloumous, fondé par un prince seldjukide de la dynas-
tie des “Qutlumu¥”, devenu a cet effet moine athonite, vraisemblable-
ment un fils de Qutlumug Ier et frére de Soliman, le premier sultan de
Riim.

L’exemple des Sekdjukides d’Asie Mineure et celui des Russes me
semblent montrer bien clairement que c’est en se faisant représenter
au Mont Athos qu’un Etat nouveau — comme le sultanat de Riim —, ou
ayant subi des changements — comme celui effectué par André Bogo-
ljubskij — le metiant dans cette situation, obtenait sa “reconnaissance
internationale”, voire délinissait son “statut international”, selon la
conception byzantine. Il s’agit donec, ¢n ces occurences, d’un intérét
commun, mais que Byzance exploitait trés habilement & ses fins, a
Paide de I'instrument extraordinaire qu’elle s’était forgé en créant la
communauté cccuménique athonite, el qui lui permettail de s’imposer
sur le plan international 14 méme ou elle ne pouvait pas le faire par la
force de ses armes.

Enfin, c’est pour reconnaitre ainsi 'autorité de 'empereur de Constanti-
nople que Sabbas, le fils du grand Zupan serbe Nemanja et puis Ne-
manja lui-méme, se retirérent a ’Athos et, en 1198, refirent le couvent
ruiné de Chilandar, pour en faire un monastére serbe.

A cette époque, Byzance se trouvait déja tout prés du bord de ’abime
dans lequel devait la précipiter en 1204 la conquéte de Constantinople
par les barons de la IVe croissade, en complicité avec les Vénitiens.

Cette catastrophe n’entraina pas la disparition de la communauté
athonite, ni celle de la signification qu’elle revétait. Mais elle marque
un tournant dans I’histoire du Mont Athos, laquelle, avec cet événement



314 D. NASTASE

entra dans une nouvelle phase, dont je me suis occupé dans ma commu-
nication de 1976 déja citée.

C’est donc en 1204 que s’achévera mon enquéte.

Ses résultats mettent en lumiére les circonstances historiques qui
déterminérent la naissance de la communauté cecuménique athonite
et son évolution jusqu’au tournant de 1204. Aussi montrent-ils que
nous sommes encore trés loin d’imaginer 'importance et la complexité
du role que le Mont Athos a joué dans 'histoire de Byzance et de ’hellé-
nisme, ainsi que d’autres Etats et peuples, orthodoxes ou non.

OUVRAGES CITES EN ABREGE

(en plus des abréviations valables pour toul le tome)

Actes Kutlumus: Actes de Kutlumus. Edition diplomatique par . Lemerle,
Texte, Paris 1946.

Actes Lavra 1%: Actes de Lacra. Premiére partie, des origines 4 1204. Edition diplo-
matique par P. Lemerle, A. Guillou, N. Svoronos, avec la
collaboration de Denise Papachryssanthou. Texte, Paris 1970,

Actes Protaton : Actes du Prétaton. Edition diplomatique par Denise Papa-
chryssanthou. Texte, Paris 1975.

Actes Saint-Pantéléémon : Actes de Saint-Panteléémon. Edition diplomatique par
P. Lemerle, G. Dagron, S. Cirkovié Texte, Paris 1982.

Bréhier, Byzance: L. Bréhier, Vie et mort de Byzance, [1aris] 1969.

G ay, Italie méridionale: J. Gay, L’'Italie méridionale et Uempire bysuntin depuis
Pavénement de Basile Ier et jusqu'a la prise de Bari par les Norinands (867 -
1071), Paris 1904.

Ostrogorsky, Geschichte: G. Ostrogorsky, Geschichtedes bysantinischen
Staates®, Munich 1963.

Pertusi, Monastert: A. Pertusi, Monasteri e monact italiani oll’ Athos nell’
Alto Medioevo, dans Le millénaire du Mont Athos, 963 - 1963, 1, Chevelogne
1963, p. 217 - 251, ill.

PSRL: Polnoe Sobranie Russkih Letopisej.

Schlumberger, N. Phocas: G. Schlumberger, Un empereur byzantin
au diziéme siécle. Nicéphore Phocas, Paris 1890.

Vitae duae: Vitae duae antiquae Sancti Athanasii Athonitae, editae a Jacques
Noret, Turnhout- Leuven 1982,

D. NASTASE


http://www.tcpdf.org

