
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 9 (1994)

   SYMMEIKTA: IN MEMORIAM OF D.A. ZAKYTHINOS 9A

  

 

  

  Η εικόνα των Λατίνων την εποχή των Κομνηνών 

  Πάρις ΓΟΥΝΑΡΙΔΗΣ   

  doi: 10.12681/byzsym.766 

 

  

  Copyright © 2014, Πάρις ΓΟΥΝΑΡΙΔΗΣ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΓΟΥΝΑΡΙΔΗΣ Π. (1994). Η εικόνα των Λατίνων την εποχή των Κομνηνών. Byzantina Symmeikta, 9, 157–171.
https://doi.org/10.12681/byzsym.766

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 21/01/2026 22:13:06



Π. ΓΟΤΝΑΡΙΔΗΣ 

Η ΕΙΚΟΝΑ ΤΩΝ ΛΑΤΙΝΩΝ 

Τ Η Ν ΕΠΟΧΗ ΤΩΝ ΚΟΜΝΗΝΩΝ 

Το 1171 ή το 1176, σύμφωνα με ένα διάλογο του οποίου όμως 

αμφισβητείται η αυθεντικότητα, ο αυτοκράτορας Μανουήλ Α' είχε 

μια μακρά συζήτηση με τον πατριάρχη Μιχαήλ του Αγχιάλου. Ο 

πατριάρχης είχε αποκλείσει τη δυνατότητα ένωσης των δύο εκκλη­

σιών, της Ρώμης και της Κωνσταντινούπολης, όταν ο αυτοκράτο­

ρας, υπογραμμίζοντας τις καταστροφές και τις ιεροσυλίες που είχαν 

διαπράξει οι Τούρκοι, τον ρώτησε αν ήταν σωστό να συμμαχήσει 

με τους Λατίνους, με τους οποίους συμφωνούσε σε ορισμένα θέμα­

τα, προκειμένου να αντιμετωπίσει αυτούς με τους οποίους δεν είχε 

τίποτα το κοινό. Η απάντηση του πατριάρχη ήταν αρνητική : καΐ 

δεσποζόντων μεν ημών άσεβων (δηλ. των Τούρκων) ουδέν παρεβλά-

βημεν, ει ôè κατά τι κοινωνού μεν τοις Ίταλοΐς τα μέγιστα ζημιον-

μεθα1. Η εποχή των Κομνηνών είναι σημαντική για τη διαμόρ­

φωση μιας εικόνας των Λατίνων στο Βυζάντιο, εικόνας που θα 

έχει σοβαρές συνέπειες για τις μετέπειτα εξελίξεις. Το θέμα της 

διαμόρφωσης της εικόνας των Λατίνων, έγινε πρόσφατα αντικεί-

1. Το κείμενο του διαλόγου επανέκδοσαν (πρώτη έκδοση Κ. ΔΤΟΒΟΤΝΙΩΤΗ, «Διά­
λογος τοϋ πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Μιχαήλ Γ' τοϋ 'Αγχιάλου προς τόν αυτοκρά­
τορα τοϋ Βυζαντίου Μανουήλ Α' Κομνηνόν», ΕΕΒΣ 15 (1939), σελ. 38-51, ειδ. σελ. 47) 
οι V. Laurent και J. Darrouzès, στο Dossier grec de l'union de Lyon (1273-1277), 
Παρίσι 1976, ειδικότερα σελ. 367. Οι V. Laurent και J. Darrouzès θεωρούν ότι ο διά­
λογος γράφτηκε την περίοδο της ένωσης της Λυών, αφού σε αυτόν μνημονεύεται ο συν­
δυασμός των τριών σημείων, που ο Μιχαήλ Η' Παλαιολόγος διαβεβαίωνε ότι αρκούν για 
την ένωση (πρωτείο, έκκλητο και μνημόσυνο του πάπα), πρβλ. σελ. 45 κ.ε. και V. GRUMEL, 
Les regestes des actes du patriarcat de Constantinople, τόμ. I, Les actes des patriarches, 
τεύχ. I l l , Les regestes de 1043 à 1206, Χαλκηδών 1947, αρ. 1121. 



1.ΊΗ Π. Γ Ο Τ Ν Α Ρ Ι Δ Η Σ 

μενο μιας γενικής θεώρησης2 ενώ η αντιμετώπιση των Λατίνων 

από τους 'Αννα Κομνηνή, Κίνναμο και Χωνιάτη είχε γίνει αντικεί­

μενο συστηματικής μελέτης3. 

Η Βυζαντινή αυτοκρατορία τον 11ο αι. πίστευε πάντα στη δύ­

ναμη ενσωμάτωσης των ξένων στοιχείων. Από αυτή την άποψη, 

είναι χαρακτηριστική η αντιστροφή των όρων που γίνεται από τον 

Μιχαήλ Ζ ' στο χρυσόβουλλό του για τον Ροβέρτο Γισκάρδο 

(1074) 4 . Η συμφωνία στην οποία ο αυτοκράτορας υποχρεώθηκε να 

υποκύψει γίνεται προεισφορά του Ροβέρτου Γισκάρδου ενώ οι π α ­

ραχωρήσεις του αυτοκράτορα στον Νορμανδό μονάρχη μετατρέπον­

ται σε άντίδοσι. Έ τ σ ι , ο Ροβέρτος, που απειλούσε την αυτοκρατο­

ρία, μεταμορφώνεται σε ένα ευπειθή υπήκοο: καΐ συ μεν συμφω­

νείς, γράφει ο Μιχαήλ, εμοί συνεισενεγκεΐν την πρέπουσα ύποτα-

γήν τε και εϋνοιαν το μη μόνον των ημετέρων μη κατατρέχειν, άλλα 

και των κατατρεγβντων ταϋτα κατατρέχειν. Σε μία από τις επιστο­

λές που ο Μιχαήλ Ζ ' είχε στείλει στον νορμανδό ηγεμόνα (1072/ 

73) 5 , ο βυζαντινός αυτοκράτορας επικαλείται την όμοδοξία της αλη­

θούς πίστεως σαν ένα από τους τρεις λόγους που τον ώθησαν να 

τον κάνει κοινωνό της αγάπης και της ομόνοιας του. Η κατάκτηση 

των βυζαντινών επαρχιών στη Νότια Ιταλία δεν άλλαξε την πολι­

τική των βυζαντινοί απέναντι στους Λατίνους ενώ το σχίσμα του 

1054 δεν φαίνεται να αποτέλεσε ουσιαστικό παράγοντα για τη δια­

μόρφωση της αρνητικής εικόνας των Λατίνων. Ή δ η , στο Βυζάντιο 

υπήρχε μια διαμορφωμένη αντίληψη για την παπική εκκλησία, στη-

2 Π. Π UNGER, Grecuìus perfidus - yΙταλός 'Ιταμός. Il senso dell' allenta nei rap­

porti greco-romani et italo-hizanUni con un' introduzione di O. Krcsten, Ρώμη 1987. 

Πρβλ. I) N I C O L , «The Byzantine View of Western Europe», Greek, Roman and By­

zantine Studies 8 (1967), σελ. 1-20 ( Byzantium its ecclesiastical History and Rela­

tions with the western World, Variorum Repr ints , Λονδίνο 1972, αρ. I). 

3. C A T H E R I N E \ S D R A C T I A , «L'image de 1'hommc occidental à Byzance: le 

témoignage de Kinnamos et de Chômâtes», Bsl 44 (1983), σελ. 31-40. D. R, R E I N S C I I , 

((Ausländer und Byzant iner im Werk der Anna Komnena», Rechtshistorisches Journal 

8 (1989), σελ. 257-274. 

4. P. P - L Z O I Ì R A Z O V , «Clirisobul imperatora Michaila VJI Duki», Viz. Vrem. 6 

(1899), σελ. 140-146, ειδικότερα σελ. 141, πρβλ. Dolger, Regesten, αρ. 999. 

5. Κ. Σ Λ Θ Α , Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, τόμ. Ε', Παρίσι 1876, σελ. 385, πρβλ. Dölger, 

Regesten, αρ. 987γ. 



Η εικόνα των Λατίνων την εποχή το>ν Κομνηνών 159 

ριγμένη σε αιτιάσεις που κυκλοφορούσαν από την εποχή του Φω­

τίου, όμως οι Λατίνοι ήταν ακόμη μακριά. 

Τον Σεπτέμβριο του 1089, ο Αλέξιος Α', που είχε έλθει σε 

επαφή με τον πάπα Ουρβανό Β', απαίτησε από την εκκλησία να 

επανέλθει στην παλαιά πρακτική της μνημόνευσης του Ρωμαίου 

ποντίφηκα στη λειτουργία. Η σύνοδος της ορθόδοξης εκκλησίας 

αποδέχτηκε την αυτοκρατορική απαίτηση, υπό όρους. Το 1089 σε 

γράμμα του προς τον πατριάρχη Ιεροσολύμων Συμεών Β', ο πα­

τριάρχης Νικόλαος Γ' θέτει τα τρία ζητήματα που χωρίζουν τις 

δύο εκκλησίες: αυτά είναι τα άζυμα, το filioque και η θέση του 

πάπα στην εκκλησιαστική ιεραρχία6. Ο Θεοφύλακτος Αχρίδας, 

απαντώντας σε κάποιον που, προφανώς ωθούμενος από την επι­

καιρότητα, του ζήτησε να εκφράσει τις απόψεις του, έγραψε πραγ­

ματεία για τις διαφορές ανάμεσα στις δύο εκκλησίες7. Στη μετριο­

παθή πραγματεία αυτή ο ιεράρχης τονίζει πως υπάρχουν λίαν πι­

στοί και θερμοί πού ζηλούν υπέρ της ορθοδοξίας, και οι οποίοι θα 

τον κατηγορήσουν είτε για αμάθεια είτε για ακρισία περί τα θεία, 

ψυχρότητα και προδοσία8. Ο Θεοφύλακτος τονίζει ότι Ου τοίνυν, 

ούτε περί των άζύμων ούτε περί των νηστειών άντισκληρυνθησό-

μεθα, ..., ουδέ, πολλού δει περί τών απηριθμημένων λοιπών απερ 

όμολογούντες και αυτοί ...ου παν εθος άποσχίζειν εκκλησίας ισχύει, 

άλλα τα προς διαφθοράν αγον δόγματος. "Εθη δε πάντων και ταύτα 

τα παρά τοις θαυμαστοϊς κριταϊς σφάλματα· τα μεν εξ ευλάβειας... 

τα δε εξ οικονομίας...9. Τόσο η απόφαση της συνόδου, όσο και το 

γεγονός ότι ο Θεοφύλακτος μπορούσε να εκφράσει θέσεις που απέ­

χουν πολύ από τους κοινούς τόπους που θα επικρατήσουν τον 12ο 

6. Πρβλ. G R U M E L , Les regestes, αρ. 956. Για την απαίτηση του αυτοκράτορα και 
την απάντηση της συνόδου: W. HOLZMANN, «Die Unionsverhandlungen zwischen 
Kaiser Alexios I. und Pappst Urban IL im Jahre 1089», BZ 28 (1928), σελ. 38-67, 
ειδικότερα σελ. 60-62, 62-64, πρβλ. GRUMEL, Les regestes, αρ. 953, 954. 

7. Για την πραγματεία: Θ Ε Ο Φ Τ Λ Α Κ Τ Ο Ϊ , (Theophylacti Achridensis Orationes, 
Tractatus, Carmina, έκδ. P. Gautier, [CFHB XVI/1], Θεσσαλονίκη 1980), σελ. 97 κ.ε. 
Πρβλ. Η.-G. BECK, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, Μό­
ναχο 1959, σελ. 650-651. 

8. ΘΕΟΦΥΛΑΚΤΟΥ, σελ. 249-251. 

9. ΘΕΟΦΎΛΑΚΤΟΥ, σελ. 279. 



160 II. ΓΟΤΝΑΡΙΔΗΣ 

αι., δείχνουν πως η ισχύς του αντιλατινικού αισθήματος ήταν ακό­

μη, στην εποχή πριν την πρώτη σταυροφορία, ασήμαντη. 

Όποιες και αν ήταν οι αιτίες των σταυροφοριών και άσχετα με 

την υπόθεση της συμμετοχής του Βυζαντίου, στην πρόκληση της 

πρώτης σταυροφορίας, η μαζική παρουσία των Λατίνων σταυροφό­

ρων στα βυζαντινά εδάφη ήταν ο καταλύτης για τη διαμόρφωση 

μιας εικόνας ουσιαστικά αρνητικής. Η πρώτη αντίδραση ήταν η 

έκπληξη και η απορία για το εγχείρημα: ή φραγγική διάβασις..., 

ούτως ημάς εις εαυτήν όλους άντισπάσασα και περιελκύσασα ... το­

σούτον άρα τού πικρού κρατήρος αυτής έμεθύσθημεν και άλλόκοτον 

εξέστημεν εκστασιν ... έταράχθημεν, εσαλενθημεν ώς δ μεθύων και 

πασά ή σοφία ημών κατεπόθη10. Σύντομα η έκπληξη μετατράπηκε 

σε εχθρότητα και η σταυροφορία θεωρήθηκε ως επιθετική ενέργεια 

κατά της αυτοκρατορίας. Ο Αλέξιος Α', σε παραινετικό ποίημα 

του προς τον γιο του και διάδοχο του Ιωάννη, θεωρούσε τη δενρο 

συγκίνησιν εκ της εσπέρας μήπω επιστάς της ανάγκης δ χρόνος 

Ρώμης ελέγξει και ταπεινώσει νέας το σεμνον ύφος καί τον όγκον 

τού θρόνου11. Για τη βυζαντινή πολιτική εξουσία η παρουσία του 

σταυροφορικού στρατού ήταν ένα δυσεπίλυτο πρόβλημα και όλες 

οι προσπάθειες τείνουν να ακυρώσουν την έναρξη των σταυροφο­

ριών ή τουλάχιστον των συνεπειών τους. Ο σκοπός της εκστρατείας 

των σταυροφόρων, η απελευθέρωση των αγίων τόπων για τους Βυ­

ζαντινούς ήταν απλά το πρόσχημα για την κατάκτηση της αυτο­

κρατορίας ώς εξ Ευρώπης επί την Άσίαν διαβήσονται, γράφει ο 

Κίνναμος, Πέρσαις τ ε μαχησόμενοι ... καί τον εν Παλαιστίνη κα-

ταληψόμενοι νεών τόπους τε τους ιερούς ίστορήσοντες τη γε μην 

αλήθεια ώς την τε χώραν 'Ρωμαίων εξ εφόδου καθέξαντες καί τα 

εν ποσΐ καταστρέφαντες12. Και ο Νικήτας Χωνιάτης γράφει ότι η 

10. THEOt>HYLACTi Achridensis, Epistulae, έκδ. P. Gautier, (CFIIB XVI/2), 
Θεσσαλονίκη 1986, αρ. 52, σελ. 303. 

11. P. MAAS, «Die Musen des Kaisers Alexios L», BZ 22 (1913), σελ. 348-369, 
ειδικότερα σελ. 358. 

12. KiNNAMOY (Ioannis Cannami, Epitome rerum ab Ioanne et Alexia Comnenis 
gestarum, έκδ. A. Meineke, Βόννη 1836), σελ. 67, 358. 



Η εικόνα των Λατίνων την εποχή των Κομνηνών 161 

αγγελία της β' σταυροφορίας τάραξε τον Μανουήλ, ο οποίος, ωστό­

σο, επαίνεσε υπερβάλλοντος το δρόμενον και υποσχέθηκε να φρον­

τίσει για τον εφοδιασμό των σταυροφόρων1 *. Ό μ ω ς φοβούμενος 

ότι εν δέρμα προβάτων, λυκιδείς έρχονται ... τάς Ρωμαϊκάς αθροί­

ζει δυνάμεις1,1. Έτσι, ο Ισαάκιος Β' θα προσπαθήσει να αποτρέψει 

την προετοιμασία σταυροφορίας που ετοίμαζε ο πάπας Κελεστίνος 

Γ' το 1193, εκφράζοντας τη δυσπιστία του ως προς τα αποτελέ­

σματα μιας τέτοιας εκστρατείας, που δεν εξυπηρετεί παρά τις φι­

λοδοξίες των ηγετών της 1 5. 

Ωστόσο, για τους Βυζαντινούς, που ήλθαν σε επαφή με τους 

σταυροφόρους η υπόθεση αυτή δεν ήταν ένα παιχνίδι επιρροών και 

διεκδικήσεων ήταν πρόβλημα φυσικής επιβίωσης και το γεγονός 

ότι η ιδέα της σταυροφορίας ήταν ξένη προς τη βυζαντινή νοοτρο­

πία δεν είναι παρά ένα θεωρητικό πρόβλημα16. Είναι χαρακτηρι­

στικό ότι στη διάρκεια της β' σταυροφορίας, θύματα των στρατευ­

μάτων του Κοράδου, άντρες και γυναίκες, συμμετείχαν ενεργά στην 

προετοιμασία της άμυνας της Κωνσταντινούπολης17. Εξάλλου, αξί­

ζει να μελετηθεί η ανικανότητα των δυνάμεων του βυζαντινού κρά­

τους να αντιμετωπίσουν αποφασιστικά τους Νορμανδούς και τους 

σταυροφόρους, αλλά και οι παραχωρήσεις στους λατίνους εμπόρους, 

ως παράγοντες που οδηγούσαν στην σταδιακή ιδεολογική κατάρ­

ρευση της αυτοκρατορίας, παρά τις ψευδαισθήσεις που έδιναν οι 

ρήτορες της αυλής18. 

Στην πραγματεία που αναφέραμε ήδη, ο Θεοφύλακτος Αχρίδας 

απαριθμεί τις κατηγορίες που Βυζαντινοί απηύθυναν στους Λατί­

νους. Ο κατάλογος είναι ήδη αρκετά μακρύς και μόνον λίγα νέα 

13. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία (Nicetae Choniatae, Historia, έκδ. J. Α. Van Dieten 
[CFHB XI/1J, Βερολίνο 1975), σελ. 61. 

14. Ό . π . 
15. J. DARROUZÈS, Georges et Démétrios Tornikes. Lettres et discours, Παρίσι 

1970, σελ. 341. 
16. HÉLÈNE AHRWEILER, L'idéologie politique de l'Empire byzantin, ΙΙαρίσι 

1975, σελ. 78-80. 
17. ΚίΝΝΑΜΟΥ, σελ. 75. 
18. R E G E L - N O V O S A D S K I J , Fontes rerum byzantinarum. Rhetorum saeculi XII 

orationes politicae, Ανατύπ. Λιψία 1982, (Πρόδρομος), σελ. 358, (Τζέτζης), σελ. 370. 

11 



162 ΓΙ. Γ0ΪΝΑΡΙΔ1ΙΣ 

θέματα θα προστεθούν κατά τον 12ο αι. Θι αιτιάσεις που αναφέρει 

ο Θεοφύλακτος αφορούν την εκπόρευση του Αγίου πνεύματος, τη 

νηστεία του Σαββάτου, τις περιόδους των νηστειών, τη χρήση των 

αζύμων, την αγαμία των κληρικών, τους γάμους χωρίς φραγμούς 

που ιερουργεί η λατινική εκκλησία, το ξύρισμα, τα φορέματα και 

τα δακτυλίδια των ιεραρχών, την εδαφιαία προσκύνηση κατά την 

είσοδο στην εκκλησία, την κατανάλωση των σκόρδων και των πνι­

χτών κρεάτων 1 9 . Τον 12ο αι. συντάχτηκαν αρκετές πραγματείες 

κατά των λατινικών αντιλήψεων που φέρουν ως συγγραφείς, κυ­

ρίως, τον Φώτιο και τον Μιχαήλ Κηρουλάριο. Ωστόσο, μόνον μία 

που δεν σώζεται ή δεν βρέθηκε ακόμη, αλλά η οποία μεταφράστηκε 

στα λατινικά για να αποτελέσει αντικείμενο απάντησης από τον 

Αιθέριο (1178), αποτελεί μια συστηματική απαρίθμηση όλων των 

κατηγοριών που εκφράστηκαν κατά των Λατίνων. Η πραγματεία 

αυτή αποτέλεσε και τη βασική πηγή για την εκπόνηση της πραγ­

ματείας του Κωνσταντίνου Στιλβή, ο οποίος έγραψε αμέσως μετά 

την κατάκτηση της Κωνσταντινούπολης από τους Λατίνους 2 0 . 

Τ α βασικά θέματα προέρχονται από κριτική που είχε ξεκινήσει 

από τον Φώτιο και οι νέες αιτιάσεις που θα προστεθούν τον 12ο αι. 

αφορούν κυρίως λεπτομέρειες της καθημερινής ζωής. Έ τ σ ι , θα κά­

νουν την εμφάνιση τους κατηγορίες για την ιερουργία αιμομικτικών 

γάμων, για τα έθιμα της βάπτισης και της θείας κοινωνίας καθώς 

και για τη χρήση των ιερών των ναών ως τόπων σύγκλησης δικα­

στηρίων. Σημαντικό είναι επίσης το γεγονός ότι η παλαιά θεματο­

λογία εμπλουτίζεται με συγκεκριμένες λεπτομέρειες. Έ τ σ ι , π.χ. η 

αγαμία των κληρικών της δυτικής εκκλησίας παύει να είναι ένα 

θεωρητικό ζήτημα για να γίνει ένα σκαμπρόζικο θέμα. Οι άγαμοι 

κληρικοί δέχονται τη νύχτα τις ερωμένες τους, χωρίς να τους μι­

λήσουν και χωρίς να τις δουν, και θεωρούν τη συνεύρεση αυτή ως 

όνειρο"21. 

19. ΘΕΟΦΎΛΑΚΤΟΥ, σελ. 249. 

20. J. DARROUZÈS, «Le mémoire de Constantin Slilbès· contre los Latins», 
REB 21 (1963), σελ. 50-100, σελ. 51 κ.ε. 

21. Ό.ΤΤ., σελ. 70. 



Η εικόνα των Λατίνων την εποχή των Κομνηνών 163 

Η προσοχή που δίνεται στην λεπτομέρεια, το γεγονός ότι οι 

κατηγορίες έχουν χάσει πολύ από τον θεωρητικό χαρακτήρα τους 

και το ότι η αποδεικτική διαδικασία, στηριγμένη στις γραφές και 

τη διδασκαλία των πατέρων της εκκλησίας είναι ανύπαρκτη καθώς 

και η περιγραφή σκηνών της καθημερινής ζωής, πραγματικών ή 

φανταστικών, είναι αποτέλεσμα της άμεσης και μαζικής επαφής 

που είχαν οι βυζαντινοί με τους Νορμανδούς, τους σταυροφόρους 

και τους Ιταλούς εμπόρους. Έτσι, ο Θεοφύλακτος όταν απαριθμεί 

τις αιτιάσεις, στην πραγματεία του για την εκπόρευση του Αγίου 

Πνεύματος, παρακαλεί τον ανταποκριτή του να μη γελάσει, αφού 

κάποιοι θεωρούν ως αιτία αίρεσης και το ότι οι Λατίνοι ξυρίζονται. 

Ωστόσο, για τον Κωνσταντίνο Στιλβή το ξύρισμα, στο οποίο προ­

στίθεται και η έννοια της θηλυπρέπειας22, καθώς και η λεπτομέρεια 

του ότι οι λατίνοι ιεράρχες ξυρίζουν ολόκληρο το σώμα τους, απο­

τελούσε πραγματική και ικανή αιτία για να κατηγορηθούν οι Λα­

τίνοι ως σχισματικοί23. Μάλιστα, σ' ένα κείμενο που αποδίδεται 

στον πατριάρχη Νικόλαο Γ' το ξύρισμα χαρακτηρίζεται ως ειδω­

λολατρική πρακτική: Το γούν ξυράσθαι το γένιον παρά τοις "Ελ-

λησιν εις την τών τελευτηκότων τιμήνΜ. Το πέρασμα από το ευ­

τράπελο στην ουσιαστική κατηγορία, πέρα από την προφανή βάση 

του στην διαφορά συνηθειών, στηρίζεται και σε τραυματικές εμ­

πειρίες Βυζαντινών πριν από την πτώση της Κωνσταντινούπολης. 

Ό τ α ν οι Νορμανδοί κατέλαβαν τη Θεσσαλονίκη υποχρέωσαν τους 

Βυζαντινούς να ξυριστούν και να κουρευτούν κατά τον λατινικό 

συρμό και σε όσους δεν συμμορφώθηκαν τους τραβούσαν τα μαλ­

λιά και τα γένια2 5. Το ίδιο συνέβη και όσον αφορά την τροφή. Τους 

πεινασμένους Θεσσαλονικείς, όταν εύρισκαν τροφή και ήταν Τε­

τάρτη ή Παρασκευή, οι Νορμανδοί τους κατηγορούσαν ότι δεν τη-

22. Ό.π., σελ. 78. 
23. Ό.π. , σελ. 71, 86. 
24. J. D A R R O U Z È S , «Un faux acte attribué au patriarche Nicolas (III)», REB 

28 (1970), σελ. 220-237, ειδικότερα 235. 
25. ΕΥΣΤΑΘΙΟΥ (Eustazio di Tessalonica, La espugnazione di Tessalonica, έκδ. 

Στ. Κυριακίδη, Παλέρμο 1961), σελ. 132. 



164 Π. Γ Ο Υ Ν Α Ρ Ι Δ Η Σ 

ρούν τις νηστείες26. Δεν είναι πάντα προφανής η εμπειρία που γέν­

νησε τη φήμη και έδωσε την αφορμή για να γενικευτεί η κατηγορία 

και να γίνει μια αιτίαση για αίρεση. Οι κατηγορίες για επιορκία 

των Λατίνων, επιορκία που έχει συγχωρεθεί από τον πάπα, πριν 

ακόμη παρθεί ο όρκος27, είναι φανερό ότι αναφέρεται σε κάποιους 

από τους όρκους προς τον βυζαντινό αυτοκράτορα, που οι ηγέτες 

των σταυροφόρων και κυρίως οι ηγεμόνες τογν σταυροφορικών κρα­

τών δεν ετήρησαν28. Κάποιες άλλες κατηγορίες, όπως αυτή σύμ­

φωνα με την οποία ο νεκρός πάπας χειροτονούσε τον νεοεκλεγμένο, 

είχαν σαν πηγή τις παλαιότερες φήμες που κυκλοφορούσαν στο 

Βυζάντιο για τους Αρμενίους μονοφυσίτες29. Τέτοια ήταν και η κα­

τηγορία για εικονομαχία, που ήδη στον 11ο αι. αναφέρει και απορ­

ρίπτει ο Θεοφύλακτος Αχρίδας, μα που γίνεται κεφάλαιο κατηγο­

ρίας στα τέλη του 12ου αι., αφού οι Λατίνοι εν ϊσω τίθενται το 

προσκυνεϊν καί το μη προσκυνεϊν τάς εικόνας και μάλιστα δεν ασπά­

ζονται την εικόνα αλλά την ακουμπούν με την άκρη των δακτύλων 

τους, τα οποία στην συνέχεια φιλούν30. 

Αλλά ας επανέλθουμε σε ένα θέμα που είναι κατ' εξοχήν θέμα 

της καθημερινής ζωής: τη διατροφή. Ο Θεοφύλακτος αναφέρει ότι 

οι Λατίνοι κατηγορούνται για την κατανάλωση πνιχτών κρεάτοίν, 

δηλαδή κρεάτων που δεν έχουν ματώσει. Το έθιμο αυτό είναι το 

μόνο που τον βρίσκει αντίθετο, αλλά προσθέτει ότι για την πρα­

κτική αυτή δεν πρέπει να κατηγορούνται όλοι οι Λατίνοι, ταύτης 

γαρ ουδέ τοϋνομα (της πνικτοφαγίας) Λατίνοις σώφροσιν άνεκτόν, 

26. Ό . π . , σελ. 126. 

27. J . DARROUZÈS, Mémoire, σελ. 62, 69. 

28. Πρβλ. Οι Δυτικοί δεν θεωρούνται ως αξιόπιστοι όταν έλθουν σε συμφωνία. Η 

Άννα Κομνηνή στην Αλεξιάδα (Anne Coirmene, Alexiade, Regne de l'empereur Alexis 

1 Contnène, έκδ. Β. Leib. Παρίσι 1967, τόμ. Β', σελ. 206) κατηγορεί τους Αατίνους για 

το της γνώμης αστατον καί εύάγοιγαν. Η καταστροφή των σταυροφόρων του Κονράδου Γ' 

από τα νερά στην κοιλάδα των Χοιροβάκχων οφείλεται στη μη τήρηση του όρκου που 

είχαν πάρει προς τους ομόθρησκους και χρησιμοποίησαν απάνθρωπους μεθόδους (ΚίΝΝΑ-

ΜΟΣ 74, πρβλ. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 65 που αποδίδει την καταστροφή στην σύμπτωση 

των φυσικών φαινομένων και των εποχών). 

29. DARROUZÈS, Mémoire, σελ. 66-67. 

30. Ό . π . , σελ. 89. 



Η εικόνα των Λατίνων την εποχή των Κομνηνών 165 

ώσπερ ούδε παρ' ήμΐν το της ληστείας ή πορνείας, καν οι θηριώ­

δεις καί κτηνώδεις ταύτα έπιτηδεύωσι...81 Εντούτοις, ο συγγραφέας 

της πραγματείας του 12ου αι. και ο Κωνσταντίνος Στιλβής κατη­

γορούν τους Λατίνους πως τρέφονται με πνικτά θνησιμαία και θη-

ριάλωτα ζώα καθώς και με ζώα μη οικόσιτα, άρκτους, τσακάλια, 

χελώνες, σκαντζόχοιρους, κάστορες, κουρούνες, κοράκια, δελφίνια, 

ποντίκια και ει τι μυσαρώτερον τούτων καί μιαρώτερονΆ2. Τους κα­

τηγορούν δε ότι τρώνε συντροφιά με τα ζώα, σκύλους και αρκού­

δες, χρησιμοποιώντας τα ίδια σκεύη για να φάνε οι ίδιοι και για να 

δώσουν φαγητό στα ζώα αυτά3 3. Είναι γεγονός ότι η διατροφή των 

Λατίνων έκανε εντύπωση στους Βυζαντινούς: ο Ευστάθιος Θεσσα­

λονίκης και ο Νικήτας Χωνιάτης μιλούν για την κατανάλωση μο­

σχαρίσιου και χοιρινού κρέατος αναμεμειγμένου xat με μεγάλη πο­

σότητα σκόρδων34. Εξάλλου, ο Μιχαήλ Χωνιάτης, μετά το 1204, 

κάνει λόγο για την εξαφάνιση των άρκτων από τα ελλαδικά βουνά, 

θυμάτων της λατινικής αδηφαγίας35. Ανάμεσα στους Βυζαντινούς 

κυκλοφορούσε η φήμη ότι οι Λατίνοι πίνουν το κάτουρό τους. Ο 

Ευστάθιος Θεσσαλονίκης για να δείξει τις ιεροσυλίες των Νορμαν­

δών αναφέρει ότι οι κατακτητές κατούρησαν στα καντήλια των 

εκκλησιών και τα χρησιμοποίησαν ως ποτήρια3 6. Αναφέρει ότι ού­

ρησαν στα πηγάδια και στην συνέχεια έπιναν από εκεί νερό37. Η 

έκφραση του Ευσταθίου είναι αόριστη και στις δύο περιπτώσεις, 

για το αν οι δύο πράξεις ήταν ταυτόχρονες, προσφέροντας στον 

αναγνώστη του τη δυνατότητα να πλάσει την εικόνα της μιαρότη-

τας των Λατίνων. Ο Κωνσταντίνος Στιλβής αναφέρει πως λέγεται 

ότι τινές αυτών προφάσει σωματικής ευεξίας το εαυτών οΰρον νί­

πτονται, εστί δ' δτε καί εξ αυτού πίνουσιν...98 

31. ΘΕΟΦΎΛΑΚΤΟΥ, σελ. 279. 

32. DARROUZÈS, Mémoire, σελ. 79. 
33. Ό . π . , σελ. 80, πρβλ. και σελ. 82. 
34. ΕΥΣΤΑΘΙΟΥ, σελ. 148, ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 594 (και με κύαμους). 
35. Μ. ΧΩΝΙΑΤΗ, Β', (Μιχαήλ Ακομινάτου του Χωνιάτου, Τα σωζόμενα, έκδ. Σπ. 

Λάμπρου, τόμ. Β', Αθήνα 1880) αρ. 102, σελ. 190-191. 
36. ΕΥΣΤΆΘΙΟΥ, σελ. 116. 

37. Ό . π. 

38. D A R R O U Z È S , Mémoire, σελ. 81. 



166 II. ΓΟΥΝΑΡΙΔΗΣ 

Η γενίκευση των αρνητικών χαρακτηριστικών των Λατίνων, η 

μυθοπλασία γύρω από τις συνήθειες τους ή και η χρήση παραδό­

σεων που αφορούσαν άλλους λαούς, για να κατηγορηθούν οι Λατί­

νοι, αναφέρονται σε όλες τις εκφάνσεις της ζωής. Η ζωή τους π α ­

ρουσιάζεται σαν τερατώδης, ως συνεχές σκάνδαλο, ως μια συνεχής 

υπερβολή. Η συμπεριφορά των Λατίνων απέναντι στους Βυζαντι­

νούς παρουσιάζεται πάντα σαν περιφρονητική γεμάτη μίσος, χωρίς 

ανοχή. Έ τ σ ι , κατά τον Ευστάθιο Θεσσαλονίκης, οι Νορμανδοί απο­

καλούσαν τους Θεσσαλονικείς διαβόλους3 9, ενώ ο Νικήτας Χωνιά­

της, μιλώντας για τη συμπεριφορά τους και γενικεύοντας, τονίζει 

ότι όταν οι Λατίνοι είναι νικητές και οι Βυζαντινοί ηττημένοι, όπο^ς 

συνέβη στη Θεσσαλονίκη, τότε η συμπεριφορά του νικητή ξεπερνά 

κάθε όριο 4 0. Τη σκαιά συμπεριφορά των Λατίνων, οι βυζαντινοί 

συγγραφείς τη χαρακτηρίζουν αγέρωχη, ιταμή, Ορασεία, αλαζονική, 

υψηλαύχενα κλπ. Η συμπεριφορά αυτή μπορούσε, κατά τους βυ­

ζαντινούς συγγραφείς, να περάσει από το ένα άκρο στο άλλο' ποτέ 

δεν χαρακτηριζόταν από το μέτρο και δεν μπορούσε να διακρίνει 

το ανθρώπινο από το θείο: οι γαρ βάρβαροι, λέει ο Χωνιάτης, καί 

θεία καί ανθρώπινα συγχέοντες πράγματα τιμαν ουκ ήδεσαν τα 

θεού41 ενώ ο Κίνναμος τονίζει ότι φιλεΐγάρ το βάρβαρον ευημερούν 

ύπέρμετρον επαίρεσθαι καί αύχείν, δυστυχούν δε καταβάλλεσθαί τε 

πλέον ή προσήκει καί ταπεινούσθαι παρά τό μέτρων42. Η ιδέα του 

βαρβάρου, με την έννοια που τη χρησιμοποιούσαν οι Έλληνες ανα­

βιώνει υποταγμένη, φαινομενικά, στη θρησκευτική διαφορά 4 3 . 

Πράγματι, το θρησκευτικό με τα δύο μείζονα θέματα, την εκ­

πόρευση του Αγίου Πνεύματος και τη χρήση του αζύμου άρτου, 

μοιάζει να κυριαρχεί. Ωστόσο, σε ό,τι αφορά τις θρησκευτικές δια­

φορές, η πραγματική διαμάχη ανάμεσα στις δύο εκκλησίες αφορά 

την ισχύ που έχει ο π ά π α ς μέσα στην οικουμενική εκκλησία, το 

39. ΕΥΣΤΆΘΙΟΥ, σελ. 124, 130, 134. 

40. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 300. 
41. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 299. 
42. ΚΙΝΝΑΜΟΥ, σελ. 80 

43. AHRWEILER, Idéologie, σελ. 80. 



Η εικόνα των Λατίνων την εποχή των Κομνηνών 167 

πρωτείο του πάπα. Εξάλλου η αντίληψη πως πίσω από κάθε Βυ­

ζαντινό κρυβόταν και ένας θεολόγος που περνούσε τη μέρα του 

συζητώντας τις δογματικές διαφορές είναι πλαστή. Οι δογματικές 

διαφορές αλλά και το ζήτημα του πρωτείου απασχολούσαν τα μέλη 

της εκκλησιαστικής ιεραρχίας και κάποιους κύκλους διανοουμένων 

και ίσως η υποχωρητική απόφαση της συνόδου το 1088/9, να μνη­

μονεύεται έστω και προσωρινά ο πάπας, είναι η πλέον ασφαλής 

ένδειξη ανυπαρξίας ερεισμάτων στον λαό, για μια ανοικτή ρήξη 

με την πολιτική εξουσία. 

Οι βιαιότητες των Νορμανδών και των σταυροφόρων και η 

ολοένα και εντονότερη παρουσία των Ιταλών εμπόρων δημιούργη­

σαν τις προϋποθέσεις για την αρνητική συναισθηματική φόρτιση 

του λαού και προξένησαν έντονο αίσθημα αντιδιαστολής. Ωστόσο, 

η συνειδητή έκφραση της δυσφορίας που προκαλούσε η παρουσία 

των Λατίνων στις βυζαντινές περιοχές, τουλάχιστον έτσι όπως μας 

έχει διασωθεί, δεν είναι έργο των λαϊκών μαζών. Ο Νικήτας Χω­

νιάτης διηγούμενος την έξοδο των αξιωματούχων από την Κων­

σταντινούπολη, μετά την άλωση του 1204, κάνει λόγο για τρεις 

κατηγορίες ανθρώπων: α) τους αγροίκους, κοιτοίκους των περιχώ­

ρων της Κωνσταντινούπολης, που έδειχναν την ευχαρίστηση τους 

για το κατάντημα των αξιωματούχων, β) αυτούς που συνεργάστη­

καν με τους Λατίνους, συμμετέχοντας σε ένα ανίερο εμπόριο λα­

φύρων και τέλος, γ) αυτούς για τους οποίους ο ιστορικός λέει ότι 

συνεκοινώνουν ήμίν σχήματος καί λογικών εν μεθέξει παιδεύσεων^. 

Ας ξαναθυμίσουμε την έκπληξη του Θεοφύλακτου Αχρίδας για την 

α' σταυροφορία και τα λόγια του: έταράγβημεν, έσαλεύθημεν ώς ό 

μεθύων καί πάσα ή σοφία ημών κατεπόθη. Διατύπωση που εκφρά­

ζει την αμηχανία των βυζαντινών εκκλησιαστικών και διανοουμέ­

νων μπροστά σε ένα φαινόμενο που τάραζε την τυπική και τακτο­

ποιημένη ευσέβεια τους. 

Είναι γνωστές οι προσπάθειες χων βυζαντινών αυτοκρατόρων 

να οικειοποιηθούν τις εμπορικές πόλεις της Ιταλίας, με παροχές 

44. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 593-594. 



168 Π. ΓΟΤΝΑΡΙΔΗΣ 

προνομίων, προκειμένου να αντιμετωπίσουν κατ' αρχήν τον νορμαν­

δικό κίνδυνο και μετά την ισχύ που οι πόλεις αυτές, όπως η Βε­

νετία, αποκτούσαν στην ανατολική Μεσόγειο. Η γενίκευση της πο­

λιτικής αυτής, που ο Μανουήλ Α ' 4 5 χρησιμοποίησε σε μεγάλη κλί­

μακα προκειμένου να πραγματοποιήσει τα σχέδια του στην κάτω 

Ιταλία, έγινε αντικείμενο έντονης κριτικής εκ μέρους Βυζαντινών, 

οι οποίοι θεωρούσαν ότι ο αυτοκράτορας κινούμενος από φιλαυτία, 

ήθελε να επεκτείνει τα σύνορα του κράτους του επί άκρας γης, 

και τόνιζαν ότι προς ούδεν χρήσιμον άπαντλοϋντι τα χρήματα46. Ο 

Νικήτας Χωνιάτης, ο οποίος αναφέρει την κριτική αυτή δεν θεω­

ρεί ότι αυτοί που τον κατηγορούσαν είχαν απόλυτο δίκιο (ου καλώς 

ôè παντάπασιν εκείνω τα τοιάδε προσέρριπτον) και μεταφέρει την 

επιχειρηματολογία του αυτοκράτορα: ο Μανουήλ τα τών Λατίνων 

δρών αμαχον ίσχυν περικείμενα εδεδίει τό σύμπνουν, ώς εφη, μη 

κατακλύσειε τα ημέτερα. Ωστόσο, ο ιστορικός ασπάζεται την κρι­

τική για τις σπατάλες του Μανουήλ: φιλοδωρίας γαρ μεταδιώκων 

επίδειξιν ασώτως εσκόρπιζε καί άνήλισκεν. Μια άλλη κατηγορία 

κατά του Μανουήλ ήταν ότι χρησιμοποιούσε μια στρατιά από ξέ­

νους, κυρίως Λατίνους, τόσο για τις υπηρεσίες της αυλής, όσο και 

στη διοίκηση. Στους ανθρώπους αυτούς ο Μανουήλ παραχωρούσε 

υψηλά αξιώματα και μάλιστα, πολλές φορές, μη έχοντας εμπιστο­

σύνη στην συμπεριφορά των βυζαντινών υπαλλήλων, έστελνε στις 

επαρχίες ως απογραφείς Λατίνους, τους οποίους συνόδευαν βυζαν­

τινοί, που όφειλαν να υπακούουν στους Λατίνους και να φροντίζουν 

για τη γραφειοκρατική διεκπεραίωση. Η περιγραφή που κάνει ο 

Χωνιάτης των Λατίνων που ήταν στην υπηρεσία του Μανουήλ είναι 

χαρακτηριστική: αγνοούσαν την ελληνική γλώσσα, ήταν ανδράρια 

κακοδαίμονα, χωρίς καμιά παιδεία, που αγνοούσαν τα πραγματικά 

προβλήματα των επαρχιών σε αντίθεση με τους βυζαντινούς υπαλ­

λήλους, οι οποίοι τους συνόδευαν και που χαρακτηρίζονται ως ευ­

γενείς, γεμάτοι φρόνηση και που ήξεραν όλα τα προβλήματα του 

45. Πρβλ. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 18, 201. 
46. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 203. 



Η εικόνα των Λατίνων την εποχή των Κομνηνών 169 

τόπου, αλλά είχαν στερηθεί κάθε εξουσίας47. 

Τρεις λόγιοι ιεράρχες δίνουν το κλίμα που κυριάρχησε στους 

κύκλους τους απέναντι στους Λατίνους: ο μητροπολίτης Εφέσου 

Γεώργιος Τορνίκης γράφει στον μητροπολίτη Αθηνών, ο οποίος 

είχε ξεκινήσει για κάποιο ταξίδι στην Ιταλία, αλλά επέστρεφε από 

το Δυρράχιο: Χαίρε μοι καί αντί τού Καπιτολίου καί τού Άπίου 

φόρου καί τών Τριών Ταβερνών απερ αν εξ Ιταλίας αν εληλύθεις, 

ήμϊν σαφώς εξηγούμένος, τοις ελληνικοϊς εντρυφά θεάμασι καί 

αντί τής βαρβάρου γλώττης καί αλαζόνος τής περικεκοσμημένης 

Ατθίδος κατεμφορού48. 

Ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης αναφέρει ότι εκτός των άλλων κα­

ταστροφών που προκάλεσαν οι Νορμανδοί ότο:ν κατέλαβαν την πό­

λη του, κατέστρεψαν και το παλιό καλό κρασί49. Άνθρωποι χωρίς 

παιδεία, οι Νορμανδοί δεν ήταν σε θέση να εκτιμήσουν τα πράγ­

ματα που κάνουν πιο ευχάριστη τη ζωή, αυτά που ο Ευστάθιος 

ονομάζει πολιτικά και εμείς θα τα αποκαλούσαμε αγαθά πολιτι­

σμού. Έτσι, δεν έδιναν παρά μόνον λίγες δεκάρες για ό,τι ήταν 

πολύτιμο ενώ για τα προϊόντα των βιοτεχνών δεν έδιναν πεντάρα. 

Τα μυρωδικά, τα στακτα εύοδμα, τα ξηρά (οι πούδρες) τα κατά 

νόσων, τα προς τρυφήν, τα προς βαφήν, τάλλα οϊς διοικονομειται 

βίος καθάριος δεν είχαν καμιά αξία για τους κατακτητές. Η κα­

νέλλα ήταν για τους Νορμανδούς ένα ροκανίδι, η σταφίδα ένα κομ­

μάτι κάρβουνο και το ροδόνερο απλά ύδωρ άχρεϊον. Για τους Νορ­

μανδούς ήταν πολύτιμα αντικείμενα, πράγματα που για τον Ευ­

στάθιο ήταν ευτελή: εκτιμούσαν τους σιδερένιους κρίκους, τα καρ­

φιά, τα μαχαιρίδια, τις τσακμακόπετρες και τις βελόνες50. 

Είναι γνωστή η φράση του μητροπολίτη της Αθήνας Μιχαήλ 

Χωνιάτη, ο οποίος μιλώντας για τα βιβλία του, που οι Λατίνοι 

έκλεψαν μετά την κατάκτηση της Αθήνας: γράφει στον επίσκοπο 

Ευρίπου Θεόδωρο πως οι κατακτητές δεν είναι σε θέση να κατα-

47. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 203-5. 
48. DARROUZÈS, Tornikes, σελ. 205. 
49. ΕΥΣΤΆΘΙΟΥ, σελ. 148. 

50. Ό . π . , σελ. 150. 



I 70 II. ΓΟΤλΑΡΙΔΗΣ 

νοήσουν το περιεχόμενο τους ούτε και με τη χρήση μετάφρασης, 

μάλλον γαρ Ονοι λύρας καί κάνθαροι μ,ύρου αίσθήσονται ή ούτοι 

(δηλ. οι Λατίνοι) αρμονία λόγου καί χάριτος01. 

Τα τρία αυτά παραδείγματα εκφράζουν τον έντονο βυζαντινο-

κεντρισμό της πολιτικο-εκκλησιαστικής ιεραρχίας αλλά και τον 

τρόπο ζωής της. Οι συζητήσεις για την εκπόρευση του Αγίου Πνεύ­

ματος, τα άζυμα σε θεωρητικό επίπεδο ήταν αρκετά για να δείξουν 

την ανωτερότητα του πολιτισμού τους: ο Δημήτριος Τορνίκης, στο 

όνομα του αυτοκράτορα Ισαακίου του Β', θα γράψει στον π ά π α 

Κελεστίνο Γ' ότι η προσθήκη του filioque δεν είναι ετεροδοξία αλλά 

οφείλεται σε πτώχεια των λέξεων στα λατινικά 5 2 . Είναι εξάλλου 

γνωστή η περιφρόνηση της τάξης αυτής για τα λαϊκά στρώματα. 

Ωστόσο, η τάξη αυτή μπροστά στον κίνδυνο να παραμεριστεί από 

την πολιτική εξουσία, από τον αυτοκράτορα Μανουήλ, που με τη 

χρήση των Λατίνων επεδίωκε να εξαλείψει τη διαφθορά που κυ­

ριαρχούσε στη βυζαντινή διοίκηση, όφειλε να προσεταιριστεί τα 

λαϊκά στρώματα. Έ τ σ ι , η εικόνα των Λατίνων συγκροτείται σε 

ένα συστηματικό κατηγορητήριο, έχοντας ως υφάδι τις θρησκευ­

τικές διαφορές. 

Το κατηγορητήριο δεν είναι προσανατολισμένο, όπως πριν, 

στην λατρεία του τύπου και του κανόνα, δεν είναι η θεωρητική 

επιχειρηματολογία με βάση τις γραφές. Δίνει την πρώτη θέση 

στο συγκεκριμένο, πραγματικό ή μυθοπλασία, που δείχνει πόσο 

διαφορετικός είναι ο Λατίνος από τον Βυζαντινό. Η κατηγορία 

του Κωνσταντίνου Στιλβή ότι οι Λατίνοι παχέως καί αισθητώς 

νοούν τα θεία*3 γίνεται ο κανόνας για να περιγραφούν όλες τους 

οι δραστηριότητες. Ωστόσο, το μοίρασμα το^ν ίδιοχν αξιών, ο σχη­

ματισμός μιας ιδεολογικής κοινότητας, που να την αποτελούν 

οι διανοούμενοι και τα λαϊκά στρώματα, έστω και αν βασίζεται 

στην αντίθεση προς τους Λατίνους, δεν γίνεται δυνατή. Η υπέρ-

51. AL ΧΩΝΙΑΤΗ, Επιστολαί, αρ. 146, σελ. 295-6. 
52. DAUItOUZES, Tornikes, σελ. 338. 
53. DARKOrzfCS, Mémoire, σελ. 78. 



Η εικόνα των Λατίνων την εποχή των Κομνηνών 171 

βάση των ορίων που εκφράζει μια ενέργεια όπως η σφαγή των 

Λατίνων της Κωνσταντινούπολης το 1182 δεν επιτρέπει το πλη­

σίασμα της γραφειοκρατικής τάξης με τα λαϊκά στρώματα. 

Αμέσως μετά την πτώση της Κο^νσταντ'.νούπολης, οι Λατίνοι 

κατακτητές, θέλοντας να γελοιοποιήσουν τους ηττημένους, φορού­

σαν φαρδιά φορέματα και φτιασίδια και κρατούσαν χαρτιά στα χέ­

ρια τους, θεοίρώντας ότι οι Βυζαντινοί ήταν ένας λαός από γρα­

φιάδες54. Η εικόνα που είχαν οι Λατίνοι για τους Βυζαντινούς δεν 

ήταν άλλη απ' αυτή της γραφειοκρατικής τάξης, που τελικά κυ­

ριάρχησε και που οδήγησε την αυτοκρατορία στο 1204. 

54. ΧΩΝΙΑΤΗ, Ιστορία, σελ. 594. 



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

