
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 11 (1997)

   SYMMEIKTA 11

  

 

  

  Το δικαστικό προνόμιο της Νέας Μονής Χίου 

  Ν. ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ   

  doi: 10.12681/byzsym.823 

 

  

  Copyright © 2014, Ν. ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ Ν. (1997). Το δικαστικό προνόμιο της Νέας Μονής Χίου. Byzantina Symmeikta, 11, 49–62.
https://doi.org/10.12681/byzsym.823

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/02/2026 14:23:07



ΝΙΚΟΣ ΟίΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

ΤΟ ΔΙΚΑΣΤΙΚΟ ΠΡΟΝΟΜΙΟ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΜΟΝΗΣ ΧΙΟΥ 

Τον Ιούνιο του 1045, ο Κωνσταντίνος Θ' Μονομάχος, για να καθησυ­

χάσει τις ανησυχίες των μοναχών της Νέας Μονής της Χίου, που είχε ιδρυ­

θεί πρόσφατα1, εξέδωσε ένα χρυσόβουλλο και παραχώρησε στην μονή προ­

νομιακή δικαστική μεταχείριση. Σε περίπτωση αντιδικίας, οι μοναχοί διατη­

ρούσαν το δικαίωμα να ενάγουν τους άλλους σε οποιοδήποτε δικαστήριο 

ήταν αρμόδιο· αντίθετα, οι αγωγές και οι μηνύσεις εναντίον της μονής έπρε­

πε να παρουσιάζονται αποκλειστικά στον ίδιο τον αυτοκράτορα: μήτε θεμα-

τικόν ή πολιτικον δικαστήν, μήτε τινά των άλλων αρχόντων... άλλα μόνον 

άκροασθαι τούτων τον την αυτοκράτορα λαχόντα διέπειν αρχήν... τον δέ 

κριτήν δεχόμενον, κατά τάς βασιλικός αποφάσεις πληρούν... μόνον γαρ το 

θειότατον και βασιλικον βήμα ταϊς κατά τούτων ήδη δίκαις άνέωγε, και ф 

αν ό κρατών μετά την τής κροτουμένης αγωγής άκρόασιν, επιτρέψειε την διά-

γνωσιν ή έκβφασιν2. Κάθε αγωγή, δηλαδή, εναντίον της μονής μπορούσε να 

διερευνηθεί μόνο από τον ίδιο τον αυτοκράτορα, ο οποίος και θα ανέθετε την 

λήψη απόφασης ή την εκτέλεση της δικής του απόφασης σε κάποιο δικαστή 

ή σε οποιαδήποτε κρατική υπηρεσία επέλεγε ο ίδιος. Συνεπώς, κανείς δικα­

στής δεν θα είχε πια το δικαίωμα να παρουσιασθεί στο μοναστήρι εξ αιτίας 

οποιασδήποτε δίκης, ούτε να ασκήσει εξουσία επί της μονής, των μοναχών ή 

της περιουσίας της (μη τίνα δικαστήν είς τήν δηλωθεΐσαν μονήν περιέναι 

δίκης οίασδήτινος ένεκεν, μήτε τι σύμβολον αρχικής δυναστείας κατ' αυτής 

1. Η τελευταία μελέτη για την ιστορία της Νέας Μονής Χίου, με λεπτομερή ανά­
λυση των πηγών, οφείλεται στον Χ. ΜΠΟΥΡΑ,Ή Νέα Μονή τής Χίου. 'Ιστορία και 
αρχιτεκτονική, Αθήνα 1981. Ιδιαίτερα για την ίδρυση, γύρω στο 1042, βλ. σελ. 21 κ. ε. 
Το θέμα της ίδρυσης επανεξετάζεται και από τη Ντούλα ΜΟΥΡΙΚΗ, The Mosaics of 
Nea Moni on Chios, Αθήνα 1985,21-29. 

2. JGR I, 629-631. 



50 ΝΙΚΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

και των êv αύτη τε και tür' αυτήν επιδείκνυσθαι)2. Το προνόμιο αυτό θα 

ίσχυε για κάθε είδους υποθέσεις, είτε για κτηματικές διεκδικήσεις είτε για 

διαφορές ως προς τα σύνορα των κτημάτων είτε για οποιοδήποτε άλλο πρό­

βλημα ή αμφισβήτηση (καινοτομίας... και αμφιβολίας). Το χρυσόβουλλο 

κλείνει με τον (συνηθισμένο για τις φορολογικές απαλλαγές) κατάλογο κρα­

τικών υπαλλήλων, που καλούνται να σεβαστούν τα περιεχόμενα του χρυσό-

βουλλου: ανάμεσα τους αναφέρεται και ο δρουγγάριος της βίγλης, ο πρόε­

δρος δηλαδή του μεγαλύτερου αυτοκρατορικού δικαστηρίου, μαζί με τους 

δικαστές της Κωνσταντινούπολης (δηλαδή του δικαστηρίου του Ιππο­

δρόμου4) και των επαρχιών (κριτών πολιτικών και θεματικών). 

Το προνόμιο φαίνεται ευρύτατο· όπως είναι φυσικό, παρερμηνεύθηκε 

και θεωρήθηκε ως περίπτωση δικαστικής immımitas στο Βυζάντιο. Νομίζω, 

όμως, ότι παραχωρήθηκε για να αντιμετωπισθούν συγκεκριμένες απειλές 

κατά της μονής κι αυτό και θα προσπαθήσω να δείξω παρακάτω, αφού 

πρώτα αναλύσω τον τρόπο με τον οποίο παρερμηνεύθηκε. 

1. Το προνόμιο της Νέας Μονής δεν έχει σχέση με την δικαστική 

immımitas. 

Η δικαστική immımitas μας είναι γνωστή από την προφεουδαρχική 

περίοδο της Δυτικής Ευρώπης· υπάρχει όταν παραχωρηθεί σε ιδιώτη το 

δικαίωμα να απονέμει δικαιοσύνη μέσα στα κτήματα του. Ο θεσμός αυτός 

αποτελεί βασική υφαρπαγή των εξουσιών του κράτους εκ μέρους του τοπι­

κού άρχοντα· εμφανίζεται συνήθως στα έγγραφα προνομίων με τη μορφή 

απαγόρευσης προς τους κρατικούς υπαλλήλους, συμπεριλαμβανομένων και 

των δικαστών, να εισέλθουν στο προνομιούχο κτήμα, ακόμη κι αν αυτό ήταν 

απαραίτητο για μιαν ανάκριση (ad causas audiendas) ή για να βρεθούν μάρ-

3. JGR 1,629. 
4. Το δικαστήριο του Ιπποδρόμου έπαιζε στα μέσα του ΙΑ ' αιώνα σημαντικό 

ρόλο στην ερμηνεία της παλαιάς νομοθεσίας. Έχω γράψει πώς καταλαβαίνω την λει­
τουργία του δικαστηρίου της Κωνσταντινούπολης στο άρθρο μου: The Petra of 
Eustathios Romaios: an Abortive Attempt to Innovate in Byzantine Law, Fontes 
Minores!, 1986,169-192. 



ΤΟ ΔΙΚΑΣΤΙΚΟ ΠΡΟΝΟΜΙΟ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΜΟΝΗΣ ΧΙΟΥ 51 

τυρες. Άμεση συνέπεια του προνομίου αυτού ήταν να δημιουργηθούν από 

τους φεουδάρχες ιδιωτικές αστυνομίες και ιδιωτικά δικαστήρια, που ελέγ­

χονταν αποκλειστικά από τους ίδιους. Πρέπει πάντως να υπογραμμισθεί ότι 

το δικαίωμα απονομής δικαιοσύνης συνήθως δεν παραχωρούνταν επίσημα 

και στη Δυτική Ευρώπη, αλλά μάλλον το ιδιοποιούνταν αυθαίρετα οι φεου-

δαρχες5. 

Στο καθ' εαυτό Βυζάντιο, κατά τη γνώμη μου, τέτοια προνόμια δεν φαί­

νεται να παραχοίρή^ηκαν πριν από το 1204, όσο δηλαδή η αυτοκρατορία δια­

τηρούσε τους συγκεντρωτικούς θεσμούς της και ο αυτοκράτορας παρέμενε 

ισχυρός, ικανός να καταπολεμήσει αποτελεσματικά κάθε απόπειρα υφαρπα­

γής των εξουσιών του κράτους6. Αλλά και μετά το 1204, παρά την διάσπαση 

και την δημιουργία παράλληλων εξουσιών, το βυζαντινό κράτος της Κων­

σταντινούπολης φαίνεται πως απέφυγε αυτού του είδους τις παραχωρήσεις 

—τουλάχιστον δεν έχουμε, όσο γνωρίζω, καμιά σαφή και αναντίρρητη μαρ­

τυρία. Μόνο από την αυτοκρατορία της Τραπεζούντας σώζεται μια τέτοια 

«σαφής και αναντίρρητη μαρτυρία» στο χρυσόβουλλο του 1364 για την μονή 

Σουμελά, με το οποίο παραχωρήθηκε στους μοναχούς το αποκλειστικό 

δικαίωμα να εισπράττουν τους φόρους των πάροικων τους και να τους απο­

νέμουν δικαιοσύνη (κρίνεσθαι και άπαιτεϊσθαι)1. 

5. N.-D. FusTEL DE COULANGES, Histoire des institutions politiques de l'ancienne 
France, τομ. V: Les origines du système féodal, Παρίσι2 1900,366 κ. ε. 

6. Υπάρχει μια φαινομενική εξαίρεση στην Κάτω Ιταλία: το 1045, ο κατεπάνω 
Ιταλίας Ευστάθιος Παλατίνος, για να ανταμείψει τον κριτή Βυζάντιο από το Bari για 
την υποστήριξη που πρόσφερε στα αυτοκρατορικά στρατεύματα, του παραχώρησε 
δύο χωριά στην Απουλία με φορολογική απαλλαγή και με το δικαίωμα να εγκατα­
στήσει σ' αυτά κι άλλους χωρικούς για να τον υπηρετούν. Στο έγγραφο προσδιορίζε­
ται ότι οι χωρικοί αυτοί θα δικάζονται σύμφωνα με το λογγοβαρδικό δίκαιο από τον 
ίδιο τον Βυζάντιο για κάθε είδους υποθέσεις, πλην του φόνου. Βλ. J. LEFORT - J. M. 
MARTIN, Le sigillion du catépan d'Italie Eustathe Palatinos pour le juge Byzantios 
(décembre 1045), Mélanges de i'Écoie Française de Rome, Moyen-Age Temps 
Modernes 98/2, 1986,525-542, κυρίως 541. Πρόκειται για ειδική περίπτωση που δεν 
έχει σχέση με όσα συνέβαιναν στην υπόλοιπη αυτοκρατορία, διότι πρόκειται για 
περιοχή στην οποία εφαρμόζεται το λογγοβαρδικό και όχι το βυζαντινό δίκαιο. 
Άλλωστε, ο Βυζάντιος ήταν τοπικός κριτής (iudex) και συνεπώς είχε αρμοδιότητα να 
απονείμει δικαιοσύνη στο όνομα του αυτοκράτορα. 

7. MM V, 279. 



52 ΝΙΚΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

Έχει δημιουργηθεί σύγχυση γύρω από το θέμα για τρείς λόγους, (α) Η 

παραχώρηση δικαστικών προνομίων γίνεται στο Βυζάντιο με έγγραφα 

παρόμοια με αυτά που χρησιμοποιούνται για την παραχώρηση φορολογικών 

απαλλαγών συνεπώς τα έγγραφα αυτά μπορούν να παρερμηνευθούν, (β) Στο 

Βυζάντιο οι δικαστές ήταν και φοροεισπράκτορες και, συνεπώς, κάθε περιο­

ρισμός των φοροεισπρακτικών τους δραστηριοτήτων μπορεί να παρερμη­

νευθεί και ως περιορισμός του δικαιώματος τους να απονέμουν δικαιοσύνη. 

(γ) Στο Βυζάντιο κάθε διορισμός σε δημόσια θέση συνεπαγόταν και την απο­

νομή δικαιοσύνης μέσα στα πλαίσια της νέας αυτής δικαιοδοσίας8, συνεπώς 

συχνά εμφανίζονται να απονέμουν δικαιοσύνη άτομα που δεν είναι επαγ­

γελματίες δικαστές, πρόκειται όμως για υπαλλήλους του κράτους, που ενερ­

γούν υπό την υπαλληλική τους ιδιότητα και όχι ως ιδιώτες. 

Η φορολογική απαλλαγή στο Βυζάντιο, η έξκουσσεία θεωρήθηκε από 

παλιά ως το αντίστοιχο της Δυτικής immunitas9 (χωρίς όμως να είναι τελεί­

ως ταυτόσημη προς αυτή, δεδομένου ότι συνήθως η έξκουσσεία συνεπάγεται 

μερική μόνον απαλλαγή από τους φόρους). Ο πρώτος που μελέτησε τον 

θεσμό σε βάθος, ο Jakovenko, παρατήρησε, ορθά κατά τη γνώμη μου, πως η 

δικαστική immımitas δεν μαρτυρείται στο Βυζάντιο πριν από τον 14ο 

αιώνα10. Η άποψη όμως αυτή αμφισβητήθηκε από τον Uspenskij3 ', και αργό­

τερα, με μεγαλύτερη έμφαση, από τον Ostrogorsky12, τον Freijdenberg13 και 

τον Melovski14, που υποστήριξαν πως δικαστική immımitas υπήρχε στο 

8. Ν. OIKONOMIDÈS, Les listes de préséance byzantines des IXe et Xe s., Παρίσι 
1972, 319. 

9. M. PLATON, Observations sur le droit de la προτίμησις en droit byzantin, Revue 
générale des droits, de la législation et de la jurisprudence en France et à l'étranger 28, 
1904, 304-305. 

10. P. A. JAKOVENKO, Κ istorii immuniteta ν Vizantii, Jurjev 1908,28-31,66-70. 
11. K. USPENSKIJ, Ekskussija-immunitet ν Vizantijskoj imperii, Viz. Vrem. 23, 

1917-1922, 86. 
12. G. OSTROGORSKY, Pour l'histoire de l'immunité à Byzance, Byzantion 28, 

1958, 165-254, κυρίως 236 κ. ε. (γαλλική μετάφραση από τα ρωσικά: Κ istorii 
immuniteta ν Vizantii, Viz.Vrem. 13, 1958, 55-106- και σερβική: G. OSTROGORSKI, 

Sabrana delà Ι, Βελιγράδι 1969,405 κ. ε.) 
13. Μ. FREJDENBERG, Ekskussija ν Vizantii ΧΙ-ΧΙΙ vv., Velikolukskij 

Gosudarstvennyi Pedagogiöeskij Institut. Uöenye Zapiski 3, 1958,354-360. 
14. H. MELOVSKI, Einige Probleme der Exkusseia, IÖB 32/2,1981, 363-364. 



ΤΟ ΔΙΚΑΣΤΙΚΟ ΠΡΟΝΟΜΙΟ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΜΟΝΗΣ ΧΙΟΥ 53 

Βυζάντιο τον ΙΑ ' , αν όχι ήδη από τον Θ ' αιώνα. Την άποψη του Jakovenko 

υποστήριξε ο Kaidan με νέα επιχειρήματα, δείχνοντας κυρίως ότι η παρα­

χώρηση σε ιδιώτες δικαστικών προνομίων με χρυσόβουλλο, δεν σήμαινε πως 

τους δινόταν και το δικαίωμα να δικάζουν τους άλλους ούτε καν τους 

πάροικους τους15. Επρόκειτο απλώς για προνόμια των οποίων θα έχαιρε ο 

παραλήπτης του χρυσόβουλλου όταν και εάν ο ίδιος παρουσιαζόταν ως διά­

δικος ενώπιον της δικαιοσύνης. 

Οι όροι του εγγράφου προνομίων της Νέας Μονής και, ιδιαίτερα, η 

απαγόρευση εισόδου των δικαστών στην μονή, θεωρήθηκαν ως στοιχεία που 

αποδεικνύουν την ύπαρξη της δυτικοευρωπαϊκής immunitas στο Βυζάντιο. 

Στην πραγματικότητα, όμως, προσεκτική ανάγνωση του χρυσόβουλλου δεί­

χνει ότι τίποτε τέτοιο δεν συμβαίνει, δεδομένου ότι πουθενά δεν φαίνεται ότι 

οι μοναχοί είχαν το ελάχιστο δικαίωμα να απονέμουν δικαιοσύνη. Όπως 

πολύ σωστά υποστήριξε ο Kamdan, πρόκειται μόνο για μια ειδική μεταχείρι­

ση της μονής με σκοπό να της εξασφαλίσει αυξημένη προστασία σε περί­

πτωση αγωγής εναντίον της. 

Η παραχώρηση προνομιακής δικαστικής μεταχείρισης σε ιδιώτες είναι 

σπάνια στο Βυζάντιο, αλλά το παράδειγμα της Νέας Μονής δεν είναι μονα­

δικό1 6. Το δεύτερο δικαστικό προνόμιο που γνωρίζουμε από τον 1 Ιο αιώνα 

προέρχεται από το αρχείο της μονής Ιβήρων, σ' αυτό όμως αναφέρεται ρητά 

ο πολύ ειδικός και συγκεκριμένος λόγος που προκάλεσε την παραχώρηση 

του. Τον Ιούλιο του 1079, με χρυσόβουλλο του αυτοκράτορα Νικηφόρου 

Βοτανειάτη, με το οποίο επικυρώνονταν17 και οι φοροαπαλλαγές και τα 

προνόμια, που το μοναστήρι είχε πάρει από προηγούμενους αυτοκράτορες, 

προστίθεται και μια παράγραφος σχετικά με το δικαστήριο που ήταν αρμό­

διο για την εκδίκαση των υποθέσεων της μονής. Επειδή οι Ίβηρες μοναχοί 

δεν γνώριζαν ελληνικά (ώς αλλόγλωσσων των έν αύτη τυγχανόντων), ο 

αυτοκράτορας ορίζει πως κάθε δίκη που τους αφορά, ποινική ή αστική 

(έγκληματικόν ή και χρηματικόν), θα διεξάγεται μόνον μπροστά στο δούκα ή 

15. Α. Ρ. KAZDAN, Ekskussija i ekskussaty ν Vizantii, Vizantijskie Oöerki, Μόσχα 
1961,202-206. 

16. Δικαστικό προνόμιο είχαν, σύμφωνα με τον νόμο, οι συγκλητικοί. Βλ. 
ΒΑΣΙΛΙΚΆ 6,1, 32. 

17. Acre* d'Iviron II, έκδ. J. LEFORT, Ν. OIKONOMIDÈS, Denise PAPA-

CHRYSSANTHOU, Vassiliki KRAVARI, Hélène MÉTRÉVÉLI, Παρίσι 1990, αρ. 41. 



54 ΝΙΚΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

κατεπάνω Θεσσαλονίκης, δηλαδή τον ανώτατο στρατιωτικό διοικητή της 

περιοχής στην οποία ανήκε το Άγιον Όρος, και όχι από δικαστή του θέματος 

ή άλλο φοροεισπράκτορα. Είναι προφανές πως σκοπός του χρυσόβουλλου 

ήταν να προστατεύσει τους Ίβηρες από αδικίες και φορολογικές επιβαρύν­

σεις και για τον λόγο αυτό τους παρέδιδε στην δικαιοδοσία ενός άρχοντα 

που δεν ασχολούνταν με δημόσιες εισπράξεις. Και ειδικότερα το δικαστικό 

προνόμιο αποσκοπούσε στο να προστατεύσει το μοναστήρι από έξωθεν, 

ενδεχομένως άδικες, επιθέσεις, που θα εκμεταλλεύονταν την άγνοια ή την 

περιορισμένη γνώση της ελληνικής γλώσσας εκ μέρους των Ιβήρων μοναχών. 

Πουθενά δεν φαίνεται η διάθεση να τους παραχωρηθεί το δικαίωμα απονο­

μής δικαιοσύνης μέσα στα κτήματα τους ή και έξω απ' αυτά. 

Το δικαστικό προνόμιο της μονής Ιβήρων παρουσιάζει σημαντικές 

ομοιότητες με το προνόμιο της Νέας Μονής, χωρίς βέβαια να φθάνει στο 

σημείο να ορίζει τον ίδιο τον αυτοκράτορα ως τον μόνο δικαστή τους. Η 

μονή Ιβήρων επέτυχε το προνόμιο της για λόγους ειδικούς. 

Υπάρχει και μια ακόμη παλιότερη περίπτωση. Όταν ο Αθανάσιος ίδρυ­

σε την μονή Μεγίστης Λαύρας, το πρώτο μεγάλο κοινόβιο στο Άγιον Όρος, 

αντιμετώπισε την αντίδραση των παραδοσιακών Αθωνιτών, που δεν επιθυ­

μούσαν την εγκαθίδρυση κοινοβίου στο Όρος, όπου μέχρι τότε ζούσαν μόνο 

ερημίτες18. Τότε όμως ο Αθανάσιος είχε την υποστήριξη του Νικηφόρου 

Φωκά, που σύντομα έγινε αυτοκράτορας και που, για να τον προστατεύσει 

καλύτερα, του παραχώρησε μεταξύ Αυγούστου 963 και Μαΐου 964 ένα χρυ­

σόβουλλο, που καθόριζε πως η μονή της Λαύρας δεν μπορούσε να δικασθεί 

παρά μόνο στο αυτοκρατορικό δικαστήριο19. Πρόκειται, δηλαδή, για ένα 

προνόμιο απόλυτα συγκρίσιμο με της Νέας Μονής —και με συνέχεια απο­

λύτως παρόμοια, όπως θα δούμε. 

Κανείς δεν πείραξε την Λαύρα όσο βασίλευε ο Νικηφόρος Φωκάς. Όταν 

όμως δολοφονήθηκε, ο Πρώτος του Αγίου Όρους και οι λοιποί ηγούμενοι 

ενήγαγαν τον Αθανάσιο στο αυτοκρατορικό δικαστήριο, όπως τους υποχρέ­

ωνε το προνομιακό χρυσόβουλλο, με την κατηγορία ότι ανατρέπει τις αθω-

18. Μελέτησα το θέμα της επιβολής του κοινοβίου και των αντιδράσεων που 

προκάλεσε, στην ανακοίνωση με τίτλο «Ο Αθως και το στουδιτικό πρότυπο κοινοβί­

ου» : Το Άγιον Όρος-χθες, σήμερα, αύριο, Θεσσαλονίκη 1996, 239-245. 

19. Actes de Lavra Ι, έκδ. P. LEMERLE, Α. GUILLOU, Ν. SVORONOS, Denise PAPA-

CHRYSSANTHOU, Παρίσι 1970, αρ. 5, στ. 61-62. 



ΤΟ ΔΙΚΑΣΤΙΚΟ ΠΡΟΝΟΜΙΟ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΜΟΝΗΣ ΧΙΟΥ 55 

νιτικές παραδόσεις. Προφανώς ήλπιζαν πως ο διάδοχος (και ηθικός αυτουρ­

γός της δολοφονίας) του Νικηφόρου Φωκά θα τους υποστήριζε. Ο Ιωάννης 

Τσιμισκής, όμως, είχε κι αυτός ταχθεί υπέρ των κοινοβίων και τελικά έστει­

λε στο Άγιον Όρος ένα στουδίτη μοναχό για να συμβιβάσει τα πράγματα και 

να συντάξει τον Τράγο (972), το πρώτο Τυπικό του Όρους, με το οποίο 

καθιερώθηκε η παρουσία κοινοβίων στην μοναστική χερσόνησο. Το δικαστι­

κό προνόμιο της Λαύρας, λοιπόν, επετέλεσε με επιτυχία τον σκοπό του. 

Πρέπει, λοιπόν, να εξετάσει κανείς αν υπήρχαν ειδικοί λόγοι που να 

εξηγούν την παραχώρηση παρόμοιου προνομίου στην Νέα Μονή της Χίου· 

με άλλα λόγια, να αναζητήσει τους λόγους που προκαλούσαν τις ανησυχίες 

των ιδρυτών της. 

2. Η ιδιοτυπία των ιδρυτών της Νέας Μονής και οι εχθρότητες που 

δημιουργούσαν. 

Φαίνεται πως η Νέα Μονή ιδρύθηκε στην αρχή της τρίτης εικοσαετίας 

του ΙΑ ' αιώνα και πως οι ιδρυτές της, οι μοναχοί Νικήτας και Ιωάννης, 

πήραν τα πρώτα τους προνόμια από τις αυτοκράτειρες Ζωή και Θεοδώρα το 

104220. Στη συνέχεια, η μονή υποστηρίχθηκε πολύ από τον Κωνσταντίνο 

Μονομάχο, που της παραχώρησε κτήματα, φορολογικές απαλλαγές και ετή­

σια επιχορήγηση ύψους 72 χρυσών νομισμάτων21. 

Από τα πρώτα βήματα της όμως αντιμετώπισε προβλήματα εξ αιτίας 

των ιδρυτών της, που είχαν, φαίνεται, φανατικούς φίλους και φανατικούς 

εχθρούς. 

Οι σχετικές πληροφορίες προέρχονται από ένα εξαιρετικά προκατει­

λημμένο συγγραφέα, είναι πιθανότατα διαστρεβλωμένες και ασφαλώς δυσ­

νόητες. Πρόκειται για το κατηγορητήριο που συνέταξε ο Μιχαήλ Ψελλός 

εναντίον του τέως πατριάρχη Μιχαήλ Κηρουλαρίου (λίγο μετά τις 8 

Νοεμβρίου 1058)22. 

20. ΜΠΟΥΡΑΣ, Νέα Μονή, σελ. 22, υποσ. 6. 
21./GK 1,615-618,628. 
22. E. KURTZ - F. DREXL, Michaelis Pselli Scripta Minora Ι, Μιλάνο 1936, 234-

275. Νεότερη έκδοση MICHAELIS PSELLI, Orationes Forenses et Acta, έκδ. G. DENNIS, 

Στουτγάρδη-Λιψία 1994,1-103. 



56 ΝΙΚΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

Πρώτα απ' όλα, ο Ψελλός κατηγορεί τον πατριάρχη ως αιρετικό. Για να 

το αποδείξει, επιδιώκει να τον συνδέσει με τους ιδρυτές της Νέας Μονής, 

τους οποίους κυρίως χαρακτηρίζει ως αιρετικούς. Αναφέρεται λεπτομερώς 

στην προστασία που τους παρέσχε ο Κηρουλάριος, στην συνεργασία που 

είχε μαζί τους, στην επιρροή που άσκησε στους αυτοκράτορες για χάρη τους, 

στο κείμενο που είχε, φαίνεται, γράψει για να τους επαινέσει και προστα­

τεύσει23. Με την ευκαιρία αυτή περιγράφει διάφορες μυστικιστικές τελετές, 

που οι μοναχοί της Χίου, ο Νικήτας και ο Ιωάννης, οργάνωναν σε συνεργα­

σία με κάποια μυστηριώδη μάντισσα λεγόμενη Δοσιθέα, και προσπαθεί να 

συνδυάσει όλα αυτά με γνωστές και προ πολλού καταδικασμένες αιρέσεις 

(ειδωλολατρεία με επίδραση χαλδαϊκή, νεστοριανισμό, μεσσαλιανισμό)· με 

το τέχνασμα αυτό, συνηθισμένο στους βυζαντινούς ρήτορες, ο κατήγορος 

μπορεί να είναι σίγουρος για την καταδίκη του κατηγορουμένου. Όλα αυτά 

βέβαια με την ρητορική ασάφεια που διακρίνει τα έργα του Ψελλού. 

Συγκεκριμένα για τους μοναχούς, με τους οποίους, σημειωτέον, διατη­

ρούσε προσωπικές σχέσεις και αλληλογραφούσε24, ο Ψελλός μιλά για φήμες 

(διατεθρύλληται) ότι παρέβησαν τους κανόνες των πατέρων, ότι εισήγαγαν 

νέα ήθη και κανονισμούς σχετικά με την φύση των πνευματικών δυνάμεων 

και με την εκκλησιαστική τάξη πρώτα στα μοναστήρια τους (περισσότερα 

από ένα) και κατόπι σε άλλα μοναστήρια. Τους κατηγορεί, επίσης, ότι 

περιέρχονταν τα χωριά μαζί με την Δοσιθέα, η οποία ντυνόταν σαν άνδρας25, 

και της παραστέκονταν στις μαντικές της δραστηριότητες, τις οποίες πετύ­

χαινε πέφτοντας σε έξαρση και μέθη (βακχεία) κουνώντας τις βλεφαρίδες της 

με ορισμένο τρόπο και παίρνοντας συγκεκριμένες στάσεις με το σώμα της26. 

Τέλος, καταγγέλλει ότι όλα αυτά, που περιγράφονται ως οράματα της 

Δοσιθέας (ότι δηλαδή επικοινωνούσε με αγίους και ιδιαίτερα με την 

Παναγία και τον Ιωάννη τον Πρόδρομο), γοήτευαν πολλούς απλούς ανθρώ­

πους, αλλά και τον πατριάρχη. Αλλού γίνεται λόγος για άτομα που βλέπουν 

το θείον φως2 7 —για ησυχαστικές πρακτικές δηλαδή. Εξ άλλου, οι μοναχοί 

23. KURTZ - DREXL, 1,236 κ. ε.· πρβλ. 264,274 (για το κείμενο). 
24. KURTZ - DREXL, II, 58-60: Ο Ψελλός ζητά την ευλογία των μοναχών, δια­

πραγματεύεται ανταλλαγές βιβλίων, και ευχαριστεί για μια αποστολή μαστίχας. 
25. Και αυτό είναι μία κατηγορία: KURTZ - DREXL, 1,270 κ. ε. 
26. Ό. π., 235-238. 
27. Ό. π., 248. 



ΤΟ ΔΙΚΑΣΤΙΚΟ ΠΡΟΝΟΜΙΟ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΜΟΝΗΣ ΧΙΟΥ 57 

της Χίου υποστήριζαν, φαίνεται, στα συγγράμματα τους, πως η Θεοτόκος 

γνώρισε τις (οδίνες του τοκετού, πράγμα που τους εξομοίωνε, στα μάτια του 

Ψελλού, με τους Νεστοριανούς28. 

Υπήρχαν, φαίνεται, αντιδράσεις· όσο βασίλευε ο Κωνσταντίνος 

Μονομάχος δεν εκδηλώθηκε τίποτε. Αμέσως μετά τον θάνατο του, όμως, τα 

πραττόμενα των μοναχών της Χίου κατηγορήθηκαν επίσημα, φαίνεται, από 

μέλη της συγκλήτου (αναφέρεται το όνομα του Δαβίδ υπάτου και νουμερα-

ρίου, του διοικητή δηλαδή μιας από τις μεγάλες φυλακές της Κωνσταντι­

νούπολης29). Ξέσπασε σκάνδαλο. Η αυτοκράτειρα Θεοδώρα (1055-56), προ­

φανώς εκτελώντας τις διατάξεις του χρυσόβουλλου του 1045, από το οποίο 

ξεκινήσαμε και οι οποίες καθόριζαν ότι μόνον ο αυτοκράτορας δικαιούνταν 

να εξετάσει οιαδήποτε αγωγή εναντίον των μοναχών της Νέας Μονής, κάλε­

σε τους δύο ιδρυτές στο αυτοκρατορικό δικαστήριο30, στο οποίο συμμετεί­

χαν συγκλητικοί, μοναχοί και αρχιερείς (όχι όλοι, γράφει ο Ψελλός, αλλά 

μόνον όσοι δεν είχαν μολυνθεί από το δαίμονα: δηλαδή οι εχθροί τους). Η 

διαδικασία, όπως περιγράφεται από τον Ψελλό, είναι χαρακτηριστική. Οι 

εχθροί των Νεαμονιτών τους κατήγγειλαν στην αυτοκράτειρα Θεοδώρα, η 

οποία ανέλαβε να εξετάσει την υπόθεση ([Θεοδώραν] πεπείκασι βοηθείν και 

τήν άπάτην έλέγχειν και τους προστάτας τής ασεβείας εύθύνειν). Βέβαια, 

προσθέτει ο Ψελλός, κανονικά θα έπρεπε ο πατριάρχης να υπερασπισθεί το 

ποίμνιο του που απειλούνταν από την αίρεση· επειδή όμως ο ίδιος ήταν με 

το μέρος των αιρετικών, το ευσεβές και θείον βασίλειον (βήμα) ανέλαβε την 

προστασία των πιστών. Οι μοναχοί της Χίου παρουσιάσθηκαν στην σύγκλη­

το, η οποία και διατύπωσε έγγραφο κατηγορητήριο· τελικά καταδικάσθηκαν 

με απόφαση της ιεράς συνόδου, στην οποία ο πατριάρχης δεν έλαβε μέρος, 

και εξορίσθηκαν χωριστά ο ένας από τον άλλο, χωρίς όμως να καθαιρεθούν. 

Η περιουσία της μονής δημεύθηκε. Είναι ενδιαφέρον να σημειωθεί εδώ η 

ακρίβεια με την οποία έγιναν σεβαστοί κατά τη διαδικασία οι όροι του χρυ-

28. Ό. π., 250. 
29. ΜΠΟΥΡΑΣ, Νέα Μονή, 26, υποσ. 9. 
30. Δεδομένου ότι το μοναστήρι είχε ειδικό προνόμιο, δεν υπάρχει λόγος να 

αναζητήσουμε εδώ τον «αρμόδιο δικαστή» για τέτοιου είδους υποθέσεις. Σχετικά με 
τον αρμόδιο δικαστή, βλ. Ruth MACRIDES, The Competent Court, στο Angeliki LAIOU 

- D. SIMON (εκδ.), Law and Society in Byzantium: Ninth - Twelfth Centuries, 
Washington D.C. 1994, 117-129. 



58 ΝΙΚΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜ1ΔΗΣ 

σοβούλλου του 1045. Η αγωγή των Νεαμονιτών έγινε στον αυτοκράτορα, ο 

οποίος ανέθεσε την εξέταση της υπόθεσης στη σύγκλητο, η οποία με τη σειρά 

της ανέθεσε την καταδίκη και τον καθορισμό της ποινής στην αρμοδιότερη 

πατριαρχική σύνοδο. Όπως γράφει και το χρυσόβουλλο του 1045 (βλ. πιό 

πάνω, σ. 49) η αγωγή ξεκινά από τον αυτοκράτορα και από εκεί περνά σε 

όποιον δικαστή εκείνος αναθέσει την υπόθεση μετά τήν άκρόασιν. 

Οι Νεαμονίτες αποκαταστάθηκαν αργότερα, επί Ισαακίου Κομνηνού, 

λόγω της επιρροής του Κηρουλαρίου, επέστρεψαν στο μοναστήρι τους και 

ξαναπήραν τα κτήματα τους31. Από την αφήγηση φαίνεται πως οι μοναχοί 

της Χίου, μολονότι καταδικάσθηκαν, διατηρούσαν πολλούς οπαδούς και 

υποστηρικτές, που δεν τους εγκατέλειψαν στις δυσκολίες ακόμα και την 

εποχή της δίκης· και πως η πρόσκαιρη επιτυχία των αντιπάλων τους μπορεί 

να οφειλόταν στην ίδια την αυτοκράτειρα Θεοδώρα. 

Είναι προφανές ότι η περιγραφή του Ψελλού είναι προκατειλημμένη 

και διαστρέφει τα γεγονότα παρουσιάζοντας τους ιδρυτές της Νέας Μονής 

σαν θαυματοποιούς λαϊκού πανηγυριού. Εφόσον οι δραστηριότητες τους 

αυτές γίνονταν αποδεκτές από μερικές τουλάχιστον εκκλησιαστικές και 

πολιτικές αρχές, πιθανότερο φαίνεται πως οι μοναχοί της Χίου, που ξεκίνη­

σαν, σαν τόσους άλλους, από τη θαυματουργή ανακάλυψη εικόνας της 

Παναγίας, πρέσβευαν μιαν ιδιότυπη, μυστικιστική λατρεία, με έντονο το 

στοιχείο του ενθουσιασμού και της μέθεξης· θεαγωγία, θεοφορία, επίπνοια, 

χρησμφδός, μυσταγωγοί, προρρήσεις, χρησμοί, ιδού μερικοί χαρακτηριστι­

κοί όροι, που χρησιμοποιεί ο Ψελλός. Τέτοιες συνήθειες προκαλούσαν 

πάντοτε αντιδράσεις και συνεπώς δημιουργούσαν κινδύνους για τη μονή και 

τους μοναχούς. 

Ας σημειώσουμε ακόμη ότι, σύμφωνα με την παράδοση, στη Χίο οι 

μοναχοί ζούσαν αρχικά σε απομόνωση και ερημία (κατά μόνας Θεω), το 

σύστημα φαίνεται όμως πως άλλαξε αργότερα, μετά το 105732. 

Δραστηριότητες αυτού του είδους δεν είναι πρωτοφανείς τον 

ΙΑ'αιώνα. Ο ίδιος ο Ψελλός μας πληροφορεί πως η αυτοκράτειρα Ζωή, 

31. KURTZ - DREXL 1,243-245,255, πρβλ. και 251, όπου επαναλαμβάνεται ότι η 
λήψη απόφασης παρεπέμφθη στην ιερά σύνοδο, η οποία ως εκτελεστικό όργανο τους 
εξόρισε χωρίς να τους καθαιρέσει. 

32. ΜΠΟΥΡΑΣ, Νέα Μονή, 29 και σημ. 10. 



ΤΟ ΔΙΚΑΣΤΙΚΟ ΠΡΟΝΟΜΙΟ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΜΟΝΗΣ ΧΙΟΥ 59 

βαθειά προσηλωμένη στα θρησκευτικά θέματα, είχε ιδιαίτερο ενδιαφέρον για 

την προφητεία και μαντεία33. Οι προφητείες και μαντείες ενδιέφεραν επίσης 

ιδιαίτερα και τον Κωνσταντίνο Μονομάχο, ο οποίος ενίοτε στρεφόταν και 

προς επαγγελματίες μάντεις34, και τον πατριάρχη Μιχαήλ Κηρουλάριο, 

όπως συνάγεται από το κατηγορητήριο. Συνεπώς, οι μυστικιστικές δραστη­

ριότητες των μοναχών της Χίου, είχαν συμπάθειες στους υψηλούς κύκλους 

της πρωτεύουσας. 

Όχι όμως παντού· η αυτοκράτειρα Θεοδώρα ήταν αντίθετη και στη θέση 

της αυτή υποστηριζόταν από πολλούς, τόσο στη σύγκλητο, όσο και στη ιερά 

σύνοδο, οι οποίοι περίμεναν την κατάλληλη στιγμή για να χτυπήσουν τους 

Νεαμονίτες. Το έπραξαν αμέσως μετά τον θάνατο του Μονομάχου. 

Τον ΙΑ ' αιώνα πραγματοποιούνταν αλλαγές στον κόσμο των βυζαντι­

νών μοναχών. Το αναμορφωμένο κοινοβιακό σύστημα, που εκπροσωπού­

νταν κυρίως από την κωνσταντινουπολίτικη μονή των Στουδίου, επιβαλλό­

ταν όλο και περισσότερο, ακόμη και στα πιό απομονωμένα ερημητήρια, 

όπως το Άγιον Όρος. Επί Κωνσταντίνου Μονομάχου, η μονή Στουδίου ήταν 

παντοδύναμη, ικανή να επιβάλει στον πατριάρχη Μιχαήλ Κηρουλάριο μιαν 

οδυνηρή δημόσια ταπείνωση35. 

Ταυτόχρονα όμως εμφανίζονταν νέα μυστικιστικά κινήματα. Πιο γνω­

στός εκπρόσωπος τους είναι ο Συμεών ο Νέος Θεολόγος, ο οποίος, ας σημει­

ωθεί, είχε στα νιάτα του εκδιωχθεί από την μονή Στουδίου ακριβώς για τις 

ιδέες του αυτές. Οι νέες λατρευτικές μέθοδοι, που εισάγονταν τότε, βασίζο­

νταν στην άμεση μυστική επικοινωνία με το θείο, μέσω της αυτοσυγκέντρω­

σης και της κατ' ιδίαν εντατικής προσευχής. Η πνευματικότητα του Νέου 

Θεολόγου μετέτρεψε σημαντικά την εικόνα του Βυζαντινού μοναχισμού τον 

ΙΑ ' αιώνα. 

Μέσα σ' αυτό το πλαίσιο θα πρέπει να τοποθετηθούν και οι μοναχοί της 

Χίου και οι δραστηριότητες τους, που τόσο διαστρεβλώθηκαν από τον 

33. Μιχαήλ ΨΕΛΛΌΣ, Χρονογραφία, έκδ. Renault, 1,149-150. 
34. ΨΕΛΛΌΣ, Χρονογραφία, II, 12. 
35. ΣΚΥΛΓΓΖΗΣ, έκδ. THURN, 434: ο πατριάρχης αποπειράθηκε να διαγράψει τον 

Θεόδωρο Στουδίτη από τους αγίους, όμως η αντίδραση του στουδίτη ηγουμένου 
Μιχαήλ Μερμεντούλου ήταν τέτοια που, όχι μόνο το σχέδιο εγκαταλείφθηκε, αλλά 
και ο πατριάρχης υποχρεώθηκε να αναγνωρίσει δημόσια το λάθος του. Την Κυριακή 
της Σαμαρείτιδος, ενώ διαβαζόταν στην Αγία Σοφία ο κατάλογος των ορθοδόξων 



60 ΝΙΚΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

Ψελλό. Πέρα από τις προσωπικές συμπάθειες του αυτοκρατορικού ζεύγους 

και του πατριάρχη, οι ιδρυτές της Νέας Μονής εκπροσωπούσαν, πιθανώς, 

μια κατεύθυνση μέσα στο καινούργιο μυστικιστικό ρεύμα που εμφανιζόταν 

τότε στην Κωνσταντινούπολη. Το επίπεδο τους ήταν πιθανώς πιο κοντά 

στον «άνθρωπο του δρόμου» (και τον ίδιο τον αυτοκράτορα, του οποίου η 

πνευματικότητα δεν παρουσίαζε τίποτε το εξαιρετικό), οι απαιτήσεις τους 

ήταν ασφαλώς πιο προσγειωμένες, αφού κατόρθωσαν να δημιουργήσουν ένα 

τόσο σπουδαίο μοναστήρι —ένα σύμπλεγμα μοναστηριών. Οι ιδέες τους 

όμως και οι πρακτικές τους ξεχώριζαν από το κοινοβιακό πρότυπο, που 

μόλις είχε θριαμβεύσει στην Κωνσταντινούπολη, και προκαλούσαν αντιδρά­

σεις. Και οι ίδιοι οι μοναχοί αισθάνονταν την απειλή. Όντας αιθεροβάμονες, 

κινδύνευαν να χάσουν την περιουσία τους. Κινδύνευαν όμως περισσότερο 

για την ιδεολογία τους. 

Ο Κωνσταντίνος Μονομάχος, που αναμφισβήτητα τους υποστήριζε, 

είχε κάθε λόγο να τους πιστέψει. Ήταν εύκολο να υποπτευθεί κανείς πως οι 

ιδεολογικοί αντίπαλοι τους επιδίωκαν να ιδιοποιηθούν την περιουσία τους 

και να τους εξουθενώσουν χρησιμοποιώντας την δικαιοσύνη, ή ορισμένους 

συντηρητικούς ή φορμαλιστές εκκλησιαστικούς κύκλους. Κι έτσι ακολούθη­

σε το παράδειγμα του Νικηφόρου Φωκά (πιθανώς και άλλων αυτοκρατόρων, 

που δεν μας είναι γνωστοί). Παραχωρώντας τους με το χρυσόβουλλο του 

1045 την προνομιακή δικαστική μεταχείριση, που αναφέραμε, τους παρείχε 

εξασφάλιση από οποιαδήποτε επίθεση εναντίον τους· κανείς δεν θα μπορού­

σε να τους συντρίψει (ή να τους οδηγήσει σε πτώχευση) με μια απλή κακοδι­

κία —οι κατήγοροι θα χρειάζονταν να πείσουν το αυτοκρατορικό δικαστή­

ριο, που φυσιολογικά θα ήταν πιό ουδέτερο σε τέτοιου είδους κατηγορίες και 

οπωσδήποτε δεν θα ήταν προκατειλημμένο εναντίον τους (και στην περί­

πτωση του Μονομάχου θα ήταν ευνοϊκά διατεθειμένο). Το ίδιο ίσχυε φυσικά 

και σε περίπτωση αντιδικίας για αστικές διαφορές, π.χ. για κτήματα, διότι 

και τότε το πανίσχυρο επιχείρημα της αίρεσης θα μπορούσε να χρησιμοποι-

από το Συνοδικό, ο πατριάρχης διέκοψε τον αναγνώστη για να προφέρει μόνος του, 
με στεντόρεια φωνή, το όνομα του Θεοδώρου Στουδίτη. 



ΤΟ ΔΙΚΑΣΤΙΚΟ ΠΡΟΝΟΜΙΟ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΜΟΝΗΣ ΧΙΟΥ 61 

ηθεί από τους αντιδίκους. Αλλά βέβαια τα πράγματα θα εξαρτιόνταν πλέον, 

όπως είναι φυσικό, από την προσωπική διάθεση του εκάστοτε αυτοκράτο­

ρα36. 

Το δικαστικό προνόμιο, που δόθηκε το 1045 στους μοναχούς της Νέας 

Μονής, δεν έχει καμμία σχέση με παραχώρηση του δικαιώματος να δικάζουν 

όπως και στην περίπτωση της μονής Ιβήρων και της μονής της Λαύρας, που 

είδαμε παραπάνω, αποσκοπούσε στο να παράσχει ειδική προστασία σε μια 

μονή που διέτρεχε αυξημένους κινδύνους. Οι Ίβηρες κινδύνευαν από τους 

αχόρταγους γείτονες τους και τους ακόμη πιο αχόρταγους φοροεισπράκτο-

ρες, που θα μπορούσαν να εκμεταλλευθούν την ανεπαρκή τους γνώση των 

ελληνικών οι Λαυριώτες του Ι ' αιώνα, κινδύνευαν από την αντίδραση των 

παραδοσιακών Αθωνιτών οι Νεαμονίτες, χειρότερα, είχαν να αντιμετωπί­

σουν την εχθρότητα του μοναστηριακού κατεστημένου της βυζαντινής πρω­

τεύουσας. Σε ένα καλοδιοικούμενο κράτος, όπως ήταν το Βυζάντιο των 

μέσων του ΙΑ αιώνα, τα προστατευτικά μέτρα του Κωνσταντίνου 

Μονομάχου είναι και κατανοητά και αναμενόμενα. Και, φαίνεται, εγγράφο­

νται στο πλαίσιο μιας γενικότερης πολιτικής των αυτοκρατόρων, που απέ­

βλεπε στην προστασία των κάθε είδους μειοψηφιών. 

Αν κανείς θελήσει να χρησιμοποιήσει σύγχρονη γλώσσα, θα μπορούσε 

να υποστηρίξει ότι το δικαστικό προνόμιο του 1045 δόθηκε στην Νέα Μονή 

για να προστατεύσει μια καινούργια ιδέα και θρησκευτική πρακτική από τις 

δυνάμεις της συντήρησης. Συμπαθητικό. 

36. Ήδη επί Κωνσταντίνου Μονομάχου η μονή σύρθηκε στο αυτοκρατορικό 
δικαστήριο για κτηματικές διαφορές και μάλιστα φαίνεται πως έχασε τη δίκη. Επειδή 
όμως οι αντίδικοί της για να κερδίσουν, είχαν παρασιωπήσει το γεγονός ότι η μονή 
είχε αυτοκρατορικό προνόμιο (ró κατά τον χρυσόβουλλου τής βασιλείας μου λέγειν 
παρασιωπήσαντες, ψήφισμα ελαβον), ο αυτοκράτορας παρενέβη με νέο χρυσόβουλλο 
του 1049 και δικαίωσε το μοναστήρι: JGR 1,634-635. 



62 ΝΙΚΟΣ ΟΙΚΟΝΟΜΙΔΗΣ 

NIKOS OIKONOMIDES, The Judicial Privilege of Nea Moni on Chios 

Emperor Constantine IX Monomachos granted (1045) to the monastery 

of Nea Moni on Chios a judicial privilege: any action against the monastery 

should be brought to court in front of the imperial tribunal only (JGR I, 629-

631). 

In the present article it is argued that this privilege has nothing to do with 

the Western immunitas, because the privilege does not give the monastery any 

right to judge other people. The privilege is compared to the similar ones 

granted to the monasteries of Lavra (963-964) and Iviron (1079). And it is 

interpreted as an effort to protect the founders of Nea Moni, who were 

seemingly spiritual mysticists, from the monastic establishment of 

Constantinople, especially the cenobitic Stoudiou movement. 

In fact, as we learn from Psellos, the founders of Nea Moni were 

eventually accused and condemned of heresy by the imperial tribunal under 

empress Theodora (1055-56), but were later re-instated thanks to the support 

of Patriarch Michael Keroularios. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

