
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 13 (1999)

   SYMMEIKTA 13

  

 

  

  L᾽«unilinguisme» officiel de Constantinople
byzantine (VIIe-XIIe s.) 

  Nikos OIKONOMIDES   

  doi: 10.12681/byzsym.857 

 

  

  Copyright © 2014, Nikos OIKONOMIDES 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
OIKONOMIDES, N. (1999). L᾽«unilinguisme» officiel de Constantinople byzantine (VIIe-XIIe s.). Byzantina Symmeikta, 
13, 9–22. https://doi.org/10.12681/byzsym.857

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 22/01/2026 08:56:45



N I C O L A S O I K O N O M I D È S 

L ' « U N I L I N G U I S M E » O F F I C I E L D E C O N S T A N T I N O P L E B Y Z A N T I N E 

(VlIe-XIIe S.) 

Le présent article ne se veut pas une étude exhaustive des langues utilisées par les 
Byzantins. La question a déjà été traitée plusieurs fois dans des articles mais jamais 
dans le livre qu'elle mériterait1. Mon but est d'y apporter une petite contribution en 
évoquant quelques idées et quelques sources souvent ignorées par les spécialistes 
de la question2. Je voudrais notamment souligner à quel point la ville de Constanti­
nople et l'administration impériale ont été le lieu d'un melting-pot linguistique. 

Byzance fut un état multilingue de fait, comme tout empire, mais unilingue de 
droit. Et cet unilinguisme devenait de plus en plus prononcé à mesure que l'on 
approchait de la capitale, Constantinople, et de la gestion du pouvoir. Il n'en fut pas 
ainsi dès le début. Dans le sillage de la glorieuse tradition romaine et du fait de la 
réalité des provinces orientales, la capitale fut transférée à Constantinople avec 
l'espoir qu'elle serait une ville —et le centre d'un État— fonctionnellement bilingue, 
latine et grecque3. Ce rêve de bilinguisme se manifesta à plusieurs reprises pendant 
les premiers siècles, par exemple lors de la réorganisation de l'enseignement supé-

1. La bibliographie est vaste. Comme point de départ on utilisera The Oxford Dictionary of 

Byzantium (1991), II, 1175-1177; G. DACRON, Formes et fonctions du pluralisme linguistique à Byzance 

(IXe-XIIe siècles), TM 12, 1994, 219-240; plusieurs contributions, concernant la langue en tant 

qu'instrument de communication publiés dans N. MOSCHONAS (éd.), H Επικοινωνία στο Βυζάντιο. Actes 

du 2e Symposium International de KBE/EIE, Athènes 1993, 79-113 (particulièrement G. DAGRON, 

Communication et stratégies linguistiques, 81-92, et Χρύσα ΜΑΛΤΈΖΟΥ, Diversitas linguae, 93-102). 

2. Une version plus courte de ce qui suit fut présentée à un colloque tenu à l'Université de 

Montréal (29 avril-ler mai 1986) sur «Le pluralisme linguistique dans la société médiévale». 

3. Voir les travaux récents et fondamentaux de Br. RUCHETTE, Le latin dans le monde grec. 

Recherches sur la diffusion de la langue et des lettres latines dans les provinces hellénophones de l'empire 



10 NICOLAS OIKONOMIDÈS 

rieur à Constantinople par Théodose II (425) ou dans l'oeuvre législative de Justi-
nien. Mais, par la suite, les individus connaissant le latin se firent de plus en plus 
rares à Constantinople. Si l'empereur Romain III Argyros au Xle siècle s'enorgueil­
lissait de connaître le latin4, c'est que, juriste, il l'avait appris (et dans quelle mesure?) 
avant de monter sur le trône. De ce fait, il s'intéressait aux textes de droit romain, 
et non point à la culture latine elle-même. Mais Michel Psellos, «l'esprit le plus 
cultivé et la tête la plus lucide de son temps», ne faisait point de complexes par 
rapport à cette langue. Byzance, hautaine, s'enfermait de plus en plus en elle-même, 
mue par un manifeste complexe de supériorité: supériorité politique et religieuse 
mais, surtout, supériorité morale et intellectuelle. Cette attitude contrastait 
nettement avec celle de certains Européens d'Occident qui, bien qu'ignorant le grec 
eux-mêmes, se donnaient toutes les peines du monde pour le traduire: je pense à 
l'histoire presque émouvante du manuscrit contenant les oeuvres du Pseudo-Denys 
l'Aréopagite que des ambassadeurs byzantins apportèrent à Compiègne en 827, et 
qui fut déposé à l'abbaye Saint-Denis le 8 octobre de cette même année. Non 
seulement on attribua à ce manuscrit dix-neuf guérisons miraculeuses en une seule 
nuit, mais encore l'abbé de Saint-Denis s'empressa d'en faire faire une traduction, 
malgré les difficultés majeures que cette entreprise présentait5. 

Quand le latin disparut-il de l'empire byzantin? La réponse simple à cette 
question serait «jamais», puisqu'il y eut toujours des individus qui, juristes ou 
militaires6 ou bien travaillant aux relations extérieures ou à la chancellerie impériale, 
maîtrisaient cette langue au passé glorieux: c'étaient là des spécialistes en nombre 
limité. Déjà dans la première moitié du Vie siècle, Justinien 1er affirmait qu'il n'avait 
pas fait rédiger ses Novelles dans sa «langue ancestrale», c'est-à-dire le latin, et qu'il 
avait préféré la langue «commune des Grecs» afin que la loi soit compréhensible par 
tous, c'est-à-dire «le peuple»7. Déjà à cette époque donc, le latin était à Constanti­
nople et dans le reste de l'Orient, en voie de disparition. A partir du Vile siècle, il 
n'est plus mentionné dans les textes législatifs. Mais tel n'était pas nécessairement 

romain, Bruxelles 1997; ID., Des pèlerins latins en Terre Sainte. Rencontre de langues et de cultures, 

Byzantion 66, 1996, 363-372. 

4. MICHEL PSELLOS, Chronographie, éd. E. RENAULT, I, Paris 1926, 32-33. 

5. P. LEMERLE, Le premier humanisme byzantin, Paris 1971, 13-16. 

6. Voir à ce sujet T. KOLIAS, Tradition und Erneuerung im frühbyzantinischen Reich am Beispiel 

der militärischen Sprache und Terminologie, dans F. VALLET-M. KAZANSKI (éds.), Actes du Colloque 

international «L'armée romaine et les barbares du 3e au 7e s.», Paris 1993, 39-44 

7. JUSTINEN, Novelle 7, eh. 1, 32-35 et Novelle 66, eh. 1, 2-3. 



L'«UNILINGUISME» OFFICIEL DE CONSTANTINOPLE BYZANTINE (VlIe-XIIe s.) 11 

le cas de tout l'Empire, dont certaines parties abritaient des populations latinopho-

nes. Il y a d'abord le cas particulier de l'Italie byzantine. Aux Vile et Ville siècles, 

dans l'exarchat de Ravenne, on écrivait les signatures en latin mais avec des lettres 

grecques —écriture considérée comme noble à l'époque8; on trouve aussi de 

nombreux sceaux de plomb, bilingues, grec-latin, qui indiquent l'importance du latin 

pour l'administration9. On rencontre des phénomènes analogues en Italie méridio­

nale, elle aussi fortement «latinisée», surtout en Apulie où fut créé le katépanat au 

Xe siècle: je pense aux documents conservés aux archives de Bari, rédigés en latin 

et signés par des témoins latinophones ou Grecs ou même par des Arméniens, sans 

doute transplantés en Italie par l'État, qui signent tantôt en grec, tantôt en latin10. 

Mais il y avait aussi des latinophones dans les Balkans; ils semblent être attestés dans 

la région de Thessalonique jusqu'à la fin du Vile siècle, donc dans une région dont 

l'Église était encore à cette date rattachée à Rome. Le texte qui nous fournit ces 

renseignements nous apprend aussi que les Thessaloniciens de l'époque avaient 

conscience de la possibilité de pluralismes linguistiques qui allaient bien au-delà du 

bilinguisme traditionnel dans l'Empire. Pour mieux nous expliquer, il faut nous 

tourner vers les textes. 

Il s'agit des collections de miracles de saint Démétrius, devenues célèbres à 

cause des importantes informations qu'elles fournissent sur les attaques des Slaves 

contre la ville du saint, Thessalonique11. Dans le premier recueil de ces miracles, 

écrit par l'archevêque Jean au début du Vile siècle, il est question d'un soldat démo­

niaque qui, une fois guéri par le saint, commence à poser des questions inattendues 

«en langue romaine». De quelle langue s'agit-il ici? Etant donné que l'auteur, 

écrivant en grec pour un public grec, s'est donné la peine de préciser la langue dans 

laquelle les questions ont été posées, on peut déduire qu'il s'agissait du latin, «langue 

8. La paléographie grecque et byzantine, Paris 1977 (Colloques internationaux du CNRS 559), 

525-528. 

9. N. OIKONOMIDÈS, L'épigraphie des bulles de plomb byzantines, dans G. CAVALLO - C. MANGO 

(éds.), Epigrafìa medievale greca e latina. Ideologia e funzione, Spoleto 1995, 157-162. Voir aussi, Ν. 

OIKONOMIDÈS, Administrative Language and its Public Deployment, dans E. CHRYSOS - I. WOOD (éds.), 

East and West: Modes of Communication. Proceedings of the First Plenary Conference at Merida, Leiden 

1999, 47-59. 

10. Nombreux exemples dans la collection Codice Diplomatico Barese, en particulier vol. 4. 

11. P. LEMERLE, Les plus anciens recueils des miracles de saint Démétrius, I—II, Paris 1979, 1981. 

Les textes qui nous intéressent se trouvent au volume I, 86 et 229; pour leur datation voir le volume II, 

surtout 161. Pour la signification du terme romain=«latin», voir les remarques de Μάρθα ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ-

ΙΩΑΝΝΊΔΟΥ, Βυζανπακά 3, 1983, 85-90. 



12 NICOLAS OIKONOMIDÈS 

romaine» par excellence jusqu'au Xe siècle. Par conséquent, dans l'armée de Thes­

salonique au tout début du Vile siècle, le latin était encore une langue qui pouvait 

être parlée et comprise, mais dont l'usage était déjà perçu comme sortant de 

l'ordinaire. 

Dans la même collection hagiographique, un texte qui semble avoir été rédigé 

dans le dernier quart du Vile siècle (entre 678 et 685), mentionne un archonte 

bulgare fort exceptionnel et rusé, qui parlait quatre langues, le grec («notre langue»), 

le latin («la langue des Romains»), le slave et le bulgare; cet archonte était considéré 

comme un homme capable de s'infiltrer à Thessalonique pour préparer insidieuse­

ment la livraison de la ville à son chef. De ce texte, qui fait très clairement la 

distinction entre les diverses langues, y compris le slave et le (proto-)bulgare 

(d'origine turque) de l'époque, on peut déduire que le latin était encore connu dans 

l'ouest des Balkans, même chez des populations para-byzantines qui vivaient dans 

les campagnes, et était encore considéré comme utile pour quelqu'un voulant 

s'introduire à Thessalonique. 

Entre temps, l'expansion de l'Islam vers le Nord et celle des Slaves, des 

Bulgares et des Lombards vers le Sud, avaient enlevé à l'Empire le gros des territoi­

res dans lesquels le grec était langue minoritaire: je pense surtout aux populations 

sémitiques du Moyen-Orient et aux populations latinophones du nord des Balkans 

et de l'Italie. Une certaine unité linguistique, sur la base du grec, était en train de 

s'établir dans l'Empire, malgré la présence d'importantes minorités; une unité 

généralement reconnue par les Byzantins pour des raisons idéologiques plutôt que 

pour des raisons de formation linguistique, me semble-t-il: parler grec —ou quelque 

chose qui ressemblait au grec— était une façon d'affirmer sa participation à l'Empire, 

auquel on appartenait physiquement, et dont les habitants avaient un niveau de vie 

élevé; une prétendue unité linguistique fondée sur des ambitions individuelles, à un 

moment où l'enseignement n'était point assez généralisé pour contribuer à l'as­

similation des masses. Cependant, cette somme d'ambitions individuelles a donné 

des résultats tout à fait remarquables dans l'assimilation des minorités ou des 

nouveaux venus. 

Le résultat de cette attitude collective fut que le grec, plus ou moins bien parlé, 

devint une sorte de lingua franca à l'intérieur de l'Empire; il maintenait aussi son 

caractère international, même dans des régions où il n'était plus la langue officielle 

comme, par exemple, à l'intérieur du califat arabe et des autres États islamiques du 

Moyen Orient, notamment dans les États turcs qui apparaîtront à partir de 1071. 

Et, curieusement, la langue qui prévalait dans les rapports internationaux n'était pas 

le grec classique, mais plutôt le grec démotique, parlé. Ainsi, parmi d'autres 



L'«UNILINGUISME» OFFICIEL DE CONSTANTINOPLE BYZANTINE (VlIe-XIIe s.) 13 

exemples, on citera le grand humaniste du Xe siècle, Arethas, métropolite de Cesa­
ree, qui écrivait dans le dialecte attique le plus recherché; lorsque, à l'instigation de 
l'empereur, il écrivit une lettre à l'émir de Damas, il utilisa une langue simple; une 
scholie marginale dans le manuscrit fournit l'explication: la lettre fut écrite en langue 
simple afin que les Sarrasins la comprennent12. Cette attitude ne peut être expliquée 
que si l'on suppose que les traducteurs de l'émir venaient des populations 
grécophones ou bilingues subsistant encore en Syrie, qui ne connaissant que le grec 
démotique, étaient incapables de faire face aux rigueurs du dialecte attique. Cette 
attitude sera beaucoup plus accentuée après l'arrivée des Turcs au Xle siècle, qui 
conquirent des populations jusqu'alors activement hellénophones. Manifestation très 
frappante: certains souverains turcs de l'est de l'Asie Mineure ont frappé des 
monnaies uniquement grecques ou grecques et arabes. Nous trouvons aussi dans 
ces régions des sceaux grecs ou bilingues13. Le monde hellénistique survivait donc 
toujours en Méditerranée orientale, au point que les Turcs aux XlVe, XVe et XVIe 
siècles utilisaient le grec démotique dans leurs relations diplomatiques avec les pays 
latinophones, comme Venise ou même la France. Cela est avéré pour plusieurs 
émirats d'Asie Mineure, comme ceux d'Aydin, de Menteshe, et de Karaman; ce l'est 
également pour les émirs, puis les sultans ottomans, dont les traités originaux 
rédigés en grec populaire sont encore conservés aux archives de Venise. Mainte­
nant, si des documents aussi officiels que les traités étaient rédigés en grec, on peut 
imaginer que la pratique était encore plus courante lorsqu'il s'agissait d'une cor­
respondance extérieure d'un plus bas niveau, et même de documents d'espionnage, 
comme nous l'a rappelé la publication du dossier grec de Djem Sultan, de l'extrême 
fin du XVe siècle14. 

Le grec reste donc tout le long du Moyen Âge la langue de la diplomatie en 
Méditerranée orientale. Il servait sans doute aussi, au début, de langue commune 
aux marins et aux commerçants. Mais cette position vraiment internationale et 
autrement plus vaste lui a vite été ravie avec le développement des marines 

12. ARETHAE ARCHIEPISCOPI CAESARIENSIS, Scripta Minora, éd. L G. WESTERINK, Leipzig 1968, vol. 

I, 233: ιδιωτικώς εξεδόθη τη φράσει εις σύνεσιν των Σαρακηνών. 

13. J'ai eu l'occasion de publier des documents inédits de ce type et de les accompagner de la 

bibliographie pertinente dans: Les Danishmendides, entre Byzance, Bagdad et le sultanat d'Iconium, 

Revue Numismatique 6/25, 1983, 189-207. 

14. Cf. en dernier lieu Elizabeth A. ZACHARIADOU, Trade and Crusade. Venetian Crete and the 

Emirates of Menteshe and Aydin (1300-1415), Venice 1983, 185-186 (avec bibliographie). Voir aussi J. 

LEFORT, Documents grecs dans les archives de Topkapi Sarayi. Contribution à l'histoire de Cem Sultan, 

Ankara 1981. 



14 NICOLAS OIKONOMIDÈS 

marchandes des républiques italiennes et la naissance d'une nouvelle langue 
internationale, la véritable lingua franca méditerranéenne, basée sur l'italien: le grec 
y a exercé une influence considérable, mais aucunement prépondérante15. Les 
affaires avaient peu à peu échappé au contrôle des Constantinopolitains. D'ailleurs, 
l'Empire déclinait. En 1204 les Vénitiens et les Français prenaient Constantinople et 
créaient des États permanents sur le territoire de ce qui avait été Byzance. À partir 
de ce moment, les ambitions collectives qui jusqu'alors favorisaient le grec, durent 
être rapidement et péniblement révisées. 

Si nous retournons maintenant à la Byzance florissante des IXe-XIIe siècles, 
florissante et hautaine, et pas seulement du point de vue linguistique, de quelles 
informations significatives disposons-nous? Nous ne pouvons présenter que des 
exemples dispersés. Ces exemples nous permettent cependant de brosser un 
tableau d'ensemble. 

En tout premier lieu, il faut dire deux mots des personnes qui ont traduit les 
oeuvres littéraires ou scientifiques en grec. Ces traducteurs viennent, en règle 
générale, de la périphérie ou même d'au-delà des frontières de l'Empire. Je pense, 
par exemple, au roman de Barlaam et Ioasaph, version byzantine de ce best-seller 
du Moyen Âge que fut l'histoire de Bouddha. Il fut traduit en grec par le moine 
géorgien Euthyme d'Iviron (ca. 1000) ou, selon d'autres, par saint Jean Damascène, 
théologien réputé et ministre tout puissant du califat au Ville siècle ou bien encore, 
par l'inconnu Jean de Mar Saba. Je pense au savant Syméon Seth, magistre 
d'Antioche, qui traduisit de l'arabe des romans et des traités scientifiques. Je pense 
au roman arabe de Sindbad le marin, traduit en grec sous le nom de Syntipas à 
Melitene à l'extrême fin du Xle siècle, dans la cour et à l'instigation d'un gouverneur 
semi-indépendant, de souche arménienne mais chalcédonien, le répressif Gabriel, 
dont les intérêts intellectuels n'avaient point modéré le désir d'enrichissement —il 
finira par se faire lyncher par ses propres sujets16. Si l'on se tourne vers les Balkans, 
l'exemple le plus significatif —et de loin le plus important tant par ses origines que 
par les résultats auxquels il a abouti— est celui des apôtres des Slaves, Con­
stantin/Cyrille et Méthode, deux frères originaires de Thessalonique, fils d'un officier 

15. Voir en dernier lieu P. BADENAS, La lingua franca, moyen d'échange et de rencontre dans un 

milieu commun, BS1 56, 1995 [Στέφανος, VI. Vavrinek], 493-505. 

16. H.-G. BECK, Geschichte der byzantinischen Volksliteratur, Munich 1971, 35-40, 41-44, 45-48; 

H. HUNGER, Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner II, Munich 1978, 308ss. Pour une mise 

à jour bibliographique, voir aussi les articles pertinents de l'Oxford Dictionary of Byzantium. 



L'«UNILINGUISME» OFFICIEL DE CONSTANTINOPLE BYZANTINE (VlIe-XIIe s.) 15 

subalterne de l'administration provinciale17, qui ont évangélisé la Moravie et, ce 
faisant, ont inventé l'écriture slave et rédigé la première traduction de la Bible et de 
la liturgie en langue slave. Il y a eu de longues discussions à propos de leur origine 
nationale: étaient-ils Slaves ou Grecs? Je ne veux en aucune façon participer à cette 
discussion, qui me semble vaine et mal partie. Ce qui me paraît certain —et 
indiscutable— c'est que ces deux apôtres du christianisme connaissaient le grec et le 
slave dès leur enfance, car ils ont été élevés dans une région où les deux langues 
étaient présentes. Plus en Occident, on notera une publication récente mettant en 
valeur l'activité de traduction des Amalfitains18. 

Les traducteurs viennent donc de la périphérie; ils ont appris la langue 
alternative au grec dès leur enfance, «dans la rue» pour ainsi dire. Les Byzantins 
éduqués ne sont point empressés d'apprendre les langues étrangères: ils se lancent 
plutôt —et ce dès le secondaire— vers l'apprentissage du grec attique, qui avait des 
exigences tout aussi strictes et jouissait à leurs yeux d'un prestige incommensurable-
ment plus grand. Ce même grec attique est appris par les minorités ethniques 
désireuses de s'instruire. 

Cette situation est très accentuée à Constantinople, métropole cosmopolite 
fréquentée par toutes sortes d'étrangers: Russes, Bulgares, Dalmates, Hongrois, 
Allemands, Espagnols, aussi bien qu'Italiens, Arabes, Petchénègues, Arméniens, 
Indiens ou Éthiopiens; toutes sortes de marchands venant de partout à tous les 
grands marchés de Byzance, comme cela est clairement attesté pour le Xlle siècle 
dans le Timarion qui décrit la grande foire de Saint-Démétrius à Thessalonique19. 
Nous connaissons des détails très minutieux et particulièrement intéressants à 
propos de certains d'entre eux. Je pense par exemple au texte du De administrando 
imperio (chapitre 9) de Constantin VII Porphyrogénète et aux traités russobyzantins 
de 911 et de 944, qui décrivent et réglementent le voyage annuel des marchands 
de Kiev à Constantinople20. Ils ne soulèvent point la question de la langue; il est 
bien spécifié en revanche que ces marchands rudes et dangereux devront habiter en 
dehors des murs de la ville, dans un faubourg, et qu'ils ne seront autorisés à visiter 
le marché central que par groupes de cinquante, sans porter d'armes et ac-

17. Cf. I. SEVCENKO, On the Social Background of Cyril and Methodius, Studia Palaeoslavica 1971, 

341-351. 

18. W. BERSCHIN, I traduttori d'Amalfi nell'XI secolo, dans C. ALZATI (éd.), Cristianità ed Europa 

Miscellanea di Studi in onore di Luigi Prosdocimi, I, 1994, 237-243. 

19. PSEUDO-LUCIANO, Timarione, éd. R. ROMANO, Napoli 1974 

20. Irène SORLIN, Les traités de Byzance avec la Russie au Xe siècle, Cahiers du monde russe et 

soviétique 2, 1961, 313-360, 447-475. 



16 NICOLAS OIKONOMIDÈS 

compagnes d'un officier de l'empereur chargé de redresser toute éventuelle faute. Il 
est clair que les préoccupations de sécurité priment —et que la question de la langue 
n'est pas sentie comme importante. La même assurance quant à la connaissance du 
grec apparaît dans les textes décrivant les marchands latins de Constantinople, 
habilités à ouvrir boutique et à vendre au détail. Théodore Prodrome nous a laissé 
une image vivante de la façon dont on pouvait, au XNe siècle, envoyer quelqu'un 
faire ses courses chez les Vénitiens pour acheter, par exemple, un peu de fromage21. 

La tendance à considérer l'apprentissage du grec comme une obligation pour 
toute personne venant travailler à Constantinople se manifeste même dans certains 
services de l'État, notamment dans la gestion des mercenaires étrangers, au moins 
jusqu'à une certaine époque. Il est connu que Byzance a toujours recruté de 
nombreux mercenaires à l'étranger. Mais ce recrutement s'est fait, au moins jusqu'au 
Xe siècle, à titre individuel: l'empereur engageait à son service des soldats, qu'il 
assignait à tel ou tel contingent sans tenir compte des origines nationales ou des 
connaissances linguistiques de chacun. Ainsi, les auteurs arabes s'étonnèrent-ils dès 
qu'ils virent dans les régiments des scholes «des gens de toutes langues et de toutes 
nations»22. Dans les traités de tactique militaire, il n'est nulle part question, avant la 
fin du Xe siècle, de contingents formant une unité linguistique. Seuls les membres 
d'un petit groupe de gardes personnels de l'empereur, de l'hétaireia, auraient 
normalement été recrutés au sein de peuples turcophones, les Phargans et les 
Chazars; mais les sources évoquant ces étrangers à l'action, nous les présentent 
comme parfaitement capables de soutenir une discussion simple en grec23. Il faut 
imaginer qu'à l'intérieur de ces contingents, les langues «nationales» étaient encore 
vivantes et parlées, mais que tous les individus étaient aussi obligés d'apprendre 
quelques éléments de grec pour pouvoir vivre et se faire comprendre. Ces militaires 
de «la légion étrangère» byzantine n'ont point bénéficié d'interprètes. Les langues 
nationales de ces soldats avaient tendance à disparaître après une génération24. 

Une histoire anecdotique du milieu du IXe siècle illustre bien la façon dont ces 
langues, autres que le grec, pouvaient être utilisées à Constantinople. Nous sommes 
en 867; Basile 1er le Macédonien et ses amis viennent d'assassiner l'empereur Michel 

21. Texte devenu célèbre grâce à sa traduction française par E. JEANSELME - L. OECONOMOS, 

publiée dans Byzantion 1, 1924, 325-326. 

22. Poème de Mutanabbi se référant à des événements de 954 et traduit en français par M. Canard 

dans A. VASILIEV, Byzance et les Arabes, éd. par H. GRÉGOIRE - M. CANARD, II/2, Bruxelles 1950, 333. 

23. Cf. Vita Euthymii, éd. Patricia KARLIN-HAYTER, Byzantion 25-27, 1955-57, 72. 

2 4 Et les étrangers tendaient à se «byzantiniser»; cf. J.-Cl. CHEYNET, DU prénom au patronyme: 

les étrangers à Byzance (Xe-XIIe siècles), Studies in Byzantine Sigillography 1, 1987, 57-66. 



L'«UNILINGUISME» OFFICIEL DE CONSTANTINOPLE BYZANTINE (VlIe-XIIe s.) 17 

III pendant son sommeil dans un palais suburbain. Mais comment faire maintenant 
pour rentrer au grand palais, dont les portes sont fermées la nuit? Basile va chercher 
un ami d'origine iranienne, Eulogios l'Iranien, qui s'adresse dans le noir, dans sa 
propre langue, au chef de la garnison du palais lui aussi Iranien, lui explique l'affaire, 
et fait ainsi ouvrir les portes au nouvel empereur25. Il est évident que c'est là une 
discussion que l'on avait pu tenir à haute voix, à travers la porte fermée, sans que 
les gardes ou qui que ce soit d'autre comprissent ce qui était dit et pussent réagir 
avant que le chef de la garnison n'eût pris sa décision. Autrement dit, les personnes 
qui comprenaient l'iranien au palais de Constantinople en 867 étaient certainement 
très peu nombreuses. 

La situation changera passablement lorsque, dès la fin du Xe siècle, Byzance 
commencera à engager des régiments «ethniques» tout entiers à son service. 
D'abord la druzina russe, forte de quelques milliers d'hommes, que Basile II fera 
venir à Constantinople pour combattre les grandes révoltes du début de son règne, 
et qu'il transformera en régiment régulier de son armée par la suite; puis les 
régiments de toutes sortes de nationalités, Varègues, Russes, Anglais, Allemands du 
Nord ou du Sud, Francs, Italiens, Arabes, Géorgiens, etc.26, attestés à travers 
l'Empire au Xle siècle et qui créeront de très grands troubles dans la deuxième 
moitié du siècle, quand ils seront placés sous le commandement d'un des leurs, 
comme Roussel de Bailleul ou Hervé Frankopoulos. Ces régiments, unilingues à 
l'intérieur, avaient naturellement besoin d'interprètes pour communiquer avec le 
reste de l'Empire. Qui faisait ces traductions? Les renseignements sont rares. Mais 
la découverte d'un sceau de plomb verse une petite lumière sur la question: 
«Seigneur aide Swain/Sven (Sfeni), patrice et interprète des Anglais (των Ίγγλί-

νων)»27. Le sceau date de la deuxième moitié du Xle siècle, après la bataille de 
Hastings qui marque le début de la migration massive des Anglo-saxons à 
Constantinople et dans l'armée impériale. L'interprète porte un nom probablement 
anglo-saxon, certainement pas grec; on est donc en droit de comprendre qu'il s'agit 
d'un Anglais qui, ayant appris le grec, était en mesure de servir d'interprète à ses 
compatriotes. Encore une fois, on constate que ce ne fut pas un Byzantin qui se 
serait appliqué à apprendre la langue d'autrui. D'ailleurs, les interprètes de la langue 

25. THÉOPHANE CONTINUÉ, Bonn, 685, 838. 

26. J'ai examiné ce changement dans; L'évolution de l'organisation administrative de l'empire 

byzantin au Xle siècle (1025-1118), ΓΜ6, 1976, 144 et, plus en détail, dans: Fiscalité et exemption fiscale 

à Byzance (IXe-XIe s.), Athènes 1996, 264-272. 

27. G. ZACOS, Byzantine Lead Seals II, Berne 1984, no. 706. 



18 NICOLAS OIKONOMIDÈS 

latine (ou vernaculaire) se font de plus en plus nombreux dans l'armée byzantine, 

comme l'attestent plusieurs sources, à commencer par Anne Comnène28. 

Mentionnons enfin les interprètes officiels au service de l'administration. Dans 

un État ayant les ambitions de l'Empire byzantin, et avec le degré avancé de 

sophistication de ses affaires étrangères, les exigences à ce niveau étaient élevées. 

Et, tant que l'Empire traversa une période florissante, les résultats obtenus semblent 

avoir été proportionnels à ces exigences. On ne peut qu'être frappé de la précision 

avec laquelle les noms des rapides du Dnjepr sont mentionnés dans le chapitre 9 du 

De administrando imperio de Constantin VII Porphyrogénète, avec une très claire 

distinction entre les noms slaves et les noms russes, c'est-à-dire Scandinaves. La 

même précision dans la transcription et l'interprétation des noms se manifeste dans 

d'autres chapitres du même ouvrage. Nous ne savons pas qui étaient les auteurs de 

ces rapports; ce qui est certain, c'est qu'ils semblent avoir été bien au courant de ce 

qu'ils décrivaient et que leur préparation linguistique leur permettait de s'acquitter 

honorablement de leur tâche. Des personnes-ressources de cette espèce, capables 

d'espionner des voisins exotiques et souvent lointains, pourraient facilement venir, 

elles aussi, de la périphérie de l'Empire - de villes comme Cherson en Crimée, où 

l'on trouve maintenant des sceaux de plomb ayant appartenu à des «interprètes», 

sans précision de langue29. 

Des interprètes sont aussi attestés à Constantinople à plusieurs reprises. Ils 

sont appelés «hermeneutai» et sont soumis au logothète du dromos, ministre 

responsable de la réception des ambassadeurs étrangers. Ils portent d'habitude des 

dignités impériales ou ecclésiastiques et leurs noms sont le plus souvent trop banals 

pour permettre de tirer des conclusions sur leur origine. Lors du concile de 869, 

l'interprète du latin est un Damien, clerc impérial; lors de celui de 879-880, c'est un 

laïc, Léon, protospathaire impérial30. L'interprète de l'arménien du Xe siècle est 

aussi un fonctionnaire permanent: un certain Théodore, mêlé à des intrigues 

palatines; un autre, le protospathaire Krènitès (d'origine arménienne, d'après son 

nom) s'est vu confier la mission délicate d'aller prendre possession du royaume 

arménien du Taron31 au nom de l'empereur. Un troisième interprète de l'arménien, 

le prêtre Michel, participe à une ambassade byzantine en Petite Arménie en 1171 

28. ANNE COMNÈNE, Aléxiade, éd. REIPFERSCHEID, vol. II, 76, 94, 229. 

29. Voir I. SOKOLOVA, dans Studies in Byzantine Sialography 3, 1993, 104, 106, 174. 

30. MANSI, XVI, 20, 27, 122, 357; XVII, 393, 468. 

31. CONSTANTINE PORPHYROGENITUS, De administrando imperio, éd. G. MORAVSCIK - R. JENKINS, 

Dumbarton Oaks 1967, eh. 43, 1. 41-42, 137-138, 169-170. 



L'«UNILINGUISME» OFFICIEL DE CONSTANTINOPLE BYZANTINE (VlIe-XIIe s.) 19 

et y joue un rôle actif32. Un interprète de l'arabe, Manuel, travaille, peu après 913, 

à la chancellerie, et semble être un spécialiste des messages codés33 —ce qui, encore 

une fois, rapproche le métier d'interprète officiel de celui d'espion. Un interprète de 

ce type au moins doit accompagner, selon le cérémonial, tout ambassadeur reçu en 

audience par l'empereur34. Mais lorsqu'il s'agit de visiteurs de marque, accompagnés 

de leur propre interprète, deux hermeneutai participent aux rencontres officielles, 

deux interprètes qui se complètent —et se contrôlent— mutuellement: telle était la 

situation lorsque la princesse russe Olga visita Constantinople en 95735. Même 

situation lors de la visite du fameux Liutprand, évêque de Crémone, en 968; il se 

faisait accompagner par un Grec bilingue d'Italie méridionale; lors de son séjour 

dans la capitale byzantine, il eut affaire à trois interprètes, appelés Euodius, 

Johannes, Romanus36, donc trois personnages pourvus de noms byzantins très 

courants, et dont les origines ne peuvent pas être définies. Nous connaissons le 

sceau, encore inédit, d'un certain Christophoros, spatharocandidat et interprète des 

Bulgares, qui date des confins des Xe/XIe siècles37. Il y avait donc pour chaque 

langue plusieurs interprètes disponibles au grand palais. Cependant, Constantinople 

était devenue au XHe siècle un centre tellement cosmopolite et recevait des 

ambassadeurs tellement exotiques qu'il n'était plus toujours possible de leur trouver 

un interprète38. 

A partir du XHe siècle, les mentions d'interprètes se font de plus en plus fré­

quentes à la cour byzantine, grâce surtout aux documents diplomatiques conservés 

dans les archives des républiques italiennes. Il s'agit d'interprètes du latin, qui 

participent parfois à des ambassades en Europe occidentale. Certains portent des 

noms peu significatifs (par exemple Léon, Isaac, Aaron); d'autres, des noms 

montrant clairement qu'il s'agit d'Occidentaux au service de Byzance (Gilbertus; 

Gerardos Alamanopoulos, c'est-à-dire fils de l'Allemand; Leon Rogerios; Delea-

gaskos; Cerbanus Cerbani, le vénitien39). Étrangers ou non, ce sont des hommes de 

confiance qui semblent servir l'Empire loyalement. C'est à ce moment qu'apparaît 

32. PG 133, col. 233, 236, 248. 

33. THÉOPHANE CONTINUÉ, 383-384, 720. 

34. CONSTANTIN PORPHYROGÉNÈTE, De Caerimoniis aulae Byzantinae, Bonn, 568. 

35. De Caerimoniis, 597, 598. 

36. Legatio, 359. 

37. Dumbarton Oaks, sceau no. 55.1.1390. 

38. W. REGEL, Fontes Rerum Byzantinarum 1/1, Petropoli 1892, 95. 

39. Ch. BRAND, An Imperial Translator at the Comnenian Court, BS1 59, 1998, 217-221. 



20 NICOLAS OIKONOMIDÈS 

le corps des diermèneutai (avec, à leur tête, le grand diermèneutès), toujours soumis 
au logothète du dromos, mais maintenant plus orientés vers le latin et surtout vers 
la correspondance latine. Ces notarioi font une apparition encore plus remarquable 
à partir du règne de Michel VIII Paléologue et jusqu'en 145340. C'est alors une 
époque où les mouvements des individus, des commerçants surtout, sont devenus 
relativement faciles et très fréquents. C'est aussi le moment où Byzance, en dépit 
de son attitude hautaine traditionnelle, se voit obligée de composer avec la nouvelle 
réalité qu'ont créée la Quatrième Croisade et l'offensive turque. A Constantinople, 
toutes les langues sont parlées. On nous décrit ainsi une troupe d'acrobates 
originaires d'Egypte: arrivés au début du XIVe siècle après avoir traversé la Syrie, 
l'Arabie, la Perse, le Caucase et l'Arménie, ils se dirigeront ensuite vers l'Ouest 
jusqu'en Espagne41. Il y a des touristes et des guides touristiques, qu'attestent aussi 
au XIVe siècle les voyageurs russes42. On ne s'étonnera donc pas si, lors du concile 
de Florence, la délégation grecque comptait parmi ses membres plusieurs 
interprètes, sans parler de savants qui, imitant l'exemple de Démétrios Kydonès, 
avaient appris le latin. Dans les nouvelles réalités, tout complexe de supériorité 
fondé sur la seule tradition risquait d'apparaître ridicule. Pressée entre deux grandes 
puissances, celle des Turcs et celle des Latins, Byzance a dû adopter de nouvelles 
attitudes vis-à-vis du problème linguistique. Le grec, même s'il maintenait sa 
position comme langue de la diplomatie en Méditerranée orientale, ne suffisait plus 
à assurer la bonne marche des affaires des individus; les Byzantins ont dû se rendre 
à l'évidence et commencer à apprendre d'autres langues, à commencer par le latin 
des schismatiques d'Occident; ils n'ont gardé leur attitude hautaine que dans leurs 
rapports avec Dieu à qui, croyaient-ils, on ne pouvait s'adresser qu'en grec —et non 
point en latin43. 

Cette esquisse de certaines attitudes byzantines à l'égard du pluralisme 
linguistique n'a pas tenu compte d'une particularité proprement byzantine, celle de 
la distance séparant le grec archaïsant, utilisé pour la littérature «de qualité», du grec 
démotique, parlé et utilisé dans la diplomatie et la littérature populaire. Ce sont deux 

40. R. GUILLAND, Le grand interprète, ΕΕΒΣ 36, 1968, 17-26; cf. aussi mes remarques dans REB 

43, 1985, 167-195. 

41. NICÉPHORE GRÉGORAS, Histoire, Bonn I, 348-351. 

42. Voir, par exemple, les réflexions d'Etienne de Novgorod à ce sujet; G. MAJESKA, Russian 

Travelers to Constantinople in the Fourteenth and Fifteenth Centuries, Washington D.C. 1984, 44-46. 

43. Cf. par exemple ce qu'en dit, en plein XVe siècle, l'historien DOUKAS (éd. V. GRECU, Bucarest 

1958, 325, chap. 37, 6). 



L'«UNILINGUISME» OFFICIEL DE CONSTANTINOPLE BYZANTINE (VlIe-XIIe s.) 21 

formes de la même langue —et cette particularité distingue nettement le statut des 

deux langues «anciennes». Le rapport entre grec archaïsant et grec démotique 

diffère de celui que le latin entretient avec les langues vernaculaires qui en dérivent. 

En Europe occidentale, on apprenait aussi le latin, mais celui-ci était une langue 

différente de celle parlée tous les jours, une langue «étrangère». En revanche, à 

Byzance, la langue des savants était la même que celle de tous les jours (au moins 

pour les hellénophones) mais elle était passablement distante. Souvent le grec 

archaïsant était incompréhensible pour les gens non éduqués; c'était là, d'ailleurs, 

une attitude sociale délibérée, visant à séparer les instruits des autres. Pour être 

capable d'accéder à l'étude des textes savants, il fallait passer par l'école et recevoir 

un enseignement formel. Cette contrainte ne pouvait qu'affecter le lexique. Un 

auteur de XHe siècle, Tzetzes, utilise le terme ερμηνευτής («interprète») pour 

désigner le professeur. Et le verbe ερμηνεύω qui signifiait initialement «interpréter», 

«expliquer», finira par prendre le sens plus populaire de «conseiller»44. Enseigne­

ment aussi bien que conseil étaient donc à peine concevables sans qu'il y ait 

interprétation sinon traduction, du grec archaïsant, que les Byzantins ont toujours 

vénéré, et non point des autres langues, qu'ils se sont efforcés d'ignorer aussi 

longtemps que cela leur était possible. Le pluralisme linguistique byzantin se 

manifestait surtout à l'intérieur de la langue grecque et avait des connotations 

sociales et théoriques plutôt que pratiques. 

44. Textes réunis et commentés par Φ. ΚογκΟΥΛΈς, Βυζαντινών Βίος καί Πολιτισμός 1/1, Athènes 

1948, 69-70; et ID., θεσσαλονίκης Ευσταθίου, Ta Λαογραφικά Ι, Athènes 1950, 460-461. 



22 NICOLAS OIKONOMIDÈS 

Νίκος ΟικΟΝΟΜίΔΗς, Η επισήμως «μονόγλωσση» βυζαντινή Κωνσταντινούπολη 

(7ος-12ος αι.) 

Η ανατολική Ρωμαϊκή αυτοκρατορία ξεκίνησε με το όνειρο ενός δίγλωσσου κρά­

τους, όπου τα Ελληνικά και τα Λατινικά θα χρησιμοποιούνταν εξίσου. Στις ανατο­

λικές επαρχίες, όμως, η χρήση των Λατινικών υποχώρησε γρήγορα. Ωστόσο, όπως 

τεκμαίρεται από τις σφραγίδες, τα έγγραφα και κείμενα, όπως τα Θαύματα του αγίου 

Δημητρίου, σε ορισμένες περιοχές των Βαλκανίων και, βέβαια, στην Ιταλία, η χρήση 

δύο γλωσσών διατηρήθηκε. Στην ανατολική λεκάνη της Μεσογείου τα Ελληνικά 

χρησιμοποιούνται ευρύτατα από τη διπλωματία ως ένα είδος lingua franca. 

Οι Βυζαντινοί δεν φαίνεται να προσπάθησαν να μάθουν ξένες γλώσσες. Οι 

μεταφραστές προέρχονται από την περιφέρεια, από περιοχές δίγλωσσες, όπου η 

δεύτερη γλώσσα μαθαινόταν στο δρόμο. Οι ελληνόγλωσσοι κάτοικοι του κέντρου 

θεωρούσαν ότι οι άλλοι όφειλαν να γνωρίζουν την επίσημη γλώσσα της αυτοκρα­

τορίας, δηλαδή τα Ελληνικά, εφόσον έρχονταν σ'αυτήν. Τούτο ίσχυε και για τους 

ξένους μισθοφόρους, οι οποίοι χρησιμοποιούσαν δικούς τους διερμηνείς, κυρίως 

μετά τη δημιουργία ταγμάτων που περιελάμβαναν στρατιώτες με κοινή εθνική προ­

έλευση. Οι διερμηνείς της αυτοκρατορικής διοίκησης, που δρούσαν ενίοτε και ως 

κατάσκοποι, προέρχονταν συχνά από ξένες εθνότητες. Από τον 12ο αιώνα και εξής, 

οπότε η Κωνσταντινούπολη απέκτησε κοσμοπολίτικο χαρακτήρα, οι ερμηνευταί της 

αυλής και της αυτοκρατορικής γραμματείας παίζουν όλο και σημαντικότερο ρόλο. 

Οι Βυζαντινοί λόγιοι, ζώντας σε ένα είδος μεγαλοπρεπούς απομόνωσης, 

ενδιαφέρονταν κυρίως για της μορφές της ελληνικής γλώσσας του παρελθόντος. Τα 

«αττικίζοντα» ελληνικά ήταν η γλώσσα των μορφωμένων και των υψηλόβαθμων 

αξιωματούχων και αυτά τους ξεχώριζαν από τους λοιπούς. Επειδή, όμως, η «γλώσ­

σα» αυτή δεν ήταν απόλυτα κατανοητή, ο όρος ερμηνευτής κατέληξε να δηλώνει 

τον δάσκαλο. 

Χωρίς να εγκαταλείψει την ελληνική γλώσσα, ο μορφωμένος Βυζαντινός 

γινόταν «πολύγλωσσος» για να υπηρετήσει κοινωνικές φιλοδοξίες και όχι πρακτι­

κές ανάγκες. 



L'«UNILINGUISME» OFFICIEL DE CONSTANTINOPLE BYZANTINE (VlIe-XIIe s.) 23 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

