
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 14 (2001)

   SYMMEIKTA 14

  

 

  

  Reisende und Reisenliteratur im byzantinischen
Reich 

  Andreas KÜLZER   

  doi: 10.12681/byzsym.875 

 

  

  Copyright © 2014, Andreas KÜLZER 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
KÜLZER, A. (2008). Reisende und Reisenliteratur im byzantinischen Reich. Byzantina Symmeikta, 14, 77–93.
https://doi.org/10.12681/byzsym.875

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 18/01/2026 17:15:56



ANDREAS KÜLZER 

REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH* 

Es hieße die sprichwörtlichen Eulen nach Athen zu tragen, wollte man der 
Bedeutung der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Reisen, mit den 
Reisenden im Mittelalter sowie dem Grad der Intensität dieser Studien längere 
Ausführungen widmen: seit mehreren Jahrzehnten schon gehören "travel" und 
"travellers" zu den immer wieder gerne aufgegriffenen Themen der historischen 
Forschung1, die Reiseliteratur des Mittelalters ist nunmehr allgemein als eine wichtige 
Quellengattung anerkannt, die als "historische Momentaufnahme" zur Mentalitäts­
und Religions-, aber auch zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte jener Zeit hochge­
schätzt wird; sie erfreut sich unter realienkundlichen Fragestellungen sowie im 
Rahmen von Kommunikations-, Mobilitäts- und Migrationsforschung einer nicht 
unerheblichen Aufmerksamkeit2. Auffallend ist freilich, daß der östliche Mittelmeer -

* Der vorliegende Text wurde im Rahmen der Sektion "On the road again: Travel and Travellers 

in the Middle Ages" auf dem International Medieval Congress, 12.-15.7. 1999, University of Leeds, 

vorgetragen. 

1. Vgl. hierzu beispielsweise P. MORAW, Die Wiederentdeckung des Mittelalters, in: F. NIESS (Hrsg.), 

Interesse an der Geschichte, Frankfurt/M.-New York 1989, 90-99, 138; IDEM, Reisen im europäischen 

Spätmittelalter im Licht der neueren historischen Forschung, in: X. VON ERTZDORFF-D. NEUKIRCH (Hrsgg.), 

unter redaktioneller Mitarbeit v. R. SCHULZ, Reisen und Reiseliteratur im Mittelalter und in der Frühen 

Neuzeit. Vorträge eines interdisziplinären Symposiums vom 3.-8. Juni 1991 an der Justus-Liebig-

Universität Gießen, Amsterdam-Atlanta, GA 1992, 113-139, 113. 

2. Aus der umfangreichen Literatur seien hier beispielhaft angeführt J. BENZINGER, Zum Wesen und 

zu den Formen der Kommunikation und Publizistik im Mittelalter, Publizistik, 15, 1970, 295-318; J. 

RICHARD, Les récits de voyages et de pèlerinages, Turnhout 1981; Cl. ZRENNER, Die Berichte der 

europäischen Jerusalempilger, Frankfurt/M. 1981; Fr. HASSAUER, Volkssprachliche Reiseliteratur. 



78 ANDREAS KÜLZER 

räum in Arbeiten dieser Art vergleichsweise selten angesprochen wird, und wenn 
dies doch einmal geschieht, so zumeist nur in bezug auf geographische oder im 
weitesten Sinne kunsthistorische Fragestellungen, während die hier beheimateten 
Menschen und ihre literarischen Erzeugnisse über den engen Kreis der Byzantinistik 
hinaus kaum je den Gegenstand eines besonderen Gelehrteninteresses darstellen: in 
welcher mediävistischen Studie beispielsweise, und sei diese mit einem noch so 
allgemein und weit gefaßt klingenden Titel versehen, fänden Reisende wie 
Epiphanios Hagiopolites, wie Konstantinos Manasses und Theodoros Metochites, 
wie Perdikas von Ephesos und Laskaris Kananos Erwähnung? Erklärungsmodelle für 
ein derartiges Phänomen zu finden, haben wir an dieser Stelle nicht den Anspruch, 
doch erscheint uns der Grund hinreichend, um im folgenden einige Streiflichter auf 
die Reisenden im Byzantinischen Reich und auf die mit ihnen in Verbindung 
stehende Literatur zu werfen. 

Der gewählte Titel "Reisende und Reiseliteratur in Byzanz" erlaubt, sich dem 
Thema auf zweierlei Art anzunähern: zum einen gilt es, der Reisenden zu gedenken, 
die die Oströmische Welt als "Ausländer", also mit den Augen des Fremden, be­
trachteten: arabische Kriegsgefangene, chinesische, deutsche, französische und 
spanische Gesandte, russische Pilger und jüdische Theologen, katalanische und 
skandinavische Söldner sowie Kreuzritter aus vielen Teilen der westlichen, der 
lateinisch geprägten Oikumene, um nur die wichtigsten Personenkreise zu nennen3. 

Faszination des Reisens und räumlicher ordo, in: La littérature historiographique des origines à 1500, Bd. 

I, Heidelberg 1986, 259-283; G. JARITZ-A. MÜLLER (Hrsgg.), Migration in der Feudalgesellschaft, 

Frankfurt/M.-New York 1988; Kl. FRIEDLAND (Hrsg.), Maritime Aspects of Migration, Köln-Wien 1989; 

P. J. BRENNER (Hrsg.), Der Reisebericht, Frankfurt/M. 1989; G. BÖNNEN-A. HEIT, Mediävistik und 

horizontale Mobilität, Trier 1990; P. J. BRENNER, Der Reisebericht in der deutschen Literatur, Tübingen 

1990; A. ESCH, Anschauung und Begriff. Die Bewältigung fremder Wirklichkeit durch den Vergleich in 

Reiseberichten des späten Mittelalters, Historische Zeitschrift 253, 1991, 281-312 sowie X. VON 

ERTZDORFF-u.a., Reisen und Reiseliteratur (wie Anmerkug 1). Die wissenschaftliche Auseinandersetzung 

mit den Reisenden des Mittelalters wird gerne auch im Bereich der sogenannten Alltagsforschung 

betrieben, einem methodischen Ansatz, der, obgleich momentan von einiger Popularität, doch infolge 

seiner pluralistischen Wortbedeutung nicht unumstritten ist, vgl. dazu H. HUNDSBICHLER, Alltagsforschung 

und Interdisziplinarität, Medium Aevum Quotidianum 40, 1999, 7-34. 

3. Vgl. hier beispielsweise K.-D. SEEMANN, Die altrussische Wallfahrtsliteratur, München 1976; J. P. 

A. VAN DER VIN, Travellers to Greece and Constantinople. Ancient Monuments and Old Traditions in 

Medieval Travellers' Tales, 2 Bde., Istanbul 1980; G. MAJESKA, Russian Travellers to Constantinople in 

the Fourteenth and Fifteenth Centuries, Washington 1984; D. F. EICKELMAN - J. PISCATORI (Hrsgg.), 

Muslim Travellers. Pilgrimage, Migration and the Religious Imagination, London 1990; St. SCHREINER, 

Benjamin von Tudela, Petachja von Regensburg —Jüdische Reisen im Mittelalter, Leipzig 1991; S. 

PATOURA, ΟΊ αιχμάλωτοι ώς παράγοντες επικοινωνίας και' πληροφόρησης (4ος-10ος ai), Athen 1994, 



REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH 79 

Verschiedene dieser Reisenden haben ihre Erlebnisse in schriftlicher Form 
niedergelegt, damit wichtige Quellenzeugnisse für die Erforschung der östlichen 
Mittelmeerwelt geschaffen4. Da ihre Schriften aber insgesamt betrachtet noch 
vergleichsweise gut erforscht sind, erst jüngst beispielsweise in einem Vergleich der 
jeweiligen Sicht Konstantinopels eine interessante Analyse erfahren haben5, soll im 
folgenden eine andere Art der Annäherung gewählt werden und nunmehr die 
byzantinischen —das heißt in diesem Kontext ausschließlich griechischsprachigen— 
Reisenden des vierten bis fünfzehnten Jahrhunderts und die von ihnen verfaßte 
Literatur im Mittelpunkt der Betrachtung stehen6. 

spez. 93-110 zu arabischen Gefangenen; H. GÖCKENJAN, Reisen, Reisebeschreibungen. C. Islamischer 

Bereich, Lexicon Medii Aevi 7, 1995, 681-683; Κ. Ν. CIGGAAR, Western Travellers to Constantinople. 

The West and Byzantium, 962-1204, Leiden-New York-Köln 1996; M. HARBSMEIER, Reisen in der 

Diaspora. Eigenes in der Fremde in der jüdischen Reiseliteratur des Mittelalters, in: Das Mittelalter III/2, 

1998, 63-80 und ZHANG XU-SHAN, Η Κίνα και το Βυζάντιο. Σχέσεις-εμπόριο-αμοιβαίες γνώσεις από τις 

αρχές του 6ου ως τα μέσα του 7ου αι., Historikogeographika 6, 1998, 155-343. 

4. Die Bedeutung dieser Schriften offenbart sich beispielsweise anhand der —einzelnen 

Großräumen des Byzantinischen Reiches gewidmeten- Bände der Tabula Imperii Byzantini; hier sind 

bereits folgende Regionen bearbeitet beziehungsweise in der Bearbeitung: J. KODER-F. HILD, Hellas und 

Thessalia, TIB I, Wien 1976; F. HILD-M. RESTLE, Kappadokien (Kappadokia, Charsianon, Sebasteia und 

Lykandos), TIB II, Wien 1981; P. SOUSTAL-J. KÖDER, Nikopolis und Kephallenia, TIB III, Wien 1981; Κ. 

Belke, Galatien und Lykaonien, TIB IV, Wien 1984; F. HILD-H. HELLENKEMPER, Kilikien und Isaurien, TIB 

V, Wien 1990; P. SOUSTAL, Thrakien (Thrake, Rodope und Haimimontos), TIB VI, Wien 1991; K. BELKE-

N. MERSICH, Phrygien und Pisidien, TIB VII, Wien 1990; F. HILD-H. HELLENKEMPEr, Lykien und 

Pamphylien, TIB VIII (in Vorbereitung); K. BELKE, Paphlagonien und Honorias, TIB IX, Wien 1996; J. 

KÖDER, Aigaion Pelagos (Die nördliche Ägäis), TIB X, Wien 1998; P. SOUSTAL, Makedonien (Makedonia 

I), TIB XI (in Vorbereitung) und K. BELKE-A. KÜLZER, Marmarameer-Region (Bithynia, Hellespontos, 

Europe), TIB XII (in Vorbereitung). 

5. P. SCHREINER, Konstantinopel —eine Stadt ohne Menschen? Reisende aus fünf Kulturkreisen 

berichten, in: Das Mittelalter III/2, 1998, 127-139. 

6. Zu dieser Thematik sind vergleichsweise wenige Studien erschienen, am wichtigsten sind unserer 

Einschätzung nach P. SCHREINER, Byzantinische Orientreisende im 14. Jahrhundert, Akten des XXII. 

Deutschen Orientalistentages vom 21.-25. März 1983 in Tübingen, Stuttgart 1985, 141-149; G. MAKRIS, 

Studien zur byzantinischen Schiffahrt, Genua 1988, 221-241 "Byzantinische Seereisen und Reiseliteratur"; 

P. SCHREINER, Viaggiatori a Bisanzio: il diplomata, il monaco, il mercante, Columbeis 5, 1993, 29-39; E. 

MALAMUT, Sur la route des saints byzantins, Paris 1993 und A. KÜLZER, Peregrinano graeca in Terram 

Sanctam. Studien zu Pilgerführern und Reisebeschreibungen über Syrien, Palästina und den Sinai aus 

byzantinischer und metabyzantinischer Zeit, Frankfurt/M. u.a. 1994 Das Phänomen des Reisens im 

koptischen wie im syrischsprachigen Kulturraum, in Regionen, die ja bis zum siebten nachchristlichen 

Jahrhundert gleichfalls dem oströmischen Reich angehörten und somit als Gegenstände byzantinistischer 

Studien anzusehen sind, ist so gut wie gänzlich unerforscht. 



80 ANDREAS KÜLZER 

Wenn das römische Straßennetz samt zugehöriger Infrastruktur wie etwa 
Herbergen oder den Wechselstationen für die Pferde im byzantinischen Osten auch 
länger intakt geblieben ist als in der westlichen Welt, so darf doch nicht übersehen 
werden, daß die Menschen hier genau wie dort infolge der vielfältigen Bedrohungen 
durch die Natur, durch wilde Tiere, aber auch durch Räuber und Piraten ihre 
vertraute Umgebung grundsätzlich nur dann verließen, wenn sie von bestimmten 
äußeren Gründen wie Kriegen und Mißernten, Überbevölkerung oder aber einer 
anderen, besonderen Motivation dazu getrieben wurden7. Einen nicht unerheblichen 
Teil der Reisenden machten beispielsweise Soldaten und Seeleute aus, aber auch 
Gefangene, ferner Zigeuner und Angehörige sonstiger Randgruppen wie etwa 
Prostituierte8. Die Migrationserfahrungen dieses Personenkreises, ihre konkreten 
Erlebnisse und die näheren Umstände ihrer Ortsveränderungen sind indes in aller 
Regel nur schwer zu ermessen, gibt es doch so gut wie niemals eigenhändige 
Schriften, die uns die jeweils individuellen Sichtweisen näherbringen würden9. Ein 
kleiner Teil ihrer Erzählungen und Beobachtungen oder aber der Erlebnisse, die 
andere mit ihnen hatten, fand —freilich in mannigfacher Brechung und unter Verlust 
der Unmittelbarkeit— Eingang in literarische Gattungen wie die Geschichtsschreibung 
oder die Romanliteratur. Auch in der Homiletik begegnen mitunter Hinweise auf 
Reisen, die einzelne Theologen unternommen haben, um zu einer Synode oder 
einem Konzil zu gelangen, doch verdienen all diese Angaben ob ihres spärlichen 
Gehaltes an dieser Stelle keine weitere Aufmerksamkeit. 

Genauere, da ausführlichere Informationen über die Gestaltung der Reisen in 
der byzantinischen Welt und ihre näheren Umstände besitzen wir lediglich dank der 
Berichte, die einige der Reisenden direkt hinterlassen haben. Diese gehören zu 
einem festumrissenen Personenkreis, sind Angehörige einiger weniger 

7. Vgl. hierzu H. FICHTENAU, Reisen und Reisende, Beiträge zur Mediävistik. Ausgewählte Aufsätze, 

Bd. III "Lebensordnungen, Urkundenforschung, Mittellatein", Stuttgart 1986, 1-79; N. OHLER, Reisen im 

Mittelalter, München-Zürich 2/1988, 21-193 "1. Teil: Grundlagen und Bedingungen". 

8. Zu den Zigeunern vgl. G. C. SOULIS, The Gypsies in the Byzantine Empire and the Balkans in 

the Late Middle Ages, DOP 15, 1961, 141-165, zu den Prostituierten S. LEONTSINI, Die Prostitution im 

frühen Byzanz, Wien 1989 (grundlegend) und E. KISLINGER, Prostitution. II. Byzanz, Lexicon des 

Mittelalters 7 1995, 268f (mit Literaturangaben). 

9. Die bereits zitierte Studie von PATOURA, Οι αιχμάλωτοι ώς παράγοντες επικοινωνίας καί πλη­

ροφόρησης, auch zur Sicht der byzantinischen Kriegsgefangenen, setzt sich etwa mit dem Bericht des 

904 n.Chr. bei der Eroberung Thessalonikes von den Arabern verschleppten Johannes Kameniates 

auseinander. Vgl. auch die allgemeinen Bemerkungen von F. REICHERT, Fernreisen im Mittelalter, in: Das 

Mittelalter III/2, 1998, 5-9, 8f. 



REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH 81 

Gesellschaftsschichten. Verglichen mit den Verhältnissen der westeuropäischen, der 
slavischen oder der arabischen Welt ist ihre Zahl —und damit konsequenterweise der 
Gesamtbestand der byzantinischen Reiseliteratur— aber gering, ein Faktum, das den 
wiederholten Rückgriff auf einzelne Autorennamen, die Auseinandersetzung mit 
einem stets gleichbleibenden Quellenmaterial unvermeidlich macht10. Die geringe 
Anzahl der byzantinischen Reiseschriften ist nur schwer zu erklären, man mag aber 
neben den Unabwägbarkeiten der Textüberlieferung und der überhaupt nur auf eine 
kleine Gesellschaftsschicht beschränkten Fähigkeit zur schriftlichen Äußerung des 
Tatbestandes gedenken, daß das in der byzantinischen Literatur so hoch angesehene 
Ideal der Rhetorik viele Reisende abgeschreckt haben dürfte, ihre Erlebnisse in 
schriftlicher Form niederzulegen und damit den Schritt von dem lediglich 
Schauenden und Erlebenden zu dem das Erlebte auch verarbeitenden Literaten zu 
wagen. Die verfügbaren Texte sind dieser Einschränkung zum Trotz von einiger 
Unterschiedlichkeit und verschiedenen literarischen Untergattungen zuzuordnen; sie 
bezeugen damit einen Variantenreichtum, der sich in der griechischen ebenso wie in 
jeder anderen Reiseliteratur des Mittelalters nachweisen läßt11. Diese Untergattungen 
und ihre Autoren, die Gesandten, die Forscher und Gelehrten sowie die Händler, 
wollen wir im folgenden in gebotener Kürze ansprechen, um unsere 
Aufmerksamkeit sodann jenen Reisenden zuzuwenden, die sich aus einem religiösen 
Anliegen heraus auf den Weg gemacht haben, die Missionare, die Pilger und die 
Heiligen12. 

10. In diesem Sinne äußerte sich auch Schreiner (Konstantinopel —eine Stadt ohne Menschen?, 

127) zu den Berichten, die von "Ausländern" über das Byzantinische Reich geschrieben worden sind. Vgl. 

ferner die Eingangsbemerkung *. 

11. Vgl. auch RICHARD, Les récits de voyages et de pèlerinages, 8: "La difficulté de l'étude de ce 

type d'ouvrages tient à son extrême variété. C'est un genre multiforme, puisqu'il va des guides destinés 

aux voyageurs et surtout aux pèlerins, aux marchands aussi, en passant par les lettres et relations des 

ambassadeurs et des missionnaires, les récits d'expéditions lointaines, ceux des aventuriers, jusqu'à des 

oeuvres de caractère nettement géographique". Zum Kunstwerkcharakter vgl. die immer wieder zitierte 

Studie von R. JAKOBSON, Linguistik und Poetik, in: IDEM, Poetik. Ausgewählte Aufsätze 1921-1971, 

Frankfurt/M. 1979, 83-121. 

12. Hierzu besonders A. KÜLZER, Die byzantinische Reiseliteratur: Anmerkungen zu ihrer 

literarischen Gestaltung, Medium Aevum Quotidianum 40, 1999, 35-51. 



82 ANDREAS KÜLZER 

Reisende in weltlichen Angelegenheiten: Gesandte, 

Forscher und Gelehrte, Handeltreibende 

Unter den Reisenden, die aus einer weltlichen Motivation heraus ihre Fahrt 
angetreten haben, kommt den Gesandten die wichtigste Stellung zu; sie genossen 
als "weisungsgebundene Überbringer von Botschaften oder als bevollmächtigte 
Verhandlungsführer" auf ihren Missionen eine gewisse Immunität13 und waren für 
die Repräsentation des Byzantinischen Reiches nach außen wie auch für die 
Kenntnis von fremden Völkern und Kulturen ebendort von einer erheblichen 
Bedeutung. Ihre Aufgabe setzte Bildung und auch eine gewisse Eloquenz voraus, 
waren doch Kenntnisse der Sprache der Region, in die sie ihre Mission führen sollte, 
nicht ungewöhnlich14; so wurden sie üblicherweise aus dem Kreis der höheren 
Verwaltungsbeamten, der engeren Umgebung des Kaiserhauses oder aber der 
gehobenen Geistlichkeit gewählt. Die Befähigung zum schriftlichen Ausdruck scheint 
damit allgemein vorausgesetzt werden zu können, nicht umsonst macht das 
Schrifttum der Gesandten den größten Teil der byzantinischen Reiseliteratur aus. 
Zumindestens bis zum zehnten Jahrhundert wurden die Berichte über ihre Missionen 
in der kaiserlichen Kanzlei zu Konstantinopel gesammelt. Aus diesem Material ließ 
Kaiser Konstantin VII. Porphyrogennetos (913-959 n.Chr.) dann den entspre­
chenden Teil einer diplomatischen Lehrschrift erstellen, die unter dem Titel Excerpta 

de legationibus bekannt ist und speziell für die heutige Kenntnis der frühen 
byzantinischen Missionen einen unschätzbaren Wert besitzt, der wesentlich, um nur 
zwei Beispiele zu nennen, der Bericht über die Hunnenmission des Priskos oder die 
Schrift über die Verhandlungen des Petros Patrikios mit den Persern im Jahre 562 
n.Chr. zu verdanken ist15. Nach dem zehnten Jahrhundert aber scheint die 
Sammlung des Materials aufgegeben worden zu sein, entsprechende Zeugnisse sind 
uns jedenfalls nicht mehr bekannt. In mittel- und spätbyzantinischer Zeit sind die 
Texte der Gesandten gesondert überliefert und ohne einheitliche Form: so berichtete 
Konstantinos Manasses im zwölften Jahrhundert beispielsweise unter Anwendung 
des künstlerisch anspruchsvollen Zwölfsilbers von seiner Mission in das 
Kreuzfahrerreich von Antiocheia, wo man eine Gemahlin für Kaiser Manuel I. 

13. E. HöSCH, Gesandte (in) Byzanz und Altrussland, Lexicon des Mittelalters IV, 1364f. 

14. Vgl. N. OIKONOMIDES, Ambassadors, ODB I, 75. 

15. Excerpta historica iussu imp. Constantini Porphyrogeniti confecta. Excerpta de legationibus, 

ed. C. DE BOOR, 2 Bde., Berlin 1903, 121-155, 575-591 zu Priskos, 3f, 390-396 zu Petros Patrikios. 



REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH 83 

Komnenos (1143-1180 n.Chr.) auszusuchen hatte16, Nikolaos Mesarites (1163/64-
nach 1214 n.Chr.) wählte für den Bericht über seine Reise von Pylai nach Nikaia 
1207 ebenso wie Theodoros Metochites (1270-1332 n.Chr.), der von seiner 1299 
unternommenen Serbienmission erzählte, die Form des "literarischen Pri­
vatbriefes"17. Der im 14. Jahrhundert lebende Andreas Libadenos kleidete seinen 
Bericht über eine Gesandtschaft nach Ägypten in eine hochrhetorische 
Ausdrucksform, freilich verbunden mit vielen personalen Elementen wie dem Tod 
der Mutter und anderem mehr, die in einem offiziellen Schriftstück eigenartig 
anmuten18. 

Während aus den Reihen der Gesandten vergleichsweise viele Schriften 
überliefert sind, haben die übrigen byzantinischen Reisenden, die ihre Fahrten aus 
einer profanweltlichen Motivation heraus angetreten sind, die Forscher, Gelehrten 
und die Händler, in einem unverhältnismäßig geringeren Maße den Mut 
aufgebracht, ihre konkreten Erlebnisse literarisch zu verarbeiten: so ist aus der 
griechisch geprägten Welt mit Manuel Angelos nur ein einziger Byzantiner bekannt, 
der aus reiner Wißbegierde, mithin als Forscher oder Gelehrter, eine Reise 
unternommen hat. Die Fahrt dauerte mehr als neun Jahre, vom 21. März 1342 bis 
zum Spätsommer 1351, führte von Konstantinopel aus über Rhodos und die Ägäis 
nach Ägypten und Syrien, wo Manuel drei Jahre in "Damaskus und den 
umliegenden Städten' verweilte, dann nach Kilikien, Zypern und Kreta, anschließend 
über die Ägäis nach Konstantinopel zurück. Der Reisende hat die Erlebnisse seiner 
Fahrt nicht persönlich niedergeschrieben, wir wissen von seinem Tun lediglich, weil 
er seinem damals in Klosterhaft befindlichen Freund Nikephoros Gregoras davon 

16. K. HORNA, Das Hodoiporikon des Konstantin Manasses, BZ 13, 1904, 313-355, Text 325-347. 

Zur Versform vgl. den immer noch grundlegenden Artikel von P. MAAS, Der byzantinische Zwölfsilber, 

BZ 12, 1903, 278-323. 

17. Zum Text des Nikolaos Mesarites vgl. A. HEISENBERG, Neue Quellen zur Geschichte des 

lateinischen Kaisertums und der Kirchenunion, Bd. II, Sitzungsberichte Bayer.AkaddWiss., phil.-hist. Kl. 

1923, 2, 35-46, zum "Presbeutikos" des Theodoros Metochites vgl. SCHREINER, Viaggiatori a Bisanzio 

(wie Anmerkung 6), 31-33 und IDEM, Reisen, Reisebeschreibungen, B. Byzanz, Lexicon des Mittelalters 

VII, 681. Weiterhin E. MALAMUT, Sur la route de Théodore Métochite en Serbie en 1299, in: Voyages et 

voyageurs au Moyen Age. XXVIe Congrès de la S.H.M.E.S. (Limoges-Aubazine, mai 1995), Paris 1996, 

165-175. Zum "literarischen Privatbrief", seinen speziellen Charakteristiken und der Abgrenzung zu 

anderen Untergattungen der Briefliteratur, den amtlichen Briefen, den literarischen Briefen und den 

reinen Privatbriefen, vgl. Η. HUNGER, Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, Bd. I, 

München 1978, 197-239 "Epistolographie", 206f. 

18. 0. LAMPSIDES, 'Ανδρέου Λιβαδηνοΰ βίος καί έργα, Athen 1975, Text 39-87. 



84 ANDREAS KÜLZER 

erzählte, der die Berichte dann im XXIV. und XXV. Buch seiner Ιστορία 'Ρωμαϊκή 

schriftlich fixiert hat19. Zweifelsfrei hat der Historiker dabei lediglich eine Auswahl 

aus dem ihm Erzählten getroffen, ist weiterhin auch für die dem Text innewohnende 

Stilistik und die zahlreichen Verallgemeinerungen verantwortlich20. 

Während in diesem Fall die Reisemotivation aber eindeutig und explizit zum 

Ausdruck gebracht wurde21, Manuel Angelos ohne Zweifel den Gelehrten und 

Entdeckern zuzurechnen ist, ist die Beurteilung des Laskaris Kananos, der im 15. 

Jahrhundert eine Reise in den Norden Europas unternommen hat, der unter 

anderem nach Preußen und Norwegen, nach Schweden, Island und Litauen kam, 

bedeutend schwieriger: über die Gründe, die ihn zu seiner Fahrt bewegten, gibt er 

keine Auskunft, er könnte ein Entdecker und Abenteurer gewesen sein, doch ist es 

wahrscheinlicher, in ihm einen Händler zu sehen - er ist am Münzwesen und den 

Zahlungsgepflogenheiten in verschiedenen Ländern, in Norwegen und Schweden, 

interessiert, berichtet von den Herrschaftsverhältnissen, mitunter auch den 

Nahrungsgewohnheiten, bietet damit Informationen, die man als Gattungsspezifika 

des Handelsberichtes anzusehen pflegt22. Der Text ist sehr kurz, der Codex Vindob. 

hist. gr. 113 saec. XV als einziger Uberlieferungsträger enthält das Werk lediglich auf 

den Folios 174r bis 175r; er ist in einfachster Form geschrieben, reiht nur kunstlose, 

in der Volkssprache gehaltene Aussagesätze aneinander, ein Kriterium, daß er um 

19. Nicephori Gregorae byzantinae historiae libri XXXVII, PG 148, 1444-1449, PG 149, 9-18 

(Abdruck der Edition von I. BEKKER, Bonn 1855). Vgl. auch SCHREINER, Byzantinische Orientreisende im 

14. Jahrhundert, 146-148; KÜLZER, Peregrinano graeca in Terram Sanctam, 24-26 und öfter. Interes­

santerweise nennt Nikephoros Gregoras den Reisenden noch nicht einmal mit Namen, sondern lediglich 

in der Bezeichnung "Agathangelos", "guter Engel", dies, da er ihn im Gefängnis besucht hatte. Die -

mittlerweile allgemein akzeptierte— Identifizierung vertrat erstmals H.-V. BEYER, Der Streit um Wesen 

und Energie und ein spätbyzantinischer Liedermacher. Bemerkungen zum 1. "Antirhetikos" des 

Philotheos Kokkinos und dem ihm entsprechenden 1. Buch der 2. "Antirrhetikoi" des Nikephoros 

Gregoras, JOB 36, 1986, 255-282, 272. 

20. Vgl. A. KÜLZER, Die byzantinische Reiseliteratur: Anmerkungen zu ihrer literarischen 

Gestaltung, Medium Aevum Quotidianum 40, 1999, 35-51, 40f. 

21. Vgl. PG 148, 1444: Forscherdrang und der Wunsch, der in Byzanz herrschenden Pala-

mismuskontroverse zu entgehen: 'ιστορίας τε ένεκα πραγμάτων παντοδαπών και άμα πόλεων και λιμέ­

νων, και ο'ι'αν έκαστα τούτων έχει την θέσιν προς τε άλληλα καί όλον το σχήμα της γης, ατε τη της 

αστρονομικής επιστήμης χρείαν μεγίστην παρεχόμενα τήν σννέλειαν... δ δε με πάντων μάλιστα έπεπεί-

κει τον εκπλουν έππαχϋναι, τά τε της εκκλησίας ναυάγια ην, καί όσα τοις πολπικοίς έπεφύη τηνικαϋτα 

νοσήματα πράγμασι τούτων γε ένεκα 

22. Vgl. RICHARD, Les récits de voyages et de pèlerinages, 33f. "Les guides des marchands". Dies 

hält etwa auch MAKRIS, Studien zur spätbyzantinischen Schiffahrt, 240, für möglich. 



REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH 85 

leichte Verständlichkeit bemüht war, dies ein wesentliches Faktum im Hinblick auf 

die im Mittelalter häufig nur unvollkommen gebildete Zielgruppe der Handeltrei­

benden23. Diese waren in Byzanz wie auch in den übrigen Teilen der mittelalterlichen 

Welt die Hauptreisegruppe, sie besaßen stets eine wichtige Funktion als Erzähler 

und Boten, haben aber infolge anders gelagerter Interessen und fehlender 

rhetorischer Ausbildung nur selten versucht, ihre Erlebnisse schriftlich 

niederzulegen24 —so liegt der seltsame Fall vor, daß es in der byzantinischen Lite­

ratur kaum Texte gibt, die dieser Personenschicht eindeutig zuzuordnen sind. Die im 

Zusammenhang verschiedentlich genannte Schrift des Kosmas Indikopleustes25 hat 

beispielsweise, wie aus ihrem Titel Χριστιανική Τοπογραφία bereits hervorgeht, in 

erster Linie ein starkes christlich-theologisches Anliegen. Zwischen 547 und 549 

n.Chr. niedergeschrieben, geht der in zwölf Büchern gehaltene Text in erster Linie 

gegen die Anhänger bestimmter kosmographischer Vorstellungen vor, konkret 

gegen die Vertreter der Lehre von der Kugelgestalt der Erde, die es besonders in 

der Theologenschule von Alexandreia gegeben hat. Im Buch Elf berichtet Kosmas 

zwar auch von seiner Reise nach Indien und nach Ceylon, schildert die Insel etwa 

als ein bedeutendes Wirtschaftszentrum, erzählt von den Häfen und von 

Handelswaren wie dem Elfenbein, doch steht, wenn man die Schrift insgesamt 

betrachtet, die Vermittlung des Wunderbaren, der Entwurf eines eigenen und die 

Polemik gegen das ptolemäische Weltbild eindeutig gegenüber nüchternen Informa­

tionen über wirtschaftliche Gegebenheiten etc. im Vordergrund26. Andere Zeugnisse 

aus byzantinischer Zeit sind uns nicht bekannt, alleine aus dem ausgehenden XVI. 

Jahrhundert liegt eine entsprechende Schrift vor, ein Text, den ein aus Patmos 

stammender Grieche mit Namen Jakobos Meloites im Jahre 1588 auf Ansinnen des 

23. Zur Handschrift vgl. H. HUNGER, Katalog der griechischen Handschriften der Österreichischen 

Nationalbibliotek, Teil I Codices historici. Codices philosophic! et philologici, Wien 1961, 116-118. 

SCHREINER, Reisen, Reisebeschreibungen, 681, wertet das Werk als "weitgehend fiktives und gelehrtes 

Elaborat", eine Möglichkeit, die natürlich nicht auszuschließen ist, die sich unsereserachtens jedoch nicht 

zwangsläufig aus dem Text ergibt. 

24. Vgl. KÜLZER, Peregrinano graeca in Terram Sanctam, 83f (mit Literaturangaben). 

25. In diesem Sinne äußerte sich etwa N. PIGULEWSKAJA, Byzanz auf den Wegen nach Indien. Aus 

der Geschichte des byzantinischen Handels mit dem Orient vom 4. bis 6. Jahrhundert, Berlin-Amsterdam 

1969, 110-129. 

26. Vgl. W. WOLSKA, La topographie chrétienne de Cosmas Indicopleustès. Théologie et Science 

au Vie siècle, Paris 1962. Edition: Cosmas Indicopleustès, Topographie chrétienne. Introduction, texte 

critique, illustration, traduction et notes par W. WOLSKA-CONUS, 3 Bde., Paris 1968-1973, Buch XI ebd., 

Bd. Ill (1973), 314-357. 



86 ANDREAS KÜLZER 

Martin Crusius über seine Reisen im Mittelmeerraum, in Rußland und Polen 
niedergeschrieben hat. Wenn Roman Jakobson auch die Ansicht vertrat, daß jedem 
Text ein zielgerichtetes Sprachverhalten zugrunde liege27, so ist die poetische 
Gestaltung dieser Schrift doch nur schwer zu bestimmen: mit ihren zahlreichen 
Wiederholungen, Vor- und Rückgriffen erweckt sie eher den Eindruck, die Nieder­
schrift spontaner Einfälle denn ein unter bestimmten Erwägungen konzipierter Text 
zu sein, ein Eindruck, der durch das Fehlen eines erkennbaren Handlungsstranges 
noch verstärkt wird. Die Zuordnung zu den Handelsberichten ist gleichwohl durch 
die zahlreichen Erwähnungen von günstigen Märkten, von Preisen und Handels­
waren gesichert28. 

Religiös motivierte Reisende: Missionare, 

Pilger und Heilige 

Unter den religiös motivierten Reisenden sei zunächst der Missionare gedacht. 
Orthodoxe Missionierungen hat es gegeben, etwa auf dem Balkan, in Ungarn und 
im nördlichen Kaukasus, man erinnere sich nur an die berühmten Slavenapostel 
Konstantin-Kyrill und Methodios im neunten Jahrhundert29. Gleichwohl sind wir 
über die konkreten Umstände ihres Tuns nicht genau informiert, die Vita des 
Konstantin stammt beispielsweise erst aus dem 14. Jahrhundert, ist also annähernd 
fünfhundert Jahre nach den konkreten Reiseerlebnissen abgefaßt und zudem den 
Gesetzen ihrer Gattung unterworfen, über die weiter unten noch zu sprechen sein 
wird. Während die Reiseumstände lateinischer Mönche gut bekannt sind, man denke 
hier nur an den Rechenschaftsbericht des Wilhelm von Rubrouck über seinen 
Missionierungsversuch bei den Mongolen im Norden des Schwarzen Meeres aus 
dem Jahre 1253 n.Chr. oder die Briefe des Johannes de Monte Corvino aus dem 
China des 14. Jahrhunderts, die unbestritten einen wichtigen Part in der westlichen 
Reiseliteratur einnehmen und wesentliche Informationen über den Mittleren und 

27. JAKOBSON, Linguistik und Poetik, 85. 

28. Vgl. KÜLZER, Peregrinano graeca in Terram Sanctam, 33-35 und öfter. Der Text erfuhr eine 

(heute nurmehr seltene) Edition durch Sp. K. PAPAGEORGIU, Όδοιπορικον 'Ιακώβου ΜηΛοίτου, Parnassos 

6, 1882, 632-642, 634-642. 

29. Vgl. hier die klassischen Abhandlungen von F. DVORNIK, Les légendes de Constantin et de 

Méthode vues de Byzance, Hattiesburg, Miss. 2/1969 und IDEM, Byzantine Missions among the Slavs. 

SS. Constantine-Cyril and Methodius, New Brunswick, New Jersey 1970. 



REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH 87 

Fernen Osten vermittelten30, hat es eine entsprechende Literatur in Byzanz nicht 
gegeben: die Byzantiner besaßen ein anders gelagertes Missionierungsverständnis, 
sie versuchten, die Herrscher der zu bekehrenden Völker für das Christentum zu 
gewinnen, die dann ihrerseits den neuen Glauben durchzusetzen hatten31. Es war 
deshalb unnötig, Berichte abzufassen, in denen genaue Informationen über die 
bereisten und zu bekehrenden Regionen geliefert wurden, um so das Interesse von 
Glaubensbrüdern an Einzelmissionen zu erwecken. 

Besser dokumentiert sind demgegenüber die näheren Umstände des 
byzantinischen Pilgertums, in erster Linie dank der in zahlreichen Gattungsvertretern 
tradierten Pilgerführer. Entstanden aus dem Wunsch, den Besuch einer Heiligen 
Stätte zu organisieren, wollen die Abhandlungen nebenher auch zur Erbauung und 
Belehrung des Lesers beitragen. Von dem problematischen Anonymus Mercati 

einmal abgesehen, der lateinischen Übersetzung einer wohl griechischen Vorlage aus 
dem elften Jahrhundert mit dem Ziel Konstantinopel32, sind die Texte allesamt dem 
Heiligen Land gewidmet. Hier gilt es freilich wiederum, eine Besonderheit gegen­
über der lateinischen Welt herauszustreichen: während dort bereits zu einem sehr 
frühen Zeitpunkt entsprechende Schriften nachweisbar sind, das Itinerarium 

Burdigalense stammt bekanntlich schon aus dem Jahre 333 n.Chr., ist die Textgat­
tung in der griechischsprachigen Welt erstmals in der Mitte des 13. Jahrhunderts 
belegt, also etwa 900 Jahre später. Anfangs noch ohne feste Strukturierung 
gehalten, bilden sich mit fortschreitender Zeit drei Haupttraditionen dieser über­
wiegend im Sabas-Kloster bei Jerusalem erstellten Texte heraus, zwei in unge­
bundener Rede und eine Variante in der Form des Fünfzehnsilbers, diese freilich 

30. RICHARD, Les récits de voyages et de pèlerinages, 25-30 "Les relations des ambassadeurs et 

des missionaires", speziell 29. Vgl. auch F. SCHMIDER, Johannes de Monte Corvino, Lexicon des 

Mittelalters 5, 590 und C. BOTTIGLIERI, Wilhelm von Rubruk, ebd. 9/1, 184f (jeweils mit weiterführenden 

Literatur angaben). 

31. Grundlegend zur Thematik Chr. HANNICK, Die byzantinischen Missionen, Kirchengeschichte äs 

Missionsgeschichte, Bd. 11,1 "Die Kirche des frühen Mittelalters", München 1978, 279-359. Vgl. auch I. 

SEVCENKO, Religious Missions seen from Byzantium, Harvard Ukrainian Studies 12/13, 1988/89, 7-27, 

IDEM-T. E. GREGORY, Missions, ODB II, 1380f (mit weiterführenden Literaturangaben) und P. SCHREINER, 

Byzanz, München 2/1994, 143f. Von großer Wichtigkeit für die Mission der frühen Kirche bleibt A. VON 

HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, vierte 

verbesserte und vermehrte Auflage Leipzig 1924. 

32. Vgl. W. BERSCHIN, I traduttori d ï Amalfi nell XI sec , in: C. ALZATI (Hrsg.), CHRISTIANITA ED 

EUROPA. Miscellanea di studi in onore di L. Prosdocimi, Rom-Wien 1994, Bd. I, 237-243; A. KüLZEr, 

Wallfahrtsliteratur (aus Byzanz), Lexicon des Mittelalters 8, 1983f. 



88 ANDREAS KÜLZER 

deutlich geringer überliefert33. Den bekannten Vertretern sämtlicher Traditionen, die 
allesamt in einfacher Sprache gehalten sind, ist eine strikte Zweiteilung zueigen: nach 
einer kurzen Einleitung mit dem Hinweis auf die erbaulichen und unterweisenden 
Zielabsichten des Textes wird im ersten Teil ausführlich die Heilige Stadt Jerusalem 
beschrieben, unter besonderer Gewichtung der Grabeskirche, bevor im zweiten Teil 
das Umland von Jerusalem und die Gebiete bis nach Galiläa und den Städten an der 
Mittelmeerküste vorgestellt werden. Die Texte sind also streng bedeutungs­
hierarchisch konzipiert, der Heiligste Ort wird besonders ausführlich dargestellt, die 
Ortschaften mit vergleichsweise minder wichtigen religiösen Traditionen erfahren 
nur eine kürzere Erwähnung 34. 

Während die Pilgerführer nun naheliegenderweise durch das völlige Fehlen 
personaler Elemente auffallen, sind die eng verwandten Pilgerbeschreibungen als 
Niederschriften der Eindrücke realer Reisender in ihrer Gesamtheit stärker vom 
personalen Element getragen, mitunter enthalten sie gar direkte Anreden an den 
Leser35. Selten nur ist das personale Element nicht ausgeprägt vertreten, wie im 
Falle der Heilig-Land-Beschreibung des Epiphanios Hagiopolites, die somit als eine 
Art Pilgerführer gelesen werden konnte und zwischen 638 und 900 n.Chr. insgesamt 
drei Redaktionen erlebte, bei denen der Text erheblich umgestaltet und erweitert 
wurde, in aller Regel aber ist es stark betont, wie beispielsweise in der Abhandlung 
des aus Kreta stammenden Johannes Phokas aus dem Jahre 1177 n.Chr., in der der 

33. Vgl. KÜLZER, Peregrinatio graeca in Terram Sanctam, 35-39, 60-62. Zum Versmaß vgl. M. J. 

JEFFREYS, The nature and the origins of the political verse, DOP 28, 1974, 141-195; M. ALEXIOU-D. 

HOLTON, The origins and development of "politikos stichos": a select critical bibliography, Mantatophoros 

9, 1976, 22-34; J. KÖDER, Kontakion und politischer Vers, JOB 33, 1983, 45-56. 

34. KÜLZER, Peregrinatio graeca in Terram Sanctam, 37f. Einige der Texte sind in der heute nur 

schwer zugänglichen Reihe Pravoslavnyj Palestinskij Sbornik, 60 Bände, St.-Petersburg 1883-1913 

erschienen (vgl. besonders die Bände 8, 35, 39 und 56), andere wurden durch S. N. KADAS herausgegeben 

(wichtig sind seine Abhandlungen Εικονογραφημένα προσκυνητάρια των 'Αγίων Τόπων, Thessalonike 

1984 und Προσκυνητάρια των 'Αγίων Τόπων, ebd. 1986). Eine Neuedition der wichtigsten Quellentexte 

bereitet der Verfasser unter dem Titel Terrae sanctae descriptiones graecae für das Corpus Fontium 

Historiae Byzantinae, ser. Vindob. vor. 

35. Vgl. hier besonders den Text des Paisios Hagiapostolites aus metabyzantinischer Zeit, aus dem 

späten 16. Jahrhundert, A. KÜLZER, Die Sinaibeschreibung des Paisios Hagiapostolites, Metropolit von 

Rhodos (1577/1592), in: X. VON ERTZDORFF (Hrsg.), unter redaktioneller Mitarbeit von R. SCHULZ, 

Beschreibung der Welt: Zur Poetik der Reise- und Länderberichte. Vorträge eines interdisziplinären 

Symposions vom 8.-13. Juni 1998 an der Justus-Liebig-Universität Gießen, Amsterdam-Atlanta, G A 

(im Druck). 



REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH 89 

Autor sogar von seinen Militärerlebnissen berichtet36. Üblicherweise in unge­
bundener Rede gehalten, findet sich mit der hauptsächlich auf Jerusalem und 
Bethlehem konzentrierten Reisebeschreibung des Perdikas von Ephesos aus dem 
14. Jahrhundert auch ein Gattungsvertreter in Fünfzehnsilbern, den sogenannten 
politischen Versen37. 

Die Vorgaben, die die spätantiken Rhetoriker im Hinblick auf die Beschrei­
bungen von Ortschaften und Gebäuden aufgestellt haben, werden sowohl von den 
Pilgerführern wie auch von den Pilgerbeschreibungen eingehalten, dies ein Hinweis 
auf ihre bedachte und sorgsame Komposition38. Die Literaturwissenschaft hatte 
vormals einige Schwierigkeiten, den Kunstwerkcharakter, die literarische Gestaltung 
gerade dieser beiden Untergattungen der byzantinischen Reiseliteratur zu erfassen, 
suchte man doch mit Nachrichten über profane Dinge, über historisch auszu­
wertende Realien in diesen Schriften gerade die Sachverhalte, die sie ihrer 
Konzeption nach gar nicht enthalten dürfen: die Wallfahrtsliteratur der byzanti­
nischen Welt ist im Unterschied zu den lateinischen Gattungsvertretern streng auf 
die Darstellung der Heiligen Orte konzentriert, der "Fenster zum Kosmos", wie 
Mircea Eliade es einst genannt hat39; die Abhandlungen müssen in ihrer Funktion als 
geographische Kommentare zur Heiligen Schrift verstanden und gewürdigt werden. 

36. Vgl. KÜLZER, Peregrinatio graeca in Terram Sanctam, 14-17 zu Epiphanios, 20f zu Johannes 

Phokas; die Editionen der Texte finden sich bei H. Donner, Die Palästinabeschreibung des Epiphanios 

Hagiopolites, Zeitschrift des deutschen Palästina-Vereins 87, 1971, 42-91, 66-82 und J. TROICKU, 'Ιωάν­

νου του Φωκά εκφρασις εν συνάψει των απ' 'Αντιοχείας μέχρις 'Ιεροσολύμων κάστρων καί χωρών Συρί­

ας, Φοινίκης και των κατά Παλαιστίνην αγίων τόπων. Σύγγραμμα έλληνικόν της ιβ έκατονταετηρίδος 

εκδοθέν καί μεταφρασθέν, Pravoslavnyj Palestiinskij Sbornik 23, St.-Petersburg 1889. Leichter zu­

gänglich dürften die Editionen in der Patrologia Graeca sein, der Text des Epiphanios Hagiopolites findet 

sich in PG 120, 259-272, der des Johannes Phokas in PG 133, 927-962. Vgl. weiters A. KÜLZER, 

Epiphanios Hagiopolites, Lexikon für Theologie und Kirche III (Freiburg/Br.-Basel-Rom-Wien 3/1995), 

722. 

37. KÜLZER, Peregrinatio graeca in Terram Sanctam, 26-28 und öfter. Vgl. jüngst auch Th. BASEU-

BARABAS, Perdikas von Ephesos und seine Beschreibung Jerusalems: die Heiligen Stätten gesehen von 

einem Byzantiner des 14. Jahrhunderts, Symmeikta 11, 1997, 151-188. 

38. Külzer, Peregrinatio graeca in Terram Sanctam, 88-95 "Ekphrasis und Pilgerliteratur —zur 

Anwendung rhetorischer Stilmittel in den griechischen Orientbeschreibungen". Für die byzantinische Welt 

waren besonders Aphthonios von Antiocheia (4./5. Jahrhundert) und Nikolaos von Myra (5./6. 

Jahrhundert) von Bedeutung, vgl. die Ausgaben Aphthonii Progymnasmata ed. H. RABE, accedunt 

Anonymi aegyptiaci, Sopatri, aliorum fragmenta, Leipzig 1926 und Nicolai Progymnasmata, ed. J. 

FELTEN, ebd. 1913. 

39. Vgl. M. ELIADE, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen, Frankfurt/M. 1990, 

27f. 



90 ANDREAS KÜLZER 

Unter die religiös motivierten Reisenden lassen sich auch zahlreiche Heilige 
einreihen, die um einer Pilgerfahrt oder eines Missionierungsanliegens wegen 
teilweise erhebliche Entfernungen zurückgelegt haben, wie beispielsweise die Vita 
des heiligen Theodoros von Sykeon aus dem 7. Jahrhundert oder die Lebens­
beschreibung des heiligen Nikon Metanoeite aus der Mitte des 11. Jahrhunderts 
offenbaren, um nur zwei besonders charakteristische Beispiele zu nennen40. Der 
Erstgenannte reiste von seiner Heimat Sykeon in Galatien aus je dreimal in das 
Heilige Land und nach Konstantinopel, der zweite kam vom pontischen Schwarz­
meerraum, wo er geboren wurde, über verschiedene kleinasiatische Provinzen wie 
Paphlagonien, Galatien, Phrygien, Karten und Lydien nach Kreta, um von hier aus 
nach Attika, dann nach Euboia und in die Peloponnes weiterzuziehen. Die 
Hagiographie unter den Gesichtspunkten "Reise" und "Reiseliteratur" zu befragen, 
mag nun im Rahmen eines Kongresses mit dem Oberthema "Saints" legitim er­
scheinen, ist unseres Erachtens nach aber insgesamt nicht unproblematisch: die 
Texte können keineswegs in positivistischer Weise alleine ihrem bloßen Wortlaut 
nach gelesen werden, sondern müssen vielmehr in literaturwissenschaftlicher Manier 
untersucht werden. Diese Feststellung mag banal erscheinen, sie ist aber mitnichten 
überflüssig. Für das Verständnis eines jeden Textes ist es unentbehrlich, sich 
zunächst einmal über seine Intention und seinen speziellen Entstehungshintergrund 
klar zu werden, um von daher zu erkennen, welche Art von Informationen sich aus 
dieser Schrift überhaupt gewinnen lassen. Ungeachtet des Einwandes, daß ein 
Heiliger seine Vita niemals selbst geschrieben hat, es sich bei jedem diesbezüglichen 
Text also um das selektive Bild seines Biographen handelt —erstellt mit einer 
teilweise erheblichen zeitlichen Differenz—, besteht das Hauptanliegen der Hagio­
graphie zweifelsfrei in der steten Betonung des Wunderbaren, des Lobpreises Gottes 
wie der Person des Heiligen. Mögliche Schwierigkeiten einer Reise werden 
höchstens angedeutet, um einen Hintergrund für das Wirken der heiligen Person zu 
schaffen, teilweise auch, um ein Bild für die Lebensreise zu komponieren oder eine 
literarische Vorlage zu kopieren, beispielsweise den berühmten Seesturm in der 

40. Vgl. Fr. HALKIN, Bibliotheca hagiographica graeca, Bd. II, Brüssel 3/1957, 151f zu Nikon, 276f 

zu Theodor. Zur Vita des heiligen Theodor von Sykeon, die infolge der zahlreichen Nennungen von 

Ortsnamen im Bereich der historischen Geographie eine gewisse Rolle spielt, vgl. auch R. CORMACK, 

Writing in Gold Byzantine Society and its Icons, New York 1985, 17-49 "The Visible Saint: St. Theodore 

of Sykeon", zu Nikon Metanoeite siehe D. F. SULLIVAN, The Life of Saint Nikon, Brookline, Mass. 1987. 

Beide Viten sind vielfach angesprochen bei MALAMUT, Sur la route des saints byzantins, vgl. die 

Indexeinträge ebd. 



REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH 91 

Apostelgeschichte XXVII, 14-26. Informationen über die Realia des mittelalterlichen 
Lebens aber, über Straßen, die Unterkunftsverhältnisse in den Herbergen, über 
Wegstrecken und anderes mehr, sollte man sich hier nicht erwarten, der Bericht über 
die Reise in der byzantinischen Hagiographie erschöpft sich in aller Regel nur in 
bloßen Stationsaufzählungen, die Verfasser der Viten waren am konkreten Erlebnis 
nicht interessiert41. 

Zusammenfassung: 

Reisende und Reiseliteratur in Byzanz 

Es war an dieser Stelle naheliegenderweise nicht möglich, mehr als nur einige 
Streiflichter auf die byzantinischen Reisenden samt der von ihnen hervorgebrachten 
Literatur zu werfen. Gleichwohl wurde deutlich, daß unter den zahlreichen und 
unterschiedlichen sozialen Gruppierungen zuzurechnenden "travellers" der 
griechischsprachigen Welt alleine ein kleiner, deutlich zu bestimmender Personen­
kreis in der Lage gewesen ist, seine Stimme vernehmen zu lassen und Einzelheiten 
über die konkreten Reiseumstände zu berichten. Die ihm Angehörenden haben mit 
jeweils speziellen Anliegen ihre Reise angetreten, mit Anliegen, die sich in den 
entsprechenden Texten dann konsequenterweise deutlich manifestieren. Unter den 
Reisenden, die ihre Fahrt aus einer weltlichen Motivation heraus unternommen 
haben, waren alleine die Gesandten in einem nennenswerten Umfange befähigt, von 
ihren Erlebnissen zu berichten; "Realia" und kulturhistorische Besonderheiten der 
von ihnen aufgesuchten Regionen sind in ihren Schriften zu einem oftmals 
facettenreichen Bild zusammengesetzt, zu einem Bild, das sich freilich verschie­
dentlich hinter jener komplizierten und hochrethorischen Sprache verbirgt, die ein 
den höchsten gesellschaftlichen Schichten angehörender Empfängerkreis erforderlich 
macht. Die religiös motivierten Reisen spiegeln sich am besten in der Pilgerliteratur 
wider: im Unterschied zur Reiseliteratur des Westens waren sich die Byzantiner aber 
auch hier der Anforderungen bewußt, die bei einer Niederschrift seitens der 
Tradition wie des Lesepublikums an sie gestellt wurden: so entsprach man den 
Anweisungen der antiken und frühmittelalterlichen Rhetoriker in einer wesentlich 
konsequenteren Weise als dies bei jenen westlichen Texten der Fall ist, die für viele 
Wissenschaftler unserer Tage zum alleinigen Wertmaßstab geworden sind. Die 

41. In diesem Sinne äußerte sich auch SCHREINER, Viaggiatori a Bisanzio, 29-39, 35 (wie 

Anmerkung 6). 



92 ANDREAS KÜLZER 

Besonderheiten der byzantinischen Abhandlungen als eine bewußte Kreation, als 
Ausdruck eines methodischen Anliegens zu erkennen und zu würdigen, hinter der 
strengen Fassade griechisch-mittelalterlichen Schrifttums nach verborgenen 
Informationen zu suchen und dort Kunstwerkcharakter zuzubilligen, wo man vor 
dem Hintergrund einer anders gelagerten Leseerfahrung leichtfertig Tadel 
anzustimmen geneigt ist, stellt den Schlüssel zum Verständnis der byzantinischen 
Reiseliteratur dar, einer Textgattung, der man für die Zukunft eine stärkere 
Rezeption auch von Wissenschaftlern anderer Disziplinen denn der Byzantinistik 
wünschen mag: was die Wertigkeit dieses Schrifttums angeht, so steht es jedenfalls 
ungeachtet der geringen Anzahl seiner Gattungsvertreter keineswegs hinter den 
immer wieder behandelten Texten der arabischen, der lateinischen und der 
slavischen Welt zurück, jenen Schriften, durch die das Bild vom "Reisen im 
Mittelalter" bislang so überdeutlich geprägt worden ist. 



REISENDE UND REISENLITERATUR IM BYZANTINTINISCHEN REICH 93 

Andreas KÜLZER, Ταξιδιώτες και ταξιδιωτική λογοτεχνία στη βυζαντινή αυτοκρατο­

ρία 

Μόνο ένα μικρό μέρος των ελληνόφωνων ταξιδιωτών του Μεσαίωνα μας μεταδίδει 

πληροφορίες περί των βιωμάτων και συγκεκριμένων περιστατικών κατά τη διάρκεια 

της περιπλάνησης τους. Οι διηγήσεις και παρατηρήσεις που έγιναν από στρατιώτες, 

ναυτικούς, αιχμαλώτους, τσιγγάνους και άλλα μέλη "περιθωριακών" ομάδων, όπως 

από ιερόδουλες, είναι σήμερα ελάχιστα γνωστές και έχουν διασωθεί, διάσπαρτες 

και χωρίς την αμεσότητα τους, μέσα σε άλλα λογοτεχνικά είδη, όπως ιστορικές 

περιγραφές ή μυθιστορήματα. 

Οι ορθόδοξοι ιεραπόστολοι, σε αντίθεση με τους δυτικούς, δεν ήταν υποχρε­

ωμένοι να καταγράφουν τη δραστηριότητα τους. Η ενθάρρυνση μεμονωμένων απο­

στολών δεν ανταποκρινόταν, άλλωστε, στη συνήθη βυζαντινή αντίληψη περί ιερα-

ποτολής. Ωστόσο, απεσταλμένοι, έμποροι και λόγιοι, κατέλιπαν ακριβείς εκθέσεις 

των ταξιδιών τους, όπως είναι επίσης γνωστές οι οδοιπορίες των αγίων και των 

προσκυνητών. Οι εκάστοτε επιδιώξεις που επέβαλαν αυτά τα ταξίδια, αποτυπώνο­

νται κάθε φορά στα κείμενα. 

Ιδιαίτερα θελκτικές είναι οι εκθέσεις των απεσταλμένων, που γνωρίζουν να εκθέ­

τουν όσα αφορούν την καθημερινή ζωή, αλλά και τις πολιτικο-ιστορικές ιδιαιτερό­

τητες. Τα κείμενα τους, όμως, διατυπώνονται σε γλώσσα τόσο πολύπλοκη, ώστε 

ήταν κατανοητά μόνο από τον μικρό κύκλο των μορφωμένων αναγνωστών. Στην 

προσκυνηματική φιλολογία αντικατοπτρίζονται τα ταξίδια που υποκινούνται από 

θρησκευτικούς λόγους. Όμως, η αυστηρή τήρηση των κανόνων που είχαν επιβλη­

θεί από την ρητορική της ύστερης αρχαιότητας και η εστίαση στο θείο, οδήγησαν 

στην παραμέληση τους από την επιστημονική έρευνα. 



ANDREAS KÜLZER 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

