
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 15 (2002)

   SYMMEIKTA 15

  

 

  

  La question du terme «aristocratie» byzantine dans
la recherche historique contemporaine 

  Irene A. ANTONOPOULOU   

  doi: 10.12681/byzsym.900 

 

  

  Copyright © 2014, Irene A. ANTONOPOULOU 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ANTONOPOULOU, I. A. (2008). La question du terme «aristocratie» byzantine dans la recherche historique
contemporaine. Byzantina Symmeikta, 15, 257–264. https://doi.org/10.12681/byzsym.900

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 16:15:54



IRÈNE A. ANTONOPOULOU 

LA QUESTION DE L' «ARISTOCRATIE» BYZANTINE 

Remarques sur l'ambivalence du terme «aristocratie» 

dans la recherche historique contemporaine 

De nos jours, il est généralement admis que le fonctionnement de la société 

byzantine peut être expliqué en tenant compte de l'existence d'un groupe qualifié 

d'«aristocratie» au sein même de sa structure. Ce paramètre fut introduit dans les 

recherches concernant l'évolution sociale de l'empire byzantin par le biais des 

schémas historiographiques élaborés pour l'étude de l'Europe médiévale. Par 

conséquent, des phénomènes féodaux furent recherchés dans la société byzantine 

ainsi que leur influence au niveau du fonctionnement de celle-ci. En plus, 

l«aristocratie» byzantine est généralement considérée comme un élément social 

existant a priori, et les recherches furent plus particulièrement orientées vers la 

définition des éléments qui mettraient en relief ses caractéristiques ainsi que son 

évolution historique. Cette procédure constitue en elle-même un élément important 

de la question de Γ «aristocratie» byzantine1. 

La plupart des chercheurs ayant étudié ce sujet ont abouti à la remarque 

suivante: des termes relatifs ou homogènes, tels que aristocratie, aristos (άριστος), 

noble (ευγενής), ainsi que leurs dérivés, dont certains signifiant des formes de 

dissensions sociales, présentent généralement des contradictions importantes ou 

bien des jugements comparatifs incertains. Ainsi, les termes en question ne sont pas 

considérés comme des indices sûres, à part quelques rares exceptions. Les historiens 

1. Ειρήνη Α. ΑΝΤΩΝΟΠΟΎΛΟΥ, ΤΟ ζήτημα της «Αριστοκρατίας» στο Βυζάντιο. Μια εκ νέου προσέγ­

γιση, thèse soutenue à l'Université de Salonique 1999 (en préparation pour publication dans la collection 

Forshungen zur Byzantinischen Rechtsgeschichte) eh. A'. (I). Pour la pagination nous renvoyons aux 

chapitres de l'exemplairte dactylographié. 



258 IRENE A. ANTONOPOULOU 

se sont donc orientés vers la recherche d'autres critères, dont la nature semble être 
moins arbitraire2. Or en transposant leur analyse depuis l'interprétation du terme 
«aristocratie» tel qu'il se présente dans les sources, les chercheurs ont souvent 
adopté des critères éloignés des réalités byzantines. 

L'étude détaillée de la bibliographie nous montra que les chercheurs, qui se sont 
occupés de phénomène de l'aristocratie byzantine, ont emprunté trois directions 
principales que nous résumons. D'après la première, la grande propriété foncière 
constitue l'élément de base, qui à partir du Ville siècle permit la formation progres­
sive d'une élite sociale (ou classe noble aristocratique), dont l'importance en ce qui 
concerne son pouvoir réel suivit des rythmes instables. D'après la deuxième, deux 
formes de noblesse ont existé en parallèle le long de l'histoire byzantine: en amont, 
la noblesse du sang; en aval, la noblesse des titres. La troisième direction part du 
principe que la noblesse byzantine de la seconde moitié du Xle et du XNe siècle 
était constituée de l'ensemble des personnes participant d'une manière ou d'une 
autre au pouvoir suprême de l'État3. 

Les conceptions historiographiques et les critères différents, qu'ont adopté les 
chercheurs, aboutissent à des conclusions d'une grande variété sinon divergeantes. 
Il semblerait, donc, que seule l'existence a priori d'une forme d'aristocratie by­
zantine est généralement admise, ses particularités, les méchanismes de sa forma­
tion et son impact sur la société byzantine étant sujets à des interpétations 
subjectives. Ce point constitue un paramètre important pour qui voudrait étudier le 
phénomène de l'aristocratie byzantine. 

Quelques exemples, tirés des travaux plus ou moins récents, nous semblent bien 
illustrer le problème, ne serait-ce que de façon schématique. G. Ostrogorsky consi­
dère que Philaretos était noble4, alors que P. Charanis pense que l'origine noble de 
Philaretos était contestable5, tandis que A. Kazhdan le place en dehors de la couche 

2. ΑΝΤΩΝΟΠΟΎΛΟΥ, ΤΟ ζήτημα της «Αριστοκρατίας», eh. Γ' (III). 

3. Pour une analyse détaillée et commentée des diverses approches de la question de Γ «aristocratie 

byzantine» voir, ΑΝΤΩΝΟΠΟΎΛΟΥ, Τό ζήτημα της «Αριστοκρατίας», eh. A'. (I). 

4. G. OSTROGORSKY, Observations on the Aristocracy in Byzantium, DOP 25, 1971, 3-4. 

5. P. CHARANIS, On the Social Structure of the Later Roman Empire, Byzantion 17, 1944-45, 44; 

voir aussi P. MAGDALINO, Byzantine Snobbery, dans M. ANGOLD (éd.), The Byzantine Aristocracy IX to 

XIII centuries, British Archeological Reports, International Series 221, Oxford 1984, 59. 



LA QUESTION DE L' «ARISTOCRATIE» BYZANTINE 259 

sociale des aristocrates6. G. Weiss pense que Michel Psellos appartenait à la classe 
moyenne7, alors que A. Kazhdan pense qu'il faisait partie de l'élite8. D'après G. 
Ostrogorsky, suivi par A. Laiou, les soldats pronoiaires étaient nobles9; cependant, 
l'analyse des mêmes documents conduisit M. Bartusis à des conclusions opposées10. 

Il est évident que ces approches mettent en relief la relativité entre les points de 
vue particuliers et l'interprétation historique objective. Nous devons, d'emblée, 
souligner que les problèmes de ce genre dirigent le chercheur vers le caractère 
«cellulaire» de l'exégèse historique, à savoir la façon dont l'argument critique est 
chaque fois constitué. Nous nous référons, bien entendu, au moyen à travers lequel 
le chercheur interprète la composition historique, non pas comme une repré­
sentation mais comme une procédure active qui a intégré l'élément de la critique, 
devenu sa caractéristique intérieure. 

L'histoire de l'argument critique a, certes, traversé plusieurs étapes mais, en ce 
qui concerne la compréhension du fonctionnement d'une société, il doit prendre en 
compte les contradictions de la réalité sociale; ce n'est qu'à un deuxième temps que 
les suggestions scientifiques doivent être critiquées. Ainsi, le problème doit être 
posé en premier au niveau de l'étude approfondie du dynamisme de la société qui 
nous occupe et seulement en second à la critique des interprétations successives. 

Partant de la critique de la bibliographie des travaux antérieurs sur le problème 
de l'aristocatie byzantine, A. Kazhdan présente deux thèses de prime abord contra­
dictoires: D'après P. Bezobrazov, l'empire byzantin ne comportait ni d'aristocrates 
issus d'une origine noble, ni de classe noble reconnue, pourvue de privilèges rigou­
reusement définis. D'autre part, Rodolphe Guilland a soutenu que, durant toute la 
période de l'empire, les Byzantins distinguaient nettement les limites entre la 
noblesse héréditaire traditionnelle et la noblesse de la hiérarchie et des titres. 

6. A. KAZHDAN-A. WHARTON-EPSTEIN, Change in Byzantine Culture in the llth and 12th centuries, 

Berkeley-Los Angeles-London 1985, 6. 

7. G. WEISS, Oströmische Beamte im Spiegel der Schriften des Michael Psellos, Munich 1973, 11 et 

171; voir aussi St. RUNCIMAN, Women in Byzantine Aristocratic Society, dans ANGOLD (éd.), The 

Byzantine Aristocracy, 15. 

8. A. KAZDAN, Sociai'nyj sostav gospodstvujuscego klassa Vizantii XI-XII vv., Moscou 1974, 91. 

9. G. OSTROGORSKY, Pour l'histoire de la féodalité byzantine, Bruxelles 1954, 63-64; Angeliki LAÏOU, 

The Byzantine Aristocracy in the Palaeologan Period. A Story of an Arrested Development, Viator 4, 

1973, 142-143. 

10. M. BARTUSIS, On the Status of Stratiotai during the Late Byzantine Period, ZRVI21, 1982, 59. 



260 IRENE A. ANTONOPOULOU 

Kazhdan conclue qu'il serait faux de penser que l'une des deux approches est 
correcte et l'autre erronée, car toutes les deux reflètent partiellement la vérité. Pour 
cette raison elles sont incomplètes et trompeuses11. Or cette formulation ne résout 
pas le problème principal, à savoir l'incertitude quant au contenu du terme 
«aristocratie byzantine». Notons, en plus, que Kazhdan, lui-même, semble penser 
qu'il est impossible d'arriver à une définition précise, puisqu'il soutient que 
l'aristocratie byzantine ne peut être perçue que par fragments12. 

Nous reviendrons sur la définition de l'aristocratie, mais il nous semble d'abord 
utile d'aborder le problème du raisonnement qui nous aiderait à appréhender le sens 
que revêt le terme aristocratie dans les travaux des byzantinistes. 

11. A. KAZHDAN, People and Power in Byzantium. An Introduction to Modem Byzantine Studies, 

Washington 1982, 142-143: «Historians have been long asked whether Byzantine society was aristocratic 

and have until recently given two seemingly contradictory answers. One position was formulated by P. 

Besobrazov, who insisted that the Byzantine Empire had neither an aristocracy of noble origin nor a 

recognized nobility with strict privileges. R Guilland, on the other hand, argued that the Byzantines 

throughout their history made a clear distinction between the old hereditary nobility and the nobility of 

rank and title. It would be wrong to assume that one view is correct and the other false, since both reflect 

a part, but only a part, of the truth and therefore are unbalanced and misleading». 

12. KAZDAN, Social'nyj sostav, 243: «Concernant la période qu'on étudie, nous pouvons dire que la 

noblesse byzantine diffère de l'aristocratie de l'Europe de l'Ouest par rapport au caractère. D'une part, 

le facteur de l'origine noble n'a pas encore été formé et, d'autre part, l'élite elle-même n'est pas encore 

devenue une classe-couche. Par ailleurs, ses richesses ne se basent pas uniquement sur la propriété 

foncière, alors que le monopole de cette dernière se réalise à travers le dominium directum étatique. 

Parallèlement, les degrés de distinction ne sont pas déterminés suivant l'importance de la propriété 

territoriale ou suivant le pouvoir privé: au contraire, ils résultent, en amont, de la position que l'on 

détient au niveau de l'échelle hiérarchique des employés et, en aval, plus tard, de la contiguïté qui existe 

par rapport au palais impérial. Le comportement idéal est dicté par le principe de l'égoisme individualiste 

mais, aussi, par les traditions culturelles qui ont pris racine dans l'antiquité. En outre, on peut considérer 

ces phénomènes sons un angle différent et non seulement comme une micrographie de ce qui a été 

obtenu et réalisé. De même, pourrait-on les examiner à travers une optique relative aux tendances qui 

étaient en train de se développer dans la perspective du mouvement social: les sens de l'origine noble 

a commencé à se former et à s'établir, la propriété foncière privée des nobles tend à devenir la propriété 

d'une couche sociale privilégiée, le pouvoir privé se forme et devrait constituer, indubitablement, avec 

la propriété foncière, un des facteurs déterminatifs de la noblesse, l'idéal chevaleresque trace sa voie dans 

la conscience sociale» (notre traduction, d'après l'original russe). 



LA QUESTION DE L' «ARISTOCRATIE» BYZANTINE 261 

Nous avons déjà mentionnés des exemples, qui montrent les aspects 
contradictoires des interprétations. Nous voudrions maintenant passer à l'étude 
comparative de quelques passages portant sur l'évaluation de la classe supérieure 
de la société byzantine. Il s'agit de ce qui est considéré comme «expression» de 
l'aristocratie, divisée en trois périodes qui sont examinées par trois chercheurs 
différents. 

Ch. LECRIVAIN, Le sénat 

romain depuis Diocté­

tien à Rome et à 

Constantinople, Paris 
1888, 82. 

KAZDAN, Social'nyj sos-

tav, 259. 

LAÏOU, Aristocracy, 139 

«Il ne faut pas oublier que 
l'aristocratie possédait 
presque tout le sol, dis­
posait seule du peu de 
capital qu'il y avait en 
circulation, et que pour la 
diminution constante du 
nombre des familles, par 
les alliances entre gens de 
la même caste, ces im­
menses fortunes, au lieu 
de se morceler, se réunis­
saient dans un nombre de 
mains de plus en plus 
petit». 

«A l'espace intermédiaire 
du Xle siècle, un groupe 
res treint d'ascendances 
souveraines s'enracine 
(c'est la forme la plus 
authentique qui prend 
finalement l'aspect d'une 
unité). Les ascendances 
en question ont une pa­
renté directe ou indirecte 
avec la dynastie impé­
riale: c'est que j'appelle 
conventionnellement la 
dynastie (le clan) des Co-
mnènes. Cette famille 
représente un taux de 
60% sur l'ensemble de 
l'élite» (notre traduction). 

«The highest echellons of 
the Palaelogan aristocra­
cy, then, consisted of a 
small group of families, 
very rich, very active in 
the running of the go­
vernment, linked by mar­
riage alliances, and proud 
of their heritage, which 
they thought conferred 
on them all sorts of privi­
leges as well as duties and 
character traits. In the late 
fourteenth and fifteenth 
centuries, it seems to me 
that this part of the ari­
stocracy became even 
more closed and ingrown 
than it had been earlier. 
Probably for the first time 
in its history, Byzantium 
was a closed society». 



262 IRENE A. ANTONOPOULOU 

La difficulté de saisir le phénomène de Γ «aristocratie» byzantine résulte en plus 

à une variété d'approches, les unes plus souples13, les autres plus ouvertes14, voire 

ambivalentes. Il est aussi intéressant de noter que les variantes ne surgissent pas 

seulement en juxtaposant les conclusions d'auteurs différents, mais aussi en étudiant 

attentivement les travaux d'un même auteur. Des divergeances sont aussi décélées 

dans le même livre, mémoire ou étude15. 

13. OSTROGORSKY, Observations, 29; voir aussi M. ANGOLD, Introduction, dans ID. (éd.), The Byzantine 

Aristocracy, 1: «Aristocracy has therefore come to mean little more than a ruling class, but, because 

power so often descends within a family from one generation to the next, the word is usually given here­

ditary overtones. Aristocracy and nobility are therefore often taken to be no more than different sides 

of the same coin. The former deals in the exercise of power, the latter in the qualities, and the 

qualifications needed: A shift in the meaning of nobility will alter the character of aristocracy and vice 

verca»; N. OIKONOMIDES, Title and Income at the Byzantine Court, dans H. MAGUIRE (éd.), Byzantine 

Court Culture from 829 to 1204, Washington 1997, 199: «When speaking of titles, one thinks auto­

matically of the aristocracy, if not of the nobility. But any distinguished social position should normally 

be accompanied by wealth and all its external signs». 

14. KAZDAN, Social'nyj sostav, 132: «Une autre particularité qui résulte du changement de la structure 

de la noblesse: «le degré de la noblesse» des familles choisies a changé assez intensément. Certes, toutes 

ces familles demeurent au sein de cette aristocratie, dans le sens le plus large, mais elles peuvent chuter 

de ce cadre suprême ou, au contraire monter hiérarchiquement» (notre traduction); Evelyne PATLAGEAN, 

Les débuts d'une aristocratie byzantine et le témoignage de l'historiographie: système des noms et liens 

de parenté aux IXe-Xe siècles, dans ANGOLD (éd.), The Byzantine Aristocracy, 23: «Les aristocraties de 

l'Occident médiéval sont à l'ordre du jour. Le terme désigne un groupe restreint an sommet de la société, 

mais demeure plus ouvert et plus maniable que celui de noblesse, qui signifie pour sa part l'exclusivité 

héréditaire d'un statut privilégié. Mais quiconque ouvre aujourd'hui le dossier de l'aristocratie byzantine 

le fait en tout état de cause à la lumière de la problématique mise en oeuvre pour l'Occident»; Δ. ΚΥΡΊ-

ΤΣΗς, Κράτος και αριστοκρατία την εποχή του Ανδρόνικου Β'. Το αδιέξοδο της στασιμότητας, dans Ο 

Μανουήλ Πανσέληνος και η εποχή του, Athènes 1999, 177: «Παρ' όΛα αυτά ωστόσο, στην ομάδα αυτή 

(se. les supporteurs de la production artistique sous Andronic II) κυριαρχούν, τόσο αριθμητικά όσο και 

ως προς το μέγεθος των δαπανών, οι αξιωματούχοι της αυτοκρατορικής διοίκησης και του στρατού, οι 

κάτοχοι των αυλικών τίτλων, των «οφφικίων», όσοι απλώς διακρίνονται από τιμητικά επίθετα και οι άμε­

σοι συγγενείς, αδέλφια, σύζυγοι και παιδιά όλων αυτών, με άλλα λόγια η με την ευρεία έννοια «αρι­

στοκρατία» της βυζαντινής κοινωνίας την εποχή αυτή». 

15. Voir à ce propos les remarques de KAZDAN, Social'nyj sostav, 243, et les comparer avec ID., 

People and Power, 142-143. Dans le même sens voir MAGDALINO, Snobbery, 64: «Nobility could be 

derived from the emperor in four ways: through Kinship or descent through investiture with an imperial 

dignity, through descent from an imperial dignitory, and through appointment to high office in imperial 

service... Not only did position in the hierarchy come to depend on degree of kinship to the emperor, 



LA QUESTION DE L' «ARISTOCRATIE» BYZANTINE 263 

Le discours scientifique contemporain sur Γ «aristocratie byzantine» semble ainsi 

créer des obstacles importants au niveau de la compréhension. Aussi, pour formuler 

une proposition de valeur stable avons-nous été conduite à rechercher des moyens 

et des méthodes adéquates dans la construction logique des syllogismes et des 

arguments. En nous basant donc sur les notions de la logique aristotélicienne, qui 

établit la mesure d'un jugement rationnel, nous observons que la formation d'une 

définition s'identifie à la recherche d'un élément constant, d'une caractéristique 

distinctive. Un terme peut avoir, bien sûr, plusieurs interprétations mais jamais dans 

le même contexte, car la définition est un discours unique qui se réfère à l'essence, 

de sorte qu'il y ait une correspondance entre le discours et l'élément défini16. 

Si nous appliquons ce raisonnement à la question de la nature de Γ «aristocratie 

byzantine», nous observons que la dissension de notion signalée —présentée surtout 

sous la forme de la décomposition d'un sens qui acquiert plusieurs interprétations, 

répondant toujours vers la même question— désagrège conséquemment le fonde­

ment du critère que l'on propose chaque fois. Ainsi, la dissension désagrège-t-elle 

la cible même du critère, dans notre cas l'approche du sens de l'aristocratie17. Il est 

évident que la conclusion d'une telle procédure est, du point de vue de la logique, 

minée, car la proposition majeure et la proposition mineure n'ont pas le même 

contenu par définition. C'est la raison pour la quelle l'approche du point de vue qui 

but the Commenian clan came to constitute a separate status group within the hierarchy over and above 

the «senate» distinguished by vast wealth, titles which were in origin imperial epithets; and a monopoly 

of the highest military commands. Indeed the Commenian emperors did everything, short of actually 

publishing legislation, to constitute this imperial nobility as an official status group», et ID., Snobbery, 58-

59: «Byzantium clearly was such a society (a mobile society) at least from the eleventh century, when 

social expansion outgrew the traditional hierarchy of rewards and honours. Status could be measured in 

terms of birth, wealth, rank, profession, education and accomplishments. These attributes were usually 

but not necessarily linked, and although rank tended to be the definitive criterion, it was not absolute, 

since it could be regarded as secondary to the qualifications for which it was bestowed. There was no 

fixed hierarchy of qualifications for rank, and social inequalities could not be expressed solely in terms 

of one scale of values». Cf. aussi A. KAZHDAN, The Aristocracy and the Imperial Ideal, dans ANGOLD (éd.), 

The Byzantine Aristocracy, 43: «Not is the emperor placed at the head of an aristocracy»; Rosemary 

MORRIS, The Byzantine Aristocracy and the Monasteries, ibid, 115. «The emperor was by definition, both 

autocrat and aristocrat». 

16. ΑρίΣΤΟΤΕΑΗς, Μετά τα φυσικά 1037: ό γαρ ορισμός Λόγος τις εστίν εις καί ουσίας, ώστε ενός 

τίνος δει αυτόν είναι λόγον. 

17. A ce sujet, voir ΑΝΤΩΝΟΠΟΎΛΟΥ, ΤΟ ζήτημα της «Αριστοκρατίας», eh. Γ' (III). 



264 IRENE A. ANTONOPOULOU 

se réfère à l'existence de l'aristocratie byzantine est prouvée comme imparfaite. 

Cela même constitue une caractéristique supplémentaire de la question. 

En ce concerne, donc, la question de Γ «aristocratie byzantine», il est nécessaire 

d'établir, en général mais aussi en particulier, une sorte d'équilibre qui assurera la 

rencontre de l'expression avec le sens linguistique, jusqu'à ce que ces deux données 

puissent converger complètement. Il faudra donc que les éléments inventent le sens 

et que le sens restitue le terme. Autrement dit, on peut obtenir la Symmetrie et 

l'approche logique lorsque les termes ainsi que leurs éléments de synthèse ne 

fonctionnent pas sélectivement et avec promptitude, en optant pour un sens qui a 

déjà été donné: bien au contraire, ils doivent oeuvrer de façon inventive. 



LA QUESTION DE L' «ARISTOCRATIE» BYZANTINE 265 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

