- Publishing

Byzantina Symmeikta

Vol 16 (2003)

SYMMEIKTA 16

E@NIKO IAPYMA EPEYNON Zur Diskussion des Filioque auf dern Konzil von
INETITOYTO BYZANTINOQN EPEYNQN Florenz

J.-L. VAN DIETEN

doi: 10.12681/byzsym.911
ST YMMEIKTA

TOMOE AEKATOE EKTOZ

Copyright © 2014, J.-L. VAN DIETEN

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

AGHNA 2003-2004

To cite this article:

VAN DIETEN, J.-L. (2008). Zur Diskussion des Filioque auf dern Konzil von Florenz. Byzantina Symmeikta, 16, 217-282.
https://doi.org/10.12681/byzsym.911

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 12/02/2026 12:44:23



JaN Louis vaN DIETEN ()

ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONzIL VON FLORENZ*

Die theologische Diskussion auf dem Konzil von Florenz, der vom 2.-24. Marz 1439
acht Vollversammlungen gewidmet waren, hatte ausschlieBlich die lateinische Filioque-
Lehre zum Inhalt. Ich werde hier nicht den Verlauf dieses ergebnislos abgebrochenen
Streitgesprachs referieren, vor allem, weil ich keinen Sinn darin sehe. Fiir sinnvoll halte
ich aber eine Untersuchung, warum die diskutierenden Parteien, wissend, da8 Christus
die sichtbare Einheit seiner Kirche zum Wahrzeichen seiner Sendung erklart hatte, sich

trotzdem nicht einigen konnten.

* Der vorliegende Aufsatz wurde auf einer konziliengeschichtlichen Tagung in Florenz 1989 als Referat
vorgetragen. Das druckfertige Manuskript des vorgetragenen Textes, von dem ich eine Kopie besitze, blieb
fiinfzehn Jahre lang unveroffentlicht. Nach dem Tod van Dietens im Dezember 2003 ist mir die Publikation
zum Gedenken an den verdienten Kollegen ein besonderes Anliegen. Im Folgenden wird der Text mit
Zustimmung der Witwe van Dietens, Frau Marianne Wefers, in einer durch Prof. Franz Tinnefeld geringfligig
(vor allem in formaler Hinsicht) iiberarbeiteten Fassung unkommentiert vorgelegt. Zum Inhalt und seiner
Rezeption gilt wohl der Satz: Habent sua fata libelli E. Chrysos.

1. Jesu Wunsch, «dafB alle eins seien, damit die Welt glaube, dal Du mich gesandt hast» (Jo. 17,21) bzw.
«daB} sie ganz eins seien, damit die Welt erkenne, da8 Du mich gesandt hast» (Jo. 17,23) ist, soweit ich sehe,
von keinem Konzilsteilnehmer in einer Mahnung oder einem Aufruf zur Einheit zitiert worden. Im Brief, den
Markos Eugenikos, von Kardinal Cesarini dazu aufgefordert, in Ferrara in der Konzilsphase vor den
oOffentlichen Vollversammlungen an den Papst richtete (s. SYRopuLOS V 3, 258.11-29, ed. V. LAURENT, Les
‘Mémoires’ du grand ecclésiarque de T'Eglise de Constantinople Sylvestre Syropoulos sur le Concile de
Florence [1438-1439], Rom 1971}, zitierte dieser aus dem sogenannten hohepriesterlichen Gebet Jesu nur
die Worte «da sie eins seien, so wie wir eins sind» (Jo. 17,22; vgl. 17,11), denen er ein «Gib ihnen»
vorausschickt, und Papst Eugen IV. fijhrte spater in der Bulle zur Verlegung des Konzils von Florenz nach
Rom die gleichen Worte an, die er von einem «Vater, ich will> abhangig macht (Ep. Pont. Il 76, 24). Die
Wichtigkeit gerade der Abschiedsreden und des hohepriesterlichen Gebets Christi (Jo. Kap. 14-17) fiir die
Lehre vom Heiligen Geist muB den Konzilsteilnehmern aber auch die Worte, auf die ich hier Bezug nehme,

ins Gedachtnis gerufen haben.



218 JAN LOUIS VAN DIETEN

Eine eingehende Untersuchung dieser Diskussion hat, wenn auch aus anderer
Perspektive, vor dreizehn Jahren der Steyler Japan-Missionar Hans Jiirgen Marx in
seinem Buch Filioque und Verbot eines anderen Glaubens auf dem Florentinum
(Steyler Verlag, 1977) vorgelegt. Er kam zu folgenden Erkenntnissen: Die Florentiner
Unionsformel sei in ihrem lateinischen Sprachgewand nicht in Frage zu stellen und
bleibe fiir die lateinische Kirche verbindlich. Thre griechische Ubersetzung widerspreche
der Lehre der griechischen Vater und konne deshalb den Orthodoxen nicht zugemutet
werden; sie sei als Bedingung fiir die Union zurlickzunehmen. Die griechische Lehre
vom Hervorgehen des Geistes «allein aus dem Vater» stehe dem lateinischen «aus dem
Vater und dem Sohn» kontradiktorisch gegeniiber und diirfe von den Orthodoxen
nicht zur Unionsbedingung gemacht werdenZ.

In diesem Vorschlag, der den Kohl und die Geifl schonen will, wird iibersehen, dal
die Florentiner Unionsformel auch im griechischen Text zur allgemein verbindlichen
Glaubenswahrheit erklart wird. Wenn man das berticksichtigt, wird aus dem Vorschlag
von Marx ein Dilemma: die Florentiner Formel ist entweder in ithrem griechischen
Sprachgewand falsch und das Florentiner Dekret verkiindet ein falsches Dogma als
verbindliche Glaubenswahrheit, oder: es wverkiindet auch griechisch eine
Glaubenswahrheit, aber diese kann den Orthodoxen nicht zugemutet werden. Ich
vermag darum in Marx’ Vorschlag keinen gangbaren Weg zur kirchlichen
Wiedervereinigung zu entdecken.

Wie ich aber in meiner Besprechung des Werkes von Marx3 schon schrieb, 138t die
Untersuchung, die seinen SchluBfolgerungen zugrunde lag, viel zu wiinschen {ibrig,
nicht zuletzt, da er theologisch vorbelastet war. Auf einem konziliengeschichtlichen
Symposion im Januar 1989 in K&In habe ich gezeigt, daB auf dem Konzil von Ferrara-
Florenz von lateinischer Seite das Filioque nicht der eigentliche AnlaB der
Diskussionen war. Papst Eugen IV. und seine Anhznger haben nie das Filioque als
offene Frage dem Urteil eines okumenischen Konzils unterwerfen wollen. Das ganze
Konzilstheater sollte nur das Konzil von Basel ausmandvrieren und die von dort

bekampfte papstliche Autoritét in vollem Umfang wiederherstellen4. Der Papst und die

2. MARX, op.cit., 377.
3. Annuarium Historiae Conciliorum 10, 1978, 421-425.
4. Mein Kolner Vortrag «Der Streit in Byzanz um die Rezeption der Unio Florentina» mit dem Nachwesis,

daB die Zustimmung Roms zu einem Allgemeinen Konzil Betrug war, erschien in Ostkirchliche Studien 39,
1990, 160-180.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 219

Seinen gingen mit dem unerschiitterlichen Vorurteil der romischen Irrtumsfreiheit in die
Diskussion, einem Vorurteil, das mit dem eigentlichen Inhalt der Streitfrage nichts zu
tun hatte5. Bei den Orthodoxen dagegen lag das Vorurteil in der festen Uberzeugung
als solcher, inhaltlich die wahre Lehre zu verteidigen®. Auf lateinischer Seite hat der
Ausgang des Konzils, von den spateren Entwicklungen zu schweigen, eine
vorurteilsfreie Untersuchung der Florentiner Diskussion noch schwieriger gemacht.
Obgleich durch Geburt und Werdegang auch selbst lateinisch vorbelastet, lege ich hier
eine kritische Untersuchung vor, die bestimmt keine entsprechenden Vorurteile
erkennen laBt.

Das Ergebnis fasse ich vorweg in zwei Punkten zusammen:

1. Das Filioque, so wie es von den Lateinern auf dem Florentinum verstanden und
anschlieBend im Konzilsdekret als Glaubenswahrheit verkiindet wurde, ist weder direkt
noch indirekt in der christlichen Offenbarung enthalten.

2. Es ist in dem von den Vatern ererbten Versuch, das Geheimnis der Dreieinigkeit
mit Begriffen und Definitionen ihrer griechischen Philosophie als fiir den Verstand
akzeptabel zu erweisen, ein Fremdkorper und beruht auf eindeutigen Denkfehlern. Es
ist mit dem, was die Offenbarung liber Vater, Sohn und Geist lehrt, unvereinbar.

Ich bin mir bewuBt, daB ich hier fiir romtreue Christen, aber, wie sich zeigen wird,
gelegentlich auch fiir orthodoxe Ohren Revolutiondres vortragen werde, und will
deswegen darauf hinweisen, daB3, wer sich weigert, eigene ererbte «Uberzeugungen»
kritisch zu hinterfragen, nicht von anderen verlangen darf, daff sie es tun, weder
romische Christen von Orthodoxen noch umgekehrt, noch Christen von dJuden,
Muslimen, Atheisten oder wem auch immer. Wer kritische Uberpriifung ererbter
Uberzeugungen verbietet, entzieht auch der Verkiindigung des Evangeliums ihre
Legitimation. Die Wahrheit hat von kritischer Uberpriifung nichts zu befiirchten, sie halt

jeder Uberpriifung stand. Nur die falsche Uberzeugung, die Wahrheit gepachtet zu

5. Der lateinische Sprecher Giovanni da Montenero hat dieses Vorurteil in der wvorletzten
Vollversammlung des Konzils in seinem letzten Diskussionsbeitrag auch offen ausgesprochen, s.u. Text mit
Anm. 65.

6. Unser Zeuge ist der byzantinische Patriarch Josef II., der am Vorabend der Abreise nach Italien sein
Konzilsgefolge ermutigte mit den Worten: «Wir werden dort durch Christi Gnade die groBe Reinheit und
den Glanz unseres Glaubensbekenntnisses beweisen; wir werden uns in Glaubensfragen als ihre Lehrmeister
erweisen, so daB die Lateiner sich werden iiberzeugen lassen und unseren Glauben iibernehmen werden,
und so wird die Einheit zustande kommen.» S. SyropuLos IIl 25, 186.14-17.



220 JAN LOUIS VAN DIETEN

haben, kann Schaden nehmen. Dieser Schaden ist aber ein Gewinn. Christus selbst hat
mit den Worten «Fiir wen haltet ihr mich?» seine Jiinger aufgefordert, sein Zeugnis
liber sich selbst zu priifen, und zwar kritisch, denn wie sollten sie sonst den Wolf im
Schafspelz erkennen und nicht jedem angeblichen Messias nachlaufen??

In der dogmatischen Diskussion vom Marz 1439 wurde selten, aber doch
gelegentlich, mit Schriftbeweisen operiert. Der verniinftigste Beitrag in dieser Hinsicht
kam vom orthodoxen Sprecher Markos Eugenikos auf der siebten Sitzung vom 17.
Marz8 Die Schriftbeweise, die der lateinische Vorkampfer, der lombardische
Dominikanerprovinzial Giovanni da Montenero, auf der achten Sitzung am 21. Marz
in Abwesenheit seines byzantinischen Kontrahenten vortrug, habe ich auf einem
Symposion in Jerusalem 1986 kurz referiert. Sie sind von solcher Qualitat, daB ich hier
mit der Widerlegung keine Zeit verlieren will. Ich verweise dafiir auf den Anhang zu
diesem Vortrag, wo ich eins dieser Argumente als Beispiel erortered. Die Nichtigkeit
dieser Schriftbeweise leuchtet jedem sofort beim Lesen ein, oder spatestens, wenn er
eine gescheite Exegese der benutzten Textstellen einsieht. Die Florentiner Definition
der Filioque-Doktrin hat vielmehr nichts mit den Worten gemein, in denen die Schrift
liber Vater, Sohn und Geist spricht, und die Worte der Definition essentia, esse
subsistens, unica spiratio, causa, subsistentia, gignere sind der Schrift vollig fremd10.

Eine wichtigere Rolle als die Schrift spielten auf dem Konzil, zumindest dem

Anschein nach, die Vater. Aber auch das ist Schein. Es wurde gar nicht versucht, die

7. Die Frage «Flir wen haltst du mich» (Mt. 16, 15) ist an jeden Christen personlich gerichtet, und nur
jeder fiir sich kann antworten: «Fiir den Sohn des lebendigen Gottes» (Mt. 16, 16). Zwischen Christus und
denen, die an ihn glauben, ist kein Platz fiir ein Lehramt, sondern nur fiir einen Verkiindigungsauftrag. Der
Glaubwiirdigkeit Christi kann kein Lehramt mit welcher Philosophie auch immer ein Jota hinzufiigen. Die
Warnung vor Wolfen im Schafspelz: Mt. 7, 15, die vor falschen Christussen: Mt. 24, 23 {.

8. AG (= Concilium Florentinum Documenta et Scriptores Series B, vol. V: Actorum Graecorum
Concilii Florentini Pars |, Res Ferrariae Gestae, 1-228, I, Res Florentiae Gestae, 239-472, ed. J. GILL, Rom
1953), 11 364 ff. Ich folge der Zahlung der Sitzungen in den AG. Die erste Sitzung in Florenz vom 26.2.1439
(nach einer Prozedurbesprechung am 18.2.) war keine Vollversammlung und noch nicht der eigentlichen
dogmatischen Diskussion gewidmet, sie wird aber in den AG als erste gezahlt. Die erste Vollversammlung
mit dogmatischer Diskussion erfolgte am 2.3. (AG, 250 {f.). J. GiiL, The Council of Florence, 194 fi. z&hlt
diese (mit den AL [=Concilium Florentinum, vol. VI, Acta Latina ..., ed. G. HOFMANN, Rom 1955], 135 ff.)
als erste.

9. Fiir mein dJerusalemer Kurzreferat s. Annuarium Historiae Conciliorum 19, 1987, 392-398. Fiir das
Beispiel s.u. Anhang 1.

10. S. das Florentiner Konzilsdekret in AG, 462.14-23.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 221

Trinitatstheologie der Vater umfassend und vorurteilsfrei auszuwerten. Der lateinische
Sprecher Montenero trug ausgewdhlte Vatertexte vor, die angeblich das Filioque
enthielten, was Markos Eugenikos dann, meistens mit einer verniinftigeren
Textinterpretation, bestritt. Bei einem Basileiostext, der fast die halbe Diskussion
beherrschte, war die Authentizitdt der von Montenero benutzten Fassung Gegenstand
des Streites!l. Letztendlich ging es aber nicht um die Texte, sondern um die
philosophische Verantwortung des Filioque. Fiir diesen Streit allerdings haben die
Véter, anders als die Schrift, wohl Pate gestanden. Denn sie sind es gewesen, die die
Botschaft Christi, um sie vor der eigenen und anderer Weisheit zu verantworten, in
eine vorgegebene Philosophie integriert und die sogenannten Offenbarungswahrheiten
in die Begriffe dieser Philosophie gepreBt haben. Dessen zeigten sich aber weder die
Griechen noch die Lateiner in Florenz bewuBt. Ihr spatantiker und mittelalterlicher,
patriarchal ausgerichteter Autoritatsglauben lieB sie mit Vatertexten argumentieren, wie
wenn samtliche anerkannte Vater vom heiligen Geist zumindest vor Fehlspekulationen
bewahrt geblieben waren.12 Sie {ibersahen auch, daf im allgemeinen die nicht zuletzt
politisch bestimmten Machtverhaltnisse in der Kirche mit dariiber entschieden hatten,
welche Vater bzw. welche Vatertexte als orthodox und welche als ketzerisch zu
betrachten seien, wie z.B. auf dem Konzil von Chalkedon ein sinnloser philosophischer
Streit ausgefochten und wegen dieser Rechthaberei eine Kirchenspaltung betrieben
wurde. Ich komme noch kurz darauf zurlick.

Kein Vater hat fiir mich in Wirklichkeit mehr Autoritat als seine Argumente bzw.
sein Nachweis, daB etwas so und nicht anders offenbart worden sei. Nach welchem
Kriterium soll man sonst urteilen, welcher Origenestext als orthodox gelten darf, ob
Tertullian vor oder nach 207 ein Kirchenvater war, ob ein Engel vom Himmel,
geschweige ein Kirchenvater, ein anderes als das urspriingliche Evangelium

verkiindet!3? Solche Fragen stellte man sich aber auf dem Florentinum nicht. Man

11. AG, 261.29 ff. und vor allem 29510 ff. Vgl dazu MaRx, op.cit, 72-74. Ich lasse diesen
gleichermafien unfruchtbaren wie zur Sache nichts bringenden Teil der Diskussion vollig auBer acht.

12. Zur Véterglaubigkeit s. z.B. Montenero in AG, 252.11-17: «Wir miissen uns dariiber einig sein, da
wir in dieser Diskussion die Zeugnisse der Schrift und die Aussagen der von der Kirche anerkannten Véter
als die Grenzen zu betrachten haben, die man nicht iiberschreiten darf.» Vgl. AG, 296.31-34. Wer bestimmt
aber, welche Grenzen diese Zeugnisse ziehen? Gerade dariiber wurde man sich in Florenz nicht einig.
Montenero iberschritt schon in der Auslegung von Schriftworten samtliche Grenzen einer akzeptablen
Exegese.

13. Gal. 1,9. Wer das sogenannte Lehramt der «Kirche» zum entscheidenden Kriterium erheben will, wird

in diesem Vortrag hoffentlich eines Besseren belehrt.



222 JAN LOUIS VAN DIETEN

nahm die philosophische Umformulierung, d.h. die Umsetzung der Verkiindigung in
eine Lehre, durch die Vater hin, wie wenn sie offenbart ware — sie war ja teilweise
dogmatisiert — und stritt nun darum, wie diese philosophische Interpretation zu
verstehen sei.

Was hatten die Vater getan? Sie hatten versucht, die Tatsache, dal Gott sich den
Menschen in und durch Christus als Vater, Sohn und Geist zu erkennen gegeben hatte,
als philosophisch vertretbar darzustellen, da in dieser Offenbarung nicht von drei
Gottern, sondern immer nur von dem einen Gott des Alten Testamentes die Rede sei,
den man mit dem einen Gott der monotheistischen Philosophen gleichsetzen konne.
Sie unterschieden dazu in Gott ein Wesen (bzw. eine Natur) und drei Personenl4. Sie
wandten also auf den Unbegreiflichen Begriffe an, die aus dem Begreiflichen gewonnen
waren, ein gefahrliches Unterfangen.

Ich muB dazu weit ausholen und in die Niederungen der scholastischen
Elementarphilosophie hinabsteigen, denn dort in der Tiefe liegen die falschen
Denkansdtze, auf denen die Filioque-Doktrin, wie sie auch entstanden sein mag,
beruht, und die in Florenz zu ihrer Begriindung und Verteidigung bemiiht wurden. Die
Begriffe Wesen/Natur und Person sind Begriffe, womit beschrankte Daseinsformen
kategorisiert werden. Die Totalitat der real existierenden Seinsformen verarbeitet der
Mensch gedanklich, indem er ihre Vielfalt in Kategorien einteilt, von denen jede solche
Einzelwesen zusammenfaBt, die sich durch Gemeinsames von den {iibrigen
unterscheiden. Dabei abstrahiert er von dem jeweils Eigenen, dem Nicht-Gemeinsamen
der Einzelwesen, die er einer bestimmten Kategorie zuordnet. So bringe ich Isaak,
Rebekka und Jakob als verschieden von den rein animalischen, den pflanzlichen und
den leblosen Wesen in der Kategorie Mensch unter und nenne das, was sie gemeinsam
haben, die menschliche Natur. In diesem Sinne sagt man, daBl das Wesen von Isaak,
Rebekka und Jakob das Mensch-sein ist. Mich selbst, unsere Hiindin Anka und die
Tanne in unserem Garten bringe ich in die Kategorie Lebewesen zusammen, indem ich
wiederum nur auf das Gemeinsame achte und von dem, was uns drei voneinander
unterscheidet, abstrahiere. Unser begriffliches Denken ist ein Denken in Kategorien und
setzt voraus, daB man eine Vielheit von Einzeldingen auf einen Nenner bringen und in

einem Begriff zusammenfassen kann. Von einem Menschen mit dem Eigennamen

14. Wesen: gr. oboia, lat. essentia oder auch substantia; Natur: gr. @doig, lat. natura Person: gr. onéora-
a1, lat. subsistentia, persona oder auch substantia, welches Wort also zwei verschiedene Bedeutungen haben
kann.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 223

[saak, einer Hiindin mit Stammbaumnummer, kurz gesagt, vom Einzelwesen als
solchem kann es keinen allgemeinen Begriff geben, sondern nur ein direktes
empirisches Kennen. Es spielt flir mein Anliegen keine Rolle, ob man die allgemeinen
Begriffe, die sogenannten Universalia, als ante rem, in re oder post rem (vor, in oder
nach der Sache) existierend betrachtet, d.h.,, ob man darin mit Plato schopferische
Urbilder, mit Aristoteles und der Scholastik im Verstand begrifflich existierende und in
den Dingen Wirklichkeit gewordene Ideen, oder mit Ockham (nominalistisch)
allgemeine Bezeichnungen fiir nur individuell existierende Dinge sehen willl5. Worauf
ich hinaus will, ist, daB begriffliches Denken, wie man die Universalia auch sieht, auf
Abstrahieren beruht. Man abstrahiert einen Begriff aus real existierenden Dingen und
man abstrahiert von etwas, das real existiert. Abstrahieren kann man also nur dort, wo
es etwas gibt, woraus und wovon man abstrahieren kann, wo man etwas wegdenken
kann, weil es entweder tiberhaupt nicht sein muB3, oder weil es nicht so sein muf3, wie
es ist, m.a.W., weil es sein oder auch nicht sein, weil es so oder auch anders sein kann.
Echtes Abstrahieren ist mithin in bezug auf Gott nicht moglich, denn er ist, der er ist,
und nichts in ihm kann weg- oder anders gedacht werden. Abstrahiert man von der
realen Existenz Gottes, spricht man nicht mehr iiber Gott, sondern {iiber ein
Hirngespinst. Jene, die in Gott zwischen Wesen und Sein (Wesen im Sinne von Art
des Seins, Sein im Sinne von wirklich existieren) gedanklich unterscheiden zu kdnnen
glauben, tun das, weil sie Gott mit den Kategorien Mensch, Tier, Pflanze, lebloses
Wesen in eine scheinbar alles umfassende Uberkategorie von «Seienden», von Wesen,
die alle in irgendeiner Weise sind, einordnen. So wird Gott fiir sie, obgleich
Einzelwesen, im Rahmen dieses Denkens zu einer Kategorie fiir sich, eine Seinsart
neben den Seinsarten der anderen Kategorien und deshalb gedanklich trennbar in
Wesen und Sein, in Seinsart und wirkliches Existieren dieser Seinsart. Es ist dies der
gleiche Denkfehler, der allen Versuchen, die Existenz Gottes zu beweisen, zugrunde
liegt. Der tiefere Grund dieses Denkfehlers scheint mir zu sein, daB man fiir eine
Uberkategorie halt, was in Wirklichkeit die unterste Kategorie ist. Die scheinbar
allumfassende Uberkategorie der Seienden, worin man die Kategorien vom Menschen
bis zu den leblosen Wesen zusammenfaBt, so wie man Mensch, Tier und Pflanze

zusammen als Lebewesen kategorisiert, ist zwar die quantitativ groBte, aber die

15. Das heifit, daB auch der scholastische Universalien-Standpunkt das Filioque nicht retten kann. Es
heiBt nicht, daB ich keine Meinung dazu habe oder da8 diese Meinung fiir die Wahrheitsfindung ganz ohne
Bedeutung gewesen wére. Mehr dazu u. Anhang 2.



224 JAN LOUIS VAN DIETEN

qualitativ niedrigste. Vom Menschen an abstrahiert man von immer mehr «Sein»,
indem man von der hochsten zur niedrigsten Seinsperfektion hinabsteigt, bis man
schlieBlich dort ankommt, wo man keine eigenstandigen, fiir sich seienden Dinge mehr
sieht. Das Sein eines Schattens, eines Spiegelbildes, das man nicht mehr als ein
eigenstandiges Fiir-sich-sein betrachtet, liegt so tief unter den Kategorien der fiir sich
seienden Dinge, daB man keine eigene Kategorie «flir sich und nicht fiir sich
existierende Dinge» kreiert hat und auch nicht auf den Gedanken kommt, einen
Menschen und seinen Schatten als zwei Wesen zusammenzuzahlen. In diese untere
Kategorie der fiir sich seienden Dinge reiht man nun am oberen Ende der Skala Gott
ein.

Die Einsicht, daB man in Gott weder realiter, noch gedanklich zwischen Wesen und
Sein unterscheiden kann, ist nicht neu und auch ihre Bedeutung fiir die Filioque-
Diskussion nicht. Der byzantinische Theologe Neilos Kabasilas hatte schon mehr als ein
halbes Jahrhundert vor «Florenz» gegen den wvon Demetrios Kydones iibersetzten
Thomas von Aquino ins Feld gefiihrt, daB Gott keiner Kategorie angehdrt, m.a.W.
auch keine Kategorie fiir sich istl6. Diese Einsicht lag auch der Argumentation des
Markos Eugenikos in Florenz zugrunde, aber beide haben diese evidenteste aller
Wahrheiten ihren Gegnern nicht so klar machen konnen, daB sie sie erkannten und
anerkannten?,

Das eigentlich Wesentliche, auch fiir jedes Geschopf, ist, da} es existiert, daf es ist,
und zwar so, wie es ist, denn nur in seinem konkreten, ihm eigenen Sein kann es als
dieses Einzelgeschopf existieren; jedes Einzelwesen ist nichts anderes als seine ganz

16. Ich beschranke mich hier darauf, dies als Faktum zu erwzhnen. Kabasilas operierte mit diesem
Argument in seiner Schrift «Uber den Ausgang des heiligen Geistes gegen die Lateiner», d.h. hauptséchlich
gegen die Verteidigung des Filioque durch Thomas von Aquino in seiner von Demetrios Kydones
Ubersetzten Summa contra gentiles, wobei er viel von Barlaam {ibernahm. Fiir eine ausfiihrliche
Zusammenfassung dieser Schrift s. G. PoDskaLSKY, Theologie und Philosophie in Byzanz, Miinchen 1977,
180-194. Vgl. auch MaRrx, op.cit., 90 1.

17. Demetrios Kydones leugnete nicht direkt, dal Gott keinem genus angehore, aber meinte, es gebe
Begriffe, die von uns in einer weiteren Bedeutung als Gott gedacht werden, darunter das «Seiende» (vgl.
PODSKALSKY, op.cit., 201). Damit wurde er ein ahnungsloses Opfer der Analogiefalle. Wer glaubt, das
geschaffene Sein und das ungeschaffene Sein, das Endliche und das Unendliche usw. unter einen Nenner
bringen zu konnen, spricht iiber einen anderen Gott als ich. Wir miiiten uns erst darliber einig werden, dafl
1 plus 0 eins bleibt, weil sonst jedes Gesprach aussichtslos ist. Wer 1 plus 0 zu zwei zusammenzahlt hat auch
mit den Rechenexemplaren 1 plus 1 ist eins und 2 plus 0 ist drei, worauf das Filioque beruht, keine
Probleme.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 225

spezielle und einmalige Seinsunvollkommenheit. Die Einsicht in diese Beschaffenheit
aller Dinge, die der Mensch kennt, kommt aus ihrer Vielheit und Verganglichkeit, die
ihm zeigen, daB weder ihr jeweiliges So-sein, noch ihr Sein iiberhaupt sein muB. Das
1aBt ihn sich fragen, warum es die Dinge, die weder so sein miissen, wie sie sind, noch
iiberhaupt sein miissen, und die also ihre Erklgrung nicht in sich tragen, iiberhaupt gibt.
Auf diese Frage geben viele Menschen die Antwort: von nichts kommt nichts, das
heiBt: fiir das, was weder sein noch so sein mufl und sich selbst nicht erklart, muf3 es
ihrer Meinung nach eine Erklarung geben aus einem Wesen, das uns diese Fragen nicht
mehr aufgibt, einem Wesen also, das sein muB und nicht auch nicht sein kann, das so
ist, wie es ist, und nicht auch anders sein kann, und das so evident ist, daB es die Frage
nach einer Erklarung nicht einmal aufkommen laBt. Dieses Wesen, das der Mensch als
einzig mogliche und letzte Erklarung fiir alles beschrankte Sein postuliert, nennt er
Gott. Gott ist also der Name, den er dem Wesen gibt, das keiner Erklarung bedarf, weil
der Grund, daf es ist, kein anderer ist als die Tatsache, daB es ist, und der Grund, daB
es so ist, kein anderer, als daB es so ist. Es ist daher vollig absurd, die tatsachliche
Existenz dieses Wesens durch Abstraktion in Frage stellen zu wollen, da man dieses
Wesen gerade als die Realitat schlechthin postuliert. Der Grund, warum ein Mensch auf
Gott setzt und nicht auf das Nichts, ist die Annahme, daB er ihn nicht wegdenken kann,
weil sein Wesen das nicht zulaBt. Wer davon abstrahieren will, daB Gott die absolute
Realitat ist, erklart Gott zur Moglichkeit: es kann ihn geben, aber daB es ihn gibt, mu3
erst noch bewiesen werden. Die Frage ist, womit: Was man nur postulieren kann, kann
man nicht beweisen; es kann sich nur zeigen!8.

Natiirlich ist es flir den Menschen eine Herausforderung, daB3 er zur Beantwortung
seiner Fragen nach Wesen und Sinn der Dinge nicht weiter kommit, als ein Wesen zu
postulieren, das in allem die Negation ist von den beschrankten Seinsformen, die er
kennt und begrifflich erfat, so da er dieses Wesen nur negativ definieren kann, und
zwar indem er das beschrankte Sein, das er halbwegs begreift, ins Unbegreifliche
steigert, das Endliche ins Unendliche, das Zeitliche ins Ewige, das Vergangliche ins

Unvergangliche, das Verursachte ins Unverursachte. Und wenn er Positives aus der

18. Anders als in der Physik wo man wiederholt neue Elementarteilchen zur Erklarung bestimmter
Phanomene postulierte, um sie spater mit Hille verbesserter Mef3techniken dingfest machen zu konnen,
besteht fiir den Menschen keine Aussicht, von sich aus den von ihm postulierten Gott dingfest machen zu
konnen, da er selbst Gott dort lokalisiert, wo er mit seinem Verstand nicht mehr hinkommt. Im Bereich des
eigenen Verstandes braucht er ihn nicht.



226 JAN LOUIS VAN DIETEN

beschrankten Seinswelt wie Macht oder Weisheit usw. von Gott sagt, muB} er durch
einen Zusatz wie All- in Allmacht, d.h. unbeschrankte Macht, oder durch die
Hinzufiigung von «unendliche» zu Weisheit usw. zu erkennen geben, daB er dieses
Positive nur analog, d.h. vergleichsweise, von Gott zu sagen wagt und in einemn Atem
eine Anwendbarkeit dieser Begriffe auf Gott im Sinne, den sie in der Anwendung auf
das Kreatiirliche haben, verneint. Dieses positive Reden von Gott ist ndtig und in
Bildern niitzlich, aber in abstrakten Begriffen, die prazise Definitionen sein wollen, wird
es leicht zur Falle. Fiir seinen «Gottesbegriff» abstrahiert der Mensch von allem
Beschrankten und Beschrankenden, nimmt also eine Abstraktion vor, die gerade das
Gegenteil jener Abstraktion ist, womit er das geschaffene Sein gedanklich bewaltigt.
Das Wesentliche am Scheinbegriff bzw. der Tautologie «Wesen Gottes», worauf der
Mensch sich festgelegt hat, ist, wie gesagt, daB es zu allem Sein, das der Mensch kennt,
in direktem Gegensatz steht, wie ungeschaffen zu geschaffen usw. Darum hat «Wesen»,
von Gott gesagt, einen ganz anderen Sinn, als wenn es vom Menschen gesagt wird
und kann man «Wesen Gottes» und «Wesen des Menschen» noch weit weniger in eine
Kategorie und unter einen Nenner bringen oder zu zwei Wesen zusammenzahlen als
den Menschen und seinen Schatten. Gott plus Mensch macht so wenig zwei, wie eins
plus null. Gott ist nicht, wie jede seiner Kreaturen, nur eine von vielen Seinsarten,
sondern das Sein, oder besser, um nicht bei der niedrigsten Analogie stehen zu bleiben,
das Leben selbst in transzendenter geistiger Vollkommenheit. Und darum kann man
weder etwas aus thm weg-, noch in thm etwas anders denken, geschweige, dal man
sein Sein ganz wegdenken konnte. Und die Vorstellung, daB Christus iiber einen Gott
gesprochen hatte, von dessen tatsachlichem Sein man auch abstrahieren konnte,
kommt mir geradezu blasphemisch vor. Fiir den, der als Christ aufgrund der
Offenbarung iiber Gott bzw. iiber sein Wesen oder Sein spricht, haben diese Worte nur
Inhalt, wenn er damit Gott Vater, Sohn und Geist meint; denn das und so ist Gott und
nicht anders. Wer als Christ sagt, es gebe den abstrakten Begriff «Wesen Gottes», soll
mir doch sagen, woraus er es abstrahiert oder wovon er abstrahiert, um diesen Begriff
zu bilden. Etwa aus Vater, Sohn und Geist getrennt genommen, dabei zuerst von Sohn
und Geist, dann von Geist und Vater und schlieBlich von Vater und Sohn
abstrahierend? oder: aus Vater, Sohn und Geist zusammen genommen, vom Vater-,
Sohn- und Geist-sein Gottes als von einem So-sein abstrahierend, weil es auch anders
sein konnte? oder: aus dem Gott der Christen und dem Gott der monotheistischen

Philosophen, abstrahierend von der Tatsache, daB ersterer sich selbst offenbart hat und



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 227

der andere einem Postulat menschlichen Denkens entspricht? Wer noch eine andere
Unmoglichkeit sieht, als Christ ein Abstraktum «Wesen Gottes» denkbar zu machen,
moge sich melden.

Da also Gott einmaliger ist als alles, was wir kennen, und es dementsprechend von
ihm nur ein empirisches Kennen geben kann, ein Kennen, das uns von Christus im
Glauben vermittelt wird!®, und da dieses Kennen sein Wesen als Vater, Sohn und Geist
ausweist, ist jede Aussage liber Gottes Wesen sinnlos, in der man diesen Ausdruck
nicht durch «Vater, Sohn und Geist» ersetzen kann. Wer eine Aussage tut, die dieser
Anforderung nicht entspricht, ist in die Analogiefalle getappt, d.h. in die Falle der nicht-
analogen Anwendung kreatiirlicher Begriffe auf Gott. In die Falle tappt z.B., wer von
zwei Naturen spricht und damit die gottliche und die menschliche Natur meint. Er
kreiert eine Uberkategorie, die es nicht gibt, weil er, wie gesagt, eins und null zu zwei
zusammenzahlt. Dies hat man bekanntlich in Chalkedon getan.

Was fiir den Begriff Wesen bzw. Natur gilt, gilt mutatis mutandis fiir den Begriff
Person. Mit einem Eigennamen bezeichnete Menschen, etwa Isaak, Rebekka und
Jakob, kann ich als solche nur in einem Begriff zusammenfassen, wenn ich in ihnen
etwas Gemeinsames entdecke, das Isaak zu Isaak, Rebekka zu Rebekka und Jakob zu
Jakob macht. Das nun ist der Umstand, daB ich in jedem von ihnen eine eigene,
unverwechselbare Art von Mensch-sein feststelle, so daBl ich jeden von ihnen
begrifflich als eine eigene Variante der menschlichen Natur sehen kann. Ich abstrahiere
jeweils von dem, was ihre personliche Einmaligkeit ausmacht (das typisch «Isaakische»
usw.), und achte nur noch auf das, was darin allgemein ist: eine unverwechselbare, fiir
sich existierende Variante der menschlichen Natur zu sein, oder anders gesagt: eine
einmalige menschlich Seinsunvollkommenkeit darzustellen. Das ist es, was einen
Menschen zur Person macht und unseren Begriff Person ergibt. Dieser Begriff ist aber
auf Gott nicht anwendar. Fir den Begriff Person, der auf das Person-sein von
Menschen gemiinzt ist, ist das «fiir sich sein» wesentlich; ob [saak und Rebekka Mann
und Frau sind, ob dJakob ihr Kind ist, ist fiir ihr Person-sein unerheblich. Bei den
sogenannten Personen Gott Vater, Sohn und Geist ist es vGllig entgegengesetzt. Schon
die Namen besagen, daBB hier jeweils nicht von einem «fiir sich sein», sondern von

einem «bezogen sein auf», also ein «nicht fiir sich sein» die Rede ist. Vater-sein ist

19. Jo. 1,18: «Niemand hat Gott je gesehen, aber der Eingeborene Gott, der am Herzen des Vaters ruht,
hat ihn offenbart.»



228 JAN LOUIS VAN DIETEN

bezogen sein auf einen Sohn und umgekehrt, und einen Lebensatem gibt es nicht ohne
den, der ihn einhaucht, und den, der ihn atmet. Bei Isaak kann ich das Vater-sein, bei
Rebekka das Mutter-sein und bei Jakob das Kind-sein wegdenken, ohne daB sie fiir
mich aufhdren, Personen zu sein, bei Gott Vater, Sohn und Geist nicht?, Dies war
zwar fiir Griechen wie Lateiner in Florenz ein uraltes theologisches Axiom, das man in
die Formel «in Gott konstituieren die Beziehungen die Personen» gegossen hatte?l,
aber die lateinischen Theologen haben sich, wie wir sehen werden, trotzdem nicht von
dem auf den Menschen gemiinzten Begriff Person losen kdnnen.

Auch hier miissen wir feststellen, dafl so, wie man die Natur Gottes und die Natur
des Menschen nicht als zwei Naturen zahlen kann, eine géttliche und eine menschliche

Person ebensowenig zwei Personen ergeben. In beiden Fallen ist der gemeinsame

20. Ich meine: wo die Namen Vater, Sohn/Wort und Geist das einzige sind, was ich iiber die
sogenannten Personen in Gott wei3, kann ich sie beim Sprechen tiber Gott auf keinen Fall wegdenken, wenn
klar bleiben soll, daB ich iiber den gleichen Gott rede wie Christus. Ich spreche von den «sogenannten»
Personen in Gott, da diese Bezeichnung, sofern sie philosophisch gemeint ist, d.h. in der Bedeutung von
Hypostase bzw. «Tréger» der gottlichen Natur, irrefiihrend ist. Damit wird der Eindruck erweckt, daff das
Wort Person hier den gleichen philosophischen Begriff andeutet, wie wenn man es von einem Menschen
sagt. Das nun ist keineswegs der Fall. Da keine der gottlichen «Personen» fiir sich, sondern jede nur in der
Dreieinigkeit ist/existiert, kann man, wenn man in Gott unbedingt von einem «Trager» der gottlichen Natur
reden mochte, hochstens die Dreieinigkeit als solche so bezeichnen. «Person» von einem Menschen gesagt
heiBt: eine eigenstandige, d.h. fiir sich existierende, unverwechselbare, aber unwesentlich von allen anderen
abweichende Variante des Mensch-seins. «Person» von Vater, Sohn und Geist in Gott gesagt heift:
mitkonstituierende Komponente des nur als Beziehungsgeflecht aus diesen drei Komponenten existierenden
gottlichen Wesens. Das mag sich fiir alle, die mit dem scholastischen Verstéandnis des einen gottlichen Wesens
in drei Personen alt geworden sind, ketzerisch anhGren, aber es ist darauf hinzuweisen, da8 weder der Begriff
Wesen oder Natur Gottes, noch der Begriff gottliche Personen, noch die Zahlung von drei Personen in
irgendeiner Form in der Offenbarung zu finden ist. Daran andert auch nichts, dal Markos Eugenikos meinte,
iiber die Art des Unterschiedes zwischen Wesen und Person in Gott brauche man nicht zu reden, denn darin
sei man sich maglicherweise einig. DaB3 sie einfach verschieden seien, sei klar, namlich so wie Eigenes sich
vom Allgemeinen unterscheide und, wie der groBe Basileios an seinen Bruder Gregorios schrieb, wie das
Wesen des Menschen im allgemeinen Sinne und die Person bzw. die Hypostase (des Menschen) verschieden
seien. So wiirde es wohl auch Montenero halten. (S. AG, 267.20-29) Bei aller Verehrung fiir den groBBen
Basileios ist der Vergleich absolut falsch. Als «Personen» in der Bedeutung des griechischen mpdowmov
(Gesicht) oder des lateinischen persona (Maske, Erscheinungsbild) kann der Mensch als Kind Gottes in Vater,
Sohn und Geist die Bezugspersonen sehen, die allein fiir ihn das Heil verkorpern.

21. Vgl. die Aussage von Montenero in AG, 269.5-7: «Es ist nach allen griechischen wie lateinischen
Doctores die Beziehung, die allein bei den (inner)gottlichen Hervorgangen die Zahl der Personen bestimmt».
Ich zitiere diese Stelle noch einmal, lateinisch, in Anm. 49.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 229

Nenner nur Schein, und ein Zusammenzahlen verstoBt durch Aquivokation gegen ein
elementares Gesetz der Logik. Aber die Sinnlosigkeit der chalkedonensischen Spaltung
der Kirche in Mono- und Dyophysiten, die man auch Mono- und Dyoypostasiten
nennen konnte, ist nicht mein Thema.

Die Aufgabe, die ich mir gestellt habe, ist zu zeigen, daf§ falsche Verwendung der
Begriffe Wesen/Natur und Person auf dem Florentinum die Basis der Verteidigung des
Filioque bildeten. Bevor ich aber dazu iibergehen kann, mul ich noch auf einen
andersgearteten Denkfehler hinweisen, der fiir die Filioque-Doktrin mitverantwortlich
ist: die Uberbewertung der Bezeichnung Vater fiir die sogenannte erste Person der
Dreieinigkeit.

Gott-Vater war fiir die patriarchale Gesellschaft, in der Christus seine frohe
Botschaft iiberbrachte, fir das von ihm verkiindete Verhalinis von Gott zu den
Menschen sowie fiir das Verhaltnis von Gott Vater zu Jesus selbst als Gottes
Menschensohn das meist geeignete Bild. Es enthielt fiir seine Horer auBer der
Vorstellung des Ursprungs noch andere wichtige Komponenten wie Vaterliebe,
Bereitschaft, seinen Kindern zu verzeihen, Weisheit, Autoritat usw. Fiir das «Ursprung-
sein» war «Vater» nur eins von mehreren mdaglichen Bildern und ist, wie jedes
komplexe Bild, nur in dem Punkt zutreffend, den der Autor im Auge hat. In diesem
Fall heiBt das, daB das Ursprung-sein nur als Faktum angedeutet sein will, vdllig
losgelGst von der Art und Weise, wie ein irdischer Vater Ursprung seiner Kinder ist.
Dies nun scheinen schon die Vater insofern aus den Augen verloren zu haben, als sie
den innergottlichen Ursprung des Sohnes als Zeugung bezeichneten und sich wenig
darum kiimmerten, daf die Gegeniiberstellung dieser sogenannten Zeugung des
Sohnes als solcher und des Hervorgehens des Geistes im innergéttlichen
LebensprozeB nicht das geringste Fundament in der Offenbarung hat. Das Wort
«zeugen» kommt in keiner neutestamentlichen Aussage iiber die Dreieinigkeit Gottes
vor. Sofern der innergottliche LebensprozeB diesbeziiglich in der Offenbarung
angesprochen wird, geschieht das nur durch den Autor des Johannes-Evangeliums, der
schreibt: «Am Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war
Gott.» Hier wird das Vaterbild, wie mir scheint absichtlich, als ungeeignet vermieden
und ein geeigneteres, das dem geistigen Bereich entnommen ist, verwendet, um das
bei-Gott-sein und das Gott-sein des nach seiner Menschwerdung «der Eingeborene

des Vaters» genannten Christus zu bezeugen?2

22. Jo.1,1 und 1,14.



230 JAN LOUIS VAN DIETEN

Auf dem Florentinum hielt man es mit den Vatern. Gewil, man war sich
einigermaBen bewuBt, daB der Gegensatz zwischen «zeugen» und «hervorgehen» zu
wiinschen iibrig lieB. Montenero meinte, da man eigenlich das Wort «hervorgehen»
genauer definieren sollte, denn gezeugt werden sei auch ein Hervorgehen?3. Markos
Eugenikos erwiderte darauf nur, daB diese Bezeichnungen in der Theologie nun mal
Tradition seien und dal Zeugung propter nostrum generationis modum einfach besser
bekannt sei2%. Man hat es nicht fiir notig gehalten, diesen Punkt weiter zu erortern, und
diskutierte auf Basis der Terminologie zeugen und hervorgehen unbekiimmert weiter2s.

Die patriarchale Fixierung auf die Beziehung Vater-Sohn hatte zur Folge, daf} die
Beziehungen Vater-Geist und Sohn-Geist auf den zweiten und dritten Platz verwiesen
wurden, wie die Entwicklung der Theologie zeigt: zuerst kam der Arianismus, dann die
Pneumatomachie. Die Vater-Sohn-Beziehung in Gott wurde als die erste und eine fiir
sich bestehende und, weil angeblich deutlich, nicht zu hinterfragende gesehen. Gerade
deswegen konnte man in der lateinischen Kirche iibersehen, daB in einer
Dreierbeziechung von wesensgleichen Partnern eine vorgegebene eigenstandige
Zweierbeziehung unmaglich ist, wenn der dritte Partner den beiden anderen ebenbiirtig

sein soll.

23. AG, 253.14-32. Der Forderung Monteneros kann man nur zustimmen. Dafiir, dal «gezeugt werden»
auch ein «hervorgehen» sei, bringt er vor: et in sacra Scriptura vox ista processio non solum Spiritui Sancto,
sed etiam Filio tribuitur; nam loannes decimosexto capite: Exivi, inquit, a Patre et veni. Flir Montenero ist
anscheinend selbstverstandlich, daB dieser Text auch das innergottliche Gezeugtwerden andeutet, was
natiirlich keineswegs selbstverstandlich ist. Das a@ndert aber nichts daran, daf3 er richtig «gezeugt werden» als
ein «Hervorgehen» bezeichnet. Und die Antwort des Markos Eugenikos, «ich bin gekommen von» sei etwas
anderes als «ich bin ausgegangen von» war mehr als schwach. Montenero benutzt gelegentlich «zeugen» und
<hervorbringen» als Synonyme, z.B. AG, 268.1-5: Filium a Patre generari affirmavi idem esse ac dicere
Filium generari ab substantia Patris, ita ut persona sit id quod profert sive generat, und AG, 290.15 {.: Pater
generat et profert Filium. Aber das bringt ihn nicht weiter, da er in Gott nur Ursprungsbeziehungen annimmt
(s. AG, 267.2-4, 269.7 {. u. 15) und dabei dem Zeugen einen fiir ihn selbstverstandlichen Vorrang einrdumt,
wie wir noch sehen werden.

24. AG, 254.7-28. Wichtig ist fiir Eugenikos, daf8 das Hervorgehen des Geistes nicht mit Gezeugtwerden
gleichgesetzt werden kann. Das Aus-dem-Vater-Sein des Geistes steht dadurch dem des Sohnes
kontradiktorisch gegeniiber und reicht fiir die Unterscheidung der Personen. Wie manches andere hat er dies
nach dem Konzil in seinen Capita syilogistica adversus Latinos de Spiritus Sancti ex solo Patre processione
klarer hervorgehoben als in der Konzilsdiskussion. Ich beschrénke mich hier aber auf diese Diskussion.

25. Griechisch: yevvav und npoBdddery, lateinisch: generare und producere. Die Aktiva mpoBdiieiv und
producere werden aber gern vermieden mittels Satzkonstruktionen, die es ermaglichen, quasi als Passivum
von hervorbringen hervorgehen (gr. éknopedeoBay, lat. procedere) zu benutzen, das Jo. 15,26 entnommen
und in diesem Zusammenhang das einzige Wort aus der Offenbarung ist.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 231

Mit diesem Hinweis auf die patriarchale Pragung der Theologie des Urchristentums
will ich nicht irgendwelchem Feminismus als Zeiterscheinung, sondern nur dem
historischen Charakter der Offenbarung das Wort reden, die lautet: Das Wort ist Fleisch
d.h. Mensch, nicht Mann, geworden. Die Menschwerdung war nur als historisches
Faktum, d.h. raum- und zeitbedingt in die Mensch-heitsgeschichte eingebunden,
moglich. Das Wort aber konnte nicht Mensch werden als Abstraktion aus der Milliarden
zahlenden Vielheit der Menschen aller Zeiten; er konnte nicht zugleich als Jude und
Nichtjude, als Sklave und freier Mann, WeiBer und Schwarzer, Mann und Frau zur Welt
kommen. Christi Mann und Jude, weiBer und freier Mann sein war eine
kulturhistorisch bedingte Nebensachlichkeit, wie Paulos bezeugt: «Durch die Taufe in
Christus hat der Mensch Christus angezogen und ist er als Christ weder Jude noch
Hellene, weder Sklave noch freier Mann, weder Mann noch Frau»26. Das heif3t: unter
Christen spielt es keine Rolle, ob jemand Mann oder Frau ist, und wo es in der Praxis
von Bedeutung ist wie im frithen Christentum, ist es kulturhistorisch bedingt. Die
Praxis ist demnach den kulturhistorischen Umstanden anzupassen, und aufgrund des
Gebotes der Liebe darf die Kirche — und die Kirche ist das ganze Volk Gottes, nicht
nur der klerikale Kader —, wo es um Diskriminierungen geht, nicht hinterherhinken, wie
sie es z.B. in der Frage der Sklaverei oder des sozialem Engagements und sogar, was
ihre eigene Verfassung angeht, in ihren ureigensten Idealen Freiheit, Gleichheit und
Bruderschaft getan hat und tut. Auch in der Theologie sind Fehler patriarchalen
Denkens auszuraumen.

Zuriick zur Filioque-Diskussion auf dem Florentinum. Sie wurde, wie schon
angedeutet, fast zur Ganze von zwei Personen bestritten, Giovanni da Montenero auf
lateinischer und Markos Eugenikos, Bischof von Ephesos und Stellvertreter des
Patriarchen von Antiochien, auf orthodoxer Seite. Die Lateiner hatten die Rolle des
Angeklagten iibernommen und Montenero hatte sich vorgenommen zu zeigen, da die
orthodoxe Verurteilung des Filioque eine Verleumdung sei?’. Die Diskussion verlief

wenig systematisch. Ich fiihre die Argumente der Kontrahenten getrennt vor. Den

26. Gal. 3,27 .

27. AG, 250.15-19: Qui (sc. Montenero) ubi surrexisset, salutatione facta, interrogavit Graecos
disputatione concisa, qua ratione calumniarentur Spiritus Sancti ex Filio processionem. Dieser Satz ist
natlirlich nicht aus den offiziellen Konzilsakten, sondern aus den «Konzilstagebuchaufzeichnungen» des
proromischen Anonymus (Dorotheos von Mytilene [?]), die die Rahmenerzzhlung bilden, worin die Acta
graeca liberliefert worden sind.



232 JAN LOUIS VAN DIETEN

Angriff des Markos Eugenikos kann man folgendermaBen zusammenfassen: «Wenn die
Lateiner das Hervorgehen des Geistes aus dem Vater als ein Hervorgehen aus der
Vaterhypostase (aus der Person des Vaters) verstehen, miissen sie das aufgrund des
Filioque auch so tun. Sie nehmen dann aber zwei Urspriinge in Gott an, obwohl sie
selbst leugnen, daB es zwei Urspriinge in Gott geben kann. Verstehen sie es als ein
Hervorgehen aus dem Wesen des Vaters und also auch aus dem Wesen des Sohnes,
das ein und dasselbe ist, nehmen sie flir Vater und Sohn ein anderes Wesen als flir den
Geist an, namlich ein Wesen, das ursachliches Prinzip des Geistes ist, was gegen die
Wesensgleichheit versto8t»28. Gegen Monteneros These vom Wesen als principium
quo der Mitteilung des Wesens durch den Vater an den Sohn und durch Vater und
Sohn an den Geist argumentierte Eugenikos: «Was der Vater mit dem Sohn teilt, ist
das gemeinsame Wesen. Das Wesen ist aber nicht die Basis des Teilens, das ist das
Personliche, die Vaterschaft. Sie ist die Beziechung zum Schn und das Prinzip, und sie

ist nicht, wie das Wesen, den drei Personen gemeinsam»2%, Gegen die Unterordnung

28. Ich habe hier folgende Stellen zusammengefaBt: AG, 260.21-25: «<Wenn man sagt ‘aus dem Vater’
verstehen Sie darunter, dafB er ‘aus der Person des Vaters’ ist, und wenn man sagt ‘aus dem Sohn’, daB er
‘aus dessen Person’ ist, und wenn ‘aus beiden’, da er ‘aus beider Person’ ist? Antworten Sie!» Ein «ja» ware
fiir Eugenikos ein eindeutiges Bekenntnis zu zwei Prinzipien in Gott. AG, 287.27-34: «Das gemeinsame
Wesen von Vater und Sohn, das numerisch ein und dasselbe ist, nennen Sie Ursache und Prinzip des HL
Geistes, und zwar in dem Sinne, daB dieser daraus hervorgeht. Das zeigt, daBl das Wesen des Hl. Geistes
verursacht ist, denn in die Dreifaltigkeit werden zwei einander entgegengesetzte Wesen eingefiihrt, ein
Wesen, das Ursache ist, und eins, das verursacht wird»; AG, 292.16-22: «Sie haben gesagt, da} das Wesen
von Vater und Sohn das gemeinsame Wesen der drei Personen ist. Dann sehe zu, ob es wahr sein kann,
daB die Person des Geistes aus dem gemeinsamen Wesen der drei Personen hervorgeht. Denn vorher haben
Sie gesagt, daB das gemeinsame Wesen von Vater und Sohn die Ursache des Geistes ist»; AG, 352.1-4: «Ist
es moglich, daB aus zwei Personen ein Prinzip (eine Ursache) wird? Ist das nicht aus zwei Personen eine
machen? Das ist die Lehre des Sabellios.»

29. AG, 293.15-19. In der naheren Erlauterung dieser Aussage war Markos Eugenikos dann aber nicht
sehr gliicklich. Montenero antwortete ihm: «Was dem Sohn mitgeteilt wird (Quod communicatur Filio), ist
das Wesen, denn in der Person des Vaters gibt es nur Wesen und Vaterschaft. Die Person aber als das Eigene
(lat. proprietas = die eigentlimliche Beschaffenheit, Eigenheit) wird nicht mitgeteilt. Da Person und Wesen
eins sind, folgt, da8 wenn der Vater mit dem Sohn teilt (si Pater communicat cum Filio), er nur durch das
gemeinsame Wesen mit thm teili» (AG, 293.20-26). Von seiner iiblichen Terminologie abweichend spricht
Montenero hier auf einmal und ausnahmsweise nicht von «mitteilen an» (communicare mit Dativ), sondern
von «teilen mit» bzw. «gemeinsam haben» (communicare cum). Zwar bedeutet communicare mit Dativ im
klassischen Latein auch «teilen mit», «gemeinsam haben», aber da Montenero es mehr als einmal mit dare
plus Dativ gleichsetzt und, wie wir weiter unten sehen werden, die Bedeutung «mitteilen an» ein Grundpfeiler
seiner Trinitatstheologie ist, muBl hier das an zweiter Stelle stehende communicare cum als Ergebnis des



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 233

des Hervorgehens des Geistes unter die Zeugung des Sohnes: «Man kann dem Geist
nicht einen Rang oder eine Folgenummer zuteilen. Es gibt in Gott nicht erstes, zweites

und drittes und auch nicht eins, zwei und drei, sondern nur eins, eins und eins und ein

communicare mit Dativ verstanden werden. Dies konnte Markos Eugenikos entgangen sein, da der
Dolmetscher griechisch immer nur das Wort komvwveiv (teilen mit), «gemeinsam haben» verwendete. Er
versuchte nun, seine Aussage iber das Teilen des Wesens durch Vater und Sohn auf Basis der
unterschiedlichen «Eigenheiten» der Personen (der Vaterschaft und der Sohnschaft) so zu erldautern: «Es ist
das gemeinsame Wesen, das der Vater mit dem Sohn teilt {lateinisch wird daraus: dem Sohn mitteilt); dieses
ist numerisch ein und dasselbe, wird aber von uns gedanklich geteilt in Vater und Sohn und Hl Geist, und
darum sagen wir gelegentlich das Wesen des Vaters, das Wesen des Sohnes und das Wesen des Geistes, und
wir verstehen darunter die jeweils genannte Person» (AG, 293.27-294.1). Obgleich Montenero nur wenige
Minuten zuvor erklart hatte: «Vaterschaft und Wesen sind im Vater nur gedanklich verschieden, aber realiter
eins» (AG, 293.7-9), greift er jetzt seinen Kontrahenten an, weil dieser genau das gleiche tut, indem er Vater
und Wesen, Sohn und Wesen, Geist und Wesen nicht realiter unterscheidet. «Ich folgere hieraus», hélt er
Eugenikos vor, «daB das in allem das Gegenteil ist von dem, was Sie bisher gesagt haben, namlich daB das
Wesen in drei Personen geteilt wird. Die Folgerung ware, da8 das Wesen, das dem Sohn und dem Geist
mitgeteilt wird, nur gedanklich, aber nicht wirklich mitgeteilt wird, was absurd sit. Wir sagen, daB das Wesen
wirklich {mit)geteilt wird und Vater, Sohn und Geist gemeinsam ist (communicari ac communem esse) und
daB, wenn jede Person das Sein nur im Denken hatte, sie auch nur im Denken verschieden waren» (AG,
294.4-13). Markos Eugenikos hat anscheinend nicht gleich durchschaut, da3 Monteneros Gleichsetzung der
einzelnen Personen mit dem Wesen einerseits und sein realer Unterschied zwischen den Personen anderseits
darauf beruhte, daB er keine absolute Mitteilung des Wesens durch den Vater an den Sohn und durch Vater
und Sohn an den Geist annimmt, sondern, wie wir noch sehen werden, jeweils Abstriche macht. Er erwidert
denn auch nur: «ch habe nicht gesagt, daB die Personen nur gedanklich verschieden sind, sondern daf} bei
jeder Person die Eigenheit zusammen mit dem Wesen verstanden wird. Das unterscheiden wir von den
Personen und nennen es Wesen. Damit wollen wir andeuten, da3 die Person des Sohnes aus der Person
des Vaters ist, und so denken wir uns die Personen, und nicht so, daB3 wir die Personen selbst nur gedanklich
unterscheiden. Das habe ich iiberhaupt nicht gesagt» (AG, 294.14-22). Diese Aussage laBt an Klarheit sehr
zu wiinschen librig. «Das» in «Das unterscheiden wir usw.» laBt sic weder im griechischen, noch im
lateinischen Text auf irgendein Wort oder einen Satzteil im vorausgehenden Passus beziehen. Diese
Unklarheit ist wohl kaum den Konzilsprotokollanten vorzuwerfen, sondern ihr liegt wohl unklares Denken
des Eugenikos zugrunde. Auch er verliert hier aus den Augen, daBl jeder Versuch, sich unter Wesen Gottes
etwas vorzustellen, das nicht konkret das Vater-, Sohn- und Geist-sein Gottes beinhaltet, nichts mehr mit
dem dreieinigen Gott zu tun hat. Montenero war aber anscheinend mit dieser Antwort zufrieden und sagte
«Ich auch nicht» (AG, 294.23). Das stimmt nur in sofern, als er seinen oben zitierten Satz abgeschlossen
hatte mit der These: «Aber von den anderen Personen ist er {der Vater) realiter verschieden» (AG, 293.9
). Er sah offensichtlich kein Problem darin, wie A, B und C jeder fiir sich mit D realiter identisch und
zugleich untereinander realiter verschieden sein konnen (s. dazu unten Text nach Anm. 45). Montenero und
Markos Eugenikos scheuten sich offenbar beide zu sagen, dal jede der gottlichen Personen nicht realiter mit
Gott identisch sei. Sie fiirchteten wohl die Konsequenz: «Gott Vater ist nicht Gott», nicht sehend, daB «Gott»
hier eine andere Bedeutung hat als im Satz «Gott Vater ist Gott». Im ersten Fall heit «Gott» das einmalige



234 JAN LOUIS VAN DIETEN

Wesen. Zeugen und Hervorgehen sind nicht der Natur, sondern den Personen eigen.
Ein Hervorgehen des Geistes aus Vater und Sohn ist demnach ein Hervorgehen aus
zwei Personen, die also zwei Prinzipien und zwei Ursachen sind»0,

Nun zu Montenerodl. Dieser hat in der Diskussion nirgendwo systematisch
ausgefiihrt, wie er sich die Dreieinigkeit denkt32 Es laBt sich aber aus seinen
Begriffsdefinitionen und Widerlegungsversuchen zu den Angriffen seines Widersachers
zweifelsfrei rekonstruieren und Punkt fiir Punkt belegen. Das werde ich jetzt tun. Wenn
jemand die scholastische Art, wie im folgenden iiber Gott gesprochen wird, als
respektlos bezeichnen will, werde ich ihm nicht widersprechen; ich muf} aber referieren,
was ich kritisieren will.

Fiir Montenero ist das gemeinsame Wesen und Sein der sogenannten drei
gottlichen Personen ontologisch primar im Vater, der es dem Sohn mitteilt, und
sekundar in Vater und Sohn, die es dem Geist mitteilen. Der Sohn empfangt Wesen
und Sein vom Vater, der Geist von Vater und Sohn33,

Im Vater gibt es das Eigene, die Vaterschaft, und das Gemeinsame, das Wesen, die
aber eine Realitat sind34. Da das Wesen Gottes fiir Montenero ein Abstraktum ist35, ist

Wesen Gott, das Vater, Sohn und Geist ist, und der Satz besagt nur, da der Vater nicht die Dreieinigkeit
ist. Im zweiten Fall wird «Gott» analog zum Wort «Mensch» und anderen Kategoriebezeichnungen
verwendet, und der Satz besagt, daB der Vater Gott ist, da er mit Sohn und Geist der dreieinige Gott ist.
Sowohl Montenero wie Eugenikos begehen den Fehler, nicht korrekt mit den Begriffen «reale Identitédt» und
«gedanklicher Unterschied» umzugehen, da sie die Komplexitdt einer real existierenden komplexen
Wirklichkeit flir nur gedanklich existent erkldren, um die in thren Augen sonst gefahrdete existentielle Einheit
nicht in Frage zu stellen. Vgl. dazu Anhang 2, Ende.

30. AG, 351.1-9.

31. Dieser wird vom in Anm. 27 genannten Tagebuchautor als optimus theologus (AG, 27.27) und
philosophus Latinorum et dialectice peritissimus (AG, 250.14 {.) qualifiziert.

32. Zu der einzigen einigermaBen systematischen Darlegung durch Montenero, die dieser auf der achten
Sitzung vortrug, zu der Markos Eugenikos nicht mehr erschienen war und auf der die Byzantiner auf weiteres
Diskutieren verzichteten, s. Anhang 3.

33. Dies belegen viele Stellen, die schon in anderem Zusammenhang zitiert werden (s. auch Anhang 4).
Zusammenfassend formulierte Montenero diese Ansicht in seinem in der vorigen Anmerkung erwahnten
Vortrag. Dort heiBt es: hanc essentiam (divinam) cum Pater generando communicet Filio, quatenus est Filio
communicabilis, Filius vero eam accipiat ut sibi communicabilem, eandemque communicet Sancto Spiritui
ut communicabilem ipsi ab ipso Filio (AG, 396.3-8).

34. AG, 293.6-10: «Im Vater ist die Vaterschaft und das den Personen gemeinsame Wesen; die Person
des Vaters wird nur gedanklich von der Vaterschaft oder dem Wesen unterschieden, von den anderen
Personen aber realiter»; AG, 290.10-12: «<Der Name Vater deutet das Wesen und die Beziehung an, aufgrund
welcher dieses Wesen oder diese Person von einer anderen unterschieden wird.» (Vgl. Anm. 28.) Das hier



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 235

das so zu verstehen, daBl, wie die menschliche Natur in der konkreten menschlichen
Person verwirklicht ist, so auch das Wesen Gottes im Vater auf eine spezielle Weise
Wirklichkeit ist. Der Vater teilt kraft der Zeugungsfahigkeit (vis generand), die im
Wesen enthalten ist, durch Zeugung dieses Wesen dem Sohn mit, aber nicht absolut,
d.h. nicht mit der Zeugungsfahigkeit, da sonst auch der Sohn zeugen wiirde (sic}) und
die Vaterschaft das Eigene des Vaters ist3.

Im Sohn gibt es das Eigene, die Sohnschaft, und das gemeinsame, das Wesen. Auch
diese bilden eine Realitat. Im Sohn ist Wesen und Sein Gottes also auf eine andere
spezielle Weise Wirklichkeit als im Vater3”. Denn gemaB dem zum Vater Gesagten teilt
dieser dem Sohn das Wesen nicht absolut mit, namlich nicht mit der zum Wesen
gehorigen Zeugungsfahigkeit, die sonst den Sohn zum Zeugen befahigen wiirde,
wodurch die Vaterschaft nicht mehr das Eigene des Vaters ware. Der Sohn empfangt
aber Wesen und Sein vom Vater so vollstandig, als es ihm mitgeteilt werden kann, d.h.,
sofern es mitteilbar und mit der Sohnschaft vereinbar ist. Die im Wesen, so wie es im

Vater ist, verankerte Fzhigkeit zum Hervorbringen (des Geistes), die potentia

vom Vater Gesagte gilt mutatis mutandis fiir die anderen g6ttlichen Personen: «Die Person besteht aus dem
gottlichen Wesen und dem Eigenen (der Eigenheit, ihrer eigentiimlichen Beschaffenheit), und darum ist sie
nichts anderes als Wesen und Eigenheit; und diese, Wesen und Eigenheit, sind in Wirklichkeit eins.» (AG,
294.33-295.4). Vgl. noch AG, 266.21-26: «Wir aber sagen, dall Wesen und Person oder Hypostase in der
Sache eins sind, aber verschieden in unserem Denken, so daB die Person aus dem Wesen und der Eigenheit
besteht.»

35. AG, 283.23: Essentia (sc. divina) est nomen abstractum. Vgl. Anm. 41.

36. AG, 290.15-25: «Der Vater zeugt den Sohn; aber dieses Wesen (d.h. das Wesen Gottes in absolutem
Sinne, wie es nur Vater ist, s. AG, 290.1-12; vgl. AL, 152.21 {.) wird dem Sohn nicht mitgeteilt. Darin liegt
euer Irrtum. Wenn wir sagen, daB3 das Wesen des Vaters dem Sohn mitgeteilt wird, verstehen wir das nicht
so, daB auch der Sohn zeugen wiirde. Darum sagen wir, dal das Sein (sc. des Vaters = das Wesen, wie es
im Vater ist, s. AL, 152.23: prout esse quod habet in Patre) nicht mitgeteilt wird, weil die Folge ware, da3
auch der Sohn zeugen wiirde. Dieses Wesen, absolut genommen, als Vermogen zu zeugen (vis generandi),
ist das Prinzip wodurch (der Vater zeugt) und es ist das, was dem Sohn vom Vater mitgeteilt und gegeben
wird, aber nicht im absolutem Sinne.» Montenero verheddert sich hier offenbar in seiner Unterscheidung
zwischen dem Wesen des Vaters im Sinne von quidditas, das, was den Vater zum Vater macht, und dem
Wesen des Vaters im Sinne von «gottliche Natur», dessen Trager der Vater ist. Beide miissen realiter eins
sein, aber eine unterschiedliche reale Funktion erfiillen. Als Vaterperson mufl der Vater Subjekt der Zeugung
sein, aber die Zeugung muB3 durch das gemeinsame Wesen geschehen, damit er, wie wir sehen werden, in
diesem Wesen auBer der vis generandi auch eine potentia productiva verankern kann, die mit oder in dem
Wesen dem Sohn mitgeteilt wird, damit dieser zusammen mit dem Vater den Geist hervorbringen kann.

37. Siehe das in Anm. 33 Gesagte. «Sohnschaft» heit bei Montenero filiatio (zB. AG, 290.30; AL,
152.29), gr. viorng



236 JAN LOUIS VAN DIETEN

productiva ist mit dem Eigenen des Sohnes nicht unvereinbar und also im Wesen, wie
es dem Sohn mitgeteilt wird, enthalten38, Es stellen sich hier zwei Probleme, zu denen
sich Montenerc nicht zuBert. Erstens sagt er nicht, ob man im Wesen Gottes als
Pendant zur Zeugungsfahigkeit auch die Moglichkeit gezeugt zu werden annehmen
muB. Die Zeugungsfahigheit kann nur das Eigene des Vaters, die Vaterschaft, erklaren,
nicht aber das Eigene des Sohnes. Zweitens sagt Montenero nicht, welches Kriterium
ihn auf die Vereinbarkeit von Sohnschaft und Prinzip sein des Geistes schlieBen l&Bt.

Vater und Sohn teilen aufgrund der im gemeinsamen Wesen enthaltenen potentia
productiva durch Hervorbringung dieses Wesen dem Geist mit, aber auch das
selbstverstandlich nicht absolut, sondern ohne die potentia productiva, wodurch sie

Prinzip des Geistes sind3®. Sie handeln dabei als ein einziges Prinzip40.

38. AG, 290.26-30: «Nun aber wird in der Zeugung vom Vater im Hinblick auf den Schn alles mitgeteilt
auBer der Vaterschaft bzw. der Eigenheit, weil die nicht mitgeteilt werden. Prinzip sein des Geistes ist aber
nicht im Streit mit der Sohnschaft»; AG, 290.34-291.1: «Was im Vater Prinzip des HL Geistes ist, steht nicht
im Gegensatz zur Beziehung oder der Eigenheit des Sohnes»; AG, 394.36-395.5: «Der Sohn bringt den Geist
nicht von sich aus hervor, sondern empfangt dies bei seiner Zeugung vom Vater, und indem er vom Vater
die Kraft und die Natur in sich hat, bringt auch er den HI Geist hervor, nicht urspriinglich (in erster Instanz,
lat. principaliter), wie der Vater, denn er ist die Wurzel und die Quelle der Gottheit.»

39. AG, 290.30-34: «Der Vater hat also durch die Zeugung mit dem Sohn das Wesen selbst gemeinsam,
und dieses ist das Prinzip, wodurch er ihm das ‘Prinzip des Geistes Sein’ mitteilt»; AG, 291.1-7: «Dieses
Wesen (das principium per quod) folgt (bei der Mitteilung) nicht gemé@B dem gemeinsamen und absoluten
Sein, so daf} es principium quod ist, und aufgrund dieser Betrachtung wird es Vermogen zum Hervorbringen
(potentia productiva) genannt und heiBt es dem Sohn mitgeteilt. Und daraus folgt nicht, daB es (zugleich)
ein verursachendes und verursachtes Wesen ware. So iiberliefern und erklaren es alle Doctores (!).» Ich habe
mich bei der Ubersetzung dieses etwas unklaren Satzes so nahe wie mdglich an den lateinischen Wortlaut
gehalten. Die griechische Ubersetzung bietet so, wie sie iiberliefert ist, ohne Korrektur einen grammatikalisch
unmoglichen Satz. Als einfachste Korrektur erscheint es, vor goriv (Z. 3) ein vielleicht ausgefallenes @¢ zu
erganzen. Zum besseren Verstandnis hilft aber der griechische Text nicht. In den AL, 152.24-31, heif3t es:
Ista essentia sic absolute, prout potentia generandi, illa est principium quo et est id quod communicatur a
Patre ipsi Filio, sed non secundum esse absolutum; modo in generatione Patris respectu Filii omnia
communicantur cum essentia, que sunt in Patre excepto esse paternitatis seu proprietatis, quia hoc non
communicatur; esse principium Spiritus Sancti, quia est principium Spiritus in Patre, non repugnat filiationi
seu proprietati Filii. Sic non sequitur, quod aliquo modo sit causata vel causet. Hoc modo omnes doctores
Latini dant hunc intellectum. Die allgemeine Erorterung Monteneros beziiglich des Wesens als principium
quod und principium quo {per quod) 1aBt keinen Zweifel daran, da} er die potentia productiva, wie die vis
generandi, im gemeinsamen Wesen von Vater und Sohn verankert, das auch dem Geist mitgeteilt wird, aber
wiederum nicht in absolutern Sinne, sondern nur insofern es noch mitteilbar ist, d.h. ohne die vis generandi,
die durch die Zeugung realisiert wurde/wird, und ohne die potentia productiva, die durch das Hervorbringen
des Geistes selbst Wirklichkeit wurde/wird, so dal} beide im Wesen Gottes, wie es im Geist ist, nicht mehr



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 237

Im Geist gibt es das Geist-sein und das gemeinsame Wesen, natlirlich auch wieder
als eine Realitdt. Im Geist ist das Wesen Gottes demnach auf eine dritte spezielle Weise
Wirklichkeit. Denn gemaB dem zum Vater und zum Sohn Gesagten konnen im Wesen,
wie es im Geist Wirklichkeit ist vis generandi und potentia productiva nicht enthalten
sein, da sie nun beide realisiert sind. Montenero auBert sich auch hier nicht zur Frage,
ob parallel zur potentia productiva als Erklarung fiir das Eigene des Geistes die
Maoglichkeit des Hervorgehens angenommen werden muf.

Diese auf Rechtfertigung des Filioque zugeschnittene Interpretation des
Geheimnises der Dreieinigkeit enthalt die bereits erwahnten grundsatzlichen

als potentiae vorhanden sein konnen. DaB ich hier «wurde» und «wird» nebeneinandersetze, soll andeuten,
daB ich zwar Montenero nicht unterstellen will, daB er Zeitliches in Gott hineinprojiziert, wohl aber, daf} er
von einem ontologisch abgestuften Mitteilen des gottlichen Wesens spricht, das in absolutem Sinne nur im
Vater ist, der das Wesen selbst und davon nur gedanklich zu unterscheiden ist (AG, 395.5-9).

40. Es lag Montenero natiirlich alles daran, dies immer wieder zu betonen, denn er stimmte seinem
Diskussionsgegner zu, daf es in Gott nur ein Prinzip geben konne. So z.B. AG, 260.30-34: «Wenn wir aber
sagen, dab der Geist aus beiden ist, meinen wir das so, daf der Geist von einem Prinzip ist, da der Vater
das Hervorgehen des Geistes dem Sohn mitteilt»; AG, 261.14-17: «Da das Wesen von Vater und Sohn das
gleiche ist und es des Vaters ist (dem Vater eigen ist) hervorzubringen, ist das auch des Sohnes (ist das auch
dem Sohn eigen), so da der HL. Geist von einem hervorgebracht wird»; AG, 394.14-19: «Die Worte des
hl. Basilius besagen in aller Deutlichkeit, da der HIl. Geist das Sein vom Sohn hat wie vom Vater; wir
bekennen uns zu einer Ursache von Sohn und Geist, dem Vater, so daB der Sohn principaliter
{hauptursachlich, ururspriinglich?) vom Vater den Geist hervorbringt»; AG, 395.26-396.1: «Also gemal dem
einen Atmungs- und Hervorbringungsvermogen (lat. virtus spirativa und producendi vis) zweier Personen
sind sie nicht zwei ‘Atmer’ (spiratores) und zwei Ursachen, sondern weil es (das Vermdgen zu atmen und
hervorzubringen) numerisch eins ist, ist es nach unserem Verstandnis zwar urspriinglich im Vater, von dem
aber der Sohn es hat, und aufgrund dieses Vermogens heifen Vater und Sohn ein Prinzip, und nicht
aufgrund einer Vermischung der Personen.» Schon diese Formulierungen zeigen, wie schwer sich Montenero
tut, Vater und Sohn halbwegs plausibel zu einem Prinzip zu machen. Aber zur Unhaltbarkeit dieser These
spater. Hier mochte ich nur darauf hinweisen, daBl der an zweiter Stelle zitierte Text ein Beispiel der
Fixierung auf das Vaterbild ist. Ersetzt man in diesem Text «Vater» durch «Prinzip» (was ein Philosoph tun
sollte), sieht jeder sofort, da man genau so gut sagen kann «Weil das Wesen des Prinzips (des Vaters) und
des aus diesem Prinzip Hervorgehenden (des Geistes) das gleiche ist, und es des Prinzips (des Vaters) ist
hervorzubringen (zu zeugen), ist es auch des aus dem Prinzip Hervorgehenden (des Geistes)
hervorzubringen (zu zeugen)», woraus dann zu folgern ware, da der Sohn von einem gezeugt wird, ndmlich
von Vater und Geist mit vereinter vis generandi. Absurditédten lassen sich leider am besten widerlegen, indem
man den Finger auf die Wunde ihrer Absurditat legt. Mancher mag meine Widerlegung ad hominem als
respektloses Reden iiber Gott empfinden; ich rede aber nicht iiber Gott, sondern stelle den Unsinn, den
Montenero iiber Gott von sich gibt, an den Pranger.



238 JAN LOUIS VAN DIETEN

Denkfehler, und diese sind fiir die Begriindung und Verteidigung des Filioque
unverzichtbar.

Der erste Fehler ist das Operieren mit dem Abstraktum «Wesen Gottes».
Montenero laBt keinen Zweifel aufkommen, daB er damit arbeitet. Das Wesen Gottes
kann fiir ihn deswegen nicht Subjekt der Zeugung in Gott sein, weil es ein Abstraktum
ist¥. Was er genau unter diesem gedanklich von den Personen {einzeln wie
gemeinsam) losgelosten Wesen versteht, hat er nirgends klar gesagt, aber aus einigen
AuBerungen kann man folgern, daB er dabei an Einheit, Schopfer-sein, Allmacht usw.
denkt42. Das eigentlich Wesentliche ist fiir ihn also nicht die Dreieinigkeit als solche, da

er das Wesen in den Personen getrennt verwirklicht sieht43. Freilich unterscheidet er

41. AG, 268.8-11: «Das gottliche Wesen... ist nicht das, was zeugt, weil es nicht das suppositum (den
«Trager» des Wesens, die Person) andeutet; es handeln die supposita (actiones sunt suppositorum), und
Prinzip(-sein) ist etwas Eigenes (eine Eigenheit), wie alle Philosophie lehrt»; AG, 283.22-25: «Weil ‘Wesen’
ein abstrakter Begriff und kein suppositum ist {wortlich: nichts darunter Gestelltes, d.h. kein ‘Wesenstrager’,
worin das Wesen realiter existiert), darum ist es unmoglich, dem Wesen das Zeugen zuzuschreiben.»

42. AG, 294.29-33: «.. so daB es keine drei Wesen gibt, auch wenn wir drei unterschiedliche Personen
annehmen; hierin (im Wesen) sind sie aber eins, ein Gott, ein Schopfer»; AG, 283.17-23: «Die Natur ist
numerisch ein und dieselbe in Vater, Sohn und Geist, und so unterscheiden sie sich nur darin, da der Vater
Vater ist und der Sohn Sohn (sic! Der Geist wird nicht mehr erwahnt!). Wir sagen aber, daf in Gott Weisheit,
Giite und Macht geteilt werden (bzw. gemeinsam sind), weil sie gleich sind.» Dal Montenero die Einheit als
im Wesen enthalten bezeichnet und sie der Dreiheit der Personen gegeniiberstellt, zeigt, daB er das eine
Wesen Gottes in die Dreizahl der Personen und die abstrakte Einheit des Wesens auflost. Dadurch macht er
es sich selbst unmoglich, die Einheit in der unauflGslichen Verbundenheit von Vater, Sohn und Geist zu
sehen, die nur in ihrem «Aufeinanderbezogensein» existieren und nur zusammen der lebendige Gott sind.
Zu seiner Entschuldigung kann man allerdings anfiihren, daB8 das ungliicklich formulierte Dogma vom einen
Wesen in drei Personen dazu Vorschub leistet.

43. Das geht aus seiner Ausdrucksweise eindeutig hervor. Der Vater teilt das gottliche Wesen und Sein
dem Sohn mit, der Sohn empfangt Wesen und Sein vom Vater, item der Geist von Vater und Sohn, und
jeweils ist es nicht Wesen und Sein im absoluten Sinne, sondern abziiglich des jeweils in Sohn und Geist
realisierten Vermogens, Wesen und Sein weiterzugeben; nach der ersten Mitteilung also abziiglich der vis
generandi nach der zweiten abziiglich der potentia productiva. Dall dieses Mitteilen des Wesens mit dem
Prinzip «die Beziehnungen konstituieren die Personen» (relationes constituunt personas) nicht in Einklang zu
bringen ist, hat Montenero offenbar nicht gesehen oder nicht sehen wollen. Mitteilen kann man nur, was
man hat. Der Vater hat in Monteneros Philosophie Wesen und Sein dadurch, daf in ihm in der Vaterschaft
das Wesen Gottes Wirklichkeit ist (s. AG, 293.6-10). Der Vater hat aber nach dem Bezogenheitsaxiom kein
Wesen und Sein, ohne dal es den Sohn gibt, denn Vaterschaft ohne Kind ist undenkbar und unméglich. Der
Begriff «Vaterschalt» ist mit «Zeugung eines Kindes» gleichzusetzen, es schlieBt also das Kind ein.

Es hilft nichts zu sagen, da es hier um ein ewiges Zeugen geht. Auch eine ewige einseitige
Seinsabhangigkeit des Sohnes ist undenkbar. Der Vater existiert ohne Sohn ebensowenig wie umgekehrt,



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 239

in den einzelnen Personen das Eigene und das Wesen nur gedanklich und erklart beides
zu einer Realitat, aber das 1aBt sich nicht mit dem von ihm anerkannten realen
Unterschied zwischen den Personen in Einklang bringen44. Beides kann nicht zugleich
wahr sein. Montenero begeht den Fehler, mit einem angeblich nur gedanklichen
Unterschied eine Realitat erklaren zu wollen, was niemals moglich ist4. Wenn A=D,
B=D und C=D, miissen, solange man das Denken auf die Ungleichheit von Sein und
Nicht-sein griindet, auch A, B und C untereinander identisch sein. Wo der Denkf{ehler
Monteneros liegt, 1aBt sich leicht zeigen. Zeichnen wir ein Dreieck D mit den Winkeln
A, B und C. Die Winkel A, B und C existieren nur im Dreieck D, sind aber nicht gleich
D. Auch umgekehrt kann man D nicht als realiter identisch mit A, B oder C
bezeichnen, aber ebensowenig kann man die Existenz von D von A, B und C trennen;
D existiert nur in der gegenseitigen Verbundenheit von A, B und C. Man bezeichnet
das Dreieck darum besser nicht mit einem eigenen Namen D, sondern lieber einfach
als ABC. Da Montenero ausdriicklich anerkennt, da3 das Eigene der Personen ein

«Bezogen-sein auf» ist, hdtte er sehen miissen, daB sie nur in ihrer gegenseitigen

und beide zusammen existieren ohne den Geist gleichfalls ebensowenig wie umgekehrt. Es kann also im
Vater kein Wesen und Sein geben, das er Sohn und Geist mitteilen konnte, da er nur im mit den anderen
geteilten Wesen existiert, oder m.a.W., da das Hervorbringen von Sohn und Geist sein und das Hervorgehen
aus ihm ihr Wesen und Sein ist. Montenero libertragt den kreatiirlichen Begriff Prinzip auf das «Innenleben»
Gottes. Prinzip sein heiBt fiir ihn, in irgendeiner Weise Sein verursachen. Sein mitteilen ist Sein dorthin
vergeben, wo es nicht von sich aus ist. Wer Sein empfangt, hat das Sein nicht «aus sich», es ist also
verursacht. Der Gott aber, den jeder Philosoph postuliert, ist nicht verursacht und hat nichts Verursachtes
in sich. Es hilft nicht, dieses Empfangen als ein ewiges Empfangen zu bezeichnen. Nicht nur ist in der
Ewigkeit eine Zustandsanderung (vom Nicht-haben zum Haben des Seins) undenkbar, da die Dimension der
Veranderung die Zeit ist; aber auch wenn man die Mdglichkeit eines ewigen Empfangens annimmt, bleibt es
ein empfangenes, ein verursachtes Sein, so daf allein das nicht empfangene Sein, das Montenero nur fiir
den Vater annimmt, dem Gottespostulat der Philosophie entspricht. Die Dreieinigkeitsphilosophie
Monteneros ist so nicht offenbart und, wie gesagt, nicht einmal mit dem auch von ihm anerkannten
Bezogenheitsaxiom vereinbar. Laut diesem Axiom hat der Vater das Sein (wenn man in dieser Terminologie
dariiber reden will) nicht weniger durch Sohn und Geist als umgekehrt. Nur in ihrer auch gedanklich
unauflgslichen und lebendigen Verbundenheit sind sie das eine und einzige nicht verursachte Sein, das wir
Gott nennen. Vgl. Anhang 4.

44. Hier die betreffende Aussage Monteneros: «Wir sagen, daB Wesen und Person in der Sache eins
sind, aber verschieden von einander in unserem Denken, so daB die Person aus dem Wesen und dem
Eigenen besteht. Da sie also im Denken verschieden sind, ist das Wesen den Personen gemeinsam, aber
nicht das jeweils Eigene. Und das ist so kraft des ‘Bezogenseins’» (AG, 266.21-29).

45. Vgl. Anm. 15 mit Anhang 2.



240 JAN LOUIS VAN DIETEN

Verbundenheit existieren, m.a.W., daB das, was eine Person und ihre Existenz
ausmacht, ihre Bezogenheit auf die beiden anderen ist, oder, anders gesagt: daB} ihr
Gott-sein Gott-sein in der Dreieinigkeit ist, in einem einzigen dreieinigen Wesen und
Sein, das nicht in einer Person denkbar ist, geschweige, dal man sich eine Person aus
Eigenem und Wesen zusammengesetzt denken konnte. Montenero glaubt, das zu
konnen, da er trotz Bekenntnis zum Axiom relationes constituunt personas an einem
abstrakten Begriff «Wesen Gottes» und am menschlichen Personenbegriff festhélt,
sowie an seiner philosophischen Idee, daf der abstrakte Begriff in Einzelwesen
(Hypostasen) realisiert zu denken ist. Da er das Filioque retten will, retten muB, bleibt
er blind vor der Offenbarung, in der Gott sich als das ewige Leben zu erkennen gibt,
das sich im Vater-, Sohn- und Geist-sein vollzieht. Aber dieses Wesen Gottes paBt
weder zum Filioque, noch zu Monteneros Philosophie, denn wie soll getrennte
Realisierung des Wesens Gottes im jeweils Eigenen der Personen diese Personen
ergeben, wenn das Wesen «Vater, Sohn und Geist» ist? Man kann doch nicht sagen,
der Vater bestehe aus Vaterschaft und dem Wesen, das heiB3t, aus der Vaterschaft und
der Dreieinigkeit von Vater, Sohn und Geist.

Monteneros Vorstellung vom Wesen Gottes enthdlt auch den Denkfehler, daB Gott
Vater Prinzip des gottlichen Wesens und Seins ist4. Dafiir bietet die Offenbarung
natiirlich keinen Anhaltspunkt, wohl aber einige Vatertexte. Wer aber Gott Vater zum
Prinzip der Existenz Gottes erklart, macht, seinem eigenen Postulat zuwider, nicht
mehr Gott zum letzten Grund und zu letzter Evidenz aller Dinge, sondern sucht in Gott
nach einem Prinzip und einer Erklarung fiir Gott. Dieses Prinzip kann dann natiirlich
nicht mit Gott identisch sein. Wer ein Sein ohne Prinzip allein dem Vater zuschreibt,
schreibt damit ihm allein das eigentliche Gott-sein zu, denn fiir Sohn und Geist bleibt
dann nur ein empfangenes Sein. Diese falsche Vorstellung setzt wieder den falschen
Personenbegriff voraus. Wie bereits gesagt, folgert Montenero aus der Feststellung,
daB das Wesen Gottes ein abstrakter Begriff ist, daB dieses nicht Subjekt der Zeugung
sein kann. Er begriindet das mit dem Axiom actiones sunt suppositorum, d.h. <handeln
konnen nur (die) Personen»#’. Dieses dem kreatiirlichen Bereich entnommene Axiom
ist aber auf das «Innenleben» Gottes nicht anwendbar. Der Grund, warum ein

Abstraktum, etwa die menschliche Natur, nicht handeln kann, ist, daB sie als

46. S. Anhang 3 (zu Anm. 32), Anfang.
47. Vgl. Anm. 41.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 241

Abstraktum nicht existiert, sondern nur im Denken, und zwar in einem Denken, das
absichtlich vom wirklichen Existieren abstrahiert. Zum Abstraktum «menschliche
Natur» gehort ein ebenso abstraktes Zeugen; realiter zeugen kann nur der realiter
existierende Mann. Handeln, wie es im genannten Axiom gemeint ist, tut Gott als
Schopfer, und das Schopfer-sein gehdrt sogar fiir Montenero zum Wesen Gottes?S,
Von einem solchen Handeln ist aber bei den sogenannten innergdttlichen Vorgangen
{dem Zeugen des Scohnes und dem Hervorbringen des Geistes) keine Rede, da es hier
nicht um Handlungen geht, die existierende Subjekte voraussetzten. Den Mann, der
zeugen, und die Frau, die gebaren kann, muB} es erst geben, ehe sie ein Kind in die
Welt setzen und dadurch Vater und Mutter werden konnen. In Gott gibt es keine
Handlungen, die Subjekte voraussetzen, nach eigenem Lippenbekenntnis auch nicht fiir
Montenero. Dieser bekennt sich, wie gesagt, ausdriicklich zum Axiom relationes
constituunt personas (die Beziechungen konstituieren die Personen), das heiBt: Person
sein in Gott ist ein «Bezogen-sein auf» und kein «Fiir-sich-sein»%. In Gott gibt es den
Vater nur zusammen mit dem Sohn und dem Geist, und zwar so, daB das Sein einer
jeden Person unabdingbare Voraussetzung (conditio sine qua non) fiir das Sein der
beiden anderen ist. Den menschlichen Vater gibt es vorweg als Person ohne
Vaterschaft, Gott-Vater ist ohne Schn und Geist nicht denkbar. Das Sein von Schn
und Geist ist logisch wie ontologisch nicht weniger Voraussetzung fiir das Sein des
Vaters wie das des Vaters fiir Sohn und Geist®0. Wer, wie Montenero, von Mitteilen
des Wesens und des Seins in Gott spricht, verrat, daf er die Tragweite des Axioms
«die Beziehungen konstituieren die Personen» nicht erfat und das Axiom <handeln
konnen nur die Trager des Wesens» auf der Basis eines falschen Personenbegriffs auf
Gott anwendet. Er vermochte sich nicht von der kreatiirlichen Vorstellung des Zeugens

zu losen. Er sieht auch in Gott Handlung und Ergebnis als zwei unterschiedliche

48. Vgl. Anm. 42.

49. AG, 269.5-8: Est vero secundum omnes Doctores tam Graecos quam Latinos relatio sola quae
multiplicat personas in divinis productionibus (quae vocatur originis); AG, 283, 18 f. Nulla re alia
distinguuntur (sc. personae) quam eo quod Pater sit Pater et Filius Filius. (Vgl. Anm. 42).

50. Wenn wir Ursprung und Prinzip als logisch und ontologisch primar und das, was entspringt bzw.
aus dem Prinzip hervorgeht, als sekundar empfinden oder denken, kommt das, weil wir immer Dinge im
Kopf haben, die unabhangig von ihrem Ursprung- oder Prinzip-sein existieren. Es ist aber nicht schwer
einzusehen, daB das nicht gilt, sobald wir uns auf die Beziehung als solche beschranken. Das Kind macht
genau so den Vater und die Mutter wie umgekehrt. Zur gegenseitigen Bezichung liefert jeder den gleichen

Beitrag, namlich conditio sine qua non (unabdingbare Bedingung) fiir diese Beziehung zu sein.



242 JAN LOUIS VAN DIETEN

Realitaten, die Handlung als das aktive und das Ergebnis als das passive Element, beide
in eigenstandigen Subjekten angesiedelt, bei der Zeugung also die Handlung im Vater,
das Ergebnis im Schn. Auf Gott angewandt geht aber diese Vorstellung ins Leere. In
Gott sind Sohn und Geist keine Ergebnisse von Handlungen des Vaters, sie sind ein
ewiger Akt des Vaters, oder besser: das Vater-sein in Gott ist ein ewiger Akt, der Akt
des Hervorbringens von Sohn und Geist, und Sohn und Geist sind keine passiven
Ergebnisse eines Handelns des Vaters, sondern sie sind in ihrem sich gegenseitig
bedingenden Hervorgehen aus dem Vater die beiden anderen konstituierenden
Elemente dieses einen Aktes, worin sich, um es mit den Worten des zitierten Axioms
zu sagen, Vater, Sohn und Geist gegenseitig konstituieren. Aber bleiben wir lieber bei
der Formulierung: im Vater-, Sohn- und Geist-sein vollzieht sich das ewige Leben
Gottes. In diesem Leben ist der Vater Prinzip von Sohn und Geist, und dieses Prinzip-
sein ist ein Teil dieses Lebensdl.

Man kann nun versuchen, Monteneros irrefilhrende Terminologie damit zu
entschuldigen, daB er nicht zugunsten philosophischer Prazision von iiblichen
Metaphern abriicken wollte, und wenn er sagt, der Vater teile das gottliche Wesen und
Sein durch die Zeugung dem Sohn mit, die Worte Vater und Sohn vorwegnehmend
benutzt und bei «mitteilen» das von Ewigkeit daraus resultierende «teilen mit» im Auge
hat52. Man kann weiter dafiir pladieren, bei seinen Aussagen immer sein prinzipielles
Bekenntnis zum Beziehungscharakter der Personen in Gott zu beriicksichtigen und sie
auf dieser Basis zu interpretieren. Man konnte ihm dann nur noch vorwerfen, daf er
sich als Philosoph unmiBverstandlicher hatte ausdriicken miissen, aber nicht mehr, daB
sein Trinitatsverstandnis grundfalsch sei. Aber auch diese @uBerste Konzession fiihrt zu
nichts. Denn um das Filioque zu retten, muBl Montenero sein Bekenntnis zum Axiom

relationes constituunt personas, wenn auch ohne es zuzugeben, verleugnen3,

51. Nicht ein «unbewegter Beweger» (Aristoteles), sondern nur die absolute Energie in einem echten
perpetuum mobile kann der Ursprung aller Bewegung sein.

52. Vgl. dazu folgende Aussage Monteneros: «Das was dem Sohn mitgeteilt wird {mit dem Sohn geteilt
wird) ist das Wesen, denn in der Person des Vaters ist, wie gesagt wurde, nichts anders als dieses Wesen
und die Vaterschaft (= das Wesen als Verwirklichung der vis generandj). Nicht mitgeteilt (mit dem Sohn
geteilt) wird das Eigene, d.h. das Subjekt (bzw. die Person des Vaters, der Zeugende). Da Subjekt (Person)
und Wesen eins sind, folgt, dal, wenn der Vater mit dem Sohn teilt (Gemeinsamkeit hat), er das nur tut
durch das gemeinsame Wesen» (AG, 293.20-27).

53. Fiir das Bekenninis s. Anm. 49. Es ist aber bezeichnend, da Montenero AG, 283.18 f., die
Erlauterung des Axioms darauf beschrankt zu sagen, daf8 die (drei) Personen sich nur dadurch unterscheiden,
daB der Vater Vater und der Sohn Sohn ist. Der Geist zahlt in der Erlauterung schon nicht mehr mit. In



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 243

Sehen wir uns die letzte Bastion an, wohin sich Montenero zurlickzog, um seine
These aufrechtzuerhalten, Vater und Sohn seien zusammen nur ein Prinzip des

Hervorgehens des HI. Geistes.

seinem «systematischen» Filioque-Bekenntnis (s. Anhang 3) sagt Montenero: «Der Vater ist also eine
wesentliche Hypostase (Person) und zeugt wesentlich den Sohn. Der Sohn wird gezeugt und ist auch selbst
eine wesentliche Hypostase. Sie sind zwar zwei Hypostasen, aber nur ein Gott und haben eine Natur» (AG,
395.10-14). Vater und Sohn sind fiir Montenero offenbar ohne den Geist denkbar, und zwar als ein Gott in
zwei Inhabern der gottlichen Natur. Es folgt dann nicht die Feststellung, da3 auch der Geist eine wesentliche
Hypostase sei, sondern der ungenaue Hinweis, mit ihm {d.h. mit dem einen Gott in den zwei Hypostasen
von Vater und Sohn) werde unzertrennlich auch der Hl. Geist gedacht (begriffen) {(AG, 395.15 f. cum quo
Spiritus Sanctus inseparibiliter intelligitur). Danach folgt die unklare Erlduterung, der Geist sei weder Vater
noch Sohn noch etwas Bezogenes (qui neque Pater est neque Filius, neque quidquam relativum: AG, 395.16
1.), womit der Bezogenheitscharakter der sogenanntern dritten Person der Dreieinigkeit geleugnet zu werden
scheint. Deutlicher hat sich aber Montenero in den Diskussionen geduBert. So AG, 351.13-19: «Der Vater
ist als Vater auf den Sohn bezogen, denn er ist der Vater des Sohnes; ebenso ist der Sohn auf den Vater
bezogen, denn er ist der Sohn des Vaters, und wenn es keinen Sohn gibt, kann es keinen Vater geben. Der
HL Geist ist aber per se weder auf den Vater, noch auf den Sohn bezogen, sofern sie Vater und Sohn sind.»
Auch hier klebt Montenero wieder am Vaterbild. Der «Vater» ist nicht mehr Prinzip des Sohnes als des
Geistes, und der Geist ist deshalb nicht weniger direkt auf den «Vater» bezogen als der Sohn. Auf die Frage
Monteneros «Meinen Sie nicht auch?» antwortete Markos Eugenikos leider mit «Ja» {AG, 351.20), da wohl
auch er sich nicht ausreichend vom menschlichen Vaterbild zu 16sen vermochte. Ohne den Geist gédbe es
den Vater als Prinzip in Gott genauso wenig wie ohne den Sohn, da sonst der Geist vom Axiom relationes
constituunt personas, d.h. von der Wesensgleichheit, von dem gleichermaBBen Wesentlich-sein fiir die
Dreieinigkeit, ausgeschlossen bliebe. Er ware keine «wesentliche Person» (substantialis hypostasis), und so
wird er von Montenero AG, 395.15, im Gegensatz zu Vater und Sohn, auch nicht bezeichnet. Auch auf den
Sohn ist der Geist per se bezogen, wie auch umgekehrt, und zwar durch den Unterschied zwischen dem aus
dem Prinzip Sein, das als Hervorgehen und dem, das als Gezeugtwerden bezeichnet wird. Gerade da3 Sohn
und Geist aus dem gleichen Prinzip hervorgehen, ohne gleich zu sein, zeigt, da sie durch den Gegensatz
im Gemeinsamen auf einander bezogen sind, genau so untrennbar miteinander verbunden und einander
entgegengesetzt wie Prinzip-sein und aus dem Prinzip Sein. So hat Markos Eugenikos es, trotz seines etwas
voreiligen «Ja» an dieser Stelle, sonst auch klar gesehen. S. Anm. 24. Montenero erkennt natiirlich auch trotz
seines ungliicklichen neque quidquam relativum eine Beziehung des Geistes zu Vater und Sohn an. «Denn
(lat. enim, gr. adda) den Geist als Geist», fahrt er fort (395.18 f.), «<mufl man auf den, der (ihn) atmet,
beziehen» (Spiritum enim ut Spiritum ad spirantem referri oportet). «Atmen» tun dann, nach ihm, Vater und
Sohn, die zwar zwei Personen, aber nur ein Spiraftor sein sollen (395.18-396.1; vgl. 351.21-31).
Offensichtlich wuBSte Montenero mit dem Beziehungscharakter des Geistes wenig anzufangen, da dieser aus
seiner Sicht bei der Konstituierung der Personen Vater und Sohn keine Rolle spielte. Er sicht denn auch kein
echtes Bezogensein von Vater und Sohn auf den Geist, sondern nur von dem Geist auf Vater und Sohn.
Diese Hilflosigkeit zeigt sich wenige Satze weiter noch einmal: «Der Vater ist Vater und nicht gezeugt; der
Sohn ist Sohn und gezeugt. Sie entsprechen Ursache und Verursachtem. Auf diese Weise miissen wir auch



244 JAN LOUIS VAN DIETEN

Markos Eugenikos insistierte immer wieder auf der Frage, ob Montenero «aus dem
Vater und dem Sohn» verstand als «aus der Person des Vaters und aus der Person des
Sohnes» oder als «aus der Natur von Vater und Sohn». Im ersten Fall wiirde
Montenero sich selbst widersprechen, da er sich dann zum Prinzip-sein von zwei auch
flir Montenero realiter voneinander verschiedenen Personen, d.h. zu zwei Prinzipien
bekennen wiirde, selbst aber die Moglichkeit von zwei Prinzipien in Gott ausschlo854
Im anderen Fall ware der Geist nach Ansicht des Eugenikos ein Produkt des
schopferischen Wesens Gottes®. Montenerc verneinte aber selbst, dal Gottes Wesen
Subjekt eines Aktes sein konnted. Zur Frage «aus den Personen von Vater und Sohn»
antwortete Montenero mit einem «Ja, aber», wobei das «aber» darin bestand, daB3 er
Vater und Sohn qua Prinzip zu einer Einheit erklarte, da sie ein Wesen seien und der
Scohn zusammen mit dem Wesen auch das Prinzip-sein des Geistes empfange, also das
Prinzip-sein nicht von sich habe®. Zur naheren Erlauterung unterscheidet er bei der
Mitteilung des Wesens Gottes an Sohn und Geist ein principium quod und ein

principium quo (per quod). Das principium quod ist das Subjekt, das mitteilt, das

dem Geist in bezug auf Vater und Sohn irgendeinen Platz zuweisen, damit in Gott alles seine Ordnung hat»
(wortlicher: «damit nicht notwendigerweise in die gottlichen Dinge Verwirrung hineingelegt wird», AG,
396.1-6). Auch hier ist keine Rede davon, daBl Vater und Sohn «rgendein Platz» in bezug auf den Geist
zugewiesen werden mufl. Beziiglich Vater und Sohn beschéftigt Montenero nur die Frage, wie er sie zu
einem Prinzip des Geistes machen kann, nicht deshalb, weil es in Gott auch dieses Prinzip-sein ohne das,
was aus diesem Prinzip ist, nicht geben kann. Fiir Montenero ist dem Geist sein Platz im Wesen Gottes
zugewiesen mit der Feststellung: Ergo secundum unam virtutem spirativam duarum personarum et unam
producendi vim non sunt duae spiratores et duae causae, sed una cum sit eademque numero, originaliter
quidem Patris esse intelligitur, a quo eam Filius habet (AG, 395.26-32; vgl. 351.26-31).

54. Zwei Urspriinge des Geistes anzunehmen, war der Hauptvorwurf an die Adresse der Lateiner. Wie
entschieden Montenero sich dagegen wehrte, zeigte sich besonders in seinem abschlieBenden Bekenntnis auf
der siebten Sitzung, wo er die angebliche Irrtumslosigkeit der romischen Kirche bemiihte, um dies zu
begriinden, s. AG, 390.1-14, zitiert unten, Text mit Anm. 67.

55. AG, 287.27-288.2: «Sie sagen, daB das gemeinsame Wesen von Vater und Sohn, das ein und
dasselbe ist, Ursache und Prinzip des HL Geistes ist, wodurch der Hl. Geist aus thm hervorgeht. Demnach
scheint das Wesen des Geistes verursacht zu sein. In der heiligen Dreieinigkeit werden also zwei Wesen
eingefiihrt, die sich als Ursache und Verursachtes gegeniiberstehen, was der Theologie der Christen absolut
fremd ist und von keinem Vater Uberliefert wird.»

56. Vgl. Anm. 41; s. auch AG, 288.2 1. u. 8 f.: Substantia enim, inquiunt, nec generat, nec profert ...
haec ex tuis verbis ita conclusa sunt.

57. Vgl. Anm. 40.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 245

principium quo ist, wie beim Menschen, die Natur des Subjekts, und das, was mitgeteilt
wird, ist auch die Natur bzw. das Wesen58,

Versuchen wir nun Monteneros ungliicklich bis unmdglich formulierte Trinitatslehre
auf Basis der Anerkennung des Beziehungscharakters der sogenannten Personen
moglichst glinstig zu interpretieren. Das sieht dann so aus: Er billigt dem Vater
aufgrund dieses Prinzips ohne den Zeugungsakt und ohne den Sohn keine Existenz zu,
wie umgekehrt auch dem Sohn nicht ohne das Gezeugtwerden und den Vater. Das
ewige Zeugen und Gezeugtwerden wiirde so auch aus der Sicht Monteneros die
Beziehung Vater-Sohn/Sohn-Vater und darin Vater und Sohn konstituieren. In der
Beziehung kann aber, wie ich schon hervorgehoben habe,% keiner der Bezugstermen
in der Wirklichkeit oder im Denken dem anderen vorausgehen, also auch nicht dem
anderen Wesen und Sein mitteilen. Was sich gegenseitig bedingt, existiert nur in der
gegenseitigen Beziehung. Mit dieser elementaren Einsicht kommt Montenero aber
dadurch in Konflikt, daB er das Wesen zum principium quo macht. Die ewige Zeugung
innerhalb des Wesens Gottes 1aBt er deshalb aufgrund einer im abstrakten Wesen
verankerten Zeugungsfahigkeit stattfinden®®. Wie soll aber wirkliche Zeugungsfahigkeit
in einem Wesen angesiedelt werden, das fiir seine wirkliche Existenz die Vater-Sohn-
Beziehung, d.h. Zeugung und Gezeugtwerden, voraussetzt? Montenero sah hier kein
Problem, da er das Wesen Gottes primar im Vater allein verwirklicht sieht. Auf dieser
Basis teilt er den Vater in Vaterschaft und Wesen und verankert die vis generandi im
Wesen, wie es nur im Vater enthalten ist. Dieser wohl eher unmdgglich als ungliicklich

zu nennenden Darstellung wollen wir trotzdem noch weiter entgegenkommen. Freilich

58. AG, 268.1-5: Quod dicimus Filium a Patre generari, affirmavi idem esse ac dicere Filium generari
ab substantia Patris, ita ut persona sit id quod profert sive generat, AG, 268.11-13: Actiones sunt
suppositorum et principium est proprium, ut omnis philosophia docet, essentia vero principium per quod
generat; AG, 281.18 f.: Hypostasis Patris quae generat Filium; AG, 290.15 {.: Pater generat et profert Filium.
AG, 268, 121.: Essentia vero principium, per quod generat, AG, 290.12-15: Haec communis essentia est in
Patre; haec causa est, quae generatione communicatur, habetque rationem principii, 268.5 {. (Forts. Zitat 268,
1-5): Principium vero per quod generat sit ipsum quod aliis communicatur, AG, 268.12 {.: ... essentia vero
principium, per quod generat. 282, 24-26: Natura (sc. Isaac) est principium quo ille generat Jacob estque res
quae communicatur; AG, 283.9-12: Est ergo substantia Patris principium quo generat Pater et res quae datur
et communicatur Filio vi generationis et quam Filius accipit sibi communicatam. Zum Vergleich Monteneros
mit dem Unterschied zwischen principium quod und principium quo bei der menschlichen Zeugung s.
Anhang 5.

59. S. dazu oben Text mit Anm. 50.

60. AG, 290.22 {.. Essentia haec absolute sumpta, vis generandi, principium est per quod.



246 JAN LOUIS VAN DIETEN

ist es absurd, von Mdglichkeiten zu reden, die im Wesen Gottes enthalten seien6!, aber,
wie gesagt, wir wollen entgegenkommend sein. Montenero geht nicht von der
Offenbarung, sondern von einem philosophischen Gottesbegriff aus, dessen Inhalt,
bildlich gesprochen, ein monolithisches Sein ist. Aus der Offenbarung weiBl er aber,
daB dieser Gottesbegriff einer inneren Differenzierung in Vater, Sohn und Geist bedarf.
Er fragt sich nun, wie eine solche Differenzierung mdoglich ist, ohne die Einheit
preiszugeben. Aufgrund der Namen Vater und Sohn schlieBBt er zu allererst, dal es in
dem einen Wesen Gottes diese Moglichkeit der Differenzierung geben muf3. Dazu muB
der Vater von aller Ewigkeit den Sohn zeugen, damit dem Vater kein Sein ohne den
Sohn zugeschrieben wird. Demnach konnte man bei Montenero vielleicht von
Maglichkeiten als Werkhypothese sprechen. Aber auch angenommen, Montenero hatte
alles so gemeint, wie angedeutet, auch damit ist das Filioque nicht zu retten. Wenn wir
schon die Zustimmung zum Axiom relationes constituunt personas zur Richtschnur der
Interpretation der Trinitétstheologie Monteneros machen, ist dieses Axiom auch
konsequent anzuwenden. In Monteneros Philosophie differenziert sich das Wesen
Gottes aufgrund einer potentia productiva in zweiter Instanz in Vater-Sohn als ein
einziges Prinzip des Geistes und den Geist als aus diesemn Prinzip hervorgehend. Da
dieses Prinzip und das, was daraus hervorgeht, sich gegenseitig konstituieren, kann es
die Vater-Sohn-Beziehung nicht geben ohne den Geist, ebensowenig wie umgekehrt.
Damit aber der Geist aus Vater und Sohn hervorgehen kann, setzt die Filioque-Doktrin
als unverzichtbar voraus, daB die Vater-Sohn-Beziehung vorher konstituiert ist, da der
Sohn das Prinzip-sein des Geistes mit dem Wesen vom Vater empfangt. Das ist aber
nach dem Axiom, dessen Anwendung Monteneros Filioque-Verteidigung retten sollte,
nicht moglich. Diese Verteidigung macht die Vater-Sohn-Beziehung als realiter
gegebene Zweieinigkeit im Wesen Gottes zur Bedingung fiir das Hervorgehen des
Geistes, eine Zweieinigkeit also, aus der der Geist originar ausgeschlossen ist und zu
der er nur hinzukommt. Wie Markos Eugenikos Montenerc vorhielt, bedeutet das, dafB
er nicht wesensgleich mit Vater und Sohn, sondern nur ihr Geschdpf sein kann6z,
Um es noch anders zu sagen: Wenn man der Wesensgleichheit wegen den Geist
nicht zum Anhangsel der Zweieinigkeit von Vater und Sohn machen will, muB man

die Dreieinigkeit ohne ihn undenkbar machen, das heift, man muB ihn zu einem

61. Zur Unmoglichkeit von Moglichkeiten in Gott s. Anhang 6.
62. S. Anm. 28, zweites Zitat.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 247

ebenso unverzichtbaren Beziehungsirager in der Dreierbeziechung Vater/Sohn/Geist
machen, wie Vater und Sohn. Das Auf-den-Geist-Bezogensein muB3 Vater und Sohn
als sogenannte Personen genau so mitkonstituieren, wie das Auf-Vater-und-Sohn-
Bezogensein den Geist. Die Konstituierung der Personen Vater und Sohn kann weder
logisch noch ontologisch Vorausssetzung fiir das Hervorbringen des Geistes sein, und
damit ist ein Mitteilen vom Prinzip-sein des Geistes durch der Vater an den Sohn
unmdglich und undenkbar63,

Wie weit man also der scholastischen Trinitétstheologie auch entgegenzukommen
versucht, die Annahme einer real existierenden Sondergemeinschaft von Vater und
Sohn im Wesen Gottes, aus der der Geist ausgeschlossen ist, bleibt darin eine
unabdingbare Bedingung fiir das Hervorgehen des Geistes aus dem Vater und dem
Sohn als aus einem Prinzip. Wer das nicht sieht oder nicht sehen will, dem ist nicht zu
helfen. Alle Lippenbekenntnisse zum Gegenteil, wie sie Montenero und Bessarion, aber
auch das Florentiner Konzilsdekret vorbrachten, konnen daran nichts andern.

Die von Montenero verteidigte Interpretation der Filioque-Doktrin der lateinischen
Kirche wurde im Florentiner Konzilsdekret als allgemein verbindliche Glaubenswahrheit
verkiindet und von Kaiser und Papst und, mit Ausnahme von Markos Eugenikos, von
allen noch anwesenden stimmberechtigten Konzilsteilnehmern unterschrieben. Ich
zitiere den wesentlichen Passus, der dies belegt: «Im Namen der heiligen Dreieinigkeit...

definieren wir, daB folgende Glaubenswahrheit von allen Christen geglaubt werden

63. Ein Vergleich moge das verdeutlichen. In diesem Vergleich steht die iuridische Ordnung flir die
Seinsordnung, d.h.: was iuridisch nicht existiert, existiert nicht. Gehen wir aus von einer iuridischen Ordnung,
in der eine Firmengrindung nur moglich ist, wenn sie von zwei gleichberechtigten Gesellschaftern
vorgenommen wird. A wendet sich also an B, und beide zusammen griinden die Firma AB. Diese besteht
nun rechtsgliltig nur aufgrund der von A und B unterzeichneten Griindungsurkunde. Nun konnen A und B,
insofern sie als Firma eine Einheit bilden, C als dritten Gesellschafter aufnehmen, aber welche Vollmacht sie
C auch geben, iuridisch bleibt C fiir die Existenz der Firma ohne Bedeutung. Er kann iuridisch nie den Status
von A und B erreichen, da diese aufgrund des Gesetzes ohne ihn auskommen konnen. Es wiirde auch nichts
daran andern, wenn A und B von vornherein die Aufnahme von C in die Firma vorsehen und direkt bei
der Griindung vornehmen wiirden. Wenn die Unterschrift von C fiir die Griindung nicht notwendig ist und
A und B nur als bereits konstituierte Firma seine Aufnahme betreiben, bleibt ein freiwilliger Akt von A und
B die Grundlage seines iuridischen Status. Gleichberechtigung wére nur moglich, wenn die iuridische
Ordnung nur Firmengriindungen durch drei gleichberechtigte Gesellschafter vorsehen wiirde. Eine Firma
ABC konnte dann nur durch die Unterschriften von A, B und C zustandekommen und nur dann ware C
mitkonstituierender Gesellschafter. Das aber wiirde A und B als alleinige Firmengriinder und eine Firma AB
ausschlieBen.



248 JAN LOUIS VAN DIETEN

muB. ... daB der hl. Geist von Ewigkeit aus dem Vater und dem Sohn ist und sein
Wesen und seine Existenz als Person von Vater und Sohn zusammen hat und von
Ewigkeit aus beiden wie aus einem Prinzip und einem einzigen Hervorbringen
hervorgeht. ... Und da alles, was des Vaters ist, der Vater selbst seinem eingeborenen
Sohn durch die Zeugung gegeben hat auBer dem Vater-sein, hat der Sohn eben dieses,
daB der Geist aus dem Sohn hervorgeht, von aller Ewigkeit vom Vater»64,

Zum Abschlufl mdchte ich betonen, daf} die Wahrheit hier wie immer einfach ist,
wenn sie nicht durch Worte vernebelt wird. Die Vernebelung hat in diesem Fall das
Ziel, das Filioque zu retten. Das Dilemma, das Markos Eugenikos Montenero zu 16sen
gab, war glasklar. Ist der Sohn als Person Prinzip des Geistes oder als ein Wesen mit
dem Vater? Das Hervorbringen des Geistes ist fiir Montenero eine actio, die nicht vom
Wesen, sondern nur von Tragern des Wesens (Hypostasen, Supposita, Personen)
ausgehen kann. Geht sie von zwei Personen aus, geht sie von zwei Prinzipien aus. Will
man aus diesen zwei Personen ein Prinzip machen, mu8 man aus zwei Personen eine
machen, was Montenero aber ablehnt. Dal der Sohn kein zweites Prinzip ist, da er das
Prinzip-sein vom Vater bekommt, ist ein Scheinargument. Wenn eine Person als
Person Prinzip ist, gehdrt das Prinzip-sein zu dem, was Montenero das Eigene der
Person nennt, und nicht zum Wesen, denn laut Montenero gibt es in einer Person nur
das Eigene und das Wesen. Das Eigene ist aber auch flir Montenero nicht mitteilbar.
Montenero versuchte das Dilemma zu umgehen, indem er auf die Frage «Person oder
Wesen?» antwortete: datur tertium: die Moglichkeit, am Prinzip-sein teilzuhaben. Dazu
verankert er im Wesen ein Prinzip-sein-konnen (potentia productiva). Dadurch macht
er das Wesen nicht zum Prinzip, sondern nur zum Mittel, wodurch Teilhabe am
Prinzip-sein maglich wird. Die potentia productiva wird dem Sohn mit dem Wesen
mitgeteilt. Montenero iibersieht, daB dies sich mit seiner These: der Sohn hat das
Prinzip-sein vom Vater, nicht deckt. Das Prinzip-sein kann er aber nicht in das Wesen
verlegen, denn Prinzip-sein kann nur eine Person. Mit dem Wesen empfangt der Sohn
aber nur das Konnen. Das Prinzip-sein-konnen ist aber durch die Zeugung, nach

Monteneros eigenen Prinzipien, gleichermaBen im Vater (= Vaterschaft plus Wesen)

64. Der bekannteste Filioque-Konvertit Bessarion, Bischof von Nikaia, nach seiner Konversion Kardinal
der romischen Kirche, hat sich erstaunlicherweise voll und ganz der unmdglichen Begriindung des Filioque
durch die lateinische «Kirche» angeschlossen. Einer Bekehrung vom Irrtum zur Wahrheit kann ich folgen,
von der Wahrheit zum Irrtum nicht. Fiir eine ausfiihrliche Darlegung der Verteidigung des Filioque durch
Bessarion s. Anhang 7.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 249

wie im Sohn (= Sohnschaft plus Wesen) anwesend. Dieses Konnen in die Tat
umzusetzen vermogen aber, immer nach Montenero, nur Personen, das heiit der
Vater als Person und der Sohn als Person, also insofern sie realiter voneinander
verschieden, das heiBbt zwei, sind. Wenn zwei handeln, handeln eben zwei, und nicht
einer. Das nicht sehen zu wollen, ist nur mit unerschiitterlicher Rechthaberei zu
erklaren.

Die unsinnige Argumentation Monteneros mit dem abstrakten Wesen, das durch vis
generandi und potentia productiva principium quo der innergdttlichen
Wesensmitteilungen ware, hatte anscheinend seine lateinischen Horer so in Nebel
gehiillt, daB sie die Mogelei mit dem Ubergang vom Sein-kinnen auf Sein nicht
durchschauten. Aus diesem Nebel heraus hat Montenero schlieBlich seinem
Disckussionsgegner Markos Eugenikos eine letzte Antwort gegeben, die allein seine
Uneinsichtigkeit zu erklaren vermag: «Wir, die wir dem apostolischen Stuhl folgen,
kennen nur eine Ursache von Sohn und Geist, den Vater. ... Denn einziges Fundament
fiir alle Kirchen der Christen ist die romische Kirche, die den wahren Glauben hat und
jedes Ketzermaul stopft... Und darum erkennt ihr Glaube keine zwei Prinzipien oder
Ursachen, sondern nur ein Prinzip und eine Ursache»%5. Wenn Argumente fehlen, hilft
nur noch «Augen zu und durch».

Das Filioque-Vorurteil machte die Lateiner blind fiir die Bilder der Offenbarung,
worin das ewige Wort Gottes ein geistbeseeltes Wort ist, worin der Sohn den Geist
atmet, den er vom Vater eingehaucht bekommt, ohne daff er deshalb selbst mit dem
Vater dessen Prinzip ware, worin vielmehr dieser Lebensatem und Geist den Sohn
belebt und beseelt, so dal der Sohn mit dem Geist und der Geist mit dem Sohn aus
dem Vater hervorgeht. Credo in Spiritum Sanctum qui cum Filio ex Patre procedit.
Wahrend diese einfache primavista-Betrachtung der Dreieinigkeitsoffenbarung nicht die
blasseste Andeutung enthélt, da8 die Beziechung Sohn-Geist eine Beziehung des
Ursprungs ware, verkiindigen Montenero und Bessarion, wie schon Thomas von
Aquino vor ihnen, daB es in Gott nur Beziehungen des Ursprungs gebe, daBl also der

Sohn aus dem Geist oder der Geist aus dem Sohn sein miisse®®. Diesemn frei

65. AG, 463.9-33. Vgl. dazu auch Anhang 8.

66. Diese Argumentation richtet sich gegen die rechthaberische Inkonsequenz Monteneros. Sie bedeutet
keine Zustimmung zum Axiom actiones sunt suppositorum und seiner Anwendung auf Gott. Das Axiom ist
eine an sich iiberfliissige Feststellung, die sich gegen den unsinnigen Gedanken richtet, da eine Abstraktion,
wie etwa die menschliche Natur, eine reale Handlung verrichten konnte. Beim Wort genommen ist das
Axiom nicht einmal korrekt formuliert, da das Wort suppositum (d.h. Wesenstréger, Person) an sich auch



250 JAN LOUIS VAN DIETEN

erfundenen und falschen Axiom liegt anscheinend — das geht aus Bessarions Filioque-

Verteidigung hervor®? — eine Verwechslung der Begriffe Prinzip und unabdingbare

einen abstrakten Begriff andeuten kann. Wirklich handeln konnen nur real existierende Supposita,
Individuen, Personen; das heiBt, auf den Menschen angewandt, real existierende Varianten der Kategorie
Mensch. Eine Anwendung dieses Axioms auf Gott ist also a priori sinnlos, da es auf einen Suppositum-
Begriff zugeschnitten ist, der mit Gott nichts zu tun hat. Von Gott oder vom Gott-sein gibt es keine
Varianten. Es ist Monteneros Fehler, Vater, Sohn und Geist als Varianten vom Gott-sein zu sehen, die sich
nur dadurch von menschlichen Personen unterscheiden, dafl diese drei Varianten zusammen ein Wesen (in
drei Abstufungen) bilden. Es ist diese falsche Sicht, die auch zur inkonsequenten Anwendung des Axioms
actiones sunt suppositorum fiihrt. Die drei sogenannten Personen sind fiir Montenero die drei Supposita des
einen Wesens Gottes. Gott ist also ein Wesen in drei Supposita, das als Wesen nicht handeln kann, sondern
nur durch die einzelnen realiter von einander verschiedenen Supposita. Konsequent miiite Montenero sich
also zu drei Schopfern bekennen, denn Gottes schopferische Tatigkeit ist ohne Zweifel eine actio im Sinne
Monteneros und actiones sunt suppositorum in seiner Philosophie. Montenero verleugnet also das Axiom,
wenn er sagt: «Im Wesen (Gottes) sind sie (die drei Personen) eins, ein Gott, ein Schopfer» (AG, 294.32 1.).
Denn sie sind nur ein Schopfer, wenn sie als ein Schopfer handeln, eins sind sie aber nur als Wesen, und
das Wesen kann laut Montenero nicht handeln. Wenn Montenero sagt, da8 die drei Personen als ein Wesen
auch nur ein Schopfer sind, macht er die Dreieinigkeit zum suppositum der schopierischen Actio; daran fiihrt
kein Weg vorbei. Das ware in Monteneros Philosophie iibrigens schon eine Verbesserung, denn wenn man
schon (in einer eigentlich sinnlosen Analogie) in Gott, wie in seinen Kreateuren, zwischen Wesen und
suppositum (= Trager des Wesens), worin das Wesen Wirklichkeit ist, unterscheiden will, ist dieses Wesen,
d.h. der eine Gott, den der Mensch philosophisch postuliert, laut Offenbarung Wirklichkeit in der unteilbaren
Dreieinigkeit von Vater, Sohn und Geist, die man also in ihrer Dreiheit als suppositum des Wesens zu
betrachten hat. In dem Sinne wendet Montenero de facto auch das Axiom actiones sunt suppositorum auf
Gott an. Fiir das Filioque mufte er sich auf eine kompliziertere Art am Axiom, das er nicht zu leugnen
wagte, vorbeimogeln. Das innergottliche Zeugen des Sohnes und das Hervorbringen des Geistes sind fiir ihn
auch actiones, die unter das Axiom fallen. Die agentes kdnnen also nur Personen sein. Daf} der Vater beim
Zeugen und Hervorbringen agens ist, dariiber war man sich einig. Ein agens = ein Prinzip stand also auch
fiir den Geist von vornherein fest. Das von Montenero zu losende Problem war also zu zeigen, daf der
Sohn in seiner Eigenschaft von handlungsfahiger und realiter nicht mit dem Vater identischer Person beim
Hervorbringen des Geistes auch als agens fungieren konne, ohne dafl damit ein zweiter agens, ein zweites
Prinzip, gegeben ware. Eine eindeutig unmogliche Aufgabe, solange man eins plus eins zwei sein laBt. Diese
wurde noch dadurch erschwert, da3 Montenero hier nicht einfach, wie bei der Schopfertatigkeit Gottes,
behaupten konnte, die Personen wiirden in diesem Fall als ein Wesen handeln, was bei der Schopfertatigkeit
sowieso niemand bezweifelte, so dal die Unvereinbarkeit mit dem Axiom actiones sunt suppositorum
niemanden storte. Aber zu sagen, Vater und Sohn handelten im Falle des Hervorbringens des Geistes als
ein Wesen, hétte allzudeutlich den Vorwurf des Markos Eugenikos bestdtigt, daB man so zwei Wesen in Gott
einfilhre. Hier muBte subtiler vorgegangen werden. Dazu wurden vis generandi und potentia productiva
erfunden, die letzten Rohrkrepierer im Waffenarsenal Monteneros. Vgl. Anhang 6.

67. AG, 390.1-14: Nos, qui sequimur apostolicam sedem, unam novimus causam Filii ac Spiritus
Patrem. Nam ab initio praedicationis apostolorum fides nostra fulget sole splendidius. Sermo enim Domini



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 251

Voraussetzung zugrunde. Es machte jedenfalls blind fiir das Wesen einer paritatischen
Dreierbeziehung, wie sie aufgrund der Offenbarung fiir die Dreieinigkeit angenommen
werden muB, und die eine doppelte Ursprungsbeziehung von vornherein mit
mathematischer Sicherheit ausschlieBt. Wenn ich von einem einzigen Ausgangspunkt
A aus ein Dreieck entstehen lassen will, kann ich das nur, wenn ich aus A zwei
unterschiedliche Linien A-B und A-C ausgehen lasse, wobei B und C die Bedingung
erfiillen miissen, daB sie nicht zusammenfallen konnen, daB sie sich sozusagen als
Gegenpole abstoBen. Zieche ich von A aus zuerst die Linie A-B, um dann von A und
B aus ein Dreieck zu zeichnen, habe ich, ob ich will oder nicht, zwei Ausgangspunkte,
und ich kann daran auch mit hundert Erklarungen, da ich A und B als eins betrachte,
weil ich die Linie A-B von A aus gezogen habe, nichts andern. A und B existieren
gewiB nur auf der Linie A-B, aber sind als Anfangs- und Endpunkt dieser Linie realiter
verschieden und daher fiir die Bildung des Winkels C meines Dreiecks zwei
eigenstandige Ausgangspunkte. Ich kann A und B nur zu einem Ausgangspunkt
machen, wenn ich sie zu einem Punkt zusammenziehe, aber von diesem einen Punkt
aus kann ich mit einer Linie nie ein Dreieck entstehen lassen.

Auch den Unterschied zwischen Prinzip und unabdingbarer Voraussetzung mochte
ich mit Beispielen ercrtern. Wenn ich von einer Schnur das eine Ende um meinen
Zeigefinger wickele und am anderen Ende ein Gewicht befestige, um damit eine
kreisformige Schleuderbewegung zu machen, geht von meinem Finger als
Ausgangspunkt via der Schnur eine doppelte Kraft aus, eine, die das Gewicht den
Mittelpunkt fliehen 1dB8t, und eine, die es wieder zum Mittelpunkt hinzieht. Diese beiden
Kréfte halten sich gegenseitig die Waage. Weder die mittelpunktfliehende Bewegung

ad principem apostolorum Petrum: Portae inferi non praevalebunt adversus eam, non praeteriit nec
praeteribit; namque unica crepido {unicam crepidinem ed. Gill) ac fundamentum omnibus christianorum
ecclesiis est Romana ecclesia, quippe quae germanam habet pietatem clauditque et obstruit omne haereticum
os loquens in excelsum iniquitatem. Idcirco non credit duo principia vel duas causas, sed unum principium
unamque causam; eosque qui asserunt duo principia vel duas causas condemnamus. Indirekt verurteilt
Montenero hier natiirlich sich selbst, da das ex patre filioque procedit ohne die Annahme von zwei Prinzipen
aus den von Montenero auf Gott angewandten Axiome zwangslaufig folgt. Aber flir Montenero war der
Papst nun einmal qui locum et sedem et fidem sancti Petri tenet (AG, 251.3 1), und auch diese ihm vererbte
Tradition hatte er wohl nie kritisch gepriift. Zur Demaskierung dieser historischen Liige durch die Byzantiner
im 12. und 13. Jahrhundert s. J.-L. van Dieten, Das lateinische Kaiserreich und die Verhandlungen iiber
kirchliche Wiedervereinigung. Dieser Aufsatz sollte in den Akten des Symposions «Het Latijnse Keizerrijk»,
das am 8./ 9. Septemnber 1989 in Kasteel Hernen stattfand, erscheinen. Ein entsprechender Tagungsband ist
aber nicht nachzuweisen; er kam wohl nicht zustande.



252 JAN LOUIS VAN DIETEN

kann das Prinzip der mittelpunktsuchenden sein, noch die mittelpunktsuchende das
Prinzip der mittelpunktfliechenden, da sie jeweils gerade das Gegenteil bewirken. Aber
das sich gegenseitig Bedingen der beiden Bewegungen und ihr Ausgehen aus der
gleichen Kraftquelle als Mittelpunkt sind drei gleichermaen unverzichtbare Be-
dingungen fiir die von mir verursachte kreisformige Bewegung. Noch besser: man
stelle sich die Entstehung des Weltraumes aus einem zentralen Mittelpunkt vor als eine
Explosion dieses Punktes nach allen Richtungen. Da ein Punkt an sich keine
Abmessungen hat, wiirde sich durch diese Explosion nichts ergeben, wenn nicht
zugleich eine gleichstarke Implosionsenergie vom gleichen Punkt aus verursacht wiirde,
die die Ausdehnung des Punktes nach allen Richtungen konstant an den Ausgang-
spunkt binden und sie zum Raumkontinuum verdichten wiirde. Ein letztes Beispiel aus
dem rein geistigen Bereich: Im Menschen gibt es die Dreierbeziehung Ich, mein Denken
und mein Wollen. Mein Ich fasse ich nur im Denken und Wollen, die beide von meinem
Ich ausgehen und mein SelbstbewuBt-sein ausmachen: mein Wissen, wer ich bin, und
meinen Willen, der zu sein, der ich bin. Denken kann ich nicht, ohne es zu wollen, und
mein Wollen hat ohne mein Denken keinen Inhalt; aber weder mein Denken ist das
Prinzip meines Wollens noch umgekehrt. Sie bedingen sich gegenseitig und gehen vom
gleichen Ich aus, das mir selbst ein Rétsel bleibt. Wie soll ich mich da vermessen, in
das Geheimnis der Dreieinigkeit Gottes eindringen zu wollen?

Es hat also hoffentlich niemand den Eindruck gehabt, ich hatte einen Vortrag iiber
das Mysterium Trinitatis halten wollen. Mein Vortrag ging iiber eine philosophische
Spekulation iiber die Dreieinigkeit, die in Florenz zur Glaubenswahrheit erhoben
wurde. Zu dieser Spekulation habe ich den Nachweis vorgelegt, daf sie kein
Fundament in der Offenbarung hat, daB sie mit falschen Begriffen bzw. falschen
Begriffswendungen und einer falschen Terminologie operiert, daB} sie einfach falsch ist,
so daB nicht etwa Lateinerfeindlichkeit der Byzantiner, sondern die von Vorurteilen
bestimmte Uneinsichtigkeit der lateinischen Seite als der historische Grund filir den
MiBerfolg des Florentiner Konzils zu gelten hat. Und da es dem Historiker wohl auch
zusteht, falsch beurteilte historische Personlichkeiten zu rehabilitieren, maochte ich das
hier in bezug auf Markos Eugenikos tun. Dieser stand in Florenz mit seiner Weigerung,
das Filioque zu unterschreiben, allein. Papst Eugen IV. wollte, daB er deswegen zur
Verantwortung gezogen wiirde, denn, so der Papst: «Er ist nicht weiser als wir alle»¢8,

68. AG, 469.34-470.2: ... necesse est enim rationem reddat, cur se a synodo nostra seiungat; neque est

nobis omnibus sapientior.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 253

Der Papst iibersah, daB Markos eine gréBere Weisheitstradition hinter sich hatte als
sein eigener Vorkampfer Montenero. Er iibersah, daf auch Montenero nur die Weisheit
eines Mannes vertrat, die des Thomas von Aquin. Er iibersah vor allem, daf fiir die
Beurteilung einer Lehre nicht die Zahl der Kopfe zahlt, in die sie hineingestampft
worden ist, sondern nur die Argumente, die fiir sie vorgebracht werden®°.

Es ist nicht leicht, eine Wahrheit einzusehen, wenn dieser Einsicht groBe Interessen
entgegenstehen, wie das bei Eugen IV. und seinen Anhangern der Fall war. Aber fiir
den, dem die Wahrheit einleuchtet, ist es noch schwerer, sie zu verleugnen. Auch fiir
die Rettung seines Vaterlandes vor der Tiirkengefahr war Markos Eugenikos dazu nicht
bereit, ein Lichtblick bei der Erinnerung an ein so trauriges Ereignis wie das Konzil von
Ferrara-Florenz, das statt Einheit wiederherzustellen, die Kluft zwischen den Kirchen
fast uniiberbriickbar machte und die in Basel initilerte Kirchenreform vereitelte. Aber
jeder Fehler kann repariert werden. Wer meinen Reparaturvorschlag fiir untauglich halt,
den fordere ich auf, die Untauglichkeit schriftlich nachzuweisen. Wie ich schon sagte,
die Wahrheit hat von kritischer Uberpriifung nichts zu befiirchten. Auf eine miindliche
Diskussion maochte ich aber verzichten, weil ich wei3, wie schwer es ist, fiir das hier
Diskutierte improvisierend die richtige Formulierung zu finden. Was die darin
enthaltenen Gedanken betrifft, ist dieser Vortrag an die 45 Jahre alt, fiir die
Formulierung, die ich nun endlich vorgenommen habe, sind trotzdem viele Arbeitstage
nGtig gewesen. Ob ich auf schriftliche Widerlegungsversuche antworte, hangt nur
davon ab, ob ich am Leben bleibe.

Eine letzte Bemerkung: das eigentlich Traurige in Florenz war, wie vorher in
Chalkedon und spéter in Trient, daff eine Philosophie zur Glaubenswahrheit erhoben
wurde. DaB sie falsch war, macht die Sache nicht besser, ist aber letztendlich
Nebensache.

69. Hier nur ein Beispiel der verleumderischen Beurteilung, die ihm oft von romisch-katholischer Seite
zuteil wurde. Der excellentissimus Dominus Monsignore L. PETIT, der (es sei ihm als Verdienst angerechnet)
die sogenannten Opera Anti-Unionistica des Mannes herausgegeben hat (Paris, 1923; neue Ausgabe in der
Reihe Concilium Florentinum. Documenta et Scriptores, Rom 1977), bezeichnet ihn in seiner Introduction
als den «fanatique archevéque d’Ephése» und meint: «dans toutes {les opuscules) se retrouve la méme
inspiration: haine farouche, aveugle, irréductible, de I'union et ses adhérents. Sans craindre de se répéter,
l'auteur ne cesse d'y produire jusqu'a satiété les mémes arguments, eussent-ils été réfutés cent fois, fussent
ils dépourvus de toute valeur dogmatique.» Genug. Man wird es mir nicht {ibelnehmen, da es mir
Vergniigen bereitet, diese vollig unberechtigte Kritik zuriickzuweisen und ihrem Urheber nachzuweisen, daB
die Blindheit und die vielfach von Markos Eugenikos widerlegten dogmatisch wertlosen Argumente auf

seiner Seite waren.



254 JAN LOUIS VAN DIETEN

Anhang

In diesem Anhang werden einige Punkte, die ich im Vortrag selbst und in den
Anmerkungen nicht ausfiihrlich genug behandeln konnte, etwas eingehender erortert.
Gewisse Wiederholungen lieBen sich dabei nicht immer vermeiden. Ich hielt es aber fiir
wichtig, meine Ablehnung des Filioque umfassend zu begriinden, um mdglichst vielen
Einwanden zuvorzukommen. Denen, die das Filioque weiterhin verteidigen und mein
Verdikt zurlickweisen mochten, sei besonders empfohlen, nicht nur den Vortrag selbst
(und den nicht ohne die Anmerkungen), sondern auch diesen Anhang sorgfaltig zu

studieren, damit ein Aneinandervorbeireden vermieden wird.
1. Zu Anmerkung 9: Ein Beispiel aus Monteneros Schriftbeweisen fiir das filioque

In meinem Kurzreferat: «Die Rolle der Bibel auf dem Konzil von Ferrara-Florenz»,
Jerusalem 1986 (hg. in Annuarium Historiae Conciliorum 19, 1987, 392-398), habe ich
schon die Kritik geduBert, da Schriftworte den Lateinern nur als Ausgangspunkte fiir
Syllogismen dienten, deren Conclusio von vornherein feststand und die Interpretation
des der Schrift entnommenen Obersatzes bestimmte. Hier als Beispiel das zweite der
flinf Argumente Monteneros (AL 197.15 ff.; vgl. Die Rolle..., 396). Er geht aus von den
Versprechungen Christi: «der Troster, den der Vater in meinem Namen senden wird»
und: «der Troster, den ich euch senden werde» (Jo. 14,26 und 15,26). Dazu meint
Montenero: «Niemand kann von einem anderen gesandt werden, es sei denn, dieser
hat Autoritat iiber ithn.» Nachdem er angeblich alle Mdglichkeiten von «senden»
durchlaufen hat (discurrendo per omnia exempla), gibt er zwei Beispiele, die natiirlich
zu seiner Theorie passen. In einem Fall liegt die Autoritat in der Macht dessen, der
sendet, im anderen in der groBeren Weisheit. Danach fahrt er fort: «Wir finden Baume,
die Bliiten und Friichte aussenden/hervorbringen (invenimus arbores, que emittunt
flores et fructus). Darin zeigt sich Ursprung (et in hoc apparet origo), denn der Baum
produziert durch das Aussenden etwas Gleichartiges { quia arbor emittendo producit sibi
simile), weil die Samen gleichartige Baume hervorbringen.» Seine SchluBfolgerung
lautet, daB die beiden ersten Arten von Senden, d.h. aufgrund gréBerer Macht oder
Weisheit, in Gott ausgeschlossen sind, da keine Person in Gott machtiger oder weiser

ist als eine andere. Ursprung einer Person aus einer anderen gibt es aber wohl in Gott,



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 255

und die Sendung des Geistes in der Zeit setze daher notwendigerweise voraus, da er
seinen Ursprung von der Person hat, die ihn sendet.

Man weil zwar, daB die Scholastiker keine Philologen waren und wvon
ernstzunehmender Bibelexegese wenig Ahnung hatten, wundert sich aber doch, daB
einer so primitiv argumentieren konnte. Beim Durchlaufen aller Beispiele ist
Montenero offenbar entgangen, dafl das Wort «senden» auch gebraucht wird, wenn
jemand z.B. seinem Bruder, ohne die geringste Autoritdt iiber ihn zu haben, eine
Mission anvertraut, die dieser vollig freiwillig tibernimmt. Um aus dem Wort «senden»
bei Jo. 14,26 und 15,26 auf Ursprung schlieBen zu konnn, anderte Montenero, da er
offenbar kein Beispiel fand, worin «senden» die Bedeutung «entspringen aus» hatte,
einfach das Wort mittere in emittere, und was er mit emittere als Beispiel anbietet, hat
mit «senden», wie es in den von ihm zitierten Schriftworten zu verstehen ist, nichts
mehr zu tun. Es ist wohl fur keinen modernen Menschen, der in der Schule etwas tiber
Textinterpretation gehort hat, nachvollziehbar, wie Montenero aus den genannten
Texten auf einen inneren Vorgang in Gott schlieBen konnte. Es sei ihm nicht
{ibelgenommen, aber es soll uns wohl zu denken geben, welche Uberlegungen
gelegentlich die uns iiberlieferten Dogmen irgendwann begriindet oder mitbegriindet
haben. Ganz freisprechen kann man aber Montenero und die, die sich auf seine
Argumente verlassen haben, nicht. Sie héatten sich bei ihren Schriftkenntnissen
zumindest mit Christi Wort: «Wie der Vater mich gesandt hat, so sende ich euch» (Jo.
20,21} auseinandersetzen und sich fragen sollen, wie in diesem Satz, das wegen «wie...,
so» sicher zweimal im gleichen Sinne gebrauchte «senden» mit seiner
Autoritéts/Ursprungs-Theorie in rechtglaubiger Weise zu erkldren sei. Die Suche nach
der Antwort auf diese Frage hatte ihnen klar machen konnen, dafl Monteneros Art,

mit Sprache umzugehen, zu nichts fiihren konnte.

2. Zu Anmerkung 15: Abstraktion und Wirklichkeit. Das Argumentieren mit
«gedanklich verschieden, in Wirklichkeit eins» (Vgl. AG 292,28 {.: Distinctio cogitationis

an rei?)

Der allgemeine Begriff als solcher, z.B. der Begriff «Mensch», existiert eindeutig nur in
unserem Denken. Man gewinnt allgemeine Begriffe dadurch, dal man aus als real

existierend wahrgenommenen Einzelwesen das Gemeinsame gedanklich herausfiltert



256 JAN LOUIS VAN DIETEN

und dabei von dem abstrahiert, was darin jeweils unwesentlich variiert. {Gemeinsam ist
z.B. allen Menschen eine gewisse KorpergroBe, aber die Zahl der Zentimeter variiert).
So bekommt man den allgemeinen Begriff «menschliches Wesen». Ein Begriff kann per
definitionem (aufgrund seiner begrifflichen Festlegung) nicht auBerhalb des Denkens
existieren. Begriffe laufen nicht herum. Doch entspricht dem Begriff «menschliches
Wesen» eine Realitat, namlich die, daB es in vielen Einzelwesen die Gemeinsamkeit des
«Mensch-sein» gibt. Diese Gemeinsambkeit, die Basis des Begriffes, existiert aber nicht
in den Einzelwesen als solchen, sondern nur in der Vielheit solcher Wesen; diese ist die
Realitat und die Basis des Begriffes. Der allgemeine Begriff setzt, wie das Wort selbst
besagt, immer eine Vielheit, eine Allgemeinheit voraus. Unser Begriff «<Mensch» geht
also nicht den real existierenden Einzelmenschen voraus, sondern primar ist die
Wahrnehmung einer real existierenden Vielheit von menschlichen Individuen. Die
Existenz der vielen Einzelwesen und die sinnliche Wahrnehmung derselben sind die
Basis unseres Denkens. Wer will, mag dem Schopfer unterstellen, «zuerst» allgemeine
Begriffe gebildet zu haben, z.B. den Begriff Mensch, sich dabei beschrankend auf die
Festlegung, welche Bedingungen dieses Wesen auf alle Falle erfiillen sollte, wie z.B.
einen Leib mit einem Kopf und zwei Armen und Beinen, Behaarung,
Geschlechtlichkeit, Verstand usw., um bei jeder Verwirklichung dieser Idee
KorpergroBe, Kopfform, Lange von Armen und Beinen, wo wie viele Haare welcher
Farbe, welches Geschlecht, wieviel Intelligenz usw. zu bestimmen, weil die allgemeine
Idee nur als Vielheit von Verwirklichungsmaglichkeiten gedacht war. Ich halte es lieber
damit, daB der Schopfer, um die von ihm aus seiner Ewigkeit heraus durch den
Schopfungsakt im Raum und Zeit gestellten Einzelwesen, von denen er <jedes
Haupthaar gezahlt» hat, zu iiberschauen, es nicht notig hat, sie in Kategorien und
Unterkategorien einzuteilen. Fiir ihn ist m.E. jeder Mensch nicht an erster Stelle ganz
allgemein ein Lebewesen, weiter ein animalisches Lebewesen, dazu eins ausgestattet
mit Verstand, und von dieser Sorte eins von Milliarden Exemplaren, in welchen er die
«menschliche Natur» realisiert und denen er dann einen Eigennamen zuteilt, sondern
vor allem dieser konkrete Mensch, etwa Isaak, mit seiner einmaligen Personlichkeit und
seinem einmaligen Lebensschicksal, der aber fiir ihn zugleich eins der unzahligen
glitzernden Steinchen im Riesenmosaik seiner Schopfung ist.

Nun aber zum scholastischen Denken, das gedanklich zwischen dem allgemeinen
Wesen und dieser speziellen Verwirklichung unterscheidet und deshalb wvon

Realisierung des allgemeinen Wesens bzw. der allgemeinen Natur in diesem einmaligen



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 257

«Trager» des Wesens/der Natur spricht, z.B. von der Verwirklichung der Idee Mensch
in der Form «lsaak». Dazu folgendes: Wesentlich fiir den «allgemeinen Begriff» (das
sogen. Universale) ist, daB er sich nicht in einem Einzelwesen realisieren 1aBt, da zum
allgemeinen Begriff gehort, daB die Art der Verwirklichung nicht festgelegt ist (bei
einem Menschen z.B. nicht, wie groB3, welches Geschlecht, wie intelligent usw.),
wahrend die Verwirklichung eine genaue Festlegung voraussetzt. Die Festlegung des
Beliebigen vernichtet die Beliebigkeit. Der gedankliche Unterschied zwischen Wesen
und Wesenstrager liegt nicht in den Einzelwesen als solchen, sondern in ihrer Vielheit.
Wenn es nur einen einzigen Menschen gabe, der 1.80 m groB ware, konnte ich nie
daraus folgern, daB 1.80 m fiir Menschen eine beliebige KorpergroBe sei.

Man konnte diese Richtigstellung vielleicht als iiberfliissige Spitzfindigkeit abtun,
wenn nicht versucht worden ware, auch in der Filioque-Diskussion, mit angeblich nur
gedanklichen Unterschieden Wirklichkeiten zu erklaren. Was ich nur denke, hat mit der
Wirklichkeit nichts zu tun, sonst konnte von einem nur Denken keine Rede sein.
Denken, das sich auf die Wirklichkeit richtet, darf und kann nur Unterschiede machen,
wo es solche in der Wirklichkeit gibt, sonst verliert es die Wirklichkeit aus den Augen
und kann ihr keinen Sinn geben.

Dem allgemeinen Begriff entspricht nur eine Wirklichkeit in der Allgemeinheit der
Einzelwesen. Der allgemeine Begriff erfaBt die Gleichheit in der Ungleichheit der
Einzelwesen, d.h. er erfaBt die Beziehung, in der sie durch diese Gleichheit im
Ungleichen zueinander stehen und die sie als «in einer das Einzelwesen iibersteigenden
Wirklichkeit aufeinander bezogen» zusammenfaBt. Die Denkweise, die den allgemeinen
Begriff in die Einzelwesen als solche verlegt, verschliet das geistige Auge vor der
Erkenntnis der hoheren Seinsart komplexer Realitaten, sowie davor, dafl die Seinsart
des Einzelwesens eine Komponente dieser hoheren Realitat ist. Diese Denkweise hat
leider auch vor Gott nicht halt gemacht und dazu gefiihrt, daB man versucht, das
dreieinige Wesen Gottes gedanklich auseinanderzunehmen und anstelle der
Dreieinigkeit von Vater, Sohn, Geist eine Dreiheit von «Personen» zu sehen, in denen
ein abstraktes gottliches Wesen jeweils auf unterschiedliche Weise Wirklichkeit ist,
urspriinglich und absolut nur im Vater, weniger absolut in Vater und Sohn zusammen,
und noch etwas weniger im HI Geist (vgl. Anm. 39).

Wie schwer sich in der Florentiner Diskussion beide Parteien taten, iber
gedankliche und reale Unterschiede klare Aussagen zu machen, zeigt folgendes
Diskussionsfragment (AG, 292.16-293.5):



258 JAN LOUIS VAN DIETEN

Markos Eugenikos: «Sie haben gesagt, daB das Wesen, das die Existenz von Vater
und Sohn ausmacht, das gleiche ist, das den drei Personen gemeinsam ist (bzw. das
die drei Personen miteinander teilen). Sehen Sie also zu, ob es richtig ist, zu sagen,
daB aus dem gemeinsamen Wesen der drei Personen der Hl Geist als Person
hervorgeht. Denn zuvor haben Sie gesagt, daB das gemeinsame Wesen von Vater und
Sohn Ursache des HI. Geistes ist.»

Montenero: «Macht die Praposition ‘aus’, wie in ‘aus dem Vater’, irgendeinen
Unterschied oder irgendeine Unterscheidung des Wesens?» Der Satz ist schwer
verstandlich. In den AL, 153.18 f. heifit es: «Ich mochte, daB3 Sie die These vom
Eigenen (sc. der Person) und vom Wesen besser verstehen. Machen Sie einen
Unterschied zwischen dem Eigenen und dem Wesen?».

Eugenikos: «Ja.»

Montenero: «Gedanklich oder wirklich?»

Eugenikos: «In unserem Denken wird der Unterschied gesehen in den Personen,
nicht in bezug aufeinander, aber realiter jede Hypostase.»

Der Unklarheit wegen habe ich den letzten Satz so wortlich wie moglich iibersetzt.
Vgl. AL 153.22-25: «In unserem Denken wird in den Personen ein Unterschied
gesehen; gedanklich wird eine Unterscheidung in den Personen gesehen, nicht in bezug
aufeinander, aber in bezug auf das Wesen einer jeden Person. Jede Person wird
gedanklich von ihrem Wesen unterschieden. Es werden die Personen in Gott
unterschieden, damit nicht die Personen selbst durch sich bestehen (ne cum [sic!] ipse
persone consistant per sej».

Hier griff laut AG Bessarion kurz in die Debatte ein, wohl um die Unklarheit der
Aussage des Eugenikos zu beseitigen. Er sagte: «Die gottlichen Personen werden
gedanklich voneinander unterschieden, aber sie existieren durch ihre Eigenart (das
ihnen Eigene).» Darauf Montenero: «Ist das Eigene identisch mit der Person?»
Bessarion: «Realiter und als Subjekt ja, aber im Denken unterscheidet man sie».

In den Acta Latina fehlt dieser Wortwechsel Bessarion-Montenero. Hier reagiert
Montenero auf die letzte Antwort des Eugenikos mit der Frage: «Ist das Eigene
wesentlich identisch mit der Person, also die Vaterschaft mit dem Vater?» Eugenikos:
«Realiter und als Subjekt ja, aber man macht einen Unterschied im Denken.»
Montenero: «Also in der Person des Vaters gibt es die Vaterschaft und das Wesen, das
den dreien gemeinsam ist. Die Person des Vaters wird demnach nur gedanklich von

Vaterschaft und Wesen unterschieden?» Eugenikos: «Ja.»



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 259

In den Acta Graeca konstatiert Montenero nach der «Richtigstellung» durch
Bessarion: «In der Person des Vaters gibt es» usw. (AG, 293.6-10). Das <ja» des
Eugenikos gibt es hier aber nicht. Montenero fahrt stattdessen unmittelbar fort mit der
Feststellung: «Von den anderen Personen unterscheidet der Vater sich aber realiter.»
Die Herren tun sich alle schwer mit der Frage nach gedanklichemn oder wirklichem
Unterschied, weil sie sich nicht vom menschlichen Vaterbild lossagen konnen und fiir
sie die Vaterschalt eine Eigenschaft des Vaters bleibt und nicht als sein «Wesen»
gesehen wird. Sie bekennen sich zwar zur Identitdt von Vater und Vaterschaft, aber die
Tatsache, daf} sie glauben, einen gedanklichen Unterschied machen zu miissen, beweist,
daB dies zumindest teilweise nur ein Lippenbekenntnis ist. Sie machen diesen
Unterschied, weil fiir sie die «Vaterschaft», die den Vater realiter von Sohn und Geist
unterscheidet, das (abstrakte) Wesen nicht mit einschlieBt, was fiir sie der Begriff Vater
wohl tut. Markos Eugenikos erfaBte aber aufgrund seiner Einsicht, daB Gott kein
Wesen einer bestimmten Kategorie ist und in Gott bei Wesensgleichheit der
«Personen» nur eine Person Prinzip sein kann, daB hier nicht vom gleichen
gedanklichen Unterschied zwischen Wesen und Hypostase die Rede sein konne, wie im
kreatiirlichen Bereich. Er sah aber anscheinend nicht klar, daB die Problemstellung
«gedanklicher oder realer Unterschied?» sinnlos ist, wenn man das «Wesen» der
sogenannten Personen in ihrem Aufeinanderbezogensein sieht. Man sieht dann, daB
der «Vater» in Gott nur als Prinzip von Sohn und Geist in Gott existiert und denkbar
ist, d.h. realiter wie gedanklich unterschieden sowohl vom sogenannten Wesen Gottes,
das Vater, Sohn und Geist ist, als von Sohn und Geist, deren Prinzip er ist, aber genau
so weder realiter noch gedanklich zu 16sen aus der Dreieinigkeit Vater-Sohn-Geist, da
er als Prinzip ohne das, was aus ihm hervorgeht, weder existiert noch denkbar ist.

Noch ein Wort zur Aussage Bessarions «Die Personen werden voneinander
unterschieden im Denken, Wirklichkeit sind sie durch ihre Eigenart». Bessarion
versucht, die Einheit und Dreiheit dadurch zu retten, daB er den Personen, sofern sie
ein Gott sind, keine eigene Wirklichkeit zuerkennen will. DaB wir sie trotzdem als
verschieden denken, ginge demnach an der Wirklichkeit vorbei. Bessarion versucht,
diese Folgerung abzuwehren, indem er das Eigene einer jeden Person fiir wirklich
erklart. Das kann nur heifen: der Vater ist keine vomn Wesen Gottes verschiedene
Wirklichkeit, wohl aber seine Vaterschaft. Das widerspricht jedoch seinem Ja zur realen
Identitat von Eigenheit und Person.

Da ich am Anfang meines Vortrags den dort zitierten Autor Hans dJiirgen Marx der

Voreingenommenheit bezichtigt habe, will ich hier ein Beispiel anfligen, wie auch er



260 JAN LOUIS VAN DIETEN

mit einer falschen Vorstellung von realer Identitat «mogelt», um das Filioque
akzeptabel erscheinen zu lassen (op.cit., 89). Um das angebliche «Primat des Wesens
iiber die Personen» (s. Anhang 4 Ende) «augenscheinlich» zu machen, benutzt er ein
«triangulares Trinitdtssymbol» in der Form eines gleichschenkligen Dreiecks, dessen
Winkel er als Vater, Sohn und Geist und dessen Oberflache er als Gott bezeichnet. Die
Bezeichnungen Vater, Sohn und Geist verbindet er jeweils mit der Bezeichnung Gott
durch das Wort «ist», die Winkelbezeichnungen Vater, Sohn, Geist untereinander durch
die Worte «ist nicht». Sein Kommentar dazu: «Alle drei Winkel sind voneinander real
unterschieden, identisch jedoch mit der Oberflache dieses gleichschenklichen Dreiecks.
Unterschieden sind die Winkel aber gerade durch den Gegensatz ihrer Beziehung
zueinander, mit der sie in derselben Oberflache iibereinkommen. Weiter sind alle drei
Winkel gleich, da sie durch dieselbe Oberflache konstituiert werden, die in keinem der
drei Winkel groBer ist als in den anderen beiden. So ergibt sich ein und dieselbe
Oberflache in drei voneinander unterschiedenen Winkeln, ohne daff die Oberflache
selbst in drei Winkeln unterschieden ware. Jeder Winkel macht nun auf seine Weise die
Oberflache nach auBen hin nicht-mitteilbar. Und doch: Ohne von der Oberflache real
unterschieden zu sein, teilt der obere Winkel diese Oberflache den anderen mit, ohne
sich selbst mitzuteilen. Und schlieBlich: Obwohl alle Winkel gleich sind, besteht
zwischen ihnen eine Ordnung des Ursprungs. Sobald der erste Winkel gezogen ist, wird
er unmittelbar Prinzip des zweiten, und beide sind sofort Prinzip des dritten.»

Ein solcher Kommentar verrat fiir mich eindeutig blindes Vorurteil. Was zu
beweisen ware, wird behauptet, auch wenn es jedem Augenschein Hohn spricht. So
gleich im ersten Satz. Keiner der Winkel ist identisch mit der Oberflache des Dreiecks,
denn dann miiBte jeder Winkel fiir sich das Dreieck bilden. Zwei Winkel waren dann
liberfliissig. GewiB}, keiner der Winkel existiert auSerhalb des Dreiecks, und wenn ich
fiir die Existenz von Linien eine von Linien begrenzte Oberflache postuliere, kann auch
keiner auBerhalb der Oberflache des Dreiecks existieren, aber das ist keineswegs
dasselbe wie Identitat mit der Oberflache. Der zweite Satz ist natiirlich abzuandern in:
«Unterschieden sind die Winkel durch den Gegensatz zueinander in derselben
Oberflache» (der Gegensatz ist die Beziehung!). Der nachste Satz ist kompletter
Unsinn. Die Winkel sind alle gleich, da es das Wesen eines gleichschenklichen Dreiecks
ist, daB sie gleich sind. Davon wird beim Zeichnen des Symbols ausgegangen. Von
jedemn Dreieck werden die Winkel, wenn man das so sagen will, durch die Oberflache

konstituiert, ob sie gleich sind oder nicht. Besser sagt man, daB die Festlegung der



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 261

Winkel auf je 60° und die Entfernung der Winkel voneinander die Oberflache
konstituieren. Kaum weniger unsinnig ist der nachste Satz. Die Oberfldche existiert
nicht in den einzelnen Winkeln; das ist eine Wiederholung des schon oben kritisierten
Fehlers, die einzelnen Winkel mit dem ganzen Dreieck gleichzusetzen. Die Winkel
existieren in der Oberflache, die sie zusammen konstituieren, und in der Oberflache
unterscheidet man real drei Winkel, sonst ware es kein real existierendes Dreieck. Ab
«Und doch» wird es noch schlimmer. Der Winkel «Vater» ist, wie schon gesagt, real
unterschieden, aber nicht abzutrennen von dem ganzen Dreieck. Und der Winkel
«Vater» kann die Oberflache nicht den Winkeln «Sohn» und «Geist» mitteilen, da es die
Oberflache ohne die Linie (die Beziehung) «Sohn»-«Geist» nicht gibt. Den Hohepunkt
des Vorurteils bildet der letzte Satz. Sobald der erste Winkel gezogen ist, steht nicht
einmal fest, ob ein Dreieck entsteht, und erst recht nicht, daB der erste Winkel
ausgerechnet Prinzip des «zweiten» Winkels wird. Warum nicht des «dritten», der dem
«zweiten» vollig gleich ist? Ein Dreieck ABC entsteht vom Winkel A aus nur dann,
wenn die Schenkel, die ihn bilden vom Anfang an auf unterschiedliche Endterme
programmiert sind, zwischen denen eine Verbindung vorprogrammiert ist. Und ein
gleichschenkliges Dreieck wird es nur dann, wenn ich mich auf einen Ausgangswinkel
von 60° und auf eine Verbindungslinie BC bei gleicher Entfernung zwischen den
Punkten B und C wie zwischen A und B und A und C festlege. Wenn ich den Winkel
C von A und B aus entstehen lassen will, muB ich mich, um ein gleichschenkliges
Dreieck zu zeichnen, darauf festlegen, sowohl die Linie A-C wie die Linie B-C in einem
Winkel von 60° zur Linie A-B zu ziehen. Winkel C wird in diesem Fall eindeutig nicht

durch einen Ausgangspunkt bestimmt.

3. Zu Anmerkung 32: Monteneros «systematisches» Bekenntnis zum Filioque

Auf der achten Sitzung in Florenz, am 21.03.1439, erschien der byzantinische Sprecher
Markos Eugenikos nicht mehr. Montenero wertete das als Feigheit, da sein Gegner sich
angeblich besiegt sah und verzweifelt sei (AG, 393.25-29). Der byzantinische Kaiser
aber verkiindete, daB die orthodoxen Konzilsteilnehmer nur gekommen seien, um den
vereinbarten Sitzungsplan einzuhalten. Die Lateiner konnten noch vortragen, was sie
wollten, man wiirde nicht mehr antworten (AG, 394.1-9). Daraufhin ergriff Montenero

wieder das Wort und erklarte, daB er den abgebrochenen Streit iiber ein Basileios-



262 JAN LOUIS VAN DIETEN

Wort nun ruhen lassen und Markos Eugenikos antworten werde, ausgehend von den
gleichen Worten Jesu, die sein Kontrahent in der vorausgegangenen Sitzung
kommentiert hatte (s. AG, 364.4 ff., bes. 23 ff.), d.h. von den Worten: «Wenn der Geist
kommen wird, den ich euch vom Vater senden werde» (AG, 394.10 ff., bes. 26 ff.).

«Wer sendet», so Montenero, «sendet etwas Eigenes, und das, was er sendet, ist
aus ihm. Zum Beispiel, wenn ein Prafekt auf Befehl des Kaisers handelt, handelt er
nicht aus sich. ...So bringt auch der Sohn nicht von sich aus den HI Geist hervor,
sondern er bekommt es {dh. das Hervorbringen) beim Gezeugtwerden wvom
wesensgleichen Vater. Dadurch hat er das Vermogen des Vaters und der Natur in sich,
und so bringt er auch selbst den HI. Geist hervor, aber nicht als Hauptprinzip {non
principaliter) wie der Vater. Denn dieser ist die Wurzel und die Quelle der Gottheit.
Der Vater als im Wesen untrennbar, ja als das Wesen selbst, ist nicht so zu sehen, als
ob er ein von der Hypostase unterschiedenes Wesen hatte. Die Vaterhypostase wird
nur gedanklich vom Wesen unterschieden.

Der Vater ist also eine wesentliche Person und zeugt wesentlich den Sohn. Der
Sohn wird gezeugt und ist auch selbst eine wesentliche Person. Sie sind zwar zwei
Hypostasen, aber nur ein Gott, und sie haben nur eine Natur, worin der HI. Geist
unzertrennlich miteinbegriffen ist. Er ist weder Vater, noch Sohn, noch etwas
Bezogenes (lat. neque quidquam relativum. Gemeint ist: noch unmittelbar auf den
Vater bezogen, wie der Sohn, noch unmittelbar auf den Sohn, wie der Vater). Der
Geist (der Lebensatem) ist als Geist auf den, der atmet, zu beziehen. Aber der Geist
ist der Geist des Vaters, und die Schrift bezeugt, daBl er auch der Geist des Sohnes ist.
Die, die atmen, sind also Vater und Sohn.» (Man beachte auch hier wieder, wie die
philologische Basis fiir einen korrekten Syllogismus fehlt. Montenero setzt einfach
voraus, daB «ist des Vaters» und «ist des Sohnes» die gleiche Bedeutung haben
miissen. Dabei ist doch das erste, was hier klargestellt werden miiite, ob nicht im
ersten Fall von «Ursprung» und im zweiten von «Besitz» die Rede sein kann.) «..Also
gemaB einem einzigen Atmungs- und Hervorbringungsvermidgen zweier Personen
(secundum unam virtutem spirativam duarum personarum et unam producendi vim)
sind sie nicht zwei Atmer und zwei Ursachen, sondern weil es (das Vermdgen) nur eins
ist, wird es als urspriinglich dem Vater zukommend verstanden, von dem aber der
Sohn es hat. Und aufgrund dieses Vermdgens nennt man Vater und Sohn ein Prinzip,
und nicht, indem man die Personen vermischt. Denn der Vater ist der Vater und nicht

gezeugt; der Sohn ist gezeugter Sohn. Sie verhalten sich wie Ursache und Verursachtes.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 263

So miissen wir auch den Hl Geist auf irgendeine Weise Vater und Schn zuordnen,
damit nicht notwendigerweise Unordnung in das Géttliche eingefiihrt wird. Der Vater
teilt dieses (gottliche) Wesen dem Sohn mit, sofern es dem Sohn mitgeteilt werden
kann, und der Sohn empfangt es vom Vater, sofern es ihm mitgeteilt werden kann,
und teilt es dem Geist mit, sofern es von ihm dem Geist mitgeteilt werden kann. Denn
es ist ein Wesen, wonach dieser (d.h. der Sohn) gezeugt wird und jener (der Geist)
hervorgeht, und darum sind Vater und Sohn ein Prinzip und eine Ursache des Geistes,
der aus beiden hervorgeht.» (AG, 394.26-396.12)

DaB auf lateinischer Seite niemand die offen zutage tretenden Denkfehler (dazu das
Notige im Text des Vortrags und in den Anmerkungen) gesehen hat, kann ich nur
damit erklaren, daB sie es von vornherein nicht fiir notig hielten, die Richtigkeit dessen,
was von ihrer Seite vorgetragen wurde, kritisch zu iiberpriifen. Die meisten Teilnehmer

aber waren dazu wohl auch nicht imstande.

4. Zu Anmerkung 43: Urspriingliches und mitgeteiltes Sein in Gott? (Corrumpit bonam

cogitationem terminologia mala)

Wenn Montenero Gott Vater «Wurzel und Quelle der Gottheit» nennt (AG, 395.6),
steht er damit in der Tradition der Vater und redet nicht anders als Markos Eugenikos,
wenn dieser z.B. aus Athanasios zitiert: solus fons divinitatis Pater (AG, 369.6) oder
aus Ps.-Dionysios Areopagita: solus fons superessentialis divinitatis Pater (AG, 368.11
f). Dies ist ein erlaubtes Bild, wenn man die Quelle und das, was daraus entspringt,
zusammen als die Gottheit sieht, nicht wenn man sie auseinander dividiert, denn das
wiirde Gott Vater zum Vater Gottes machen. Korrekter sind also Aussagen wie diese
von Leontios von Kaisareia: Suscipe unam divinitatern Patris, qui Filium ineffabiliter
generavit, et Filii ex eo geniti et Spiritus Sancti procedentis ex ipso Patre, qui Filii
proprius est (zitiert AG, 369.21-25). Philosophisch aber nicht mehr zuldssig ist es, zu
sagen, dafl der Vater Wesen und Sein Gottes dem Sohn und dem Geist mitteilt. Der
Begriff «mitteilen» setzt voraus, daB jemand, der etwas hat, es einem mitteilt, der es
{von sich aus) nicht hat. Ob das «von Ewigkeit» geschieht, ist dabei ochne Bedeutung.
Sein, das mitgeteilt wird, ist ontologisch primar in dem, der es mitteilt, und sekundar
in dem, der es mitgeteilt bekommt. Laut Montenero ist es «das Wesen des Vaters, das

dem Sohn durch die Zeugung gegeben und mitgeteilt wird und das der Sohn mitgeteilt



264 JAN LOUIS VAN DIETEN

bekommt» (AG, 283.9-12). Und vom Geist sagt er: «Wenn der Geist aus dem Vater
hervorgeht, empfangt er von ihm auch das Sein, wie ich schon erklart habe. Und so,
wie er vom Vater das Wesen empfangt, was das gleiche ist als ‘vom Vater sein’,
empfangt er es ebenfalls vom Sohn, da das Wesen von Vater und Sohn eins ist» (AG,
280.24-30). Er sieht das offenbar so, wie er es auch beim Menschen sieht, wo es aus
seiner Sicht die Natur Isaaks ist, die Jakob mitgeteilt wird (AG, 282.24-26; s. dazu
Anhang 5). DaB3 es um ein reales Mitteilen geht, gibt Montenero im bereits (in Anm.
29) angefiihrten Zitat AG, 294.5-8 zu erkennen, wo er die von ihm Eugenikos
unterstellte These absurd nennt, dafl Sohn und Geist das Wesen des Vaters nur gemaf3
unserem Denken empfangen wiirden («Daraus wiirde folgen, daB das Wesen des
Vaters, das dem Sohn und dem HI. Geist mitgeteilt wird, nur im Denken und nicht
wirklich mitgeteilt wird, was absurd ist»). Obgleich Montenero auch einmal sagt, daB
der Vater das Wesen mit dem Sohn teilt, sieht er dieses Teilen, wenngleich es «von
Ewigkeit» geschieht, ontologisch als ein Ergebnis» des Mitteilens. Von Anfang an
betonte er ubrigens, da das Hervorgehen des Geistes bedeute, daB er das Sein
«empfange» bzw. <hat» von Vater und Sohn; so z.B. AG, 255.29-31: «ch stelle also
fest: von wem in Gott der HL Geist das Sein empféngt, von dem geht er auch aus»
oder 2568 ff.: «DaB der Hl. Geist vom Sohn das Sein selbst empféngt, beweist ein
Wort des heiligen Epiphanius... Aus diesemn Wort folgt, daB, wenn der Geist aus beiden
ist, er auch das Sein von beiden empfangt.» (vgl z.B. noch 258,23-27). Markos
Eugenikos protestierte {ibrigens nicht gegen diese Ausdrucksweise, sondern benutzte
sie sogar selbst in seinem Gegenbeweis: «Euer Hochwiirden versichert, daB der HL
Geist, weil von ihm gesagt wird ‘aus dem Vater und dem Sohn’, auch das Sein aus
ihnen hat.... Verstehen Sie darunter ‘Sein aus ihrer Hypostase'?» (AG, 260.18-25). Fiir
Montenero ist es schlielich gleichbedeutend, ob man sagt «der Geist hat das Sein aus»
bzw. «ist aus» oder «die Geschopfe haben das Sein von Gott» bzw. «sind aus Gott».
«lch frage Sie, wenn wir sagen ‘die Geschopfe sind aus Gott’, meinen wir dann, daf3
die Geschopfe ihr Sein von Gott empfangen?» und Eugenikos bejaht das (AG, 258.30-
259.e; vgl. 267.15-17). Doch meinen beide wohl kaum dasselbe. Eugenikos sagt auch
einmal, scheinbar Montenero zustimmend: «Ich verstehe das Hervorgehen des Geistes
so, daB er das Sein und alles, was er ist und im eigentlichen Sinne genannt wird, von
ihm (dh.vom Vater} empfangt» (AG, 255.23-24). Es geht ihm aber nicht um das
Mitteilen des gemeinsamen Wesens an den Geist, sondern um das Hervorgehen der

Person des Geistes aus der Person des Vaters. Die Vorstellung, da die sogenannten



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 265

inneren Vorgange in Gott ein Mitteilen von Wesen und Sein Gottes zum Inhalt hatten,
kommt mit einigen von den Lateinern anerkannten Axiomen in Konflikt. Dieses
Mitteilen des Wesens (in der Form von generatio und productio) ist eine actio, die laut
Montenero ein Subjekt erfordert. Dieses Subjekt ist fiir ihn in erster Instanz Gott Vater,
in zweiter Instanz sind es Vater und Sohn, die aber als eine Einheit handeln. Die actio
des Mitteilens erfordert seinem Wesen nach weiter ein direktes und ein indirektes
Objekt. Letzteres ist in erster Instanz der Sohn, in zweiter Instanz der HI. Geist. Das
direkte Objekt ist laut Montenero immer das Wesen und Sein Gottes. Das Wesen an
sich ist fiir ihn freilich ein Abstraktum und kann als solches nicht Objekt eines realen
Mitteilens sein. Wirklichkeit ist es nur in den Personen. Im Vater existiert es
urspriinglich und ohne Ursprung, und das Mitteilen kann also nur von hier ausgehen
an die, die es von sich aus nicht haben. Montenero erzahlt uns aber nicht, wie er sich
das vorstellt. Den «Vater» gibt es auch fiir ihn nur bezogen auf den Schn. Auch er
erkennt an, daB Vater und Vaterschaft, d.h. die Person des Vaters und das Vater-sein
{(dh. das Haben eines Sohnes) nur als Einheit existieren. Er unterschreibt auch das
Axiom, daBl die Beziechungen die Personen konstituieren. Es gibt also keinen Vater
ohne Vater-Sohn-Beziehung, keinen Vater ohne Sohn. Das Wesen Gottes, das
migeteilt werden soll, existiert nur wirklich, wenn es sich mit Vaterschaft und
Sohnschaft verbunden hat. Voraussetzung dafiir, daf der Vater dem Sohn Wesen und
Sein Gottes mitteilen kann, ist also, daB Vater und Sohn Wesen und Sein Gottes schon
miteinander teilen. Das Mitteilen setzt demnach sein eigenes Ergebnis voraus, da es vor
diesem Ergebnis weder ein Subjekt noch ein direktes oder indirektes Objekt fiir die
actio des Mitteilens gibt. Der Versuch, Monteneros Terminologie zu retten, indem man
das Mitteilen sozusagen in die Ewigkeit verlegt, geht von der falschen Vorstellung aus,
daBl «ewig» identisch ware mit «auBerhalb der Zeit». Ewigkeit hebt die Grundlage der
Zeit auf: die Veranderung. «Mitteilen» bringt ontologisch eine Veranderung zustande.
Die Mitteilung von Wesen und Sein Gottes durch den Vater an den Schn andert in der
Darstellung Monteneros das Wesen Gottes in dem Sinne, daB das im Vater als
unverursacht existierende Wesen im Sohn den Status des Verursachten erhélt. Das
scheint Montenero nicht zu storen, da er sich das Wesen Gottes als Abstraktum denkt.
Er scheint zu vergessen, daBl er den Sohn sonst als verursacht bezeichnet (s. Anhang
3) und das Wesen als identisch mit dem Trager, so daB, wenn der Trager verursacht
ist, das auch fiir das in ihm «verwirklichte» Wesen gilt. Demnach muB sich das Wesen

Gottes im ewigen Akt der Mitteilung durch den Vater an den Sohn wvom



266 JAN LOUIS VAN DIETEN

unverursachten zum verursachten Sein wandeln. Genug der Absurditat. Montenero
selbst hat iibrigens diese Veranderung im Wesen als Verlust der Absolutheit bezeichnet,
der darin besteht, daB das zum absoluten Wesen gehorende Vermdgen zu zeugen
durch diese Mitteilung verloren geht (vgl. dazu Anhang 6). Die Absurditat eines
Wesens, das einerseits unverursacht und absolut, andererseits verursacht und nicht
absolut sein soll, kehrt in verstarktem MaBe wieder, wenn man das angebliche Mitteilen
von Wesen und Sein durch Vater und Sohn an den Geist auf die gleiche Weise
analysiert. Jede Absurditat entfallt, wenn man die nur als Beziehungsgeflecht denkbare
Einheit von Vater, Sohn und Geist als das Wesen und Sein Gottes sieht, ein «Wesen»,
das sie miteinander teilen oder besser «sind», und das in seiner Dreieinigkeit die einzige
Wirklichkeit ohne Ursprung ist, der lebendige Gott, der aus sich lebt und sich mit
menschlichen Begriffen nicht analysieren laBt. Analysen voller Denkfehler und
Widerspriichlichkeiten konnen da erst recht nur schaden.

Zum AbschluB noch eine Notiz liber «sein aus sich», das Montenerc z.B. dem Geist
abspricht: «Der HI. Geist ist nicht aus sich... Er empfangt das Sein... hat das Sein von
Vater und Sohn» (AG, 265.31 ff). Ein Sein-aus-sich kann es im eigentlichen Sinne
nicht geben, sonst miiBte zuerst das «sich» da sein, aus dem das Sein-aus-sich
hervorginge. Mit Sein-aus-sich meint man ein Sein, das nicht aus etwas anderem ist,
das ohne Voraussetzung und Vorbedingung einfach ist. Im gleichen Sinne sagt man per
se sein (durch sich sein). Dieses «Sein aus sich» oder «Per se sein» schreibt die
Philosophie Gott zu, oder besser gesagt, sie postuliert Gott als den, der aus sich oder
per se ist. Nach der Offenbarung gilt dieses Postulat fiir den dreieinigen Gott als
solchen und nicht fiir den «Vater» allein, den es «allein» nicht gibt und allein nicht geben
kann. Er «ist» dadurch, daB er Prinzip ist von Sohn und Geist, genauso wie Sohn und
Geist dadurch «sind», dal sie aus dem Vater hervorgehen. Keine sogenannte Person
in Gott ist per se, sondern jede von ihnen ‘ist’ durch ihre Bezogenheit auf die beiden
anderen. Es racht sich bei Montenero die Einstufung Gottes in die niedrigste Kategorie
der «Seienden», die der gegenstandlichen Dinge (vgl. Aussagen wie: Person und Wesen
in Gott sind re d.h. «in der Sache» identisch). Gott gehort zwar zu keiner Kategorie,
aber gezwungen wie wir sind, «analog» iiber ihn zu denken und zu reden, sollten wir
wenigstens das Leben als Ausgangspunkt nehmen und das in seiner denkbar héchsten
Form. Die Dreieinigkeit ist die unverursachte Lebensgemeinschaft von Vater Sohn und
Geist, die «aus sich» lebt und als Urbild allen Lebens sich selbst ewig verwirklicht.



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 267

5. Zu Anmerkung 58: Das Abstraktum «menschliche Natur» als Fortpflanzungsmittel

und die Anwendung dieser These auf das Wesen Gottes

«Bei den Menschen ist derjenige, der zeugt, dieser Mensch, d.h. die Person (dieses
Menschen), der Trager der (menschlichen) Natur (lat. suppositum et subsistens); das
Wesen ist der Grund (daB er zeugt). Darum sagt man, daB die Handlungen von den
Trégern der Natur ausgehen.» So Montenero AG, 268.14-18. Der Satz ist im
iiberlieferten Text nicht ganz klar. In den AL, 142.32 f. hat er folgenden Wortlaut: «Bei
den Menschen sagen wir: der, der zeugt, ist dieser Mensch, d.h. dieser Trager der Natur
(lat. suppositum), und das ist die Person, die erzeugt und Ursache ist, weshalb (?} man
sagt, daBB die Handlungen von den Tragern der Natur (Supposita} ausgehen.»

«Im Menschen» heiBit es dann weiter, «gibt es die Menschheit {(das Mensch-sein, lat.
humanitas) und diese nennt man das Prinzip, wodurch (der Grund, warum?} der
Mensch zeugt. Es ist nicht dadurch (gemeint ist wohl: nicht durch die von der Person
ausgehende Aktivitdt des Zeugens), daBB der Mensch mit seinem Sohn Gemeinsamkeit
hat, weil der Sohn (als solcher} nicht zeugt. Aber die Natur wird geteilt mit diesem
Sohn in der gleichen Art und der gleichen Natur. Das was geteilt {mitgeteilt?) wird, ist
also die Natur, der Handelnde ist aber die Person (lat. hier das gr. Lehnwort Enéora-
o15).» (AG, 268.18-24.) Was Montenero sagen will, ist entweder von ihm selbst nicht
klar ausgedriickt oder es ist nicht korrekt iiberliefert worden. In den AL, 142.34-36
liest man: «In diesem Menschen gibt es die Menschheit (humanitas) und diese
Menschheit nennt man das Prinzip, wodurch der Mensch gezeugt wird, und darum wird
nicht dieser Mensch diesem Sohn mitgeteilt, sondern die Natur wird mitgeteilt, weil der
Sohn in der gleichen Art gezeugt wird.» Hier ist ohne Zweifel klar ausgedriickt, was
Montenero meint.

Konkreter hat dieser spater seine These formuliert: «Bei den Menschen ist die
Person das Wesen, das die in ihm vorhandene Natur mitteilt, so wie das bei Isaak ist.
Also nicht die menschliche Natur in Isaak ist das, was zeugt, aber die Natur in Isaak ist
das Prinzip, wodurch er Jakob zeugt, und es ist das, was mitgeteilt wird, denn es ist
die Natur Isaaks, die Jakob mitgeteilt wird» (AG, 282.19-27). Montenero meint: Isaaks
Mensch-sein ist die Basis des Zeugungsaktes, denn weil er Mensch ist, pflanzt er sich
fort wie ein Mensch, zeugt er einen Menschen und nicht etwas anderes, und das, was

er weitergibt, ist nicht das eigene Mensch-sein (das «Isaakische»), sondern die



268 JAN LOUIS VAN DIETEN

(allgemeine) menschliche Natur (nicht die «Isaakische» Ausfiihrung derselben}; denn
Jakob ist kein zweiter [saak, sondern hat mit ihm nur das Mensch-sein gemein.

Zu dieser sonderbaren Argumentation ist folgendes zu sagen. Zuerst wird der
(allgemeinen) menschlichen Natur als Abstraktum abgesprochen, daB sie effektiv etwas
zuwege bringen konnte. Sie kann, bildlich gesprochen, nicht die Heimwerkerin sein, die
sich ein Kleid schneidert. Aber Montenero 1Bt sie trotzdem bei der realen Zeugung
eine Rolle spielen; sie ist bei thm, um bei unserem Bild zu bleiben, effektiv das
Werkzeug, womit die Heimwerkerin auf eine bestimmte Art ihr Kleid schneidert. Denn
bei Montenero ist es die abstrakte Natur und nicht die Isaakische Form, in der allein
die menschliche Natur (als Isaak) real existiert, die bestimmt, daB} Isaak iiberhaupt ein
menschliches Wesen zeugt, und besonders, daB er keinen zweiten Isaak in die Welt
setzt. Der «patriarchale» Denker Montenero iibersieht sogar, dal die humanitas Isaaks,
wenn man vom «Isaakischen» abstrahiert, nicht einmal dariiber entscheidet, ob er Mann
oder Frau, und wenn Mann, ob er iiberhaupt zeugungsfahig ist. Die menschliche Natur
war auch schon in [saak, als er noch ein Saugling war, und sie ist z.B. auch in einem
Mann, der sich hat sterilisieren lassen, wird aber in beiden Fallen zur Zeugung nicht viel
nutzen. Wenn man hier von einem «Prinzip wodurch» reden, d.h. den Grund benennen
will, weshalb Isaak auf menschliche Weise realiter zeugen kann, ist das erstens die
Tatsache, daB die menschliche Natur in ihm kein Abstraktum, sondern ein einmaliges
konkretes Mensch-sein ist, das in seinem Fall das Mann-sein und die Zeugungsfahigkeit
einschlieBt; zweitens, daB er mit Rebekka zusammenkommen kann, deren konkretes
Mensch-sein das Frau-sein und die Gebarfahigkeit einschlieBt; und drittens, da gerade
durch das Zusammenkommen dieser beiden einmaligen Menschen ein neues einmaliges
Mensch-sein zustandekommt, das weder ein zweiter Isaak, noch eine zweite Rebekka
ist, sondern einen eigenen Namen, Jakob, bekommt. In diesem dJakob stelle ich dann
wieder die Gemeinsamkeiten aller Menschen fest, so daf3 ich auch Jakob der Kategorie
«Mensch» zuteilen kann. Und weil das bei Menschen immer so geht, kann ich mir auch
vom Zeugen, Gebaren, Geborenwerden usw. abstrakte Begriffe bilden; und zur
abstrakten menschlichen Natur gehort, daf} sie in abstracto zeugungs- oder gebérfzhig
ist. Aber die reale menschliche Fortpflanzung findet nur durch einmalige reale Akte
einmaliger «Akteure» statt. Die Natur, die Montenero «naturgesetzlich» agieren laBt, ist
eine Abstraktion, die als solche nur in unserem Denken besteht und nichts Reales
bewirken kann. Seine philosophische Erklarung, wie menschliches Zeugen funktioniert,

ist etwa so klug wie die Behauptung, ein bestimmtes System funktioniere, weil es eben



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 269

irgendein System sei. Systeme funktionieren in abstracto und per definitionem, weil sie
Systeme sind; deswegen nennen wir sie so. Aber jedes bestimmte System funktioniert
nur, weil es eben dieses System ist.

Seine merkwiirdige Philosophie liber das menschliche Zeugen iibertragt Montenero
einfach auf Gott, auch wenn diese Ubertragung ein zusétzliches Manko aufweist, das
auch Montenero selbst sieht und einraumnt: «<Wenn Isaak und Jakob (Rebekka bleibt bei
ihm natiirlich aus dem Spiel) nicht zwei verschiedene Wesen wéren, sondern in
Wirklichkeit nur eins, konnte dies ein geeignetes Beispiel sein» (sc. fiir das Mitteilen des
Wesens in Gott) (AG, 282.34-283,3). Daf} es das nun nicht ist, halt Montenero aber
nicht davon ab, seine principium quod und quo Theorie unverkiirzt auf Gott
anzuwenden: «Das Wesen des Vaters ist also das Prinzip, wodurch der Vater zeugt,
und es ist das, was der Sohn mitgeteilt bekommt, so wie bei den Menschen die Natur
und das Mensch-sein Isaaks; denn Jakob bekommt sie vom Subjekt, das ihn zeugt (vgl.
268.4-14). Der Unterschied liegt aber in der Transzendenz» (AG, 283.9-15). Dies
«erlautert» Montenero weiter so: «In Vater, Sohn und Geist ist die Natur numerisch ein
und dieselbe, und so unterscheiden sie sich nur dadurch, daBB der Vater Vater und der
Sohn Sohn ist» (AG, 283.16-19). Das ist eine Erklarung (Deklaration), aber keine
Erklarung (Erlduterung). Wie die aus der menschlichen Zeugung gewonnene Theorie
von principium quod und quo, obgleich sie beim Menschen darauf basiert, daB ein
anderer Mensch gezeugt wird, dennoch auf Gott anwendbar sein soll, der doch
unmaglich einen Gott zeugen kann, wird mit dem Wort Transzendenz einfach ins Reich
der Wunder verwiesen: Was bei den Menschen unmdglich ist, ist moglich bei Gott. Es
hat aber den Anschein, dafl Montenero die Transzendenz darin sieht, daB} zwar auch
in Gott das (abstrakte) Wesen sich in Varianten personifiziert, aber ohne die
numerische Einheit der Natur zu beeintrachtigen. Wozu sonst die Betonung:
«numerisch ein und dieselbe»? Mehr dazu im nzchsten Absatz.

Zur principium quod und quo Theorie Monteneros ist noch folgende Aussage
heranzuziehen: «Wenn gesagt wird: der Geist ist aus dem Wesen des Vaters, verstehen
die Lehrer unter Wesen nicht das Subjekt (den Vater als Person), denn die Person wird
nicht {mit-} geteilt, noch das personliche Sein des Subjekts (das Vater-sein)» (AG,
289.28-33). Der Geist geht also nicht eigentlich aus der Person des Vaters hervor,
sondern aus dem Wesen Gottes, wie es im Vater ist. Vgl. AG, 289.22-27: «Wenn wir
sagen, der Geist ist aus dem Wesen des Vaters, meinen wir das Wesen, das im Vater
ist» und AG, 290.4-8: «Dieses Wesen (sc. das Gott-sein) ist im Vater, und es ist



270 JAN LOUIS VAN DIETEN

identisch mit dem Vater.» Fiir Montenero ist der Vater, bzw. der Sohn oder der Geist,
nicht im Wesen Gottes, sondern das Wesen Gottes ist in den einzelnen Personen auf
jeweils eigene Weise, es varilert von Person zu Person. Es entwickelt sich durch die
Mitteilung (s. Anhang 4) vom einfachen zum zweifachen und dann zum dreifachen
Wesen, bleibt aber anscheinend ein Wesen, weil das zweite Stadium mit dem ersten
eine Zweierbeziehung bildet und das dritte dem nichts Wesentliches mehr hinzufiigt.
Der Grundfehler dieses Denkens ist, daB3 es versucht, das gemeinsame Wesen von
den Personen zu trennen und die Personen als Trager dieses Wesens getrennt zu
betrachten. Zweien von ihnen wird dann aufgrund urspriinglicher Krafte des Wesens
die Fahigkeit zugeschrieben, aktiv zu sein, in erster Instanz dem Vater, der das
Zeugungsvermogen des Wesens aktiviert, und in zweiter Instanz Vater und Sohn, die
zusammen das Vermogen, den Lebensatem zu atmen, realisieren. Wer aber die
Personen gedanklich trennt, verrat, da§ er sie nicht sieht, wie sie sind, namlich als nur
existent in ihrer Bezogenheit aufeinander. Fiir wen der Begriff «Gott Vater» nicht
identisch ist mit «Prinzip von Sohn und Geist», der hat einen falschen Begriff im Kopf,

und jede von diesem Begriff ausgehende Aussage beruht auf falscher Basis.

6. Zu Anmerkung 61: Gott eine Moglichkeit?

Jedes «aktive» Konnen setzt eine «passive» Moglichkeit voraus, das Vermogen zu
zeugen die Mdglichkeit, daBl jemand gezeugt wird, das Vermogen hervorzubringen die
Maglichkeit, daB etwas hervorgebracht wird. Aktives Konnen wie passives Moglich-
sein sind in Gott gleichermaflen unmdglich wie undenkbar, sofern man in Gott die
absolute Wirklichkeit (actus purus) sehen will, ithn definiert als den, der allein nicht
nicht-sein kann.

Unter Moglichkeit verstehen wir ontologisch, daf etwas, was nicht ist, unter
bestimmten Voraussetzungen oder Bedingungen Wirklichkeit werden kann. Das
Magliche ist per definitionem nicht wirklich, denn etwas kann nicht zugleich unter dem
gleichen Gesichtspunkt «nicht-seiend, aber realisierbar» und «seiend = realisiert» sein.
Konnen aber ist das Vermdgen, Moglichkeiten zu realisieren.

Um etwas als Moglichkeit denken zu konnen, miissen wir vom wirklichen Existieren
abstrahieren, das tatsédchliche Sein wegdenken konnen. Das konnen wir bei allem,

wovon wir feststellen, da es nicht sein muB. Der Gott meiner Philosophie muf} aber



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 271

sein und darf nicht auch nicht-sein konnen, da er sonst keine meiner entscheidenden
Lebensfragen 16st, als deren Ldsung ich ihn ja postuliere. Der Gott, den Christus
offenbart hat, ist identisch mit Jahweh, der selbst gesagt hat, daB er ist, und dessen
Wort vom Anfang an ist. Im Wesen dieses Gottes, den Christus als Vater, Sohn und
Geist zu erkennen gegeben hat, unterstellt die Filioque-Doktrin ein doppeltes Konnen
und eine doppelte Moglichkeit. Sie macht Gott-Vater zu dem, der zeugen kann, den
Sohn dementsprechend zum potentiellen Sohn, den Vater und den Sohn zu mdglichen
Hervorbringern des Geistes und diesen zum potentiellen Lebensatem Gottes. Man
kann sich zwar kaum vorstellen, dal Montenero dies ernsthaft hat behaupten wollen,
aber die Annahme einer vis generandi und einer vis producendi im Wesen Gottes hat
nur so einen Sinn. Die vis producendi, um die es letztendlich geht, da sie als
letztmogliche Retterin des Filioque aufgeboten wird, macht in den Augen Monteneros
Vater und Sohn zu einem einzigen realen Prinzip des Geistes. Sie ist also mit der realen
Wesenseinheit von Vater und Sohn die ontologische Voraussetzung fiir die
Hervorbringung des Geistes und setzt ontologisch eine reale Moglichkeit des
Hervorgebrachtwerdens, d.h. ein reales Nicht(hervorgebracht)sein des Geistes parallel
zum realen Sein der Zweieinheit Vater-Sohn voraus. Die Annahme der vis producendi
hatte die Annahme der vis generandi zur selbstverstandlichen Konsequenz. Diese
wiederum setzt ontologisch ein reales Nicht(gezeugt)sein des Sohnes parallel zum
realen Sein des Vaters voraus. Denn das Wesen ist auBerhalb der Personen ein
Abstraktum, und eine reale vis generandi kann also nur gegeben sein im Wesen, sofern
es im Vater Wirklichkeit ist. Der Sohn darf aber ontologisch nicht zugleich Wirklichkeit
sein, denn sein Sein wiirde die vis generandi sinnlos machen.

Die Lehre von einem «wesentlichen» Vermdgen in Gott, einen Sohn zu zeugen,
einem weiteren «wesentlichen» Vermdgen, den Geist hervorzubringen, fiihrt (wie die
Theorie vom Mitteilen von Wesen und Sein in Gott) unweigerlich zur Annahme von
einem erschaffenen Wesen und Sein von Sohn und Geist, also von Wesensungleichheit
der drei sogenannten gottlichen Personen. Sie widerspricht denn auch direkt dem
Axiom relationes constituunt personas, das die Wesensgleichheit festlegen will. Die
Personen von Sohn und Geist werden nicht durch die Beziehungen konstituiert,
sondern jeweils durch die Ausiibung eines Vermogens, das fiir die Herstellung der
Beziehungen die Voraussetzung ist. Auf diese Ausiibung konnen jene Beziehungen, die
erst durch die Realisierung der Voraussetzung zustandekommen, unmdoglich EinfluB

austiben, noch zu schweigen davon, dal diese Lehre den Vater als Vater real existieren



272 JAN LOUIS VAN DIETEN

la8t ohne Sohn, da die vis generandi ontologisch der Zeugung des Sohnes
vorausgehen muB, will sie real sein. Montenero ist aber kein Licht aufgegangen, da er
von der vis producenti ausging und die Beziehung Vater/Sohn - Geist vollig einseitig
sah und fiir das Hervorbringen des Geistes ein unabhangig von diesem Akt
konstituiertes Wesen Vater-Sohn zur Bedingung machte. Laut dem Axiom muf} aber
das Hervorgehen des Geistes die Personen von Vater und Sohn mitkonstituieren, da
er sonst fiir das Wesen Gottes unwesentlich ware. Eine Wesenseinheit von Vater und
Schn kann es demnach ohne den Geist nicht geben. Das Hervorbringen des Geistes
ist nicht weniger Bedingung fiir die Zeugung des Sohnes als umgekehrt. Damit ist die
Einheit und Einigkeit des «Vaters» als Prinzip in Gott klar. Er muB in einem Akt Prinzip
von Sohn und Geist sein, die sich in diesem Akt gegenseitig bedingen miissen,
gleichsam wie zwei Pole, die sich zugleich abstoBen und anziehen. Nur so kann es eine
Drei-einigkeit geben, eine dreifache Verschiedenheit in engster Verbundenheit. Was
Montenero nicht erkannt hat, ist, da Prinzip-sein mit dem zugehorigen Aus-dem-
Prinzip-sein nur eine Form des «conditio-sine-qua-non-sein» ist und daB nur letzteres
die Wesensgleichheit der «Personen» in Gott erkldren kann. Conditio sine qua non
fiireinander sind die Personen durch ihr Aufeinanderbezogensein, wobei die
Bezogenheit einer jeden Person immer die beiden anderen in ihrer Unterschiedlichkeit
betreffen muB, bei dem Sohn und bei dem Geist nicht anders als beim «Vater», da
sonst die Gleichheit nicht gewahrleistet ware.

Darum sei hier eingeflochten, daB eine Anderung des Filioque in per Filium nichts
nutzen wiirde, denn sie wiirde den Eindruck erwecken, daf wohl die Zeugung des
Sohnes Bedingung fiir den Hervorgang des Geistes ware, nicht aber der Hervorgang
des Geistes fiir die Zeugung des Schnes. Man miite dann im Credo nicht nur den
Hervorgang des Geistes mit einem per Filium, sondern auch die Zeugung des Sohnes
mit einem per Spiritum Sanctum erlautern. Eine bessere Formulierung, eine, auf die
man vielleicht flir den musikalischen Vortrag des lateinischen Credo nicht verzichten
mochte, ware: et in Spiritum Sanctum, qui cum Filio ex Patre procedit.

Nochmals kurz zuriick zum Riickzug Monteneros auf gewisse Vermaogen im Wesen
Gottes, als deren Verwirklichung er Gott sieht. Durch die Annahme dieser Vermdgen
wird vor dem wirklichen Sein Gottes ein Mdglich-sein Gottes eingeschaltet, woraus
sich in erster Instanz durch die Aktivierung der vis generandi (= generatio) Vater und
Sohn und das gemeinsame Wesen Gottes ergeben und in zweiter Instanz durch die

Aktivierung der vis producendi (= productio} der Hl. Geist und die Erweiterung des



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 273

Wesens zur Dreieinigkeit. Am Anfang steht also nicht die Zeugung, sondern das
Zeugenkonnen, nicht die Realitét, sondern eine Moglichkeit = Nichtrealitat. Diese aber
miiBte sich selbst realisieren, da es den Vater, den Montenero diese Mdglichkeit
realisieren 1aBt (bzw. der die Realisierung dieser Maglichkeit ist) vor der Realisierung
nicht geben kann. Gott ware demnach die sich selbst verwirklichende Nichtwirklichkeit.
Diesen Gedanken als ketzerisch zu bezeichnen, ware der Ehre zuviel.

Vielleicht aber hatte Montenero darauthin gesagt: «Wo bleibt denn unser Axiom ab
esse ad posse valet illatio (aus dem Sein 1aBt sich auf Maglich-sein schlieBen)»? Auch
dieses Axiom ist auf das beschrankte Sein gemiinzt, das das eigentliche Objekt unseres
Denkens ist. Der Mensch wird in dieser Welt mit Dingen konfrontiert, von denen er
nicht erklaren kann, wie sie iiberhaupt moglich sind, so daB er sie anzweifeln mdchte.
Dagegen erhebt im genannten Axiom der gesunde Verstand Einspruch und sagt sich
selbst: Nicht deine Wenigkeit hat zu entscheiden, was sein kann oder nicht sein kann;
dein Denken hat von den Tatsachen auszugehen. Was ist, ist; das hast du zu
akzeptieren, auch wenn du nicht gleich siehst, wie das mdglich ist. Aber dieses Axiom
auf Gott anwenden zu wollen, ist sinnlos. Gott ist nur dann «sinnvoll», wenn er die
Evidenz selbst ist, denn nur so entspricht er meinem Postulat. Wer meint: Gott ist, weil
er sein kann, macht seine Erklarung, daB Gott sein kann, zum Gott; denn erst sie gibt
fiir ihn Gott die letzte Evidenz, die seiner tatsachlichen Existenz anscheinend fehit.

Ich will hier auch noch eine Bemerkung anschlieBen iber die Erlauterung des
Prinzips relationes constituunt personas durch Marx, op.cit., 88. Er schreibt: «Das...
Prinzip vom Gegensatz der Beziehungen als einzigem Unterscheidungsgrund in Gott
impliziert dreierlei.» Hier sei erst einmal notiert, daf8 das Prinzip falsch formuliert wird.
Marx meint nicht «Gegensatz von Beziehungen», sondern «Beziehungen des
Gegensatzes». Es geht aber im Prinzip nicht einfach um Gegensitze, sondern vielmehr
um Komplementaritat, um ein sich gegenseitig Bedingen; das ist das Wesen der
Beziehungen des Axioms. Der Gegensatz vomn Vater-sein ist nicht Sohn-sein, vom
Sprechen nicht Wort, vom Prinzip-sein nicht Aus-einem-Prinzip-sein. Das sich
gegenseitig Bedingen ist eine weitergehende Beziehung als die des Gegensatzes. Sie
schlieBt natiirlich ein, daf} der Vater nicht mit seinem eigenen Sohn und der Sohn nicht
mit dem eigenen Vater identisch sein kann, aber diese Nichtidentitat wird
komplementiert durch eine absolute gegenseitige Abhangigkeit, durch das so
Aufeinander-angewiesen-sein, daB keiner ohne den anderen liberhaupt sein kann.

Das erste, was das Axiom laut Marx impliziert, ist, da die Beziehungen die Basis

der Personen sind, die sich durch ihren Gegensatz zueinander konstituieren. Das ist ein



274 JAN LOUIS VAN DIETEN

falsches Bild. Die Basis, auf die man etwas stellen will, muB es geben unabhangig von
dem, was man darauf stellt, sonst wiirde das, was man auf der Basis aufstellt, sich selbst
mittragen. Eine Beziehung gibt es aber nicht unabhangig von den Bezogenheiten
(Bezugspunkten, Beziehungstragern, Beziehungstermini). Vater und Sohn konnen nicht
auf der Basis ihrer Vater-Sohn/Sohn-Vater-Beziehung stehen, da es diese ohne sie
nicht gibt. Umgekehrt sind auch Vater und Sohn nicht die Basis der Vater-Sohn/Sohn-
Vater-Beziehung, denn sie gibt es wiederum nicht ohne die Beziehung. Sie existieren
nur in der Bezichung oder besser als der Beziehungskomplex, und die Beziehung
besteht nur in ihnen als Beziehungskomponenten. Das Vater-sein schlieBt den Sohn
ein, wie das Sohn-sein den Vater. Das Wesen dieser Beziehung ist die Zweieinheit.
Darum kann man auch nicht sagen: die Personen konstituieren sich durch ihren
Gegensatz. Denn was soll hier logisch oder ontologisch vorausgehen, die Personen
oder ihr Gegensatz? Unsaubere Formulierungen fithren zu unsauberem Denken. Das
Axiom relationes constituunt personas miifte sauberer formuliert heifen: «die
Personen in Gott sind Bezogenheiten», d.h. sie existieren nicht «fiir sich», sondern nur
«in bezug auf», nur im dreifachen Bezichungsgeflecht, worin sie einander zugewendet
sind.

«Zweitens», so Marx iiber die néchste Implikation des Beziehungs-Prinzips, «bilden
die ersten beiden Personen darin eine unpersonliche Einheit, da sie eine weitere
entgegengesetzte Beziehung entstehen lassen.» Es sei nicht verschwiegen, daB Marx
hier einfach die Lehre wvon Montenero und Bessarion wiedergibt, aber
dankenswerterweise so unverbliimt, daB jeder sofort sieht, dal es demnach in Gott
nur zwei Beziehungen gibt: die eine ist die Vater-Sohn-Beziehung, die andere die
zwischen der unpersonlichen Einheit von Vater und Sohn einerseits und dem Geist
anderseits. Der Geist hat also weder eine personliche Beziehung zum Vater oder zum
Sohn, sondern nur eine zur genannten unpersonlichen Einheit, die nur im «Wesen»
Gottes liegen kann, denn auBer den Personen und dem Wesen gibt es laut Montenero
in Gott nichts. Das Wesen kann aber laut einem ausdriicklich von Montenero
bestatigten Axiom nichts produzieren, also auch nicht eine Beziehung entstehen lassen.
Marx gibt hier korrekt wieder, was Montenero und Bessarion nach bestem Konnen in
Nebel gehiillt hatten, dafl das Filioque eine reale nichtpersonliche Wesenseinheit von
Vater und Sohn voraussetzt, aus der der Geist ausgeschlossen ist, und die eine reale
Handlung vollzieht. Die Formulierung «eine Beziehung entstehen lassen» wverrat

tibrigens, wie sehr Marx mit Montenero und Bessarion die Beziehung von Vater und



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 275

Sohn zum Geist als eine einseitige Angelegenheit der einen Bezogenheit sieht. Was
aber nur als Bezogenheit existiert, kann allein keine Beziehung entstehen lassen, denn
seine Existenz setzt die Beziehung und damit die andere Bezogenheit voraus. Offener
als es hier geschieht, kann man nicht zum Ausdruck bringen, daBl der Geist in der
Filioque-Doktrin nur ein Anhéngsel zum zweieinigen Vater-Sohn-Gott bildet.
«Drittens», so wieder Marx, «ist der Ursprung der Personen als solcher nicht
personlich, da er sein reales Fundament im numerisch einen Wesen hat, das sich durch
innere Beziehungen differenziert. Damit ist aber tatséchlich der Primat des Wesens iiber
die Personen nicht mehr widerrufbar. In letzter Konsequenz ist namlich nicht mehr der
Vater, sondern das gemeinsame Wesen das Prinzip der Einheit in Gott.» Auch hier ist
Marx’ Erlduterung der Filioque-Doktrin die beste Widerlegung, die man sich wiinschen
kann. Gewif}, Montenero und Bessarion hétten laut protestiert, wenn man ihnen gesagt
hatte, dafl sie das Wesen und nicht den Vater zum Prinzip der Einheit Gottes machten,
und sie haben ihr Bestes getan, diese einzig mogliche Folgerung aus ihren verzweifelten
Versuchen, die Einheit des Prinzips in Gott zu retten, durch Widerspriichlichkeiten zu
ihren eigenen Axiomen zu vertuschen. Einen Ursprung des Vaters leugneten in Florenz
offiziell alle, also auch einen Ursprung des Vaters aus dem Wesen Gottes. Aber, wie
schon oben in diesem Anhang 6 gezeigt wurde, bedeutet die Annahme einer vis
generandi im Wesen Gottes als einer realen Basis fiir die Zeugung des Sohnes, daB
man dem Wesen ein ontologisches Primat zuschreibt, wie unsinnig das auch sein mag.
Dem entspricht auch die Formulierung durch Marx, daBB das Wesen sich durch innere
Beziehungen differenziert, also letztendlich die Aktivitdten des Zeugens und
Hervorbringens vom Wesen ausgehen. Demnach ware die numerische Einheit des
Wesens das Primare in Gott und die Differenzierung des Wesens in Personen das
Sekundare. Wiederum wird eine unsinnige Losung angeboten fiir ein Problem, das es
nicht gibt. Es wird die Frage gestellt, was in einem Beziehungsgeflecht zuerst da ist, die
Beziehungen oder das Geflecht, z.B. ob in einer Kleinstfamilie das Vater-sein, Mutter-
sein und Kind-sein primar ist oder das Familie-sein. Die Beziehungen gibt es nur in
dem Geflecht und das Geflecht nur in den Beziehungen; man kann sie nur zusammen
haben oder zusammen zerstéren. Bezogenheiten und Verflechtung sind eins. Die
Trennung von Wesen und Personen ist die Basis fiir die unsinnige Aussage, die
Montenero und Bessarion vermieden, daB3 nicht der Vater, sondern das Wesen das
Prinzip der Einheit in Gott sei. Das Wesen ist von nichts in Gott Prinzip, es ist Gott,
und Gott ist laut Offenbarung Vater, Sohn, Geist. Das Prinzip von Sohn und Geist ist



276 JAN LOUIS VAN DIETEN

der «Vater», und er ist in Gott das einzige Prinzip, so wie Sohn und Geist jeweils einzig
sind in ithrem Hervorgehen aus diesem Prinzip. Es spricht nichts dagegen, den Vater
den Ursprung im Beziehungsgeflecht der Dreieinigkeit zu nennen, denn der Ursprung
ist Ursprung durch das, was aus ihm entspringt; und das entspricht der einzigen
Bedingung, die man an eine Bezichung stellen muB, daB es sie ohne die

Bezogenheiten, die sie zusammenfaBt, nicht geben kann.

7. Zu Anmerkung 64: Bessarions Begriindung des Filioque

Da sich der Nachweis der Irrigkeit des Florentiner Konzilsdekrets gegen das vielleicht
schwerste aller Vorurteile, das der Irrtumslosigkeit Roms, behaupten muB}, will ich die
Denkfehler der Filioque-Doktrin auch noch anhand der Verteidigung dieser Lehre
durch den in Florenz zum romischen Standpunkt bekehrten und vom Papst zum
Kardinal erhobenen Bessarion erlautern, der in einer erst nach dem Konzil verfaBten
Rede fiir Alexios Laskaris Philanthropenos (Bessarion Nicaenus, De spiritus sancti
processione ad Alexium Lascarin Philanthropinum, ed. E. Candal, in Concilium
Florentinum, vol. VII, fasc. II, 1961) manches klarer ausspricht, was Montenero
vorausgesetzt oder in seine Argumentation impliziert hatte.

Bessarion stellt sich die Frage, was den Vater, der dem Wesen nach mit Sohn und
Geist numerisch ein Gott ist, zum Vater macht, und meint: nicht das Prinzip-sein,
«denn sonst wiirde er Prinzip und nicht Vater genannt werden; aber von allen
Doctores wird er Vater genannt.» Die Nichtigkeit dieses ersten Gliedes der ganzen
Beweiskette ist sonnenklar. Christus sprach nicht vor Philosophen, sondern vor
einfachen Menschen; er verkiindete keine Philosophie, sondern eine Heilsbotschaft; er
sprach nicht iiber Gott an sich, sondern iiber das neue Verhiltnis von Gott zu den
Menschen durch die Fleischwerdung des Wortes, das Gottes eingeborener
Menschensohn wurde.

AuBerdem, fahrt Bessarion fort, ist Prinzip ein abstrakter Begriff (ein «Universale»
in seiner Sprache), denn es gilt fiir den Vater und filir den Hervorbringer des Geistes
gleichermaBen. Als abstrakter Begriff ist es aber ohne Existenz. Was aber nicht real
existiert, kann unmdaglich den konstituieren, der das allesiibertreffende Sein ist. Meine
Bemerkung dazu: Vater ist auch ein abstrakter Begriff, und das alleslibertreffende Sein
ist laut Offenbarung Vater, Sohn und Geist. Den abstrakten Begriff «Prinzip» kann



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 277

Bessarion, auf Gott angewandt, nur aus den zwei Arten von Prinzip-sein abstrahiert
haben, die er im Vater realisiert sieht: das Prinzip-sein des Sohnes als «Vater» und das
Prinzip-sein des Geistes als «Hervorbringer». Der Vater vereinigt also als Prinzip in
sich zwei Beziehungen, die zum Sohn und die zum Geist. Wer, wie Bessarion, das
Prinzip «die Beziehungen konstituieren die Personen» unterschreibt, muf nun
entweder fiir die zwei Beziehungen einen Ausgangspunkt annehmen, den beide
Beziehungen als einen Bezugspunkt konstituieren, oder in der Beziehung «Vater» -
Geist keine konstituierende Komponente der Dreierbeziehung Vater-Sohn-Geist sehen
und die Vollgiiltigkeit des Axioms leugnen. Bessarion hat sich, anscheinend ohne das
Dilemmma zu sehen, fiir letzteres entschieden. Nach der Feststellung, dal das Prinzip-
sein nicht das sein kann, was den Vater zum Vater macht (bzw. die Person des Vaters
konstituiert), bietet er folgende Alternativen an: Entweder ist es die Vaterschaft allein
oder die Hervorbringung (des Geistes) allein oder es sind beide zusammen. Was zu
wahlen ist, begriindet er folgendermaBen: Dal beide zusammen das gleiche
konstituieren, ist aus folgenden Griinden unmdglich. Wenn beide (sc. Vaterschaft und
Hervorbringung} die Person des Vaters konstituieren, kann entweder jede (Art von
Prinzip-sein, d.h. sowohl Vaterschaft wie Hervorbringung) fiir sich die Person
konstituieren, oder nicht jede fiir sich, sondern beide gemeinsam. Im ersten Fall hatte
der Vater zwei unterschiedliche (Erscheinungs-)Formen («Formen» im philosophischen
Sinne, d.h. als Formgebungen der Materie; hier als Konkretisierungen des Abstraktum
Prinzip} und ware dementsprechend zwei Personen... Wenn aber nicht jede fiir sich
(vgl. oben), sondern beide gemeinsam (den Vater konstituieren), wiirde der, der
«Vater» sagt, nicht nur die Person des Vaters meinen, und der, der «Hervorbringer»
sagt, nicht nur den Hervorbringer (dh. sowohl der Name «Vater», wie der Name
«Hervorbringer» wére falsch). Aber das widerspricht absolut dem, was iiblich ist. Alle
Lehrer und jede Schrift meinen, wenn sie «Vater» sagen, die gottliche Person, und die
unseren wollen, auch wenn sie «<Hervorbringer» sagen, nur den Vater andeuten. (Eine
Bemerkung zu diesemn Argument scheint mir iiberfliissig).

Also beides zusammen, Vaterschaft und Hervorbringung, kann auch nicht das sein,
was den Vater konstituiert. Zu der {iibriggebliebenen Alternative bemerkt Bessarion
vorab: Entweder ist nun also die Vaterschaft das Konstitutivum, und in dem Fall ist der
Vater vor dem Hervorbringer konstituiert, oder umgekehrt. Daf aber das
Hervorbringen den Vater konstituieren und dann das Zeugen folgen wiirde, ist absurd

und gegen die Lehre aller Véter. Aus dem Konstitutivum folgt namlich die erste und



278 JAN LOUIS VAN DIETEN

unmittelbare Aktivitat, wie bei der Seele das Leben, und durch diese erste Aktivitat
folgt, wie durch eine unverzichtbare Bedingung (conditio sine que non), alles andere,
wie z.B betrachten, lehren, weben usw. Wenn also das Hervorbringen (des Geistes) das
Konstitutivum des Vaters ware, ware das erste Wirken das Atmen bzw. das
Hervorbringen. Mittels des Atmens bzw. des Hervorbringens soll dann der Sohn
gezeugt werden, also nicht der Geist mittels des Sohnes, wie die Theologen sagen,
sondern der Sohn mittels des Geistes. Das ist alles wider die Wahrheit und die
Uberlieferungen der Vater. Weil das also absurd ist, bleibt nur, daBl die Vaterschaft die
Person des Vaters konstituiert und daB dieses das nicht Mitteilbare in ihm ist; das
Hervorbringen (des Geistes) folgt also dem bereits Konstituiert-sein seiner Person,
nicht als etwas Hinzukommendes (in der Fachsprache der Philosophen: als accidens =
Nichtwesentliches}, sondern ganz und gar gemadf der Natur und wesentlich. Das
Zeugen ist also die erste und unmittelbare Aktivitat der Vaterperson und das
Hervorbringen (des Geistes) geschieht durch das Zeugen.

Nun zu den noch nicht angezeigten Denkfehlern in dieser Argumentation. Der erste
ist, daB} Bessarion aufgrund von Bezeichnungen, die in dem von ihm gemeinten Sinne
weder aus der Offenbarung begriindet, noch philosophisch hinterfragt werden, von
vornherein ausschlieBt, daB es in Gott einen identischen Ausgangspunkt fiir zwei
Beziehungen geben konne, wie ich z.B im Dreieck A-B-C den Punkt A des A-Winkels
zum Ausgangspunkt der Beziehungen A-B und B-C und so zum Ausgangspunkt fiir
die Zeichnung des Dreiecks machen kann. DaB das aufgrund der Menschwerdung
meistens «Vater» genannte Prinzip in Gott nicht Prinzip von Sohn (Wort) und Geist
in ihrer gegenseitigen Beziehung sein konne, so wie die von A ausgehenden Linien A-
B und A-C durch ihren Winkel die Entfernungsbeziehung von B-C bestimmen, ist eine
unbewiesene Annahme und als unentbehrliches Glied in der Beweiskette Bessarions
eine petitio principii, eine Vorwegnahme des zu Beweisenden.

Wenn Bessarion weiter ausschlieBt, daB das Prinzip-sein des Sohnes und das
Prinzip-sein des Geistes zusammen den Vater als Person konstituieren kdnnten, tut er
das wiederum ausschlieBlich aufgrund der Bezeichnungen Vater und Hervorbringer,
womit er vollig unkritisch operiert.

Und wenn er anschlieBend das Prinzip-sein des Geistes ganz von der
Konstituierung der Person des Vaters ausschlieBt, verliert er das Prinzip «die
Beziehungen konstituieren die Personen» aus den Augen. Denn wenn die Bezogenheit

von Vater und Geist aufeinander den Vater als Prinzip nicht mitkonstituiert, kann die



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 279

Bezogenheit von Sohn und Geist aufeinander den Sohn erst recht nicht
mitkonstituieren, denn der Sohn hat seine Bezogenheit auf den Geist in der Filioque-
Doktrin ausschlieBlich vom Vater. Da aber Bezugspunkte sich nur in ihrer
gegenseitigen Beziehung konstituieren und sich bei Bessarion weder der Vater noch
der Sohn in ihrer Beziehung zum Geist konstituieren und es mithin keine Beteiligung
des Geistes an der Konstituierung der Personen in Gott gibt, kann dieser unmoglich
als wesensgleich, d.h. gleichermaflen am Wesen Gottes beteiligt wie Vater und Sohn,
bezeichnet werden, wie Markos Eugenikos immer wieder betont hatte.

Noch deutlicher als Montenero spricht Bessarion die erstaunliche Behauptung aus,
daB die Konstituierung der Person des Vaters (und damit natiirlich auch die des
Sohnes) Voraussetzung ist fiir das Hervorbringen des Geistes. Da fiir Bessarion, wie
fiir Montenero, der Vater die Verwirklichung des Wesens Gottes in der Vaterschaft ist
und der Vater nur als Person, d.h. als personifizierte Vaterschaft zeugen kann, und da
durch die Zeugung das Wesen Gottes in der Sohnschaft als Sohn realisiert wird und
beides nicht nur von dem hervorbringen des Geistes unabhangig, sondern sogar
Voraussetzung dafiir ist, kénnen Vater und Sohn nicht nur ohne den Geist realiter
existieren, sondern sie miissen sogar. Denn, wenn laut Bessarion der Begriff Prinzip
als Abstraktum nichts Wirkliches zuwege bringen kann, konnen auch die abstrakten
Begriffe Vaterschaft und Sohnschaft kein reales Sein des Geistes verwirklichen. Wenn
aber das reale Sein von Vater und Sohn Voraussetzung fiir das reale Sein des Geistes
sein soll, kann es sich unmaglich um ein und dasselbe Sein handeln, da sonst der Geist
Mitprinzip des eigenen Seins sein miiite. Ist der Geist aber in dem einen Sein von
Vater und Sohn nicht mitenthalten, gehort er nicht zum gleichen Wesen Gottes und ist
er nicht wesensgleich mit ihnen.

Es ist fiir mich schwer vorstellbar, daB ein Gelehrter wie Bessarion diese
Konsequenz nicht gesehen haben sollte. Aus der Forderung, daB das als Personen
Konstituiert-sein von Vater und Sohn, also die existentielle «Verwirklichung» des
Wesens Gottes in Vaterschaft und Sohnschaft (so wie Montenero und Bessarion das
sehen), Bedingung flir das Hervorbringen/Hervorgehen des Geistes ist, geht diese
Folgerung so unmittelbar hervor, daB3 der Verzicht Bessarions auf diese Folgerung m.E.
nur auf Verdrangung beruhen kann, weil nicht wahr sein kann, was nicht wahr sein
darf. Darum begniigt er sich damit, die offenliegende Konsequenz einfach abzulehnen
mit dem Scheinargument: «Das Hervorbringen des Geistes folgt der Konstitution der

Personen wvon Vater und Sohn nicht als etwas Hinzukommendes (etwas



280 JAN LOUIS VAN DIETEN

Nichtwesentliches), sondern ganz und gar naturgem@B und wesentlich.» Etwas, das
einemn abgeschlossenen Prozess folgt, ist immer hinzukommend und kann nicht
wesentlicher Bestandteil dieses Prozesses sein. Wenn der Geist Vater und Sohn nicht
mitkonstituiert, ist er an ihrem Gott-sein nicht beteiligt.

Wieso sah Bessarion das nicht? Ich kann mir das nur so erklaren: Fiir ihn gab es
kein Zuriick mehr. Er war inzwischen Kardinal der romischen Kirche geworden und
hatte in Italien eine neue Heimat gefunden. Als seine Verteidigung des Filioque darauf
hinauslief, daB eigentlich nur die Folgerung der Wesensungleichheit des Geistes
iibrigblieb, schloB er davor die Augen und brach seine Apologie mit einem

Lippenbekenntnis zur Wesensgleichheit des Geistes briisk ab.

8. Zu Anmerkung 65: Und es erging ein Dekret in Florenz, daB3 eins und eins eins sei

Die Florentiner Filioque-Definition verrat in ihrer Formulierung selbst die ganze
Schwache der lateinischen Position in dieser Streitfrage. Das «Dogma» wird,
entsprechend der Rolle der Lateiner auf dem Konzil, defensiv vorgetragen. Man wehrt
sich gegen die Anschuldigung, das Filioque bedeute, da man in Gott fiir das
Hervorgehen des HI. Geistes zwei Prinzipien annehme. Man war sich offenbar mit der
Anklggerin einig darliber, daB es in Gott nur ein Prinzip geben konne und die
Annahme von zwei Prinzipien ketzerisch ware. DaB3 der Vater auf alle Falle Prinzip sei,
stand auch fest. Man versucht also im Dekret, das «aus dem Vater und dem Sohn» mit
diesen unumstrittenen «Glaubenswahrheiten» in Einklang zu bringen, indem man Vater
und Sohn zusammen zu einem Prinzip deklariert und die Einheit folgendermaBlen
begriindet: Vater und Sohn sind beide Prinzip, aber der Sohn ist es nicht aus sich,
sondern bekommt das Prinzip-sein mitgeteilt vom Vater, und deshalb sind sie nur ein
Prinzip. Fiir Byzantiner mag sich das so angehort haben: Der Hauptkaiser und der
Mitkaiser sind beide Kaiser, aber der Mitkaiser bekommt seinen Anteil an der
Kaiserherrschaft vom Hauptkaiser, und darum sind sie zusammen nur ein Kaiser. Ein
kaiserlicher Befehl erging aber in Byzanz in einer Samtherrschaft zweier Kaiser nicht
im Namen der einen Kaiserherrschaft, sondern der zwei Kaiser, die sich als handelnde
Personen nicht zu einer nicht handlungsfahigen unpersonlichen Einheit
zusammenfassen lieBen.

Das angebliche Prinzip-sein des Sohnes wird im Dekret sogleich dadurch

ausgehohlt, daB es zu einem «nicht aus sich Prinzip-sein» degradiert wird, was



ZUR DISKUSSION DES FILIOQUE AUF DEM KONZIL VON FLORENZ 281

praktisch eine contradictio in terminis ist, der beriichtigte Trick, womit man in einem
Atem etwas behauptet und zurlicknimmt. Es konnen nicht zwei unterschiedliche
Punkte zugleich der originale Ausgangspunkt der gleichen Linie sein. Eine von A iiber
B nach C geleitete Linie geht nur von A aus, und B kann auf dieser Linie nie mehr als
ein Durchgangspunkt sein. Wer B zum aus A abgeleiteten Ausgangspunkt erklart,
verwassert den Begriff Ausgangspunkt.

Das Dekret gibt keine Auskunft dariiber, welche Rolle der Sohn im Prinzip-sein des
Geistes erfiillt. Hans-Jiirgen Marx spricht in seiner oben erwahnten Arbeit wiederholt
von «EinfluBnahme» des Sohnes auf das Hervorgehen des Geistes, aber was er sich
darunter vorstellt, erfahrt man nicht. Das Dekret scheint es absichtlich zu vermeiden,
von Vater und Sohn als von einem principium primarium und einem principium
secundarium bzw. von einem Haupt- und einem Unterprinzip zu sprechen, vermutlich
um nicht den Eindruck zu erwecken, das Hervorbringen des Geistes sei ein Akt, worin
man einen Anteil des Vaters und einen Anteil des Sohnes unterscheiden konne. Marx
vermeidet diesen Eindruck nicht, denn wenn man den Sohn nur EinfluB nehmen 158t,
schreibt man dem Vater anscheinend den Hauptakt zu. Das Dekret will einen einzigen
Akt und diesen ganz beiden Personen zuschreiben. Wie aber aus zwei handelnden
Personen durch einen gemeinsam verrichteten Akt ein Handelnder werden soll, wird
nicht erklart. Die Definition begniigt sich mit dem Hinweis, daB der Geist «ewiglich aus
beiden wie aus einem Prinzip und einem Atmen hervorgeht» (ex utroque eternaliter
tanquam ab uno principio et unica spiratione procedit) (AG, 462.18 f.). Aber wenn
zwei atmen, mag auch ihr Atem hundertmal zusammenflieBen, bleiben es zwei, die
atmen, d.h. zwei Atmer = zwei Prinzipien des einen Atems. Und auch wenn sie ein
gemeinsames principium quo {die virtus spirativa bzw. vis producendi) fiir die Atmung
benutzen und dadurch das Prinzip-sein biindeln, heifft das nur, da das principium quo
eins ist, aber darum geht es nicht. Die Frage ist, ob das principium quod eins ist oder
nicht, m.a.W., Vater und Sohn miiten als principium quod eine Einheit bilden. Nun
war es ein von den Lateinern selbst auf dem Konzil verkiindeter Grundsatz, daB nur
die Personen in Gott handeln konnen. Principium quod sein ist aber auch fiir die
Lateiner handeln. Wenn der Vater den Geist hervorbringt, handelt er als Person, und
wenn der Sohn auch den Geist hervorbringt, handelt er auch als Person. Also: der
Vater ist als Vater principium quod, und der Sohn ist als Sohn principium quod, der
Vater als Vater und der Sohn als Sohn sind aber zwei, also auch zwei Prinzipien, zwei

im Hervorbringen des Geistes handelnde Personen. So hatte es Markos Eugenikos



282 JAN LOUIS VAN DIETEN

auch klar gesagt: «Weil Zeugen und Hervorbringen nicht der Natur, sondern den
Personen eigen sind, ist der Geist, wenn er von Vater und Sohn hervorgebracht wird,
aus zwei Personen, die also zwei Prinzipien sind» (AG, 351.5-9).

Da mogen die auf das Vaterbild fixierten patriarchalen Denker hundertmal sagen:
«der Vater hat dem Sohn auBer dem Vater-sein alles, was sein ist, gegeben» und «daf}
der Geist aus dem Sohn hervorgeht, hat der Sohn selbst ewiglich vom Vater» (AG,
462.27-32), es ist nicht mehr als der Versuch, den Widerspruch zwischen Mitprinzip-
sein des Sohnes und Alleinprinzip-sein des Vaters zu vernebeln. Der Sohn hat in der
lateinischen Theologie, wie sie auf dem Florentinum vorgetragen wurde, das ganze
Wesen vom Vater, ist aber trotzdem eine real andere Person als der Vater; Vater und
Sohn sind zwei Personen. Wenn durch die Zeugung im Sohn mit dem Wesen die
sogenannte vis producendi Wirklichkeit wird, wie im Vater, hat der Sohn als Person
nicht nur dasselbe Wesen, sondern auch dieselbe vis producendi wie der Vater. Er ist
also nicht nur zweiter vom Vater realiter verschiedener «Trager» des Wesens Gottes,
sondern auch zweiter potentieller und realiter vom ersten verschiedener Ausiiber der
vis producendi.

DaBl man aus zwei Handelnden nicht einen machen kann, wie es die Lateiner auf
dem Florentinum gegen die eigenen Axiome getan haben, ist eigentlich so sonnenklar,
daB man die Definition des Konzilsdekrets, daf} Vater und Sohn doch nur ein Prinzip
seien, nur mit Rechthaberei oder unglaublicher Blindheit erklaren kann. Dem

Florentiner Dekret zum Trotz glaube ich weiterhin, daB eins und eins zwei sind.


http://www.tcpdf.org

