
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 17 (2005)

   SYMMEIKTA 17

  

 

  

  La canonisation du patriarche Joseph 

  Paris GOUNARIDIS   

  doi: 10.12681/byzsym.925 

 

  

  Copyright © 2014, Paris GOUNARIDIS 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
GOUNARIDIS, P. (2008). La canonisation du patriarche Joseph. Byzantina Symmeikta, 17, 239–253.
https://doi.org/10.12681/byzsym.925

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 04/02/2026 07:04:51



PARIS GOUNARIDIS 

L A CANONISATION DU PATRIARCHE J O S E P H 

Sous la présidence de l'empereur Andronic II, le patriarche Grégoire de Chypre et le 

synode de l'Église byzantine déclarèrent le défunt patriarche Joseph à la même place 

que ses prédécesseurs, défenseurs de l'orthodoxie1. Il existe deux sources qui parlent 

de cette canonisation. L'une est le chrysobulle d'Andronic II, de 1310, qui abolit la 

canonisation, donnant satisfaction aux partisans du patriarche Arsène, afin qu'ils 

rejoignent l'Église officielle2. Cette source n'indique ni les conditions, ni le moment de 

la canonisation. L'autre source est la lettre que le moine Méthode adressa au patriarche 

Grégoire de Chypre, pour dénoncer le comportement arsénite du métropolite 

d'Héraclée du Pont Maxime3. Méthode dit, entre autres, qu'il demanda à Maxime quel 

était son avis concernant Joseph. Le moine ajoute qu'il posa cette question après la 

canonisation de Joseph, qui fut décidée par le synode, présidé rò δεύτερον par 

l'empereur. Là, non plus, il n'y a pas d'indication positive qui nous aurait permis de 

dater la canonisation, si ce n'est que la question fut posée en présence de kyr Ignace. 

V. Laurent date la canonisation juste après le sacre du patriarche Grégoire de 

Chypre, considérant que celle-ci était le moyen pour donner «des gages» au parti des 

Joséphites4. D'autre part, V. Laurent et J. Darrouzès, en éditant la lettre du moine 

Méthode, disent que «la date est imprécise». Ils expliquent le δεύτερον soit comme 

1. V. LAURENT, Les actes des patriarches, fase. IV, les Regestes de 1208 à 1309, Paris 1971 

(dorénavant: LAURENT, Regestes), no. 1461. 

2. V. LAURENT, les grandes crises religieuses à Byzance: La fin du schisme arsénite, Bulletin de la 

Section Historique de l'Académie Roumaine 26/2, 1945 (dorénavant: LAURENT, La fin du schisme), 

spécialement. 300; Fr. DÖLGER, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565-1453, 4. 

teil: Regesten von 1282-1341, Munich-Berlin 1960 (dorénavant: DÖLGER, Regesten), no. 2323. 

3. V. LAURENT - J. DARROUZÈS, Dossier grec de l'union de Lyon (1273-1277) [Archives de l'Orient 

Chrétien 16], Paris 1976 (dorénavant: Dossier de Lyon), no. 22, 523, 525. Sur la lettre et son contexte voir, 

pp. 91-92. Sur le moine Méthode, voir PLP 17597. Sur Maxime, voir PLP 16800. 

4. LAURENT, Regestes, no. 1461. 



240 PARIS GOUNARIDIS 

deux séances du synode, soit comme la deuxième des séances du synode, qui s'est 
réunie à Blachernes après le sacre du patriarche Grégoire, entre le 19 et 26 avril 12835. 
En même temps, considérant comme donnée cette dernière date, ils soutiennent qu'en 
1283 le métropolite Maxime, au moment où il retrouva son siège, ou juste après, dut 
avoir été l'objet d'une enquête de moines, autrement Ignace n'aurait pas été la même 
personne que le métropolite de Thessalonique, auquel on l'identifie régulièrement6. 

En ce qui concerne l'identification de l'Ignace de la lettre du moine Méthode avec 
le métropolite de Thessalonique du même nom, on devrait faire les remarques 
suivantes: Méthode dit qu'Ignace, quand il assista Georges de Chypre, c'est-à-dire 
pendant le bref deuxième patriarcat de Joseph (janvier-mars 1283)7, était encore 
archimandrite, ce qui signifie que par la suite il changea de condition, devenant quelque 
chose d'autre. Dans cette même lettre est signalée une autre personne active à la 
même période du rétablissement de Joseph, le moine Gennade, autrement bien 
connu8. Contrairement à Ignace, Gennade est rapporté comme candidat archevêque 
de Bulgarie9. Si Méthode respecte les titres portés par les personnes qu'il cite, ce qui 
semble être le cas, alors Ignace pendant le deuxième patriarcat de Joseph ne fut même 
pas candidat à un siège métropolitain. Comme on a dit, Ignace était aussi témoin, 
quand Méthode posa la question sur Joseph au métropolite de Héraclée du Pont 
Maxime. Dans cette deuxième mention, Ignace est qualifié kyr, titre qui convient à un 
prélat10. Par conséquent, d'une part, Ignace ne devint pas prélat pendant le deuxième 
patriarcat de Joseph et, d'autre part, il n'y a rien qui nous oblige de le considérer 
comme appartenant à l'ordre monacal au moment où Méthode posa la question. Par 
contre, la première citation d'Ignace implique que, entre temps, l'archimandrite était 
probablement devenu métropolite. Autrement dit, rien n'empêche que l'Ignace de la 
lettre de Méthode fût la même personne que le métropolite de Thessalonique. 

On comprend que la question posée par Méthode au métropolite Maxime devait 
avoir une actualité incontestable. Mais, quand posa-t-il la question? Rien de positif ne 
nous permet de suggérer une date. Pourtant, si nous considérons les événements qui 
se sont écoulés à partir du rétablissement de Joseph, peut-être nous serons en position 
de faire certaines hypothèses. 

5. Dossier de Lyon, no. 22, p. 525, note 2. 

6. Ibid, 525, note 1. Sur l'identité d'Ignace, antérieurement au rétablissement de l'orthodoxie, il y a eu 

une controverse entre Sykoutrès et Laurent, cf. PLP 92068. 

7. Dossier de Lyon, no. 22, 523.11: άρχιμανδίτη en δντι. 

8. Sur Gennade, voir PLP 3649. 

9. Dossier de Lyon, no. 22, 523.15: προβληθέντα Βουλγαρίας. 

10. Ibid., 525. 



LA CANONISATION DU PATRIARCHE JOSEPH 241 

Après la mort de Michel VIII, l'empereur Andronic II abolit l'union avec l'Église 

de Rome et rétablit au trône patriarcal le presque mort, μόνον ουκ απνουν, Joseph11. 

Le retour de Joseph signifia le triomphe de l'une des deux branches de l'opposition à 

l'union, celle des Joséphites, tandis que l'autre, celle des partisans d'Arsène, considéra 

ce rétablissement comme un sacrilège12. En effet, les calculs de l'empereur Andronic 

II, pour clore l'affaire de l'union et ramener la paix à l'Église byzantine, étaient faussés 

par la réaction des Arsénites13. A l'effort d'Andronic II de les amener à se pacifier avec 

le patriarche, les Arsénites répondirent que Joseph n'était même pas digne d'être traité 

comme chrétien14. La démission et la mort du patriarche Joseph, en mars 1283, 

offrirent à l'empereur l'occasion d'avoir des contacts suivis avec eux15. Andronic II leur 

délivra, pour qu'ils accomplissent leur devoirs religieux, l'église de Tous-les-Saints, une 

église «propre», puisque aucune cérémonie n'y avait été effectuée pendant longtemps16 

et il accepta leur proposition de démontrer, en usant l'épreuve du feu, qu'ils avaient 

raison en soutenant que le patriarche Joseph était une souillure pour l'Église. Bien que 

l'ordalie n'eût pas lieu, interrompue par l'empereur, les contacts avec les Arsénites 

continuèrent17. 

L'empereur Andronic II, comme Pachymère dit si bien, sachant marcher au 

milieu18, doit être arrivé à un accord avec les Arsénites sur la personne du nouveau 

patriarche ainsi que sur les mesures nécessaires pour la purge de l'Église. Les sources 

narratives de la période ne mentionnent pas cet accord. Georges Pachymère, qui est 

le chroniqueur principal, fait de son mieux pour présenter le patriarche Grégoire ayant 

une attitude sans revirement envers les Arsénites19. Nicephore Grégoras, qui suit 

Pachymère, fait état d'un affrontement entre Grégoire de Chypre et les Arsénites juste 

11. GEORGES PACHYMÈRE, éd. A. Failler, Georges Pachymérès, Relations historiques III. Livres VII-IX 

[CFHB 24/3], Paris 1999 (dorénavant: PACHYMÈRE III), 29.1-20; DÖLGER, Regesten, no. 2086. 

12. PACHYMÈRE III, 47.29: άγος. 

13. Le terme «Arsénites» est utilisé pour désigner tous les partisans du patriarche Arsène, bien que 

plusieurs fois, n'englobe qu'une partie de ces hommes, groupés autours de différents chefs, comme le moine 

Hyacinthe et/ou Andronic de Sardes. 

14. PACHYMÈRE III, 49.5: ούδ άξιον χριστιανικής ομιλίας. 

15. PACHYMÈRE III, 49.11-27. 

16. PACHYMÈRE III, 49-51. 

17. PACHYMÈRE III, 49-53. 

18. PACHYMÈRE III, 53.27: την μέσην έγνωκώς βαδίζειν cf. Ν. GRÉGORAS, Byzantina Historia, éd L. 

SCHOPEN - I. BEKKER, vol. I—III [CSHB], Bonn 1829, vol. I, 162.19: τα εκατέρωθεν φυλαττόμενος σκάνδα­

λα, τήν μέσην έγνω βαδίζειν. 

19. Le traitement du cas du métropolite de l'Héraclée de Thrace Germain-Gérasime par Pachymère 

est caractéristique de cette attitude, voir plus loin. 



242 PARIS GOUNARIDIS 

après le sacre du patriarche, ce qui ne semble pas être le cas20. Comme on n'a pas 

d'autre source fiable sur l'élection du nouveau patriarche, il faut suivre le récit de 

Pachymère, sachant bien qu'il donne une image déformée des événements. C'est, 

pourtant, ce récit qui donne plusieurs indices qui montrent que cet accord exista et 

désignent ses termes dans la pratique. 

Pachymère présente le choix du nouveau patriarche comme une initiative de 

l'empereur. Andronic II choisit comme patriarche le protapostolarios du palais, le 

chypriote Georges, qui allait prendre le nom Grégoire (1283-1289)21. Georges avait 

reçu le sphragisma22 comme lecteur par le patriarche Joseph, ce qui, selon Pachymère, 

le mettait au dessus de tout soupçon du côté du parti joséphite. De l'autre côté, 

l'empereur assurait les Arsénites que leur condamnation spirituelle par le patriarche 

Joseph, dans son testament (διατεταγμένα), n'aurait aucun effet23. Andronic II, ne 

voulant pas que son choix de Georges de Chypre apparaisse arbitraire et ne pouvant 

pas réunir le synode, dont les membres avaient collaboré à l'union, prit des contacts 

avec certains membres de la hiérarchie. A ces prélats, il annonçait sa décision et leur 

demandait le consentement. Chacun de ces contacts, l'empereur le considérait comme 

un vote favorable pour son candidat. Entre autres, l'empereur consulta au moins un 

Arsénite, fex-métropolite de Sardes Andronic. L'empereur obtint son consentement, 

après avoir réussi à limiter ses ambitions de devenir lui-même patriarche et après avoir 

promis que le futur patriarche demanderait sa bénédiction24. 

Le synode fut exclu aussi de la marche du protapostolarios vers le sacre 

patriarcal25. Un important objet de discorde entre l'Église officielle et les Arsénites était 

que ces derniers n'acceptaient pas comme légales les ordinations faites par les 

successeurs d'Arsène. Ainsi, pour que le lecteur Georges de Chypre devienne le 

20. GRÉGORAS, I, 165. 

21. Pour Grégoire, PLP 4590. Pour les raisons du choix de Grégoire, cf. V. LAURENT, Les dates du 

second patrarcat de Joseph 1er (31 XII 1282-av. 26 IV 1283), REB 18, 1960 (dorénavant: LAURENT, Les 

dates), 207-208. 

22. Sorte de consécration, sur le sphragisma: J. DARROUZÈS, Recherches sur les Οφφίκια de l'église 

byzantine [Archives de l'Orient chrétien 11], Paris 1970, 87-90, 147 sq. 

23. PACHYMÈRE III, 55.1: κατά τα διατεταγμένα τω 'Ιωσήφ, Il est clair que, les διατεταγμένα de Joseph 

ne peuvent être que le testament du patriarche Joseph, où il y aurait une condamnation spirituelle des 

Arsénites. LAURENT (Regestes, no. 1416) considère qu'il s'agit des ordonnances contre les Arsénites et il les 

place chronologiquement à son premier patriarcat (1266-1275). Ce testament doit être écrit après le 

rétablissement de Joseph et n'a pas de rapport avec celui de 1281, cf. Dossier de Lyon, 90. 

24. PACHYMÈRE III, 55. 

25. PACHYMÈRE III, 55.15-16: ώβελίζοντο. 



LA CANONISATION DU PATRIARCHE JOSEPH 243 

patriarche Grégoire, furent prises toutes les dispositions nécessaires afin d'assurer la 
légalité et satisfaire la minutie des Arsénites. La tonsure monacale de Georges, qui 
devint Grégoire, et son ordination comme diacre eurent lieu dans une église déserte, 
au milieu d'une vigne, où l'on n'avait pas officié depuis longtemps. La cérémonie 
d'ordination fut célébrée le 28 mars par l'évêque de Kozylè d'Épire, un prélat qui était 
ordonné à l'époque du patriarche Arsène et qui n'était pas compromis dans l'affaire de 
l'union26. Le même jour, l'empereur investit Grégoire patriarche27. En tant que 
candidat patriarche, Grégoire choisit, constituant synode avec l'évêque de Kozylè, le 
moine Germain comme nouveau métropolite de Héraclée de Thrace28. Germain, qui 
comme métropolite prit le nom Gérasime, fut ordonné, lui aussi, métropolite par le 
même évêque. Ce nouveau métropolite de l'Héraclée de Thrace consacra, comme 
c'était la tradition, Grégoire patriarche2^. 

Le nouveau patriarche fut consacré le dimanche des Rameaux, le 11 avril 1283, 
à Sainte-Sophie, où, encore une fois, le sanctuaire fut purifié par des prières rituelles30. 
Pendant la cérémonie du sacre, tandis que le clergé patriarcal était exclu, la présence 
des Arsénites était très marquée. En effet, ce jour là, tant la liturgie que la cérémonie 
du sacre furent assurées par les Arsénites, qui ignoraient les rites à tel point qu'il faillit 
invalider tout31. 

Par la suite, les Arsénites se comportèrent comme si l'Église leur appartenait et 
ils firent une démonstration de leur domination. En effet, l'Église de Sainte-Sophie 
resta fermée pendant deux jours et quand elle fut rouverte, le mercredi saint, une foule 
d'Arsénites était placée devant les deux portes du sanctuaire, obligeant les membres 

26. Selon GRÉGORAS (I, 163), le nouveau patriarche Grégoire ne voulait pas être ordonné par un prélat 

qui avait collaboré à l'union et qui avait accepté le changement du dogme. 

27. LAURENT (Les dates, 207 et note 14) dit que le temps écoulé entre le 28 mars, jour de la 

nomination de Georges de Chypre et le 11 avril, jour de son sacre, était dispensé à la recherche d'un lieu 

pure pour l'ordination et un prélat au-dessus de tout soupçon, qui l'aurait procédée. Toutefois au moins une 

partie de ce temps devait être consacrée aux pourparlers entre l'empereur et les Arsénites. 

28. Sur les rapports de Germain-Gérasime avec les Arsénites, voir plus loin. 

29. Le récit de GRÉGORAS (I, 164), d'habitude plus bref, donne plus de détails sur l'ordination du 

métropolite d'Héraclée de Thrace Germain-Gérasime. Il la présente comme une heureuse coïncidence, mais 

souligne qu'à Constantinople étaient deux évêques qui pouvaient procéder l'ordination. Le choix de l'évêque 

de Kozylè obéissait à la recherche de Y ακρίβεια En effet, l'évêque de Kozylè était suffragant de Naupacte, 

une métropole de la diocèse Constantinople, contrairement à l'autre évêque, qui était suffragant de 

l'archevêché autocéphale de Bulgarie. 

30. PACHYMÈRE III, 55.29-57.11. La première purification était faite par les partisans du patriarche 

Joseph, ibid., 29.14-21. 

31. PACHYMÈRE III, 55-57, 59; cf. aussi p. 47. 



244 PARIS GOUNARIDIS 

du clergé patriarcal de s'agenouiller et demander pardon, pour qu'ils puissent être 
considérés dignes d'assister avec eux à la liturgie32. 

Les efforts pour que le sacre du nouveau patriarche soit «pure» constituent une 
indication claire d'un accord de l'empereur avec les Arsénites. Chaque détail, la tonsure 
et l'ordination dans une église «propre», l'évêque ordonné à l'époque d'Arsène et non 
impliqué à l'union etc., était une approbation de la part de l'empereur et du nouveau 
patriarche aux griefs des Arsénites à l'Église officielle. Mais, ce qui suivit dévoile encore 
plus l'accord entre les Arsénites et le détenteur du pouvoir politique. Le lundi après 
Pâques l'empereur rétablit à sa place le prélat de Sardes le chef des Arsénites Andronic 
et il le nomma son père spirituel33. Le même jour, Andronic II, satisfaisant une autre 
des demandes arsénites, convoqua un synode qui avait des attributs d'un tribunal 
ecclésiastique, pour examiner les cas des prélats qui avaient collaboré à l'union des 
Églises34. 

Ce synode-tribunal tint ses travaux la semaine du 19 au 25 avril 1283, à l'église 
de la Vierge des Blachernes35. De ce synode-tribunal, on connaît seulement trois 
membres, deux prélats, le patriarche Grégoire et Andronic, le métropolite de Sardes, 
et un laïque, le représentant de l'empereur, le protostrator Michel Stratègopoulos36. 
Andronic de Sardes y était présent avec une foule de moines, ses partisans. Les prélats 
devaient se présenter au tribunal et l'ordre de l'empereur fut très simple : tout prélat 
qui s'opposerait à la procédure serait jugé pour crime de lèse-majesté. Les procès 
étaient brefs; chaque prélat était amené devant le tribunal et les moines l'accusaient de 

32. PACHYMÈRE III, 59.6-19. 

33. DÖLGER, Regesten, no 2091. Pachymère dit deux fois que l'empereur avait nommé Andronic de 

Sardes son père spirituel. La première, quand il relate les pourparlers de l'empereur avec l'ex-prélat pour la 

candidature de Georges de Chypre (PACHYMÈRE III, 53.27-55.14). La seconde, après le sacre du patriarche, 

au moment où Andronic fut rétabli à la prelature (ibid, 61, 63). La nomination dut se faire à cette dernière 

occasion. 

34. DÖLGER, Regesten, no. 2091; Pachymère (PACHYMÈRE III, 61-63) présente ce synode comme une 

réunion pour satisfaire le désir de Andronic de Sardes de prendre une revanche. Pour Pachymère l'affaire 

de la punition des prélats et du clergé patriarcal qui avaient collaboré à l'union des Églises devait avoir pris 

fin avec les peines imposées par le patriarche Joseph (cf. LAURENT, Regestes, no. 1453, 1456, 1458). En 

effet, Pachymère (PACHYMÈRE III, 59.10) insiste à la fin de la peine de trois mois, imposé par Joseph au 

clergé patriarcal, quand il lui fut interdit d'entrer à Sainte-Sophie par les Arsénites: παρ' ουδέν θεμένων τάς 

τον 'Ιωσήφ προστιμήσεις. 

35. GRÉGORAS (Ι, 171-173), parlant de ce synode, fait état des prélats et des membres du clergé 

déshonorés et il caractérise la procédure comme une insulte (ΰβρις). D'ailleurs, son vocabulaire se rapporte 

ironiquement aux juges α) oi δίκαιοι κριταί, β) των νέων τούτων νομοθετών και κριτών. 

36. Sur Michel Stratègopoulos, PLP 26898. 



LA CANONISATION DU PATRIARCHE JOSEPH 245 

les avoir persécutés. La peine était toujours la même, la déposition, et les soldats du 

représentant de l'empereur emmenaient chaque condamné en dehors de l'église. A ce 

moment les moines l'anathématisaient, lui déchiraient le manteau et lui criaient en 

choeur qu'ils n'était pas digne de la prelature37. A la fin des procès, le synode élabora 

un tome condamnant les prélats qui avaient collaboré à l'union et affirmant avec force 

la prépondérance du patriarche. Ce tome, qui faisait appel à l'unité sous l'autorité du 

patriarche Grégoire, soulignant que les fauteurs de l'union étaient écartés, devait 

s'adresser aux Arsénites pour qu'ils rejoignent l'Église officielle38. Il est plus que certain 

que l'accord pour l'élévation au trône patriarcal de Grégoire de Chypre fut obtenu à 

grand prix; Andronic de Sardes et ses associés Arsénites avaient obtenu l'éloignement 

des prélats et la domination de l'Église. 

A ces événements fait ironiquement allusion le moine Méthode, dans sa lettre au 

patriarche Grégoire. En premier lieu, il parle de l'élection du patriarche de façon vague, 

mais pleine de sous-entendus qui en disent long, «tu es devenu patriarche; cherche le 

pourquoi et le comment»39. Par la suite, il lui reproche, en élevant le ton de l'ironie, 

d'avoir condamné les prélats aux procès de Blachernes. Enfin, et c'est le plus 

important, il l'accuse non seulement d'avoir éloigné les membres de la hiérarchie, mais 

aussi et surtout d'avoir introduit à l'Église des hommes qui n'étaient pas dignes. 

Méthode demande au patriarche de réfléchir sur la qualité de ces hommes introduits à 

la hiérarchie, en mettant des points de suspension à son discours et disant qu'il 

l'épargne (φείδομαι) d'en parler. Pour autant, il nomme un de ces hommes, Maxime 

métropolite d'Héraclée du Pont, dont il dénonce les activités arsénites40. 

Avec l'accession au trône patriarcal de Grégoire, Maxime d'Héraclée du Pont est 

le deuxième prélat de la tendance arsénite, après Andronic de Sardes, qui retrouve son 

siège41. Mais il y a encore un prélat pro-Arsénite qui fait partie de la hiérarchie, le 

37. PACHYMÈRE III, 63.18-65. LAURENT (La fin du schisme, 241) assure sans mentionner sa source que 

le tribunal avait jugé aussi des civils, des employés, en leur posant des questions sur la participation à 

l'aveuglement de Jean IV Lascaris. Apparemment, il s'agit d'une interprétation de ce que PACHYMÈRE (III, 

63) dit sur les sentiments et les pensées d'Andronic de Sardes; selon Pachymère, le prélat voulait se venger, 

entre autres, de l'aveuglement de Jean IV. 

38. LAURENT, Regestes, no. 1463. 

39. Dossier de Lyon, no. 22, 523.20-21: Γέγονας πατριάρχης, ώς 'άρα καί γέγονας, les éditeurs 

traduisent «tu es devenu patriarche, comme tu l'es donc devenu». 

40. Ibid., 523-525. 

41. Maxime fut élu métropolite d'Héraclée du Pont par le patriarche Germain III (1265/1266). Son 

élection suivit le refus du métropolite Théodore de voter la décision d'excommunier le patriarche Arsène. 

Pour autant, cette première carrière métropolitaine de Maxime fut brève, il fut déposé avec son 

consentement par le patriarche qui l'avait ordonné, LAURENT, Regestes, no. 1378, cf. no. 1463. 



246 PARIS GOUNARIDIS 

métropolite de l'Héraclée de Thrace Gérasime, qui fut élu pour sacrer le patriarche 

Grégoire. On sait que, après l'été de 1285, Gérasime rompit ses rapports avec le 

patriarche Grégoire, qui le déposa42. Le métropolite réagit violemment, comme 

témoigne la lettre du patriarche Grégoire au protovestiaire, c'est-à-dire au grand 

logothète Théodore Muzalon, pour que l'empereur soit informé. Gérasime, caractérisé 

léger (αλαφρός), préparait, avec certains complices, des manifestations à Sainte-

Sophie, pour montrer l'injustice de sa déposition43. Il y a deux versions, qui ne 

coïncident pas, sur les raison de cette rupture: l'une se trouve dans une lettre du 

patriarche Grégoire au moine Méthode et l'autre chez Pachymère. 

Dans la lettre44, le patriarche Grégoire dit que Gérasime professait la thèse 

centrale des Arsénites et exigeait des membres de la hiérarchie de l'adopter, à savoir 

le rejet de la commémoration du patriarche Joseph. Le patriarche Grégoire précise 

qu'autrefois Gérasime lui-même acceptait de commémorer Joseph. C'est, explique-t-

il, pour cette exigence que Gérasime quitta l'Église officielle et passa dans le groupe 

des schismatiques, c'est-à-dire les Arsénites, perdant ainsi volontairement la prêtrise. 

Selon Pachymère45, Gérasime anathématisa le patriarche, en l'accusant d'avoir 

caché, à lui qui était son père spirituel46, qu'à l'époque du patriarcat de Jean Beccos il 

communiait avec les unionistes. On voit que Pachymère, faisant un effort pour cacher 

la prise de position arsénite de Gérasime contre Joseph47, limite les causes de la 

42. LAURENT, Regestes, no. 1499. Sur Germain-Gérasime PLP 3747, 3858. 

43. LAURENT, Regestes, no. 1494 = GRÉGOIRE DE CHYPRE, Έπιστολαί, éd. S. EUSTRATIADES, Του σοφό­

τατου καί Λογιωτάτου και οικουμενικού πατριάρχου κυροϋ Γρηγορίου του Κυπρίου έπιστοΛαί, 'Εκκλησια­

στικός Φάρος 5, 1910, 214-215, no. 168. 

44. LAURENT, Regestes, no. 1503 = GRÉGOIRE DE CHYPRE, ΈπιστοΛαί, Έκκλ. Φάρος 5, 1910, 217-223, 

no. 171. 

45. PACHYMÈRE III, 149-151. 

46. Voir note suivante. 

47. LAURENT (Regestes, no. 1503) soutient que Gérasime prit des positions arsénites, influencé par la 

présence dans son diocèse de partisans d'Arsène. Il le présente même comme quelqu'un qui devait sa 

position au patriarche Joseph, qui, selon lui, l'avait rendu père spirituel (Regestes, no. 1415). Pourtant, 

l'expression de Pachymère (PACHYMÈRE III, 57.3-4) ώς καί έν πνευματικούς ταχθέντα Γφ πατριαρχεύσανπ ne 

nous semble pas qu'elle implique l'existence de cet acte du patriarche Joseph, pour les raisons suivantes: 

d'abord, il faut noter que dans le contexte de la narration de Pachymère, Grégoire était le seul patriarche 

qui pouvait être le sujet d'une telle action. Si l'auteur voulait parler de Joseph, il devait le nommer exprès. 

Par la suite, il faut comprendre que cette expression ne signifie nullement qu'il s'agit d'une nomination, qui 

aurait placé Germain-Gérasime dans une catégorie de pères spirituels. Par l'expression de Pachymère, il faut 

comprendre que Germain-Gérasime fut un des pères spirituels de l'individu George-Grégoire de Chypre. 

Enfin, la clef de cette nomination se trouve au passage où Pachymère relate (PACHYMÈRE III, 149) l'excom-



LA CANONISATION DU PATRIARCHE JOSEPH 247 

rupture à une seule accusation, qui d'ailleurs n'était pas spécifiquement arsénite48, à 

savoir que Grégoire fut partisan de l'union. 

Concernant l'évolution des affaires de l'Église, Pachymère présente la position de 

Germain-Gérasime, ainsi que de son maître Acace49, comme ambiguë. Ainsi, il dit que 

pendant la période de l'union des Églises les deux hommes participèrent à une réunion 

appelée par Michel VIII, bien qu'ils étaient en rupture avec l'Église officielle. Leur 

présence à cette réunion était due au fait qu'ils étaient parmi les personnalités 

célèbres50. Par ailleurs, il décrit son maître Acace comme ayant une opinion 

ambivalente sur ce qui s'était passé dans l'Église, insinuant, par le fait qu'il caractérise 

Germain-Gérasime pieux et simple (ευλαβής καί το ήθος απλοϊκός), que cette attitude 

était partagée par l'élève51. 

Même si, ni le moine Germain, c'est-à-dire le métropolite Gérasime, ni son 

maître Acace, n'avaient jamais exprimé ouvertement des positions arsénites, il n'y a 

pas de doute qu'ils étaient sympathisants. Pour ces sympathies pro-Arsénites, il existe 

deux faits: a) Pendant une période où les Arsénites dictaient les règles de conduite de 

toute l'Église, Germain-Gérasime conféra la tonsure monacale à George de Chypre et 

il fut élu métropolite d'Héraclée de Thrace pour le sacrer patriarche; b) Le métropolite 

Gérasime professa ouvertement la condamnation de Joseph52. 

En effet, les trois prélats, Andronic de Sardes, Maxime de l'Héraclée du Pont et 

Grégoire de l'Héraclée de Thrace, n'étaient pas les seuls pro-Arsénites qui avaient pris 

des postes dans la hiérarchie. Comme dit Pachymère, les Arsénites instaurèrent une 

tyrannie; en abusant la bonté de l'empereur avec la promesse d'établissement de la 

paix, ils réussiraient à remplacer des membres du clergé et à diriger les affaires de 

munication de Grégoire par Germain-Gérasime. Là, l'historien dit explicitement que le moine Germain, le 

futur métropolite de l'Héraclée de Thrace Gérasime, conféra la tonsure monacale à Georges de Chypre et 

à cette occasion fut nommé son père spirituel. 

48. Sur le comportement unioniste de Georges de Chypre et les accusations, dont il fut l'objet, 

Dossier de Lyon, no. 22, 521, cf. aussi p. 22-23. LAURENT, Regestes, no. 1495, cf. aussi no. 1513, critique 

2 . Sur les accusations des Arsénites, voir plus loin. 

49. Sur Acace, PLP 483. 

50. GEORGES PACHYMÈRE, éd. A. Failler, Georges Pachymérès, Relations historiques II, Livres IV-VI 

[CFHB 24/2], Paris 1984 (dorénavant: PACHYMÈRE II), 587.8: των σχιζομένων, d'habitude Pachymère utilise 

ce terme pour désigner les Arsénites (PACHYMÈRE II, 489.21-22 et PACHYMÈRE III, 93.21-22), mais cf. aussi 

(PACHYMÈRE II, 585.14), où il s'agit de deux moines Joséphites. 

51. PACHYMÈRE III, 57.1-2: επί τοις χθες πραχθεϊσι δόξαντος άμφιγνωμονεϊν. 

52. Le patriarche Grégoire, au moment de sa résignation, le pardonna, LAURENT, Regestes, no. 1518. 



248 PARIS GOUNARIDIS 

l'Église53. Dans ces conditions, il semble difficile, sinon impossible, que le patriarche 
Grégoire de Chypre et le synode aient canonisé Joseph. 

Cette évolution faisait croire aux Arsénites qu'ils étaient les maîtres du jeu54. Bien 
que la déposition et l'écartement des prélats qui avaient accepté l'union avec l'Église 
de Rome eussent crée des postes de la prelature et certains Arsénites fussent intégrés 
dans l'Église officielle, d'autres devaient rester encore en marge. Comme dit 
Pachymère, l'agitation des Arsénites était importante et chaque jour s'accentuait à tel 
point que rien n'était tranquille55. 

Un des points d'opposition des Arsénites avec l'Église officielle était la place du 
patriarche Joseph dans la tradition ecclésiastique; les Arsénites assuraient qu'il avait été 
excommunié par le patriarche Arsène, les Joséphites soutenaient qu'il fallait le 
considérer comme un nouveau confesseur56. Pour trouver une solution, l'empereur 
convoqua un synode57. A Atramyttion, en février 1284, furent réunis l'empereur, le 
patriarche, les partisans de Joseph, les Arsénites, dont les plus notables étaient 
Hyacinthe, les moines qui furent aveuglés par Michel VIII et Jean Tarchaneiotès, les 
dignitaires de l'État ainsi que les membres de la famille impériale, partisans des deux 
sectes58. Pendant quarante jours l'empereur essayait de mettre en accord les deux 
partis59. On sait que certains Arsénites, le moine Hyacinthe et ses partisans, propo­
sèrent encore une ordalie, par laquelle la position de l'une des deux parties serait 
validée. On sait aussi que les deux papiers, où étaient écrits les thèses des deux parties, 
furent brûlés60. L'empereur s'empressa d'amener les Arsénites, (con)vaincus, au 

53. PACHYMÈRE III, 67.3-5: άλλους μέντοι γ' εκείνοι ταΤς εκκλησίας ανπσηκώσαντες, κατά τρόπον τό 

τής εκκλησίας ώς είχον διίθυνον. 

5 4 GRÉGORAS (Ι, 165-166) dit que les Arsénites manipulaient leur opposition pour placer un des leurs 

au patriarcat et de là occuper tous les postes de l'Église. 

55. PACHYMÈRE III, 69.28-30: ή γαρ των Άρσενιατών έπισύστασις πολλή τις ούσα καί καθ' έκάστην 

πληθυομένη ήρεμείν ούκ εϊα 

56. PACHYMÈRE III, 69.28-71.7. 

57. DÖLGER, Regesten, no. 2090. Sur le synode et sa datation, LAURENT, Regestes, no. 1470. 

58. Pour ce qui suit, GRÉGORAS I, 162. 

59. PACHYMÈRE III, 71.26-27: συμβιβάζειν καί συνενούν αμφότερους εις μίαν καί τήν αυτήν τής κοι­

νωνίας συμπλήρωσιν. 

60. PACHYMÈRE III, 73-75. Jean Cheilas (J. DARROUZÈS, Documents inédits d'ecclésiologie byzantine. 

Textes édités, traduits et annotés [Archives de l'Orient Chrétien 9], Paris 1966, p. 407, note 3) accuse les 

Arsénites d'avoir renié leur promesse écrite de se soumettre au patriarche. La même reproche leur est faite 

par le patriarche Athanase I, LAURENT, Regestes, nos. 1738, 1473. Ce document, était-il un accord passé 

avant l'ordalie ou une lettre de soumission signée après? La première hypothèse est plus plausible. 



LA CANONISATION DU PATRIARCHE JOSEPH 249 

patriarche, pour qu'ils communient de sa main, une façon de dire qu'ils se soumettaient 

à lui. Le patriarche, qui apparemment n'était pas d'accord avec l'ordalie, émit une 

circulaire, où l'épreuve fut qualifiée de θεοσημία τρανότατη, pour annoncer la réunion 

des Arsénites avec l'Église61. Pourtant, même les Arsénites qui avaient proposé 

l'ordalie, car il y avait aussi d'autres, les partisans de Jean Tarchaneiotès, qui ne furent 

pas d'accord avec ce procédé, sont revenus sur la reconnaissance du patriarche. Malgré 

les efforts d'Andronic II, ils gardaient une position au moins ambiguë. Le patriarche 

Grégoire, qui restait en marge des discussions, excommunia ceux qui ne reconnais­

saient pas l'accord sur l'épreuve du feu62. Cette excommunication fonctionna d'une 

façon négative; elle fut le prétexte pour que les Arsénites se séparent du patriarche63. 

La petite minorité qui honora l'accord, posa des nouvelles conditions pour se 

soumettre64. 

Les rapports entre le patriarche Grégoire et les Arsénites arrivèrent au plus 

mauvais termes. C'est, peut-être, le moment où les Arsénites l'accusèrent d'avoir été 

partisan de l'union, car non seulement il était employé au palais pendant le règne de 

Michel VIII, mais aussi parce que, disaient-ils, Grégoire fut nommé lecteur par les 

Latins, à son pays natal, Chypre65. La position du patriarche Grégoire de Chypre 

envers les Arsénites était ambiguë, déjà à l'époque où il présidait, à côté d'Andronic 

de Sardes, le synode-tribunal qui déposait les prélats. Il était conscient d'être sous la 

main des Arsénites en même temps que, devant lui s'élevait l'opposition du clergé 

patriarcal, qui suivait toujours la voie de l'Église officielle. Ainsi, il se préoccupait de se 

différencier des Arsénites, en qualifiant le synode-tribunal qu'il présidait comme «vilain 

conciliabule»66. Pour le patriarche Grégoire, l'échec du synode d'Atramyttion fut 

l'occasion pour se détacher des Arsénites, auxquels il devait en partie son élévation au 

trône patriarcal. 

Pour autant, ce n'était pas le patriarche qui déterminait la politique envers les 

Arsénites, c'était l'empereur. Andronic II après l'échec d'Atramyttion devait avoir des 

raisons suffisantes pour se diriger contre eux. En effet, après les condamnations des 

prélats à l'Église de Blachernes, les Arsénites, en fin mai 1283, avaient exigé de sa 

mère, l'impératrice Theodora, de condamner l'union des Églises en même temps que 

61. LAURENT, Regestes, no. 1471. 

62. LAURENT, Regestes, no. 1472. 

63. PACHYMÈRE III, 75-77. 

64. PACHYMÈRE III, 75-77. 

65. GRÉGORAS I, 165. 

66. PACHYMÈRE III, 65.4-5: πονηρον συνέδριον. 



250 PARIS GOUNARIDIS 

son mari, Michel VIII67. En même temps, ils avaient exigé et obtenu l'interdit de toute 

commémoration à son père, l'instigateur de la politique de l'union68. Contre ces 

exigences, les Arsénites rendirent très peu à l'Église officielle, en gardant toujours la 

société en effervescence. Ainsi, vu les maigres résultats d'Atramyttion, le comporte­

ment de l'empereur envers les Arsénites devint négatif. 

Du synode d'Atramyttion fut absent celui qui était considéré comme la tête des 

Arsénites, Andronic de Sardes. Peu de temps après, un tribunal ecclésiastique s'est 

réuni à Lampsaque, pour juger les accusations du moine Galaktion69, élève d'Andronic 

de Sardes, contre son maître. Le moine l'accusait de penser et de dire les pires des 

choses contre l'empereur70. Andronic de Sardes, qui un an auparavant avait été 

nommé père spirituel par l'empereur et par l'ordre impérial était restitué à sa prelature, 

fut accusé du crime de lèse-majesté. On ne connaît pas le cheminement pour que cette 

accusation se soit transformée en usurpation de la prelature. Au tribunal, qui selon 

toute probabilité était présidé par le patriarche Grégoire, Andronic de Sardes fut accusé 

d'avoir quitté l'ordre monacal (όθετήσας το σχήμα) et d'avoir osé de se rétablir comme 

prélat. Les membres du clergé, qui étaient présents en grand nombre, injurièrent 

Andronic, et lui donnèrent même des coups de main et des coups de pied. Parmi ceux 

qui exercèrent violence contre lui se trouvait Nicandre, le métropolite de Larissa, qui 

un an auparavant avait été déposé par le patriarche et Andronic de Sardes. Nicandre 

prit une coiffure de moine (επιτύμβιο) et violement la mit à la tête d'Andronic. Le 

prélat et moine par la force jeta la coiffure et Nicandre la lui remit. La scène se répéta 

plusieurs fois, sous les hurrahs de l'audience71. Un autre Arsénite de marque, Jean 

Tarchaniotès, sentit aussi le changement d'attitude impériale envers les partisans 

d'Arsène; Andronic II commanda son emprisonnement à la forteresse de Chèlè72. 

67. S. PETRIDÈS, Chrysobulle de l'impératrice Theodora, 1283, EO 14, 1911, 25-28. Pachymère 

(PACHYMÈRE III, 65) rapporte ce fait juste après les procès des prélats et même après la fin mai 1283, quand 

une étrange pluie tomba sur Constantinople. 

68. LAURENT, Regestes, no. 1489. Laurent, sans justification, date cette interdiction au début de 1285. 

69. Ce Galaktion n'a aucun rapport avec le moine de Galésion du même nom, qui fut aveuglé par 

Michel VIII (PLP 3473) et doit être recensé séparément par le PLP. 

70. PACHYMÈRE III, 77.19: ώς τα χείριστα φρονών καί λέγων κατά τοΰ βασιλέως. 

71. PACHYMÈRE III, 77-79: Pour Nicandre de Larissa, PLP 20249. C'était la dernière apparition 

d'Andronic de Sardes. En été 1285 le siège de Sardes était occupé, apparemment κατ' έπίδοσιν, par le 

métropolite de Corfou, V. LAURENT, Les signataires du second synode des Blachernes (été 1285), EO 26, 

1927, (dorénavant LAURENT, Signataires), 144 cf. PLP 3749, pour l'epidosis voir DARROUZÈS, Οφφίκια, 62, 

note 2. 

72. Cf. PACHYMÈRE III, 153.6-7. 



LA CANONISATION DU PATRIARCHE JOSEPH 251 

Nous avons maintenant assez d'éléments pour faire une hypothèse sur la date du 
synode qui canonisa le patriarche Joseph. On l'a dit, étant donnés les rapports 
entretenus par les Arsénites avec l'empereur, mais aussi avec le patriarche, qu'il est 
peu probable que la canonisation eût lieu juste après le sacre patriarcal de Grégoire et 
jusqu'à la fin du synode d'Atramyttion (8-9 avril 1284). Les événements qui ont 
précédé et ont suivi l'intronisation de Grégoire de Chypre, le procès des prélats, ainsi 
que le comportement des Arsénites, laissait sous-entendre qu'il y avait eu un accord 
des autorités de l'empire avec eux. Dans ce contexte, la canonisation pouvait trouver 
difficilement une place dans les actes officiels de l'Église et ne saurait jamais être 
acceptée sans réaction. 

Par contre, la canonisation de Joseph doit être intervenue après l'échec du 
synode d'Atramyttion, après le 9 avril 1284, pendant une période où les rapports entre 
les Arsénites et les autorités de l'empire n'étaient pas au beau fixe. On peut supposer 
que la condamnation d'Andronic de Sardes n'était pas un événement isolé; le tribunal 
qui le jugea n'était probablement rien d'autre qu'une des réunions du synode, qui par 
ailleurs canonisa Joseph. 

Sur cette hypothèse existent plusieurs indices. On sait que après le synode 
d'Atramyttion, le patriarche Grégoire ainsi que l'empereur Andronic II restèrent en 
Asie Mineure pour un long moment, le premier était de retour à Constantinople le 20 
décembre 1284, le second bien au delà de cette date73. On a vu qu'au tribunal de 
Lampsaque, c'est-à-dire en Asie Mineure, où fut condamné Andronic de Sardes, 
étaient réunis de nombreux ecclésiastiques, même des prélats déposés comme 
Nicandre de Larissa. De l'autre côté, une question comme celle posée par Méthode au 
métropolite Maxime devait être actuelle; le meilleur moment pour qu'elle soit formulée 
était juste après la décision solennelle de la canonisation de Joseph. Or cette question 
fut posée à Bithynie, c'est-à-dire dans la région où se trouvaient jusqu'à la fin de 
l'année 1284, aussi bien l'empereur que le patriarche. Comme on a vu, rien n'empêche 
qu'Ignace, qui était témoin quand Méthode posa la question à Maxime, soit la même 
personne que le métropolite de Thessalonique. Si cette identification est correcte, alors 
il faut se demander ce que le prélat de Thessalonique faisait en Asie Mineur, si ce n'était 
que pour participer au synode. On sait que, la carrière métropolitaine d'Ignace pouvait 
positivement avoir commencée le 1er septembre de la année 128474. On peut même 
supposer que son ordination eût lieu en Asie Mineure, avant le synode qui canonisa 

73. Cf. LAURENT, Regestes, no. 1474 

74. Pour cette date, M. L. RAUTMAN, Notes on the metropolitan succession of Thessaloniki, e. 1300, 

REB 46, 1988, 147-159, 149-150. 



252 PARIS GOUNARIDIS 

Joseph. Cette hypothèse a un sens dans la mesure où le patriarche cherchait le 

contrepoids pour affronter les Arsénites. Dans ce cas, Ignace ne devait pas être le seul 

prélat qui fut ordonné; plusieurs prélats, partisans du patriarche Joseph et/ou 

adversaires des Arsénites, qui pouvaient apporter la force au patriarche, auraient pu 

avoir obtenu la prelature à cette même période75. On peut donc supposer que ces 

ordinations devaient se faire après la rupture des Arsénites à Atramyttion, pro­

bablement à Lampsaque, c'est-à-dire après le 9 avril et jusqu'à décembre 1284, ayant 

précédé le synode qui s'était réuni, encore une fois, rò δεύτερον, après Atramyttion, 

pour examiner les accusation des Arsénites contre le patriarche Joseph76. Les accu­

sation devaient être considérées comme nulles et Joseph fut canonisé. L'empereur, 

présidant le concile, confirma solennellement la canonisation. 

Quel fut le comportement des prélats pro-Arsénites? Soit ils n'étaient pas 

présents à cette réunion du synode, soit ils ne réagirent pas. On sait que Maxime 

d'Héraclée du Pont garda le silence concernant la position de Joseph et il imposa une 

peine spirituelle au moine Méthode. Le patriarche Grégoire, de son côté, ne prit pas 

en considération les accusations de Méthode, mais il conseilla au moine provocateur 

de se soumettre au prélat et de lui demander pardon77. Cette position du patriarche, 

75. En été 1285 font leur apparition et signent la condamnation de Jean Beccos des prélats connus 

comme an ti-Arsénites tels que Jean Cheilas d'Ephèse (PLP 30764); Daniel Glykys de Cyzique (PLP 4263]; 

Théolepte de Philadelphie (PLP 7509). A cette même date se présente et signe pour la première fois le 

métropolite de Crète Nicéphore Moschopoulos, LAURENT, Signataires, 145 cf. PLP 19376. 

76. Il existe une décision synodale frappant de suspense le clergé qui fut ordonné sous le patriarcat 

de Jean Beccos et/ou qui collabora à la politique de l'union. LAURENT (Regestes, no. 1485) date cette lettre 

en 1285, bien qu'il remarque que les historiens de l'époque disent qu'elle fut émise après le synode 

d'Atramyttion. Il considère qu'il s'agit d'une mesure visant à satisfaire des exigences des Arsénites qui 

s'étaient ralliés au patriarche Grégoire. Pourtant, le fait est que cette décision synodale prévoit que le 

jugement du clergé doit se faire seulement par les membres de la hiérarchie, car ces affaires ne doivent pas 

être jugées par tous d'une façon légère (έπεί ού πάσιν απλώς τα τοιαύτα κρίνειν έφείταή. Ce fait, ainsi que 

la recommandation selon laquelle les fidèles doivent fréquenter les églises sans hésitation, obéir aux prêtres 

légaux et accepter les sacrements offerts par eux, montre que cette décision vise les Arsénites, qui s'étaient 

constitués en censeurs et demandaient des purifications à tous les azimuts. Le synode insiste et c'est un 

argument contre les Arsénites, que les fidèles doivent avoir confiance à leurs prêtres, pour qu'ils échappent 

la condamnation divine de ceux qui cherchent Γ ακρίβεια au-delà de ce qui est juste (πέραν τοΰ δικαίου άκρι-

βουμένων τινών αντί τοΰ μισθον καί χάριν θεόθεν κομίζεσθαι, καταδίκην καί άγανάκτησιν. S. PETRIDÈS, 

Sentence synodique contre le clergé unioniste, 1283, EO 14, 1911, 134). Selon toute probabilité cette 

décision qui argumente contre les Arsénites doit être le fruit de cette même réunion du synode qui s'est 

rassemblé rò δεύτερον en Asie Mineure. 

77. LAURENT, Regestes, no. 1535 = GRÉGOIRE DE CHYPRE, ΈπιστοΛαί, Έκκλ. Φάρος 4, 1909, 108-109, 

no. 152. 



LA CANONISATION DU PATRIARCHE JOSEPH 253 

qui normalement devait ordonner une enquête, monte que Maxime n'avait pas 
interrompu avec l'Église officielle78. En été 1285 au synode de Blachernes, Maxime 
signa la condamnation de Jean Beccos79. Avec lui signèrent deux autres pro-Arsénites, 
le métropolite d'Héraclée de Thrace Gérasime et le métropolite de Brousse Néophyte, 
qui le suivit dans sa rupture avec l'Église officielle. Comme témoigne la lettre du 
patriarche Grégoire au moine Méthode, Germain-Gérasime pendant un certain temps 
acceptait la canonisation de Joseph et par la suite demanda son rejet80. 

78. LAURENT (Regestes, no. 1461) soutient que Maxime s'opposa à la canonisation de Joseph. Bien 

que son activité, telle qu'elle est décrite par le moine Méthode, montre qu'il s'agit d'un Arsénite convaincu, 

rien n'autorise une telle conclusion. 

79. LAURENT, Regestes, no. 1490. Pour les signatures, LAURENT, Signataires, 143-149. 

80. LAURENT, Regestes, no. 1503 = GRÉGOIRE DE CHYPRE, ΈπιστοΛαί, Έκκλ. Φάρος 5, 1910, 221, no. 

178. 



254 PARIS GOUNARIDIS 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

