
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 22 (2012)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 22

  

 

  

  Το μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου
«Τοῖς ἀθετοῦσι τὴν δίκην τοῦ σεκρέτου…» 

  Ανδρέας Ε. ΓΚΟΥΤΖΙΟΥΚΩΣΤΑΣ   

  doi: 10.12681/byzsym.1048 

 

  

  Copyright © 2014, Ανδρέας Ε. ΓΚΟΥΤΖΙΟΥΚΩΣΤΑΣ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΓΚΟΥΤΖΙΟΥΚΩΣΤΑΣ Α. Ε. (2012). Το μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου «Τοῖς ἀθετοῦσι τὴν δίκην τοῦ
σεκρέτου…». Byzantina Symmeikta, 22, 11–30. https://doi.org/10.12681/byzsym.1048

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 18/01/2026 18:08:13



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου

«Τοῖς Αθετοῦσι την Δίκην τοῦ Σεκρέτου…»*

Στην μνήμη του καθηγητή Κωνσταντίνου Πιτσάκη

Το 1261 μετά την ανακατάληψη της Βασιλεύουσας, της φυσικής έδρας της 
αυτοκρατορίας, άρχισαν οι προσπάθειες για τη βελτίωση της κατάστασης 
και στον τομέα της απονομής της δικαιοσύνης. Ο Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγος 
(1259-1282) ίδρυσε ένα βασιλικόν σέκρετον στην πρωτεύουσα, ένα 
μόνιμο, όπως φαίνεται, υψηλόβαθμο δικαστήριο1, καθώς μέχρι τότε 
τα δικαστήρια στην αυτοκρατορία της Νίκαιας συγκροτούνταν ad 
hoc, κατόπιν αυτοκρατορικής εντολής, κάθε φορά που επρόκειτο να 
εκδικαστεί μία υπόθεση2. 

*Ευχαριστώ θερμά το Νομισματικό Μουσείο Αθηνών που μου παραχώρησε την 
άδεια να δημοσιεύσω τη φωτογραφία της σφραγίδας που ανήκει στις συλλογές του.

1. Βλ. αντίθετα D. Kyritses, Some Remarks about Imperial Courts of Justice in Late 
Byzantium, στο: Κλητόριον εἰς μνήμην Νίκου Οἰκονομίδη, επιστ. επιμ. Φλ. Ευαγγελάτου-
Νοταρά, Τ. Μανιάτη-Κοκκίνη, Αθήνα-Θεσσαλονίκη 2005, 303-325 (στο εξής: Κλητόριον), 
o οποίος θεωρεί το σέκρετον ως συνέχεια του αυτοκρατορικού δικαστηρίου της Νίκαιας 
που συνοδεύτηκε από τη σύσταση μίας διοικητικής υπηρεσίας, η οποία φρόντιζε για την 
τήρηση αρχείου δικαστικών αποφάσεων. Βλ. και σημ. 2. 

2. Για το σέκρετον και την πιθανή σύνδεσή του με την ανασύσταση του αξιώματος 
του πρωτοασηκρῆτις βλ. Α. Γκουτζιουκώστας, Η εξέλιξη του θεσμού των ἀσηκρῆτις 
και του πρωτοασηκρῆτις στο πλαίσιο της αυτοκρατορικής γραμματείας, Βυζαντινά 
23 (2002-2003), 47-93 (στο εξής: Γκουτζιουκώστας, Ἀσηκρῆτις)· Του Ιδίου, Η απονομή 
δικαιοσύνης στο Βυζάντιο (9ος-12ος αιώνες). Τα κοσμικά δικαιοδοτικά όργανα και τα 
δικαστήρια της πρωτεύουσας [Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται 37], Θεσσαλονίκη 2004, 
299-300· Χ. Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών ως εχέγγυο της δικαιοσύνης: Η 
σφραγίδα του Σεκρέτου με τον Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο και ο Μιχαήλ Κακός Σεναχηρείμ, 
ΔΧΑΕ 27 (2006), 445-454, κυρίως 450-452 (στο εξής: Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

12

Η λειτουργία αυτού του σεκρέτου στην πρωτεύουσα τεκμηριώνεται 
από ένα μολυβδόβουλλο της πρώην Συλλογής Ζάκου (Zacos) που 
αγοράστηκε το 1998 από το Νομισματικό Μουσείο Αθηνών και 
εντάχθηκε στις συλλογές του (ΝΜ 2032/1998)3. Το μολυβδόβουλλο 
εκδόθηκε για πρώτη φορά από τον Κ. Κωνσταντόπουλο4, στη συνέχεια 
δύο φορές από τον V. Laurent, ο οπoίος κάνει λόγο και για ένα ακόμη 
παράλληλο τεμάχιο που ανήκει στην (πρώην) συλλογή Pozzi5, έπειτα από 
τους G. Zacos – A. Veglery6 και προσφάτως από την Γιόρκα Νικολάου7. 
Στα παράλληλα τεμάχια που έχουν επισημάνει έως σήμερα οι εκδότες 
θα πρέπει να προσθέσουμε δύο ακόμη, τα οποία παρουσιάστηκαν στη 
δημοπρασία Dorotheum (Βιέννη), 446. Μünzauktion, 10.4.1990, αρ. 110 

Βλαχερνών). Πβλ. πιο πρόσφατα Α. Γκουτζιουκώστας, Προβλήματα και παρατηρήσεις 
σχετικά με το βασιλικόν σέκρετον κατά την παλαιολόγεια περίοδο, ανακοίνωση στη: ΙΓ΄ 
Συνάντηση Ιστορικών του Δικαίου, Κομοτηνή, 18-20 Νοεμβρίου 2010, (υπό έκδοση στον 
Τιμητικό τόμο για τον ομότιμο Καθηγητή Σ. Τρωιάνο).

3. Ιλίου Μέλαθρον 2000. Το Νομισματικό Μουσείο στο κατώφλι του 21ου αιώνα, 
επιμ. Ι. Τουράτσογλου, Αθήνα 2001, 120-121. Πβλ. Γ. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων 
και η Δίκη του Σεκρέτου. Μία μοναδική αυτοκρατορική βούλλα από τις Συλλογές 
του Νομισματικού Μουσείου, στο: Κερμάτια Φιλίας. Τιμητικός Τόμος για τον Ιωάννη 
Τουράτσογλου, τ. Α΄: Νομισματική-Σφραγιστική, επιμ. Στ. Δρούγου et al., Αθήνα 2009, 
593-603, κυρίως 594 (στο εξής: Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων). 

4. Κ. Κωνσταντόπουλος, Η δίκη του σεκρέτου, ΕΕΒΣ 10 (1933), 293-203 (στο εξής: 
Κωνσταντόπουλος, Η δίκη του σεκρέτου). 

5. V. Laurent, Les bulles métriques dans la sigillographie byzantine, Ελληνικά 8 (1935), 
59-60, αρ. 723 (στο εξής: Laurent, Les bulles métriques)· Του Ιδίου, Le corpus des sceaux de 
l’empire byzantin, τ. 2: L’administration centrale, Paris 1981, αρ. 824 (στο εξής: Laurent, 
Corpus). 

6. G. Zacos – A. Veglery, Byzantine Lead Seals, τ. 1, Basel 1972, αρ. 2756 bis (στο 
εξής: Zacos – Veglery, Seals). 

7. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 593-603. Πβλ. και Της Ιδίας, Το Μολυβδόβουλ
λο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου: Το Θαύμα των Βασιλέων και η Δίκη του Σεκρέτου. Μία 
μοναδική αυτοκρατορική Βούλλα από τις Συλλογές του Νομισματικού Μουσείου, ανα
κοίνωση στην Ε΄ Συνάντηση Βυζαντινολόγων Ελλάδος και Κύπρου, Κέρκυρα, Οκτώβριος 
2003, όπου παρουσίασε την πρότασή της για τη συμπλήρωση της σφραγίδας με τη λέξη 
ΚΑ[ΚΗΣ]. Βλ. επίσης Της Ιδιας, Seal of Michael Palaiologos, στο: Byzantium: Faith and 
Power 1261-1557, έκδ. H. Evans, New York: Metropolitan Museum of Art, New Haven 
2004, 31-32, αρ. 6 (στο εξής: Nikolaou, Seal of Michael Palaiologos), όπου προφανώς από 
λάθος στην εκτύπωση εξέπεσε η προηγούμενη συμπλήρωση, μολονότι γίνεται λόγος γι’ 
αυτή (32 σημ. 1). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 13

και 1118. Φωτογραφία υπάρχει μόνο για το υπ’ αριθμόν 110 τεμάχιο, 
η σφράγιση του οποίου είναι έκκεντρη, με αποτέλεσμα να λείπει από 
τον εμπροσθότυπο το μετάλλιο με τη Θεοτόκο, όπως μου επεσήμανε η 
Αλεξάνδρα-Κυριακή Βασιλείου-Seibt.

Η σφραγίδα παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον τόσο για τη μοναδική, 
όπως έχει επισημανθεί, εικονογραφία του εμπροσθότυπου όσο και για 
την έμμετρη εννέα στίχων σε βυζαντινό δωδεκασύλλαβο επιγραφή του 
οπισθότυπου, καθώς η τελευταία λέξη συμπληρώνεται από τους ερευνητές 
με διαφορετικούς τρόπους. 

Στον εμπροσθότυπο απεικονίζεται ο αυτοκράτορας ιστάμενος κατ’ 
ενώπιον. Φοράει λώρο με διβητίσιον και φέρει στέμμα από το οποίο 
κρέμονται περπενδούλια. Στα υψωμένα χέρια του κρατεί σύμφωνα με 
τις περιγραφές των εκδοτών μία κυκλική εικόνα της Παναγίας δεομένης, 
η οποία φέρει στο στήθος της τον Χριστό νήπιο. Στη φωτογραφία που 
έθεσε στη διάθεσή μου το Νομισματικό Μουσείο Αθηνών το μετάλλιο 
του Χριστού δεν είναι πολύ καθαρό9, αλλά μπορεί να διακρίνει κανείς 
κάποια ίχνη στο στήθος της Παναγίας, ενώ η ύπαρξή του επιβεβαιώνεται 
κατά την άποψή μας και από τα συμπιλήματα, για τα οποία κάνουμε 
λόγο παρακάτω. Δεξιά και αριστερά από τη μορφή της Παναγίας και 
εντός μεταλλίου οι ερευνητές αναγιγνώσκουν τα συμπιλήματα MR και 
Y[U]. Αντίθετα ο V. Laurent υιοθετεί την άποψη του πρώτου εκδότη 
Κ. Κωνσταντόπουλου, ότι δεν εικονίζεται η Παναγία αλλά ο Χριστός 

8. W. Seibt, Dorotheum Wien, 446. Münzenauktion, 10.4.1990, ΒΖ 84-85 (1992), 609 
αρ. 2957. 

9. Zacos – Veglery, Seals, αρ. 2756 bis· Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 595. 
Βλ. επίσης V. Stepanenko, Bogomater’ i ee ikona v Vizantijskom Triumfe. K ineterpretacii 
obrazov i nadpisi molivdovula Michaila VIII Paleologa, στο: Trudy Gosudarstvennogo 
Ermitazha, τ. 42: Vizantiia v kontekste mirovoi kul‘tury: K 100-letiiu so dnia rozhdeniia 
Alisy Vladimirovny Bank (1906-1984): Materialy nauchnoi konferentsii, V. N. Zalesskaia, 
A. A. Ierusalimskaia, Iu. A. Piatnitskii, Sankt-Petersburg 2008, 148-161, όπου κάνει λόγο 
για δεόμενη Παναγία (Virgo orans), αλλά δεν είναι σε θέση να διακρίνει τον Χριστό 
νήπιο. Ευχαριστώ θερμά τον αγαπητό συνάδελφο που μου έστειλε τη μελέτη του. Ο 
πρώτος εκδότης Κ. Κωνσταντόπουλος διέκρινε εικόνα με την προτομή του Χριστού 
που κρατούσε ο Μιχαήλ Παλαιολόγος. Βλ. όμως και F. Dölger, βιβλιοκρισία του Κ. Μ. 
Κωνσταντόπουλου, Η δίκη του σεκρέτου, ΕΕΒΣ 10 (1933), 293-303 στο: ΒΖ 34 (1934), 247, 
ο οποίος αναγνώρισε την εικόνα της Παναγίας. Αντίθετα ο Laurent, Corpus, αρ. 824, 
θεωρεί ότι απεικονίζεται ο Χριστός.



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

14

που ευλογεί με τα δυο του χέρια και ότι εκατέρωθεν της κεφαλής του 
διακρίνονται, έστω και αμυδρά, τα συνήθη συμπιλήματα IS XS. Στη 
φωτογραφία που διαθέτουμε, πράγματι στη δεξιά πλευρά διακρίνουμε 
σχεδόν με βεβαιότητα το συμπίλημα 6XS και όχι 6Y[U], ενώ στην αριστερή 
πλευρά θα μπορούσε να αναγνώσει κανείς, μολονότι δεν είναι καθαρό, 
το συμπίλημα 6IS που αποτελεί συμπλήρωμα του 6XS. Με δεδομένο, όπως 
είναι αποδεκτό από τους περισσότερους ερευνητές, ότι απεικονίζεται 
η Παναγία δεομένη10, καθώς άλλωστε ο Χριστός δεν θα μπορούσε να 
αναπαρίσταται δεόμενος, η επιγραφή 6IS 6XS αναφέρεται στην απεικόνιση 
του Χριστού στο μετάλλιο που φέρει η Παναγία στο στήθος της, ενώ 
πιθανότατα πρέπει να υπάρχουν και τα συμπιλήματα 6MR και 6Y[U], 
τα οποία δεν μπορούμε να διακρίνουμε στη σφραγίδα, αλλά μάλλον 
βρίσκονται πάνω από τα αντίστοιχα 6IS 6XS.  

Η επιγραφή του εμπροσθότυπου έχει ως εξής: 
 

Αριστερά
 X

mI

eNX5v

TvY5v

pIISTOS

BASILEU

8SKAIAU

[T]OKRAT

[v]RRv

mEvN

[DW]KA

[S]

Δεξιά

AGG

EL9O9S

KOM~9H

NOSOP

ALAIO

LOGOS

KAIN

EOSK

vNST[A]

NT8I9N[O]

[S]

Μιχαὴλ ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ πιστὸς βασιλεὺς καὶ αὐτοκράτωρ Ῥωμέων 
Δούκας | Ἄγγελος Κομνηνὸς ὁ Παλαιολόγος καὶ νέος Κωνσταντῖνος

10. Βλ. προηγούμενη σημείωση.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 15

Οπισθότυπος:
TOISAYE9T9W

SIyN DIKhNW
T
 SE

KREW
T
 ONUNKRATUNE[I]

TvXRONvBEBUSµEN
ONOµIXAHLTOYAUµA
TvNBASILEvNPOI
Nh  6YSTAPRvT9A
KAIKRISISKA. 

… 

Τοῖς ἀθετοῦσι τὴν δίκην τοῦ σεκρέτου, | ὃ νῦν κρατύνει τῷ χρόνῳ 
βεβυσμένον | ὁ Μιχαήλ, τὸ θαῦμα τῶν βασιλέων, | ποινὴ Θεὸς τὰ πρῶτα 
καὶ κρίσις κά… 

Ενδιαφέρον παρουσιάζει, όπως αναφέραμε, η εικονογραφική 
απεικόνιση του εμπροσθότυπου που απασχόλησε, εκτός από σφραγιδο
λόγους, και ιστορικούς της βυζαντινής τέχνης. Όσον αφορά τη μορφή 
της Παναγίας, παρά το γεγονός ότι η παράσταση κάνει, σύμφωνα 
με τους ερευνητές, έναν σαφή υπαινιγμό στην είσοδο του Μιχαήλ Η΄ 
στην Κωνσταντινούπολη με την εικόνα της Παναγίας από τη μονή 
Οδηγών11, η οποία ως γνωστόν κρατεί στο αριστερό της χέρι τον Χριστό 

11. Georgii Acropolitae Opera, εκδ. A. Heisenberg, (αναθ. εκδ. P. Wirth), τ. 1, Stuttgart 
21978, 187.11-19: ὁ τῆς Κυζίκου μητροπολίτης Γεώργιος, ὃν καὶ Κλειδᾶν κατωνόμαζον, 
ἐπλήρου τὴν χρείαν, καὶ εἰς ἕνα τῶν πύργων τῶν τῆς Χρυσείας ἀναβάς, ἔχων μεθ’ ἑαυτοῦ 
καὶ τὸ τῆς θεοτόκου ἐκτύπωμα τὸ οὕτω πως ἐκ τῆς μονῆς παρωνομασμένον τῶν Ὁδηγῶν, 
εἰς ἐπήκοον ἁπάντων ἀπεστομάτισε τὰς εὐχάς. ὁ μὲν οὖν αὐτοκράτωρ τὴν καλύπτραν 
ἀποβαλὼν καὶ γόνυ κλίνας ἔπεσε χαμαί, καὶ πάντες δὲ οἱ σὺν αὐτῷ ὄπισθεν αὐτοῦ ἐπὶ 
γόνυ κατέπεσον. Βλ. και Georges Pachymérès, Relations historiques, τ. 1, έκδ. A. Failler 
[CFHB 24/1], Paris 1984, 217-219 (στο εξής: Παχυμέρης Ι)· Μεσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη ἢ 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

16

νήπιο είτε ιστάμενη είτε σε προτομή12, ωστόσο τα χαρακτηριστικά 
της δεομένης Θεοτόκου της σφραγίδας, που φέρει στο στήθος της τον 
Χριστό νήπιο, είναι διαφορετικά και ταιριάζουν κατά τους μελετητές 
σε έναν άλλο εικονογραφικό τύπο, τον οποίο αναγνωρίζουν ως τύπο 
της Βλαχερνίτισσας13. Μάλιστα επιχειρείται να εξηγηθεί η χρήση του 

συλλογὴ ἀνεκδότων μνημείων τῆς Ἑλληνικῆς Ἱστορίας, τ. Z΄, Ἀνωνύμου Σύνοψις Χρονική, 
έκδ. Κ. Σάθας, ἐν Βενετίᾳ – Παρισίοις 1894 (Ἀθῆναι 1972), 451. Πβλ. R. Macrides, George 
Akropolites, The History. Translated with an Introduction and Commentary, Oxford 2007, 
385 (σημ. 5), με τη σχετική βιβλιογραφία για τη μονή και την εικόνα της Οδηγήτριας.

12. Για τον εικονογραφικό τύπο της Οδηγήτριας βλ. D. Mouriki, Variants of the 
Hodegetria on the Thirteenth-century Sinai Icons, CahArch 39 (1991), 153-182· G. Babić, 
Les images byzantines et leurs degrés de signification: l’exemple de l’Hodigitria, στο: 
Byzance et les images, έκδ. A. Guillou – J. Durand, Paris 1994, 189-122· Χ. Μπαλτογιάννη, 
Η Παναγία στις φορητές εικόνες, στο: Μήτηρ Θεού. Απεικονίσεις της Παναγίας στη 
βυζαντινή τέχνη, Μουσείο Μπενάκη, 20 Οκτωβρίου 2000-20 Ιανουαρίου 2001, επιμ. Μ. 
Βασιλάκη, Αθήνα 2000, 139-153, κυρίως 143-145 (στο εξής: Μήτηρ Θεού)· B. Pentcheva,  
Icons and Power: The Mother of God in Byzantium, Pennsylvania State University 2006, 
109-144 (στο εξής: Pentcheva, Icons and Power). Ειδικότερα για την απεικόνισή της σε 
σφραγίδες βλ. W. Seibt, Die Darstellung der Theotokos auf byzantinischen Bleisiegeln, 
besonders im 11. Jh., SBS 1 (1987), 35-56, κυρίως 47 (στο εξής: Seibt, Theotokos)· W. Seibt 
– M.-L. Zarnitz, Das byzantinische Bleisiegel als Kunstwerk. Katalog zur Ausstellung, Wien 
1997, 104, αρ. 3.1 (στο εξής: Seibt – Zarnitz, Bleisiegel)· H. Hunger, Zur Terminologie der 
Theotokosdarstellungen auf byzantinischen Siegeln, στο: Festschrift für H. Fillitz zum 70. 
Geburtstag, Aachener Kunstblätter 60 (1994), 131-142, κυρίως 132-133 (στο εξής: Hunger, 
Terminologie)· Ι. Κολτσίδα-Μακρή, Η εικονογραφία της Θεοτόκου από ενεπίγραφες 
παραστάσεις μολυβδοβούλλων του Νομισματικού Μουσείου Αθηνών, στο: Θωράκιον. 
Τόμος στη μνήμη του Παύλου Λαζαρίδη, επιμ. Λ. Κυπραίου, Αθήνα 2004, 93-96 και 
285-294, κυρίως 288, 292 (στο εξής: Κολτσίδα-Μακρή, Θεοτόκος). 

13. A. Cutler – J. Nesbitt, L’arte byzantina e il suo publico, Torino 1986, 330 (στο 
εξής: Cutler – Nesbitt, L’arte byzantina)· Χ. Κωνσταντινίδη, Η μορφή της Αχειροποιήτου-
Φανερωμένης στην περίοδο των Παλαιολόγων, στο: Κλητόριον, 221-243. Βλ. και Της 
Ιδίας, Η Παναγία των Βλαχερνών, 448-449. Bλ. και Nikolaou, Seal of Michael Palaiologos, 
32, όπου, μολονότι αποδέχεται ότι πρόκειται για τον τύπο της Βλαχερνίτισσας, στην 
περιγραφή του εμπροσθότυπου της σφραγίδας αναφέρει: «Above his hands he (Michael) 
holds with both hands an icon of the Virgin Blachernitissa, who holdes a portrait of the 
Christ Child». Η περιγραφή όμως της ερευνήτριας αντιστοιχεί σε έναν διαφορετικό 
εικονογραφικό τύπο, εκείνον της Νικοποιού, σύμφωνα με τον οποίο η Παναγία φέρει 
στο στήθος της μετάλλιο με τον Χριστό, το οποίο κρατεί με τα δυο της χέρια. Βλ. για τον 
συγκεκριμένο τύπο W. Seibt, Der Bildtypus der Theotokos Nikopoios. Zur Ikononographie 
der Gottesmutter-Ikone, die 1030/31 in der Blachernenkirche wieder aufgefunden wurde, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 17

συγκεκριμένου τύπου και διατυπώνονται διάφορες θεωρίες. Σύμφωνα με 
τους A. Cutler και J. Nesbitt δεν δόθηκε ιδιαίτερη βαρύτητα στην απόδοση 
των λεπτομερών χαρακτηριστικών που κανονικά θα έπρεπε να ταιριάζουν 
στον εικονογραφικό τύπο της Θεοτόκου Οδηγήτριας, με την εικόνα της 
οποίας εισήλθε στην πόλη ο Μιχαήλ14. Αντίθετα η Γιόρκα Νικολάου θεωρεί 
ως πιθανή εξήγηση ότι ο αυτοκράτορας «παρουσιάζει στη μοναδική 
αυτή βούλλα την ανακτορική Θεοτόκο, αυτή των Βλαχερνών, για να την 
συνδέσει με τον μόλις επανασυσταθέντα ανακτορικό θεσμό του Σεκρέτου 
βασιλικῶς μάλλον, σε μιαν παράσταση ιδιαιτέρως δυναμική και σαφή 
της νέας τάξης που εγκαθιδρύει ἔχων μεθ’ ἑαυτοῦ καὶ τὸ τῆς Θεοτόκου 
ἐκτύπωμα»15. Μάλιστα η επιλογή του συγκεκριμένου εικονογραφικού 
τύπου δεν αποκλείεται κατά την ερευνήτρια «να αποτελεί υπόσχεση και 
ταυτόχρονα δέσμευση του αυτοκράτορα για την πλήρη αποκατάσταση 
της Τάξεως στη Βασιλεύουσα και το κράτος»16, δοθέντος ότι ο 
αυτοκράτορας δεν κατέστη δυνατό να μείνει στο Παλάτι των Βλαχερνών 
λόγω των πολλών καταστροφών που είχε υποστεί από τους Λατίνους17. 
Τέλος μία διαφορετική ερμηνεία διατύπωσε η Χαρά Κωνσταντινίδη, η 
οποία επιχείρησε να συνδέσει τον συγκεκριμένο τύπο απεικόνισης της 

στο: Δώρημα στον Ι. Καραγιαννόπουλο, Βυζαντινά 13.1 (1985), 549 -564 (στο εξής: Seibt, 
Nikopoios)· Του Ιδιου, Theotokos, 44-45· Hunger, Terminologie, 136-138· Seibt – Zarnitz, 
Bleisiegel, 105, αρ. 3.1· Κολτσίδα-Μακρή, Θεοτόκος, 286. Διαφορετική είναι ωστόσο η 
περιγραφή της Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 595, όπου αναφέρει ότι η Θεοτόκος 
Δεομένη φέρει στο στήθος της μετάλλιο με την κεφαλή του Θείου Βρέφους. Και άλλοι 
ερευνητές κάνουν λόγο για τον τύπο της Βλαχερνίτισσας στη σφραγίδα. Βλ. Μ. Καμπούρη-
Βαμβούκου, Εικαστικές απεικονίσεις της Δικαιοσύνης στο Βυζάντιο. Ή η αντίληψη περί 
δικαίου και πολιτειακού άρχοντα, στο: Χαριστήριο εις Λουκά Θεοχαρόπουλο και 
Δήμητρα Κοντόγιωργα-Θεοχαροπούλου, Νόμος. Επιστημονική Επετηρίδα του Τμήματος 
Νομικής της Σχολής Νομικών Οικονομικών και Πολιτικών Επιστημών 10, τ. Γ΄, 2009, 
311-325, κυρίως 323-324 (στο εξής: Καμπούρη-Βαμβούκου, Απεικονίσεις της δικαιοσύνης)· 
Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and in the Fogg Museum of Art, τ. 6: 
Emperors, Patriarchs of Constantinople, Addenda, εκδ. J. Nesbitt with the assistance of C. 
Morrisson, Washington, D.C. 2009, 194. 

14. Cutler – Nesbitt, L’arte byzantina, 330: «...la forma particolare di un’icona fosse 
meno importante dell’identità della figura presentata». Πβλ. και Stepanenko, ο.π. σημ. 9.

15. Βλ. το κείμενο του Γεωργίου Ακροπολίτη στη σημ. 11.
16. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 601 και σημ. 23.
17. Παχυμέρης Ι, 219.5-10· Nicephori Gregorae Byzantina Historia, έκδ. L. Schopen, τ. 

1, [CSΗΒ] Bonnae 1829, 87.20-23. 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

18

Παναγίας με την απονομή δικαιοσύνης, καθώς η Παναγία των Βλαχερνών 
αποτελούσε εχέγγυο για την ορθή απονομή του δικαίου σύμφωνα με τις 
μαρτυρίες των πηγών του 11ου αιώνα, άποψη που ασπάζονται και άλλοι 
μελετητές18. 

Η πρώτη από τις μαρτυρίες που επικαλείται η ερευνήτρια, για να 
θεμελιώσει την άποψή της, είναι εκείνη του Μιχαήλ Ατταλειάτη. Κατά 
τη διάρκεια της τρίτης εκστρατείας του Ρωμανού Δ΄ Διογένη (1068-1071) 
εναντίον των Σελτζούκων Τούρκων στη Μ. Ασία το 1071, που οδήγησε 
στην καταστρεπτική ήττα των Βυζαντινών στο Μαντζικέρτ, σημειώθηκε 
μία κλοπή με πρωταγωνιστή έναν Βυζαντινό στρατιώτη, ο οποίος 
αφαίρεσε ένα υποζύγιο από τους Σελτζούκους που είχαν στο μεταξύ 
παραδώσει το οχυρό Μαντζικέρτ στον αυτοκράτορα. Ο Ρωμανός 
Διογένης διέταξε τη σκληρή ποινή της ρινοτμήσεως για τον στρατιώτη, 
παρά τη μεταμέλεια του τελευταίου ενώπιον της εικόνας της Θεοτόκου 
από τις Βλαχέρνες, την οποία έπαιρναν μαζί τους οι αυτοκράτορες στις 
εκστρατείες. Ο Μιχαήλ Ατταλειάτης θεώρησε ότι η ποινή που επέβαλε 
ο αυτοκράτορας ήταν ιδιαίτερα σκληρή και δυσοίωνη19. Πρέπει πάντως 

18. Βλ. Καμπούρη-Βαμβούκου, Απεικονίσεις της Δικαιοσύνης, 323-324.
19. I. Pérez Martın, Miguel Ataliates, Historia [Nueva Roma 15], Madrid 2002, 114.5-17 

και νεότερη έκδοση Michaelis Attaliatae Historia, εκδ. E. Tsolakis [CFHB 50], Athenis 
2011, 152.21-153.14: Ἕτερον δέ τι συνηνέχθη, ζῆλον μὲν τοῦ βασιλέως δικαιοσύνης 
φαντάζον, ἄμετρον δὲ τὴν τιμωρίαν καὶ οὐκ εὐσεβῆ συντιθέμενον. Ἐγκληθεὶς γάρ τις 
τῶν στρατιωτῶν ὡς ὀνίσκον τουρκικὸν ὑφελόμενος, παρήχθη μὲν κατ’ ὄψιν τῷ βασιλεῖ 
δεδεμένος, τιμωρία δ’ ἐψηφίσθη τοῦ ἁμαρτήματος ὑπερφέρουσα, οὐ γὰρ ἐν χρήμασιν 
ἡ ζημία διώριστο ἀλλ’ ἐν ῥινὸς ἐκτομῇ. Πολλὰ δὲ παρακαλέσαντος τοῦ ἀνθρώπου καὶ 
πάντα τὰ ἑαυτοῦ προεμένου καὶ προβαλλομένου μεσίτην τὴν πάνσεπτον εἰκόνα τῆς 
πανυμνήτου δεσποίνης Θεοτόκου τῆς Βλαχερνιτίσσης, ἥτις εἰώθει τοῖς πιστοῖς βασιλεῦσιν 
ἐν ἐκστρατείαις ὡς ἀπροσμάχητον ὅπλον συνεκστρατεύεσθαι, οὐκ εἰσῄει οἶκτος τῷ 
βασιλεῖ ἀλλ’ οὐδ’ αἰδὼς τῆς ἐκ τοῦ θείου εἰκονίσματος ἀσυλίας, ὁρῶντος δ’ αὐτοῦ καὶ 
πάντων, καὶ αὐτῆς τῆς εἰκόνος βασταζομένης, ἀπετμήθη τὴν ῥῖνα ὁ δείλαιος, κράξας 
μεγάλα καὶ στενάξας τὸ βύθιον. Τότε δὴ τότε μεγάλην ἡμῖν ἔσεσθαι τὴν ἐκ τοῦ θείου 
νέμεσιν προωπτευσάμην αὐτός. Πβλ. και Α. Γκουτζιουκώστας, Ο κριτής του στρατοπέδου 
και ο κριτής του φοσσάτου, Βυζαντινά 26 (2006), 79-91, κυρίως 84-85. Για εικόνα της 
Παναγίας που συνόδευε το στράτευμα κατά τις πολεμικές επιχειρήσεις κάνει λόγο και 
ο Μιχαήλ Ψελλός στη Χρονογραφία του, βλ. Michele Psello, Imperatori di Bisanzio 
(Cronografia), έκδ. S. Impellizzeri, τ. 1, Milano 1984, 84, 3.10, όταν αναφέρεται στην 
εκστρατεία του Ρωμανού Γ΄ Αργυρού το 1030 εναντίον των Αράβων της Συρίας και την 
ενέδρα στην οποία ενέπεσε. Το μοναδικό αντικείμενο που σώθηκε από τη λεηλασία του 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 19

να σημειωθεί, όπως φαίνεται και από τη διήγηση του Ατταλειάτη, ότι η 
εικόνα της Παναγίας συνόδευε το στράτευμα κατά τις εκστρατείες τον 
11ο αιώνα, όχι όμως για την απονομή του δικαίου, αλλά για την επιτυχή 
έκβαση των πολεμικών επιχειρήσεων (ἥτις εἰώθει τοῖς πιστοῖς βασιλεῦσιν 
ἐν στρατείαις ὡς ἀπροσμάχητον ὅπλον συνεκστρατεύεσθαι). Έτσι και ο 
στρατιώτης βρήκε εκείνη τη στιγμή ως ύστατο στήριγμα για την αποφυγή 
της τιμωρίας του τη συγκεκριμένη εικόνα της Παναγίας και σε αυτήν 
προσέφυγε. Λεπτομέρειες για τον τύπο της εικόνας από τις Βλαχέρνες δεν 
έχουμε, αλλά θα μπορούσε ίσως να αντιστοιχεί σε εκείνον της Νικοποιού, 
που φέρει δηλαδή τη νίκη στους Βυζαντινούς, μια και τους συνοδεύει στις 
εκστρατείες20. 

Όσον αφορά στη δεύτερη μαρτυρία που επικαλείται η Χ. Κωνσταντι
νίδη, πρόκειται για την επίλυση μιας διαφοράς από την εικόνα της Θεοτό
κου στις Βλαχέρνες στο πλαίσιο του «συνήθους θαύματος», για το οποίο πο
λύς λόγος έχει γίνει στη νεότερη βιβλιογραφία. Η συγκεκριμένη εικόνα της 
Θεοτόκου, που ενδεχομένως ταυτίζεται με την ξύλινη εικόνα που βρέθηκε 
το 1030/1031 επί Ρωμανού Γ΄ Αργυρού κατά τις εργασίες αποκατάστασης 

βυζαντινού στρατοπέδου ήταν η εικόνα της Θεοτόκου: καὶ δῆτα καὶ ἡ εἰκὼν αὐτῷ τῆς 
Θεομήτορος ἐμφανίζεται, ἣν οἱ τῶν Ῥωμαίων βασιλεῖς ὥσπερ τινα στρατηγὸν καὶ τοῦ 
παντὸς στρατοπέδου φύλακα ἐν τοῖς πολέμοις συνήθως ἐπάγονται· μόνη γὰρ αὕτη οὐχ 
ἁλωτὸς ταῖς βαρβαρικαῖς ἐγεγόνει χερσίν. Πβλ. C. Angelidi – T. Papamastorakis, Picturing 
the spiritual protector: from Blachernitissa to Hodegetria, στο: Images of the Mother of 
God. Perception of the Theotokos in Byzantium, έκδ. M. Vassilaki, Norfolk 2005, 213 (στο 
εξής: Angelidi – Papamastorakis, Blachernitissa), που κάνουν λόγο και για μία ακόμη 
περίπτωση, κατά την οποία το 989 ο Βασίλειος Β΄ αγκάλιασε την εικόνα της Παναγίας 
ως ασπίδα έναντι της επίθεσης του Βάρδα Φωκά. Βλ. Μιχαήλ Ψελλός, ο.π., 26, 1.26.2-5: ὁ 
δὲ προβέβλητο μὲν τῆς οἰκείας δυνάμεως, καὶ ξιφηφόρος εἱστήκει, θατέρᾳ δὲ τῶν χειρῶν 
τὴν εἰκόνα τῆς τοῦ Λόγου μητρὸς διηγκάλιστο, καρτερώτατον πρόβλημα τῆς ἀκαθέκτου 
ἐκείνου ὁρμῆς ταύτην ποιούμενος. Δεν γνωρίζουμε πάντως αν πρόκειται για την ίδια 
εικόνα που έφερε ως λάφυρο από την εκστρατεία του εναντίον των Βουλγάρων το 971 ο 
Ιωάννης Τζιμισκής στην Κωνσταντινούπολη και εναπέθεσε στην Αγία Σοφία, βλ. Leonis 
Diaconi Caloënsis Historiae, έκδ. C. B. Hase, [CSΗΒ], Bonnae 1828, 158. Την εικόνα αυτή 
οι ανωτέρω ερευνητές κατατάσσουν στον «τύπο» της Παναγίας Ελεούσας, μολονότι 
τέτοιου είδους εικονογραφικός τύπος δεν αναγνωρίζεται από όλους τους μελετητές. Βλ. 
τη σχετική βιβλιογραφία στη σημ. 12.

20. Βλ. H. Hunger, Terminologie, 138. Βλ. και Pentcheva, Icons and Power, 77 κ.ε., η 
οποία όμως δεν αναγνωρίζει τη Νικοποιό ως εικονογραφικό τύπο, αλλά ως επωνυμία της 
Θεοτόκου ανεξαρτήτως των εικονογραφικών της χαρακτηριστικών.



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

20

στις Βλαχέρνες σύμφωνα με τον Ιωάννη Σκυλίτζη21, καλυπτόταν από ένα 
πέπλο που υψωνόταν ὥσπερ τινὸς αὐτὸν ὑποκινήσαντος πνεύματος κάθε 
Παρασκευή μετά τη δύση του ηλίου, όπως αφηγείται ο Μιχαήλ Ψελλός22. 
Αυτή τη θεοσημεία επέλεξαν οι διάδικοι, ο σπαθάριος και στρατηγός 
Μάνδαλος και η μονή του Κελλίου, για να διευθετήσουν, ύστερα από 
αλλεπάλληλες κρίσεις και αμφισβητήσεις, την αντιδικία τους σχετικά 
με έναν μύλο στη Θράκη. Οι διάδικοι στάθηκαν ενώπιον της εικόνας 
και περίμεναν αν θα υψωθεί το πέπλο ή όχι. Στην πρώτη περίπτωση θα 
δικαιωνόταν ο στρατηγός, όπως και τελικά έγινε, και στη δεύτερη οι 
μοναχοί23. Πρέπει πάντως να σημειωθεί ότι η συγκεκριμένη εικόνα δεν 

21. Ioannis Scylitzae Synopsis historiarum, έκδ. I. Thurn, [CFHB 5], Berlin-New 
York 1973, 384: …καταλαμπρύνει δὲ καὶ τὰ κιονόκρανα τῆς μεγάλης ἐκκλησίας καὶ τῆς 
ὑπεραγίας θεοτόκου τῶν Βλαχερνῶν ἀργύρῳ καὶ χρυσῷ. μέλλων δὲ καὶ τὸ θυσιαστήριον 
ἐπιποιεῖσθαι τῶν Βλαχερνῶν εὗρε κρεμαμένην εἰκόνα παλαιάν, ἣν ἀνακαινισθῆναι 
προσέταξεν. ἐξηργυρωμένον δὲ τὸ χρίσμα τοῦ τοίχου ἰδὼν καθαιρεθῆναι προσέταξε καὶ 
νέον γενέσθαι. καθαιρεθέντος δὲ τοῦ χρίσματος εὑρέθη εἰκὼν ὑλογραφική, σανίδιον 
ἐπιστήθιον κρατούσης τῆς θεοτόκου τὸν κύριον καὶ θεὸν ἡμῶν, ἀμόλυντος διαμείνασα 
ἀπὸ τῶν ἡμερῶν τοῦ Κοπρωνύμου ἕως τῆσδε τῆς ἡμέρας, ἐτῶν διελθόντων τριακοσίων… 
Πβλ. E. Papaioannou, The Usual Miracle and an Unusual Image, JÖB 51 (2001), 177-188, 
κυρίως 178-181 (στο εξής: Papaioannou, The usual miracle)· Angelidi – Papamastorakis, 
Blachernitissa, 214.

22. Μιχαήλ Ψελλός, Λόγος ἐπὶ τῷ ἐν Βλαχέρναις γεγονότι θαύματι, στο: Michaelis 
Pselli orationes hagiographicae, έκδ. E. A. Fisher, Stuttgart 1994, αρ. 4.112-136: Εἰκών τις 
αὐτῇ ἐν δεξιᾷ τοῦ νεὼ τοῖς πρὸς ἀνατολὰς εἰσιοῦσιν ἐκκρέματαί τε ἅμα καὶ ἐνήρμοσται 
ἀκριβῶς…καταπέτασμα δὲ αὐτῆς ἐξ ὑφαντικῆς τέχνης ᾐώρηται, ὃ δὴ ὁρμαθὸς εἰκόνων 
περιλαμβάνει τὴν ὕλην πολυτελῶν…ἐξαίρετον δὲ ταύτῃ τῆς ἑβδομάδος τῶν ἡμερῶν  τὸ 
κατὰ τὴν ἕκτην ἡμέραν τελούμενον μετὰ τὴν τοῦ ἡλίου κατάδυσιν…ὁ δὲ περὶ τὴν εἰκόνα 
πέπλος ἀθρόον μετεωρίζεται ὥσπερ τινὸς αὐτὸν ὑποκινήσαντος πνεύματος, καὶ ἔστι τὸ 
πρᾶγμα τοῖς μὲν μὴ ἰδοῦσιν ἄπιστον, τοῖς δὲ ἰδοῦσι παράδοξον καὶ τοῦ θείου πνεύματος 
ἄντικρυς κάθοδος…. 

23. Μιχαήλ Ψελλός, ό.π. σημ. 22, αρ. 4.168 κ.ε.: καὶ μύλον… πολλοί τε τῶν ἀγρο
γειτόνων περὶ ἀμφοῖν ἠμφισβήτησαν καὶ ὁμόσε ἀλλήλοις ἐχώρησαν, καὶ πλήρη τὰ 
δικαστήρια τῆς περὶ τούτων ἀμφισβητήσεως. τῆς δέ γε τοιαύτης χρήσεως καὶ δύο τινὰ 
μέρη οὐ πρὸ πολλοῦ τοῦ καιροῦ ἑαλώκεσαν, ὅ τε σπαθάριος Λέων καὶ στρατηγός, ᾧ 
Μάνδαλος ἡ προσηγορία, καὶ τὸ μέρος τῆς τοῦ Καλλίου μονῆς… πολλάκις μὲν οὖν αὐτοῖς 
τὰ τῆς δίκης ἐστασιάσθη…εἶτ’ ἐπικαλέσασθαι τὴν ἐν τῇ εἰκόνι παρθένον καὶ θρηνῶδες 
ἀναβοήσασθαι δικάσαι αὐτοῖς τὴν δίκην καὶ τῷ πέπλῳ τεμεῖν καί, εἰ μὲν ἀκίνητον τοῦτο 
μείναι, τὸ κράτος τῆς ὑποθέσεως ἔχειν τοὺς μοναχούς, εἰ δὲ κινηθείη, τὸν στρατηγὸν 
τὰ νικητήρια λήψεσθαι καὶ στέφανον ἄλλον ἀναδήσασθαι κατὰ τῶν ἀντιθέτων 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 21

ήταν οπωσδήποτε του τύπου της Βλαχερνίτισσας. Γνωρίζουμε εξάλλου 
ότι στις Βλαχέρνες υπήρχαν πολλές εικόνες της Θεοτόκου που ανήκαν 
σε διαφορετικούς εικονογραφικούς τύπους, όπως παραδέχεται και η Χ. 
Κωνσταντινίδη24. Για τα χαρακτηριστικά της συγκεκριμένης εικόνας που 
έκρινε την υπόθεση δεν γίνεται κάποια σαφής αναφορά στο κείμενο του 
Ψελλού, ενώ σε λατινικά χειρόγραφα του 13ου αιώνα (Liber Virginalis) 
αλλά και του 11ου αιώνα (Narratio) σημειώνεται ότι η Θεοτόκος 
κρατούσε στα χέρια της τον Χριστό, όπως παρατηρεί ο εκδότης των 
χειρογράφων V. Grumel, που είναι και ο πρώτος που συνέγραψε ειδική 
μελέτη για το θέμα25. Βέβαια για τον τύπο της εικόνας έχουν διατυπωθεί 
διάφορες απόψεις. Σύμφωνα με την I. Zervou-Tognazzi επρόκειτο για 
την Παναγία Ελεούσα26, μολονότι τέτοιος εικονογραφικός τύπος δεν 
αναγνωρίζεται από τους περισσότερους ερευνητές27. Αντίθετα ο W. Seibt 
θεωρεί ότι πρέπει να αντιστοιχεί στον τύπο της Επισκέψεως (Virgo orans 
mit Medaillon), που επίσης συνδέεται με τις Βλαχέρνες28, αν κρίνει κανείς 
από τα γεγονότα και την κατά κυριολεξία επίσκεψη (ἔμψυχον ἐπιδημίαν) 
της Θεοτόκου για την επίλυση της υπόθεσης29. Κατά τον E. Papaioannou 

τροπαίου στρατηγικοῦ κρείττονα… πνευματικῶς ὁμοῦ καὶ πολιτικῶς ὑπογέγραπται καὶ 
ἐσφράγισται καὶ τῷ θεομητρόθεν τῆς δίκης κρατήσαντι στρατηγῷ…

24. Βλ. και Angelidi – Papamastorakis, Blachernitissa, 212-216 με πηγές. Πβλ. και 
Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών, 450. Βλ. και Pentcheva, Icons and Power, 
146.

25. Βλ. V. Grumel, Le miracle habituel de Notre-Dame des Blachernes, EO 30 (1931), 
129-146, κυρίως 130-132 (Liber Virginalis) (...Greco more hic decore virgini ychonia. Natum 
gestat sindone stat et velata serica...) με γαλλική μετάφραση του κειμένου και 134-135 
(Narratio χειρόγραφα Rouen και Paris, το κείμενο σύμφωνα με το δεύτερο) (Ibi ut mos 
est in grecis habetur ipsius reginae ycona, gestans in gremio illum suum nobilem iesum 
primogenitum infantem). 

26. I. Zervou-Tognazzi, L’iconografia e la vita delle miracolose icone della Theotokos 
Brefokratoussa: Blachernitissa e Odighitria, Bollettino della Badia Greca di Grottaferrata 40 
(1986), 215-287, κυρίως 270-272. Πβλ. Angelidi – Papamastorakis, Blachernitissa, 214 και 
σημ. 37.

27. Βλ. παραπάνω σημ. 12 και 19.
28. Βλ. και G. Zacos, Byzantine Lead Seals, τ. 2, compiled and edited by J. Nesbitt, Berne 

1984, αρ. 522, όπου στον εμπροσθότυπο της σφραγίδας του Ιωάννη πρωτοπροέδρου καὶ 
ἐπὶ τῆς βασιλικῆς σακέλλης απεικονίζεται ο τύπος της Επισκέψεως, αλλά στην κυκλική 
επιγραφή σημειώνεται η Βλαχερνίτισσα.

29. Seibt, Nikopoios, 560-561· Του Ιδίου, Theotokos, 54 και σημ. 66. 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

22

επρόκειτο για την εικόνα της Θεοτόκου Νικοποιού που κατά την τέλεση 
του θαύματος30 μεταμορφωνόταν στον τύπο της Επισκέψεως, καθώς 
άνοιγε τα χέρια της, για να αγκαλιάσει τους πιστούς31. Τέλος η Χριστίνα 
Αγγελίδη και ο Τίτος Παπαμαστοράκης παρατηρούν ότι δεν διαθέτουμε 
επαρκή στοιχεία, ώστε να αποφανθούμε για ποιόν εικονογραφικό τύπο 
πρόκειται· φαίνεται πάντως πως διαφωνούν με την άποψη ότι πρόκειται 
για τη Νικοποιό32.

Ο εικονογραφικός τύπος της Θεοτόκου Βλαχερνίτισσας, που συνδέε
ται γενικά με την προσευχή των πιστών προς τον Θεό και τη μεσολάβησή 
της για την εκπλήρωση των ευχών τους33, δεν μπορεί να συνδεθεί με βάση 
την ανωτέρω μαρτυρία με την απονομή δικαιοσύνης. Ούτε και η μονή 
των Βλαχερνών, όπου βρισκόταν η εικόνα, για την οποία κάνει λόγο ο 
Ψελλός, και όπου φυλάσσονταν περισσότερες και μάλιστα διαφορετικών 
τύπων εικόνες, συνδεόταν αποκλειστικά με την απονομή του δικαίου. 
Για παράδειγμα ο Αλέξιος Α΄ Κομνηνός επικαλέστηκε το συγκεκριμένο 
θαύμα ως ένα είδος θεοσημείας για την έκβαση της αντιμετώπισης του 
Νορμανδού Βοημούνδου, που είχε εκστρατεύσει και πάλι εναντίον του 
Βυζαντίου το 110734.

30. Μιχαήλ Ψελλός, ο.π. σημ. 22, αρ. 4.136-146: συνεξαλλάσσεται δὲ τῷ τελουμένῳ 
καὶ ἡ μορφὴ τῆς θεόπαιδος, οἶμαι, δεχομένη τὴν ἔμψυχον ἐπιδημίαν αὐτῆς καὶ τὸ 
ἀφανὲς τῷ φαινομένῳ ἐπισημαίνουσα. τῷ μὲν οὖν υἱῷ αὐτῆς καὶ θεῷ ἐπὶ τοῦ σταυροῦ 
ἀπῃωρημένῳ ῥήγνυται τὸ τοῦ ναοῦ καταπέτασμα, ἵν’ ἢ τὴν ἐγκεκρυμμένην τοῖς τύποις 
ἐμφήνῃ ἀλήθειαν, ἢ ἔνδον τῶν ἀδύτων τοὺς πιστεύσαντας προσκαλέσηται καὶ ἀνέλῃ τὸ 
διατείχισμα τῆς πρὸς θεὸν ἡμῶν οἰκειώσεως· τῇ δέ γε θεομήτορι ὁ ἱερὸς πέπλος ἀπορρήτως 
ἐξαίρεται, ἵν’ ἔνδον ἑαυτῆς τὸ εἰσιὸν πλῆθος κατακολπίσηται ὥσπερ ἐν καινῷ τινι ἀδύτῳ 
καὶ ἀσύλῳ καταφυγῇ.

31. Βλ. Papaioannou, The Usual Miracle, 183-184, ο οποίος συμπεραίνει: «I suggest 
that the “Nikopoios” type was the actual locus of the miracle, while the “Episkepsis” type 
depicted it». Πβλ. και Pentcheva, Icons and Power, 145 κ.ε.

32. Angelidi – Papamastorakis, Blachernitissa 214 και σημ. 37.
33. Hunger, Terminologie, 138.
34. Βλ. Anna Comnenae Alexias, έκδ. Α. Kambylis – D. Reinsch, τ. 1 [CFHB 40], Berlin 

2001, 13.1.2: Ἐδεδίει δὲ ὅτι ἐξερχομένῳ τὸ σύνηθες θαῦμα ἡ Θεομήτωρ ἐν Βλαχέρναις οὐκ 
ἐπεδείξατο. Διὰ τοῦτο ἐπὶ τέσσαρσιν αὐτοῦ που ἐμβραδύνας ἡμέραις, ἡλίου δύνοντος 
σὺν αὐτῇ δεσποίνῃ παλίντροπον τὴν πορείαν ποιησάμενος, εἴσεισιν εἰς τὸ ἱερὸν τῆς 
Θεομήτορος τέμενος μετ’ ὀλίγων λεληθότως, καὶ τὴν συνήθη τελέσας ὑμνῳδίαν καὶ 
ἐκτενεστέρας τὰς δεήσεις ποιησάμενος, τηνικαῦτα τελεσθέντος τοῦ συνήθους θαύματος, 
οὕτως μετὰ χρηστῶν ἔξεισιν ἐκεῖθεν τῶν ἐλπίδων. Πβλ. J. Cotsonis, Virgin “With the 
Tongues of Fire” on Byzantine Lead Seals, DOP 48 (1994) 221-227, 225.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 23

Στο σημείο αυτό πρέπει να επισημανθεί και μία σημαντική λεπτο
μέρεια. Ο εικονογραφικός τύπος της Παναγίας της σφραγίδας που περι
γράφουν οι ερευνητές, οι οποίοι κάνουν λόγο για Παναγία Βλαχερνίτισσα 
αντιστοιχεί σε έναν άλλο, εκείνον της Επισκέψεως, σύμφωνα με τον 
οποίο η δεομένη Θεοτόκος φέρει στο στήθος της μετάλλιο με τον Χριστό 
νήπιο. Αντίθετα, στην περίπτωση της Βλαχερνίτισσας η Παναγία είναι 
μεν δεομένη, αλλά δεν φέρει κανένα μετάλλιο με απεικόνιση του Θείου 
Βρέφους35. 

Ο τύπος της Επισκέψεως συμβολίζει την παρουσία της Θεοτόκου 
που δέεται στον Χριστό υπέρ της προστασίας των πιστών36. Επομένως 
θα μπορούσε να ισχυριστεί κανείς ότι με τον τρόπο αυτό ο Μιχαήλ 
Παλαιολόγος ζητεί από την Θεοτόκο να μεσολαβήσει στον Χριστό, 
για να προστατεύσει την Κωνσταντινούπολη, η οποία είχε στο μεταξύ 
ανακαταληφθεί από τους Βυζαντινούς το 1261. Στο διάστημα αυτό, λίγο 
μετά την ανάκτηση της πρωτεύουσας, χρονολογείται και η σφραγίδα37. 

35. Βλ. για τον εικονογραφικό τύπο της επισκέψεως στις σφραγίδες Seibt, Nikopoios, 
560· Του Ιδίου, Theotokos, 54· Hunger, Terminologie, 131-142· Του Iδίου, Heimsuchung und 
Schirmherrschaft über Welt und Menschheit: Μήτηρ Θεοῦ ἡ Ἐπίσκεψις, SBS 4 (1995), 33-42. 
Βλ. και τελευταία Pentcheva, Icons and Power, 145 κ.ε. Για τους εικονογραφικούς τύπους 
της Παναγίας σε νομίσματα και σφραγίδες βλ. και Β. Πέννα, Η απεικόνιση της Θεοτόκου 
στα νομίσματα και τα μολυβδόβουλλα, στο: Μήτηρ Θεού, 209-217.

36. Βλ. Hunger, Terminologie, 136, 138.
37. Σύμφωνα με τον πρώτο εκδότη Κωνσταντόπουλο, Η δίκη του σεκρέτου, 294, το 

μολυβδόβουλλο συνόδευε έγγραφα που εκδόθηκαν από το βασιλικόν σέκρετον, δηλαδή 
το βασιλικό συνέδριο όπου συζητήθηκε η ένωση της Ανατολικής με τη Δυτική Εκκλησία 
(1273/1274), και αφορούσε εκείνους που διαφωνούσαν με τις αποφάσεις του (τοῖς 
ἀθετοῦσιν τῇ δίκῃ τοῦ σεκρέτου), άποψη που δεν γίνεται πλέον αποδεκτή. Βλ. Laurent, 
Corpus, αρ. 824, που χρονολογεί το μολυβδόβουλλο το 1261 ή λίγο αργότερα· Zacos – 
Veglery, Seals, αρ. 2756 bis, οι οποίοι το τοποθετούν μετά την 15η Αυγούστου του 1261· 
Nikolaou, Seal of Michael Palaiologos, 31-32· Της Ιδίας, Το Θαύμα των Βασιλέων, 595, 
599-600, η οποία τοποθετεί την ανασύσταση του σεκρέτου και τη σφραγίδα κατά το 
έτος 1261/1262· Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών, 451-452, η οποία χρονολογεί 
τη σφραγίδα το 1261-1262, με βάση και την υπόθεση ότι ο Μιχαήλ Κακός Σεναχειρήμ 
(βλ. γι’ αυτόν και Γκουτζιουκώστας, Ἀσηκρῆτις, 89-90) υπήρξε ο συντάκτης του έμμετρου 
κειμένου του οπισθότυπου, μια και η φράση το θαῦμα τῶν βασιλέων στη σφραγίδα 
παραπέμπει σε χωρία της αρχαίας ελληνικής γραμματείας και σε ομηρικό στίχο από την 
Οδύσσεια [λ 285-288: ἡ δὲ Πύλου βασίλευε, τέκεν δέ οἱ ἀγλαὰ τέκνα, Νέστορά τε Χρομίον 
τε Περικλύμενόν τ’ ἀγέρωχον. τοῖσι δ’ ἐπ’ ἰφθίμην Πηρὼ τέκε, θαῦμα βροτοῖσι, τὴν πάντες 
μνώοντο περικτίται. Πβλ. M. Marcovich, Quatrains on Byzantine Seals, ZPE 14 (1974), 172 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

24

Συνεπώς, από όσα αναφέραμε παραπάνω, προκύπτει ότι η επιχειρη
ματολογία περί σύνδεσης του εικογραφικού τύπου της Παναγίας Βλα
χερνίτισσας με την απονομή της δικαιοσύνης και τη σφραγίδα του σεκρέ
του μάλλον αποδυναμώνεται. Εξάλλου η απεικόνιση της Παναγίας στο 
μολυβδόβουλλο, που ταιριάζει στον εικονογραφικό τύπο της Επισκέψεως, 
δεν φαίνεται να σχετίζεται με την απονομή της δικαιοσύνης, αλλά με τον 
αυτοκράτορα και την ανακατάληψη της Κωνσταντινούπολης38, όπως 
υποδηλώνεται και από τη φράση «νέος Κωνσταντῖνος»39. 

Εκτός από τις συζητήσεις για την παράσταση της σφραγίδας 
διάφορες απόψεις έχουν διατυπωθεί όσον αφορά στον οπισθότυπο, 
και συγκεκριμένα την τελευταία λέξη της επιγραφής από την οποία 
διακρίνονται μόνο τα δύο πρώτα γράμματα: Τοῖς ἀθετοῦσι τὴν δίκην 
τοῦ σεκρέτου, ὃ νῦν κρατύνει τῷ χρόνῳ βεβυσμένον ὁ Μιχαήλ, τὸ θαῦμα 
τῶν βασιλέων, ποινὴ Θεὸς τὰ πρῶτα καὶ κρίσις κά… 

Για την τελευταία κολοβωμένη λέξη έχουν γίνει κατά καιρούς διά
φορες προτάσεις. Ο πρώτος εκδότης Κ. Κωνσταντόπουλος δεν απο
πειράθηκε να προτείνει κάποια λύση, ενώ ο V. Laurent, επιχειρώντας 
να συμπληρώσει την επιγραφή με μία λέξη που θα έδινε νόημα στη 

σημ. 2] και ο Σεναχηρείμ υπήρξε δάσκαλος της ρητορικής και της ποιητικής καθώς και 
σχολιαστής του Ομήρου [βλ. Β. Κωνσταντινόπουλος, Σεναχειρήμ. Ὑπόμνημα στον Ὅμηρο, 
Ελληνικά 35 (1984), 151-156· R. Browning, Homer in Byzantium, Viator 6 (1975), 29 σημ. 
55]. Είναι πράγματι ελκυστική μία τέτοια σύνδεση, η οποία δεν μπορεί να αποκλειστεί. 
Η φράση αυτή που χρησιμοποιείται στο πλαίσιο του ρητορικού εγκωμιασμού του 
αυτοκράτορα αποδίδεται σε παλαιοδιαθηκικά πρότυπα που ακολουθεί ο Μιχαήλ Η΄ 
Παλαιολόγος [βλ. σχετικά Τ. Παπαμαστοράκης, Ένα Εικαστικό Εγκώμιο του Μιχαήλ Η΄ 
Παλαιολόγου: Οι εξωτερικές τοιχογραφίες στο καθολικό της μονής της Μαυριώτισσας 
στην Καστοριά», ΔΧΑΕ 15 (1989-1990), 221-240, κυρίως 235-238] σύμφωνα με την 
Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 598, χωρίς ωστόσο να δίδεται κάποιο αντίστοιχο 
παράδειγμα.

38. Βλ. και Stepanenko, ο.π. σημ. 9. 
39. Βλ. R. Macrides, The New Constantine and the New Constantinople 1261?, BMGS 6 

(1980), 13-41, κυρίως 23-24· Της Ιδίας, From the Komnenoi to the Palaiologoi: Imperial Models 
in Decline and Exile, στο: New Constantines: Rhythm of Imperial Renewal in Byzantium, 
4th-13th Centuries, Papers from the Twenty-sixth Spring Symposium of Byzantine Studies, 
St. Andrews, March 1992, έκδ. P. Magdalino, Cambridge 1994, σ. 269-282, κυρίως 270 κ.ε. 
Βλ. και Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών, 445-446, με τη σχετική βιβλιογραφία 
για τη χρήση του προσδιορισμού «νέος Κωνσταντῖνος» σε έγγραφα, τοιχογραφίες και 
σημειώματα κωδίκων.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 25

φράση, πρότεινε αρχικά τη συμπλήρωση ΠΑ[ΛΙΝ]40, πρόταση που δεν 
ικανοποίησε τον F. Dölger41, και αργότερα τη συμπλήρωση ΠΑ[ΣΑ]42. 

Πάντως, όπως φαίνεται και από τη φωτογραφία της σφραγίδας, το 
πρώτο γράμμα της τελευταίας λέξης είναι ένα καθαρότατο Κ. Έτσι οι G. Zacos 
– A. Veglery αποκατέστησαν την τελευταία λέξη ως ΚΑ[ΛΕΙ] ή ΚΑ[ΚΗ]43 
(καλεῖ ή κακή), με προτιμότερη τη δεύτερη. Ωστόσο, όπως επισημαίνει ο 
αείμνηστος Κωνσταντίνος Πιτσάκης σε πρόσφατη ειδική μελέτη του για 
την επιγραφή της σφραγίδας44, η πρόταση αυτή δεν ανταποκρίνεται στο 
μέτρο, καθώς προσκρούει στον κανόνα της παροξυτονίας της τελευταίας 
συλλαβής των στίχων. Ο Κ. Πιτσάκης πρότεινε, πριν από τη δημοσίευση 
της σχετικής μελέτης του, τη συμπλήρωση ΚΑ[ΚΗΣ] (κάκης), την οποία 
υιοθέτησε η νέα εκδότρια Γιόρκα Νικολάου, μια και, όπως αναφέρει η 
ίδια, διακρίνει την κάθετη κεραία ενός δωδέκατου χαρακτήρα στο τέλος 
του 8ου στίχου της επιγραφής, που αποτελεί τμήμα του γράμματος Κ45. 
Η λέξη κάκη, που ανταποκρίνεται πράγματι στο μέτρο του στίχου της 
σφραγίδας, απαντά σε αρχαία κείμενα, είναι συνώνυμη της λέξης κακία46 
και «ιδιαζόντως κατάλληλη για ποιητική χρήση αντί της τελευταίας, εκεί 
όπου απαιτείται δισύλλαβη και παροξύτονη λέξη», όπως παρατηρεί ο Κ. 
Πιτσάκης. Συνεπώς η κρίσις κάκης σημαίνει την καταδίκη της κακίας, 
της κακής πράξης. Έτσι γι’ αυτούς που αθετούν τη δίκη του σεκρέτου η 
κύρια απειλή είναι η θεϊκή και κατά δεύτερο λόγο μία ακόμη τιμωρία που 

40. Laurent, Les bulles métriques, 59-60, αρ. 720.
41. F. Dölger, βιβλιοκρισία του V. Laurent, Les bulles métriques dans la sigillographie 

byzantine, Ελληνικά 8 (1935), 49-64, στο: BZ 36 (1936), 268.
42. Laurent, Corpus, 435-436, αρ. 824. 
43. Zacos – Veglery, Seals, αρ. 2756 bis.
44. Κ. Πιτσάκης, Για το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄: Τοῖς ἀθετοῦσι τῇ δίκῃ τοῦ 

σεκρέτου…, στο: Πνεύματος Δώρημα: Τιμητικός Τόμος για τον καθηγητή της Ιστορίας 
του Δικαίου Γεώργιο Νάκο, Νόμος. Επιστημονική Επετηρίδα του Τμήματος Νομικής 
της Σχολής Νομικών Οικονομικών και Πολιτικών Επιστημών 13 (2010) 393-398, κυρίως 
396-397 (στο εξής: Πιτσάκης, Μολυβδόβουλλο), όπου και γραμματικές και συντακτικές 
διορθώσεις σε συνάρτηση με τη στίξη της επιγραφής της σφραγίδας που δημοσίευσε η 
Γιόρκα Νικολάου.

46. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 601.
47. H. G. Liddell – R. Scott, A Greek-English Lexicon. Revised and augmented 

throughout by Sir Henry Stuart Jones, with the assistance of R. McKenzie, Oxford 1940, λ. 
κάκη (στο εξής: Liddell–Scott).



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

26

μάλλον είναι η εγκόσμια, και υποδηλώνεται με τη φράση «κρίσις κάκης», 
δηλαδή η καταδίκη της κακίας47. 

Στο πλαίσιο αυτής της ερμηνείας, η οποία είναι κατά τη γνώμη 
μας απολύτως λογική, η τελευταία λέξη της σφραγίδας θα μπορούσε 
να συμπληρωθεί με διαφορετικό τρόπο. Προτείνουμε τη δισύλλαβη 
λέξη «κἄλλη», δηλαδή τη φράση «και άλλη» που έχει υποστεί κράση. 
Άλλωστε δεν είναι το μοναδικό παράδειγμα χρησιμοποίησης λέξης με 
κράση σε επιγραφές σφραγίδων48. Παρά το γεγονός ότι η συλλαβή «κἄλ-» 
είναι μακρά αντί βραχεία που απαιτεί το μέτρο, όπως μου επεσήμανε 
ο καθηγητής Ιωάννης Βάσσης, ωστόσο στις σφραγίδες είναι ελάχιστες 
έως μηδαμινές οι περιπτώσεις, όπου τηρείται η προσωδία στον βυζαντινό 
δωδεκασύλλαβο, όπως παρατηρεί η A.-K. Βασιλείου-Seibt49.

Συνεπώς η απειλή για εκείνους που αθετούν τη δικαστική απόφαση 
του σεκρέτου είναι εκτός από την πρώτη και κύρια τιμωρία του Θεού 
(ποινὴ Θεὸς τὰ πρῶτα) και μία δεύτερη κρίσις, μάλλον εγκόσμιου 
δικαστηρίου, κατά τη γνώμη μας ίσως εκείνη του ίδιου του αυτοκράτορα, 
που μπορεί να ενεργεί πάνω και πέρα από το σέκρετον που ανασυνέστησε 
και είναι σε θέση να τιμωρεί εκείνους που δεν εφαρμόζουν τις δικαστικές 
αποφάσεις του νεοσυσταθέντος σεκρέτου. 

Η επισήμανση της Γιόρκας Νικολάου ότι διαβάζονται καθαρά οι 
τρεις τελευταίοι χαρακτήρες της σφραγίδας (ΚΑΚ), ενώ προηγουμένως 
κάνει λόγο μόνο για μία κάθετη κεραία του τελευταίου γράμματος και 
σημειώνει το γράμμα εντός αγκύλης κατά την ανάπτυξη της επιγραφής 
του οπισθότυπου, δεν επιβεβαιώνεται κατά την άποψή μας από τη 
φωτογραφία της σφραγίδας, ενώ το ίχνος της κεραίας που αναγνωρίζει, 
αν πράγματι πρόκειται για κάτι τέτοιο, δεν φαίνεται να είναι τόσο 
κάθετο, αλλά μάλλον λοξό, και θα μπορούσε κάλλιστα να είναι τμήμα 
του γράμματος Λ. 

Ο Κ. Πιτσάκης, που σχολιάζει στη μελέτη του την άποψή μου περί 
της παραπάνω εναλλακτικής δυνατότητας ανάγνωσης της τελευταίας 

����. Πιτσάκης, Μολυβδόβουλλο, 397-398.
�����������������������. Βλ. για παράδειγμα A.-K. Wassiliou-Seibt, Corpus der byzantinischen Siegel mit 

metrischen Legenden [Wiener Byzantinistische Studien 28/1], Teil 1., Wien 2011, αρ. 123: 
Ἁπλοῦσα χεῖρας εἰς ἐπίσκεψιν κόσμου σκέπην κἀμοῦ, πάναγνε, πρακτέοις δίδου (μέσα 
13ου αιώνα), (στο εξής: Wassiliou-Seibt, Corpus). 

����. Wassiliou-Seibt, Corpus, 51-53.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 27

λέξης, θεωρεί ότι η λέξη «κάκης» είναι προτιμότερη και προσφορότερη, 
καθώς το κείμενο με αυτό τον τρόπο ρέει ομαλότερα σε σχέση με τη 
συμπλήρωση (κἄλλη) που προτείνουμε. Και αυτό αφενός επειδή η 
τελευταία συνεπάγεται διπλή χρήση του συνδέσμου «και» (καὶ κρίσις καὶ 
ἄλλη) και αφετέρου γιατί «συνήθως η “απειλή” του τύπου: σε περιμένει 
και άλλη κρίση, και άλλο δικαστήριο, και άλλος κριτής, έχει υπερβατικό-
μεταφυσικό χαρακτήρα και υπονοεί τη θεία δικαιοσύνη». Επομένως 
υπό το πρίσμα αυτό η συμπλήρωση που προτείνουμε θα αποτελούσε 
επανάληψη της θείας τιμωρίας, τη στιγμή που στο κείμενο φαίνεται να 
εννοείται αφενός η θεϊκή και αφετέρου η κοσμική δικαιοσύνη. 

Πρέπει όμως να σημειώσουμε ότι ο σύνδεσμος «και» έχει διπλή λει
τουργία στην παραπάνω φράση. Την πρώτη φορά χρησιμοποιείται ως 
συμπλεκτικός και τη δεύτερη ως επιτατικός, για να δοθεί έμφαση, ενώ με 
την κράση αποφεύγεται η επανάληψη του «και» που δεν θα ήταν εύηχη. 
Όσο για την άλλη κρίση που περιμένει εκείνους που αθετούν τη δίκη 
του σεκρέτου, μπορεί το αόριστον της φράσης να παραπέμπει γενικά στη 
θεία δίκη, αλλά στη συγκεκριμένη περίπτωση έχει ήδη αναφερθεί η ποινή 
που θα επιβάλει πρώτα και κύρια ο Θεός και επομένως γίνεται σαφές ότι 
θα υπάρξει και μία κοσμική κρίση, μάλλον εκείνη του αυτοκράτορα που 
είναι υπέρτερη του σεκρέτου. 

Πάντως σε περίπτωση που υιοθετήσει κανείς την εξίσου πιθανή 
συμπλήρωση «κάκης», τότε μάλλον πρέπει να ερμηνεύσουμε διαφορετικά 
την τελευταία φράση της σφραγίδας. Σε μία τέτοια περίπτωση θα πρέπει 
να ακολουθήσουμε την άλλη εκδοχή που διατύπωσε, αλλά θεωρεί λιγότερο 
πιθανή ο Κ. Πιτσάκης, ότι δηλαδή η «κρίσις κάκης» είναι η δίκαιη κρίση 
του Θεού και επομένως εκείνοι που αθετούν τις δικαστικές αποφάσεις 
του σεκρέτου θα τιμωρηθούν «κατά πρώτο λόγο, από τον Θεό και την 
δίκαιη κρίση [Του] για την κακία τους [=και όχι τόσο από την ανθρώπινη 
δικαιοσύνη]», ενώ «η απειλή για την κοσμική τιμωρία προκύπτει μόνον 
εμμέσως από τις λέξεις τὰ πρῶτα, που αφήνουν να εννοηθεί ότι και μία 
ακόμη (εγκόσμια) ποινή αναμένει τους ενόχους». Πράγματι η σύνταξη 
και η μετάφραση του στίχου ποινὴ Θεὸς τὰ πρῶτα καὶ κρίσις κά(κης) 
δηλώνουν ακριβώς ότι τιμωρία και καταδίκη της κακίας τους θα είναι ο 
ίδιος ο Θεός. Με αυτή την ερμηνεία συμφωνεί και ο Ι. Βάσσης ο οποίος 
μεταφράζει το χωρίο: «για όσους αθετούν τη δίκη του σεκρέτου … ας 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

28

είναι πρώτα πρώτα τιμωρία και κρίση της κακίας τους (ή: για αυτή τους 
την κακία, το ατόπημα) ο Θεός»50. 

Συνεπώς, παρά τις αντιρρήσεις που εξέφρασε ο Κ. Πιτσάκης, 
πιστεύω ότι η συμπλήρωση «κἄλλη» ενδεχομένως να ανταποκρίνεται 
καλύτερα στο νόημα της επιγραφής, όπως το αντιλαμβάνεται ο ίδιος, ενώ 
με τη συμπλήρωση «κάκης» η επιγραφή δεν αναφέρεται συγκεκριμένα σε 
κάποια κοσμική τιμωρία, αλλά απλώς αφήνει να εννοηθεί ότι εκτός από 
την θεϊκή θα υπάρξει και μία κοσμική τιμωρία. 

Στο πλαίσιο της παραπάνω ερμηνείας η Αλκμήνη Σταυρίδου-Ζαφρά
κα μου πρότεινε επίσης τη συμπλήρωση καὖθι (καὶ αὖθι)51. Δηλαδή οι 
παραβάτες θα τιμωρηθούν όχι μόνο από τον Θεό ενώπιον του φοβερού 
κριτηρίου του αλλά και επί γης ή αμέσως από τον αυτοκράτορα. 
Μολονότι η χρήση της παραπάνω ομηρικής λέξης σε συνδυασμό με τη 
φράση τὸ θαῦμα των βασιλέων, που μας θυμίζει το θαῦμα βροτοῖσιν ή το 
βασιλεύτατος52 των ομηρικών επών, θα ενίσχυε ακόμη περισσότερο την 
απόδοση της επιγραφής της σφραγίδας στον Μιχαήλ Κακό Σεναχειρήμ 
που έχει προτείνει η Χ. Κωνσταντινίδη53, δεν φαίνεται ωστόσο το ίχνος 
του τρίτου γράμματος της σφραγίδας να αποτελεί τμήμα ενός Υ. 

Όσον αφορά στη λειτουργία της σφραγίδας έχει υποστηριχθεί ότι 
δεν εξυπηρετούσε τις ανάγκες του δικαστηρίου, δηλαδή δεν συνόδευε 
κάποια δικαστική απόφαση προς επικύρωση αυτής, αλλά ότι πρόκειται 
για μολυβδόβουλλο πανηγυρικού χαρακτήρα που «κόπηκε» με την 
ευκαιρία των εγκαινίων του βασιλικού σεκρέτου. Μάλιστα η εικόνα της 
Παναγίας την οποία κρατεί υψωμένη στα χέρια του ο αυτοκράτορας 
δηλώνει την καθαγίαση του χώρου στον οποίο απονέμεται δικαιοσύνη, 
όπως υποστήριξε η Χ. Κωνσταντινίδη54. Ωστόσο πρέπει να σημειώσουμε 
ότι οι σφραγίδες έχουν διαφορετική χρηστική λειτουργία από τα 
νομίσματα ή τα μετάλλια55. Σύμφωνα με τη Γιόρκα Νικολάου σφράγιζε 

������������������������������������������������������������. Ευχαριστώ τον αγαπητό καθηγητή για τις παρατηρήσεις του.
�������� . Βλ. Liddell–Scott, λ. αὖθι που έχει τοπική (ενταύθα, εδώ) αλλά και χρονική 

σημασία (ευθύς, πάραυτα).
�����������������. Ιλιάδα, Ι 69.
�������������������������. Βλ. παραπάνω σημ. 36.
����. Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών, 451.
�����������������������. Βλ. για παράδειγμα Δ. Τσουγκαράκης, Εισαγωγή στη Βυζαντινή Σφραγιδογραφία, 

Αθήνα 1999, 13-20.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 29

το ιδρυτικό έγγραφο του Σεκρέτου ή το έγγραφο ορισμού των πρώτων 
Σεκρετικών Κριτών56. Δεν αποκλείεται ωστόσο τόσο αυτή η σφραγίδα όσο 
και τα παράλληλά της να συνόδευαν κάποιες από τις πρώτες δικαστικές 
αποφάσεις του σεκρέτου, μια και η πράγματι δριμεία απειλή αφορά 
σε εκείνους που αθετούν τις δικαστικές αποφάσεις του νεοσύστατου 
δικαστηρίου57. 

����. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 595 και 600-602, κατά την οποία η δριμεία 
απειλή της Θείας Τιμωρίας σύμφωνα με την επιγραφή του οπισθότυπου ταιριάζει σε 
ιδρυματική διακήρυξη και όχι σε απλή δικαστική απόφαση. 

���������. Πβλ. Cutler –Nesbitt, L’arte bizantina, 330, όπου σημειώνουν ότι η επιγραφή 
του οπισθότυπου αναφέρεται στην τιμωρία και την κρίση του Θεού εναντίον εκείνων 
που αθετούν την εξουσία του σεκρέτου, δηλαδή των Λατίνων που είχαν καταλύσει την 
αυτοκρατορική εξουσία. Ωστόσο η ερμηνεία αυτή δεν είναι κατά την άποψή μας πειστική, 
καθώς η απειλή της επιγραφής απευθύνεται μάλλον στους διαδίκους των οποίων η 
υπόθεση είχε εκδικαστεί από το σέκρετον.



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

30

Remarks on the Seal of Michael VIII Palaiologos 
“Τοῖς Αθετοῦσι την Δίκην τοῦ Σεκρέτου…”

After the recapture of Constantinople (1261) Michael VIII Palaiologos 
created a sekreton that functioned as permanent court of justice. Its 
institution is testified by a seal from the former collection of George Zacos, 
which now belongs to the Numismatic Museum of Athens. In this paper 
we republish this seal and make some remarks on the iconography and the 
metrical inscription of the obverse. In our view, it is the type of Theotokos 
Episkepsis (Virgo orans with the medallion of Christ on her bust) that 
is depicted on the obverse of the seal and not that of Blachernitissa as it 
has been maintained so far. It follows that the connection between the 
Blachernitissa type and justice administration, based on the testimony of 
this seal and other primary sources, can no longer be retained. Regarding 
the last word of the metrical inscription on the obverse it is also suggested 
that, except for “κάκης”, which has been recently suggested, “κἄλλη” can 
complement the inscription text.  

  

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

