
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 22 (2012)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 22

  

 

  

  Aννα Ραδηνή: Η γυναίκα της επαρχιακής
αριστοκρατίας στο Βυζάντιο του 12ου αι. μέσα
από κτητορικές παραστάσεις. 

  Διονύσιος Α. ΜΑΜΑΓΚΑΚΗΣ   

  doi: 10.12681/byzsym.1057 

 

  

  Copyright © 2014, Διονύσιος Α. ΜΑΜΑΓΚΑΚΗΣ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΜΑΜΑΓΚΑΚΗΣ Δ. Α. (2012). Aννα Ραδηνή: Η γυναίκα της επαρχιακής αριστοκρατίας στο Βυζάντιο του 12ου αι.
μέσα από κτητορικές παραστάσεις. Byzantina Symmeikta, 22, 71–100. https://doi.org/10.12681/byzsym.1057

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 15:53:44



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

Άννα Ραδηνή: Η Γυναίκα της Επαρχιακής Αριστοκρατίας στο 
Βυζάντιο του 12ου Αιώνα Μέσα από Κτητορικές Παραστάσεις1

Τα τελευταία χρόνια, η συστηματική έρευνα γύρω από τις γυναίκες 
στο Βυζάντιο αποκάλυψε την σημασία του ρόλου τους, κατά τον 
11ο-12ο αιώνα, σε πολλούς τομείς του κοινωνικοοικονομικού και 
πολιτικού ακόμη βίου του κράτους2. Η οικονομική και πνευματική 

1. Το θέμα παρουσιάστηκε στο Δ΄ Διεθνές Κυπρολογικό Συνέδριο της Λευκωσίας 
(Απρίλιος-Μάιος 2008), ως β΄ τμήμα της ανακοίνωσης με τίτλο: Γέφυρα Ισχυρίου-Άννα 
Ραδηνή: η θέση των γυναικών της επαρχιακής αριστοκρατίας στο Βυζάντιο του 12ου 
αιώνα μέσα από κτητορικές παραστάσεις ναών (Κύπρος-Καστοριά). Θερμές ευχαριστίες 
οφείλω στις καθηγήτριες Φλωρεντία Ευαγγελάτου-Νοταρά και Σοφία Καλοπίση-Βέρτη 
για τις πολύτιμες παρατηρήσεις τους σχετικά με το κείμενο αυτό˙ είμαι ευγνώμων, επίσης, 
απέναντι στον αείμνηστο Τίτο Παπαμαστοράκη για τις αντιστοίχως πολύ ενδιαφέρουσες 
επιστημονικές του συμβουλές.

2. Η σχετική βιβλιογραφία είναι πολύ πλούσια. Ενδεικτικά αναφέρω τις παρακάτω 
μελέτες: A. Laiou, The role of women in Byzantine society, JÖB 31/1 (1981), 233-260 (στο 
εξής: Laiou, Role). L. Garland, The life and ideology of Byzantine women: A further note 
on conventions of behaviour and social reality as reflected in eleventh and twelfth century 
historical sources, Byz 58 (1988), 361-393. H Iδια, Conformity and licence at the Byzantine 
court in the eleventh and twelfth centuries: The case of imperial women, BF 21 (1995) 
(=Bosphorus, Essays in Honour of Cyril Mango, εκδ. S. Efthymiadis-C. Rapp-D. Tsougarakis, 
Amsterdam), 101-115. B. Hill, Alexios I Komnenos and the imperial women, στον τόμο 
Alexios I Komnenos, έκδ. M. Mullett – D. Smythe, τ. Ι: Papers, Belfast 1996, 37-54. H 
Iδια, Imperial women and the ideology of womanhood in the eleventh and twelfth centuries, 
στον τόμο Women, men and eunuchs. Gender in Byzantium, έκδ. L. James, London-New 
York 1997, 76-99. H Iδια, Imperial women in Byzantium 1025-1204: Power, patronage and 
ideology, New York 1999. L. Garland, Byzantine empresses. Women and power in Byzantium, 
AD 527-1204, London-New York 1999. Δ. Μαμαγκάκης, Γυναίκα και πολιτική δράση στο 
Βυζάντιο. Η μαρτυρία της Άννας Κομνηνής: Τέσσερα γυναικεία πορτραίτα μέσα από την 



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

72

άνθηση3, αλλά και η κοινωνική και πολιτική φιλελευθεροποίηση 
που παρατηρούνται στην αυτοκρατορία την περίοδο αυτή4, ευνόησαν 
τις γυναίκες της μεσαίας αστικής τάξης. Ενδεικτικά, η δράση των γυναι
κών εκτός σπιτιού γίνεται τώρα όλο και συχνότερη. Μάλιστα, στο οικο
νομικό πεδίο η συμμετοχή των γυναικών λαμβάνει διαστάσεις φαινο
μένου, σχετιζόμενου τόσο με την ανάπτυξη της αστικής ζωής όσο και με 
την απελευθέρωση της χρήσης της προικώας περιουσίας5. Παράλληλα 
όμως προς τις κοινωνικοοικονομικές αυτές επιτεύξεις, παρατηρείται μία 
ακόμη σημαντική εξέλιξη: η άνοδος και η εδραίωση της γαιοκτητικής-
στρατιωτικής αριστοκρατίας, σε βάρος της παλαιότερης γραφειοκρατικής6. 
Και αυτό, σε συνδυασμό με την υποχώρηση του θεσμού της πυρηνικής 
οικογένειας (στον χώρο της élite) προς όφελος ενός νέου διευρυμένου 
οικογενειακού τύπου, οδήγησε σε ένα είδος χειραφέτησης των γυναικών 
της ιθύνουσας τάξης7.

Είναι αξιοσημείωτο ότι οι γυναίκες αυτές, που από τον όψιμο 11ο 
αιώνα ανήκουν σχεδόν όλες στο συγγενικό περιβάλλον των Κομνηνών, 
συναισθάνονται πλέον την αναβαθμισμένη θέση τους˙ τώρα δεν είναι 
απλώς κάτοχοι έγγειας ιδιοκτησίας, αλλά έχουν πρωτίστως το προνόμιο 
της μεταβίβασης της περιουσίας και του ονόματος της οικογένειας. Και 
παράλληλα, αποκτούν μία ιδιαίτερη υπερηφάνεια για την καταγωγή 
τους, την οποία κάποτε συνδέουν αποκλειστικά με το μητρικό γένος8: 

Ἀλεξιάδα [Σειρά Εκδόσεων Ινστιτούτου Σχέσεων Εκκλησίας και Πολιτείας 5], Λευκωσία 
2008 (στο εξής: Μαμαγκάκης, Γυναίκα), κεφ. 3-5, 97-212.

3. Βλ. σχετικά A. Kazhdan – A. Wharton-Epstein, Change in Byzantine culture in 
the eleventh and twelfth centuries, Berkeley-Los Angeles 1985, κυρίως κεφ. 2-4, 24-166 [ελλ. 
μετάφρ. Α. Παππάς – Δ. Τσουγκαράκης, Ἀλλαγὲς στὸν βυζαντινὸ πολιτισμὸ κατὰ τὸν 11ο 
καὶ 12ο αιώνα, Αθήνα 1997, 59-257].

4. N. Oikonomides, Life and society in eleventh century Constantinople, Sud-Ost 
Forschungen 49 (1990), 1-14.

5. Laiou, Role, 246-247.
6. Kazhdan – Wharton – Epstein, Change, 116-119 [ελλ. μετάφρ.186-190].
7. Kazhdan – Wharton – Epstein, Change, 163-165 [ελλ. μετάφρ. 252-257]
8. Laiou, Role, 251-252 και Κ. Νικολάου, Η θέση της γυναίκας στη βυζαντινή κοινωνία 

[Όψεις της Βυζαντινής Κοινωνίας – 6], Αθήνα 1994, 37. Επίσης είναι χαρακτηριστικό 
το γεγονός ότι οι Βυζαντινοί, εκτός από το επίθετο του πατέρα τους, μπορούσαν να 
κρατήσουν και εκείνο της μητέρας τους ή ακόμη και της μητέρας της μητέρας τους, αν αυτό 
ήταν πολύ σπουδαίο, ή και μόνο της μητέρας-γιαγιάς τους, όπως έκανε για παράδειγμα 
η κόρη της Άννας Κομνηνής, Ειρήνη Δούκαινα, τον 12ο αιώνα, υιοθετώντας το ονοματε



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 73

χαρακτηριστικό παράδειγμα αποτελεί η περίπτωση της Μαρίας Κομνηνής, 
ανιψιάς του Ιωάννη Β΄ Κομνηνού9. Η ιστορία της Άννας Κομνηνής, όπως 
εν πολλοίς και το χρονικό του Ιωάννη Ζωναρά που συμπληρώνει το έργο 
της πορφυρογέννητης συγγραφέως10, μαρτυρούν αδιάψευστα το κύρος 
και την σημασία των γυναικών του αυτοκρατορικού περιβάλλοντος του 
Αλεξίου Α΄ Κομνηνού (1081-1118)11. Και βέβαια, πληθώρα άλλων κειμένων 
επιβεβαιώνει το συγκεκριμένο status των γυναικών της πρωτευουσιάνικης 
κομνήνειας élite και για το υπόλοιπο του 12ου αιώνα12.

πώνυμο της αυτοκράτειρας γιαγιάς της (D. Polemis, The Doukai. A contribution to 
Byzantine prosopography, London 1968, 114, αρ. 79). Βλ. S. Runciman, Women in Byzantine 
aristocratic society, The Byzantine aristocracy, IX to XIII centuries [BAR, Int. Ser. 221], έκδ. 
M. Angold, Oxford 1984, 10-22, εδώ σ. 17, Νικολάου, Η θέση της γυναίκας, 38, Kazhdan – 
Wharton – Epstein, Change 166 [ελλην. μετάφρ. 257], και A. Laiou, Women in the history of 
Byzantium, στον τόμο: I. Kalavrezou (σε συνεργασία με A. Laiou κ.ά.), Byzantine women 
and their world, Cambridge Mas.-New Haven-London 2003, 23-32, εδώ σ. 29. 

9. Σημειώνει χαρακτηριστικά η ίδια μέσω της γραφίδας του Θεοδώρου Προδρόμου, 
έκδ. W. Hörandner, Theodoros Prodromos, Historische Gedichte [WBS XΙ], Wien 1974, 
αρ. LXIV, b, 4-6: ἡ πορφυρανθόπαιδος ἐκ Θεοδώρας/ μητρὸς Κομνηνῆς Κομνηνὴ παῖς 
Μαρία,/ Κωνσταντίνου δὲ σύζυγος Καμυτζίου. Βλ. επίσης Laiou, Role, 252.

�������. R. Macrides, The pen and the sword: Who wrote the Alexiad?, στον τόμο Anna 
Komnene and her times, έκδ. Th. Gouma-Peterson, New York-London 2000, 63-81, εδώ σσ. 
72-75.

���������������������������������������������������������������������������           . Ενδεικτικά, η Κομνηνή μας πληροφορεί ότι οι κόρες του Αλεξίου Κομνηνού 
διέθεταν τέτοια ελευθερία δράσης, ώστε να είναι σε θέση να επηρεάζουν ακόμη και τις 
αποφάσεις του αυτοκράτορα πατέρα τους (Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, έκδ. D. Reinsch – 
A. Kambylis, Annae Comnenae Alexias, [CFHB 40/1-2], Berlin-New York 2001 [στο εξής: 
Ἀλεξιάς], ΧΙΙ, VI, 6-7). Ως προς τον Ζωναρά, αρκεί να ειπωθεί μόνο ότι είναι αυτός που μας 
παρέχει την είδηση ότι η αυτοκράτειρα Ειρήνη Δούκαινα, κατά τα τελευταία χρόνια της 
βασιλείας του Αλεξίου, είχε αναλάβει ουσιαστικά την αυτοκρατορική εξουσία (Ιωάννης 
Ζωναράς, Ἐπιτομὴ ἱστοριῶν, έκδ. M. Pinder – Th. Buttner-Wobst, [CSHB], τ. III, Bonnae 
1897 [στο εξής: Ζωναράς], 747, 10-16), τοποθετώντας ως επικεφαλής των δικαστικών και 
νομοθετικών αρχών τον γαμπρό της Νικηφόρο Βρυέννιο (Ζωναράς, 754, 6-10˙ πρβλ. B. 
Hill, Actions speak louder than words: Anna Komnene’s attempted usurpation, στον τόμο 
Anna Komnene… [βλ. σημ. 10], 45-62, εδώ σσ. 47-48). Και επιπλέον, ότι εκφράστηκε η 
σκέψη η Ειρήνη να αναλάβει τα ηνία του κράτους και μετά τον θάνατο του Αλεξίου, 
πράγμα που θα έθετε σε πολύ δύσκολη θέση τον νόμιμο διάδοχο του θρόνου και βασιλέα, 
Ιωάννη Κομνηνό: θα υπέκειτο στον πλήρη έλεγχο της μητέρας του (Ζωναράς, 747, 16-18).

��������. Βλ. Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 97-122, όπου συγκεντρώνονται παραδείγματα από 
τις πηγές.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

74

Σκοπός της μελέτης αυτής είναι η ανίχνευση των παραπάνω εξελί
ξεων και εκτός του χώρου της Κωνσταντινούπολης. Παρότι τα στοι
χεία των πηγών γενικά σε σχέση με τις γυναίκες της περιφέρειας 
(τουλάχιστον για τον 11ο-12ο αιώνα) είναι πενιχρά, οι κτητορικές σκηνές 
σε επαρχιακά μνημεία, οι οποίες τώρα απαντούν όλο και συχνότερα, 
αποτελούν πολύτιμο υλικό μελέτης της γυναίκας της επαρχιακής élite του 
κομνήνειου Βυζαντίου. Κατ’ αναλογία προς τις γνωστές παραστάσεις 
αυτοκρατορικών ζευγαριών ή οικογενειών13 στην μνημειακή και όχι μόνο 
τέχνη, του 11ου-12ου αιώνα, διαθέτουμε μία σειρά από απεικονίσεις 
γυναικών της κομνήνειας αριστοκρατίας σε κτητορικές τοιχογραφίες 
ναών. Με την αινιγματική κτητορική σκηνή της Παναγίας της Ασίνου 
στην Κύπρο (1105/6), όπου απεικονίζονται ο Νικηφόρος Ισχύριος και η 
ήδη νεκρή, κατά πάσα πιθανότητα σύζυγός του, Γέφυρα να προσφέρουν 
το ομοίωμα του ναού μέσω της Θεοτόκου στον ένθρονο Χριστό, έχω 
ασχοληθεί διεξοδικά αλλού14. Εδώ ο φακός της έρευνας θα στραφεί κατά 
κύριο λόγο στις απεικονίσεις χορηγών που σώζονται στην Καστοριά.

Στην μακεδονική αυτή πόλη διατηρούνται οι κτητορικές σκηνές δύο 
ναών που είτε ανεγέρθηκαν είτε ανακαινίσθηκαν κατά το γ΄ τρίτο του 
12ου αιώνα. Πρόκειται ασφαλώς για τις περιπτώσεις τόσο του Αγίου 
Νικολάου του Κασνίτζη, κτίσμα του μαγίστρου Νικηφόρου Κασνίτζη 
και της συζύγου του Άννας (1170-1180), όσο και των Αγίων Αναργύρων, 
τους οποίους ανακαίνισε ο Θεόδωρος Λημνιώτης μεταξύ 1180 και 1190. 
Ωστόσο, ιδιαίτερο ενδιαφέρον για τον μελετητή της γυναίκας στο 
Βυζάντιο παρουσιάζει η δεύτερη περίπτωση. Στον Άγιο Νικόλαο οι 

���������������������������������������������������������������������������. Ένα ενδιαφέρον παράδειγμα αποτελεί το ζεύγος Κωνσταντίνου Ι΄ Δούκα και 
Ευδοκίας Μακρεμβολίτισσας (1059-1068), το οποίο εκτός από νομίσματα απεικονίστηκε 
τόσο στην ασημένια οκτάεδρη λειψανοθήκη του Αγίου Δημητρίου στην Μόσχα (Oryzeinaja 
Palata) όσο και στον κώδικα Par. gr. 922 μαζί με τους γιους του Μιχαήλ και Κωνστάντιο 
(J. Spatharakis, The portrait in Byzantine illuminated manuscripts, Leiden 1976, 102-106 
και εικ. 68. I. Kalavrezou-Maxeiner, Eudokia Makrembolitissa and the Romanos ivory, 
DOP 31 (1977), 305-325, εδώ σσ. 311-312 και εικ. 11-12 και M. Parani, Reconstructing the 
reality of images. Byzantine material culture and religious iconography [11th-15th centuries], 
Brill-Leiden-Boston 2003 [στο εξής: Parani, Reconstructing], app. 2, σ. 316, αρ. 15-17).

����. Δ. Μαμαγκάκης, Οι κτήτορες της Ασίνου και το διπλό μήνυμα της ιερής δωρεάς 
τους: Η ανέγερση ναού ως μέσο κοινωνικής προβολής και επίτευξης της αιώνιας σωτηρίας 
τον 12ο αιώνα, Πρακτικά του Δ΄ Διεθνούς Κυπρολογικού Συνεδρίου (Λευκωσία 29 
Απριλίου-3 Μαΐου 2008) (υπό δημοσίευση).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 75

κτήτορες απεικονίζονται στον νάρθηκα εκατέρωθεν του επωνύμου αγίου 
να προσφέρουν στον ίδιο το ομοίωμα του ναού (εικ. 1)15. Ενώ η σύνθεση 
αυτή ακολουθεί όλους τους τύπους σε σχέση με το κοινωνικό status και 
τους διακριτούς ρόλους των δύο φύλων, στην αντίστοιχη σκηνή των 
Αγίων Αναργύρων, στον νότιο τοίχο του βορείου κλίτους, συναντάμε 
μία τελείως πρωτότυπη διάταξη. Στον εν λόγω κτητορικό πίνακα 
παριστάνεται για πρώτη φορά εκτός του χώρου της Καππαδοκίας16, κατ’ 
αναλογία προς αυτοκρατορικά παραδείγματα, ολόκληρη η οικογένεια 
του Θεοδώρου Λημνιώτη (εικ. 2). Το πιο αξιοσημείωτο όμως στοιχείο της 
σύνθεσης είναι η ιδιαίτερα προβεβλημένη θέση που κατέχει η σύζυγος του 
Θεοδώρου, Άννα Ραδηνή. Ως γνωστόν, στην ψηφιδωτή παράσταση στα 

�������. Α. Ορλάνδος, Τὰ βυζαντινὰ μνημεῖα τῆς Καστοριᾶς, Ἀρχεῖον τῶν Βυζαντινῶν 
Μνημείων τῆς Ἑλλάδος 4 (1938) (στο εξής: Ορλάνδος, Μνημεῖα), εδώ σσ. 142-146. T. 
Malmquist, Byzantine 12th century frescoes in Kastoria: Agioi Anargyroi and Agios Nikolaos 
tou Kasnitzi, Uppsala 1979, 87. S. Tomeković-Reggiani, Portraits et structures socials au 
XIIe siècle. Un aspect du problème: Le portrait laïque, Actes du XVe Congrès International 
d’Études Byzantines, τ. ΙΙ/Β: Art et Archéologie, Αθήνα 1981, 823-836, εδώ σσ. 825-826. Στ. 
Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, Καστοριά [Βυζαντινή Τέχνη στην Ελλάδα, Ψηφιδωτά-
Τοιχογραφίες], Αθήνα 1992 (στο εξής: Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά), 50, 57-58. 
Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Ελληνική τέχνη: Βυζαντινές τοιχογραφίες, Αθήνα 1995, 219 
και εικ. 39-40. Ε. Δρακοπούλου, Η πόλη της Καστοριάς τη βυζαντινή και μεταβυζαντινή 
εποχή (12ος-16ος αι.). Ιστορία-τέχνη–επιγραφές [Τετράδια Βυζαντινής Αρχαιολογίας 
και Τέχνης αρ. 5], Αθήνα 1997 (στο εξής: Δρακοπούλου, Πόλη), 31-32, 41-44. Parani, 
Reconstructing, app. 3, σ. 330, αρ. 28 και Μ. Παναγιωτίδη, Η προσωπικότητα δύο αρχόντων 
της Καστοριάς και ο χαρακτήρας της πόλης στο δεύτερο μισό του 12ου αιώνα, Δώρον, 
Τιμητικός τόμος στον καθηγητή Νίκο Νικονάνο, Θεσσαλονίκη 2006, 157-167 (στο εξής: 
Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα), εδώ σσ. 157-159.

��������������������������������������������������������������������������������. Στον ναό του Selime Kalesi της Καππαδοκίας, του τέλους του 10ου ή των αρχών 
του 11ου αιώνα, απαντά ίσως η πρωιμότερη κτητορική παράσταση οικογένειας της 
ανώτερης τάξης (στον δυτικό τοίχο): εκατέρωθεν της Παναγίας (;), η οποία κατ’ επίδραση 
των σκηνών στέψης του αυτοκρατορικού ζεύγους από τον Χριστό ακουμπά τα χέρια 
της στις κεφαλές των δύο πρώτων μορφών (προστατευτική χειρονομία), διατάσσεται η 
οικογένεια του κτήτορα (ο οποίος πιθανότατα προσφέρει το ομοίωμα του ναού στην 
Θεοτόκο)˙ στα αριστερά ο κτήτορας με τους τρεις γιους του και στα δεξιά η σύζυγός του 
με τις τρεις κόρες της (L. Rodley, Cave monasteries of Byzantine Cappadocia, Cambridge 
1985, 71-73 και σχ. 14, εικ. 62 και Parani, Reconstructing, app. 3, σ. 326, αρ. 5). Ένα 
ακόμη παράδειγμα απεικόνισης ενός ευρύτερου όμως οικογενειακού κύκλου (τα μέλη της 
ευρύτερης οικογένειας Σκεπίδη παριστάνονται σε διάφορα σημεία - τυφλά αψιδώματα), 
που χρονολογείται με επιγραφή στα 1060/61, απαντά στην Karabaş Kilise στο Soğanli 
(Καππαδοκία): Rodley, 199 κ.ε. και Parani, Reconstructing, 327, αρ. 11-13.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

76

υπερώα της Αγίας Σοφίας, της οικογένειας του Ιωάννη Β΄ (1118-1122), 
ο αυτοκράτορας καταλαμβάνει μόνος την αναμενόμενη θέση στα δεξιά 
της Θεοτόκου (εικ. 3)17. Ωστόσο, σε αντίθεση με την διάταξη αυτή, ο 
κτήτορας των Αγίων Αναργύρων και ο γιος του Ιωάννης παριστάνονται 
στα αριστερά της Θεοτόκου, ενώ η φέρουσα το οικογενειακό της επίθετο 
Άννα18 στέκει μόνη σε ελαφρώς μεγαλύτερη κλίμακα στα δεξιά της, 
δηλαδή στην τιμητικότερη θέση μέσα στην σύνθεση (εικ. 2, 4-5)19.

Σύμφωνα με τα αρχαιολογικά δεδομένα, ο πίνακας των χορηγών 
των Αγίων Αναργύρων εκτελέστηκε σε δύο φάσεις. Αρχικά, η οικογένεια 
Λημνιώτη, «ποζάροντας» μπροστά στον δεξιοτέχνη ζωγράφο του β΄ 
στρώματος των τοιχογραφιών20, απεικονίστηκε σε στάση δέησης, ασκεπής 
- με εξαίρεση την Άννα21- και ντυμένη με πολυτελή ενδύματα, εκατέρωθεν 
της Βρεφοκρατούσας, συνοδευόμενη από αντίστοιχες επιγραφές ταύτισης. 
Λίγο αργότερα, όπως προκύπτει από την ομοιότητα των γραμμάτων των 

�����������������������������������������������������������������������������. Στην αρχική παράσταση του αυτοκρατορικού ζεύγους, Ιωάννη Β΄ και Ειρήνης, 
προστέθηκε λίγο αργότερα (την στιγμή της ανακήρυξής του σε συμβασιλέα) το πορτραίτο 
του δεκαεπτάχρονου πρίγκιπα Αλεξίου Κομνηνού (Th. Whittemore, The mosaics of 
Haghia Sophia at Istambul, third preliminary report. The imperial portraits of the south 
Gallery, Oxford 1942, 21-28).

�����������������������������. Η επιγραφή έχει ως εξής: Ἄννα ἡ Ῥαδηνὴ καί/ σύμβιος τοῦ κτήτωρος (Δρακοπούλου, 
Πόλη, 51, αρ. 10).

����. Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 160 και 161 και Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 107-108, 
σημ. 223. Ως προς αυτό, πάντως, η κτητορική σκηνή των Αγίων Αναργύρων ακολουθεί 
την ανάλογη περίπτωση του αυτοκρατορικού ζεύγους του 11ου αιώνα Κωνσταντίνου Ι΄ 
Δούκα και Ευδοκίας Μακρεμβολίτισσας: η τελευταία, με αναβαθμισμένο τον ρόλο της 
στην αυλή, εξαιτίας του γεγονότος ότι στην αντίληψη του ασθενικού αυτοκράτορα η 
αυγούστα αποτελούσε την μόνη εγγύηση για την διασφάλιση της δυναστικής συνέχειας, 
παρουσιάζεται σε χάλκινο νόμισμα με τον Κωνσταντίνο να κρατούν από κοινού λάβαρο, 
καταλαμβάνοντας την τιμητική θέση στα αριστερά του θεατή (Kalavrezou-Maxeiner, 
Eudokia Makrembolitissa, 311 και εικ. 2). Για την αυγούστα Ευδοκία Μακρεμβολίτισσα βλ. 
Kalavrezou-Maxeiner, Eudokia Makrembolitissa, 311 κ.ε., Garland, Byzantine empresses 
(βλ. σημ. 2), 168-179. Hill, Imperial women (βλ. σημ. 2), 62-66 και Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 
127-132.

����. Ορλάνδος, Μνημεῖα, 53-54.
�������������������. Σύμφωνα με την Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 160, 161, το τουρμπάνι (κάλυμμα 

τραπεζοειδούς σχήματος με καμπυλωμένες τις άκρες και με χιαστί διασταυρούμενες 
ταινίες - Parani, Reconstructing, app. 3, αρ. 27, σ. 330 και σχ. 86h) στην κεφαλή της Άννας 
Ραδηνής ανήκει στην αρχική φάση εκτέλεσης της παράστασης.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 77

επιγραφών των δύο φάσεων (αλλά και των υπολοίπων αφιερωματικών)22, 
στην σύνθεση έγιναν κάποιες επεμβάσεις, δίνοντας στο όλο έργο έναν 
πιο πνευματικό χαρακτήρα. Πρόκειται για την προσθήκη ομοιώματος 
ναού στα χέρια του κτήτορα και την απλοποίηση των πολυτελών του 
ενδυμάτων, την τοποθέτηση μαύρων μοναστικών πίλων στις κεφαλές του 
ανδρογύνου και, τέλος, την αντικατάσταση των επιγραφών με νέες - χωρίς 
προηγουμένως να σβηστούν οι παλαιότερες -, οι οποίες τώρα ξεκινούν 
με την φράση δέησις τοῦ δούλου/ης τοῦ Θεοῦ και παράλληλα δεν 
αναφέρουν το επίθετο της Άννας23. Ο Ε. Κυριακούδης μάλιστα συνέδεσε 
τις μετατροπές αυτές με την κτητορική παράσταση του μοναχού Θεοφίλου 
Λημνιώτη στον δυτικό τοίχο του νοτίου κλίτους24. Στην σκηνή αυτή, που 
ίσως είχε επιτύμβιο χαρακτήρα25, ο Θεόφιλος (το όνομά του αναφέρεται 
στην συνοδευτική επιγραφή26) σε πολύ μικρή κλίμακα προσφέρει το 
ομοίωμα του ναού στον παρακείμενο κολοσιαίο Παντοκράτορα (εικ. 6)27. 
Κατά τον Κυριακούδη, ο Θεόδωρος και ο Θεόφιλος Λημνιώτης είναι το 
ίδιο πρόσωπο. Από την στιγμή που ο κοσμικός άρχοντας αποφάσισε να 
καρεί, ήταν επιβεβλημένο να παρασταθεί και με την νέα του ιδιότητα πλάι 
στην εικόνα του ολόσωμου Χριστού28 και παράλληλα να «ενημερωθεί» 
σχετικά η παλαιότερη κτητορική σκηνή. Η «ενημέρωση» αυτή έγινε με

����. Δρακοπούλου, Πόλη, 50.
����. Δρακοπούλου, Πόλη, 51, αρ. 9: δέησις της δούλης τοῦ Θ(εο)ῦ/ Ἄννης καὶ 

κτητόρισας.
��������������������������������������������. Την παράσταση αυτή πρώτη επισήμανε η L. Hadermann-Misguich, Kurbinovo. Les 

fresques de Saint-Georges et la peinture byzantine du XIIe siècle [Bibliothèque de Byzantion 
6], Bruxelles 1975, 570, σημ. 18.

����. Πελεκανίδης – Χατζιδάκης, Καστοριά, 39 και Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 
161.

����. Δρακοπούλου, Πόλη, 53, αρ. 14.
����. Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 39. Η περίπτωση του Θεοδώρου-Θεοφίλου 

αποτελεί το πρώτο παράδειγμα υιοθέτησης από έναν λαϊκό άρχοντα της συνήθειας ενός 
πρώην αυτοκράτορα να απεικονίζεται μετά από την προσχώρησή του στον μοναχισμό 
ταυτόχρονα ως ηγεμόνας και ως μοναχός: Tomeković-Reggiani, Portraits et structures [βλ. 
σημ. 15], σ. 826.

������������������������������������������������������������������������           . Και αυτή η παράσταση μπορεί να χρονολογηθεί λίγο μετά τις υπόλοιπες 
τοιχογραφίες του ναού, τόσο για λόγους τεχνοτροπικούς όσο και εξαιτίας της μορφής 
των γραμμάτων της αφιερωματικής επιγραφής. Βλ. παραπάνω σημ. 26.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

78

τρόπο συμβολικό, όπως δείχνουν οι μεταγενέστερες επεμβάσεις, ούτως 
ώστε να διευκολυνθεί η ταύτιση των δύο κτητόρων από τον θεατή29.

Ποιός ήταν όμως ο ρόλος της Άννας Ραδηνής στην διαμόρφωση 
της ασυνήθιστης αυτής κτητορικής σκηνής; Παρότι στην έμμετρη 
αφιερωματική επιγραφή του νάρθηκα, εκατέρωθεν της δεομένης Θεο
τόκου της Ανάληψης, δεν γίνεται ονομαστική αναφορά στην ίδια30, η 
όλη διάταξη της παράστασης του βορείου κλίτους αποδεικνύει, νομίζω, 
σαφώς την άμεση εμπλοκή της δωρήτριας στην σύλληψη της σύνθεσης. 
Η έκφραση της υπερήφανης γαλήνης των κοσμικών προσώπων του 
κτητορικού αυτού πίνακα31, όπως ασφαλώς και η απροκάλυπτα εξέχουσα 
θέση της Άννας σ’ αυτόν, συνάδουν απόλυτα με τις νέες αντιλήψεις, τις 
οποίες εκφράζουν οι γυναίκες της αριστοκρατίας του 12ου αιώνα. Είναι 
χαρακτηριστικό ότι η αυτοκράτειρα Ειρήνη Δούκαινα, παραβλέποντας 
το γεγονός ότι οι Κομνηνοί βρίσκονταν στην κορυφή της πυραμίδας της 
βυζαντινής εξουσίας απολαμβάνοντας το ανάλογο κύρος32, δηλώνει με 

�������. Ε. Κυριακούδης, Ο κτίτορας του ναού των Αγ. Αναργύρων Καστοριάς Θεόδωρος 
(Θεόφιλος) Λημνιώτης, Βαλκανικά Σύμμεικτα 1 (1981), 1-23. Βλ. επίσης M. Panayotidi, 
Donor personality traits in 12th century painting. Some examples, στον τόμο: Το Βυζάντιο 
ώριμο για αλλαγές. Επιλογές, ευαισθησίες και τρόποι έκφρασης από τον ενδέκατο στον 
δέκατο πέμπτο αιώνα [ΕΙΕ-ΙΒΕ, Διεθνή Συμπόσια 13], επιστ. επιμ. Χ. Αγγελίδη, Αθήνα 2004, 
145-166 (στο εξής: Panayotidi, Personality), εδώ σ. 161-162 και η ίδια, Προσωπικότητα, 
160-161. Ο Μ. Χατζηδάκης, ωστόσο, δεν αποδέχεται την ταύτιση του Θεοφίλου Λημνιώτη 
με τον Θεόδωρο Λημνιώτη, θεωρώντας τα δύο πρόσωπα απλώς μέλη της ίδιας οικογένειας 
(Πελεκανίδης-Χατζηδάκης, Καστοριά, 39). 

����������������������������������������������. Αναφέρεται απλώς ως σύνευνος του κτήτορα (Δρακοπούλου, Πόλη,  45, στιχ. 16: 
τὴν χάριν αἰτων σὺν σύνευνω καὶ τέκ[νοις]).

����. Ορλάνδος, Μνημεῖα, 54.
������������������������������������������������������������������������������. Στα τέλη του 12ου αιώνα ο αυτοκράτορας Αλέξιος Γ΄ Άγγελος είχε υιοθετήσει 

πλήρως (ασφαλώς και για πολιτικούς λόγους: Αικ. Χριστοφιλοπούλου, Βυζαντινή ιστορία, 
τ. Γ΄1: 1081-1204, Αθήνα 2001, 206) το ονοματεπώνυμο και την προσφιλή τιτλοφορία του 
ιδρυτή της δυναστείας των Κομνηνών, όπως μαρτυρεί, εκτός των άλλων, αφιερωματική 
επιγραφή του ίδιου στο θεοδοσιανό τείχος πάνω από την πύλη του Χαρισίου, όπου 
αποκαλείται ὁ κράτιστος ὁ κρατῶν γῆς Αὐσόνων, Κομνηνὸς Ἀλέξιος εὐσεβὴς ἄναξ (R. 
Janin, Constantinople byzantine. Développment urbain et répertoire topographique, Paris 
19642, 281). Πρβλ. ενδεικτικά τον τρόπο με τον οποίο αποκαλείται ο Αλέξιος Α΄ Κομνηνός 
σε επίγραμμα του Νικολάου Καλλικλή (R. Romano [εκδ.], Nicola Callicle, Carmi, Testo 
critico, introduzione, traduzione, commentario e lessico, Napoli 1980, αρ. 24, σ. 102, 26): 
Κομνηνὸς Ἀλέξιος, Αὐσόνων ἄναξ.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 79

υπερηφάνεια την καταγωγή της στο καταστατικό που συνέταξε για την 
μονή της Κεχαριτωμένης στις αρχές του αιώνα: Εἰρήνη ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ 
πιστὴ βασίλισσα Ῥωμαίων ἡ Δούκαινα33. Κατά τον ίδιο τρόπο, νομίζω, 
και η σύζυγος του Λημνιώτη, προερχόμενη προφανώς από μία οικογένεια 
σημαντικότερη από εκείνη του συμβίου της, όπως αποδεικνύουν οι πηγές34, 
επιβάλλει στον αγιογράφο να δηλώσει κατηγορηματικά ότι η ίδια είναι 
η Άννα Ραδηνή και όχι απλώς η Άννα σύζυγος Λημνιώτη. Αυτό έρχεται 
σε αντίθεση με τις προηγούμενες χρονικά περιπτώσεις απεικονίσεων 
δωρητριών, όπου εκλείπει η όποια αναφορά στα προσωπικά τους 
επίθετα. Εκτός από την δωρήτρια της Ασίνου και την Άννα στον Άγιο 
Νικόλαο του Κασνίτζη, την ίδια λογική συναντάμε και στις ολοσέλιδες 
μικρογραφίες του κώδικα Petrop. gr. 291, φ. 2v και 3r του 1067, όπου 
παριστάνονται ο κτήτορας Θεόδωρος Γαβράς και η σύζυγός του Ειρήνη 
χωρίς το προσωπικό της επίθετο (εικ. 7-8)35.

Είναι όμως η προβεβλημένη θέση της Άννας στην κτητορική σκηνή 
του βορείου κλίτους απλώς απόρροια της αριστοκρατικής της καταγωγής; 
Η Ε. Δρακοπούλου36 απέδωσε ακριβώς σ’ αυτό τον λόγο τόσο την σε 
ελαφρώς μεγαλύτερη κλίμακα απεικόνισή της, σε συνδυασμό με την μνεία 

����. Τυπικὸν τῆς σεβασμίας μονῆς τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου τῆς Κεχαριτωμένης 
τῆς ἐκ βάθρων νεουργηθείσης καὶ συστάσης παρὰ τῆς εὐσεβεστάτης αὐγούστης κυρᾶς 
Εἰρήνης τῆς Δουκαίνης κατὰ τὴν αὐτῆς πρόσταξιν καὶ γνώμην ὑφηγηθέν τε καὶ ἐκτεθέν, 
έκδ. P. Gautier, Le typikon de la Théotokos Kécharitôménè, RÉB 43 (1985), 5-165 (στο εξής: 
Τυπικὸν Κεχαριτωμένης), στίχ. 2087˙ πρβλ. A. Laiou, Observations on the life and ideology 
of Byzantine women, BF 9 (1985), 59-102, εδώ σ. 72.

����������������  . Βλ. σχετικά Polemis, Doukai, 171-172. J.-C. Cheynet, Pouvoir et contestations 
à Byzance (963-1210) [Byzantina Sorbonensia 9], Paris 1990, αρ. 201, σημ. 2, σ. 141 
και Δρακοπούλου, Πόλη, 33-34 και σημ. 52. Σύμφωνα με τον Ψευδο-Συμεών (Συμεὼν 
Μαγίστρου καὶ Λογοθέτου χρονογραφία, έκδ. I. Bekker, Theophanes Continuatus, Ioannes 
Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus, [CSHB], Bonnae 1838, 603-760, εδώ σ. 
707, 9-10), η οικογένεια των Ραδηνών προέρχεται από την κώμη της Ράδης του θέματος 
των Ανατολικών.

����. Spatharakis, The Portrait, 59-60. K. Weitzmann – G. Galavaris, The monastery 
of Saint Catherine at Mount Sinai. The illuminated Greek manuscripts, τ. Ι: From the 
ninth to the twelfth century, Princeton 1990, αρ. 29, σ. 80-83. N. Patterson-Ševcenko, Close 
encounters: Contact between holy figures and the faithful as represented in Byzantine works 
of art, στον τόμο: Byzance et les images, έκδ. A. Guillou – J. Durand, Paris 1994, 255-285, 
εδώ σ. 275-276 και Parani, Reconstructing, app. 3, σ. 327, αρ. 15-16.

����. Δρακοπούλου, Πόλη, 33.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

80

του προσωπικού της επιθέτου, όσο και την επιτηδευμένα εντυπωσιακή 
της αμφίεση: τα πλούσια ενδύματα, την εντυπωσιακή ξανθή περούκα37 
και την πληθώρα των κοσμημάτων στα χέρια και τα αυτιά (πολλαπλά 
δαχτυλίδια σε όλα τα δάχτυλα και ενώτια) (εικ. 4). Την ίδια άποψη 
εξέφρασε και η Μ. Παναγιωτίδη, υποστηρίζοντας μάλιστα ότι τελικά ο 
Θεόδωρος αντλούσε κύρος από την αριστοκρατική καταγωγή της συζύγου 
του38. Παράλληλα, η ίδια ερευνήτρια θεώρησε ότι η έμμετρη αφιερωματική 
επιγραφή στον νότιο τοίχο του κεντρικού κλίτους39, όπου αναφέρεται η 
Κωνσταντινούπολη, η Καστοριά, το δίδυμο των αγίων Αναργύρων ως 
θεμέλιον αὐτῆς καὶ σκέπη και το επώνυμο του Λημνιώτη, υπαινίσσεται 
την καταγωγή του κτήτορα από την λίμνη της Καστοριάς40.

Χωρίς αμφιβολία, οι παραπάνω επισημάνσεις είναι εύστοχες. Και 
ασφαλώς, θα μπορούσε κανείς να υποθέσει ότι η αναφορά στην πόλη 
του Κωνσταντίνου στην ανωτέρω επιγραφή σχετίζεται με τον τόπο 
καταγωγής της συζύγου του κτήτορα. Είναι ενδεικτικό ότι οι Ραδηνοί 
από τον 10ο και έως τον 12ο αιώνα παραμένουν, κατά τον J.-C. Cheynet, 
στην πρώτη βαθμίδα της αριστοκρατίας41˙ εξ άλλου, στην πρωτεύουσα 

����. M. Emmanuel, Hairstyles and headdresses of empresses, princesses, and ladies 
of aristocracy in Byzantium, ΔΧΑΕ Δ΄/17 (1993-1994), 113-120, εδώ σσ. 119-120, όπου 
διατυπώνεται η υπόθεση ότι η περούκα της Ραδηνής ήταν φτιαγμένη από μαλλί προβάτου, 
ενώ παράλληλα συνδέεται η εμφάνισή της στην κτητορική σκηνή των Αγίων Αναργύρων 
με τοπικές πρακτικές και συνήθειες.

����. Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 161 και 165, σημ. 51.
����. Δρακοπούλου, Πόλη, 46-47, αρ. 5.
����. Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 161˙ για τον λόγο αυτόν η ίδια προτείνει ως ορθή 

την γραφή του επιθέτου του κτήτορα με -ι και όχι με –η (Λιμνιώτης). Πρβλ. επίσης H Iδια, 
Personality, 158-159. Την εντοπιότητα του κτήτορα υποστηρίζει και ο Μ. Χατζηδάκης 
(Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 39).

����. Cheynet, Pouvoir et contestations, αρ. 201, σημ. 2, σ. 141. Εκτός από τις οικογένειες 
των Λακαπηνών και των Αργυρών, οι Ραδηνοί διατηρούσαν πολύ στενές σχέσεις και με 
τον αυτοκράτορα Νικηφόρο Βοτανειάτη: σύμφωνα με την Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, ΙΙΙ, Ι, 1, 
4-8 (πβλ. B. Skoulatos, Les personnages byzantins de l’Alexiade. Analyse prosopographique et 
synthèse), Louvain 1980, 269, αρ. 175, το 1081, αμέσως μετά την ανάληψη της εξουσίας από 
τον Αλέξιο Κομνηνό, ο Βοτανειάτης αποσύρθηκε στην μονή της Περιβλέπτου παίρνοντας 
μαζί του και τον τότε ἔπαρχον τῆς πόλεως  ονόματι Ραδηνό, προσχωρώντας έτσι από 
κοινού στις τάξεις των μοναχών. Το 1204, σύμφωνα με το χρονικό του Novgorod, ένας 
ακόμη Ραδηνός (ίσως ο Κωνσταντίνος Ραδηνός, σεβαστός, παραθαλασσίτης και ἔπαρχος 
τῆς πόλεως) διεκδίκησε τον θρόνο της αυτοκρατορίας: Cheynet, Pouvoir et contestations, 
141 και σημ. 1. Όπως έχει παρατηρήσει ο P. Magdalino, Byzantine snobbery, The Byzantine 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 81

μαρτυρείται η ύπαρξη μονής επ’ ονόματι του Σωτήρος των Ραδηνών42. 
Αν μάλιστα προσθέσει κανείς στα δεδομένα αυτά και το ότι η κτητορική 
σκηνή των Αγίων Αναργύρων έως ένα βαθμό είναι επηρεασμένη από την 
αντίστοιχη παράσταση του Ιωάννη Β΄ στην Αγία Σοφία, τότε η υπόθεση 
που μόλις προηγήθηκε γίνεται βάσιμη. Ίσως η οικογένεια του Θεοδώρου 
Λημνιώτη αρχικά να εγκαταβιούσε στην πρωτεύουσα και στην συνέχεια 
να εγκαταστάθηκε στην Καστοριά, την πατρίδα του συζύγου˙ στην 
περίπτωση αυτή, αν ο λόγος για τον επαναπατρισμό του κτήτορα των 
Αγίων Αναργύρων δεν ήταν πολιτικός43, τότε δεν είναι απίθανο αυτός να 
σχετίζεται με τα αίτια που οδήγησαν τον ίδιο στην ανακαίνιση του ναού, τα 
οποία πληροφορούμαστε από την αφιερωματική επιγραφή του νάρθηκα: 
επικαλείται, από την μία πλευρά, την μεσολάβηση των επωνύμων αγίων 
Κοσμά και Δαμιανού για την εξασφάλιση μίας θέσης στον Παράδεισο 
και, από την άλλη, την βοήθειά τους για την κλονισμένη του υγεία44. 
Επομένως, δεν αποκλείεται ο Λημνιώτης χτυπημένος από αρρώστια να 
προτίμησε να εγκαταλείψει (ίσως επί Μανουήλ Α΄ Κομνηνού) το πολύβουο 
και πολυτάραχο περιβάλλον της Κωνσταντινούπολης για έναν ήρεμο 
και ήσυχο, πλην όμως ακμάζοντα45, τόπο της βυζαντινής περιφέρειας˙ 
εκεί ασφαλώς θα μπορούσε να υπολογίζει και στην συμπαράσταση των 
άλλων μελών της οικογένειας Λημνιώτη46.

aristocracy, (βλ. σημ. 8), 58-78, εδώ σσ. 63-64, οι δύο βασικές συνιστώσες που καθορίζουν 
την βυζαντινή αριστοκρατία - η οποία ποτέ δεν κατοχυρώθηκε νομικά - ήταν the imperial 
power and the civic tradition, δηλαδή η διατήρηση στενών σχέσεων με τον αυτοκράτορα 
και η συμμετοχή στον διοικητικό μηχανισμό της πολιτείας.

��������������. K. και S. Lake, Dated Greek minuscule manuscripts to the year 1200, τ. 10, Boston 
1945, 72, 114 και 142.

���������������������������������������������������������������������������. Κάποιοι μελετητές θεώρησαν ότι ο Θεόδωρος Λημνιώτης εγκαταστάθηκε στην 
Καστοριά ως εξόριστος από την Κωνσταντινούπολη (εξαιτίας του ότι έπεσε σε δυσμένεια): 
Ορλάνδος, Μνημεῖα, 35-36 και Malmquist, Byzantine 12th century frescoes in Kastoria (βλ. 
σημ. 15), 86. Η άποψη αυτή, πάντως, κατά κανέναν τρόπο δεν αποκλείει την περίπτωση ο 
Λημνιώτης να καταγόταν από την Καστοριά.

����. Δρακοπούλου, Πόλη, 45, 11-15: σεπτης/, δύαδος ἐξεγείρω τὸν δόμον˙ σκηνὴν 
ἐκεῖ/σε, τὴν ἀείδροσον χλόην; εὑρεῖν δυσωπῶν καὶ τόπον/ τῶν πραέων˙ τα νῦν δὲ ῥῶσιν 
σαρκὸς ἠσθενημένης˙ καὶ σω/ματικῆς δωρεὰν εὐεξίας.

����. Δρακοπούλου, Πόλη, 28. Βλ. επίσης η ίδια, Η πόλη της Καστοριάς στην εποχή των 
Κομνηνών, ΔΧΑΕ Δ΄/14 (1987-1989), 307-314.

����������������������������������������������������������������������������������. Είναι χαρακτηριστικό ότι ο ίδιος ο κτήτορας στην εν λόγω επιγραφή του νάρθηκα 
δηλώνει κατηγορηματικά ότι είναι μέλος της οικογένειας των Λημνιωτών: Θεόδωρος 



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

82

Παρόλα αυτά, όμως, έχω την πεποίθηση ότι δεν είναι μόνο ο πρωτευου
σιάνικος «σνομπισμός»47, χωρίς αμφιβολία ιδιαίτερα αναπτυγμένος κατά 
τον 12ο αιώνα στις τάξεις της άρχουσας élite της Κωνσταντινούπολης48, που 
ώθησε την Άννα στην προβολή του εαυτού της εντός της οικογένειάς της με 
πρωτόγνωρο τρόπο. Εξ άλλου, και ο Θεόδωρος Λημνιώτης δεν φαίνεται 
λιγότερο υπερήφανος για την δική του καταγωγή, όπως προκύπτει από 
τις αφιερωματικές επιγραφές (κυρίως αυτή του νάρθηκα), που ασφαλώς 
είχε μεγαλύτερη σημασία για τον τοπικό πληθυσμό. Όπως είδαμε, η Άννα 
καταλαμβάνει την τιμητική θέση στον κτητορικό πίνακα του βορείου 
κλίτους, πράγμα που φαίνεται να συμβαίνει και στην παράσταση του 
νοτίου κλίτους εκατέρωθεν του υπερμεγέθους Παντοκράτορα49. Ωστόσο, 
στην πρώτη σκηνή παρατηρείται παράλληλα μία προσπάθεια μετριασμού 
της ιδιαίτερης προβολής της συζύγου του κτήτορα. Είναι αξιοσημείωτο 
ότι, σε αντίθεση με την αντίστοιχη σκηνή στην Παναγία Κρίνα της Χίου 
του 1197 (με την οποία θα ασχοληθούμε εκτενέστερα αμέσως παρακάτω), 
όπου το Θείο Βρέφος ευλογεί με το δεξί την συμβία του κτήτορα50, στους 

κλὼν Λημνιὼτῶν ὀσφύος (Δρακοπούλου, Πόλη, 45, 5). Άλλωστε, στον ναό του Αγίου 
Στεφάνου στην ίδια πόλη φαίνεται ότι έχει απεικονιστεί στον νάρθηκα ένα ακόμη μέλος 
της οικογένειας, ο συνονόματος του κτήτορα των Αγίων Αναργύρων ιερέας Θεόδωρος 
Λυμνεώτης (Λημνιώτης), να προσφέρει το ομοίωμα της εκκλησίας στον επώνυμο άγιο του 
ναού (προχωρημένος 13ος αιώνας): Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 11, 19 και 
εικ. 16 και Δρακοπούλου, Πόλη, 68, 88, αρ. 24. Ο Ορλάνδος, Μνημεῖα, 35, και η Malmquist, 
Byzantine 12th century frescoes in Kastoria, 86, ταυτίζουν τον κτήτορα του Αγίου 
Στεφάνου με εκείνον των Αγίων Αναργύρων, βασιζόμενοι προφανώς στην συνωνυμία 
τους. Η ταύτιση αυτή, εν τούτοις, δεν ακυρώνεται μόνο εξαιτίας του γεγονότος ότι η 
απεικόνιση του ιερέα Λημνιώτη είναι πολύ μεταγενέστερη από εκείνη του Λημνιώτη των 
Αγίων Αναργύρων˙ αποκλείεται επίσης από το ότι σε καμία από τις τόσες αφιερωματικές 
επιγραφές του τελευταίου ναού δεν απαντά η ιδιότητα του κληρικού.

�������������������������������������������������������������������������������. Για τον βυζαντινό «σνομπισμό» που εμφανίζεται κυρίως από τον 11ο αιώνα και 
μετά βλ. την μελέτη του Magdalino, Byzantine snobbery (βλ. σημ. 41).

����. Magdalino, Byzantine snobbery, 65 και ο ίδιος, Constantinople and the “ἔξω χῶραι” 
in the time of Balsamon, Το Βυζάντιο κατά τον 12ο αιώνα. Κανονικό δίκαιο, κράτος και 
κοινωνία [Ἑταιρεία Βυζαντινῶν καὶ Μεταβυζαντινῶν Μελετῶν Διπτύχων - Παράφυλλα 
3], εκδ. Ν. Οικονομίδης, Αθήνα 1991, 179-197, εδώ κυρίως σ. 190.

����������������������������������������������������������������������������������. Ο G. Subotić εντόπισε ίχνη της κτητόρισσας αριστερά από τον Χριστό: προφορική 
επισήμανση του ίδιου στην Ε. Δρακοπούλου (Δρακοπούλου, Πόλη, 53, σημ. 131). Βλ. επίσης, 
Panayotidi, Personality, 161 και η ίδια, Προσωπικότητα, 161.

����. Ch. Pennas, Some aristocratic founders: The foundation of Panaghia Krena on Chios, 
στον τόμο: Les femmes et le monachisme byzantin (Actes du Symposium d’Athènes 28-29 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 83

Αγίους Αναργύρους ο μικρός Χριστός, τον οποίο κρατά στο στήθος της η 
Θεοτόκος, ευλογεί και με τα δυο του χέρια τους δωρητές: τόσο στα δεξιά 
του την Άννα όσο και στα αριστερά του τον Θεόδωρο (εικ. 2, 4). Επίσης, 
ο τελευταίος απεικονίζεται με ανάλογη προς την σύζυγό του πολυτελή 
αμφίεση: αν τα λυτά του μαλλιά δεν είναι βαμμένα καστανόξανθα51, τότε 
η κόμη του είναι ψεύτικη, όπως προδίδει το μαύρο διχαλωτό του γένι˙ 
επομένως, εκτός από τα ακριβά ενδύματα, φοράει και ο ίδιος περούκα, 
αντίστοιχη με εκείνη της Άννας (εικ. 4-5).

Στο σημείο αυτό, θα ήταν εύλογο νομίζω να εξετάσουμε τί ακριβώς 
συμβαίνει σε περιπτώσεις ανάλογων σκηνών. Την ίδια διάταξη με αυτή 
των Αγίων Αναργύρων συναντάμε σε δύο ακόμη βυζαντινά μνημεία. Το 
πρωιμότερο είναι η Karabaş Kilise στην κοιλάδα του Soğanli της Καππα
δοκίας, που χρονολογείται με επιγραφή στα 1060/6152. Στο κεντρικό 
τυφλό αψίδωμα του βορείου τοίχου της υπόσκαφης αυτής εκκλησίας, 
παριστάνεται σε στάση προσκύνησης εκατέρωθεν του αρχαγγέλου 
Μιχαήλ ένα ζευγάρι κτητόρων. Αριστερά, στην τιμητική θέση, απεικο
νίζεται (με ίχνη ξανθής κόμης και λευκό κεφαλόδεσμο) η Ευδοκία και 
δεξιά ο μοναχός Νήφων (πρώην σύζυγος μάλλον της Ευδοκίας)53. 
Δυστυχώς, τα στοιχεία που διαθέτουμε για την σκηνή δεν μας επιτρέπουν 
να συμπεράνουμε κατά πόσο η συγκεκριμένη διάταξη ήταν συνειδητά 
επιλεγμένη. Αντίθετα, στον ναό της Παναγίας Κρίνας στην Χίο, που 
όπως είδαμε χρονολογείται στα τέλη του 12ου αιώνα, η τιμητική θέση 
(στα δεξιά της Παναγίας) της συζύγου του κτήτορα σεβαστού Ευσταθίου 
Κοδράτου, στην επιτύμβια σύνθεση του αρκοσολίου του νοτίου τοίχου του 
εσωνάρθηκα, σχετίζεται άμεσα με την καταγωγή της. Από την επιγραφή 
που την συνοδεύει πληροφορούμαστε το οικογενειακό της επίθετο: ήταν 
μία Πεπαγωμένη (Ε…/ Δουκ… η Παγομέν[η])54. Ενδιαφέρον έχει μάλιστα 

mars 1988) [Publications de l’Institut Canadien d’Archéologie à Athènes], εκδ. J. Perreault, 
Athènes 1991, 61-66, εδώ σ. 62 και εικ. 5/18.

����. Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 160. Τα βαμμένα μαλλιά και δη στο ξανθό χρώμα 
αποτελούσαν δείγμα ιδιαίτερης ομορφιάς και επίδειξης. Βλ. Φ. Κουκουλές, Βυζαντινῶν 
βίος καὶ πολιτισμός, τ. Δ΄, Αθήνα 1951, 370-371 και σημ. 9.

�������������������������. Βλ. παραπάνω σημ. 16.
����. Rodley, Cave monasteries (βλ. σημ. 16), 200 και σχ. 38d και Parani, Reconstructing, 

app. 3, σ. 327, αρ. 13.
����. Pennas, Some aristocratic founders, 63. Για τον ταφικό χαρακτήρα του εσω

νάρθηκα της Παναγίας Κρίνα βλ. επίσης ο ίδιος, An unusual “Deesis” in the narthex of 
Panagia Krena, Chios, ΔΧΑΕ Δ΄/17 (1993-1994), 193-198.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

84

το γεγονός ότι στην πρόθεση του ιερού βήματος απεικονίστηκε ο ήδη 
νεκρός μητροπολίτης Υπαίπων ὑπέρτιμος Στέφανος Πεπαγωμένος, του 
οποίου η σχέση με τον κτήτορα δηλώνεται σαφώς μέσω της συνοδευτικής 
του επιγραφής. Επρόκειτο για τον θείο του Ευσταθίου Κοδράτου55˙ 
αυτό σημαίνει ότι η σύζυγος του κτήτορα ήταν εξ αίματος ανιψιά του 
μητροπολίτη.

Με δεδομένο το παραπάνω γεγονός, σε συνδυασμό ασφαλώς τόσο 
με την εξέχουσα θέση του Στεφάνου στο ιερό βήμα (μεταξύ μεγάλων 
Πατέρων της Εκκλησίας) όσο και με την παρουσία των Πεπαγωμένων 
από τον όψιμο 11ο έως και τα μέσα του 13ου αιώνα στην αυλή και γενικά 
τις τάξεις της élite της πρωτεύουσας56, η τοποθέτηση της Πεπαγωμένης 
στο αριστερό μέρος του πίνακα γίνεται πλήρως κατανοητή. Ας σημειωθεί, 
άλλωστε, ότι η ίδια είναι ντυμένη με επίσημη αυλική ενδυμασία57. Ωστόσο, 
σε αντίθεση με την κτητορική σκηνή των Αγίων Αναργύρων, η δωρήτρια 
της Κρίνας δεν απομονώνεται διαχωριζόμενη από τα αρσενικά μέλη 
της οικογένειάς της. Ενώ ακολουθείται στο ανατολικό εσωράχιο του 
αρκοσολίου από μία ακόμη γυναικεία μορφή (ίσως μία Πεπαγωμένη και 
πάλι), ντυμένη με τον ίδιο τρόπο με εκείνη, σε αντιστοιχία με μία δεύτερη

����. Pennas, Some aristocratic founders, 63 και εικ. 6/21.
����. Pennas, Some aristocratic founders, 63-64. Όσον αφορά στους Πεπαγωμένους, 

αρκεί νομίζω να επισημανθεί ότι στα 1082 αναφέρεται στα πρακτικά της δίκης του 
Ιωάννη Ιταλού (Τὰ πραχθέντα βασιλικῇ καὶ συνοδικῇ διαγνώσει ἔν τε τῷ παλατίῳ καὶ 
τῇ ἁγιωτάτῃ τοῦ θεοῦ μεγάλῃ ἐκκλησίᾳ κατὰ τοῦ Ἰταλοῦ Ἰωάννου, έκδ. J. Gouillard, Le 
procès officiel de Jean l’Italien: Les actes et leurs sous-entendus, TM 9 [1985], 133-174, εδώ σ. 
141, 94-95) ο σεβαστοφόρος Ιωάννης Πεπαγωμένος ως στενότατος-έμπιστος συνεργάτης 
του αυτοκράτορα Αλεξίου Α΄ Κομνηνού: διὰ Ἰωάννου σεβαστοφόρου Πεπαγωμένου 
καὶ οἰκείου ἀνθρώπου αὐτοῦ [του Αλεξίου]. Σύμφωνα με τον J. Verpeaux, Les oikeioi. 
Notes d’histoire institutionnelle et sociale, RÉB 23 (1965), 89-99, εδώ σ. 92, ο οἰκεῖος 
ήταν πρόσωπο του περιβάλλοντος του αυτοκράτορα: βρισκόταν στην υπηρεσία του, 
έχοντας μαζί του σχέσεις τις οποίες χαρακτήριζε η πίστη και ασφαλώς πολύ στενότερες 
από εκείνες των απλών υπαλλήλων. Πάντως, η στενή σχέση με τον αυτοκράτορα είναι 
δυνατόν να έχει, σύμφωνα με την επισήμανση του Magdalino, Byzantine snobbery, 64, 
τέσσερις διαφορετικές αφετηρίες: through kinship or descent, through investiture with an 
imperial dignity, through descent from an imperial dignitary, and through appointment to 
high office in imperial service.

����. Pennas, Some aristocratic founders, 62 και 63.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 85

ανδρική μορφή - που φέρει το επώνυμο Κοδράτος - στο δυτικό εσωράχιο, 
πίσω της απεικονίζεται ένα αγόρι, προφανώς ο γιος του ζευγαριού58.

Από το τελευταίο αυτό παράδειγμα απεικόνισης κτητόρων, όπου 
γίνεται εξίσου εμφανής η σχέση με την Κωνσταντινούπολη, διαπιστώνει 
κανείς ότι η αντίστοιχη σκηνή των Αγίων Αναργύρων αποπνέει σαφώς 
κάτι περισσότερο από την αριστοκρατική υπεροψία του Θεοδώρου 
Λημνιώτη και της Άννας Ραδηνής59. Ενώ στην περίπτωση της Κρίνας 
σχεδόν διατυμπανίζεται ο λόγος που η σύζυγος του κτήτορα καταλαμβάνει 
την τιμητική θέση στην επιτύμβια σύνθεση, στους Αγίους Αναργύρους η 
υπεροχή της δωρήτριας ως προς την καταγωγή της - και άρα ο προφανής 
λόγος της έξαρσής της - γίνεται με τρόπο υπαινικτικό. Κατά την γνώμη 
μου, η Άννα, προερχόμενη από το πνευματικό και πολιτιστικό κέντρο 
της αυτοκρατορίας, είχε γίνει φορέας των αντιλήψεων που είχαν 
διαμορφώσει οι ίδιες οι γυναίκες της πρωτευουσιάνικης κομνήνειας éli-
te για τον ρόλο τους μέσα στο κοινωνικό και πολιτικό γίγνεσθαι του 
Βυζαντίου. Οι γυναίκες του περιβάλλοντος των Κομνηνών ήταν σε θέση να 
προπαγανδίσουν, μέσω της πέννας ευνοούμενων ρητόρων-συγγραφέων, 
όχι μόνο την ιδιαιτερότητά τους σε σχέση με τις υπόλοιπες γυναίκες, αλλά 
ακόμη και την υπεροχή τους έναντι των ανδρών. Είναι χαρακτηριστικό 
ότι η Άννα Κομνηνή, όπως άλλωστε και η Άννα Δαλασσηνή με την Ειρήνη 
Δούκαινα, δεν ξεχώριζε - αν και είχε απόλυτη συνείδηση του ότι ανήκε 
στο «ασθενές φύλο»60- μόνο από τις υπόλοιπες γυναίκες της εποχής της, 
αλλά ακόμη και από τους άνδρες61. Ο Γεώργιος Τορνίκης ισχυρίζεται ότι 

����. Pennas, Some aristocratic founders, 62-63 και εικ. 5/18-20.
����. Panayotidi, Personality, 166.
����. Η ἴδια (Ἀλεξιάς, XV, IX, 1, 47-53) δηλώνει ευθαρσώς ότι, ως γυναίκα διακα

τεχόμενη από την αἰδῶ, αδυνατεί να αναφερθεί σε κάποια ζητήματα (σχετικά με την 
αίρεση των Βογομίλων). Εξ άλλου, πολύ ενδιαφέρον έχει και η παρατήρηση της Th. Gouma-
Peterson, Engendered category or recognizable life: Anna Komnene and her Alexiad, BF 23 
(1996), 25-34, εδώ σ. 31, ότι η Κομνηνή demonstrates an acute consciousness of her self as 
an engendered being or engendered category, that of imperial princess, within a patriarchal 
social structure. Within that category she had to exist for the length of her troubled life. Βλ. 
επίσης Γ. Μίντσης, Η «ερωτική» Άννα Κομνηνή. Mία μελέτη κοινωνικής ταυτότητας του 
φύλου, Θεσσαλονίκη 2005, σ. 71, 77 κ.ε.

�����������������������. Γεώργιος Τορνίκης, Λόγος ἐπὶ τῷ θανάτῳ τῆς πορφυρογεννήτου κυρᾶς Ἄννης 
τῆς καισαρίσσης, έκδ. J. Darrouzès, Georges et Demetrios Tornikès. Lettres et discours, 
Paris 1970, 220-323 (στο εξής: Τορνίκης, Λόγος), εδώ σ. 315, 5-19. Βλ. επίσης Th. Gouma-
Peterson, Gender and power: Passages to the maternal in Anna Komnene’s Alexiad, στον 



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

86

η πορφυρογέννητη πριγκίπισσα ήταν γυνὴ καὶ τῶν ὑπεράγαν ἀνδρῶν 
ἀνδρωδεστέρα καὶ σοφίαν καὶ φρόνησιν62, όπως επίσης και ότι διέθετε 
ψυχὴν στερρὰν καὶ ἀρρενοπρεπὴ γυναικείῳ συγκλεισθεῖσα καὶ ἁπαλῷ 
σώματι63 και, ακόμη, σοφίαν καὶ νοῦν οὐ θῆλυν οὐδ’ ἁπαλόν, ἀλλὰ 
στερρόν τε καὶ ἄρρενα64. Επομένως, η Ραδηνή μέσω της κτητορικής 
σκηνής του βορείου κλίτους προέβαλλε τόσο την αριστοκρατική-
πρωτευουσιάνικη καταγωγή της (όπως ακριβώς και η Πεπαγωμένη) όσο 
και την συνειδητοποίηση του νέου ρόλου που διαδραμάτιζαν τα θηλυκά 
μέλη της άρχουσας élite στο σύστημα διαμόρφωσης διοικογενειακών 
δεσμών-πολιτικών συμμαχιών, την βάση της λειτουργίας της κομνήνειας 
αριστοκρατίας.

Ωστόσο, το γεγονός ότι η Άννα ήταν εκείνη που επέβαλε τις 
προσωπικές της αντιλήψεις στο καλλιτεχνικό συνεργείο του ναού (εκείνο 
του ζωγράφου Α65) επιβεβαιώνεται, νομίζω, από σειρά ισχυρών ενδείξεων. 
Κατ’ αρχάς, πέρα από την επιδεικτική της τοποθέτηση στην τιμητική θέση 
του πίνακα, το γεγονός ότι η παράσταση δεν εκτελέστηκε στον νάρθηκα 
(όπως στον ναό του Αγίου Νικολάου του Κασνίτζη ή την εκκλησία της 
Παναγίας Κρίνας), αλλά αντίθετα στο βόρειο κλίτος, αποτελεί μία τέτοια 
ένδειξη. Ασφαλώς, θα μπορούσε κανείς να συνδέσει την κτητορική σκηνή 
με την απεικόνιση της Δέησης στον ανατολικό τοίχο του ίδιου κλίτους66: 
οι δωρητές δέονται προς την μεσίτρια Θεοτόκο, η οποία με την σειρά της 
μεταφέρει το αίτημά τους στον Υιό της67. Αυτό, ωστόσο, δεν υποβαθμίζει 
ένα δεύτερο στοιχείο: το γεγονός ότι σε κάθε λατρευτική εκδήλωση μέσα 
στον ναό το γυναικείο εκκλησίασμα ερχόταν αναπόφευκτα σε οπτική 

τόμο Anna Komnene (βλ. σημ. 10), 107-124, εδώ σ. 109-110 και Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 
208-209.

��������������. Τορνίκης, Λόγος, 315, 6-7.
��������������. Τορνίκης, Λόγος, 315, 7-8.
��������������. Τορνίκης, Λόγος, 317, 6-7.
65. Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 26-28 και 43-44.
����. Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 34, εικ. 13.
���������������������������������������������������������������������������������. Είναι χαρακτηριστικό ότι στην Καππαδοκία, στο Ayi Kilisesi στο Erdemli (11ος 

αιώνας), απαντά ένας ενδιαφέρων συνδυασμός κτητορικής-επιτύμβιας παράστασης και 
απεικόνισης της Δέησης: οι νεκροί δωρητές πλαισιώνουν την εσχατολογικού περιεχομένου 
παράσταση, στο τύμπανο του αρκοσολίου του βορείου τοίχου της εκκλησίας. Βλ. N. 
Thierry, Le portrait funéraire byzantin. Nouvelles données, Ευφρόσυνον. Αφιέρωμα στον 
Μανόλη Χατζηδάκη, Αθήνα 1992, τ. ΙΙ, 582-592, εδώ σ. 591 και εικ. 4.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 87

επαφή με την παράσταση των χορηγών68 και, επομένως, αντίκριζε την 
προβεβλημένη θέση της Άννας μέσα στην οικογένειά της. Με άλλα λόγια, 
η δωρήτρια με την σκηνή αυτή διατυμπάνιζε στις γυναίκες της Καστοριάς 
το προσωπικό της γόητρο. Μάλιστα, κατά την φάση «ενημέρωσης» του 
πίνακα, ίσως ήταν και πάλι η ίδια που προσπάθησε να συνδυάσει την 
επιβεβλημένη από τα νέα δεδομένα ταπεινοφροσύνη με την αριστοκρατική 
υπερηφάνεια: η ανανέωση των επιγραφών έγινε ούτως ώστε να μπορεί 
κανείς με υπομονή να διαβάσει και τις παλαιότερες (όπου η Άννα φέρει 
το προσωπικό της επίθετο)˙ επίσης, η προσθήκη του πίλου στο αρχικό 
κάλυμμα της κεφαλής την έκανε να ξεπερνά ακόμη περισσότερο σε ύψος 
τον σύζυγό της και να φαντάζει ως η αδιαφιλονίκητα κυρίαρχη μορφή 
ανάμεσα στους δωρητές.

Όμως, και η επιλογή να απεικονιστεί όλη η οικογένεια εκατέρωθεν 
της Παναγίας και όχι δίπλα στους αγίους Αναργύρους, τους επωνύμους 
αγίους του ναού, ή ακόμη και γύρω από τον άγιο Γεώργιο, στον οποίο 
είναι αφιερωμένο το βόρειο κλίτος, είναι νομίζω μία ακόμη πολύ σοβαρή 
ένδειξη. Ο Α. Ορλάνδος υπέθεσε ότι αυτό συνέβη γιατί ο ναός αρχικά 
ήταν αφιερωμένος στην Θεοτόκο, στην οποία πίστεψε ότι αναφέρεται η 
φράση του δεύτερου στίχου της κτητορικής επιγραφής του νάρθηκα καὶ 
σοῦ τὸν περικλυτὸν δόμον69, διαβάζοντας εσφαλμένα τον επόμενο στίχο70. 
Αντίθετα, ο Μ. Χατζηδάκης θεώρησε ότι το πρότυπο για την παράσταση 
αυτή θα πρέπει να αναζητηθεί στον ψηφιδωτό αφιερωματικό πίνακα του 
Ιωάννη Β΄ στα υπερώα της Αγίας Σοφίας, όπου απαντά η ίδια διάθεση για 
συμμετρία (εικ. 3)71. Ωστόσο, αυτές δεν είναι οι μόνες δυνατές ερμηνείες˙ η 
πρώτη μάλιστα θα πρέπει να θεωρηθεί εκτός πραγματικότητας.

�����������������������������������������������������������������������           . Ο διαχωρισμός των φύλων εντός της εκκλησίας ανάγεται στον 4ο αιώνα 
(Ἀποστολικὲς Διαταγὲς [Διαταγαὶ ἢ διατάξεις τῶν ἁγίων πανευφήμων Ἀποστόλων, 
Patrologia Graeca, τ. 1, στ. 556-1156], Β΄, 57, 4)˙ σύμφωνα με την Διαθήκη του Κυρίου - 
5ος αιώνας (;) -, ο διαχωρισμός αυτός ακολουθούσε την διάταξη του ναού σε κλίτη (από 
την μία πλευρά οι άνδρες και από την άλλη οι γυναίκες)˙ μάλιστα, στην Δύση, όπου οι 
βασιλικές δεν διέθεταν κατά κανόνα γυναικωνίτες, μαρτυρείται ξεκάθαρα η τοποθέτηση 
των γυναικών στο βόρειο κλίτος (Δ. Μωραΐτης, Γυναικωνίτης, Θρησκευτικὴ καὶ Ἠθικὴ 
Εγκυκλοπαίδεια, τ. 4, Αθήνα 1964, στ. 846-848 και Ν. Γκιολέσ, Παλαιοχριστιανική τέχνη: 
Ναοδομία (π. 200-600), Αθήνα 1994, 45).

����. Ορλάνδος, Μνημεῖα, 55. Βλ. επίσης Δρακοπούλου, Πόλη, 46, σημ. 113.
���������������������. Τον αντέγραψε ως διαβασίᾳ τῇ φθορᾷ κατακλῦσαι (Ορλάνδος, Μνημεῖα, 35), 

αντί του ορθού δυὰς ἁγία τῇ φθορᾷ κατακλῦσαι (Δρακοπούλου, Πόλη, 45).
����. Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 39.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

88

Ασφαλώς, η ιδιωτική λατρεία της Θεοτόκου δεν μπορεί να συνδεθεί 
αποκλειστικά με το γυναικείο φύλο. Διαθέτουμε, για παράδειγμα, από 
τον 11ο-12ο αιώνα ανδρικά δαχτυλίδια και σφραγίδες με την μορφή της 
Θεοτόκου και επιγραφή-επίκληση της βοήθειάς της72, ενώ παράλληλα 
είναι γνωστές περιπτώσεις γυναικών που προτιμούσαν την απευθείας 
σχέση με τον Χριστό: χαρακτηριστικά, η αυγούστα Ζωή τον 11ο αιώνα 
είχε αναπτύξει μία σχεδόν παθολογική σχέση με την εικόνα του Χριστού 
Αντιφωνητή, όπως μας πληροφορεί ο Μιχαήλ Ψελλός73˙ η ίδια, επίσης, 
προτίμησε να απεικονιστεί με τον αυτοκράτορα σύζυγό της στο νότιο 
υπερώο της Αγίας Σοφίας εκατέρωθεν και πάλι του ένθρονου Χριστού 
Αντιφωνητή74. Και βέβαια, είναι γνωστή η ιδιαίτερη λατρεία που 
επεφύλασσε ο ανδρικός μοναχισμός (μοναστική πολιτεία Αγίου Όρους) 
στο πρόσωπο της Παναγίας. Παρόλα αυτά, ήδη από την πρωτοβυζαντινή 
περίοδο οι γυναίκες αισθάνονταν μεγαλύτερη οικειότητα απέναντι στην 
Μητέρα του Θεού, πράγμα το οποίο διαπιστώνεται στην ευρεία χρήση 

�������������������������������������������������������������������������� . Πρόκειται για τα δαχτυλίδια των Μιχαήλ Ατταλειάτη (του γνωστού αξιωμα
τούχου και ιστορικού) και Μιχαήλ Στρυφνού (του επικεφαλής του στόλου επί Αλεξίου 
Γ΄ Αγγέλου): H. Maguire, Η ιδιωτική λατρεία της Παναγίας, στον τόμο: Μήτηρ Θεού. 
Απεικονίσεις της Παναγίας στη βυζαντινή τέχνη, επιμ. Μ. Βασιλάκη, Αθήνα 2000, 
279-289, εδώ σ. 286-287 και εικ. 182 και επίσης στον ίδιο τόμο S. Zwirn, αρ. κατ. 12, σ. 
293. Ενδεικτική, επίσης, είναι η σφραγίδα του μαγίστρου και πραίτορος Οψικίου Λέοντος 
Σκληρού, του β΄ μισού του 11ου αιώνα: I. Kalavrezou, αρ. κατ. 54, στον τόμο: Kalavrezou 
(Byzantine Women, βλ. σημ. 8), 125.

�������������������. Μιχαήλ Ψελλός, Χρονογραφία, έκδ. E. Renauld, Michael Psellos, Chronographie, 
τ. Ι-ΙΙ, Paris 1926-1928, Ι, 149, παρ. 66. Ας σημειωθεί επίσης ότι η μορφή του Χριστού 
Αντιφωνητή εμφανίζεται και σε νομίσματα της Ζωής: P. Grierson, Catalogue of the 
Byzantine coins in the Dumbarton Oaks Collection and in the Whittemore Collection, τ. ΙΙΙ, 
1-2 (717-1081), Washington, DC 1973, 2, 162-163, 722 και 727-730. Πέρα απ’ όλα αυτά όμως 
διαθέτουμε και γυναικεία δαχτυλίδια, τα οποία δείχνουν τον άμεσο συσχετισμό γυναικών 
τόσο με το πρόσωπο του Χριστού όσο και με εκείνο κάποιου άνδρα αγίου: B. Pitarakis, 
Female piety in context: Understanding developments in private devotional practices, στον 
τόμο Images of the Mother of God. Perceptions of the Theotokos in Byzantium, εκδ. M. 
Vassilaki, Aldershot-Burlington 2004, αρ. 13, 153-164 (στο εξής: Pitarakis, Piety), εδώ σ. 
154 και εικ. 13.1.

�������. B. Hill – L. James – D. Smythe, Zoe: The rhythm method of imperial renewal, στον 
τόμο: New Constantines. The rhythm of imperial renewal in Byzantium, 4th-13th centuries 
(Papers from the Twenty-sixth Spring Symposium of Byzantine Studies, St Andrews, March 
1992), εκδ. P. Magdalino, Aldershot 1994, 215-229, εδώ σ. 225 και σημ. 31 και C. Connor, 
Women of Byzantium, New Haven-London 2004, 235-236.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 89

κυρίως σκηνών από τον βίο της σε κοσμήματα και ενδύματα. Ενώ όμως όλα 
αυτά υπενθύμιζαν την θεία παρέμβαση ή είχαν εμβληματικό χαρακτήρα, 
μετά την Εικονομαχία η σχέση των πιστών με την Θεοτόκο γίνεται πιο 
προσωπική, στηριζόμενη στον μεσολαβητικό της ρόλο75. Είναι ενδεικτικό 
ότι από τον 10ο αιώνα εμφανίζονται για πρώτη φορά μικρογραφίες 
χειρογράφων, στις οποίες ο κτήτορας επικαλείται την μεσολάβηση της 
Θεομήτορος για την αποδοχή του αιτήματός του από τον Χριστό76, ενώ 
από την ίδια αυτή εποχή απαντά για πρώτη φορά επίσης η Θεοτόκος να 
μεσολαβεί στην στέψη του αυτοκράτορα77. 

Κάποιες φορές, πάντως, η οικειότητα αυτή μεταξύ Παναγίας και 
πιστών γυναικών φαίνεται να έχει και ένα «φεμινιστικό» υπόβαθρο. 
Είναι αξιοσημείωτο ότι τον 9ο αιώνα συνετέθη ο μοναδικός κανόνας που 
διαθέτουμε από γυναίκα υμνογράφο, την μοναχή Θέκλα, προς τιμήν της 
Θεοτόκου. Μάλιστα, το κείμενο αυτό θα μπορούσε να χαρακτηριστεί 
«φεμινιστικό», αφού αναφέρεται αποκλειστικά τόσο σε μεμονωμένες 
γυναίκες όσο και στο γυναικείο φύλο εν γένει78, το οποίο αποκατέστησε 

�����������������������������. Βλ. σχετικά το άρθρο του Maguire, Η ιδιωτική λατρεία της Παναγίας. Βλ. επίσης 
S. Der Nersessian, Two images of the Virgin in the Dumbarton Oaks Collection, DOP 14 
(1960), 69-86, εδώ σ. 71-77. Τον μεσολαβητικό ρόλο της Παναγίας συνοψίζει με σαφήνεια 
το τροπάριον της εορτής της Κοίμησης: ἐν τῇ γεννήσει τὴν παρθενίαν ἐφύλαξας, ἐν τῇ 
κοιμήσει τὸν κόσμον οὐ κατέλιπες, Θεοτόκε. Μετέστης πρὸς τὴν ζωήν, μήτηρ ὑπάρχουσα 
τῆς ζωῆς, καὶ ταῖς πρεσβείαις ταῖς σαῖς λυτρουμένη ἐκ θανάτου τὰς ψυχὰς ἡμῶν (J. 
Mateos [εκδ.], Le typicon de la Grande Église: Ms. Sainte-Croix no. 40, Xe siècle [OCA 
165], τ. Ι: Le cycle de douze mois, Roma 1962, 370, 9-12 και M. Evangelatou, The symbolism 
of the censer in Byzantine representations of the Dormition of the Virgin, Images of the 
Mother of God [βλ. σημ. 73], αρ. 10, 117-131, εδώ σ. 118).

����. Patterson-Ševšenko, Close encounters (βλ. σημ. 35), 264 κ.ε. και εικ. 6-7 και η 
ίδια, Η Παναγία στα βυζαντινά χειρόγραφα, Μήτηρ Θεού (βλ. σημ. 72), 155-165, εδώ σ. 
161 κ.ε. και εικ. 101-102. Το πρώτο παράδειγμα απαντά στον κώδικα Reg. gr. 1, φ. 2v, της 
Βατικανής Βιβλιοθήκης (Βίβλος Λέοντος πατρικίου).

��������. Der Nersessian, Two Images of the Virgin, 73.
�������������������   . Βλ. σχετικά E. Catafygiotou-Topping, Thekla the nun: In praise of women, 

Greek Orthodox Theological Review 25 (1980), 353-370. η ίδια, Women hymnographers 
in Byzantium, Δίπτυχα 3 (1982-1983), 98-111, εδώ σ. 104-107. Κ. Νικολάου, Η γυναίκα 
στη μέση βυζαντινή εποχή. Κοινωνικά πρότυπα και καθημερινός βίος στα αγιολογικά 
κείμενα [ΕΙΕ-ΙΒΕ, Μονογραφίες 6], Αθήνα 2005, 207 και Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 90-91. 
Θα πρέπει, ωστόσο, να σημειωθεί ότι το «φεμινιστικό» πνεύμα, που εκφράζει το έργο της 
Θέκλας, αποτελεί σε κάποιο βαθμό απόρροια της επίτευξης ενός είδους ισοτιμίας των 
δύο φύλων στους κόλπους του μοναχισμού (A. Basilikopoulou, Monachisme: L’égalité 



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

90

η καθοριστική εμπλοκή στο έργο της Θείας Οικονομίας μίας γυναίκας. Ἐξ 
Ἄννης ἡ χαρὰ τοῦ γένους ἤνθησας/ καὶ τίκτεις, Παρθένε, τὸν βασιλέα/ 
καὶ συγχαίρουσι τῷ τόκῳ σου/ αἱ γυναῖκες λυθεῖσαι διά σου τῆς 
ἀρᾶς/… νῦν ἡ φύσις τοῦ θήλεος γέγηθε/ νῦν ἡ λύπη πέπαυται χαρὰ δὲ 
ἤνθησεν/ ὅτι Μαρία ἔτεκεν/ τὴν χαρὰν τὸν σωτῆρα καὶ Κύριον, γράφει 
χαρακτηριστικά η μοναχή υμνωδός στην γ΄ και την ζ΄ ωδή του κανόνα της 
αντίστοιχα79. Εξίσου ενδιαφέρον, όμως, παρουσιάζει και το γεγονός ότι 
η ίδια δεν παραλείπει να επισημάνει πως η Θεοτόκος αποτελεί πρότυπο 
ζωής για τις χριστιανές γυναίκες: ἔτεκεν υἱὸν Παρθένος/ καὶ εὐτολμοῦσι 
γυναῖκες/ κατὰ τοῦ ἐχθροῦ ἐμφανῶς/ καὶ ταύτῃ ἀκολουθοῦσι/ νεάνιδες 
παρθενίαν ἀσκοῦσαι80.

Και βέβαια, ενώ μετά την Εικονομαχία στις ανδρικές αυτοκρατορικές 
σφραγίδες κυριαρχεί η μορφή του Χριστού, στα μολυβδόβουλλα των 
θηλυκών μελών του αυτοκρατορικού οίκου απαντά μία ιδιαίτερη 
προτίμηση στην απεικόνιση της Θεοτόκου˙ ενδεικτικά, το στοιχείο αυτό 
μαρτυρούν σφραγίδες της Ευδοκίας Μακρεμβολίτισσας (11ος αιώνας) 
και της Θεοδώρας Δούκαινας Παλαιολογίνας (13ος αιώνας)81. Εξ άλλου, 

totale des sexes, στον τόμο Les femmes et le monachisme [βλ. σημ. 50], 99-110). Επομένως 
δεν θα πρέπει να μας εκπλήσσει ο «φεμινισμός» της πιο γνωστής ποιήτριας-υμνωδού του 
Βυζαντίου (σύγχρονης της Θέκλας), μοναχής Κασσίας. Εκτός από την διάσημη απάντηση 
που έδωσε στον αυτοκράτορα Θεόφιλο κατά την διαδικασία επιλογής βασιλικής συζύγου, 
ήταν σε θέση να διακηρύξει απροκάλυπτα ότι φῦλον γυναικῶν ὑπερισχύει πάντων. καὶ 
μάρτυς Ἔσδρας μετὰ τῆς ἀληθείας (D. Reinsch, Women’s literature in Byzantium?-The case 
of Anna Komnene, στον τόμο Anna Komnene [βλ. σημ. 10], 83-105, εδώ σ. 83 και 102, σημ. 
2, όπου παρατίθεται το χωρίο).

��������������������������������      . Τα χωρία του κανόνα (από το Νέο Θεοτοκάριο) παραθέτει η Catafygiotou-
Topping, Thekla the nun, 361 και 362 αντίστοιχα.

����. Catafygiotou-Topping, Thekla the nun, 363.
������� . Β. Πέννα, Εικονογραφικά βυζαντινών μολυβδοβούλλων: Ο αυτοκράτορας, η 

εκκλησία, η αριστοκρατία, ΔΧΑΕ Δ΄/20 (1998-1999), 261-273, εδώ σ. 263-265 και Η Ιδια, 
Η απεικόνιση της Θεοτόκου στα νομίσματα και τα μολυβδόβουλλα, Μήτηρ Θεού [βλ. 
σημ. 72], 209-217, εδώ σ. 213. Βλ. επίσης J.-C. Cheynet – C. Morrisson, Texte et image 
sur les sceaux byzantins: Les raisons d’un choix iconographique, στον τόμο N. Oikonomides 
(εκδ.), Studies in Byzantine Sigillography, τ. 4, Washington, DC 1995, 9-32, εδώ σ. 25-26. 
Για τις σφραγίδες της Μακρεμβολίτισσας και της Παλαιολογίνας βλ. G. Zacos – A. 
Veglery, Byzantine lead seals, τ. Ι, Basel 1972, αρ. 89-90 (σε σχέση με την πρώτη) και 
122 (σε σχέση με την δεύτερη). Ωστόσο, οι παραπάνω περιπτώσεις δεν είναι οι μόνες. 
Δύο ακόμη παραδείγματα αποτελούν οι σφραγίδες τόσο της σεβαστής Άννας Δούκαινας, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 91

δεν θα πρέπει να λησμονεί κανείς ότι η εμφάνιση της Παναγίας για 
πρώτη φορά στα νομίσματα του Λέοντος Στ΄ σχετίζεται μάλλον με την 
προσπάθεια του αυτοκράτορα να προπαγανδίσει την νομιμότητα της 
θέσης της τέταρτης συζύγου του Ζωής Καρβουνοψίνας και του γιου τους 
Κωνσταντίνου Πορφυρογεννήτου τόσο στο πλευρό του όσο και στην 
σειρά της διαδοχής82. Η άποψη αυτή, μάλιστα, ενισχύεται από το ότι η Ζωή 
είναι η πρώτη αυτοκράτειρα που επέλεξε την απεικόνιση της Θεοτόκου 
(στον τύπο της Νικοποιού) σε σπάνια δοκιμαστική νομισματική κοπή της 
συμβασιλείας της με τον Κωνσταντίνο (914)83.

Όπως έδειξε πρόσφατα η L. James, η σχέση της αυγούστας Πουλχερίας 
και εν γένει των αυτοκρατειρών του 5ου-8ου αιώνα με την λατρεία της 
Θεοτόκου στην πρωτεύουσα84 έχει μάλλον υπερεκτιμηθεί, αφού η Μητέρα 
του Θεού ήταν ένα πρόσωπο εξαιρετικής σημασίας για να επιτραπεί 
από τον αυτοκράτορα να συνδεθεί μαζί του η βασιλική σύζυγος85. Όσον 
αφορά ειδικά στην Πουλχερία, η οποία φέρεται να έχει ως πρότυπο ζωής 
την Παναγία (κατά τον Θεοφάνη, ακόμη και μετά τον γάμο της με τον 
Μαρκιανό δεν απαρνήθηκε την παρθενία της86), η σύνδεσή της με την 
εδραίωση της λατρείας της Θεοτόκου στην Κωνσταντινούπολη87 φαίνεται 

αδελφής της αυτοκράτειρας Ειρήνης Δούκαινας, όσο και της Μαρίας Κομνηνής, ανιψιάς 
του Μανουήλ Α΄ Κομνηνού (I. Kalavrezou, αρ. κατ. 46-47, στο: Kalavrezou [Byzantine 
Women, βλ. σημ. 8], 107-108).

����. Πέννα, Η απεικόνιση της Θεοτόκου, 210.
�������� . Βλ. Πέννα, Η απεικόνιση της Θεοτόκου, 210. Πρβλ. επίσης Pitarakis, Piety, 

156-157.
��������������������. Βλ. πρόχειρα J. Herrin, In search of Byzantine women: Three avenues of approach, 

στον τόμο Images of women in antiquity, εκδ. A. Cameron – A. Kuhrt, London 1983, 
167-189, εδώ σ. 183.

������� . L. James, The empress and the Virgin in early Byzantium: Piety, authority and 
devotion, στον τόμο Images of the Mother of God [βλ. σημ. 73], αρ. 12, σ. 145-152.

�������������������������. Θεοφάνης Ομολογητής, Χρονογραφία, έκδ. C. de Boor, Theophanis Chronographia, 
τ. Ι, Lipsiae 1883 (ανατ. Hildeshein 1963), 103, 8-16.

�����������������������������������������������������������������������������. Για την άποψη που θέλει την Πουλχερία (ανακηρυγμένη αυγούστα από το 414) 
να έχει συμβάλει τα μέγιστα - με την υποστήριξη ασφαλώς του πατριάρχη Πρόκλου - στην 
διάδοση-εδραίωση της λατρείας της Θεοτόκου στην πρωτεύουσα βλ. K. Holum, Theodosian 
empresses: Women and imperial dominion in Late Antiquity, Berkeley-Los Angeles-London 
1982, 142 κ.ε. και V. Limberis, Divine heiress. The Virgin Mary and the creation of Christian 
Constantinople, London 1994, 53 κ.ε.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

92

να συντελείται στις πηγές του 9ου αιώνα88. Ωστόσο, σε καμία περίπτωση 
δεν μπορούν όλα αυτά να επηρεάσουν την διαπιστωμένη οικειότητα που 
αισθάνονταν γενικά οι γυναίκες απέναντι στην Θεοτόκο: τόσο η μητρική 
της ιδιότητα89 όσο και η παρθενία της, όπως έχουμε ήδη δει, αποτελούσαν 
πρότυπο90 για τις ενάρετες γυναίκες, έγγαμες και μοναχές. Και επιπλέον, 
σύμφωνα με την παρατήρηση της B. Pitarakis, ακολουθώντας το μοντέλο 
της Παναγίας, η οποία αντλεί την μεσολαβητική της δύναμη από τον ρόλο 
της ως Μητέρας του Θεού, οι γυναίκες αναλαμβάνουν (και πάλι μετά την 
Εικονομαχία) να μεσολαβήσουν για την προστασία της οικογένειάς τους91. 
Ιδιαίτερο ενδιαφέρον από την εποχή των Κομνηνών, η οποία ως γνωστόν 
χαρακτηρίζεται από ένα ισχυρό πνεύμα νεποτισμού, παρουσιάζει η 
περίπτωση της αυτοκράτειρας Ειρήνης Δούκαινας. Από την μία πλευρά, 
στο τυπικὸν της για την μονή της Κεχαριτωμένης διακηρύσσει την 
ευγνωμοσύνη της απέναντι στην Θεοτόκο για την ευγονία που της χάρισε 
η ίδια92, και, από την άλλη, σε επιγραφή αναθηματικής λειψανοθήκης του 
ίδιου μοναστηριού δηλώνει ότι η πίστη της εγγυάται την προστασία της 
αυτοκρατορικής οικογένειας93.

Από τα παραπάνω γίνεται σαφές ότι η παρουσία της Παναγίας 
στην κτητορική σύνθεση των Αγίων Αναργύρων θα πρέπει να συνδεθεί 

������� . Χ. Αγγελίδη, De Aelia Pulcheria Augusta eiusque fortuna, Δίπτυχα 5 (1991), 
251-269.

����������������  . Βλ. σχετικά Pitarakis, Piety, 156 κ.ε. και V. Penna, Zoe’s lead seal: Female 
invocation to the Annunciation of the Virgin, στον τόμο Images of the Mother of God [βλ. 
σημ. 73], αρ. 15, 175-179.

��������������������������    . Όπως επισημαίνει η C. Galatariotou, Holy women and witches: Aspects of 
Byzantine conceptions of gender, BMGS 9 (1984-1985), 55-94, εδώ σ. 94, οι αντιλήψεις 
των Βυζαντινών για την γυναίκα στηρίζονταν αφ’ ενός στο πρότυπο της Παναγίας, που 
αντιπροσώπευε την καλή και ασεξουαλική γυναίκα και αφ’ ετέρου στο αντιπρότυπο 
της Εύας, που αντιπροσώπευε το ισχυρό και κακό θηλυκό. Πρβλ. επίσης A.-M. Talbot, 
Women, στον τόμο: The Byzantines, εκδ. G. Cavallo, Chicago-London 1997, 117-143, εδώ σ. 
117. Gouma-Peterson, Gender and power [βλ. σημ. 61], 109 και Reinsch, Women’s literature 
in Byzantium?, (βλ. σημ. 78), 83-84.

����. Pitarakis, Piety, 155-156.
����. Τυπικὸν Κεχαριτωμένης, στίχ. 55-57: τούτοις τὸ ἐν πορφύρᾳ τέθεικας 

γονιμώτατον, τῇ μητρικῇ μοι σχέσει καὶ κλήσει τὴν μητρομήτορα προσθεμένη καὶ 
πατρομήτορα.

����. Τυπικὸν Κεχαριτωμένης, app. B, σ. 152, 14-15: ἤθροισε πίστις Εἰρήνης βασιλίδος 
σκέπην ἑαυτῇ, συζύγῳ τε καὶ τέκνοις.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 93

πρωτίστως με τις αντιλήψεις της Ραδηνής, σε αντίθεση με τις περιπτώσεις 
τόσο της Ασίνου όσο και της Κρίνας, όπου η παρουσία της Μεσίτριας 
σχετίζεται και με το ότι ο ναός είναι αφιερωμένος στην ίδια. Άλλωστε, το 
ενδεχόμενο αυτό ενισχύεται και από το γεγονός ότι ο ίδιος ο Λημνιώτης 
επιλέγει να προσφέρει ως μοναχός, μαζί με την εξίσου ταπεινή σύζυγό 
του (της οποίας η τιμητική θέση στην σκηνή αποτελεί το μόνο πλέον 
στοιχείο σύνδεσής της με την υπεροπτική έκφραση του πορτραίτου 
της στον παλαιότερο κτητορικό πίνακα), το ομοίωμα του ναού στον 
Παντοκράτορα του νοτίου κλίτους. Κατά συνέπεια, ενώ η αριστοκρατική 
αλαζονεία της οικογένειας Λημνιώτη, η οποία όπως είδαμε συνδεόταν 
παράλληλα και με ένα «φεμινιστικό» πνεύμα, απευθυνόταν κυρίως στις 
γυναίκες της τοπικής αριστοκρατίας, η ταπεινοφροσύνη και η συστολή του 
μοναστικού ζεύγους των δωρητών είχε ως κύριους αποδέκτες το ανδρικό 
εκκλησίασμα. Η σύνδεση αυτή των κτητόρων των Αγίων Αναργύρων 
με ομόφυλα θεία πρόσωπα (ο Θεόδωρος με τον Χριστό και η Άννα με 
την Θεοτόκο) δεν είναι μοναδικό φαινόμενο. Αντίθετα, διαθέτουμε 
αρκετά αντίστοιχα παραδείγματα. Οι περιπτώσεις τόσο του Θεοδώρου 
και της Ειρήνης Γαβρά που απεικονίζονται σε ολοσέλιδες μικρογραφίες 
ποντιακού τετραευαγγέλου (του 1067), μπροστά από τον Χριστό και την 
Θεοτόκο αντίστοιχα (εικ. 7-8)94, όσο και του Αλεξίου Κομνηνού και της 
Ειρήνης Δούκαινας, οι οποίοι επέλεξαν να ιδρύσουν ο μεν την μονη του 
Χριστού Φιλανθρώπου95 και η δε την μονή της Παναγίας Κεχαριτωμένης, 
είναι ιδιαιτέρως ενδεικτικές.

Ωστόσο, θα ήταν σκόπιμο νομίζω να γίνει αναφορά και σε ένα 
τρίτο παράδειγμα, ίσως ακόμη ενδεικτικότερο των δύο προηγούμενων. 
Πρόκειται για την περίπτωση της αυγούστας του 11ου αιώνα Ευδοκίας 
Μακρεμβολίτισσας, η οποία, εξαιτίας του υψηλού κύρους που απολάμβανε 
ως εγγυήτρια της δυναστικής συνέχειας (επί Κωνσταντίνου Ι΄ Δούκα) 
αλλά και ως παράγοντας νομιμοποίησης (επί Ρωμανού Δ΄ Διογένη), 
απεικονίστηκε και με τους δύο συζύγους της να στέφεται από τον Χριστό 
σε έργα τέχνης, νομίσματα και μολυβδόβουλλα96. Εκείνο όμως που έχει 

�����������������������������������. Βλ. παραπάνω σ. 79 και σημ. 35.
���������������������������  . Θεόδωρος Σκουταριώτης, Σύνοψις χρονική, έκδ. Κ. Σάθας, Μεσαιωνική 

Βιβλιοθήκη, τ. VII, Βενετία-Αθήνα-Παρίσι 1894, 1-556, εδώ σ. 186, 27-29. Η συγκεκριμένη 
μονή ιδρύθηκε δίπλα στην μονή της Κεχαριτωμένης (Τυπικὸν Κεχαριτωμένης, στίχ. 
2114-2117 και 2123-2124).

��������������������������������. Βλ. παραπάνω σημ. 13 και 19.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

94

ιδιαίτερο ενδιαφέρον εδώ είναι το γεγονός ότι στον κώδικα Par. gr. 922, 
φ. 6r, όπου με επιγραφή και ακροστιχίδα δηλώνεται ότι της ανήκει, η 
Ευδοκία απεικονίζεται μαζί με τον Κωνσταντίνο Ι΄ (τον οποίο ξεπερνά 
στο ύψος), ανάμεσα στους δύο από τους τρεις γιους τους, να στέφονται 
από την ολόσωμη Θεοτόκο. Από το στιχούργημα που τοποθετείται στην 
απέναντι από την μικρογραφία σελίδα (φ. 5v), αντιλαμβάνεται κανείς 
για ποιο λόγο επιλέχθηκε η μορφή της Παναγίας για την στέψη του 
αυτοκρατορικού ζεύγους. Σε αντίθεση με άλλες περιπτώσεις, όπου ο 
κτήτορας του κώδικα προσφέρει το βιβλίο στην μεσίτρια Θεοτόκο για 
να το παραδώσει η ίδια στον Χριστό, ο καλλιγράφος του Par. gr. 922 
δεν κάνει καμία αναφορά στην Μητέρα του Θεού (ούτε καν εκ μέρους 
της κτητόρισσας), απευθυνόμενος αποκλειστικά στην ένδοξη αυγούστα: 
ἤκουσας ὢ δέσποινα καὶ κοσμοκράτορ/ σοὶ ταῦτα πάντα καὶ διὰ σὲ 
τυγχάνει. Μάλιστα, ο ίδιος κλείνοντας το αφιερωματικό αυτό κείμενο 
απευθύνεται και πάλι στην ευσεβή αυγούστα, ζητώντας της, ωσάν να 
επρόκειτο για την ίδια την μεσίτρια Θεοτόκο, να τον οδηγήσει στην 
σωτηρία: λύσαις ἄνασσα τὸν ζόφον τὸν τῆς λύπης/ εἰς φῶς μὲ τὸν σὸν 
ἱκέτην καλλιγράφον/ ἴθυνον εὐόδωσον οἷς οἶδας τρόποις97. Γίνεται 
λοιπόν φανερό ότι η Ευδοκία, θεωρώντας τον εαυτό της ως την κυρίαρχη 
(δέσποινα) του κόσμου, επιλέγει να στεφθεί όχι από τον Παντοκράτορα 
Χριστό όπως συνηθίζεται στην σχετική εικονογραφία, αλλά από την 
Παναγία, την αντίστοιχη Δέσποινα των ουρανών98.

Η περίπτωση αυτή πάντως, παρότι ίσως μοναδική, προαναγγέλλει 
τις εξελίξεις της αμέσως επόμενης περιόδου. Η ταύτιση των μορφωμένων 
γυναικών της ιθύνουσας τάξης των Κομνηνών με την Θεοτόκο αντανακλάται 
στο γεγονός ότι τώρα για πρώτη φορά απαντά σε μικρογραφίες 
χειρογράφων η Παναγία να κρατά ανοιχτό ή κλειστό κώδικα99. Είναι 
χαρακτηριστικό ότι το θείο αυτό πρότυπο γυναικείας μόρφωσης κοσμεί 
μικρογραφίες δύο σωζόμενων κωδίκων-αντιγράφων προορισμένων για 

����. Spatharakis, The Portrait (βλ. σημ. 13), 102-106 και εικ. 68 (τα χωρία σ. 103). Βλ. 
επίσης Garland, Byzantine empresses (βλ. σημ. 2), 178.

���������������������������������������������������������������������������          . Για την βυζαντινή αντίληψη περί ύπαρξης δύο αυτοκρατορικών αυλών, μίας 
πραγματικής-υλικής στην Κωνσταντινούπολη και μίας φανταστικής-πνευματικής στον 
ουρανό, βλ. H. Maguire, The heavenly court, στον τόμο Byzantine court culture from 829 to 
1204, εκδ. H. Maguire, Washington, DC 1997, 247-258.

�����������. Βλ. J. Anderson, Anna Komnene, learned women, and the book in Byzantine art, 
Anna Komnene, (βλ. σημ. 10), 125-156, εδώ κυρίως σ. 136-148 και εικ. 8-12.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 95

την σεβαστοκρατόρισσα Ειρήνη (σημαντική προστάτιδα των τεχνών 
και των γραμμάτων του β΄ τετάρτου του 12ου αιώνα), με έξι κηρύγματα 
γύρω από την ζωή της Θεοτόκου, του μοναχού και πνευματικού πατέρα 
της Ειρήνης Ιακώβου Κοκκινοβάφου (Vat. gr. 1162 και Par. gr. 1208)100. 
Μάλιστα, έχει ενδιαφέρον να σημειωθεί ότι οι συνολικά 82 αφηγηματικές 
μικρογραφίες των δύο αυτών χειρογράφων αποτελούν το πιο πλούσιο 
σύνολο βυζαντινών μικρογραφιών που σχετίζονται με την Θεοτόκο101.

Συμπερασματικά, θα μπορούσε να λεχθεί ότι οι ιδιαιτερότητες που 
παρουσιάζουν οι κτητορικές σκηνές τόσο των Αγίων Αναργύρων όσο και 
της Παναγίας Κρίνας αποδεικνύουν την ενισχυμένη θέση των γυναικών 
της επαρχιακής αριστοκρατίας του 12ου αιώνα στον χώρο της οικογένειας 
και σε συμβολικό επίπεδο. Όπως ακριβώς οι αφηγηματικές πηγές της 
ίδιας πάντα περιόδου, έτσι και οι εν λόγω απεικονίσεις αποκαλύπτουν 
πλήρως την εσωτερική ανάγκη των συνειδητοποιημένων γυναικών 
της ιθύνουσας τάξης, όχι απλώς να εξισωθούν με τους συμβίους τους, 
αλλά μάλλον να τους υποσκελίσουν διακριτικά. Επομένως, οι γνωστές 
περιπτώσεις του αυτοκρατορικού περιβάλλοντος του όψιμου 11ου-12ου 
αιώνα δεν ήταν οι μόνες. Το φαινόμενο αυτό εξαπλωνόταν τουλάχιστον 
μέχρι και τις παρυφές της αριστοκρατίας του Κομνήνειου Βυζαντίου. 
Παρότι όμως εντοπίζεται και εκτός της Κωνσταντινούπολης, σε περιοχές 
απομακρυσμένες αλλά ταυτόχρονα ακμάζουσες, φαίνεται ότι είχε πάντοτε 
τις ρίζες του στην πρωτεύουσα, η υπεροψία της οποίας, ευνοημένη από 
τις συνθήκες της περιόδου από τον 11ο αιώνα και μετά, το ενίσχυε 
αποφασιστικά. Αντίθετα, εκεί απ’ όπου το στοιχείο της πρωτευουσιάνικης 
αλαζονείας φαίνεται να εκλείπει, όπως συμβαίνει στην περίπτωση του 
Αγίου Νικολάου του Κασνίτζη, η απεικόνιση των δωρητών (άνδρα και 
γυναίκας) ακολουθεί τον κλασικό τρόπο αναπαράστασης του θέματος, 
χωρίς παράλληλα να δίνεται ιδιαίτερη έμφαση στον εντυπωσιασμό του 
θεατή.

�����. Anderson, Anna Komnene, 141 κ.ε. Για την σεβαστοκρατόρισσα Ειρήνη, χήρα 
του αδελφού του Μανουήλ Α΄, Ανδρονίκου Κομνηνού, βλ. E. Jeffreys, The sevastokratorissa 
Eirene as literary patroness: The monk Iakovos, JÖB 32/3 (1982), 63-71. Κ. Βαρζός, Ἡ 
γενεαλογία τῶν Κομνηνῶν [Βυζαντινὰ Κείμενα καὶ Μελέται 20α], τ. Α΄, Θεσσαλονίκη 
1984, αρ. 76, σ. 361-379 και E. και M. Jeffreys, Who was Eirene the sevastokratorissa?, Byz 
64 (1994), 40-68.

�����. Ševcenko, Η Παναγία στα βυζαντινά χειρόγραφα (βλ. σημ. 76), 155-156.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

96

Εικ. 1: Νάρθηκας Αγίου Νικολάου του Κασνίτζη Καστοριάς. Η σύζυγος του κτήτορα 
Νικηφόρου Κασνίτζη Άννα (1170-1180). 

(Στ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, Καστοριά, Αθήνα 1992).

Εικ. 2: Αναπαράσταση της κτητορικής σύνθεσης του βορείου κλίτους των Αγίων 
Αναργύρων Καστοριάς (κατά Α. Ορλάνδο, βλ. σ. 75, σημ. 15).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 97

Εικ. 3: Νότιο υπερώο Αγίας Σοφίας Κωνσταντινούπολης. Η οικογένεια του Ιωάννη Β΄ 
Κομνηνού εκατέρωθεν της Βρεφοκρατούσας (1118-1122). 

(Το Οικουμενικό Πατριαρχείο. Η Μεγάλη του Χριστού Εκκλησία, Αθήνα 1989).

Εικ. 4: Βόρειο κλίτος Αγίων Αναργύρων Καστοριάς. Η σύζυγος του κτήτορα Θεοδώρου 
Λημνιώτη Άννα Ραδηνή. Ανατολικό τμήμα της κτητορικής σκηνής (1180-1190).

(Στ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, Καστοριά, Αθήνα 1992).



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

98

Εικ. 5: Βόρειο κλίτος Αγίων 
Αναργύρων Καστοριάς. Ο κτήτορας 

Θεόδωρος Λημνιώτης και ο γιος 
του Ιωάννης. Λεπτομέρεια από την 
κτητορική παράσταση (1180-1190).
(Στ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, 

Καστοριά, Αθήνα 1992).

Εικ. 6: Νότιο κλίτος Αγίων Αναργύρων 
Καστοριάς. Ο μοναχός Θεόφιλος Λημνιώτης 

(τέλη 12ου αιώνα).
(Στ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, 

Καστοριά, Αθήνα 1992).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 99

Εικ. 7: Ολοσέλιδη μικρογραφία ποντιακού Τετραευαγγέλου (Petrop. gr. 291, φ. 2v). Ο 
κτήτορας Θεόδωρος Γαβράς μπροστά από τον Χριστό (1067).

(V. Kepetzi, Empereur, piété et rémission des pechés dans deux Ekphraseis byzantines. 
Image et rhétorique ΔΧΑΕ 4/20 [1998]).

Εικ. 8: Ολοσέλιδη μικρογραφία ποντιακού Τετραευαγγέλου (Petrop. gr. 291, φ. 3r). Η 
σύζυγος του κτήτορα Θεοδώρου Γαβρά Ειρήνη μπροστά από την Παναγία (1067).

(V. Kepetzi, Empereur, piété et rémission des pechés dans deux Ekphraseis byzantines. 
Image et rhétorique ΔΧΑΕ 4/20 [1998]).



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

100

Αnna Rhadene: Provincial Aristocratic Women in 12th c. 
Byzantium as Seen from Donor Portraits

In recent years systematic research on Byzantine women has revealed 
the importance of their role during the 11th-12th century in many areas of 
socio-economic and political life.

Although their presence in the daily life of Constantinople has been 
much studied, this is not the case with the provinces. This study aims to 
detect developments regarding the role of women in the political and socio-
economic life of the provinces. Although the evidence in the sources is 
meager (at least for the 11th-12th century) the donor scenes on provincial 
monuments constitute valuable material for studying provincial élite women 
of Komnenian Byzantium.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

