
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 23 (2013)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 23

  

 

  

  Ο Ῥώμης ἄναξ στην επιγραφή του Αγίου
Δημητρίου Θεσσαλονίκης. Χορηγία,
αυτοκρατορική πολιτική και ιδεολογία στα χρόνια
του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου. 

  Βασιλική Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ   

  doi: 10.12681/byzsym.1082 

 

  

  Copyright © 2014, Βασιλική Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΦΩΣΚΟΛΟΥ Β. Α. (2013). Ο Ῥώμης ἄναξ στην επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης. Χορηγία,
αυτοκρατορική πολιτική και ιδεολογία στα χρόνια του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου. Byzantina Symmeikta, 23, 11–31.
https://doi.org/10.12681/byzsym.1082

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 18/01/2026 23:49:45



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Βασιλικη Α. Φωσκολου

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 
Χορηγία, Πολιτική και Ιδεολογία στα Χρόνια του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου

Στη μνήμη του Τίτου Παπαμαστοράκη

Στο κεφάλαιο των επιγραφών της μνημειώδους μονογραφίας των 
Μαρίας και Γεωργίου Σωτηρίου για τη βασιλική του Αγίου Δημητρίου 
στη Θεσσαλονίκη συμπεριλαμβάνεται μια ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα 
και σημαντική για την ιστορία του ναού επιγραφή, που βρέθηκε, μετά 
την πυρκαγιά του 1917 και τον καθαρισμό του ναού, στην ανώτερη 
ανατολική πλευρά του βορειοδυτικού πεσσού του ιερού βήματος1. 
Γραμμένη με κεφαλαία γράμματα μαύρου χρώματος σε λευκό βάθος, η 
επιγραφή είναι χωρισμένη σε δύο τμήματα με ζωγραφιστή φυτική ταινία 
και καταλαμβάνει μια πολύ μεγάλη επιφάνεια 2,60 μ. ύψους επί 0,90 
μ. πλάτους2. Το κείμενο της σύμφωνα με την τελευταία ανάγνωση του 
Andreas Rhoby έχει ως εξής3: 

1. Γ. και Μ. Σωτηρίου, Ἡ Βασιλικὴ τοῦ Ἁγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης (Βιβλιοθήκη 
τῆς ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας ἀρ. 34), Ἀθῆναι 1952, 221-24. Κάτω από την 
επιγραφή βρίσκεται αρκετά κατεστραμμένη σήμερα ψηφιδωτή παράσταση αγίου σε 
δέηση που οι Σωτηρίου, Βασιλικὴ τοῦ Ἁγίου Δημητρίου, 197 πίν. 71α, ταυτίζουν με τον 
άγιο Δημήτριο και χρονολογούν στον 7o αιώνα.

2. Βλ. Σωτηρίου, Βασιλικὴ τοῦ Ἁγίου Δημητρίου, πίν. 102β, όπου μια γενική άποψη 
του ιερού μετά την αναστήλωση στην οποία διακρίνεται η θέση της επιγραφής.

3. A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fresken und Mosaiken (Byzantinische 
Epigramme in inschriftlicher Überlieferung, Bd. 1, έκδ. W. Hörandner – A. Rhoby – A. 
Paul), Wien 2009, 196, αρ. 111. Η ανάγνωση του Rhoby δεν διαφοροποιείται σημαντικά 
από την προηγούμενη του J. M. Spieser, Inventaires en vue d’un recueil des inscriptions 
historiques de Byzance. I. Les inscriptions de Thessalonique, TM 5 (1973), 171-2.



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

12

	 Πρὸς σοὺς πόδας τί[θη]μι τὸ κράτους στέφ[ος],
	 Δέσποινα πάντων, Μιχαὴλ Ῥώμης ἄναξ˙
	 [σ]ὺ γὰρ παρέσχες τοῦ[το] καὶ δοίης ἔτι
	 μακράν τε ζωὴν καὶ [νόσων] ἀνωτέραν,
5	 νίκην κατ’ ἐχθρῶν δ[υσ]μενῶν, ἐναντίω[ν]
	 δυὰς δυσωπεῖ ταῦτα τῶν ἀσωμάτων,
	 ἀποστόλων ἄρ[ρητ]ος ὄντως ἀκ[ρότης,
	 τ]ὸ πανσέ[βαστ]ον τῶν θυηπό[λ]ων στῖφος
	 [κ]αὶ θαυματουργῶ(ν) μαρτύρων συναυλία˙
10	 χρόνῳ καμόντα τόνδε τὸν θεῖον [δόμον]
	 καὶ πτῶσιν αὐθ[όρμ]ητον ἠπειληκό[τα]
	 ἤμειψε λαμπρῶς Μιχαὴλ στ[εφηφόρος]˙
	 εὑρὼν γὰρ αὐτοῦ τὴν στέγην σαθράν ὅλην
	 καὶ τὰς [κερά]μους πα[ντελῶ]ς βεβ[λαμμέν]ας
15	 ὡς μὴ [βαρεῖα]ν ὑετοῦ [δίνη]ν φέρει,
	 καινὸν μετεσκεύασεν ὡς δο[κεῖν] <......>
	 νῦν [ἐκ] βάθρ[ων], γενέσθαι θ[αῦ]μά τι ξένον.

Πρόκειται για ένα επίγραμμα σε δωδεκασύλλαβο στίχο που αποτε
λείται από δύο διακριτά μέρη τόσο λόγω περιεχομένου, όσο και λόγω της 
προαναφερθείσας φυτικής ταινίας που τα χωρίζει. Στο πρώτο μέρος (στ. 
1-9) κάποιος αυτοκράτορας Μιχαήλ εκφράζει τις ευχαριστίες του προς τη 
Θεοτόκο προσφέροντάς της το στέμμα της εξουσίας του, καθώς το οφείλει 
σε εκείνη, και της ζητά να συνεχίσει να του συμπαραστέκεται δινοντάς 
του νίκες εναντίων ισχυρών εχθρών και μια μακρά ζωή χωρίς ασθένειες. 
Μαζί με τον αυτοκράτορα προσεύχονται στην Παρθένο η δυάδα των 
αρχαγγέλων, οι κορυφαίοι των αποστόλων, ιερείς και θαυματουργοί 
μάρτυρες. Στο δεύτερο μέρος (στ. 10-17), αφού γίνει μνεία στην κακή 
κατάσταση στην οποία έχει περιέλθει ο ναός, αναφέρεται η ανακαίνιση 
της στέγης του από τον ίδιο αυτοκράτορα4.

Ο Γεώργιος και η Μαρία Σωτηρίου ταύτισαν τον αυτοκράτορα της 
επιγραφής με τον Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο (1259-1282). Είναι αλήθεια πως 
το έκαναν χωρίς κανένα στοιχείο, επιχείρημα ή αιτιολόγηση. Υπέθεσαν 
απλώς πως η επισκευή του ναού θα έγινε σε κάποια παραμονή του στη 

4. Για το σχολιασμό της επιγραφής, βλ. Spieser, Inventaire, 172-3. -Rhoby, Byzantinische 
Epigramme, 198-99.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 13

Θεσσαλονίκη, ίσως την περίοδο 1264-5, όταν δηλαδή βρισκόταν στη 
Μακεδονία για να αντιμετωπίσει τον ηγεμόνα της Ηπείρου, Μιχαήλ Β΄. 
Μια τέτοια πληροφορία, σημείωναν ωστόσο, δεν αναφέρεται σε κάποια 
πηγή. Πρότειναν επίσης ως συντάκτη του επιγράμματος τον ακόλουθό 
του μεγάλο Λογοθέτη, Γεώργιο Ακροπολίτη5.

Μερικά χρόνια αργότερα ο Μιχαήλ Λάσκαρις αμφισβήτησε την 
ταύτιση των Σωτηρίου και πρότεινε πως ο εγγονός και συνονόματος του 
Μιχαήλ Η΄, ο Μιχαήλ Θ΄ Παλαιολόγος (1281-1320) είναι ο Ῥώμης ἄναξ 
που αναφέρει η επιγραφή6. Στην άποψη αυτή κατέληξε για δύο βασικούς 
λόγους: καταρχάς γιατί ενώ δεν έχουμε καμία ασφαλή μαρτυρία για την 
παραμονή του Μιχαήλ Η΄ στη Θεσσαλονίκη, είναι αντιθέτως γνωστές δύο 
μακροχρόνιες διαμονές του δεύτερου στην πόλη. Ειδικότερα ο Μιχαήλ 
Θ΄ βρισκόταν στη Θεσσαλονίκη την περίοδο του γάμου της αδερφής του 
Σιμωνίδας με τον κράλη της Σερβίας Μιλούτιν, δηλ. από το Πάσχα του 
1299 έως το Νοέμβριο του 1300, και ένα χρόνο πριν από το θάνατό του 
τον Οκτώβριο του 1320. Θεώρησε, επομένως, πως οι δύο αυτές παραμονές 
του Μιχαήλ Θ΄ υποδηλώνουν ένα στενό δεσμό με την πόλη, που καθιστά 
εύλογο το ενδιαφέρον του για το ναό του πολιούχου της αγίου, και 
πρότεινε ως πιθανή χρονολογία της ανακαίνισης το διάστημα 1319-20. 

Ο δεύτερος λόγος είναι το επίθετο στεφηφόρος που χαρακτηρίζει 
τον αυτοκράτορα της επιγραφής, επίθετο, που, σύμφωνα πάντα με 
τον Λάσκαρι, ταιριάζει καλύτερα στο νεότερο Μιχαήλ παρά στον 
παππού του. Την άποψή του αυτή τεκμηριώνει με βάση την αφήγηση 
της στέψης του στην ιστορία του Παχυμέρη, καθώς παρατηρεί πως το 
σχετικό κεφάλαιο έχει τον τίτλο Στεφηφορία τοῦ υἱοῦ βασιλέως Μιχαήλ 
και περιλαμβάνει συχνά την ίδια λέξη ή παράγωγά της, όπως στέφει, 
στέφος και ἀρτιστεφὴς, σε σχέση με τον Μιχαήλ Θ΄7. Θεώρησε, τέλος, 
πως δημιουργός του επιγράμματος θα πρέπει να ήταν ο Μανουήλ Φιλής, 

5. Γ. και Μ. Σωτηρίου, Βασιλικὴ τοῦ Ἁγίου Δημητρίου, 224.
6. Μ. Θ. Λάσκαρις, Μιχαὴλ Θ΄ ὁ Παλαιολόγος ἐν ἐπιγραφῇ τοῦ Ἁγίου Δημητρίου 

Θεσσαλονίκης, ΑΕ (1953-4), 4-10.
7. Λάσκαρις, Μιχαὴλ Θ΄, 6. Πράγματι ο Παχυμέρης στις Συγγραφικές Ιστορίες του 

χρησιμοποιεί αυτές τις λέξεις για την περιγραφή της στέψης του Μιχαήλ Θ΄, βλ. Ι. Bekker, 
Georgii Pachymeris de Michaele et Andronico Palaeologis libri tredecim [CSHB], Bonn 
1835, τόμ. 2, 195-197= Georges Pachymérès Relations Historiques III-IV. Edition, traduction 
française et notes par A. Failler, Paris 1999 (CFHB XXIV/1-4), τ. 3, 219- 221 (κεφ. ΙΧ.2: 
Στεφηφορία τοῦ βασιλέως Μιχαήλ).



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

14

τόσο γιατί η ακμή της δράσης του συμπίπτει χρονικά με τη χρονολογία 
που προτείνει για την ανακαίνιση του ναού, αλλά και γιατί αναγνωρίζει 
γλωσσική συγγένεια ανάμεσα στην επιγραφή και τον ποιητικό λόγο του 
Φιλή. Ειδικότερα εκτός και πάλι από τη λέξη στεφηφόρος που απαντάται 
συχνά στον Φιλή, σημειώνει επίσης τη λέξη Ρώμη με την έννοια της ίδιας 
της βυζαντινής αυτοκρατορίας (Ῥώμης ἄναξ), ή τις λέξεις δυσωπεῖν, 
συναυλία και ἐχθρῶν δυσμενῶν8.

Η πρόταση του Λάσκαρι έγινε αποδεκτή στη μεταγενέστερη βιβλιο
γραφία. Έτσι σε συνολικές μελέτες που συμπεριλήφθηκε η επιγραφή, όπως 
δηλαδή σε αυτή του J. M. Spieser για τις επιγραφές της Θεσσαλονίκης 
και του A. Rhoby για τα επιγράμματα στη μνημειακή ζωγραφική, ο 
αυτοκράτορας ταυτίζεται με τον Μιχαήλ Θ΄ Παλαιολόγο και η ανακαίνιση 
του ναού τοποθετείται στα 1319-209.

Αντίθετα από την παραπάνω άποψη, θα προσπαθήσω στη συνέχεια 
να αποδείξω πως αυτός που ανακαινίζει το ναό του Αγίου Δημητρίου 
είναι ο Μιχαήλ Η΄. Θα επιχειρήσω επιπλέον να δείξω πως η επιλογή 
του συγκεκριμένου ναού δεν είναι τυχαία και πως η χορηγία αυτή 
εξηγείται από τους στόχους και τις επιθυμίες του πρώτου Παλαιολόγου 
αυτοκράτορα, εντάσσεται στο πλαίσιο της γενικότερης πολιτικής του για 
την περιοχή, ενώ η φρασεολογία που υιοθετείται στην επιγραφή εκφράζει 
συνολικά την πολιτική του ιδεολογία.

Για να αποδείξουμε τα παραπάνω θα πρέπει καταρχάς να αποκλεί
σουμε τη πιθανότητα χορηγός της μνημονευόμενης ανακαίνισης να είναι 

8. Λάσκαρις, Μιχαὴλ Θ΄, 9. Για τα σχετικά χωρία στον Φιλή, βλ. E. Miller, Manuelis 
Philae Carmina, Paris 1855-1857 (ανατ. Αmsterdam: Hakkert, 1967), I, 131-6, 301-306, 
417.

9. Spieser, Inventaire, 173.- Rhoby, Byzantinische Epigramme, 198. Βλ. επίσης S. 
E. J. Gerstel, Civic and Monastic Influences on Church Decoration in Late Byzantine 
Thessalonike, DOP 57 (2003), 226.- S. Kalopissi-Verti, Patronage and Artistic Production 
in Byzantium during the Palaiologan Period, στο S. T. Brooks (επιμ.), Byzantium: Faith and 
Power (1261-1557). Perspectives on Late Byzantine Art and Culture, The Metropolitan 
Musem of Art, New York 2006, 77. Θα πρέπει, ωστόσο, να σημειωθεί πως ο Spieser, 
Inventaire, αρ. 18, σελ. 167, εκφράζει αμφιβολία για αυτή την ταύτιση, βασιζόμενος σε 
άλλη επιγραφή της πόλης που αναφέρει «…Μ]ιχαὴλ στεφηφόρου/ Κωνστ]αντίνου τοῦ 
νέου» και τη χρονολογία 1278/9 και επομένως χρησιμοποιεί την ίδια φρασεολογία με 
αυτή της επιγραφής του Αγ. Δημητρίου για να μνημονεύσει τον Μιχαήλ Η΄ (βλ. και σημ. 
68 παρακάτω).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 15

ο Μιχαήλ Θ΄, εξετάζοντας και αναιρώντας ένα προς ένα τα επιχειρήματα 
του Μ. Θ. Λάσκαρι. 

Tόσο οι Σωτηρίου, όσο και ο Λάσκαρις, βασίζουν την επιχει
ρηματολογία τους για την ταύτιση του αυτοκράτορα σε μια λανθασμένη 
παραδοχή. Θεωρούν, δηλαδή, πως ο ηγεμόνας που κάνει την χορηγία θα 
πρέπει να βρίσκεται στη Θεσσαλονίκη την περίοδο που ανακαινίζεται 
ο ναός και κατ’ επέκταση αναζητούν έναν Μιχαήλ που παρέμεινε 
στην πόλη για κάποιο διάστημα. Πρόκειται, προφανώς, για μια περιο
ριστική συνθήκη που δεν ισχύει. Δεν είναι, δηλαδή, απαραίτητο μια 
αυτοκρατορική δωρεά να γίνεται μόνον με την ευκαιρία της επίσκεψης 
ή της παραμονής ενός αυτοκράτορα σε ένα μέρος της επικράτειάς του. 
Περιπτώσεις αυτοκρατορικών χορηγιών σε περιοχές εκτός της βυζαντινής 
εδαφικής κυριαρχίας, στις οποίες βέβαια ο βυζαντινός ηγεμόνας δεν ήταν 
απαραίτητα παρών, συνηγορούν με αυτή την άποψη. Χαρακτηριστικότερο 
παράδειγμα αποτελεί το έργο της ανακαίνισης του ναού της Βηθλεέμ, την 
περίοδο του σταυροφορικού βασιλείου της Ιερουσαλήμ (1167-69), που, 
όπως αναφέρει η κτητορική επιγραφή χρηματοδότησαν από κοινού o 
Λατίνος βασιλιάς Amaury και ο Μανουήλ A΄ Κομνηνός, χωρίς βέβαια ο 
δεύτερος να διαμένει εκείνη την εποχή στην Παλαιστίνη10. 

Επομένως, το πρώτο επιχείρημα του Λάσκαρη περί της παραμονής 
του Μιχαήλ Θ΄ στην πόλη στερείται αποδεικτικής σημασίας για την 
άποψή του. 

Το δεύτερο επιχείρημά του σχετικά με τη χρήση της λέξης στεφηφόρος 
είναι επίσης ανυπόστατο. Και αυτό γιατί ο παραπάνω ερευνητής, με τα 
ερευνητικά εργαλεία που διέθετε στις μέρες του, εντόπισε τη λέξη στον 
Παχυμέρη σε σχέση με τον Μιχαήλ Θ΄ και στον Φιλή και έτσι με την σιγουριά 
που του έδιναν οι δύο αυτές πηγές απέδωσε το επίγραμμα στον τελευταίο 
και αναγνώρισε τον Μιχαήλ Θ΄ στην επιγραφή. Σήμερα, ωστόσο, μια απλή 
έρευνα στον TLG μας επιτρέπει να γνωρίζουμε πως το επίθετο με κανέναν 
τρόπο δεν αποτελεί προνόμιο του Μιχαήλ Θ΄. Η αναζήτηση σε ποιητικά 
και ιστοριογραφικά έργα από τον 9o έως τον 15o αιώνα αποδεικνύει πως 
πρόκειται για μια πολύ προσφιλή προσφώνηση για αυτοκράτορες. Έτσι, 
τον 10ο αιώνα ο Θεοδόσιος Διάκονος περιγράφει τον Ρωμανό Β΄ ως «γλυκύ 

������� . J. Folda, The Art of the Crusades in the Holy Land 1098-1187, Cambridge 
University Press 1995, 347-351.



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

16

στεφηφόρο»11, ενώ ο επίσκοπος Κυζίκου Θεόδωρος στην αλληλογραφία 
του με τον Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο, με την άνεση που του 
προσφέρει η στενή μεταξύ τους σχέση, μιλά για τη «φλόγα τοῦ πόθου 
τῆς βασιλείου ὑμῶν στεφηφόρου καὶ θείας κεφαλῆς»12. Τον 11o αιώνα ο 
Χριστόφορος Μυτιληναίος13 και ο Ιωάννης Μαυρόπους14 χρησιμοποιούν 
το επίθετο για να χαρακτηρίσουν τον Κωνσταντίνο Θ΄ Μονομάχο, 
ενώ έναν αιώνα αργότερα ο Θεόδωρος Πρόδρομος15 και ο Νικόλαος 
Καλλικλής16 το υιοθετούν για να προσφωνήσουν τους Κομνηνούς. Η 
λέξη χρησιμοποιείται επίσης για επίδοξους αναρριχητές στο βυζαντινό 

������������������������. Θεοδόσιος Διάκονος, Ἅλωσις τῆς Κρήτης, έκδ. H. Criscuolo, Theodosii diaconi 
de Creta capta, Leipzig: Teubner, 1979, στ. 458: ὡς ἂν τὸ νέκταρ ὁ γλυκὺς στεφηφόρος…, στ. 
933: τὸ τοῦ μεγίστου Ῥωμανοῦ νέον κράτος,/μάθωσιν αὐτοῦ τοὺς ἀκοιμήτους πόνους,/
οἵους δι’ ἡμᾶς ἔσχεν ὁ στεφηφόρος…, στ. 947: Ὦ Χριστέ, πατρὸς τοῦ πρὸ αἰώνων τέκνον,/ 
οἷον παρέσχου τῷ στεφηφόρῳ κλέος… .

�������������������������������������������. Epistulae ad Theodorum Cyzicenum, στο J. Darrouzès, Épistoliers byzantins du Xe 
siècle [Archives de l’Orient Chrétien 6, Paris: Institut Français d’Études Byzantines, 1960], 
επιστολή 4, στ. 4. 

�������. E. Kurtz, Die Gedichte des Christophoros Mitylenaios, Leipzig: Neumann, 1903: 
ποίημα 55 στ. 1: Πακτωλὸς ὤφθης ἄλλος, ὦ στεφηφόρε…. 

����. Ι. Bollig – P. de Lagarde, Joannis Euchaitorum Metropolitae quae in codice Vatica
no Graeco 676 supersunt [Abhandlungen der Historisch-Philologische Klasse der königlichen 
Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen Bd. 28. Göttingen, 1882 (ανατύπ. Amsterdam: 
Hakkert, 1979)], επίγραμμα 54, στ. 1: Πάλαι μὲν ἦν μοι, δέσποτα στεφηφόρε,/ ἄκουσμα 
φρικτὸν βασιλεὺς αὐτοκράτωρ,/ γῆς καὶ θαλάσσης κύριος καὶ δεσπότης…, επίγραμμα 31 
στ. 48:  ὡς ὁ κραταιὸς δεσπότης Κωνσταντῖνος/ὁ Μονομάχος οὗ κρατήσας ὁ φθόνος…../ 
ἀλλ’, ὦ κραταιὲ δέσποτα στεφηφόρε, δέχου τὸν ἐξάγοντα φῶς ἀπὸ σκότους….

������� . W. Hörandner, Theodoros Prodromos, Historische Gedichte [WBS ΧΙ. 
Österreichische Akademie der Wissenschaften, Wien 1974]: Ποίημα I, (σ. 177): Στίχοι εἰς 
τὴν στεφηφορίαν Ἀλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ, Ποίημα XVI, στ. 187-191 (σ. 283): ἤγγικε γὰρ 
καὶ πρὸς ὑμᾶς ἡ θεία βασιλεία,/ ὁ νικητὴς ὁ Κομνηνὸς δεσπότης Ἰωάννης./ ἐγγὺς ὑμῶν ὁ 
γεωργὸς αὐτὸς ὁ στεφηφόρος,/ ἔχων τὸ πτύον ἐν χερσί, τὴν στίλβουσαν ῥομφαίαν, Ποίημα 
LXXI στ. 82-84: ὁ Κομνηνὸς ἐκ Κομνηνοῦ, δεσπότης ἐκ δεσπότου,/ ταύτης κατάρξειε τῆς 
γῆς ἀπ’ ἄκρων ἕως ἄκρων./ ταῦτα μὲν γράφε πρὸς ἐμέ, πρὸς δὲ τὸν στεφηφόρον. Ποίημα 
LXXIV, στ. 21 (σ. 528): τὸν αὐτάνακτα παγκλεᾶ στεφηφόρον,/ τὸν Κομνηνόν, τὸ θαῦμα 
τῆς μοναρχίας… 

������� . R. Romano, Nicola Callicle, Carmi [Byzantina et neo-hellenica neapolitana 8, 
Napoli: Bibliopolis, 1980]: ποίημα 31, στ. 17.: Κλεινὲ στρατηγέ, βασιλεῦ στεφηφόρε!/ βουλῆς 
μὲν ἦρχες, ἀλλὰ κατὰ βαρβάρων,/καὶ τόξον εἷλκες, ἀλλὰ κατ’ ἐναντίων…. (επιτάφιος για 
τον Ιωάννη Β΄ Κομνηνό). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 17

θρόνο17, ή ακόμη και μυθικές ηγεμονικές μορφές σε χρονογραφίες και 
ιστορικά έργα18. Αποδίδεται, τέλος, σε μάρτυρες αγίους, όπως π.χ. τον 
άγιο Δημήτριο, προφανώς λόγω του στεφάνου του μαρτυρίου τους19.

Το γεγονός ότι τα επιχειρήματα του Μ. Θ. Λάσκαρι δεν έχουν 
ισχυρές βάσεις, δεν επαρκεί, ωστόσο, για να απορριφθεί η ταύτιση 
του Μιχαήλ Θ΄. Η προσεκτικότερη ματιά στο βιογραφικό του θα μας 
προσφέρει τελικά το απαραίτητο επιχείρημα για να τον αποκλείσουμε 
από πιθανό ανακαινιστή του Αγίου Δημητρίου. Πράγματι, τα γεγονότα 
του βίου του, ειδικά την περίοδο που βρίσκεται στη Θεσσαλονίκη στα 
1319-20, δεν θα μπορούσαν σε καμία περίπτωση να δικαιολογήσουν ένα 
ευχαριστήριο ύμνο στην Παρθένο, ανάλογο με αυτόν που απευθύνει ο 
αυτοκράτορας της επιγραφής του ναού. Ο Μιχαήλ Θ΄, δηλαδή, δεν θα 
μπορούσε να ευχαριστεί τη Θεοτόκο και ζητά να συνεχίσει να του δίνει 
νίκες εναντίον ἐχθρῶν δυσμενῶν, γιατί στη μέχρι τότε σταδιοδρομία του 
κάθε άλλο παρά στρατιωτικές επιτυχίες είχε να παρουσιάσει. Όπως κομψά 
το έχει θέσει ο R. Guilland, δεν αντιπροσώπευε αυτόν ακριβώς που θα 
χαρακτηρίζαμε ως ένδοξο και επιδέξιο στρατιωτικό αρχηγό20. Επιπλέον, 

������������������������������������������������������������������������           . Ο Νικηφόρος Μελισσηνός ζητά από τον Αλέξιο Α΄ Κομνηνό να επικυρώσει 
τα προνόμιά του: στεφηφοροῦντι καὶ ἁλουργὰ περιβεβλημένῳ καὶ ἀναγορευομένῳ, ὡς 
ἔθος τοῖς βασιλεῦσιν ἐστί, σὺν τῷ ἀναρρηθέντι ἐξ ὑμῶν, ὥστε κοινὴν τὴν ἡμῶν εὐφημίαν 
γίγνεσθαι στην Αλεξιάδα (ΙΙ.VIII, 2) της Άννας Κομνηνής  : B. Leib, Anna Comnène. 
Alexiade, Paris, Les Belles Lettres, τόμ 1, 88-9= D. R. Reinsch – A. Kambylis, Annae 
Comnenae Alexias [CFHB 40/1-2], Berlin-New-York 2001, 76 στίχ. 41-42.

������������������������������������������������������������������������������. Π.χ. για το μυθικό βασιλιά των Ασσυρίων Νίνο από τον Ιωάννη Τζέτζη: P. L. 
M. Leone, Ioannis Tzetzae historiae, Napoli: Libreria Scientifica Editrice, 1968: Χιλιάς 9, 
ιστορία 275, στ. 528. Bλ. επίσης τη νεότερη έκδοση του κειμένου από τον ίδιο, Congedo 
editore,Galatina 2007, 360.

�������. F. D’Aiuto, Tre canoni di Giovanni Mauropode in onore di santi militari [Bollettino 
dei Classici, Suppl. 13, Roma: Accademia Nazionale dei Lincei, 1994], κανών 2: Κανὼν 
εἰς τὸν ἅγιον μεγαλομάρτυρα Δημήτριον, οὗ ἡ ἀκροστιχίς Ἄθλους ἀνυμνῶ μάρτυρος 
στεφηφόρου ὕμνος Ἰωάννου, στ. 269: ὁρῶν, οὗ λογικὴ φύσις ἅπασα/ φυσικὸν κατὰ 
λόγον ἐφίεται,/ μέμνησο, στεφηφόρε,/ τῶν μεμνημένων σου….., Κανών 3 : ἐπορευόμην 
σκυθρωπάζων μᾶλλον δὲ/ὅλην τὴν ἡμέραν·/ σὺ δέ, στεφηφόρε, προσέσχες μου τῇ 
θλίψει…., στ. 247: ἐβαπτίσθης καὶ αὐτὸς θεῖον βάπτισμα./ Ἡ χείρ σου νῦν ἡ δεξιὰ/ ἐν 
ἰσχύϊ στεφηφόρε, δεδόξασται·….

�������������������������������. Το παραπάνω σχόλιο κάνει ο Guilland στη δημοσίευση του επιτάφιου λόγου του 
Θεόδωρου Μετοχίτη για τον Μιχαήλ Θ΄, τον οποίο θεωρεί ως παράδειγμα κοινοτοπιών 
και αυλικής κολακείας, καθώς εκτός των άλλων ο Μετοχίτης εξυμνεί τα ανύπαρκτα 



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

18

δεν θα πρέπει να ήταν πρώτη προτεραιότητά του η απαίτηση για μια 
μακρά ζωή χωρίς ασθένειες, καθώς εκείνη ακριβώς την περίοδο βρίσκεται 
στην Θεσσαλονίκη συντετριμμένος από το θάνατο των δύο παιδιών του. 
Η θλίψη του μάλιστα ήταν τόσο μεγάλη, ώστε την ίδια χρονιά, σε ηλικία 
43 χρονών, πεθαίνει21. Επομένως, ακόμη και αν έκανε μια δωρεά στο ναό, 
δεν θα μπορούσε να την προσφέρει ως ευχαριστία για θεϊκή προστασία 
και ευεργεσία, όπως κάνει ο ανακαινιστής του Αγίου Δημητρίου, αλλά 
πολύ περισσότερο, ως επίκληση για τη σωτηρία της ψυχής των παιδιών 
του και για τη δική του θεραπεία. 

Από την άλλη μεριά, το περιεχόμενο, οι διατυπώσεις και το ύφος της 
επιγραφής ταιριάζουν πολύ περισσότερο στο Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο. 

Αποδίδοντας καταρχάς το στέμμα του στη Θεοτόκο, τονίζει ότι η 
εξουσία του είναι θεόσταλτη. Το στοιχείο αυτό αποτελεί, βέβαια, δομικό 
συστατικό της πολιτικής ιδεολογίας των βυζαντινών, ωστόσο ο Μιχαήλ Η΄ 
δεν έχανε ευκαιρία να το προβάλλει με κάθε τρόπο. Χαρακτηριστικό από 
αυτή την άποψη είναι το σχετικό χωρίο στα λεγόμενα αυτοβιογραφικά 
κεφάλαια του τυπικού της μονής του Αγίου Δημητρίου-Κελλιβάρων στην 
Κωνσταντινούπολη, την οποία επανίδρυσε λίγο πριν το θάνατό του 
στα 128222. Εκεί, απευθυνόμενος στο Θεό παρουσιάζει την ανάληψη της 
εξουσίας ως μια πράξη εξαναγκασμού στην οποία σύρθηκε για να φανεί 
πιστός στο θέλημά του23. Ο λόγος είναι αυτονόητος. Πίσω από την εμμονή 

στρατιωτικά κατορθώματα του εκλιπόντος: R. Guilland, Les poésies inédites de Théodore 
Métochite, Byz 3 (1962), 283-286. Όπως χαρακτηριστικά αναφέρει ο Guilland, «La poesie 
de Metochite est l’une des exemples les plus eclatants de ce que la verite historique peut 
souffrir de la flatterie et de l’adulation d’un courtisan» (σελ. 283), και στην συνέχεια για 
να το αποδείξει απαριθμεί τις στρατιωτικές αποτυχίες του Μιχαήλ Θ΄, βλ. σελ. 284-5. Για 
τον Μιχαήλ Θ΄ βλ. επίσης, A. Th. Papadopulos, Versuch einer Genealogie der Palaiologen 
1259-1453, München 1938, 36-37.-PLP 9, Wien 1989, 105-6 αρ. 2529.

��������. Βλ. Papadopulos, Versuch, 36.- P. Schreiner, Die byzantinischen Kleinchroniken, 
2, Wien 1977, 227. 

����������������������������������������������������������������������. Για τη χρονολόγηση του τυπικού και της επανίδρυσης της Μονής, βλ. Byzantine 
Monastic Foundation Documents. A Complete Translation of the Surviving Founder’s 
Typika and Testaments, (επιμ. J. Thomas – A. Constantinides Hero (DOS 35) Washington 
2000, τόμ. 3, 1237, 1240 σημ. 1 (στο εξής BMFD). Για το μοναστήρι του Αγ. Δημητρίου, 
το επονομαζόμενο των Παλαιολόγων, βλ. R. Janin, La géographie ecclésiastique de l’empire 
Byzantin, I. Le siège de Constantinople et le Patriarcat Oecuménique, Paris 1969, 92-94. 

23. ἀναλαμβάνομαι εἰς βασιλέα τοῦ σοῦ λαοῦ παρὰ σοῦ· τὸ δὲ δῆλον ἐναργεῖ καὶ 
σαφεῖ  μαρτυρίῳ· οὐ γὰρ ἂν συχνὴ χεὶρ συνεπιλαμβανομένη καὶ ὅπλα πτοήσαντα ἐπὶ τὰς 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 19

του να δηλώνει συνεχώς δημόσια τη θεϊκή προέλευση του αξιώματός του 
κρύβεται η προσπάθειά του να νομιμοποιήσει το σφετερισμό του θρόνου 
και την εγκληματική ενέργεια εναντίον του νεαρού νόμιμου διαδόχου 
Ιωάννη Δ΄ Λάσκαρη24. 

Ο πρώτος Παλαιολόγος αυτοκράτορας δικαιούται επίσης να πα
ρακαλεί τη Θεοτόκο να συνεχίσει να του προσφέρει στρατιωτικές νίκες, 
γιατί κατά πρώτον είχε να επιδείξει σημαντικές επιτυχίες σε αυτόν 
τον τομέα και κατά δεύτερον επειδή και πάλι αυτές νομιμοποιούσαν 
την αναρρίχησή του στο βυζαντινό θρόνο. Δεν είναι, άλλωστε, τυχαίο 
πως με διάφορες αφορμές ο Μιχαήλ τόνιζε και πρόβαλλε τα πολεμικά 
του κατορθώματα: π.χ. στην αυτοβιογραφία του, στο προαναφερθέν 
τυπικό της μονής των Κελλιβάρων25, ή εικονογραφώντας σκηνές από 
τη νικηφόρα μάχη του Βερατίου (1281/2), στο παλάτι των Βλαχερνών26. 

κεφαλὰς Ῥωμαίων ἡμᾶς ἐπεβίβασεν. οὐδὲ λόγος πειθοῖ σύγκρατος εἰς ἀκοὰς τοῖς πλήθεσι, 
τοῦτο μὲν δι’ ἡμῶν τοῦτο δὲ καὶ διὰ τῶν σπουδαστῶν ἐμπεσών, καὶ μεγάλων ἐμπλήσας 
ἐλπίδων, ἔπεισεν ἑαυτοὺς ἡμῖν ἐγχειρίσαι, ἀλλ’ ἡ σὴ δεξιά, κύριε, ἐποίησε δύναμιν· ἡ 
δεξιά σου ὕψωσέ με· καὶ κύριος κατέστην τῶν ὅλων, οὐ πείσας ἀλλὰ πεισθεὶς καὶ βιασθεὶς 
αὐτός, ἀλλ’ οὐκ ἀνάγκην ἐπαγαγών τινι: Αυτοβιογραφία, έκδ. H. Grégoire, Ιmperatoris 
Michaelis Palaeologi de vita sua, Byz 29-30 (1959-60), 453. Για αγγλική μετάφραση, βλ. 
BMFD, 1244.

����������  . D. J. Geanakoplos, The Byzantine Recovery of Constantinople from the Latins 
in 1261: A Chrysobull of Michael VIII Paleologus in Favor of Hagia Sophia, στο D. J. 
Geanakoplos, Constantinople and the West. Essays on the Late Byzantine (Palaeologan) and 
Italian Renaissances and the Byzantine and Roman Churches, The University of Wisconsin 
Press 1989, 178, 187-188. 

����. Ἐντεῦθεν στρατηγίαι πάλιν καὶ ἀγῶνες πάλιν καὶ θεὸς αὖθις εὐδοκιμοῦντας ἐν 
πᾶσι καὶ κατορθοῦντας δείκνυσιν…., βλ. Grégoire, Imperatoris Michaelis Palaeologi, 451 
κ.ε. και για την αγγλική μετάφραση BMFD, ό.π., 1243. Για τις στρατιωτικές επιτυχίες 
του Μιχαήλ Η΄, βλ. επίσης D. J. Geanakoplos, Emperor Micheal Palaeologus and the West, 
Cambridge Mass. 1959, 159 κ.εξής.

����������������������������������������������������������������������������. Μάλιστα σκόπευε να εικονογραφήσει όλα τα πολεμικά του κατορθώματα, αλλά 
δεν πρόλαβε να ολοκληρώσει το έργο γιατί πέθανε, βλ. Α.-M. Talbot, The Restoration 
of Constantinople under Michael VIII, DOP 47 (1993), 252.- S. Kalopissi-Verti, Aspects of 
Byzantine Monumental Art after the Recapture of Constantinople (1261-c.1300): Reflections 
of Imperial Policy, Reactions, Confrontation with the Latins, στο Orient et Occident 
méditerranéens au XIIIe siècle: Les programmes picturaux, (επιμ.) J. P. Caillet – F. Joubert, 
Παρίσι 2012, 41-64, κυρίως 44, με την παλαιότερη σχετική βιβλιογραφία. Eυχαριστώ την 
καθ. Σ. Καλοπίση που μου επέτρεψε να συμβουλευτώ την παραπάνω μελέτη της πριν τη 
δημοσίευση. 



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

20

Χαρακτηριστική επίσης από αυτή την άποψη είναι και εγχάρακτη 
επιγραφή από την Αδριανούπολη, η οποία πιθανότατα μνημόνευε την 
ανακαίνιση του κάστρου της πόλης μετά τη νίκη του εναντίον των 
Βουλγάρων. Σε αυτή όχι μόνο αναφέρει τη σύγχρονη στρατιωτική του 
επιτυχία, αλλά φροντίζει να θυμίσει για άλλη μια φορά την ανακατάληψη 
της Κωνσταντινούπολης:  Ἄναξ Μιχαὴλ Αὐσόνων ὄντως κλέος/ λύτρωσιν 
εὗρε δι’ ὃν ἡ Κωνσταντίν[ου]/ πύργωμα τεύχει κατέναντι βαρβάρων/ 
μάχας πρὸς αὐτῶν ἀπτόητον καθάπαξ27.

Η απόδοση τιμών στη Θεοτόκο και η προβολή της ως θεϊκής 
συνομιλήτριας του αυτοκράτορα δεν είναι επίσης τυχαία. Ο Μιχαήλ 
εισάγει μια περίοδο έντονης μαριολογικής λατρείας, που θα ενισχύσει 
στη συνέχεια ο γιος του Ανδρόνικος Β΄28. Απαρχή της και ενδεικτική των 
προθέσεών του, υπήρξε η θριαμβευτική είσοδός του στην Κωνσταντι
νούπολη στις 15 Αυγούστου 1261, πίσω από το παλλάδιο της πόλης, 
την εικόνα της Παναγίας Οδηγήτριας29. Ο Μιχαήλ υιοθετεί τη Θεοτόκο 
ως προστάτη άγιο προβάλλοντας την συγχρόνως ως βοηθό του στην 
ανακατάληψη της πρωτεύουσας και αρωγό στην εκ νέου εγκαθίδρυση 
της ρωμαϊκής εξουσίας. Στην πράξη η πρόθεσή του αυτή εκφράζεται 
με αυτοκρατορικές δωρεές, όπως π.χ. στο ναό της Περιβλέπτου στην 
Κωνσταντινούπολη, όπου ο Μιχαήλ απεικονίζεται μαζί με τη σύζυγό 
του και το γιό του δίπλα στη Θεοτόκο30, με την κοπή υπερπύρων με την 
καινοτόμο απεικόνιση της Παναγίας δεομένης που περιβάλλεται από 
τα τείχη της πόλης ως προστάτιδά της31 και τέλος, με τη μοναδική από 

������������������������������������������������������������������������������. Πιθανότατα συνδέεται με την απελευθέρωση της περιοχής από τους Βούλγαρους 
με την εκστρατεία του 1263, βλ. C. Asdracha, Inscriptions Protobyzantines et Byzantines de 
la Thrace oriental e de lîle d’Imbros (IIIe – XVe siécles), Αθήνα 2003, 227-228.

��������. Βλ. Kalopissi-Verti, Aspects of Byzantine Monumental Art, 48-49.
����������������������������������������������������������������. Για τη σημασία της πομπής με την εικόνα της Οδηγήτριας, βλ. Ch. Angelidi – T. 

Papamastorakis, Picturing the spiritual protector: from Blachernitissa to Hodegetria, στο 
Images of the Mother of God, M. Vassilaki (επιμ.), Ashgate 2005, 216. Για την ιδιαίτερη 
λατρεία της Θεοτόκου από τον Μιχαήλ Η΄, βλ. Χ. Κωνσταντίνιδη, Η Αχειροποίητος-
Φανερωμένη των πρώτων Παλαιολόγων, ΔΧΑΕ 24 (2003), 89-100. 

30. Talbot, The Restoration of Constantinople, 254. -Kalopissi-Verti, Aspects of 
Byzantine Monumental Art, 41-42.

�������. Α. Cutler, Transfigurations. Studies in the Dynamics of Byzantine Iconography, 
The Pennsylvania State University 1975, 111-115.- Catalogue of the Byzantine Coins in the 
Dumbarton Oaks Collection and in the Whittemore Collection, Washington, A. C. Bellinger-
Ph. Grierson (επιμ.), Washington 1999, τόμ. V, I: 76,106, II: πίν. 1, αρ. 2-25. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 21

εικονογραφικής πλευράς σφραγίδα που αποκαλεί τον Μιχαήλ «θαύμα 
των βασιλέων» και τον απεικονίζει να κρατά πάνω από το κεφάλι του 
την εικόνα της Θεοτόκου δεομένης με το Χριστό μπροστά το στήθος32. 
Ειδικότερα η σφραγίδα, καθώς συνδέεται με την επανίδρυση του θεσμού 
του σεκρέτου, δηλ. του βασιλικού ανώτατου δικαστηρίου, εικονογραφεί 
με ενάργεια την ιδιαίτερη σχέση του Μιχαήλ με τη Θεοτόκο ως θείου 
συμμάχου του στο έργο της renovatio imperii33. 

Το γεγονός πως ο αυτοκράτορας απευθύνεται και ευχαριστεί τη 
Θεοτόκο σε ένα ναό, ο οποίος είναι αφιερωμένος σε έναν άλλο άγιο, τον 
Δημήτριο, αν και καταρχάς μοιάζει κάπως παράδοξο, δεν πρέπει επίσης 
να είναι καθόλου τυχαίο, καθώς μια σειρά πράξεων του Μιχαήλ Η΄ 
υποδηλώνουν πως είχε την πρόθεση να ενισχύσει μια κοινή λατρεία των 
δύο αγίων προσώπων. Η σύνδεση της οικογενειακής μονής του Αγίου 
Δημητρίου των Παλαιολόγων, που όπως προαναφέρθηκε επανιδρύει το 
1282 στην Κωνσταντινούπολη, με το μοναστήρι της Παναγίας στο Λάτρος 
ή Κελλιβάρα34, και η ενίσχυση της μεγάλης εκκλησίας της Θεοτόκου 
Αχειροποιήτου στη Θεσσαλονίκη, όπου επίσης λατρευόταν μαζί με τον 
Δημήτριο, μοιάζουν να στοχεύουν στη «σύσφιξη των σχέσεων» των δύο 
αγίων προσώπων35.

Η επιλογή του ναού του Δημητρίου για την προσφορά μιας χορηγίας 
επίσης δεν είναι τυχαία. Όπως ο ίδιος αναφέρει στο παραπάνω τυπικό της 
μονής του Αγίου Δημητρίου των Παλαιολόγων στην Κωνσταντινούπολη, 
ο εν λόγω άγιος υπήρξε «πατρῷος τῷ τῶν Παλαιολόγων οἴκῳ προστάτης», 

������� . Γ. Νικολάου, «Το Θαύμα των Βασιλέων και η Δίκη του Σεκρέτου». Μία 
μοναδική αυτοκρατορική βούλλα από τις Συλλογές του Νομισματικού Μουσείου, στο 
Κερμάτια Φιλίας. Τιμητικός τόμος για τον Ιωάννη Τουράτσογλου, ΥΠΠΟ- Νομισματικό 
Μουσείο Αθήνα 2009, τόμ. Α΄, 593-603 με την παλαιότερη σχετική βιβλιογραφία, και Α. 
Γκουτζιουκώστας, Το μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου «Τοῖς ἀθετοῦσι τὴν 
δίκην τοῦ σεκρέτου…», ΒυζΣύμ 22 (2012), 11-30.  

����������������������������������������������������������          . Για την επανίδρυση του θεσμού του σεκρέτου, βλ. R. J. Macrides, From the 
Komnenoi to the Palaiologoi: imperial models in decline and exile, στο P. Magdalino (επιμ.), 
New Constantines:The Rhythm of Imperial Renewal in Byzantium, 4th-13th Centuries, 
Aldershot 1994, 274. Για τη Θεοτόκο ως πρόμαχο της renovatio imperii του Μιχαήλ Η΄, βλ. 
Angelidi – Papamastorakis, Picturing, 216. 

�����������������������������������������������������. Για το μοναστήρι της Θεοτόκου στο Λάτρος, βλ. Ε. Ραγιά, Λάτρος. Ένα άγνωστο 
μοναστικό κέντρο στη δυτική Μικρά Ασία, Θεσσαλονίκη 2008, 59-69 με την παλαιότερη 
σχετική βιβλιογραφία.

����. Κωνσταντίνιδη, Η Αχειροποίητος-Φανερωμένη, 94-95. 



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

22

αλλά και μεγάλος πρόμαχος του, πρέσβης του προς το θεό, υπερασπιστής 
της ζωής και της βασιλείας του και παρών σε όλα τα σημαντικά γεγονότα 
της ζωής γι’ αυτό άλλωστε: οἷον ἐν βάθει καρδίας τῷ θείῳ Δημητρίῳ 
τὸν ἔρωτα τρέφομεν36. Τέλος, η ιδιαίτερη σχέση του Μιχαήλ Η΄ με τη 
Θεσσαλονίκη προσφέρει ένα ακόμη επιχείρημα για την ταύτισή του με 
τον χορηγό του ναού Αγίου Δημητρίου. Η σχέση αυτή αποτυπώνεται με 
τον καλύτερο τρόπο σε εκείνο το χωρίο της ιστορίας του Ακροπολίτη, 
στο οποίο ο Μιχαήλ φέρεται να λέει για τη Θεσσαλονίκη: ἡ πόλις αὕτη 
πατρίς μου οἷον τυγχάνει· ἐκεῖσε γὰρ ὁ ἐμὸς πατὴρ ἡγεμόνευεν, ὃν καὶ 
ὑμεῖς οἴδατε, τὸν μέγαν λέγω δομέστικον. ἀλλὰ καὶ ἐν αὐτῇ οὗτος τὸ 
ζῆν ἐξεμέτρησε, καὶ τὸ σῶμα αὐτοῦ ἐκεῖσε τέθαπται. πῶς οὖν δέον ἐστὶ 
ταύτην τὴν πόλιν ἔξω τῆς ἐμῆς τυγχάνειν ἀρχῆς;37.

Εκτός από το περιεχόμενο και τα πραγματολογικά στοιχεία της 
επιγραφής που γέρνουν την πλάστιγγα προς τη μεριά του Μιχαήλ Η΄, 
οι δύο προσφωνήσεις Ῥώμης ἄναξ και στεφηφόρος, είναι τελικά αυτές 
που επιβάλλουν να αποδώσουμε την πατρότητα του έργου στον πρώτο 
Παλαιολόγο αυτοκράτορα.

Ο τίτλος Ῥώμης ἄναξ αποτελεί έκφραση της πολιτικής ιδεολογίας 
του Μιχαήλ και χρησιμοποιείται και σε άλλες περιστάσεις για να 
χαρακτηρίσει τον εν λόγω αυτοκράτορα38. Η λέξη «Ρώμη», συνώνυμη στη 
βυζαντινή σκέψη με το ρωμαϊκό κράτος αλλά και την πρωτεύουσά του, 

����. τοῦ μεγάλου μου προμάχου, τοῦ μυροβλύτου φημὶ Δημητρίου. ὃν οἶδα πρέσβυν 
ἐγὼ πρὸς θεὸν ἀεὶ προβαλλόμενον, οἶδα δὲ καὶ παρὰ θεοῦ ἄνωθεν καὶ ἐς δεῦρο 
ὑπερασπιστὴν καὶ τῆς ζωῆς μου προβεβλημένον καὶ τῆς βασιλείας καὶ τὴν ἰδίαν χάριν 
ὡς ἐναργῶς παρεχόμενον. ἓν γὰρ οὐδέν ἐστι σχεδὸν τῶν τῆς ἐμῆς βασιλείας ἔργων, καὶ 
μάλιστα ὅσα κοινωφελῆ καὶ ὄντως βασιλικά, ἐν ᾧπερ ἐπικληθεὶς οὗτος παρεῖναι, οὐκ 
αἴσθησιν αὐτίκα τῆς παρουσίας διὰ τῆς ἐπικουρίας παρέσχετο παρὸ καὶ τῶν πολλῶν 
τούτων καὶ μεγάλων ἀντιλήψεων ἡ μὲν ἀνύμνησις καὶ εὐχαριστία ἐτελεῖτο διηνεκῶς τῷ 
χριστομάρτυρι παρ’ ἡμῶν, ἐχρῆν δὲ ἄρα καὶ τοῖς ἔργοις τὸν εὐγνώμονα παραστῆσαι καὶ 
βεβαιῶσαι οἷον ἐν βάθει καρδίας τῷ θείῳ Δημητρίῳ τὸν ἔρωτα τρέφομεν….ἔοικε γὰρ ὁ 
μυροβλύτης πατρῷος εἶναι τῷ τῶν Παλαιολόγων οἴκῳ προστάτης: Grégoire, Imperatoris 
Michaelis Palaeologi, 461-63.

�������. A. Heisenberg, Georgii Acropolitae opera, Leipzig 1903 (ανατ. 1978 με επιμ. P. 
Wirth), κεφ. 78, στ. 26-30. Βλ. επίσης, George Akropolites, The History; introduction, trans
lation and commentary by Ruth Macrides, Oxford University Press 2007, 351, 353 σημ. 4.

�������. V. Foskolou, “In the Reign of the Emperor of Rome …” Donor Incriptions and 
Political Ideology in the Time of Michael VIII Paleologos», ΔΧΑΕ 27 (2006), 455-462, ιδίως 
457 για την κτητορική επιγραφή στον Αγ. Γεώργιο στα Ντουριάνικα Κυθήρων.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 23

υπήρξε στη μακραίωνη πορεία της αυτοκρατορίας φορέας πολλαπλών 
νοημάτων39. Η Νέα Ρώμη, ονομασία που αποδίδεται ήδη από τον 4o 
αιώνα στο Μεγάλο Κωνσταντίνο δηλώνοντας την πρόθεσή του να 
δημιουργήσει μια νέα πρωτεύουσα40, θα χρησιμοποιηθεί για να προβάλει 
την πόλη ως τη μόνη νόμιμη κληρονόμο της οικουμενικής ρωμαϊκής 
αυτοκρατορίας, αλλά και να τονίσει την υπεροχή της απέναντι στην 
παλαιά και «γερασμένη» πρωτεύουσα της Δύσης. Και με αυτό το ιδιαίτερο 
περιεχόμενο η Ρώμη – Κωνσταντινούπολη θα βρει τη μεγαλύτερη διάδοσή 
της σε εποχές «αναβίωσης» της αυτοκρατορίας, όπως π.χ. το 12ο αιώνα 
και ειδικότερα την περίοδο του Μανουήλ Β΄ Κομνηνού41. Δεν είναι 
έτσι καθόλου τυχαίο πως οι Κομνηνοί είναι αυτοί που κατεξοχήν θα 
υιοθετήσουν τον όρο βασιλεῖς Ῥώμης νέας42. Ο τίτλος αυτός, με τις σαφείς 
αναφορές στη ρωμαϊκή κληρονομιά, αντανακλά τη γενικότερη ιδέα του 
“renovatio imperii” της εποχής των Κομνηνών, αλλά και την επιδίωξη 

�������. F. Dölger, Rom in der Gedankenwelt der Byzantiner, στο F. Dölger, Byzanz und 
die europäische Staatenwelt, Ettal 1953, 70-115. Βλ. επίσης D. A. Zakythinos, Rome dans la 
pensée politique de Byzance du XIIIe au XVe siècle, στο Βυζάντιον Ἀφιέρωμα στὸν Ἀ. Ν. 
Στράτο, Ι, Ἀθῆναι, 1986, 207-221.

��������. G. Dagron, Naissance d’une Capitale. Constantinople et ses institutions de 330 à 
451, Paris 1974, 43-47. 

41. Dölger, Rom, 93-98. Ενδεικτικό του ιδεολογικού κλίματος του 12ου αι. είναι 
το χωρίο από τη Χρονική Σύνοψη του Κωνσταντίνου Μανασσή που χαρακτηρίζει την 
Κωνσταντινούπολη τὴν νέαν Ῥώμην/ Ῥώμην τὴν ἀρρυτίδωτον, τὴν μήποτε γηρῶσαν/ 
Ῥώμην ἀεὶ νεάζουσαν, ἀεὶ καινιζομένην, όπως επίσης και παρακάτω στο ίδιο κείμενο 
το σχόλιο που κλείνει την εξιστόρηση της λεηλασίας της Ρώμης το 435 και απευθύνει 
ο συγγραφέας στο Μανουήλ Κομνηνό: Καὶ ταῦτα μὲν συμβέβηκε τῇ πρεσβυτέρᾳ Ῥώμῃ/ 
ἡ δ’ ἡμετέρα τέθηλεν, αὔξει, κρατεῖ, νεάζει/ καὶ μέχρι τέλους αὔξοιτο, ναί, βασιλεῦ 
παντάναξ!, βλ. Constantini Manassis Breviarum Chronicum, εκδ. O. Lampsidis [CFHB 
ΧΧVI], Αθήνα 1996, 127 στίχ. 2320-21, 139 στίχ. 2506-510. Το ίδιο θέμα της σύγκρισης των 
δύο πόλεων βρίσκουμε αργότερα το 14o αιώνα σε λόγο του Θεόδωρου Μετοχίτη για την 
Κωνσταντινούπολη, βλ. Zakythinos, Rome, 216. Για τον ρητορικό αυτό τόπο σε εγκώμια 
της πόλης, βλ. επίσης, Ε. Fenster, Laudes Constantinopolitanae, München 1968, 55 κ.εξής.

��������������������������������������������������������������������������. Σε επιγράμματα που αναγράφονταν σε ταφικά μνημεία, ζωγραφικά πορτρέτα 
τους ή έργα μικροτεχνίας, αλλά και στα ποιήματα του Θεόδωρου Πρόδρομου, βρίσκουμε 
πληθώρα ανάλογων, και μερικές φορές ιδιαίτερα πρωτότυπων, προσφωνήσεων που 
συνδυάζουν τη λέξη Ρώμη, συχνά συμπλέκοντας σε αυτήν τις έννοιες της αυτοκρατορίας 
και της Κωνσταντινούπολης: ἄναξ, δεσπότης, βασιλεύς, σωτήρ, ἥλιος, ἀστήρ, και 
πορφυρόχρους στύλος τῆς Ρώμης, βλ. Foskolou, “In the Reign of the Emperor of Rome …”, 
458, σημ. 27, 28.



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

24

τους να προβληθούν ως «ανακαινιστές» της αυτοκρατορίας, διάδοχοι των 
μεγάλων αυτοκρατόρων του παρελθόντος, και εγγυητές των ρωμαϊκών 
παραδόσεων43. 

Είναι πολύ γνωστό πως κεντρικός άξονας της πολιτικής ιδεολογίας 
του Μιχαήλ Η΄ μετά την ανακατάληψη της Κωνσταντινούπολης υπήρξε 
η «αναβίωση» της ρωμαϊκής αυτοκρατορίας, που υπαγόρευσε την 
ανοικοδόμηση της πρωτεύουσας, τις πολεμικές επιχειρήσεις για την 
ανάκτηση των παλαιών εδαφών της και την ενίσχυση της αυτοκρατορικής 
εξουσίας με την επαναφορά παλαιότερων θεσμών και πρακτικών44. Η 
πρόθεσή του αυτή αντανακλάται με τον καλύτερο τρόπο στην επονομασία 
Νέος Κωνσταντῖνος που πρόσθεσε στον επίσημο αυτοκρατορικό τίτλο 
σε έγγραφα, ζωγραφικά πορτρέτα του και διπλωματικά δώρα προς τη 
Δύση45. 

Όπως θα ήταν αναμενόμενο, σε ιδεολογικό και θεσμικό επίπεδο 
τα πρότυπα της ανανεωτικής του πολιτικής, αλλά και τα μέσα 
για να νομιμοποιήσει την εξουσία του ως συνέχεια της βυζαντινής 
αυτοκρατορικής παράδοσης, αναζητήθηκαν σε πιο πρόσφατες περιόδους 
και ειδικότερα, όπως έχει επισημάνει η R. Macrides, σε μεγάλο βαθμό σε 
αυτή των Κομνηνών46. Αυτό υποδηλώνει, άλλωστε, το συνεχές ενδιαφέρον 

����. Foskolou, “In the Reign of the Emperor of Rome…”, 458-9. Για τις προθέσεις αυτές 
των Κομνηνών αυτοκρατόρων και ειδικότερα του Μανουήλ Κομνηνού, βλ. C. Mango, The 
Conciliar Edict of 1166, DOP 17 (1963), 320-1, 324, 330.- P. Magdalino – R. Nelson, The 
Emperor in Byzantine Art of the Twelfth Century, BF 8 (1982), 170-173˙ .-Του Ιδιου, The 
empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge 1993, 115 κ.ε., 413-470 σποραδικά. 

������������������������������������������������������������          . Γενικά για την πολιτική ιδεολογία του Μιχαήλ H΄, βλ. H. Ahrweiler, L’ 
idéologie politique de l’Empire byzantine, Paris 1975, 115-128˙ Λ. Μαυρομμάτης, Οι 
Πρώτοι Παλαιολόγοι. Προβλήματα πολιτικής πρακτικής και ιδεολογίας, Αθήνα 1983, 
17-34. Για την εξωτερική του πολιτική και τις προσπάθειες ανάκτησης των εδαφών της 
αυτοκρατορίας, βλ. Geanakoplos Emperor Michael, 154 κ.ε. Για την ανοικοδόμηση της 
Κωνσταντινούπολης, βλ. Talbot, The Restoration of Constantinople, 243-261. Για την 
αναβίωση παλαιότερων θεσμών, βλ. Macrides, From the Komnenoi to the Palaiologoi, 
269-276.   

������������������. Για τον τίτλο Νέος Κωνσταντίνος, βλ. H. και H. Buschhausen, Die Marienkirche 
von Apollonia in Albanien, Wien 1976, 153-4.- R. Macrides, The New Constantine and the 
New Constantinople- 1261?, BMGS 6 (1980), 22 – 24.- Τ. Παπαμαστοράκης, Ένα εικαστικό 
εγκώμιο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου: Οι εξωτερικές τοιχογραφίες στο καθολικό της 
μονής της Μαυριώτισσας στην Καστοριά, ΔΧΑΕ 15 (1989-1990), 237-238.

����. Macrides, From the Komnenoi to the Palaiologoi, 270.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 25

του να τονίζει την κομνήνεια καταγωγή του47, η ανακαίνιση μοναστικών 
ιδρυμάτων στις περιοχές που ανακαταλαμβάνει που συνδέονται με τους 
Κομνηνούς αυτοκράτορες και η προβολή του με εικαστικά μέσα ως 
συνεχιστή τους48.  

Επομένως, η προσφώνηση Ῥώμης ἄναξ συνάδει απόλυτα με τις 
προθέσεις του Μιχαήλ Η΄ να προβληθεί ως ανακαινιστής της αυτοκρα
τορίας, κληρονόμος του Κωνσταντίνου και διάδοχος της δυναστείας των 
Κομνηνών. 

Η προσφώνηση στεφηφόρος, τέλος, παρά το γεγονός ότι, όπως προανα
φέρθηκε, φαίνεται πως χρησιμοποιήθηκε αφειδώς για να χαρακτηρίσει 
τους βυζαντινούς αυτοκράτορες, δεν θα μπορούσε να ταιριάζει καλύτερα 
σε κανέναν άλλο παρά στον Μιχαήλ Η΄, καθώς στέφθηκε όχι μία, αλλά 
τρεις φορές σε αντίστοιχες επίσημες τελετές49. Ο ίδιος μάλιστα για μια 
ακόμη φορά στο τυπικό της μονής του Αγ. Δημητρίου-Κελλιβάρων, 
αναφέρεται εκτενώς στην στέψη του και απευθυνόμενος και πάλι προς 
το Θεό, δηλώνει πως ήταν εκείνος που τον ανασήκωσε ψηλά με το δεξί 
του χέρι και έπεισε τους παρευρισκόμενους να αποδεχτούν την εξουσία 
του50. Η εξιστόρηση του γεγονότος από τον Παχυμέρη μας επιτρέπει να 
αποκρυπτογραφήσουμε την ρήση του Μιχαήλ. Συγκεκριμένα, η πρώτη
επίσημη τελετή στέψης του Μιχαήλ υπήρξε ιδιαίτερα επεισοδιακή51. 

����. Buschhausen, Die Marienkirche, 152-3.- Παπαμαστοράκης, Ένα εικαστικό 
εγκώμιο, 236.

������������������������������������������������������������������������������. Πρόκειται για τις απεικονίσεις του στο ναό της Παναγίας Μαυριώτισσας στην 
Καστοριά, το εικονογραφικό πρόγραμμα των εξωτερικών τοιχογραφιών του οποίου έχει 
«διαβαστεί» από τον Τ. Παπαμαστοράκη, Ένα εικαστικό εγκώμιο, 221- 238, ως εγκώμιο 
του Μιχαήλ που τον εκθειάζει ως νόμιμο συνεχιστή της δυναστείας των Κομνηνών, και 
για το ναό της Παναγίας στην Απολλωνία, που ανακαινίζεται μετά τη νίκη του στο 
Δυρράχιο το 1281/2. Στην κτητορική παράσταση του ναού της Απολλωνίας απεικονίζεται 
ο Μιχαήλ Η΄ μαζί με τα υπόλοιπα μέλη της αυτοκρατορικής οικογένειας να επικυρώνει 
τα παλαιότερα προνόμια του μοναστηριού, τα οποία, όπως αποκαλύπτει η επιγραφή 
που συνοδεύει την παράσταση είχαν παλαιότερα δοθεί με χρυσόβουλο του Μανουήλ 
Κομνηνού, βλ. Buschhausen, Die Marienkirche, κυρίως 156-7.

������� . P. Wirth, Die Begründung der Kaisermacht Michaels VIII. Palaiologos, JÖB 10 
(1961), 85-91.

��������������������������. Βλ. παραπάνω, σημ. 23.
������������������   . Κεφ. ΙΙ.8 των Συγγραφικών Ιστοριών του Παχυμέρη, με τον χαρακτηριστικό 

τίτλο Ὅπως ἐστέφθη ὁ Παλαιολόγος καὶ τὸ παιδίον παρεωράθη (A. Failler – V. Laurent, 
Georges Pachymérès. Relations historiques, Ι: 143-7). 



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

26

Φαίνεται, δηλαδή, πως είχε αρχικά αναγορευθεί αυτοκράτορας στη 
Μαγνησία από τους αριστοκρατικούς και στρατιωτικούς κύκλους της 
εξόριστης αυτοκρατορίας και στη συνέχεια, λίγους μήνες αργότερα 
στην τελετή στέψης του νόμιμου κληρονόμου του θρόνου, Ιωάννη 
Δ΄ Λάσκαρη, παρά τις αντιρρήσεις κάποιων από τους παρόντες, και 
ειδικότερα την αντίδραση του μητροπολίτη Θεσσαλονίκης, στέφθηκε 
επισήμως για δεύτερη φορά. Μάλιστα καθώς δεν δικαιούνταν να στεφθεί 
αυτοκράτορας σκαρφίστηκε ένα τέχνασμα για να ευοδωθεί το σχέδιό 
του. Έλαβε, δηλαδή, αυτός πρώτος μαζί με τη σύζυγό του το στέμμα, ενώ 
ο ανήλικος διάδοχος ανακηρύχθηκε αυτοκράτορας δεύτερος παίρνοντας 
μια απλή ταινία52. Στη συνέχεια ο Μιχαήλ στέφθηκε για μία ακόμη φορά 
στην Κωνσταντινούπολη, αφού πρώτα φρόντισε να «βγάλει από τη μέση» 
το νεαρό αντίπαλό του τυφλώνοντας τον. Σε κάθε περίπτωση το γεγονός 
ότι στην πρώτη στέψη αυτός υπήρξε ο «στεφηφόρος» και όχι ο ανήλικος 
Λάσκαρης, ήταν ένα γεγονός με τεράστιο σημειολογικό συμβολισμό 
και γι’ αυτό το λόγο, άλλωστε, ο ίδιος, αλλά και οι υποστηριχτές του 
αναφέρονται συχνά με αυτόν ή ανάλογους χαρακτηρισμούς στο πρόσωπό 
του53.

Κλείνοντας θα πρέπει να τονιστεί πως η χορηγία του Μιχαήλ Η΄ στον 
Άγιο Δημήτριο της Θεσσαλονίκης δεν είναι η μόνη δημόσια πράξη του 
που διατρανώνει τη στενή σχέση του με τον πολιούχο της Θεσσαλονίκης. 
Η ανακαίνιση του ομώνυμου μοναστηριού της Κωνσταντινούπολης, 
η απεικόνιση του Δημητρίου στα νομίσματά του54 και στις εξωτερικές 
τοιχογραφίες της Μαυριώτισσας στην Καστοριά, που όπως έχει υποστη
ριχθεί από τον Τ. Παπαμαστοράκη συνθέτουν ένα εικαστικό εγκώμιο 

���������������. Βλ. επίσης Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus, 45-46.
���������������������������   . Π.χ. χαρακτηρίζεται ως θεοστεφὴς αὐτάναξ  από τον επίσημο εγκωμιαστή 

του Μανουήλ Ολόβωλο, βλ. Wirth, Die Begründung der Kaisermacht Michaels, 85. Ως 
στεφηφόρος αναφέρεται σε άλλη επιγραφή στη Θεσσαλονίκη, βλ. παραπάνω σημ. 9. 

����. Catalogue of the Byzantine Coins in the Dumbarton Oaks Collection and in the 
Whittemore Collection, Washington, A. C. Bellinger – Ph. Grierson (επιμ.),Washington 
1999, τομ. 5/1, 121-2, τόμ. 5/2 πίν. 8., 9, 10, 11 κ.λπ. Β. Πέννα, Η απεικόνιση του αγ. 
Δημητρίου σε νομισματικές εκδόσεις της Θεσσαλονίκης: μεσοβυζαντινή και ύστερη 
βυζαντινή περίοδος, στο Οβολός 4 (Το νόμισμα στο μακεδονικό χώρο. Πρακτικά Β΄ 
Επιστημονικής Συνάντησης), Π. Αδάμ-Βελένη (επιμ.), Θεσσαλονίκη 2000, 195-210.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 27

για τον πρώτο Παλαιολόγο αυτοκράτορα55, υποδηλώνουν ένα ιδιαίτερο 
ενδιαφέρον από την πλευρά του Μιχαήλ να προβάλει τους δεσμούς 
που τον συνδέουν με το συγκεκριμένο άγιο56. Πέρα από τους εμφανείς 
και ίσως αυτονόητους λόγους αυτής της προτίμησης από μέρους του 
Μιχαήλ, που και είτε ο ίδιος προβάλλει ή οι μεταγενέστεροι μελετητές 
σωστά υποθέτουν, δηλαδή ότι ο Δημήτριος υπήρξε ο προστάτης άγιος 
της οικογένειάς του και των πολιτικών προτύπων του, των Κομνηνών57, 
νομίζω, πως αυτή η προσπάθεια «προσεταιρισμού» του Δημητρίου 
υποδηλώνει και το ιδιαίτερο ενδιαφέρον του Μιχαήλ για την ενίσχυση 
της εικόνας του ως αυτοκράτορα στην ίδια τη Θεσσαλονίκη.

Από την άλωση του 1204 μέχρι και την ανακατάληψη της Κων
σταντινούπολης το 1261, η Θεσσαλονίκη είχε βρεθεί στο επίκεντρο αντι
παραθέσεων των αντίπαλων δυνάμεων της εποχής. Δυτικοί, το κράτος 
της Ηπείρου και η εξόριστη αυτοκρατορία της Νίκαιας έριζαν για την 
κυριαρχία στην πόλη58. Δεν είναι τυχαίο πως για τις αντίπαλες παρατάξεις 
στη μάχη της Πελαγονίας (1259) ένας από τους βασικούς στόχους 
ήταν και η πόλη της Θεσσαλονίκης59. Άλλωστε είναι χαρακτηριστικό 
το γεγονός πως αμέσως μόλις ο Μιχαήλ αναλαμβάνει το θρόνο της 
εξόριστης αυτοκρατορίας στη Νίκαια (1258), ο Λατίνος αυτοκράτορας 
της Κωνσταντινούπολης Βαλδουίνος στέλνει σε αυτόν πρεσβευτές για να 
απαιτήσουν να αναγνωρίσει την εδαφική κυριαρχία τους και να τους 
παραδώσει τη Θεσσαλονίκη. Είναι χαρακτηριστικό επίσης πως απέναντι 
σε αυτή την απαίτηση ο Μιχαήλ, σύμφωνα με τον Ακροπολίτη, απάντησε 
πως η Θεσσαλονίκη είναι πατρίδα του και ο τόπος που διακυβέρνησε ο 

55. Παπαμαστοράκης, Ένα εικαστικό εγκώμιο.
�����������������������������������������������������������������������������������. Δεν είναι επίσης άσχετο το γεγονός πως στον Δημήτριο αφιερώνεται επίσης ο νέος 

μητροπολιτικός ναός της πρόσφατα ανακτημένης Λακεδαιμονίας που θα κτιστεί αυτή την 
εποχή στον Μιστρά από υποστηρικτές της εκκλησιαστικής πολιτικής του Μιχαήλ, βλ. 
Τ. Papamastorakis, Tampering with History: From Michael III to Michael VIII, BZ 96/1 
(2003), 207-8.- Kalopissi-Verti, Aspects of Byzantine Monumental Art, 44.

����. Kalopissi-Verti, Aspects of Byzantine Monumental Art, 49.
����������������������������������������������������������. Για την ιστορία της πόλης σε αυτό το διάστημα, βλ. O. Tafrali, Thessalonique des 

οrigines au XIVe siècle, Paris 1919, 192-242. 
����. Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus, 56-59. D. M. Nicol, The Despotate 

of Epiros 1267-1479, Cambridge University Press 1984, 4-7 και συντομότερα αλλά πιο 
πρόσφατα J. W. Barker, Late Byzantine Thessalonike: A Second City’s Challenges and 
Responses, DOP 57 (2003), 14 και εξής. 



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

28

πατέρας του Ανδρόνικος και δεν μπορεί να βρίσκεται εκτός της κυριαρχίας 
του60.

Στο διάστημα αυτό, όπου δεν υπάρχει μια ισχυρή κεντρική εξουσία 
και ο ένας κυρίαρχος διαδεχόταν τον άλλον, όπως έχει δείξει η Ruth 
Macrides, ο Δημήτριος πρόβαλλε ως εγγυητής της αυτονομίας της πόλης 
και η λατρεία του απέκρυπτε τις αποσχιστικές τάσεις της61. Μετά το 1261 
είναι αυτονόητο πως η κυριαρχία στη Θεσσαλονίκη ήταν απαραίτητη 
προϋπόθεση για την επέκταση και στον υπόλοιπο μακεδονικό και 
κεντρικό ηπειρωτικό χώρο, όπως άλλωστε επιβεβαιώνει και το γεγονός 
ότι κατά το διάστημα 1262-3 η πόλη υπήρξε η βάση των επιχειρήσεων των 
στρατευμάτων του Μιχαήλ Η΄ εναντίον του Μιχαήλ Β΄ της Ηπείρου62. 

Μια χορηγία, επομένως, στο ναό του Δημητρίου, όπου ο νέος 
αυτοκράτορας θα πρόβαλλε τον εαυτό του με τον τρόπο που επιτελεί 
η παραπάνω επιγραφή, θα επισφράγιζε την εξουσία του στην πόλη. 
Άλλωστε, και οι άλλες χορηγίες στην ευρύτερη περιοχή που συνδέονται 
με τον Μιχαήλ αποκαλύπτουν το ίδιο πολιτικό σκεπτικό. Συγκεκριμένα, 
αναφέρομαι στα προνόμια προς τις μονές του Άθω63, στις χορηγίες 
στη Μαυριώτισσα της Καστοριάς, στο μοναστήρι της Παναγίας στην 
Απολλωνία, στο σπηλαιώδη ναό του Αγ. Εράσμου στην Αχρίδα και 

����������������������������������������������������������������������������             . Βλ. παραπάνω, σελ. 16 και σημ. 37. Για τον πατέρα του Μιχαήλ, Ανδρόνικο 
Παλαιολόγο, βλ. J.-Cl. Cheynet – J.-Fr. Vannier, Études Prosopographiques (Byzantina 
Sorbonensia 5), Paris 1986, 176-78.

����������. R. J. Macrides, Subversion and Loyalty in the Cult of St. Demetrios, Bsl 51 (1990), 
189-197. Για τις αποσχιστικές τάσεις της πόλης από το 13ο αιώνα και εξής βλ. Barker, Late 
Byzantine Thessalonike, και E. Russell, St Demetrius of Thessalonica. Cult and Devotion in 
the Middle Ages, (Byzantine and Neohellenic Studies 6), Peter Lang Verlag 2010. 

������������������������������������������������������������������������            . Όταν ο Μιχαήλ Β΄ της Ηπείρου στα 1263 καταπατά την εύθραυστη ειρήνη 
και κινείται εναντίον της βυζαντινής αρχής, ο Μιχαήλ Η΄ αποφασίζει να αναλάβει 
προσωπικά πρωτοβουλία και με μεγάλο στρατό κατευθύνεται προς την Θεσσαλονίκη, 
για να οργανώσει από εκεί τις προετοιμασίες του πολέμου, βλ. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ 
Ἱστορίαι, ΙΙΙ. 23 (Failler – V. Laurent, Georges Pachymérès, Ι, 295, στ. 11 κεξ.). Βλ. επίσης 
A. Failler, Chronologie et composition dans l’histoire de Georges Pachymère, REB 39 (1981), 
148-9. -Nicol, The Despotate, 8. 

�������. G. Rouillard, La politique de Michael VIII Paléologue à l’egard des monastères, 
REB 1 (1943), 78 κεξ. -D. Nastase, Le patronage du Mont Athos au XIIIe siècle, 
Cyrillomethodianum VII (1983), 71 κ. εξ., κυρίως 74. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 29

τέλος στον Άγιο Νικόλαο κοντά στο Πρίλεπ64. Μια σειρά δηλαδή από 
έργα στον νεοανακτημένο ευρύτερο μακεδονικό χώρο, που είτε ο ίδιος 
ή υποστηρικτές του χορήγησαν και στα οποία ο Μιχαήλ προβάλλεται 
όχι απλώς ως ο βυζαντινός αυτοκράτορας και νόμιμος κυρίαρχος της 
περιοχής, αλλά και ως συνεχιστής των Κομνηνών και εγγυητής των 
ρωμαϊκών παραδόσεων. Στο ίδιο, λοιπόν, πλαίσιο εντάσσεται και η 
πρωτοβουλία του για την ανακαίνιση του Αγ. Δημητρίου. 

Το έργο είναι πιθανόν να συνοδευόταν και από κάποια εικο
νογράφησή του ναού, όπως το πρώτο μέρος της επιγραφής αφήνει να 
εννοηθεί.65 Σε κάθε περίπτωση θα πρέπει να υπήρξε ένα σημαντικό 
πρόγραμμα αυτοκρατορικής χορηγίας, γεγονός που θέτει, νομίζω, εκ νέου 
υπό εξέταση την παγιωμένη εικόνα της υστεροβυζαντινής Θεσσαλονίκης 
ως μιας πόλης η οποία προσέλκυε χορηγούς κυρίως από τους κύκλους της 
εκκλησίας και των μοναστικών κοινοτήτων66. Σε αυτή την επανεξέταση 
συνηγορούν επίσης μια ακόμη σειρά στοιχείων: η ταύτιση του Μιχαήλ 
Η’ ως του χορηγού της Αχειροποιήτου, που με πειστικά επιχειρήματα 
προτάθηκε πρόσφατα από την Χ. Κωνσταντινίδη67, μία επιγραφή που 
μνημονεύει τη χορηγία κάποιου «επι του κανικλείου», δηλ. ενός ανώτατου 
πολιτικού αξιωματούχου, και αναφέρει συγχρόνως τον αυτοκράτορα 

������������������������   . Για τη Μαυριώτισσα, Παπαμαστοράκης, Ένα εικαστικό εγκώμιο. Για την 
Απολλωνία, Buschhausen, Die Marienkirche. Για ναό του Αγ. Εράσμου στην Αχρίδα, P. 
Miljković- Pepek, Le portrait de l’empereur byzantin Michael VIII à l’eglise rupestre de Saint-
Érasme près d’Ochrid, CahArch 45 (1997), 169-177. Για τον Αγ. Νικόλαο στο Πρίλεπ, 
F. Barišić, Deux inscriptions grecques de Manastir et de Struga, ZRVI 8/2, Mélanges G. 
Ostrogorsky, Beograd 1964, 28-31. Για τα μνημεία του μακεδονικού χώρου και την πολιτική 
του Μιχαήλ, βλ. επίσης Kalopissi -Verti, Aspects of Byzantine Monumental Art, 42-44.

������������������������������������������������������������������������. Η υπόθεση αυτή οφείλεται στον Λάσκαρι και φαίνεται πολύ πιθανή, βλ. Λασκαρις, 
Μιχαήλ Θ΄, 7 -8

����������������������������������������������. Η άποψη αυτή εκφράστηκε κυρίως από τον Μ. Rautman, Patrons and Buildings 
in Late Byzantine Thessaloniki, JÖB 39 (1989), 295-315. O Ιδιος, Monastic Patronage in 
Macedonia, The Twilight of Byzantium. Aspects of Cultural and Religious History in Late 
Byzantine Empire, S. Ćurčić – D. Mouriki (επιμ), Princeton, New Jersey 1989, 52-74, κυρίως. 
60-67, Βλ. επίσης, R. S. Nelson, Tales of Two Cities: The Patronage of Early Paleologan Art 
and Architecture in Constantinople and Thessaloniki, στο Ο Μανουήλ Πανσέληνος και η 
εποχή του, Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών/ΕΙΕ, Αθήνα 1999, 135-139. Gerstel, Civic and 
Monastic Inlfuences, κυρίως 230-1.

����. Κωνσταντίνιδη, Η Αχειροποίητος-Φανερωμένη, 95-100.



Βασιλικη Α. Φωσκολου

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 11-31

30

Μιχαήλ Η΄68, και τέλος το μοναστήρι του Χριστού Παντοδύναμου, του 
οποίου τη «σύστασιν καὶ περάτωσιν» αναθέτει στον αυτοκράτορα 
Μιχαήλ Θ΄ Παλαιολόγο, με τη διαθήκη του ο ιδρυτής του μητροπολίτης 
Θεόδωρος Κεραμέας στα 128469. 

Η νεά «ανάγνωση» της επιγραφής του Αγίου Δημητρίου μας 
αποκαλύπτει τελικά πως το έργο της ανακαίνισης του ναού από τον 
Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο ήταν μια ακόμη συμβολική κίνηση στη σκακιέρα 
της πολιτικής κυριαρχίας στην περιοχή από έναν παίχτη, που όπως 
δείχνουν οι πράξεις του, είχε σχέδιο και μεγάλες ικανότητες!

�����������������������������������������������������������������������        . Πρόκειται για εγχάρακτη επιγραφή που βρίσκεται σήμερα εντοιχισμένη 
σε δεύτερη χρήση στο σύγχρονο ναό της Υπαπαντής και αναφέρει σύμφωνα με την 
ανάγνωση του J. M. Spieser, Ιnventaire, 167, αρ. 18  ]ON ἀριστευμάτων / ]Σ ἔργα γεννάΛΑ 
/ ἐπι το]υ κανικλείου / Μ]ιχαὴλ στεφηφόρου / Κωνστ]αντίνου τοῦ νέου/ ἰνδ(ικτιῶνος) ζ’ 
ἔτους,ςψπ[ζ]. Για την επιγραφή αυτή βλ. τελευταία Α. Γκουτζιουκώστας, Παρατηρήσεις σε 
μία πρόσφατη χρονολόγηση παλαιολόγειας επιγραφής από τη Θεσσαλονίκη, Ανοιχτοσύνη. 
Μελέτες προς τιμήν της Βασιλικής Παπούλια, Θεσσαλονίκη 2012, 279-289.

�������. P. Lemerle, et al. Actes de Lavra, II, De 1204 à 1328, Paris 1977, 27-33 no 75. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 11-31

Ο Ῥώμης Aναξ στην Επιγραφή του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης 31

The Emperor of Rome in the Inscription of St. Demetrius of Thessaloniki 
Patronage, Politics and Ideology in the Time 

of Michael VIII Palaiologos

Subject of the study is a published but relatively unknown dedicatory 
inscription commemorating a restoration of the St. Demetrios basilika 
in Thessaloniki by an emperor named Michael. Research up to date has 
identified the ruler with Michael IX Palaiologos and date the work around 
1320.

In this article we suggest that the emperor mentioned in the inscription 
is Michael VIII Palaiologos. Furthermore, the renovation project of the 
patron saint’s church of Thessaloniki will be interpreted as an act inspired 
by the political ideology of the first Palaiologan emperor and his efforts for 
the revival of the Byzantine Empire.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

