
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 24, No 1 (2014)

   ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SΥΜΜΕΙΚΤΑ 24

  

 

  

  Στρατός και κοινωνία στο ύστερο Βυζάντιο: το
μεταρρυθμιστικό πρόγραμμα του Γεωργίου
Γεμιστού Πλήθωνα 

  Eυστρατία ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ   

  doi: 10.12681/byzsym.1149 

 

  

  Copyright © 2015, Eυστρατία Συγκέλλου 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ E. (2015). Στρατός και κοινωνία στο ύστερο Βυζάντιο: το μεταρρυθμιστικό πρόγραμμα του Γεωργίου
Γεμιστού Πλήθωνα. Byzantina Symmeikta, 24(1), 263–291. https://doi.org/10.12681/byzsym.1149

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 09/02/2026 11:15:40



Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

ΑΘΗΝΑ • 2009 • ATHENS

Ευστρατια Συγκελλου

Στρατοσ και Κοινωνια στο Υστερο Βυζαντιο: 
Το Μεταρρυθμιστικο Προγραμμα του Γεωργιου Γεμιστου Πληθωνα

ΑΘΗΝΑ • 2014 • ATHENS

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH 
SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ 
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΕΘΝΙΚΟ IΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

Ευστρατία Συγκέλλου

Στρατός και κοινωνία στο ύστερο Βυζάντιο: 
το μεταρρυθμιστικό πρόγραμμα του Γεωργίου Γεμιστού Πλήθωνα*

Το μεταρρυθμιστικό πρόγραμμα του Γεωργίου Γεμιστού Πλήθωνα έχει δι-
ερευνηθεί κατά καιρούς από πολλούς μελετητές1, και συνεχίζει να προσελ-
κύει τη σύγχρονη έρευνα: νέες μελέτες επιχειρούν να διεισδύσουν περαιτέ-
ρω στον βυζαντινό κόσμο και κυρίως στους πνευματικούς του ηγέτες, όπως 
ο Πλήθων2. Στο πλαίσιο αυτό εντάσσεται και η παρούσα εργασία, η οποία 

* Tμήμα της παρούσας μελέτης έχει παρουσιασθεί ως ανακοίνωση στο διεθνές 
Συνέδριο, Ιστορίες πολέμου στη ΝΑ Ευρώπη: Μια προσέγγιση στη διαχρονία, ΕΚΠΑ-
Αθήνα, 7-9.11.2013˙ στηρίζεται στα πορίσματα της μεταδιδακτορικής έρευνας με θέμα: 
«Οι πολεμικές συγκρούσεις και οι κοινωνικές τους διαστάσεις στο βυζαντινό κράτος κατά 
τους παλαιολόγειους χρόνους», η οποία πραγματοποιήθηκε στο Ινστιτούτο Βυζαντινών 
Ερευνών υπό την εποπτεία του καθηγητή και διευθυντή κ. Τ. Κόλια και ενισχύθηκε -με 
υποτροφία- από το ΙΚΥ (2008-2009). Ορισμένα από τα πορίσματα της ίδιας έρευνας 
έχουν αξιοποιηθεί και σε προηγούμενη μελέτη μου: E. Synkellou, Reflections on Byzantine 
“war ideology” in Late Byzantium, στο: Byzantine war ideology between Roman imperial 
concept and christian religion, Akten des Internationalen Symposiums, Wien, 19.-21. Mai 
2011, εκδ. J. Koder - I. Stouraitis, Denkschriften der philosophisch –historischen Klasse, 
452. Band. Veröffentlichungen zur Byzanzforschung, Band XXX, Wien 2012, 99-107. 

1. Αναφέρονται ενδεικτικά οι κλασσικές μελέτες των: F. Masai, Pléthon et le 
Platonisme de Mistra, Paris 1956. C.M. Woodhouse, George Gemistos Plethon: The last of 
the Hellenes, Oxford 1986. W. Blum, Georgios Gemistos Plethon. Politik, Philosophie und 
Rhetorik im spätbyzantinischen Reich (1355-1452), Stuttgart 1988. Βλ. επίσης Γ. Kαββαδίας, 
Γεωργίου Πλήθωνος Γεμιστού Η σοσιαλιστική πολιτεία. Κοινωνία και κοινωνική σκέψη 
στο Βυζάντιο, Αθήνα 1987. C. Baloglou, Georgios Gemistos Plethon. Oekonomisches 
Denken in der spätbyzantinischen Geisteswelt, Athen 1998. Γ. Σμαρνάκης, Αναγέννηση και 
Βυζάντιο: Το παράδειγμα του Πλήθωνα (διδ. διατριβή)  [http:// phdtheses.ekt.gr/ eadd/
handle/10442/19699], Αθήνα 2005, 13-14 σημ. 1 (όπου παρατίθεται η βιβλιογραφία). 

2. Βλ. τις πρόσφατες μελέτες των: N. Siniossoglu, Radical Platonism in Byzantium: 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ264

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

χρησιμοποιεί ως κύριο εργαλείο για την ανάλυση των μεταρρυθμίσεων του 
φιλοσόφου τις απόψεις του για τον πόλεμο, ως θεωρία και πράξη, κατά τα 
ύστερα βυζαντινά χρόνια. Μάλιστα, τα προτεινόμενα για τον στρατό μέ-
τρα εξετάζονται με βάση τις πολιτικο-στρατιωτικές εξελίξεις τόσο στο βυ-
ζαντινό κεντρικό κράτος, όσο και στην περιφέρεια την ίδια περίοδο, κα-
θόσον ο στρατός αντιμετωπίζεται ως κομμάτι της βυζαντινής και κυρίως 
της πελοποννησιακής κοινωνίας. Επιπλέον, η δομή του πληθωνικού στρα-
τού «ανασυστήνεται», ενώ συζητώνται ορισμένα επιμέρους ζητήματα, τα 
οποία η νεώτερη έρευνα έχει θίξει επαρκώς ή μη (π.χ. η σύσταση «εθνικού» 
στρατού, η ένταξη των Αλβανών υπηκόων στον στρατό, κ.ά). Φαίνεται ότι 
ο Πλήθων είχε διατυπώσει ένα «συντηρητικό», αλλά ευέλικτο πρόγραμμα 
(στρατιωτικών) μεταρρυθμίσεων, το οποίο υποδήλωνε την πίστη του στην 
ιδέα ενός ισχυρού κεντρικού κράτους, μια ιδέα τόσο παραδοσιακή, όσο 
και σύγχρονη. Εξίσου παραδοσιακός και επίκαιρος υπήρξε ο ίδιος, γνήσιο 
πνευματικό τέκνο μιας ιδιαίτερα κρίσιμης εποχής3.

Είναι γνωστό ότι ο Πλήθων δεν περιορίστηκε μόνο στον στρατιω-
τικό τομέα, αλλά πρότεινε ένα ιδιότυπο μοντέλο πολιτικής και κοινω-
νικής οργάνωσης, το οποίο παρουσίασε, μεταξύ των ετών 1407 (ή 1414) 
και 1418, στον αυτοκράτορα Μανουήλ Β΄ Παλαιολόγο και τον υιό του, 
Θεόδωρο Β΄, δεσπότη του Μορέως4. Εξάλλου, τα προβλήματα που αντι-

Illumination and Utopia in Gemistos Plethon, Cambridge 2011. V. Hladky, The philosophy 
of Gemistos Plethon. Platonism in Late Byzantium, between Hellenism and Orthodoxy, 
Farnham (UK) 2013. Για μια καταγραφή της σχετικής βιβλιογραφίας βλ. X. Μπαλόγλου, 
Βιβλιοκρισία του: N. Siniossoglu, Radical Platonism …, Βυζ Σύμμ 22 (2013), 413-429, εδώ 
418-419.  

3. Για τις πολιτικές συνθήκες στο ύστερο Βυζάντιο βλ. ενδεικτικά P. Charanis, 
Internal strife in Byzantium during the fourteenth century, Byz 15 (1940/1), 208-230. Ο 
Iδιος, The strife among the Palaeologi and the Ottoman Turks, 1370-1402, Byz 16 (1942/3), 
286-314, κυρίως 308-309. D.M. Nicol, The Last Centuries of Byzantium (1261-1453), 
Cambridge 19932. N. Necipoglu, Byzantium between the Ottomans and the Latins. Politics 
and Society in the Late Empire, Cambridge 2009. A. Laiou, Παραμονές της Άλωσης: οι 
πολιτικές συνθήκες στην Κωνσταντινούπολη του 15ου αιώνα, στο: Χειρ Αγγέλου. Ένας 
ζωγράφος εικόνων στη βενετοκρατούμενη Κρήτη (επιμ. Μ. Βασιλάκη), Αθήνα 2010, 16-25.

4. Σ. Λάμπροσ (εκδ.), Γεωργίου Γεμιστοῦ εἰς Μανουὴλ Παλαιολόγον περὶ τῶν ἐν 
Πελοποννήσῳ πραγμάτων, Παλαιολόγεια και Πελοποννησιακά [στο εξής: ΠΠ], τ. Γ΄ 
(ἐν Ἀθήναις 1926), 246-265. Ο Ιδιος, (εκδ.), Τοῦ Γεμιστοῦ πρὸς βασιλέα [Ιωάννην Η΄ 
Παλαιολόγον], ΠΠ, τ. Γ΄, 309-312 (πρόκειται για επιστολή στον Μανουήλ). Ο ίδιος, (εκδ.),  
Πλήθωνος Συμβουλευτικὸς πρὸς τὸν Δεσπότην Θεόδωρον περὶ τῆς Πελοποννήσου, ΠΠ, 



ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 265

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

μετώπιζε το βυζαντινό κράτος (εδαφική συρρίκνωση, διαρκής πολεμική 
απειλή και κοινωνική αστάθεια) με κορυφαίο, κατά την άποψη του φι-
λοσόφου, την «κακοπολιτεία», καθιστούσαν επιτακτική μια «μεγάλη καὶ 
ἀξιόλογη μεταβολή», δηλαδή μεταρρύθμιση5. Οπότε, οι προτάσεις του 
αφορούσαν σε ένα ευρύ πεδίο της πολιτικής και οικονομικής δραστηρι-
ότητας, συλλογικής και ατομικής, η οποία έπρεπε να αναδιοργανωθεί σε 
νέα βάση. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, κοινωνικές αξίες, όπως η δικαιοσύνη 
και η αξιοκρατία, και ατομικές αρετές, όπως το μέτρο και η αυτάρκεια, 
ήταν δυνατό να επαναπροσδιορίσουν τον ρόλο του βυζαντινού κράτους 
τόσο ως ασπίδας στην εξ ανατολών απειλή, όσο και ως ενός μακρόχρο-
νου πολιτικού θεσμού σε έναν κόσμο ρευστότητας, πολέμου και ανακα-
τατάξεων, όπως ήταν ο μεσογειακός και ευρύτερα ο ευρωπαϊκός την πε-
ρίοδο αυτή. Ιδιαίτερα ριζοσπαστικές υπήρξαν ορισμένες απόψεις οικονο-
μικού περιεχομένου, όπως λ.χ. η κοινοχρησία της γης, το ενιαίον του φό-
ρου, κ.ά6, καθώς και οι αντιλήψεις του για τη θρησκεία7. 

Όπως είναι φυσικό, οι προτεινόμενες μεταρρυθμίσεις έχουν ερμη-
νευθεί ποικιλοτρόπως, σύμφωνα με τη φύση της εκάστοτε επιστημονι-
κής προσέγγισης, οικονομικής, φιλοσοφικής, ιστορικής, κ.ά. Αξίζει να ση-
μειωθούν οι κρίσεις ορισμένων μελετητών σχετικά με τις προθέσεις του 
Πλήθωνα και τους στόχους των μεταρρυθμίσεων, γενικών και στρατιωτι-
κών. Ο Σπέντζας διαβλέπει την πρόθεση για αξιοποίηση της γης και για 

τ. Δ΄ (ἐν Ἀθήναις 1930), 113-135. Βλ. και Χ. Μπαλόγλου, Γεώργιος Πλήθων - Γεμιστὸς 
ἐπὶ τῶν Πελοποννησιακῶν πραγμάτων. Βυζαντινὸ κείμενο-μετάφρασις-σχόλια, Αθήνα 
2002. Για τη χρονολόγηση των κειμένων βλ. Σμαρνάκης, Αναγέννηση, 51-52. Μπαλόγλου, 
Γεώργιος Πλήθων, 97, 99, 103. 

5. Βλ. ΠΠ Δ΄, 129, 114. ΠΠ Γ΄, 309, 253.
6. Βλ. σχετικά ΠΠ Δ΄, 123-124. ΠΠ Γ΄, 260, 254. Βλ. επίσης Θ. Νικολάου, Αἱ περὶ 

πολιτείας καὶ δικαίου ἰδέαι τοῦ Γ. Πλήθωνος Γεμιστοῦ, Θεσσαλονίκη 1989, 93-97. 
Α. Καραγιάννης, Οι απόψεις του Γεωργίου Πλήθωνος Γεμιστού περί παρεμβατικής 
οικονομικής πολιτικής, Βυζαντιακά 22 (2002), 249-259. Α. Λαϊου, Οικονομική σκέψη και 
Ιδεολογία, στο: Οικονομική Ιστορία του Βυζαντίου από τον 7ο έως τον 15ο αι., εκδ. Α. 
Λαϊου, τ. Γ΄, Αθήνα 2006, 329-360, εδώ 355, 357-358. Χ. Μπαλόγλου, Μελετήματα περὶ τοῦ 
Γεωργίου Γεμιστοῦ-Πλήθωνος, Αθήνα 2011, 26, 34-38. 

7. ΠΠ Δ΄, 125-126. C. Alexandre, Pléthon. Traité des Lois ou Recueil des fragments en 
partie inédits de cet ouvrage, Paris 1858 (ανατ. Amsterdam 1966). Δ. Κ. Χατζημιχαήλ (εκδ.), 
Γεωργίου Γεμιστού Πλήθωνος Νόμων Συγγραφή. Ένα όραμα για μια ιδανική πολιτεία, 
Θεσσαλονίκη 2005. Βλ. και Σμαρνάκης, Αναγέννηση, 104-106. 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

266

δημιουργία κινήτρων εργασίας, καθώς και για εξασφάλιση της άμυνας του 
βυζαντινού κράτους8. Ο Peritore συζητεί περί εθνικοποίησης του πλούτου 
(γης), ώστε να ενοποιηθούν οι αυτοκρατορικές ελίτ με τις παραγωγικές 
τάξεις9. Ο Σμαρνάκης υποστηρίζει την επίλυση εσωτερικών προβλημά-
των, όπως ο συμβιβασμός της αριστοκρατίας με τον μοναρχικό θεσμό10. 
Ο Μαμαλάκις εντοπίζει την επιθυμία να διορθωθούν τα κακώς κείμενα 
της Πελοποννήσου11. Ο Νικολάου κάνει λόγο για εξυγίανση του πολι-
τεύματος και επίτευξη της «ἀρίστης» πολιτείας12. Ο Woodhouse επισημαί-
νει τη διασφάλιση του μέλλοντος του έθνους13. Τέλος, ο Μπαρτζελιώτης 
τονίζει την ενίσχυση της ελληνικής συνείδησης και τον εξελληνισμό του 
Βυζαντίου14. Πίσω από αυτή την ποικιλία απόψεων, οι πλατωνικές ιδέ-
ες και η κλασσική παιδεία έχουν αναγνωρισθεί ως κυρίαρχα πνευματικά 
πρότυπα του φιλοσόφου15.

8. Σ. Π. Σπέντζας, Γ. Γεμιστός-Πλήθων, ὁ φιλόσοφος τοῦ Μυστρᾶ. Οἱ οἰκονομικές, 
κοινωνικὲς καὶ δημοσιονομικές του ἀπόψεις, Αθήνα 1996, 77, 81, 92.

9. N. P. Peritore, The political thought of Gemistos Plethon: A renaissance Byzantine 
reformer, Polity 10/2 (1977), 168-191, εδώ 190.

10. Γ. Σμαρνάκης, Κοινωνικές ιεραρχίες στα κείμενα του Πλήθωνα και τα πρότυπά 
τους, Σύμμεικτα 12 (1998), 215-235, εδώ 234.

11. Ι. Μαμαλάκις, Γεώργιος Γεμιστός–Πλήθων [Texte und Forschungen zur 
Byzantinisch–Νeugriechischen Philologie 32], Athen 1939, 91. Την ανεξαρτησία της 
Πελοποννήσου, αλλά και την επέκταση του δεσποτάτου του Μορέως καταγράφει ως 
στόχους των μεταρρυθμίσεων η T. Shawcross, A new Lykourgos for a New Sparta. George 
Gemistos Plethon and the Despotate of the Morea, στο: Viewing the Morea. Land and 
People in the Late Medieval Peloponnese, εκδ. S.E.J. Gerstel, Washington, D.C. 2013, 419-
452, εδώ 446. Η πρόσφατη αυτή μελέτη, στην οποία είχα πρόσβαση χάρη στην ίδια την 
συγγραφέα και την οποία ευχαριστώ θερμά, αναδεικνύει τον «λακωνισμό» του Πλήθωνα, 
παρουσιάζοντας και τις επιδράσεις των δυτικών-ιταλικών προτύπων στη σκέψη του.

12.� Νικολάου, Περὶ πολιτείας,125.
13.� Woodhouse, Plethon, 108.
14. Λ. Κ. Μπαρτζελιώτης, Plethon as a forerunner of Neo-hellenic and modern European 

consciousness, Διοτίμα 1 (1973), 33-60 εδώ 55-56. Ο Ιδιος, Ο Ελληνοκεντρισμός και οι 
κοινωνικοπολιτικές ιδέες του Πλήθωνος, Αθήνα 1989, 36-42, 82.  

����������������   �. ������������  �Βλ����������  �. �������� �σχετικά� � �H. F. Tozer, A Byzantine reformer, JHS 7 (1886), 353-380, 
εδώ 370. Νικολαου, Περὶ πολιτείας, passim. Μπαρτζελιώτης, Plethon, 57-58. Ο Ιδιος, 
Ελληνοκεντρισμός, passim. Σμαρνάκης, Κοινωνικές ιεραρχίες, 215, 220. Ο Ιδιος, 
Αναγέννηση, 183, 190-191. Β. Νικολαϊδου-Κυριανίδου, Ὁ πολιτικὸς κατὰ τὸν Γεώργιο 
Γεμιστό-Πλήθωνα. Εἶναι πλατωνικὴ ἡ κατὰ Πλήθωνα πολιτικὴ φιλοσοφία; Βυζαντιναὶ 
Μελέται Δ΄, χ.χ., εκδ. Α. Νεζερίτης, 397-456. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 267

Όμως, το ζήτημα της άμυνας του βυζαντινού κράτους ήταν για τον 
Πλήθωνα ουσιώδης προβληματισμός και ο λόγος για τον οποίο προχώρησε 
στη διατύπωση συγκεκριμένων προτάσεων ριζικής πολιτικής ανανέωσης 
και κοινωνικής αναμόρφωσης, οι οποίες περιέλαβαν ασφαλώς και μέτρα 
οργάνωσης και λειτουργίας του στρατού. Εξάλλου, η άμυνα (η ασφάλεια) 
συνιστούσε για τον φιλόσοφο έναν από τους κύριους συντελεστές 
της παραγωγής (οι άλλοι δύο είναι η εργασία και τα μέσα, δηλαδή το 
κεφάλαιο), είχε δηλαδή οικονομική αξία, ενώ η διασύνδεσή της με την 
κεντρική εξουσία δημιουργούσε το πλαίσιο οργάνωσης της πληθωνικής 
πολιτείας (=κράτους)16. Το πλαίσιο αυτό έχει γίνει επίσης αντικείμενο 
ποικίλων συζητήσεων μεταξύ των ερευνητών, που πραγματεύθηκαν τις 
προτάσεις του Πλήθωνα για τον στρατό. Και ενώ οι περισσότεροι συνδέουν 
την προτεινόμενη σύσταση «εθνικού» στρατού με την προώθηση της 
«εθνικής» ιδεολογίας και συναφών αντιλήψεων ή σχημάτων17, υπάρχουν 
και εκείνοι που διαβλέπουν την πρόθεση για δημιουργία δικτατορικού ή 
στρατοκρατορικού καθεστώτος. Σε συνδυασμό μάλιστα με το κοινωνικό 
υπόβαθρο των προτάσεων για τον στρατό έχουν διατυπωθεί απόψεις 
περί δημιουργίας «σοσιαλιστικής δικτατορίας» και άλλες παρόμοιες, οι 
οποίες απηχούν κυρίως ιδεολογικές προσεγγίσεις νεώτερων περιόδων18. 
Μεγάλη είναι βέβαια και η συζήτηση γύρω από τα πρότυπα των μέτρων, 

16. Βλ. Σπέντζας, Γ. Γεμιστός-Πλήθων, 61-62, 78-81, 91. Λαϊου, Οικονομική σκέψη, 
[βλ. σημ. 6], 354. Στον παραγωγικό συντελεστή «άμυνα-κράτος» έχει αναφερθεί ο Άγγλος 
κληρικός και οικονομολόγος Thomas Malthus κατά τα νεώτερα χρόνια∙ βλ. σχετικά 
Baloglou, Georgios Gemistos, 101-102. 

17. Για την προώθηση εθνικών ιδεών ή την πρόθεση δημιουργίας εθνικού κράτους 
βλ. Νικολάου, Περὶ πολιτείας, 99-102. Μπαρτζελιώτης, Ελληνοκεντρισμός, 36-41, 66, 82. Χ. 
Μαλτέζου, Το Δεσποτάτο του Μορέως (1262-1461), Ἱστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους τ. Θ΄, 
Αθήναι 1979, 282-291, εδώ 287. P. Magdalino, Hellenism and nationalism in Byzantium, 
στο: Tradition and transformation in Medieval Byzantium, εκδ. P. Magdalino, London 1991, 
XIV, 1-29 εδώ 10, 17. Ν. Σβορώνος, Η Βυζαντινή επαρχία. Πέντε μαθήματα, Αθήνα 1991, 
92. Γ. Καραμπελιάς, 1204. Η διαμόρφωση του νεώτερου Ελληνισμού, Αθήνα 2007, 190. Για 
πατριωτισμό κάνουν λόγο οι: Masai, Pléthon, 67-95. Woodhouse, Plethon, 107. Ο Peritore 
(Political thought, 190) τονίζει τον εθνικισμό του Πλήθωνα και τον ανάγει σε πολιτικό 
μύθο. Πβλ. Β. Νικολαϊδου-Κυριανίδου, Καταγωγή και πολιτική εξουσία κατά τον Γεώργιο 
Γεμιστό - Πλήθωνα, Ελληνική Φιλοσοφική Επιθεώρηση 10/28 (1993), 33-45, εδώ 39.

18. Για τέτοιου είδους απόψεις βλ. Nicol, Last Centuries, 343-345 κυρίως 344. S. 
Runciman, Mistra. Byzantine capital of the Peloponnese, London 1980, 112-113.  



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

268

αν και το πλατωνικό υπόβαθρο είναι αποδεκτό από όλους19. 
Πάντως για οποιαδήποτε περαιτέρω ανάλυση πρέπει να ληφθούν 

υπ’ όψιν τρεις βασικοί παράγοντες: α) ο Πλήθων ανήκει στον βυζαντινό 
πνευματικό κόσμο, ο οποίος, κατά τα ύστερα χρόνια, τονίζει τον 
ελληνισμό του ως διακριτό στοιχείο της βυζαντινής ταυτότητας, που 
παραμένει ρωμαϊκή και χριστιανική20∙ β) η σωτηρία των Βυζαντινών 
αποτελεί μέγιστο διακύβευμα της εποχής και συνεπώς χρέος και σκοπό 
της «σπουδαίας πολιτείας», όπως επισημαίνει ρητά ο φιλόσοφος21 και γ) η 
στρατιωτική μεταρρύθμιση προϋποθέτει και κοινωνική αναδιοργάνωση, 
αφού ο στρατός δεν αποτελεί μόνο έκφραση της ισχύος της πολιτείας 
(=κράτους), αλλά και θεσμό με αντίκτυπο στην κοινωνία.

19. Στην κλασσική αρχαιότητα αποδίδουν τα μέτρα οι: Woodhouse, Plethon, 107. 
M. Bartusis, The Late Byzantine Army, Arms and Society, 1204-1453, Philadelphia 1992, 
221. Μπαλόγλου, Μελετήματα, 31-32, 56-65, 161-165 (ο οποίος τονίζει τις επιδράσεις 
από τους πολιτικούς και στρατιωτικούς θεσμούς της Σπάρτης). Βλ. και Shawcross, New 
Lykourgos, 435-441. Στη μέση βυζαντινή περίοδο και κυρίως στο θεματικό σύστημα 
στρέφονται οι: Tozer, Byzantine reformer, 371. Μαμαλάκις, Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων, 
94. D. Zakythinos, Le Despotat Grec de Morée, v. II, London 19752, 139. Peritore, Political 
thought, 180-181. X. Μπαλόγλου, Αἱ περὶ ἰδιοκτησίας ἀπόψεις τοῦ Γεωργίου Γεμιστοῦ-
Πλήθωνος καὶ ἡ θέσις των εἰς τὴν ἱστορίαν τῶν οἰκονομικῶν ἰδεῶν, ΕΕΒΣ 50 (1999-2000), 
2-35, εδώ 30. Επιδράσεις από οθωμανικές πρακτικές της εποχής διακρίνουν οι: Necipoglu, 
Byzantium, 275. S. Kyriakidis, Warfare in Late Byzantium, 1204-1453 [History of Warfare 
67], Leiden-Boston 2011, 17-18. Δυτικές επιδράσεις κυρίως στην κοινωνική οργάνωση 
διαπιστώνουν οι: Σμαρνάκης, Κοινωνικές ιεραρχίες, 228. Λαϊου, Οικονομική σκέψη, 353, 
354 (η οποία όμως επισημαίνει τη σύνθεση των πλατωνικών ιδεών, της παραδοσιακής 
βυζαντινής ιδεολογίας και των τρεχουσών οικονομικών συνθηκών). 

20. Βλ. σχετικά Λ. Μαυρομμάτης, Ρωμαϊκή ταυτότητα, Ελληνική ταυτότητα (ΙΓ΄-ΙΕ΄ 
αι.), Σύμμεικτα 7 (1987), 183-191, κυρίως 190-191. Magdalino, Hellenism, XIV, 1-29. S. 
Vryonis, Byzantine cultural self-consciousness in the fifteenth century, στο: The twilight 
of Byzantium: Aspects of cultural and religious history in the Late Byzantine Empire. 
Papers from the Colloquium held at Princeton University, 8-9 May 1989, εκδ. S. Čurčić- D. 
Mouriki, Princeton 1991, 5-14. J. Koder, Griechische Identitäten im Mittelalter: Aspekte 
einer Entwicklung, στο: Βυζάντιο: κράτος και κοινωνία. Μνήμη Ν. Οικονομίδη (επιμ. Α. 
Αβραμέα - Α. Λαϊου - Ε. Χρυσός), Αθήνα 2003, 297-319, κυρίως 313-316. Πβλ. G. Page, 
Being Byzantine. Greek identity before the Ottomans, Cambridge 2008, 146 κ.ε., κυρίως 168, 
170-176, 253-254, 264-266. I. Stouraitis, Roman identity in Byzantium: a critical approach, 
BZ 107/1 (2014), 175-220 κυρίως 217-220. 

21. Βλ. σχετικά ΠΠ Δ΄, 130, 135. ΠΠ Γ΄, 310. Νικολάου, Περὶ πολιτείας, 64-66. Για 
την έννοια και την αποστολή της πολιτείας του Πλήθωνα βλ. αναλυτικά Νικολάου, Περὶ 
πολιτείας, 49-92, κυρίως 79-86. Μπαρτζελιώτης, Ελληνοκεντρισμός, 15, 56-68.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 269

Ας εξετάσουμε εκ νέου, λοιπόν, τις προτάσεις του φιλοσόφου 
για τον στρατό παράλληλα με τα πολεμικά δεδομένα της εποχής και 
σε σχέση με τις πολιτικές συνθήκες. Η ασφυκτική πολεμική πίεση από 
τους Οθωμανούς και η πολιτικο-στρατιωτική διάσπαση της βυζαντινής 
αυτοκρατορίας κυρίως στον ελλαδικό/ευρωπαϊκό χώρο έχει αφήσει στη 
δικαιοδοσία της ένα μικρό μέρος της Θράκης, της Πελοποννήσου και 
μερικά νησιά, κατά τα λεγόμενα του Πλήθωνα22. Η εδαφική συρρίκνωση 
συνοδεύεται από πολιτική αδυναμία, η οποία έχει οδηγήσει, μεταξύ 
άλλων, και σε αποδυνάμωση των αμυντικών δυνάμεων του κράτους. 
Οι παρατηρήσεις του φιλοσόφου σχετικά με τις ελλείψεις φρούρησης, 
οπλισμού, στρατιωτικής εκπαίδευσης και τακτικής στρατολόγησης, 
καθώς και με τις υψηλές οικονομικές επιβαρύνσεις των στρατιωτών, που 
έχουν αντίκτυπο στο φρόνημα και την απόδοσή τους, επιβεβαιώνουν την 
κατάσταση αυτή23. 

Συνεπώς και η εφαρμογή αμυντικής στρατηγικής, αν και πάγια πο-
λιτική και ιδεολογική επιλογή των Βυζαντινών, επιβάλλεται τώρα ρητά 
από τις συνθήκες24, ενώ σχετίζεται άμεσα με τη διαθεσιμότητα των μέ-
σων υποδεικνύοντας τον χερσαίο πόλεμο ως χαρακτηριστικό είδος διε-
ξαγόμενου πολέμου την εποχή αυτή. Ο Πλήθων τονίζει την υπεροχή των 
Οθωμανών όσον αφορά την πολεμική δύναμη, αναγνωρίζει το πολυμέ-
τωπο των εχθρών που αντιμετωπίζουν οι Βυζαντινοί προτείνοντας την 
αποφυγή του και υποστηρίζει τις χερσαίες δυνάμεις, δηλαδή τον στρα-

22. ΠΠ Δ΄, 129: ὁρῶμεν γὰρ οἷ ἡμῖν ἐκ τῆς μεγίστης Ῥωμαίων ἡγεμονίας κεχώρηκε 
τὰ πράγματα, οἷς ἁπάντων οἰχομένων δύο πόλεε μόνον ἐπὶ Θρᾴκης περιλέλειπται καὶ 
Πελοπόννησος, οὐδὲ ξύμπασα αὕτη γε, καὶ εἰ δή τι ἔτι νησίδιον.  

23. ΠΠ Γ΄, 251-252: Ἐπειδὰν οὖν ἐς στρατείαν οὕτως ἔχοντες παραγγελθῶσιν, ὀλίγοι 
τε ἐξίασιν ἐκ πολλῶν τῶν τε ἐξιόντων ἄοπλοι οἱ πλεῖστοι ἔρχονται, καταστάντες τε 
ἐπὶ στρατοπέδου οὐ πάνυ τοι ἐθέλουσι παραμένειν, τῶν ἔργων σφᾶς οἴκοι καλούντων, 
ἀφ’ ὧν καὶ οἴκοι καὶ ἐπὶ στρατοπέδου δεήσει δαπανᾶν καὶ προς γε ἔτι εἰςφέρειν, μὴ 
παραμενούσης δὲ στρατιᾶς ἢ καὶ ἀόπλου σμικρόν που τὸ ὄφελος (...) Ὅλως δὲ πῶς ἂν καὶ 
εἴη στρατεύεσθαί τε τὸν αὐτὸν καὶ αὑτόν τε ἅμα τρέφειν καὶ ἑτέρους; (...) Ἀπὸ δὴ τοιαύτης 
τῆς παρασκευῆς οὔθ’ ὁ ἰσθμὸς οἷός τε ἱκανῶς φρουρεῖσθαι, οὔτ’, ἄν ποτέ τις κίνδυνος 
ἐπικρεμασθῇ, θαρρεῖν ὑπάρξει ὑπὲρ τοῦ σωθήσεσθαι… [311] Ἐγὼ μὲν γὰρ ὑφίσταμαι, 
συντάττων ἂν ταύτην τὴν στρατιάν, μηδὲν πλέον ἀπαναλώσας ἐς τοὺς ἀπὸ συμπάντων 
τῶν συνταχθησομένων φερομένους ὁμοῦ σύμπαντας φόρους συμπάσης τῆς ἀφ’ ἑκάστης 
ἑστίας πρώην ὑπὲρ τῆς τοῦ Ἰσθμοῦ φρουρᾶς νενομισμένης ταύτης εἰσφορᾶς…

24. Βλ. σχετικά Synkellou, Reflections, 102-104.



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

270

τό, ως το καταλληλότερο αμυντικό μέσο25. Η προτίμηση αυτή απορρέ-
ει καθαρά από την επίγνωση της «φύσης» και των δυνατοτήτων του βυ-
ζαντινού κράτους, το οποίο φαίνεται ότι έχει χερσαίο προσανατολισμό, 
εξαιτίας της στρατιωτικά αδύναμης και γεωγραφικά περιορισμένης θέσης 
του26. Έτσι, οι «υποτιμητικές» προς τους ναύτες απόψεις του οφείλονται 
κυρίως στην αναγνώριση της αδυναμίας του κράτους να οργανώσει στό-
λο και να προχωρήσει σε (αντ)επίθεση, στην ανάγκη έξαρσης των αρε-
τών των στρατιωτών (θάρρος, ανδρεία), καθώς και στην επίδραση κλασ-
σικών προτύπων27. 

Είναι γεγονός ότι σε όλη την ύστερη περίοδο το φαινόμενο του 
πολέμου είχε λάβει ενδημικές διαστάσεις28. Η εξάντληση των φυσικών 

25. ΠΠ Γ΄, 310. ΠΠ Δ΄, 122: … μηδ’ ἅμα ἄμφω τὼ δυνάμεε θεραπεύειν, τήν τε πεζὴν καὶ 
τὴν κατὰ θάλατταν, ἀλλὰ τὴν ἑτέραν (...) μᾶλλον τὴν πεζήν (...)Τό τε τὰς πεζὰς δυνάμεις 
ἐπ’ ἀνδρῶν ἀγαθῶν (...) τό τε τῶν ἐπιθαλαττίων χωρίων τῶν πολλῶν ἀφισταμένους, ὅτι 
μὴ πᾶσα ἀνάγκη, τῷ πρὸς τοὺς πλησιοχώρους μόνῳ πολέμῳ τὸ πολὺ προςέχειν, ἀλλὰ μὴ 
πολλοῖς, ὁμοίως μὲν πρὸς πλησιοχώρους, ὁμοίως δὲ πρὸς τοὺς ἐξ ὑπερορίας καὶ τούτων 
ἔστιν οὕς ἀπροςδοκήτους, ταῦτα πάντα τῶν ἑτέρων πολλῷ που καὶ καλλίω καὶ ἀμείνω. 
Για τη σημασία της άμυνας και τον ρόλο του στρατού σ’ αυτήν βλ. C.V. Clausewitz, On 
War, εκδ. M. Howard - P. Paret, N. York-London-Toronto 1993, 427-466.  

����. ΠΠ Δ΄, 122: ... μηδ’ ἅμα ἄμφω τὼ δυνάμεε θεραπεύειν, τήν τε πεζὴν καὶ τὴν κατὰ 
θάλατταν, ἀλλὰ τὴν ἑτέραν αἰεὶ καὶ τούτων, εἰ ἡ τῆς πόλεώς τε καὶ γένους, ἔτι δ’ ἡ τῆς 
χώρας ἐνδέχοιτο φύσις, μᾶλλον τὴν πεζήν, ἢ δεήσει καθ’ ἑκατέραν ἐλαττουμένους καὶ 
καθ’ ἑκατέραν ἡττᾶσθαι τὰ πολλά. Είναι σαφές ότι οι παράγοντες της εθνογεωγραφίας 
και της (οικονομικής) ισχύος του κράτους είναι εκείνοι που καθορίζουν το πλαίσιο 
οργάνωσης των στρατιωτικών δυνάμεων, στρατού και στόλου. Βλ. επίσης Μαμαλάκις, 
Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων, 83.

27. ΠΠ Δ΄, 122: Τό τε πεζὰς τὰς δυνάμεις ἐπ’ ἀνδρῶν ἀγαθῶν, στρατηγῶν τε καὶ 
στρατιωτῶν, ἀρεταῖς ποιεῖσθαι τὸ θαρρεῖν, ἀλλὰ μὴ ναυκλήρων τέχναις ἄλλων τε 
φαύλων ἀνθρώπων. Βλ. και Σπέντζας, Γ. Γεμιστός-Πλήθων, 87. Η βυζαντινή στρατηγική 
είχε «χερσαίο» χαρακτήρα, αφού αντιμετώπιζε το ναυτικό είτε ως υποστηρικτική του 
στρατού δύναμη, είτε ως μέσο περιορισμένης χρείας. Βλ. σχετικά J. Birkenmeier, The 
Development of the Komnenian Army, 1081-1180, Leiden-Boston-Köln 2002, 85-86 σημ. 
2. E.N. Luttwak, The Grand Strategy of the Byzantine Empire, Cambridge-Massachusetts-
London 2009, 333-337, κυρίως 336-337. Για τον (επικουρικό) ρόλο του ναυτικού στον 
πόλεμο βλ. Χ. Παπασωτηρίου, Βυζαντινή υψηλή στρατηγική 6ος–11ος αιώνας, Αθήνα 2000, 
18-19, 199-202. Ωστόσο, οι θέσεις του Πλήθωνα για το ναυτικό απηχούν το Σπαρτιατικό 
στρατιωτικό πρότυπο, η δύναμη του οποίου ήταν ο στρατός ξηράς∙ βλ. κατωτέρω σημ. 79.         

28. Για τις συνέπειες της συχνότητας του πολέμου σε στρατιωτικό και πολιτικό 
επίπεδο βλ. E. Συγκέλλου, Ο πόλεμος στον δυτικό ελλαδικό χώρο κατά τον ύστερο 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 271

πόρων και του ανθρώπινου δυναμικού ως αποτέλεσμα των πολλαπλών 
πολεμικών συγκρούσεων, αποτελεί σημαντική πλευρά του ζητήματος29. 
Από μια άλλη σκοπιά, η «απαίτηση» του πολέμου προϋποθέτει πολεμική 
ετοιμότητα και επαγγελματισμό30. Ο Πλήθων επισημαίνει αυτές τις 
παραμέτρους, προτείνει την οργάνωση του πεζικού και του ιππικού κατά 
τα παραδοσιακά (βυζαντινά) πρότυπα31 και προχωρεί περαιτέρω με την 

Μεσαίωνα (13ος-15ος αι.) [ΙΒΕ/ΕΙΕ, Μονογραφίες 8], Αθήνα 2008, 200-215, 217, 264-
265, 270-274.  

29. ΠΠ Γ΄, 310: Πρότερον γὰρ νενομισμένου ἤδη Πελοποννησίους στρατεύεσθαί τε 
ἅμα καὶ εἰςφέρειν τοὺς αὐτούς, ... [251-252] Πελοποννησίων τὸν πολὺν λεὼν γεωργοῦντάς 
τε ἢ καὶ νέμοντας ἐνίους καὶ ἀπὸ τούτων τάς τε πρὸς τὸν βίον ἀφορμὰς σφίσιν αὐτοῖς 
ποριζομένους εἰςφέροντάς τε τῷ κοινῷ καὶ στρατευομένους τοὺς αὐτούς, εἰςφέροντάς 
τε κατὰ σμικρὰ μέν, συχνὰ δὲ καὶ ὑπὸ συχνῶν εἰςπραττόμενα καὶ νομίσματι τῶν 
πλείστων εἰσπράξεων, οὐ χρήμασι γιγνομένων. Ἐπειδὰν οὖν ἐς στρατείαν οὕτως ἔχοντες 
παραγγελθῶσιν, ὀλίγοι τε ἐξίασιν ἐκ πολλῶν τῶν τε ἐξιόντων (…) Καὶ γὰρ οὖν οὐδὲ ἀεί 
ἐστι λαφυραγωγεῖν τὴν στρατιάν, ὥςτ’ ἄν καὶ εἶναί τινα ἀπὸ τούτου τοῖς στρατευομένοις 
ὠφέλειαν. Ο Πλήθων είχε εντοπίσει το πρόβλημα της εγκατάλειψης της γης και συνεπώς 
της αποδυνάμωσης της υπαίθρου από το ανθρώπινο δυναμικό∙ βλ. και Necipoglu, 
Byzantium, 275-276.

30. ΠΠ Γ΄, 311-312: Ὥςτ’ ἀποκριτέον εἶναι τοὺς στρατιώτας ἀπὸ τῶν εἰσοισόντων, 
ἐπιλεξάμενον τοὺς ἀρίστους ἐξ ἁπάντων, οἳ ἀντὶ πάσης εἰςφορᾶς τὴν τοῦ Ἰσθμοῦ 
φρουρὰν ἀποδιδόντες καὶ εἴ πη ἄλλοθι δεῖ παρεῖναι ἐστρατοπευδευμένων εὖνοί τε 
μᾶλλον καὶ ἄμεινον ὡπλισμένοι καὶ κατὰ καιρὸν ἑκάστοτε παρέσονται (….) ἀριστίνδην 
ἀποκεκριμένους καὶ παντὸς φόρου ἀφειμένους ταῖς τε εὐνοίαις καὶ τοῖς φρονήμασι καὶ 
τῇ ὁπλίσει ἄμεινον παρεσκευασμένους ταῖς τοῦ πολέμου χρείαις ἑκάστοτε παρεῖναι τοὺς 
στρατιώτας καὶ τῇ ἐλευθερίᾳ πρὸς τοῖς ἄλλοις ἀμυνοῦντας. ΠΠ Δ΄, 124: τοῖς (…) ἄρχουσι 
(...) πρὸς δὲ τὸν πόλεμον πᾶσι τεταγμένοις καὶ τὰς ἐνταῦθα φερούσας θεραπεύουσι 
παρασκευάς. Μάλιστα ο Πλήθων διαπιστώνει ότι η λαφυραγωγία δεν αποδίδει πλέον 
στον πόλεμο και αντιτίθεται σ’ αυτήν, αφού δεν μπορεί να αποτελεί τακτικό εισόδημα για 
τον (επαγγελματία) στρατιώτη∙ βλ. ΠΠ Γ΄, 252: Καὶ γὰρ οὖν οὐδὲ ἀεί ἐστι λαφυραγωγεῖν 
τὴν στρατιάν, ὥςτ’ ἄν καὶ εἶναί τινα ἀπὸ τούτου τοῖς στρατευομένοις ὠφέλειαν, ἀλλ’ 
οἴκοθεν τὰ πολλὰ ἀναγκαῖον δαπανᾶν, ὧν ἄν τι μέλλοι καὶ ὄφελος τῷ κοινῷ ἔσεσθαι. 
[310] Πρότερον (...) βραχεῖαί τε τινὲς αἱ στρατεῖαι σφίσιν ἦσαν, ἀκίνδυνοί τε τὰ πολλὰ 
καὶ πρὸς γε ἔτι καὶ κέρδη ἐνίοτε ἀπὸ λαφύρων τε καὶ λείας φέρουσαι. Προφανώς δεν 
συμφωνούσε και με τους πολέμους φθοράς, που χαρακτήριζαν τη μορφή του πολέμου την 
εποχή αυτή.

31. ΠΠ Γ΄, 311: ... οὓς ἐς λόχους τε καὶ τάξεις διελὼν ὑπό τε λοχαγοῖς καὶ ταξιάρχοις 
ἄρχουσιν, ἱππέας δ’, εἴ τινες εἶεν αὐτῶν, ὑπὸ ἰλάρχαις τε καὶ συνταγματάρχαις. ΠΠ Δ΄, 
121-122: Διακεκρίσθαι δὲ ἰδίᾳ μὲν πεζοὺς, ἰδίᾳ δὲ ἱππέας τῶν στρατιωτῶν καὶ τοὺς μὲν 
πεζοὺς ἐς λόχους τε καὶ τάξεις συντετάχθαι ὑπὸ λοχαγοῖς τε καὶ ταξιάρχοις ἄρχουσιν, 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

272

ένταξη του στρατιώτη στην κοινωνία ή ακριβέστερα, της κοινωνίας στην 
πολεμική διαδικασία. Στο σημείο αυτό τονίζει ότι: α) η αγροτική κοινωνία 
είναι αυτή που τροφοδοτεί τον στρατό άμεσα, με έμψυχο υλικό και 
έμμεσα, με την πληρωμή φόρων, β) ο στρατός υπηρετεί μια παραγωγική και 
κοινωνική λειτουργία, δηλαδή την άμυνα, γ) οι στρατιωτικές υπηρεσίες 
παρέχονται από εξειδικευμένους στα όπλα πολίτες, δ) η αμοιβή των «κοινῶν 
φυλάκων» (στρατιωτών και αξιωματικών του στρατού) συνίσταται σε 
«σίτησι», «μισθό» και «γέρας», ε) η ασφάλεια και η ελευθερία της χώρας 
και των μελλοντικών γενεών αποτελούν κοινούς στόχους αρχόντων και 
λαού, και τέλος, στ) η φύση του εχθρού, δηλαδή των Οθωμανών32, καθιστά 
αναγκαία την οργάνωση τακτικού στρατεύματος, το οποίο δηλώνει την 
παρουσία ισχυρού κράτους, ικανού να αντιπαραταχθεί σε αντίστοιχες 
δυνάμεις. Οι θέσεις αυτές33 προσδιορίζουν το πλαίσιο της προτεινόμενης 
στρατιωτικής μεταρρύθμισης και τον σημαίνοντα, για τον φιλόσοφο, 
ρόλο του στρατιώτη. 

Σχετικά με τον στρατιώτη, αναγνωρίζουμε στα χαρακτηριστικά 
και την αποστολή του στρατιωτικού επαγγέλματος (επιτηδεύματος 
της φύλαξης34) κλασσικές και διαχρονικές αρχές. Η φυσική ικανότητα 
και οι αρετές της ανδρείας και του θάρρους, το υψηλό φρόνημα, η 
συνεχής εκγύμναση και πολεμική εγρήγορση, ο κατάλληλος εξοπλισμός 
και η οικονομική αυτοτέλεια χαρακτηρίζουν την ψυχοσύνθεση και τις 

ἱππέας δὲ εἰς ἴλας τε καὶ συντάγματα ὑπὸ ἰλάρχους τε καὶ συνταγματάρχας. ὥςτε ὀξέως 
τε ἐν κόσμῳ ἑκατασταχῇ παρεῖναι ᾗ ἄν δέοι ... Η στρατιωτική ορολογία απαντά στα 
στρατιωτικά εγχειρίδια της μέσης βυζαντινής περιόδου∙ βλ. ενδεικτικά G.T. Dennis (εκδ.), 
Three Byzantine military treatises, [CFHB 25], Washington, D.C. 1985, 48, 50, 56, 60, 70, 76, 
78, 80, 84, 87, 88, 92, 170, 174, 248, 250, 264, 266, κ. αλ.

32. ΠΠ Γ΄, 310. ΠΠ Δ΄, 115, 118. Ο Πλήθων κρίνει τους Οθωμανούς με λογικά 
(αποδίδει την ισχύ τους στο κράτος-πολίτευμα) και συναισθηματικά κριτήρια (αποδίδει 
την επιθετικότητά τους σε προαιώνια εχθρότητα και εκδικητικότητα). Πβλ. Clausewitz, 
On War, 83-85 (όπου διακρίνεται η εχθρότητα από την εχθρική πρόθεση, που αποτελεί 
πολιτική θέση).

33. Βλ. σχετικά ΠΠ Δ΄, 120, 128. ΠΠ Γ΄, 251, 254, 311.  
34. Βλ. ΠΠ Δ΄, 121 (όπου η στρατιωτική λειτουργία χαρακτηρίζεται επιτήδευμα-

επάγγελμα). Την ίδια άποψη διατυπώνει και ο Βησσαρίων∙ βλ. Σ. Λάμπρος (εκδ.), 
Βησσαρίων καρδινάλιος Κωνσταντίνῳ Δεσπότῃ τῷ Παλαιολόγῳ χαίρειν, ΠΠ Δ΄, 32-45, 
εδώ 35. Πβλ. G.T. Dennis (εκδ.), The Taktika of Leo VI [CFHB XLIX], Washington, D.C. 
2010, XX, σθ´ 610.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 273

υποχρεώσεις των στρατιωτών35. Επιπλέον, η ελευθερία πάνω στην οποία 
θεμελιώνεται η σχέση στρατιώτη και στρατηγού, η μετριοπάθεια και ο 
λιτός τρόπος ζωής των στρατιωτικών αρχηγών, όπως και η υπηρεσία 
που προσφέρει ο στρατός στην ασφάλεια του κράτους και των υπηκόων 
του και στην υπεράσπιση της πατρίδας και της ατομικής και συλλογικής 
ελευθερίας απηχούν πάγιες βυζαντινές αντιλήψεις περί στρατού και 
πολέμου36.

Οι στρατιώτες του Πλήθωνα είναι ως επί το πλείστον ντόπιοι και όχι 
αλλόφυλοι: «Τὸ πολὺ δὲ τῆς στρατιᾶς καὶ τὸ ἀναγκαιότατον ὁμόφυλόν τε 
εἶναι καὶ οἰκεῖον, ἀλλὰ μὴ ξενικόν∙ ἄπιστα γὰρ τὰ πολλὰ τῶν ξενικῶν»37. 

����. ΠΠ Δ΄, 122: τό τε τὰς πεζὰς δυνάμεις ἐπ’ ἀνδρῶν ἀγαθῶν, στρατηγῶν τε καὶ 
στρατιωτῶν, … [124] τοῖς (...) ἄρχουσι (…) πρὸς δὲ τὸν πόλεμον πᾶσι τεταγμένοις καὶ τὰς 
ἐνταῦθα φερούσας θεραπεύουσι παρασκευάς [131] φορολογουμένην δὲ στρατιὰν τό τε 
φρόνημα σώζειν ἅμα καὶ τὴν εὔνοιαν παγχάλεπτον, ἀλλ’ ἔρρειν ἀνάγκη τὰ πολλὰ τά τε 
φρονήματα τὴν τ’ εὔνοιαν στρατιωτῶν φορολογουμένων. Πβλ. ενδεικτικά Dennis (εκδ.), 
The Taktika, XX, νε´ 556, οα´ 560, οα΄ 568, ρκθ´ 580, ροε´ 596. Ο Ιδιος, Byzantine military 
treatises, 318-320. Θωμά Μαγίστρου, Λόγος περὶ βασιλείας , PG 145, 447-496, εδώ 460 η΄, 
και Περὶ πολιτείας λόγος, PG 145, 496-548, εδώ 521 ιδ΄, 512 η΄. Μανουήλ Παλαιολόγου, 
Praecepta Educationis Regiae, PG 156, 314-384, εδώ 376 ΙΙΖ´ (LXXXVII). Clausewitz, On 
War, 218-226.

����. ΠΠ Δ΄, 114: Οὐδὲν μέντοι ἧττον ὁρῶμεν ἐξὸν καὶ ἐν νηὶ τῶν πλωτήρων τῷ ἐθέλοντί 
τε καὶ οἰομένῳ τι τῶν πρὸς τὴν κοινὴν ἄν σωτηρίαν φερόντων ἔχειν συμβουλεῦσαι καὶ 
ἐν στρατοπέδῳ τῶν στρατιωτῶν τῷ ὡςαύτως ἔχοντι προςιόντας ἔνθα μὲν τῷ κυβερνήτῃ, 
ἐνθα δὲ τῷ στρατηγῷ ἀνακοινοῦσθαί τε καὶ ὑποτίθεσθαι τὰ ἐπεληλυθότα∙ τοῖς δέ που 
ἀκούσασιν ἔξεστι μὲν ἑλέσθαι, ἔξεστι δὲ καὶ διώξασθαι πράως, ἀλλὰ μὴ πικρῶς τὴν 
συμβουλήν... [124] Τὴν δὲ τοῦ βίου δίαιταν τοῖς τε ἄλλοις πολίταις καὶ μάλιστα ἄρχουσι 
μὴ πολυτελῆ, ἀλλὰ μετρίαν εἶναι (…) πρὸς δὲ τὸν πόλεμον πᾶσι τεταγμένοις… [133] Ἐξελεῖν 
τε μάλιστα καὶ σαυτοῦ καὶ τῶν ἄλλων τρυφὴν καὶ πολυτέλειαν, ἐπὶ δὲ τὰς πρὸς πόλεμον 
παρασκευὰς τὸ ἅπαν τρέψαι (…) ὅσον γὰρ τῆς πρὸς τὸν πόλεμον ἀπολλύασι παρασκευῆς 
ἄλλοσε δαπανῶντες, τοσοῦτον τῆς σφῶν αὐτῶν ἀξίας ἀπολλύασιν εὐκαταφρονητότεροι 
μὲν τοῖς πολεμίοις, ἀχρηστότεροι δὲ τοῖς φιλίοις γιγνόμενοι … [128] τὴν δ’ ἀσφάλειαν σφῶν 
τε αὐτῶν ἅμα καὶ παίδων καὶ ὅλης τῆς πατρίδος καὶ ἐλευθερίαν παρ’ οὐδὲν ἡγούμενοι. 
Ανάλογες θέσεις διατυπώνει και ο Βησσαρίων∙ βλ. Λάμπρος (εκδ.), Βησσαρίων, 35-36. Για 
τα ιδεώδη της πατρίδας και της ελευθερίας στον πόλεμο βλ. Synkellou, Reflections, 103-
104, 106-107. 

37. ΠΠ Δ΄, 121. Για εθνικό στρατό κάνουν λόγο οι περισσότεροι μελετητές. 
Βλ. χαρακτηριστικά I. Ševčenko, The decline of Byzantium seen through the eyes of its 
intellectuals, DOP 15 (1961), 169-186 εδώ 181. Μαλτέζου, Δεσποτάτο, 287. Peritore, 
Political thought, 190. Μπαρτζελιώτης, Ελληνοκεντρισμός, 37, 66. Nicol, Last Centuries, 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

274

Οι αρνητικές διατυπώσεις για τους μισθοφορικούς στρατούς δεν 
ξενίζουν, καθώς ακολουθούν ένα κοινό μοτίβο της θεωρίας του πολέμου 
διαχρονικά38. Στην πραγματικότητα, οι ξένοι μισθοφόροι αποτελούσαν 
τον κύριο όγκο των Παλαιολόγειων στρατών, ενώ οι διαστάσεις που 
ελάμβανε πλέον η μισθοφορία στον ευρύτερο πολιτικό περίγυρο της 
εποχής ξεπερνούσαν τα όποια εθνικά όρια και τις στερεοτυπικές 
αντιλήψεις. Η αυξανόμενη ζήτηση για στρατό διεύρυνε την κοινωνική 
βάση του, αναδεικνύοντας τη μισθοφορία σε κύριο όχημα προς τον 
επαγγελματισμό39. Αποτέλεσμα ήταν η προώθηση της διαδικασίας 
σύστασης μόνιμων επαγγελματικών στρατών, ενώ και ο μισθοφόρος 
γινόταν μέλος της κοινωνίας, την οποία υπηρετούσε40. 

Σε συμφωνία με τις πολεμικές ανάγκες της εποχής, έχοντας απέναντι 
την οργανωμένη πολεμική μηχανή των Τούρκων και υπό τη θεώρηση του 
οργανωμένου κράτους, ο Γεμιστός επιδιώκει τη σύσταση τακτικού επαγ-
γελματικού στρατεύματος41 συνισταμένου από το εντόπιο στοιχείο και 

344. Μπαλόγλου, Γεώργιος-Πλήθων Γεμιστός, 102, 200, 239. Ο Ιδιος, Μελετήματα, 26. Για 
εντόπιο στρατό κάνουν λόγο οι: Ι. Μαμαλάκις, Ἡ ἐπίδραση τῶν συγχρόνων γεγονότων 
στὶς ἰδέες τοῦ Γ. Γεμιστοῦ, Πεπραγμένα τοῦ Θ΄ Διεθνοῦς Βυζαντινολογικοῦ Συνεδρίου, 
Θεσσαλονίκη, 12-19.4.1953, τ. Β΄, Αθήνα 1956, 498-532, εδώ 512. Σπέντζας, Γ. Γεμιστός-
Πλήθων, 87. Necipoglu, Byzantium, 274. Καραμπελιάς, Το 1204, 190. 

38. Για τους μισθοφόρους και τις αντιλήψεις γι’ αυτούς στα ύστερα χρόνια βλ. 
αναλυτικά Kyriakidis, Warfare, 101-135. Πβλ. Ν. Μακιαβέλλι, Ο ηγεμόνας (μετ. Μ. 
Κασωτάκη), Αθήνα 2004, 72.  

39. Για τους επαγγελματίες μισθοφόρους του ελλαδικού χώρου βλ. Συγκέλλου, 
Πόλεμος, 258-259, 271, 281-286, 326-327. Η Ιδια, The dynamics of a regional medieval 
army: the case of the army of Charles I Tocco, the Νapolitan sovereign of Epirus in the 15th 
century, Proceedings of the International Conference: Military Campaigns, Weaponry and 
Military Equipment (Antiquity and Middle Ages), Regional Museum of History, Varna 14-
16 May 2009, Varna 2015, v. 1: Military Campaigns (υπό δημοσίευση).

���������������������������������������������������������������������        . �����������������������������������������������������������������       Για��������������������������������������������������������������        �������������������������������������������������������������      την����������������������������������������������������������       ���������������������������������������������������������     αυξανόμενη�����������������������������������������������      ����������������������������������������������    τάση������������������������������������������     �����������������������������������������   σύστασης���������������������������������    ��������������������������������  τακτικών������������������������   ����������������������� επαγγελματικών���������  ��������στρατών� 
στη Δύση (Βενετοί) και σε σημαντικό βαθμό και στην Ανατολή (Οθωμανοί) βλ. M.E. 
Mallett - J.R. Hale, The military organization of a Renaissance State. Venice c. 1400 to 
1617, Cambridge 1984, 7-19, 79, 197. S. Shaw, History of the Ottoman Empire and modern 
Turkey, v. 1: Empire of the Gazis: Τhe rise and decline of the Ottoman Empire 1280-1808, 
Cambridge 1976, 25-27, 122-132. Συγκέλλου, Πόλεμος, 258-259.

41. Βλ. ανωτέρω σημ. 30. Βλ. επίσης Σπέντζας, Γ. Γεμιστός-Πλήθων, 87 (όπου ο 
Πλήθων χαρακτηρίζεται πρόδρομος του θεσμού του μόνιμου επαγγελματικού στρατού). 
Kyriakidis, Warfare, 133. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 275

εν προκειμένω το Πελοποννησιακό, αφού η Πελοπόννησος αποτελούσε 
ζωτικό χώρο ανάπτυξης του βυζαντινού κράτους κατά τη συγκεκριμένη 
περίοδο42. Όμως στην Πελοποννησιακή κοινωνία ανήκουν και αλλόφυλα 
στοιχεία43, όπως είναι οι Αλβανοί, οι οποίοι έχουν εγκατασταθεί εκεί 
ήδη από τα μέσα του 14ου αι. Η συνεισφορά τους στα στρατεύματα 
των δυτικών και βυζαντινών ηγεμόνων στην Πελοπόννησο και στον 
ευρύτερο ελλαδικό χώρο τον 15ο αι. είναι πια αναγνωρισμένη44. Ο 
Πλήθων, παρόλο που δεν μνημονεύει τους Αλβανούς, δεν φαίνεται ότι 
αποκλείει τη συμμετοχή τους στον στρατό και την ένταξή τους πιθανώς 
στα επικουρικά σώματα. Εξάλλου, απώτερος στόχος της μεταρρύθμισης 
ήταν να δημιουργήσει «στρατιὰν εὔνουν τε καὶ φρόνημα ἔχουσαν», ώστε 
να διασφαλισθεί πλήρως η υποστήριξη του κράτους45. Δεν είναι βέβαιο 

42. Βλ. ΠΠ Γ΄, 248-250. Ενδιαφέρον είναι το γεγονός ότι η σημασία της Πελοποννήσου 
από γεωγραφικής, οικονομικής και πολιτισμικής σκοπιάς αναλύεται στον συμβουλευτικό 
λόγο του Πλήθωνα προς τον Μανουήλ και όχι στον Θεόδωρο, που ήταν και ηγεμόνας της. 
Φαίνεται ότι οι προτεινόμενες μεταρρυθμίσεις στόχευαν συνολικά στην αναμόρφωση του 
βυζαντινού κράτους, που περιελάμβανε ασφαλώς και την Πελοπόννησο. Για τη σημασία 
της χερσονήσου στο πλαίσιο των μεταρρυθμίσεων βλ. Μαμαλακις, Γεώργιος Γεμιστός-
Πλήθων, 87. Νικολαου, Περὶ πολιτείας, 65-66. Βλ. και Τ. Κιουσοπουλου, Βασιλεύς ή 
Οικονόμος. Πολιτική εξουσία και ιδεολογία πριν την Άλωση, Αθήνα 2007, 209, 223. 
Shawcross, New Lykourgos, 424.

43. Στην «Ἐπιδημία Μάζαρι ἐν Ἅδου», σατιρικό κείμενο των αρχών του 
15ου αι. γίνεται λόγος για τα επτά γένη («Λακεδαίμονες, Ἰταλοί, Πελοποννήσιοι, 
Σθλαβῖνοι, Ἰλλυριοί, Αἰγύπτιοι καὶ Ἰουδαῖοι»), που συνέθεταν το εθνικό υπόστρωμα 
της Πελοποννήσου. Βλ. σχετικά Tozer, Byzantine reformer, 363-366. Σ. Hμελλος, Ἡ 
«Ἐπιδημία Μάζαρι ἐν Ἅδου» ὡς πηγὴ εἰδήσεων περὶ τοῦ λαϊκοῦ πολιτισμοῦ τῆς 
Πελοποννήσου, Πρακτικὰ τοῦ Α΄ Διεθνοῦς Συνεδρίου Πελοποννησιακῶν Σπουδῶν, 
Σπάρτη, 7-14.9.1975, τ. Β΄ [Πελοποννησιακά 6], Ἐν Ἀθήναις 1976-1978, 245-251, εδώ 
247-248. Peritore, Political thought, 174. 

��������. Βλ. Zakythinos, Despotat, 135-136. Kyriakidis, Warfare, 106, 133 (ο οποίος θεωρεί 
ότι οι Αλβανοί παρείχαν μισθοφορική υπηρεσία). Για τους Αλβανούς στην Πελοπόννησο 
βλ. και Β. Παναγιωτοπουλος, Πληθυσμός και Οικισμοί της Πελοποννήσου, 13ος-18ος 
αι., Αθήνα 1985, 81, 90, 100. A. Ducellier, Les Albanais dans les colonies venitiennes 
au XVe siècle, St Ven 10 (1968), 47-64, κυρίως 49-54, 60-61, 63. Ο Ιδιος, Δημογραφία, 
μεταναστεύσεις και πολιτισμικά σύνορα από τα τέλη του Μεσαίωνα στη νεώτερη εποχή, 
Τα Ιστορικά 5 (1986), 19-44, εδώ 26, 33, 35. Ο Ιδιος, Οι Αλβανοί στην Ελλάδα (13ος-15ος 
αι.). Η μετανάστευση μιας κοινότητας (μετ. Κ. Νικολαου), Αθήνα 1994, 37-51.

45. ΠΠ Δ΄, 131. Πβλ. ΠΠ Γ΄, 311: ... εὖνοί τε μᾶλλον καὶ ἄμεινον ὡπλισμένοι καὶ 
κατὰ καιρὸν ἑκάστοτε παρέσονται. Η αντίληψη σχετικά με την εξάρτηση του κράτους 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

276

ότι οι Αλβανοί αποκλείονται από τη διαδικασία αυτή, αφού αποτελούν 
κομμάτι της πελοποννησιακής κοινωνίας, το οποίο ο φιλόσοφος επιλέγει 
να μην αναδείξει, ίσως γιατί προσβλέπει σε μια συνολική (και συνεπώς 
μακροπρόθεσμη) αναδιοργάνωση του βυζαντινού κράτους, πέραν του 
δεσποτάτου του Μορέως. Αντίθετα, ο μαθητής του Βησσαρίων, τριάντα 
χρόνια μετά, υιοθετώντας τις προτάσεις του δασκάλου του και με 
επίγνωση της αμεσότητας λήψης μέτρων δεν διστάζει να αναφερθεί στους 
Αλβανούς συνιστώντας την αξιοποίησή τους στον στρατό46.

Το κράτος των Παλαιολόγων έκανε στο παρελθόν αρκετές 
προσπάθειες για να ενισχύσει και να αναδιοργανώσει τον στρατό του. 
Στο πλαίσιο μιας κεντρικής εξουσίας ο στρατός μπορούσε ακόμη να 
αξιοποιεί το ανθρώπινο δυναμικό της περιφέρειας47. Όμως την εποχή του 
Πλήθωνα ο στρατός δεν αποτελούσε πια ενιαίο και οργανωμένο σύνολο∙ 
η περιφέρεια, στην οποία στηριζόταν είχε αποδυναμωθεί εδαφικά 
και πληθυσμιακά, ενώ και η κεντρική αυτοκρατορική εξουσία είχε 
υποκατασταθεί σε μεγάλο βαθμό από τοπικές–περιφερειακές ηγεσίες48. 

από τον στρατό είναι ρωμαϊκή, αλλά και νεώτερη (18ου αι.). Βλ. J. Haldon, Military 
service, military lands and the status of soldiers: current problems and interpretations, 
DOP 47 (1993), 1-67, εδώ 54 σημ. 128 (όπου τα σχετικά σχόλια και οι παραπομπές στις 
πηγές). Ο ίδιος, Warfare, state and society in the Βyzantine world, 565-1204, London 1999, 
257. Βλ. και Μακιαβελλι, Ηγεμόνας, 71. M. Howard, Ο ρόλος του πολέμου στη Νεότερη 
Ευρωπαϊκή Ιστορία (μετ. Η. Στροικου), Αθήνα 2000, 105-107, 121-122, 135. 

46. Λαμπρος (εκδ.), Βησσαρίων, 34-45. Για τις απόψεις του Βησσαρίωνα και μάλιστα 
τις σχετικές με τον στρατό βλ. Χ. Μπαλογλου, Προτάσεις οικονομικής και κοινωνικής 
πολιτικής από τον Βησσαρίωνα, Βυζαντινός Δόμος 5/6 (1991/2), 47-67, εδώ 53-54. Λ. 
Μαυρομματης, Ο καρδινάλιος Βησσαρίων και ο εκσυγχρονισμός της Πελοποννήσου, 
Σύμμεικτα 9 (1994), 41-50, εδώ 44-45. Το θέμα των Αλβανών δεν θίγεται από τους 
ανωτέρω μελετητές. 

47. Η δομή και η οργάνωση του στρατού των Παλαιολόγων έχει διερευνηθεί επαρκώς 
από τον Bartusis, Late Byzantine Αrmy, passim. Βλ. και Kyriakidis, Warfare, 75-135. 

48. Για τις συνθήκες αυτές και την οικονομικο-κοινωνική κατάσταση της 
Πελοποννήσου βλ. Ε. Αντωνιαδh-Μπιμπικου, Ερημωμένα χωριά στην Ελλάδα – ένας 
προσωρινός απολογισμός, στο: Η οικονομική δομή των Βαλκανικών χωρών στα χρόνια 
της Οθωμανικής κυριαρχίας ιε΄-ιθ΄αι., εκδ. Σ. Ασδραχας, Αθήνα 1979, 194-259, κυρίως 195-
204. A. E. Λαΐου, Ἡ ἀγροτική οἰκονομία (13ος–15ος αἰώνας) στο: Ἡ Οἰκονομική Ἱστορία 
τοῦ Βυζαντίου, τ. 1, 495-574, εδώ 509-512, 568-574. E. Sakellariou, Latin Morea in the 
Late Middle Ages: Observations on its Demography and Economy, στο: Porphyrogenita. 
Essays on the History and Literature of Byzantium and the Latin East in Honour of Julian 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 277

Το φαινόμενο αυτό υπήρξε ένα από τα σημαντικότερα πολιτικά ζητήματα 
των ύστερων χρόνων. Από την άλλη πλευρά, οι τοπικές κοινωνίες 
εμπλέκονταν όλο και περισσότερο στην πολεμική διαδικασία, ως δέκτες 
ή συντελεστές της. Οι κατά καιρούς προτάσεις βυζαντινών λογίων για 
το δικαίωμα της οπλοφορίας και τη συγκρότηση στρατευμάτων από 
πολίτες (Μάγιστρος) ή αγρότες (Πλήθων) αποκαλύπτουν τις ελλείψεις σε 
στρατιωτικό δυναμικό, εκφράζουν την ανάγκη πολεμικής επαγρύπνησης 
και υποδηλώνουν το μέγεθος της ανασφάλειας, που βίωνε η βυζαντινή 
κοινωνία49. Ωστόσο, τον 15ο αι., οι εξελίξεις στην ευρύτερη βυζαντινή 
περιφέρεια προδίδουν έντονη διαπλοκή κοινωνίας και πολέμου είτε 
μέσω της διευρυμένης συμμετοχής πεζικών σωμάτων στους επίσημους 
στρατούς, είτε μέσω της συγκρότησης τοπικών στρατευμάτων, είτε μέσω 
της σύστασης εξειδικευμένων πολεμικών σωμάτων ντόπιων κατοίκων 
(π.χ. βαλλιστάριοι) και οπωσδήποτε μέσω της αποδοχής της στρατιωτικής 
τέχνης, ταυτότητας και λειτουργίας50. Το δεσποτάτο του Μυστρά ως 
αναπόσπαστο τμήμα του (παραδοσιακού) βυζαντινού κράτους και 
μέρος μιας συνεχώς εξελισσόμενης βυζαντινής περιφέρειας με ιδιαίτερα 
γεωγραφικά χαρακτηριστικά, ισχυρή παράδοση (βυζαντινή, ελληνική) 
και στρατηγική θέση, κρίνεται από τον Πλήθωνα ως το καταλληλότερο 
σημείο έναρξης της μεταρρύθμισης. Η άποψή του αυτή δείχνει απολύτως 
δικαιολογημένη51.  

Chrysostomides, εκδ. C. Dendrinos – J. Harris – E. Harvalia-Crook – J. Herrin, England 
2003, 301-316. Necipoglu, Byzantium, 233-284. D. Jacoby, Rural exploitation and market 
economy in the Late Medieval Peloponesse, στο: Viewing the Morea: Land and People in 
the Late Medieval Peloponnese, εκδ. S. E. J. Gerstel, Washinghton, D.C. 2013, 213-275. 
Shawcross, New Lykourgos, 441-443. Synkellou, Reflections, 105, 107. Από τα λεγόμενα 
του Πλήθωνα διαφαίνεται ότι ένα από τα στρατιωτικά προβλήματα της εποχής του ήταν 
η καταστροφή των περιφερειακών στρατών, που στήριξαν στο παρελθόν την αίγλη του 
βυζαντινού κράτους.

49. Για τις απόψεις του Μαγίστρου, ο οποίος υποστήριζε επιπλέον τη συμμετοχή 
γυναικών στον πόλεμο βλ. Θωμά Μαγίστρου, Περὶ πολιτείας λόγος, 509 η΄. Για τις 
απόψεις του Πλήθωνα βλ. αυτόθι.  

50. Βλ. σχετικά Συγκελλου, Πόλεμος, 257-258, 284, 322-327, 350-356.
51. Βλ. και ανωτέρω σημ. 42. Πρέπει να σημειωθεί ότι η γειτνίαση της περιοχής 

με δυνάμεις ή μορφώματα φεουδαλικού τύπου με σύγχρονη στρατιωτική οργάνωση 
(π.χ. Βενετοί, πριγκιπάτο Αχαΐας) ήταν σημαντικός παράγοντας αλληλεπιδράσεων και 
παραγωγής ιδεών για τον φιλόσοφο. 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

278

Πάντως ο φιλόσοφος παραμένει πιστός στο πρότυπο της 
αυτοκρατορικής στρατιωτικής πολιτικής. Διαβλέπει στον στρατό το 
στήριγμα της πολιτείας και παρουσιάζει τον στρατιώτη ως διακριτό μέλος 
της κοινωνίας52. Επιχειρεί, μάλιστα, να ανασυνθέσει το μοντέλο εκείνο 
που υπηρέτησε επιτυχώς τη δόξα των Βυζαντινών στο παρελθόν, όπως 
διαφαίνεται και από τις θέσεις του σχετικά με τις αμοιβές των στρατιωτών 
και τη σχέση τους με την αγροτική κοινωνία. Φυσικά η ιδέα της 
αλληλεξάρτησης των στρατιωτών και των αγροτών δεν είναι καινούρια. 
Απαντά σε έργα της κλασσικής αρχαιότητας (Ξενοφών, Αριστοτέλης), 
στα βυζαντινά στρατιωτικά κείμενα, και αντιπροσωπεύει την κοινωνική 
οργάνωση των μέσων χρόνων53. Το μεγαλύτερο μέρος των στρατιωτών 
προερχόταν από την αγροτική τάξη, η οποία στήριζε μέσω οικονομικών 
υποχρεώσεων τη συντήρηση του στρατού. Ο Πλήθων αποδίδει την επιβολή 
φόρων στους αγρότες («αὐτουργούς») στην ανάγκη παροχής ασφάλειας 
και συνεπώς στη συντήρηση αμυντικών δυνάμεων54. Η διάκριση των 
στρατιωτών από τους αγρότες και φορολογουμένους σήμαινε την 
κοινωνική αναγνώριση της υπηρεσίας τους, στην οποία προσέρχονταν 
ελεύθεροι από οικονομικές υποχρεώσεις55. Επιπλέον, η κοινωνία, κατά τα 
πληθωνικά πρότυπα, είναι μια κοινωνία στην οποία υπάρχει δικαιοσύνη, 

52. Πβλ. Haldon, Warfare, 256-260. Ο Ιδιος, Military service, 53-55 (για τη μέση 
βυζαντινή περίοδο). Αντίθετα, στα ύστερα χρόνια ο στρατιώτης, εφόσον προερχόταν από 
ποικίλα κοινωνικά και οικονομικά στρώματα, δεν ανήκε σε κάποια διακριτή τάξη της 
βυζαντινής κοινωνίας, κατά την άποψη του Bartusis, Late Byzantine Army, 365-367.

53. Βλ. Dennis (εκδ.), The Taktika, IV, 46. Ο Ιδιος, Byzantine military treatises, 216, 
318. Η σχέση στρατιώτη-αγρότη απαντά στον «Οικονομικό» του Ξενοφώντα (V) και 
στα «Πολιτικά» του Αριστοτέλη (V, VIII). Bλ. σχετικά Λαϊου, Οικονομική σκέψη, 354. 
Μπαλογλου, Γεώργιος Πλήθων-Γεμιστός, 199-200. Ο Ιδιος, Μελετήματα, 60-61.

54. ΠΠ Δ΄, 120. ΠΠ Γ΄, 257. Χρέος του στρατού ήταν επιπλέον η τήρηση της 
εσωτερικής ασφάλειας∙ βλ. Haldon, Warfare, 257.  

55. Για τη διάκριση αυτή βλ. ΠΠ Δ΄, 121. ΠΠ Γ΄, 251-252, 253-254, 311. Αλλά και 
ο Βησσαρίων προτείνει τον διαχωρισμό στο «γεωργικόν» και το «στρατιωτικόν»∙ βλ. 
Λαμπρος (εκδ.), Βησσαρίων, 35. Πβλ. και τη διάκριση του Πλήθωνα μεταξύ «φυλάκων» 
και «αὐτουργῶν», αλλά και μεταξύ «στρατιωτῶν» και «εἱλώτων» (=αυτουργών)∙ ΠΠ Δ΄, 
120, ΠΠ Γ΄, 256. Για αναλογίες με τη μέση βυζαντινή περίοδο βλ. Haldon, Military service, 
54. Οι αγρότες επιβαρύνονταν με φόρους, αφού ήταν υποχρεωμένοι να συντηρούν τους 
στρατιώτες, ενώ απαλλάσσονταν από την παροχή στρατιωτικής υπηρεσίας∙ βλ. σχετικά 
Μαμαλακις, Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων, 82, 88. Νικολαου, Περὶ πολιτείας, 88-91. 
Σπεντζας, Γ. Γεμιστός-Πλήθων, 61-69, 83, 99. Λαϊου, Οικονομική σκέψη, 356-357. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 279

τάξη και ασφάλεια και ο καθένας συνεισφέρει αναλόγως των ικανοτήτων 
του, γνωρίζοντας τα δικαιώματα και τις υποχρεώσεις του. Συνεπώς μπορεί 
και διακρίνει την αξία της στρατιωτικής λειτουργίας, όπως άλλωστε και 
τη σημασία της φρούρησης, αφού γαλουχείται πάνω στο τρίπτυχο: πειθώ, 
ευεργεσίες και ποινές, το οποίο ενισχύει τον ρόλο (και άρα την επιβολή) 
της «σπουδαίας» πολιτείας, που καλείται, στην περίσταση αυτή, να 
θεραπεύσει τα κακώς κείμενα και τις αδικίες του παρελθόντος56.

Προκύπτει, λοιπόν, ότι ο Πλήθων διέκρινε τον στρατιώτη στο 
πλαίσιο μιας κοινωνικής ιεραρχίας πλατωνικής προελεύσεως57 και στα 
πρότυπα παλαιότερων εποχών, όταν το βυζαντινό κράτος ήλεγχε μια 
«δυναμική» περιφέρεια, από την οποία αντλούσε στρατό και πόρους. Και 
ενώ τίποτα από αυτά δεν ήταν πια διαθέσιμο, ο φιλόσοφος εμμένει σε 
λύσεις του παρελθόντος, πάνω στις οποίες εφευρίσκει και νέες. Έτσι, στη 
συνήθη πρακτική της στρατολόγησης βάσει των φυσικών χαρισμάτων 
(αριστεία/ρώμη) προσθέτει το σύστημα της συζυγίας, σύμφωνα με το 
οποίο στρατιώτες και φορολογούμενοι, σε ζεύγη, μοιράζονται εναλλάξ 
στράτευση και εργασία58. Είναι προφανής η αμοιβαιότητα κοινωνίας και 

56. Βλ. ΠΠ Δ΄, 130: Εἰ δ’ αὐτὸς μόνος ἐθελήσαις καὶ τῇ γνώμῃ ταύτῃ τράποιο οὐ 
χαλεπῶς ἄν οὐδὲ τῶν συγκαταπραξόντων εὐπορήσαις, τοῖς μὲν οὖσι τῶν χρηστοτέρων 
προτέροις ἐπὶ τὰς λειτουργίας χρώμενος, τοὺς δ’ ἄλλους πειθοῖ καὶ εὐεργεσίαις καὶ 
ζημίαις διορθούμενος δυοῖν τε τούτοιν κατά λόγον χρώμενος, ἐπιθυμίᾳ τε τῶν καλῶν καὶ 
θυμῷ κατὰ τῶν ἐξαμαρτανόντων, ὡς οὐκ ἔστιν ἄλλως οὔτ’ ἀπόντα ἀγαθὰ κτήσασθαι ἢ 
ἐπιθυμήσαντά τε καὶ τὰ περὶ αὐτὰ πραγματευσάμενον οὔτε παρόντα ἀγαθὰ φυλάξαι ἢ 
θυμῷ κατηκόῳ λόγου χρώμενον. Για τη σημασία της πειθούς στο πλαίσιο της πληθωνικής 
πολιτείας βλ. Μπαλόγλου, Μελετήματα, 30.

57. Για τον τριμερή διαχωρισμό της κοινωνίας βλ. Νικολαου, Περὶ πολιτείας, 87-92. 
Peritore, Political thought, 180, 185. Σμαρνακης, Κοινωνικές ιεραρχίες, 224-229. Πβλ. Π. 
Γουναριδης, Η θέση του χωρικού στη βυζαντινή κοινωνία, Αθήνα 1993, 12. 

58. Πβλ. ανωτέρω σημ. 29. Για τη συζυγία βλ. ΠΠ Δ΄, 121: Τῶν αὐτουργῶν δὲ τὸ 
πολὺ καὶ οἰκόσιτον τῆς στρατιᾶς κατὰ συζυγίας συντετάχθαι, κοινοῖς τε τοῖς τέλεσι τῶν 
ὁμοζύγων ἑκάστων ἐργαζομένων τὰ πολλὰ παρὰ μέρος ἑκάτερον, τὸν μὲν ἐργάζεσαι τῷ 
κοινῷ ἀμφοῖν, τὸν δ’ ἕτερον στρατεύεσθαι, ὅπως ἄν ὡς μάλιστα οἷόν τε ἀμφοῖν, τῶν τε 
ἰδίων οἴκων ἐφικνοῖντο οἱ αὐτοὶ τῆς τε φυλακῆς τῆς ὑπὲρ τῶν κοινῶν. ΠΠ Γ΄, 256: … οὗ δ’ 
ἄν οἱ πλεῖστοι ἐπιτήδειοι δοκεῖεν στρατεύεσθαι, τούτους μὲν αὖ κατὰ συζυγίας διελεῖν, 
ἔπειτα ἀναγκάζειν τοὺς ὁμόζυγας κοινοῖς τὰ πολλὰ τοῖς τέλεσιν ἐργάζεσθαι καὶ παρὰ μέρος 
ἑκάτερον τὸν μὲν ἐργάζεσθαι τῷ κοινῷ ἀμφοῖν, τὸν δ’ ἕτερον στρατεύεσθαι. Η συζυγία 
προτεινόταν μόνο όταν υπήρχε διαθέσιμο μάχιμο δυναμικό και συνεπώς δεν αποτελούσε 
πάγια μέθοδο στρατολόγησης. Σχετικά με την εφαρμογή της έχουν διατυπωθεί ποικίλες 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

280

στρατού, η οποία, αν και επιχειρείται μέσα από παλαιού τύπου επιλογές, 
εκφράζει τα προβλήματα της βυζαντινής περιφέρειας και ειδικότερα την 
οικονομική και δημογραφική κρίση. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, επιτυγχάνεται 
η «κάθαρση» του στρατού, με αποτέλεσμα την εξασφάλιση υψηλού 
φρονήματος και οικονομικών πόρων για την αμυντική προπαρασκευή, 
ενώ αυξάνεται και η δυνατότητα εσόδων από τη διαρκή καλλιέργεια 
της γης59. Επιπλέον, με την αλληλεξάρτηση στρατιωτών και παραγωγών 
(συζυγία) επιταχύνεται η διαδικασία ευαισθητοποίησης στο φαινόμενο 
του πολέμου και «κατοχυρώνεται» ως κοινωνική ανάγκη ο ρόλος της 
άμυνας, της ασφάλειας και συνεπώς του στρατού.

Στο σημείο αυτό μπορούμε να διερευνήσουμε τι είδους στρατό 
επεδίωκε ο Πλήθων για το βυζαντινό κράτος. Ο ίδιος περιγράφει τα 
στρατιωτικά σώματα ως εξής: «Ἔσεσθαι μὲν γὰρ τοὺς τὸν ἰσθμὸν 
φρουρήσοντας ἱκανοὺς ἐκ διαδοχῆς, ἔσεσθαι δὲ τοὺς τὰς ἑκασταχοῦ 
τῆς χώρας ἀκροπόλεις φρουρήσοντας, ἔσεσθαι δὲ τοὺς ἀμυνομένους ἤν 
τινες ἐπίωσιν, ἔσεσθαι δὲ τοὺς ἐκστρατευσομένους εἴ ποι δέοι, ἔσεσθαι 
δὲ τῷ τοῦ θείου ἡγεμόνος οἴκῳ τὰ ἐπιτήδεια ἱκανά, ὥςτ’ ἄν χαλεπὸν εἶναι 
εὑρεῖν τί ἄν τῶν μάλιστα δεόντων ἀπείη, εἰ ταῦθ’ οὕτω δὴ γένοιτο καὶ τὸ 
πολίτευμα τοῦτο εἰς ἔργον ἐκβαίη»60. Πρόκειται για ένα συγκροτημένο 
στρατιωτικό σύστημα, που απαρτιζόταν από φρουρά, στρατό ανάσχεσης 
και στρατό κρούσης συμπεριλαμβανομένης και της τροφοδοσίας61.

απόψεις. Οι Woodhouse (Plethon, 104), Νικολαου (Περὶ πολιτείας, 91) και Μπαρτζελιωτης 
(Ελληνοκεντρισμός, 70) συνδέουν τη συζυγία με την επάρκεια στρατιωτών∙ οι Μαμαλακις 
(Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων, 21) και Σπεντζας (Γ. Γεμιστός-Πλήθων, 99), με περιπτώσεις 
έκτακτης ανάγκης∙ οι Tozer (Byzantine reformer, 372), Peritore (Political thought, 186) 
και Μπαλογλου (Γεώργιος Πλήθων-Γεμιστός, 227), με την καταλληλότητα στράτευσης. Η 
συζυγία έχει θεωρηθεί εφεύρημα του Πλήθωνα· βλ. Νικολαου, Περὶ πολιτείας, 91.

59. Βλ. και Σπεντζας, Γ. Γεμιστός- Πλήθων, 86.

60. ΠΠ Γ΄, 261. Ο Πλήθων θεωρεί ότι το κράτος οφείλει να εξασφαλίζει την τροφοδοσία 

του στρατού από τους πλουτοπαραγωγικούς πόρους της ίδιας της χώρας: … τό τε τῆς γῆς 
κρατοῦντας αὐτόθεν ἄν τῶν ἐπιτηδείων εὐπορεῖν, ἀλλὰ μὴ ἐκ ὑπερορίας δεῖσθαι∙ βλ. ΠΠ Δ΄, 

122. Δεν συμφωνεί, λοιπόν, με την αναζήτησή της σε ξένη χώρα, αφού ήταν υποστηρικτής 

της αυτάρκειας, ενώ έμμεσα εκφράζει την αντίθεσή του τόσο στην λαφυραγωγία, όσο και 

στην επίθεση (πόλεμο) για τον σκοπό αυτό. Βλ. και ανωτέρω σημ. 30. 
61. Η πρόταση για την οργάνωση του στρατού φαίνεται ότι προέκυψε από 

την διαπίστωση της αδυναμίας των Παλαιολόγων να παράσχουν ένα οργανωμένο 
στρατιωτικό σύστημα. Βλ. σχετικά Βartusis, Late Byzantine Army, 186. Εξάλλου, η 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 281

Σχετικά με τη φρουρά, ο φιλόσοφος επισημαίνει τη γεωστρατηγική 
σημασία του Ισθμού ως σταθμού ανάσχεσης της καθόδου των 
Οθωμανών από ξηράς, αντιτίθεται στη φορολόγηση των νοικοκυριών 
για τη συντήρηση μισθοφόρων-φρουρών και προτείνει τη σύσταση 
σώματος 6.000 «οἰκοσίτων» στρατιωτών, οι οποίοι θα υποστηρίζονται 
ιδίοις πόροις και θα φρουρούν διαδοχικά τον Ισθμό62. Στόχος είναι να 
εξασφαλισθεί με οικονομικό τρόπο μια διαρκής φρουρά στις νευραλγικές 
θέσεις του δεσποτάτου, όπως είναι τα φρούρια και ασφαλώς ο Ισθμός. 
Είναι προφανές ότι οι κάτοικοι της περιοχής επρόκειτο να στελεχώσουν 
τη φρουρά του Ισθμού ωσάν εξειδικευμένα στρατιωτικά σώματα, που 
συνδύαζαν τον επαγγελματισμό των βυζαντινών φρουρών και την 
περιοδική υπηρεσία των επικουρικών, μη επαγγελματιών στρατιωτών, 
συνήθως χωρικών, οι οποίοι συμμετείχαν στη φρούρηση63. Ο Πλήθων 

αναφορά του Πλήθωνα στην εισαγωγή όπλων και σιδήρου αποδεικνύει τις ελλείψεις 
των Βυζαντινών στην πολεμική τεχνολογία, τη σημασία της οποίας τονίζει ο Βησσαρίων. 
Βλ. Μαυρομματης, Καρδινάλιος Βησσαρίων, 47, 49-50. Μπαλογλου, Προτάσεις, 60-64. C. 
Μaltezou, Still more on the political views of Bessarion, στο: Der Beitrag der byzantinischen 
Gelehrten zur Abendländischen Renaissance des 14. und 15. Jahrhunderts [Philhellenische 
Studien, Band 12], εκδ. E. Konstantinou, Frankfurt am Main 2006, 99-105, εδώ 102-103.

62. ΠΠ Γ΄, 309, 311, 252-253, 250. Ενδιαφέρον είναι το γεγονός ότι οι προτάσεις για 
τον Ισθμό απευθύνονται μόνο στον Μανουήλ, κύριο εκπρόσωπο της κεντρικής εξουσίας. 
Ο φιλόσοφος απέρριψε την ιδέα –που είχε προφανώς διατυπωθεί– της εγκατάστασης του 
ηγεμόνα στον Ισθμό με επίλεκτες δυνάμεις, διότι δεν αποτελούσε μόνιμη λύση στο ζήτημα 
της άμυνας της περιοχής. Ο Βησσαρίων, που ασχολήθηκε και αυτός με την άμυνα του 
Ισθμού, πρότεινε, εκτός των αμυντικών έργων και τη δημιουργία πόλης ως εγγύησης για 
την παροχή μόνιμης φρουράς∙ βλ. Λαμπρος (εκδ.), Βησσαρίων, 33. Αξίζει να σημειωθεί ότι 
και ο Βησσαρίων υποστήριζε ότι η οργάνωση του στρατού και της άμυνας γενικότερα 
ήταν θέμα της κεντρικής εξουσίας. Για τις οχυρώσεις στον Ισθμό (Εξαμίλιο) βλ. Σ. 
Λαμπρος, Τα τείχη του Ισθμού της Κορίνθου κατά τους μέσους χρόνους, ΝΕ 2 (1905), 
435-489. J.W. Barker, On the chronology of the activities of Manuel II Palaeologus in the 
Peloponnesus in 1415, BZ 55 (1962), 39-55. Μπαλογλου, Γεώργιος Πλήθων-Γεμιστός, 244-
248. Για την οχύρωση του Ισθμού επεβλήθη φόρος, το λεγόμενο «φλωριατικό»∙ βλ. σχετικά 
K. Παπακοσμα, Η αγροτική ζωή στην Πελοπόννησο κατά την ύστερη βυζαντινή εποχή 
(κοινωνικο-οικονομικά στοιχεία για τους 13ο-15ο αι.) (διδ. διατριβή) [=http:// phdtheses.
ekt.gr/eadd/ handle/10442/18648], Αθήνα 2010, 357 σημ. 1144. 

63. Για τα είδη των φρουρών στα ύστερα χρόνια βλ. Bartusis, Late Byzantine Army, 
306-321, κυρίως 318. Μ.Σ. Κορδωσης, Τα Βυζαντινά Γιάννενα. Κάστρο (πόλη) - Ξώκαστρο. 
Κοινωνία-Διοίκηση-Οικονομία, Αθήνα 2003, 225-232. Συγκελλου, Πόλεμος, 113-114, 121-
122, 252, 279.



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

282

πρότεινε επιπλέον την απασχόληση των καταδίκων στα αμυντικά έργα64. 
Η πρόταση αυτή συνάδει με τις θέσεις του περί καταμερισμού των έργων, 
με τα λιγοστά οικονομικά μέσα του βυζαντινού κράτους και στοχεύει στη 
συνολική εγρήγορση εμπρός στον κίνδυνο του πολέμου. 

Ο στρατός (κρούσης και ανάσχεσης) του Πλήθωνα συγκροτείται 
από: α) επαγγελματικά σώματα πεζών και ιππέων, μάλλον Ελλήνων, που 
υπηρετούν σε μόνιμη βάση και β) σώματα ντόπιων, προφανώς πεζών, 
που δεν υπηρετούν σε μόνιμη βάση. Στην πρώτη κατηγορία ανήκουν και 
οι επίλεκτες δυνάμεις με τους αξιωματικούς τους («λογάδες»), ενώ στη 
δεύτερη, οι επικουρικοί («εἵλωτες») που συνοδεύουν τους στρατιώτες. 
Οι επικουρικοί κατανέμονται ως εξής: ένας σε κάθε πεζό και δύο σε 
κάθε ιππέα. Η κατανομή των επικουρικών στους άρχοντες και τους 
αξιωματικούς γίνεται με απόφαση του αυτοκράτορα, ενώ αναλόγως του 
αριθμού των επικουρικών, που διαθέτουν, υποχρεούνται να συντηρούν 
και άλλους στρατιώτες - υπηρέτες («στρατιωτικοί πελάται»). Ο Πλήθων 
προτείνει τρεις επικουρικούς και έναν ιππέα σε ρόλο θεράποντα και 
στρατιώτη65.

Δεδομένης της θέσης του φιλοσόφου κατά των μισθοφόρων, οι 
στρατιώτες και των δύο κατηγοριών αποτελούν ομοιογενές σώμα, αντίθετα 
με τη σύνθεση του παλαιολόγειου στρατού, που ήταν πολυφυλετικός και 
πολυεθνικός. Επίσης, οι αμοιβές των στρατιωτών, που περιελάμβαναν 
«μισθό, σίτησι» και «γέρας», δεν μεταφέρουν μόνο εγνωσμένες 
πρακτικές στρατιωτικής ανταμοιβής, αλλά διασυνδέουν τον στρατιώτη 

64. ΠΠ Γ´, 262.  
65. ΠΠ Δ΄, 132-133: Τῶν δὲ τοιούτων εἱλώτων πρῶτα μὲν ἐς τὸν σὸν οἶκον ἐξελεῖν 

ὁπόσους ἄν δόξειε δεῖν, τοὺς δὲ λοιποὺς τοῖς ἄρχουσί τε καὶ τῶν στρατιωτῶν λογάσι 
κατανεῖμαι ὅπῃ τε ἐν ἑκάστῳ καὶ ὁπόσους βούλοιο∙ κατανείμας δὲ ἀναγκάζειν κατὰ 
λόγον τῆς νενεμημένης εἱλωτείας τρέφειν ἕκαστον καὶ τοὺς πελάτας στρατιωτικούς 
τινας θεράποντας… ΠΠ Γ΄, 256-257: Τοῖς δ’ ἄρχουσί τε καὶ τῶν στρατιωτῶν λογάσιν 
ὑμέτερον μὲν ἄν εἴη ὁπόσους ἄν ἐθέλοιτε νέμειν ἑκάστῳ τῶν εἱλώτων, ἐμὸν δ’ ἄν εἴη 
γνώμην εἰςενεγκεῖν κατὰ τρεῖς τῶν ἑκάστῳ νενεμημένων εἱλώτων ἕνα ἀναγκάζειν 
παρέχεσθαι ἱππέα, θεράποντα μὲν αὐτῷ, στρατιώτην δ’ ἅμα ἐσόμενον τῷ κοινῷ…. Πβλ. 
Mαμαλακις, Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων, 86, 88-89. Σπεντζας, Γ. Γεμιστός-Πλήθων, 83 (ο 
οποίος θεωρεί ότι οι άρχοντες είχαν την υποχρέωση να παρέχουν μισθοφόρους). Για την 
ειλωτεία βλ. Νικολαου, Περί πολιτείας, 90-91. Μπαρτζελιωτης, Ελληνοκεντρισμός, 69-70. 
Σμαρνακης, Κοινωνικές ιεραρχίες, 223-224. Μπαλόγλου, Μελετήματα, 60-61. Shawcross, 
New Lykourgos, 429, 439-440.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 283

με την έννοια της κτήσης, δηλαδή της περιουσίας, η οποία απουσιάζει, 
ωστόσο, από το προτεινόμενο σχήμα του66. Στην πραγματικότητα οι 
επαγγελματίες στρατιώτες ήταν κάτοχοι μεγαλύτερων ή μικρότερων 
περιουσιών (μεγάλη είναι η συζήτηση γύρω από την πρόνοια67) και ήταν 
εκείνοι που μπορούσαν να διαθέσουν επικουρικό προσωπικό, γεγονός 
που αντικατοπτρίζεται στο σχήμα του Πλήθωνα, το οποίο προωθεί 
την αξιοποίηση των διαθέσιμων μέσων (ανθρώπινου δυναμικού και 
πόρων) χάριν της άμυνας. Έτσι, στρέφει την προσοχή του στην αγροτική 
κοινότητα και στη στήριξη που αυτή μπορεί να παρέχει στο βυζαντινό 
κράτος. Ο άξονας της λιτότητας και της αυτάρκειας πάνω στον οποίο 
εδράζονται οι προτάσεις του δεν βρίσκεται έξω από το ευρύτερο κλίμα, 
όπου, όσον αφορά τουλάχιστον στον πόλεμο, η οικονομία δυνάμεων  

66. Για την περιουσία των στρατιωτών την ύστερη περίοδο βλ. Bartusis, Late 
Byzantine army, 157-190. Κορδωσης, Γιάννενα, 219-220. Kyriakidis, Warfare, 75-82. Για 
αναλογίες με τη μέση περίοδο βλ. Κεκαυμενος, Στρατηγικόν, εκδ. Δ. Τσουγκαρακης, Αθήνα 
1996, 248. Haldon, Military service, 28, 30, 37, 39, 42, 54. Για τη στάση του Πλήθωνα 
στο ζήτημα της ιδιοκτησίας βλ. S. Spentzas, George Gemistos-Plethon and his position on 
private ownership as it appears in his two memoranda, στο: Χαρμόσυνο Αριστόβουλου 
Μάνεση. Δίκαιο (Διεθνές-Ευρωπαϊκό-Ιδιωτικό-ποινικό) - Κοινωνιολογία Δικαίου - 
Ιστορία Δικαίου - Πολιτική Επιστήμη - Πολιτική Ιστορία, τ. ΙΙΙ, Αθήνα-Κομοτηνή 1999, 
233-239. Ο ίδιος, Η αμυντική θωράκιση της Πελοποννήσου. Οι οικονομικές, κοινωνικές 
και δημοσιονομικές προτάσεις του Γ. Γεμιστού Πλήθωνος, Πρακτικά Διεθνούς Συνεδρίου 
αφιερωμένου στον Πλήθωνα και την εποχή του με τη συμπλήρωση 550 ετών από τον 
θάνατό του, Μυστράς, 26-29.6.2002, Αθήνα-Μυστράς 2003, 243-265, εδώ 255-262. Ο 
Πλήθων ήταν αποδέκτης (προνοιακών) κτήσεων στην Πελοπόννησο∙ βλ. Παπακοσμα, 
Αγροτική ζωή, 355-367. 

67. Βλ. ενδεικτικά Τ. Μανιάτη-Κοκκίνη, Ο βυζαντινός θεσμός της πρόνοιας. Συμβολή 
στην μελέτη του χαρακτήρα του (διδ. διατριβή), Θεσσαλονίκη 1990 (=www.thesis.ekt.
gr/1457). A. Kazhdan, Pronoia: The history of a scholarly discussion, Mediterranean Historical 
Review 10 (1995), 133-163. Birkenmeier, Komnenian Army, 148-154, 175. Παπακοσμα, 
Αγροτική ζωή, 345-347 κυρίως σημ. 1101, 1103 (όπου και οι παραπομπές στη βιβλιογραφία). 
Βλ. επίσης την πρόσφατη μελέτη του: M. Bartusis, Land and privilege in Byzantium: the 
institution of Pronoia, Cambridge 2012. Ιδιαίτερα για τη σχέση πρόνοιας-στρατιωτικής 
υπηρεσίας βλ. P. Magdalino, The Byzantine army and the land: From stratiotikon ktema to 
military pronoia, στο: Byzantine Warfare, εκδ. J. Haldon, Aldershot 2007, 167-188. Για μια 
σύγκριση μεταξύ των στρατιωτών του 10ου και 14ου αι. από την άποψη της οικονομικο-
κοινωνικής θέσης τους βλ. A. Laiou, The Byzantine aristocracy in the Palaeologan period: a 
story of arrested development, Viator 4 (1973), 131-151, εδώ 142-143.  



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

284

αποτελεί στρατηγική επιλογή68. 
Ο στρατός είναι για τον Πλήθωνα το στήριγμα του κράτους. Γι’ 

αυτό και τα μέλη του τοποθετούνται στην ανώτερη κατηγορία των 
δημοσίων λειτουργών («τὸ ἀρχικόν»)69. Οι στρατιώτες - αγρότες μπορούν 
από την άλλη πλευρά να γίνουν το θεμέλιο του στρατού σε μια εποχή 
ολιγανθρωπίας και κρίσης της συνείδησης σαν την εξεταζόμενη70. Είναι 
εξοπλισμένοι, εκγυμνασμένοι στα πολεμικά και οικονομικά αυτάρκεις 
(«οἰκόσιτοι»)∙ μπορούν να είναι «κοινοὶ φύλακες», μα είναι πάνω απ’ 
όλα «αὐτουργοί» (γεωργοί και κτηνοτρόφοι). Σε μια κοινωνία όπου η 
κοινοχρησία της γης αποτελεί κύριο θεσμό οργάνωσής της και η εργασία 
βασική οικονομική αρχή, η διαφοροποίηση μεταξύ του επαγγελματία 
στρατιώτη και του στρατιώτη-αγρότη βάσει κοινωνικής θέσης δεν 
υφίσταται. Έτσι, η συνύπαρξη των δύο κατηγοριών ωφελεί σε τελική 
ανάλυση το κράτος (πολιτεία), που μπορεί ακώλυτα να προχωρήσει στην 
υλοποίηση της αποστολής του, της εξασφάλισης δηλαδή της «κοινῆς 
σωτηρίας». Αυτή είναι ακριβώς η σκέψη του Πλήθωνα για τον στρατό 

68. Ο Πλήθων ήταν υπέρμαχος του περιορισμού των εισαγωγών, της ρύθμισης 
των εισαγωγών και εξαγωγών, της ανταλλαγής ντόπιων αγαθών (βαμβάκι) με μέσα 
άμυνας (όπλα και σίδηρο) και γενικότερα της πολιτικής της λιτότητας· βλ. ΠΠ Γ΄, 263-
264. ΠΠ Δ΄, 124. Βλ. επίσης Μαμαλακις, Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων, 83, 90. Σπεντζας, 
Γ. Γεμιστός-Πλήθων, 99-110. Καραγιαννης, Απόψεις, 256-257. Λαϊου, Οικονομική σκέψη, 
353. Μπαλόγλου, Μελετήματα, 60. Για την οικονομία δυνάμεων στην στρατηγική του 
πολέμου βλ. Ε. Συγκέλλου, Ο Clausewitz και ο πόλεμος στο ύστερο Βυζάντιο, Πρακτικά 
Ημερίδας με θέμα: Ο πόλεμος στο Βυζάντιο και τη Δύση, Στρατιωτική Σχολή Ευελπίδων, 
27 Απριλίου 2012, Αθήνα 2013 (υπό δημοσίευση). Αξίζει να σημειωθεί ότι οι στρατιώτες-
αγρότες μπορούσαν να ανταποκριθούν στην ανορθόδοξη μορφή του πολέμου, που 
επικρατούσε την εποχή αυτή. 

69. ΠΠ Δ΄, 120. Στη συγκεκριμένη κατηγορία εντάσσονται οι «φύλακες» (αξιωματικοί 
του στρατού), οι οποίοι αμείβονται με «μισθό», «σίτησι» και «γέρας». Ωστόσο η αμοιβή 
αυτή δεν φαίνεται να περιορίζεται μόνο στους άρχοντες-στρατιώτες, αλλά αφορά στον 
τακτικό επαγγελματικό στρατό που προτείνει ο Πλήθων και στον οποίο η πρόσβαση 
ήταν ανοικτή. Οι προτάσεις για τον στρατό δεν αποκλείουν την κοινωνική κινητικότητα, 
παρόλο που αυτή δείχνει ότι αναιρείται από την τριμερή διάκριση της κοινωνίας. 
Βλ. σχετικά Νικολαου, Περί πολιτείας, 92. Μπαρτζελιωτης, Ελληνοκεντρισμός, 66-67. 
Μπαλόγλου, Μελετήματα, 26. Αντίθετη είναι η άποψη των: Λαϊου, Οικονομική σκέψη, 359. 
Σμαρνακης, Κοινωνικές ιεραρχίες, 225. Ο ίδιος, Αναγέννηση, 199. 

70. Η ηθική κρίση της εποχής περιγράφεται στον Μάζαρι∙ βλ. Hμελλος, Η «Ἐπιδημία», 
245-251. Πβλ. ανωτέρω σημ. 3, 48. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 285

και τον ρόλο του, η οποία αναπαράγει πρότυπα του παρελθόντος και τα 
επεξεργάζεται μέσα από την εμπειρία της εποχής του. 

Ίσως θα μπορούσαμε να αναγνωρίσουμε τους στρατιώτες-αγρότες 
του Πλήθωνα κάπου μεταξύ των στρατιωτών των θεμάτων και των 
μικροϊδιοκτητών στρατιωτών των παλαιολόγειων στρατών. Ίσως ακόμη 
και στα πεζικά σώματα των χωρικών, που εχρησιμοποιούντο στους 
δυτικούς στρατούς τον 14ο αι.71. Όμως τέτοιου είδους συγκρίσεις απέχουν 
από τις αρχές και τη φιλοσοφία του μεταρρυθμιστικού προγράμματος72. 
Από την άλλη πλευρά, ο Γεμιστός δεν φαίνεται να αγνοεί το πρόβλημα 
της συρρίκνωσης, αλλά και «αυτονόμησης» της περιφέρειας από το 
κράτος, στο οποίο αναφέρεται η πρόταση περί στρατιωτών-αγροτών73. 

71. Ο Μακιαβέλλι, επίσης, υποστήριξε το σχήμα ενός σταθερού στρατού με πεζικό 
συγκροτημένο από ντόπιους χωρικούς. Ο στρατός αυτός επρόκειτο να υπηρετήσει τον 
ηγεμόνα (=κράτος) και τα συμφέροντά του. Αντίθετα, ο στρατός του Πλήθωνα ήταν 
ταγμένος στην υπηρεσία ενός κράτους, που προσέβλεπε στην «κοινή σωτηρία». Βλ. C. 
Baloglou, The economic thought of Georgios Gemistos-Plethon and Niccolo Machiavelli: 
some comparative parallels and links, Archives of Economic History 17.1 (2005), 5-29 εδώ 
17-19. Η ανάγκη για συγκριτική μελέτη των κοινών θέσεων των δύο θεωρητικών έχει 
επισημανθεί από ορισμένους μελετητές∙ βλ. Δ. Δέδες, Θρησκεία και πολιτική κατά τον 
Γεώργιο Γεμιστό Πλήθωνα, Φιλοσοφία. Επετηρίς του Κέντρου Ερεύνης της Ελληνικής 
Φιλοσοφίας [της Ακαδημίας Αθηνών], 5-6 (1975-1976), 424-441, εδώ 428 σημ. 21. Πβλ. 
Νικολαϊδου-Κυριανίδου, Ὁ πολιτικός, 400 σημ. 11. Πρέπει να σημειωθεί, όμως, ότι στην 
παρούσα μελέτη οι αναφορές στον Μακιαβέλλι εντάσσονται στο πλαίσιο άντλησης 
θεωρητικών παραδειγμάτων, δεδομένου ότι «ο Ηγεμών» ανήκει στην λογοτεχνική 
παράδοση των «κατόπτρων ηγεμόνος», από την οποία είναι επηρεασμένος και ο Πλήθων 
και δεν αποσκοπούν σε συστηματική ανάλυση ή σύγκριση των πολεμικών τους ιδεών, η 
οποία θα μπορούσε ενδεχομένως να αποτελέσει ειδικό αντικείμενο έρευνας.

���������.������ �����Πβλ��. Tozer, Byzantine reformer, 371. Bartusis, Late Byzantine army, 188-189. 
Peritore, Political thought, 180-181, 184, 187-188, και ειδικά 185, όπου διατυπώνει την 
άποψη ότι ο Πλήθων στόχευε στη δημιουργία «θεματικού στρατού» ελεύθερων αγροτών. 
Όμως, η τάξη αυτή ήταν περιορισμένη κατά την εξεταζόμενη περίοδο, αντίθετα με την 
πλειονότητα των παροίκων (=είλωτες), οι οποίοι μπορούσαν να ενισχύσουν το κράτος 
από στρατιωτικής και οικονομικής σκοπιάς. Φαίνεται ότι ο Πλήθων με την πρότασή του 
για τις συζυγίες αναφέρεται στην πραγματικότητα αυτή, ενώ είναι βέβαιο ότι δεν ήθελε 
την τάξη των στρατιωτών-αγροτών εξαθλιωμένη. Μπορεί να βρισκόταν σε χαμηλότερο 
επίπεδο από εκείνη των στρατιωτών, αλλά οπωσδήποτε δεν μπορούσε να αποτελεί 
αντικείμενο εκμετάλλευσης, κρατικής ή άλλης.

73. O Bartusis (The cost of Late Byzantine warfare and defense, BF 16 [1991], 75-
89, εδώ 89) θέτει ορισμένα ερωτήματα σχετικά με την αδυναμία του κράτους των 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

286

Η ενδυνάμωση του δεσποτάτου μέσα από την καταπολέμηση της αδικίας 
και των αντιθέσεων, η εκμετάλλευση των οικονομικών πηγών και η ηθική 
στήριξη του πληθυσμιακού δυναμικού μπορούν να επανασυνδέσουν 
την περιφέρεια με την κεντρική εξουσία, ώστε να επαναλειτουργήσει η 
πολιτεία (το κράτος) ανταποκρινόμενη στα ζητήματα της εποχής. 

Βέβαια και η εξυγίανση της πολιτείας (του πολιτεύματος) κρίνεται 
απαραίτητη, προκειμένου να πραγματωθεί η στρατιωτική μεταρρύθμιση. 
Οι καλοί και έγκυροι νόμοι, η αριστεία των αρχόντων, ο ηγεμόνας ως 
πηγή δικαίου και αρωγός της «κοινῆς σωτηρίας», όπως και ο ορθολογικός 
τρόπος οργάνωσης της διοίκησης και της κοινωνίας γενικότερα είναι τα 
θεμέλια της «σπουδαίας» πληθωνικής πολιτείας. Αυτή αποτελεί εγγύηση 
της ευημερίας των εθνών74. Η σύνδεση του πολιτεύματος με την πολεμική 
ισχύ του κράτους, όπως και του ηγεμόνα με την πολεμική τέχνη και 
την οργάνωση του στρατού, στοχεύει στην άμεση κινητοποίηση των 
ηγεμόνων μπροστά στον κίνδυνο των Οθωμανών, η ισχύς των οποίων 
αξιολογείται ως το αποτέλεσμα μιας συγκροτημένης πολιτείας75. Ομοίως 

Παλαιολόγων να οργανώσει στρατό από αγρότες. Η απάντηση φαίνεται ότι βρίσκεται 
στην αδυναμία του κράτους να ελέγξει την περιφέρεια, όπου διάφοροι τοπάρχες ήταν 
κύριοι των αγροτών και κυρίως των παροίκων. Εξάλλου, ο Πλήθων επισημαίνει το 
πρόβλημα εκμετάλλευσης και χρήσης των παροίκων στον στρατό από τους άρχοντες∙ βλ. 
ΠΠ Γ΄, 312: …ἀεὶ μὲν εἱλωτεύοντας τοῖς ἄρχουσιν, ἐν δὲ τοῖς τοῦ πολέμου καιροῖς ὑπὸ 
τῶν αὐτῶν αὖ τούτων παρακαλουμένους σώζειν τε οἷς  ἐδούλευον καὶ αὐτοὺς δι’ αὐτῶν 
σώζεσθαι, μὴθ’ ὑπακούειν καλουμένους, πάντα τε ἄνω καὶ κάτω φάσκων γίγνεσθαι 
ἐκποδών, εἶναι τοὺς πολλούς. Η εξάρτηση στρατιωτών και παροίκων από τους άρχοντες 
επιβεβαιώνεται και από τη βυζαντινή νομοθεσία, η οποία απαγορεύει, ωστόσο, τη χρήση 
ιδιωτικών στρατών∙ βλ. Κ. Αρμενόπουλου, Πρόχειρον Νόμων ἢ Ἑξάβιβλος (επιμ. Κ. 
Πιτσακης), Αθήνα 1971, 88.  

74. ΠΠ Δ´, 113-114, 116-119, 129-130. ΠΠ Γ΄, 310. Βλ. και ανωτέρω σημ. 21. Πβλ. 
Dennis (εκδ.), The Taktika, Prologue, 2 (όπου επισημαίνεται ότι σκοπός και χρέος της 
βυζαντινής πολιτείας είναι η εξασφάλιση της ειρήνης και της ευημερίας των υπηκόων, 
καθώς και η «ἐπανόρθωσις τῶν πολιτικῶν πραγμάτων»). Για τον πληθωνικό ηγεμόνα βλ. 
Νικολαϊδου-Κυριανιδου, Καταγωγή, 39-40. Βλ. και ανωτέρω σημ. 71. 

75. Βλ. ΠΠ Δ´, 118. ΠΠ Γ´, 310 (όπου επαναλαμβάνεται η φράση «πόλεων ἐπαύξησιν 
καὶ κράτος πολέμων» κυρίως ως νοσταλγική αποτύπωση της αίγλης ιστορικών λαών, 
όπως των Σπαρτιατών, Περσών ή Ρωμαίων, παρά ως δηλωτική των προσανατολισμών 
της βυζαντινής πολιτείας). ΠΠ Δ´, 133 (όπου επαινείται η πολεμική αξία του ηγεμόνα, 
η οποία πρέπει να συντηρείται με την πολεμική προπαρασκευή και να επιδεικνύεται 
ως μέσο ισχύος για τους εχθρούς και ασφάλειας για τους φίλους και υπηκόους). Πβλ. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 287

και η θέση του Πλήθωνα σχετικά με την χρήση όλων των μέσων από 
τον στρατηγό (και τον ηγεμόνα), προκειμένου να επιτευχθεί η νίκη στον 
πόλεμο, παρόλο που η θέση αυτή απαντά αργότερα στη σκέψη ορισμένων 
θεωρητικών (π.χ. Machiavelli, Clausewitz)76. Δεν είναι, ωστόσο, άσχετη με 
το στρατηγικό δόγμα του εχθρού, δηλαδή των Οθωμανών77. Η «εμπειρία» 
του εχθρού φαίνεται ότι αποτελεί για τον φιλόσοφο μέτρο σύγκρισης και 
αυτοπροσδιορισμού των Βυζαντινών. Στο πλαίσιο αυτό διατυπώνονται 
προφανώς και οι προτάσεις εκείνες, που έχουν ενοχοποιηθεί ως 
εκφράσεις  αυταρχισμού ή μιλιταρισμού78. Αντίθετα, το ιδεολογικό του 
οικοδόμημα μοιάζει να πηγάζει από την μίξη: α) κλασσικών-ελληνιστικών 
φιλοσοφικών και πολιτειακών προτύπων (Πλάτων/Σπάρτη)79, β) 

Μακιαβελλι, Ηγεμόνας, 71, 83. Η σημασία της ειρήνης, βασικό συστατικό της βυζαντινής 
πολιτικής και «πολεμικής» ιδεολογίας, δεν προβάλλεται στα κείμενα του Πλήθωνα, όχι 
επειδή ήταν φιλοπόλεμος ή φιλόστρατος, αλλά επειδή συνέδεε μια πλατωνικού τύπου 
πολιτεία με την αναγκαιότητα της σωτηρίας του κράτους και των υπηκόων του (του 
έθνους). Για τον σκοπό της πολιτείας βλ. Νικολαου, Περί πολιτείας, 59-66, κυρίως 64-66. 
Ο ρεαλισμός του φιλοσόφου υποδείκνυε την θεώρηση της ειρήνης ως το αποτέλεσμα του 
πολέμου. Πβλ. Θωμά Μαγίστρου, Λόγος περὶ βασιλείας, 457 η΄: εἰρήνης τε ἀπολαύειν οὐχ 
οἶόν τε, μὴ φιλοπόλεμον ὄντα.

76. ΠΠ Δ´, 113: Καὶ ἐν πλοίῳ κυβερνήτην νενόμισται μὲν ἅπαντα ἄγειν τὰ πρὸς 
τὴν ἐμπλεόντων σωτηρίαν ᾗ ἄν δοκῇ αὐτῷ καὶ ἐν στρατοπέδῳ δὲ στρατηγόν ὡςαύτως 
τὰ πρὸς τὴν τῶν ἑπομένων νίκην ᾗ οὐκ ὰν οὔτε τοῖς πλέουσιν οὔτε τοῖς πολεμοῦσί τε 
καὶ μαχομένοις σωθήσεσθαι οὐδ’ ὁσονοῦν χρόνον τὰ πράγματα μὴ οὐχ ὑφ’ ἑνὶ ἀνδρὶ 
ταττόμενα ἑκατέροις. Ωστόσο, ο Πλήθων υποστηρίζει την χρήση όλων των μέσων στον 
πόλεμο κατά «αλλοφύλων», ενώ τάσσεται υπέρ της ειρηνικής διευθέτησης στους εμφυλίους∙ 
βλ. Σ. Λαμπρος (εκδ.), Πλήθωνος προσφωνημάτιον πρὸς τὸν κυρ Δημήτριον Δεσπότην τὸν 
Πορφυρογέννητον, ΠΠ Δ΄, 207-210, εδώ 207, 209. Πβλ. Μακιαβελλι, Ηγεμόνας, 51, 95-98, 
119-123. Π. Κονδυλης, Θεωρία του πολέμου, Αθήνα 1999, 39-62, 78-111. 

77. Βλ. σχετικά Συγκελλου, Πόλεμος, 195-199, 343-345.
78. Βλ. ανωτέρω σημ. 18. Για σύσταση αυταρχικού κράτους κάνει λόγο ο Peritore 

(Political thought, 177). Όμως ο Πλήθων, αναφερόμενος στους άρχοντες και τους 
επικουρικούς τους (είλωτες), δηλώνει ότι «οποιαδήποτε σχέση μεταξύ υποταγής και 
προσταγής θεωρείται ξεπερασμένη»∙ βλ. ΠΠ Γ´, 312: μὴθ’ ὑπακούειν καλουμένους, πάντα 
τε ἄνω καὶ κάτω φάσκων γίγνεσθαι ἐκποδών, εἶναι τοὺς πολλούς. Βλ. και Μπαλογλου, 
Γεώργιος-Πλήθων Γεμιστός, 135.  

79. Βλ. ανωτέρω σημ. 15, 19, 53. Η επίδραση του πολιτειακού μοντέλου της Σπάρτης 
(από τον Λυκούργο έως τον Κλεομένη Γ΄) είναι ιδιαίτερα εμφανής στις προτάσεις για τον 
στρατό (π.χ. ενισχυμένος στρατός ξηράς (πεζικό και ιππικό), εκπαιδευμένο, ετοιμοπόλεμο 
και επαγγελματικό στράτευμα, οχύρωση και φρούρηση του Ισθμού, λιτότητα στρατιωτικών 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

288

ρωμαϊκών και βυζαντινών ιδεολογικών και στρατιωτικών αντιλήψεων 
(princeps / μονάρχης, στρατός / κράτος)80, γ) πολιτικών επιλογών του 
πρόσφατου παρελθόντος, που εξέφρασαν το ζήτημα της αυτονόμησης της 
(βυζαντινής) επαρχίας από την κεντρική εξουσία81 και δ) της σύγχρονης 
πολεμικής εμπειρίας και μάλιστα ενός ισχυρού αντιπάλου, όπως ήταν οι 
Οθωμανοί82.

Αναμφίβολα οι προτάσεις του Πλήθωνα απηχούν το πολεμικό και 
στρατιωτικοποιημένο περιβάλλον της εποχής του83, όπου η διάκριση 
μεταξύ του στρατιωτικού και πολιτικού στοιχείου δεν ήταν σαφής –
αυτό φαίνεται ότι εκφράζει η ρευστότητα των όρων «στρατιώτης» και 
«στρατευ(σ)όμενος» στα κείμενά του– και αποσκοπούν στη συλλογική 
ευαισθητοποίηση στο πολεμικό φαινόμενο. Παρά ταύτα, το στρατιωτικό 
του μοντέλο δεν υιοθετεί σύγχρονες πρακτικές, αλλά αξιοποιεί 
εγνωσμένα στρατιωτικά και κοινωνικά πρότυπα προσαρμοσμένα στις 
ανάγκες της εποχής. Η πίστη του στον στρατιωτικό θεσμό στο πλαίσιο 

αρχηγών, αλληλεγγύη στρατιωτών-αγροτών). Βλ. σχετικά Peritore, Political thought, 180. 
Μπαλόγλου, Μελετήματα, 60-62. Shawcross, New Lykourgos, 439-440.

80. �����������������������������������������������������������������������������Βλ. ανωτέρω σημ. 45. Όπως έχει επισημανθεί (βλ. ανωτέρω σημ. 71) ο φιλόσοφος 
ακολουθεί τα λογοτεχνικά πρότυπα και συχνά τα στερεότυπα των βασιλικών λόγων 
της εποχής του∙ βλ. σχετικά Σμαρνακης, Αναγέννηση, 139-140. Κιουσοπουλου, Βασιλεύς, 
163-181, 189-200. Επιπλέον, οι προτάσεις του ανήκουν στην κατηγορία των ιδεατών 
πολιτειών, ενός λογοτεχνικού είδους που άκμασε την εποχή της Αναγέννησης. Βλ. σχετικά 
Σμαρνακης, Αναγέννηση, 21-25, 185-214. Μπαλόγλου, Βιβλιοκρισία, 423-428. 

81. Φαίνεται ότι γνώριζε τις πολιτικές που είχαν εφαρμοστεί κατά το παρελθόν για 
την ενίσχυση της οικονομικής και κοινωνικής θέσης των στρατιωτών (επί Θεόδωρου Β΄ 
Λάσκαρι, Μιχαήλ Η´, Ανδρονίκου Β΄ και Ιωάννη Ε΄ των Παλαιολόγων, Ιω. Καντακουζηνού, 
καθώς και επί των αμφιλεγόμενων Ζηλωτών). Βλ. σχετικά P. Charanis, The monastic 
properties and the state in the Byzantine empire, DOP 4 (1948), 52-118, εδώ 111-116. Ο 
ίδιος, Internal strife, 226-227. Laiou, Byzantine aristocracy, 141-143. Peritore, Political 
thought, 182. Kyriakidis, Warfare, 75-82, 119. Δ. Κυρίτσης, Από χωρικοί, στρατιώτες: άλλο 
ένα σχόλιο σε γνωστό χωρίο του Παχυμέρη (ΧΙ.9), στο: Ψηφίδες. Μελέτες Ιστορίας, 
Αρχαιολογίας και Τέχνης. Στη μνήμη της Στέλλας Παπαδάκη-Oekland (επιμ. Ο. Γκράτζιου 
-Χ. Λούκος), Ηράκλειο 2009, 87-94 κυρίως 91-94. 

82.�����������������������������������������������������������           ����������������������������������������������������������         Για�������������������������������������������������������          ������������������������������������������������������        την���������������������������������������������������         ��������������������������������������������������       προσωπική σχέση του Πλήθωνα με τους Οθωμανούς βλ. Μαμαλακις, 
Επίδραση, 503, 510-511, 524-525, 529, 531. Σμαρνακης, Αναγέννηση, 47-48. Necipoglu, 
Byzantium, 274-275. 

����������. ������Πβλ���. �P. Contamine, War in the Middle Ages, Oxford 1986, 305. Mallett - Hale, 
Military organization, 197. Συγκελλου, Πόλεμος, 365, 369 (για τον δυτικό Ελλαδικό χώρο). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 289

μιας ευνομούμενης και δίκαιης πολιτείας απορρέει από τη φύση του 
βυζαντινού πολιτεύματος (κράτους) και απαντά στην οργάνωση των 
σύγχρονων κρατών. Εδώ βρίσκεται και η πρωτοτυπία των απόψεών του. 
Προτείνοντας τις λύσεις του συγκεντρωτισμού, της κοινωνικής ιεραρχίας 
και διάκρισης με ανταποδοτικούς όρους φαίνεται ότι έδινε τη δική 
του απάντηση στα προβλήματα του κατακερματισμένου μεσαιωνικού 
φεουδαλικού κόσμου. Περαιτέρω, οι απόψεις του για τον πόλεμο και τον 
ρόλο του στρατού στην κοινωνία ήταν προσαρμοσμένες σε έναν αντίπαλο, 
που ως «βάρβαρος»84 αντιμαχόταν τους Βυζαντινούς τουλάχιστον επί 
έναν αιώνα. Η επισήμανση της ελληνικότητας και η προβολή της στους 
ηγεμόνες, τους στρατιωτικούς ηγέτες και σε μεγάλο βαθμό και στον στρατό 
γίνεται για άλλη μια φορά, μετά το 1204, μέσο διάσωσης της ταυτότητας 
των Βυζαντινών85. Το εθνικό/πατριωτικό  συναίσθημα του στρατού, 
που ανήκει στις «ηθικές δυνάμεις» του πολέμου κατά τον Clausewitz, 
λαμβάνει στο σχήμα του Πλήθωνα μια τέτοιου είδους σημειολογία, η 
οποία σε επίπεδο πολέμου καθιστά τις αντιλήψεις του προφητικές (βλ. τη 
διεξαγωγή του πολέμου από τον 18ο αι. κ.ε. με κύρια χαρακτηριστικά τον 
επαγγελματισμό και πατριωτισμό)86.

Καταλήγοντας, οφείλουμε να αντιμετωπίσουμε τον Πλήθωνα ως τον 
θεωρητικό στοχαστή μιας κοινωνίας σε κρίση. Με ιδιαίτερες γνώσεις, 
φιλολογική κατάρτιση, επιστημονική οξυδέρκεια και προσωπική θέση 
προχώρησε από το «δέον» στο «πρακτέον», προτείνοντας λύσεις, τολμηρές, 
πρωτότυπες, καινοτόμες ή και συντηρητικές, ρεαλιστικές ή ουτοπικές, 
περνώντας από το παρελθόν στην εποχή του και από εκεί, στο μέλλον87. 

84. Για τη σημειολογία της λέξης «βάρβαρος» στο ύστερο Βυζάντιο βλ. Page, Being 
Byzantine, 42-46, 129-134, 136-137, 172-176, κ.αλ. Κιουσοπούλου, Βασιλεύς, 225-225. 
Kyriakidis, Warfare, 36-44. Πβλ. Α. Παυλοπούλου, Αφηγηματικά μοτίβα και ιστορικές 
παραστάσεις ετερότητας-βαρβαρότητας του εχθρού από την αρχαία λογοτεχνική 
παράδοση στις μαρτυρίες για την Άλωση, Βυζαντιακά 26 (2006), 318-342. 

85. Βλ. Synkellou, Reflections, 106-107.
86. Βλ. Clausewitz, On War, 218. Howard, Ο ρόλος του πολέμου, 105-202. Πβλ. 

ανωτέρω σημ. 45.
87. Για τους χαρακτηρισμούς που έχουν αποδοθεί στον Πλήθωνα, λόγω των 

προτάσεών του βλ. Μπαλόγλου, Μελετήματα, 27-30. Βλ. και Shawcross, New Lykourgos, 
446-447. Από το πλήθος των ερμηνειών σταχυολογούμε τα εξής: οι προτάσεις θεωρούνται 
ουτοπικές από τους: Σμαρνακης, Αναγέννηση, 214. Λαϊου, Οικονομική σκέψη, 359∙ 
ρεαλιστικές, από τους: Ševčenco, Decline, 181. Μαμαλακις, Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων, 



	 ΕΥΣΤΡΑΤΙΑ ΣΥΓΚΕΛΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 24 (2014) 263-291

290

Στη διαδρομή αυτή, η σύγκρουση μεταξύ του πολιτικού ρεαλισμού και 
του οραματισμού που διέθετε ο φιλόσοφος καθιστούσε ανέφικτη την 
εφαρμογή του μεταρρυθμιστικού του προγράμματος, η οποία απαιτούσε 
μεν πολιτική βούληση, αλλά προϋπέθετε ισχυρή κεντρική εξουσία88. Αυτή 
ήταν για τον φιλόσοφο και η μόνη διέξοδος από την ανασφάλεια, τον 
πραγματικό «κίνδυνο»89 που βίωνε η κοινωνία της εποχής του.

91-100, κυρίως 95. Blum, Georgios Gemistos Plethon, 36-44, 76-80. Νικολαου, Περί 
πολιτείας, 123-125. Σπεντζας, Γ. Γεμιστός-Πλήθων, 90-92. Κιουσοπουλου, Βασιλεύς, 241∙ 
ριζοσπαστικές, από τον: Μαυρομματησ, Καρδινάλιος Βησσαρίων, 44 σημ. 7∙ θεωρητικές, 
αλλά εφαρμόσιμες, από τον: Baloglou, Georgios Gemistos, 138∙ ανεφάρμοστες για 
διαφορετικούς, όμως, λόγους, από τους: Tozer, Byzantine reformer, 378-379. Peritore, 
Political thought, 190. D. Nicol, Byzantine political thought, στο: The Cambridge History 
of Medieval political thought, c.350 - c.1450, εκδ. J.H. Burns, Cambridge 1988, 51-79, εδώ 
78-79∙ «σχετικά απραγματοποίητες» και «σχετικά ουτοπικές» από τον: Καββαδίασ, Η 
σοσιαλιστική πολιτεία, 174-178 κυρίως 175. Τέλος, συντηρητικές, από τον: Woodhouse, 
George Gemistos Plethon, 109.  

88. Βλ. �D. Nicol, The immortal emperor, Cambridge 1992, 22-23. K.P. Matschke - 
F. Tinnefeld, Die Gesellschaft im späten Byzanz, Köln-Weimar-Vienna 2001, 361-362. Ο 
Πλήθων επεσήμανε ότι οι ηγεμόνες δεν θα έπρεπε να υπολογίσουν το πολιτικό κόστος∙ βλ. 
ΠΠ Γ΄, 312. ΠΠ Δ΄, 134-135. 

89. Η συχνή επανάληψη των λέξεων «κίνδυνος» και «ἀσφάλεια» στα κείμενα του 
Πλήθωνα, εκτός των αντικειμενικών δυσμενών συνθηκών, αποδίδει εμφαντικά το κλίμα 
της ανασφάλειας. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 24 (2014) 263-291

ΣΤΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΟ ΥΣΤΕΡΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ 291

Army and Society in Late Byzantium: 
the reform program of George Gemistos Plethon 

In the early 15th century, when Byzantium was surrounded by the 
Ottomans, the Peloponnese formed the last defensive stronghold of the 
Byzantines in Greece. There, the need for defence became a major social 
issue and provided matter for discussion about the institutional and social 
function of the army. The scholar, theorist and statesman Plethon proposed 
the establishment of a local professional army, as formulated in his texts 
addressed to the emperor Manuel II Palaeologus and the despot Theodore. 
These are to be associated with the social and economic reformation of the 
region and reflect the general need for the political reorganization of the 
Byzantine Empire.

This paper examines the reform program of the philosopher from 
Mystras regarding the military and political conditions of the era. His 
thoughts on the Byzantine army, which have occasionally drawn the interest 
of scholars, are reevaluated from the point of view of their role for the 
army in late-Byzantine society. Plethon’s military scheme derives from 
ancient Greek patterns and the Byzantine political tradition, and it has also 
determined by the political conditions of his era, including the experiences 
of war. The scheme aims at enhancing the state’s power by exploiting all 
possible natural and human resources. Plethon’s belief in Byzantium’s need 
to direct attention to the army in the context of a revived Byzantine state, 
proved him to be both a realist and a visionary.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

