
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 35 (2025)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 35

  

 

  

  Ὁ ἁγιώτα(τος) μ(ητ)ροπολίτης Λακεδαιμονίας
κ(αὶ) ᾽Εθνικ[ῶν] ὑπ(έ)ρτιμος ὁ Εὐγένειος: ᾽᾽Ένα
επιγραφικό unicum από τη μητρόπολη του Μυστρά

  Δημήτριος ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ   

  doi: 10.12681/byzsym.38871 

 

  

  Copyright © 2025, ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ Δ. (2025). Ὁ ἁγιώτα(τος) μ(ητ)ροπολίτης Λακεδαιμονίας κ(αὶ) ᾽Εθνικ[ῶν] ὑπ(έ)ρτιμος ὁ Εὐγένειος:
᾽᾽Ένα επιγραφικό unicum από τη μητρόπολη του Μυστρά. Byzantina Symmeikta, 35, 17–42.
https://doi.org/10.12681/byzsym.38871

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 30/01/2026 17:41:39



Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

ΑΘΗΝΑ • 2009 • ATHENS

Τομοσ 35 Volume

Δημητριοσ Θ. Βαχαβιωλοσ

Ο Αγιωτα(τοσ) Μ(ητ)ροπολιτησ Λακεδαιμονιασ 
κ(αι) Εθνικ[ων] Υπ(ε)ρτιμοσ ο Ευγενειοσ:

Ενα Επιγραφικο Unicum Απο τη Μητροπολη του Μυστρα

ΑΘΗΝΑ • 2025 • ATHENS

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH 
SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ 
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΕΘΝΙΚΟ IΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Δημητριοσ Θ. Βαχαβιωλοσ

Ο Αγιώτα(τος) Μ(ητ)ροπολίτης Λακεδαιμονίας κ(αι) Εθνικ[ῶν] 
Υπ(έ)ρτιμος ο Εὐγένειος:

Ενα Επιγραφικο Unicum Απο τη Μητροπολη του Μυστρα*

Στις υπώρειες του λόφου του Μυστρά, στην Κάτω Πόλη, πίσω ακριβώς 
από το εξωτερικό, περιμετρικό της τείχος, δεσπόζει το μητροπολιτικό 
συγκρότημα με τον ναό του Αγίου Δημητρίου και το επισκοπικό μέγαρο. 
Η ίδρυσή του συνδέεται όχι μόνο με την επανίδρυση της Μητρόπολης 
Λακεδαιμονίας σχεδόν πενήντα χρόνια μετά τη φραγκική κατάκτηση 
της Λακεδαιμονίας (ca 1210), αλλά και την έναρξη του εποικισμού του 
λόφου του Μυστρά, αμέσως μετά την παράδοση του κάστρου στην 
κορυφή του από τους Φράγκους στους Βυζαντινούς (1262)1. Στις δεκαετίες 

* Το θέμα της παρούσας εργασίας με απασχόλησε αρχικά κατά τη διάρκεια της 
εκπόνησης της διδακτορικής μου διατριβής στο Τμήμα Ιστορίας και Αρχαιολογίας/
Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων υπό την εποπτεία του Καθηγητή Μιχαήλ Κορδώση (βλ. Δ. 
Θ. Βαχαβιωλοσ, Η ιστορία της μητρόπολης Λακεδαιμονίας κατά τη βυζαντινή περίοδο, 
αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, Ιωάννινα 2014, 133-136, 185-186, 390-391) και 
εν συνεχεία σε ανακοίνωση που παρουσιάστηκε στη Δ΄ [ΙΑ΄] Συνάντηση Ελλήνων 
Βυζαντινολόγων (Κομοτηνή, 27-30 Σεπτεμβρίου 2023 – βλ. Δ΄ [ΙΑ΄] Συνάντηση Ελλήνων 
Βυζαντινολόγων (Κομοτηνή, 27-30 Σεπτεμβρίου 2023). Περιλήψεις Ανακοινώσεων, 
Κομοτηνή 2023, 11-12). Θερμές ευχαριστίες εκφράζονται προς την κα Μελίτα 
Εμμανουήλ, Ομότιμη Καθηγήτρια στο Εθνικό Μετσόβιο Πολυτεχνείο, τον κ. Δημοσθένη 
Στρατηγόπουλο, Αναπλ. Καθηγητή στο Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης, τη Δρα Μαρία 
Λεοντσίνη, Κύρια Ερευνήτρια στο Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών, και τον Δρα Μιχάλη Κάππα, 
Προϊστάμενο Τμήματος Βυζαντινών και Μεταβυζαντινών Αρχαιοτήτων και Μουσείων 
στην Εφορεία Αρχαιοτήτων Μεσσηνίας, όπως επίσης και τους ανώνυμους κριτές, για 
τις πολύτιμες συμβουλές τους και τις βιβλιογραφικές υποδείξεις τους. Ευχαριστίες, 
τέλος, εκφράζονται και προς τη Δρα Ευαγγελία Πάντου, Διευθύντρια της Εφορείας 
Αρχαιοτήτων Λακωνίας, για τη χορήγηση της άδειας φωτογράφησης και μελέτης της 
παράστασης του μητροπολίτη Ευγενίου που θα μας απασχολήσει στην παρούσα μελέτη.



	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ18

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

που θα ακολουθήσουν ο συγκροτούμενος εκεί οχυρωμένος οικισμός θα 
εξελιχθεί ταχύτατα σε μία ασφαλή και ευημερούσα καστροπολιτεία, 
όπου μάλιστα μεταφέρεται και η έδρα του επικεφαλής των βυζαντινών 
κτήσεων της Πελοποννήσου από το 1289. Ο οικισμός, αν και δεν 
διαθέτει χαρακτηριστικά «αστικότητας», τουλάχιστον όχι τέτοια, τα 
οποία εντοπίζονται σε άλλες σημαντικές πόλεις της Αυτοκρατορίας (π.χ. 
Κωνσταντινούπολη, Θεσσαλονίκη, Νίκαια)2, αναδεικνύεται στο κατ’ 
εξοχήν οικιστικό και κυρίως διοικητικό κέντρο της υστεροβυζαντινής 
νοτιοανατολικής Πελοποννήσου3. Δεν φιλοξενεί όμως μόνο την έδρα 

1. Για τον ναό του Αγίου Δημητρίου στην καστροπολιτεία του Μυστρά, την 
αρχιτεκτονική, την ιστορία και τον διάκοσμό του, βλ. S. Dufrenne, Les programmes 
iconographiques des églises byzantines de Mistra [Bibliotheque des Cahiers Archeologiques 
IV], Paris 1970, 5-8· Μ. Χατζηδάκης, Νεώτερα για την ιστορία και την τέχνη της Μητρόπολης 
του Μυστρά, ΔΧΑΕ, περ. Δ΄, 9 (1977-1979), 143-174· Μ. Χατζηδάκης, Μυστράς. Η 
Μεσαιωνική Πολιτεία και το Κάστρο. Πλήρης Οδηγός των Παλατιών, των Εκκλησιών 
και του Κάστρου, Αθήνα 32000, 25-45· Γ. Μαρίνου, Άγιος Δημήτριος. Η Μητρόπολη του 
Μυστρά [Υπουργείο Πολιτισμού: Δημοσιεύματα του Αρχαιολογικού Δελτίου αρ. 78], 
Αθήνα 2002· Η. Torp, A Consideration of the Wall-Paintings of the Metropolis at Mistra, 
στο: Interaction and Isolation in Late Byzantine Culture. Papers read at a Colloquium held 
at the Swedish Research Institute in Istanbul, 1999 [Transactions 13], Uppsala 2004, 70-85· 
Γ. Βούλτος, Μυστράς: Η αρχιτεκτονική των σημαντικότερων υστεροβυζαντινών μνημείων 
του, Σπάρτη 2005, 25-47· Γ. Μαρίνου, Άγιος Δημήτριος: Η Μητρόπολη του Μυστρά, στο: 
Τα Μνημεία του Μυστρά. Το έργο της Επιτροπής Αναστήλωσης Μνημείων του Μυστρά, 
επιστ. επιμ. Στ. Σινοσ, Αθήνα 2009, 115-136· Α. Β. Τακουμη, Η πρόσληψη των ιστορικών 
συνθηκών στην τέχνη της Πελοποννήσου κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο με βάση τη 
μνημειακή ζωγραφική, τις επιγραφές και τις παραστάσεις των δωρητών: η περίπτωση 
της Λακωνίας (1204-1349), αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, Αθήνα 2020, 233-248· 
Μ. Εμμανουήλ, Οι τοιχογραφίες του Αγίου Δημητρίου στο Μυστρά, στο: Αφιέρωμα 
στη Μαρία Σωτηρία, την Ιστόρηση του Πρωτάτου και την περίοδο 1290-1310 της 
“Ανακαινίσεως” επί αυτοκράτορα Ανδρονίκου Β΄ Παλαιολόγου, επιμ. Δ. Καλομοιρακη 
[Αγιορείτικα Ανάλεκτα 2] (υπό έκδοση).

2. T. Papamastorakis, Myzithras of the Byzantines / Mistra to Byzantinists, στο: Οι 
βυζαντινές πόλεις: 8ος-15ος αιώνας. Προοπτικές της έρευνας και νέες προσεγγίσεις, 
εκδ. Τ. Κιουσοπούλου, Ρέθυμνο 2012, 277-296· Τ. Κιουσοπούλου, Οι «αόρατες» βυζαντινές 
πόλεις στον ελλαδικό χώρο: 13ος-15ος αιώνας, Αθήνα 2013, 132 κ.εξ. 

3. Για την ιστορία του Μυστρά, βλ. St. Runciman, Μυστράς. Η βυζαντινή 
πρωτεύουσα της Πελοποννήσου, μετ. Πέι Κορρέ – Τζίνα Καπατσώρη, Αθήναι 1986· Στ. 
Σινοσ, Η ιστορία του βυζαντινού οικισμού του Μυστρά, στο: Τα Μνημεία του Μυστρά. Το 
έργο της Επιτροπής Αναστήλωσης Μνημείων του Μυστρά, επιστ. επιμ. Στ. Σινοσ, Αθήνα 



Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 19

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

του εκπροσώπου της αυτοκρατορικής κεντρικής κυβέρνησης αλλά 
επιπλέον και αυτή του μητροπολίτη Λακεδαιμονίας, ο οποίος εδρεύει στο 
συγκρότημα της Μητροπόλεως, κάτι που θα ισχύσει μέχρι και την ίδρυση 
της νέας πόλης της Σπάρτης από τον Όθωνα (1837)4.

Η ανέγερση του μητροπολιτικού ναού αποδίδεται σήμερα στον 
μητροπολίτη Λακεδαιμονίας Ευγένιο (πριν από τα τέλη του 1266-πριν 
από τον Νοέμβριο του 1272), ο οποίος μάλιστα εικονίζεται ολόσωμος 
στον βόρειο τοίχο του διακονικού με φωτοστέφανο, γυρισμένος κατά τα 
τρία τέταρτα προς την κόγχη, με τα δύο χέρια ενωμένα σε παράκληση 
και με το βλέμμα προς τον Χριστό Πολυέλεο που έχει ιστορηθεί στο 
τεταρτοσφαίριο της αψίδας (Εικ. 1)5. Η ταυτότητα του εικονιζόμενου 
ιεράρχη αποκαλύπτεται από επιγραφή που πλαισιώνει δεξιά και 
αριστερά το κεφάλι του, με άσπρα κεφαλαία γράμματα, και διαβάζεται 
ως εξής: «Ὁ ἁγιώτα(τος) μ(ητ)ροπολίτης Λακεδαιμονίας κ(αὶ) Ἐθνικ[ῶν] 
ὑπ(έ)ρτιμος ὁ Εὐγένειος»6 (εικ. 2).

2009, 11-18· Π. Π. Περδικούλιας, Τα χρυσόβουλλα του Νοτιοδυτικού Παρεκκλησίου του 
ναού της Οδηγήτριας στον Μυστρά. Τοπογραφία και ζητήματα γαιοκτησίας, τ. Α´, 
αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, Καλαμάτα 2018, 77-100. Όσον αφορά στη θέση του 
Μυστρά στη διοίκηση της Πελοποννήσου κατά την ύστερη βυζαντινή περίοδο, βλ. D. A. 
ZAkythinos, Le despotat grec de Morée (rev. ed. Ch. Maltezou), τ. Β΄, London 21975, 51-90· 
Στ. Ι. Αρβανιτόπουλος, Η πόλη του Μυστρά 1262-1460. Η πολεοδομική οργάνωση και η 
λειτουργία ενός υστεροβυζαντινού αστικού συγκροτήματος [Υπουργείο Πολιτισμού και 
Αθλητισμού: Δημοσιεύματα του Αρχαιολογικού Δελτίου, αρ. 112], τ. Α΄, Αθήνα 2022, 
410-423.

4. Για τη μεταφορά της έδρας της τοπικής μητροπόλεως, όπως αυτή είχε διαμορφωθεί 
ύστερα από την εκκλησιαστική πολιτική της Αντιβασιλείας, στη Σπάρτη (1837), βλ. Μ. 
Ευαγ. Γαλανόπουλος, Εκκλησιαστικαί Σελίδες Λακωνίας, εν Αθήναις 1939, 181-183.

5. Χατζηδάκης, Νεώτερα, 144-145, 152. Για τον μητροπολίτη Ευγένιο, βλ. Βαχαβιώλος, 
Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, 390-391 αρ. 33, όπου και η παλαιότερη σχετική βιβλιογραφία. 
Ας σημειωθεί ότι πρόσφατα υποστηρίχθηκε με εύστοχα επιχειρήματα ότι ο ναός είναι 
πολύ πιθανό να ιδρύθηκε με αυτοκρατορική χορηγία (Αν. Τάντσης, Παλαιολόγοι και 
Καντακουζηνοί ως χορηγοί εκκλησιών στον Μυστρά, Βυζαντιακά 32 (2015), 262-263).

6. G. Millet, Inscriptions byzantines de Mistra, BCH 23 (1899), 129, αρ. ΧΧ· 
Χατζηδάκης, Νεώτερα, 145· S. Kalopissi-Verti, Dedicatory Inscriptions and Donor Portraits 
in Thirteenth-Century Churches of Greece [Österreichische Akademie der Wissenschaften, 
Veröffentlichungen der Kommission für die Tabula Imperii Byzantini, Band 5], Wien 1992, 
100, αρ. 6a· Μαρίνου, Άγιος Δημήτριος, 240, αρ. 5. Ας σημειωθεί ότι ο G. Millet είχε 
προτείνει παλαιότερα μία ελαφρώς διαφορετική ανάγνωση της επιγραφής, διαβάζοντας 



20 	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

Το γεγονός ότι ο ιεράρχης παριστάνεται με φωτοστέφανο δεν 
προκαλεί εντύπωση, δεδομένου ότι είναι γνωστές αρκετές περιπτώσεις 
κατά τις οποίες τοπικοί αρχιερείς απεικονίζονται στον χώρο του ιερού 
βήματος επαρχιακών ναών φέροντας φωτοστέφανο, γεγονός που συνήθως 
ερμηνεύεται ως ισχυρή ένδειξη για την άσκηση λατρείας προς τον 
εικονιζόμενο ιεράρχη από το τοπικό και μόνο εκκλησιαστικό πλήρωμα7. 
Η προσαγόρευση του εικονιζομένου ιεράρχη ως «ἁγιωτάτου» επιτείνει 
μία τέτοια ερμηνεία, αν και ώς ένα βαθμό οφείλεται στο γεγονός ότι 
χρησιμοποιείται από το εκκλησιαστικό τυπικό της βυζαντινής περιόδου, 
για να δηλώσει έναν κεκοιμημένο ιεράρχη8. Εκεί άλλωστε, κάτω από 
το δάπεδο του διακονικού του Αγίου Δημητρίου, έχει υποστηριχθεί 
ότι υπήρχε και ο τάφος του μητροπολίτη Ευγενίου9. Ούτε όμως και η 
προσαγόρευση του εικονιζομένου ιεράρχη ως «ὑπερτίμου» προκαλεί 
ιδιαίτερη εντύπωση, καθώς πρόκειται για μία τιμητική διάκριση που ο 
αυτοκράτορας απένεμε προσωπικά σε κάποιον ιεράρχη από τα τέλη του 

διστακτικά το όνομα Ευσέβιος αντί για Ευγένιος. Η ανάγνωση αυτή όμως απορρίφθηκε 
από τον Χατζηδάκη, καθώς ανάγνωσε καλύτερα την επιγραφή, ύστερα από τις εργασίες 
καθαρισμού που έγιναν στον χώρο του ιερού βήματος στα τέλη της δεκαετίας του 1960. 
Για τις εργασίες αυτές, βλ. Ν. Ζίας, Α΄. Μυστράς. 1. Μητρόπολις Άγιος Δημήτριος, ΑΔ 24 
(1969), Β1 - Χρον., 169 και Ν. Ζίας, Άγνωσται τοιχογραφίαι εις Μητρόπολιν Μυστρά, 
Αρχαιολογικά Ανάλεκτα εξ Αθηνών 1:3 (1968), 238-240.

7. Ντ. Μουρίκη, Οι βυζαντινές τοιχογραφίες των παρεκκλησίων της Σπηλιάς της 
Πεντέλης, ΔΧΑΕ περ. Δ΄, 7 (1973-1974), 96-98, όπου σύντομη αλλά διεξοδική αναφορά 
στο ζήτημα με αφορμή ίσως την πιο γνωστή τέτοια περίπτωση, αυτή του μητροπολίτη 
Αθηνών Μιχαήλ Χωνιάτη (ca 1138-1222). Όσον αφορά ειδικά στην απεικόνιση τοπικών 
ιεραρχών στην παράσταση του Μελισμού, βλ. Χ. Κωνσταντινίδη, Ο Μελισμός. Οι 
συλλειτουργούντες ιεράρχες και οι άγγελοι-διάκονοι μπροστά στην Αγία Τράπεζα με 
τα Τίμια Δώρα ή τον ευχαριστιακό Χριστό [ΚΒΕ: Βυζαντινά Μνημεία 14], Θεσσαλονίκη 
2008, 140-142, όπου και η παλαιότερη σχετική βιβλιογραφία.

8. Βαχαβιώλος, Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, 190. Για τη χρήση της προσαγόρευσης 
του ἁγιωτάτου για κεκοιμημένους ιεράρχες, βλ. Β. Στεφανίδης, Η ιστορία των επισκοπικών 
τίτλων, Θεολογία 23 (1952), 353.

9. Στ. Ι. Αρβανιτόπουλος, Τάφοι και έθιμα ενταφιασμού στον Μυστρά κατά την 
υστεροβυζαντινή περίοδο, ΑΕ 147 (2008), 81 αρ. 3, όπου και η παλαιότερη σχετική 
βιβλιογραφία. Ας σημειωθεί, πάντως, ότι ο τοιχογραφικός διάκοσμος του διακονικού 
παρουσιάζει σαφή εσχατολογικό χαρακτήρα, κάτι που ενισχύει την πιθανότητα 
να βρισκόταν πράγματι εκεί ο τάφος του ιεράρχη (Τακουμη, Πρόσληψη ιστορικών 
συνθηκών, 240).



21Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

11ου αιώνα. Η διάκριση αυτή όμως έγινε πολύ σύντομα τόσο διαδεδομένη, 
ώστε να καθίσταται αναγκαίο να διαμορφωθούν ήδη από τον 12ο αιώνα 
παράγωγοι τίτλοι, όπως αυτοί του «ὑπερτίμου τῶν ὑπερτίμων» και του 
«προέδρου τῶν ὑπερτίμων», ώστε να επιτυγχάνεται ακόμα μεγαλύτερη 
διάκριση10. Το γεγονός, παρ’ όλα αυτά, ότι ο Ευγένιος αποτελεί τον 
πρώτο μητροπολίτη Λακεδαιμονίας ύστερα από πέντε περίπου δεκαετίες 
λατινικής κυριαρχίας ίσως εξηγεί για ποιο λόγο του είχε αποδοθεί μία 
τέτοια τιμητική διάκριση που έτσι κι αλλιώς δεν σήμαινε τότε τόσα όσα 
πριν από την Άλωση του 120411.

Αν λοιπόν κάτι προκαλεί εντύπωση, αυτό είναι ο αρχιερατικός 
τίτλος με τον οποίο ο εικονιζόμενος ιεράρχης προσδιορίζεται, καθώς 
πρόκειται για τη μοναδική γνωστή μέχρι και σήμερα περίπτωση κατά την 
οποία μητροπολίτης Λακεδαιμονίας δεν προσδιορίζεται απλά ως τέτοιος, 
όπως δηλαδή συνηθίζεται, αλλά αντιθέτως ως αρχιερέας με δικαιοδοσία 
που επεκτείνεται πέραν της ευρύτερης περιοχής της Λακεδαιμονίας και 
επί των απροσδιορίστων Εθνικών12. Η προσθήκη αυτή προσέλκυσε το 
ενδιαφέρον του Μανόλη Χατζηδάκη που την ερμήνευσε εύστοχα ως 
μαρτυρία για την εκκλησιαστική υπαγωγή των σλαβικών φυλών του 
Ταϋγέτου στον μητροπολίτη Λακεδαιμονίας13. Στην παρούσα εργασία 
θα εξετάσουμε εκ νέου τον αρχιερατικό τίτλο του εικονιζόμενου στο 
διακονικό της Μητρόπολης του Μυστρά ιεράρχη, επιχειρώντας να 
διερευνήσουμε αν πράγματι και κάτω από ποιες συνθήκες οι σλαβικές 
φυλές του Ταϋγέτου τέθηκαν κάποια στιγμή υπό την ποιμαντική 
μέριμνα του μητροπολίτη Λακεδαιμονίας και τί μπορεί κάτι τέτοιο να 
συνεπάγεται για την ιστορία της Νότιας Πελοποννήσου κατά τη διάρκεια 

10. Η διάδοση της τιμητικής αυτής διάκρισης επεκτάθηκε τόσο πολύ κατά την 
παλαιολόγεια περίοδο, ώστε έπαψε τον 14ο αιώνα να αποτελεί προσωπική τιμητική 
διάκριση, καθώς καθιερώθηκε όλοι ανεξαιρέτως οι μητροπολίτες να χαρακτηρίζονται 
με αυτή. Για την τιμητική διάκριση του «ὑπερτίμου», βλ. V. Grumel, Titulature des 
métropolites byzantins. II: Métropolites hypertimes, στο: Mémorial Louis Petit. Mélanges 
d’histoire et d’archéologie byzantines [Institut Français d’ Études Byzantines: Archives de l’ 
Orient Chrétien 1], Bucarest 1948, 157-163.

11. Για τον χαρακτηρισμό του μητροπολίτη Ευγενίου ως «ὑπερτίμου», βλ. Βαχαβιώλος, 
Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, 186.

12. Βαχαβιώλος, Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, 133.
13. Χατζηδάκης, Νεώτερα, 145.



BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

22 	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

της ανάκτησής της από τα στρατεύματα του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 
(δεκαετία 1260). Με αυτό τον τρόπο προσδοκούμε ότι θα προκύψουν 
πολύτιμες πληροφορίες για την εκκλησιαστική ιστορία ενός τουλάχιστον 
τμήματος της Νότιας Πελοποννήσου λίγο μετά τα μέσα του 13ου αιώνα. 
Ευελπιστούμε, ακόμα, ότι θα καταστεί δυνατόν να κατανοήσουμε 
καλύτερα κάποιες τουλάχιστον επιλογές εικονογραφικών θεμάτων στη 
διακόσμηση συγκεκριμένων ναών της ΒΔ Μάνης κατά την παλαιολόγεια 
περίοδο.

Ο μητροπολίτης Ευγένιος χαρακτηρίζεται στη συγκεκριμένη 
τοιχογραφία, όπως έχει ήδη σημειωθεί, ως μητροπολίτης Λακεδαιμονίας 
και Εθνικών, προσδιορισμός που δεν είναι γνωστός προς το παρόν από 
άλλα τεκμήρια για κανέναν από τους μέχρι στιγμής γνωστούς μητροπολίτες 
Λακεδαιμονίας. Τα διαθέσιμα στοιχεία καταδεικνύουν πράγματι ότι οι 
κατά καιρούς μητροπολίτες Λακεδαιμονίας αναφέρονταν σε επίσημα 
έγγραφα, σε επιγραφές και σε σφραγιστικά τεκμήρια κατά κανόνα μόνο ως 
μητροπολίτες Λακεδαιμονίας14. Έχουν εντοπιστεί, βέβαια, και μεμονωμένα 
σφραγιστικά τεκμήρια στα οποία κάποιος μητροπολίτης Λακεδαιμονίας 
μνημονεύεται κατά τη μέση βυζαντινή περίοδο είτε ως θύτης Λακώνων 
είτε ως πρόεδρος Λακεδαιμονίων15. Ακόμα όμως και τότε πρόκειται για 
συνήθεις σε τέτοιες περιπτώσεις εκθειαστικές αποδόσεις του επίσημου 
τίτλου ενός μητροπολίτη Λακεδαιμονίας που δεν παρεκκλίνουν στην 
πραγματικότητα από τον καθιερωμένο, αφού προκύπτουν από τη χρήση 
των συνηθισμένων, ενίοτε και καταχρηστικά, ποιητικών ισοδύναμων 
όρων για τον φορέα του αρχιερατικού αξιώματος (πρόεδρος, θύτης) 
και την αντικατάσταση της περιοχής δικαιοδοσίας του αρχιερέα με την 
ονομασία του ποιμνίου του (Λακώνων ή Λακεδαιμονίων)16.

Οι μόνες γνωστές μέχρι σήμερα περιπτώσεις κατά τις οποίες ένας 
μητροπολίτης Λακεδαιμονίας προσδιορίζεται με τίτλο που περιλαμβάνει 

14. Βαχαβιώλος, Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, 176 κ. εξ.
15. V. Laurent, Le corpus des sceaux de l’empire byzantine [Publications de l’Institut 

Français d’Études Byzantines – Éditions du Centre National de la Recherche Scientifique], τ. 
V1, Paris 1963, αρ. 482: † Πρόεδρον, Ἁγνή, Λακεδαιμόνων σκέποις (11ος αι.)· Laurent, ό.π., 
τ. V2, αρ. 1600: †Σκέποις Νικήταν Λακώνων θύτην (12ος αι.).

16. Βαχαβιώλος, Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, 182, 183-184. Για τη χρήση των 
εθνωνυμίων Λακεδαίμων και Λάκων κατά τη βυζαντινή περίοδο, βλ. Αγ. Βασιλικοπούλου 
– Ιωαννίδου, Λακωνία, Λάκωνες εις τους Βυζαντινούς Συγγραφείς, ΛΣ 4 (1979), 6-12.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

23Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ

σύνθετο όρο για την περιοχή δικαιοδοσίας του προέρχονται από την 
περίοδο μετά την Άλωση. Δεν αναφερόμαστε εν προκειμένω στην 
προσθήκη του τιμητικού, αλλά κενού περιεχομένου στην πραγματικότητα 
τίτλου του εξάρχου πάσης Πελοποννήσου στον τίτλο του μητροπολίτη 
Λακεδαιμονίας, κάτι που συμβαίνει για πρώτη φορά μάλλον προς τα τέλη 
του 15ου αιώνα17. Αναφερόμαστε, αντιθέτως, σε μεμονωμένες περιπτώσεις 
κατά τις οποίες η περιοχή δικαιοδοσίας του μητροπολίτη Λακεδαιμονίας 
αποδίδεται με ένα σύνθετο γεωγραφικό όρο. Οι περιπτώσεις αυτές έχουν 
συνδεθεί από τη νεότερη έρευνα με την προσπάθεια συγκεκριμένων 
μητροπολιτών Λακεδαιμονίας να κατοχυρώσουν την επικυριαρχία τους 
άλλοτε στην περιοχή της Δημητσάνας, που συχνά διεκδικούσε και ενίοτε 
πετύχαινε την απόσπασή της από τη μητρόπολη Λακεδαιμονίας18 και 
άλλοτε επί της πατριαρχικής εξαρχίας Τριπολιτζάς που λόγω της πολιτικής 
σημασίας της και του οικονομικού της πλούτου είχε αναδειχθεί σε μήλο 
της έριδος μεταξύ όμορων εκκλησιαστικών εδρών κατά τις τελευταίες 
δεκαετίες του 18ου αιώνα19. Πρόκειται, δηλαδή, για περιπτώσεις κατά 

17. Η παλαιότερη μέχρι σήμερα γνωστή προσθήκη της ιδιότητας του εξάρχου 
πάσης Πελοποννήσου στον τίτλο του μητροπολίτη Λακεδαιμονίας απαντά στη συνοδική 
απόφαση της πανορθόδοξης συνόδου που συγκλήθηκε στην Κωνσταντινούπολη μεταξύ 
Σεπτεμβρίου 1483 και Αυγούστου 1484 και με την οποία ανατρέπεται ο Όρος της Συνόδου 
Φερράρας – Φλωρεντίας [Μ. Παΐζη – Αποστολοπούλου – Δ. Γ. Αποστολόπουλος, Επίσημα 
Κείμενα του Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως. Τα σωζόμενα από την περίοδο 1454-
1498 [ΕΙΕ/ΚΒΕ αρ. 121], Αθήνα 2011, αρ. 27, 192, στ. 34-40. Όσον αφορά στον τίτλο 
του εξάρχου πάσης Πελοποννήσου που έφεραν οι μητροπολίτες Κορίνθου, Πατρών, 
Μονεμβασίας και αργότερα και ο μητροπολίτης Λακεδαιμονίας, βλ. Σ. Γυφτοπούλου, 
Μητρόπολη/εξαρχία πάσης Πελοποννήσου: Ένα σχόλιο στον τίτλο, στο: Πρακτικά Ζ΄ 
Συνάντησης Βυζαντινολόγων Ελλάδος και Κύπρου, «Παράδοση και ανανέωση στο 
Βυζάντιο» (Κομοτηνή 20-23 Σεπτεμβρίου 2007), επιμ. Μ. Τζιάτζη-Παπαγιάννη & Γρ. 
Παπαγιάννης, Κομοτηνή 2011, 254-256.

18. Ο μητροπολίτης Λακεδαιμονίας Γαβριήλ (Ιανουάριος 1642-ante 1660), για 
παράδειγμα, αναφέρεται στο υπόμνημα εκλογής του ως μητροπολίτης Λακεδαιμονίας 
και Δημητσάνης (Τ. Αθ. Γριτσόπουλος, Η Εκκλησία της Πελοποννήσου μετά την Άλωσιν 
[Εταιρεία Πελοποννησιακών Σπουδών: Επιστημονική Βιβλιοθήκη αρ. 5], Αθήναι 1992, 
193). Για το εκκλησιαστικό καθεστώς της Δημητσάνης, την κατά καιρούς υπαγωγή της στη 
μητρόπολη Λακεδαιμονίας και τις ποικίλες μεταβολές της, βλ. ενδεικτικά Γριτσόπουλος, 
ό.π., 288-293, όπου και η παλαιότερη σχετική βιβλιογραφία.

19. Ο μητροπολίτης Λακεδαιμονίας Χρύσανθος (1801-1823) κατόρθωσε να θέσει υπό 
την ποιμαντική του μέριμνα την πατριαρχική εξαρχία Τριπολιτζάς για σύντομο χρονικό 



BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

24 	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

τις οποίες συγκεκριμένοι ιεράρχες προσπαθούσαν με αυτό τον τρόπο να 
διακηρύξουν και κατ’ επέκταση να κατοχυρώσουν την κυριαρχία τους σε 
συγκεκριμένες περιοχές που είχαν συχνά μεταβαλλόμενο εκκλησιαστικό 
καθεστώς.

Ο προσδιορισμός, επομένως, του μητροπολίτη Ευγενίου ως 
μητροπολίτη Λακεδαιμονίας και Εθνικών καταδεικνύει την επέκταση 
της δικαιοδοσίας του και επί των αγνώστων προς το παρόν Εθνικών, 
χωρίς ωστόσο να είναι δυνατόν να εξακριβωθεί αν πρόκειται για επίσημα 
θεσμοθετημένο τίτλο εξαιτίας της έλλειψης σχετικών τεκμηρίων. Ο όρος 
Εθνικός χρησιμοποιείται από τους βυζαντινούς συγγραφείς για τους 
ειδωλολάτρες και γενικά για τους μη χριστιανούς, όπως επίσης και για 
τους αλλοεθνείς20. Ο Μανόλης Χατζηδάκης πρότεινε την ταύτιση των 
αναφερομένων στην εξεταζόμενη επιγραφή Εθνικών με τις σλαβικές φυλές 
του Ταϋγέτου, στηριζόμενος κυρίως σε χωρία από τον βίο του οσίου 
Νίκωνος του Μετανοείτε (BHG 1366-1367)21. Πράγματι, ο βιογράφος του 
οσίου αναφέρεται κατ’ επανάληψιν σε χώρα των Εθνικών που μάλιστα 
σε κάποιο σημείο του βίου προσδιορίζεται ότι πρόκειται για την περιοχή 
που κατοικείται από τους Μελιγκούς, ένα από τα σλαβικά φύλα που 
εγκαταστάθηκαν στη Λακωνία κατά τη διάρκεια των λεγομένων σκοτεινών 
αιώνων (7ος-8ος αι.)22. Οι Μελιγκοί, με βάση τη σχετική μαρτυρία του 

διάστημα στις αρχές του 19ου αιώνα και να τιτλοφορείται ως μητροπολίτης Λακεδαιμονίας 
και Τριπολιτζάς. Για το θέμα αυτό, βλ. Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 214, όπου 
και η παλαιότερη σχετική βιβλιογραφία.

20. Για τις διάφορες σημασίες που προσλαμβάνει ο όρος «έθνος» και κατ’ επέκταση 
και τα παράγωγά του στις πηγές της μέσης βυζαντινής περιόδου, βλ. Θ. Παπαδοπούλου, 
Οι όροι λαός και έθνος στις βυζαντινές πηγές της μέσης περιόδου (7ος-13ος αι.), στο: 
Βυζάντιο, Ιστορία και πολιτισμός. Ερευνητικά πορίσματα, τ. Δ΄: Βυζαντινές παράμετροι 
του σήμερα, επιστ. διεύθυνση Τ. Κ. Λουγγής – Δέσπ. Λαμπαδά, Αθήνα 2017, 25-32.

21. Χατζηδακης, Νεώτερα, 145, σημ. 5. 
22. Βίος Νίκωνος, έκδ. Ο. Λαμψίδης, Ὁ ἐκ Πόντου ὅσιος Νίκων ὁ Μετανοεῖτε. 

(Κείμενα - σχόλια) [Ἐπιτροπὴ Ποντιακῶν Μελετῶν περιοδικοῦ “Ἀρχεῖον Πόντου”, 
Παράρτημα 13. Πηγαὶ τῆς ἱστορίας τῶν Ἑλλήνων τοῦ Πόντου 4], Αθήνα 1982, 114, στ. 
3, 124, στ. 5-6, 216, στ. 10. Για το σλαβικό φύλο των Μελιγκών, βλ. Σ. Β. Κουγέας, Περί 
των Μελιγκών του Ταϋγέτου εξ αφορμής ανέκδοτης βυζαντινής επιγραφής εκ Λακωνίας 
[Πραγματείαι Ακαδημίας Αθηνών, τ. 15, Αρ. 3], εν Αθήναις 1950, 13-18· Α. Georgakas, 
The medieval names Melingi and Ezeritae of Slavic groups in the Peloponnese, BZ 43 
(1950), 301-327· H. Ahrweiler – Glykatzi, Une inscription méconnue sur ler Mélinges du 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 25

Πορφυρογέννητου, πιστεύεται ότι εγκαταστάθηκαν στις δυτικές υπώρειες 
του Ταϋγέτου23, καθώς και ότι διοικούνταν από δικό τους άρχοντα 
που, σύμφωνα με τον βιογράφο του οσίου Νίκωνος, έφερε τον τίτλο 
του δούκα των Εθνικών24. Ο ακριβής προσδιορισμός των γεωγραφικών 
ορίων της περιοχής αυτής δεν είναι εφικτός, αν και έχει προταθεί από 
τον Σωκράτη Κουγέα, βάσει των δεδομένων των διαθέσιμων πηγών και 
του τοπωνυμιακού αποθέματος της περιοχής, ότι πρόκειται για τη δυτική 
πλευρά της νότιας κορυφογραμμής του Ταϋγέτου που εκτείνεται προς τον 
Μεσσηνιακό κόλπο, περιλαμβάνοντας τα χωριά της σημερινής ΒΔ Μάνης 
και ίσως ακόμα και την περιοχή του Οιτύλου (Εικ. 3)25. Οι μεταγενέστερες 
πηγές μνημονεύουν τον γεωγραφικό αυτόν χώρο ως Δρούγγο/Δρόγγο ή 
Ζυγό των Μελιγκών, όπου οι Μελιγκοί κατοικούσαν απολαμβάνοντας 
συγκεκριμένα φορολογικά προνόμια υπό τη διοίκηση τοπικών αρχόντων 
που έφεραν συνήθως το αξίωμα του τζαουσίου ή τζάση26. Ας σημειωθεί, 

Taygète, BCH 86 (1962), 1-10· Ν. Οικονομίδης, Όψιμη ιεραποστολή στη Λακωνία, στο: 
Ο Μοναχισμός στην Πελοπόννησο 4ος-15ος αι., επ. επιμ. Β. Κόντη [ΙΒΕ/ΕΙΕ: Διεθνή 
Συμπόσια 14], Αθήνα 2004, 31-35· Φ. Μαλιγκουδησ, Σλάβοι στη Μεσαιωνική Ελλάδα, 
Θεσσαλονίκη 22013, 1-10, 121-129, 143, 174, 199-202· Δ. Κ. Τσουλκανακης, Το Βυζάντιο 
και οι Σλάβοι του ελλαδικού χώρου. Συμβολή στη Μεσαιωνική Ιστορία της Ελλάδας 
κατά την περίοδο 6ος – 10ος αι., Θεσσαλονίκη 2015, 145-147· M. Heslop, Villehardouin’s 
Castle of Grand Magne (Megali Maini). A re-assessment of the evidence for its location, στο: 
Crusading and Archaeology. Some Archaeological Approaches to the Crusades, εκδ. V. R. 
Shotten-Hallel & R. Weetch [Crusades – Subsidia 14], New York 2020, 186-190.

23. Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος, Πρὸς τὸν ἴδιον υἱὸν Ῥωμανὸν, έκδ. G. 
Moravcsik, R. Jenkins, Constantine Porphyrogenitus, De Administrando Imperio [CFHB I], 
Washington, D.C. 1967, κεφ. 50, στ. 16-21.

24. Βίος Νίκωνος, 114, στ. 3, 216, στ. 10. Πρβλ, επίσης, Οικονομίδης, Όψιμη 
ιεραποστολή στη Λακωνία, 32.

25. Κουγέας, Περί Μελιγκών, 7-8, 20-22. Για μία επικαιροποιημένη πρόταση 
χωροθέτησης της περιοχής όπου είχαν εγκατασταθεί οι Μελιγκοί, βλ. Heslop, 
Villehardouin’s castle, 186-190.

26. Κουγέας, Περί Μελιγκών, 6-10, όπου συνοπτική παράθεση αρκετών από αυτές 
τις πηγές. Για τη σημασία των όρων Δρούγγος/Δρόγγος και Ζυγός, βλ. Αγ. Παπαγεωργιου, 
Ο όρος δρούγγος κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο, στο: Aureus. Τόμος αφιερωμένος 
στον Καθηγητή Ευάγγελο Κ. Χρυσό, επιμ. Τ. Γ. Κολιασ – Κ. Γ. Πιτσακησ, Αθήνα 2014, 
663–671 και Κ. Αμαντοσ, Ζυγός, Ελληνικά 11 (1939), 272 αντίστοιχα. Όσον αφορά στο 
αξίωμα του τζαουσίου και την παρουσία τους στην υστεροβυζαντινή Πελοπόννησο, 
βλ. M. C. Bartusis, The Megala Allagia and the Tzaousios: Aspects of Provincial Military 



BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

26 	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

τέλος, ότι ο Παχυμέρης προσδιορίζει το παραλιακό τμήμα της περιοχής 
αυτής ως το περὶ τὴν Κινστέρναν θέμα, όταν απαριθμεί τα κάστρα που 
παραχωρήθηκαν από τον πρίγκιπα Γουλιέλμο Β΄ Βιλλεαρδουίνο στον 
αυτοκράτορα Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο προκειμένου να εξασφαλίσει την 
απελευθέρωσή του (1262), ύστερα από την αιχμαλωσία του από τους 
Βυζαντινούς μετά τη μάχη της Πελαγονίας (1259)27.

Η όποια προσπάθεια προσδιορισμού της εκκλησιαστικής οργάνωσης 
της ΒΔ Μάνης κατά τη μέση και ύστερη βυζαντινή περίοδο υποκύπτει 
στον πειρασμό των αυθαίρετων εικασιών και οριοθετήσεων, καθώς δεν 
διαθέτουμε τίποτα περισσότερο από μεμονωμένες, αποσπασματικές 
και κατά κανόνα ασαφείς μαρτυρίες. Είναι βάσιμο, παρ’ όλα αυτά, το 
ενδεχόμενο ότι ο γεωγραφικός αυτός χώρος υπαγόταν στην επισκοπή 
Μαΐνης τουλάχιστον κατά την περίοδο μέχρι και τη φραγκική κατάκτηση 
της Πελοποννήσου στις αρχές του 13ου αιώνα28. Το εκκλησιαστικό 
αυτό καθεστώς δεν είναι όμως βέβαιο ότι διατηρήθηκε και κατά την 

Organization in Late Byzantium, REB 47 (1989), 183-207 και B. Hendrickx, Allagion, 
Tzaousios et Prôtallagatôr dans le contexte moréote: quelques remarques”, REB 50 91992), 
207-217. Ειδικά όμως για το αξίωμα του τζαουσίου ή τζάση των Μελιγκών, βλ. Glykatzi-
Ahrweiler, Une mention meconnue, 1-10· A. Αβραμέα, Ο Τζάσις των Μελήγγων. Νέα 
ανάγνωση επιγραφών εξ Οιτύλου, Παρνασσὸς 16 (1974), 288-300.

27. Χρονικὸν Γεωργίου Παχυμέρη τοῦ πρωτεκδίκου καὶ δικαιοφύλακος, έκδ. A. 
Failler, V. Laurent, Georges Pachymèrès, Relations Historiques [CHFB, XXIV/1], τ. Α΄, 
Paris 1984, 123, στ. 22-26. Για την ταύτιση του αναφερόμενου από τον Παχυμέρη περί 
την Κινστέρνα θέματος με την περιοχή της ΒΔ Μάνης, βλ. N. Nicoloudis, The Theme of 
Kinsterna, στο: Porphyrogenita: Essays on the History and Literature of Byzantium and the 
Latin East in Honour of Julian Chrysostomides, εκδ. Ch. Dendrinos, J. Harris, Eir. Harvalia-
Crook & J. Herrin, Aldershot–Burlington 2003, 85-89. Όσον αφορά στον προσδιορισμό της 
διοικητικής περιφέρειας της Κινστέρνας ως θέματος, δηλαδή ως μίας μη χρησιμοποιούμενης 
από την κομνήνεια ήδη περίοδο διοικητικής μονάδας, και την αποσαφήνιση ότι πρόκειται 
για το παράλιο τμήμα του Ζυγού των Μελιγκών, βλ. S. Germanidou, Revisiting the “goods 
of Kisterna” in Mani, Southern Peloponnese. A Complicated yet captivating storyline, 
Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 4. Istoriya. Regionovedenie. 
Mezhdunarodnye otnosheniya, 28:6 (2023), 213-218.

28. Ηλ. Αναγνωστάκης, Οι επισκοπές και ο θρησκευτικός βίος στα όρια της νυν 
μητροπόλεως Μεσσηνίας έως το 1204, στο: Χριστιανική Μεσσηνία. Μνημεία και Ιστορία 
της Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας, επιμ. Π. Σαραντάκης, Αθήνα 2010, 114-116· Δ. Θ. 
Βαχαβιώλος, Όψεις της εκκλησιαστικής ιστορίας της βυζαντινής Μάνης (5ος αι.-15ος αι.), 
Λακωνικόν Ημερολόγιον 2018, 138.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

27Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ

παλαιολόγεια περίοδο, καθώς υπάρχουν μεμονωμένες ενδείξεις ότι 
συγκεκριμένα τμήματα της σημερινής Δυτικής Μάνης απολάμβαναν ένα 
ιδιαίτερο εκκλησιαστικό καθεστώς29. Έτσι, για παράδειγμα, δεν μπορεί 
να διαπιστωθεί αν κάποια τμήματα του ως άνω γεωγραφικού χώρου, που 
αναφέρονται ως πατριαρχικές εξαρχίες σε πατριαρχικό πιττάκιο της δ΄ 
εικοσιπενταετίας του 15ου αι., είχαν το ίδιο εκκλησιαστικό καθεστώς ήδη 
από την ύστερη βυζαντινή περίοδο30. Η σύγχυση αυτή επιτείνεται κατά 
την περίοδο μετά την Άλωση, οπότε παρατηρείται ένας πραγματικός 
κυκεώνας μικρών εκκλησιαστικών επαρχιών με συχνά μεταβαλλόμενο 
καθεστώς υπαγωγής, γεγονός που οπωσδήποτε δυσχεραίνει και 
οποιαδήποτε προσπάθεια προσδιορισμού της εκκλησιαστικής οργάνωσης 
της ευρύτερης περιοχής κατά την ύστερη βυζαντινή περίοδο31.

Ο προσδιορισμός του μητροπολίτη Ευγενίου ως μητροπολίτη 
Λακεδαιμονίας και Εθνικών έρχεται να περιπλέξει ακόμα πιο πολύ τη 
σχετική προβληματική, αφού οι διάφορες εκκλησιαστικές έδρες που 
ιδρύθηκαν κατά καιρούς στην ευρύτερη περιοχή της σημερινής Δυτικής 
Μάνης τελούσαν πάντοτε υπό τον μητροπολίτη Μονεμβασίας32. Η 
μητρόπολη Μονεμβασίας, που προέκυψε από την ανύψωση της ομώνυμης 
επισκοπής σε μητροπολιτική έδρα κάποια στιγμή κατά τη διάρκεια της α΄ 
πεντηκονταετίας του 13ου αιώνα, είχε εξ αρχής υπό την επικυριαρχία της 
τη μαρτυρούμενη ήδη από τις αρχές του 10ου αιώνα επισκοπή Μαΐνης, 
κάτι που ίσχυε καθ’ όλη τη διάρκεια της περιόδου μετά την Άλωση33. 

29. Βαχαβιώλος, Όψεις βυζαντινής Μάνης, 138-139.
30. Παΐζη – Αποστολοπούλου & Αποστολόπουλος, Επίσημα Κείμενα, αρ. 27, 192, στ. 

34-40, όπου οι περιοχές της Μεγάλης Μαΐνης και του Μεγάλου Ζυγού αναφέρονται ως 
πατριαρχικές εξαρχίες τόσο επί των ημερών του πατριάρχη Μαξίμου Γ΄ (άνοιξη 1476-3 
Απριλίου 1482) όσο και κατά τη γ΄ πατριαρχία του πατριάρχη Συμεώνος Α΄ (Απρίλιος 
1482-Φθινόπωρο 1486).

31. Για την εκκλησιαστική ιστορία, οργάνωση και γεωγραφία της Μάνης κατά την 
περίοδο μετά την Άλωση, βλ. Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 542-551.

32. Ας σημειωθεί ότι στα προνομιακά έγγραφα που εκδόθηκαν από τον Ανδρόνικο 
Β΄ (1282-1328) υπέρ της μητροπόλεως Μονεμβασίας και στα οποία καθορίζονται μεταξύ 
άλλων και τα όρια της μητροπόλεως δεν υπάρχει κάποια αναφορά στην περιοχή της 
Μάνης. Για τα έγγραφα αυτά, βλ. Χ. Καλλιγά, Η βυζαντινή Μονεμβασιά και οι πηγές της 
ιστορίας της, Αθήνα 2003, 287-316, όπου και η παλαιότερη βιβλιογραφία.

33. Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 544-545· Βαχαβιώλος, Όψεις βυζαντινής 
Μάνης, 137-138.



	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

28

Ομοίως υπό τον μητροπολίτη Μονεμβασίας τελούσε και η γνωστή από 
τον 17ο αιώνα επισκοπή Πλάτσης στη ΒΔ Μάνη, όταν αυτή βέβαια δεν 
αποτελούσε πατριαρχική εξαρχία34. Οι δε επισκοπές Ανδρούβιστας35, 
Μηλέας36 και Νίκλου37, που προέκυψαν από τη σταδιακή κατάτμηση της 
αρχικά πατριαρχικής εξαρχίας και μετέπειτα επισκοπής Πλάτσης κατά τη 
β΄ πεντηκονταετία του 17ου αιώνα, υπάγονταν ομοίως στον μητροπολίτη 
Μονεμβασίας38. Το ίδιο ισχύει, άλλωστε,  και για την ευρύτερη περιοχή της 
Καλαμάτας, που για κάποιο χρονικό διάστημα όμως είχε διατελέσει και 
αυτή πατριαρχική εξαρχία39. Είναι προφανές, επομένως, πως η περιοχή 
που προσδιοριζόταν ως χώρα των Εθνικών θα φάνταζε πιο λογικό να 
υπαγόταν, είτε άμεσα είτε έμμεσα, στον μητροπολίτη Μονεμβασίας παρά 
σε αυτόν της Λακεδαιμονίας.

34. Για την αρχικά πατριαρχική εξαρχία και μετέπειτα επισκοπή Πλάτζης, βλ. 
Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 547-548· Μ. Παΐζη-Αποστολοπούλου, Ο θεσμός 
της πατριαρχικής εξαρχίας, 14ος-19ος αιώνας [ΕΙΕ/ΚΒΕ: Θεσμοί και Ιδεολογία στη 
νεοελληνική κοινωνία, αρ. 54], Αθήνα 1995, 218-219.

35. Για την επισκοπή Ανδρούβιστας, βλ. Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 
547· Δ. Β. Βαγιακάκος, Η Αρδούβιστα – Ανδρούβιστα – Μεγάλη Χώρα της Έξω Μάνης, 
ΛΣ 13 (1996), 31-52· Μεγάλη Ορθόδοξη Χριστιανική Εγκυκλοπαίδεια, τ. 2, λήμμα 
Ανδρούβιστας επισκοπή (Δ. Θ. Βαχαβιώλος), 457.

36. Για την επισκοπή Μηλέας, βλ. Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 547.
37. Για την επισκοπή Νίκλου, βλ. Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 548.
38. Ας σημειωθεί, επίσης, ότι υπήρχε και μία ακόμα εκκλησιαστική αρχή στην 

περιοχή της σημερινής Μεσσηνιακής Μάνης που όμως δεν υπήχθη ποτέ στη δικαιοδοσία 
της μητροπόλεως Μονεμβασίας, καθώς πάντοτε τελούσε με τον έναν ή με τον άλλον τρόπο 
υπό τη δικαιοδοσία του Οικουμενικού Πατριαρχείου. Πρόκειται για την πατριαρχική 
εξαρχία, αργότερα αρχιεπισκοπή και στο τέλος μητρόπολη Ζαρνάτας ή Σταυροπηγίου. 
Για την εκκλησιαστική αυτή αρχή, βλ. Π. Ζερλέντης, Τάξις Ιεραρχική των εν Πελοποννήσω 
αγίων του Θεού Εκκλησιών. Η μητρόπολις Ζαρνάτας και αι εν Μάνη επισκοπαί, 
Ερμούπολη 1922· Σ. Β. Κουγέας, Συμβολαί εις την ιστορίαν και την τοπογραφίαν της ΒΔ 
Μάνης, Ελληνικά 6 (1933), 288-318· Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 546-547· 
Παΐζη-Αποστολοπούλου, Ο θεσμός της πατριαρχικής εξαρχίας, 161-164.

39. Για το εκκλησιαστικό καθεστώς της Καλαμάτας και τις κατά καιρούς 
μεταπτώσεις του, βλ. μητρ. Μεσσηνίας Χρυσ. Δασκαλάκης, Η Καλαμάτα ενοριακόν χωρίον 
της Μητροπόλεως Μονεμβασίας και έπειτα διάδοχος αυτής, Μεσσηνιακά Γράμματα 1 
(1956), 32-39· Γριτσόπουλος, Εκκλησία Πελοποννήσου, 369-373· Παΐζη-Αποστολοπούλου, 
Ο θεσμός της πατριαρχικής εξαρχίας, 176-177.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 29

Η μαρτυρία, επομένως, της εξεταζόμενης επιγραφής έρχεται σε 
αντίθεση με τις μέχρι στιγμής γνώσεις μας για την εκκλησιαστική 
οργάνωση της ΒΔ Μάνης. Το γεγονός αυτό είναι προφανές ότι 
συνδέεται με την ανασύσταση της εκκλησιαστικής διοίκησης στη Νότια 
Πελοπόννησο ύστερα από την ανάκτηση ορισμένων τμημάτων από τους 
Βυζαντινούς. Υπενθυμίζεται ότι οι φραγκικές αρχές είχαν σπεύσει αμέσως 
μετά την κατάκτηση της Πελοποννήσου στις αρχές του 13ου αιώνα να 
καταργήσουν τις ορθόδοξες εκκλησιαστικές αρχές και να υποχρεώσουν 
τον τοπικό κλήρο να ομολογήσει πίστη στην Αγία Έδρα, όπως άλλωστε 
έκαναν και σε κάθε περιοχή της πάλαι ποτέ Βυζαντινής Αυτοκρατορίας 
που κατακτούσαν40. Η ανάκτηση, όμως, κάποιων τμημάτων της 
Νότιας Πελοποννήσου από τους βυζαντινούς άνοιξε τον δρόμο για 
την επαναλειτουργία των κατά τόπους ορθόδοξων εκκλησιαστικών 
εδρών. Η πρώτη μητρόπολη που επαναδραστηριοποιήθηκε στη Νότια 
Πελοπόννησο μετά την ανάκτησή της από τους Βυζαντινούς φαίνεται 
ότι ήταν αυτή της Μονεμβασίας41. Η μητρόπολη αυτή είχε προκύψει 
από την προαγωγή της πάλαι ποτέ ομώνυμης επισκοπής, που τελούσε 
κατά τη μέση βυζαντινή περίοδο υπό τον μητροπολίτη Κορίνθου, σε 
μητροπολιτική έδρα κάποια στιγμή κατά τη διάρκεια του 13ου αιώνα. Η 
προαγωγή αυτή φαίνεται πιθανότερο ότι είχε συντελεστεί μάλλον από 
τις αυτοκρατορικές και εκκλησιαστικές αρχές της Αυτοκρατορίας της 
Νίκαιας λίγο πριν από τις αρχές της τρίτης δεκαετίας του 13ου αιώνα, 
σύμφωνα με την ερμηνεία ενός χωρίου επιστολής του Μιχαήλ Χωνιάτη 
από τον Καθηγητή Ηλία Γιαρένη42. Η άποψη ότι η νεοσύστατη μητρόπολη 

40. Για τις επιπτώσεις της Άλωσης του 1204 στον εκκλησιαστικό τομέα και τις συνθήκες 
κάτω από τις οποίες βρέθηκε η Ορθόδοξη Εκκλησία στις περιοχές που κατακτήθηκαν 
από τους στρατιώτες της Δ΄ Σταυροφορίας, βλ. ενδεικτικά Αγγ. Πανοπούλου, Οι συνέπειες 
της Σταυροφορίας στο εκκλησιαστικό πεδίο. Πνευματική δικαιοδοσία, επιρροές και 
ανατροπές, στο: Η Τέταρτη Σταυροφορία και ο Ελληνικός Κόσμος, επιστ. επιμ. Ν. Γ. 
Μοσχονάς [ΙΕΙΕ/ΙΒΕ: Το Βυζάντιο Σήμερα, 5], Αθήνα 2008, 343-364.

41. Για την ιστορία της μητροπόλεως Μονεμβασίας κατά τη β΄ πεντηκονταετία του 
13ου αιώνα, βλ.  Καλλιγά, Βυζαντινή Μονεμβασία, 280-285.

42. Ηλ. Α. Γιαρένης, Η Μονεμβασία και η αυτοκρατορία της Νίκαιας στην περίοδο 
μετά τη Δ΄ Σταυροφορία. Αντιλατινική δράση, Κέντρο και Περιφέρεια, στο: Πρακτικά 
Διεθνούς Συνεδρίου Η Πελοπόννησος μετά την Δ΄ Σταυροφορία του 1204, Αθήνα – 
Μυστράς 2007, 87-91. Ας σημειωθεί ότι οι παλαιότεροι ερευνητές θεωρούσαν ότι η 
επισκοπή Μονεμβασίας ανυψώθηκε σε μητροπολιτική έδρα αμέσως μετά την ανάκτηση 



30

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

είχε αναλάβει την εποπτεία του εκκλησιαστικού βίου τής υπό φραγκικής 
κατοχής Πελοποννήσου τουλάχιστον μέχρι και τη φραγκική κατάκτηση 
της Μονεμβασίας (1248) δεν φαίνεται να στερείται λογικής43. Δεν είναι 
πάντως τυχαίο το γεγονός ότι ένας εκ των επικεφαλής της, ο μητροπολίτης 
Γρηγόριος, παρουσιάζεται στο β΄ τμήμα του Χρονικού της Μονεμβασίας 
ως ο ιεράρχης εκείνος που εποπτεύει αρχικά την εκκλησιαστική ζωή 
όσων περιοχών είχαν ανακτηθεί με την ιδιότητα του εξάρχου πάσης 
Πελοποννήσου44. Με αυτή την ιδιότητα, σύμφωνα με το ως άνω τεκμήριο, 
μεριμνά για τον ορισμό των πρώτων εκκλησιαστικών αξιωματούχων 
της μητρόπολης Λακεδαιμονίας αμέσως μετά την επανίδρυσή της, αλλά 
και για τη χειροτονία ενός επισκόπου Αμυκλών, επισκοπικής έδρας που 
βρισκόταν υπό τη δικαιοδοσία του μητροπολίτη Λακεδαιμονίας κατά 
τη μέση βυζαντινή περίοδο45. Λίγο αργότερα, βέβαια, η πατριαρχική 
σύνοδος φρόντισε να εκλέξει κανονικό ποιμενάρχη για τη μητρόπολη 
Λακεδαιμονίας, καθώς κάτι τέτοιο ήταν απαραίτητο όχι μόνο για την 

τμημάτων τής υπό λατινικής κυριαρχίας Πελοποννήσου από τους Βυζαντινούς (1262), με 
βάση τα δεδομένα ενός σημειώματος της λεγόμενης Notitia του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 
(V. Laurent, La liste episcopale du synodicon de Monembasie, EO 32 (1933), 146-147· St. 
Binon, L’histoire et la légende de deux chrysobulles d’Andronic II en faveur de Monembasie. 
Macaire ou Phrantzès?, EO 37 (1938) 277-278). Αντίθετα, η Χάρις Καλλιγά είχε υποστηρίξει 
ότι το γεγονός αυτό συνέβη επί των ημερών του αυτοκράτορα Μανουήλ Α΄ Κομνηνού 
(1143-1180), κάτι όμως που δεν φαίνεται να επιβεβαιώνεται από τα διαθέσιμα στοιχεία 
(Καλλιγά, Βυζαντινή Μονεμβασία, 277-278).

43. Ι. Λεοντιάδης, Οι μητροπολίτες Λακεδαιμονίας κατά τον ΙΓ΄ και ΙΔ΄ αιώνα, 
Βυζαντιναί Μελέται 4 (1992), 388-389.

44. Ν. Βέης, Το “Περί της κτήσεως της Μονεμβασίας” χρονικόν: αι πηγαί και η ιστορική 
σημαντικότης αυτού, Βυζαντίς 1 (1909), 68. Για το τμήμα του Χρονικού της Μονεμβασίας, 
βλ. Αγ. Βασιλικοπούλου, Το Χρονικόν της Πελοποννήσου, Πελοποννησιακά 30:1 (2011), 
419-432. Ας σημειωθεί ότι ο μητροπολίτης Μονεμβασίας Γρηγόριος αναφέρεται με την 
ιδιότητα του εξάρχου πάσης Πελοποννήσου επιπλέον και στην κτητορική επιγραφή 
του ναού του αγίου Γεωργίου στα Μαυριάνικα των Κυθήρων (Μ. Χατζηδάκης – Ιωάννα 
Μπίθα, Ευρετήριο βυζαντινών τοιχογραφιών Ελλάδος. 1. Κύθηρα [Ακαδημία Αθηνών: 
Κέντρο Έρευνας της Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Τέχνης] Αθήνα 1997, 140-141· 
V. Foskolou, “In the Reign of the Emperor of Rome…”: Donor Inscriptions and Political 
Ideology in the Time of Michael VIII Paleologos, ΔΧΑΕ περ. Δ΄, 27 (2006), 457). Για την 
απόδοση του τίτλου του εξάρχου πάσης Πελοποννήσου στον μητροπολίτη Μονεμβασίας, 
βλ. επίσης Γυφτοπούλου, Μητρόπολη/εξαρχία πάσης Πελοποννήσου, 254-256.

45. Βέης, Το “Περί της κτήσεως της Μονεμβασίας” χρονικόν, 68.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 31

εδραίωση της Ορθοδοξίας στην περιοχή αλλά και για την παγίωση της 
βυζαντινής κυριαρχίας. Με βάση τα δεδομένα ενός επιστολικού τεκμηρίου 
της α΄ πεντηκονταετίας του 15ου αιώνα πιστεύεται ότι η χειροτονία του 
πρώτου μητροπολίτη Λακεδαιμονίας μετά την ανάκτηση της περιοχής 
από τους Βυζαντινούς, ο οποίος ταυτίζεται με τον εικονιζόμενο στο 
διακονικό του Αγ. Δημητρίου μητροπολίτη Ευγένιο, είχε συντελεστεί το 
αργότερο γύρω στα τέλη του 126646.

Ο μητροπολίτης Ευγένιος εγκαταστάθηκε άμεσα στον υπό 
διαμόρφωση τότε οικισμό του Μυστρά, ώστε να είναι υπό την 
προστασία της βυζαντινής φρουράς του κάστρου, αφού ακόμα και η 
πόλη της Λακεδαιμονίας παρέμενε υπό φραγκική κυριαρχία. Οι Φράγκοι 
υπολογίζεται με βάση τα δεδομένα του Χρονικού του Μορέως ότι 
εγκατέλειψαν λίγο μετά τη μάχη στο Μακρυπλάγι (1264) την κοιλάδα του 
Ευρώτα47. Αυτό συνεπάγεται ότι ο μητροπολίτης Ευγένιος είχε αρχικά υπό 
την ποιμαντική του μέριμνα ουσιαστικά μόνο τον υπό διαμόρφωση τότε 
οικισμό του Μυστρά, κάτι που προφανώς έθετε ζητήματα βιωσιμότητας 
της μητροπόλεως και μάλιστα σε μία τόσο κρίσιμη στιγμή. Είναι εύλογο, 
λοιπόν, να υποθέσουμε ότι οι αυτοκρατορικές και πατριαρχικές αρχές θα 
επέλεξαν να ενισχύσουν την επανιδρυθείσα μητρόπολη επεκτείνοντας, 
ενδεχομένως μόνο προσωρινά, τα δικαιοδοτικά όριά της. Κάτι τέτοιο 
όμως μπορούσε να γίνει μόνο με την υπαγωγή κάποιας από τις περιοχές 
που είχαν ήδη τεθεί υπό βυζαντινό έλεγχο. Η αναγκαία αυτή επέκταση 

46. Λεοντιάδης, Οι μητροπολίτες Λακεδαιμονίας, 388-389.
47. Είναι γνωστό από το Χρονικόν του Μορέως ότι ο Γουλιέλμος Β΄ επιχειρεί 

αμέσως μετά τη μεγάλη του νίκη στο Μακρυπλάγι (1264) να ανακαταλάβει τον Μυστρά. 
Τα φραγκικά στρατεύματα, ωστόσο, όταν φτάνουν εκεί, βρίσκουν τη μεσαιωνική 
Λακεδαιμονία εγκαταλελειμμένη από τον πληθυσμό της, καθώς έχει αναζητήσει καταφύγιο 
στο πλησιόχωρο κάστρο του Μυστρά. Επιχειρούν τότε να εγκαταστήσουν νέους 
κατοίκους στην πόλη, προκειμένου να την επανιδρύσουν, και μετά από μια αποτυχημένη 
επίθεση εναντίον του Μυστρά, λεηλατούν τις περιοχές του Έλους, των Βατίκων και της 
Μονεμβασίας και αποσύρονται πίσω στο πριγκιπάτο [Livre de la conqueste de la princée 
de la Morée, Chronique de Morée (1204-1305), εκδ. J. Longnon, Paris 1911, § 385-38· Τὸ 
Χρονικὸν τοῦ Μορέως, εκδ. Π. Κολονάρος, Ἀθῆναι 1940, στ. 5591-5639]. Η προσπάθεια 
ανασύστασης της πόλης της Λακεδαιμονίας από τους Φράγκους δεν φαίνεται να έχει 
επιτυχία, γεγονός που τους υποχρεώνει σύντομα μετά τα προαναφερθέντα γεγονότα να 
εγκαταλείψουν την κοιλάδα του άνω ρου του Ευρώτα (Περδικούλιας, Τα χρυσόβουλλα 
του Νοτιοδυτικού Παρεκκλησίου, 82-83).



BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ32

των δικαιοδοτικών ορίων της μητροπόλεως Λακεδαιμονίας δεν θα 
μπορούσε παρά να γίνει μόνο προς το περί την Κινστέρναν θέμα, που 
σύμφωνα με τον Παχυμέρη είχε περάσει υπό βυζαντινό έλεγχο, καθώς 
μία τέτοια επέκταση ανταποκρινόταν αφ’ ενός σε γεωγραφικά κριτήρια, 
μιας και συγκεκριμένα μονοπάτια του Ταϋγέτου εξασφάλιζαν εύκολη 
διασύνδεση και επικοινωνία με το κάστρο του Μυστρά, και αφ’ ετέρου 
ελαχιστοποιούσε κατά το δυνατόν τις όποιες αντιδράσεις της μητρόπολης 
Μονεμβασίας. Η τελευταία δεν θα συνηγορούσε εύκολα στην έστω 
και πρόσκαιρη επέκταση των δικαιοδοτικών ορίων της μητροπόλεως 
Λακεδαιμονίας στη χερσόνησο του Μαλέα, καθώς υπαγόταν απευθείας 
σε αυτή, αλλά ούτε και στην απώλεια της επικυριαρχίας της επί των 
επισκοπών Έλους και Μαΐνης. Θα φαινόταν, αντιθέτως, πιθανότερο ότι 
θα ανεχόταν την υπαγωγή μίας συγκεκριμένης και μόνο πληθυσμιακής 
ομάδας, παρά ενός έστω και απομακρυσμένου τμήματος μίας εκ των 
ως άνω επισκοπών της, στη Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, εξαιτίας των 
ιδιαζόντων επικρατουσών τότε συνθηκών, ειδικά αν κάτι τέτοιο είχε 
προσωρινό χαρακτήρα.

Είναι γνωστό, βέβαια, ότι οι θρησκευτικοί θεσμοί λειτουργούσαν 
συχνά τότε εντός του πλαισίου της πολιτικής διοίκησης, καθιστάμενοι 
έτσι συχνά ως παράγοντες ελέγχου αλλά και εξασφάλισης της κοινωνικής 
συνοχής. Κάτι τέτοιο μαρτυρείται με πολλούς τρόπους ότι συνέβαινε 
και στα χρόνια του Βυζαντίου ακόμη και σε περιοχές γεωγραφικά 
και πολιτισμικά απομονωμένες48. Υπό το πρίσμα αυτό είναι αρκετά 
ελκυστικό να υποθέσουμε ότι η εκκλησιαστική υπαγωγή των σλαβογενών 
κατοίκων της ΒΔ Μάνης στη μητρόπολη Λακεδαιμονίας δεν αποτελούσε 
απότοκο απλά ενός αναγκαίου εκ των πραγμάτων επανασχεδιασμού της 
εκκλησιαστικής οργάνωσης της Νότιας Πελοποννήσου, αλλά επιπλέον 
υποκρύπτει και πολιτικά κίνητρα. Τα κίνητρα αυτά θα πρέπει σε αυτή 
την περίπτωση να αναζητηθούν στην αναγκαιότητα διασφάλισης ακόμα 
και με πνευματικούς όρους της υποταγής των σλαβικών φυλών του 
Ταϋγέτου στον αυτοκράτορα Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο. Οι αυτοκρατορικοί 
αξιωματούχοι έσπευσαν αμέσως μετά την αποβίβασή τους στην 
Πελοπόννησο να εκχωρήσουν σημαντικές ευεργεσίες και προνόμια εκ 

48. Για το συγκεκριμένο ζήτημα, βλ. μεταξύ άλλων, G. Dagron, Emperor and Priest. 
The Imperial Office in Byzantium, μετ. J. Birrell, Cambridge, 2003, 282 κ.εξ.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 33

μέρους του αυτοκράτορα Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου, μεταξύ άλλων, και 
στους σλαβογενείς κατοίκους της Δυτικής Μάνης, που έτσι κι αλλιώς 
απολάμβαναν ήδη αντίστοιχα προνόμια με τα οποία είχαν ευεργετηθεί 
από τους Φράγκους49. Η χορήγηση ποικίλων ευεργεσιών και προνομίων 
εκ μέρους των αυτοκρατορικών αρχών συνέβαλε αποφασιστικά στον 
προσεταιρισμό τους, καθώς έσπευσαν να πολεμήσουν στο πλευρό των 
αυτοκρατορικών στρατευμάτων εναντίον του Φράγκου πρίγκιπα από 
τους πρώτους κιόλας μήνες της βυζαντινής επιχείρησης ανάκτησης της 
Πελοποννήσου50. Οι Σλάβοι, ωστόσο, δεν διέκοψαν τις σχέσεις τους 
με τους Φράγκους, όπως γίνεται φανερό κυρίως από μεμονωμένες 
αποσπασματικές μαρτυρίες. Έτσι, πέρα από το γεγονός ότι κάποιος 
Σπανής, γόνος επιφανούς αρχοντικής σλαβογενούς οικογένειας της 
Κινστέρνας στη ΒΔ Μάνη, συνέδραμε το 1296 με στρατιωτικές δυνάμεις 
τον πρίγκιπα της Αχαΐας Φλωρέντιο του Αινώ, για να ανακαταλάβει 
το φρούριο του Αγίου Γεωργίου Σκόρτων από τους Βυζαντινούς51, 
τεκμηριώνεται από ευάριθμα αρχειακά τεκμήρια ότι διαπρεπείς Φράγκοι 
αξιωματούχοι συνέχισαν να διατηρούν γαιοκτησίες στην περιοχή μέχρι 

49. Π. Σταμ. Κατσαφάδος, Τα Κάστρα της Μαΐνης, Αθήνα 1992, 184-186. Για την 
εφαρμογή της πρακτικής αυτής στην Πελοπόννησο εκ μέρους των απεσταλμένων του 
Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου, βλ. Δ. Κ. Αγορίτσας, Ἐπεστράφητε πρός με καί ἐπιστραφήσομαι 
πρός ὑμᾶς. Ο ρόλος των αυτοκρατορικών δωρεών στην Πελοπόννησο κατά την πρώιμη 
Παλαιολόγεια περίοδο: μία πρώτη προσέγγιση, Δωδώνη: Ιστορία – Αρχαιολογία 43-44 
(2017), 207-226. Όσον αφορά στα προνόμια με τα οποία οι σλαβογενείς κάτοικοι του 
Δυτικού Ταϋγέτου είχαν ευεργετηθεί από τους Φράγκους, πιστεύεται ότι απολάμβαναν 
από τα μέσα περίπου του 13ου αιώνα καθεστώς απαλλαγμένων ανθρώπων (hominess 
incosati ή απλώς incosati) έναντι της υποχρέωσης παροχής «τίμιας υπηρεσίας» (servicio 
honesto) στον φεουδάρχη τους, πραγματικής ή εξαγορασμένης, σε αναγνώριση προφανώς 
της υποτέλειάς τους σε αυτόν. Αντίστοιχα, προφανώς, προνόμια θα τους παραχωρήθηκαν 
στη συνέχεια από τους εκπροσώπους του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου. Για τα προνόμια των 
σλαβογενών κατοίκων του Δυτικού Ταϋγέτου κατά τη διάρκεια της φραγκοκρατίας και 
των πρώτων Παλαιολόγων, βλ. Κ. Δ. Παπακοσμά, Η αγροτική ζωή στην Πελοπόννησο 
κατά την ύστερη βυζαντινή εποχή (κοινωνικο-οικονομικά στοιχεία για τους 13ο-15ο 
αι.), αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, Αθήνα 2010, 297-299.

50. Κατσαφάδος, Κάστρα Μαΐνης, 184-186.
51. Livre de la conqueste de la princée de l’Amorée. Chronique de Morée (1204-1305), 

εκδ. J. Longnon, Paris 1911, 327, § 823.



	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

34

και λίγα χρόνια πριν από τα μέσα του 14ου αιώνα52. Το γεγονός αυτό έχει 
οδηγήσει αρκετούς ερευνητές να υποστηρίξουν ότι οι σλαβογενείς της 
περιοχής συμπεριφέρονταν περισσότερο ως μισθοφόροι που πουλούσαν 
την υπακοή και τη συνδρομή τους σ’ αυτόν που κατά περίπτωση 
προσέφερε περισσότερα, παρά ως πειθήνιοι υπήκοοι του Αυτοκράτορα53.

Θα μπορούσε, επομένως, κάποιος να σκεφτεί ότι η μεταβολή 
του εκκλησιαστικού καθεστώτος της ΒΔ Μάνης δεν αποκλείεται να 
αποσκοπούσε επιπλέον και στον προπαγανδισμό της αυτοκρατορικής 
επικυριαρχίας επί των απρόβλεπτων αλλά πλήρως εκχριστιανισμένων 
τουλάχιστον από τον 10ο αιώνα σλαβογενών κατοίκων της περιοχής. 
Ο τίτλος, δηλαδή, του μητροπολίτη Ευγενίου, που διακηρύσσει τη νέα 
εκκλησιαστική υπαγωγή των σλαβογενών κατοίκων της ΒΔ Μάνης, 
θα μπορούσε να συμβάλει καθοριστικά στην εμπέδωση όχι μόνο 
της νέας εκκλησιαστικής υπαγωγής, αλλά κυρίως της νέας πολιτικής 
πραγματικότητας που διαμορφωνόταν πλέον στον χώρο της Νότιας 
Πελοποννήσου. Οι σλαβογενείς κάτοικοι της ΒΔ Μάνης υπάγονται 
πλέον στον μητροπολίτη Λακεδαιμονίας ύστερα από απόφαση του 
αυτοκράτορα Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου, ο οποίος αφ’ ενός έχει κατορθώσει 
πλέον να ανακτήσει ένα μεγάλο τμήμα της Νότιας Πελοποννήσου από 
τους Φράγκους και αφ’ ετέρου τους έχει προσεταιριστεί με ποικίλες 
αυτοκρατορικές χορηγίες. Μία τέτοια ερμηνεία έχει οπωσδήποτε και 
αμφίδρομη ανάγνωση, αφού κατ’ επέκταση και οι σλαβογενείς κάτοικοι 
της ΒΔ Μάνης επιβεβαίωναν με αυτόν τον τρόπο την υπαγωγή τους στον 
Αυτοκράτορα μέσω των εκκλησιαστικών οργάνων του. Έτσι, λοιπόν, 
φαίνεται αρκετά ελκυστικό να σκεφτούμε μήπως η νέα εκκλησιαστική 
υπαγωγή των σλαβογενών κατοίκων της ΒΔ Μάνης απορρέει τελικά από 
τα προνόμια με τα οποία ευεργετήθηκαν οι σλαβογενείς κάτοικοι του 
Ζυγού των Μελιγκών από τον αυτοκράτορα Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο, 
προκειμένου να προσχωρήσουν στη βυζαντινή πλευρά. Η εκκλησιαστική 
υπαγωγή, δηλαδή, χρησιμοποιείται εν προκειμένω για να διακηρύξει και 
μάλιστα αμφίδρομα την αυτοκρατορική επικυριαρχία επί των κατοίκων 
της ΒΔ Μάνης.

52. J. Longnon ‒ P. Topping, Documents sur le Régime des terres dans la principauté de 
Morée au XIV siècle, Paris 1969, αρ. Ι, 19-23. 

53. Κατσαφάδος, Κάστρα Μαΐνης, 184-186, 191.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 35

Η προτεινόμενη ανωτέρω υπαγωγή των σλαβικής καταγωγής 
κατοίκων της Δυτικής Μάνης στον μητροπολίτη Ευγένιο δεν φαίνεται 
να διήρκησε για μεγάλο χρονικό διάστημα, αφού κανένας από τους 
διαδόχους του δεν φέρει την προσθήκη αυτή στον τίτλο του54. Δεν 
είναι γνωστό, βέβαια, αν η περιοχή επέστρεψε τότε στη δικαιοδοσία 
της επισκοπής Μαΐνης, όπως πιθανολογείται ότι συνέβαινε κατά τη 
μέση βυζαντινή περίοδο. Αυτό όμως που πρέπει να θεωρηθεί ως βέβαιο 
είναι ότι η περιοχή βρέθηκε είτε έμμεσα είτε άμεσα υπό τη δικαιοδοσία 
του μητροπολίτη Μονεμβασίας. Σε αυτό συνηγορεί και το γεγονός ότι 
εικονογραφικά θέματα που συνδέονται με τις εκκλησιαστικές αρχές της 
Μονεμβασίας κυριαρχούν στη ζωγραφική διακόσμηση αρκετών ναών της 
ευρύτερης περιοχής που χρονολογούνται κατά τα παλαιολόγεια χρόνια. Ο 
εικονογραφικός διάκοσμος, για παράδειγμα, αρκετών ναών της Μεγάλης 
Καστάνιας, ενός εκ των πιο σημαντικών οικισμών που βρίσκονταν εντός 
των ορίων του Ζυγού των Μελιγκών, περιλαμβάνει ορισμένα θέματα που 
υποδεικνύουν με σαφήνεια τις καλλιτεχνικές, πολιτιστικές και πιθανόν 
ακόμα και εκκλησιαστικές διασυνδέσεις της περιοχής με τη Μονεμβασία55. 
Το σημαντικότερο από τα εικονογραφικά αυτά θέματα είναι χωρίς 
αμφιβολία αυτό του Ελκομένου Χριστού που απαντά στον ναό του Αγ. 
Νικολάου της Μαρούλαινας (τέλη 13ου αι.) και ίσως και σε αυτόν του 
Αγ. Ιωάννη του Προδρόμου (13ος αι.)56. Το εικονογραφικό αυτό θέμα, το 
οποίο θεωρείται ότι αναπαράγει το παλλάδιο της Μονεμβασίας, απαντά 
αρκετά συχνά σε ναούς περιοχών του νότιου πελοποννησιακού χώρου 
που διατηρούν πολιτισμικούς δεσμούς με αυτή, γεγονός που υποδεικνύει 
ότι κατέχει ιδιαίτερο νόημα και σημασία για την τοπική κοινωνία και 

54. Βαχαβιώλος, Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, 136, 185-186.
55. M. Kappas, Approaching Monemvasia and Mystras from the Outside: The View 

from Kastania, στο: Viewing Greece: Cultural and Political Agency in the Medieval and 
Early Modern Mediterranean, εκδ. S. E. J. Gerstel, Turnhout 2016, 156-160.

56. Kappas, Approaching from Kastania, 160. Για το εικονογραφικό θέμα του 
Ελκομένου, βλ. Ανδρ. Κατσελάκη, Ο Χριστός Ελκόμενος επί σταυρού. Εικονογραφία και 
τυπολογία της παράστασης στη βυζαντινή τέχνη (4ος αι.-15ος αι.), ΔΧΑΕ περ. Δ΄, 19 
(1996-1997), 167-200· Τζ. Παπαγεωργίου, Η τοιχογραφία του Ελκομένου Χριστου στο ναό 
της Ζωοδόχου Πηγής στο κάστρο Γερακίου Λακωνίας, Πελοποννησιακά 30: 1 (2011), 
467-498.



	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

36

ίσως αποτελεί ακόμα και ένδειξη για την εκκλησιαστική υπαγωγή των 
περιοχών αυτών στη Μονεμβασία57.

Παρ’ όλα αυτά στο εικονογραφικό πρόγραμμα ενός τουλάχιστον 
ναού της ΒΔ Μάνης, αυτού του Αγ. Πέτρου στην Καστάνια (δ΄ τέταρτο 
του 14ου αι.), παρατηρούνται εικονογραφικά θέματα που θα μπορούσαν 
να ερμηνευτούν ως αδιαμφισβήτητες μαρτυρίες για τις σχέσεις της 
περιοχής αυτής με τον Μυστρά και κατ’ επέκταση με τη μητρόπολη 
Λακεδαιμονίας58. Το εικονογραφικό πρόγραμμα, συγκεκριμένα, του ιερού 
βήματος του ναού περιλαμβάνει, μεταξύ άλλων, την απεικόνιση δύο οσίων 
που συνδέονται στενά με την εκκλησιαστική έδρα της Λακεδαιμονίας, 
τον όσιο Θεόκλητο, επίσκοπο Λακεδαιμονίας, και τον όσιο Νίκωνα τον 
Μετανοείτε, οι οποίοι εικονίζονται στο ανατολικό και στο δυτικό τμήμα 
αντίστοιχα του εσωραχίου του τόξου επικοινωνίας προς την πρόθεση59. 
Η απεικόνιση των δύο αυτών οσίων υποδηλώνουν όχι μόνο τον βαθμό 
αποδοχής τους στη συλλογική μνήμη, αλλά κυρίως τη σημασία τους για 
την τοπική κοινωνία κατά τη συγκεκριμένη χρονική στιγμή60. Αυτό ισχύει 
περισσότερο για τον όσιο Θεόκλητο, έναν μάλλον ολότελα λησμονημένο 
επίσκοπο Λακεδαιμονίας, του οποίου η λατρευτική τιμή αναβιώνει κατά 
τη διάρκεια του 14ου αιώνα61. Αν και η αναβίωση αυτή έχει συνδεθεί με 

57. Β. Φώσκολου, Αναζητώντας την εικόνα του Ελκομένου της Μονεμβασίας. Το 
χαμένο παλλάδιο της πόλης και η επίδρασή του στα υστεροβυζαντινά μνημεία του 
νότιου ελλαδικού χώρου, ΒyzSym 14 (2001), 235, 243-245· S.E.J. Gerstel, Mapping the 
Boundaries of Church and Village, Ecclesiastical and Rural Landscapes in the Late Byzantine 
Peloponnese, στο: Viewing the Morea, Land and People in the Late Medieval Peloponnese, 
επιμ. S.E.J. Gerstel, Washington D.C. 2013, 363-364. Για έναν τελείως πρόχειρο και εκ 
των πραγμάτων ελλιπή κατάλογο των ναών του νότιου πελοποννησιακού χώρου όπου 
απαντά το θέμα του Ελκομένου, βλ. Παπαγεωργίου, Η τοιχογραφία του Ελκομένου, ό.π. 
(υποσημ. 56), 474-475.

58. Kappas, Approaching from Kastania, 165, 179. Για τον συγκεκριμένο ναό, τον 
εικονογραφικό του διάκοσμο και τη χρονολόγησή του, βλ. N. B. Δρανδάκης, Έρευναι εις 
την Μεσσηνιακήν Μάνην, ΠΑΕ 1976, 213-222· Kappas, Approaching from Kastania, 165-
179· S. Kalopissi-Verti, Stylistic Trends in the Palaeologan Painted Churches of the Mani, 
Peloponnese, στο: Drevne-russkoe iskusstvo: Vizantija i drevnjaja Rus’; k 100-letiju Andreja 
Nikolaevica Grabara (1896-1990), εκδ. A. Batalov, Sankt Peterburg 1999, 200-203.

59. Kappas, Approaching from Kastania, 169-172.
60. Kappas, Approaching from Kastania, 169-172.
61. Για τον όσιο Θεόκλητο, επίσκοπο Λακεδαιμονίας, και τα προβλήματα γύρω από 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 37

την αναγκαιότητα ενίσχυσης της δογματικής ταυτότητας των κατοίκων 
των ανακτημένων περιοχών που είχαν δοκιμαστεί από τη θρησκευτική 
προπαγάνδα των Φράγκων62, ωστόσο δεν παύει να αποτελεί εν 
προκειμένω και μία πολύτιμη μαρτυρία για τους ιδιαίτερους δεσμούς που 
αναπτύσσονται μεταξύ της ευρύτερης περιοχής της Καστάνιας και του 
Μυστρά επί των ημερών του Μανουήλ Κατακουζηνού, πρώτου δεσπότη 
του Μυστρά (1348-1380)63. Για αυτό τον λόγο, άλλωστε, η απεικόνισή 
του στον συγκεκριμένο ναό έχει ερμηνευτεί ακόμα και ως ενδεχόμενη 
μαρτυρία για την υπαγωγή του οικισμού στη μητρόπολη Λακεδαιμονίας64.

Είναι, ωστόσο, αρκετά επισφαλές να υποστηρίξουμε ότι η περιοχή 
της ΒΔ Μάνης ή έστω ένα τμήμα της υπήχθη επί των ημερών του 
Μανουήλ Καντακουζηνού στον μητροπολίτη Λακεδαιμονίας με βάση 
την ύπαρξη τέτοιων εικονογραφικών θεμάτων σε έναν και μόνο ναό της 
συγκεκριμένης περιοχής. Είναι πιθανότερο, λοιπόν, να δηλώνουν την 
πρόθεση των κατοίκων να ενισχύσουν τις σχέσεις τους με τον Μανουήλ 
Καντακουζηνό σε τέτοιο βαθμό που ίσως στόχευαν ακόμα και στη 
μεταβολή της εκκλησιαστικής τους υπαγωγής. Η πρόθεση αυτή, ωστόσο, 
εκφράζεται σε μία περίοδο κατά την οποία η μητρόπολη Λακεδαιμονίας 
επιδιώκει με σθένος να επεκτείνει την περιοχή δικαιοδοσίας της, ερχόμενη 
μάλιστα σε αντιπαράθεση με όμορες μητροπολιτικές έδρες. Είναι γνωστό, 
για παράδειγμα, ότι η μητρόπολη Λακεδαιμονίας συγκρουόταν με τη 
μητρόπολη Μονεμβασίας για την υπαγωγή οικισμών που βρίσκονταν 
στα όρια των δύο εκκλησιαστικών εδρών, γεγονός που υποχρέωσε 
τον αυτοκράτορα Ιωάννη Καντακουζηνό να διευθετήσει το ζήτημα 
υπέρ της μητροπόλεως Μονεμβασίας με χρυσόβουλο που απολύθηκε 
μάλλον τον Οκτώβριο του 135365. Λίγο αργότερα, επίσης, μητροπολίτες 

τη διάδοση της λατρευτικής του τιμής, βλ. Ά. Λαμπροπούλου, Από τη λήθη στη μνήμη: 
Η λατρεία του αγίου Θεοκλήτου επισκόπου Λακεδαιμονίας (9ος αι.), στο: Πρακτικά 
του Λακωνικού Πνευματικού Συμποσίου 2008 (Γύθειον, 17-19 Οκτωβρίου 2008) 
[Πελοποννησιακά: Παράρτημα 30], Αθήναι 2013, 103-120, όπου και η παλαιότερη 
βιβλιογραφία.

62. Λαμπροπούλου, Από τη λήθη στη μνήμη, 114-116.
63. Kappas, Approaching from Kastania, 169-172, 179.
64. Kappas, Approaching from Kastania, 162-179.
65. I. R. Medvedev, Pozdine kopi vizantijskish dokumentov v sobranij Biblioteki 

Akademij Nauk CCCP, VV 32 (1971), 227-228. Ας σημειωθεί ότι η γνησιότητα του 



	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

38

Λακεδαιμονίας διεκδίκησαν επίμονα την επισκοπή Βελιγόστιδος, που για 
ένα τουλάχιστον χρονικό διάστημα φαίνεται ότι τέθηκε τελικά υπό την 
επικυριαρχία τους66. Είναι φανερό, επομένως, ότι τα εικονογραφικά αυτά 
θέματα, αν δεν αποκαλύπτουν πράγματι μία έστω βραχύχρονη μεταβολή 
της εκκλησιαστικής υπαγωγής της ΒΔ Μάνης, αποτυπώνουν οπωσδήποτε 
την πρόθεση των κατοίκων της περιοχής να συμβεί κάτι τέτοιο, κάτι όμως 
που φαντάζει αδύνατο να μην αξιοποιήθηκε από τους τότε επικεφαλής 
της μητροπόλεως Λακεδαιμονίας, ειδικά αν υπήρχε προηγούμενο.

Είναι πάντως άγνωστο μέχρι πότε η περιοχή της ΒΔ Μάνης συνέχισε 
να υπάγεται στον Μητροπολίτη Μονεμβασίας, δεδομένου ότι η περιοχή 
εξελίσσεται σε άγνωστη στιγμή σε πατριαρχική εξαρχία, αυτή του 
Μεγάλου Ζυγού, που μαρτυρείται τουλάχιστον επί των ημερών του 
πατριάρχη Μαξίμου Γ΄ (1476-1482)67. Δεν είναι δυνατόν, βέβαια, ούτε καν 
να διατυπώσουμε εικασίες για το πότε ακριβώς η συγκεκριμένη εξαρχία 
ιδρύθηκε. Είναι, ωστόσο, γνωστό ότι ένας τουλάχιστον μητροπολίτης 
Λακεδαιμονίας διεκδίκησε και κατόρθωσε να θέσει υπό την ποιμαντική 
του επικυριαρχία την περιοχή της ΒΔ Μάνης κατά τη διάρκεια της δ΄ 
εικοσιπενταετίας του 15ου αι. Πρόκειται για έναν άδηλο μητροπολίτη 
Λακεδαιμονίας68 που ανέλαβε ύστερα από σχετική συνοδική απόφαση 
τον διαχειριστικό έλεγχο των πατριαρχικών εξαρχιών Μεγάλης Μάνης 
και Μεγάλου Ζυγού κατά τη διάρκεια της γ΄ πατριαρχίας του Συμεώνος 
Α΄ (Απρίλιος 1482-φθινόπωρο 1486), χωρίς ωστόσο να είναι γνωστό αν 
αυτό συνεπαγόταν και κατάργηση του εξαρχικού καθεστώτος τους69. 

συγκεκριμένου σιγιλλίου είχε παλαιότερα αμφισβητηθεί, κάτι που πλέον δεν γίνεται 
αποδεκτό χάρη στη σχετική επιχειρηματολογία που αναπτύχθηκε από την αείμνηστη  
Χ. Καλλιγά (Καλλιγα, Βυζαντινή Μονεμβασία, 320-326).

66. Για το ζήτημα της προσωρινής (;) υπαγωγής της επισκοπής Βελιγόστιδος στον 
μητροπολίτη Λακεδαιμονίας, βλ. Βαχαβιώλος, Μητρόπολη Λακεδαιμονίας, 333-337.

67. Παΐζη-Αποστολοπουλου & Αποστολοπουλος, Επίσημα Κείμενα, αρ. 27, 192, στ. 
34-40. Για τη συγκεκριμένη πατριαρχική εξαρχία, βλ. Παΐζη-Αποστολοπουλου, Ο θεσμός 
της πατριαρχικής εξαρχία, 197-198.

68. Κατά πάσα πιθανότητα πρόκειται για τον άγνωστο από αλλού μητροπολίτη 
Λακεδαιμονίας Γεράσιμο ο οποίος υπογράφει την απόφαση της πανορθόδοξης συνόδου 
που συνήλθε στην Κωνσταντινούπολη μεταξύ Σεπτεμβρίου 1483 και Αυγούστου 1484 
προς ανατροπή όσων αποφασίστηκαν στη Σύνοδο της Φερράρας – Φλωρεντίας (Παΐζη-
Αποστολοπούλου & Αποστολόπουλος, Επίσημα Κείμενα, αρ. 26, 188, στ. 107-108). 

69. Παΐζη-Αποστολοπουλου & Αποστολοπουλος, Επίσημα Κείμενα, αρ. 27, 192, στ. 34-40.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 39

Η μεταβολή αυτή του εκκλησιαστικού καθεστώτος των δύο αυτών 
περιοχών πραγματοποιήθηκε, σύμφωνα με το σχετικό πατριαρχικό 
έγγραφο, προκειμένου ο τότε μητροπολίτης Λακεδαιμονίας να ενισχύσει 
τα εκκλησιαστικά του εισοδήματα και έτσι να ανταποκριθεί στις 
οικονομικές υποχρεώσεις του έναντι των οθωμανικών αρχών70.

Είναι αρκετά πιθανό, ύστερα από όσα προηγήθηκαν, ότι η επιγραφή 
της παράστασης του μητροπολίτη Ευγενίου από το διακονικό του Αγ. 
Δημητρίου στον Μυστρά αποκαλύπτει μία ολότελα άγνωστη πτυχή της 
σταδιακής ανασυγκρότησης της Ορθόδοξης Εκκλησίας στην ευρύτερη 
περιοχή της Νότιας Πελοποννήσου κατά τη διάρκεια της ανακτήσεώς 
της από τα στρατεύματα του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου. Αποκαλύπτει, 
συγκεκριμένα, την επέκταση των δικαιοδοτικών ορίων τής μόλις τότε 
ανασυσταθείσης μητροπόλεως Λακεδαιμονίας προς την περιοχή της ΒΔ 
Μάνης που κατοικείτο από τη σλαβική φυλή των Μελιγκών. Η επέκταση 
αυτή, κατά τα φαινόμενα τελείως πρόσκαιρη, είναι πιθανό να υπαγορεύτηκε 
από την αναγκαιότητα επανασχεδιασμού της εκκλησιαστικής διοικητικής 
γεωγραφίας των ανακτηθεισών περιοχών εξαιτίας των επικρατουσών τότε 
συνθηκών αλλά και την ανάγκη εμπέδωσης της βυζαντινής κυριαρχίας 
επί των σλαβογενών κατοίκων του Ταϋγέτου. Σε κάθε περίπτωση, 
ωστόσο, φαίνεται ότι δημιούργησε ένα προηγούμενο που μεταγενέστεροι 
μητροπολίτες Λακεδαιμονίας προσπάθησαν να το εκμεταλλευτούν, για 
να διεκδικήσουν την επέκταση της δικαιοδοσίας τους στον συγκεκριμένο 
γεωγραφικό χώρο. Η προσπάθεια αυτή όμως δεν φαίνεται να επέφερε 
κάτι οριστικό για τη μητρόπολη Λακεδαιμονίας, αν και ενδέχεται να 
επηρέασε τα εικονογραφικά προγράμματα συγκεκριμένων ναών της 
ΒΔ Μάνης και ίσως ώς ένα βαθμό και τη γενικότερη εκκλησιαστική 
γεωγραφία της ευρύτερης περιοχής ακόμα και κατά τις πρώτες δεκαετίες 
μετά την Άλωση71.

70. Παΐζη-Αποστολοπουλου & Αποστολοπουλος, Επίσημα Κείμενα, αρ. 27, 192, στ. 
34-38.

71. Ας σημειωθεί, ωστόσο, ότι τρεις αιώνες περίπου αργότερα, στα τέλη του 18ου 
αιώνα, ο μητροπολίτης Λακεδαιμονίας Γρηγόριος (1777-1791), ο οποίος αργότερα 
μετατέθηκε στη μητρόπολη Βιδύνης (1791-1801) και στο τέλος στη μητρόπολη Δέρκων 
(1801-1821), κατόρθωσε να θέσει για κάμποσα χρόνια υπό την επικυριαρχία του μία από 
τις πατριαρχικές εξαρχίες της ΒΔ Μάνης, αυτή της Ζαρνάτας, χειροτονώντας μάλιστα 
και επίσκοπο για αυτή. Δεν είναι δυνατόν όμως να διαπιστωθεί, ελλείψει στοιχείων, αν 



	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

40

μία τέτοια ενέργεια αποτελεί ένδειξη του διαχρονικού ενδιαφέροντος των κατά καιρούς 
μητροπολιτών Λακεδαιμονίας για την περιοχή της ΒΔ Μάνης ή αν απλά συνδέεται με 
τις φιλοδοξίες και τις προσδοκίες του συγκεκριμένου ιεράρχη. Για το θέμα αυτό, βλ. 
Ζερλεντης, Τάξις ιεραρχική, 12· Κουγέας, Συμβολαί εις την ιστορίαν, 294-295.

Εικ. 1. Μυστράς, Μητρόπολη. Διακονικό. 
Ο μητροπολίτης Λακεδαιμονίας Ευγένιος (2023).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 17-42

Ο ΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΛΑΚΕΔΑΙΜΟΝΙΑΣ ΕΥΓΕΝΕΙΟΣ 41

Εικ. 2. Σχεδιαστική αναπαράσταση της επιγραφής που 
πλαισιώνει τη μορφή του μητροπολίτη Ευγενίου από 
τον G. Millet και μεταγραφή από τον Μ. Χατζηδάκη 
(δημοσιευμένο στο: ΧΑΤΖΗΔΑΚΗΣ, Νεώτερα, (ό.π. 
υποσημ. 1), 145).

Εικ. 3. Οι σλαβικές εγκαταστάσεις στη Μάνη 
μετά το 1262, σύμφωνα με τον Μ. Heslop. 
(δημοσιευμένο στο: HESLOP, Villehardouin’s 
castle, ό.π. (υποσημ. 22), fig. 11.2b.).



	 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Θ. ΒΑΧΑΒΙΩΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 17-42

42

Ο Αγιώτα(τος) μ(ητ)ροπολίτης Λακεδαιμονίας κ(αι) Εθνικ[ῶν] 
Υπ(έ)ρτιμος ο Εὐγένειος. 

An Epigraphic unicum from the metropolis of Mystras

In this paper we attempt to re-examine the inscription that identifies the 
figure of Eugenios, metropolitan of Lacedaemonia, which has depicted 
in diaconal of St. Dimitrios, the metropolis of Mystras. We re-examine, 
in particularly, its content in relation to the ecclesiastical history of the 
Southern Peloponnese during its recovery from the troops of Michael 
VIII Palaiologos. In this way, it is hoped that valuable information will 
emerge on the ecclesiastical and not only the history of at least part of the 
southern Peloponnese during the reign of Michael VIII Palaiologos. It is, 
however, still to be investigated whether and to what extent what lies behind 
the inscription in question influenced the ecclesiastical geography of the 
southern Peloponnese even in the period after the Fall of Constantinople.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

