Byzantina Symmeikta

Vol 23 (2013)

BYZANTINA SYMMEIKTA 23

byt et e Besprechung: W. SEIBT-J. PREISER-KAPELLER
(Hgg.), Die Entstehung der kaukasischen Alphabete
als kulturhistorisches Phanomen, Wien 2011

Nino DOBORJGINIDZE

doi: 10.12681/byzsym.1133

Copyright © 2014, Nino DOBORJGINIDZE

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:

DOBORJGINIDZE, N. (2014). Besprechung: W. SEIBT-J. PREISER-KAPELLER (Hgg.), Die Entstehung der
kaukasischen Alphabete als kulturhistorisches Phdnomen, Wien 2011. Byzantina Symmeikta, 23, 317-324.
https://doi.org/10.12681/byzsym.1133

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 20/01/2026 06:09:21



W. SeBT - J. PrEISER-KaPELLER (Hgg.), Die Entstehung der kaukasischen
Alphabete als kulturhistorisches Phidnomen. Referate des Internationalen
Symposions (Wien, 1.-4. Dezember 2005), Verlag der Osterreichischen Akademie der
Wissenschaften, Wien 2011 (= Osterreichische Akademie der Wissenschaften. Phil.-
hist. Klasse, Denkschriften, 430. Band; Verotffentlichungen zur Byzanzforschung,
Band 28). ISBN 978-3-7001-7088-4

Die Byzantinistik hat seit langer Zeit die rdumlichen Réander ihres
Gegenstands in ihre Arbeit einbezogen - nicht nur wegen der Nebeniiberlieferung
griechischsprachiger Texte, und die christlichen Kulturen Kaukasiens gehoren zu
den wichtigsten, aber nicht immer leicht zuginglichen Bereichen einschligiger
Forschung. Vor gut 10 Jahren hat nun die Osterreichische Byzantinistik schon
einmal einen sehr hilfreichen Sammelband zu einem zentralen und kontroversen
Thema dieses Bereichs herausgebracht'.

Der vorliegende Band ist, ganz abgesehen von seinem schriftgeschichtlichen
Interesse, eine Art Supplement dazu, insofern Christianisierung und Verschriftli-
chung im alten Armenien, Georgien und kaukasischen Albanien nicht voneinander
zu trennen sind, und zwar unabhingig von der Frage, ob und inwieweit diese
Entwicklungen parallel oder nach einem armenischen “Vorbild kultureller

Inkarnation™?

verliefen. Die Schaffung der Alphabete und die Herausbildung von
Schriftsprachen aus drei Volkssprachen im Kaukasus sowie allgemein im christlichen
Osten sind historisch ein gemeinsamer Prozess, der sich auf dem Hintergrund

dhnlicher Voraussetzungen in den verschiedenen Sprachen dieses Raums vollzog.

1. W. Skt (hrsg.), Die Christianisierung des Kaukasus | The Christianisation
of Caucasus. (Armenia, Georgia, Albania). Referate des internationalen Symposiums
(Wien, 9.-12- Dezember 1999) [= Veroffentlichungen der Kommission fiir Byzantinistik
9 = Osterreichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse.
Denkschriften 296], Wien, Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften 2002.

2. B. L. Zexivan, Die Christianisierung und die Alphabetisierung Armeniens als
Vorbilder kultureller Inkarnation, besonders im subkaukasischen Gebiet, in: SEBT, Die
Christianisierung des Kaukasus, 189-198.

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 317-324



318 BIBAIOKPIZIA-BOOK REVIEW

Der Anlass des hier dokumentierten Symposions war das 1600-Jahr-Jubilium
der Schaffung des armenischen Alphabets, und so versteht man, warum die meisten
der elf Beitriage dem armenischen Alphabet bzw. seinem Schopfer Mesrop Mastoc’
und seinem Wirken gewidmet sind; dabei “stehen einige gut datierbare, relativ klare
Forschungsergebnisse in krassem Gegensatz zu eher legendiren Uberlieferungen, die
lingst nicht ausreichend wissenschaftlich gekliart werden konnten” (W. Seibt, Vorwort
7) - was besonders den Anspruch der armenischen Uberlieferung betrifft, Mesrop
Mastoc’ habe alle drei kaukasischen Alphabete erfunden. Die in den armenischen
Uberlieferungen der Vita des Schrifterfinders Mesrop Mastoc’ vorbildlich
dokumentierten Hauptzwecke der Verschriftlichung des Armenischen werden im
vorliegendem Band aus unterschiedlichen Perspektiven diskutiert. Ein wichtiger
Aspekt ist dabei die komparative Untersuchungsperspektive. Mit dem Prozess der
Verschriftlichung der Volkssprachen sind die wichtigsten kulturellen Enwicklungen
dieser Volker eng verbunden wie die Schaffung einer nationalsprachigen Literatur,
die Entwicklung einer einheimischen Theologie und Philosophie und schlieB3lich
die Bildung einer Identitit der jeweiligen “kulturtragenden Kerngruppen”, d.h. der
Gebildeten (siehe hier die Aufsitze von Armenuhi Drost-Abgarjan, Ser Arevsatyan,
Vladimir Barkhudaryan und Hans Forster).

Im Folgenden soll zunichst der Inhalt der Beitrige kurz angedeutet werden.
Danach werden einige Probleme benannt.

Zwei Beitrage tber das Koptische bzw. die iranischen Gebiete sind
aufgenommen worden, “da es sich empfiehlt, kulturgeschichtliche GroBereignisse
in einem groBeren Rahmen zu betrachten” (W. Seibt, Vorwort, 7): Eine der
altesten christlichen Alphabetschriften ist die koptische, die - im Gegensatz zu den
kaukasischen Alphabeten - keine formale Beziehung zur griechischen Capitalis
monumentalis zeigt, sondern aus der alltiglichen griechischen Unzialschrift
entwickelt wurde und nach Hans Foérster (“Koptisches Alphabet und koptische
Identitat”, 29-36) ein wichtiger Trager der Identitdit der Kopten war und ist. -
Xavier Tremblays griindlicher Aufsatz tiber das alte Christentum in den iranischen
Lindern (“Das Christentum im iranischen Kulturraum bis zum 13. Jahrhundert
anhand der syrischen Quellen und der Schriftdenkmaler im Iran”, 91-128) ist mit
den iibrigen Beitrdagen vor allem durch die Bedeutung des syrischen Christentums
in einem Gebiet, das sich von Kaukasien bis nach Mittelasien erstreckt, verbunden,
aber auch durch einen interessanten typologischen Kontrast zum Kaukasus: “weder
die Perser noch die Soghdier [fanden] es fiir notig, sich durch die Schaffung eines
Eigenalphabets von der {ibrigen Bevolkerung [...] zu trennen oder sich sogar eines
einzigen Alphabets zu bedienen” (116).

Die anderen neun Beitrdge beziehen sich direkt auf den Kaukasus: Sen
Arevsatyan (“Mesrop Mastoc‘ and the Beginning of Armenian Philosophy”, 9-15)

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 317-324



BIBAIOKPIZIA-BOOK REVIEW 319

berichtet tiber Mesrop Mastoc’ Bedeutung fiir die frithe armenische Philosophie,
Theologie und Literatur. -Vladimir Barkhudaryan (“The Creation of the Armenian
Alphabet and the Armenian Identity”, 17-20) macht auf die Bedeutung des
nationalen Alphabets fiir die Identitit und den langen Uberlebenskampf der
Armenier (z.B. gegen die “Assimilierungspolitik” Kaiser Justinians) aufmerksam. -
Armenuhi Drost Abgarjan (“Das armenische Alphabet im Kontext der autochthonen
Schriftsysteme des Christlichen Orients”, 21-28) zitiert einige interessante Texte
aus verschiedenen Jahrhunderten, die eine Sakralisierung des Armenischen und
seines Alphabets belegen (deren spite Form der Kult der Muttersprache sowohl
in Armenien als auch in Georgien war). Ob allerdings mittelalterliche Texte zur
Charakterisierung der spédtantiken “mentalen Atmosphire” und ihrer “Inspiration”
fiir die Schaffung des Alphabets geeignet sind, ist eine andere Frage. -Jost Gippert
(“The script of the Caucasian Albanians in the light of the Sinai palimpsests”, 39-50)
bespricht die Lautwerte der albanischen Buchstaben aufgrund der von Z. Aleksidze
entdeckten und von ihm und Wolfgang Schulze bearbeiteten Sinai-Palimpseste. Fiir
die Herkunftsdiskussion ist sein Hinweis wichtig, dass nur das georgische Alphabet
im Unterschied zum armenischen und albanischen vom griechischen Digamma mit
seiner Zahlbedeutung 6 Gebrauch macht (48). - Vakhtang Imnaishvili (“Die Folgen
der Entstehung des georgischen Alphabets in den ersten Jahrhunderten”, 51-55)
berichtet kurz iiber die nach bekannten philologischen und sprachlichen Kriterien
der Chronologie der dltesten Texte in georgischer Sprache (Bibelzitate in Susanik’is
c¢’ameba, Xanmet’i-Formen), und weist auf die Nennung des Georgischen in den
frithen Diamerismen hin (allerdings ohne Erwiihnung der einschligigen Forschung).
Mesrop K. Krikorian (“Das Datum der Entstehung des armenischen Alphabets”,
65-72) gibt ausfiihrlich den Bericht iiber Mesrop Mastoc’ Schrifterfindung wieder,
diskutiert ihn kritisch-philologisch und kldrt seine internen Widerspriiche, um
schlieBlich 405-406 als prazises Datum zu bestimmen. Hierher gehort auch Zurab
Kanachevs Ubersicht iiber die Entdeckung und Entzifferung der albanischen Schrift
(“Die albanische Schrift - zum Problem Mesrop Mastoc”, 57-64). Er diskutiert u.a.
die prinzipiellen Schwierigkeiten der Schopfung eines albanischen Alphabets fiir
einen Nicht-Muttersprachler (62). Seine niichterne Empfehlung ist, die Nachricht
von Mesrop Mastoc’ Erfindung der drei Alphabete mit Vorsicht zu behandeln
und zu beriicksichtigen, “dass die Mehrheit der armenischen Texte nur mit vielen
Korrekturen auf uns gekommen ist” und “dass die armenische Kirchenpolitik auf
eine gewisse Hegemonie iiber die iberische und albanische Kirche ausgerichtet war
[...] Um den ideologischen Anspruch zu untermauern, hatten manche armenischen
Schriftsteller wenig Skrupel, die literarische Uberlieferung zu ,korrigieren® bzw.
entsprechend zu adaptieren” (59).

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 317-324



320 BIBAIOKPIZIA-BOOK REVIEW

In diesem problematischen Zusammenhang legt nun Jean-Pierre Mahé eine
Theorie iiber einen strukturellen Unterschied zwischen armenischer und georgischer
mittelalterlicher Historiographie vor (“Systemes d’ecriture et historiographie
de la christianisation du Caucase”, 73-82). Danach hat die armenische nationale
Historiographie relativ friih (gegen 451) eine fixierte Version der Geschichte der
Christianisierung Armeniens hervorgebracht, die ihrem Wesen nach theologisch ist,
wiahrend die entsprechende georgische Tradition im Laufe der Jahrhunderte immer
weiter durch miindliche Uberlieferungen angereichert worden sei. Mahé verteidigt
die Glaubwiirdigkeit des Berichts von Mesrop Mastoc’ georgischen Aktivititen
gegen die Auffassung georgischer Wissenschaftler, die die entsprechenden Stellen
fiir spatere Einschiibe halten, und sagt: “Wenn Mesrop Mastoc’ Tatigkeit in
Georgien eine Interpolation wire, versteht man schwer, warum der Interpolator sich
die Miihe gegeben hat, zwei Einfligungen vorzunehmen, die besagen, dass Mesrop
Mastoc’ sich zweimal zu den Iberern begeben hat, um zwei verschiedene Herrscher
zu treffen” (73, Anm. 2). - Wihrend also hier die historische Zuverlidssigkeit der
armenischen Quellen wegen ihrer frithen Fixierung und aus Plausibilitdtsgriinden
behauptet wird, zeigt Werner Seibt (“Wo, wann und zu welchem Zweck wurde das
georgische Alphabet geschaffen?”, 83-90) in einer kritischen und differenzierten
Musterung der einschldgigen Stellen bei Koriun, dass die Texte zur Erfindung der
georgischen Schrift aufgrund des Hegemoniestrebens der armenischen Kirche und
in polemischer Absicht sehr wohl ausgebaut und erweitert worden sein konnen (vgl.
oben Z. Kanachev).

Meiner Meinung nach kann man dariiber hinaus die historisch-vergleichenden
Forschungen von I. DzavaxiSvili* und Z. Aleksidze® zu den armenischen und

3. In einer kithnen Theorie bringt Mahé dieses unterschiedliche Verhéltnis zu
Miindlichkeit und Schriftlichkeit tibrigens mit einem Unterschied zwischen der Praxis der
handschriftlichen Abbreviaturen in Zusammenhang: Wiahrend die Armenier nur die Nomina
sacra kiirzen und dadurch eine Selbstgeniigsamkeit der Wiedergabe des Wortlauts herstellen,
erfordere die Vielzahl der georgischen Kiirzungen eine Kenntnis der betreffenden Worter
wie im Pahlavi und damit keine “vollstindige Deutung der Vergangenheit”; die georgischen
Texte seien wie ein Notizbuch, das jeden einlddt, es weiterzuentwickeln, wie er es kann oder
wie er es versteht” (80). - Dazu ist zu bedenken, dass die Kiirzungen, soweit bekannt, nicht
in den historischen Texten, sondern in den Inschriften und Biichern fiir den miindlichen
liturgischen Gebrauch (Hymnensammlung: C’il-et’rat’is iadgari) am héufigsten sind.

4. [Dzavaxisvili, Ivane]: Kartuli p’aleograpia. Tbilisi: Tbilisis Universit’et’is
gamomcemloba, 1949.

S. Z. ALExSIDZE, Ep’ist'oleta c’igni. Somxuri t'ekst’i Kartuli targmanit, gamok’vlevita
da k’oment’arebit gamosca Zaza ALEKSIDZEM / Liber Epistolarum. Textum Armenicum cum
Versione Georgica edidit et disputatione commentariisque instruxit Z. ALExiDzE] Tbilisi

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 317-324



BIBAIOKPIZIA-BOOK REVIEW 321

georgischen Quellen nicht vernachldssigen, die gezeigt haben, dass Koriuns
Nachricht, Mesrob Mastoc’ habe auch das georgische und das albanische Alphabet
geschaffen, in Lazar von Parphs Geschichte urspriinglich nicht vorhanden war
und dass es sich um eine spidtere Hinzufiigung handelt, die Teil der erwidhnten
kontroversen Diskussion ist. Es kann m.E. kein Zweifel daran bestehen, dass zu
dem urspriinglichen Text der Vita des Mesrop Mastoc’ schriftliche und miindliche
Zeugnisse verschiedener Epochen hinzugefiigt wurden. Dementsprechend ist
zu erwarten, dass sich zwar die allgemeinen kulturhistorischen Merkmale der
Verschriftlichung dieser Sprachen tatsidchlich in der urspriinglichen Version des
genannten historischen Narrativs fanden, dass aber im Laufe der Zeit, als die
Spaltung der armenischen und der georgischen Kirche begann, iiber Mesrop Mastoc’
allméhlich Sachverhalte hinzugefiigt wurde, die nicht aus der Zeit der Schaffung des
Alphabets stammten, sondern aus der Zeit spitere heftige Diskussionen wihrend
der Kirchenspaltung. Dabei wurde dem Initiator und Hegemon einer kulturellen
Erscheinung die fithrende Rolle zugeschrieben. Dies umso mehr, als die Ergdnzung
vergangener Ereignisse aus miindlichen Quellen in der armenischen Historiographie
als nicht ungewohnlich galt.

Diejenigen Wissenschaftler, die Koriuns Nachricht kritiklos {ibernehmen,
berufen sich auf zwei Argumente: 1. Keine dieser Schriften begegnet frither als im 5.
Jahrhundert. 2. Die georgische Bibeliibersetzung hat eine armenische Vorlage.

Das erste Argument Mahés stiitzt nicht so sehr Koriuns Version als die
Verschriftlichung der Sprachen im kaukasischen Areal des christlichen Ostens und
verweist auf dessen gemeinsamen kulturellen, geographischen und chronologischen
Rahmen. Die Schriftsysteme stellen sich insofern als ein gemeinsames
kulturhistorisches Phdnomen dar, als das Ziel ihrer Verschriftlichung mit der
Missionierung der jeweiligen Volker eng verbunden war und weil man sie fiir die
Aneignung der neuen Religion verwendete. [Die Notwendigkeit neuer Alphabete fiir
die “Weitergabe der neuen christlichen Lehre” hebt A. Drost-Abgarjan hervor (21)
und W. Seibt meint, dass “liturgische Bediirfnisse in jedem Fall im Vordergrund”
standen (8)]. Auf diese Weise bildete sich im christlichen Osten eine besondere
Kultur der, mit einem passenden Begriff des lateinischen Mittelalters gesprochen,
evangelisatio pauperum und es entwickelte sich eine neue schriftlich bezeugte
literarische Tradition. Unter diesem Gesichtspunkt scheint mir die Erforschung
allgemeingiiltiger kulturhistorischer Merkmale der 6stlichen Schriftsprachen

1968- IpeM, Uxt’anesi: Ist’oria gamoq’opisa Kartvelta Somextagan. Somxuri t’ekst’i Kartuli
targmanebita da gamok’vleviturt gamosca Z. ALEkSIDZEM [Geschichte der Spaltung der
Georgier und Armenier. Armenischer Text mit georgischer Ubersetzung und Untersuchung].
Thilisi 1975.

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 317-324



322 BIBAIOKPIZIA-BOOK REVIEW

aus der legenddren Geschichtserzdhlungen der Schrifterfinder von besonderem
Interesse zu sein. Sie sind einer der dltesten Belege dafiir, wie man zu jener Zeit
das hier diskutierte Phinomen verstanden hat oder hat verstehen wollen, welche
Diskussionen oder Uneinigkeiten beziiglich dieses Themas im Laufe der Geschichte
nach und nach zur Frage aufkamen.

Dass das georgische und das albanische Alphabet, was ihre Schopfer betrifft,
unabhingige Schriftsysteme sind, unterliegt heute kaum einem Zweifel. Die
Authentizitiat der erwidhnten Passagen des armenischen historischen Narrativs, ihre
Herkunft und die Motive fiir ihre Hinzufiigung werfen allerdings Fragen auf. Bei
der Untersuchung dieses Problems ist es wichtig, Ahnlichkeiten und Unterschiede
des Zeicheninventars dieser Schrift mit der griechischen und armenischen Schrift zu
untersuchen. Unter diesem Gesichtspunkt ist vor allem die Tatsache zu beachten, dass
die georgische Schrift durch ihre Merkmale mehr der griechischen Majuskel als der
armenischen dhnlich ist. Dabei sind neben der Reihenfolge und der Zahlbedeutung
der Buchstaben auch die Argumentation von Z. Aleksidze zu den paldographischen
Merkmalen der albanischen Schrift heranzuziehen. Auflerdem bleiben weitere
Fragen zu beantworten: Von wem und wann wurde die albanische Schrift
geschaffen? Welche Rolle spielten die armenisch Gebildeten bei der Herausbildung
des Albanischen als Schriftsprache? Welche kirchenpolitischen Diskussionen haben
moglicherweise die miaphysitische Interpretation der armenischen Quellen iiber die
Schaffung der georgischen und der albanischen Schrift beeinflusst?

Die édltesten georgischen Schriftzeugnisse stammen aus Paldstina, und W.
Seibt dulert die interessante Hypothese, dass die georgische Schrift im syrisch-
paldstinensischen Raum geschaffen wurde, wo auch die dltesten Inschriften gefunden
wurden, und er erinnert an internen Kriterien und die Systematik des Alphabets,
die auf eine griechische Basis verweist® und die griechische Bildung voraussetzt
(Vorwort)”.

6.[GAMQ'RELIDZE, TaMAZ] T. V. GAMKRELIDZE, Alphabetic Writing and the Old Georgian
Script. A typology and provenience of alphabetic writing systems, Delmar, N.Y. 1994 [Original
Thilisi 1989], 88-89.

7. Tatsdchlich ist die restriktive geometrische Konstruktion “mit Zirkel und Lineal”
nicht ohne das Vorbild der griechischen Capitalis monumentalis denkbar, und die Reihenfolge
des “nicht-griechischen” Schlussteils des Alphabets scheint eine Kenntnis der Lautsystematik
des Dionysius Thrax zu erfordern (W. BoEDER, Zur Analyse des altgeorgischen Alphabets,
in: D. GERHARDT - P. HiLL - G. KraTZzEL (redd.), Forschung und Lehre. Abschiedsschrift zu
Joh. Schropfers Emeritierung und Festgruf3 zu seinem 65. Geburtstag, Hamburg: Slavisches
Seminar [der Universitit], 1975, 17-34).

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 317-324



BIBAIOKPIZIA-BOOK REVIEW 323

Das zweite Argument beruht auf einer unzureichenden Rezeption des
Forschungsstandes. Unter Berufung auf die Arbeiten von R. P. Blake® (1928) und
G. Garitte’ (1955) meint Jean-Pierre Mahé, dass die Annahme eines vorchristlichen
georgischen Alphabets (in Nek’resi) schwer zu vereinbaren sei mit der Tatsache,
dass die #lteste georgische Ubersetzung der Evangelien und der Apostelgeschichte
eine armenische Vorlage hitten (73). Ahnlich behauptet Werner Seibt (90, Anm.
48), “dass die dlteste georgische Bibeliiberetzung offenbar von einem armenischen
Text ausging, nicht von einem griechischen oder syrischen”. Obwohl dieses Thema
nicht im Mittelpunkt des vorliegenden Bandes steht, kann diese Ansicht nicht
unwidersprochen bleiben: Die entsprechende Argumentation ist ziemlich veraltet
und wiederholt eine Auffassung, die sich ohne irgendeine kritische Priifung und
ohne Beriicksichtigung der Tendenzen und Ergebnisse heutiger Forschung in den
zwanziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts eingebiirgert hat. Die Erforschung
der iltesten Versionen der georgischen Bibel ist seit einiger Zeit ein bedeutender
Bestandteil der internationalen Forschung (siehe z.B. J.N. Birdsall'’, A. Xaranauli'!,
B. Outtier'?). Die neuen Ergebnisse der Erforschung der idltesten georgischen
Bibeliibersetzungen sind aus zwei Perspektiven wichtig: a) Aufgrund eines prézisen
textologischen Vergleichs hat sich deutlich gezeigt, dass die dltesten Fragmente der
georgischen Chanmeti-Ubersetzungen nicht armenischen, sondern griechischen
Lesarten folgen. b) Diese Publikationen identifizieren einen Hauptmangel der
bisherigen Forschung zur Genese der georgischen Bibeliibersetzungen, ndmlich
dass die Losung des Problems nur auf der Grundlage heute vorliegender, von der
alten Ubersetzung mindestens vier bis fiinf Jahrhunderte entfernten, mehrfach und
in verschiedenen Richtungen rezensierten sowie durch Abschreiben verdnderter
Handschriften versucht wird, ohne eine Trennung der Rezensionsschichten und eine
Rekonstruktion der Varianten des Archetyps vorzunehmen (A. Xaranauli).

8. R. P. BLakEg, The Caesarean Text of Gospel of Marc, Harvard Theological Review
21/4 (1928), 286-307, 358-375.

9. G. GARITTE, L’ancienne version georgienne des Actes des Apotres d’apres deux
manuscrits du Sinai, Louvain 1955.

10. J. N. BirpsaLL, A Georgian Palimpsest in Vienna, Oriens Christianus 53 (1969),
108-112.-IpEm, Palimpsest Fragments of a Khanmeti Georgian Version of I Esdras, Le
Muséon 85 (1972), 97-105.

11. [XaranauL, ANNA] A. KHaranauL, Das Chanmeti-Fragment aus Jeremia -
Fragen seiner Entstehung und seiner Ubersetzungstechnik, Oriens Christianus 85 (2001),
204-236.-EADEM, Ein Chanmeti-Fragment der georgischen Ubersetzung von Esdra I (Fragen
der Authentizitit, Vorlage und Ubersetzungstechnik), Le Muséon 11 (2002), 1-2: 181-216.

12. [OutTTIER, BERNARD] BERNAR UTIE, Zmnisc’inebi da Kartuli bibliis dedani,
Enatmecnierebis sak’itxebi (Tbilisi) 2009, 1-2: 229-232

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 317-324



324 BIBAIOKPIZIA-BOOK REVIEW

Die oben aufgeworfenen Fragen, denen man miihelos viele weitere hinzufiigen
konnte, und die Diskussion @hnlicher Geschichten {iber die Verschriftlichung der
Volkssprachen zeigen deutlich die Wichtigkeit des Symposions. Die weitere kritische
Erforschung einerseits der legenddren Geschichtserzdhlungen und andererseits
der Merkmale der jeweiligen Schriftsysteme kann zu einem besseren Verstdndnis
des kulturhistorischen Problems fiihren, unter welchen Bedingungen die kleinen
Volkssprachen des Kaukasus, die “nicht zu den politisch, religits, kulturell
privilegierten oder akzeptierten Sprachen gehorten”3, verschriftlicht wurden.

Nino DOBORIGINIDZE

Center of Linguistic Research
Ilia State University

Thilisi

13. BoEDER, Zur Analyse des altgeorgischen Alphabets, 17-34.

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 317-324


http://www.tcpdf.org

