
  

  Βυζαντινά Σύμμεικτα

   Τόμ. 23 (2013)

   ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23

  

 

  

  Besprechung: Ch. Bakirtzis (Hrsg.), Mosaics of
Thessaloniki. 4th-14th century, Athens 2012. 

  Benjamin FOURLAS, Vasiliki TSAMAKDA   

  doi: 10.12681/byzsym.1140 

 

  

  Copyright © 2014, Benjamin FOURLAS, Vasiliki TSAMAKDA 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
FOURLAS, B., & TSAMAKDA, V. (2014). Besprechung: Ch. Bakirtzis (Hrsg.), Mosaics of Thessaloniki. 4th-14th century,
Athens 2012. Βυζαντινά Σύμμεικτα, 23, 361–376. https://doi.org/10.12681/byzsym.1140

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/02/2026 08:36:48



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 361-376

Ch. Bakirtzis (Hrsg.), Mosaics of Thessaloniki: 4th -14th century, Athens 2012, 

359 S. + 395 Abb. ISBN 978-960-6878-36-7

Thessaloniki gehört zu den bedeutenden Zentren des Mittelmeerraumes, in 

denen sich in größerem Umfang Wand- und Gewölbemosaiken erhalten haben. Die 

Denkmäler der Metropole gehören zu den absoluten highlights der Kunstgattung. 

Gleichwohl fehlte es bisher an einem Referenzwerk, das den erhaltenen Bestand in 

guten Farbaufnahmen umfassend dokumentiert und für weiterführende Forschungen 

zugänglich macht. Beim vorliegenden opulent bebilderten Band, der gleichzeitig in 

einer griechischsprachigen Ausgabe erschienen ist1, handelt es sich um eine lange 

angekündigte Publikation, die sich dieses dringenden Desiderats angenommen hat. 

Im Vorwort (S. 12-13) stellt der Herausgeber Charalambos Bakirtzis die 

bedeutende Rolle der zuständigen 9. Ephorie für Byzantinische Altertümer von 

Thessaloniki bei der Restaurierung und Konservierung der im vorliegenden 

Band thematisierten Mosaikdenkmäler dar. Bei den Verf. der Beiträge Eutychia 

Kourkoutidou-Nikolaïdou, Chrysanthi Mavropoulou-Tsioumi und Charalambos 

Bakirtzis handelt es sich um profunde Kenner des Materials, die sich in ihren 

Forschungen mit verschiedenen Aspekten der Wandmosaiken Thessalonikis 

beschäftigt haben. Sie bekleideten von 1976-2007 nacheinander das Amt des Ephors 

der 9. Ephorie und waren insbesondere in Zusammenhang mit den Schäden des 

schweren Erdbebens von 1978 maßgeblich für die Restaurierung der Mosaiken der 

Stadt verantwortlich. 

In der anschließenden Einführung (S. 15-47) gibt Ch. Mavropoulou-Tsioumi 

einen Überblick über die Entwicklung der byzantinischen Mosaikkunst vom 4.-14. 

Jh. im Allgemeinen und stellt die Mosaiken von Thessaloniki in diesen Kontext. 

Der Untertitel des Buches bezieht sich dabei auf die generelle Entwicklung der 

1. Ch. Bakirtzis (Hrsg.), Ψηφιδωτά της Θεσσαλονίκης: 4ος-14ος αιώνας, Athen 
2012, ISBN 978-960-6878-10-7.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013)361-376

362

Mosaikkunst in diesem Zeitraum, in den die Denkmäler Thessalonikis eingeordnet 

werden, da sich in der Stadt keine Mosaiken aus dem 10.-13. Jh. erhalten haben 

und laut Verf. keines der Monumente sicher ins 6. Jh. datiert werden kann. Es wird 

die Rolle der Stadt als wichtiges Zentrum der Mosaikkunst hervorgehoben. Die 

Einführung schließt mit einer allgemeinen Bibliographie. 

In den daran anschließenden Kapiteln zu den sechs Hauptdenkmälern 

der Mosaikkunst der Metropole (Rotunde, Hagios Demetrios, Hosios David, 

Acheiropoietos, Hagia Sophia, Apostelkirche) folgt die Vorstellung einem 

einheitlichen und sinnvollen Aufbau: zunächst wird die Geschichte und Architektur 

des jeweiligen Denkmals, in dem sich die Mosaiken befinden, erläutert, dann 

werden die Mosaiken beschrieben, ikonographisch und stilistisch eingeordnet und 

anschließend deren Datierung diskutiert. Anders als in der Einführung sind die 

Kapitel mit Anmerkungen versehen.

Das erste Kapitel zu den Mosaiken der Rotunde haben Ch. Bakirtzis und E. 

Kourkoutidou-Nikolaïdou verfasst, wobei ersterer neben der Geschichte des Baus 

und der Vorstellung der Architektur sich ausschließlich den Kuppelmosaiken 

widmet (S. 48-117), während letztere den Teil zu den drei Tonnengewölbe in den 

Nischen des Untergeschosses verfasst hat (S. 120-127).

Bisher lagen die Mosaiken der Rotunde nur in unzureichenden Abbildungen 

vor, was ihre Erforschung erheblich erschwerte. Die Abbildungen des Kapitels bieten 

nun zum ersten Mal einen vollständigen Überblick über den erhaltenen Bestand. Alle 

Panele der unteren Kuppelzone sind nicht nur durch doppelseitige Farbaufnahmen mit 

gezeichneten Ergänzungen der verlorenen Partien dokumentiert, sondern zusätzlich 

in einer virtuellen Rekonstruktion des ursprünglichen Zustandes vorgelegt! 

Zudem ist das Kapitel durch zahlreiche Detailaufnahmen und Zeichnungen üppig 

bebildert. Neben dem Kuppelmosaik werden auch die ornamentalen Gewölbeflächen 

in den Lichtschächten im Kuppelfuß mit berücksichtigt und durch Zeichnungen 

dokumentiert. Zwei Überblickszeichnungen mit Positionsangaben der Panele im 

Bau erleichtern die Lokalisierung der Detailaufnahmen bzw. der Zeichnungen.

Auf die knappe Beschreibung der ornamentalen Motive in den Lichtschächten 

folgt die Vorstellung der sieben erhaltenen Panele der unteren Kuppelzone, die 

Orantenfiguren vor einer zweigeschossigen Architekturkulisse zeigen. Die Bildfelder 

werden nicht ihrer Anordnung nach beschrieben, sondern nach den Architekturtypen 

des Hintergrunds, eine Gruppierung, die u. E. sinnvoll ist und für den Leser hilfreich. 

Daran schließt sich eine Diskussion zur Bewertung der Mosaiken der unteren Zone 

an, wobei auch die Reste von mindestens 14 (ursprünglich laut Verf. 36) Personen 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 361-376

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW 363

der mittleren Zone und des zentralen Motivs im Kuppelscheitel, das von vier Engeln 

gehaltene Medaillon des stehenden Christus mit Stabkreuz, kurz beschrieben werden.

Bei der Bewertung und Interpretation der Kuppelmosaiken verwirft der Verf. die 

gängige Deutung der Figuren in der unteren Kuppelzone als Märtyrer im himmlischen 

Jerusalem. Er vertritt dagegen eine an anderer Stelle ausführlicher dargelegte These2, 

dass es sich um ein ursprünglich profanes Bildprogramm handelt, dass aus der Zeit 

vor der Umwandlung des Baus in eine Kirche stammt, und zwar konkret aus der 

konstantinischen Zeit. Er deutet den Bau als ein Mausoleum Kaiser Konstantins I. 

Diese Deutung hält jedoch u. E. einer kritischen Prüfung nicht stand, zumal 

es keine historischen Belege für die Errichtung eines Mausoleums von Konstantin 

in Thessaloniki gibt. Bei der Deutung werden konsequent eindeutig christliche 

Motive ohne ausführliche Diskussion als profan angesprochen. Die Figuren in der 

unteren Kuppelzone, die vom Verf. als Mitglieder der konstantinischen Aristokratie 

angesprochen werden, sind durch Inschriften mit Namen und Berufsbezeichnung 

benannt und lassen sich größtenteils problemlos mit Märtyrern in Verbindung 

setzen3. Vor allem die Tatsache, dass Kosmas und der in der Beischrift als Arzt 

bezeichnete Damianos4 zusammen in einem Bildfeld erscheinen (Abb. 104-105), 

ist ein wichtiger Hinweis darauf, dass damit die beliebten Heiligen gemeint 

sind. Auch die Kombination von Namen und Monaten bei den übrigen Personen 

charakterisiert sie eindeutig als Heilige, auch wenn es verglichen mit den späteren 

standardisierten metaphrastischen Menologia Unstimmigkeiten bei den genannten 

Festmonaten gibt. Auch weisen bestimmte ikonographische Details wie z. B. das 

Motiv der Hetoimasia (S. 100. 106 Abb. 104-105. 108-109) auf einen christlich-

sakralen Kontext hin. Das vom Verf. als triumphaler Adventus Konstantins 

interpretierte Motiv im Kuppelscheitel korrespondiert mit der Ikonographie der 

jüngeren eschatologischen Darstellung des Adventus Christi5. 

2. Ch. Bakirtzis – P. Mastora, Are the Mosaics of the Rotunda in Thessaloniki Linked 
to its Conversion to a Christian Church?, in: M. Rakocij (Hrsg.), Niš i Vizantija. Zbornik 
radova 9, Niš 2011, 33-45.

�������������������������������������������������������������������������������. Die Argumente Edmund Weigands, der die Figuren der untere Kuppelzone mit gu-
ten Gründen als Märtyrer deutet, werden dabei nicht berücksichtigt. E. Weigand, Der Ka-
lenderfries von Hagios Georgios in Thessalonike. Datierung, Ideen- und kunstgeschichtliche 
Stellung, BZ 39 (1939), 116-145. Jüngst plädiert auch M. C. Carile, The Vision of the Palace 
of the Byzantine Emperors as a Heavenly Jerusalem, Spoleto 2012, 70-77 nach ausführlicher 
Diskussion des Forschungsstands für Märtyrer.

4. Von der Beischrift zum Hl. Kosmas hat sich das K erhalten.
5. N. Gkioles, Ἕνα εἰκονογραφικὸ παράλληλο τῶν μωσαϊκῶν τοῦ τρούλλου τῆς 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013)361-376

364

Die vorgeschlagene Datierung des Kuppelprogramms in die konstantinische 

Zeit beruht auf oberflächlichen ikonographischen und stilistischen Erwägungen, 

die u. E. abwegig sind. Eine kritische Auseinandersetzung mit den bisherigen 

Datierungsvorschlägen, die vom späten 4. bis ins 6. Jh. reichen, findet nicht statt. 

Eine Fülle von Argumenten (so z. B. die für das frühere 4. Jh. untypische Position 

der Tablia auf den Mänteln) spricht eindeutig gegen die vorgeschlagene Datierung 

in konstantinische Zeit6. Insbesondere das Ergebnis einer 2001 vorgelegten C-14-

Analyse des Strohanteils im Unterputz der Mosaiken, die erst seit kurzem in der 

Forschungsliteratur zu den Mosaiken der Rotunde Berücksichtigung findet, legt eine 

Entstehung frühestens ab dem fortgeschrittenen 5. Jh. nahe. Aus der Untersuchung 

ergibt sich mit 95%iger Wahrscheinlichkeit ein terminus post quem von 4287. 

Der Beitrag von E. Kourkoutidou-Nikolaïdou beschreibt die ornamentalen 

Mosaiken in den drei Tonnengewölben des Untergeschosses der Rotunde, nennt 

Bezüge zu Bodenmosaiken und zum musivischen Dekor der Acheiropoeitos-Basilika 

und referiert die bisherigen Deutungen. Der Beitrag enthält sich eines engeren 

Datierungsvorschlags. Es wird festgestellt, dass die Mosaiken der Tonnengewölbe 

erst ausgeführt wurden, nachdem der äußere Umgang um den ursprünglichen Bau 

aus der Zeit des Galerius bereits existierte. Der Umgang steht in Zusammenhang 

mit dem Umbau des Zentralbaus zur Kirche. Bei den Restaurierungen wurde 

für das Mosaik auf der Achse des südlichen Eingangs eine abweichende 

Ροτόντα τῆς Θεσσαλονίκης, Παρουσία 1 (1982), 123-137; s.a. V. Tsamakda, Die Panagia-
Kirche und die Erzengelkirche in Kakodiki. Werkstattgruppen, kunst- und kulturhistorische 
Analyse byzantinischer Wandmalerei des 14. Jhs. auf Kreta, Wien 2012, 206-210.

6. Bis ins späte 4. Jh. ist das Tablion auf der Chlamys deutlich niedriger unter dem Knie 
angebracht. R. Delbrück, Consulardiptychen und verwandte Denkmäler [Studien zur spätan-
tiken Kunstgeschichte 2], Berlin 1929, 38 f. Man vgl. z. B. die Darstellung des Eustorgios aus 
einem Grab in Thessaloniki, das in die Zeit um 320-340 datiert wird: E. Markē, Η������� ������νεκρό-
πολη της Θεσσαλονίκης στους υστερορωμαϊκούς και παλαιοχριστιανικούς χρόνους: από 
τα μέσα του 3ου ως τον 7ο αιώνα μ.Χ. [Δημοσιεύματα του Αρχαιολογικού Δελτίου 95], 
Αθήνα 2006, 221 f. Nr. 46 Taf. 5 α. Zu weiteren Aspekten, die gegen eine Entstehung im 4. 
Jh. sprechen, s. die Diskussion der bisher für die unterschiedlichen Datierungsansätze vorge-
brachten Argumente bei B. Fourlas, Die Mosaiken der Acheiropoietos-Basilika in Thessa-
loniki. Eine vergleichende Studie dekorativer Mosaiken des 5.-6. Jahrhunderts [Millennium-
Studien 35], Berlin 2012, 177-195.

7. M. Korozē – G. Phacorelles– G. Maniatēs, Μελέτη και χρονολόγηση με Άνθρακα-14 
ασβεστοκονιαμάτων εντοίχιων ψηφιδωτών, in: Y. Mpassiakos – E. Aloupe – Y. Phacorelles 
(Hrsg.), Αρχαιομετρικές μελέτες για την ελληνική προϊστορία και αρχαιότητα, Athen 
2001, 319 f. Vgl. Fourlas (Anm. 6) 178 f.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 361-376

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW 365

Unterputzzusammensetzung sowie größere Tesserae festgestellt, weshalb dieses 

Mosaik später als die anderen beiden entstanden sein dürfte. Bedauerlicherweise ist 

der Beitrag nicht mit den Ausführungen von Bakirtzis verknüpft und die zentrale 

Frage nach einer möglichen Gleichzeitigkeit mit den Kuppelmosaiken wird nicht 

gestellt, obwohl entsprechende ornamentale Motive im Gewölbe der westlichen 

und südlichen Tonne und einem der Lichtschächte der Kuppelschale dafür einen 

Ansatzpunkt bieten (Abb. 16. 76. 78. 83)8. Auch der naheliegende Stilvergleich 

des Konsolengesimses am Rand des südöstlichen Tonnengewölbes (Abb. 82) zum 

Konsolenfries am unteren Ende der Kuppelmosaiken (z. B. Abb. 35 rechts unten) 

oder den Kapitellen der Architekturkulisse (z. B. Abb. 57) unterbleibt. 

Das folgende Kapitel zur musivischen Dekoration von Hagios Demetrios ist 

wiederum von Ch. Bakirtzis verfasst (S. 130-179). Der Beitrag ist nicht nur mit 

hervorragenden Farbaufnahmen der Mosaiken, sondern auch mit einer Reihe 

von historischen Aufnahmen sowie Zeichnungen und Aquarellen des britischen 

Architekten Walter Sykes George illustriert, welche den Zustand vor dem 

verheerenden Brand der Kirche im Jahr 1917 dokumentieren. Einzig ein Grundriss 

mit Positionsangaben zu den an verschiedenen Stellen des Kirchenbaus angebrachten 

Mosaiken fehlt in diesem Beitrag. 

Ausführungen zur Geschichte der fünfschiffigen Querhausbasilika und der 

Architektur sind den Beschreibungen der Mosaiken vorangestellt. Die ausführliche 

Beschreibung der Mosaiken und der zugehörigen Inschriften erfolgt nicht nach 

ihrer Anordnung im Kirchenraum, sondern nach dem vom Verf. rekonstruierten 

Pilgerweg, der sich allerdings im Laufe der Zeit änderte. Dabei werden auch die seit 

1917 zerstörten Mosaiken des nördlichen inneren Seitenschiffs mit berücksichtigt, die 

durch alte schwarz-weiß Aufnahmen und farbige Aquarelle dokumentiert sind. Auch 

werden die bis heute erhaltenen fünf dekorativen Mosaiken in den Bogenlaibungen 

der Arkaden-und Fensterbögen bzw. im Museum Byzantinischer Kultur in knapper 

Form angesprochen, jedoch nicht durch Abbildungen dokumentiert. Die Reste 

einer noch in situ befindlichen und bis heute nicht publizierten Mosaikinschrift in 

der Krypta finden keine Erwähnung. 

Zur Deutung der einzelnen Mosaiken macht der Verf. einige neue Vorschläge. 

Die fragmentarisch erhaltene Szene eines stehenden Heiligen und der Halbfigur eines 

Posaune blasenden Engels (S. 146 f. Nr. 2) wird als „establishing of St. Demetrios 

8. Zur wahrscheinlichen Gleichzeitigkeit s. bereits J.-M. Spieser, Thessalonique et ses 
monuments du IVe au VIe siècle [BEFAR 254], Paris 1984, 134 Anm. 35. Vgl. auch Fourlas 
(Anm. 6) 157. 159 f.



BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013)361-376

366 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

as chief physician“ angesprochen, wobei die Posaune als goldgefasster Wunderstab 

interpretiert wird. Dies ist abwegig, da der Engel den Stab mit dem schmalen Ende 

an den Mund führt und das andere verdickte Ende nicht zum Typus des Wunderstabs, 

dagegen aber gut zu Darstellungen von Posaunen passt. Die Wolken, in denen nach 

den erhaltenen Resten von Flügeln zu urteilen mehrere Engel schwebten, und das 

Attribut der Posaune weisen u. E. eher auf einen eschatologischen Kontext hin, 

zumal die posauneblasenden Engel in Zusammenhang des Adventus Christi bzw. 

des Weltgerichts auftreten9. Als Inspirationsquelle für das Bild wären z. B. Mt 24,30-

31 oder ggf. 1 Thess 4,16-17 in Erwägung zu ziehen.

In den Heiligen im ersten Panel der seit 1917 zerstörten Mosaiken im nördlichen 

Seitenschiff sieht der Verf. nicht wie sonst allgemein angenommen Demetrios, 

sondern Loupos und Nestor, zwei in den Passiones des Demetrios erwähnte 

„Gefährten“ des Titelheiligen. Auch für den Heiligen auf dem Votivmosaik an der 

Ostseite des nördlichen Bemapfeilers wird eine Benennung als Nestor vorgeschlagen. 

Dessen goldene Hände, die in einem weiteren Mosaik beim Heiligen Demetrios eine 

Parallele finden (S. 144 Nr. 1 Abb. 22), sprechen jedoch u. E. eher für die traditionelle 

Benennung als der Titelheilige Demetrios. Bei den goldenen Händen handelt es 

sich um den Reflex der Praxis, Goldauflagen auf verehrten Ikonen anzubringen10, 

was in der Demetrioskirche am ehesten beim Titelheiligen anzunehmen ist. Nestor 

und Loupos spielen in den Miracula des Demetrios gar keine Rolle und über eine 

kultische Verehrung dieser Heiligen in der Kirche bereits in frühbyzantinischer Zeit 

ist nichts bekannt. Zudem sind gesicherte Darstellungen (der nahezu ausnahmslos 

militärisch gerüsteten) Heiligen erst aus der nachikonoklastischen Zeit bezeugt11. 

Entgegen älteren Deutungsversuchen als Demetrios oder Bakchos kann die 

Darstellung des Heiligen mit zwei Kindern auf dem nördlichen Sankurariumspfeiler 

(S. 158 Nr. 4) durch den vom Verf. 2006 vorgelegten Fund einer gemalten Inschrift 

auf der Putzbordüre über dem Mosaik nun zweifelsfrei als Georgios benannt werden.

Die Mosaiken von Hagios Demetrios werden einhellig einer älteren Phase 

9. Zur Bildtradition der posaunenblasenden Engel B. Brenk, Tradition und Neuerung 
in der christlichen Kunst des ersten Jahrtausends. Studien zur Geschichte des Weltgerichts-
bildes [WBS 3], Wien 1966, 65-70. Zur Deutung der posauneblasenden Engel an der Apsis-
stirnwand von S. Michele in Africisco in Ravenna s. a. F. W. Deichmann, Ravenna. Haupt-
stadt des spätantiken Abendlandes II 2, Wiesbaden 1976, 40-43. 

����. J. Nordhagen, In Praise of Archaeology. Icons before Iconoclasm, JÖB 60 (2010), 
106 mit Anm. 26.

����. Ch. Walter, The Warrior Saints in Byzantine Art and Tradition, Aldershot 2003, 
227-230.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 361-376

367ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

vor einem in den Miracula des Demetrios erwähnten Brand um ca. 620 und 

einer jüngeren kurze Zeit nach diesem Ereignis zugeschrieben. Umstritten ist 

jedoch die konkrete Zeitstellung der einzelnen Panele. Der Beitrag lässt eine 

separate Darstellung zum Forschungsstand der kontrovers diskutierten Debatte 

zur Datierung vermissen. Stattdessen werden zu einzelnen Mosaikpanelen ohne 

jegliche Diskussion allgemeine Angaben gemacht (7. Jh., 7.-8. Jh., nach 7. Jh.). Bei 

anderen wird die Zeitstellung nicht näher konkretisiert. Stilistische Vergleiche 

etwa zu Denkmälern in Italien werden nicht angestellt, obwohl diese in der älteren 

Fachliteratur mehrfach angesprochen wurden. Weiterhin ist bedauerlich, dass die 

2010 erschienene Monographie von Aristotelis Mentzos zu den Mosaiken der 

jüngeren Phase, die sich auch ausführlich mit der Frage der Chronologie beschäftigt 

und eine Entstehung erst im späten 7. bzw. dem frühen 8. Jh. vorschlägt, offenbar 

nicht mehr berücksichtigt werden konnte12. 

Die abschließende Bewertung der Funktion der Demetrios-Kirche in 

frühbyzantinischer Zeit als ξενών (hospital) ist für uns nicht nachvollziehbar. 

Zwar ist nicht auszuschließen, dass der Kirche ein Inkubationsraum bzw. ein 

Krankenhaus angeschlossen war, die Demetrioskirche selbst diente aber sicher in 

erster Linie liturgischen Zwecken.

Das Kapitel zum berühmten Apsismosaik der kleinen Kirche Hosios David 

in der Oberstadt mit seiner exzeptionellen Theophanie-Darstellung stammt aus 

der Feder von Ch. Mavropoulou-Tsioumi (S. 188-195). Der Beschreibung des 

Apsisbildes, das durch eine doppelseitige Gesamtansicht und fünf überwiegend 

ganzseitige Detailaufnahmen bebildert ist, sind einleitende Passagen zur Geschichte 

des Baus und zur Architektur vorangestellt, die von E. Kourkoutidou-Nikolaïdou 

verfasst wurden (S. 183-185). Der Focus der Bebilderung und der Beschreibung 

liegt auf dem eigentlichen Apsisbild. Die rahmende Bordüre der Apsisstirnwand 

wird nicht thematisiert oder durch Abbildungen dokumentiert. 

Im Rahmen der Beschreibung werden auch die zugehörigen Inschriften 

berücksichtigt und Bezüge zu Mosaiken in Hagios Demetrios und in der Rotunde 

knapp angesprochen. In Zusammenhang mit der Ikone von Poganovo (14. Jh.), deren 

Motiv sich eng an das Apsismosaik anlehnt, werden die verschiedenen kontroversen 

Vorschläge zur Benennung der beiden Prophetenfiguren referiert, die in der Ikone 

durch Beischriften als Hesekiel und Habakuk identifiziert sind. Die Verf. sieht in 

12. A. Mentzos, Τα ψηφιδωτά της ανοικοδόμησης του ναού του Αγίου Δημητρίου 
στον 7ο αιώνα μ.Χ., Thessalonikē 2010. Der Titel wird jedoch in der Gesamtbibliographie 
an Ende des Bandes aufgeführt.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013)361-376

368

ihnen dagegen Repräsentanten des Alten und Neuen Testaments, nämlich Hesekiel 

und den Evangelisten Johannes, was aber nicht näher begründet wird13. Die 

kontrovers diskutierte Frage der Datierung wird summarisch abgehandelt und als 

vorherrschende Meinung das 5. Jh., konkret das letzte Viertel angegeben, obwohl die 

Vorschläge in der Forschungsliteratur der letzten Jahre meist das 6. Jh. favorisieren. 

In den Anmerkungen fehlen Verweise auf einige wichtige Beiträge14.

E. Kourkoutidou-Nikolaïdou steuerte das Kapitel zu den Mosaiken der 

Acheiropoietos-Basilika bei (S. 198-237). Bei der holzgedeckten dreischiffigen 

Basilika handelt es sich um eine der bedeutendsten Kirchen der Metropole, deren 

ursprüngliche Bausubstanz sich größtenteils bis heute erhalten hat. An einen 

Abriss zur Geschichte der Kirche schließt sich eine Darstellung der Architektur 

an, wobei die unterschiedlichen früh- mittel- und spätbyzantinischen Bauphasen, 

die Restaurierungen des frühen 20. Jhs. sowie die Innenausstattung (Bauskulptur, 

Malerei) genannt werden. Die unterschiedlichen Bauphasen wurden leider nicht im 

beigegebenen Grundriss (S. 202 Abb. 8) kenntlich gemacht, in dem auch nicht alle 

heute zugesetzten Türen eingezeichnet sind15. 

Von den 48 qualitätsvollen Mosaiken der Kirche sind 36 durch Gesamtansichten 

und Detailabbildungen dokumentiert. Dabei werden auch zwei Aquarellzeichnungen 

von W. S. George abgebildet (Abb. 68-69), die irrtümlich R. Schultz und S. Barnsley 

������������������������������������������������������������������������������������. Zur rechten Figur und den Bezügen der Inschrift in dem von ihr gehaltenen Codex 
zu Joh. 7,37-39 s. jüngst Ch. Stephan-Kaissis, Zwei byzantinische Damen und das Gottes-
bild des Klosters Latomou in Thessaloniki: Neues zum Apsismosaik von Hosios David und 
der Ikone von Poganovo, in: M. Panagiotidē- Kesisoglou (Hrsg.), Η γυναίκα στο βυζάντιο. 
Λατρεία και τέχνη. Ειδικό θέμα του 26ου Συμποσίου Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής 
Αρχαιολογίας και Τέχνης. Αθήνα, 12-14 Μαΐου, Athen 2012, 92 f.

�������������. So z. B. R. Wisskirchen, Zum Apsismosaik der Kirche Hosios David/Thessalonike, 
in: G. Schoellgen – C. Scholten (Hrsg.), Stimuli. Exegeses und Ihre Hermeneutik in Antike 
und Christentum. Festschrift für Ernst Dassmann [Jahrbuch für Antike und Christentum, 
Ergbd. 23], Münster 1996, 582-594; B. V. Pentcheva, Imagined Images: Visions of Salva-
tion and Intercession in a Double-Sided Icon from Poganovo, DOP 54 (2000), 139-153; W. 
A. Meeks, Vision of God and Scripture Interpretation in a Fifth-century Mosaic, in: C. A. 
Bobertz – D. Drake (Hrsg.), Reading in Christian Communities, Notre Dame 2002, 124-
145; L. Nasrallah, Early Christian Interpretation in Image and Word: Canon, Sacred Text, 
and the Mosaic of Moni Latomou, in: L. Nasrallah – Ch. Bakirtzis – St. J. Friesen (Hrsg.), 
From Roman to Early Christian Thessalonike. Studies in Religion and Archaeology [Har-
vard Theological Studies 64], Cambridge, Mass. 2010, 361-396.

�����������������������������������. Vgl. dagegen den Grundriss bei G. Belenēs, Μεσοβυζαντινή�������������������� �������������������ναοδομία����������� ����������στη������� ������Θεσσα-
λονίκη: Μνήμη Μανόλη Χατζηδάκη, Athen 2003, 23 Plan 3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 361-376

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW 369

zugeschrieben werden. Ein heute im Museum Byzantinischer Kultur in Thessaloniki 

ausgestelltes Mosaikfragment von der Hochwand des Mittelschiffs sowie ein in situ 

befindliches Fragment im südlich gelegenen Annexbau belegen, dass der musivische 

Dekor einst wesentlich umfangreicher war und zumindest Teile der aufgehenden 

Wandflächen mit einschloss. Für die Apsis vermutet die Verf. ursprünglich eine 

Theophaniedarstellung.

Nach einleitenden Bemerkungen zur planvollen symmetrischen Anordnung 

der Mosaiken folgt eine Beschreibung des Bestandes, die nach Raumteilen gegliedert 

ist (Narthex, Tribelon, Langhausarkaden, Südempore). Das Motivspektrum ist 

ausschließlich dekorativen Charakters und zeigt vegetabile und geometrische 

Motive (von Vögeln bevölkerte Weinranken, Frucht- und Blattgirlanden, 

Akanthuskandelaber, Schuppenmuster, etc.), die durch Kreuz- und Sternmotive 

bereichert sind. Die Verf. betont die paradiesische Symbolik der Motive. Die 

erwähnten Mosaikfragmente der aufgehenden Wände werden dabei nur knapp 

erwähnt, jedoch nicht beschrieben und abgebildet16.

Die Position der beschriebenen Mosaiken ist auf einem Grundriss und 

Längsschnitt verzeichnet (S. 202 Abb. 7-8). Leider sind die Mosaiken aber 

größtenteils nicht korrekt den Nummern auf dem Plan zugewiesen, so dass es 

dem Leser unmöglich ist, die tatsächliche Anordnung der Panele im Kirchenraum 

nachzuvollziehen, zumal sich auch die Beschreibung an diesen fehlerhaften Angaben 

orientiert17.

Bei der Diskussion der Datierung referiert die Verf. die Argumentation von 

Bakirtzis, der auf Grundlage der Identifizierung des in einer Mosaikinschrift 

im mittleren Trivelumsbogen genannten Andreas mit einem für 451 bezeugten 

Presbyter, den theodosianischen Kompositkapitellen und den Ziegelstempeln 

�������������������������������������������������������. Die Publikation der Fragmente erfolgte erstmals in Kunst- und Ausstellungshalle 
der Brd (Hrsg.), Byzanz. Pracht und Alltag, München 2010, 337 f. Nr. 450 (D. Nalpantis); A. 
Taddei, Decorazioni “a squame” con piuma di pavone in alcuni mosaici parietali di Tessa-
lonica, in: M. V. Fontana – B. Gentili (Hrsg.), Studi in onore di Umberto Scerrato per il suo 
settantacinquesimo compleanno, Napoli 2003, 812 f. Taf. 125b.

����������������������������������������������������������������������������������. Korrekturen zu den Positionsangaben: Abb. 25-26 = N13; Abb. 27 = N12; Abb. 28 
= S12; Abb. 29-30 = N11; Abb. 31 = S 11; Abb. 32 = N10; Abb. 33 = S10; Abb. 34 = N9; Abb. 
35-36 = S9; Abb. 37 = N8; Abb. 38-39 = S8; Abb. 42/44 = N6; Abb 43 = S6; Abb. 45-46 = N5; 
Abb. 47 = S 5; Abb. 48-49 = N4; Abb. 50 = S1; Abb. 51 = N3; Abb. 52 = S3; Abb. 53 = N2; Abb. 
54 = S2; Abb. 55-56 = G12; Abb. 57-58 = G11; Abb. 59 = G10; Abb. 60 = G9; Abb. 61 = G8; 
Abb. 63 = G5; Abb. 64/66 = G4; Abb. 65/67 = G3.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013)361-376

370

einen Ansatz um 450/60 vertritt18. Neuere Beiträge, welche die Grundlage der 

Argumentation von Bakirtzis stark relativieren, werden nicht berücksichtigt19. 

Stilistische und motivische Vergleiche zu den ornamentalen Mosaiken der Rotunde 

oder von Hagios Demetrios werden nicht angestellt, obwohl sich in beiden Bauten 

identische Motive nachweisen lassen20. Auch bei diesem Aspekt macht sich 

bemerkbar, dass die Forschungsliteratur der letzten Jahre speziell auch zu den 

Mosaiken der Kirche nur unvollständig rezipiert wurde21. 

Ch. Mavropoulou-Tsioumi verfasste das folgende Kapitel zu den Mosaiken 

der Hagia Sophia-Kirche (S. 241-295). Die Vorstellung beginnt mit der Geschichte 

des Baus, der den dritten Bau bildet, der an dieser Stelle errichtet wurde und von 

der Verf. in das 7./8. Jh. datiert wird. Im Abschnitt über die Architektur erläutert 

die Verf. den neuen architektonischen Übergangstypus, den die Kirche präsentiert: 

����. Ch. Bakirtzis, Sur le donateur et la date des mosaïques d’Acheiropoietos à Thessa-
lonique, in: Atti del IX Congresso Internazionale di Archeologia Christiana II, Roma 21–27 
settembre 1975, Città del Vaticano 1978, 37-44.

����. K. Th. Raptēs, Παρατηρήσεις επί ορισμένων δομικών στοιχείων της Αχειροποιήτου, 
Το Αρχαιολογικό Έργο στη Μακεδονία και Θράκη 13 (1999), 219-237, betont, dass die 
Ziegelstempel nicht als Kriterium für die Datierung nutzbar zu machen sind. Generell 
zur Problematik der Datierung der Bauten Thessalonikis über Ziegelstempel s. J. Bardill, 
Brickstamps, in: E. Jeffreys – J. Haldon – R. Cormack (Hrsg.), The Oxford Handbook 
of Byzantine Studies, Oxford 2008, 197-199. Zu Anhaltspunkten für eine Datierung der 
Kämpferblöcke der Acheiropoietos-Basilika ins spätere 5. bzw. das 6. Jh. J. Kramer, 
Justinianische Kämpferkapitelle mit einem Dekor von Zweigen und die Nachfolgekapitelle 
im Veneto [Spätantike – Frühes Christentum – Byzanz. Kunst im Ersten Jahrtausend Reihe 
B 22], Wiesbaden 2006, 22 mit Anm. 26; Th. Zollt, Kapitellplastik Konstantinopels vom 4. 
bis zum 6. Jahrhundert n. Chr. [Asia Minor Studien 14], Bonn 1994, 15 f.

����������������������������������������������������������������������������������. So z. B. beim mit Pfauenfedern gefüllten Schuppenmuster oder dem (nicht durch 
eine Abbildung dokumentierten) Fragment einer mit Pfauenfedern gefüllten Muschelkonche 
im südlichen Annexbau, das in der Achitekturkulisse der Rotunde eine direkte Parallele 
findet. Dazu bereits Taddei (Anm. 16), 805-816.

���������������������������������������. Z. B. wurden nicht berücksichtigt: A. Taddei, La chiesa della Panaghia Acheiropoi-
etos a Tessalonica. Considerazioni sulla dedicazione dell’edificio e sulla sua transformazione 
in moschea (1430), in: M. Bernardini – C. Borelli – A. Cerbo u. a. (Hrsg.), Europa e Islam 
tra i secoli XIV e XVI [Collana Matteo Ripa 18], Napoli 2002, Bd. II 561-580; Belenēs 
(Anm. 15) 19-24. 37-51; Taddei (Anm. 16); Ders., Eclettismo e sintesi nei mosaici dell’Achei-
ropoietos di Tessalonika, Rivista on line di Storia dell’Arte 12 (2009), 33-52; Ders., I mosaici 
della chiesa Panhagia Acheiropoietos di Tessalonica in due acquerelli inediti di Walter Sykes 
George, in: A. Armati – M. Cerasoli – C. Luciani (Hrsg.), Alle gentili arti ammaestra. Studi 
in onore di Alkistis Proiou [Testi e Studi Bizantino-neoellenici 18], Roma 2010, 59-95.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 361-376

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW 371

es handelt sich um eine Kuppelkirche mit kreuzförmigem Naos, Umgang mit 

Emporen und Narthex wie auch einen heute nicht mehr erhaltenen Exonarthex. 

Um die Wirkungsgeschichte der Kathedrale Thessalonikis in der Region deutlich 

zu machen, wäre ein knapper Verweis auf die wenig bekannte mittelbyzantinische 

Kirche in Kitros (dem antiken Pydna) sinnvoll gewesen, deren Grundriss sich eng an 

die Hagia Sophia anlehnt22. 

Es folgt eine detaillierte Beschreibung der Mosaiken, die sich nur an zwei 

Stellen befinden, dem Bema und der Kuppel. Im Bema hat sich ein Strahlenkreuz im 

Scheitel des Tonnengewölbes, ornamentale Malerei und Inschriften an der Süd- und 

Nordseite des Tonnengewölbes wie auch ein Apsismosaik mit zwei Phasen erhalten. 

Auf der Basis der Stifterinschriften, die die Namen des despotes Konstantin, der 

despoina Irene und des Bischofs Theophilos nennen, wird die Mosaikausstattung in 

die Zeit zwischen 780-788 datiert, d.h. in der Regierungszeit des Kaisers Konstantin 

VI. (780-797) und seiner Mutter Irene von Athen. Theophilos wird mit dem Bischof 

Theophilos identifiziert, der die Akten des VII. Konzils von Nikäa im Jahr 787 

bzw. die Verurteilung der Ikonoklasten mitunterschrieb. Dieser Dekorationsphase 

wird die gesamte musivische Ausstattung des Bemas zugerechnet, einschließlich 

des Kreuzes in der Apsiskalotte, das später von der thronenden Maria mit Kind 

ersetzt wurde. Dass die anikonische Dekoration von den Ikonophilen Irene und 

Theophilos mitfinanziert wurde, scheint laut der Verf. nachvollziehbar angesichts 

der Spannungen während des Bilderstreits. 

Der Zeitpunkt der Ersetzung des ikonoklastischen Kreuzes durch die 

Darstellung der Gottesmutter mit dem Kind ist in der Forschungsliteratur 

umstritten. Die Verf. weist darauf hin, dass Untersuchungen in Zusammenhang 

mit der Restaurierung des Mosaiks entgegen älteren Annahmen die These einer 

einheitlichen und zeitgleichen Ausführung der Darstellung der Gottesmutter mit 

dem Kind bekräftigt haben.

Außer den Mosaiken des Bemas hat sich in der Kuppel eine beeindruckende 

Himmelfahrtsdarstellung erhalten, die detailliert beschrieben wird. Es handelt 

sich um die älteste erhaltene Himmelfahrtsdarstellung in einer Kuppel, eine 

Tatsache, die von der Verf. nicht erwähnt wird. Bei der eingehenden Besprechung 

der verschiedenen Elemente der Komposition erklärt die Verf. überzeugend die 

prominente Position des Hl. Andreas im Kreis der Apostelfürsten bzw. der vier 

Evangelisten durch die aktuelle kirchliche-politische Situation und im Kontext 

22. E. Markē, Ο μεσοβυζαντινός ναός της Πύδνας, Οι Αρχαιολόγοι μιλούν για την 
Πιερία. Καλοκαίρι 1985 (1986), 59-64. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013)361-376

372

der Auseinandersetzung mit Rom. Da der Papst zur Legitimierung seiner 

Primatsansprüche das Argument anführte, dass die Kirche Konstantinopels 

nicht auf eine apostolische Gründung zurückgeht, wurde in Byzanz die Legende 

einer Gründung der Kirche Konstantinopels vom Apostel Andreas propagiert. 

In ikonographischer Hinsicht und im Hinblick auf die Anbringung des Themas 

in einer Kuppel, wäre die Erwähnung der ähnlich angeordneten Himmelfahrt in 

der Kuppel von El Nazar, Göreme, in Kappadokien (10. Jh.) wichtig gewesen23. 

In stilistischer Hinsicht stellt die Verf. die Vermischung von klassizistischen und 

antiklassizistischen Tendenzen fest, wobei u.E. die antiklassizistischen Elementen 

(Landschaftselemente, Draperie) deutlich überwiegen. Das Werk in Zusammenhang 

mit der sog. Makedonischen Renaissance zu bringen, ist u.E. abwegig. Zurecht 

hält dagegen die Verf. die Ausführung der Mosaiken von einer Werkstatt aus 

Thessaloniki für möglich. Auf der Basis von wenig überzeugenden stilistischen 

Vergleichen mit dem Kuppelmosaik in der gleichen Kirche datiert die Verf. das 

Apsismosaik der Hagia Sophia in die 2. H. des 9. Jhs. und zwar etwas früher oder 

etwas später als das Kuppelmosaik. Dabei wird die Marienfigur des Apsismosaiks 

nicht mit der Maria des Himmelfahrtsmosaiks verglichen, was naheliegend wäre, 

sondern mit der Christusfigur. Die u.E. großen Unterschiede werden auf die 

Annahme zurückgeführt, dass der Künstler des Apsismosaiks weniger begabt sei 

als derjenige des Kuppelmosaiks. Methodisch scheint uns diese Vorgehensweise bei 

der Datierung des Apsismosaiks sehr fraglich.

Die vorgeschlagene Datierung des Himmelfahrtsmosaiks in die 2. H. des 9. 

Jhs. fällt in die Amtszeit des Erzbischofs von Thessaloniki Paulos II., der in der 

Inschrift des Kuppelmosaiks erwähnt wird, und passt zudem zur in der Inschrift 

ebenfalls genannten 4. Indiktion, die konkreter auf das Jahr 885 hindeuten würde. 

Bezüglich dieser Inschrift nennt die Verf. die wichtigsten Meinungen, die in der 

Forschungsliteratur geäußert wurden und die die Frage zu beantworten versuchen, 

ob die Inschrift gleichzeitig mit dem Mosaik oder früher entstanden ist. Wie neuere 

Untersuchungen gezeigt haben, ist die Mosaiktextur an dieser aber auch an anderen 

Stellen gestört. Dies lässt aber keine sicheren Schlüsse über das zeitliche Verhältnis 

von Inschrift und Himmelfahrtsdarstellung zu. 

Stilistische Vergleiche des Kuppelmosaiks mit anderen Werken werden kaum 

angestellt, obwohl Wandmalereien der sog. archaischen Gruppe in Kappadokien 

enge Parallelen in der Gewand- und Körpergestaltung mit dem Kuppelmosaik der 

�������. ���M. Restle, Die byzantinische Wandmalerei in Kleinasien, Recklinghausen 1967, 
Bd. II Abb. 2-4.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 361-376

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW 373

Hagia Sophia aufweisen. V.a. die Wandmalereien in Güllü Dere, Ayvali Kilise bieten 

sich für einen Vergleich an24. 

Das letzte Kapitel befasst sich mit dem musivischen Dekor der Apostelkirche 

und wurde ebenfalls von Ch. Mavropoulou-Tsioumi verfasst (S. 299-353). Die 

Geschichte der Klosterkirche, ein Meisterwerk palaiologischer Architektur und 

Monumentalkunst, ist eng mit dem Patriarchen von Konstantinopel Niphon I. 

(1310-1314) verbunden, dessen Monogramm und seine Bezeichnung als ktetor 
mehrmals an der Westfassade angebracht sind. Eine gemalte Stifterinschrift im 

Esonarthex über dem Eingang zum Naos nennt den Hegumenos und Schüler von 

Niphon Paulos, und bezeichnet ihn als zweiten ktetor. Daraus wird geschlossen, 

dass der Bau, der laut der Verf. in einer einzigen Bauphase entstanden ist, in der 

Amtszeit Niphons I. entstanden ist. Die Ergebnisse der dendrochronologischen 

Untersuchung, die den Bau ca. 15 Jahre später datieren25, werden nur kurz in einer 

Anmerkung erwähnt und bei der Diskussion nicht berücksichtigt. 

Was das Patrozinium der Kirche angeht, die heute den Aposteln geweiht ist, 

schlägt die Verf. vor, dass sie ursprünglich der Gottesmutter und Christus geweiht 

war, was zum gemalten Stifterbild im Narthex, das Paulos vor der thronenden 

Gottesmutter mit dem Jesuskind zeigt, passen würde. 

Die Kirche gehört dem Typus der Kreuzkuppelkirche mit Umgang, Narthex 

und Exonarthex an und die Dekoration kombiniert Wandmalereien im Umgang 

und Narthex wie auch im unteren Teil der Wände des Naos mit Mosaiken im Naos, 

die von einem Gesims von den Malereien getrennt werden. Die Verf. vertritt die 

Ansicht, dass die gesamte Dekoration in einer Phase entstanden ist.

Die Mosaiken, die durch die wohl absichtliche Entfernung der Goldtesserae 

in osmanischer Zeit anders wirken als ursprünglich, beschränken sich auf den 

Naos, während es sich aus der Apsis keine Mosaiken erhalten haben. Die 

Darstellungen in der Kuppel, der Pantokrator mit Propheten, des Tonnengewölbes 

und der Wände, die neun Szenen aus dem Festbildzyklus zeigen, wie auch die 

Heiligendarstellungen der Satellitenräume, werden detailliert beschrieben und 

ikonographisch und stilistisch besprochen. Die Verf. listet die ikonographischen 

Besonderheiten auf wie z.B. die Nacktheit Christi in der Taufszene und die Form 

���������������������������������������. Zur Kirche und den Malereien s. G. de Jerphanion, Les églises rupestres de Cappa-
doce, Paris 1932, 594-595; N. Thierry – M. Thierry, Ayvalı Kilise ou Pigeonnier de Güllüdere 
Eglise Inedite de Cappadoce, CahArch 15 (1965), 97-154; L. Rodley, Cave Monasteries of 
Byzantine Cappadocia, New York 1985, 207-213.

����. P. I. Kuniholm – C. L. Striker, Dendrochronology and the Architectural History of 
the Church of the Holy Apostles in Thesalonike, Architectura 20 (1990), 1-26.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013)361-376

374

der Mandorla in der Verklärungsszene, die in der Forschung in Verbindung mit 

der Hesychastenbewegung gesehen wird. Unbegründet ist die Annahme, dass die 

Anbringung von Heiligen im westlichen Teil des Naos auf konstantinopolitanischen 

Einfluss zurückzuführen sei. Als Vergleichsbeispiel wird in Konstantinopel lediglich 

die Chora-Kirche genannt, dessen Heiligenfiguren laut Verf. aus Platzgründen 

in den Narthex verlegt wurden, eine Annahme, die aufgrund des Verlustes des 

Mosaikdekors im Naos nicht überprüft werden kann. Laut Verf. kombinieren die 

Mosaiken ikonographische und stilistische Elemente aus verschiedenen Regionen. 

Weist also z.B. das runde Ornament zwischen Verklärung und Einzug in Jerusalem 

(S. 335 f. Abb. 51. 54) eindeutig auf eine Verbindung mit der Chora-Kirche hin, 

sind andere Kompositionen, wie diejenige des Einzugs in Jerusalem, mit Werken 

des makedonischen Raums vergleichbar. Die Verf. bespricht im abschließenden 

Abschnitt die Thesen von Andreas Xyngopoulos und Christine Stephan über die 

Händescheidung und die Charakterisierung der an der Ausführung der Mosaiken 

beteiligten Künstler (die sie merkwürdigerweise stets als Maler bezeichnet) 

und schließt die Möglichkeit nicht aus, dass die stilistischen Differenzen nicht 

auf mehrere Künstler, sondern auf die architektonischen Begebenheiten oder 

die Vorlagensituation zurückzuführen sind. Zudem weisen alle Figuren eine 

charakteristische Gestaltung der Augen auf, die für einen Künstler sprechen würde. 

Bezüglich der Herkunft des oder der Mosaizisten tendiert die Verf. zur Annahme, 

dass es sich um Künstler handelte, die in Konstantinopel die Mosaikkunst 

lernten oder dort arbeiteten. Sie datiert schließlich die Mosaiken in der Amtszeit 

des Patriarchen Niphon (1310-1314) und wirft die Frage auf, ob der Patriarch 

Künstler aus Thessaloniki beauftragte. Thessaloniki spielte als wichtiges Zentrum 

der Mosaikkunst eine große Rolle, so dass – wie die Verf. zu Recht bemerkt – 

man nicht unbedingt die Beauftragung von Werkstätten aus Konstantinopel 

voraussetzen muss.

Eine Bibliographie, welche bis 2011 erschienene Titel verzeichnet, schließt 

die Monographie ab (S. 354-359). Es handelt sich nicht ausschließlich um ein 

Verzeichnis der in den Einzelbeiträgen zitierten Literatur, sondern um eine 

Auswahlbibliographie (eine Reihe der aufgeführten Titel erscheint nirgends in den 

Anmerkungen). 

Der Wert der Publikation besteht in erster Linie in dem in dieser Form bisher 

nicht zusammengestellten hochwertigen Bildmaterial. Anders als etwa bei den 

Bänden der Reihe Mirabilia Italiae, welche in exemplarischer Weise mit einem 

einheitlichen Bebilderungskonzept den gesamten Mosaikbestand der behandelten 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 361-376

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW 375

Bauten in farbigen Abbildungen vollständig vorlegen26, sind hier jedoch nicht alle 

Mosaiken gleichwertig durch Bilder dokumentiert und anhand von Positionsplänen 

und Aufrissen lokalisierbar. Weiterhin wird die Benutzbarkeit dadurch erschwert, 

dass in den Texten keine Verweise auf die durchnummerierten Abbildungen angegeben 

sind. Die einzelnen Kapitel stehen unverknüpft nebeneinander und berücksichtigen 

die Ergebnisse der anderen Beiträge nicht, so dass das Buch den Charakter eines 

Sammelbandes hat. Auch die Einleitung, welche als thematische Verklammerung 

aller Kapitel konzipiert ist, bietet nur einen allgemeinen Überblick, jedoch keine 

umfassende Darstellung des Forschungsstandes. Um die Bedeutung Thessalonikis 

als Mosaikzentrum differenzierter würdigen zu können, müsste in Zukunft 

grundsätzlich eine breitere Denkmälerbasis zugrunde gelegt werden, die vor allem 

auch Neufunde aus Grabungen in die Diskussion mit einbezieht27. Insbesondere die 

in den meisten Kapiteln angenommene Verbindung der Mosaikkunst Thessalonikis 

zu Konstantinopel, die generell häufig in der Forschungsliteratur postuliert wird, 

stößt aufgrund des geringen Denkmälerbestandes in der Hauptstadt an enge 

methodische Grenzen. Für die Fragestellung wären insbesondere auch dekorative 

Mosaiken etwa in der Hagia Sophia in Konstantinopel, die erst in jüngster Zeit 

verstärkt im Focus der Forschung stehen28, mit zu berücksichtigen. Weiterhin 

verspricht die verstärkte Einbeziehung naturwissenschaftlicher Analyseverfahren, 

���. Z. B. C. Rizzardi (Hrsg.), Il Mausoleo di Galla Placidia a Ravenna [Mirabilia Italiae 
4], Modena 1996; P. Angiolini Martinelli (Hrsg.), La Basilica di San Vitale a Ravenna [Mira-
bilia Italiae 6], Modena 1997.

��������������������������������������������������������������������         . Z. B. die aus Thessaloniki stammenden Funde größerer Fragmente: E. Markē, 
Σωστικές ανασκαφές των οδών Εγνατίας 57 και Μπακατσέλου (πρώην Μενελάου), Το 
Αρχαιολογικό Έργο στη Μακεδονία και Θράκη 20 (2006), 457 f. Abb. 7; ΑΔ 50 (1995), 
Χρονικά 530-534. Vgl. auch die bei A. Arbeiter – D. Korol, Wand- und Gewölbemosaiken 
von tetrarchischer Zeit bis zum frühen 8. Jh. Neue Funde und Forschungen, in: R. Harreit-
her (Hrsg.), Frühes Christentum zwischen Rom und Konstantinopel. Acta Congressus Inter-
nationalis XIV Archaeologiae Christianae, Vindobonae 19–26. 9. 1999 [Studi di Antichità 
Cristiana 62 = Österreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische 
Klasse, Archäologische Forschungen 14], Wien 2006, 82-86 zusammengestellten Beispiele 
aus dem östlichen Mittelmeerraum.

������������������������������������������������. S. dazu ������������������������������������vor allem die jüngsten Beiträge ����von A. Taddei, ���������������������������Il mosaico parietale anico-
nico da Tessalonica a Costantinopoli, in: A. Acconcia Longo (Hrsg.), La Sapienza bizantina 
[Milion 8], Roma 2012, 153-182; Ders., Santa Sofia di Costantinopoli: i mosaici aniconici del 
VI secolo nelle gallerie, in: Acta de XV Congressus Internationalis Archaeologiae Christia-
nae, Toleti (8-12.9.2008). Episcopus, civitas, territorium [Studi di Antichità Cristiane 65], 
Città del Vaticano 2013, 1497-1516.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-BOOK REVIEW

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013)361-376

376

die in der Mosaik- und Glasforschung in den letzten Jahren mit einigem Erfolg 

angewandt wird, neue Ansätze für weiterführende Forschungen29. 

Es bleibt positiv hervorzuheben, dass mit dem vorliegenden Buch ein wichtiges 

Hilfsmittel und Referenzwerk für die Erforschung der Mosaiken Thessalonikis 

vorgelegt wurde, dass in keiner Bibliothek fehlen sollte. Es bildet trotz der 

genannten Kritikpunkte eine deutliche Verbesserung des Publikationstandes und 

eine Grundlage für weiterführende Forschungen.

Benjamin Fourlas 	 Vasiliki Tsamakda

Römisch-Germanisches 	 Johannes Gutenberg-Universität

Zentralmuseum Mainz	 Mainz

������������������. So z. B. auch Carile (Anm. 3) 99 mit Anm. 330 in Bezug auf die Kuppelmosaiken 
der Rotunde. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

