
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 35 (2025)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 35

  

 

  

  Teresa Shawcross, Wisdom’s House, Heaven’s
Gate. Athens and Jerusalem in the Middle Ages
(New Approaches to Byzantine History and Culture,
Series eds. Florin Curta, Leonora Neville, Shaun
Tougher), Palgrave Macmillan, Cham, Switzerland
2024 

  Ελένη Σαράντη   

  doi: 10.12681/byzsym.42717 

 

  

  Copyright © 2025, Ελένη Σαράντη 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Σαράντη Ε. (2025). Teresa Shawcross, Wisdom’s House, Heaven’s Gate. Athens and Jerusalem in the Middle Ages
(New Approaches to Byzantine History and Culture, Series eds. Florin Curta, Leonora Neville, Shaun Tougher), Palgrave
Macmillan, Cham, Switzerland 2024. Byzantina Symmeikta, 35, 427–447. https://doi.org/10.12681/byzsym.42717

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 17/02/2026 10:58:23



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

Teresa Shawcross, Wisdom’s House, Heaven’s Gate. Athens and Jerusalem in the 
Middle Ages (New Approaches to Byzantine History and Culture, Series eds. Florin 

Curta, Leonora Neville, Shaun Tougher), Palgrave Macmillan, Cham, Switzerland 

2024, 479 σελίδες. ISBN 978-3-031-35262-1 (print), ISBN 978-3-031-35263-8 

(e-Book). https://doi.org/10.1007/978-3-031-35263-8

Η Teresa Shawcross είναι γνωστή από τα βιβλία της The Chronicle of Morea: 
Historiography in Crusader Greece (2009) και τον συλλογικό τόμο Reading in 
the Byzantine Empire and Beyond (2018), καθώς και από σημαντικά άρθρα. Το 

ερευνητικό ενδιαφέρον της για τις πολιτικές δυνάμεις που ήλθαν σε απευθείας 

επαφή με το Βυζάντιο είτε καταλαμβάνοντας εδάφη του είτε μέσω πολιτισμικών 

και θρησκευτικών επαφών επεκτείνεται με το νέο της βιβλίο σε θέματα σχετικά 

με τις αλληλοεπιδράσεις με το Ισλάμ. 

Ο ελκυστικός τίτλος του βιβλίου της Teresa Shawcross, Wisdom’s 
House, Heaven’s Gate. Athens and Jerusalem in the Middle Ages, δημιουργεί 

στον αναγνώστη την εντύπωση ότι πρόκειται για μία μελέτη που εστιάζει 

αποκλειστικά στο συμβολισμό της Αθήνας και της Ιερουσαλήμ στο Μεσαίωνα. 

Όμως το περιεχόμενό του διευρύνεται σε περισσότερα θέματα που αφορούν στην 

αλληλεπίδραση των δύο πολιτισμών, βυζαντινού και ισλαμικού των Φατιμιδών. 

Στον Πρόλογο, σ. V-VIII, η συγγραφέας προσδιορίζει τη χρονική περίοδο στην 

οποία εστιάζει την έρευνά της, τον 11o αιώνα, ο οποίος σηματοδοτείται από δύο 

σημαντικούς ηγέτες, τον Βασίλειο Β΄ Μακεδόνα και τον al-Hakim των Φατιμιδών 

της Αιγύπτου. Το βιβλίο ερευνά την ιδεολογία του Βυζαντίου και του ισλαμικού 

χαλιφάτου των Φατιμιδών σχετικά με τον τρόπο με τον οποίο διαμορφώθηκαν 

συγκεκριμένα συστήματα γνώσης και πίστης: η Ορθοδοξία και το σιιτικό Ισλάμ 

(Isma ̔ ili Shi ˁ ̔Islam), που πήγαζαν από τον ιουδαϊκό μονοθεϊσμό και συνδέθηκαν 

με την Αθήνα και την Ιερουσαλήμ. Η συγγραφέας τονίζει ότι συνήθως η προσέγγιση 

της πολιτικής και θρησκευτικής ιδεολογίας των δύο αυτών κόσμων εστιάζει στην 

μεταξύ τους εχθρότητα και όχι στον ανταγωνισμό των δύο πολιτισμών. Η ίδια 



BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW428

όμως επιλέγει να εξετάσει τα κοινά σημεία επαφής τους. Σε αυτό το πλαίσιο 

επιχειρείται η προβολή της συμβολικής σημασίας της τοπογραφίας της Αθήνας και 

της Ιερουσαλήμ. Με αυτή την προσέγγιση η Shawcross οδηγείται στη σκιαγράφηση 

μιας διαφορετικής εικόνας των σχέσεων των δύο πολιτισμών μετριάζοντας 

τις κατακτητικές προσπάθειες των Αράβων και τις εχθρικές ιδεολογικές 

αντιλήψεις των Βυζαντινών. Όπως η ίδια δηλώνει, πρόκειται για μια προσέγγιση 

αναθεωρητική, το αποτέλεσμα της οποίας –η συγγραφέας αναγνωρίζει– δεν θα 

είναι ούτε οριστικό ούτε πλήρες και ολοκληρωμένο, αλλά ελπίζει ότι θα εμπνεύσει 

περαιτέρω συζήτηση πάνω στο θέμα. 

Ασφαλώς ποικίλες επαφές και αλληλοεπιδράσεις του βυζαντινού και του 

αραβικού πολιτισμού στην πάροδο των αιώνων έχουν εντοπιστεί και σχολιαστεί 

από ιστορικούς, φιλολόγους και ιστορικούς της τέχνης. Ενδεικτικά αναφέρουμε 

τον αυτοκράτορα Θεόφιλο (829-842) με τα ανάκτορα «του Βρύα» μουσουλμα-

νικής τεχνοτροπίας1 και τα αυτόματα που απαντώνται και στα ανάκτορα της 

Βαγδάτης επί al Ma’mun (786-833), και τον λόγιο Λέοντα Φιλόσοφο ή Μαθηματικό 

(περ. 790-περ. 869) σε μια εποχή τεράστιων συγκρούσεων με τους Άραβες, αλλά 

και πολιτισμικών προσεγγίσεων. Επίσης έχουν σχολιαστεί επιδράσεις στη 

λογοτεχνία, όπως π.χ. από την Ελένη Κονδύλη και την Μαρία Μαυρουδή2. Η 

έμφαση της Shawcross σε βυζαντινο-αραβικές επιδράσεις σχετικές με το θέμα που 

πραγματεύεται σκοπεύει να διευρύνει τον ορίζοντα του ιστορικού του Βυζαντίου 

και να τον απελευθερώσει από ιδεολογικούς προσανατολισμούς της παλαιότερης 

βιβλιογραφίας. Χωρίς όμως μια αναδρομή σε άλλες παλαιότερες επιδράσεις του 

ισλαμικού πολιτισμού η ανάλυσή της στερείται μιας ολοκληρωμένης εικόνας 

των πολύπλοκων σχέσεων των δύο πολιτισμών και, κυρίως, της κατανόησης της 

επίσημης θέσης της βυζαντινής Εκκλησίας έναντι του Ισλάμ η οποία αναμφίβολα 

παρέμενε η κυρίαρχη θέση και του λαού3. Το σημείο αυτό έχει ιδιαίτερη σημασία 

διότι το θέμα αφορά θρησκευτικά σύμβολα, τον ναό της Αναστάσεως και την 

εκκλησία της Θεοτόκου στον Παρθενώνα.

1. Συμεὼν μαγίστρου καὶ λογοθέτου Χρονικόν, εκδ. S. Wahlgren, Symeonis magistri 
et logothetae Chronicon (CFHB 44/1), Berlin – NewYork 2006, κεφ. 130.160-162.

2. H. Condylis – Bassoukos, Stéphanitès kai Ichnélatès, traduction grecque (XIe siècle) 
du livre Kalīla wa-Dimna d’Ibn al-Muqaffa’ (VIIIe siècle), Étude lexicologique et littéraire, 
Lovanii 1997· M. Mavroudi, A Byzantine Book on Dream Interpretation: The Oneirocriticon 
of Achmet and Its Arabic Sources, Leiden 2002.

3. Α. P. Kazhdan – A. Wharton Epstein, Change in Byzantine Culture in the Eleventh 
and Twelfth Centuries, Berkeley – Los Angeles – London 1985, 185-7, 196.



429

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW

Η ανάγνωση του βιβλίου δυσκολεύεται από τη δήλωση της συγγραφέως 

ότι προτίμησε να μην παρουσιάσει τα σημεία που διαφωνεί με τους προ-

ηγούμενους μελετητές, αλλά απλά να παραπέμψει στη σχετική βιβλιογραφία 

στις υποσημειώσεις. Ο διάλογος με προηγούμενες θεωρίες θα οδηγούσε 

στην αιτιολογημένη αποδοχή ερμηνειών επάνω στην οποία θα μπορούσε να 

οικοδομηθεί η ανάλυση των επί μέρους θεμάτων του βιβλίου. 

Στη σελίδα IX “A note on the rendition of the names of people, places, and 

things” αναφέρονται οι επιλογές μεταγραφής ονομάτων στην αγγλική. Σε μία 

παράγραφο “About the Book” (σ. ΧΙ) προσδιορίζονται σύντομα τα μεγάλα 

θέματα του βιβλίου: με την καταστροφή του ναού της Αναστάσεως από τον Al 

Hakim περί το 1009 ανοίγει ένας αιώνας επαφών πολεμικών, εμπορικών και 

προσκυνητών. Η μετοικεσία πληθυσμών από τη Συρία και Παλαιστίνη στη Μ. 

Ασία και τα Βαλκάνια οδήγησε σε νέες μορφές θρησκευτικής και καλλιτεχνικής 

έκφρασης. Το θέμα αυτό είναι σημαντικό διότι η θέση της συγγραφέως αντιτίθεται 

στην άποψη, που έχει προ πολλού εκφραστεί από τον A. Kazhdan, ότι αυτή την 

εποχή οι ξένες επιδράσεις στο Βυζάντιο ήταν επιφανειακές, ιδιαίτερα δε στα 

εκκλησιαστικά και θεολογικά θέματα ανύπαρκτες4. Η Αθήνα προβάλλεται από 

την Shawcross ως Νέα Ιερουσαλήμ και ο Παρθενώνας (δηλαδή η εκκλησία του 

Παρθενώνα) ως νέος Ναός. Η Ακρόπολη φημίστηκε για τη θαυματουργή λυχνία 

με το άσβεστο φως. Ο κλήρος εκτελούσε τα μυστήρια με έμφαση στην ιεραρχία 

–σημειώνουμε όπως άλλωστε σε όλη την αυτοκρατορία– τη θεία φώτιση και τη 

θέωση, που πήγαζαν από τη φιλοσοφική παράδοση (νεοπλατωνισμός). Όμως η 

έμφαση στην επιρροή του νεοπλατωνισμού από τη συγγραφέα δεν θα πρέπει 

να μειώνει τη θεολογική (ιουδαϊκή-χριστιανική) πίστη στη θεία φώτιση και στη 

θέωση. Η τελευταία πρόταση της παραγράφου αναφέρεται σε ένα θέμα γνωστό 

από τις gender studies: αυτή η πολιτική θεολογία ήταν δημιουργία λογίων ανδρών, 

αλλά γυναίκες χορηγοί και πιστές ασκούσαν επίσης επιρροή. Ακολουθούν δύο 

σελίδες (σ. XIII-XIV) με τίτλο “Praise for Wisdom’s House, Heaven’s Gate”, με 

σύντομες εγκωμιαστικές κριτικές για την πρωτοτυπία του βιβλίου, ο πίνακας 

περιεχομένων (σ. ΧV), μία σημείωση για το έργο της συγγραφέως (σ. XVII), 

οι συντομογραφίες (σ. XIX), και ένας εκτενής κατάλογος των 75 εικόνων 

(σ. ΧΧΙ-ΧΧΧV).

Το βιβλίο διαρθρώνεται σε έξι κεφάλαια. Το πρώτο κεφάλαιο “Introduction: 

Reframing the Question of Athens and Jerusalem” (σ. 1-30) αποτελεί περίληψη 

4. Kazhdan – Wharton Epstein, Change in Byzantine Culture, 180 κ.εξ.



BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

430 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW

του περιεχομένου όλων των επόμενων κεφαλαίων. Ο στόχος αυτής της δομής δεν 

διευκρινίζεται.

Το δεύτερο κεφάλαιο “The Parthenon from Temple to Church” (σ. 31-93), 

αναπτύσσει σύντομα τη μετατροπή του Παρθενώνα σε χριστιανική εκκλησία 

και συνεχίζει με τα χαρακτηριστικά στοιχεία της εκκλησίας αφιερωμένης στη 

Θεοτόκο. Παρατίθενται οι πηγές και η βιβλιογραφία σχετικά με τη χρονολόγηση 

της μετατροπής του Παρθενώνα σε εκκλησία χωρίς να αναφέρονται τα 

επιχειρήματα των προηγούμενων ερευνητών (σ. 37, υποσ. 13). Η αναφορά στη 

μετακίνηση του αγάλματος της Αθηνάς στην Κωνσταντινούπολη (σ. 38) έχει 

συζητηθεί εκτενώς στη βιβλιογραφία5. Η συγγραφέας αναφέρει την ταφή στη 

νοτιοανατολική γωνία του Παρθενώνα με σαράντα νομίσματα του Ιουστίνου, 

Ιουστινιανού και Τιβερίου Β΄ (578-582), αλλά η σημασία της δεν αξιολογείται με 

σαφήνεια: “τότε οι χριστιανοί μπορούσαν να ταφούν εκεί με ασφάλεια”6. Η θέση 

της ταφής πολύ κοντά στον Παρθενώνα, οπωσδήποτε χριστιανικής, δηλώνει 

ταφή ad sanctos, δηλαδή προνομιακή ταφή ενός χριστιανού με σημαίνουσα 

θέση στον κλήρο και στην κοινωνία εντός ή πλησίον του αγιασμένου χώρου 

μιας εκκλησίας για τη μετά θάνατο σωτηρία του και για την προβολή του στη 

χριστιανική κοινότητα. Συνεπώς η ταφή ad sanctos έχει ορθά θεωρηθεί από 

ερευνητές ως ασφαλής ένδειξη της μετατροπής του Παρθενώνα σε εκκλησία τον 

6ο αιώνα ή και νωρίτερα.

Σχετικά με την εικονογράφηση του κυρίως ναού η συγγραφέας δηλώνει 

ότι τίποτα δεν είναι γνωστό πέρα από την ψηφιδωτή απεικόνιση της Θεοτόκου 

στην αψίδα του ιερού που πιθανολογεί ότι χρονολογείται στην πρώιμη περίοδο 

τουλάχιστον στην πρώτη φάση (σ. 59: “perhaps, at least in the earliest phase”). 

Η αψίδα διευρύνθηκε κατά τον Μ. Κορρέ και τον Χ. Μπούρα τον 12ο αιώνα, 

ενώ ο Γ. Θεοχάρης τη χρονολόγησε στα μέσα του 9ου αιώνα7 και ο Α. Σέμογλου, 

αποδεχόμενος αυτή τη χρονολόγηση, πρότεινε ότι μόνο η ζωγραφική απεικόνιση 

των Αποστόλων της αψίδας χρονολογείται στην πρώιμη εποχή, ενώ η μωσαϊκή 

απεικόνιση της βρεφοκρατούσας Θεοτόκου προστέθηκε αργότερα, πιθανόν 

5. S. Bassett, The Urban Image of Late Antique Constantinople, Cambridge 2004, 188-
192 με τις πηγές και προηγούμενη βιβλιογραφία.

6. Σελ. 43: “it was around that time that the location became one where adherents to 
Christianity could be safely buried”. 

7. Γ. Θεοχαρης, Η Αθήνα μετά το τέλος του αρχαίου κόσμου. Αρχιτεκτονική 
γλυπτική από τον 8ο έως τον 11ο αι. μ.Χ., Αθήνα 2022, 181.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 431

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

μετά την αναστήλωση των εικόνων8. Στην απέναντι σ. 58 το τμήμα τοιχογραφίας 

του βόρειου τοίχου του κυρίως ναού σχολιάζεται ως απεικονίσεις αγίων, στη 

άνω ζώνη επίσκοποι και ιερείς και στην κάτω βασίλισσες και μοναχές. Οι 

τοιχογραφίες έχουν προ πολλού ταυτιστεί από τον Α. Ξυγγόπουλο στην άνω 

ζώνη με τον Αγ. Ιωάννη Πρόδρομο, τον Χριστό υποτίθεται ένθρονο, και από 

κάτω τρεις επισκόπους, τη Θεοτόκο ένθρονη με τον Χριστό, ενώ στην κατώτερη 

ζώνη απεικονίζονταν τρεις άγιες εκ των οποίων οι δύο με στέμματα (προφανώς 

η αγία Αικατερίνη και η αγία Βαρβάρα9 και όχι “queens and nuns”10).

Η αφήγηση σχετικά με τη χρυσή περιστερά που μαρτυρείται από τον 

Μιχαήλ Χωνιάτη ότι αιωρούνταν στο ιερό βήμα δημιουργεί δυσκολίες στον 

αναγνώστη. Ενώ παρατίθεται ένα σχετικό χωρίο του Χωνιάτη (σ. 59), απουσιάζει 

η παραπομπή, την οποία ο αναγνώστης βρίσκει πιο κάτω, στο σχολιασμό 

της εικόνας 2.17 στη σ. 61. Η συγγραφέας σχολιάζει τη χρυσή περιστερά ως 

διακοσμητικό στοιχείο στο ιερό βήμα ή λύχνο ή δοχείο για την θεία ευχαριστία 

(σ. 59: “functioning either as a figurative decoration, or alternatively as a lamp or 

a repository for the Eucharist”). Οι υποθέσεις ότι η αιωρούμενη χρυσή περιστερά 

αποτελούσε διακοσμητικό στοιχείο ή αιωρούμενο δοχείο με τη θεία ευχαριστία 

δεν μπορούν να γίνουν δεκτές σχετικά με την ορθόδοξη λειτουργική πρακτική. 

Ωστόσο, το σχετικό χωρίο της ομιλίας του Χωνιάτη για τον μεγάλο δούκα Μιχαήλ 

Στρυφνό, που μεταφράζει ο Α. Καλδέλλης, αναφέρεται στη χρυσή περιστερά 

του πνεύματος (“the golden dove of the spirit”)11, χωρίο που παραθέτει η Shawcross 

πιο κάτω (σ. 61, εικ. 2.17). Πρόκειται δηλαδή για το γνωστό συμβολισμό του 

Αγίου Πνεύματος.

Το θέμα της άσβεστης λυχνίας που μαρτυρείται ότι βρισκόταν στην 

εκκλησία του Παρθενώνα αναπτύσσεται σύντομα στο κεφάλαιο αυτό (σ. 62-63). 

Πρόκειται για ένα κεντρικό θέμα στην επιχειρηματολογία του βιβλίου σχετικά 

με τη σύνδεση του συμβολισμού της Θεοτόκου στον Παρθενώνα με το ναό της 

Αναστάσεως στην Ιερουσαλήμ. Οι μαρτυρίες των κειμένων για την άσβεστη 

λυχνία που συγκέντρωσε ο Α. Καλδέλλης χρονολογούνται στον 12ο αιώνα. 

 8. A. Semoglou, Le programme pictural de l’église du Parthénon à Athènes selon les 
aquarelles de Westlake: Byzantin ou latin?, Arte medievale σειρά 4, 10 (2020), 363-378.

 9. Α. Ξυγγόπουλου, Παρθενῶνος βυζαντιναὶ τοιχογραφίαι, Ἀρχαιολογικὴ Ἐφημερὶς 
1920, 36-53· Semoglou, Le programme pictural, 373-4.

10. Σελ. 58, εικ. 2.15.
11. Α. Kaldellis, The Christian Parthenon. Classicism and Pilgrimage in Byzantine 

Athens, Cambridge 2009, 155.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW432

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

Με εξαίρεση τις δύο πρώτες μαρτυρίες από δυτικούς ταξιδιώτες στις αρχές του 

αιώνα, στα βυζαντινά κείμενα επιστολογραφίας και ρητορικής από τα μέσα του 

ίδιου αιώνα οι αναφορές στο άσβεστο φως του Παρθενώνα συνδυάζονται με 

ρητορικά σχήματα λόγου που πηγάζουν από αρχαίους ρήτορες σε εγκώμια της 

Αθήνας και ποικίλες αναφορές σε θεολογικούς συμβολισμούς. Αξίζει να τονιστεί 

ότι το Ερέχθειο, στο οποίο βρισκόταν η άσβεστος λύχνος του Καλλιμάχου, ήταν 

συνδεδεμένο με τις ιερές παραδόσεις της ίδρυσης της Αθήνας. Συνεπώς, πιθανόν 

η άσβεστος λυχνία αρχικά επιβίωσε στην εκκλησία του Παρθενώνα ως σύμβολο 

της πόλης και ως σύμβολο της νίκης του χριστιανισμού κατά της ειδωλολατρίας, 

αλλά προφανώς με τα χρόνια προσέλαβε χριστιανικό συμβολισμό. H Shawcross 

δεν συζητά την άποψη του Καλδέλλη σύμφωνα με την οποία η ανάπτυξη του 

θέματος της άσβεστης λυχνίας στα κείμενα του 12ου αιώνα είναι έκφραση της 

αρχαιοδιφίας (“antiquarianism”) της εποχής12. Είναι γνωστό ότι η ρητορική του 

12ου αιώνα χαρακτηρίζεται από πομπώδες και υπερβολικά στολισμένο ύφος με 

απεριόριστη πληθώρα αλληγοριών και συμβολισμών. Είναι η εποχή που άνθισε 

περισσότερο από ποτέ άλλοτε η ρητορική στην υπηρεσία της άρχουσας τάξης και 

της Εκκλησίας13. Η συγγραφέας καταλήγει ότι η άσβεστος λυχνία στην εκκλησία 

του Παρθενώνα συνδεόταν λιγότερο με τον θρίαμβο του χριστιανισμού επί της 

ειδωλολατρίας και περισσότερο με την ιουδαϊκή παράδοση των λυχνιών του 

Ναού της Ιερουσαλήμ που έπρεπε να παραμένουν μονίμως αναμμένες. Κατ’ αυτόν 

τον τρόπο υπονοείται μία σύνδεση της Θεοτόκου της Αθήνας με την Ιερουσαλήμ, 

και κατ’ επέκταση στα επόμενα κεφάλαια με το ναό της Αναστάσεως.

Η συγγραφέας αποφεύγει την απευθείας σύνδεση της άσβεστης λυχνίας 

της εκκλησίας του Παρθενώνα με τη Θεοτόκο, παρόλο που σε πολλά θεολογικά 

κείμενα η Θεοτόκος προσομοιάζεται με λυχνία, λαμπάδα και φως. Αυτά τα 

κείμενα παρατίθενται σε ξεχωριστή ενότητα (σ. 76-89) και αποσυνδέονται από 

την άσβεστο λυχνία της εκκλησίας του Παρθενώνα. Πρόκειται για κείμενα του 

Ιωάννη Χρυσοστόμου, του Ακάθιστου Ύμνου, προσευχές χαραγμένες στον 

Παρθενώνα και ρητορικά κείμενα του 12ου αιώνα (σ. 79 κ.εξ.). Πιστεύουμε ότι ο 

συμβολισμός της Θεοτόκου ως λυχνίας προέρχεται από προφητεία του προφήτη 

Ζαχαρία 4.2: ἑώρακα καὶ ἰδοὺ λυχνία χρυσὴ ὅλη, καὶ τὸ λαμπάδιον ἐπάνω αὐτῆς, 
καὶ ἑπτά λύχνοι ἐπάνω αὐτῆς. Ενώ η προφητεία αφορά στο ναό του Σολομώντα, 

12. Kaldellis, The Christian Parthenon, 202-206.
13. P. Magdalino, The Empire of Manuel I Komnenos 1143-1180, Cambridge 1993, 

335-356.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 433

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

κατά την ερμηνεία των χριστιανών θεολόγων, σε αυτήν προτυπώνεται ο ρόλος 

της Θεοτόκου διότι έφερε τον Χριστό. Συνεπώς οδηγούμεθα στο ασφαλές 

συμπέρασμα ότι η άσβεστη λυχνία στην εκκλησία του Παρθενώνα συμβόλιζε 

τη Θεοτόκο14 και εύλογα είχε προβληθεί ως θαυματουργή. Ταυτόχρονα απο-

συνδέεται από το ναό της Αναστάσεως της Ιερουσαλήμ μετά το 1009, το άσβεστο 

φως του οποίου συμβολίζει την Ανάσταση του Χριστού. Η Shawcross καταλήγει 

ότι η Θεοτόκος ήταν μόνο το δοχείο που δέχθηκε τον Χριστό-φως και Θεοτόκος 

και Χριστός συνδέονται στην άσβεστη λυχνία της εκκλησίας του Παρθενώνα ως 

το δοχείο και η φλόγα του (σ. 87).

Ακολουθεί μία ενότητα με πληροφορίες από τις πηγές για τους επισκόπους 

που συνδέονται με την Θεοτόκο στον Παρθενώνα (σ. 63-70) και μία επόμενη με 

θέμα τους προσκυνητές (σ. 71-76). Θα ήταν χρήσιμο η παρατήρηση ότι η φήμη 

της εκκλησίας αναπτύσσεται από το δεύτερο μισό του 10ου αιώνα (σ. 71) να 

διερευνηθεί αν οφείλεται στο ιστορικό πλαίσιο της εποχής ή στο είδος των πηγών 

που έχουν διασωθεί. Στην ενότητα με θέμα “A Liturgy of Illumination” (σ. 76-89) 

η συγγραφέας επανέρχεται στο θέμα της ψηφιδωτής απεικόνισης της Θεοτόκου 

στην αψίδα του ιερού. Η απεικόνιση σε επισκοπική σφραγίδα της Θεοτόκου με 

την κεφαλή του Χριστού μέσα σε φωτοστέφανο μπροστά της υποδηλώνει, κατά 

την συγγραφέα, την πρώιμη απεικόνιση της Θεοτόκου στην αψίδα της εκκλησίας 

του Παρθενώνα. Παραπέμπει επίσης στην απεικόνιση της Παναγίας στην αψίδα 

της εκκλησίας της Κανακαριάς στη Λυθράγκωμη της Κύπρου (6ος/7ος αι.). 

Τονίζεται η σύνδεση της Θεοτόκου με το φως ως μητέρας του Χριστού, ο οποίος 

περιγράφεται στα θεολογικά κείμενα ως φως. 

Στα συμπεράσματα του δεύτερου κεφαλαίου προβάλλεται η Αθήνα ως 

αντίπαλος της Ιερουσαλήμ (“Conclusions: Athens as a Rival to Jerusalem” σ. 90-93).

Ένα χωρίο επιστολής του Γεωργίου Τορνίκη σαφώς τονίζει την υπεροχή του 

ναού της Αθήνας έναντι του ναού της Παλαιστίνης, διότι το θείο φως ήταν 

άσβεστο στην πρώτη. Και ο Χωνιάτης παραβάλλει την επίσκεψη της Αγίας 

Ελένης στους Αγίους Τόπους με την επίσκεψη της Θεοδώρας Στρυφνής στη 

Θεοτόκο του Παρθενώνα: καὶ τῶν ἐντεῦθεν ἐλλάμψεων ἐμφορηθῆναι (σ. 92-93). 

Έτσι τεκμηριώνεται η υπεροχή της εκκλησίας του Παρθενώνα έναντι του ναού 

της Αναστάσεως σε κείμενα φορτωμένα με ρητορική υπερβολή, χαρακτηριστικό 

της ρητορικής του 12ου αιώνα. Παρόλα αυτά πρέπει να τονιστεί ότι, όταν 

14. Την άποψη αυτή μού εξέφρασε προφορικά ο καθηγητής Α. Σέμογλου παρα- 
πέμποντας στον Ακάθιστο Ύμνο.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW434

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

ο Τορνίκης και ο Χωνιάτης συνέταξαν τα κείμενά τους, η Ιερουσαλήμ 

βρισκόταν υπό την κυριαρχία των Σταυροφόρων σχεδόν από εκατονταετίας, 

δηλαδή από το 1099, και είχε εκλείψει η μουσουλμανική κατοχή, η οποία 

ήταν η αιτία που υποτίθεται ότι αντικαταστάθηκε στη βυζαντινή ιδεολογία 

ο ναός της Αναστάσεως από την εκκλησία του Παρθενώνα. Διερωτώμεθα 

πώς η κατάληψη της Ιερουσαλήμ από τους Σταυροφόρους δεν επηρέασε τις 

αντιλήψεις περί του ναού της Αναστάσεως. Κατά την άποψή μας στα κείμενα 

που αναφέρθηκαν πρόκειται για τη ρητορική τεχνική της «σύγκρισης» (στην 

προκειμένη περίπτωση σύγκριση της εκκλησίας του Παρθενώνα με το ναό της 

Αναστάσεως) η οποία αποσκοπούσε στον εξωραϊσμό του εγκωμιαζομένου 

αντικειμένου και αποτελούσε βασικό στοιχείο του εγκωμίου στην αρχαία και 

βυζαντινή ρητορική15. Επιπλέον διερωτώμεθα, αν η εκκλησία της Θεοτόκου 

στον Παρθενώνα είχε προβληθεί στη θέση του ναού της Αναστάσεως, γιατί 

αυτός ο συμβολισμός δεν τονίζεται ευθέως στα κείμενα.

Στην ανάπτυξη του θέματος της προβολής της εκκλησίας του Παρθενώνα από 

την Shawcross απουσιάζει η άμεση σύνδεση της Αθήνας με την Κωνσταντινούπολη 

που μαρτυρείται στον 8o και 9o αιώνα. Η εισαγωγή της μακράς ασματικής 

λειτουργίας στην εκκλησία του Παρθενώνα, η οποία καταγράφεται σε χαράγματα 

του Παρθενώνα (8oς / 9ος αιώνας) και επιβεβαιώνεται αργότερα από τον Δημήτριο 

Χωματιανό, τονίζει αναμφισβήτητα την αίγλη της Εκκλησίας της Αθήνας σε 

προγενέστερη εποχή αυτής που ρητορικά κείμενα εκθειάζουν την εκκλησία του 

Παρθενώνα (12ος αιώνας). Μόνον η Κωνσταντινούπολη, η Θεσσαλονίκη και η 

Αθήνα είχαν την ασματική λειτουργία των Ιεροσολύμων και των μοναστηρίων 

των Αγίων Τόπων, ιδιαίτερα της μονής του Αγίου Σάββα16. Επίσης, ο Διονύσιος 

Αρεοπαγίτης φαίνεται να τιμάται ως άγιος από τον 9ο αιώνα, με την αρχαιότερη 

απεικόνισή του να βρίσκεται στο ψαλτήρι του Chludov στο πρώτο μισό του 9ου 

αιώνα17. Η εκκλησιαστική παράδοση τον συνέδεσε με τη Σταύρωση και με την 

Κοίμηση της Θεοτόκου και η πρώτη αναφορά στην παρουσία του στην Κοίμηση 

15. G. Kennedy, Ιστορία της κλασικής ρητορικής, αρχαίας ελληνικής και ρωμαϊκής, 
μετ. Ν. Νικολούδης, Αθήνα 2003, 324, 326, 327, 328, 369, 418· Η. Lausberg, Handbook of 
Literary Rhetoric. A Foundation for Literary Study, μετάφρ. Μ. Τ. Bliss – A. Jansen – D. E. 
Orton, επιμ. D. E. Orton & R. Dean Anderson, Leiden – Boston – Köln 1998, § 661, 799, 
1130, 1114.5 και passim.

16. S. Alexopoulos, When a column speaks, DOP 69 (2015), 159-178.
17. K. Corrigan, Visual Polemics in the Ninth-Century Byzantine Psalters, Cambridge 

1992, 83–86, εικ. 89.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 435

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

της Θεοτόκου προέρχεται από τον εκ Δαμασκού Ανδρέα Κρήτης (περ. 660 – περ. 

740)18. Προφανώς η παράδοση αυτή απέβλεπε στη σύνδεση της εκκλησίας του 

Παρθενώνα με τον Διονύσιο Αρεοπαγίτη. Επίσης, σύμφωνα με τα σχέδια των 

Fossati, Salzenberg, στα τέλη του 9ου αιώνα (880-900) ο Διονύσιος Αρεοπαγίτης 

απεικονιζόταν στο νότιο τύμπανο της Αγίας Σοφίας19. Καθίσταται σαφές ότι η 

στενή σχέση της Εκκλησίας της Αθήνας με την Κωνσταντινούπολη από την εποχή 

της Ειρήνης της Αθηναίας και ιδιαίτερα μετά την εικονομαχία ήταν κινητήρια 

δύναμη της προβολής της εκκλησίας της Θεοτόκου στον Παρθενώνα, η οποία 

προβάλλεται στη συνέχεια πολύ έντονα στα κείμενα λογίων εκκλησιαστικών 

του 12ου αιώνα. Επίσης διερωτώμεθα πώς θα ήταν δυνατόν να οικειοποιηθεί 

η Αθήνα τον συμβολισμό του ναού της Αναστάσεως των Ιεροσολύμων με τη 

σύμφωνη γνώμη της Εκκλησίας της Κωνσταντινούπολης και του αυτοκράτορα, 

δεδομένου ότι μόνο η Κωνσταντινούπολη είχε το προνόμιο να προσδιορίζεται ως 

Νέα Σιών και Νέα Ιερουσαλήμ. Πρώτη σαφής αναφορά της Κωνσταντινούπολης 

ως Νέας Σιών απαντάται τον 7ο αιώνα σε ρητορικό κείμενο του Θεόδωρου 

Σύγκελλου μετά την κατάληψη της Ιερουσαλήμ από τους Πέρσες το 61420. Μόνο 

στους ύστερους αιώνες, μετά το 1204, σε κάποια ρητορικά κείμενα ταυτίζονται 

άλλες πόλεις με την Ιερουσαλήμ. Αλλά τότε –και αυτό σπάνια– η διάλυση της 

αυτοκρατορίας και η δημιουργία πολλών πολιτικών κέντρων επέτρεπαν αυτή 

την ταύτιση.

Στο κεφάλαιο 3 με τίτλο “A Miracle of Heavenly Fire” (σ. 95-150) παρα-

τίθενται ενδιαφέρουσες μαρτυρίες για το άγιο φως του ναού της Αναστάσεως 

στην Ιερουσαλήμ, το σχετικό τελετουργικό, τη μεταφορά του σε πόλεις των 

Αγίων Τόπων και του Βυζαντίου. Σημειώνεται ότι, αν και πολλοί μουσουλμάνοι 

συμμετείχαν στην τελετουργία της Ανάστασης και στην αφή του θείου φωτός, 

άλλοι επιθυμούσαν να βάλουν τέλος σε αυτή την πρακτική. Ήδη τον 10ο 

αιώνα μαρτυρούνται επιθέσεις στο ναό της Αναστάσεως από τον όχλο. Στις 28 

Σεπτεμβρίου 1009 ο Φατιμίδης χαλίφης al-Hakim διέταξε την καταστροφή του 

ναού. Ακολούθησαν διωγμοί των χριστιανών, εξισλαμισμοί και μετοικεσίες. 

18. PG 97, 1062.
19. C. Mango, Materials for the Study of the Mosaics of St. Sophia at Istanbul, 

Dumbarton Οaks, Washington 1962 (Dumbarton Oaks Studies 8), 49, 51, 55, εικ. 57, 59.
20. Ε. Fenster, Laudes Constantinopolitanae (Miscellanea Byzantina Monacensia 9), 

Μünchen1968, 61, 102, 106, 109, 114 κ.εξ., 121, 135 και passim· R. Ousterhout, Sacred 
Geographies and Holy Cities: Constantinople as Jerusalem, στο: Hierotopy: The Creation of 
Sacred Space in Byzantium and Medieval Russia, ed. A. Lidov, Moscow 2006, 98-116.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW436

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

Οι Φατιμίδες ενστερνίστηκαν τη σιιτική θρησκευτική παράδοση, η οποία 

διαμορφώθηκε στην Περσία και σύμφωνα με την οποία ο τόπος όπου 

κατοικεί ο Θεός ταυτίζεται με το πρόσωπο του ιμάμη-χαλίφη και λιγότερο με 

τις ιερές πόλεις, όπως η Μέκκα και τα Ιεροσόλυμα. Η καταστροφή του ναού 

της Αναστάσεως συμβαδίζει με την αποκαλυπτική ιδεολογία των Φατιμιδών 

σύμφωνα με την οποία θα υπέτασσαν το Βυζάντιο και θα καταλάμβαναν την 

Κωνσταντινούπολη.

Στο 4ο κεφάλαιο “The Relocation of Jerusalem” (σ. 151-229) η Shawcross ανα-

πτύσσει το κυρίως θέμα του βιβλίου της, δηλαδή πώς η εκκλησία του Παρθενώνα 

οικειοποιήθηκε το ρόλο του ναού της Αναστάσεως. Στο ίδιο κεφάλαιο αναφέρει 

τις προσπάθειες των χριστιανών να επισκευάσουν το ναό της Αναστάσεως 

και τις συνεχείς προσπάθειες των αυτοκρατόρων να ανακτήσουν την Ιερου-

σαλήμ. Φαίνεται συνεπώς ότι η σημασία της Ιερουσαλήμ ως ιεράς πόλης της 

χριστιανοσύνης και του ναού της Αναστάσεως δεν εγκαταλείφθηκε από τους 

Βυζαντινούς, παρατήρηση η οποία οδηγεί σε σκέψεις για την ανάγκη δημιουργίας 

ενός υποκατάστατου του ναού της Αναστάσεως.

Η επίσκεψη του Βασιλείου Β΄ Μακεδόνα στην Αθήνα το 1018/1019 για να 

προσκυνήσει στην εκκλησία της Θεοτόκου στον Παρθενώνα είναι ένα επιπλέον 

επιχείρημα της Shawcross υπέρ της υπόθεσης της προβολής της εκκλησίας της 

Θεοτόκου στη θέση του ναού της Αναστάσεως. Ο στόχος της επίσκεψης του 

Βασιλείου Β΄ έχει προβληματίσει τους ερευνητές οι οποίοι έχουν προβάλει 

διάφορες υποθέσεις για την ερμηνεία της. Κατά την Shawcross, η προσκύνηση 

του Βασιλείου στην Αθήνα μπορεί να ερμηνευθεί ως μια πράξη αποδοχής 

των ιδιοτήτων του θείου φωτός στην εκκλησία του Παρθενώνα, η οποία έτσι 

αναγνωριζόταν ως ο εναλλακτικός τόπος προσκυνήματος στη θέση του ναού 

της Αναστάσεως της Ιερουσαλήμ (“the journey of Basil II to Athens  in 1018-19 to 

worship at the cathedral can be interpreted as an act of endorsement by him of the 

properties of a Holy Light located within the borders of the Empire”, σ. 156). Αξίζει 

να σημειωθεί η προηγηθείσα θρησκευτικο-πολιτική απόφαση του Βασιλείου να 

προσκυνήσει στο ναό του Αγίου Δημητρίου στη Θεσσαλονίκη μετά τη νίκη του 

εναντίον του επαναστάτη Βάρδα Σκληρού το 989 για να εκφράσει τις ευχαριστίες 

του. Παρόμοιο φαίνεται να ήταν το κίνητρο της προσκύνησής του στην εκκλησία 

του Παρθενώνα, καθώς ο πεντηκονταετής πόλεμος με τους Βουλγάρους τελείωσε 

μετά τον θάνατο του τσάρου των Βουλγάρων Ιωάννου Βλαδισλάβου, οπότε 

ο Βασίλειος δέχθηκε την υποταγή της βουλγαρικής βασιλικής οικογένειας και 

των βουλγάρων αρχόντων στο παλάτι στην Αχρίδα το φθινόπωρο του 1018. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 437

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

Το γεγονός αυτό σηματοδοτεί την οριστική υποταγή των Βουλγάρων και την 

τελική νίκη των Βυζαντινών. Δεδομένου ότι ο ελλαδικός χώρος αντιστάθηκε 

σθεναρά στις βουλγαρικές επιδρομές επί σειρά ετών και το νοτιότερο σημείο στο 

οποίο έφθασε ο βουλγαρικός στρατός ήταν ο Ισθμός, η επίσκεψη του Βασιλείου 

στην Αθήνα για να προσκυνήσει την Θεοτόκο του Παρθενώνα ακριβώς μετά 

την τελική υποταγή των Βουλγάρων το φθινόπωρο του 1018 προσλαμβάνει μια 

σαφώς πολιτική σημασία με προστιθέμενη θρησκευτική βαρύτητα δεδομένου 

ότι η εκκλησία στον Παρθενώνα είχε αναδειχθεί σε φημισμένο προσκυνηματικό 

τόπο. Η άποψη ότι η προσκύνηση του Βασιλείου Β΄ στην Αθήνα πρoέβαλε την 

εκκλησία της Θεοτόκου του Παρθενώνα ως υποκατάστατο του Παναγίου Τάφου 

λόγω του άσβεστου φωτός παραμένει υποθετική.

Στη συνέχεια η συγγραφέας παραθέτει δείγματα ισλαμικών επιρροών στη 

βυζαντινή τέχνη, όπως τα ψευδο-κουφικά διακοσμητικά στοιχεία σε βυζαντινές 

εκκλησίες, τα οποία προφανώς εισήχθησαν από τεχνίτες που μετανάστευσαν 

στα βυζαντινά εδάφη. Στην ενότητα του κεφαλαίου 4 “Travel and Migration 

from Syria-Palestine to Byzantine Territory” (σ. 178-188) συγκεντρώνει πηγές 

που τεκμηριώνουν τις δυσκολίες για τους προσκυνητές να ταξιδέψουν στους 

Αγίους Τόπους και συνεπώς την ανάγκη να αντικατασταθεί ο ναός της 

Αναστάσεως με την εκκλησία του Παρθενώνα, καθώς και μαρτυρίες για τις 

μετοικεσίες πληθυσμών οι οποίοι έφεραν μαζί τους πολιτισμικά στοιχεία των 

ισλαμικών περιοχών. Αναφέρει χρήσιμες μαρτυρίες για ισλαμικά τζαμιά στην 

Κωνσταντινούπολη και στην Αθήνα. Η ιστορία του Χασέ, Σαρακηνού την 

καταγωγή, ο οποίος υπηρετούσε την αυτοκρατορική διοίκηση στα μέσα του 10ου 

αιώνα και σκοτώθηκε από τους Αθηναίους μέσα στην εκκλησία του Παρθενώνα 

είναι ενδιαφέρουσα διότι αποκαλύπτει τη διείσδυση πρώην μουσουλμάνων στην 

αυτοκρατορική διοίκηση21. Κατά την συγγραφέα οι πηγές υπονοούν ότι ο Χασέ 

δολοφονήθηκε από τους Αθηναίους, διότι η μεταστροφή του στο χριστιανισμό 

δεν ήταν ειλικρινής (σ. 188). Όμως o Κωνσταντίνος Ζ΄ Πορφυρογέννητος, 

αν και δεν αναφέρει το επεισόδιο των Αθηνών, μας πληροφορεί ότι ο Χασέ 

προερχόταν από μια ισλαμική οικογένεια που υπηρετούσε σε υψηλές θέσεις 

στην βυζαντινή αυτοκρατορική διοίκηση: ο Χασέ ήταν πρωτοσπαθάριος και 

δούλος του πατρικίου Δαμιανού με μεγάλη επιρροή στον βασιλέα Αλέξανδρο, 

ο αδελφός του Νικήτας έγινε στρατηγός των Κιβυρραιωτών και ο γιος του 

21. D. Obolensky, The Byzantine Commonwealth, London 1971, 196· Kazhdan – 
Wharton Epstein, Change in Byzantine Culture, 177-180.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW438

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

τελευταίου, ο πρωτοσπαθάριος Αβέρκιος, διορίστηκε κατεπάνω των Μαρδαϊτών 

της Αττάλειας. Ενώ ο αδελφός του Χασέ έφερε χριστιανικό όνομα (Νικήτας), 

για τον Χασέ ο Πορφυρογέννητος αναφέρει ρητά ότι ήταν ἐκ Σαρακηνῶν τῷ 
γένει ὁρμώμενος, Σαρακηνὸς δὲ τῷ ὄντι τῇ γνώμῃ καὶ τῷ τρόπῳ καὶ τῇ λατρείᾳ 
διατελῶν22. Την επίπλαστη μεταστροφή του Χασέ στο χριστιανισμό υποστήριξε 

ο Καλδέλλης ο οποίος ερμήνευσε το τῷ ὄντι του χωρίου ως ένδειξη ότι, ενώ ο 

Χασέ υποδυόταν τον χριστιανό, στην πραγματικότητα ήταν μουσουλμάνος23. 

Όμως ο Συνεχιστής του Θεοφάνους, στον οποίο παραπέμπει η Shawcross (σ. 188 

υποσ. 123), αναφέρει ρητά ότι οι Αθηναίοι τον σκότωσαν μέσα στην εκκλησία 

του Παρθενώνα, επειδή δεν άντεχαν την ασωτία και απληστία του, ενώ το ρήμα 

που χρησιμοποιεί ἐπηρεάζομαι (οἱ δὲ τῆς Ἑλλάδος καὶ τῶν Ἀθηνῶν οἰκήτορες 
συνεχῶς ἐπηρεαζόμενοι παρὰ Χασὲ)24 υποδηλώνει καταχρηστική φορολόγηση 

(ἐπήρεια)25. Συνεπώς, φαίνεται ότι ο Χασέ διωκόμενος από τους Αθηναίους 

για τη φορολογική απληστία του κατέφυγε στην εκκλησία του Παρθενώνα 

αναζητώντας άσυλο26.

Στην ενότητα “Arabic and Arabising in Athens” (σ. 188-204) η Shawcross 

εξετάζει τα αραβικά και ψευδο-κουφικά στοιχεία εκκλησιών που πηγάζουν 

από την αραβική χρήση της γραφής στη μικροτεχνία και στις μνημειακές τέχνες. 

Καταλήγει στην υπόθεση ότι στοιχεία αραβικά ή ψευδο-κουφικά σε εκκλησίες 

του ελλαδικού χώρου και της Αθήνας ήταν μια αναφορά στα ιερά των Αγίων 

Τόπων (σ. 204), μια άποψη που έχει υποστηρίξει η A. Walker27. Στην ενότητα 

“Building Jerusalem in a Pleasant Land” (σ. 204-222), η Shawcross αναφέρεται 

στη σημασία του εικονογραφικού προγράμματος στη μονή του Οσίου Λουκά 

Στειριώτη στη Βοιωτία (946-955) και αλλού σαν δείγματα της σημασίας των 

22. Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος, Πρὸς τὸν ἴδιον υἱὸν Ῥωμανόν, έκδ. 
G. Moravcsik – R. J. H. Jenkins, Constantine Porphyrogenitus, De administrando imperio 
(CFHB, Series Washingtonensis 1), Dumbarton Oaks, Washington D.C. 21984, κεφ. 50. 
202-203.

23. Kaldellis, The Christian Parthenon, 94.
24. Συμεὼν μαγίστρου καὶ λογοθέτου Χρονικόν, κεφ. 135.125-129.
25. M. Kaplan, Les hommes et la terre à Byzance du VIe au XIe siècle: propriété et 

exploitation du sol [Byzantina Sorbonnensia 10], Paris 1992, 356 υποσ. 513 (vexation), 364 
(surtaxe), 555 (levée supplémentaire).

26. Kaldellis, The Christian Parthenon, 92-96.
27. A. Walker, Pseudo-Arabic ‘Inscriptions’ and the Pilgrim’s Path at Hοsios Loukas, 

στο Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval World, εκδ. Α. Eastmond, 
Cambridge 2015, 99-123.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 439

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

αραβο-βυζαντινών πολέμων για τους Βυζαντινούς και της απελευθέρωσης της 

Ιερουσαλήμ. Ιδιαίτερα υποθέτει ότι η χρήση ψευδο-κουφικών διακοσμητικών 

στοιχείων, όπως στην κρύπτη του Οσίου Λουκά, δεν παρέπεμπε στην ανεκ-

πλήρωτη επιθυμία του αγίου να ταξιδέψει στους Αγίους Τόπους, πληροφορία 

προερχόμενη από τον Βίο του, αλλά στη συμβολική μεταφορά της Ιερουσαλήμ 

στη μονή του οσίου και περαιτέρω στην Ελλάδα (σ. 213). Όμως οι αναφορές 

του Βίου στην ανακατάληψη της Κρήτης από τον Νικηφόρο Φωκά, την 

οποία ο ίδιος είχε προβλέψει, θα μπορούσαν να υποδηλώνουν ένα θριαμβικό 

συμβολισμό της διακόσμησης του τάφου και της εκκλησίας με κουφικά στοιχεία. 

Η άποψη ότι η διακόσμηση με κουφικά και ψευδο-κουφικά στη μονή του Οσίου 

Λουκά προέρχεται από την Κωνσταντινούπολη28 θα πρέπει επίσης να ληφθεί 

σοβαρά υπόψη.

Η Shawcross τονίζει ιδιαίτερα τα ψευδο-αραβικά διακοσμητικά στοιχεία σε 

περίπου δέκα εκκλησίες της Αθήνας και υποστηρίζει ότι οι κτίστες και οι χορηγοί 

των εκκλησιών με τέτοια διακοσμητικά στοιχεία επιθυμούσαν να συμφιλιώσουν 

τη λατρεία της Παναγίας στον Παρθενώνα με την ταύτιση της πόλης με τη Νέα 

Ιερουσαλήμ: “what exists hints at patrons’ and builders’ desire to reconcile the 

development of the cult of the Mother of God at the Parthenon with the city’s 

reinvention of itself as the New Jerusalem” (σ. 220). Αυτό κατά την συγγραφέα 

ήταν δυνατόν με την προβολή της εκκλησίας της Θεοτόκου ως κορυφαίου 

προσκυνήματος στη θέση του ναού της Αναστάσεως και προβάλλοντας την 

άσβεστη λυχνία αντί του άσβεστου φωτός του Παναγίου Τάφου. Η πρόταση 

αυτή παραμένει μία υπόθεση, καθώς δεν λαμβάνει υπόψη τη χρήση αραβικών 

στοιχείων διακόσμησης σε φορητά αντικείμενα και στη μνημειακή ζωγραφική από 

την Καππαδοκία μέχρι τη Νότια Ιταλία. Στον ελλαδικό χώρο η τάση διακόσμησης 

με πλίνθους με ψευδο-κουφικούς σχηματισμούς στους εξωτερικούς τοίχους 

εκκλησιών προήλθε από την Κωνσταντινούπολη29. Επίσης η χρήση κουφικών 

και ψευδo-κουφικών στοιχείων στην εκκλησιαστική αρχιτεκτονική θα πρέπει 

να ενταχθεί στην αυξανόμενη τάση διακόσμησης των εξωτερικών τοίχων των 

εκκλησιών στη μέση βυζαντινή περίοδο: ο μεγαλύτερος αριθμός αυτών πηγάζει 

28. S. Ćurčić, Architecture in the Balkans from Diocletian to Süleiman the Magnificent, 
Yale University Press, New Haven – London 2010, 299-300.

29. Χ. Μπούρας, Τα τοπικά και τα χρονικά όρια του ψευδοκουφικού διακόσμου, 
ΔΧΑΕ 34 (2013), 25-32.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW440

BYZANTINA SYMMEIKTA 34 (2024), 35 (2025), 427-447

από ελληνορωμαϊκά πρότυπα, με εξαίρεση, φυσικά, τα κουφικά30. Επιπλέον 

έχει υποστηριχθεί ότι η επίδραση της ισλαμικής τέχνης στην εκκλησιαστική 

αρχιτεκτονική είχε ελάχιστη επιρροή επί της ουσίας της βυζαντινής τέχνης31, και 

ο ρόλος αραβικών στοιχείων ήταν καθαρά διακοσμητικός32. Αντίθετα σημαντική 

ήταν η επιρροή της ισλαμικής αρχιτεκτονικής στην κοσμική αρχιτεκτονική, όπως 

το ανάκτορο «του Βρύα» του αυτοκράτορα Θεόφιλου, που ήδη αναφέρθηκε, 

το ανάκτορο Μουχρούτα του Μανουήλ Κομνηνού μέσα στο Μέγα Παλάτιον33 

και το αρχοντικό του Κωνσταντίνου Δούκα στη Ναύπακτο στον τύπο περσικού 

σουφά34. Έχει προ πολλού παρατηρηθεί βέβαια ότι η ανάμιξη διαφορετικών 

αρχιτεκτονικών παραδόσεων ήταν ένα γενικό φαινόμενο σε όλες τις περιοχές της 

Μεσογείου35. Τέλος στα συμπεράσματα του κεφαλαίου “Conclusions: Jerusalem 

Re-Imagined… and Plato’s Challenge” (σ. 222-229) η Shawcross καταλήγει στην 

πρόταση ότι μέσα από τις πιο πάνω επιρροές η Αθήνα παρουσιάζεται ως Νέα 

Ιερουσαλήμ και συνδέει αυτή την πολιτισμική διαδικασία με την πρόσληψη του 

νεοπλατωνισμού από τα ισλαμικά χαλιφάτα και το Βυζάντιο.

Στο πέμπτο κεφάλαιο “The Light of Hellenism in Empire and Caliphate” 

(σ. 231-284) η συγγραφέας σκιαγραφεί την πρόσληψη του νεοπλατωνισμού από 

το Βυζάντιο και τους Άραβες μέσω του Ψευδο-Διονυσίου Αρεοπαγίτη. Στην 

ενότητα “A Political Theology of Illumination” (σ. 258-266) τονίζει τη σημασία 

του φωτός από τον Πλωτίνο στις αραβικές παραφράσεις και στη δημιουργία 

μιας πολιτικής ισλαμικής θεολογίας της έλλαμψης, δηλαδή του φωτισμού της 

ψυχής από θεία δύναμη. Η έμφαση στο θείο φως οδηγεί τον αναγνώστη στη 

σύνδεση της μυστικής θεολογίας του Ψευδο-Διονυσίου Αρεοπαγίτη με τη 

λατρεία της Θεοτόκου στην εκκλησία του Παρθενώνα, όπως εκφράζεται στη 

30. Ch. Bouras, Byzantine Athens, 10th – 12th Centuries, London – New York 2017, 
292.

31. Kazhdan – Wharton Epstein, Change in Byzantine Culture, 181.
32. Ćurčić, Architecture, 299: “they appear to have a strictly decorative function”.
33. R. Guilland, Études de topographie de Constantinople byzantine, τ. 1, Berlin1969, 

159 κ.εξ.
34. Β. Κατσαρός, Ἀπὸ τὴν καθημερινὴ ζωὴ στὸ «Δεσποτᾶτο» τῆς Ἠπείρου. Ἡ μαρ-

τυρία τοῦ μητροπολίτη Ναυπάκτου Ἰωάννη Ἀποκαύκου, στο: Ἡ Καθημερινὴ ζωὴ στὸ 
Βυζάντιο. Τομὲς καὶ συνέχειες στὴν ἑλληνιστικὴ καὶ ρωμαϊκὴ παράδοση, Ἀθήνα 1989, 
646-7.

35. S. Ćurčić, Some Palatine Aspects of the Cappella Palatina in Palermo, DOP 41 
(1987), ιδιαίτερα 140-4.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 441

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

ρητορική του Μιχαήλ Χωνιάτη. Στην ανάγνωση αυτή των πηγών υπάρχει μια 

δυσκολία: ο Ψευδο-Διονύσιος αναφέρει μόνο μία φορά τη Θεοτόκο (Μαριάμ) 

(σ. 281-282). Το άσβεστο θείο φώς της εκκλησίας του Παρθενώνα το οποίο κατά 

την Shawcross τον 11ο αιώνα συνέδεσε την εκκλησία του Παρθενώνα με το ναό 

της Αναστάσεως στην Ιερουσαλήμ μετά την καταστροφή του από τον al-Hakim, 

μάλλον θα πρέπει να αποσυνδεθεί από τον Ψευδο-Διονύσιο.

Στο τελευταίο κεφάλαιο ο αναγνώστης οδηγείται σε τελείως διαφορετικά 

θέματα: “Wisdom: Lady of the Temple, Lady of the Red Thread” (σ. 285-341). Η 

συγγραφέας προσεγγίζει το θέμα της Θεοτόκου μέσα από ιδεολογικά πρότυπα 

των σύγχρονων σπουδών του γυναικείου φύλου. Η φαντασμαγορική επιλογή 

μεταφορών στον τίτλο συνδέει μέσω της σοφίας τη Θεοτόκο της εκκλησίας στον 

Παρθενώνα (Lady of the Temple) με την Κυρία του ερυθρού νήματος (“Lady of the 

Red Thread”), η ταύτιση της οποίας δεν αποκαλύπτεται παρά μόνο στο τέλος. Η 

συγγραφέας αναφέρει ισχυρές γυναίκες που συνδέθηκαν σε διάφορες περιόδους 

με την Αθήνα, όπως η Αθηναΐς-Ευδοκία. Στην αρχή του κεφαλαίου η Shawcross 

δηλώνει ότι στον Μεσαίωνα η Αθήνα είχε τη φήμη ότι ήταν πόλη ισχυρών 

γυναικών (σ. 285), εκτίμηση που δεν τεκμηριώνεται από τις πηγές. Το δακτυλίδι 

του Μιχαήλ Στρυφνού με την επίκληση στη Θεοτόκο (+ Θεοτοκε βοηθη τω σω 
δουλω…) στο Dumbarton Oaks χαρακτηρίζεται “curious ring” και ενδεικτικό των 

περίπλοκων “gender politics” της εποχής (σ. 285). Η ομιλία του Μιχαήλ Χωνιάτη 

στην οποία εγκωμιάζεται με εκπληκτικές υπερβολές, όπως άλλωστε ήταν 

αναμενόμενο, η ευσέβεια της συζύγου του Μιχαήλ Στρυφνού Ελένης, αδελφής 

της αυτοκράτειρας Ευφροσύνης, συζύγου του Αλεξίου Γ΄ Αγγέλου, ερμηνεύεται 

ορθά από τα πολιτικά κίνητρα του Χωνιάτη. Όμως το νόημα της επίκλησης στη 

Θεοτόκο στο δακτυλίδι του Στρυφνού, όπως ερμηνεύεται από την Shawcross, 

προβληματίζει: η ισχύς που ασκούσε το δακτυλίδι προερχόταν από μια γυναίκα 

(τη Θεοτόκο) υπεράνω όλων των άλλων γυναικών του φύλου της (σ. 289-290: 

“… the prayer inscribed on the gold ring focused on the power wielded by a female 

being who was far above all others of her sex.”). Οι προτεινόμενες ερμηνείες 

της επίκλησης «Θεοτοκε βοηθη τω σω δουλω» στο δακτυλίδι του Στρυφνού 

υπερβαίνουν τη γνωστή έννοια της επίκλησης σε άγια πρόσωπα και συσκοτίζουν 

το απλό νόημά της. Η σύνδεση της λατρείας της Θεοτόκου με την έννοια της 

Σοφίας που εμφανίζεται από τα τέλη του 11ου έως τις αρχές του 13ου αιώνα 

έχει συνδεθεί με την απόκρυφη παράδοση και ανιχνεύεται στην επεξεργασία 

χαρακτηριστικών που αποδόθηκαν στην “Κυρία” (“Lady”) του ναού της 

Ιερουσαλήμ (σ. 292-293). Η επόμενη ενότητα “The Lady of the Temple: Athirat, 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW442

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

Mary, and Fatima” (σ. 294-300) αναφέρεται στις γυναικείες μορφές που 

λατρεύτηκαν στον αρχέγονο ιουδαϊσμό, τον χριστιανισμό και το Ισλάμ.

Η ενότητα “Marian Imagery in Twelfth-Century Constantinople” (σ. 300-310) 

εστιάζεται στα δύο χειρόγραφα με έξι ομιλίες για τη Θεοτόκο που παρήχθησαν 

στη μονή της Θεοτόκου Κοκκινοβάφου. Τα κείμενα πηγάζουν από το Ευαγγέλιο 

του Ψευδο-Ιακώβου, όπως διαμορφώθηκε μέσω του επισκόπου Νικομηδείας 

Γεωργίου. Στις μικρογραφίες των χειρογράφων η Shawcross τονίζει την αφή 

των λυχνιών του Ναού και του φωτός και τη συνδέει με τη Θεοτόκο, αν και 

αναγνωρίζει ότι η ίδια δεν ταυτίζεται με την πηγή του φωτός, που είναι ο 

Χριστός. Στην ενότητα “A Komnenian Princess as the Unblemished Jerusalem and 

Form of the True Light” (σ. 310-318) αποκαλύπτει ότι οι ομιλίες προσφέρθηκαν 

στη σεβαστοκράτειρα Ειρήνη (περ. 1110 – περ. 1152), σύζυγο του Ανδρονίκου 

Κομνηνού, γιου του Ιωάννη Β΄ Κομνηνού. Οι εξαιρετικά διογκωμένες υπερβολές 

στις αλληγορίες και μεταφορές για την Ειρήνη στην επιστολή του μοναχού 

Ιακώβου, ο οποίος έστειλε τα χειρόγραφα στην Ειρήνη, ερμηνεύονται από τη 

συγγραφέα υπό το πρίσμα της πατριαρχικής κοινωνίας της εποχής (“aimed to 

exalt in order then to subdue and suppress”: σ. 313). Μια άλλη ανάγνωση θα 

στηριζόταν στις τάσεις της ρητορικής στα χρόνια των Κομνηνών, ιδιαίτερα στα 

εγκώμια των μελών της δυναστείας, οι οποίες εξηγούν τις ρητορικές υπερβολές που 

εγκωμιάζουν την Ειρήνη. H συγγραφέας συγκρίνει την εικόνα της Ειρήνης, όπως 

παρουσιάζεται στις πηγές, με αυτήν της Πουλχερίας και εντοπίζει ομοιότητες σε 

παρομοιώσεις με την Θεοτόκο και τη δύναμη που υπερέβαινε τα κοινωνικά όρια 

του γυναικείου φύλου. Στην ενότητα “Maids of Athens as Imperial Role-Models” 

(σ. 318-329) παρατίθενται ιστορίες σημαντικών γυναικών που συνδέθηκαν με 

την Αθήνα: Πουλχερία, Αθηναΐς-Ευδοκία, Ειρήνη Αθηναία, Θεοφανώ. 

Στα συμπεράσματα του έκτου κεφαλαίου (“Conclusions: Female Wisdom” 

σ. 330-341) η προσέγγιση στο θέμα της θέσης της γυναίκας στο Βυζάντιο και 

της γυναικείας φύσης της Θεοτόκου στην πατριαρχική κοινωνία της εποχής 

εξελίσσεται πιο τολμηρά. Η γυναικεία θεότης του φωτός και της σοφίας, Αθηράτ 

στο Ισραήλ, Θεοτόκος στον Χριστιανισμό και Φατιμά στο Ισλάμ, έγινε το 

σύμβολο αυτοκρατειρών και πριγκιπισσών και προώθησαν τη λατρεία της σαν 

πηγή της νομιμοποίησης της δύναμής τους. Η Shawcross θέτει το ερώτημα ποια θα 

ήταν η Μαρία και πως θα διαφοροποιούνταν από τις άλλες θεές, σχεδόν θεές και 

φιλόδοξες γυναίκες (“In this kaleidoscope of deities, near-deities, and ambitious 

women, after all, precisely which was Mary and how could she be distinguished 

from the others?”: σ. 330). Βλέπει μια εικόνα της Θεοτόκου που θα ταίριαζε σε 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 443

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

έναν επίσκοπο σαν τον Χωνιάτη. Η συγγραφέας επιμένει σε μια σύγκρουση 

(“conflict”) της θεϊκής με την ανθρώπινη γυναικεία φύση (σ. 332) και δηλώνει ότι 

αυτό δεν μπορεί να προσδιοριστεί από την εκκλησία στον Παρθενώνα, από την 

εικονογράφηση της οποίας διασώθηκαν ελάχιστα στοιχεία. Εκεί η εικόνα της 

Μαρίας θα ήταν αυτή της Θεοτόκου δεδομένου ότι ήταν η μητρόπολη την οποία 

ήλεγχε ο ανώτερος κλήρος. Συνεπώς η εικόνα της Παναγίας θα αντιστοιχούσε 

στην αντίληψη ανθρώπων σαν τον Χωνιάτη. Αξίζει όμως να σημειωθεί ότι σε ένα 

από τα πρώιμα χαράγματα του Παρθενώνα (πιθανόν του 6ου αι.) καταγράφεται 

η παράκληση ενός πιστού στη Θεοτόκο (Αγία Μαρία Κεχαριτωμένη) να 

τιμωρήσει τον εραστή της γυναίκας του, αλλά, αξιοσημείωτο, όχι τη γυναίκα 

του. Η παράκληση έχει τη μορφή μαγικού καταδέσμου με τον απατημένο 

σύζυγο να παρακαλεί να βγάλει κήλη ο εραστής της γυναίκας του και ο ίδιος 

να γίνει γιατρός ώστε να έχει την ευκαιρία να του κόψει τα γεννητικά όργανα36. 

Η ανθρώπινη ιστορία που ο απατημένος σύζυγος κατέγραψε στην εκκλησία της 

Θεοτόκου και ο έντονα εκδικητικός τόνος του κειμένου φανερώνει ότι και στην 

εκκλησία της Θεοτόκου του Παρθενώνα η Θεοτόκος δεν λατρευόταν μόνο με τη 

μορφή που ταίριαζε στην ανώτερη τάξη και σε λογίους σαν τον Χωνιάτη. Το 

ενδιαφέρον της συγγραφέως για εντυπωσιακές ιστορίες που διαμορφώνουν την 

εικόνα της γυναίκας στη βυζαντινή Αθήνα φαίνεται και στην πληροφορία του 

Άγγλου βενεδικτίνου μοναχού Matthew Paris, τον 13ο αιώνα, για μια λογία νόθα 

κόρη του Χωνιάτη με γνώσεις στη φιλοσοφία και ρητορική που υπερέβαλαν 

αυτές των ανδρών, αλλά και με υπερφυσικές μαντικές ιδιότητες. Διερωτώμεθα 

εάν η ιστορία αυτή ανταποκρίνεται σε πραγματικά γεγονότα ή πρόκειται για 

μια αλληγορία που διαμόρφωσαν οι ταραγμένες συνθήκες της εποχής και η 

μεσαιωνική παράδοση αλληγοριών. Υπενθυμίζουμε την προσωποποίηση της 

φιλοσοφίας από τον Βοήθιο.

Η Shawcrοss διακρίνει τις άλλες “ανταγωνιστικές έννοιες της γυναίκας” 

(“rival notions of womanhood”: σ. 332) στη Μικρή Μητρόπολη. Δέχεται ότι η 

36. Α. Κ. Ορλανδος – Λ. Βρανούσης, Τὰ χαράγματα τοῦ Παρθενῶνος, ἤτοι ἐπιγραφαὶ 
χαραχθεῖσαι ἐπὶ τῶν κιόνων τοῦ Παρθενῶνος κατὰ τοὺς παλαιοχριστιανικοὺς καὶ 
βυζαντινοὺς χρόνους, Ἀθῆναι 1973, αρ. 9: Ἁγία Μαρία κεχαριτωμένη, κέλευσον τὸν 
γαμῶντα τὴν νύμφην μου κηλήτην γενέσθαι καὶ ἐμὲ ἰατρόν, ἵνα ἔχω καιρὸν πως κόψω 
τὸν ῥόμβον αὐτοῦ. Σύμφωνα με την Μ. Ξενάκη το χάραγμα χρονολογείται πιθανόν τον 
6o αιώνα: C. Βreytenbach, E. Tzavella, Early Christianity in Athens, Attica, and Adjacent 
Areas from Paul to Justinian I (1st-6th Cent. AD), (Ancient Judaism and Early Christianity 
114) Leiden – Boston 2023, 371, σημ. 11.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW444

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

εκκλησία κτίστηκε στη φράγκικη εποχή τον 13ο αιώνα και ότι τα σπόλια στους 

τοίχους της δηλώνουν το ενδιαφέρον των Φράγκων να συνδυάσουν την αρχαία 

τέχνη με τη χριστιανική. Δεδομένου ότι η Μικρή Μητρόπολη (Γοργοεπήκοος) έχει 

πολλαπλώς σχολιαστεί από ειδικούς στη βυζαντινή τέχνη, θα ήταν χρήσιμο να 

ληφθούν υπόψη οι διάφορες θεωρίες. Μεταξύ άλλων έχει υποτεθεί ότι ίσως ήταν 

ιδιωτική εκκλησία, αλλά κατά την οθωμανική περίοδο περιήλθε στην Εκκλησία 

της Αθήνας, ενώ τα ερείπια που βρέθηκαν κοντά οδήγησαν στην ταύτιση της με 

μοναστήρι37. Η άποψη του C. Mango ότι οι πλούσια διακοσμημένες εκκλησίες ήταν 

καθολικά μέσα σε αυλές μοναστηριών38, θα πρέπει να ληφθεί σοβαρά υπόψη, αν 

και δεν υπάρχουν αρχειακές μαρτυρίες που να το επιβεβαιώνουν για την Αθήνα. 

Οι εξωτερικές τοιχογραφίες χρονολογούνται πιθανόν στην Τουρκοκρατία39 και 

η απουσία γοτθικών στοιχείων γλυπτικής ή ρωμανικής τέχνης δηλώνει κατά τον 

Χ. Μπούρα ότι κτίστηκε προ του 120440, ενώ η Β. Kiilerich με βάση μια μαρτυρία 

του Κυριακού Αγκωνίτη την χρονολογεί στην Τουρκοκρατία41.

Η Shawcross αποδέχεται την ερμηνεία του H. Maguire ότι οι ειδωλολατρικές 

μορφές των σπολίων τοποθετήθηκαν για να εξουδετερωθεί η δαιμόνια δύναμη 

τους με τους χαραγμένους σταυρούς. Όμως προτείνει μια ερμηνεία που 

παραμένει στο χώρο του ευφάνταστου: παραλληλίζει την εξωτερική διακόσμηση 

της Μικρής Μητρόπολης με το ασημένιο και επίχρυσο θυμιατήρι του San 

Marco στη Βενετία (10oς αι.) σε σχήμα εκκλησίας, άποψη που δύσκολα μπορεί 

να γίνει αποδεκτή. Θεωρεί ότι το θυμιατήρι απεικόνιζε το Αργυρόκαστρο ή 

τον Κήπο Ωραιότητος των ερωτικών μυθιστοριών, που ήταν αλληγορίες του 

γυναικείου σώματος που προσέγγιζαν οι εραστές όχι μόνο με πόθο αλλά και 

με φόβο. Συνεχίζει με αναφορές στη δαιμόνια μορφή της γυναικείας φύσης από 

φυλακτά με απεικονίσεις γυναικείας μήτρας (ὑστέρας), χωρίς αναφορές στις 

βιβλικές καταβολές της διαβολικής όψης της γυναίκας. Καταλήγει στη Μικρή 

Μητρόπολη και βλέπει στα αρχαία σπόλια συμβολισμούς σχετικούς με τη 

37. Bouras, Byzantine Athens, 57-58, 129.
38. C. Mango, Les monuments de l’architecture du XIe siècle et leur signification 

historique et sociale, TM 6 (1976), 353.
39. Bouras, Byzantine Athens, 177, 184.
40. Bouras, Byzantine Athens, 184.
41. Β. Kiilerich, Making sense of the spolia in the Little Metropolis in Athens, 

Arte Medievale 4 (2005), 2, 95-114. Ο Μπούρας, Byzantine Athens, 184, απορρίπτει τη 
χρονολόγηση στα χρόνια μετά την άλωση με το επιχείρημα ότι ο Κυριακός Αγκωνίτης 
ελέγχεται να σφάλλει σε άλλες περιπτώσεις.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 445

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

γυναικεία φύση (σ. 330-340). Η ερμηνεία του σταυρού επάνω στην απεικόνιση 

του ζωδιακού ταύρου στην πρόσοψη της εκκλησίας μάλλον δεν παραπέμπει στο 

χρυσό μόσχο των Ισραηλινών (σ. 339), όπως υποστηρίζει, αλλά στον μήνα που 

συνήθως γιορτάζεται το Πάσχα, όπως υπέθεσε η Ο. Παλαγγιά42, ενώ η γυναικεία 

προσωποποίηση των Παναθηναίων ερμηνεύεται από την συγγραφέα ως “public 

forms of piety that were castigated as female attention-seeking” (σ. 340). Η ερμηνεία 

αυτή δεν προκύπτει από τις πηγές δεδομένου ότι στο Βυζάντιο γυναίκες ήταν 

συχνά υπεύθυνες για τη φροντίδα ναών, θαυματουργών εικόνων και λιτανειών. 

Η συγγραφέας υποστηρίζει ότι μπορεί μέσω της Μικρής Μητρόπολης να επι-

διωκόταν η συμμόρφωση των γυναικών με λιγότερη δημόσια συμπεριφορά 

αποδεκτή από τους άνδρες (“make women conform to less visible standards 

of behaviour that met with male approval”: σ. 341), άποψη που δεν μπορεί να 

τεκμηριωθεί. Προς στήριξη της άποψής της η Shawcross παραπέμπει στην πιθανή 

ανάμνηση του ναού της Ειλήθυιας στο χώρο της εκκλησίας, και στη συνήθεια 

των γυναικών να δένουν κόκκινο νήμα σε μία κολόνα μιας μικρής εκκλησίας 

της περιοχής. Στο σημείο αυτό αποκαλύπτεται η σημασία της “Lady of the Red 

Thread” του τίτλου του έκτου κεφαλαίου. Προφανώς αναφέρεται στον Άγιο 

Ιωάννη στην Κολόνα, η οποία όμως ήταν μικρή μεταβυζαντινή εκκλησία με ίχνη 

βυζαντινής φάσης43. Επί πλέον η συνήθεια ασθενών να δένουν κόκκινο νήμα στην 

κολόνα της εκκλησίας με την ελπίδα να θεραπευτούν από πυρετό (προφανώς 

ελονοσίας) δεν μαρτυρείται στο Βυζάντιο αλλά μόνο στην Τουρκοκρατία και 

δεν ήταν συνήθεια μόνο των γυναικών, αλλά και των ανδρών. 

Η Shawcross διερωτάται αν το δεύτερο όνομα της Μικρής Μητρόπολης, Άγιος 

Ελευθέριος, δηλώνει τη συνεχιζόμενη συνήθεια των γυναικών να παρακαλούν 

τη Θεοτόκο για «καλή λευτεριά» (όχι των παιδιών, όπως αναφέρεται, αλλά των 

γυναικών). Όμως η εκκλησία αφιερώθηκε στον Άγιο Ελευθέριο μετά το 1839, έτος 

κατά το οποίο αφιερώθηκε στο Σωτήρα44. Συμπεραίνει ότι ίσως η Θεοτόκος στη 

Μικρή Μητρόπολη δεν ήταν αντιληπτή ως αφηρημένη έννοια ή ως πριγκίπισσα, 

αλλά ως υπερφυσική μαμή. Περιττό να σημειωθεί ότι η Θεοτόκος λατρευόταν με 

πλείστες όσες ιδιότητες τις οποίες αποκαλύπτουν τα ποικίλα ονόματα που της 

αποδίδονται.

42. Ο. Palagia, The Date and Iconography of the Calendar Frieze on the Little 
Metropolis, Athens, Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts 123 (2008), 226. 

43. Bouras, Byzantine Athens, 49 και σημ. 300.
44. Bouras, Byzantine Athens, 177 σημ. 14.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW446

BYZANTINA SYMMEIKTA 35 (2025), 427-447

Το βιβλίο τελειώνει με τα Συμπεράσματα, “Conclusion: The City on a Hill” 

(σ. 343-371), γραμμένα με ενθουσιώδεις τόνους και διαπερνώντας σύντομα 

όλους τους βυζαντινούς αιώνες με σημαντικούς σταθμούς στη λατινοκρατία, την 

τουρκοκρατία και τους νεότερους χρόνους, οπότε συντελέστηκε η απομάκρυνση 

των μεσαιωνικών στοιχείων του Παρθενώνα για να αποκατασταθεί το μνημείο 

στην κλασική του μορφή. Τα συμπεράσματα με πηγαίο συναισθηματικό ύφος 

αποτελούν έναν ύμνο στην Ακρόπολη.

Το βιβλίο πραγματεύεται ποικίλα θέματα με τα οποία πλαισιώνεται το 

κεντρικό θέμα της εκκλησίας της Θεοτόκου στον Παρθενώνα ως υποκατάστατου 

του ναού της Αναστάσεως στην Ιερουσαλήμ. Το θέμα είναι ιδιαίτερα ελκυστικό 

και η Teresa Shawcross το επεξεργάζεται κατά τρόπο φαντασμαγορικό ως προς 

την επιλογή των προσεγγίσεων και ερμηνειών της, αλλά δε θα βρει σύμφωνο τον 

βυζαντινολόγο ως προς τα συμπεράσματα της ανάλυσής της. Δύο βασικά θέματα 

δεν λαμβάνονται υπόψη στην επιχειρηματολογία της προβολής της Θεοτόκου 

του Παρθενώνα στη θέση του ναού της Αναστάσεως και της Αθήνας ως Νέας 

Σιών: οι πηγές δεν αναφέρουν με σαφήνεια αυτήν την υποτιθέμενη ιδεολογία, 

ενώ η ταύτιση με την Ιερουσαλήμ ήταν ένα προνόμιο της Κωνσταντινούπολης, 

ένα θέμα το οποίο απουσιάζει τελείως από την ανάλυση της συγγραφέως. Ο 

αναγνώστης βρίσκεται ενώπιον πολλών θεμάτων, η συνάφεια των οποίων 

ενίοτε είναι δυσδιάκριτη: θέματα από την ιστορία, αρχαιολογία και την τέχνη 

έως τη φιλοσοφία, από τη ρητορική και τη βυζαντινή κοινωνία έως τη θέση 

της γυναίκας, με εκτενείς αναφορές σε θεολογικά και ιστορικά θέματα του 

Ισλάμ. Οι βιβλιογραφικές αναφορές είναι πλούσιες και πολύ χρήσιμες, αλλά η 

έλλειψη κριτικού σχολιασμού τους αποτελεί μία από τις αδυναμίες του βιβλίου. 

Ενίοτε η επιχειρηματολογία της ιστορικής ανάλυσης είναι επισφαλής, διότι 

δεν τεκμηριώνεται από τις πηγές. Η διεύρυνση του θέματος της Θεοτόκου σε 

ζητήματα σχετικά με το γυναικείο φύλο απομακρύνει τον αναγνώστη από το 

κυρίως θέμα, ενώ συμπεράσματα που φαίνεται να στηρίζονται σε βεβιασμένες 

προσεγγίσεις των πηγών γεννούν ασάφειες και επιφυλάξεις, ιδιαίτερα όταν 

διακρίνεται η προσπάθεια της συγγραφέως να ανταποκριθεί σε σύγχρονες 

κοινωνικές τάσεις που δίνουν έμφαση στο εντυπωσιακό έναντι της στιβαρής 

ιστορικής ανάλυσης. 

Η προσέγγιση στο θέμα από την Shawcross προσαρμόζεται στη σύγχρονη 

επιρροή των πολιτικών, κοινωνικών και πολιτιστικών αναθεωρήσεων κατε-

στημένων θέσεων και της αυξανόμενης σημασίας του ισλαμικού κόσμου σήμερα 

εντός της παγκοσμιοποιημένης κοινωνίας. Ενίοτε η ερμηνεία των σχέσεων των 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ – BOOK REVIEW 447

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 35 (2025), 427-447

δύο πολιτισμών, του βυζαντινού και του ισλαμικού, απηχεί τη θέση που έχει 

ο σύγχρονος κόσμος σε σημερινά πολιτικά και πολιτισμικά προβλήματα. Ο 

βυζαντινολόγος θα εντρυφήσει στο βιβλίο της Shawcross με ενδιαφέρον για 

την εντυπωσιακή ποικιλία της προσέγγισης στο θέμα, αλλά και με έντονο 

σκεπτικισμό για συμπεράσματα που δεν στηρίζονται με σαφήνεια στις πηγές.

Ελένη Γ. Σαράντη

Αφυπηρ. καθηγήτρια Βυζαντινής Ιστορίας
και Βυζαντινού Πολιτισμού



	

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

