
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 30

   BYZANTINA SYMMEIKTA 30

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 17/01/2026 16:18:54







ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SYMMEIKTA



NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION
INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH

SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SYMMEIKTA

VOLUME 30

ATHENS 2020



ΕΘΝΙΚΟ ΙΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ

ΤΟΜΟΣ 30

ΑΘΗΝΑ 2020



Editorial Staff

Editors
Charalambos Gasparis, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens
Maria Gerolymatou, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens
Stylianos Lampakis, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens

Associate Editors
Sophia Kalopissi-Verti, University of Athens 
George Kardaras, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 
Marina Koumanoudi, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 
Maria Leontsini, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 
Gerasimos Merianos, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 
Anastasia Yangaki, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens

Book Review Editors
Maria Gerolymatou, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens
Stylianos Lampakis, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens
Niki Tsironi, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens

Principal Contact
Kostis Smyrlis, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens

International Editorial Advisory Board
Jean-Claude Cheynet, University of Paris, Sorbonne-Paris IV
Evangelos Chrysos, University of Athens
Judith Herrin, King’s College, London
Taxiarchis Kolias, University of Athens
Johannes Koder, University of Vienna
Ljubomir Maksimović, Serbian Academy of Sciences and Arts, Belgrade
Paolo Odorico, Ėcole des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris	
Günter Prinzing, University of Mainz 
Dieter Roderich Reinsch, Free University, Berlin
Alice-Mary Talbot, Dumbarton Oaks, Washington, D.C.



Εκδοτική Επιτροπή

Εκδοτική Επιτροπή
Χαράλαμπος Γάσπαρης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Μαρία Γερολυμάτου, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Στυλιανός Λαμπάκης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Υπεύθυνοι Ύλης
Αναστασία Γιαγκάκη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Σοφία Καλοπίση-Βέρτη, Πανεπιστήμιο Αθηνών
Γεώργιος Καρδαράς, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Μαρίνα Κουμανούδη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Μαρία Λεοντσίνη, νστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Γεράσιμος Μέριανος, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Υπεύθυνοι Βιβλιοκρισιών
Μαρία Γερολυμάτου, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Στυλιανός Λαμπάκης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Νίκη Τσιρώνη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Υπεύθυνος Επικοινωνίας
Κωστής Σμυρλής, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Διεθνές Επιστημονικό Συμβούλιο
Jean-Claude Cheynet, Πανεπιστήμιο Sorbonne-Paris IV
Ευάγγελος Χρυσός, Πανεπιστήμιο Αθηνών
Judith Herrin, King’s College, Λονδίνο
Ταξιάρχης Κόλιας, Πανεπιστήμιο Αθηνών
Johannes Koder, Πανεπιστήμιο Βιέννης
Ljubomir Maksimović, Σερβική Ακαδημία Επιστημών και Τεχνών, Βελιγράδι 
Paolo Odorico, Ėcole des Hautes Études en Sciences Sociales, Παρίσι
Günter Prinzing, Πανεπιστήμιο του Mainz 
Dieter Roderich Reinsch, Ελεύθερο Πανεπιστήμιο, Βερολίνο
Alice-Mary Talbot, Dumbarton Oaks, Ουάσιγκτον, D.C.



Τα Βυζαντινά Σύμμεικτα είναι η περιοδική έκδοση του Ινστιτούτου Ιστορικών 
Ερευνών / Τομέας Βυζαντινών Ερευνών / ΕΙΕ και αποτελούν τη συνέχεια του 
περιοδικού Σύμμεικτα. 
Η υποβολή εργασιών προς δημοσίευση γίνεται ηλεκτρονικά στον δικτυακό τόπο 
του περιοδικού: https://ejournals. epublishing.ekt.gr/index.php.bz Οδηγίες προς 
συγγραφείς και άλλες πληροφορίες περιλαμβάνονται στον ίδιο δικτυακό τόπο.

Διευθυντής έκδοσης:	 Στυλιανοσ Λαμπακησ

Εκδοτική Επιτροπή: 	 Χαραλαμποσ Γασπαρησ

		Μ  αρια Γερολυματου

		  Στυλιανοσ Λαμπακησ

Ηλεκτρονική επεξεργασία-σελιδοποίηση: Δημητρα Ρεγκλη

Διάθεση:  Eθνικό Ίδρυμα Eρευνών 
		   Bασιλέως Kωνσταντίνου 48, 116 35 Aθήνα
		   Tηλεομ.: 210 7273629
		   Hλεκτρονική Διεύθυνση: bookstore@eie.gr

©  Eθνικό Ίδρυμα Eρευνών 
     Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών
     Bασιλέως Kωνσταντίνου 48, 116 35 Aθήνα

Byzantina Symmeikta is the periodical journal of the Institute of Historical 
Research / Section of Byzantine Research / NHRF and is the continuation of the 
journal Symmeikta. 
Articles can be submitted electronically via the journal’s website: https://ejournals.
epublishing.ekt.gr/index.php.bz where guidelines and further information for 
authors are available.

Executive Editor:	 Stylianos Lampakis

Editors:	 Charalambos Gasparis

		  Maria Gerolymatou

		  Stylianos Lampakis

Word processing-layout: Dimitra Regli

Distribution:  The National Hellenic Research Foundation 
		          48, Vassileos Konstantinou, 116 35 Athens
		          Fax: (+ 30) 210 7273629
		          e-mail: bookstore@eie.gr

© 	 The National Hellenic Research Foundation
	 Institute of Historical Research
	 Vassileos Konstantinou 48, 116 35 Athens - GR

ISSN: 1792-0450



Αρθρα / Articles

D. A. Parnell, Justinian’s Clemency and God’s Clemency.
Α. Πασαλη, Συμβολή στη μελέτη της στηρίξεως συνεπτυγμένων τρούλλων στη 

μεταβυζαντινή ναοδομία.
Ν. Λ. Κωστουρακησ, Νησιά και κεντρική εξουσία κατά τα έτη 1081-1204. 

Μία παραδοσιακή σχέση σε κρίση; 
N. N. Patricios, The Dome in Byzantine Church Architecture. 
P. T. Marciniak, Of false philosophers and inept teachers: Theodore 

Prodromos’ satirical writings (with a translation of the poem Against 
the old man with a long beard).

Σ. Σολωμου, Συμβολή στη μελέτη διερεύνησης του ήχου στην Ιστορία του 
Ιωάννη Καντακουζηνού.

Δ. Στρατηγοπουλοσ, Παρατηρήσεις στους Άθλους του Ηρακλέους του 
Ιωάννη Πεδιασίμου.

G. Terezakis, The late Byzantine and early Ottoman Trikala of Thessaly 
Μ. Αναγνωστου, Παρατηρήσεις ἐπὶ τῆς ἀνεκδότου ἀκολουθίας τοῦ ὁσίου 

Λουκᾶ τοῦ ἐν Σικυῶνι.
Μ. Καπκιδη, Φώτης Κόντογλου – Ηλίας Μπογδανόπουλος: δύο υπέρμαχοι 

της μονοφωνικής εκκλησιαστικής μουσικής.
B. Kukjalko, The Study of Ancient Greek Texts in Early Ottoman 

Constantinople.

Bιβλιοκριτικά δοκίμια – Βιβλιοκρισίες – Βιβλιογραφικά σημειώματα / 
Review Articles – Book Reviews – Bibliographical Notes

Ν. Τσιβικησ: P. Niewöhner (επιμ.), The Archaeology of Byzantine Anatolia. 
From the Late Antiquity until the Coming of the Turks, Οξφόρδη 2017.

Μ. Πατεδακησ: V. Marinis, Death and the Afterlife in Byzantium: The Fate of 
the Soul in Theology, Liturgy, and Art, Cambridge 2017.

N. Coureas: Byzantium and the West: Perception and Reality (11th-15th c.),
ed. by N. G. Chryssis – A. Kolia-Dermitzaki – A. Papageorgiou, 
Abingdon –New York: 2019.

Δ. Αγοριτσασ: Ch. Gastgeber – O. Kresten (eds.), Das Chartular der Paulos-
Klosters am Berge Latros. Kritische Edition, Übersetzung, Kommentar 
und Indices, Wien 2015.

Ε. Δρακοπουλου: Late Byzantium Reconsidered. The Arts of the Palaiologan 
Era in the Mediterranean, Edited by A. Mattiello – M. A. Rossi, 
London – New York 2019.

D. Karamboula: M. Buchholz, Römisches Recht auf Griechisch. Prolegomena zu 
einer linguistischen Untersuchung der Zusammensetzung und Semantik 
des byzantinischen prozessrechtlichen Wortschatzes, Helsinski 2018. 

Α. Σ. Σκλαβενιτη: Α. Δελεογλου, Συμβολή στη μελέτη του ιστορικού έργου 
του Ιωάννου Κιννάμου, Σέρρες 2016. 

11-30

31-55

57-84
85-130

131-148

149-184

185-198
199-230

231-239

241-281

283-306

309-322

323-342

343-356

357-362

363-368

369-373

375-377

Περιεχομενα – Contents



10 ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

M. E. Stewart: A. Omissi, Emperors and Usurpers in the Later Roman Empire: 
Civil War Panegyric, and the Construction of Legitimacy, Oxford 2018.

Σ. Α. Κωνσταντινου: A. Rigo – M. Trizio – E. Despotakis (eds.), Byzantine 
Hagiography: Texts, Themes and Projects, Turnhout 2018.

N. Tsironi: B. Bitton-Ashkelony – D. Krueger, Prayer and Worship in Eastern 
Christianities, 5th to 11th Centuries, London – New York 2017. 

Γ. Καρλα: A. J. Quiroga Puertas, The Dynamics of Rhetorical Performances 
in Late Antiquity, London – New York 2019. 

Ε. Ραγια: F. Hild, Karien in Portulanen und Portulankarten von der Antike bis 
in die frühosmanische Zeit, Wien 2019.

O. Karagiorgou: Archaeology and Urban Settlement in Late Roman and 
Byzantine Anatolia: Euchaïta-Avkat-Beyözü and its Environment, 
eds. J. Haldon – H. Elton – J. Newhard, Cambridge 2018. 

Μ. Τανταλοσ: Subseciva Groningana X. Studies in Roman and Byzantine 
Law. In Honour of Roos Meijering, ed. by D. Penna – F. Brandsma – 
Th. E. van Bochove, Groningen 2019.

Σ. Λαμπακησ: K. Levrie, Jean Pédiasimos: Essai sur les douze travaux 
d’Héracles. Édition critique, traduction et introduction, Leuven 2018.

Ν. Χρυσησ, Knighthoods of Christ: Essays on the History of the Crusades and 
the Knights Templar, Presented to Malcolm Barber, επιμ. N. Housley, 
Aldershot: – Abingdon & New York: 2007 (αρχική δημοσίευση) / 2017 
(ηλεκτρονική έκδοση).

Δ. Παραδουλακησ: Σ. Κακλαμάνης, Ἡ κρητικὴ ποίηση στὰ χρόνια τῆς 
Ἀναγέννησης (14ος-17ος αι.), Τόμος Α΄. Εἰσαγωγή, Αθήνα 2019. 

Ε. Τounta: S. Neocleous, Heretics, Schismatics, or Catholics? Latin Attitudes 
to the Greeks in the Long Twelfth Century, Toronto 2019.

Μ. Chroni: Greek Medical Literature and its Readers from Hippocrates 
to Islam and Byzantium, ed. by P. Bouras-Vallianatos and S. 
Xenophontos, London 2018.

Σ. Λαμπακησ: Round Trip to Hades in the Eastern Mediterranean Tradition. 
Visits to the Underworld from Antiquity to Byzantium. Ed. by G. 
Ekroth – I. Nilsson, Leiden 2018.

Ζ. Μελισσακησ Κ. Ν. Κωνσταντινιδησ, Ἠπειρωτικὰ μελετήματα. Ζητήματα 
ἀπὸ τὴν πνευματικὴ ζωὴ στὴ Μεσαιωνικὴ Ἤπειρο, Ιωάννινα 2018. 

Β. Α. Φωσκολου: F. Daim – J. Drauschke (επιστ. επιμ.), Hinter den Mauern und 
auf dem offenen Land. Leben im Byzantinischen Reich, Mainz 2016. 

Μ. Γερολυματου: Actes de Vatopédi III. De 1377 à 1500. Édition diplomatique. 
Texte et Album, Paris 2019.

Γ. Μεριανοσ: E. C. Bourbouhakis (έκδ.), Not Composed in a Chance Manner: 
The Epitaphios for Manuel I Komnenos by Eustathios of Thessalonike, 
Uppsala 2017.

Σ. Λαμπακης: M. H. Blanchet – I.-A. Tudorie (éds), L’apport des Assomption-
nistes français aux études byzantines. Une approche critique, Paris 
2017.

Σ. Λαμπακησ: D. Holton – G. Horrocks – M. Jannsen –T. Lendari – I. 
Manolessou – N. Toufexis, The Cambridge Grammar of Medieval 
and Early Modern Greek. Vol. 1.4., Cambridge 2019 

Βραχυγραφιεσ / Αbbreviations

379-385

387-397

399-402

403-406

407-410

411-422

423-426

427-430

431-444

445-452

453-459

461-466

467-474

475-481

483-493

495-500

501-505

507-510

511-514

515-519



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

David Alan Parnell

Justinian’s Clemency and God’s Clemency 

In 528 CE, Probus the patrician, a nephew of the emperor Anastasius, was 
found guilty of slandering Justinian, the reigning emperor. But in a full 
meeting of the senate in Constantinople, Justinian dramatically tore up the 
paperwork from the case, and said to Probus: Ἐγὼ τὸ ἁμάρτημα συγχωρῶ 
σοι, ὃ κατ’ ἐμοῦ ἔπραξας· εὖξαι οὖν ἵνα καὶ ὁ Θεὸς συγχωρήσῃ σοι 
(“I forgive you for the offense you committed against me. Pray then that 
God too may forgive you”)1. This carefully orchestrated scene suggests that, 
even early in his reign, Justinian was deliberately cultivating a reputation 
for mercy. However, Justinian is not typically known today for his mercy. 
Most modern accounts of the emperor tend to focus on his cruelty or at least 
his indifference toward his subjects. Thus Justinian is remembered as the 
ruler who is responsible for the deaths of thousands to end the Nika Riot, 
for example. Modern historians have described Justinian as “incapable of 
admitting failure,” “self-righteously pious and overbearing,” a “murderous 
ruler,” and “an autocratic ruler who cared not one jot for the fate of anybody 
outside his immediate circle”2. That he does not have a reputation for mercy 
would have disappointed Justinian, who makes it loud and clear that he 

1. Ioannis Malalas, Chronographia 18.22, ed. I. Thurn [CFHB 35], Berlin 2000, 367. 
Trans. E. Jeffreys, M. Jeffreys, and R. Scott, The Chronicle of John Malalas, Melbourne 
1986, 255.

2. J. W. Barker, Justinian and the Later Roman Empire, Madison 1966, 202; M. 
Maas, Roman Questions, Byzantine Answers, in: The Cambridge Companion to the Age of 
Justinian, ed. M. Maas, Cambridge 2005, 6; A. Kaldellis, Procopius of Caesarea: Tyranny, 
History, and Philosophy at the End of Antiquity, Philadelphia 2004, 113; P. Heather, Rome 
Resurgent: War and Empire in the Age of Justinian, Oxford 2018, 271.



	 DAVID PARNELL12

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

wanted to be known for governing in this fashion. Justinian and his ministers’ 
emphasis on his reputation for acts of mercy was part of a concerted effort 
to burnish the standing of his regime in the eyes of his subjects. In choosing 
mercy as a major point of his propaganda campaign, the emperor was both 
continuing and furthering an imperial tradition that had seeds in Roman 
antiquity, the Hellenistic world, and in the teachings of Christ.

Justinian’s emphasis on mercy had three historical roots from which his 
own propaganda borrowed. The first was in the ancient Roman tradition 
of clemency. The Latin noun clementia implies mildness, forbearance, 
and mercy. In the late Republic, clemency was something that the Roman 
government might grant its non-Roman enemies as a group in a formal 
ritual after they had been defeated in battle3. However, clemency was not a 
celebrated personal trait of individuals before Julius Caesar, who famously 
granted clemency to his elite Republican enemies during the civil war4. It 
used to be commonly accepted that Roman politicians resented this grant 
of clemency because they felt it suggested their subjugation to Caesar, 
but David Konstan has successfully argued that this was not the case 
and that Caesar’s clemency was regarded as a virtue and sign of humane 
temperament5. Caesar’s mercy would eventually be adopted by his successor. 
From Augustus on, the idea that the emperor was expected to show clemency 
began to take hold. Suetonius praised Augustus for his clemency, describing 
a scene in which the emperor indirectly offered mercy to a parricide by 
offering him the chance to deny the crime took place, asking him “I may 
assume, of course, that you did not kill your father”6? By the time of the 
emperor Tiberius, clemency was already such a core imperial virtue that 
coins were struck prominently bearing the legend CLEMENTIA7. This is 

3. M. B. Dowling, Clemency & Cruelty in the Roman World, Ann Arbor 2006, 16-18.
4. Caesar, De Bello Africo 86.2, 92.4, ed. trans. A. G. Way [Loeb Classical Library 

402 (herafter LCL)], Cambridge, MA. 1955; Caesar, De Bello Hispaniensi 17.2ff [LCL 402]; 
Suetonius, Life of Caesar 75, ed. trans. J. C. Rolfe [LCL 31 (2 vols.)], Cambridge, MA. 1914.

5. Dowling, Clemency & Cruelty, 23-24 for the old view; D. Konstan, Clemency as a 
Virtue, Classical Philology 100.4 (October 2005), 337-346.

6. Suetonius, Life of Augustus 33 [LCL 31]: Certe patrem tuum non occidisti?
7. Dowling, Clemency & Cruelty, 177. On Tiberius and the rhetoric of clemency, see 

also E. Cowan, Contesting Clementia: the Rhetoric of Severitas in Tiberian Rome before and 
after the Trial of Clutorius Priscus, JRS 106 (2016), 77-101.



JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY  13

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

not to say it was equally prominent on the coins of all emperors in this 
period. Andrew Wallace-Hadrill has demonstrated that this legend appears 
on the coins of relatively few early emperors, and of the Julio-Claudians, 
only on the coins of Tiberius8. Suetonius’ praise of Julius Caesar’s clemency 
also belongs to this period after mercy had become an accepted imperial 
trait9. So imperial mercy in the form of Roman clemency came to Justinian 
through ancient traditions that stretched back to the foundation of imperial 
power and waxed and waned as that power matured.

The second historical root of Byzantine mercy is to be found in the 
tradition of Hellenistic philanthropy. The Greek noun φιλανθρωπία means 
quite literally love of fellow man, and implied an active feeling of benevolence 
toward others10. Included in this benevolence might be politeness, kindness, 
and generosity11. In the classical Greek world, it was frequently a trait of 
mythological figures such as Prometheus. When praising citizens of the 
poleis, panegyrists typically passed over φιλανθρωπία in favor of “more 
particularist, more energetic and more hard-headed” compliments12. 
However, Demosthenes did consciously appropriate the term as a democratic 
virtue for describing some Athenians13. In the centuries after Alexander 
the Great, φιλανθρωπία, an almost instinctive universal human kindness, 
came into more general favor when praising important citizens, perhaps 
as a response to the increasing cosmopolitanism and universalism of the 
Greek world14. Hellenistic monarchs appropriated φιλανθρωπία as a trait 
of their rule, and connected it to the divine. In a common theory of royal 
power, the gods, feeling φιλανθρωπία for men, raised up kings for them, 

8. A. Wallace-Hadrill, The Emperor and His Virtues, Historia: Zeitschrift für Alte 
Geschichte 30.3 (1981), 298-323.

9. Suetonius, Life of Caesar 75 [LCL 31].
10. For an analysis of the origins of the term, see M. Sulek, On the Classical Meaning 

of Philanthropia, Nonprofit and Voluntary Sector Quarterly 39.3 (2010), 385-408.
11. D. J. Constantelos, Byzantine Philanthropy and Social Welfare, New Brunswick 

1968, 3-4.
12. B. D. Gray, The Polis becomes Humane? Philanthropia as a Cardinal Civic Virtue 

in Later Hellenistic Honorific Epigraphy and Historiography, Studi Ellenistici 27 (2013), 
137-162 at 142.

13. M. R. Christ, Demosthenes on Philanthrōpia as a Democratic Virtue, Classical 
Philology 108.3 (2013), 202-222. 

14. Gray, The Polis becomes Humane, 149ff.



14 	 DAVID PARNELL

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

and in turn the kings were to mirror the benevolence of the gods by showing 
φιλανθρωπία to their people15. The Platonic definition assembled in the 
second century CE demonstrates the broad sweep of the φιλανθρωπία that 
kings were expected to show: Φιλανθρωπία ἕξις εὐάγωγος ἤθους πρὸς 
ἀνθρώπου φιλίαν· ἕξις εὐεργετικὴ ἀνθρώπων· χάριτος σχέσις· μνήμη μετ’ 
εὐεργεσίας16. Greek φιλανθρωπία began to subsume the Roman concept 
of clementia during the Roman imperial period. For instance, the emperor 
Julian wrote that φιλανθρωπία is shown when a ruler punishes men in 
moderation17. As later in the reign of Justinian, when the Romans turned 
increasingly to the Greek language, the word φιλανθρωπία came to stand 
in for Latin clementia. However, as the definition above implies, the term 
φιλανθρωπία also encompassed a much broader range of benevolence than 
the Latin word. One of the primary manifestations of its generic love of 
humans became charitable works, including those described as beneficia or 
tax benefits in Latin, from which we today use the word philanthropic in the 
sense of charitable18.

The Christian tradition is the third historical root of early Byzantine 
imperial mercy. Christ placed an emphasis on love of fellow man at the 
center of his ministry. Jesus instructed his disciples, ἐντολὴν καινὴν δίδωμι 
ὑμῖν, ἵνα ἀγαπᾶτε ἀλλήλους· καθὼς ἠγάπησα ὑμᾶς ἵνα καὶ ὑμεῖς ἀγαπᾶτε 
ἀλλήλους (“I give you a new commandment, that you love one another. 
Just as I have loved you, you also should love one another”)19. The Greek 

15. M. V. Veldhuizen, Moses: A Model of Hellenistic Philanthropia, Reformed Review 
38 (1985), 215-224 at 216.

16. Pseudo-Plato, Definitions 412e, ed. J. Burnet, Platonis Opera, v. 5, Oxford 1907, 
transl. Sulek, On the Classical Meaning, 393: Philanthropia is “a state of ‘well-educated habits’ 
[εὐάγωγος ἤθους] stemming from ‘love of humans’ [ἀνθρώπων φιλίαν]. A state of being 
‘productive of benefit’ [εὐεργετικὴ] to humans. A state of ‘grace’ [χάριτος]. Mindfulness 
[μνήμη] together with ‘good works’ [εὐεργεσίας]”.

17. Julian, Epistle 89b, ed. trans. W.C. Wright [LCL 29 (2 vols.)], Cambridge, Mass. 
1913; G. Downey, Philanthropia in Religion and Statecraft in the Fourth Century after 
Christ, Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte 4 (1955), 199-208 at 203; J. Kabiersch, 
Untersuchungen zum Begriff der Philanthropia bei dem Kaiser Julian, Wiesbaden 1960, 87.

18. Constantelos, Byzantine Philanthropy, 18; Dowling, Clemency & Cruelty, 220; 
Sulek, On the Classical Meaning, 398.

19. John 13.34, ed. F.H.A. Scrivener, Greek New Testament, Cambridge 1887, trans. 
New Revised Standard Version [hereafter NRSV].



15JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

verb ἀγαπᾶτε used here is based on the noun ἀγάπη, which became the 
defining feature of early Christian life.  In the second and third centuries, 
Christian writers began to replace the term ἀγάπη with the familiar word 
ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΊΑ20. Jesus spoke not only about love in general, but also 
about mercy more specifically. In the Sermon on the Mount, Christ made a 
point of saying, μακάριοι οἱ ἐλεήμονες ὅτι αὐτοὶ ἐλεηθήσονται (“Blessed 
are the merciful, for they will receive mercy”)21. In teaching his disciples 
how to pray, Jesus admonished them: Ἐὰν γὰρ ἀφῆτε τοῖς ἀνθρώποις τὰ 
παραπτώματα αὐτῶν, ἀφήσει καὶ ὑμῖν ὁ πατὴρ ὑμῶν ὁ οὐράνιος· ἐὰν δὲ 
μὴ ἀφῆτε τοῖς ἀνθρώποις, οὐδὲ ὁ πατὴρ ὑμῶν ἀφήσει τὰ παραπτώματα 
ὑμῶν (“For if you forgive others their trespasses, your heavenly Father will 
also forgive you; but if you do not forgive others, neither will your Father 
forgive your trespasses”)22. By the fourth century, it was well accepted that 
showing mercy was a means not just of receiving mercy but also of imitating 
God. Gregory of Nazianzus urged: γενοῦ τῷ ἀτυχοῦντι θεός, τὸν ἔλεον 
Θεοῦ μιμησάμενος (“Prove yourself a god to the unfortunate, imitating the 
mercy of God”)23. As will be shown below, Justinian’s regime made direct 
reference to these Christian admonitions as part of its propaganda. In 
general, the emperor and his ministers defined acts of clemency in a way 
that drew on and harmonized all three of these historical traditions: the 
Roman conception of clementia, the Hellenistic model of φιλανθρωπία, 
and the Christian exhortation to love and be merciful. For Justinian, 
extending clemency involved being merciful to a person or group of people 
who, in his eyes, did not deserve it on legal merits. Acts of clemency ranged 
from full forgiveness (e.g. no punishment for a crime) to decreased severity 
of punishment (e.g. from death to a fine). After examining several known, 
specific examples of Justinian’s clemency, we will probe the philosophical 
underpinnings of this cultivated trait and the way it was advanced in 
propaganda by the emperor and his ministers.

20. Constantelos, Byzantine Philanthropy, 31.
21. Matthew 5.7, ed. F.H.A. Scrivener, trans. NRSV [as in n. 19].
22. Matthew 6.14-15, ed. F.H.A. Scrivener, trans. NRSV [as in n. 19]. See also Luke 

17.3-4 and Mark 11.25.
23. Gregory of Nazianzus, Orationes 14, 26, ed. J. P. Migne, De Pauperum Amore (PG 

35, 892bc).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

16 	 DAVID PARNELL

Instances of Justinian’s tendency toward mercy abound in the historical 
record. For readers of the historian Procopius of Caesarea, some of the most 
obvious evidence is the emperor’s routine forgiveness of conspirators. The 
emperor himself desired to trumpet this tendency. In his panegyric, the 
Buildings, Procopius refers to Justinian’s mercy twice in the first book, writing 
in one instance, καὶ τοῖς μὲν ἐπιβουλεύουσιν αὐτεπάγγελτος τὰς αἰτίας
ἀφείς (“as for those who plotted against him, he of his own volition 
dismissed the charges against them”)24. As panegyric these words likely 
reflected traits the emperor wanted to have ascribed to himself25. One of 
the most detailed and complete examples of this clemency is Justinian’s 
reaction to the conspiracy of Artabanes, who was an officer of some 
distinction in the Persian army when he defected to the Byzantines in 
54526. Soon after his enrollment in the Byzantine army, he was dispatched 
to North Africa. While in Africa, Artabanes diffused a mutiny against 
Justinian by personally assassinating the leader of the uprising. This action 
won Artabanes considerable fame and Justinian promoted him to General 
of Africa (magister militum per Africam) in 54627. But Artabanes set his 
sights even higher. He requested and received a recall to Constantinople, 
where he was given the command of one of the two armies in the emperor’s 
presence. He nearly married Justinian’s niece, Praeiecta, but was prevented 
at the last moment by the empress Theodora, who championed the cause of 

24. Procopius de aedificiis, ed. J. Haury – G. Wirth, Leipzig 1964, 7 [=Procopius, 
Buildings 1.1.10, ed. trans. H. B. Dewing, [LCL 343], Cambridge, Mass. 1940. See also 1.1.16 
and n. 31 below]. 

25. Much ink has been spilled on Procopius’ motivation and/or sincerity in the 
Buildings, including arguments that his praise in the work is actually an attempt to 
undermine Justinian. See P. Cesaretti, All’ombra di una preterizione: Proc. Aed. I 1,1, RSBN 
45 (2008), 153-178. However, as a panegyric, praise that reflected the patron’s preferences 
was appropriate, even if the author did not believe it personally. See W. Treadgold, The 
Early Byzantine Historians, New York 2007, 190-191 and 226. Whether Procopius genuinely 
believed Justinian was merciful is ultimately unimportant to understanding the propaganda 
– what matters is that this was considered an appropriate virtue to ascribe to him in a 
panegyric.

26. Procopius, Bella, I-IV, ed. J. Haury – G. Wirth, Leipzig 1963, 530 [=Procopius, 
Wars, 4.24.2, ed. Transl. H. B. Dewing, LCL 81 (5 vols.), Cambridge Mass 1914-1940]. On the 
career of Artabanes, see PLRE, Artabanes 2, 3: 125-130.

27. Procopius, Bella, I-IV, 551 [=Procopius, Wars, 4.28.29-43].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

17JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY  

Artabanes’ current wife and ruled that he could not divorce her to marry 
into the imperial family28. Frustrated at this reversal, Artabanes allowed 
himself to be persuaded to join in an amateurish plot against Justinian. The 
conspiracy was discovered in early 549. As punishment, Justinian stripped 
Artabanes of his position and confined him in the palace under guard29. But 
by the middle of 550, Justinian apparently changed his mind. He dismissed 
all charges against Artabanes, released him, and appointed him General 
of Thrace (magister militum per Thracias)30. Although we do not have any 
information about what Artabanes might have said to Justinian, or what 
Justinian was thinking when he forgave Artabanes, it seems clear that this 
level of clemency is extreme. It is in some ways an early medieval echo 
of Julius Caesar’s clemency for those who opposed him in the civil war. 
It seems to have made an impression on contemporaries. Procopius might 
have been thinking of Artabanes when he wrote in the Buildings: οἱ δὲ τὴν 
ἐπιβουλὴν αὐτῷ σκαιωρησάμενοι μέχρι ἐς φόνον μὴ ὅτι βιοτεύοντες ἐς 
τόδε τοῦ χρόνου καὶ τὰ σφέτερα αὐτῶν ἔχοντες, καίπερ ἐξεληλεγμένοι 
διαφανῶς, ἀλλὰ καὶ στρατηγοῦντες Ῥωμαίων ἔτι καὶ ἐς τὸ τῶν ὑπάτων 
ἀναγεγραμμένοι τελοῦσιν ἀξίωμα (Those who treacherously formed the 
plot against him, going so far even as to plan his assassination, are not only 
living up to the present moment, and in possession of their own property, 
even though their guilt was proved with absolute certainty, but are actually 
still serving as generals of the Romans, and are holding the consular rank to 
which they had been appointed”31).

Justinian forgave other conspirators as well. Perhaps most famous is the 
general Belisarius, who was accused of planning for Justinian’s death while 
the emperor was ill with the plague in 542. Belisarius was stationed in the 
east and was prosecuting war with the Persian Empire. When Justinian was 
reportedly near death, several officers in his army discussed the situation and 
some unspecified number of them agreed that ἢν βασιλέα Ῥωμαῖοι ἕτερόν 
τινα ἐν Βυζαντίῳ καταστήσωνται σφίσιν, οὐ μήποτε αὐτοὶ ἐπιτρέψωσιν 

28. Procopius, Bella, V-VIII, ed. J. Haury – G. Wirth, Leipzig 1963, 431-432 [= Procopius, 
Wars,7.31.2-14 (LCL 173)].

29. Procopius, Bella, V-VIII, 432-451 [= Procopius, Wars,7.31.15-32.51].
30. Procopius, Bella, V-VIII, 472 [= Procopius, Wars,7.39.8-(LCL 217].
31. Procopius, de Aedificiis [as in n. 24], 8 [=Procopius, Buildings, 1.1.16].



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

18 	 DAVID PARNELL

(“if the Romans in Byzantium foisted another emperor like that upon them 
all, they would never allow it”)32. The implication was perhaps that the 
officers would not accept a civilian as emperor, but expected an emperor 
with a military background, maybe even Belisarius himself. While Procopius 
leaves vague whether Belisarius himself participated in this discussion, he 
does state that other officers accused him of doing so. Unfortunately for 
Belisarius, Justinian recovered, and hearing about this discussion he and 
Theodora interpreted it, not unreasonably, as an insult33. So Belisarius lost 
his position, was expelled from military service, his guardsmen were divided 
up and sent to other generals, his friends were forbidden from seeing him, 
and much of his wealth was confiscated. Procopius wrote: καὶ περιήρχετο 
πικρὸν θέαμα καὶ ἄπιστος ὄψις, Βελισάριος ἰδιώτης ἐν Βυζαντίῳ, 
σχεδὸν τι μόνος, σύννους ἀεὶ καὶ σκυθρωπὸς καὶ τὸν ἐξ ἐπιβουλῆς 
ὀρρωδῶν θάνατον (“What a bitter spectacle and incredible sight it was to 
see Belisarius going about in Byzantium as a private citizen: virtually alone, 
always gloomy and sullen, in constant terror of a murderer’s knife”)34. 

As with Artabanes, this disgrace did not last long. By 544, if not a little 
earlier, Justinian had already exercised mercy and restored Belisarius to a 
position of trust. Exactly how this happened is obscure, because Procopius 
takes the opportunity of this restoration to write an invective screed about 
Belisarius’ subordination to his wife Antonina, who along with Theodora 
is given the credit of Belisarius’ restoration35. It is extremely unlikely that 
Justinian had as little to do with this exercise of mercy as Procopius makes 
it seem. When the curtain falls on the farcical tragedy penned by Procopius, 
Belisarius has regained most of his wealth and honor and accepted an 
appointment as Commander of the Imperial Grooms (comes sacri stabuli) 
and the command of the imperial war effort in Italy36. He would hold the 
position for five years. However, the clemency was not total. Belisarius 

32. Procopius, Historia Arcana, ed. J. Haury – G. Wirth, Leipzig 1963, 25 [= Procopius, 
Secret History, 4.1-2 ed. H. B. Dewing, (LCL 290), Cambridge Mass. 1935, transl. A. Kaldellis, 
The Secret History with Related Texts, Indianapolis 2010, 18. 

33. Procopius, Historia Arcana, 26 [= Procopius, Secret History 4.3-5].
34. Procopius, Historia Arcana, 26 [= Procopius, Secret History 4.13-17].
35. Procopius, Historia Arcana, 27 [= Procopius, Secret History 4.18-32].
36. Procopius, Historia Arcana, 30 [= Procopius, Secret History 4.39]; Procopius, Bella 

V-VIII, 336-337 [=Procopius, Wars 7.9.20-7.10.1].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

19JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY 

did not regain his guardsmen, and the emperor and empress kept some of 
his wealth37. Perhaps they considered this a fine for his alleged behavior. 
So Belisarius plotted (or at least was accused of plotting) for life after 
Justinian, was punished severely, but then through an act of clemency had 
that punishment reduced and returned to active military service.

Belisarius has the distinction of receiving mercy from Justinian twice. 
In 562, there was a plot against Justinian, organized by Ablabius, Marcellus, 
and Sergius. During the course of the investigation, one of the men under 
interrogation fingered the retired Belisarius, who according to Malalas 
came “under imperial anger.” However, by 563 Belisarius was restored to 
imperial favor and enjoyed his honors as before38. This incredibly brief entry 
in Malalas does not provide much in the way of detail, but we might imagine 
how the sequence of suspicion, disgrace, forgiveness, and restoration worked 
based on what we know from the previous, more detailed examples of mercy 
we have examined.

A less well-known example of clemency is Justinian’s treatment 
of Eugenius, a former praetorian prefect of the East. In 560, Eugenius 
accused George and Aetherius of a conspiracy against the emperor, but the 
accusation was proven false. Justinian satisfied himself with confiscating 
Eugenius’ home, but did not harm him nor deprive him of his liberty. As 
Malalas put it in his brief summation of the story, Eugenius προσφυγὼν δὲ 
ἐκεῖνος τῇ ἐκκλησίᾳ ἐσώθη (“sought refuge in the church and was saved”)39. 
This, then, is an example of Justinian showing mercy by exacting a more 
minor penalty than might otherwise be expected given the severity of the 
false accusation. As with the first grant of clemency to Belisarius, not all 
acts of clemency were complete exonerations.

Other instances of Justinian’s mercy lurk just beyond the historical 
record and must be reconstructed from the known context. An interesting 
case is Justinian’s tumultuous relationship with his cousin Germanus. In 549, 
the same conspirators who enlisted Artabanes in their plot against Justinian 
also approached Germanus through his son Justin. Germanus immediately 

37. Procopius, Historia Arcana, 6 [= Procopius, Secret History 4.31]; Procopius, Bella 
V-VIII, 337 [=Procopius, Wars, 7.10.1].

38. Ioannis Malalas, Chronographia, 18.141-147, ed. Thurn, 425-430.
39. Ioannis Malalas, Chronographia, 18.131, ed. Thurn, 412.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

20 	 DAVID PARNELL

reported the matter to Marcellus, commander of the palace guards (comes 
excubitorum). Marcellus insisted on not yet reporting the plot to the emperor; 
he wanted the opportunity to entrap the conspirators by arranging another 
meeting40. Apparently Marcellus did not report the plot to Justinian until 
“many days” later41. The emperor’s investigators charged Germanus, and 
Justinian himself was furious and blamed Germanus for not reporting the 
conspiracy earlier. Germanus was only saved from punishment by Marcellus 
coming forward and taking full responsibility for the delay42. Not long after 
this, in early 550, Justinian decided to appoint Germanus to the important 
position of commander in chief of imperial forces in Italy (a post recently 
vacated by Belisarius). However, for reasons that even Procopius did not 
know, the emperor changed his mind and instead appointed Liberius to the 
position43. Then, by summer of 550, the emperor again changed his mind 
and appointed Germanus44. He would hold the post throughout the summer, 
making preparations to move an army to Italy, until he unexpectedly fell ill 
and died before he could leave45. 

It is difficult to know what to make of these rapid-fire appointments 
in 550, but it is surely telling that they occurred shortly after the tense 
exchange between Justinian, Germanus, and Marcellus over the conspiracy 
of 549. It is possible that these appointments represent some vacillation in 
Justinian’s mind between remaining suspicious of Germanus and showing 
mercy and trust. It is clear that in the end, mercy won out, and Germanus 
was entrusted with one of the most significant military posts of the period. 
That he died before he could accomplish anything takes away nothing from 
Justinian’s exercise of mercy after his earlier anger.

While interesting and telling, these examples are isolated anecdotes. To 
know more about the philosophical underpinnings of the regime’s emphasis 
on mercy and the way it trumpeted this propaganda, we can turn to legal 
evidence. References to Justinian’s mercy abound in his law code, the Codex 
Justinianus, particularly in the Novels, the new laws produced by the 

40. Procopius, Bella, V-VIII, 437-438 [= Procopius, Wars,7.32.22-32].
41. Procopius, Bella, V-VIII, 440 [= Procopius, Wars,7.2.42].
42. Procopius, Bella, V-VIII, 440-441 [= Procopius, Wars,7.32.44-50].
43. Procopius, Bella, V-VIII, 466-467 [= Procopius, Wars,7.37.24-27].
44. Procopius, Bella, V-VIII, 471-472 [= Procopius, Wars,7.39.6-9].
45. Procopius, Bella, V-VIII, 477 [= Procopius, Wars,7.40.8-9].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

21JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY  

emperor. The language of the preface to Novel 129 of 551 is fairly typical of 
such references: (Οὐδὲν οὕτω μέγα τῶν ὑπηκόων τινὸς τῶν ἡμετέρων ἐστὶν 
ἁμάρτημα, ὡς μὴ τῆς ἐξ ἡμῶν ἀξιωθῆναι φιλανθρωπίας. κἂν γὰρ εἰ τὰ παρ’ 
αὐτῶν γεγονότα μισήσαντες πρὸς τὴν ὑπὲρ αὐτῶν διαναστῶμεν ἐκδίκησιν, 
ἀλλὰ τὸν καιρὸν θεραπεύοντες καὶ τοῖς προσήκουσι τοὺς ἁμαρτάνοντας 
νουθετήσαντες τρόποις πάλιν πρὸς τὴν ἡμῶν αὐτῶν φιλανθρωπίαν 
ἐπάνιμεν, τὸ δίκαιον τῆς ὀργῆς ἀγαθότητος καταλεαίνοντες  λογισμοῖς 
(“No offense on the part of any of our subjects is so great as to be deemed 
unworthy of our clemency. Even though our abhorrence of what they have 
done rouses us to punish them for it, still, having regard for time, we soothe 
our righteous indignation by considerations of clemency”)46. 

Here we see mercy in the sense of traditional Roman clementia, 
though, because the novel is written in Greek, the word here translated as 
“clemency” is Greek φιλανθρωπία. This particular code is about the rolling 
back of previous anti-Samaritan legislation, and so the mercy Justinian 
has in mind here is for this religious sect particularly, but the language he 
employs suggests that his regime has a more blanket policy of forgiveness. 
Particularly interesting is Justinian’s intimation that this mercy must have 
regard for time. In other words, mercy may not always be immediate in 
nature. This fits in well with some of the anecdotes for which we have detailed 
information, such as the forgiveness of Artabanes and Belisarius, who were 
not granted mercy immediately, but only after the passage of many months.

Other legal evidence demonstrates that Justinian wanted to convey 
the impression that his mercy extended to all of his subjects, not just the 
specific individuals mentioned in the historical anecdotes examined above. 
The preface to Novel 147 of 553 makes this clear in the context of forgiving 
the payment of delinquent taxes: ὅσα μὲν οὖν τοῖς ἑκάστοτε προσιοῦσιν 
ἡμῖν καὶ χρέα προτεινομένοις δημόσια καὶ ἀπορίαν τῆς ἀποδόσεως 
ἑτοίμως φιλοτιμούμεθα, καὶ ὡς οὐδεὶς φιλανθρωπίας δεηθεὶς ἄπρακτος 
ἐκ τῆς ἡμετέρας ἀνεχώρησεν ὄψεως, τοῦτο λέγειν οὐχ ἡμέτερόν ἐστι, τῶν 

46. CJ, Novel 129, ed. P. Krueger, CIC, 3 vols., Berlin 1886-88, trans. D. J. D. Miller 
and P. Sarris, The Novels of Justinian: A Complete Annotated English Translation, 2 
vols., Cambridge 2018, 859, with my own modifications. Here English “clemency” translates 
the Greek φιλανθρωπία. Cfr. T. C. Lounghis – B. Blysidou – S. Lampakes, Regesten der 
kaiserurkunden des Oströmischen Reiches von 476 bis 565, Nicosia 2005, 330, n. 1366.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

22 	 DAVID PARNELL

ὑπὲρ τούτου γεγραμμένων γραμμάτων καὶ αὐτῶν τῶν τὰς φιλοτιμίας 
λαβόντων ἐπιμαρτυρούντων ἡμῖν. ἀλλ’ ἐπειδὴ μικρὸν καὶ βασιλείας 
ἀνάξιον εἶναι νομίζομεν τὸ περὶ τοὺς ἑκάστοτε προσιόντας ἰδικάς τινας 
φιλοτιμίας ποιεῖσθαι, ἢ καὶ μέχρι χωρίων ἢ πόλεων μόνων ἢ καὶ ὅλων 
ἐπαρχιῶν τὴν ἡμετέραν ἐκτείνειν φιλανθρωπίαν, ἀλλὰ μὴ μέγα τι καὶ 
κοινὸν ἐπὶ πᾶσι τοῖς ὑπηκόοις ποιήσασθαι (“It is not for us to speak of 
all the occasions when we have been readily generous towards those who 
petition us, bringing to our notice tax-indebtedness and lack of means to 
pay, and of how no-one who has petitioned for our clemency has ever left 
our presence unsuccessfully … However, we regard it as petty, and unworthy 
of Sovereignty, to be making particular individual acts of generosity in 
connection with successive petitions, or even to extend our clemency only 
to lands or cities, or indeed whole provinces, rather than taking some action 
on a large scale for the common good of all subjects”47.)

In this novel, the clemency described leans more toward the original 
Hellenistic sense of φιλανθρωπία as in the ruler’s general benevolence to 
the people. It is also close to charity in the form of kindness through a tax 
break. However, echoes of the mercy of traditional Roman clementia remain 
in the sense that debtors to the state are considered criminals who would 
throw themselves upon the emperor’s mercy to relieve their debt. Justinian 
here brags that anyone who has appealed to him has not gone away without 
satisfaction. This is of course an enormous exaggeration, as we know many 
people must have thrown themselves upon the emperor’s mercy in various 
situations without success. Hypatius, who was imprisoned by Justinian after 
the people acclaimed him in the Nika Riot of 532, is a prominent example. 
Instead of being pardoned, he was executed and his body flung into the sea48. 
So, as with all propaganda, it is possible of course to show that Justinian 
wished to be known for mercy without necessarily believing that he was 
always merciful.

Justinian’s laws also give ample evidence that the Christian origins of 
clemency were very much an important part of his propaganda campaign. 

47. CJ, Novel 147, ed. Krueger, CIC, trans. Miller and Sarris, The Novels, 953, with 
my own modifications. Here English “clemency” translates the Greek φιλανθρωπία. Cfr. 
Lounghis et al., Regesten, 334, N. 1389.

48. Procopius, Bella I-IV, 123-133 = Procopius, Wars 1.24.56 (LCL 48).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

23JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY 

He alludes to the mercy and forgiveness of God directly. In the preface to 
Novel 77, he writes: Πᾶσιν ἀνθρώποις τοῖς εὖ φρονοῦσι πρόδηλον εἶναι 
νομίζομεν, ὅτι πᾶσα ἡμῖν ἐστι σπουδὴ καὶ εὐχὴ τὸ τοὺς πιστευθέντας 
ἡμῖν παρὰ τοῦ δεσπότου Θεοῦ καλῶς βιοῦν καὶ τὴν αὐτοῦ εὑρεῖν 
εὐμένειαν, ἐπειδὴ καὶ ἡ τοῦ Θεοῦ φιλανθρωπία οὐ τὴν ἀπώλειαν ἀλλὰ 
τὴν ἐπιστροφὴν καὶ τὴν σωτηρίαν βούλεται, καὶ τοὺς πταίσαντας καὶ 
διορθουμένους δέχεται ὁ Θεός (“We suppose it is quite obvious to all right-
thinking people that our whole object and prayer is for all those entrusted 
to us by the Lord God to live rightly, and participate in God’s clemency. 
God’s love of mankind desires not their perdition, but their conversion and 
salvation; God pardons those who have gone wrong and been set right”49). 

Here the law reads almost as a homily delivered by a priest, urging 
people to live virtuously and accept God’s forgiveness when they do not. We 
also find direct reference to Jesus’ admonitions to show mercy and forgive 
others in a law that had special personal relevance to Justinian. Sometime 
in the early 520s, Justinian’s uncle Justin issued a law that allowed Justinian 
to marry Theodora, a former actress. The preamble to the law states, “God 
is always willing to pardon the sins daily committed by man, accept Our 
repentance, and bring us to a better condition. Hence, We should seem to 
be unworthy of pardon Ourselves were We to fail to act in this manner 
with reference to those subject to Our empire”50. Here the law more or less 
paraphrases the commandment to forgive given by Christ in Matthew 6. The 
emperor openly recognizes that in order to achieve forgiveness from God, he 
must practice forgiveness on his subjects. 

In this particular law, the forgiveness is targeted and specific: 
forgiveness for former actors and actresses who have renounced their old 
profession. But it is impossible not to see the broader theme that the holder 
of imperial power should be characterized by his clemency. Yet even in this 
intensely Christian expression of mercy, echoes of Roman clementia and 

49. CJ, Novel 77, ed. Krueger, CIC, trans. Miller and Sarris, The Novels, 539, with 
my own modifications (Cfr. Lounghis et al., Regesten, 288, N. 1158). Here English “clemency” 
translates the Greek φιλανθρωπία.

50. CJ, 5.4.23 proem., ed. Krueger, CIC: qui cottidianis hominum peccatis semper 
ignoscere dignatur et paenitentiam suscipere nostram et ad meliorem statum reducere: quod si 
circa nostro subiectos imperio nos etiam facere differamus, nulla venia digni esse videbimur, 
trans. Kaldellis, The Secret History, 133 (Cfr. Lounghis et al., Regesten, 138, N. 439).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

	 DAVID PARNELL24

Greek φιλανθρωπία are to be found. If the emperor is to be characterized 
by clemency, he is not far off from Tiberius, who adorned his coin with the 
legend CLEMENTIA. In the preamble to this same law, the emperor states, 
“We believe that the benevolence of God and His exceeding clemency toward 
the human race should be imitated by us as far as Our nature will permit”51. 
This is a reflection of the φιλανθρωπία of the Hellenistic monarchs, who 
believed they mirrored the gods by showing benevolence to their people. 
Thus the Christian references to mercy in the law for the marriage of 
Justinian and Theodora neatly absorb both the Roman and Greek traditions 
of clemency, packaging them in the commands of Christ.

This evidence strongly suggests that Justinian and his ministers 
wanted to cultivate for the emperor a reputation as a ruler being merciful 
because it was his Christian duty, and that by being merciful the emperor 
was acting like God. Justinian’s forgiveness mirrored God’s forgiveness. 
These conclusions may be supported by a quantitative examination of 
some of Justinian’s laws mentioning mercy. Greek phrases that may be 
translated “Our Clemency” and “God’s Clemency” appear often in the 
Novels of Justinian. For example, variations of ἡμετέρᾳ φιλανθρωπία 
(Our Clemency) appear in the Novels four times52. While four occurrences 
is not many, it seems that the authors of some laws preferred alternate 
vocabulary, the most common being ἡμετέρᾳ ἡμερότητι (Our Gentleness), 
appearing three times53. This phrase implies a similar mercy to ἡμετέρᾳ 
φιλανθρωπίᾳ and is sometimes also translated “Our Clemency” in English. 
It is interesting that references to God’s Clemency occur even more often 
in the Novels. Variations of Θεοῦ φιλανθρωπία (God’s Clemency) appear 
nine times54. By contrast, in the earlier portion of the Code that includes 
legislation from previous emperors, Latin phrases that may be translated 
“Our Clemency” appear ten times, but phrases that may be translated 

51. Cod. Just. 5.4.23 [see previous note]: ita credimus dei benevolentiam et circa genus 
humanum nimiam clementiam quantum nostrae naturae possibile est imitari. Here English 
“clemency” translates the Latin clementiam.

52. CJ, Novel 42, 78, 129, 147.
53. CJ, Novel 112, 115, 118. There is also an instance of a similar phrase in Latin 

(nostrae mansuetudinis) in the Latin-only Novel 9.
54. C., Novel 22, 59, 77, 122, 133, 137, 141, 144, 149. There is also an instance of a 

similar phrase in Latin (dei clementia) in the Latin-only Novel 37.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY 25

“God’s Clemency” do not appear at all55. While this is not an exhaustive 
study, and occasionally related words with similar meanings might be used, 
this is still a relatively stark difference56. It would appear that Justinian in 
his Novels continued a long-standing Roman imperial tradition of referring 
to “Our Clemency” but also introduced many Christian references to “God’s 
Clemency” that had not been common before. The frequent use of Christian 
references to divine mercy and the repetition of both types of phrases in the 
laws seems to be new to Justinian’s reign and characteristic of the Novels. It 
is possible that reference to both imperial and divine mercy was purposeful 
and intended to encourage conflation of the two. This is a strong indication 
of the way Justinian and his ministers blended and advanced Christian, 
Hellenistic, and Roman traditions of mercy as a powerful propaganda tool, 
to enhance the emperor’s reputation.

It was not just the laws of Justinian that illustrated his desire to be 
known for showing mercy. He also ensured that authors in his orbit would 
write on imperial mercy, both about his specific acts and the virtue in 
general. The words of Procopius in the preface to the laudatory Buildings, 
mentioned above, along with the words of other contemporaneous courtiers 
of Justinian, make clear that the language of mercy was very much “in the 
air” of imperial politics in the sixth century. Paul the Silentiary, an important 
court attendant from a wealthy family, wrote a panegyric, known as the 
Description of Hagia Sophia, in December 562 or January 56357. In it he 
praised Justinian in this way: 

Ταῖς τοῦ βίου γὰρ συμπαθὼν ἁμαρτάσιν
ἐπεστέναξας πολλάκις τοῖς πταίσμασιν 
ἡμῶν, ἄριστε, πολλάκις δὲ δακρύοις 
τὸ πρᾶον ὄμμα βασιλικῶς ὑποβρέχεις, 

55. The ten may be divided up into laws that use the phrase nostra clementia (CJ, 
Book 1 Introduction, 1.14.8, 1.27.10, 1.51.11, 4.63.4) and laws that use the phrase nostrae 
mansuetudinis (CJ, 1.23.6, 1.26.3, 1.33.3, 2.7.16, 3.2.1). For the relation between clementia 
and mansuetudo, see Dowling, Clemency & Cruelty, 6.

56. For example, CJ, Novel 10 makes use of the phrase ἡμετέραν φιλοτιμίαν, which 
may be translated “Our Generosity.” This makes it a related term and while such related 
terms are worth examining, they do not have the same precise implication of clemency as the 
words addressed here.

57. P. N. Bell, Three Political Voices from the Age of Justinian, Liverpool 2009, 14.



	 DAVID PARNELL

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

26

ἀλγῶν ἐφ’ ἡμῖν· πρὸς δὲ τὴν ἀκρασίαν
βλέπων μάλιστα, τὴν σύνοικον τῷ βίῳ,
λύεις ἅπαντας τῶν κακῶν ὀφλημάτων
ὥσπερ τὸ θεῖον, πρὸς δὲ συγγνώμην τρέχεις 
...
(“With compassion for the errors of life, you have groaned often at our 

transgressions, Best of Men… Especially when on seeing lack of self-control, 
life’s housemate, you release everyone from their evil debts, like God, and 
hasten to forgive”58). 

Just as Justinian had intimated in the language of his law codes, Paul 
here directly compares Justinian’s forgiveness to God’s forgiveness. Because 
the Description of Hagia Sophia is a panegyric, likely solicited by the court 
to celebrate the re-dedication of the church at this time, its tone and content 
probably reflects ideals Justinian would have wanted to hear. So at the end 
of his reign Justinian is bragging through a courtier what he had been 
publicizing in his laws for decades: his propaganda that he is merciful and 
his mercy imitates God’s mercy59. 

Further external confirmation of the importance the regime attached 
to clemency and its religious roots comes from Agapetus, who wrote Advice 
to the Emperor Justinian, probably in the early years of the emperor’s reign 
(perhaps between 527 and 530)60. In this “Mirror for Princes” exhortation, 
the major theme is φιλανθρωπία in all of its varied meanings61. Some of 
this advice embraces the broader definition of φιλανθρωπία as love of 
fellow man, such as chapter 20: Σεπτὴ δικαίως ἐστὶν ἡ ὑμῶν βασιλεία, 

58. Paul the Silentiary, Description of Hagia Sophia, vv. 40-47, ed. P. Friedländer, Johannes 
von Gaza und Paulus Silentiarius, Leipzig 1912, 228 (=Descriptio Sanctae Sophiae. Descriptio 
Ambonis, ed. C. de Stefani, Leipzig 2011, 2-3). Trans. Bell, Three Political Voices, 191.

59. It is important to recognize that clemency is not simply something that Justinian 
claimed at the end of his reign. M. Meier, Justinian: Herrschaft, Reich und Religion, Munich 
2004, has argued for a change in Justinian’s reign after the arrival of the plague and other 
setbacks that made the emperor recognize his own limitations and become pensive about the 
future. However, it does not seem that Justinian’s claim of mercy was a result of any change 
in outlook, as it had steadily been a part of his regime from the beginning.

60. P. Henry, A Mirror for Justinian: the Ekthesis of Agapetus Diaconus, GRBS 8.4 
(1967), 281-308 at 283.

61. Henry, A Mirror for Justinian, 300.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY 27

ὅτι τοῖς πολεμίοις μὲν δεικνύει τὴν ἐξουσίαν, τοῖς ὑπηκόοις δὲ νέμει 
φιλανθρωπίαν  (“Your rule over us is justly venerated because to enemies it 
shows its power, but to subjects it dispenses clemency”)62. However, several 
passages of the work specify φιλανθρωπία in the sense of clemency and 
link up with the language used by Justinian in his laws and Paul in his 
panegyric. In chapter 37, Agapetus links the emperor and God in their 
exercise of mercy: ἐν τούτῳ δὲ μάλιστα τὸν Θεὸν μιμήσεται ἐν τῷ μηδὲν 
ἡγεῖσθαι τοῦ ἐλεεῖν προτιμότερον (“In this he will best imitate God if he 
thinks nothing is to be preferred to mercy”)63. Interestingly, on two different 
occasions Agapetus adds in incentive for behaving in this way and showing 
clemency. Chapter 23 rather baldly equates exercising mercy with receiving 
heavenly reward: προεισενέγκωμεν οὖν τῷ ἐλέῳ τὸν ἔλεον, ἵνα τῷ ὁμοίῳ 
τὸ ὅμοιον ἀντιλάβωμεν (“Let us, therefore, first pay an advance of mercy 
for mercy, that we in turn may receive like for like”)64. Chapter 64 phrases it 
even more grandly: Συγγνώμην αἰτούμενος ἁμαρτημάτων συγγίνωσκε καὶ 
αὐτὸς τοῖς εἰς σὲ πλημμελοῦσιν· ὅτι ἀφέσει ἀντιδίδοται ἄφεσις καὶ τῇ 
πρὸς τοὺς ὁμοδούλους ἡμῶν καταλλαγῇ, ἡ πρὸς Θεὸν φιλία καὶ οἰκείωσις 
(“When asking for forgiveness of sins, forgive also yourself those who offend 
you. For forgiveness is given in return for forgiveness, and for reconciliation 
with our fellow slaves, friendship and familiarity with God”)65. All of these 
passages further demonstrate that the theme of imperial mercy was common 
propaganda coming from Justinian’s regime, and that it was consciously 
and repeatedly linked to religious scruples. Justinian was certainly not the 
first Roman emperor to emphasize his clemency, or to make it a bragging 
point of his regime’s propaganda, but the magnitude of the religious impact 
of clemency and the volume with which it is mentioned in Justinian’s 
laws, by his historians (like Procopius), and by his courtiers (like Paul and 

62. Agapetus, Advice to the Emperor 20, ed. R. Riedinger, Agapetos Diakonos, Der 
Fürstenspiegel für Kaiser Justinianus, Athens 1995 (trans. Bell, Three Political Voices, 107, 
with my own modifications).

63. Agapetus, Advice to the Emperor 37, ed. Riedinger (trans. Bell, Three Political 
Voices, 112).

64. Agapetus, Advice to the Emperor 23, ed. Riedinger (trans. Bell, Three Political 
Voices, 108).

65. Agapetus, Advice to the Emperor 64, ed. Riedinger [who deletes the last six words] 
(trans. Bell, Three Political Voices, 119).



	 DAVID PARNELL

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

28

Agapetus) is extraordinary and has generally been underappreciated by 
modern historians.

Justinian’s trumpeting of his mercy was a shrewd political calculation. 
His forgiveness provided at least two distinct political advantages. First, by 
selectively exercising clemency on important, high ranking generals within 
his army, Justinian moderated the tendency toward sedition that he feared 
in them in the first place. Once caught and forgiven by the emperor, he 
probably calculated that in their gratitude they would be less likely to plot 
again. Forgiving these generals enabled Justinian to continue to utilize them 
to control the army. The emperor seems to have preferred to continue tried 
and true veterans in the service, regardless of their prior misbehaviors66. 

Second, by making public his moments of mercy, Justinian cultivated 
a reputation as a just and benevolent ruler. Such publicity might have been 
quite important to counteract critiques of his regime, which the works of 
authors like Procopius and John Lydus make clear were in circulation67. 
Justinian does not typically speak directly of political advantages to mercy 
in his laws, but we would not necessarily expect him to do so either. He 
perhaps comes close in Novel 8 of 535: Καὶ γὰρ δὴ καὶ ἡμεῖς διὰ τοῦτο 
αὐτὸν ἐθέμεθα ὅπως ἂν ἐκ τῆς κατὰ νόμον δικαιοσύνης ἰσχύσωμεν τῷ 
δεσπότη Θεῷ οικειῶσαι ἑαυτοὺς καὶ τὴν ἡμετέραν συστῆσαι βασιλείαν 
ἵνα μὴ δόξωμεν περιορᾶν ἀνθρώπους ἀδικουμένους οὓς ἡμῖν παρέδωκεν ὁ 
Θεός, ὅπως ἂν αὐτῶν διὰ πάντων φειδόμεθα τῇ αὐτοῦ κατακολουθοῦντες 
ἀγαθότητι (“A further reason for our enacting [this law] is to be able to bring 
ourselves closer to the Lord God, and commend our reign to him, as a result 
of the justice contained in the law, so that we may not be seen as allowing any 
unjust treatment of the people whom God has entrusted to us; and in order to 
show mercy to them consistently, in keeping with his goodness”68).

66. D. A. Parnell, Justinian’s Men: Careers and Relationships of Byzantine Army 
Officers, 518-610, London 2017, 96.

67. On the extent of Procopius’ critiques in the Secret History and the spread of the work, 
see Treadgold, The Early Byzantine Historians, 205-213. On the complaints of John Lydus and 
similar civil servants, see C. Kelly, Ruling the Later Roman Empire, Cambridge, Mass. 2006.

68. CJ, Novel 8.11, ed. Krueger, CIC, trans. Miller and Sarris, The Novels, 139. Here 
English “mercy” translates the Greek φειδόμεθα (to spare, to be merciful). Cfr. Lounghis et 
al., Regesten, 264, Ν. 1059.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 11-30

JUSTINIAN’S CLEMENCY AND GOD’S CLEMENCY 29

This passage neatly links Justinian’s relationship with God, divine 
approval for his reign, mercy for his people, and his public image (not 
being seen to be unjust). The potential political advantage of mercy may 
also be found in another chapter of the advice of Agapetus: Τιμιώτατον 
πάντων ἐστὶν ἡ βασιλεία· τότε δὲ μάλιστα τοιοῦτον ἐστιν, ὅταν ὁ 
τοῦτο περικείμενος τὸ κράτος μὴ πρὸς αὐθάδειαν ρέπη, ἀλλὰ πρὸς 
ἐπιείκειαν βλέπη, τὸ μὲν ἀπάνθρωπον ὡς θηριῶδες ἀποστρεφόμενος, 
τὸ δὲ φιλάνθρωπον ὡς θεοείκελον ἐνδεικνύμενος (“Kingship is the most 
honored of all things. This is especially so when he who is invested with this 
power inclines not to willfulness but looks toward fairness. He turns away 
from inhumanity as something bestial, and exhibits clemency as something 
divine”)69. So Agapetus recommended fairness and clemency in order for 
the emperor to be honored and considered as approaching the divine. Here 
there is not necessarily a link to being merciful or kind for religious reasons, 
but the motivation is more simply to retain the regard of the people. This 
sort of reasoning for mercy is relatively rare in the sources of this period 
compared to reasoning that provides a Christian justification, but that does 
not mean it was not on the emperor’s mind. So being merciful provided 
Justinian with at least two political advantages. Of course, it is also possible 
that Justinian’s clemency was not just for propaganda purposes, and that he 
was genuinely merciful because of personal religious belief. Although this 
cannot be discounted, it also cannot be proved.

While the frequency of anecdotal instances and propagandistic 
references to clemency in the reign of Justinian are impossible to ignore, it is 
also not necessary to completely revise modern interpretations of Justinian 
as a ruler. The same emperor that bragged about exercising remarkable 
acts of forgiveness and clemency also ordered executions, the suppression 
of revolts, and the prosecution of many wars. However, if we are to form 
a balanced and accurate image of the reign of Justinian in particular 
and the practice of early Byzantine imperial governance in general, then 
we need to pay attention to mercy and the way the state and its agents 
presented it to its subjects. It is apparent that Justinian, his ministers, and 
his courtiers believed cultivating a reputation for imperial mercy was an 

69. Agapetus, Advice to the Emperor 40, ed. Riedinger (trans. Bell, Three Political 
Voices, 112-113, with my own modifications).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 11-30

30 	 DAVID PARNELL

important component of representing the regime to its people. For this 
reason it deserves careful examination by modern historians. Beyond being 
interesting on its own merits, Justinian’s language of imperial mercy is 
also a useful case study on the blending of Roman, Greek, and Christian 
traditions in this period.

Η Φιλανθρωπια του Ιουστινιανου και η Θεια Φιλανθρωπια

Σύμφωνα με τις απόψεις της επιστημονικής έρευνας, ο αυτοκράτορας 
Ιουστινιανός δεν διακρινόταν για την φιλανθρωπία του. Αλλά κατά 
την διάρκεια της βασιλείας του τόσο ο ίδιος όσο και οι υπουργοί 
του κατηύθυναν μια συντονισμένη προσπάθεια να παρουσιασθεί ως 
ελεήμων. Ο Προκόπιος και ο Μαλάλας έχουν καταγράψει πολυάριθμα 
και συγκεκριμένα παραδείγματα των μεγάλων πράξεων φιλανθρωπίας 
του αυτοκράτορα. Ο αυτοκράτορας και οι νομικοί του προέβαλαν την 
φιλανθρωπία στις Νεαρές, και αυλικοί όπως ο Αγαπητός και ο Παύλος ο 
Σιλεντιάριος επαίνεσαν επίσης τον Ιουστινιανό. Η προπαγάνδα περί της 
φιλανθρωπίας του Ιουστινιανού βασίστηκε σε ιστορικές παραδόσεις από 
την Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία, τον ελληνιστικό κόσμο, και την χριστιανική 
διδασκαλία.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

Αφροδιτη Πασαλη

Συμβολη στη Μελετη τησ Στηριξεωσ Συνεπτυγμενων Τρουλλων

στη Μεταβυζαντινη Ναοδομια* 

Στὶς βυζαντινές, μονόκλιτες, τρουλλαῖες βασιλικὲς ὁ τροῦλλος εἶχε 
διάμετρο ἴση μὲ τὸ πλάτος τοῦ ναοῦ καὶ στηριζόταν ἀπευθείας στὴν κατὰ 
μῆκος καμάρα καὶ στοὺς μακροὺς τοίχους1, ὅπως συμβαίνει σὲ διάφορα 
παραδείγματα. Ὁ τρόπος αὐτὸς τῆς στηρίξεως μειονεκτοῦσε, κατὰ τὸν Ἀ. 
Ὀρλάνδο, σὲ δύο σημεῖα, ὡς πρὸς τὸν μεγάλο ὄγκο τοῦ τρούλλου καὶ ὡς 
πρὸς τὴν ἀνεπαρκῆ στήριξή του λόγῳ ἐλλείψεως ἀντερεισμάτων.

Στὴ μεταβυζαντινὴ ἀρχιτεκτονικὴ ὑπάρχει μία κατηγορία ναῶν οἱ 
ὁποῖοι ἐξωτερικῶς φαίνονται ὡς σταυροειδεῖς ἐγγεγραμμένοι. Ἄλλοτε 
πάλι, ἕνας δυσανάλογα μικρὸς τροῦλλος ἀναδύεται ἀπὸ μία βαρειά, 
ἑνιαία στέγη. Οἱ ναοὶ αὐτοὶ ἀποτελοῦν ἕναν ἰδιαίτερο τύπο ἐπιμήκων, 
μονόκλιτων ναῶν μὲ τροῦλλο ὁ ὁποῖος δὲν καταλαμβάνει ὁλόκληρο τὸ 
πλάτος τοῦ κτιρίου, ἀλλὰ συμπτύσσεται στὸ κέντρο. Σὲ ὅλες σχεδὸν τὶς 
περιπτώσεις ὁ χῶρος τοῦ ναοῦ καλύπτεται μὲ διαμήκη ἡμικύλινδρο ὁ 
ὁποῖος διακόπτεται γιὰ νὰ παρεμβληθεῖ ὁ τροῦλλος, στηριζόμενος στὰ 
τόξα μετώπου τοῦ διαμήκους ἡμικυλίνδρου πρὸς τὰ ἀνατολικὰ καὶ τὰ 
δυτικὰ καὶ σὲ ἕνα σύστημα ἐγκάρσιων τόξων ἢ μετώπων καμαρῶν μὲ 
μικρότερο ἄνοιγμα πρὸς τὰ βόρεια καὶ τὰ νότια. Τὶς περισσότερες φορὲς 
τὰ ἐγκάρσια τόξα στεγάζονται μὲ ἰδιαίτερες ἀμφικλινεῖς στέγες ἔτσι ὥστε 
οἱ ναοὶ ἐξωτερικῶς νὰ ἔχουν ὄψη σταυροειδοῦς ἐγγεγραμμένου.

* Τὸ θέμα παρουσιάσθηκε ὡς ἀνακοίνωση στὸ 38ο Συμπόσιο Βυζαντινῆς καὶ 
Μεταβυζαντινῆς Ἀρχαιολογίας καὶ Τέχνης τῆς Χριστιανικῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας, 
βλ. 38ο Συμπόσιο ΧΑΕ. Πρόγραμμα καὶ Περιλήψεις Εἰσηγήσεων καὶ Ἀνακοινώσεων, 
Ἀθήνα 2018, 92-93.

1. Α. Ορλάνδος, Βυζαντινοὶ ναοὶ τῆς Ἀνατολικῆς Κορινθίας, ΑΒΜΕ Α΄ (1935), 57-59, 69-70.



	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ32

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

Στὸ «Εὐφρόσυνον ἀφιέρωμα» στὸν Μανόλη Χατζηδάκη ὁ ἀείμνηστος 
Χ. Μπούρας εἶχε δημοσιεύσει ἄρθρο μὲ τίτλο «Στηρίξεις συνεπτυγμένων 
τρούλλων σὲ μονόκλιτους ναούς»2. Παλαιότερα, ἄλλοι ἐρευνητὲς ἐντό-
πισαν ναοὺς μὲ συνεπτυγμένους τρούλλους στὴν Πελοπόννησο, σημείωσαν 
τὰ προβλήματά τους καὶ ἔκαναν κάποιες τυπολογικὲς διακρίσεις3. Οἱ ἕως 
τότε χαρακτηρισμοὶ τῶν ναῶν ὡς μονόκλιτες, τρουλλαῖες βασιλικές, ἢ 
ὡς σταυρεπίστεγες μὲ τροῦλλο, ἀμφισβητήθηκαν. Ὁ Χ. Μπούρας στὸ 
ἄρθρο του εἶχε διευκρινίσει ὅτι οἱ τρόποι στηρίξεως τῶν συνεπτυγμένων 
τρούλλων, παρὰ τὴ φαινομενικὴ ὁμοιότητά τους, εἶναι πολλοὶ καὶ ὅτι 
τὰ σχετικὰ παραδείγματα ἐκτείνονται πέρα ἀπὸ τὴν Πελοπόννησο, στὸν 
εὐρύτερο γεωγραφικὸ χῶρο τῆς Ἑλλάδας καὶ τῶν Βαλκανίων, καὶ τοὺς 
κατέταξε σὲ ἐννέα παραλλαγὲς (εἰκ. 1).

2. Χ. Μπούρας, Στηρίξεις συνεπτυγμένων τρούλλων σὲ μονόκλιτους ναούς, 7ο 
Συμπόσιο ΧΑΕ. Πρόγραμμα καὶ Περιλήψεις Εἰσηγήσεων καὶ Ἀνακοινώσεων, Ἀθήνα 1987, 
50-51, Ο Ιδιος, Στηρίξεις συνεπτυγμένων τρούλλων σὲ μονόκλιτους ναούς, Εὐφρόσυνον 
Ἀφιέρωμα στὸν Μανόλη Χατζηδάκη, τ. 2, Ἀθήνα 1992, 407-416, πίν. 212-216.

3. R. Tranquair, The churches of Western Mani, BSA 15 (1908–1909), 187, 198 πίν. 
XV, 204 (εἰκ. 3,7,8), 205 πίν. XV, Γ. Σωτηρίου, Χριστιανικὴ καὶ βυζαντινὴ ἀρχαιολογία, 
Ἀθῆναι 1942, 500, Ν. Μουτσόπουλος, Ἡ ἀρχιτεκτονικὴ τῶν ἐκκλησιῶν καὶ τῶν 
μοναστηριῶν τῆς Γορτυνίας, ἐν Ἀθήναις 1956, 153-157, Ο Ιδιος, Ἀρχιτεκτονικὰ μνημεῖα 
τῆς περιοχῆς τῆς ἀρχαίας Βούρας. Ἱστορικὴ καὶ μοφολογικὴ ἐξέτασις, Ἀθῆναι 1958, 81-
84 καὶ πίν. XXVI, XXVII, XXVIII, XXIX, Ο Ιδιος, Ἡ Παληαχώρα τῆς Αἰγίνης. Ἱστορικὴ 
καὶ μορφολογικὴ ἐξέτασις τῶν μνημείων, Ἀθῆναι 1962, 241-273, ὅπου τὸ τυπολογικὸ 
θέμα τυγχάνει γενικῆς ἀντιμετωπίσεως, Ι. Κακούρης, Τὸ μοναστήρι τοῦ Ταξιάρχη τῆς 
Μουρᾶς στὸ Παλαιοχῶρι Κυνουρίας, Πελοποννησιακὰ ΙΣΤ΄ (1985–1986) [Φίλιον 
Δώρημα εἰς τὸν Τάσον Ἀθ. Γριτσόπουλον], Ἀθῆναι 1986, 312-321, Θ. Παπαθανασόπουλος, 
Ἡ ἐκκλησία τῶν Τριῶν Ἱεραρχῶν στὴν Στεμνίτσα, Ἐκκλησίες στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὴν 
Ἅλωση Ι (1979), 217-223, Λ. Μιχαλόπουλος, Ναοί στὸ Καστέλλι τῶν Σπετσῶν, Ἐκκλησίες 
στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὴν Ἅλωση ΙΙΙ (1989), 211-227, Λ. Πολίτη, Ἡ μονὴ Γενεσίου Θεοτόκου 
στὴν Πλάκα Ἀράχθου, Ἐκκλησίες στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὴν Ἅλωση Ι (1979), 137-145, Η 
Ιδια, Ἡ Χρυσοσπηλιώτισσα τῶν Γουριανῶν Ἄρτας, Ἐκκλησίες στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὴν 
Ἅλωση ΙΙΙ (1989), 140-141, Η Ιδια, Τὸ καθολικὸ τῆς Μονῆς Τσιούκας στὰ Κατσανοχώρια, 
Ἐκκλησίες στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὴν Ἅλωση IV (1993), 75-86, Α. Τζάκου, Τὸ καθολικὸ τῆς 
Μονῆς Ἄβελ στὴ Βήσσανη τοῦ Πωγωνίου, Ἐκκλησίες στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὴν Ἅλωση 
ΙΙ (1982), 58-66, Κ. Θεοχαρίδου – Μ. Χρυσάφη-Ζωγράφου, Ὁ ναὸς τοῦ Ἁγιώργη Νεμέας, 
Ἐκκλησίες στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὴν Ἅλωση VII (2013), 51-56, Κ. Κάππας – Γ. Φουστέρης, 
Ἐπανεξέταση δύο ναῶν τοῦ Σοφικοῦ Κορινθίας, ΔΧΑΕ ΚΖ΄(2006), 61-72.  



Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 33

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

Στὶς μακροχρόνιες ἔρευνές μας στὸν χῶρο τῆς δυτικῆς Θεσσαλίας 
ἐντοπίσαμε ὁρισμένα μνημεῖα μὲ συνεπτυγμένους τρούλλους καὶ  
προσπαθήσαμε νὰ κατατάξουμε, ὅσα μπορέσαμε, στὶς ἀντίστοιχες 
παραλλαγὲς ὅπως τὶς εἶχε ὁρίσει ὁ ἀείμνηστος Καθηγητής, ἐνῶ κάποια 
ἀπὸ αὐτὰ παρουσιάζουν μικρὲς ἢ μεγαλύτερες ἀποκλίσεις.

Μονόκλιτοι ναοί – δεύτερη παραλλαγή: Κατὰ Χ. Μπούρα, τὰ 
ἐγκάρσια στοιχεῖα εἶναι καμάρες. Γιὰ νὰ ἐπιτευχθεῖ ἡ ἰσοστάθμιση, τὰ 
τόξα μετώπου τῶν κύριων καμαρῶν γίνονται παχύτερα μὲ τὴ βοήθεια 
σφενδονίων τὰ ὁποῖα τὶς ἐνισχύουν κατὰ ἀποστάσεις, καταλήγουν δὲ 
κάτω σὲ ποδαρικά. Ἔτσι, τὰ κλειδιὰ τῶν σφενδονίων καὶ τὰ κλειδιὰ 
τῶν ἐγκάρσιων καμαρῶν βρίσκονται στὸ ἴδιο ὕψος4. Ἐντοπίσθηκε ὁ 
ναὸς τῆς Παναγίας Γαλακτοτροφούσας κοντὰ στὸ χωριό Ἀνθούσα 
Τρικάλων, παρὰ τὸν Ἀχελῶο ποταμό (1799). Στὸ μνημεῖο ἡ διαμήκης 
καμάρα βρίσκεται ψηλότερα ἀπὸ τὰ ἐγκάρσια τόξα. Ἡ ἰσοστάθμιση 
ἐπιτυγχάνεται μὲ τὴ χρήση δύο σφενδονίων ποὺ καταλήγουν κάτω σὲ 
ποδαρικά (εἰκ. 2). 

Μονόκλιτοι ναοί – τρίτη παραλλαγή: Κατὰ Χ. Μπούρα, τὰ ἐγκάρσια 
στοιχεῖα ἑκατέρωθεν τοῦ τρούλλου εἶναι χαμηλωμένες καμάρες οἱ ὁποῖες 
στηρίζονται ἐπάνω ἀπὸ τὰ τόξα μετώπου τῶν μεγάλων καμαρῶν. 
Ἔχουν τὴ μορφὴ χαμηλωμένων τόξων προκειμένου τὰ κλειδιά τους νὰ 
βρεθοῦν στὴν ἴδια στάθμη μὲ τὸ κλειδὶ τοῦ διαμήκους ἡμικυλίνδρου5.  
Ἐντοπίσθηκαν, οἱ ναοί, τοῦ Ἁγίου Γεωργίου στὴν Ἁγία Παρασκευὴ 
(Τζούρτζια) Τρικάλων (πρὸ 1790) (εἰκ. 3) καὶ τοῦ Προφήτη Ἠλία στὸ 
Χαλίκι Τρικάλων (1835;). Ὁ δεύτερος εἶναι ναὸς περίπου τετράγωνος σὲ 
κάτοψη. Ἐδῶ ὁ τροῦλλος ἀντικαθίσταται ἀπὸ τυφλό, σχεδὸν ἡμισφαιρικὸ 
φουρνικό. Ὁ διαμήκης ἡμικύλινδρος ἔχει μικρὸ μῆκος, 70 ἑκατοστὰ ὁ 
κάθε βραχίονας. Τὰ ἐγκάρσια στοιχεῖα εἶναι χαμηλωμένα τόξα πλάτους 
35 ἑκατοστῶν, ἰσοσταθμισμένα μὲ τὸν διαμήκη ἡμικύλινδρο (εἰκ.4). 
Τὸ καθολικὸ τῆς μονῆς Προφήτη Ἠλία στὴν Πύρρα Τρικάλων (1859). 
Ἐδῶ τὰ σφαιρικὰ τρίγωνα τείνουν νὰ γίνουν ἡμιχώνια (εἰκ. 5). Ἐπίσης, 
ὁ ναὸς τῆς Μεταμορφώσεως τοῦ Σωτῆρος, ἄλλοτε καθολικὸ μονῆς στὸ 
Χαλίκι Τρικάλων (δόμηση 1783, ἀνακαίνιση 1868), ὅπου τὰ κλειδιὰ 
τῶν χαμηλωμένων καμαρῶν βρίσκονται περίπου 60 ἑκατοστὰ ψηλότερα 

4. Χ. Μπούρας, Στηρίξεις συνεπτυγμένων τρούλλων (σημ.3), 409, 410 σχ. 1β.
5. Χ. Μπούρας, Στηρίξεις συνεπτυγμένων τρούλλων (σημ.3), 409, 410 σχ. 1γ.



34 	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

ἀπὸ τὸ κλειδί τῆς διαμήκους καμάρας (εἰκ. 6). Κατὰ Χ. Μπούρα ἡ ἔνατη 
παραλλαγὴ χαρακτηρίζεται ἀπὸ τὴν πλήρη ὑπερύψωση τῆς ἐγκάρσιας 
καμάρας ψηλότερα ἀπὸ τὸ κλειδί τῆς διαμήκους καὶ ἀπὸ τὴν ἐμφύτευση 
τρόπον τινὰ ἑνὸς τρουλλίσκου σὲ αὐτήν6. Ἐπειδὴ ὅμως, στὸν ναὸ τῆς 
Μεταμορφώσεως τοῦ Σωτῆρος ἡ ὑπερύψωση τῆς ἐγκάρσιας καμάρας δὲν 
εἶναι πλήρης, τὸ μνημεῖο κατατάσσεται στὴν τρίτη παραλλαγή, ἀλλά, 
λόγῳ τῆς ἰδιαιτερότητάς του, προσεγγίζει τὴν ἔνατη.

Μονόκλιτοι ναοὶ – ὄγδοη παραλλαγή: Ὁ Χ. Μπούρας εἶχε ὁρίσει τὴν 
ὄγδοη παραλλαγὴ βασιζόμενος στὰ λεχθέντα ἀπὸ τὸν Ἀ. Ὀρλάνδο7, κατὰ 
τὰ ὁποῖα «σὲ μονόκλιτους ναοὺς μὲ πλάγιους χορούς, μεταξὺ ἀνατολικοῦ 
καὶ δυτικοῦ τμήματος τοῦ ἡμικυλίνδρου καλύψεως παρεμβάλλεται στενὴ 
ἐγκάρσια λωρίδα ποὺ καλύπτεται μὲ χαμηλωμένο τυφλὸ θόλο βαίνοντα 
ἑκατέρωθεν ἐπὶ σφαιρικῶν τμημάτων. Ἡ συνένωση τοῦ σφαιρικοῦ 
θόλου στὸ μέσον μὲ τὰ τεταρτοσφαίρια τῶν χορῶν γίνεται ὁμαλώτατα 
μὲ τὴν παρεμβολὴ σφαιρικῶν τμημάτων. Δηλαδή, ἀνάμεσα στὸν τροῦλλο 
καὶ τὰ τόξα μετώπου τῶν τεταρτοσφαιρίων παρεμβάλλονται τμήματα 
περιγεγραμμένης σφαίρας καὶ ὄχι κυλινδρικὰ στοιχεῖα»8. Ἐντοπίσθηκε ὁ 
ναὸς τοῦ Ἁγίου Ἀθανασίου στὸ Δροσάτο Καρδίτσας (τοιχογραφίες 1736–
37). Πρόκειται γιὰ ναὸ κατηγορίας Κ3 τύπου Καραϊσκάκη, σύμφωνα μὲ 
τὴν κατάταξη μνημείων τῆς περιοχῆς τῶν Θεσσαλικῶν Ἀγράφων ἀπὸ τὸν 
Ἰ. Καρατζόγλου9 (εἰκ. 7).

Τρίκλιτοι ναοί: Ἐντοπίσθηκαν, ὁ ναὸς τοῦ Ἁγίου Νικολάου στὸ 
Μαυρομάτι Καρδίτσας (1877), ὅπου ὑπάρχουν σφενδόνια, ἀλλὰ τὰ 
ἐγκάρσια χαμηλωμένα τόξα βρίσκονται πολὺ ψηλότερα καὶ εἰσδύουν 
μέσῳ ἐπίπεδων τριγώνων στὰ μέτωπα τῶν σφενδονίων (εἰκ. 8), καὶ ὁ ναὸς 
τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου στὴν Κρυοπηγὴ Καρδίτσας (1902), ὅπου 
ὑπάρχουν σφενδόνια ποὺ ἰσοσταθμίζουν τὰ τόξα μετώπου τῶν κύριων 
καμαρῶν μὲ τὰ χαμηλωμένα ἐγκάρσια τόξα (εἰκ. 9).

Ἐκτὸς ἀπὸ τὰ προαναφερθέντα μνημεῖα, στὸν εὐρύτερο χῶρο 
ἐντοπίσθηκαν καὶ ἄλλα μνημεῖα μὲ συνεπτυγμένους τρούλλους ὡς 

6. Χ. Μπούρας,Στηρίξεις συνεπτυγμένων τρούλλων (σημ.3), 413, 412 σχ. 3θ.
7. Χ. Μπούρας, Στηρίξεις συνεπτυγμένων τρούλλων (σημ.3),413, 412 σχ. 3η.
8. Α. Ορλάνδος, ΑΒΜΕ, Ε΄ (1939–40), 185-186.
9. Ι. Καρατζόγλου, Ναοὶ ἀθωνίτικου τύπου στὰ Θεσσαλικὰ Ἄγραφα (16ος αἰ.–18ος 

αἰ.), Διδακτορικὴ Διατριβή, Ἀθήνα 2002, 125, 199-203.



35Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

ἀκολούθως κατὰ παραλλαγή: Τὸ καθολικὸ τῆς μονῆς Ζωοδόχου Πηγῆς 
στὸ Ἀνθοχώρι Μετσόβου (1732), (δεύτερη παραλλαγή), ὅπου ὑπάρχουν 
σφενδόνια, χωρὶς ποδαρικά, ἐνῶ ὅλοι οἱ θόλοι εἶναι ἰσοσταθμισμένοι 
(εἰκ. 10). Ὁ ναὸς τῆς Ζωοδόχου Πηγῆς στὴν Βελωτούλα Εὐρυτανίας 
(1791), (δεύτερη παραλλαγή), ὅπου ὑπάρχουν συστήματα τεσσάρων 
τόξων σὲ δύο καθ’ ὕψος στάθμες, μὲ τὰ κλειδιά τους ἰσοϋψῆ κατὰ στάθμη 
(εἰκ. 11). Στὴν κάτω στάθμη ἀνήκουν τὰ ἡμικυκλικὰ σφενδόνια καὶ τὰ 
ἐγκάρσια χαμηλωμένα τόξα μεταξὺ τῶν ποδαρικῶν. Τὰ δεύτερα ἔχουν 
πλάτος 50 ἑκατοστά, ὅσο καὶ τὸ βάθος τῶν ποδαρικῶν. Ἑπομένως δὲν 
μειώνουν τὴν διάμετρο τοῦ τρούλλου. Γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν προστέθηκαν 
στὴν ἄνω στάθμη τέσσερα χαμηλωμένα τόξα μὲ ἰσοϋψῆ τὰ κλειδιά τους, 
δύο ἀνατολικὰ καὶ δυτικά, ποὺ πατοῦν στὰ ἐγκάρσια τόξα τῆς κάτω 
στάθμης σὲ ἐπαφὴ μὲ τὰ ὑποκείμενα σφενδόνια καὶ δύο τόξα στὸν βόρειο 
καὶ νότιο τοῖχο ποὺ πατοῦν στὰ δύο προηγούμενα. Ἔτσι ἐπιτυγχάνεται 
μείωση τοῦ πλάτους τοῦ ναοῦ καὶ ὀρθογωνισμὸς τοῦ χώρου.

Ὁ ναὸς τῆς Ἁγίας Παρασκευῆς στὴν Ἀστροβίτσα Αἰτωλοακαρνανίας 
(1698), (τρίτη παραλλαγὴ) (εἰκ. 12), ὁ ναὸς τοῦ Σωτῆρος Ἀνατολικῆς 
Φραγγίστας Εὐρυτανίας (1725), (ὄγδοη παραλλαγή), ὅπου ἡ στεφάνη 
τοῦ τρούλλου δὲν εἶναι πλήρης κύκλος ἀλλὰ πεπλατυσμένη ἀνατολικὰ 
καὶ δυτικά. Τό ἴδιο σχῆμα ἔχει καὶ τὸ τύμπανο τοῦ τρούλλου, τὸ ὁποῖο 
εἶναι τυφλὸ καὶ ἐξωτερικὰ γίνεται ὀρθογώνιο (εἰκ. 13), τὸ καθολικὸ τῆς 
μονῆς Κοζύλης στὴν Πρέβεζα (τοιχογραφίες 1785), (ὄγδοη παραλλαγὴ) 
χωρὶς ὅμως πλάγιους χοροὺς (εἰκ. 14), ὁ ναὸς τῆς Κοιμήσεως τῆς 
Θεοτόκου, καθολικὸ τῆς Μονῆς Γκριμπόβου Ἰωαννίνων (1764, 1777), 
(ὄγδοη παραλλαγή), χωρὶς πλάγιους χοροὺς (εἰκ. 15) καὶ ὁ ναὸς τῶν 
Ἁγίων Ἀποστόλων Πέτρου καὶ Παύλου στὴν Λευκοθέα (Ἀραχοβίτσα) 
Ζίτσας Ἰωαννίνων (1778), (ἔνατη παραλλαγή), ἐφ’ ὅσον ἔχουμε πλήρη 
ὑπερύψωση τῆς ἐγκάρσιας καμάρας, ψηλότερα ἀπὸ τὸ κλειδὶ τῆς 
διαμήκους καὶ τὴν ἐμφύτευση τρουλλίσκου σὲ αὐτὴν (περίπτωση 
σταυρεπιστέγου μὲ τροῦλλο) (εἰκ. 16). Τέλος, ἔχουμε τὴν περίπτωση 
συνεπτυγμένου τρούλλου σὲ νάρθηκα. Πρόκειται γιὰ τὸν ναὸ τῶν 
Ἁγίων Ἀποστόλων Νερομάνας Αἰτωλίας (τοιχογραφίες ναοῦ 1372/73, 
τοιχογραφίες νάρθηκα 1560/1561)10 (τρίτη παραλλαγή), ὅπου ἡ κύρια 

10. Σ. Κίσσας, Ἡ Μονὴ τῶν Ἁγίων Ἀποστόλων Νερομάνας Αἰτωλίας, Ἐπετηρὶς 
Ἑταιρείας Στερεοελλαδικῶν Μελετῶν, Γ΄ (1971–1972), 30, σχ. 4, 32, σχ. 6, 33, σχ. 7.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

36 	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

καμάρα διατάσσεται ἐγκαρσίως πρὸς τὸν ἄξονα τοῦ ναοῦ (εἰκ. 17). Τὰ 
κλειδιὰ τῆς ἐγκάρσιας καμάρας βρίσκονται μὲν ψηλότερα ἀπὸ τὸ κλειδὶ 
τῆς κύριας (ὅπως συμβαίνει στὴν ἔνατη παραλλαγή), ὅμως, ἡ ὑπερύψωση 
δὲν εἶναι πλήρης.

Ἐπίσης ἐντοπίσθηκαν μνημεῖα μὲ συνεπτυγμένους τρούλλους, τὰ 
ὁποῖα παραθέτουμε χωρὶς νὰ τὰ κατατάξουμε σὲ παραλλαγές, λόγω 
ἐλλείψεως ἐπαρκῶν σχεδίων ἀποτυπώσεων καὶ φωτογραφικοῦ ὑλικοῦ: 
οἱ ναοὶ τῆς Ἁγίας Τριάδας στὸ Πισοδέρι Φλώρινας (1730)11, τοῦ Ἁγίου 
Ζαχαρία στὴν Καστοριὰ (περιοχὴ Γράμμου) (τέλους ΙΣΤ΄ – ἀρχῶν 
ΙΖ΄αἰ.)12, τὸ καθολικὸ τῆς μονῆς Γενεσίου τῆς Θεοτόκου Ραφταναίων στὰ 
Τζουμέρκα13 καὶ τὸ καθολικὸ τῆς μονῆς Ροδιᾶς στὴ Βίγλα Ἄρτας (μέσα 
ΙΘ΄ αἰ., τοιχογραφίες 1884)14. 

Συνοψίζοντας, διαπιστώνουμε ὅτι οἱ ἀρχιτέκτονες τῶν χρόνων τῆς 
Τουρκοκρατίας προσπαθοῦσαν νὰ κατασκευάσουν τρούλλους, ἐπανα- 
λαμβάνοντας τὴν συμβολική τους μορφή, μετριάζοντας ὅμως τὶς 
δυσκολίες δομῆς ποὺ ἀνακύπτουν ὅταν ὁ τροῦλλος ἔχει μεγάλη διάμετρο 
καὶ στερεῖται ἀντερεισμάτων. Ἔτσι δημιούργησαν δύο ἐγκάρσια τόξα 
ποὺ ζευγνύουν τὰ δύο τμήματα, ἀνατολικὸ καὶ δυτικὸ τῆς διαμήκους 
καμάρας καὶ στήριξαν τρούλλους πολὺ μικρότερης διαμέτρου ἀπὸ τὸ 
πλάτος τοῦ χώρου ποὺ πρόκειται νὰ καλύψουν. Τὰ ἐγκάρσια αὐτὰ τόξα, 
ἐπίσης, λειτουργοῦν ὡς ἀντερείσματα, παραλαμβάνοντας τὰ ὑπερκείμενα 
φορτία καὶ μεταφέροντάς τα στὶς ὑποκείμενες τοιχοποιίες. Ἀπὸ τὰ σχετικὰ 
παραδείγματα ποὺ ἔχουν κατὰ καιρούς παραθέσει οἱ προαναφερθέντες 
ἐρευνητὲς καὶ ἀπὸ ὅσα παρουσιάζονται στὴν παρούσα μελέτη, εἶναι 

11. N. Moutsopoulos, The churches of the Prefecture of Florina, Thessaloniki 1966, 
πίν. 53-54. 

12. Μ. Μιχαηλίδης, Ὁ ναός τοῦ Ἁγίου Ζαχαρία Καστοριᾶς, ΑΔ 22 (1967) Α΄ 
Μελέται, 77-86.

13. Κ. Ζήνδρου, Σύντομη ἐπισκόπηση τῆς αρχιτεκτονικῆς τῶν ἐκκλησιαστικῶν 
μνημείων στὴν περιοχή τῶν Τζουμέρκων, Πρακτικὰ Α΄ Ἐπιστημονικοῦ Συνεδρίου γιὰ τὰ 
Τζουμέρκα, Ἰωάννινα 2008, 73 εἰκ. 4.

14. Β. Παπαδοπούλου, 8η Ἐφορεία Βυζαντινῶν Ἀρχαιοτήτων, ΑΔ 43 (1988) Χρονικά, 
321, πίν. 184β, Σ. Μαμαλοῦκος, Τὸ τέλος τῆς «Παράδοσης» στὴ ναοδομία. Τὸ παράδειγμα 
τῆς Ἠπείρου, Α΄ Ἐπιστημονικὸ Συμπόσιο τῆς Νεοελληνικῆς Ἐκκλησιαστικῆς Τέχνης. Β΄ 
Ἀμφιθέατρο Θεολογικῆς Σχολῆς Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν. 14-15 Μαρτίου 2008. Πρακτικά, 
Ἀθήνα 2009, 171, 181 εἰκ. 1, 188 εἰκ. 13.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

37Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 

φανερὸ ὅτι, στὴν προσπάθεια συμπτύξεως τῶν τρούλλων ἀναπτύχθηκαν 
κατὰ τόπους διαφοροποιήσεις στὶς διατάξεις τῶν θόλων καὶ ποικιλία 
στὸν τρόπο στηρίξεως μὲ χαρακτήρα αὐτοσχεδιαστικό. Ἡ ἐπινόηση 
τῆς ὑποστηρίξεως συνεπτυγμένων τρούλλων ἐφαρμόστηκε, ὄχι μόνο σὲ 
μονόκλιτους, ἀλλὰ καὶ σὲ τρίκλιτους ναούς. Ὁ Χ. Μπούρας θεώρησε 
ὅτι τὸ θέμα εἶναι κυρίως κατασκευαστικὸ καὶ ἐλάχιστα τυπολογικό. 
Ἡ ἐφαρμογὴ τοῦ συστήματος καλύψεως ναῶν μὲ συνεπτυγμένους 
τρούλλους δὲν ἔβλαψε διόλου τὴν λειτουργικότητα, τὸν φωτισμὸ καὶ 
τὴν μορφολογία τοῦ ἐσωτερικοῦ χώρου. Κατάφερε ὅμως νὰ διατηρήσει 
τὸ συμβολικὸ στοιχεῖο τοῦ τρούλλου, νὰ ἀποφύγει τὴ χρήση κιόνων καὶ 
νὰ δώσει στὰ περισσότερα μνημεῖα ἐξωτερικὴ ἐμφάνιση σταυροειδοῦς 
ἐγγεγραμμένου τύπου ἐξομαλύνοντας ἢ μειώνοντας τὰ ὑπάρχοντα 
δομοστατικὰ προβλήματα.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

38 	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

Ε
ἰκ

. 1
. Π

α
ρα

λλ
α

γέ
ς 

τρ
όπ

ω
ν 

στ
ηρ

ίξ
εω

ς 
συ

νε
πτ

υγ
μέ

νω
ν 

τρ
ού

λλ
ω

ν 
κα

τὰ
 Χ

. Μ
πο

ύρ
α

.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

39Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 

Ε
ἰκ

. 2
. Τ

ρί
κα

λα
 –

 Ἀ
νθ

ού
σα

, Π
α

να
γί

α
 Γ

α
λα

κτ
οτ

ρο
φ

ού
σα

 π
α

ρὰ
 

τὸ
ν 

Ἀ
χε

λῶ
ο 

πο
τα

μὸ
 (

17
99

) 
δε

ύτ
ερ

η 
πα

ρα
λλ

α
γή

).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

40 	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

Ε
ἰκ

. 3
. Τ

ρί
κα

λα
 –

 Ἁ
γί

α
 Π

α
ρα

σκ
ευ

ὴ 
(Τ

ζο
ύρ

τζ
ια

),
 Ἅ

γι
ος

 Γ
εώ

ργ
ιο

ς 
(τ

οι
χο

γρ
α

φ
ίε

ς 
17

90
) 

(τ
ρί

τη
 π

α
ρα

λλ
α

γή
).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

41Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 

Ε
ἰκ

. 4
. Τ

ρί
κα

λα
 –

 Χ
α

λί
κι

, Π
ρο

φ
ήτ

ης
 Ἠ

λί
α

ς 
(1

83
5;

) 
(τ

ρί
τη

 π
α

ρα
λλ

α
γή

).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

42 	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

Ε
ἰκ

. 5
. Τ

ρί
κα

λα
 –

 Π
ύρ

ρα
, κ

α
θο

λι
κὸ

 μ
ον

ῆς
 Π

ρο
φ

ήτ
η 

Ἠ
λί

α
 (

18
59

) 
(τ

ρί
τη

 π
α

ρα
λλ

α
γή

). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

43Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ

Ε
ἰκ

. 6
. Τ

ρί
κα

λα
 –

 Χ
α

λί
κι

, κ
α

θο
λι

κὸ
 μ

ον
ῆς

 Μ
ετ

α
μο

ρφ
ώ

σε
ω

ς 
το

ῦ 
Σ

ω
τῆ

ρο
ς 

(1
78

3,
 1

86
8)

 (
τρ

ίτ
η 

πα
ρα

λλ
α

γή
). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ44

Ε
ἰκ

. 7
. Κ

α
ρδ

ίτ
σα

 –
 Δ

ρο
σά

το
, Ἅ

γι
ος

 Ἀ
θα

νά
σι

ος
 (

17
36

- 1
73

7)
 (

ὄγ
δο

η 
πα

ρα
λλ

α
γή

). 
Σχ

έδ
ια

 Ἰ
. Κ

α
ρα

τζ
όγ

λο
υ.

 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 45

Ε
ἰκ

. 8
. Κ

α
ρδ

ίτ
σα

 –
 Μ

α
υρ

ομ
άτ

ι, 
Ἅ

γι
ος

 Ν
ικ

όλ
α

ος
 (

18
77

) 
(τ

ρί
κλ

ιτ
ος

 ν
α

ός
). 



	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

46

Ε
ἰκ

. 9
. Κ

α
ρδ

ίτ
σα

 –
 Κ

ρυ
οπ

ηγ
ή,

 Κ
οί

μη
ση

 Θ
εο

τό
κο

υ 
(1

90
2)

 (
τρ

ίκ
λι

το
ς 

να
ός

).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 47

Ε
ἰκ

. 1
0.

 Μ
έτ

σο
βο

 –
 Ἀ

νθ
οχ

ῶ
ρι

, κ
α

θο
λι

κὸ
 μ

ον
ῆς

 Ζ
ω

οδ
όχ

ου
 Π

ηγ
ῆς

 (
17

32
) 

(δ
εύ

τε
ρη

 π
α

ρα
λλ

α
γή

),
 ἐ

σω
τ.

 φ
ω

τ.
 π

ηγ
ή:

 δ
ια

δί
κτ

υο
 a

rg
es

ne
t.e

u



	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

48

Ε
ἰκ

. 1
1.

 Ε
ὐρ

υτ
α

νί
α

 –
 Β

ελ
ω

το
ύλ

α
, Ζ

ω
οδ

όχ
ος

 Π
ηγ

ὴ 
(1

79
1)

 (
δε

ύτ
ερ

η 
πα

ρα
λλ

α
γή

). 
Σχ

έδ
ια

 Ἀ
θ.

 Ζ
ιά

κα
ς.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 49

Ε
ἰκ

. 1
2.

 Α
ἰτ

ω
λο

α
κα

ρν
α

νί
α

 –
 Ἀ

στ
ρο

βί
τσ

α
, Ἁ

γί
α

 Π
α

ρα
σκ

ευ
ὴ 

(1
69

8)
 (

τρ
ίτ

η 
πα

ρα
λλ

α
γή

).



	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

50

Ε
ἰκ

. 1
3.

 Ε
ὐρ

υτ
α

νί
α

 –
 Ἀ

να
το

λι
κὴ

 Φ
ρα

γγ
ίσ

τα
, ν

α
ὸς

 τ
οῦ

 Σ
ω

τῆ
ρο

ς (
17

25
) (

ὄγ
δο

η 
 π

α
ρα

λλ
α

γή
). 

Σχ
έδ

ια
 Χ

α
ρ.

-Δ
. Τ

ζή
μα

ς.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 51

Ε
ἰκ

. 1
4.

 Π
ρέ

βε
ζα

, κ
α

θο
λι

κὸ
 μ

ον
ῆς

 Κ
οζ

ύλ
ης

 (
17

85
) 

(ὄ
γδ

οη
 π

α
ρα

λλ
α

γή
),

 χ
ω

ρὶ
ς 

χο
ρο

ύς
. Σ

χέ
δι

α
 Κ

. Σ
ού

ρδ
η.



	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

52

Ε
ἰκ

. 1
5.

 Ἰ
ω

ά
νν

ιν
α

 –
 Γ

κρ
ίμ

πο
βο

 (
17

64
, 1

77
7)

 (
ὄγ

δο
η 

πα
ρα

λλ
α

γή
),

 χ
ω

ρὶ
ς 

χο
ρο

ύς
. Σ

χέ
δι

α
 Μ

. Ε
. Χ

ατ
ζη

γι
ά

νν
ης

.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 53

Ε
ἰκ

. 1
6.

 Ἰ
ω

ά
νν

ιν
α

 –
 Λ

ευ
κο

θέ
α

 (
Ἀ

ρα
χο

βί
τσ

α
) 

Ζ
ίτ

σα
ς,

 Ἅ
γι

οι
 Ἀ

πό
στ

ολ
οι

 Π
έτ

ρο
ς 

κα
ὶ Π

α
ῦλ

ος
 (

17
78

)
(ἔ

να
τη

 π
α

ρα
λλ

α
γή

). 
Σχ

έδ
ια

 Ἀ
νδ

ρ.
 Ν

α
σι

ού
λη

..



	 ΑΦΡΟΔΙΤΗ ΠΑΣΑΛΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 31-55

54

Ε
ἰκ

. 1
7.

 Α
ἰτ

ω
λί

α
, Ἅ

γι
οι

 Ἀ
πό

στ
ολ

οι
 Ν

ερ
ομ

ά
να

ς 
(τ

οι
χο

γρ
α

φ
ίε

ς 
να

οῦ
 1

37
2/

73
, 

το
ιχ

ογ
ρα

φ
ίε

ς 
νά

ρθ
ηκ

α
 1

56
0/

61
) 

(τ
ρί

τη
 π

α
ρα

λλ
α

γή
). 

Σχ
έδ

ια
 Σ

. Κ
ίσ

σα
ς.

 Φ
ω

το
γρ

α
φ

ίε
ς 

Ἑ
. Κ

ατ
σο

ύλ
η.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 31-55

Η ΣΤΗΡΙΞΗ ΣΥΝΕΠΤΥΓΜΕΝΩΝ ΤΡΟΥΛΛΩΝ 55

A Contribution to the Study of Supporting Systems 
of Abbreviated Domes in Post-Byzantine Architecture

During both the Byzantine era and that of Turkish rule there appeared a 
special type of elongated single-nave church with a dome, which does not 
occupy its entire span, but is abbreviated in the middle of the building. 
In almost every case, the church is covered with a longwise semi-cylinder 
interrupted by the dome which is supported by the metope arches of the 
semi-cylinder both to the east and to the west in a system of transverse 
vaults or metope arches with  smaller span to the north and to the south.

In “Ευφρόσυνον Αφιέρωμα” to Manolis Hatzidakis Professor Ch. 
Bouras published an article entitled “Supportιng systems of abbreviated 
domes over single- nave churches”. In western Thessaly and its wider vicinity 
we have located monuments with abbreviated domes and we are presenting 
them in an effort to classify them in the respective variation, as defined by 
the late Professor.

From the relevant specimens, it is obvious that in the attempt 
to abbreviate the domes, variations of the layout of the vaults had been 
developed. The application of this system has succeeded in maintaining the 
symbolic element of the dome, by avoiding the use of columns and providing 
most monuments with an external appearance of a cross-in-square domed 
type smoothening out or reducing the existing structural issues.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

Νικόλαος Λ. Κωστουράκης

Νησιά και Κεντρική Εξουσία κατά τα Ετη 1081–1204. 
Μία Παραδοσιακή Σχέση σε Κρίση;*

Ένα από τα γνωρίσματα του βυζαντινού κράτους που έχουν αναδείξει 
δικαίως οι μελετητές του είναι ο συγκεντρωτισμός που κληρονόμησε από 
τη ρωμαϊκή αυτοκρατορία. Στα απότοκα αυτής της αυστηρής κρατικής 
οργάνωσης εντοπίζεται συχνά η υπεροχή των Βυζαντινών έναντι των 
ομοθρήσκων τους Δυτικών, η οποία γενικά θεωρείται ότι κλονίζεται 
μεταξύ 11ου και 12ου αιώνα1. Συμβαίνει την ίδια εποχή να εκδηλώνονται 
για πρώτη φορά στο Βυζάντιο αποσχιστικά κινήματα σε δύο διακριτές 
φάσεις, αφενός, κατά την κρίσιμη δεκαετία του 1090, και, αφετέρου, κατά 
την τελευταία 25ετία πριν την κατάλυση του βυζαντινού κράτους από τις 
δυνάμεις της Δ΄ Σταυροφορίας. Η πρώτη σχετίζεται με τη συγκυριακή 
αδυναμία της κεντρικής εξουσίας, ενώ για τη δεύτερη έχει προταθεί 
ότι συνιστά σύμπτωμα της αυξανόμενης επιρροής της φεουδαρχικής 
νοοτροπίας2.

* Το παρόν άρθρο συνιστά επεξεργασμένη μορφή εργασίας που εκπονήθηκε στο 
πλαίσιο του Διεπιστημονικού Σεμιναρίου «Νίκος Οικονομίδης» (2017-2018) υπό την 
εποπτεία της καθηγήτριας Τ. Μανιάτη-Κοκκίνη.

1. Ενδεικτικά βλ. J. Haldon, Οι πόλεμοι του Βυζαντίου, μετ. Ν. Πρωτονοτάριος, 
Αθήνα 2004, 237-238.

2. N. Oikonomides, La décomposition de l’empire byzantin à la veille de 1204 et les 
origines de l’Empire de Nicée: À propos de la ‘Partitio Romaniae’, στο: XVe Congrès 
International d’Etudes Byzantines, Rapports et co-rapports, I, Athènes 1976, 3-28, εδώ 22 
(= ανατύπωση στο: Byzantium from the Ninth Century to the Fourth Crusade, Aldershot 
1992, n. XX). Γενικά για τον προτεινόμενο «εκφεουδαρχισμό» της αυτοκρατορίας επί 
Κομνηνών βλ. A. P. Kazhdan, Κεντρομόλες και κεντρόφυγες τάσεις στο βυζαντινό κόσμο 
(1081–1261). Η δομή της Βυζαντινής Κοινωνίας, μετ. Τ. Κ. Λουγγής, Βυζαντιακά 3 (1983), 
91-110. 



	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ58

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

Σκοπός της μελέτης δεν είναι να αναλυθεί η λεγόμενη «αποτυχία του 
Κομνήνειου συστήματος»3, αλλά απλώς να ερμηνευθεί ο χαρακτήρας των 
αποσχιστικών κινήσεων που απαντούν κατά την εποχή αυτή στα νησιά 
της Κρήτης, της Κύπρου, της Εύβοιας και, ενδεχομένως, της Ρόδου και 
μερικών μικρότερων νησιών του Αιγαίου πελάγους4. Αυτό σημαίνει ότι οι 
αυτονομιστικές κινήσεις που εκδηλώνονται στην ηπειρωτική χώρα, των 
οποίων ο χαρακτήρας ενδέχεται να διαφέρει από εκείνον των νησιών, δεν 
διερευνώνται. Για την κατανόηση των νησιωτικών κοινωνιών σημαντική 
υπήρξε η συμβολή της Elisabeth Malamut5, η εξέταση της καινοτόμου 
πρότασης της οποίας για μία συστηματική προσπάθεια αυτονόμησης των 
νησιών την εποχή αυτή αποτελεί βασικό άξονα της παρούσας έρευνας. 
Για να διαπιστωθεί αν τα κινήματα είχαν αυτονομιστικό χαρακτήρα ή 
συνιστούσαν πολιτικές αποφάσεις των επικεφαλής τους6 εξετάζονται δύο 
θεμελιώδεις παράμετροι: α) η ταυτότητα των ηγετών, και β) η στάση του 
τοπικού πληθυσμού, όπου αυτή είναι διακριτή, έναντι τόσο των κεφαλών 
των κινημάτων, όσο και της κρατικής εξουσίας, με επίκεντρο το μείζον 
ζήτημα της φορολογικής καταπίεσης. Παράλληλα, γίνεται προσπάθεια 
εξακρίβωσης της ύπαρξης ή μη αποσχιστικής/αυτονομιστικής δράσης 
σε προβληματικές περιπτώσεις, όπως αυτές της Κρήτης, των νησιών του 
κεντρικού Αιγαίου και της Ρόδου κατά τη δεύτερη περίοδο. 

3. Για μία πρόσφατη ανασκόπηση του ζητήματος βλ. A. Simpson, Perceptions and 
Interpretations of the Late Twelfth Century in Modern Historiography, στο: Byzantium 
1180-1204: “the Sad Quarter of a Century?” [ΙΒΕ/ΕΙΕ. Διεθνή Συμπόσια, 22], εκδ. A. 
Simpson, Athens 2015, 13-34.

4. Για την πιθανότητα αυτονομιστικών δράσεων στα Ιόνια νησιά βλ. D. Tsougarakis, 
Defection and ‘Separatism’ in the Aegean in the 11th and 12th Centuries, Κρητικά Χρονικά 
27 (1987), 283-297, εδώ 290-292· E. Vranoussi, À propos des οpérations des Normands dans 
la Mer Égée et à Chypre après la prise de Thessalonique (1185-1186), Βυζαντινά 8 (1976), 
203-211, εδώ 209· E. Malamut, Les îles de l’empire byzantin, VIIIe-XIIe siècles [Byzantina 
Sorbonensia, 8], τ. Ι-ΙΙ, εδώ ΙΙ, Paris 1988, 526-527.

5. Βλ. E. Malamut, Les îles de la mer Égée de la fin du XIe siècle à 1204, Byz. 52 (1982), 
310-350· Η Ιδια, Les îles.

6. Τη θέση ότι οι κινήσεις αυτές ήταν αποσχιστικές και δεν εξέφραζαν επιθυμία των 
τοπικών πληθυσμών για αυτονόμηση έχει υποστηρίξει ο Tsougarakis, Defection.



ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 59

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

Οι αποστασίες της Κρήτης και της Κύπρου (ca. 1091-1093)

Η έναρξη των στάσεων του Καρύκη7 και του Ραψομάτη στην Κρήτη και 
την Κύπρο, αντίστοιχα, τοποθετείται βάσει της μαρτυρίας του πατριάρχη 
Αντιοχείας Ιωάννη Οξείτη8 στα τέλη του 1090 ή τις αρχές του 10919, έχει 
προταθεί όμως και η εκδήλωσή τους μετά την ήττα του Τζαχά στα μέσα 
του 109210. Η αποστασία των δύο σπουδαιότερων βυζαντινών νησιών 
φαίνεται ότι θορύβησε τον Αλέξιο Α΄ Κομνηνό (1081-1118) και συνέτεινε, 
παράλληλα με την οξεία απειλή της δράσης του εμίρη της Σμύρνης Τζαχά, 
στην επανασύσταση ισχυρών ναυτικών δυνάμεων11. Αυτές ετέθησαν για 
πρώτη φορά, στο ευρύτερο πνεύμα των διοικητικών μεταρρυθμίσεων 
του Αλεξίου, υπό τη διοίκηση ενός αξιωματούχου που έφερε τον τίτλο 
του μεγάλου δουκός12. Τις απειλές αντιμετώπισε ο γυναικάδελφος του 
αυτοκράτορα Ιωάννης Δούκας13, ο οποίος σημείωσε σημαντικές επιτυχίες 
κατά του Τζαχά ανακαταλαμβάνοντας τα νησιά του ανατολικού Αιγαίου 

7. Βλ. B. Skoulatos, Les personnages byzantins de l’Alexiade: Analyse prosopographique 
et synthèse [Université de Louvain, Recueil de Travaux d’Histoire et de Philologie, 6e Série, 
20], Louvain 1980, 160-161, n. 100.

8. P. Gautier, Diatribes de Jean l’Oxite contre Alexis Ier Comnène, REB 28 (1970), 
5-55 (ο λόγος 19-55), εδώ 354.

9. P. Gautier, Défection et soumission de la Crète sous Alexis Ier Comnène, REB 35 
(1977), 215-228, εδώ 220· D. Tsougarakis, Byzantine Crete from the 5th Century to the 
Venetian Conquest [Historical Monographs, 4], Athens 1988, 80· Δ. Κουρμπετησ, Η στάση 
του Ραψομάτη στην Κύπρο επί Αλεξίου Α΄ Κομνηνού (περ. 1091-1093), Βυζαντιακά 20 
(2000) (=Μνήμη Ι. Ε. Καραγιαννόπουλου), 153-196, εδώ 163.

10. A. G. C. Savvides, Can we refer to a concerted action among Rapsomates, Caryces 
and the emir Tzachas between a.d. 1091 and 1093?, Byz. 70 (2000) (= Volume offert au 
professeur Justin Mossay), 122-134, εδώ 123· Θ. Δετορακησ, Ιστορία της Κρήτης, Ηράκλειο 
1990, 155· J. Herrin, Realities of Byzantine Provincial Government: Hellas and Peloponnesos 
(1180-1205), DOP 29 (1975), 253-284, εδώ 276· C. Galatariotou, The Making of a Saint. 
The Life, Times and Sanctification of Neophytos the Recluse, Cambridge 1991, 198.

11. H. Ahrweiler, Byzance et la mer. La marine de guerre, la politique et les institutions 
maritimes de Byzance aux VIIe-XVe siècles [Bibliothèque byzantine, Études 5], Paris 1966, 
185· Herrin, Realities, 276.

12. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, Annae Comnenae Alexias, 1: Prolegomena et textus 
[CFHB 40, 1/2], εκδ. D. R. Reinsch – A. Kambylis, Berlin 2001, 25933-36. Ahrweiler, Mer, 186.

13. Για τον Ιωάννη Δούκα και τις επιχειρήσεις κατά του Τζαχά βλ. Skoulatos, 
Personnages, 145-150, n. 89.



60 	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

κατά το α΄ μισό του 1092. Ακολούθως, επέστρεψε στην Κωνσταντινούπολη, 
αλλά σύντομα αναχώρησε με σκοπό την καταστολή των δύο νησιωτικών 
στάσεων14. 

Η βυζαντινή κυριαρχία αποκαταστάθηκε στην Κρήτη κατά το β΄ μισό 
του 1092 με εύκολο τρόπο, καθώς ο στασιαστής δολοφονήθηκε πριν την 
άφιξη του μεγάλου δουκός15. Οι πηγές, όμως, παραδίδουν διαφορετικές 
εκδοχές ως προς τις λεπτομέρειες, καθώς, σύμφωνα με την Άννα Κομνηνή, 
ο Καρύκης δολοφονήθηκε από τους Κρῆτες, όταν αυτοί έμαθαν ότι ο 
στόλος βρισκόταν στην Κάρπαθο16. Αντιθέτως, στον Βίο Μελετίου 
αναφέρεται ότι ο στασιαστής φονεύθηκε κατά τη διάρκεια ειρηνευτικών 
διαπραγματεύσεων, τις οποίες εκκίνησε ο μέγας δούξ ευρισκόμενος στην 
Εύβοια μετά από σχετική παραίνεση του Αγίου17. Το πιθανότερο είναι 
ότι ο στόλος όντως στάθμευσε στην Εύβοια και πως η δολοφονία του 
Καρύκη συνέβη όπως περιγράφεται στην Ἀλεξιάδα, η μεγαλοποίηση, 
δηλαδή, του ρόλου του Αγίου συνιστά επινόηση του βιογράφου18.

Ως προς την ταυτότητα του στασιαστή, μπορεί να λεχθεί με ασφάλεια 
ότι δεν επρόκειτο για επιφανές πρόσωπο19, καθώς μαρτυρείται μόλις 
άλλος ένας Καρύκης, ονόματι Νικήτας. Αυτός ήταν δούξ Βουλγαρίας 
ή Βελιγραδίου κατά την Α΄ Σταυροφορία και συνεπώς δεν μπορεί να 

14. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 25940-26235.
15. Tsougarakis, Crete, 79· Gautier, Défection, 225· Ι. Καραγιαννοπουλοσ, Ιστορία 

βυζαντινού Κράτους (1081-1204), τ. Γ΄, Θεσσαλονίκη 1999, 62. Αντιθέτως, ο P. Frankopan, 
Challenges to Imperial Authority in Byzantium: Revolts on Crete and Cyprus at the End of 
the 11th C., Byz. 74 (2004) (= Volume offert au professeur Jean Balty), 382-402, εδώ 387, 
τοποθετεί την καταστολή των δύο στάσεων μετά το 1094.

16. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 26235-38: Καταλαβόντα δὲ τὸν ∆ούκαν τὴν Κάρπαθον 
οἱ Κρῆτες μεμαθηκότες, ἐπεὶ οὐ πόρρω ταύτην εἶναι ἐγίνωσκον, ἐπιθέμενοι τῷ Καρύκῃ 
δεινὸν τὸν φόνον κατ’ αὐτοῦ ἀπειργάσαντο καὶ οὕτω τὴν Κρήτην τῷ μεγάλῳ δουκὶ 
παραδεδώκασι.

17. Νικόλαος Μεθώνης, Βίος Μελετίου του Νέου: Οι βίοι του Αγίου Μελετίου του 
Νέου, εκδ. Ι. Πολεμης, Αθήνα 2018, 1121-11428. Βλ. και Νικόλαος Μεθώνης, Βίος Μελετίου 
του Νέου, εκδ. V. Vasil’evskyij, Pravoslavnyj Palestinskij sbornik 17 (1886), 1-39, εδώ 287-34

.

18. Gautier, Défection, 224· Κουρμπετησ, Η στάση του Ραψομάτη, 161,182.
19. Η ανάθεση της διοίκησης των νησιών σε μέλη οικογενειών που δεν ανήκαν στην 

άρχουσα τάξη ήταν συνήθης πρακτική μέχρι τα τέλη του 11ου αιώνα. Βλ. Malamut, Les 
îles II, 519.



61ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

ταυτιστεί με τον στασιαστή20. Μολονότι έχει υποστηριχθεί ότι το αξίωμά 
του ήταν φορολογικής φύσεως21, το πιθανότερο είναι ότι ασκούσε τη 
στρατιωτική και οικονομική διοίκηση ως δούξ22, καθώς το αξίωμα 
απαντά στην Κρήτη ήδη από το 1088/108923.

Μεγάλες αποκλίσεις εντοπίζονται μεταξύ των συγχρόνων ιστορικών 
ως προς τα αίτια και τον χαρακτήρα της στάσης. Σύμφωνα με μία 
ομάδα μελετητών, η φορολογική καταπίεση και η αίσθηση ανασφάλειας 
αποτέλεσαν τη θρυαλλίδα που πυροδότησε την λανθάνουσα επιθυμία για 
αυτονόμηση από την Κωνσταντινούπολη, εγχείρημα το οποίο κατέστη 
δυνατό λόγω της δεινής θέσης στην οποία είχε βρεθεί ο βυζαντινός 
αυτοκράτορας στις αρχές της δεκαετίας του 109024. Αντιθέτως, μία άλλη 
μερίδα θεωρεί ότι το κίνημα του Καρύκη δεν εξέφραζε μία συλλογική 
επιθυμία των Κρητών για αυτονόμηση λόγω της επαχθούς φορολογίας, 
αλλά τις προσωπικές φιλοδοξίες του στασιαστή, ο οποίος δεν κατάφερε 
να συσπειρώσει γύρω του τον τοπικό πληθυσμό25.

Η απόδοση κομβικού ρόλου στη φορολογική καταπίεση στηρίζεται, 
αφενός, στη διαπίστωση ότι τη συγκεκριμένη εποχή η επιβάρυνση ήταν 
μεγαλύτερη λόγω των πολέμων κατά των Πετσενέγκων και του Τζαχά26 
και, αφετέρου, στην υπόθεση ότι ο Καρύκης ήταν αξιωματούχος του 
φίσκου27. Η απουσία, ωστόσο, συγκεκριμένης αναφοράς σε δυσαρέσκεια 
των Κρητών λόγω υπερφορολόγησης, καθώς και το γεγονός ότι ο 
Καρύκης ήταν δούξ του νησιού28, φαίνεται ότι εμποδίζουν την αποδοχή 

20. Gautier, Défection, 222. Ο Frankopan, Authority, 392, εκτιμά ότι δεν υπάρχει 
συγγένεια μεταξύ τους. Βλ. και J.-Cl. Cheynet, Pouvoir et contestations à Byzance (963-
1210) [Byzantina Sorbonensia, 9], Paris 1990, 409.

21. Cheynet, Pouvoir, 410.
22. H. Ahrweiler, L’administration militaire de la Crète Byzantine, Byz. 31 (1961), 

217-228, εδώ 226· Δετορακησ, Ιστορία της Κρήτης, 155.
23. Tsougarakis, Crete, 78, 185.
24. Malamut, Les îles II, 526· Ahrweiler, Crète, 185· Κουρμπετησ, Η στάση του 

Ραψομάτη, 178-180· Frankopan, Authority, 384, 387· Herrin, Realities, 276.
25. Gautier, Défection, 225· Tsougarakis, Crete, 79· Καραγιαννοπουλοσ, Ιστορία, 63-

64· Savvides, Action, 127-128.
26. Η δράση του εμίρη πιθανότατα μείωσε τη φοροδοτική ικανότητα των νησιών. 

Βλ. Frankopan, Authority, 385.
27. Βλ. σημ. 21.
28. Tsougarakis, Defection, 285.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

62 	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

της παραπάνω ερμηνείας. Ταυτόχρονα, αμφίβολος είναι ο τονισμός 
του αισθήματος ανασφάλειας προ της απειλής του Τζαχά29, εφόσον το 
νησί δεν διέθετε δυνάμεις ικανές να εγγυηθούν την ασφάλειά του, το 
ανορθολογικό, δηλαδή, μίας τέτοιας επιλογής την καθιστά λιγότερο 
πιθανή. Η πρόταση για συσπείρωση μέρους του τοπικού πληθυσμού γύρω 
από τον Καρύκη εδράζεται στη χρήση του πληθυντικού Κρῆτες σε ποίημα 
του Αλεξίου Α΄30 και στη δολοφονία του Καρύκη μόλις μαθεύτηκε ότι 
ο αυτοκρατορικός στόλος πλησίαζε, και όχι νωρίτερα31. Ο πληθυντικός, 
ωστόσο, φαίνεται πως έχει ποιητικό και όχι ιστορικό χαρακτήρα, ενώ η 
μοναδική εμπλοκή των Κρητών ως συλλογικού υποκειμένου προκάλεσε 
τη λήξη της στασιαστικής κίνησης του Καρύκη32.

Για την τεκμηρίωση της αποστροφής των νησιών, επομένως και της 
Κρήτης, προς τη Βασιλεύουσα έχει χρησιμοποιηθεί η εύκολη κατάληψη 
των νήσων του ανατολικού Αιγαίου από τον Τζαχά33. Η υπόθεση, όμως, 
αυτή δεν θα πρέπει να προτιμηθεί, καθώς καμία πηγή δεν μαρτυρεί 
συνεργασία των νησιωτών με τον εμίρη34, ενώ απαντούν και περιπτώσεις 
αξιόλογης αντίστασης35. Φαίνεται δηλαδή ότι αποδίδεται υπερβολική 
σημασία στη στάση των τοπικών πληθυσμών, οι οποίοι, ακόμα και 
αν ήταν σε θέση να καθορίσουν την τύχη τους, θα ήταν παράλογο 
να στήριζαν έναν πειρατή που λυμαινόταν τα νησιά τους36. Εξ αυτών 
προκύπτει ότι ο Καρύκης χρησιμοποίησε το αξίωμά του για να επιβάλει 
πραξικοπηματικά την απόσχιση της επαρχίας του από την κεντρική 
εξουσία, τη στιγμή ακριβώς που αυτή έδειχνε να καταρρέει. Έτσι, μόλις 
οι Κρήτες διαπίστωσαν ότι η αποκατάσταση της τάξης ήταν προ των 
πυλών πήραν την κατάσταση στα χέρια τους δολοφονώντας, με τρόπο 

29. Frankopan, Authority, 383· Malamut, Mer Égée, 347· Cheynet, Pouvoir, 410.
30. P. Maas (εκδ.), Die Musen des Kaisers Alexios I, BZ 22 (1913), 348-369, εδώ 357294-

295: καὶ Κρῆτες ἀντάραντες ἐν τυραννίδι, καὶ Κύπριοι φεύγοντες ἡγεῖσθαι νόμοις.
31. Κουρμπετησ, Η στάση του Ραψομάτη, 180· Frankopan, Authority, 387.
32.Tsougarakis, Defection, 285-286. Δεν είναι σαφές αν με τον όρο Κρῆτες η Άννα 

Κομνηνή εννοεί τον τοπικό πληθυσμό, τους άρχοντες ή τη φρουρά. Βλ. και Καραγιαν-
νοπουλοσ, Ιστορία, 63.

33. Malamut, Mer Égée, 346-347· Η Ιδια, Les îles I, 91-92.
34. Tsougarakis, Defection, 288.
35. Malamut, Les îles I, 94· Tsougarakis, Defection, 287.
36. Tsougarakis, Defection, 289.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

63ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 

που υποδεικνύει μίσος37, έναν εχθρό της Κωνσταντινούπολης. Σχετικά με 
τις φιλοδοξίες του Καρύκη η πλειοψηφία των ερευνητών συμφωνεί ότι 
αυτός δεν απέβλεπε στον βυζαντινό θρόνο38, ενώ η θεώρηση της στάσης 
ως έκφρασης της επιθυμίας της τοπικής φρουράς για ανέλιξη δεν βρίσκει 
τεκμηρίωση στις πηγές39.

Αναζητώντας τις ομολογουμένως ασαφείς, λόγω της φειδούς 
των πηγών, αιτίες των αποστασιών δύο μελετητές υποστήριξαν με 
διαφορετικό τρόπο την εμπλοκή σε αυτές του Νικηφόρου Διογένη, 
γιου του Ρωμανού Δ΄ (1068–1071). Σύμφωνα με την Ahrweiler, δηλαδή, 
ο Καρύκης διαδέχθηκε τον Νικηφόρο Διογένη στη διοίκηση της Κρήτης 
και η αποστασία του συνιστούσε συνέχεια στασιαστικών ενεργειών του 
Διογένη40. Παράλληλα, έχει προταθεί ότι ο Καρύκης δεν διαδέχθηκε 
απλώς τον Διογένη, αλλά διορίστηκε από αυτόν, καθώς ο Αλέξιος Α΄ είχε 
εκχωρήσει στον ευνοούμενό του το νησί ως «appanage»41. Οι παραπάνω 
θεωρίες προϋποθέτουν τη χρονολόγηση της διοίκησης του Νικηφόρου πριν 
από εκείνη του Καρύκη, αλλά αυτή, ωστόσο, θα πρέπει να τοποθετηθεί 
περί το 1092-1094, εφόσον ο Μιχαήλ Καραντηνός υπηρέτησε πριν από τον 
Καρύκη42. Η φράση της Άννας Κομνηνής εἰς ἐνδιαίτημα ἴδιον43 σχετικά 
με την ανάθεση της διοίκησης της Κρήτης στον Νικηφόρο Διογένη έχει 
επιτρέψει την υπόθεση ότι ο Αλέξιος εκχώρησε το νησί ως «appanage», 
το πιθανότερο, όμως, είναι ότι στον Διογένη παραχωρήθηκαν απλώς οι 
πρόσοδοι των βασιλικών κτημάτων44.

37. Βλ. σημ. 16.
38. Malamut, Mer Égée, 347· Tsougarakis, Defection, 286. Ο Κουρμπετησ, Η στάση 

του Ραψομάτη, 180-181,184 θεωρεί πιθανόν οι στάσεις των Καρύκη και Ραψομάτη 
να απέβλεπαν στην υπεράσπιση των δικαιωμάτων του θεωρούμενου ως διαδόχου 
Κωνσταντίνου Δούκα.

39. Κουρμπετησ, Η στάση του Ραψομάτη, 195.
40. Ahrweiler, Crète, 224-226.
41. Cheynet, Pouvoir, 365-366.
42. Tsougarakis, Crete, 77-78, 183-185. Την άποψη αυτή υιοθετεί και ο Κουρμπετησ, 

Η στάση του Ραψομάτη, 182, με το επιχείρημα ότι σε μία τέτοια περίπτωση ο Καρύκης θα 
είχε στασιάσει τρία χρόνια πριν τον κύριό του. Πρβλ. Ahrweiler, Mer, 161,225· Herrin, 
Realities, 277, οι οποίες υποστηρίζουν ότι ο Μιχαήλ Καραντηνός διορίστηκε δούξ από 
τον Ιωάννη Δούκα.

43. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 27124-25.
44. Κουρμπετησ, Η στάση του Ραψομάτη, 173.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

64 	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

Πιο ρηξικέλευθη είναι η προτεινόμενη από τον Frankopan ταύτιση 
του Νικηφόρου Διογένη45 με τον Ραψομάτη. Σύμφωνα με τον ιστορικό, 
το όνομα Ραψομάτης δεν είναι παρά ένα ψευδώνυμο46 που επινόησε η 
Άννα Κομνηνή με σκοπό να αποκρύψει την άστοχη επιείκεια του πατέρα 
της προς τον Νικηφόρο, ο οποίος, μετά τη στάση του στην Κύπρο, 
συνωμότησε εκ νέου κατά του ευεργέτη του. Μετά τη δεύτερη συνωμοσία, 
ο αυτοκράτορας τον τύφλωσε, πράξη από την οποία η Άννα εμπνεύστηκε 
το ψευδώνυμο47. Την αποδοχή, όμως, της ταύτισης δυσκολεύουν τέσσερις 
διαπιστώσεις: α) η μετατόπιση της αρχής του Νικηφόρου Διογένη από 
την Κρήτη στην Κύπρο στηρίζεται αποκλειστικά στις συχνά ελλιπείς 
γεωγραφικές γνώσεις της Άννας Κομνηνής, β) η ύπαρξη και άλλων 
προσώπων με το επίθετο Ραψομάτης αποδυναμώνει το ενδεχόμενο 
να επρόκειτο για ψευδώνυμο48, γ) η μεταγωγή του Ραψομάτη στην 
πρωτεύουσα δεν υποδεικνύει βασιλική καταγωγή, καθώς το ίδιο είχε 
συμβεί και στην περίπτωση του Θεοφίλου Ερωτικού 50 χρόνια νωρίτερα49, 
και δ) η πρόταση ότι ο Νικηφόρος διορίστηκε διοικητής της Κύπρου 
στα μέσα της δεκαετίας του 1080 δεν συμφωνεί με την πληροφορία της 
Ἀλεξιάδος ότι το 1087 ο αυτοκράτορας έσωσε τον Νικηφόρο κατά τη 
διάρκεια μίας μάχης με τους Πετσενέγκους50.

Στην κατανόηση του χαρακτήρα της αποστασίας της Κύπρου υπό 
τον Ραψομάτη θα συμβάλει μία σύντομη αναφορά στην αντίστοιχη 
κίνηση του στρατηγού του νησιού Θεοφίλου Ερωτικού το 1042, η οποία 
συνιστά την πρώτη απόπειρα αυτονόμησης επαρχίας στη βυζαντινή 
ιστορία51. Συγκεκριμένα, ο Θεόφιλος, μετά την ανατροπή του Μιχαήλ Ε΄

45. Βλ. Skoulatos, Personnages, 233-237, n. 146.
46. Βλ. R. Beaton, Byzantine Historiography and Modern Greek Oral Poetry: the Case 

of Rapsomatis, BMGS 10 (1986), 41-50.
47. Frankopan, Authority, 394-399.
48. Cheynet, Pouvoir, n. 126, 98 σημ. 2.
49. Ιωάννης Σκυλίτζης, Σύνοψις Ἱστοριῶν, Ioannis Scylitzae Synopsis Historiarum, 

εκδ. H. Thurn [CFHB 5], Berlin 1973, 42915-17.
50. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 21433-37.
51. Σκυλίτζης, Σύνοψις, 4291-17. Cheynet, Pouvoir, 410· Ν. Οικονομιδησ, Ο πολιτικός 

ρόλος του λαού των επαρχιών στο Βυζάντιο (7ος-11ος αι.), Επιστημονικό Συμπόσιο 
στη μνήμη Νίκου Σβορώνου (30-31 Μαρτίου 1990), Αθήνα 1993, 187-199, εδώ 192· 
Galatariotou, Neophytos, 41.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

65ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 

(1041–1042), επεδίωξε να εκμεταλλευθεί την πολιτική αστάθεια για 
να εδραιωθεί ως αυτόνομος ηγεμόνας της Κύπρου. Στο πλαίσιο της 
προσπάθειας αυτής απέσπασε τη λαϊκή υποστήριξη στρέφοντας τον 
τοπικό πληθυσμό κατά του κριτή της νήσου, ο οποίος και δολοφονήθηκε. 
Η προθυμία μέρους των Κυπρίων να συνεργαστεί με έναν ηγέτη που 
υποσχόταν ανακούφιση από τα φορολογικά βάρη και αυτονόμηση είναι 
ενδεικτική δυσαρέσκειας στο νησί για υπερφορολόγηση τον 11ο αιώνα. 
Η στάση, όμως, κατεστάλη εύκολα, καθώς ο Θεόφιλος συνελήφθη και 
οδηγήθηκε στην Κωνσταντινούπολη. Εκεί δεν τού επιβλήθηκε σωματική 
ποινή, αλλά απλώς εξευτελισμός στον Ιππόδρομο, δείγμα της έλλειψης 
φόβου του Κωνσταντίνου Θ΄ (1042–1055) για την κίνηση αυτή.

Δύο πρώτα ερωτήματα σχετικά με την αποστασία του Ραψομάτη 
αφορούν τον χρόνο εκδήλωσης και καταστολής της, καθώς και το 
αξίωμα του στασιαστή. Αν και έχει υποστηριχθεί ότι αυτή εξερράγη λίγο 
μετά την αντίστοιχη κίνηση στην Κρήτη, ίσως τον Μάρτιο του 109152, 
η έναρξη των δύο κινημάτων θα πρέπει να θεωρείται ταυτόχρονη ή 
σχεδόν ταυτόχρονη53. Μετά την καταστολή της στάσης του Καρύκη και 
τη στρατιωτική ενίσχυση του νησιού, στο β΄ μισό του 1092, ο Ιωάννης 
Δούκας κινήθηκε προς την Κύπρο54, όπου, μετά από σύντομη εκστρατεία, 
συνέλαβε τον Ραψομάτη. Συνεπώς, η λήξη της αποστασίας θα πρέπει να 
τοποθετηθεί στα τέλη του 1092 ή και τις αρχές του 109355. Αναφορικά με 
το αξίωμα του εξεγερμένου, έχει παρατηρηθεί ότι αυτό δεν θα μπορούσε 
να είναι στρατιωτικό56 λόγω της πλήρους απειρίας του, όπως αυτή 
περιγράφεται στην Ἀλεξιάδα57. Οι προτάσεις, δηλαδή, ότι επρόκειτο 
για τον δούκα του νησιού58 ή τον επικεφαλής των Αθανάτων δεν θα 

52. Savvides, Action, 126-127· Αικατερίνη Ασδραχα, Η Κύπρος υπό τους Κομνηνούς 
(Α΄), στο: Ιστορία της Κύπρου, τ. Γ΄: Βυζαντινή Κύπρος, εκδ. Θ. Παπαδοπουλλοσ, Λευκωσία 
2005, 293-347, εδώ 307.

53. Tsougarakis, Defection 284.
54. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 26238-41.
55. Gautier, Défection, 226· Cheynet, Pouvoir, 97· Ahrweiler, Mer, 186· 

Καραγιαννοπουλοσ, Ιστορία, 64.
56. Cheynet, Pouvoir, 410.
57. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 26244-45, 49-56.
58. Στ. Γεωργιου, Το αξίωμα του στασιαστή Ραψομμάτη στην Κύπρο (περίπου 

1091-1092), Βυζαντινός Δόμος 19-21 (2011-2013) (= Τιμητικός τόμος αφιερωμένος στην 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

66 	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

έπρεπε να προτιμηθούν59. Έτσι, φαίνεται πιθανόν, όχι όμως βέβαιο, ότι ο 
Ραψομάτης ήταν κριτής/κουράτωρ του νησιού, ο υπεύθυνος δηλαδή για 
τη φορολόγηση60.

Μετά την αιφνιδιαστική κατάληψη της Κερύνειας από τον μεγάλο 
δούκα, ο Ραψομάτης απέφυγε την κατά μέτωπο σύγκρουση λόγω 
της απειρίας ή του φόβου του. Ο δισταγμός αυτός, παρά την επαρκή 
προπαρασκευή των Κυπρίων61, επέτρεψε σε ορισμένους στρατιώτες να 
αυτομολήσουν στον Μανουήλ Βουτουμίτη62, επικεφαλής των χερσαίων 
δυνάμεων63. Ακολούθως, ο στασιαστής αποφάσισε να συμπλακεί με το 
αυτοκρατορικό στράτευμα και 100 ακόμα στρατιώτες του αυτομόλησαν, 
εξέλιξη που τον έκανε να χάσει κάθε ελπίδα και να επιδιώξει ατυχώς τη 
φυγή στη Συρία, καθώς λίγο αργότερα συνελήφθη από τον Βουτουμίτη64. 
Στη συνέχεια, ο Αλέξιος αποβλέποντας στην αποκατάσταση της βυζαντινής 
κυριαρχίας στο νησί διόρισε ως κριτή και ἐξισωτή τον Καλλιπάριο, 
άνδρα γνωστό για την ακεραιότητά του, και ως στρατοπεδάρχη τον 
Ευμάθιο Φιλοκάλη. Τέλος, οι βυζαντινές δυνάμεις κατά την επιστροφή 
τους μετέφεραν στην πρωτεύουσα τον Ραψομάτη μαζί με το σώμα των 
Αθανάτων, τον σημαντικότερο υποστηρικτή της αποστασίας του65.

Ομότιμη Καθηγήτρια Βασιλική Νεράντζη-Βαρμάζη), 551-559, εδώ 553-554· C. P. Kyrris, 
History of Cyprus, Nicosia 21996, 209.

59. Ασδραχα, Κύπρος Α΄, 310.
60. Cheynet, Pouvoir, n. 126, 97, σημ. 1. Ο Κουρμπετησ, Η στάση του Ραψομάτη, 192, 

υποστηρίζει ότι ο Ραψομάτης ήταν κριτής με καθήκοντα στρατοπεδάρχη.
61. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 26241-52: Ὁ δὲ ἀνεβάλλετο τέως τὴν μάχην οὐχ ὅπως εἰς 

συμβολὴν πολέμου παρασκευασθησόμενος ὡς δῆθεν ἀνετοίμως ἔχων (παρεσκεύαστο γὰρ 
εὖ μάλα καί, εἴπερ ἐβούλετο, συνεκρότησεν ἂν αὐτίκα τὸν πόλεμον), ἀλλ’ ὡς ἂν μηδὲ 
συμπλακῆναι βουλόμενος. Η παρατήρηση της Άννας Κομνηνής επιτρέπει την υπόθεση ότι 
μεταξύ των παραγόντων που συνέτειναν στην αυτονόμηση του νησιού, σε αντίθεση με 
την Κρήτη, συγκαταλεγόταν και η αποτελεσματικότερη αντιμετώπιση του Τζαχά.

62. Skoulatos, Personnages, 181-185, n. 118.
63. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, 26252-61.
64. Ἀλεξιάς, 26261-26377.
65. Ἀλεξιάς, 26377-91: Ὁ δὲ βασιλεὺς ἀποδεξάμενος αὐτῶν τὸν ἀγῶνα δεῖν ἔγνω 

τὰ κατὰ τὴν Κύπρον ἀσφαλίσασθαι. Κριτὴν μὲν οὖν τηνικαῦτα καὶ ἐξισωτὴν τὸν 
Καλλιππάριον προὐβάλλετο· ἀνὴρ δὲ οὗτος οὐ τῶν ἐπισήμων, μαρτυρίαν δὲ πολλὴν 
δικαιοπραγίας τε καὶ ἀφιλοχρηματίας καὶ ταπεινοφροσύνης συνεπαγόμενος. Ἐπεὶ δὲ 
καί τινος ἡ νῆσος ἐδεῖτο τοῦ ταύτην φρουρήσοντος, τὸν Φιλοκάλην Εὐμάθιον τὴν ταύτης 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

67ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 

Η σαφώς εκτενέστερη περιγραφή του περιστατικού από την Άννα 
Κομνηνή υποδεικνύει τη μεγαλύτερη σπουδαιότητά του σε σχέση με την 
αποστασία της Κρήτης. Οι τοπικές δυνάμεις δεν πρόδωσαν τον ηγέτη της 
αυτονομιστικής κίνησης, καθώς ένα μέρος τους έμεινε πιστό σε αυτόν μέχρι 
τέλους. Βέβαια, οι δύο αποστασίες στρατιωτών δείχνουν ότι δεν υπήρξε 
ομόθυμη επιθυμία του τοπικού πληθυσμού για διάρρηξη των δεσμών 
με την Κωνσταντινούπολη66. Αυτές οι δυνάμεις ίσως αναγκάστηκαν 
να προσχωρήσουν στην κίνηση του Ραψομάτη και τον εγκατέλειψαν 
μόλις αυτό κατέστη δυνατό. Για την ερμηνεία της στάσης χρειάζεται 
να τονιστεί ότι το μεγαλύτερο στήριγμα του Ραψομάτη δεν εντοπίζεται 
στον τοπικό πληθυσμό, αλλά σε ένα σώμα μικρασιατών στρατιωτών, 
τους Αθανάτους, το οποίο πιθανότατα εχθρευόταν τον Αλέξιο λόγω της 
πρότερης αφοσίωσής του στον Νικηφόρο Γ΄ Βοτανειάτη (1078-1081)67. 
Συνεπώς, η δράση της συγκεκριμένης δύναμης δεν εγγράφεται στο 
πλαίσιο της αναζήτησης αυτονόμησης των Κυπρίων, αλλά σε αυτό της 
κωνσταντινουπολίτικης πολιτικής. Για την εκδήλωση, όμως, της στάσης 
φαίνεται ότι υπήρχε ένα υπόβαθρο τοπικής δυσαρέσκειας σχετικά με 
τη φορολόγηση και τη διοίκηση68, καθώς κατά την προσπάθεια του τὰ 
κατά τὴν Κύπρον ἀσφαλίσασθαι ο αυτοκράτορας δεν αρκέστηκε στη 
στρατιωτική εξασφάλιση του νησιού, όπως στην Κρήτη, αλλά προχώρησε 
και στον διορισμό ενός εγνωσμένα αποτελεσματικού οικονομικού 
αξιωματούχου, με σκοπό να μην επαναληφθούν φαινόμενα που θα 
προκαλούσαν εκ νέου λαϊκή δυσαρέσκεια προς την κεντρική εξουσία69.

Το τελευταίο ερώτημα σχετικά με τις δύο αποστασίες αφορά την 
πιθανή σύμπραξη μεταξύ των δύο στασιαστών, ή και με τον εμίρη Τζαχά. 
Σύγχρονοι μελετητές θεωρούν δεδομένη λόγω της χρονικής σύμπτωσης, 

ἀναθέμενος φρουρὰν στρατοπεδάρχην προεχειρίσατο ναῦς πολεμικὰς δεδωκὼς αὐτῷ 
καὶ ἱππότας ἐφ’ ᾧ τὰ κατὰ τὴν Κύπρον διά τε θαλάττης καὶ ἠπείρου ἀσφαλίζεσθαι. Ὁ 
μέντοι Βουτουμίτης ἀναλαβόμενος τὸν Ῥαψομάτην καὶ τοὺς συναποστατήσαντας αὐτῷ 
Ἀθανάτους ἐπάνεισι πρὸς τὸν ∆ούκαν, καὶ οὕτως εἴσεισι πρὸς τὴν βασιλεύουσαν.

66. Ασδραχα, Κύπρος Α΄, 311.
67. Cheynet, Pouvoir, 367· Κουρμπετησ, Η στάση του Ραψομάτη, 176.
68. Savvides, Action, 127-128· Malamut, Les îles I, 93· Ασδραχα, Κύπρος Α΄, 310· 

Kyrris, Cyprus, 209· Καραγιαννοπουλοσ, Ιστορία, 64.
69. Cheynet, Pouvoir, 411.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

68 	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

τη συνεννόηση μεταξύ των δύο αποστατών70, και ορισμένοι προχωρούν 
στην υπόθεση ότι εκείνοι συνεργάστηκαν με τον εμίρη Τζαχά71 στο 
πλαίσιο ενός κοινού αγώνα κατά του βυζαντινού κράτους. Οι θεωρήσεις 
αυτές, όσο και αν φαίνεται πως συμπληρώνουν την ελλιπή εικόνα που 
σκιαγραφούν οι πηγές για τις στάσεις, δεν συμβάλουν στην κατανόηση 
του ιστορικού περιεχομένου τους, καθώς δεν εδράζονται σε γραπτή ή 
άλλη μαρτυρία, αλλά συνιστούν απλώς νεότερες ερμηνείες72. Μολαταύτα, 
χρειάζεται να επισημανθεί ότι η συνεργασία μεταξύ των δύο αποστατών, 
αν και αναπόδεικτη, φαίνεται σαφώς πιθανότερη από τη σύμπραξή τους 
με έναν Τούρκο πειρατή που λυμαινόταν το Αιγαίο έχοντας επεκτατικές 
βλέψεις στον ευρύτερο νησιωτικό χώρο.

Αυτονομήσεις νησιών κατά τα έτη 1183/1184–1204

Η πρώτη επιτυχής αυτονόμηση73 βυζαντινής επαρχίας, κατά την κρίση του 
τελευταίου τέταρτου του αιώνα πριν την άλωση της Κωνσταντινούπολης 
από τους Σταυροφόρους, έλαβε χώρα στην Κύπρο το 1183/1184 υπό 
τον Ισαάκιο Δούκα Κομνηνό (1183/1184-1191)74. Της επιβολής της 

70. Β. Νεραντζη-βαρμαζη, Μεσαιωνική ιστορία της Κύπρου μέσα από τις βυζαντινές 
πηγές, Θεσσαλονίκη 1995, 66· Κουρμπετησ, Η στάση του Ραψομάτη, 180-181.  

71. Galatariotou, Neophytos, 41· Herrin, Realities, 276· Kyrris, Cyprus, 209.
72. Savvides, Action, 122· Frankopan, Authority, 384· Δετορακησ, Ιστορία της Κρήτης, 

155-156.
73. Επί Ανδρονίκου Α΄ εκδηλώθηκαν αποτυχημένες απόπειρες σε τρεις μικρασιατικές 

πόλεις. Βλ. Νικήτας Χωνιάτης, Διήγησις Χρονική, Nicetae Choniatae Historia  [CFHB 11], 
τ. I,  εκδ. J.-L. Van Dieten, Berlin – New York 1975, 28042-28165. Βλ. και Κ. Α. Μπουρδαρα, Το 
έγκλημα καθοσιώσεως στην εποχή των Κομνηνών (1081-1185), στο: Αφιέρωμα στον Νίκο 
Σβορώνο, εκδ. Β. Κρεμμυδασ, Χ. Μαλτεζου, Ν. Μ. Παναγιωτακησ, τ. Α΄, Ρέθυμνο 1986, 210-
229, εδώ 221-222.

74. Ο Ισαάκιος καταγόταν από την πλευρά της μητέρας του από τους Κομνηνούς, 
καθώς εκείνη ήταν κόρη του σεβαστοκράτορος Ισαακίου, αδελφού του Μανουήλ Α΄, και 
από την πλευρά του πατέρα του πιθανότατα από τους Δούκες. Βλ. D. I. Polemis, The 
Doukai. A Contribution to Byzantine Prosopography, London 1968, 132· Α. Ασδραχα, Η 
Κύπρος υπό τους Κομνηνούς (Β΄), στο: Ιστορία της Κύπρου, τ. Γ΄: Βυζαντινή Κύπρος, εκδ. 
Θ. Παπαδοπουλλοσ, Λευκωσία 2005, 349-412, εδώ 385. Το βιβλίο του Α.Γ.Κ. Σαββίδη, On 
Isaac Ducas Comnenus’ Cypriot ‘‘separatist’’ state (A.D. 1184/85-1191), the last of the 
Cypriot revolts against Byzantium, Athens 2019, κυκλοφόρησε αφού είχε ολοκληρωθεί η 
σελιδοποίηση του παρόντος άρθρου.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

69ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 

εξουσίας του σφετεριστή προηγήθηκε μία σειρά γεγονότων, τα οποία 
θα παρατεθούν συνοπτικά. Ο Ισαάκιος περί το 1175 διορίστηκε δούξ 
Κιλικίας και από τη θέση αυτή ενεπλάκη σε πόλεμο με τους Αρμενίους75, 
ο ηγεμόνας των οποίων τον συνέλαβε λίγο πριν το 1180. Περίπου δύο 
χρόνια αργότερα, όταν ο Ρουπέν Γ΄ αιχμαλωτίστηκε από τον Βοημούνδο 
Γ΄ της Αντιοχείας, ο Αρμένιος ηγεμόνας έδωσε σε αντάλλαγμα για τη 
δική του ελευθερία τον Ισαάκιο, από τον οποίο ο Βοημούνδος ανέμενε 
ότι θα αποκόμιζε αξιόλογο κέρδος. Οι προσδοκίες του τελευταίου 
δικαιώθηκαν, καθώς έλαβε 30.000 νομίσματα από τον Ανδρόνικο Α΄ 
(1183–1185), ενώ αντίστοιχο ποσό συγκέντρωσε και ο Ισαάκιος στην 
Κύπρο μετά την απελευθέρωσή του76. Ακόμα και αν ίσχυε η πληροφορία 
δυτικών πηγών ότι το πρώτο μισό του ποσού δόθηκε από τους άρχοντες 
της Κύπρου77, αυτό δεν θα μπορούσε να εκληφθεί ως στήριξη της νήσου 
στο πρόσωπο του Ισαακίου, ο οποίος την εποχή αυτή δεν είχε εκδηλώσει 
τις φιλοδοξίες του78.

Μετά την απελευθέρωση79 και την άφιξή του στην Κύπρο, ο 
Ισαάκιος παρουσίασε στην τοπική διοίκηση έγγραφα σύμφωνα με τα 
οποία διοριζόταν δούξ του νησιού. Αν και η μαρτυρία του Χωνιάτη 
ότι επρόκειτο για προϊόντα πλαστογράφησης δεν μπορεί να αγνοηθεί80, 

75. Τη σύγκρουση δεν εμπόδισε ο γάμος του με μία κόρη του Ρουπενίδη Θόρος Β΄. 
Βλ. W. H. Rudt De Collenberg, L’Empereur Isaac de Chypre et sa fille (1155–1207), Byz. 38 
(1968), 123-177, εδώ 133.

76. Χωνιάτης, Διήγησις, 29012-21. Rudt De Collenberg, Isaac, 129-130, 134· Ασδραχα, 
Κύπρος Β΄, 386-389.

77. Βλ. Ασδραχα, Κύπρος Β΄, 388.
78. Tsougarakis, Defection, 296. Πρβλ. Malamut, Les îles II, 528,532, η οποία εκτιμά 

ότι η πληρωμή των λύτρων δηλώνει υποστήριξη στο πρόσωπο του Ισαακίου.
79. Για αυτήν καθοριστικός ήταν ο ρόλος της θείας του Θεοδώρας Κομνηνής, 

ερωμένης του αυτοκράτορα, και των συγγενών του, Ανδρονίκου Δούκα και 
Κωνσταντίνου Μακροδούκα. Οι δύο τελευταίοι τιμωρήθηκαν από τον Ανδρόνικο Α΄ 
μετά την αποστασία του, παρά τη θερμή υποστήριξή τους σε εκείνον. Βλ. Χωνιάτης, 
Διήγησις, 29022-27,29268-29387. 

80. Χωνιάτης, Διήγησις, 29128-40: Οὗτος τοίνυν ὁ Ἰσαάκιος Ἀνδρονίκῳ οὐχ ὑπείκειν 
ἐθέλων καὶ τὴν πατρίδα ὡς ἐν ἄστρασι φανταζόμενος καὶ συγγενείας ἢ ἐρατεινῆς 
ὁμηλικίας οὐδένα λόγον τιθέμενος, τυραννίδος δ᾿ ἐρῶν καὶ ἀρχῆς ἔφεσιν τρέφων, οὐ μὴν 
ὑποκύπτειν ἀνεχόμενος ἄρχουσιν, ἐφοδίοις χρῆται καὶ συνερίθοις τοῖς πεμφθεῖσιν αὐτῷ 
ἐκ Βυζαντίου χρήμασιν εἰς τὸ κακοβούλως ἀρχὴν ἑαυτῷ μνηστεύσασθαι. τοίνυν μετὰ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ70

είναι πιθανόν ο Ισαάκιος να διορίστηκε όντως από τον Ανδρόνικο81, 
εφόσον δεν μαρτυρείται κάποιος δούξ πριν από αυτόν. Ανεξαρτήτως 
αυτού82, το κεντρικό ερώτημα σχετικά με τη δράση του Ισαακίου στην 
Κύπρο, αν δηλαδή επρόκειτο για εκδήλωση προσωπικών φιλοδοξιών 
ή αυτονομιστικών τάσεων του νησιού, δεν επηρεάζεται καθόλου από 
τις εξελίξεις πριν την αναγόρευσή του, εφόσον, μέχρι τότε, για τους 
Κυπρίους ο ανιψιός του Μανουήλ ενεργούσε βάσει των επιταγών της 
πρωτεύουσας83.

Όλες οι αφηγηματικές πηγές περιγράφουν τον Ισαάκιο ως τύραννο, 
οι μεν ελληνικές λόγω της αποσχιστικής δράσης του, οι δε λατινικές σε 
μία προσπάθεια να νομιμοποιήσουν την εκτροπή της Γ´ Σταυροφορίας 
κατά χριστιανικής δύναμης84, διαπίστωση η οποία οδηγεί σε μερική 
αποκατάστασή του85. Πολυτιμότερη πηγή για την κατάσταση στην Κύπρο 

χειρὸς συχνῆς καταπλεύσας ἐς Κύπρον τὰ μὲν πρῶτα τὸν ἔννομον καὶ πρὸς βασιλέως 
ἀπεσταλμένον δυνάστην ὑπεζωγράφει βασιλικὰ ὑποδεικνύων τοῖς Κυπρίοις γράμματα, 
ἅπερ αὐτὸς συνέθετο, καὶ διαταγὰς ἀναγινώσκων αὐτοκρατορικὰς ἐπιπλάστους τὸ 
ποιητέον δῆθεν ὑποτιθεμένας ἐκείνῳ καὶ τἆλλα διαπραττόμενος, ὅσα οἱ ἀφ᾿ ἑτέρων ἄρχειν 
ταχθέντες πρὸς ἀνάγκης ποιεῖν ἔχουσι· μετ᾿ οὐ πολὺ δὲ τὸν τυραννοῦντα παραγυμνώσας 
καὶ ἣν ἔτρεφεν ἀπήνειαν ἐκκαλύψας ἀπανθρώπως τοῖς ἐκεῖ προσφέρεται. M. Grünbart, 
How to Become an Emperor: The Ascension of Isaakios Komnenos (of Cyprus), στο: 
Medieval Cyprus - A Place of Cultural Encounter, Conference Münster, 6-8 December 
2012 [Schriften des Instituts für Interdisziplinäre Zypern-Studien, τ. 11], εκδ. S. Rogge, M. 
Grünbart, Münster 2015, 11-28, εδώ 18· Galatariotou, Neophytos, 42· Ahrweiler, Crète, 
238· Νεραντζη–Βαρμαζη, Πηγές, 86.

81. Ασδραχα, Κύπρος Β΄, 390· Rudt De Collenberg, Isaac, 135-136.
82. Όπως παρατηρεί ο P. Edbury, The Kingdom of Cyprus and the Crusades 1191-

1374, Cambridge 1991, 3, δεν είναι ξεκάθαρο τι ακριβώς συνέβη μετά την απελευθέρωση 
του Ισαακίου το 1182. 

83. Grünbart, Isaakios, 18-19.
84. Rudt De Collenberg, Isaac, 125-126. Για την εικόνα του Ισαακίου στις λατινικές 

πηγές και τη Χρονογραφία του Μιχαήλ του Σύρου, βλ. S. Neocleus, Imaging Isaac 
Komnenos of Cyprus (1184-1191) and the Cypriots: Evidence from the Latin Historiography 
of the Third Crusade, Byz. 83 (2013), 297-337· S. G. Georgiou, The Regime of Isaac Doukas 
Komnenos (1184-1191) in Cyprus: The Testimony of Michael the Syrian, Bizantinistica, 182 
(2017), 191-199.

85. Για μία ευνοϊκή αποτίμηση της εξουσίας του Ισαακίου βλ. Rudt De Collenberg, 
Isaac. Για μια μετριοπαθέστερη κρίση βλ. Cheynet, Pouvoir, 317-318· Galatariotou, 
Neophytos, 43.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 71

κατά την επταετή διακυβέρνησή της από τον Ισαάκιο Δούκα Κομνηνό 
είναι τα έργα του συγχρόνου του, Νεοφύτου του Εγκλείστου. Ο Άγιος 
τού άσκησε δριμεία κριτική, κυρίως λόγω της αποκοπής της Κύπρου από 
την αυτοκρατορία86, και δευτερευόντως λόγω της σκληρής οικονομικής 
πολιτικής του, η οποία έπληττε κυρίως τους άρχοντες του νησιού87. Είναι 
σαφές ότι ο Ισαάκιος πρώτα έλαβε την εξουσία ως απεσταλμένος της 
Κωνσταντινούπολης και ακολούθως στασίασε88, πράγμα που σημαίνει 
ότι μία αρχική συμμαχία του με την άρχουσα τάξη της νήσου δεν φαίνεται 
πιθανή89. Αντιθέτως, διαπιστώνεται εύκολα η οξύτητα της αντιπαράθεσης 
μεταξύ των δύο πλευρών, δείγμα της έλλειψης αυτονομιστικών τάσεων 
μεταξύ της κυπριακής ελίτ. Ως προς τον πραγματικό χαρακτήρα της 
εξουσίας του, διαφωτιστική είναι η αρνητική μαρτυρία του Χρονικοῦ 
του Λεοντίου Μαχαιρά, το οποίο δεν απηχεί την κωνσταντινουπολίτικη 
προπαγάνδα, αλλά την τοπική προφορική παράδοση90. 

Η Malamut προχώρησε σε μία ριζοσπαστική ερμηνεία της σύγκρουσης 
μεταξύ Ισαακίου και αρχόντων, αποδίδοντάς της ταξικό περιεχόμενο. 
Ειδικότερα, εκτιμά ότι ο ηγεμόνας του νησιού ηγήθηκε μίας κοινωνικής 
επανάστασης, στην αποτυχία της οποίας οφείλονται, αφενός, η έλλειψη 
υποστήριξης στο πρόσωπό του κατά τις επιχειρήσεις του Ριχάρδου, και, 

86. Ο Νεόφυτος εμφορούνταν πλήρως από τη βυζαντινή πολιτική ιδεολογία. Βλ. 
Galatariotou, Neophytos, 205-206· Grünbart, Isaakios, 15.

87. Αγίου Νεοφύτου του Εγκλείστου Συγγράμματα, επιμ. Ι. Ε. Στεφανησ, Έκδοση ιεράς 
βασιλικής και σταυροπηγιακής μονής Αγίου Νεοφύτου, τ. Α΄-Στ΄, Ηλεκτρονική επανέκδοση, 
Θεσσαλονίκη 2012, 6, κεφ. 5: δυσωπηθεὶς δὲ παρὰ τῆς συγκλήτου βουλῆς στέλλει πάμπολλα 
λύτρα καὶ ἐξωνεῖται ἐκ Λατίνων τὸν ῥηθέντα ’Ισαάκιον. Ὃς ἐλθὼν ἐν τῇ Κύπρῳ κρατεῖ 
αὐτὴν καὶ φημίζεται βασιλεὺς καὶ κρατεῖ αὐτὴν ἐπὶ χρόνοις ζ΄· ἐκάκωσε δὲ οὐ τὴν χώραν 
ἁπλῶς καὶ τῶν πλουσίων τοὺς βίους καθόλου διήρπασεν ἀλλὰ καὶ τοὺς ἰδίους ἄρχοντας 
αὐτοῦ ποινηλατῶν καθ᾽ ἑκάστην καὶ θλίβων, ὥστε πάντας ἐν ἀμηχανίᾳ διάγειν καὶ τρόπον 
τινὰ ἐπιζητοῦντας φεύξασθαι ἀπ’ αὐτοῦ. Rudt De Collenberg, Isaac, 144.

88. Cheynet, Pouvoir, 166.
89. Βλ. Malamut, Les îles II, 532. Ο Kyrris, Cyprus, 211, υποστηρίζει ότι ο Ισαάκιος 

είχε τη στήριξη της τοπικής ελίτ κατά την αναγόρευσή του.
90. Λεόντιος Μαχαιράς, Χρονικόν, Recital concerning the Sweet Land of Cyprus 

entitled ‘Chronicle’, τ. 1, εκδ. R. M. Dawkins, Oxford 1932, κεφ. 940-41: Τότε ἔπεψεν δοῦκα 
νὰ κρίνῃ τὸν λαόν, καὶ ἀπὸ τότε ἔπεψεν δούκαν, καὶ κατὰ καιρὸν ἄλλασσέν τον, καὶ 
οὕτως ἐπορεύγουνταν ὡς τὸν καιρὸν ὅπου ἔπεψεν δούκαν ὀνόματι Ἰσάκιον, ὁποῖος ἦτον 
πόρνος. Galatariotou, Neophytos, 43, σημ. 9.



	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

72

αφετέρου, η damnatio memoriae που υπέστη91. Η θεώρηση, όμως, αυτή 
προσκρούει στην πλήρη απουσία μαρτυριών στήριξης των Κυπρίων 
στον Ισαάκιο92. Αντιθέτως, ο Άγιος Νεόφυτος ο Έγκλειστος, ο οποίος 
διακρινόταν σαφώς για αισθήματα συμπάθειας προς τα χαμηλότερα 
κοινωνικά στρώματα93, υπήρξε πολέμιος του αυτονομιστή ηγέτη. Η 
εικόνα συμπληρώνεται, όταν ληφθεί υπ’ όψιν ότι η πραγματική στόχευση 
του Ισαακίου ήταν ο θρόνος της Κωνσταντινούπολης. Ο ανιψιός, δηλαδή, 
του Μανουήλ φοβούμενος να επιστρέψει στην πρωτεύουσα, όπου ο 
Ανδρόνικος δολοφονούσε μαζικά μέλη του βασιλικού οίκου για να 
εδραιώσει τον σφετερισμό του, αποφάσισε να προστατεύσει τη ζωή του94 
αποκτώντας παράλληλα μία βάση που θα τού επέτρεπε να επιστρέψει στην 
πρωτεύουσα, όταν οι συνθήκες γίνονταν ευνοϊκότερες95. Τη φιλοδοξία αυτή 
φανερώνουν: α) η στέψη του σε αυτοκράτορα, β) ο ορισμός πατριάρχη96, 
γ) η κοπή νομίσματος97, δ) η προβολή της ιδέας ότι, λόγω της σύνδεσής 

91. Malamut, Les îles II, 529. 
92. Roger of Howden, Gesta, Gesta Regis Henrici Secundi et Ricardi Primi Benedicti 

Abbatis [Rolls Series], τ. Ι-ΙΙ, εκδ. W. Stubbs, London 1867, 521. Ο Rudt De Collenberg, 
Isaac, 151-152, εκτιμά ότι η στέψη ενός συγγενούς του Ισαακίου κατά την κατάληψη 
του νησιού από τους Άγγλους συνιστά δείγμα αποδοχής της εξουσίας του αυτόνομου 
ηγεμόνα. Ωστόσο, η εγγύτητα στον φορέα οποιασδήποτε εξουσίας, ακόμα και 
τυραννικής, συνιστά ισχυρό παράγοντα νομιμοποίησης. Ενδεικτικό είναι το παράδειγμα 
του Πρίσκου, γαμπρού του τυράννου Φωκά (602-610), στον οποίο προτάθηκε να τον 
διαδεχθεί μετά τη δολοφονία του. Βλ. W. E. Kaegi, Heraclius, Emperor of Byzantium, 
Cambridge 2003, 52.

93. Νεοφύτου του Εγκλείστου Συγγράμματα, 15, κεφ. 1: ἢ ὅτι θάνατος ἐπελθὼν 
ἐγύμνωσεν αὐτὸν πάσης εὐδαιμονίας (καὶ ἡ εὔκλεια πρὸς δύσκλειαν ἐξάπινα 
παρημείμφθη) θρήνους καὶ ὀλολυγμοὺς πληρώσας τὴν πρὸ μικροῦ εὐθυμοῦσαν οἰκίαν, 
ἄλλος ἀπὸ τιμῆς καὶ σεμνότητος πρὸς ἀτιμίαν μετήχθη, ἄλλος ἐξ ἀπηνείας ἀσυμπαθῶν 
φορολόγων κατεβαρύνετο σφόδρα, καὶ ἕτερος τὴν ἀπροσδοκήτως ἐπελθοῦσαν αὐτῷ 
θλῖψιν ἐθρήνει. Για τον κοινωνικό προβληματισμό του Νεοφύτου βλ. Galatariotou, 
Neophytos, 185, 200.

94. Βλ. σημ. 80. Grünbart, Isaakios, 19.
95. Cheynet, Pouvoir, 545.
96. Μιχαήλ Σύρος, Chronique de Michel le Syrien, τ. ΙΙΙ, εκδ. Tr. J.-B. Chabot, Paris 

1905, 402-403· Roger of Howden, Gesta, 446. Η άποψη του Rudt De Collenberg, Isaac, 
137, ότι η στέψη από τον αυτοκέφαλο αρχιεπίσκοπο Κύπρου τού έδινε τη νομιμότητα 
που στερούνταν άλλοι σφετεριστές πρέπει να απορριφθεί. Βλ. Ασδραχα, Κύπρος Β΄, 384.

97. Για τα καλής ποιότητας νομίσματα του Ισαακίου βλ. V. Penna – C. Morrisson, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 73

του με τον οίκο των Κομνηνών, ήταν ο μόνος νόμιμος υποψήφιος για τον 
θρόνο μετά την πτώση του Ανδρονίκου Α΄98, και ε) η προσπάθειά του 
να σφετεριστεί τον θρόνο το 1195 σε συνεννόηση με τους Σελτζούκους99. 
Μία ακόμα ένδειξη βίαιης επιβολής επί του τοπικού πληθυσμού είναι η 
στήριξη της εξουσίας του σε Αρμενίους στρατιώτες, η δράση των οποίων 
προκαλούσε τη δυσαρέσκεια των Κυπρίων100. Εξ αυτών προκύπτει ότι 
η επταετής αποκοπή του σπουδαιότερου νησιού της αυτοκρατορίας δεν 
δύναται να συσχετισθεί με τα αυτονομιστικά κινήματα που εκδηλώθηκαν 
στα τέλη του 12ου αιώνα101, αλλά εν πολλοίς υπήρξε αποτέλεσμα της 
αδυναμίας των βυζαντινών ναυτικών δυνάμεων και της συμμαχίας του 
Ισαακίου με το νορμανδικό βασίλειο της Σικελίας102. Παραμένει, όμως, το 
ερώτημα, αν υπήρχαν οι προϋποθέσεις για αυτονόμηση της Κύπρου, και 
αυτή απλώς δεν προέκυψε λόγω της τυραννικής εξουσίας του Ισαακίου 
και της κατάκτησής της από τους Άγγλους103. 

Η παραπάνω πρόταση είναι άρρηκτα συνδεδεμένη με τη θεώρηση της 
βυζαντινής εξουσίας στο νησί ως καταπιεστικής ή και «αποικιακής» κατά 
τον 12ο αιώνα, εκτίμηση για την οποία προβάλλονται τα εξής επιχειρήματα: 
α) ο διορισμός κωνσταντινουπολιτών στην κεφαλή της διοίκησης δηλώνει 
την υποταγή του νησιού στην κεντρική εξουσία, η οποία δεν επιτρέπει 
την ανάδειξη Κυπρίων στο αξίωμα του δουκός, β) η καινοφανής για τα 
δεδομένα της νήσου παρουσία κωνσταντινουπολίτικης ζωγραφικής και 

Usurpers and rebels in Byzantium: Image and message through coins, στο: Power and 
Subversion in Byzantium. Papers from the Forty-third Spring Symposium of Byzantine 
Studies, Birmingham, March 2010, εκδ. D. Angelov – M. Saxby, Farnham 2013, 21-42, εδώ 
40-42.

98. Rudt De Collenberg, Isaac, 128· Grünbart, Isaakios, 19.
99. Χωνιάτης, Διήγησις, 46381-46488. Βλ. Edbury, Cyprus, 10.
100. Ambroise, L’estoire de la guerre sainte: histoire en vers de la troisième croisade 

(1190–1192), εκδ. G. Paris, Paris 1897, στ. 1552,1650,1691. Βλ. Rudt De Collenberg, Isaac, 
140· Edbury, Cyprus 9.

101. Απόδοση αυτονομιστικού χαρακτήρα στην κίνηση του Ισαακίου γίνεται από 
τους Malamut, Les îles II, 530· J. Harris, Byzantium and the Crusades, Bloomsbury 22014, 
139· Ahrweiler, Crète, 283. Πρβλ. Tsougarakis, Defection, 296.

102. Χωνιάτης, Διήγησις, 37084-94. Cheynet, Pouvoir, 454· Rudt De Collenberg, Isaac, 
141,145· Ασδραχα, Κύπρος Β΄, 393-394.

103. Την υπόθεση αυτή διατυπώνει ο M. Angold, The Byzantine Empire, 1025–1204: 
a Political History, London 1984, 276-277.



	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

74

αρχιτεκτονικής μέσω δωρεών της πολιτικής και εκκλησιαστικής διοίκησης 
δείχνει μία προσπάθεια πολιτισμικής επιβολής104, γ) η υποτιμητική άποψη 
των κατοίκων της πρωτεύουσας για τους Κυπρίους, όπως την σκιαγραφεί 
ο Κωνσταντίνος Μανασσής, υποδεικνύει την κωνσταντινουπολίτικη 
εκτίμηση ότι η εν λόγω επαρχία δεν είναι παρά μία αποικία105, δ) η 
αναφορά του Σκυλίτζη σε ἔθνος Κυπρίων στοιχειοθετεί την ύπαρξη μίας 
διακριτής ταυτότητας106, ε) το σχέδιο του Ιωάννη Β΄ (1118–1143) για 
τη δημιουργία μίας ηγεμονίας υπό τον Μανουήλ που θα περιελάμβανε 
την Κύπρο, την Κιλικία και την Αντιόχεια, δείχνει αποδοχή της ιδέας 
ότι η Κύπρος πρέπει να διοικείται αυτόνομα107, και στ) η διαμαρτυρία 
του αρχιεπισκόπου Κύπρου Νικολάου Μουζάλωνα για υπερβολική 
φορολόγηση επί Αλεξίου Α΄108 και η ακόλουθη παραίτησή του, σε 
συνδυασμό με τη δολοφονία ενός δουκός επί Ιωάννη Β΄109, έχουν εκληφθεί 
ως δείγματα επιθυμίας αυτονόμησης, η οποία θα επανερχόταν όταν η 
κεντρική εξουσία εξασθενούσε εκ νέου110.

Αυτή η οπτική, ωστόσο, αποδεικνύεται ότι δεν απεικονίζει την 
πραγματική σχέση πρωτεύουσας-νησιού, εφόσον ληφθούν υπ’ όψιν τα 
παρακάτω δεδομένα: α) η ανάθεση της διοίκησης περιοχών σε μη γηγενείς 
είναι μία συνηθέστατη πρακτική του βυζαντινού κράτους, και όχι μία 
ρύθμιση εφαρμοζόμενη ειδικά για την Κύπρο111, β) η κυριαρχία της τέχνης 

104. C. Mango, Chypre, Carrefour du monde byzantin, στο: XVe Congrès International 
d’Etudes Byzantines, Rapports et co-rapports, V, Athènes 1976, 3-13, εδώ 8 (= ανατύπωση 
στο: Byzantium and its Image, History and Culture of the Byzantine Empire and its Heritage, 
London 1984, n. XVII). 

105. Κωνσταντίνος Μανασσής, Οδοιπορικόν, Το Οδοιπορικόν του Κωνσταντίνου 
Μανασσή. Κριτική έκδοση, μετάφραση, σχόλια, εκδ. Κ. Χρυσογελοσ, Θεσσαλονίκη 2015 
(δ.δ.), (το ποίημα 116-167), εδώ 14498-102, 16089-164130. Mango, Chypre, 10-11.

106. Σκυλίτζης, Σύνοψις, 4299. Mango, Chypre, 9.
107. Cheynet, Pouvoir, 418.
108. Ἡ παραίτησις Νικολάου τοῦ Μουζάλωνος ἀπὸ τῆς ἀρχιεπισκοπῆς Κύπρου. 

Ἀνέκδοτον ἀπολογητικὸν ποίημα, εκδ. Σ. Ι. Δοανιδου, Ελληνικά 7 (1934), 109-150 (το 
ποίημα 110-141), εδώ 136889-137912. P. Magdalino, Η αυτοκρατορία του Μανουήλ Α΄ 
Κομνηνού, 1143–1180, μετ. Α. Κασδαγλη, 287, Αθήνα 2008.

109. PG, 188, OrdericVitalis, Historica ecclesiastica, 830.
110. Βλ. σημ. 107.
111. Τον 12ο αιώνα τη διοίκηση της Κύπρου ανελάμβαναν μέλη των επιφανέστερων 

οικογενειών. Βλ. Malamut, Les îles II, 520.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 75

της πρωτεύουσας στην Κύπρο θα πρέπει να συσχετισθεί με μία συνειδητή 
προσπάθεια της Βασιλεύουσας να συσφίξει τους δεσμούς με το νησί112, 
αφενός εξαιτίας του κινδύνου νέας αυτονόμησης, και αφετέρου λόγω της 
αναβάθμισης της στρατηγικής σημασίας του μετά την Α΄ Σταυροφορία 
και την ίδρυση των λατινικών κρατιδίων στη Συροπαλαιστίνη113, γ) η 
άποψη περί κωνσταντινουπολίτικου «σνομπισμού» έναντι των Κυπρίων 
βασίζεται σε επιλεκτική ανάδειξη των τοποθετήσεων του Μανασσή, οι 
οποίες αθροιστικά θα χαρακτηρίζονταν ουδέτερες, καθώς περιλαμβάνουν 
και θετικές κρίσεις114. Είναι σαφές ότι οι κωνσταντινουπολίτες θεωρούσαν 
τους Κυπρίους, όπως και όλους τους επαρχιώτες, κατώτερους115, αλλά 
αυτό δεν συνιστά καινοτομία του 12ου αιώνα ή κίνδυνο για την 
ακεραιότητα του κράτους, δ) ο όρος ἔθνος έχει γεωγραφική, και όχι 
εθνοτική σημασία116, ε) η σκέψη του Ιωάννη Β΄ συνδέεται με την ανατολική 
πολιτική του, καθώς επιθυμούσε να δημιουργήσει μία χριστιανική 
«σφήνα» μεταξύ των μουσουλμανικών δυνάμεων συνενώνοντας υπό μία 
διοίκηση τις κτήσεις του δουκάτου της Αντιοχείας του 11ου αιώνα117, και 
στ) αυτά τα δύο περιστατικά είναι ενδεικτικά αυτονομιστικών τάσεων, 
αλλά οι παθογένειες φαίνεται ότι διορθώθηκαν στα χρόνια του Μανουήλ 
Α΄ (1143–1180), ο οποίος ήταν αγαπητός στο νησί118. Οι παραπάνω 
παρατηρήσεις οδηγούν στο συμπέρασμα ότι η θέση της Κύπρου κατά τον 
12ο αιώνα ήταν μάλλον καλύτερη από εκείνη άλλων επαρχιών, και, σε 
συνδυασμό με το γεγονός ότι η Εκκλησία της Κύπρου ήταν η πρώτη που 

112. Σημαντική επίσης είναι η παρατήρηση ότι την εποχή αυτή σημειώνεται 
εντυπωσιακή άνθιση του μοναχισμού. Βλ. Galatariotou, Neophytos, 47, 57-60.

113. Cheynet, Pouvoir, 417· Galatariotou, Neophytos, 47.
114. Μανασσής, Οδοιπορικόν, 14284-86, 14818.
115. Galatariotou, Neophytos, 221-224. Γενικά για το αίσθημα υπεροχής των 

ευγενών της πρωτεύουσας βλ. P. Magdalino, Byzantine Snobbery, στο: The Byzantine 
Aristocracy IX to XIII Centuries, εκδ. M. Angold [BAR International Series, 221], Oxford 
1984, 58-78.

116. Ε. Χρυσος, Το βυζαντινό πρόσωπο της Κύπρου, στο: Κύπρος. Το πολιτιστικό 
της πρόσωπο δια μέσου των αιώνων. Κέντρο Μελετών Ιεράς Μονής Κύκκου. Πρακτικά 
Συμποσίου Λευκωσία 19-21.4.2001, Λευκωσία 2003, 142-150, εδώ, 149-150· Στ. Γεωργιου, 
Το κίνημα του Θεόφιλου Ερωτικού (1042) και το «Έθνος των Κυπρίων», Βυζαντινά 29 
(2009), 151-161, εδώ 157,161.

117. Magdalino, Μανουήλ, 84-86.
118. Galatariotou, Neophytos, 215-216.



	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

76

αναγνώρισε τα δικαιώματα της Νίκαιας119, δίνουν αρνητική απάντηση στο 
υποθετικό ερώτημα αν θα μπορούσε να εκδηλωθεί αυτονομιστική κίνηση 
στην Κύπρο τον ύστερο 12ο αιώνα. Η θέση, δηλαδή, περί του αποικιακού 
και επαχθούς χαρακτήρα της βυζαντινής διοίκησης εγγράφεται στο 
πλαίσιο της βρετανικής «αποικιοκρατικής» ιστοριογραφίας του β΄ μισού 
του 20ου αιώνα120.

Μία ενδιαφέρουσα υπόθεση αφορά τη συγκεκαλυμμένη αυτονόμηση 
της Κρήτης τη δεκαετία του 1180 μετά την καταστολή μίας λαϊκής 
εξέγερσης από τους ευγενείς του νησιού, στα χέρια των οποίων περιήλθε 
ατύπως η εξουσία στη συνέχεια121. Η πρόταση αυτή βασίζεται στη 
μαρτυρία ενός εκ των εγγράφων που πλαστογράφησαν οι μεγάλες 
κρητικές οικογένειες, οι Ἀρχοντόπουλοι, επί βενετοκρατίας για να 
θεμελιώσουν τη νομιμότητα των κτήσεών τους122. Σύμφωνα με αυτό, ο 
Αλέξιος Κομνηνός Πορφυρογέννητος έστειλε το 1182 τον γιο του Ισαάκιο 
μαζί με δώδεκα ευγενείς οικογένειες για να καταστείλει μία εξέγερση 
στο νησί123. Δοθέντος, όμως, ότι τα έγγραφα αυτά είναι πλαστά και 
έχουν υποστεί σοβαρές αλλοιώσεις λόγω των πολλαπλών αντιγραφών 
και μεταφράσεών τους, η ακρίβεια των ιστορικών μαρτυριών τους δεν 
θα πρέπει να θεωρείται δεδομένη124. Είναι βέβαιο ότι ο πλαστογράφος 
βασίστηκε στα αληθινά γεγονότα μίας ένοπλης αντιπαράθεσης με την 
κεντρική κυβέρνηση και στον ακόλουθο εποικισμό του νησιού από 
επιφανείς οικογένειες της πρωτεύουσας, αλλά η έλλειψη άλλης μαρτυρίας 
για εξέγερση στο νησί στα τέλη του 12ου αιώνα125 μάλλον αποδυναμώνει 
την υπόθεση ότι αυτή έλαβε χώρα τότε.

119. Galatariotou, Neophytos, 224.
120. Αντίστοιχη περίπτωση συνιστά το λεγόμενο Condominium Βυζαντινών και 

Αράβων στο νησί μεταξύ 8ου και 10ου αιώνα. Βλ. Χρυσος, Το βυζαντινό πρόσωπο της 
Κύπρου, 147-149.

121. Malamut, Les îles II, 529.
122. Tsougarakis, Crete, 81. Βλ. και C. A. Maltezou, Byzantine Legends in Venetian 

Crete, στο: Αετός: Studies in Honour of Cyril Mango, εκδ. Ι. Ševcenko – I. Hutter, Stuttgart-
Leipzig 1998, 233-242. 

123. L’histoire de la noblesse Cretoise au moyen âge, εκδ. E. Gerland, Revue de l’Orient 
Latin 11 (1905–1908), 7-144, εδώ 7-16.

124. Tsougarakis, Crete, 82-83.
125. Η Malamut, Mer Égée, 348-349, παρατηρεί ότι η υπόθεση βασίζεται αποκλειστικά 

στην εντύπωση που δίνουν τα πλαστά έγγραφα. Βλ. και Tsougarakis, Defection, 287.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 77

Αντιθέτως, τα στοιχεία που φανερώνουν τη στενή σχέση του 
νησιού με την Κωνσταντινούπολη τον 12ο αιώνα, σε συνδυασμό με 
τις ενδείξεις ότι ο πλαστογράφος απηχεί τα γεγονότα της στάσης του 
Καρύκη126, υποδεικνύουν ότι στα τέλη του 12ου η Κρήτη δεν επιχείρησε 
να αυτονομηθεί. Η ανάθεση της διοίκησης του νησιού σε επιφανείς 
οικογένειες, με τους Δούκες και τους Κοντοστέφανους να κυριαρχούν, 
καθώς και οι ισχυρές κωνσταντινουπολίτικες επιδράσεις στην τοπική 
τέχνη, φανερώνουν την ύπαρξη ισχυρών δεσμών μεταξύ πρωτεύουσας 
και επαρχίας127. Διδακτική είναι η περίπτωση του δουκός Κρήτης, που 
επί Ανδρονίκου Α΄, παράλληλα δηλαδή με την προταθείσα αυτονόμηση, 
αναγκάστηκε να τυφλώσει δύο στασιαστές κατόπιν εντολής του 
αυτοκράτορα, παρά την αρχική πρόθεσή του να τους βοηθήσει128. 
Μολονότι η αναφορά σε φορολογική καταπίεση του τοπικού πληθυσμού 
γίνεται με τρόπο σαφή, αποκλείεται δηλαδή να συνιστά επινόηση του 
πλαστογράφου129, αυτή δεν αρκεί για να θεμελιώσει αυτονομιστική 
κίνηση στην Κρήτη την εποχή αυτή. Χρήσιμες ενδείξεις για τα αισθήματα 
του τοπικού πληθυσμού έναντι της Κωνσταντινούπολης παρέχει η 
σχέση του με τη βενετική εξουσία μετά το 1211. Ειδικότερα, για ενάμιση 
αιώνα οι άρχοντες του νησιού, οι οποίοι λόγω των καταβολών τους 
μπορούν να θεωρηθούν συνεχιστές της βυζαντινής διοίκησης, είχαν την 
ένθερμη υποστήριξη των Κρητών στις επαναστάσεις που κινούσαν130. 
Την παρατήρηση αυτή συμπληρώνει η αναφορά στους βυζαντινούς 
αυτοκράτορες ως βασιλεῖς ἡμῶν σε κτητορικές επιγραφές ναών μέχρι και 
την πτώση της Κωνσταντινούπολης το 1453, γεγονός που πιστοποιεί ότι 
οι Κρήτες θεωρούσαν διαρκώς εαυτούς υπηκόους του αυτοκράτορα131. 

126. Για τα επιχειρήματα υπέρ της ταύτισης βλ. Gautier, Défection, 226. Άλλωστε, 
η χρήση του όρου Ἀρχοντόπουλοι οδηγεί στην εποχή του Αλεξίου Α΄. Βλ. Tsougarakis, 
Crete, 84.

127. Tsougarakis, Crete, 81. Για τον προσανατολισμό της Κρήτης προς την 
πρωτεύουσα βλ. και Malamut, Les îles II, 523.

128. Χωνιάτης, Διήγησις, 26347-26472. Tsougarakis, Crete, 80.
129. Tsougarakis, Defection, 286.
130. Ν. Σβορωνος, Το νόημα και η τυπολογία των κρητικών επαναστάσεων του 13ου 

αι., Σύμμεικτα 8 (1989), 1-14, εδώ 6-13.
131. Δ. Τσουγκαρακης, Η συνείδηση της ταυτότητας των κοινοτήτων της Κρήτης 

στη βυζαντινή εποχή και στην πρώιμη Βενετοκρατία, στο: Πεπραγμένα Θ´ Διεθνούς 



	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

78

Η προσωρινή κατοχή νησιών του κεντρικού Αιγαίου από τον 
νορμανδικό στόλο περί τα έτη 1185–1187132, καθώς και νήσων του βορείου 
Αιγαίου από τον γενοβέζο πειρατή Καφούρη κατά τα έτη 1190–1199133, 
έχει προταθεί ότι συνδέεται με την επιθυμία αυτονόμησής τους, με το 
επιχείρημα ότι αυτά δεν προέβαλαν αντίσταση. Σύμφωνα με το εγκώμιο 
του Θεοδοσίου Γουδέλη για τον Άγιο Χριστόδουλο134, ο Μαργαρίτης, 
πρώην πειρατής και επικεφαλής του σικελικού στόλου, ήταν κύριος 
πολλών νησιών του Αιγαίου, από τα οποία εισέπραττε φόρους. Στους 
μοναχούς της Πάτμου πρότεινε να εκχωρήσει ένα μεγάλο νησί, δηλαδή 
την Εύβοια ή την Κρήτη, σε αντάλλαγμα για το λείψανο του Αγίου135. Οι 
πληροφορίες αυτές, ωστόσο, δεν απηχούν παρά τη σύντομη κυριαρχία του 
Μαργαρίτη επί μικρών νήσων, δηλαδή της Πάτμου, της Μάκρης και της 
Μυκόνου136. Η αντικειμενική αδυναμία των εν λόγω νησιών να προβάλουν 
αντίσταση στην υπέρτερη δύναμη των Νορμανδών συνεπάγεται ότι αυτά 
αναγκάστηκαν να υποταχθούν στον Μαργαρίτη, και δεν το επέλεξαν 
για να προστατευθούν από την πειρατεία137. Ταυτόχρονα, η υπόθεση για 
κατάληψη της Κρήτης από τον Μαργαρίτη δεν θα έπρεπε να προκριθεί, 
εφόσον δεν υπάρχει μαρτυρία για κατοχή, αλλά απλώς για πληρωμή 
φόρου138. Την εκτίμηση αυτή ενισχύει η πληροφορία ότι ο σικελικός 

Κρητολογικού Συνεδρίου, εκδ. Θ. Δετορακης – Α. Καλοκαιρινος, Ηράκλειο 2006, 25-45, 
εδώ 39-41· Ο Ιδιος, La tradizione culturale bizantina nel primo periodo della dominazione 
veneziana a Creta. Alcune osservazioni in merito alla questione dell’identità culturale, στο: 
Venezia e Creta, εκδ. Gh. Ortalli, Venezia 1998, 509-522, εδώ 510-513.

132. Το 1187 υπεγράφη συνθήκη ειρήνης μεταξύ Βυζαντίου και Νορμανδών, οι 
οποίοι αποχώρησαν από το Αιγαίο. Βλ. Vranoussi, Opérations, 210.

133. Χωνιάτης, Διήγησις, 48195-4827. Malamut, Mer Égée, 348. Γενικά για τον 
Καφούρη βλ. Ahrweiler, Crète, 289-290.

134. Ἀκολουθία ἱερὰ τοῦ ὁσίου καὶ θεοφόρου πατρὸς ἡμῶν Χριστοδούλου τοῦ 
θαυματουργοῦ, εκδ. Κ. Βοΐνησ, Ἀθήνησι 1884, 176-177, 184, 192-194, 201-202. Για μία 
επισκόπηση των γεγονότων που σχετίζονται με τη δράση του Μαργαρίτη βλ. Ε. Βρανουση, 
Τὰ ἁγιολογικά κείμενα τοῦ ὁσίου Χριστοδούλου, ἱδρυτοῦ τῆς ἐν Πάτμῳ Μονῆς. 
Φιλολογικὴ παράδοσις καὶ ἱστορικαὶ μαρτυρίαι, Ἀθήνα 1966, 71-74.

135. Vranoussi, Opérations, 207.
136. Tsougarakis, Defection, 294.
137. Vranoussi, Opérations, 209· Malamut, Mer Égée, 348· Cheynet, Pouvoir, 120, 447.
138. Tsougarakis, Crete, 88· Δετορακησ, Ιστορία της Κρήτης, 156.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 79

στόλος απέτυχε να καταλάβει το μικρότερο νησί της Σάμου139. Αναφορικά 
με τη δράση του Καφούρη, αρκεί να λεχθεί ότι η πειρατεία ήταν πολύ πιο 
επιζήμια από την παρουσία του βυζαντινού φοροεισπράκτορα, γεγονός 
που αφαιρεί κάθε κίνητρο στήριξης στον γενοβέζο πειρατή140. Η αντίφαση 
μεταξύ, αφενός, της προσχώρησης των νησιών του κεντρικού Αιγαίου 
στους Νορμανδούς για να προστατευθούν από την πειρατεία, και, 
αφετέρου, της αποδοχής της εξουσίας ενός πειρατή στο βόρειο, ίσως είναι 
ενδεικτική μίας ιστοριογραφικής τάσης που αναζητεί αυτονομιστικές 
τάσεις, ακόμα και όταν δεν φαίνεται να υπάρχουν επαρκείς ενδείξεις.

Μολονότι τα νησιά υπήρξαν πιστά στην κεντρική εξουσία κατά 
τα τέλη του 12ου αιώνα, η στάση τους φαίνεται να μεταβάλλεται 
στις αρχές του 13ου, δηλαδή λίγο πριν τον διαμελισμό της βυζαντινής 
αυτοκρατορίας από τις σταυροφορικές δυνάμεις. Πολύτιμες πληροφορίες 
σχετικά με τα τμήματα της αυτοκρατορίας που είχαν αυτονομηθεί περί το 
φθινόπωρο του 1203 παρέχει η Partitio Romaniae. Αυτή στηρίχθηκε σε 
βυζαντινό φορολογικό έγγραφο, από το οποίο απουσιάζουν οι περιοχές 
που δεν απέδωσαν φόρο στην κεντρική κυβέρνηση141. Η πληρέστερα 
τεκμηριωμένη περίπτωση είναι αυτή της κεντρικής Εύβοιας, η οποία περί 
το 1203 προσχώρησε στην ηγεμονία του Λέοντος Σγουρού142. Αντιθέτως, 
τα δύο άκρα της νήσου περιλαμβάνονται στην Partitio, πράγμα που 
σημαίνει ότι δεν αυτονομήθηκαν143. Αν συνδυαστεί η κυρίαρχη παρουσία 
του Χαλκούτζη στην περιοχή του Ευρίπου144 με την αναφορά του 
Χωνιάτη σε ευμετάβλητη πολιτική συμπεριφορά των Ευβοέων145, μπορεί 

139. Tsougarakis, Defection, 294. Η Malamut, Mer Égée, 348, περιλαμβάνει τη Σάμο 
στα νησιά που κατέλαβε ο Μαργαρίτης.

140. Tsougarakis, Defection, 297.
141. Oikonomides, Partitio, 5,12,22.
142. Malamut, Mer Égée, 346,349. Η Φ. Θ. Βλαχοπουλου, Λέων Σγουρός, Ο βίος και 

η πολιτεία του βυζαντινού άρχοντα της βορειοανατολικής Πελοποννήσου στις αρχές του 
13ου αιώνα, Θεσσαλονίκη 2002, 77-78, χρονολογεί την προσχώρηση το 1204.

143. Oikonomides, Partitio, 17.
144. Μιχαήλ Χωνιάτης, Ἐπιστολαί, Michaelis Choniatae Epistulae [CFHB 41], εκδ. 

F. Kolovou, Berlin 2001, 22324-26, 22417-20, 22512-22615. Malamut, Les îles II, 497.
145. Χωνιάτης, Διήγησις, 60984-61095: ἐπὶ πᾶσιν οὐδ᾿ Εὔβοια γενναῖον βλέπει τι καὶ 

ἐλεύθερον, ἀλλὰ καὶ αὕτη χεῖρα προτείνει καὶ τοῦ παλιρροθίου πορθμοῦ ταχύτερον 
μεθαρμόζεται καὶ ὑποστρώννυσι τὴν διαβάθραν εὐροωτέρῳ τοῦ Εὐρίπου στρατεύματι 
καὶ φρούριον ὁρᾷ δομηθὲν ἐπ᾿ αὐτῷ γε δὴ τῷ πορθμῷ καὶ στρατιὰν ἱζάνουσαν ἔνδοθεν 



	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

80

να υποτεθεί εύλογα ότι υπήρξε συμφωνία μεταξύ Σγουρού και Χαλκούτζη 
για προσχώρηση στην ηγεμονία του πρώτου της περιοχής που τελούσε 
υπό την επιρροή του δεύτερου146. Η κίνηση αυτή, ωστόσο, δεν συνιστά 
εκδήλωση αυτονομιστικών τάσεων του τοπικού πληθυσμού147 ή του 
Χαλκούτζη, αλλά μία πολιτική επιλογή στα συμφραζόμενα της εποχής, 
καθώς ο Λέων Σγουρός συγκροτούσε μία δυναμική ηγεμονία, λόγος για 
τον οποίο ο έκπτωτος Αλέξιος Γ΄ (1195-1203) αποφάσισε να τον κάνει 
γαμπρό του148.

Για την περίπτωση της Ρόδου οι πληροφορίες είναι συγκεχυμένες, 
καθώς το νησί δεν περιλαμβάνεται στην Partitio, αλλά η μοναδική σαφής 
μαρτυρία αυτονόμησής του αναφέρεται στα χρόνια μετά την άλωση149. 
Ακόμα, όμως, και αν η Ρόδος αυτονομήθηκε πριν την άλωση, αυτό θα 
έγινε μετά την ανατροπή του Αλεξίου Γ΄ τον Ιούλιο του 1203. Συνεπώς, 
θα έπρεπε να ερμηνευθεί ως μία ρεαλιστική λύση υπό το κράτος της 
αναρχίας, και όχι ως εκδήλωση μίας υποφώσκουσας αποστροφής προς 
την πρωτεύουσα150. Είναι γενικά αποδεκτό ότι της αυτονόμησης ηγήθηκε 

πρὸς τὸ ἀνάρρουν ἀναστοιβάζουσαν δήπου τὰ τῶν Εὐβοέων ἀγχίστροφα διαβούλια καὶ 
τὸ τῆς γνώμης παλίμβολον ἐπισχήσουσαν.

146. Η Malamut, Les îles II, 532, αναφέρει ότι ο Σγουρός έχαιρε της αποδοχής των 
τοπικών αρχόντων.

147. Βάσει της στάσης του τοπικού πληθυσμού κατά την κατάκτηση του νησιού από 
τους Λατίνους μπορεί να υποτεθεί ότι η σύντομη κυριαρχία του Σγουρού ήταν καταπιεστική. 
Βλ. Χωνιάτης, Διήγησις, 61088-95. Βλ και Α. Γ. Κ. Σαββιδησ, Η Εύβοια κατά τα τέλη του ΙΒ΄- 
Αρχές του ΙΓ΄ αι. μ.Χ., Αρχείον Ευβοϊκών Μελετών 24 (1981-82), 313-323, εδώ 318.

148. Χωνιάτης, Διήγησις, 60847-51.
149. Όπως διαπιστώνει ο Oikonomides, Partitio, 18, γνωρίζουμε μόνο ότι το 1204 το 

νησί βρισκόταν υπό την αυτόνομη εξουσία του Γαβαλά. Την αυτονόμηση του νησιού πριν 
το 1204 υποστηρίζουν οι Malamut, Les îles I, 100· Cheynet, Pouvoir, 151· R. Macrides, 
George Acropolites, The History. Introduction, Translation and Commentary, Oxford 2007, 
188. Πρβλ. Α. Γ. Κ. Σαββιδησ, Βυζαντινά στασιαστικά και αυτονομιστικά κινήματα στα 
Δωδεκάνησα και την Μικρά Ασία 1189 – c. 1240 μ.Χ., Αθήνα 1987, 302· Tsougarakis, 
Defection, 297 οι οποίοι θεωρούν ότι έλαβε χώρα μετά τον Απρίλιο του 1204.

150. Προς το συμπέρασμα αυτό συντείνει και η μαρτυρία του Θεόδωρου Αλωπού, 
φίλου του Μιχαήλ Ψελλού, ο οποίος θεωρούσε τον εαυτό του ταυτόχρονα Ρόδιο και 
Κωνσταντινουπολίτη, υποδεικνύοντας ότι τον 11ο αιώνα οι δύο ταυτότητες δεν 
συγκρούονταν, αλλά μπορούσαν να συνυπάρξουν στο ίδιο πρόσωπο. Βλ. Michaelis 
Pselli Scripta minora: Epistulae, τ. 2, εκδ. E. Kurtz, Milan 1941, 8213-16· Σκυλίτζης, Σύνοψις, 
49682-83. Βλ. και Malamut, Les îles II, 506, 525.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 81

ο Λέων Γαβαλάς, ο οποίος προηγουμένως είχε διοριστεί διοικητής του 
νησιού151. Το πιθανότερο είναι, όμως, να επρόκειτο για έναν συγγενή 
του, εφόσον ο Βλεμμύδης152 αναφέρεται σε κληρονομική διαδοχή153. Ως 
προς την ιδιότητα του προσώπου, εφόσον δεν μπορεί να τεκμηριωθεί 
παρουσία των Γαβαλάδων στο νησί πριν το 1204, θα πρέπει να θεωρηθεί 
ότι επρόκειτο για διορισμένο διοικητή154. Τέλος, η απουσία της Κρήτης 
από την Partitio πιθανόν σχετίζεται με τα δικαιώματα που εξαγόρασαν 
οι Βενετοί από τον Βονιφάτιο, και όχι με αυτονόμησή της στις αρχές του 
13ου αιώνα155.

***
Για την αιτιολόγηση του αυτονομιστικού ή αποσχιστικού χαρα-

κτήρα που αποδόθηκε στα κινήματα θα αντιπαραβληθούν τα δεδομένα 
κάθε ενός με τους άξονες ανάλυσης που έχουν τεθεί. Η περίπτωση της 
αποστασίας της Κρήτης υπό τον Καρύκη είναι μία από τις σαφέστερες, 
καθώς η κεφαλή του κινήματος δεν είχε σχέση με το νησί, δεν υπάρχουν 
μαρτυρίες δυσαρέσκειας για τη φορολόγηση και η μοναδική εμπλοκή των 
Κρητών συνίσταται στη δολοφονία του στασιαστή και την παράδοση 
του νησιού στον Ιωάννη Δούκα. Πιο σύνθετη εμφανίζεται η αυτονόμηση 
της Κύπρου υπό τον Ραψομάτη, επίσης ξένο προς το νησί, καθώς 
διαπιστώνεται ότι: α) υπήρχε φορολογική καταπίεση, β) η στάση δεν 

151. O Σαββιδησ, Κινήματα, 302, προχωρά στον χρονικό προσδιορισμού της 
θητείας του Λέοντος Γαβαλά επί Αλεξίου Γ΄, βασιζόμενος στην υπόθεση του Χ. Ι. 
Παπαχριστοδουλου, Ἱστορία τῆς Ρόδου ἀπὸ τοὺς προϊστορικοὺς χρόνους ἕως τὴν 
ἐνσωμάτωση τῆς Δωδεκανήσου (1948), Αθήνα 1972, 256-257. Βλ. και Cheynet, Pouvoir, 
150-151.

152. Nicephori Blemmydae autobiographia, sive, curriculum vitae, necnon epistula 
universalior, εκδ. J. A. Munitiz, CCSG 13, Leuven 1984, 56, κεφ. 231-3.

153. Την υπόθεση επιτρέπει το γεγονός ότι ο Χωνιάτης, Διήγησις, 63976, δεν 
κατονομάζει τον ηγέτη του νησιού μετά το 1204. Βλ. M. F. Hendy Catalogue of the 
Byzantine Coins in the Dumbarton Oaks Collection and in the Whittemore Collection, 
Volume 4: Alexius I to Michael VIII, 1081–1261 – Part 2: The Emperors of Nicaea and 
Their Contemporaries (1204–1261), Washington 1999, 648-649.

154. Σαββιδησ, Κινήματα, 302.
155. Oikonomides, Partitio, 18. Η πιθανότατα μοναδική αυτονόμηση της Κρήτης 

απαντά κατά τα έτη 1204-1206, δηλαδή μεταξύ της κατάλυσης του βυζαντινού κράτους 
και της προσωρινής κατάληψης του νησιού από τους Γενοβέζους. Βλ. Tsougarakis, 
Crete, 89.



	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

82

κατέρρευσε με την απόβαση του Δούκα, γ) ένα μέρος των υποστηρικτών 
του Ραψομάτη προσχώρησε σε αυτόν, και δ) καθοριστικής σημασίας 
υπήρξαν οι φιλοδοξίες του στασιαστή που αξιοποίησε τη δυσαρέσκεια 
των Κυπρίων. Η αποστασία του νησιού τον επόμενο αιώνα υπήρξε έργο 
αποκλειστικά του Ισαακίου Δούκα Κομνηνού, ο οποίος απέβλεπε στο 
στέμμα και χρησιμοποίησε την Κύπρο βραχυπρόθεσμα για να κατοχυρώσει 
την ασφάλειά του, και μεσοπρόθεσμα για να μπορέσει να διεκδικήσει τον 
θρόνο υπό καλύτερες συνθήκες. Ακόμα, όμως, και αν δεν είχε εκδηλωθεί 
αυτή η κίνηση, έναντι της οποίας ο τοπικός πληθυσμός διέκειτο εχθρικά, 
φαίνεται ότι στα τέλη του 12ου αιώνα δεν συνέτρεχαν οι προϋποθέσεις 
για αυτονόμηση της Κύπρου. Στην αυγή του 13ου αιώνα υπήρξαν δύο 
αποσχίσεις νησιών με καθαρά πολιτικό χαρακτήρα, της Εύβοιας το 
1203 και της Ρόδου περί το 1203/1204. Στην περίπτωση της Εύβοιας, ο 
ισχυρότερος γαιοκτήμονας του κεντρικού μέρους της συνεργάστηκε με 
τον Λέοντα Σγουρό, την ανερχόμενη δύναμη της περιοχής. Στην απόφαση 
αυτή δεν τον ακολούθησαν τα δύο άκρα της νήσου, πράγμα που 
δηλώνει ότι δεν υπήρχε επιθυμία του ευβοϊκού πληθυσμού για διάρρηξη 
των δεσμών με την πρωτεύουσα. Στην προβληματική περίπτωση της 
Ρόδου αρκεί να τονιστεί, αφενός, ότι τον 11ο αιώνα οι δεσμοί με την 
Κωνσταντινούπολη ήταν ισχυροί και, αφετέρου, ότι η αυτονόμησή της 
υπό τον διορισμένο διοικητή της ενδέχεται να έγινε τις παραμονές της 
άλωσης, και όχι νωρίτερα, πράγμα που δείχνει ότι συνιστούσε απάντηση 
στην έκρυθμη πολιτική κατάσταση της εποχής. 

Η σκιαγράφηση των ιδιαιτεροτήτων κάθε κινήματος επιτρέπει 
την τοποθέτηση επί του εν γένει χαρακτήρα των αποστασιών και επί 
της διαλογικής σχέσης, αν αυτή υπήρξε, μεταξύ των δύο διακριτών 
φάσεων εκδήλωσής τους. Όπως υποστηρίχθηκε παραπάνω, οι νησιωτικές 
κοινωνίες κατά την εξεταζόμενη περίοδο, με την πιθανή εξαίρεση της 
Κύπρου του 11ου αιώνα, δεν διακρίνονταν από αυτονομιστικές τάσεις. 
Έτσι, η ερμηνεία της Malamut για την εκδήλωση της επιθυμίας αυτής σε 
δύο συναφείς φάσεις, μία πρώτη που απέτυχε λόγω της έλλειψης ισχύος 
και ερεισμάτων των κεφαλών των κινημάτων, και μία δεύτερη που πέτυχε 
διότι την ηγεσία τους ανέλαβε η ενισχυμένη κατά τον 12ο αιώνα τοπική 
«αριστοκρατία»156, θα πρέπει να κριθεί με επιφύλαξη για τρείς λόγους: 

156. Malamut, Mer Égée, 349.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 57-84

ΝΗΣΙΑ ΚΑΙ ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΤΑ ΤΑ ΕΤΗ 1081–1204 83

α) η άποψη περί εσωτερικής συνοχής μεταξύ των δύο αποσχιστικών 
κυμάτων προσκρούει στην αδυναμία εντοπισμού αυτονομιστικών 
κινήσεων στο ίδιο νησί και στις δύο φάσεις, β) η ειδοποιός διαφορά 
αποτυχίας ή επιτυχίας των κινημάτων εντοπίζεται σαφώς στο μέτρο 
της αυτοκρατορικής ισχύος, εφόσον οι αποστασίες του ύστερου 11ου 
αιώνα τερματίστηκαν λόγω της ανασύστασης του βυζαντινού ναυτικού 
επί Αλεξίου Α΄, ενώ αυτές των ετών πριν την άλωση πέτυχαν εξαιτίας 
της βυζαντινής αδυναμίας, όπως αυτή αποκαλύπτεται χαρακτηριστικά 
στην περίπτωση του Ισαακίου Δούκα Κομνηνού, και γ) η εκτίμηση 
περί καθοριστικής συσπείρωσης των μαζών γύρω από μία ισχυρή 
«αριστοκρατία» που υπερασπιζόταν τα τοπικά συμφέροντα δεν θα 
έπρεπε να γίνει αποδεκτή, αφενός διότι η επιτυχία των κινημάτων δεν 
φαίνεται να οφείλεται στον λαϊκό παράγοντα και, αφετέρου, επειδή 
οι αποστασίες της Κύπρου, της Εύβοιας και ενδεχομένως της Ρόδου, 
συνιστούσαν αποφάσεις των επικεφαλής τους, ενώ η Κρήτη ουδέποτε 
στασίασε. Εξ αυτών συνάγεται ότι τα νησιά του Αιγαίου και η Κύπρος 
κατά τη διακυβέρνηση της αυτοκρατορίας από τους Κομνηνούς και 
τους Αγγέλους δεν επεδίωξαν, πλην συγκεκριμένων περιπτώσεων, 
την αυτονόμησή τους, φαίνεται, δηλαδή, ότι δεν υπήρξε επιρροή 
φεουδαρχικών προτύπων και ότι σε μεγάλο βαθμό η παραδοσιακή σχέση 
εξάρτησης των νησιών από τη Βασιλίδα των πόλεων δεν κλονίστηκε.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 57-84

84 	 ΝΙΚΟΛΑΟΣ Λ. ΚΩΣΤΟΥΡΑΚΗΣ

Islands and Central Government, 1081–1204.
A Traditional Relationship in Crisis?

During the twelfth century (1081-1204) the Byzantine Empire faced a series 
of separatist movements, such as those of Theodore Mangaphas in Asia 
Minor and of Leo Sgouros in southern Greece. The byzantine islands were 
no exception to the rule, as Crete, Cyprus, Negroponte and Rhodes seem to 
have pursued their independence from the central government. The aim of 
this article is to ascertain which of those revolts actually took place, and 
then to shed light on their character. Researchers have not drawn a definite 
conclusion concerning the incentives behind the secessionist movements. 
Some support that the isles were oppressed by the burdens the government 
imposed, especially taxation, while others have argued that the islands did 
not manifest any tangible intention to secede. This paper favours the latter 
view, claiming that ambitious local magnates sought to take advantage of 
political instability in order to subdue the islands to their personal authority. 
However, an effort has been made not to overlook the cases where popular 
discontent fuelled the reaction against imperial authority.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

Nicholas N. Patricios

The Dome in Byzantine Church Architecture

Architectural history books distinguish between Roman architecture1 and 
Byzantine architecture2. It is intended to argue that this does not apply to 
one common feature, the dome, as there was a continued development in 
architectural form and symbolism of the dome between the two periods. As 
David Talbot Rice commented, the most famous of the Byzantine churches, 
Hagia Sophia in Constantinople, was not the beginning of a new dome 
tradition in Byzantine architecture but the culmination of the soaring vault 
architecture of the Roman West but in brick and not concrete3. What did 
distinguish the Byzantine dome from the Roman was function, its use almost 
entirely in religious structures, the commemorative and the congregational 
churches, with a few utility building exceptions, such as in a Byzantine bath 
or the refectory or kitchen in a monastery4. It will also be contended that 
the shift from the gable roofed basilica type church after the sixth century to 
the domed type involved a human factor. The argument on typological and 
symbolic continuity and distinction in function will be presented within 

1. For example S. Grundmann (ed.), The Architecture of Rome, Stuttgart: Edition Axel 
Menges, 1998.

2. For example C. Mango, Byzantine Architecture, Milano: Electa Editrice, 1978; Idem, 
Approaches to Byzantine Architecture, Murqarnas 8, K.A.C. Creswell and his Legacy, 1991, 
40-44, http://www.jstor.org/stable/1523151 (accessed September 4, 2017).

3. D. Talbot Rice (ed.), The Great Palace of the Byzantine Emperors. Second Report, 
Edinburgh: The University Press, 1958, 103.

4. F. Revithiadou and K. T. Raptis, Restoration-Consolidation of the Byzantine Bath 
in Thessaloniki, Thessaloniki: Hellenic Ministry of Culture and Sports, 2014; A. Oρλaνδος, 
Μοναστηριακὴ Ἀρχιτεκτονική, Athens 1958.



	 NICHOLAS N. PATRICIOS86

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

the context of a most informative historical outline of Byzantine churches 
provided by Robert Ousterhout5. Although the focus here will be on the dome 
in Byzantine churches it should not be forgotten that the dome was also an 
architectural feature of Christian baptisteries that began in Italy during the 
fourth century and spread during the following century6. Before proceeding 
to discuss the dome in Byzantine church architecture it will be important to 
define Byzantine terminology to ensure clarity of understanding. 

Dome Terminology

The Byzantine church dome - an astute architectural or art historian could 
point out two anachronisms. First, the term Byzantine was never used in 
the Eastern Roman Empire itself during the centuries of its existence. The 
people of the Empire referred to themselves as Ρωμαῖοι while the Emperor 
considered himself as heir of the old Caesars7. In historical studies, however, 
the term Byzantine is now well established to refer to the Eastern Roman 
Empire from the fourth to the fifteenth centuries AD ever since the publication 
of Corpus Historiae Byzantinae by the German historian and humanist 
Hieronymus Wolf (1516-1580)8. Scholars debate the beginning date of the 

5. R. Ousterhout, Churches and Monasteries, in E. Jeffreys with J. Haldon and R. 
Cormack (eds.), The Oxford Handbook of Byzantine Studies, Oxford: Oxford University 
Press, 2008, 353-371. See also J. A. Hamilton, Byzantine Architecture and Decoration, 2nd 
ed., London: B. T. Batsford Ltd., 1934; C. Cavarnos, Byzantine Church Architecture, Belmont 
MA: The Institute for Byzantine and Modern Greek Studies, 2007.

6. Encyclopedia Britannica, s.v. “Baptistery Architecture”; B. Fletcher. A History 
of Architecture, 19th ed., London: The Butterworth Group, 1987, 285; J. F. Baldovin, The 
Empire Baptized, in G. Wainwright – K. B. Westerfield Tucker (eds.), Oxford History of 
Christian Worship, Oxford: Oxford University Press, 2006, 84. The baptistery was originally 
an ordinary rectangular room or chapel, usually with a small apse and the building kept 
separate. As baptism was seen as a mystic re-experience of death and resurrection of Christ 
the baptistery was envisaged as the tomb of Christ. Probably the central plan and domical 
Lateran baptistery in Rome set a precedent for baptisteries.

7. G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State, New Jersey: Rutgers University 
Press, 2002, 28.

8. G. Mezger, Wolf, Hieronymus, Allgemeine Deutsche Biographie 43(1898), 755-757, 
https://www.deutsche-biographie.de/gnd100706460.html#adbcontent (accessed September 
4, 2017). – H. G. Beck, Der Vater der deutschen Byzantinistik: das Leben des Hieronymus 
Wolf von ihm selbst erzählt [MBM 29 ], München 1984.



THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 87

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

Byzantine Empire but many would agree on the year AD 330 and the end as 
14539. Then, second, the word dome, derived from the Latin domus and the 
Italian duomo refer to the rounded vault forming the roof of a building or 
chief part of it. The term was first used in 1513 after the Byzantine Empire 
no longer existed10. Furthermore, from 1549 onward, a rounded vault could 
also be called a cupola from the Latin cuppa11. Remarkably the authoritative 
The Oxford Dictionary of Byzantium does not have an entry for “cupola.” 
Architects distinguish between a dome and a cupola where the dome is a 
hemispherical vault over a circular or polygonal space compared to a cupola 
which is a spherical roof placed like an inverted cup over a square, circular 
or polygonal space12. Interestingly enough, the author of the only extant 
Roman text on architecture, Vitruvius, uses the term “vaults”13. Then, to 
complicate matters even more there was no settled usage or established 
meanings for the hemispherical vault in Byzantine literature itself. Domical 
structures were variously called ἡμισφαίριον or σφαῖρα14. A dome could 
also be called a τροῦλλος as in the Πάτρια description of the construction 
of Hagia Sophia in Constantinople by Justinian15. Procopius, on the other 

9. On the periodization of Byzantine History see, e.g. A.G.C. Savvides – B. Hendrickx,  
Introducing Byzantine History; Paris 2001, 19-21; cf. N. N. Patricios, The Sacred Architecture 
of Byzantium: Art, Liturgy and Symbolism in Early Christian Churches, London: I. B. Tauris 
& Co. Ltd., 2014, 1.

10. Oxford English Dictionary (hereafter O.E.D.), s.v. “Dome.”
11. O.E.D., s.v. “Cupola.”
12. Fletcher, A History, 1532.
13. Vitruvius (Marcus Vitruvius Pollio), De Architectura. Trans. by R. Schofield, 

London: Penguin Group, 2009, V, X, 3.
14. G. Downey, On Some Post-Classical Greek Architectural Terms, Transactions and 

Proceedings of the American Philological Association 77 (1946), 22-34.
15. Πάτρια Κωνσταντινουπόλεως, referred to also by the latin name Scriptores 

originum Constantinopolitanarum, is a collection of short notes and anecdotes about the 
statues and buildings of the city of Constantinople, compiled around AD 995 and based 
partly on the Παραστάσεις Σύντομοι Χρονικαί, a guide composed probably as early as the 
beginning of the eighth century (on the debated problem of chronology see A. Kazhdan, A 
history of Byzantine Literature 650-850, Athens 1999, 308-313). See also the edition and 
translation of the Parastaseis by A. Cameron – J. Herrin, Constantinople in the early eighth 
century: the Parastaseis syntomoi chronikai (introduction, translation, and commentary, 
Leiden: Brill 1984, and the translation of the Patria by A. Berger, The Patria: Accounts of 
Medieval Constantinople, Cambridge, MA: Harvard University Press, 2013, 4:6, 11 & 14.



88 	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

hand, uses the word θόλος16. Whichever of these expressions is used the dome 
is still defined as: “A vault conversing upwards and inwards towards a single 
centre, and having as its base a ring of masonry, commonly circular but 
sometimes elliptical or polygonal, which is usually but not necessarily at a 
point some height above the floor”17. In the end to be literally correct about a 
Byzantine vault one would have to describe it as a large hemispherical vault 
surmounting, most generally, the central space of an Orthodox Christian 
church in the Eastern Roman Empire between the sixth and fifteenth 
centuries AD. To avoid such a cumbersome expression the compact phrase 
Byzantine church dome that depicts a well-recognized and accepted image 
is adopted here.

Dome Typology

D. S. Robertson ably traces the development of the hemispherical vault 
from the simple semicircular dome of the Romans in the second century 
BC to the dome supported on an octagonal drum of the Byzantines in 
the eleventh century AD18. What is clear is that there was a continued 
development in the architectural form, structure, and construction methods 
of domes from the Roman through to the Byzantine period. The form 
of Roman domes was originally conical but then mainly hemispherical 

16. Procopius, Περὶ Κτισμάτων (De aedificiis), ed. J. Haury – G. Wirth, Procopii 
Caesariensis opera omnia, v. 4, Leipzig 1964, 141 [=Procopius, Buildings, Ed. & trans. by 
H. B. Dewing & G. Downey (Loeb Classical Library [hereafter LCL) VII, I, viii, 13 & 14-16.

17. D. S. Robertson, Greek & Roman Architecture, Cambridge, MA: Cambridge 
University Press 1988, 383.

18. Robertson, Greek and Roman Architecture, Chapter 15: Roman Construction. 
Arches, Vaults, and Domes, 231-266. See also J. Bardill, Vaulting: Building Materials 
and Techniques, in The Oxford Handbook of Byzantine Studies [as in n.5], 340-344; H. J. 
Cowan, A History of Masonry and Concrete Domes in Building Construction, Building and 
Environment 12 no. 1 (1977), 1-24; E. A. Dumser, Dome, in M. Gagarin and E. Fantham, 
The Oxford Encyclopedia of Ancient Greece and Rome. 1, New York, NY: Oxford University 
Press, Inc. 2010, 436-438; R. Mark – A. S. Cakmak – K. Hill – R. Davidson, Structural 
analysis of Hagia Sophia: a historical perspective, Transactions on the Built Environment 4 
(1993), 33-46; M. G. Melaragno, An Introduction to Shell Structures: The Art and Science 
of Vaulting, New York, NY: Van Nostrand Reinhold, 1991; J. B. Ward-Perkins, Notes on the 
Structure and Building Methods of Early Byzantine Architecture, in D. Talbot Rice (ed.), 
The Great Palace [as in n. 3], 77-95. 



89THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

covering a circular or octagonal space that became typical in Roman 
architecture during the reign of Trajan (r. AD 98 – 117) primarily in 
θέρμαι or bath complexes but also in palaces, mausolea and other edifices 
(Figure 1). Structurally domes were at first solid but then coffers were 
introduced to lighten the load. To decrease the weight even further the 
ribbed dome with infill panels was developed. Roman domes were initially 
constructed out of wood but this material was eventually replaced by 
masonry and then from the second century BC a new and revolutionary 
material, concrete, was used. Methods of building are conjectural but some 
form of wood centering would have been necessary. 

In general Byzantine vaulting initially followed Roman typology but 
over time developed a number of refinements (Figure 2). A distinguishing 
feature of the typical Byzantine dome was a hemisphere raised on a drum 
punctured by windows19 (Figure 3). Theories on how Byzantine builders 
could construct domes without centering were presented by Choisy in 
his work on understanding the geometry, constructions and structural 
behavior of Byzantine vaulted buildings20. As Roman domes were placed 
over mainly circular spaces supported by cylindrical walls, sometimes 
octagonal or segmented, they did not have the problem of resting a dome 
on an internally square structure. In the few instances they did have the 
precedent of the corbelled domes of the Etruscans and developed the 
use of squinch arches across the angles. The Romans also used primitive 
pendentives but it was left to the Byzantine architects of the sixth century 
to perfect pendentives – curved triangles between the top of a square section 
and the circular base of a dome21. The μηχανικοί22, Anthemius of Tralles 

19. Ousterhout, Churches and Monasteries, 208.
20. S. Huerta, The Geometry and Construction of Byzantine vaults: the fundamental 

contribution of Auguste Choisy, August 1, 2010:
http: //www.augustechoisy2009.net/pdfs/ponencias/12_Huerta.pdf (accessed September 26, 2017).

21. D. Yarwood, The Architecture of Europe: The Ancient Classical and Byzantine 
World, 3000 BC – AD 1453. 1, London: B. T. Batsford Ltd, 1992, 97-99; J. G. Vanderpool, 
A Comparison of Byzantine Planning at Constantinople and in Greece, The Art Bulletin 18 
no. 4 (Dec., 1936), 555.

22. See J. Freely – A. Cakmak, Byzantine Monuments of Istanbul, Cambridge: 
Cambridge University Press 2004, 94, for the difference in the status of μηχανικός, a man of 
broad knowledge, and ἀρχιτέκτων, a master builder. Also J. Warren, Greek Mathematics 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

90 	 NICHOLAS N. PATRICIOS

and Isidorus of Miletus, the designers of Hagia Sophia in Constantinople 
most likely translated the concrete dome of the Pantheon into Byzantine, 
largely-brick construction23. 

Recent research has shown the influence of the Roman and Byzantine 
dome extended to the Near East, as well as to the Balkans, Southern Italy, 
Calabria, and Aquitaine24. A review of the literature and observation 
reveals that the architectural role of the dome in Byzantine churches was to 
provide a signature architectural feature but also complexity in appearance. 
The geometrical forms of Byzantine dome could be hemispherical, 
pumpkin shape, ribbed, scalloped, or saucer shaped arrayed either singly 
or with multiple domes arranged symmetrically or asymmetrically. Most 
often the dome was raised on a drum that could be either short or long 
in length, cylindrical and later polygonal in form with the octagon as the 
most favored shape, usually pierced by windows, and often with decorated 
surfaces. Internally domes could be supported on four columns, or in Greece 
frequently two columns to the west and two piers to the east, and later on 
with arches and niches. Then the transition from square bay to circular base 
was accomplished with squinches at first and then later on with pendentives 
or integrated pendentive domes. Construction materials could be timber (all 
of which have disappeared now), brick or stone25.

and the Architects to Justinian, Art and Archaeology Research Papers, London: Coach 
Publishing, December 1976, 2. G. Downey, Byzantine Architects: Their Training and 
Methods, Byz. 18 (1946), 99-118.

23. R. Mark et al., Structural analysis of Hagia Sophia: [ as in n. 18], 33.
24. Morvarid Mazhari Motlagh, A Comparison between Sassanid Vaults and those 

of the Roman and Byzantine Periods, Iran 48 (2010), 43-58; S. Ćurčić, The Role of Late 
Byzantine Thessaloniki in Church Architecture in the Balkans, DOP 57 (2003), 65-84; C. E. 
Nicklies, Builders, Patrons, and Identity: The Domed Basilicas of Sicily and Calabria, Gesta 
43, 2 (2004), 99-114; R. Ousterhout, An Apologia for Byzantine Architecture, Gesta 35, 1 
(1996), 21-33, here 21, notes Byzantine prototypes may have influenced the domed churches 
of Southern Italy and Aquitaine.

25. E. Baldwin Smith, The Dome: A Study in the History of Ideas, Princeton, NJ: 
Princeton University Press, 1971, Chaps. II, III, IV, 10-94; Ch. Bouras, Twelfth- and Thirteenth-
Century Variations of the Single Domed Octagon Plan, ΔΧΑΕ 9 (1977-79), 21-34.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

91THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE

Dome Symbolism

Symbolism of the dome shape
The roots of the symbolism of the domical shape as the cosmic house go back 
in time26. In different parts of the ancient world cultures desired to make 
permanent their primitive domed shelter as a revered and eternal home of 
the dead. In Syria and Palestine, for example, the conoid or beehive shape of 
the ancestral hut was venerated for centuries as a cosmic house (Figure 4). 
This gave rise to various domical traditions that in the Mediterranean basin 
took the form of rock-cut and corbelled tholos tombs. The idea of a domical 
sepulchral house was continued by the Mycenaeans and the Etruscans from 
whom the Romans derived much of their religious practices and funerary 
customs. In Hellenistic and then Roman times round and domical ἡρῶα 
were erected to the memory of dead heroes and it became customary to 
construct aedicula in cemeteries and funeral gardens for notable persons to 
shelter their soul. The Hellenistic ideas regarding the θόλος and the Roman 
conception of the dome as a mortuary symbol merged into the image of a 
celestial covering in the Christian martyrium and ciborium27. 

The Christian preoccupation with life after death led them to attach 
much significance to the shape of the dome as a sepulchral symbol. When 
martyrs became to be thought of as the successors of the classical heroes 
all the cosmic meanings associated with the dome were transferred to 
Christian imagery. Christian theologians turned to the book of Isaiah to 
support their view of dome symbolism where they read that God as the 
builder of the world who “… lives above the circle of the earth … [who] has 
stretched out the heavens like a cloth, spread them like a tent …” (40, 22) 
and in the question “... what house could you build me.” (66, 1)28. There was, 
however, no agreement as to the shape of the vaulted chamber or celestial 
tent which could in fact take various geometrical forms. John of Damascus 
in his Exposition on the Orthodox Faith took Isaiah’s reference to mean 

26. Smith, The Dome, 5 ff.
27. Smith, The Dome, 61. The ciborium that functions as a threshold between the 

human and the divine was defined by the same architectural models used to define the 
Byzantine church building: J. Bogdanovic, The Framing of Sacred Space: The Canopy and 
the Byzantine Church, New York: Oxford University Press, 2017, 264.

28. A. Jones, The Jerusalem Bible, New York, NY: Double Day & Co., 1966.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

92 	 NICHOLAS N. PATRICIOS

heaven was a hemispherical dome29. Gregory of Nazianzus depicted the 
vault of the Great Church at Antioch as οὐρανὸς that “flashes down upon 
us from above, and it dazzles our eye with the abundant sources of light”30. 
The 6th century traveler Cosmas Indicopleustes, imagined the universe as a 
rectangular box with four walls and a vaulted lid representing the “heaven 
of heavens” and described the sky (οὐρανὸς) as a θόλος31 (Figure 5). He also 
listed a number of Syrian churchmen who pictured the universe as a domical 
house. An influential religious teacher, the Antiochian Diodorus of Tarsus, 
wrote: “Two heavens there are, one visible, the other invisible; one below, the 
other above: the latter serves as the roof of the universe, the former as the 
covering of our earth …. not round or spherical (like the former), but in the 
form of a tent or arch”32.

The tent metaphor, a four-sided tent pegged down at the corners, would 
be apparent to a worshipper in a Byzantine church when envisaging four 
anchored arches supporting a circular dome merged with pendentives. 
Antecedents of the cosmic tent may have stretched back to Egypt as the 

29. John of Damascus, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως.. Expositio Fidei. 
Besorgt von P. B. Kοττεr O. S. B., Berlin – New York: Walter de Gruyter 1973, 52: ἕτεροι 
δὲ ἡμισφαίριον τὸν οὐρανὸν ἐφαντάσθησαν … ἐκ τοῦ λέγειν … τὸν μακάριον Ἠσαΐαν «ὁ 
στήσας τὸν οὐρανὸν ὡσεὶ καμάραν. Trans. by A. C. McGiffert, Library of Nicene and post 
Nicene Fathers, Vol. 9, New York: Charles Scribner’s sons 1908.

30. Gregory of Nazianzos, Oratio XVIII – Funebris in patrem, praesente Basilio, P.G. 
35, 1038. Ὀκτὼ μὲν ἰσοπλεύροις εὐθείαις εἰς ἑαυτὸν ἀπαντῶντα, κιόνων δὲ καὶ στοῶν 
κάλλεσι διωρόφων εἰς ὕψος αἰρόμενον, καὶ τοῖς ὑπὲρ αὐτῶν πλάσμασιν οὐ λειπομένοις 
τῆς φύσεως· οὐρανῷ δὲ ἄνωθεν καταστράπτοντα, πηγαῖς δὲ φωτὸς πλουσίαις τὰς ὄψεις 
περιαυγάζοντα, ὥσπερ ἀληθῶς φωτὸς οἰκητήριον: Trans. in Smith, The Dome, 31.

31. See, The Christian Topography of Cosmas Indicopleustes, edited with geographical 
notes by E. O. Winstedt, Cambridge, Cambridge University Press, 1909, IV. 8, 130: Οὐρανὸν 
οὐρανοῦ καλέσας τὸν πρῶτον τὸν καμαροειδῆ, ὃς οὐρανός ἐστι τοῦ στερεώματος, ὡς 
ἀνώτερος καὶ ὑψηλότερος αὐτοῦ ὑπάρχων ἄνωθεν δὲ ὑψηλότατος ἑλισσόμενος ὡς θόλος 
λουτροῦ μεγάλη, κάτωθεν πέλμα ἔχουσα τὴν γῆν, αὐτὸς δὲ τοῖχος καὶ καμάρα ὑπάρχων.  

32. Diodoros of Τarsus, in Photius, Bibliotheca, cod. 223 (ed. R. Henry, Paris 1965), 42: 
δύο μὲν οὐρανοὺς λέγει γεγενῆσθαι, ἕνα μὲν τοῦ ὁρωμένου ἀνώτερον, ὃν καὶ συνυφεστάναι 
τῇ γῇ, θάτερον δὲ τὸν ὁρώμενον· δύο δὲ ὄντων τὸν μὲν ὀροφῆς ἐπέχειν λόγον, τὸν δὲ ὡς 
μὲν τὴν γῆν ὀροφῆς ὡσαύτως, ἐδάφους δὲ καὶ βάσεως ὡς τὸν ὑπερέχοντα. …. Μὴ σφαῖραν 
δὲ τὸν οὐρανὸν εἶναι, ἀλλὰ σκηνῆς καὶ καμάρας διασῴζειν σχῆμα... Trans. in Smith, The 
Dome, 88. See also M. Kominko. The World of Kosmas: Illustrated Byzantine codices of the 
Christian Topography, Cambridge; Cambridge University Press 2013, 43-44.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

93THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE

hieroglyph for “sky” was an image for a tent or canopy   33. Then the 
Persians used the term “heaven” for the name of the round awning coverings 
for their royal tents34. The custom of decorating temporary awnings with 
heavenly representations was continued in the audience tents of Alexander 
the Great with its celestial decorations, in those of Achaemenid and Indian 
rulers, and into the Roman imperial age. Roman emperors, who saw 
themselves as a divine being and a cosmic ruler, represented a heavenly 
covering symbolizing the cosmic tent in the vaults of their palace throne 
rooms and audience halls35 (Figure 6). One of the few Byzantine literary 
references appears in the twelfth-century short ἔκφρασις of the church of 
Hagia Sophia in Constantinople by Michael of Thessalonica36. He wrote 
that even though the interior of the church was an immense space with a 
gold hand-wrought roof it could not compare to the ‘‘tent of the heavens’’. 

The difficulty in finding direct literary references to Byzantine church 
symbolism is that Byzantine descriptive tradition largely failed to link the 
appearance of the church with its religious purpose37. Most written works 
focused on the iconographic program of the ceiling mosaics and hardly 
on architectural form. One of the few precedents for evoking a church in 
term of its spiritual function is the description by Eusebius of Caesarea 
of the congregational church at Tyre that could have served as a model but 
subsequent writers did not follow through38. In his description Eusebius 
celebrates the building as an architectural manifestation of the “living 
temple” and one that closely echoes the Temple in Ezekiel and Josephus. 
In his Ecclesiastical History Eusebius further envisages the architecture of 
the church as reflecting the structure of the universe as when the Creator 
built the whole world beneath the sun he formed again “this spiritual image 

33. A. Gardiner, Standard Sign List, in Egyptian Grammar: Being an Introduction to 
the Study of Hieroglyphs. Third Edition, London: Clarendon Press, 1957, N1.

34. K. Lehmann, The Dome of Heaven, The Art Bulletin 27 no. 1 (Mar. 1945), 18.
35. Lehmann, The Dome of Heaven, 26.
36. Ἀλλὰ τι ταῦτα πρὸς τὰ ἐντὸς μεγέθη καὶ κάλλη τῆς ἀντιτύπου τῶν οὐρανίων 

σκηνῆς … : C. Mango – J. Parker, A Twelfth-Century Description of St. Sophia, DOP 14 
(1960), 233-245, at 237.

37. R. Macrides – P. Magdalino, The architecture of ἔκφρασις: construction and 
context of Paul the Silentiary’s poem on Hagia Sophia, ΒMGS 12 (1988), 51.

38. Macrides – Magdalino, The architecture of ἔκφρασις, 52.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

94 	 NICHOLAS N. PATRICIOS

upon the earth of those vaults beyond the vaults of Heaven”39. The church of 
Hagia Sophia in Constantinople was depicted by Niketas Choniates in his 
Ἱστορία as a “most great and holy of all churches, thou heaven on earth,”40 
then Romanus, the great sixth century composer of hymns, in the kontakion 
On earthquakes and fires sang of Hagia Sophia as a replica of the dome of 
heaven41, and in the fifteenth century Pseudo-Phrantzes in his Chronicon 
Maius wrote that “the beautiful Cathedral of the Heavenly Wisdom, that 
heaven on earth”42. Other symbolic allusions are Paul the Silentiary’s 
description of Hagia Sophia as Wisdom building herself a house; the church 
as heaven on earth; comparisons with Solomon and the Temple; and the 
dome as a vault in which the “wandering eye reaches up to the great circle 
of heaven itself”43. Prokopius has limited symbolic references and similarly 
there are restricted allusions apparent in the Homilies by Photius on the 
Pharos church and by Leo VI on the churches built by Anthony Kauleas and 
Stylianos Zaoutzes44. It was not until the eighth century that the Patriarch 
of Constantinople, St. Germanos, could write: “The church is heaven upon 
earth, the place where the God of heaven dwells and moves”45. Previously in 

39. Eusebius Εcclesiastical History X, IV, 69: Tοιοῦτος ὁ μέγας νεὼς ὃν καθ’ ὅλης τῆς 
ὑφ’ ἥλιον οἰκουμένης ὁ μέγας τῶν ὅλων δημιουργὸς λόγος συνεστήσατο, τῶν ἐπέκεινα 
οὐρανίων ἁψίδων πάλιν καὶ αὐτὸς νοερὰν ταύτην ἐπὶ γῆς εἰκόνα κατεργασάμενος: 
Eusebius of Caesarea, The Ecclesiastical History, v. II, Cambridge Mass. 1964, 443 (trans. 
by J. E. L. Oulton). 

40. Νicetae Choniatae Historia, ed. J. L. Van Dieten [CFHB 25], Berlin:de Gruyter, 
1975, 592. Παμμέγιστε ναὲ καὶ θειότατε, οὐρανὲ ἐπίγειε. Trans. in H. Kähler. Hagia 
Sophia, New York, NY: Frederick A. Praeger Publishers, 1967, 11, 6.

41. P. Maas – C. A. Trypanis, Sancti Romani Melodi Cantica. Cantica Genuina, 
Oxford 1963, 471 … Ὁ οἶκος αὐτὸς ὁ τῆς ἐκκλησίας / ἐν τοσαύτῃ ἀρετῇ οἰκοδομεῖται, /ὡς 
τὸν οὐρανὸν μιμεῖσθαι, τὸν θεῖον θρόνον. .

42. Georgios Sphrantzes. Memorii 1401-1477, ed. V. Grecu [Scriptores Byzantini 5. 
Bucharest: Academia Republicae Romanicae, 1966], 456. Τὸν δὲ περικαλλῆ καὶ θεῖον 
ναὸν τῆς Θεοῦ σοφίας, τὸ περιβόητον κειμήλιον, τὸν οὐρανὸν τὸν ἐπίγειον καὶ τὸ ξένον 
ἄκουσμα. .

43. Macrides – Magdalino, The architecture of ἔκφρασις, 77.
44. Macrides – Magdalino, The architecture of ἔκφρασις, 78-79.
45. Germanos, Ἱστορία Ἐκκλησιαστικὴ καὶ Μυστικὴ Θεωρία, PG 98: 381: Ἐκκλησία 

ἐστὶν ἐπίγειος οὐρανός, ἐν ᾗ ὁ ἐπουράνιος Θεὸς ἐνοικεῖ καὶ ἐμπεριπατεῖ. Trans. in Smith, 
The Dome, 93.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

95THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE

the seventh century St. Maximus Confessor had expressed the church as a 
symbol of heaven46. 

From now on the church building as a model of heaven on earth began 
more frequently to be depicted as a material manifestation of immaterial 
beauty under the influence of Neo-Platonic philosophy47. Constantine 
of Rhodes in his tenth century poem conveys the message that the Holy 
Apostles church was a divinely-ordered construction with mystical numbers 
(2, 4, 5, 7, 12 and 48) and geometrically ordered with cubes, domes and 
the cross “like another star-composed celestial heavenly arc …” (line 457)48. 
The building was shaped as a cross “for it is the glorious sceptre of Christ 
…” (line 465) and the ceiling was meant to evoke a heaven that sparkled 
with marvelous stars and its own constellations (lines 505-529). Symbolic 
allusions continued to be made as late as the fifteenth century when Symeon 
of Thessalonica wrote: “The temple, as the House of God, is the image of 
the whole world … (where) … the sanctuary is the symbol of the higher and 
supra-celestial spheres … the vault, the visible heaven …”49.

These testimonies indicate a growing recognition of the symbolic allusion 
that the Byzantine church was heaven on earth. Perhaps the most extensive 
evidence for the religious symbolism of church architecture comes from 
the seventh century Syriac hymn, known as Another Sogitha50, composed 

46. Maximus the Confessor. Μυσταγωγία, ed. in C. Soteropoulos, Ἡ Μυσταγωγία 
τοῦ Ἁγίου Μαξίμου τοῦ Ὁμολογητοῦ, Athens, 1978, 204; Καὶ αὖθις μόνου τοῦ 
αἰσθητοῦ καθ’ ἑαυτὸν κόσμου τὴν ἁγίαν τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίαν εἶναι σύμβολον ἔφασκεν, 
ὡς οὐρανὸν μὲν τὸ θεῖον ἱερατεῖον ἔχουσαν, γῆν δὲ τὴν εὐπρέπειαν τοῦ ναοῦ κεκτημένην: 
See also J. Wilkinson, Christian Worship in the Byzantine Period, in Ancient Churches 
Revealed, Yoram Tsafir (ed.), Jerusalem: Israel Exploration Society, 1993, 21.

47. P. A. Michelis, Neo-Platonic Philosophy and Byzantine Art, The Journal of 
Aesthetics and Art Criticism, 11 no. 1 (Sept. 1952), 21-45.

48. Constantine of Rhodes, On Constantinople and the Church of the Holy Apostles, 
Text. & Trans. by I. Vassis, in: Liz James, Constantine of Rhodes: On Constantinople and the 
Church of the Holy Apostles, Farnham: Ashgate Publishing Limited, 2012, 15-85.

49. Symeon of Thessaloniki, Περὶ τοῦ Θείου Ναοῦ, P.G. 155: 337-340. Ὁ ναὸς δὲ ὡς 
οἶκος Θεοῦ ὅλον τὸν κόσμον τυποῖ … καὶ τὸ ἱερώτατον βῆμα εἰς τύπον τῶν ὑπερουρανίων 
ἐστὶ καὶ τῶν ὑπεράνω … καὶ τὰ ὑπεράνω μὲν τοῦ ναοῦ τὸν ὁρώμενον οὐρανὸν: Trans. by 
Père S. Salaville, Liturgies Orientales, Paris 1938, 123.

50. A. Grabar, Le temoignage d’une hymne syriaque sur l’architecture de la cathedrale 
d’Edesse au Vie siècle et sur la symbolique de l’edifice, Cahiers archéologiques 2 (1947), 59-60.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

96 	 NICHOLAS N. PATRICIOS

in praise of the church of Hagia Sophia at Edessa. The church was rebuilt 
sometime between AD 543 and 554 after serious damage in the great flood 
of 525 but it was destroyed in 103151. It is a significant literary document 
as it is one of the earliest texts that interpret the symbolism of a precise 
monument expressed poetically as a cosmic house.  The church is presented 
as an admirable replica of the universe as its smallness should be similar to 
the vast World. The most remarkable and exalted feature of the church is 

Its ceiling [which is] stretched out like the sky and without columns 
arched and simple, And it is also decorated with golden mosaic, as 
the firmament [is] with shining stars. And its lofty dome – behold, it 
resembles the highest heaven, … the splendor of its broad arches – they 
portray the four ends of the earth52. 

In the eyes of the poet the four great arches represent the four quarters 
of the world that contribute to the cosmic symbolism of the church designed 
by Asaph and Addai for the Bishop Amidonius53. In the poem it is clearly 
stated: “There is no wood at all in its ceiling, which as if entirely cast from 
stone” (strophe 10). In the poem the numbers have religious significance, the 
three facades and the three windows in the apse are “… as the form of the Holy 
Trinity …,” the eleven columns of the ambo are “… like the eleven apostles …,” 
the five doors into the church are “… like the five virgins …,” the ten columns 
that support the altar “… are the ten apostles …,” and the nine steps of the 
synthronon portray “… the nine orders of angels.” (strophes 12-19). 

Symbolism of interior dome decoration 

Besides the symbolism applied to the shape of the dome allegories were also 
expressed in the interior decoration of the dome. Celestial connotations are 
first evident in ancient civilizations which were accustomed to associate 
the curved ceilings of their revered buildings with the sky. Hence the 
presence of blue ceilings with stars in Egyptian tombs, Babylonian palaces, 

51. K. E. McVey, The Domed Church as Microcosm: Literary Roots of An Architectural 
Symbol, DOP 37 (1983), 91.

52. McVey, Domed Church., Text & Trans., II: strophes 5-7.
53. A. Dupont-Sommer, Une Hymne syriaque sur la cathédrale d’Edesse, Cahiers 

archéologiques 2 (1947), 34.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

97THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE

and decorated coffers in Greek and Roman temples54. But in Christian 
art the approach became more cosmic, the dome as a vision of heaven. At 
Ravenna, for example, in the dome of the Mausoleum of Galla Placidia a 
golden cross is set in blue sky studded with golden stars55 (Figure 7). There 
was continuity between antique and Christian monuments in interior dome 
decoration in that the sky images in the ceilings of the villas, palaces, and 
baths of antiquity gave way in Christian church iconography to the image of 
heaven that exceeded ornamental allusion to the sky.

The earliest literary evidence of Roman astronomical ceiling decoration 
is the famous description of an aviary which Varro gives in his book on 
agriculture. He describes the aviary as “… a large domed building [θόλος] …” 
and implies that it built of wood56. 

Intrinsecus sub tholo stella lucifer interdiu, noctu hesperus, ita 
circumeunt ad infimum hemisphaerium ac moventur, ut indicent, quot 
sint horae. In eodem hemisphaerio medio circum cardinem est orbis 
ventorum octo, ut Athenis in horologio, quod fecit Cyrrestes;

(Inside, under the dome of the rotunda, the morning-star by day and 
the evening-star at night circle around near the lower part of the 
hemisphere, and move in such a manner as to show what the hour is. 
In the middle of the same hemisphere, running around the axis, is a 
compass of the eight winds, as in the Horologium at Athens, which was 
built by the Cyrrestrian).

Varro’s θόλος was of wood construction which has led to much scholarly 
debate on the extent of wooden domes in the ancient world. Another 
literary reference is the alleged description by the Greek philosopher and 
teacher Apollonius of Tyana (ca. AD 40 – 120) of a Babylonian hall. He 
wrote: … 

54. V. Hammond, The Dome in European Architecture, in D. Stephenson (ed.), Visions 
of Heaven: The Dome in European Architecture, New York, NY: Princeton University Press, 
2005, 169.

55. G. Bustacchini, Ravenna: Mosaics, monuments and environment, Ravenna: 
Cartolibreria Salbaroli, N.D., fig. 14.

56. Varro (Marcus Terentius Varro), Res rustica [LCL]. Trans. by W. D. Hooper, III, 1.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

	 NICHOLAS N. PATRICIOS98

φασὶ δὲ καὶ ἀνδρῶνι ἐντυχεῖν, οὗ τὸν ὄροφον ἐς θόλου ἀνῆχθαι σχῆμα 
οὐρανῷ τινι εἰκασμένον, σαπφειρίνῃ δὲ αὐτὸν κατηρέφθαι λίθῳ—
κυανωτάτη δὲ ἡ λίθος καὶ οὐρανία ἰδεῖν—καὶ θεῶν ἀγάλματα, οὓς 
νομίζουσιν, ἵδρυται ἄνω καὶ χρυσᾶ φαίνεται, καθάπερ ἐξ αἰθέρος 

(…they saw a hall, the ceiling of which was constructed in the form of a 
dome, like the heavens, covered with sapphire stone – this stone being 
intensely blue and the color of the sky – and in the heights are the 
images of the gods in whom they believe and they appear golden as if 
it were from the ether57). 

Painted reproductions of domes appear in Etruscan rock-cut tombs 
and Pompeian wall paintings with great importance to Early Christian 
architecture58. The decoration of a blue sky with ornamental stars in the 
bathing domes of second and first centuries BC in Pompeii continued in 
early imperial times, in the large stone domes of the Roman thermae, such 
as in the so-called Temple of Mercury in Baiae59. But it is Nero’s (r. AD 
54-68) Domus Aurea which marks an important development in both 
the construction of monumental domes and painted vision of heaven on 
the ceilings. The revolving wooden cupola of the grand room with its 
astronomical decorations became the impetus for imperial domes in 
Roman palace architecture60. Nero issued a special decree for a celebration 
in the theaters and as described by Dio Cassius “the curtains stretched 
overhead to keep off the sun were of purple and in the center of them was 
an embroidered figure of Nero driving a chariot, with golden stars gleaming 
all about him”61. Then there was, according to Martial, the palatial dining 
hall of Domitian (r. AD 81-96) in which his guests when they feasted and 
looked at the canopy overhead appeared that they were in the center of 

57. Philostratus, The Life of Apollonius of Tyana [LCL]. Trans. by F. C. Conybeare, I, 
XXV.

58. K.A.C. Cresswell, Early Muslim Architecture: Umayyads AD 622-750, Oxford: 
Clarendon Press, 1969, I, 42 ff., 83 ff.

59. Lehmann, The Dome of Heaven, 21.
60. Smith, The Dome, 53.
61. Dio Cassius, Historiae Romanae, LXIII.6 [LCL]. Trans. by Earnest Cary): Τά γε 

μὴν παραπετάσματα τὰ διὰ τοῦ ἀέρος διαταθέντα, ὅπως τὸν ἥλιον ἀπερύκοι, ἁλουργὰ 
ἦν, καὶ ἐν μέσῳ αὐτῶν ἅρμα ἐλαύνων ὁ Νέρων ἐνέστικτο, πέριξ δὲ ἀστέρες χρυσοῖ 
ἐπέλαμπον. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 99

the cosmos with the emperor depicted as the Lord of the Oecumene, as 
the Sun God amidst the stars of heaven62. Dio Cassius also mentions that 
in another imperial palace on the Palatine Hill in Rome Septimus Severus 
“… had caused them (the stars under which he was born) to be painted on the 
ceilings of the rooms in the palace where he was wont to hold court, so that 
they were visible to all”63. Perhaps the most famous building as a symbol of 
heaven was the Pantheon in Rome which derived its name, according to Dio 
Cassius, “because of its vaulted roof, it resembles the heavens”64. Hadrian 
(r. AD 117–138), who was responsible for building the Pantheon, also had 
elaborate celestial ceiling decorations in his villa at Tivoli65. In a lost ceiling 
decoration from the Villa of Hadrian the sky with the stars is shown the belt 
of the zodiac on a vault that is clearly a tent-like canopy66. Lehmann notes 
that the starry dome symbolism most like spread from Syria and Palestine to 
the Italian mainland converting celestial images such as the gilded rosettes 
as stars in the Pantheon dome, the vault of the Stabian baths in Rome, the 
dome in the house of Caecilius in Pompeii and most clearly in the blue 
mosaic ceiling embedded with golden stars in the vault of the fifth century 
mausoleum of Galla Placidia in Ravenna67.

In some Byzantine dome decorations there is a central circular motif 
surrounded by radial or concentric patterns and groups of symbolic 
features68. The title Ὁ Παντοκράτωρ (The All Ruler) has been used to refer 

62. Martial (Marcus Valerius Martialis), Epigrams [LCL]. Trans. by Walter C.A. Ker. 
II, LIX; VIII, XXXVI.

63. Dio Cassius, Historiae, LXΧVI, 11, ἐκ τῶν ἀστέρων ὑφ’ ὧν ἐγεγέννητο καὶ γὰρ 
ἐς τὰς ὀροφὰς αὐτοὺς τῶν οἴκων τῶν ἐν τῷ παλατίῳ, ἐν οἷς ἐδίκαζεν, ἐνέγραψεν, ὥστε 
πᾶσι, πλὴν τοῦ μορίου τοῦ τὴν ὥραν, ὥς φασιν, ἐπισκοπήσαντος ὅτε ἐς τὸ φῶς ἐξῄει, 
ὁρᾶσθαι. 

64. Dio Cassius, Historiae, LIII 27,Τό τε Πάνθειον … προσαγορεύεται δὲ οὕτω … ὡς 
δὲ ἐγὼ νομίζω, ὅτι θολοειδὲς ὂν τῷ οὐρανῷ προσέοικεν.

65. Lehmann, The Dome of Heaven, 23.
66. Lehmann, The Dome of Heaven, 7.
67. Lehmann, The Dome of Heaven, 21, figs. 58, 59.
68. Patricios, Sacred Architecture, 31, 261-299, fig. 736; H. Wybrew, The Orthodox 

Liturgy: The Development of the Eucharistic Liturgy in the Byzantine Rite, Crestwood, NY: 
St. Vladimir’s Seminary Press, 1990, 30-31; C. Cavarnos, Orthodox Iconography, Belmont, 
MA: The Institute of Byzantine and Modern Greek Studies, 2007 (Sixth Printing), 24; S. 

Curčić, Divine Light: Constructing the Immaterial in Byzantine Art and Architecture, in: 



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

100

to the central dome image69 (Figure 8). But this iconic image of Christ as 
the sole occupant of the central dome appears only in the late ninth and 
early tenth century but devoid of a reference to Ὁ Παντοκράτωρ. A variety 
of words are used instead, such as he who oversees the earth, he who is 
governor of all, or he who is the universal king70. So it is important to 
distinguish between the image of Christ as Ὁ Παντοκράτωρ in dome images 
that appear surprisingly late and in many late and post-Byzantine dome 
images, from other icons or images of Christ. There were also cosmological 
inferences as in Gregory of Nyssa’s definition of Ὁ Παντοκράτωρ as “O 
Thou who bearest and holdest everything together in Thy hand”71. 

The term Ὁ Παντοκράτωρ can be seen in a dome image of Christ 
in the twelfth century Cappella Palatina at Palermo and the apse image of 
Christ at Monreale. In Greece the image is first labeled as Ὁ Παντοκράτωρ 
in the dome fresco of the Ὄμορφη Ἐκκλησία in Attica dated to the last 
decades of the thirteenth century72. Inscribed Παντοκράτορες proliferate 
in the sixteenth century frescoes on Mount Athos and Meteora, in many 
Byzantine churches in later centuries until the present day. Literary evidence 
supports the visual evidence of the late appearance of Christ with the title 
Ὁ Παντοκράτωρ as sources prior to the fifteenth century do not mention a 
dome image with this epithet73. In a tenth century homily Photios describes 
the lavish interior dome decoration of the Pharos church at Constantinople 
as Christ in the form of a “man-like” image in the midst of a throng of 
angels74. Mesarites in his description of the Church of the Holy Apostles at 

B. D. Wescoat and R. G. Ousterhout (eds.), Architecture of the Sacred, Cambridge: Cambridge 
University Press, 2012, 313; G. Mackie, Symbolism and Purpose in an Early Christian Martyr 
Chapel: The Case of San Vittore in Ciel d’Oro, Milan, Gesta 34 no. 2 (1995), 93, 95.  

69. For what the Ὁ Παντοκράτωρ might have meant in Byzantium in the ninth century 
see C. Barber, From Transformation to Desire: Art and Worship after Byzantine Iconoclasm, 
The Art Bulletin LXXV, no. 1 (March 1993), 13.

70. J. T. Matthews, The Byzantine Use of the Title Pantocrator, OCP 44 no. 2 (1978), 454.
71. Gregory of Nyssa, De Perfecta Christiani Forma, P.G. 46, 265; Trans. in Smith, The 

Dome, 100.
72. Matthews, Pantocrator, 455, 447.
73. Matthews, Pantocrator, 454. 
74. C. Mango (ed.), The Homilies of Photius, Patriarch of Constantinople, Cambridge, 

MA: Cambridge University Press, 1958, 186; V. Ruggieri, Byzantine Religious Architecture 
(582-867): Its History and Structural Elements, Roma: Pont. Institutum Studiorum 
Orientalium, 162.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 101

Constantinople mentions that its “dome (σφαίρα) shows in picture form the 
God-Man Christ, leaning and gazing out as though from the rim of heaven, 
at the point where the dome begins, toward the floor of the Church and 
everything in it, but not with His whole body or in His whole form”75. 

The dome should not be seen in isolation as it is part of an iconographic 
program that reflects the theological dogmas of the Eastern Orthodox 
Church76. Along with Christ Ὁ Παντοκράτωρ the chief dogmas are Jesus as 
Teacher placed at the entrance to the church and the Theotokos positioned 
in the sanctuary apse77. In a domed church the floor symbolizes earth and 
the large dome heaven. They are united by the semi-dome of the apse which 
contains an image of the Theotokos, known as Ἡ Πλατυτέρα, holding the 
child Jesus and escorted by two archangels. She is the one who unites the 
upper world of heaven with the lower level of the earth by means of the 
divine child in her arms. Overall, the symbolism of the Byzantine church 
in Byzantine literature was either cosmic or theological, the church as a 
small-scale model of the universe with the association of the dome as the 
vault of heaven78. There was also cosmic symbolism alluded to in the number 
of doors, windows, and other architectural elements that was inspired by 
theological concepts such as the trinity of the Godhead. 

Dome Function

After Emperors Constantine and Licinius issued the Edict of Milan in AD 
313 Christianity became an officially recognized religion in the Roman 
Empire79. New purpose-built Christian churches could now be erected and 
some had a dome, an architectural feature previously of Roman θέρμαι 
and palaces. This meant that the function of domes now expanded from a 

75. Nikolaos Mesarites, Ἔκφρασις (Description of the Church of the Holy Apostles at 
Constantinople). Text & Trans. by G. Downey, Transactions of the American Philosophical 
Society 47 pt. 6, 1957, 855-924, XIV, 1, here 901. Αὕτη ἡ σφαῖρα ὡς ἐξ οὐρανίας ἄντυγος 
τῆς ταύτης ἀρχῆς πρὸς τὸ τοῦ ναοῦ ἔδαφος καὶ πάντα τὰ ἐν αὐτῷ παρακύπτοντα τὸν 
θεάνθρωπον ἡμῖν εἰκονικῶς ὑποδεικνύει Χριστόν, οὐχ ὁλόσωμον οὐδὲ καθ’ ὁλόκληρον. 

76. C. Kalokyris, The Essence of Orthodox Iconography. Trans. by Peter Chamberas, 
Brookline, MA: Holy Cross Orthodox Press, 1985, 20.

77. Cavarnos, Orthodox Iconography, 23.
78. Mango – Parker, A Twelfth-Century Description of St. Sophia, 241.
79. M. White L., 2 vols., The Social Origins of Christian Architecture, Valley Forge, PA: 

Trinity Press International, 1997, I, 115.



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

102

secular to a religious use. The purpose-built churches that were constructed 
from the early fourth century onward can be divided into two classes, the 
commemorative and the congregational. In his book Martyrium André 
Grabar calls the commemorative churches shrines and the congregational 
as regular churches80. He points out that each was a clearly distinct kind of 
building. Until the fifth century the distinction between an ἐκκλησία and a 
μαρτύριον was quite clear81. Whether a ‘church’, ‘palace church,’ ‘chapel,’ or 
‘cathedral’ the building was a place of assembly for Christians who met in 
the building on a regular basis for worship, that is a congregational church82. 
The martyrium, on the other hand, was a commemorative church and was 
traditionally viewed as a chapel or shrine, built over a martyr’s tomb where 
an annual celebration was held in the martyr’s memory.

Prior to the fourth century shrines consisted of reliquary chapels 
and tombs. After the recognition of Christianity, shrines developed into 
the commemorative church with the growing popularity of the Cult of the 
Martyrs. According to Grabar the commemorative church as a martyrium 
or memorium is a site which has witnessed the presence of Christ or of the 
Theotokos (Virgin Mary), or the tomb of a witness to Christ, or a martyr 
(from the Greek μάρτυς, a witness)83. The martyrium was originally a place 
of a testimony that gradually assumed a meaning of a structure, a church 
dedicated to a martyr. Grabar’s taxonomy of martyria or commemorative 
church consists of the square, rectangular, simple apse, triconch, transept, 
circular or polygonal, and cruciform plan types84 (Figure 9). The source 
of the square, circular or polygonal, and cross form martyria types was 
pagan funerary architecture. In particular, the square Christian martyrium 

80. A. Grabar, Martyrium: Recherches sur le culte des reliques et l’art chrétien antique. 
2 vols. and atlas, Paris: Collège de France, 1943-1946. Chapter I; Reviewed by eminent 
scholars R. Krautheimer, The Art Bulletin 35 no. 1, Mar. (1953), 57-61; J. B. Ward-Perkins, 
Memoria, Martyr’s Tomb and Martyr’s Church, J. Theol. Studies XVII no. 1 (1966), 20-37.

81. W. Mayer – P. Allen, The Churches of Syrian Antioch (300 – 638 CE), Leuven-
Paris-Walpole MA, 2012, 166-174.

82. J. B. Ward-Perkins, Constantine and the Origins of the Christian Basilica, Papers 
of the British School at Rome 22 (1954), 69-90.

83. R. Ousterhout, The Temple, the Sepulchre, and the Martyrion of the Savior, Gesta 
29 no. 1 (1990), 51. He points out that Early Christian writers limited their definition of 
martyrium to the shrines of martyrs and places of martyrdom.

84. Grabar, Martyrium, 77-94.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 103

was a carry-over of the square mausoleum of pagan antiquity typical of 
the suburban cemeteries of Rome. It is significant that all these martyria 
types were domed85. The most famous martyrium was the Holy Sepulchre 
in Jerusalem built by order of Emperor Constantine as a memorial tomb 
of Christ86. As the Holy Sepulchre was the most revered monument in 
Christendom it influenced the form of other Christian tombs. One of 
last memorial rotunda structures of the Roman-Byzantine period is the 
Mausoleum of Theodoric at Ravenna (c. AD 526)87.

The congregational or regular churches Grabar describes as the meeting 
places for Eucharistic assemblies of Christian congregations. In the fourth 
century Emperor Constantine began the process of constructing brand 
new church buildings to provide an architectural setting for the liturgy, the 
celebration of the Eucharist. There followed in the fourth and fifth centuries 
the construction of a large number of churches throughout the Roman Empire 
that displayed a number of architectural forms but more so in the East than 
the West. For Byzantine congregational churches a number of scholars have 
proposed a taxonomy88. The one adopted here is that of mine as it closely 
parallels that of André Grabar89. I identify the types of congregational 
churches as the basilica, cruciform, centralized, domed basilica, converted 
temple, cross-in-square and Athonite. Except for the basilica and converted 
temple types the remaining five types of congregational churches during the 
Byzantine era were all domed.

85. Smith, The Dome, Chapter V, Domical Churches: Martyria, 95-131; Grabar, 
Martyrium, Chapter IV; R. Krautheimer, Early Christian and Byzantine Architecture, 
Baltimore, Maryland: Penguin Books, 1965 (Reprinted 1967), 57-58.

86. Smith, The Dome, 106-107; 98-99.
87. Fletcher, A History, 285.
88. Krautheimer, Early Christian and Byzantine Architecture, 68-73. Η. Buchwald, 

Form, Style and Meaning in Byzantine Church Architecture, Ashgate Variorum, 1999, 
VII, 1-19; R. Ousterhout, Contextualizing the Later Churches of Constantinople: Suggested 
Methodologies and Examples, DOP 54 (2000), 241; M. Savage, Dome Typology in Byzantine 
Constantinople, Transactions of the State Hermitage Museum LII, Architecture of Byzantium 
and Kievan Rus from the 9th to the 12th centuries, St. Petersburg: The State Hermitage 
Publishers, 2010, 132-147.

89. Patricios, Sacred Architecture, 49-64; see also Mango, Byzantine Architecture, 51: 
The typological classification of early Christian churches was not based on function but 
architectural form.



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

104

The cruciform type of congregational church seemed to be favored 
in northern Italy as evidenced by the fifth century churches90. Three 
congregational churches of the cruciform type have also been identified in 
Palestine, those at Gerasa, Salona, and Gaza with domes constructed of 
timber91. The multi-domed cruciform plan was employed in the rebuilding 
by Justinian of the Church of St. John at Ephesus (Figure 10), completed 
before AD 565, and the late eleventh century Basilica of San Marco in 
Venice. Recent research has shown that the vaulting in the reconstruction 
of the Church of St. John at Ephesus under the auspices of Justinian is of 
great significance because of the sophisticated brick construction in an era 
where most churches were timber-roofed and that instead of domed bays cut 
off from each other the vaults tended to unify the spaces92. It is significant 
that Renaissance architects considered the Greek cross church plan of so 
great importance that Donato Bramante used this form for his AD 1506 
design to rebuild St. Peter’s in Rome93. The major centralized congregational 
churches were to be found in Rome, Milan, Ravenna, Constantinople and 
elsewhere in the vast Byzantine Empire94. In the sixth century the dome 
was fitted to the basilican form to create a new type – the domed basilica. 
Justinian after building the centralized Church of SS. Sergius and Bacchus, 
completed before AD 536, and restoring the Church of Hagia Eirene (Figure 
11) completed about the same time AD 532 to 537, rebuilt the other more 
famous domed basilica, the nearby monumental Ἡ Μεγάλη Ἐκκλησία or as 
it is better known, Hagia Sophia95. 

90. Krautheimer, Early Christian and Byzantine Architecture, 58.
91. J. W. Crowfoot, Early Churches in Palestine, College Park, Maryland: McGrath 

Publishing Company, 1971, 85-90.
92. Ν. Karydis, The Vaults of St. John the Theologian at Ephesos: Visualizing Justinian’s 

Church, Journal of the Society of Architectural Historians 71, 4 (December, 2012), 525, 548.
93. Fletcher, A History, 869.
94. To mention only fifth and sixth century examples: The octagonal Church of the 

Theotokos on Mount Garizim; an octagonal church enclosed in a square structure at 
Pamukkale/Hierapolis; an octagonal church at Philippi; a circular church at Bosra; and a 
tetraconch church at R’safah/Sergiopolis: Krautheimer, Early Christian and Byzantine 
Architecture, figs. 47, 51, 74; Ch. Bouras. Byzantine & Post-Byzantine Architecture in Greece, 
Athens: Melissa Publishing House, 2006, 291; Mango, Byzantine Architecture, fig. 68. 

95. Patricios, Sacred Architecture, 137-138; Fletcher, A History, 286-293. As G. 
Downey [The Name of the Church of St Sophia in Constantinople, The Harvard Theological 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 105

From the ninth century until the end of the Byzantine era the dominant 
church design was the cross-in-square type, a small structure that had either 
a single central dome or five domes with a large central dome and four 
smaller domes over the arms of the cross, such as the Church of the Prophets, 
Martyrs and Apostles (AD 464-465) at Gerasa (Figure 12), and the Νέα 
Ἐκκλησία built by Emperor Basil I at Constantinople around AD 88096. 
The five domed church became the ideal97 (Figure 13). There has been much 
dispute regarding the origins of the cross-in-square church98. In Greek texts 
it is called τετρακάμαρον (literarily “four rooms,” that is, those four vaulted 
spaces that form the corners of the inscribed square around the central cross 
shape) and appears late, AD 78199. This church type dominates from the 

Review 52 no. 1 (Jan. 1959), 37-41] notes different sources at different times gave different 
forms of the name but in most periods it was commonly called Ἡ Μεγάλη Ἐκκλησία. 
The name Σοφία came into use only at a later time with the name not referring to a 
saint but to Christ as Wisdom just as in the nearby church of Hagia Eirene the reference 
is to Christ as Peace. See also A. Cameron, Procopius and the Church of St. Sophia, The 
Harvard Theological Review, 38 no. 1, Jan. (1965), 161-163; R. J. Mainstone, Hagia Sophia: 
Architecture, Structure and Liturgy of Justinian’s Great Church, New York: Thames and 
Hudson, 1988, 132; In paragraph 11 of the Παραστάσεις Σύντομοι Χρονικαὶ it is stated 
that ἐν τῇ μεγάλῃ ἐκκλησίᾳ τῇ νῦν ὀνομαζομένῃ ἁγίᾳ Σοφίᾳ... . A. Cameron –J. Herrin 
(eds.), Constantinople in the early Eighth Century [as in n. 15], 70-71.

96. W. MacDonald, Early Christian & Byzantine Architecture, New York: George 
Braziller, 1962, fig 67.

97. The Church of the Holy Apostles in Constantinople, now demolished, was regarded 
as the ideal five-domed church. Its significance, milieu, and legacy is recounted by M. 
Mullett – R. Ousterhout in: The Holy Apostles: Dumbarton Oaks Symposium, DOP 70 
(2016), 325-326; Scholarly interpretations of an anonymous homily dated to the late ninth- or 
early tenth-century are discussed by L. James – I. Gavril, A Homily with a description of the 
Church of the Holy Apostles in Constantinople, Byz. 83 (2013), 149-160.

98. Ousterhout, Master Builders, 16-17, asserts that it evolved from an existing 
ecclesiastical architecture during the Transitional period and compares this to Cyril Mango’s 
suggestion that it developed in the monastic context in Bithynia surviving example being the 
early ninth century church of Hagios Stephanos (Fatih Camii or Mosque of the Conqueror) 
in Trilye and the ruined church of St John at Pelekete.

99. The terms are contemporary. Ruggieri, Byzantine Religious Architecture, 139, 
notes that in Byzantine texts the term τετρακάμαρον was used for the “cross-in-square” 
a plan type which he believes originated in Bithynia. It should be noted as well that in 
Byzantine texts the “basilica” type is referred to as δρομικὸς which does not translate well 
into English as it literary means a “road” or “runway” to allude to its longitudinal form. It is 



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

106

end of the Byzantine period to the modern day with the dome becoming 
the ubiquitous feature of Byzantine architecture100 (Figure 14). On Mount 
Athos and elsewhere the cross-in-square form was adapted to create the 
so-called Athonite type that is found in the main church, the καθολικόν. 
A recent study has reached the conclusion that in all likelihood the cross-
in-square type with the addition of lateral apses (χῶροι), the so-called 
‘Athonite’ church, had been already completely formed in Constantinople 
or in the area under its influence, before its architectural plan was applied 
on Mount Athos101.

The city in which all seven types of Byzantine congregational churches 
are still extant and operational is Thessaloniki in northern Greece. Ιt was the 
second city, and also as the “co-reigning” or “co-capital” with Constantinople 
during the Byzantine Empire. The two cities were connected by the Roman 
built Via Egnatia that extended westward to Dyrrachium on the Adriatic 
Sea102. The major basilica church types in Thessaloniki are St. Demetrios 
(AD 412/3 rebuilt in 1917) and the Theotokos Archeiropoietos (AD 447/8). 
Churches with multiple polygonal and tall drums with scalloped roof lines 
are Panagia Chalkeon (AD 1028) and the Holy Apostles (AD 1312-15) each 
with a cross-in-square type plan and St. Catherine (AD thirteenth century) 
with a centralized plan. The church with a single dominant polygonal and 
tall drum is Prophet Elijah (AD 1360) which has a cruciform / Athonite 
plan type103. Hagia Sophia (AD 690-730) is the sole domed basilica church 

surprising that the authoritative Liddell and Scott Greek-English Dictionary does not refer 
to the meaning. In LBGr it is translated as ‘‘langgestreckt’’.

100. Ruggieri, Byzantine Religious Architecture, figs. 48, 114.
101. S. Mamaloukos, A Contribution to the Study of the ‘Athonite’ Church Type 

of Byzantine Architecture, Zograf 35 (January, 2011), 39-50; A. Tantsis, The so-called 
‘Athonite’ type of church and two shrines of the Theotokos in Constantinople, Zograf 34 
(2010), 3–11 also asserts that the alterations carried out in the two most important Theotokos 
churches in Constantinople, the Blachernae and the Theotokos in Chalkoprateia, with the 
addition of lateral apses to the buildings, is very likely the source of influence and also 
the basis for the transference of the concept of lateral apses in Athonite καθολικά; P. M. 
Mylonas, Pictorial Dictionary of the Holy Mountain Athos: Atlas of the Twenty Sovereign 
Monasteries, Tübingen: Ernst Wasmuth Verlag, 2000.

102. F. O’Sullivan, The Egnatian Way, Harrisburg, PA: David & Charles, 1972.
103. T. Papazotos, The Identification of the Church of ‘Profitis Elias’ in Thessaloniki, 

DOP 45 (1991), 121-127.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 107

and has a single hemispherical dome104. St. George was originally a Roman 
rotunda (ca. 300 BC) built by Emperor Galerius that was converted into a 
church around the year 400. 

While the spatial concentration of post-Byzantine churches at 
Meteora105are of interest, the Byzantine era churches at Mystras106 deserve 
special attention as the reconstructed domed churches combine different 
ground floor and upper level plans. The Hodegetria (Aphentiko), founded 
about 1310, is the καθολικὸν of one of the oldest monasteries in Mystras. 
The church is a two-story, five-domed building which has a lower story 
basilica form with three-aisles and a cross-in-square plan form above. The 
καθολικὸν of Panagia Pantanassa (1428) similarly has a basilica plan on 
the ground floor and a five-domed cross-in-square style above – a central 
dome and four small corner domes. Interior decoration of Pantanassa 
with its classicizing motifs is one of the most complex achievements of 
fifteenth century Byzantine art107. The church of St. Demetrios, known 
as the Metropolis, was built as a three-aisled basilica with barrel vaults 
around 1291 or 1292 but in the fifteenth century in an attempt to emulate 
the Hodegetria and Pantanassa the roof was torn off and an upper story 
with a cross-in-square plan and five domes was added ‘rather ineptly’108. 
The fourteenth century καθολικὸν Hagia Sophia of monastery of Christos 

104. Patricios, Sacred Architecture, 188, 193-213. See also S. Molho, Monuments of 
Thessaloniki, Thessaloniki: S. Molho, 1968, 47-156; E. Mastrogiannopoulos, Byzantine 
Churches of Greece and Cyprus, Brookline, MA: Holy Cross Orthodox Press, 1984, 78-87; E. 
Kourkoutidou-Nikolaïdou – A. Tourta, Περίπατοι στὴ Βυζαντινὴ Θεσσαλονίκη, Athens: 
Kapon Editions, 1997, 177-181.

105. Theotechni, Sister, Meteora. Trans. by K. Koini-Moraitis. Athens: Eptalofos S.A., 
1981; Mastrogiannopoulos, Byzantine Churches, 62-67; I. Poulos, The Past in the Present: A 
Living Heritage Approach – Meteora, Greece, Ubiquity Press, 2014, 73-87.

106. M. Chatzidakis, Mystras: The Medieval City and the Castle, Athens: Ekdotike 
Athenon S. A., 1981, 25-97; Mastrogiannopoulos, Byzantine Churches, 50-61; M. 
Acheimastou-Potamianou, Mystras: Historical and Archaeological Guide, Athens: Hesperos 
Editions, 2003, 15-99; S. Kalopissi-Verti, Mistra. A Fortified Late Byzantine Settlement in: J. 
Albani – E. Chalkia (eds.), Heaven and Earth: Cities and Countryside in Byzantine Greece, 
Athens: Hellenic Ministry of Culture and Sports, 2013, 224-239.

107. A. Mattielo, Visual Antiquarianism in Mystras, Mitteilungun des Kunsthi-
storischen Institutes in Florenz, 60, 1 (2018), 15.

108. Chatzidakis, Mystras, 29.



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

108

Zoodote and that of the monastery of Perivleptos on the other hand are 
simple two-columned cross-in-square churches with a central scalloped 
dome and a cloisonné masonry decorated drum. The church of the Agioi 
Theodoroi, built between 1290 and 1296, was unique for Mystras with its 
dome on an octagonal drum. Its restored drum has arched windows with 
alternate niches.

Mention should be made of three unusual united shrine-regular church 
complexes. These were built by Emperor Constantine. The first was the 
original Church of the Nativity complex in Bethlehem that consisted of 
a colonnaded forecourt, an aisled basilica, and an octagonal rather than 
round chapel over the cave that according to tradition Jesus was born. The 
structures were rebuilt by Justinian in AD 529109. The second was the original 
complex of the Church of the Holy Sepulchre which similarly consisted of 
a forecourt, an aisled basilica, but in this case a domed circular structure, 
known as the Anastasis, over the place where Jesus had been crucified and 
buried at Golgotha110 (Figure 15). The circular chapel with a diameter of 
111 feet most likely had a wooden dome originally111. Constantine built the 
Church of the Nativity and the Church of the Holy Sepulchre in Jerusalem at 
the behest of his mother, Augusta Helena a pilgrim to the Holy Land in AD 
326-327 at the grand age of 80. The third shrine-regular church complex is 
in Rome and consists of a rotunda attached to rectangular basilica church. 
It was initially planned as Constantine’s own mausoleum but in the end 
was used as a burial tomb for his mother, St. Helena when she died in AD 
330112. This complex was originally known as the Mausoleo di S. Elena but 
is presently called the Pignattara Gate from the word pignatte (amphora) 
which were built into the vault to reduce its weight. 

Dome Anthropics

An intriguing question has been raised by the distinguished Byzantine 
scholar Cyril Mango: “… one of the central problems of Byzantine ecclesia-
stical architecture, namely, why it was that the timber-roofed basilica went 

109. Patricios, Sacred Architecture, 183-186.
110. Patricios, Sacred Architecture, 183.
111. Smith, The Dome, 16-22.
112. Grundmann, The Architecture of Rome, 66.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 109

out of fashion after the sixth century and was replaced by the domed or 
vaulted building for all types of church, whatever its exact destination.”113 

The anthropic approach, the humanistic dimension, is needed here 
to answer the question, that is, the role of major individuals, particularly 
emperors, played in the building of domed churches.

The Roman imperial princess Anicia Juliana, the great-granddaughter 
of Galla Placidia and a direct descendant of the distinguished family of 
Emperor Theodosius the Great, was very involved with religious affairs in 
Constantinople and embellished many churches in the city114. The turning 
point in her life was due to two great disappointments. The first was when 
her husband refused the throne of the Eastern Roman Empire following 
a revolt in AD 512115. The second was when her son did not succeed to 
the throne when his father-in-law died in AD 518 but instead passed to 
Justin I, an elderly, probably illiterate soldier of peasant background. 
Anicia Juliana’s antipathy toward Justin increased when he brought to 
Constantinople his peasant nephew Flavius Peter Sabbatios from the 
province of Illyria who in time actually ran the empire as co-emperor. All 
this did not sit well with Anicia Juliana who had profound and undisguised 
contempt for both men116. She took it upon herself to build the largest church 
in Constantinople with a novel form in, it would seem, an act of defiance. In 
AD 524 she selected to rebuild on a grand scale the old church erected by 
Empress Eudocia, her great-grandmother, and dedicated to St. Polyeuktos 
in a new form, the domed basilica (Figure 16). When completed in AD 
527 the church decoration included a most revealing inscribed epigram. It 
was discovered in 1960 in the archaeological remains of the church and 
survives in written form in the Palatine Anthology compiled about the 
year AD 1000117. The first part of the poem is in praise of the Byzantine 
princess Anicia Juliana and her royal lineage. The second part describes the 

113. Mango, Approaches to Byzantine Architecture, 43.
114. O.D.P., s.v. “Anicia Juliana,” “Justinian I,” “Galla Placidia.”
115. Freely – Cakmak, Byzantine Monuments of Istanbul, 75.
116. S. Runciman, Foreword, in Martin Harrison, A Temple for Byzantium: The 

Discovery and Excavation of Anicia Juliana’s Palace-Church in Istanbul, Austin, TX: 
University of Texas Press, 1989, 7.

117. The Greek Anthology: Anthologia Palatina. Trans. by W. R. Paton, revised by M. 
A. Tueler [LCL], Cambridge, MA: Harvard University Press, 2014, 14-15.



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

110

rich and splendid church which she erected in honor of St. Polyeuktos and 
compares her work to that of Constantine and her forebear Theodosius. A 
revealing line (AP 1, 10) is: ἄξιον ἧς γενεῆς καὶ ὑπέρτερον ἤνυσεν ἔργον
/ εἰν ὀλίγοις ἐτέεσσι, χρόνον δ’ ἐβιήσατο μούνη,/ καὶ σοφίην παρέλασσεν 
ἀειδομένου Σολομῶνος, / νηὸν ἀναστήσασα θεηδόχον …. (“She alone has 
conquered time and surpassed the wisdom of Solomon, raising a temple to 
receive God, …”), which underlined her intention to match Solomon’s temple 
in using cubits as a measurement and for which she spared no expense on 
the decorations. In the same year the church was completed, AD 527, Justin 
died and was succeeded by his nephew who took on the name Justinian. 
There is a record that Justinian visited the newly completed church118. Not to 
be outdone by the princess he set about rebuilding Hagia Sophia, a basilica 
type church with a wooden roof built by Rufinus completed in AD 415 
by Anicia Juliana’s great-uncle Theodosius II, as the largest and grandest 
church in the whole Empire. He could have rebuilt the church as a traditional 
basilica on a grand scale like St. Peter’s in Rome, or a larger version of the 
geometrically simple centralized plan of SS. Sergius and Bacchus that he had 
under construction, yet chose the hybrid domed basilica type. Beginning on 
23 February, 532 the new church was dedicated on 27 December, 537, less 
than six years later119. 

Further evidence of Justinian’s political rivalry with Anicia Juliana is 
provided in a recent study with regard to the circumstances surrounding the 
construction of the church of SS. Sergius and Bacchus in Constantinople120. 
While the first church built by Justinian in Constantinople, SS. Peter and 
Paul, was a longitudinal basilica completed either in 520 or 521 his next 
church dedicated to St. Sergius (later St. Bacchus was added) that he built 
in the mid-520 was of a centralized plan form and is most frequently linked 
to San Vitale at Ravenna which contains the two famous mosaic panels of 

118. Harrison, Temple for Byzantium, 40. See J. Bardill, A New Temple for Byzantium: 
Anicia Juliana, King Solomon, and the Gilded Ceiling of the Church of St. Polyeuktos in 
Constantinople, in W. W. Bowden, A. Gutteridge and C. Machado (eds.), (Late Antique 
Archaeology 3), Social and Political Life in Late Antiquity (Leiden 2006), 339-370.

119. R. J. Mainstone, Hagia Sophia: Architecture, Structure and Liturgy of Justinian’s 
Great Church, New York, NY: Thames & Hudson, 1988, 185.

120. B. Croke, Justinian, Theodora, and the Church of Saints Sergius and Bacchus, 
DOP 60 (2006), 25-63.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 111

Justinian and Theodora121. Interestingly both are centrally planned churches 
crowned by a dome reflecting the status of Justinian’s elevation to the rank 
of caesar in 525. Justinian’s impulse and initiative to build the church of St. 
Sergius must lie in his rivalry with Anicia Juliana122.

On completion of Hagia Sophia Justinian’s remark that he had surpassed 
Solomon was most likely aimed at overshadowing Anicia Juliana’s legacy. 
According to a legendary account, the Narratio de Sancta Sophia dating 
from the eighth or ninth century AD, when Justinian entered the completed 
church of Hagia Sophia he did exclaim: “Glory to God who has thought me 
worthy to finish this work. Solomon, I have surpassed thee!”123. Scholars have 
always considered this remark to refer directly to the great tenth century 
BC temple in Jerusalem built by King Solomon the splendor and glory of 
which are described in I Kings (ch. 6) and II Chronicles (chs. 2 to 7). But on 
careful analysis another explanation points to Justinian’s choice of a domed 
basilica type in the rebuilding of Hagia Sophia. It involves the tendentious 
relationship between Justinian and Anicia Juliana. 

The issue comes back to what was the novel form of the church of St. 
Polyeuktos. Anicia Juliana found the original church was of the longitudinal 
basilican form but to create an impressive space she added a dome to increase 
the internal height of the new building – combining the horizontality of the 
basilica form with the verticality represented by the dome forms (Figure 17). 
Her rebuilt church was thus a domed basilica with “columns standing upon 
sturdy columns support the rays of a golden roof … pursuing the stars of 
heaven”124. Although there were examples of domed basilicas in western Asia 
Minor125, it is not clear if Anicia Juliana followed any precedent. What she did 
do was perhaps stimulate Justinian to build an even grander domed basilica 
and after that the dome became the distinguishing architectural feature of 
Byzantine congregational churches although not of the domed basilica type. 
Another factor to consider is that in the forty days from the burning down of 

121. S. E. Bassett, Style and Meaning in the Imperial Panels at San Vitale, Artibus et 
Historiae 29, 7 (2008), 49-57.

122. Croke, Justinian, Theodora, and the Church of Saints Sergius and Bacchus, 53.
123. Freely – Cakmak, Byzantine Monuments of Istanbul, 84.
124. Harrison, Temple for Byzantium, 40.
125. N. Karydis, The Early Byzantine Domes Basilicas of West Asia Minor: An Essay 

in Graphic Reconstruction, Late Antique Archaeology 9 no. 1 (2012), 358.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

112 	 NICHOLAS N. PATRICIOS

the second church of Hagia Sophia on January 13, 532 during the Nika Riot 
to the start of the rebuilding of the third Hagia Sophia on February 23 it 
seems highly unlikely that either Justinian or Anthemius and Isidorus could 
arrive at the innovative concept of a domed basilica without a precedent. 
That precedent more than likely was the church of St. Polyuektos. And yet 
the domed basilica Church of Hagia Sophia in Constantinople presents 
a cohesive interior space and unparalleled vision no doubt due to the 
symmetrical arrangement of the semi-domes flanking the large central dome 
(Figure 18). In the words of Prokopius this church “… boasts of an ineffable 
beauty, for it subtly combines its mass with the harmony of its proportions, 
having neither any excess nor any deficiency …”126. The contrast is with the 
awkwardness of other domical basilicas such as the nearby Church of Hagia 
Eirene. Even so it is difficult to surpass the heightened experience presented 
by the incomparable unified and integral spaces of the central, cruciform, 
and cross-in-square Byzantine regular church types127. And so it was that 
the introduction of the domed basilica type by Princess Anicia Juliana and 
Emperor Justinian at Constantinople, between AD 527 and 537, led to the 
dome becoming the signature architectural feature of the Byzantine church 
from then on, not in domed basilica types but in cross-in-square church 
plans throughout the Empire. 

Conclusion
There is no exact line that separates the architectural form and structure 
of Roman and Byzantine domes as there was continual development during 
these periods. Roman hemispherical domes evolved into the Byzantine 
semicircular and then domes supported on octagonal drums and in the Near 

126. Procopius, Περὶ Κτισμάτων [as in n. 16] Ι, 23 ff. Θέαμα τοίνυν ἡ ἐκκλησία 
κεκαλλιστευμένον γεγένηται τῷ τε γὰρ ὄγκῳ κεκόμψευται καὶ τῇ ἁρμονίᾳ τοῦ μέτρου, 
οὔτε τι ὑπεράγαν οὔτε τι ἐνδεῶς ἔχουσα.  

127. Newly available data reinforces the significance of the church: F. Wenzel, 
Investigations into the construction and repair history of the Hagia Sophia, Construction 
History 25 (2010), 1-20; B. Wescoat – R. Ousterhout, Architecture of the sacred [as in n. 68], 
289; P. Niewöhner – N. Teteriatnikov, The South Vestibule of Hagia Sophia at Istanbul: The 
Ornamental Mosaics and the Private Door of the Patriarchate, DOP 68 (2014), 117-156; N. 
Teteriatnikov, The Last Palaiologan Mosaic Program of Hagia: The Dome and Pendentives, 
DOP 69 (2015), 273-296.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 113

East eventually replaced the traditional conical and pyramidal forms. Early 
domes in the Roman world were of wood that were superseded gradually 
by brick, stone and concrete as a construction material except in the Near 
East where the change occurred very late. The Romans sought to lighten the 
weight of their domes through ribbed construction and placing hollow pots 
in the dome but it was the Byzantine builders who perfected the pendentive 
dome form and found ways to eliminate centering. 

The Byzantine church is unique in integrating architecture, art, 
symbolism, and liturgy (Figure 19). The symbolism of the dome is two-
fold, first in its shape and second in its interior decoration. For Byzantine 
Christians the shape of the dome could represent the cosmic tent or the 
cosmic house. The decoration of the interior the ceiling of the dome that 
could symbolize the celestial vault or sky, on the other hand, followed more 
of a development path as theological images replaced the astronomical and 
astrological symbols that decorated the ceiling in antiquity. From the sixth 
century onward the Byzantine church dome in both its shape and interior 
decoration was viewed as an allusion to heaven on earth. The powerful 
image of Christ as Ὁ Παντοκράτωρ in the central dome begins to dominate 
Byzantine church interiors only from the thirteenth century. But it was not 
only the dome that was being imbued with symbolism more and more but 
also the narthex, naos, aisles, holy bema, apse, synthronon, and solea128. It 
is the central vault, however, represented as the “dome of heaven”129 that 
dominates all the metaphorical allusions. 

While there was continuity in the form, structure, and symbolism of 
the Roman and Byzantine dome the function of the dome changed between 
the two eras from use in secular buildings to religious structures. The 
Byzantines took over the Roman tradition of domed mausolea when they 
began building martyria, commemorative churches, with varied geometrical 
forms but each crowned by a dome. Congregational churches of the fourth 
and fifth centuries were virtually all of the basilica type with domed 
churches of various geometrical forms appearing only in the sixth century 
and dominating thereafter. The construction of domed basilica types 
in the capital Constantinople stimulated the building of domed churches 

128. Patricios, Sacred Architecture, Chapter 7: 389-404.
129. Lehmann, The Dome of Heaven, 1-27.



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

114

throughout the Byzantine Empire from the sixth century onward and in 
Eastern Orthodox churches after the Fall of Constantinople until the present 
day. The Byzantine church presents a building with a soaring space that 
leads to an uplifting sensual experience (Figure 20).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 115

Figure 1. Roman hemispherical dome: Ninfa degli Horti 
Liciani / Temple of Minerva, Rome, model, AD 320 (W. 
McDonald, Early Christian & Byzantine Architecture. 
New York: George Braziller, 1962, fig. 7).

Figure 2. Dome development: Diagrams (after D. Yarwood, The Architecture of 
Europe: The Ancient Classical and Byzantine World, 3000 BC–AD 1453, London: 
B. T. Batsford Ltd, 1992, fig. 175). A: Dome over cylinder B: Dome over square 
with squinches across corners to make an octagon C: Squinch D: Pendentives 
integral with dome E: Pendentives independent of dome F: Dome raised on a drum.



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

116

Figure 4. Near East conical dome: 
St. George Martyrium, Zorah, 
section & plan, AD 515 (E. Baldwin 
Smith, The Dome: A Study in the 
History of Ideas. Princeton, NJ: 
Princeton University Press, 1971, 
figs. 50 & 51).

Figure 3. Byzantine domes and roofs, St. Demetrios (Metropolis), Mystras, rebuilt in early 
15th century (photograph by author).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 117

Figure 5. Cosmos as domed (Cosmas 
Indicopleustes] Χριστιανική  Τοπογραφία 
[Christian Topography] (Cod. Sinaiticus 
Gr. 1185, 65r in E. Chatzitryphonos & 
S. Ćurcić, Aρχιτεκτονικη ως εικόνα 
[Architecture as Icon: Perception and 
Representation of Architecture in 
Byzantine Art] Thessaloniki: Μουσείο 
Βυζαντινού Πολιτισμού, 2009, fig. 17).

Figure 6. Cosmic tent: A Byzantine Emperor’s 
canopy tent (top) & the Hagia Sophia “tent” 
(below) (H. Gagatsiu, Byzantine Wisdom. 
Athens: Papasotiriou, 2014, no p #; E. Baldwin 
Smith, The Dome: A Study in the History of 
Ideas. Princeton, NJ: Princeton University 
Press, 1971, fig. 151).



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

118

Figure 7. Sky metaphor: The ceiling 
of the Mausoleum of Galla Placidia, 
Ravenna. AD 425-30 (A. Drandaki et al. 
eds. Heaven on Earth: Art of Byzantium 
from Greek Collections. Catalogue. 
Athens: Benaki Museum, 2013, fig. 44).

Figure 8. Byzantine central dome mosaic image: Christ Παντοκράτωρ encircled by twelve 
prophets, Parekklesion of the Theotokos Pammakaristos [“All-Blessed”], Constantinople, AD 
1320 (photograph by author).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 119

Figure 9. Cruciform martyrium: Church of the Holy 
Apostles, Constantinople, AD 330-357 / AD 527-
565 (reconstructed plan by G. Soteriou in C. Mango, 
Studies on Constantinople. Aldershot: Variorum, 
1993, 12).



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

120

Figure 10. Cruciform regular church type: Church of St. John, Ephesus, model and plan, 
AD 565 (M. Büyükkolanci, The Life and Monument of St. John. Selçuk-Izmir: Efes 2000 
Foundation, 2001, 44; H. B. Dewing & G. Downeυ, eds., txt. & trs. Procopius VII, Cambridge: 
Cambridge University Press, 1940, 47).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 121

Figure 11. Domed basilica regu-
lar church type: Church of Hagia 
Eirene, Constantinople, AD 537 
underwent several rebuildings 
and substantially repaired in the 
8th century (J. Freely & A. Cak-
mak, Byzantine Monuments of 
Istanbul. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2004, pl. 17; 
after J. Warren, Greek Math-
ematics and the Architects to 
Justinian, Art and Archaeology 
Research Papers (London: Coach 
Publishing, December 1976, 2).



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

122

Figure 12. Cross-in-square regular church type: 
Church of the Prophets, Martyrs & Apostles, Gerasa, 
elevation and plan, AD 464-5 (E. Baldwin Smith, The 
Dome: A Study in the History of Ideas. Princeton, 
NJ: Princeton University Press, 1971, figs 175 & 177).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 123

Figure 13. Ideal five-domed Byzantine church: Frontispiece. Ομιλίαι Ιακώβου 
Κοκκινοβάφου (Discourses of James Kokkinovafos), AD 1125-1150 (Cod. Gr. 1208, 3b, 
Paris, Bibliothèque Nationale in G. Galavaris, Ζωγραφική Βυζαντινών χειρογράφων. 
Αθήνα: Εκδοτική Αθηνών, 2006, fig. 146).



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

124

Figure 14. Byzantine dome: Katholikon of 
Nea Moni, Chios, AD 1056, restored in 1890 
(N. McGilchrist, Greek Islands: London: 
Genius Loci Publications, 2010. 20 volumes, 14: 
Chios, 60).

Figure 15. Shrine-regular churches complex: Church of the 
Holy Sepulcher, Jerusalem, ca. AD 326 (W. McDonald, Early 
Christian & Byzantine Architecture. New York: George Braziller, 
1962, fig. 9).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 125

Figure 16. Domed basilica precedent: St. Polyeuktos (after M. Harrison, A Temple for 
Byzantium: The Discovery and Excavation of Anicia Juliana’s Palace-Church in Istanbul. 
Austin, TX: University of Texas Press, 1989, fig. 48).



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

126

Figure 17. Horizontality vs Verticality: Original St. Peter’s, 
Rome vs Hagia Sophia, Constantinople (R. Mainstone, Hagia 
Sophia: Architecture, Structure and Liturgy of Justinian’s Great 
Church. London: Thames and Hudson, 1988, figs. 155 & 150).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 127

Figure 18. Domed basilica regular church type: Hagia Sophia, Constantinople, AD 563 (A. 
Grabar, The Golden Age of Justinian: From the Death of Theodosius to the Rise of Islam.
Trans. by Stuart Gilbert and James Emmons, New York: Odyssey Press, 1967, fig 4; after J. 
Warren, Greek Mathematics and the Architects to Justinian, Art and Archaeology Research 
Papers (London: Coach Publishing, December 1976, 7).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

128 	 NICHOLAS N. PATRICIOS

Figure 19. Artist’s rendition of the fusion of architecture, 
iconography, and theology. St. Gregory of Nazianzus writing 
his ‘Liturgical Homilies’ (Cod. Sinaiticus Gr. 338, fol 4v. Holy 
Monastery of St. Catherine, Sinai in E. Chatzitryphonos & S. 
Ćurcić, Αρχιτεκτονικη ως εικόνα [Architecture as Icon: Perception 
and Representation of Architecture in Byzantine Art] Thessaloniki: 
Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού, 2009, fig. 22).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 85-130

THE DOME IN BYZANTINE CHURCH ARCHITECTURE 129

Figure 20. Byzantine church heightened experience: 
Parekklésion of the Theotokos Pammakaristos [“All-
Blessed”], Constantinople (photograph by author).



	 NICHOLAS N. PATRICIOS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 85-130

130

Ο Τρουλλος στην Βυζαντινη Εκκλησιαστικη Αρχιτεκτονικη

Ο τρούλλος ήταν ένα σημαντικό αρχιτεκτονικό χαρακτηριστικό τόσο 
στη ρωμαϊκή όσο και στη βυζαντινή περίοδο. Υποστηρίζεται ότι υπήρξε 
συνεχιζόμενη ανάπτυξη της αρχιτεκτονικής μορφής και του συμβολισμού 
του τρούλλου μεταξύ των δύο περιόδων, αλλά με επέκταση της τυπολογίας 
του και σημαντική ενίσχυση του συμβολισμού του στην εκκλησιαστική 
αρχιτεκτονική της βυζαντινής εποχής. Στο ερώτημα τί διακρίνει τον 
τρούλλο μεταξύ των δύο περιόδων, η απάντηση πρέπει να αναζητηθεί 
κατά κύριο λόγο στην λειτουργία τους – στην χρήση του τρούλλου στα 
κοσμικά κτήρια κατά την Ρωμαϊκή περίοδο σε σύγκριση με τα κατά κύριο 
λόγο θρησκευτικά κτήρια του Βυζαντίου. Ο τρούλλος δεν είναι μόνο 
ένα σταθερό αρχιτεκτονικό χαρακτηριστικό των βυζαντινών εκκλησιών 
διαφόρων  αρχιτεκτονικών τύπων αλλά συγχρόνως  φορτίστηκε με 
συμβολικά και θεολογικά μηνύματα και θεωρήθηκε ότι συμβολίζει τον 
ουρανό και τον παράδεισο, ενώ στον εσωτερικό διάκοσμο προσδόθηκε 
μυστικιστική σημασία.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

Przemysław Marciniak

Of False Philosophers and Inept Teachers: 
Theodore Prodromos’ Satirical Writings

(with a translation of the poem Against the old man with a long beard)*

Theodore Prodromos, an ingenious 12th century writer, has been referred to 
as “the Byzantine Lucian”1. However, this compliment only partially reflects 
Prodromos’ literary activities, as he authored far more than merely satires, 
which were only a fraction of his oeuvre2. Some of his works were created 
in connection with his educational undertakings, and this could come in 
the form of literary exercises for his students (e.g. the Κατομυομαχία, Βίων 
πρᾶσις [Sale of Lives], schede)3 or texts meant to advertise and perhaps even 
defend Prodromos’ teaching methods (e.g. the Ἀμαθής, Φιλοπλάτων). The 
poem Κατὰ μακρογενείου γέροντος (Against the old man with a long beard, 

* This text has been written as part of the National Center for Science Project UMO – 
2013 /10/E/ HS 2/00170. I am deeply grateful to anonymous reviewers for their remarks and 
corrections.

1. A. Kaldellis, Hellenism in Byzantium: The Transformations of Greek Identity and 
the Reception of the Classical Tradition, Cambridge 2008, 251 and 258.

2. A full list of Prodromos’ works can be found in W. Hörandner (ed.), Theodoros 
Prodromos, Historische  Gedichte (WBS 11), Vienna 1974, 37-78. On the comic elements in 
the 12th century literary production see Κ. Χρυσογελος, Κωμική Λογοτεχνία και γέλιο τον 
12ο αιώνα: η περίπτωση του Κωνσταντίνου Μανασσή, ΒυζΣυμ 26 (2016), mainly 141-144.

3. On the Κατομυομαχία see recently P. Marciniak – K. Warcaba, Katomyomachia as 
a Byzantine version of mock-epic, in Middle and Late Byzantine Poetry: Text and Context, 
ed. A. Rhoby – N. Zagklas, Turnhout 2018, 97-110; on the Sale of Lives (Βίων πρᾶσις), P. 
Marciniak, Theodore Prodromos’ Bion Prasis – a Reappraisal, GRBS 53.1 (2013), 219-231; 
on Prodromic schede see P. A. Agapitos, New Genres in the Twelfth Century: The Schedourgia 
of Theodore Prodromos, Medioevo Greco 15 (2015), 1-41.



	 Przemysław Marciniak132

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

as it is usually referred to), which is translated in the appendix, belongs to the 
latter group. It shares its purpose with, and evokes the same literary motifs 
and traditions as other, hitherto unstudied, works by Prodromos, such as 
the Ἀμαθής, and the Φιλοπλάτων. The main focus of this contribution will 
thus be on two interconnected issues – a competition between γραμματικοί, 
and an ensuing ὑπόκρισις, i.e. pretending to be somebody else. 

The poem Against the old man draws heavily on Lucianic imagery 
– perhaps most importantly, it should be noted how the self-proclaimed 
philosopher is contrasted with Menippos, who himself performed the role 
of “a self-parodic preacher making fun of supernatural attempts to get at 
the truth”4. Menippos, a character from Lucianic texts (vv. 25-26), might 
forcibly cut both the beard and the lifted eyebrows of the impostor. This 
imagery serves several purposes simultaneously. To begin with, when taken 
in tandem with the reference to Thoukritos as the symbol of old age, it roots 
the text in the Lucianic tradition, and more specifically the tradition of 
anti-(pseudo)philosophical discourse5. Such discourse has a long tradition, 
and was also popular with the Latin authors of the Imperial age such as 
Fronto, Gellius, and Apuleius. Additionally, as with Prodromos, the figure 
of the false philosopher in their writings symbolized a general concern of 
their age, “a deep  concern about the prevalence of teachers who engaged in 
higher education without displaying any inclinations or qualities relevant 
for those who should be an intellectual and moral example to their pupils”6. 
Moreover, the reference to Menippos also dictates the tone of the text, 
which could be read as a “Menippean satire” – as Northrop Frye has noted: 
“The Menippean satire deals less with people as such than with mental 

4. J. C. Relihan, Vainglorious Menippus in Lucian’s “Dialogues of the Dead”, Illinois 
Classical Studies 12.1 (1987), 189.

5. On Lucian’s relationship with philosophy and philosophers see M. Caster, Lucien et 
la pensée religieuse de son temps, Paris, 1937, 9-122; see also G. Anderson, Lucian. Theme 
and Variation in the Second Sophistic, Leiden 1976, 113-135; C. P. Jones, Culture and Society 
in Lucian, Cambridge, Mass. 1986, 24-32. In a forthcoming paper, Nikos Zagklas argues that 
the students of this poem tend to overlook the influence of the epigrammatic tradition on 
the text, see N. Zagklas, Satire in the Komnenian Period: Poetry, Intellectualism, and the 
Ancients, in Byzantine Satire and Parody, ed. P. Marciniak – I. Nilsson (forthcoming). 

6. W. Keulen, Gelius, Apuleius, and Satire on the Intellectual, in The World of Aulus 
Gellius, ed. L. Holford-Strevens – A. Vardi, Oxford 2005, 230.



OF FALSE PHILOSOPHERS AND INEPT TEACHERS 133

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

attitudes”7. Thus, Prodromos’ text becomes a mixture of both social and 
intellectual satire. It addresses both a real social problem facing his times (a 
surplus of teachers vying for the attention of potential students)8 and also 
highlights the problem of intellectual frauds, who twist the definitions of 
wisdom, rhetoric, and philosophy. Prodromos thus (re)creates a Lucianic 
world populated by frauds, false prophets and charlatans, which mirrors his 
own concerns as a twelfth century γραμματικός. 

This short work is usually paired with a second verse invective authored 
by Prodromos, Κατὰ φιλοπόρνου γραός (Against an old lustful woman)9. 
While these two texts bear some similarities on the level of diction (e.g. 
the use of the Lucianic figure of Thoukritos), their purposes appear to 
be rather different. While the invective against the old hag looks like yet 
another réécriture of the old literary τόποι that can be found in ancient 
Greek poetry10, the poem against an old man is a form of Prodromos’ 
educational manifesto, in which he both defends his teaching method and 
attacks the false philosophers and γραμματικοί11. Moreover, while the poem 
against the old crone is indeed a collection of invectives taken from ancient 
Greek poetry, comedy and the epigrammatic tradition, the other work is 
built on a completely different principle. Instead of merely piling up abuses, 
Prodromos collects anecdotes and comparisons, and these ultimately serve 
the purpose of extolling his own knowledge, rather than simply ridiculing 
the opponent. Therefore, the poem can be surmised to be closer to two 
other satirical works by Prodromos: the Lover of Plato or the leather tanner 
(the Φιλοπλάτων ἢ Σκυτοδέψης) and the Uneducated man, or the false 
grammarian (the Ἀμαθής ἢ παρὰ ἑαυτῷ γραμματικός). In the Φιλοπλάτων, 
Prodromos’ monologue opens with lavish praise of Plato, who seemingly has 
but one flaw: he was not gifted with attributes of a non-existent tenth Muse 

7. N. Frye, Anatomy of Criticism: Four Essays, Princeton 1971, 309.
8. On such competition between teachers in the 11th century see F. Bernard, Writing 

and Reading Byzantine Secular Poetry 1025-1081, Oxford 2014. 
9. On this text see P. Marciniak, Prodromos, Aristophanes and a lustful woman. A 

Byzantine satire by Theodore Prodromos, ByzSlav 73 (2015), 23-33.
10. See for instance J. Henderson, Older Women in Attic Old Comedy, TAPA 117 

(1987), 105-129.
11. See J. Kucharski - P. Marciniak, The Beard and its Philosopher. Theodore Prodromos 

on philosophic beards in Byzantium, BMGS 41.1 (2017), 9-10.



134 	 Przemysław Marciniak

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

described as ἐμπνευσίλογος12. This is a ἅπαξ λεγόμενον, which can be 
roughly translated as “the one who is the inspiration for reason/thinking”. 
This obscure passage might in fact hold the key to the interpretation of 
this piece – even Plato, qua his works, does not have the power to breathe 
inspiration and knowledge into a person who has just begun to read them 
(οὐ μὴν καὶ γνῶσιν ἐμπνέειν ἔλαχες τοῖς ἐκ πρώτης, ὅ φασιν, ἀφετηρίας 
πελάσασί σου ταῖς βίβλοις). This is the Prodromos γραμματικός speaking 
– everyone needs proper guidance, and a proper teacher. What follows 
is a stinging attack on a person who claims to be well-versed in Platonic 
philosophy but, in fact, knows nothing about it. At the same time, it is also 
a warning against being misled by a bad teacher: Εἶτα ἵνα σε, Πλάτων, 
παραλιπὼν ἐπὶ τὸν ὑβριστήν σου τῆς βίβλου τράπωμαι, καὶ πρὸς αὐτὸν 
ἀποτενοῦμαι τὸν λόγον. […] Οὐ παραπαίεις εὖ μάλα οὐδὲ μελαγχολᾷς, 
ἀνθρώπων ἁπάντων ταλαιπορώτατος, εἰ παντάπασιν ἀμελετήτως ἔχων 
μὴ ὅτι γε τῆς κατὰ Πλάτωνα φάναι φιλοσοφίας […] ἀλλὰ καὶ τῆς κατὰ 
προσῳδίαν αὐτῆς ἀναγνώσεως καὶ οὐδὲ ταύτης τῆς ἐντριβῆς13.

However, the Φιλοπλάτων is much richer in sophisticated abuses than 
the poem Against the old man. The self-proclaimed specialist in Plato’s 
philosophy is called the ass of Cumae (κυμαῖος ὄνος), rural Praxiteles (lit. 
Praxiteles from barley, κρίθινος Πραξιτέλης), and Mud-Plato (Πηλοπλάτων). 
However, all these invectives are elaborated allusions to fables, Lucianic 
texts or other literary sources. For example, “rural Praxiteles” alludes both 
to the famous sculptor and the phrase κρίθινος Δημοσθένης (Herm. Id. 
2.11), the ass of Cumae refers to the proverbial story from Lucian’s The 
Fisher (c. 32) wherein the ass pretends to be a lion. The nickname “Mud-
Plato” was given to a Greek rhetorician, Alexander of Seleukia (Philostr.VS 
2.5.1). According to tradition, one of his listeners is supposed to have said 
that after Alexander’s speech, instead of Plato he found πηλός (mud). 

12. LBGr, s.v.: Denken einhauchend.
13. (“So, having left you, Plato, aside, I will turn to this person who offended your book 

and my speech will be directed to him. […] Aren’t you completely crazy and insane, the most 
wretched of all people since, as an ignorant, you are obviously not capable of discussing Plato’s 
philosophy […] but as far as I can see you cannot even read it aloud properly). If not stated 
otherwise, the translations are my own (ed. T. Migliorini, Gli scritti satirici in greco letterario 
di Teodoro Prodromo: Introduzione, edizione, traduzione e commento, Pisa 2010, 69).



135OF FALSE PHILOSOPHERS AND INEPT TEACHERS 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

Therefore, the Φιλοπλάτων creates the impression that its main 
purpose is not to denigrate the pseudo-specialist but to rather demonstrate 
Theodore Prodromos’ knowledge and promote him as the true (and better) 
teacher of Plato’s philosophy. Perhaps the list of philosophers mentioned in 
the Against the old man also has a deeper purpose. Not only does it refer 
to real philosophers who did not need an extravagant beard to be called 
wise (such as Plato, Aristotle, Empedokles, Pythagoras, and Socrates)14, 
it also announces Prodromos’ own versatility when it comes to teaching 
philosophy. 

What is even clearer is how Prodromos expresses his programmatic 
educational statements in the Ἀμαθής15. This work is directed against a 
(false) γραμματικός, who is apparently lacking the necessary basic scholarly 
competencies required to teach. However, instead of simply hurling invective 
against the γραμματικός, Prodromos delineates what looks to be a part of the 
curriculum studiorum16. Prodromos’ list includes a discussion regarding the 
definition(s) of grammar (or more precisely, a division between elementary 
and advanced) and their relationship to both ἐμπειρία and τέχνη. His 
arguments go back to Plato and Aristotle (who are both mentioned by 
Prodromos), but he also alludes to the works of Dionysios the Thrax and 

14. It would be tempting to conclude that this list is arranged according to some criteria 
such as Prodromos’ personal preference or the importance of the philosophers mentioned in 
the poem.

15. Prodromos also reveals both his educational methods and the content of his teaching 
in other texts, see N. Zagklas, Theodore Prodromos: The Neglected Poems and Epigrams. 
Edition, Translation and Commentary, Vienna 2014, unpublished PhD thesis, 75 and passim.

16. On Byzantine “secondary education” and the content of teaching see S. Efthymiadis, 
L’enseignement secondaire à Constantinople pendant les XI e et XII e siècles: Modèle éducatif 
pour la Terre d’Otrante au XIIIe siècle, Νέα ῾Ρώµη 2 (2005) 259-275; A. Markopoulos, De 
la structure de l’école byzantine. Le maître, les livres et le processus éducatif, in Lire et 
écrire à Byzance, ed. B. Mondrain, Paris 2006, 85-96, and Idem, Teachers and Textbooks in 
Byzantium, Ninth to Eleventh Centuries, in Networks of Learning. Perspectives on Scholars 
in Byzantine East and Latin West, c. 1000–1200, S. Steckel et al., Zürich-Münster 2014, 
3-15; A. Giannouli, Education and Literary Language in Byzantium,” in The Language of 
Byzantine Learned Literature, ed. M. Hinterberger , Turnhout 2014, 52-71. For a brief survey 
of “higher education” see A. Markopoulos, In search of ‘Higher Education’ in Byzantium, 
ZRVI 50 (2013), 29-44.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

136 	 Przemysław Marciniak

Philo of Alexandria17. Next, he moves on to the issues of etymology, by 
criticizing a way of teaching it: the self-proclaimed grammarian, arguably 
following some unmentioned ancient authority, explains the name 
Xenophon as “the one who was killed in foreign lands”18. Finally, Prodromos 
discusses σύγκρισις (here exemplified by the comparison between Homer 
and Hesiod). This is, however, by no means a random list: Prodromos, 
under the guise of an insult, demonstrates to the listener/reader the whole 
array of his teachings – this starts from the basics (what is grammar? how 
should teaching therefore be structured?) to linguistic issues, and finally to 
a discussion of the poets (what is earlier described as advanced grammar) 
and more specifically to the σύγκρισις being one of the προγυμνάσματα. 
Similar to the Φιλοπλάτων, the entire text is an educational manifesto that 
is designed to display Prodromos’ knowledge and educational programme. 

All three texts, albeit different in form, tackle the same topic –
education– and all of them also contain an elaborated insult. However, it 
might be naïve for us to believe that the antagonists: a false philosopher, a 
self-proclaimed γραμματικός, and an incompetent teacher of Plato, might 
have been real people. Jean François Boissonade, in his edition of the poem 
Against the old man, went as far as to suggest that the name of the false 
philosopher was Thoukritos19. While it cannot be excluded that the literary 
protagonists had some real-life counterparts, or were inspired by real people 
at the very least, it is equally possible to surmise that they were just figments 
of Prodromos’ imagination. In the 11th century, some of the invective poems 
penned by literati and γραμματικοὶ provide testimony for what is called 
λογικοὶ ἀγῶνες. These formalised contests were supposed to showcase the 
skills of both students, and of teachers who hoped to attract pupils20. I argue 
that the satirical/education texts by Prodromos do not reflect real contests 
(or any formalised rivalry) between teachers. They are rather imaginary 

17. On the ancient definitions of the art of grammar see M. Seppänen, Defining the art 
of grammar: Ancient perceptions of γραμματική and grammatica, Turku 2014 (unpublished 
doctoral thesis). 

18. On the etymology of the name Xenophon see Etymologicum Gudianum, s.v. 
Ξενοφῶν, ὁ ἐν τοῖς ξένοις νήφων, τουτ’ ἔστιν εὐχόμενος∙ ἢ ὁ ἐν τοῖς ξένοις τόποις 
φονευόμενος. Perhaps Prodromos mocks such a naive, but popular, explanation.

19. Anecdota Graeca, v. 4, ed. J. Fr. Boissonade, Paris 1832, 430.
20. Bernard, Writing and Reading, esp. 253-290.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

137OF FALSE PHILOSOPHERS AND INEPT TEACHERS 

ἀγῶνες, where the opponent is not of importance, and most likely does 
not exist at all, but rather this is an opportunity to display the author’s 
knowledge and underscore the attractiveness of his teaching programme 
that needs highlighting. In a highly competitive society, such a presentation 
of the teacher, his offer and his competences could be construed as more 
attractive and convincing. 

A life amongst Υποκριταί

One of the recurring themes in some of the Prodromic works is ὑπόκρισις, 
which is understood as ‘pretending’ and ‘mimicry’. These also occur, while 
not immediately connected to his activities as a teacher, in works such as 
Against an old woman. Similar to Lucian, Prodromos often explores what 
it means to ‘imitate’ and ‘to lie’. Lucianic preoccupation with mimicry 
and pretending goes as far as to draw attention to ‘the artificiality of his 
own first-person voice’21. In a prose treatise ‘On those who blaspheme 
against Providence on account of poverty’, Prodromos explores this topic 
by describing how certain appearances can be deceitful (PG 133, 1296). 
He concludes by stating: Ὁρᾷς ὡς ὑποκρίσει ζῶμεν ἄνθρωποι τὰ πολλά· 
καὶ πλανώμεθα περὶ τὸν ὂνον τῇ λεοντικῇ καὶ τῇ νυμφικῇ στολῇ περὶ 
τὴν γαλῆν. […] οὕτω σκηνὴ βαθεῖα περὶ ἡμᾶς καὶ παίζομεν ἑαυτοὺς καὶ 
παιζόμεθα22.

This is more than just a worn-out metaphor of life being parallel to 
a stage23. Rather, this is a programmatic statement, which Prodromos 

21. J. König, Greek Literature in the Roman Empire, London, 2009, 40. 
22. (“See how we people for the most part live in hypocrisy. And we are deceived by the 

ass disguised as a lion and the weasel disguised as a bride. [...] In this way we are on the big 
stage and we put on a performance for others and we are played”).

23. Such imagery is to be found previously in Epictet’s Ἐγχειρίδιον 17: Μέμνησο 
ὅτι ὑποκριτὴς εἶ δράματος οἵου ἂν θέλῃ ὁ διδάσκαλος. ἂν βραχύ, βραχέος· ἂν μακρόν, 
μακροῦ· ἂν πτωχὸν ὑποκρίνασθαί σε θέλῃ, ἵνα καὶ τοῦτον εὐφυῶς ὑποκρίνῃ· ἂν χωλόν, 
ἂν ἄρχοντα, ἂν ἰδιώτην. σὸν γὰρ τοῦτ’ ἔστι, τὸ δοθὲν πρόσωπον ὑποκρίνασθαι καλῶς. 
(Remember that you are an actor in a play, which is decided by its producer: if short, [it will 
be] short; if long, [it will be] long. If he wants you to perform as a beggar, so you perform 
even that in a skillful manner, as with a cripple, a ruler or a citizen. Because this is what you 
should do: to perform the role that is given to you well.) In the later period, this imagery was 
extensively used by Theodore Metochites, see W. Puchner, Greek Theatre Between Antiquity 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

138 	 Przemysław Marciniak

consequently develops, especially, but not exclusively, in his writings 
categorised as satirical. 

Prodromos’ description of social interactions based on theatrical imagery 
is also reminiscent of Edwin Goffman’s dramaturgical metaphor, which was 
later adopted and developed by other scholars24. According to this model, 
social interactions are understood in terms of how people live and behave, 
akin to actors performing on a stage. These performances (presentations 
of self) are designed to convince the audience (other people), and to make 
a specific impression on them25. A successful performance means that the 
audience is convinced by the actor and does not challenge the presentation. 
Prodromos, in his works, positions himself as a member of the audience, and 
questions the social performance of the objects of his attack (whether these 
are imaginary is irrelevant at this juncture) and seeks to expose their act (in 
Goffman’s model, this would roughly –but not completely– correspond with 
the role of a “spotter”, a person who has more insightful information about 
a performance and reveals these insights to the audience). In his writings, 
Prodromos uses vocabulary and imagery designed to underscore the act of 
pretending, and to illustrate the attempts being made to convince others of 
the possession of skills and wisdom that one does not really have. 

Prodromos almost obsessively refers to Aesopian fables in his texts, 
and uses tales which tell the story of dissimulation and pretending to 
possess certain talents and qualities: the story about a donkey disguised 
as a lion (Perry no. 188); a weasel turned into a man by Aphrodite (Perry 
no. 50); a raven cheated by a fox because he believed in the fox’s deceitful 
praises (Perry no. 126). In the Ἀμαθὴς, not only does he openly state that 
the self-proclaimed grammarian “plays/imitates a teacher” (εὖ οἶδ᾿ ὅτι, 

and Independence. A History of Reinvention from the 3rd Century BC to 1830, Cambridge 
2017, 67.

24. E. Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life, Edinburgh 1956. For a 
survey of similar readings of life in theatrical terms see R. Tronstad, Could the World become 
a Stage? Theatricality and Metaphorical Structures, SubStance 31.2/3.98/99, 216-224. The 
application and usefulness of this metaphor was recently criticized, see P. Schulte, The World 
as Stage and Representation: Notes on the Theatrum Mundi Metaphor, in Metaphors shaping 
culture and theory, ed. H. Grabes – A. Nünning – S. Baumbach, Tübingen 2009, 179-193. 

25. Goffman, The Presentation, 10: “They [observers] are asked to believe that the 
character they see actually possesses the attributes he appears to possess […]”.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

139OF FALSE PHILOSOPHERS AND INEPT TEACHERS 

τὸν διδάσκαλον ὑποκρίνοιο) but he also reverts to using a theatrical 
comparison. According to Prodromos, even the mimes have to train in order 
to be able to perform and dance the κόρδαξ. Given the usual disdain for 
and low status of scenic performers, in addition to the thoroughly negative 
connotations of the κόρδαξ, this comparison is meant as an obvious 
insult26. Furthermore, it could be assumed that Prodromos, by bringing 
forth this type of performative analogy, sought to highlight the imitation 
performed by the γραμματικός. In the Φιλοπλάτων, the act of reading and 
interpreting the writings of Plato by the unqualified teacher is also described 
as a performance: ἔπειτα τὸ πλατωνικὸν ἀναπτύσσεις βιβλίον καὶ τοῦτο 
κατὰ κεφαλῆς, νὴ τὸν οὐρανόν, καὶ καθιζάνεις ἐπὶ τοῦ γόνατος καί, τὸν 
πῆχυν ἐπερείδῃ τῇ παρειᾷ καὶ παντοίως τὸν ἀναγινώσκοντα σχηματίζῃ, 
οἷς τε ὑποψήλλεις27 τὼ χείλη καὶ οἷς τὰ βλέφαρα ξυγχαλᾷς28 [….]29.

This excerpt illustrates how the pseudo-specialist does not actually read 
– he just assumes the role of somebody who reads by re-creating the bodily 
posture and movement. Such a bodily performance reaches its extreme in the 
poem Against an old lustful woman, as the piece focuses on describing how 
the protagonist attempts to conceal her age and her old looks, along with 
how she plays a young girl when she is no longer able to attract young lovers. 
She uses makeup in order to deceive spectators and to appear younger30. In 
other words, the body of the old hag becomes a corporeal performance that 
is presented to play with potential spectators31. However, the machinations of 
an old woman will still be uncovered, and her efforts to conceal her true age, 

26. J. Koder, Kordax und Methe: lasterhaftes Treiben in byzantinischer Zeit, ZRVI 50 
(2013), 947‒948.

27. According to LSJ ὑποψήλλω means “to sing”. However, here it is probably meant 
as murmuring, silently speaking senseless things.

28. Lit. “loosen eyelids”.
29. ed. Migliorini [as in n. 13], 69 (“And then you open the Platonic book and, for 

heaven’s sake, upside down, and you put it on your lap, you press [your] fists against your 
cheek and you in every aspect assume the position of someone who is reading: you both 
murmur with your lips and squint your eyes”). 

30. Ὦ γραῒς ὠχρὰ κἂν πλανᾷς ψιμμιθίῳ!
[O, old pale crone, even though you deceive with white lead (v. 26)].
31. On similar corporeal performances in a holy context see S. Constantinou, Female 

corporeal performances. Reading the body in Byzantine passions and lives of holy women, 
Uppsala 2005. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

140 	 Przemysław Marciniak

as well as her attempts to seduce a younger lover using material means, will 
fail. As the narrator states proverbially, only someone very stupid would eat 
dung mixed with honey or would marry a pig covered with gold32, and this 
statement underscores the fact that external qualities qua ornaments which do 
not correspond to someone’s character, age, and education make him or her 
simply look hilarious. Similarly, Prodromos speaks in the Philoplaton about a 
ruby on a pig, a golden ring worn by a monkey, and a weasel in a purple robe, 
while in the Ἀμάραντος, or the passions of an old man, he tells the story of 
an older philosopher, Stratokles, who marries a young girl and uses extensive 
makeup and a haircut to hide his age and act as a young groom33.

However, the most misused prop in these performances is the 
philosophical beard34. The protagonists of Prodromos’ stories refer to it as 
having the power to transform them into philosophers, teachers, and wise 
people. In the Ἀμαθής, when the false γραμματικὸς puts on a performance, 
he lets his beard loose (χαλάσεις μὲν τὴν ὑπήνην), while in the poem Against 
the old man, the beard plays a central role, as it becomes the most important 
sign of the old man’s wisdom. The act of having it shorn off by Menippos, 
Lucian’s porte parole (vv. 21-29) could perhaps be conceived as the act of 
revealing the truth with the help of satirical, Lucianic, writing. However, 
what is most interesting would be how the beard defines Stratokles in the 
Ἀμάραντος. Before his transformation into a groom, Stratokles presents 
himself as a philosopher: Ταῦτα ὁ μὲν ἔλεγεν· ἐθαυμάζομεν δὲ ἡμεῖς καὶ 
ἐμακαρίζομεν καὶ τῷ ὄντι εὐδαίμονα ἐκαλοῦμεν, τῇ τε διδασκαλίᾳ 
τῶν ὤτων οἷον ἐξαιωρούμενοι δεινότατος γὰρ εἰπεῖν ὁ ἀνήρ—καὶ τῇ 
ἰδέᾳ πιστεύοντες· ἥ τε γὰρ ὑπήνη καθεῖτο μέχρι καὶ ἐπὶ γόνατον καὶ ὁ 
τράχηλος ἐσιμοῦτο καὶ συνέσπαστο ἡ ὀφρῦς καὶ ἡ ὤχρα περιεπλανᾶτο 
τὸ πρόσωπον καὶ τὸ ὅλον εἰπεῖν φιλόσοφον αὑτὸν καὶ τοῖς ἀγνοοῦσι 

32. Ἢ τίς φάγοι μέλιτι συμμιγῆ κόπρον, / Ἢ χρυσοπάστῳ συζυγῇ δελφακίῳ, / Εἰ μὴ 
βλαβείη τόν τε νοῦν καὶ τὰς φρένας (vv. 68-70). See also P. Marciniak, It is not What It 
Appears To Be: A Note on Theodore Prodromos’ Against a Lustful Old Woman, EOS 103.1 
(2016), 109-116.

33. Recently on the Amarantos see E. Cullhed, Theodore Prodromos in the Garden of 
Epicurus: the Amarantos, in Dialogues and Debates from Late Antiquity to Late Byzantium, 
ed. A. Cameron – N. Gaul, Abingdon 2017, 153-166 (where the performance of Stratokles is 
also discussed).

34. See J. Kucharski – P. Marciniak, The Beard and its Philosopher [as in n. 11], 50-53.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

141OF FALSE PHILOSOPHERS AND INEPT TEACHERS 

τὸ εἶδος ἐκήρυττεν. Ἀλλ’ ἡ χθές, ὦ φιλότης, τό τε δρᾶμα ὑφείλετο καὶ 
περιείλετο τὴν σκηνὴν καὶ τὸ ἀληθὲς ἐξεπόμπευσεν35. 

The appearance of Stratokles was just a performance designed to 
convince the audience that he was a philosopher. However, he changed his 
appearance when his aims were redefined – instead of playing a philosopher 
in order to impress listeners, he turned himself into a groom: he wore 
heavy makeup, his beard was cut in a way that was inappropriate for a 
philosopher. Performing the self does not exclude mutability, and therefore 
a person’s identity is not unchangeable, and could be remade as the person 
interacts with others – this is exactly what Stratokles does when he reinvents 
himself to interact with his bride and wedding guests. Amarantos, one of 
his former students, however, sees this new performance as fundamentally 
contradictory to the previous one, and consequently he believes that the 
earlier Stratokles merely impersonated a philosopher/teacher. Nevertheless, 
Stratokles’ new appearance is also described with the help of theatrical 
imagery (ὅθεν ἡμῖν εὑρεθείη οὗτος ὁ μῖμος), and thus supports the 
suggestion that this is indeed just a new performance. 

Enacting a performance, however, goes beyond corporeal presentation. 
In the Sale of Lives (Βίων πρᾶσις), one of the auctioned characters is 
Hippocrates, who promises to turn the potential buyer into a successful 
doctor36. Hippocrates’ advice is to recite the titles of his works and as many 
maxims as possible. This is more than just a re-use of a traditional τόπος of 
an incompetent medic, and Hippocrates’ instruction is reminiscent of the 
superficial knowledge that is displayed by the self-proclaimed grammarian 
in the Ἀμαθής, and the incompetent teacher of Plato in the Φιλοπλάτων. 
The doctor from Kos is not teaching how to be a real doctor but how to 
perform as one.

35. T. Migliorini, Teodoro Prodromo Amaranto, MEG 7 (2007), ch. 8, 85. (“He said 
this, and we admired him, praised him and called him fortunate indeed, and we were all ears 
when he taught, because the man is a terrific speaker, and we trusted in his appearance. For 
his beard fell down to his knees and his neck was bent, his eyebrows were drawn together, 
and ochre was all over his face and, generally speaking, his look indicated that he was a 
philosopher even to those who did not know him. But yesterday, my dear, unveiled the drama 
and took away the skene and revealed the truth”).

36. Ὅμως μέντοι τοῖσι πολλοῖσι τῶν νῦν ἰητρῶν ἐμφερέα σε ποιέειν οὐ χαλεπόν 
(“However, it is not difficult to make you similar to the modern doctors”).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

142 	 Przemysław Marciniak

Understandably enough, Prodromos embeds the notion of a ὑπόκρισις 
within the theatrical imagery – through bodily movements, makeup, and 
even props. This theatrical/dramatical connection was more thoroughly 
explored by Eustathios of Thessalonike in his oration On simulation (Περὶ 
ὑποκρίσεως), wherein the contemporary ὑπόκρισις was presented as a 
corrupted offshoot of the ancient dramatical art37. Eustathios discusses 
various manifestations of this phenomenon, including false friends, 
politicians, and even wives who pretend to be happy in a marriage (Γυνὴ γὰρ 
ὑποκρινομένη τὸ τῆς συζυγίας εὐάρμοστον, οἰστρηλατεῖται εἰς μοιχικόν, 
ed. Tafel 9.19). Bishop’s treatment of a ὑπόκρισις is both wider and more 
general than that of Prodromos, as he is more concerned with morality 
and the moral implications of falsehood, lying and pretence. Prodromos, as 
stated earlier, is perhaps less troubled by the moral consequences and more 
so by the immediate effect of a ὑπόκρισις on his own well-being.

Conclusion 

Prodromos seems to be obsessed with people who pretended to be someone 
else, or to use an anachronistic description, with con-men who had social 
motivations. As stated earlier, a surplus of literati who sought positions 
as teachers, or a job in the state administration, or who sought to secure 
a commission from a wealthy patron in twelfth-century Constantinople, 
thereby resulted in fierce competition between them. Moreover, it was not 
only knowledge or innovative methods that counted. Rather, it was likely 
that the ability to present one’s skills –to perform– was also a factor. As 
Emmanuel Bourbouhakis notes, “competition among rhetors in Byzantium 
was not decided on the basis of texts alone; the brilliance of a speech was a 
function of the performance it enabled”38. This must have led to situations 
where less skilled teachers and literati relied more on their performative 

37. On this text see a recent paper by B. van den Berg, The Excellent Man Lies 
Sometimes: Eustathios of Thessalonike on Good Hypocrisy, Praiseworthy Falsehood, and 
Rhetorical Plausibility in Ancient Poetry, Scandinavian Journal of Byzantine and Modern 
Greek Studies 3 (2017), 15-35. On this work see also P. Roilos, Amphoteroglossia. A Poetics 
of the Twelfth-Century Medieval Greek Novel, Cambridge–London 2005, 233. 

38. E. Bourbouhakis, Rhetoric and Performance, in The Byzantine World, ed. P. 
Stephenson, London–New York 2008, 175-178.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

143JOF FALSE PHILOSOPHERS AND INEPT TEACHERS 

skills than on their knowledge. Greater importance was attached to external, 
unimportant symbols and appearances, such as the ‘philosophical beard’, 
rather than real wisdom and experience.

A closer reading of texts, many of which are concerned with similar 
issues such as teaching and ὑπόκρισις, suggests that Prodromos, similarly 
to Lucian, recycled his own motifs, ideas, and imagery by creating new 
works out of old ones. This multiplying of works on seemingly identical 
topics should, however, be construed as a conscious literary technique, 
where similar problems were given varied literary forms. Prodromos was 
“the new Lucian”, but this descriptor should be understood as much more 
than simply a superficial comparison. Rather, what makes the Byzantine 
author a true successor to the Syrian satirist was the use of similar motifs 
and imagery to express his own opinions and social fears. 

Translation 

Against an old man, who thinks himself wise because of his long beard 

Yow ow ow!39 That bushy beard,
which that decrepit, putrid old man, Thoukritos40, 
lets fall, all the way down to his breast. 
Yow ow ow! That smell, that stench of goat!

5	 Oh, that burden so enormous of the beard!
How big is its length, its width how big,
how big, quite simply, all its dimensions.

39. “Yow ow ow” gr. ἰαταταιάξ; a interjection defined by the ancient and Byzantine 
lexica as expressive of sorrow (θρηνητικὸν ἐπίρρημα; Suda s.v.); used in Old Attic Comedy 
(Aristophanes, Ἱππῆς 1); the translation “Yow ow ow” is Jeffrey Henderson’s. Prodromos 
used the same word once again in a satirical/comical context in the song of the chorus in 
the Κατομυομαχία (v. 193). I am grateful to Janek Kucharski for his help in preparing the 
commentary. Some fragments of the translation were used in J. Kucharski – P. Marciniak, 
The Beard and its Philosopher [as in n. 11].

40. Thoukritos is a protagonists of the Dialogi mortuorum, 16. This dialogue tells 
the story of a young legacy hunter, Terpsion, who squandered his own means and health 
striving to inherit the wealth of the nonagenarian Thoukritos, and ultimately died before 
him; the name Thoukritos is never before associated with such a figure in extant literature; 
Prodromos’ protagonist is also very old, and elsewhere he uses the name as a byword for old 
age, see Against an old lustful woman 3. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

	 Przemysław Marciniak144

That’s why you’re stooping down, old man.
And yet you carry this hump and you bend your back41:

10	 For that beard is pulling your neck downward, 
As it is big, and of immoderate weight.
Trim that hair of the upper lip, you wretch,
depilate your face, you miserable one,
make use of razors, scissors, naked axes,

15	 swords, blades, may there even be a saw.
Liberate your jaw from the burden,
liberate your neck from the weight.
You see, how the poor thing bents downward,
and makes you look like a suppliant,

20	 begging to be freed from this burden.
Cut off, you fool, that enormous hair.
For if you won’t hurry to shave it,
Menippos is close, and you know the dog,
he carries a well-sharpened shipwright’s axe;

25	 for the sweet Syrian will provide us with it,
having drawn it from his writing tablets.
And should the dog come first, woe to you, wretch;
for he will not only cut off your beard,
but also with it a part of your eyebrows42. 

30	 You’re foolishly deluding yourself, old man,
taking the exuberance of your beard
to be a sign of philosophy.
Indeed, the man from Athens, the great one,
the glory of dialogues43, the theologian,

35	 the purest reason, nature above nature,
the son of Ariston, whose name was Plato,

41. See Diodorus. Siculus, Bibliotheca historica 2.51 and 2.54 where camels are 
described. 

42. Bushy beard and lifted eyebrows were signs of Lucianic philosophers, cf. Timon 
the Misanthrope, ch. 54 where Thrasycles the philosopher is characterized as having bushy 
beard, lifted eyebrows and hair thrown back from his forehead. This entire passage should 
be probably read as a threat – the false philosopher will be exposed with the help of satire. 

43. In the Φιλοπλάτων Prodromos credits Plato with the invention of the dialogue.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

OF FALSE PHILOSOPHERS AND INEPT TEACHERS 145

and the greatest student of nature, Aristotle,
the greatest offspring of Stageira44, and Empedokles, who played with 
fire45,

40	 and Pythagoras, the Samian by descent,
and Sokrates, sown by Sophroniskos,
if they had indeed46 let their beards grow down,
all the way to their ankles,
and reeked the stench of he-goat,

45	 and bore resemblance to bearded stars
–by virtue of the beard and not of the light–,
would we not call them philosophers, or wise,
or just, or noble and decent?
And what if some man, replete with arrogant slanders

50	 ugly to behold, and even uglier in his way of life,	
stupid, ignorant, another Archibiades,
of whom Plutarch tells us elsewhere47,

44. Migliorini translates “l’estrema fioritura” as he understands this line differently – Aristotle 
was supposed to be the last famous son of Stageira, which was destroyed by Philipp of Macedonia. 

45. According to tradition Empedokles threw himself into Mount Etna (Diogenes 
Laertius, Vitae philosophorum 8.69.5). The word πάρεργον may mean offshoot, secondary 
work. A similar expression is to be found for instance in Euripides, Helen 925: πάρεργον 
δοῦσα τοῦτο τῆς δίκης (this addition … to my fate). Perhaps then this passage should be 
translated “Empedokles who became an addition to fire”.

46. “If … indeed” (εἰ μέν) – following Mangelli’s conjecture (E. Magnelli, Prodromea 
(con una nota su Gregorio di Nazianzo), Medioevo Greco 10 (2010), 120-21); the MS reads 
“if they had not” (εἰ μή).

47. “There was a certain Archibiades, nicknamed Laconistes, because in imitation of 
the Spartans, he let his beard grow to an extravagant size” (πώγωνά τε καθειμένος ὑπερφυῆ 
μεγέθει), always wore a short cloak, and had a scowl on his face. Phokion was once interrupted 
in the council, and called upon this man for testimony and support in what he said. But 
when the man rose up and gave such counsel as was pleasing to the Athenians, Phokion 
seized him by the beard (ἁψάμενος αὐτοῦ τῶν γενείων) and said: “O Archibiades, why then 
didst thou not shave yourself” (τί οὖν οὐκ ἀπεκείρω), Plutarch, Φωκίων 10.1 (tr. B. Perrin; 
Loeb); the point here is that Phokion himself was considered a stern laconophile (more in 
terms of mores than foreign policy) and expected support from an apparently kindred spirit; 
with his hopes frustrated, he questions the laconizing stance of Archebiades (J. Kirchner, 
Prosopographia Attica, 2 vols (Berlin, 1901), 1302; Α Lexikon of Greek Personal Names II 2, 
4) by asking him to shave off the beard he wore in a Spartan fashion; the whole story seems 
highly anecdotal, and its authenticity has been questioned.



146 	 Przemysław Marciniak

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

is blessed with abundance of facial hair?
Should he now be called wise, and even a great wise man?

55	 And here, all ready is the noble Phokion,
to grab the hairiest with both hands.
If only I were a new Phokion, the general,
an enemy to you, the Archibiades of our times.
If I would grab this accursed thing, old man,

60	 quickly I’d show your entire chin bare.
But tell me, Thoukritos, five times as old,
already the age of Iapetos and Kronos:
if a runaway slave, one deserving a good whipping, came to you48

not knowing even one bit of speech, as the saying has it49,
65	 and yet he would carry the burden of an enormous beard,

what would you think about him? That he is an expert in reasoning 
(logos)?
– Oh my, what an insolence against wise teachings! –
What a person purchased for one mina could be?
– Oh my, what an insolence against a long beard! –50

70	 It seems to me that you assign philosopher’s grace
rather to the flocks of goats
if you’re defining reason by the beard:
for it is goats that grow a big beard.
But let us not give reason to the beard,

75	 nor count goats among philosophers:
Just like among intelligent men no one would be called wise
having put on a himation which reaches to his feet,
or at least girded around the waist51.

48. Interestingly enough the motif of a runaway slave appears also in the Βίων πρᾶσις.
49. Migliorini, Gli scritti satirici, 26 sees this line as an allusion to Aristophanes, 

Πλοῦτος 17: καὶ ταῦτ’ ἀποκρινομένῳ τὸ παράπαν οὐδὲ γρῦ (with scholia). However, the 
text itself refers to a proverb and the possible source is Zenob. 5.56: Οὐδὲ τὸ Δίωνος γρῦ 
(Ε. Leutsch – F. G. Schneidewin, Corpus Paroemiographorum Gröecorum, v. 1, Gottingen 
1839 (repr. Hildesheim 1965), 142-143.

50. Or perhaps “what an insolence of a long beard”.
51. It is rather difficult to make sense of Prodromos’ vision of ancient Greek fashion. He 

seems to refer here to the χιτών, which could have been girded around the waist. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 131-148

OF FALSE PHILOSOPHERS AND INEPT TEACHERS 147

As Plato ungirded in yesterday’s times
80	 came to the heart of the Academy

and spoke these words to his students:
“if Plato gird himself today, and spoke girded,
he would be no better than of yesterday52; 
for it is not garments that distinguish men of knowledge,
nor the changing fashions of belts and sandals,

85	 but spirited nature and learning from books,
and great eloquence in argument and inquiry”.
Thus long beards have nothing to do with judging
the intellect of both student and teacher.
My good man, even if the entire philosophy

90	 did indeed hang from your beard,
you ought to cut it nonetheless,
so that you would avoid its ugliness;
since the beauty of limbs comes from due proportion,
of hands, legs, –simply speaking– the entire body53,

95	 while all contractions and dilations
bring ugliness, just as vices do,
so does the dignity of the beard lie in proportion.
“Moderation is the best thing”, as the old saying goes54.
But, my dear beard, do grow even more,

100	 cut your way forward in every direction, in width and in length55

and drag down along with you the back of that decrepit one,
until you break him down completely.

52. Following the sense suggested by Magnelli, Prodromea, 122; the source of the 
anecdote is unknown. Perhaps Prodromos alludes to the Roman custom of wearing an 
ungirded tunica when a person was at home or resting and thus creating a difference between 
a working and resting person. However, Plato’s philosopher remains a philosopher regardless 
of what he is wearing (and how). 

53. Well-proportioned limbs were one of the most important features, which constituted 
a Byzantine ideal of physical beauty, see M. Hatzaki, Beaty and the male body in Byzantium. 
Perceptions and Representations in Art and Text, New York, 2009, 8-14.

54. Μέτρον ἄριστον: This is a saying attributed, like many others, to Kleoboulos of 
Lindos. 

55. lit: ‘grow in width and grow in length’.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 131-148

	 Przemysław Marciniak148

Ψευδοφιλοσοφοι και Αδαεις Δασκαλοι:
Τα Σατιρικα Κειμενα του Θεοδωρου Προδρομου

Ορισμένα από τα σατιρικά κείμενα του Θεοδώρου Προδρόμου (όπως 
ο Φιλοπλάτων, ο Αμαθής, ή το ποίημα κατά μακρογενείου γέροντος) 
μπορούν να θεωρηθούν ως οι διδακτικές του προγραμματικές δηλώσεις. 
Επιπλέον δείχνουν πώς αντιλαμβανόταν ο Πρόδρομος την «ὑπόκρισιν», 
να προσποιείται δηλαδή κάποιος ότι είναι ένας άλλος.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

Σταυρούλα Σολωμού

Συμβολή στη Mελέτη Διερεύνησης του Ηχου 
στην Ιστορία του Ιωάννη Καντακουζηνού*

Στόχος του άρθρου είναι ο εντοπισμός και η ερμηνεία του ήχου στο 
ιστοριογραφικό έργο του Καντακουζηνού, το οποίο πραγματεύεται 
την περίοδο 1326 έως 1356 και συνιστά τον υποκειμενικό απολογισμό 
μιας συγκρουσιακής εποχής. Σε πρώτο επίπεδο, ο ήχος θα ερευνηθεί 
στο συγκεκριμένο κείμενο υπό την λεξιλογική οπτική και σε δεύτερο 
επίπεδο κοινωνιολογικά, σε συνδυασμό με τις προθέσεις του αφηγητή1. 

* Το συγκεκριμένο άρθρο προήλθε από ανακοίνωση της συγγραφέως στη Β΄ [Θ΄] 
Συνάντηση Ελλήνων Βυζαντινολόγων, Πάτρα 13-15 Δεκεμβρίου 2017, με τον τίτλο 
«Ηχητικές επισημάνσεις στην Ιστορία του Καντακουζηνού». Επίσης, αποτέλεσε αφορμή για 
την ένταξή της στο ερευνητικό πρόγραμμα «Προφορικότητα και Επιτέλεση στην ελληνική 
παράδοση» του Ινστιτούτου Ιστορικών Ερευνών (ΙΙΕ), του Εθνικού Ιδρύματος Ερευνών 
(ΕΙΕ). Πρωτίστως, θα ήθελα να ευχαριστήσω θερμά τον καθηγητή Ταξιάρχη Κόλια, τότε 
Διευθυντή του ΙΙΕ/ ΕΙΕ, για την παρότρυνση, την εμπιστοσύνη και την υποστήριξή του, 
ώστε να ενταχθώ στο συγκεκριμένο ερευνητικό πρόγραμμα, τον Φεβρουάριο του 2018, 
όπως και για τις συμβουλές του στη συγγραφή του άρθρου. Πολλές ευχαριστίες οφείλονται 
στην Επιστημονική Υπεύθυνη και Συντονίστρια του αναφερόμενου ερευνητικού 
προγράμματος του ΙΙΕ/ΕΙΕ, Δρ. Νίκη Τσιρώνη, για την ευκαιρία και τη δυνατότητα που 
μου έδωσε να συμμετάσχω στην ερευνητική ομάδα, όπως και για το ερευνητικό πεδίο, το 
οποίο μού πρότεινε προς μελέτη: «Ηχοτοπία κατά την παλαιολόγεια περίοδο σε σχέση με 
την προφορικότητα και την επιτέλεση». Το συγκεκριμένο άρθρο, επομένως, συνιστά μέρος 
μίας ευρύτερης έρευνας, η οποία θα δημοσιευθεί προσεχώς σε συλλογικό τόμο, όπου θα 
περιλαμβάνονται οι μελέτες όλων των μελών της ερευνητικής ομάδας. Ακόμη, θα ήθελα να 
ευχαριστήσω την αείμνηστη καθηγήτρια R. Macrides για την ανάγνωση και τις επισημάνσεις 
της στην αρχική μορφή του άρθρου. Τέλος, ευχαριστίες οφείλονται στους ανώνυμους κριτές 
για τις χρήσιμες υποδείξεις τους. 

1. Ο J. O. Rosenqvist, Η Βυζαντινή Λογοτεχνία από τον 6ο αιώνα ώς την άλωση 
της Κωνσταντινούπολης, μετ. Ι. Βάσσης, Αθήνα 2008, 226-227, σημειώνει για την 



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ150

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

Επιπροσθέτως, θα ερευνηθούν η ηχητική πλαισίωση των συναισθημάτων 
και η απήχηση των λέξεων που δηλώνουν ήχο, τόσο στο άμεσο όσο και 
στο προσδοκώμενο ακροατήριο, του ιστορικού έργου. Λόγω λοιπόν, της 
προσέγγισης  είναι απαραίτητο να γίνει μνεία στο σχετικό επιστημονικό 
θεωρητικό υπόβαθρο.

Η ανθρωπολογική έρευνα για τον ήχο εντοπίζεται χρονικά στα τέλη 
της δεκαετίας του 1960, συστηματοποιείται, όμως, τη δεκαετία του 1990, 
οπότε οι ήχοι του περιβάλλοντος, οι θόρυβοι και οι τελετουργικοί ήχοι 
άρχισαν να εξετάζονται ως εθνογραφικά δεδομένα2. Κατά τον W. Ong, 
έναν από τους μελετητές της προφορικότητας (Orality), καμία αίσθηση 
δεν λειτουργεί τόσο άμεσα όσο η ακοή, άρα και ο ήχος, σε τέτοιο 

Ιστορία του Ιωάννη Καντακουζηνού, ότι συγκριτικά με τον Νικηφόρο Γρηγορά, ο 
Καντακουζηνός δίνει μια πιο ολοκληρωμένη εικόνα των ιστορικών συμβάντων, ενώ 
παράλληλα προσπαθεί να διορθώσει τη διήγηση του Γρηγορά. Πρόκειται για ένα 
αξιόλογο λογοτεχνικό εγχείρημα, στο οποίο κυριαρχεί μία συγκεκριμένη θεματολογία: 
το πρόσωπο του ίδιου του αυτοκράτορα και τα επιτεύγματά του στην Ιστορία. Ως 
υποκειμενικός και μεροληπτικός απολογισμός μίας εποχής πλήρους συγκρούσεων, μπορεί 
να συγκριθεί με τη Χρονογραφία του Μιχαήλ Ψελλού. Και τα δύο έργα δίνουν την 
εντύπωση ότι ακολουθούν το πρότυπο της παραδοσιακής ιστοριογραφίας, από άποψη 
περιεχομένου. Ωστόσο, οι δύο συγγραφείς τοποθετούν στο επίκεντρο τον εαυτό τους 
και τον ρόλο τους με έναν τέτοιο τρόπο που απομακρύνονται από την ιστοριογραφία. 
Παρατηρεί, επίσης ο Rosenqvist, ότι ο συγγραφέας έχει επηρεαστεί από ένα συγκεκριμένο 
κλασικό πρότυπο, εκείνο του Θουκυδίδη, ιδιαιτέρως στους επινοημένους λόγους, που 
παρεμβάλλονται στην αφήγηση. Για τον αυτοβιογραφικό χαρακτήρα της Ιστορίας του 
Καντακουζηνού, βλ. M. Hinterberger, Autobiographische Traditionen in Byzanz, Wien 
1999, 316-331. Η Ιστορία του Καντακουζηνού παραδίδεται σε έξι χειρόγραφα, εκ των 
οποίων κανένα δεν είναι αντίγραφο του άλλου. Τέσσερα χρονολογούνται τον 14ο αιώνα: 
Seragliensis gr. 28, Bononiensis 2212, Parisiensis – Coislinianus 144 και Laurentianus IX. 9 
που είναι το αρχαιότερο χειρόγραφο της Ιστορίας, της οποίας η συγγραφή ολοκληρώθηκε 
τον Δεκέμβριο του 1369, σύμφωνα με σημείωμα του κώδικα. Δύο άλλα χειρόγραφα 
χρονολογούνται στον 16ο αιώνα (Mutinensis 224-225, Monacensis 106). Στην έκδοση της 
Βόννης ο L. Schopen στον πρώτο τόμο στηρίχτηκε στις γραφές του παρισινού χειρογράφου 
που είχε αποτελέσει τη βάση της πρώτης έκδοσης (Παρίσι 1645), στους υπόλοιπους δύο 
αξιοποίησε τον κώδικα του Μονάχου, βλ. Α. Καρπόζηλος, Βυζαντινοί Ιστορικοί και 
Χρονογράφοι, τ. Δ΄, (13ος–15ος αι.), Αθήνα 2015, 187-212, 209. 

2. Μ. Σέργης, Ηχοτοπία (Soundscapes) της Αθήνας (1880-1896) στο συγγραφικό έργο 
του Μ. Μητσάκη. Συμβολή στη διεύρυνση της θεματολογίας της κοινωνικής Λαογραφίας, 
Πρακτικά Πανελλήνιου Συνεδρίου 100 χρόνια Ελληνικής Λαογραφίας (1909-2009) 
Πανεπιστήμιο Αθηνών, 11-13 Μαρτίου 2009, Αθήνα 2013, 881. 



ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 151

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

σημείο μάλιστα που να μπορεί να συλλάβει την εσωτερικότητα χωρίς 
να την παραβιάζει3. Άρα, ο ήχος είναι μία αίσθηση ενωτική. Επιπλέον, 
το ακουστικό ιδεώδες συντελεί στην αρμονία και τη σύνδεση. Τα δύο 
αυτά γνωρίσματα του ήχου, η εσωτερικότητα και η αρμονία, είναι 
χαρακτηριστικά της ανθρώπινης συνείδησης. Συνεπώς, η φαινομενολογία 
του ήχου διεισδύει βαθύτατα στην αίσθηση της ανθρώπινης ύπαρξης, όπως 
την επεξεργάζεται ο προφορικός λόγος. Ο τρόπος, λοιπόν, με τον οποίο 
βιώνεται ο λόγος, έχει καθοριστική σημασία για την ψυχική ζωή, καθώς 
το ηχητικό τοπίο περιβάλλει τον άνθρωπο και επηρεάζει την αίσθησή του 
για τον κόσμο4. Η προφορικότητα ερευνήθηκε, επίσης, σε ευρεία κλίμακα 
στην αρχαία ελληνική γραμματεία από τον G. Nagy, με ιδιαίτερη έμφαση 
στα έπη του Ομήρου5. Θα ήταν παράλειψη να μην αναφερθούμε και σε 
άλλους πρωτοπόρους και διακεκριμένους μελετητές της προφορικής 
παράδοσης και της πρωταρχικής προφορικότητας, όπως τον M. Parry, τον 
A. Lord, τον E. Havelock και τον M. Mc Luhan6. Ο τελευταίος απέδειξε με 
ποιόν τρόπο κάθε στάδιο που συνδέεται με την ανάπτυξη της τεχνολογίας 
μέσω της ιστορίας της επικοινωνίας, δηλαδή από την επινόηση της ομιλίας, 
των εικονικών σχεδίων, του φωνητικού αλφάβητου, της τυπογραφίας, 
των σημερινών ηλεκτρονικών μέσων επικοινωνίας, ανασυγκροτεί την 

3. W. Ong, Προφορικότητα και Εγγραμματοσύνη, Ηράκλειο 2015 (ανατύπωση 1ης 
έκδοσης 1995 στην ελληνική γλώσσα), 98.

4. Ong, Προφορικότητα και Εγγραμματοσύνη, 100, 101. Για την προφορικότητα 
βλ. και το πρόσφατο Διεθνές Συνέδριο: From Homer to Hatzi-Yavrouda: Aspects of Oral 
Narration in the Greek Tradition, Athens, 29-30 September 2018, Danish Institute. 

5. Ενδεικτικά: G. Nagy, Performance and Text in Ancient Greece, στο: The Oxford 
Handbook of Hellenic Studies, έκδ. G. Boys – Stones, B. Graziozi, P. Vasunia, Oxford 2009, 
417-431. Ο Ιδιος, Plato’s rhapsody and Homer’s music: the poetics of the Panathenaic festival 
in classical Athens, Washington 2002. Ο Ιδιος, Homeric responses, Austin 2003. Ο Ιδιος, The 
ancient Greek hero in 24 hours, Cambridge 2013. 

6. A. Parry, The making of Homeric Verse: The collected papers of Milman Parry, 
Oxford 1971. E. Havelock, A preface to Plato, Cambridge – Mass. 1963. Ο Ιδιος, The muse 
learns to write: Reflections on Orality and literacy from antiquity to the present, New Haven 
1986. A. Lord, Perspectives on recent work on the oral traditional formula, Oral Tradition 
vol. 1, no. 3 (1986), 467-503. Ο Ιδιος, Characteristics of Orality, στο: A Festschrift for Walter 
J. Ong, Oral Tradition vol. 2, no. 1 (1987), 54-72. Ο Ιδιος, Epic Singers and Oral Tradition, 
New-York 1991. Ο Ιδιος, Oral Composition and ‘Oral Residue’ in the Middle Ages, στο: Oral 
Tradition in the Middle Ages, έκδ. W. F. H. Nicolaisen, New-York 1995, 7-29.



152 	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

ανθρώπινη συνείδηση, επιφέροντας βαθιές αλλαγές όχι μόνο στα όρια της 
ανθρώπινης δυνατότητας αλλά και σε εκείνα της ανθρώπινης φαντασίας7. 
Συγγενής έννοια με τον ήχο, η οποία κυριαρχεί στα επιστημονικά πεδία 
αρχαιοελληνιστών8, βυζαντινολόγων9 και νεοελληνιστών10 είναι εκείνη 
του ηχοτοπίου. Ως ηχοτοπίο ορίζεται κάθε ακουστικό πεδίο μελέτης, 
όπως το φυσικό ακουστικό περιβάλλον, που συντίθεται από ήχους της 
φύσης και των ζώων, το ανθρώπινο περιβάλλον, αγροτικό ή αστικό 
και το σχεδιαζόμενο ή παραγόμενο ηχητικό περιβάλλον11. Σήμερα, 
το ηχοτοπίο έχει αναγνωρισθεί ως σημαντικός τρόπος πρόσληψης και 
έκφρασης των σχέσεων μεταξύ ανθρώπου, ήχου και περιβάλλοντος12. 
Εισηγητής της έννοιας του ηχοτοπίου (Soundscape) ο R. Murray Schafer, 
δημιουργός του διεπιστημονικού προγράμματος, World Soundscape 
Project, κατά τη δεκαετία του 1970, επιχείρησε να ταξινομήσει το αστικό 
και αγροτικό ηχητικό στοιχείο, να χαρτογραφήσει την εξέλιξη του ήχου 
και να αναδείξει τη σημασία του στην καθημερινή ζωή13. Συνεχιστής του 
R. M. Schafer, o G. Rousseaux (paysage sonore), ερεύνησε τον τρόπο με τον 
οποίο αποκωδικοποιείται ο ήχος και πώς αυτός διεγείρει τη φαντασία14. 

Από τη λεξικογραφική διερεύνηση προκύπτει ότι ο όρος ἦχος 
παραδίδεται σε γραπτά κείμενα της βυζαντινής περιόδου, γεγονός που 
επιβεβαιώνει τη σημασία που προσέδιδαν σε αυτόν οι Βυζαντινοί σε 
όλες τις εκφάνσεις του βίου του. Οι σημασίες του ήχου συνοψίζονται 

7. M. Mc Luhan, The Gutenberg Galaxy: The making of typographic man, Toronto 1962. 
8. D. Yatromanolakis, Soundscapes (and two speaking Lyres) στο: Epigraphy of Art. 

Ancient Greek Vase – Inscriptions and Vase-Paintings, ed. D. Yatromanolakis, Oxford 2016, 
1-42. J. Petropoulos, Soundscapes of the ancient greek world, https://academia.edu/34152640. 

9. S. Antonopoulos, Kalophonia and the Phenomenon of Embellishment in Byzantine 
Psalmody, και A. Papalexandrou, Perceptions of Sound and Sonic Environments across the 
Byzantine Acoustic Horizon, στο: Knowing Bodies, Passionate Souls. Sense Perceptions in 
Byzantium, έκδ. S. Ashbrook Harvey – M. Mullett, Washington 2017, 87-109 και 67-85 
αντιστοίχως. 

10. Σεργησ, Ηχοτοπία. 
11. Schafer, Soundscape, 7. Σέργης, Ηχοτοπία, 888. 
12. Schafer, Soundscape, 7. K. Kaufman – Shelemay, Exploring music in a changing 

word, New-York 20062. Σέργης, Ηχοτοπία, 882-883.  
13. R. Murray Schafer, The soundscape: Our sonic environment and the tuning of the 

world, Vermont 19942. Σέργης, Ηχοτοπία, 882.
14. https: // www. Design academy.nl./ Events/Project. aspx. 



153ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

στις ακόλουθες: α) η αίσθηση των λέξεων, β) ο αντίλαλος, γ) ο τρόπος 
εκφοράς των φθόγγων, καθώς στη γραμματική διακρίνονται σε δασύ 
και ψιλό ήχο, δ) η φωνή και ε) ο θόρυβος στη δημώδη γραμματεία15. 
Μάλιστα, και στο εκκλησιαστικό τελετουργικό προσδιορίζεται ο ήχος 
ως μουσικός τρόπος και επισημαίνονται οκτώ ήχοι, τέσσερις γνήσιοι 
(ἦχος α΄, ἦχος β΄ ἦχος γ΄, ἦχος δ΄) και τέσσερις νόθοι, οι οποίοι καλούνται 
πλάγιοι (ἦχος πλάγιος του πρώτου, πλάγιος του δευτέρου, ἦχος βαρύς,  
ἦχος πλάγιος δ΄)16. Ενδεικτική της σημασίας που απέδιδαν οι Βυζαντινοί 
στον ήχο, στον πολιτισμό τους, από την πρώιμη βυζαντινή εποχή, είναι 
ότι ο Χριστός είναι η υπόσχεση του Θεού, η οποία προσδιορίζεται αλλιώς 
ως ο ήχος του Θεού17.

Υπό το πρίσμα της ρητορικής, η ηχητική μίμηση, δηλαδή η εύστοχη 
επιλογή λέξεων που δημιουργούν ήχο, είναι γνωστή από την αρχαία 
ελληνική λογοτεχνία, ενώ η νέα τάση και στη μελέτη της βυζαντινής είναι 
η επανεκτίμηση του ρυθμού και της μουσικότητας των κειμένων στο 
πλαίσιο κυρίως της ιστορίας και της θεωρίας της ρητορικής18. Έχει ήδη 
επισημανθεί εύστοχα ότι όλα τα μέσα που χρησιμοποιεί η μετρική και η 
ρητορική στηρίζονται στην ακουστική αντίληψη19.

Από τα ανωτέρω είναι έκδηλο ότι τόσο η κοινωνιολογική έρευνα 
για τον ήχο όσο και η λεξικογραφική αλλά και εκείνη της ρητορικής 

15. LSJ, 780, s.v. ἦχος. Lampe, 610, s.v.: N. Andriotis, Lexikon der Archaismen in 
neugriechischen Dialekten, Wien 1974. τὸ ἦχος, Klang, Schall. Βλ ακόμη συγγενείς έννοιες, 
τὸ ἤχημα, ὁ ἠχητής, ἠχητικῶς τὸ ἤχισμα, ὁ ἠχισμός, ὁ ἠχοποιός. E. Sophocles, Greek lexicon 
of the Roman and Byzantine periods (from B.C. 146 to A.D. 1100), Boston 1870 (ανατ. 
Hildesheim – New York 1975) 567-568. Ε. Κριαράς, Λεξικό της Μεσαιωνικής Ελληνικής 
Δημώδους Γραμματείας, 1100-1669, τ. Ζ΄, Θεσσαλονίκη 1980, 70.

16. Lampe, 610, 2η σημασία, musical mode, μουσικός τρόπος. LBGr, τ. 4, 662. 
Sophocles, 567-568.  

17. Lampe, 610, τί...ἐστιν Χριστὸς ἀλλ’ ὁ λόγος, ἦχος τοῦ Θεοῦ. Acta Petri cum 
Simone, έκδ. R. A. Lipsius – M. Bonet, Acta Apostolorum Apocrypha I, 2 Leipzig 1891-1903, 
σ. 96.8. ἦχος δὲ πᾶσα προφητικὴ τάξις, Ωριγένης, Σχόλια στο Ευαγγέλιο του Ιωάννη, 6.20, 
έκδ: E. Preuschen, [Die Griechisch-Christlichen Schriftsteller 4 (1903)].

18. V. Valiavitcharska, Rhetoric and Rhythm in Byzantium. The Sound of Persuasion, 
Cambridge 2013, 186.

19. W. Hörandner, Der Prosarhythmus in der rhetorischen Literatur der Byzantiner 
[WBS 16], Wien 1981, 50. H. Hunger, Ο κόσμος του βυζαντινού βιβλίου. Γραφή και 
ανάγνωση στο Bυζάντιο, μετάφρ. Γ. Βασιλαρος, επ. Τ. Κολιας, Αθήνα 1995, 165. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

154 	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

παράδοσης καταλήγουν, αν και από διαφορετικές διαδρομές, στο ίδιο 
συμπέρασμα: στη σημασία που προσέδιδαν οι βυζαντινοί συγγραφείς 
στην απόδοση του ήχου καθόλη την υπερχιλιετή περίοδο, κυρίως στα 
ρητορικά κείμενα αλλά και σε όσα ακολουθούσαν τις επιταγές της 
ρητορικής.

Στην τελευταία κατηγορία εντάσσονται και τα ιστορικά κείμενα, 
στα οποία οι βυζαντινολόγοι διαβλέπουν τεχνικές της ρητορικής. Η R. 
Macrides, σημειώνει ότι η ιστορική γραφή διέπεται από τις ρητορικές 
επιταγές της αφήγησης, της διήγησης, η οποία αποσκοπούσε στην 
παραγωγή μίας πειστικής ιστορίας. Οι συγγραφείς της ιστορικής 
αφήγησης εφάρμοζαν τις ίδιες τεχνικές, που χρησιμοποιούσαν κατά τη 
συγγραφή και άλλων λογοτεχνικών ειδών20. Ο D. Reinsch στη μελέτη 
του Stixis und Ηören21, παρατηρεί εύστοχα ότι η στίξη των χειρογράφων 
προς εξυπηρέτηση της ηχηρής ανάγνωσης στο Βυζάντιο δεν ήταν ίδιον 
μόνο των ρητορικών έργων, αλλά αφορούσε και στο κυρίαρχο είδος της 
ιστοριογραφίας22. Κατά τον G. Cavallo, η φωνή στο Βυζάντιο είναι το 
θεμέλιο και το μέσο της επικοινωνίας, σε τέτοιο βαθμό, ώστε η απουσία 
της να δηλώνεται με λέξεις, όπως σιγή ή σιωπή23. Ο A. Kazhdan στο 
σχετικό άρθρο του, όπου προσεγγίζει λογοτεχνικά την Ιστορία του 

20. R. Macrides, How the Byzantines Wrote History, Proceedings of the 23rd 
International Congress of Byzantine Studies. Plenary Papers, Beograd 2016, 257-263, 
ιδιαιτέρως 261. Πρβλ. J. Ljubarski, How should a Byzantine text be read?, στο: Rhetoric 
in Byzantium. Papers from the thirty-fifth Spring Symposium of Byzantine Studies, Exeter 
College, University of Oxford, March 2001, έκδ. E. Jeffreys, Burlington 2003, 117-125. Πρβλ. 
και το πρόσφατο άρθρο του St. Lampakis, The ΔΗΜΗΓΟΡΙΑΙ in the historiographical work 
of Georgios Pachymeris, στο: Laudator temporis acti. Studia in memoriam I. A. Božilov, έκδ. 
I. A. Biliarsky, Serdicae 2018, v. II, Ius, Imperium, Potestas, Litterae, Ars and Archaeologia, 
124-131.

21. D. R. Reinsch, Stixis und Hören, στο: Πρακτικά του Ϛ΄ Διεθνούς Συμποσίου 
Ελληνικής Παλαιογραφίας (Δράμα, 21-27 Σεπτεμβρίου 2003), επ. επιμ. Β. Ατσαλος – Ν. 
Τσιρώνη,  Αθήνα 2008, τ. Α΄, 259-269. 

22. Reinsch, Stixis und Hören, 265. 
23. G. Cavallo, Η ανάγνωση στο Βυζάντιο, μετ. Σ. Τσοχανταρίδου – P. Odorico, 

Αθήνα 2008, 80. Για την υστεροβυζαντινή εποχή, βλ. επιστολή Ιωσήφ Βρυέννιου προς 
Αλέξιο Απόκαυκο και επιστολή Θεόδωρου Υρτακηνού προς τον Κωνσταντίνο Λουκίτη, 
τον πρωτοβεστιαρίτη της Τραπεζούντας.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

155ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 

Καντακουζηνού24, αποκαλύπτει με ποιόν τρόπο η επιλογή των λέξεων 
απηχεί τις επιδιώξεις του αφηγητή. Μάλιστα, καταγράφει στο παράρτημα 
όρους, που αποδίδουν ήχο: θορυβέω25, θόρυβος26, ταραχή, τάραχος27. 
Από τη μελέτη της Ιστορίας του Καντακουζηνού διαπιστώνεται ότι το 
ρήμα θορυβέω δεν χρησιμοποιείται μόνο για την απόδοση αναστάτωσης, 
ως αποτέλεσμα εμφυλίου ή εξωτερικού πολέμου28, αλλά και απόδοσης 
συναισθηματικής κατάστασης των προσώπων29. Επίσης, το ουσιαστικό 
θόρυβος μαρτυρείται τόσο με την κυριολεκτική σημασία (ΙΙ. 417. θορύβου 
ἤκουον καὶ ἀλαλαγμοῦ Περσῶν) όσο και με τη μεταφορική, δηλαδή 
εκείνη της ψυχικής αναστάτωσης (Ι. 391. ...νῦν οὐκ ἂν ἐν θορύβῳ πολλῷ 
καὶ ταραχῇ αὐτός τε ἦν ...).

24. Α. Kazhdan, L’histoire de Cantacuzène en tant qu’oeuvre littéraire, Byz. 50 (1980) 
279-335. 

25. Καντακουζηνός, Ιστορία, έκδ. L. Schopen, Ioannis Cantacuzeni Eximperatoris 
Historiarum. Libri IV Graece et Latine [CSHB 5, 6, 7 ], Βonnae 1828‒1832, τ. Ι. 281, στ. 1. 
377, στ. 1, σ. 475, στ. 12. τ. ΙΙ. σ. 278, στ. 11, σ. 281, στ. 24, σ. 286, στ. 8 και 20, σ. 294, στ. 
16, σ. 344, στ. 11, σ. 358, στ. 15, σ. 369, στ. 24, σ. 372, στ. 7, σ. 374, στ. 19, σ. 430, στ. 1 και 
7, σ. 605, στ. 6. τ. ΙΙΙ, σ. 41, στ. 6, σ. 203, στ. 14, σ. 286, στ. 17, σ. 290, στ. 2, σ. 295, στ. 6, σ. 
300, στ. 17, σ. 304, τ. ΙΙI. στ. 20, σ. 327, στ. 4 και 9.

26. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. σ. 391, στ. 21, σ. 398, στ. 2. ΙΙ. σ. 336, στ. 18, σ. 344, στ. 
7, σ. 373, στ. 17, σ. 482, στ. 15, σ. 612, στ. 20, ΙΙΙ. σ. 275, στ. 20, σ. 285, στ. 11, σ. 286, στ. 16, 
σ. 290, στ. 4, σ. 305, στ. 22, σ. 306, στ. 6, σ. 324, στ. 16, σ. 351, στ. 6, σ. 359, στ. 2. 

27. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. σ. 18, στ. 3, σ. 32, στ. 7, σ. 55, στ. 20, σ. 58, στ. 24, σ. 
81, στ. 5, σ. 90, στ. 4 και 16, σ. 96, στ. 21, σ. 97, στ. 9, σ. 101, στ. 21, σ. 137, στ. 2, σ. 209, στ. 
21, σ. 219, στ. 19, σ. 383, στ. 13, σ. 391, στ. 21, σ. 397, στ. 16, σ. 398, στ. 22, σ. 401, στ. 10, σ. 
414, στ. 16, σ. 416, στ. 12, σ. 424, στ. 18, σ. 442, στ. 17, σ. 543, στ. 1, 2, σ. 550, στ. 18, 24, σ. 
557, στ. 14. τ. ΙΙ. σ. 27, στ. 4, σ. 31, στ. 16, σ. 65, στ. 5, σ. 111, στ. 16, σ. 131, στ. 18, σ. 142, 
στ. 5, σ. 145, στ. 19, σ. 235, στ. 3, σ. 246, στ. 12, σ. 249, στ. 21, σ. 253, στ. 17, σ. 310, στ. 10, 
σ. 336, στ. 19, σ. 339, στ. 24, σ. 344, στ. 7, σ. 543, στ. 19, σ. 549, στ. 14, σ. 570, στ. 3, σ. 606, 
στ. 6. ΙΙΙ. σ. 47, στ. 1. Ι. σ. 255, στ. 12, σ. 256, στ. 24, σ. 286, στ. 16, σ. 291, στ. 5, σ. 359, στ. 
1, σ. 363, στ. 12. Kazhdan, Cantacuzène, 331.

28. Καντακουζηνός, Ιστορία [στο εξής στις παραπομπές σημειώνεται κατά σειράν 
τόμος, σελίδα και στίχος χωρίς τις ενδείξεις σ. και στ.]. ΙΙ. 294, 15 ...καὶ δεινῶς ἐθορυβοῦντο 
[ενν. οἱ Ρωμαῖοι] καὶ ἐστασίαζον, ... . Ι. 475, 12. πρῶτα μὲν οὖν ἐθορυβήθη [ενν. ο κράλης] 
δείσας τὴν βασιλέως ἔφοδον, ... . Ι. 344, 8-9. ὑπὸ τοῦ θορύβου καὶ τῆς ταραχῆς ἀλλήλους 
συμπατοῦντες [ενν. οι Μυσοί]. 

29. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 405, 22. Ι. 445, 3-4: Συργιάννην μὲν οὖν εὐθὺς οὖκ 
ὀλίγον ἐθορύβησαν οἱ λόγοι, ...



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

156 	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

Με αφορμή την αναφερόμενη καταγραφή και από την έρευνα στο 
απομνημονευματικό πόνημα είναι δυνατή η σύνταξη αλφαβητικού 
καταλόγου όρων δηλωτικών ήχων υπό λεξιλογική οπτική  (βλ. Παράρτημα, 
Αλφαβητικός κατάλογος όρων, δηλωτικών ήχων, σελ. 180-181). Από την 
καταγραφή των όρων προκύπτει ότι ο αφηγητής με κριτήριο την ένταση 
αποδίδει όλες τις διακυμάνσεις του ήχου δημιουργώντας ένα crescendo 
από την απόλυτη σιγή, την πνοή, τους ύμνους, τους θρήνους μέχρι τους 
αλλαλαγμούς. Είναι δυνατή η ένταξη των όρων, δηλωτικών ήχων, σε δέκα 
επτά ομάδες: 1) σιγή, σιωπή, ἄφωνος, ἡσυχία, ἡσύχασε, 2) πνοή, πνεύσαντος, 
ἀναπνεύσαντες, 3) φθέγγεσθαι, φθέγμα, φθέγξασθαι, ἀπεφθεγγόμην, 
4) ἀκηκοέναι, ἀκούσαντες, ἀκροᾶσθαι, ἀκροατής, ἠχείτωσαν, ἠχοῦς, 
5) λάλον, φλύαρον, ψευδόμενον, 6) ἀντιλογία, ἐπέπληττε, λογομαχῶν, 
7) ἐγκώμια, ἔπαινος, ὕμνοι, παιωνίσαντες, 8) ᾄδω, ἐκτραγωδήσαντος, 
κιθαρωδός, μονῳδῶν, ψαλμοί, ψαλμωδός, 9) βοή, διαβεβοημένων, 10) 
θόρυβος, θροῦς ταραχή, 11) ἀνεκλαίετο, κλαύσῃ, 12) θρῆνος, ἐθρήνησε, 
θρηνεῖν, θρηνῶν, συνθρηνούντων, θρηνοῦντες, 13) οἰμωγή ἀνῴμωξεν, 
ἀνοιμῶξαι, 14) αὐλός, σάλπιγξ, σῦριγξ, 15) πάταγος, 16) κρότος, 
προσκεκρουκέναι, προσκεκρούκασι, προσκεκρουκώς, 17) ἀλαλαγμοί, 
ἀλαλαξάτωσαν. Οι συγκεκριμένοι όροι εκτείνονται και εναλλάσσονται 
καθόλη την ιστορική αφήγηση, σκιαγραφώντας τις διακυμάνσεις του ήχου, 
το ηχόχρωμα (βλ. Παράρτημα, κλίμακα έντασης ήχου, σελ. 179). Επιπλέον, 
το ηχόχρωμα επιτυγχάνεται μέσω του αγαπημένου αντιθετικού σχήματος 
των βυζαντινών συγγραφέων και ποιητών30, που εν προκειμένω λαμβάνει 
τη μορφή ήχος-σιωπή. Από τα ανωτέρω είναι έκδηλο ότι ο αφηγητής 
προσεγγίζει τον ήχο και ποιοτικά, καθώς σημειώνονται τόσο οι ηδείς όσο 
και οι τραχείς ήχοι. Οι ηδείς δημιουργούνται από τις λέξεις: ᾄδω, αὐλός, 
ἐγκώμια, ἔπαινος, κιθαρωδός, ὕμνοι, παιωνίσαντες. Οι μέσοι: ψαλμοί, 
ψαλμωδός. Οι τραχείς: ἀλαλαγμοί, ἀλαλαξάτωσαν, θόρυβος, θροῦς, 
κρότος, πάταγος, προσκεκρουκέναι, προσκεκρούκασι, προσκεκρουκώς, 
σάλπιγξ, σῦριγξ, ταραχή, τραχυτέρᾳ τοῦ δέοντος χρησάμενος τῇ φωνῇ31, 
τραχύτερον ἀκούσαντες φθεγξαμένου32.

30. H. Hunger, Die Antithese. Zur Verbreitung einer Denkschablone in der 
Byzantinischen Literatur, ZRVI 23 (1984), 9-27. 

31. Καντακουζηνός, Ιστορία Ι. 70, 12-13. 
32. Καντακουζηνός, Ιστορία Ι. 71, 11-12. Πβ., Ι. 71, 12-13 …, ἐπὶ κακῷ τε τοῦ νέου 

βασιλέως τὴν τραχύτητα τῆς φωνῆς οἰηθέντες εἶναι, …



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

157ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 

Περαιτέρω, ως προς τη σημασία τους, η δήλωση των ήχων δύναται 
να κατηγοριοποιηθεί σε33: Α΄) Ήχους συνοδευτικούς εθιμοτυπικού και 
επίσημων τελετών (δημηγορίες, αυτοκρατορικές γαμήλιες τελετές, άφιξη 
αξιωματούχου, άφιξη πρεσβευτή από τη Δύση), Β΄) Ήχους σύγκρουσης 
(Δημοσίων και Ιδιωτικών Συγκρούσεων), Γ΄) Ήχους στρατιωτικούς 
(Μαχών), Δ΄) Ήχους θρησκευτικούς και εκκλησιαστικούς (Ψαλμοί, 
θρησκευτικά κινήματα), Ε΄) Ήχους απόδοσης συναισθηματικής 
κατάστασης (επιθανάτιος θρήνος, θρήνος αντιθετικά με το αγαλλίαμα, 
θυμός, οργή, μέσω της σιγής), Ϛ΄) Ήχους ανθρώπινους, του σώματος,  
δηλωτικούς ασθένειας (περιγραφή λοιμού, ψυχομαχητό Ανδρονίκου Γ΄),
Ζ΄) Ήχους της φύσης: γεωφυσικούς και βιοφυσικούς (βόρειος άνεμος, 
άνεμος ενισχυτικός φωτιάς, στρουθίον με ανθρώπινη φωνή (βλ. 
παράρτημα, Πίνακας «Κατηγορίες Ήχων», σελ. 182-183). Βέβαια, σε αυτό 
το σημείο θα πρέπει να τονισθεί ότι συχνά υπάρχει αλληλοεπικάλυψη 
κατηγοριών, όμως προκρίθηκαν σε κάθε παράδειγμα τα χαρακτηριστικά 
που είναι σύντονα με τις προθέσεις του αφηγητή.

Η μελέτη της καταγραφής των ήχων από την αφηγηματική τους 
οπτική καταδεικνύει ότι έχουν αρχιτεκτονική λειτουργία. Εναργέστερα, 
ο αφηγητής επιλέγει όλα τα στάδια της κυματομορφής του ήχου, 
προκειμένου να ενδύσει τα ανδρικά και γυναικεία πορτρέτα, να σχολιάσει 
τις προθέσεις και τη συμπεριφορά των ηρώων τόσο στα αφηγηματικά 
τμήματα όσο και στις δημηγορίες και να υποβάλει στο κοινό εκείνα τα 
συμβάντα, μέσω των οποίων διαφαίνεται η νομιμότητα της εξουσίας του 
σφετεριστή Καντακουζηνού. Προς επίρρωση της προφορικότητας του 
παρόντος ιστορικού έργου είναι και η πληθώρα των δημηγοριών, ένα από 
τα κυρίαρχα χαρακτηριστικά του, οι οποίες μάλιστα λαμβάνουν ποικίλες 
μορφές, εκείνη της εκτεταμένης ομιλίας ή του σύντομου λόγου, που 
εκφωνεί το 1322 η Θεοδώρα Παλαιολογίνα, είτε λόγοι που πλαισιώνουν 
μία σύνοδο ή ένα συμβούλιο34. Οι δημηγορίες, εκτενείς ή σύντομες, 
εκφωνημένες τόσο από άντρες όσο και από γυναίκες, από κοσμικούς όσο 

33. Η κατηγοριοποίηση των ήχων βασίζεται σε εκείνη που προτείνουν οι R. M. 
Schafer και Μ. Σέργης. 

34. A. Angelou, Subversion and duplicity in the Histories of John Kantakouzenos, 
στο: Power and subversion in Byzantium. Papers from the forty-third spring symposium of 
byzantine studies, University of Birmingham, March 2010, έκδ. D. Angelov – M. Saxby, 
Farnham 2013, 263-279, ιδιαιτέρως 264.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

158 	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

και από εκκλησιαστικούς άρχοντες, από ξένους απεσταλμένους ή από 
στρατιωτικούς αρχηγούς ή ακόμη και από τον δῆμο των πόλεων, όπως 
του Διδυμότειχου, οι οποίοι το 1342 γράφουν ένα υβρεολόγιο εναντίον 
του Αλέξιου Απόκαυκου, απηχούν τη δικανική και συμβουλευτική 
ρητορική παράδοση: ο συντάκτης τους χρησιμοποιεί είτε την αρχή ενός 
ποιήματος είτε γενικές αρχές, για να μετακινηθεί από εκείνες σε μία 
εξειδικευμένη περίπτωση35. Ο Καντακουζηνός, προκειμένου να επιτύχει 
την αληθοφάνεια σε συμβάντα στα οποία δεν ήταν αυτόπτης μάρτυρας, 
προσφέρει είτε την εξιδανικευμένη εκδοχή ενός πρωταγωνιστικού 
προσώπου είτε την αρνητική του εκδοχή στην υπερβολή της. Και 
στις δύο περιπτώσεις πλάθει τους χαρακτήρες καταφεύγοντας στη 
ρητορική τεχνική της ἠθοποιίας, η οποία μπορεί να αναπτυχθεί είτε σε 
έναν μονόλογο είτε σε έναν διάλογο εκφράζοντας τις ιδέες του κύριου 
προσώπου36. Ένα χαρακτηριστικό παράδειγμα εφαρμογής της ἠθοποιίας 
είναι οι δημηγορίες μέσω των οποίων εκτίθεται στο κοινό, τις οποίες 
προσδίδει ο αφηγητής στον αγαπητό του φίλο Ανδρόνικο Γ΄, προκειμένου 
να πείσει το ακροατήριό του για τη δημοφιλία του. Ενδεχομένως ο 
αφηγητής να επιδιώκει, επίσης, να πείσει για την αντιπροσωπευτικότητα 
και για τα νέα πολιτικά ήθη που ήθελε να  εισαγάγει ο νέος Ανδρόνικος37. 
Ένα ακόμη παράδειγμα ἠθοποιίας συνιστά ο δραματικός μονόλογος της 
Άννα της Σαβοΐας, όταν μαθαίνει ότι ο Καντακουζηνός παραιτείται από 
τη δημόσια ζωή, αφήνοντάς την μόνη της να διαχειρίζεται τις υποθέσεις 

35. Angelou, Subversion and duplicity, 264-266. 
36. A. Angelou, Word and Deed: Types of Narrative in Kantakouzenos’s Histories, 

στο: Pour une poétique de Byzance. Hommage à Vassilis Katsaros, έκδ. S. Efthymiadis – Ch. 
Messis – P. Odorico – I. Polemis, Paris 2015, 57-73, ιδιαιτέρως 63. 

37. Angelou, Subversion and Duplicity, 274-276. Για τη βυζαντινή αντιπρο-
σωπευτικότητα των προηγούμενων Παλαιολόγων, συγκεκριμένα επί Μιχαήλ Η΄ 
και Ανδρονίκου Β΄, βλ. Δ. Κυρίτσης, Απολυταρχία και διαπραγμάτευση: πολιτικές 
αλλαγές την εποχή των Παλαιολόγων», ανακοίνωση στο συνέδριο Μετακινήσεις 
πληθυσμών, φύλο και οικονομία στο Βυζάντιο. Ένα συνέδριο στη μνήμη της Αγγελικής 
Λαΐου, Γεννάδειος Βιβλιοθήκη, Αθήνα, 23 Οκτωβρίου 2009, όπου είχε αναφέρει ότι η 
βυζαντινή αντιπροσωπευτικότητα ήταν ουσιαστικά συμβολική και ότι οι Βυζαντινοί 
δεν διαπραγματεύονταν με τμήματα του κοινωνικού σώματος. Σ. Σολωμου, Ο πολιτικός 
ρόλος των μεγάλων οικογενειών κατά την παλαιολόγεια περίοδο. Τα πρόσωπα και τα 
κείμενα (1258-1453), Αθήνα 2016 (Διδακτορική Διατριβή =https://www. didaktorika.gr/
eadd/handle/10442/39415), 762.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

159ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ

του κράτους. Ο μονόλογος αυτός τυγχάνει περαιτέρω επεξεργασίας 
λαμβάνοντας τη μορφή αναφοράς προς τον πατριάρχη Καλέκα38. Συνεπώς 
και η τεχνική της ηθοποιίας συμβάλλει στην προφορικότητα του έργου, 
καθώς διεγείρει την ακοή.

Η πρόθεση του αφηγητή τόσο στις δημηγορίες όσο και στα 
αφηγηματικά τμήματα είναι έκδηλη: η ανάδειξή του ως νόμιμου συνεχιστή 
του αυτοκρατορικού θρόνου, όπως έχει ήδη επισημανθεί από τον N. 
Gaul39, λόγω των συχνών αναφορών στο βυζαντινό εθιμοτυπικό εντός 
του ιστορικού έργου. Δεν είναι τυχαίο, λοιπόν, ότι ο ήχος κυριαρχεί 
στις επίσημες τελετές (στέψη βασιλέα, πρόκυψη σε γαμήλιες τελετές, 
άφιξη αξιωματούχου, άφιξη πρεσβευτή από τη Δύση) καθώς μέσω αυτών 
εκφράζεται ο σεβασμός στη νόμιμη εξουσία και στην αυτοκρατορική 
παράδοση και η διατήρηση αυτής μέσω της βασιλείας του. Κατά την 
περιγραφή της στέψης του νέου Ανδρόνικου ο πατριάρχης μετά τη 
διαδικασία του χρίσματος δυνατά φωνάζει τη λέξη ἅγιος, λέξη που 
επαναλαμβάνεται τρεις φορές από όσους στέκονται στον άμβωνα40. Η 
επανάληψη της λέξης δημιουργεί ένα ηχοτοπίο του οποίου οι ακροατές 
είναι συμμέτοχοι και ταυτόχρονα υποβάλλεται και η πρόθεση του αφηγητή 
να προπαγανδίσει υπέρ της βασιλείας του νέου Ανδρόνικου. Το λεκτικό 
σύνολο μεγάλῃ φωνῇ υποδηλώνει τη σημασία της προφορικότητας στο 
βυζαντινό τελετουργικό. Στο πορτρέτο της Άννας της Σαβοΐας, αφού η 
αυτοκράτειρα ανέβηκε στο βάθρο, ώστε η φωνή της να ακούγεται στους 
Ρωμαίους, απευθύνεται σε αυτούς μεγαλοφώνως, ἵν’ ἑξῇ διὰ πάντων 
ἐξικνεῖσθαι τὴν φωνήν, ὄρθιον βοήσομαι καὶ μεγαλοφωνότατον41. Ο ήχος 
αισθητοποιείται μέσω της παρήχησης του φθόγγου φ και της επανάληψης 

38. Angelou ,Word and Deed, 64. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 32-37.  
39. N. Gaul, The Partridge’s Purple Stockings: Observations on the historical, literary 

and manuscript context on Pseudo-Kodinos’ Handbook on Court Ceremonial, στο: Theatron, 
Rhetorische Kultur in Spätantike und Mittelalter/Rhetorical Culture in Late Antiquity and 
the Middle Ages, έκδ. M. Grünbart, Berlin – New York 2007, 67-103, ιδιαιτέρως 100-103.

40. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 198, 8-11. ὁ πατριάρχης δὲ τῷ θείῳ μύρῳ σταυροειδῶς 
χρίει τὴν βασιλέως κεφαλήν, ἐπιλέγων μεγάλῃ φωνῇ∙ ἅγιος. Διαδεχόμενοι δὲ οἱ ἐπὶ τοῦ 
ἄμβωνος ἱστάμενοι τὴν φωνήν, ἐκ τρίτου καὶ αὐτοὶ λέγουσιν· ἅγιος. 

41. Καντακουζηνός, Ιστορία ΙΙ. 36, 21-22. Δεν πρόκειται για πρόκυψη, καθώς η 
τελετή αυτή περιορίζεται μόνο στις εορτές των Χριστουγέννων, των Θεoφανείων και στις 
γαμήλιες τελετές.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

160 	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

ομόηχων λεκτικών συνόλων. Τα λεγόμενα της Άννας της Σαβοΐας 
αξιολογούνται από τον αφηγητή ως δίκαια καὶ προσήκοντα ἐφθέγξατο42. 
Στα απομνημονεύματα του Καντακουζηνού ιδιαίτερη έμφαση δίδεται 
στους συνοδευτικούς ήχους γαμήλιων τελετών. Ευκρινέστερα, η γαμήλια 
πρόκυψη της Θεοδώρας Καντακουζηνής και του Ορχάν στη Σηλυβρία 
το 1346, πριν από την αναχώρηση της Θεοδώρας, κατακλύζεται από 
ακουστικές λέξεις και εικόνες. Σάλπιγγες δὲ ἤχησαν ἐπιπλεῖστον καὶ αὐλοὶ 
καὶ σύριγγες καὶ ὅσα πρὸς τέρψιν ἐξεύρηται ἀνθρώποις. παυσαμένων δὲ 
ἐκείνων, ἐγκώμια ᾖδον οἱ μελῳδοὶ ὑπό τινων λογίων πρὸς τὴν νύμφην 
πεποιημένα43. Παρατηρείται ότι τα αναφερόμενα μουσικά όργανα 
ανήκουν στην κατηγορία των πνευστών. Εκτός από τον ήχο των μουσικών 
οργάνων, δηλώνεται και ο ήχος, που παράγεται από την ανθρώπινη 
φωνή, μέσω των εγκωμίων από τους μελωδούς και τους λογίους. Στη 
στέψη και τη γαμήλια τελετή της Ελένης Καντακουζηνής με τον Ιωάννη 
Ε΄ Παλαιολόγο επισημαίνεται ότι, σύμφωνα με τη βυζαντινή συνήθεια, 
έλαβαν χώρα εὐωχίαι καὶ κρότοι καὶ δημόσιαι ἑορταί, ᾗ προσῆκε τοῖς 

42. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 5. 37, 20-21. 
43. Καντακουζηνός, Ιστορία, II. 587, 9-13. 588, 5-13. R. Μacrides – J. A. Μunitiz – 

D. Αngelov, Pseudo-Kodinos and the Constantinopolitan Court: Offices and Ceremonies, 
[Birmingham Byzantine and Ottoman Studies, τ. 15] Farnham, Surrey-Burlington 2013, 
405, 439. Πρβλ. Γρηγοράς, Ρωμαϊκή Ιστορία, ΙΙ, 616. 16-618.5, όπου επιβεβαιώνει την 
παρουσία μουσικών οργάνων στην πρόκυψη. Οι σάλπιγγες έλαβαν μέρος στην πρόκυψη 
του Ιωάννη Ε΄ των Χριστουγέννων και των Επιφανείων 1341/1342, όπως αποκαλύπτεται 
από τον Γρηγορά με έμμεσο τρόπο: Macrides – Μunitiz – Αngelov, Pseudo-Kodinos, 439. 
Ο Γρηγοράς αναφέρει ότι η μητέρα του Καντακουζηνού ακούει τις επευφημίες για τον 
Ιωάννη Ε΄ στην πρόκυψη των Χριστουγέννων, όπως επίσης και τις κατηγορίες εναντίον 
του Ιωάννη Καντακουζηνού από το κτήριο, στο οποίο αυτή διέμενε στην αυτοκρατορική 
αυλή. Η ίδια εικόνα επαναλαμβάνεται δώδεκα μέρες αργότερα, όταν λίγο πριν από τον ήχο 
των αυλών, αυτή πεθαίνει. Ν. Μαλιάρας, Βυζαντινά Μουσικά όργανα, Αθήνα 2007, 322-
328, 369-372, σημειώνεται ότι η πρόκυψη ήταν η επισημότερη τελετή της υστεροβυζαντινής 
περιόδου, κατά την οποία ο αυτοκράτορας εμφανιζόταν σε μία ψηλή εξέδρα ενώπιον 
του λαού. Μπροστά από την εξέδρα υπήρχε ένα σύνολο από οργανοπαίχτες. Ψευδο-
Κωδινός, 197. Πβλ. Μανουήλ Ολόβολος, Λόγος Γ´, έκδ. M. Treu, Mannelis Holoboli 
Orationes, Potsdam 1907, 94, στ. 14-17, 20-22 (Μνεία οργάνων στην τελετή του θριάμβου). 
Ἐπὶ τούτοις ὁ λαμπρὸς ἐκεῖνος ἐτελέσθη καὶ πολυθρύλλητος θρίαμβος. Παρῆν ἐκεῖ καὶ 
αὖθις στίφος ἅπαν συγκλητικόν, πλῆθος δημοτικόν, ἀγοραῖον πλεῖστον καὶ βάναυσον 
(…) παρῆσαν μέλπηθρα κύμβαλα· παρῆσαν σαλπιγκταί· οὐκ ἀπῆσαν βυκανισταὶ καὶ 
τιτυρισταὶ καὶ ἄλλοι πλεῖστοι παιανίζοντες τε καὶ συριγγίζοντες. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

161ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ

βασιλέων γάμοις44. Η μουσική διαδραματίζει, λοιπόν, σημαντικό ρόλο 
τόσο στις επίσημες στατικές εκδηλώσεις, όπως η πρόκυψις, όσο και 
στις τελετές, εκείνες της αναχώρησης και της άφιξης45. Μία περίπτωση 
τελετής άφιξης αξιωματούχου μετά μουσικής συνιστά η υποδοχή του 
μεγάλου δουκός, Αλέξιου Απόκαυκου, η οποία πραγματοποιείται μετὰ 
κρότων πολλῶν καὶ θαυμασίων ἐγκωμίων. Το πλήθος τον αποκαλεί 
σωτήρα, πρόμαχο και ελευθερωτή46. Οι δυνατοί ήχοι που πλαισιώνουν 
την άφιξη του Απόκαυκου, τα ηχηρά επίθετα υποβάλλουν και εντείνουν 
στο ακροατήριο την απογοήτευση από την πτώση του ήρωα, λόγω της  
μελλοντικής προδοτικής συμπεριφοράς, καθώς η πορεία των γεγονότων 
διαψεύδει τους θετικούς χαρακτηρισμούς. Σύμφωνα με το θουκυδίδειο 
πρότυπο, λοιπόν, αναδεικνύεται η τραγικότητα του προσώπου από τα 
γεγονότα που ακολούθησαν. Κατά τη διήγηση της άφιξης του πρεσβευτή 
του πάπα Κλήμεντος VI, Ινιβέρτου από τη Δύση, το 1346, προς τη 
βασίλισσα Άννα της Σαβοΐας, ο απεσταλμένος καταθέτει την έκθεσή 
του χρησιμοποιώντας πληθώρα λέξεων δηλωτικών ήχων, που εμμέσως 
τονίζουν το βυζαντινό μεγαλείο: ἀλλαλαξάτωσαν ἄσμενοι τῶν πιστῶν 
ἅπας ὁ δῆμος47. Η σημαντική παρουσίαση του ήχου σε κοσμικές τελετές 
συνάδει με τη γενικότερη επιδίωξη του αφηγητή: να καταδείξει ότι αυτός 
είναι ο νόμιμος βασιλέας και αυτοκράτωρ. 

Οι ήχοι της σύγκρουσης αποδίδουν το συγκρουσιακό κλίμα των 
εμφυλίων πολέμων και του κινήματος των Ζηλωτών. Η σφοδρότητα 
της σύγκρουσης των δύο βασιλέων, Ανδρονίκου Β΄ και Ανδρονίκου Γ΄ 

44. Καντακουζηνός, Ιστορία ΙΙΙ. 30, 21-23.
45. Macrides – Munitiz – Angelov, Pseudo-Kodinos, 440. 
46. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 335, 22-24, 336, 1. Ἀπόκαυκος δὲ ὁ μέγας δοὺξ εἰς 

Βυζάντιον ἀπέπλευσε, καὶ ὑπεδέχοντο αὐτὸν οἱ ἐν Βυζαντίῳ μετὰ κρότων πολλῶν καὶ 
θαυμασίων τῶν ἐγκωμίων, σωτῆρα καὶ πρόμαχον καὶ ἐλευθερωτὴν ἀποκαλοῦντες …

47. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 15, 15-23. Ἰνιμπέρτῳ δὲ Δελφίνῳ Ντεβιάνᾳ, 
παρ’ οὗ καὶ πρεσβευτὴς πρὸς Ἄνναν ἧκε τὴν βασιλίδα, οὕτως. «ἀλλαλαξάτωσαν 
ἄσμενοι τῶν πιστῶν ἅπας ὁ δῆμος∙ ψαλάτωσαν ὁ χορὸς τῆς τῶν Χριστιανῶν πίστεως∙ 
ἀνακαινιζέσθωσαν ἐν ταῖς ἱεραῖς καὶ ἁγίαις ἐκκλησίαις περιφανεῖς ἑορταί∙ ἠχείτωσαν 
εἰς τὸ ὕψος αἱ ψαλμωδίαι∙ τὰ τῶν μοναχῶν ὄργανα πληττέτωσαν τὸν ἀέρα, καὶ διὰ 
στόματος ἴτωσαν πάντων, καὶ πᾶσαν τὴν περίχωρον διατρεχέτωσαν αἱ προσηνεῖς αὗται 
πανηγύρεις, ὅπως ἡ τῶν χαιρόντων κραυγὴ μὴ μόνον παρὰ τῶν ἐπιγείων, ἀλλ’ ἔτι καὶ 
παρὰ τῶν οὐρανίων ἀκούηται πολιτῶν. Για τον Ινιμπέρτο, απεσταλμένο του πάπα 
Κλήμεντος VI βλ. PLP, αρ. 8211.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ162

είναι τόση μεγάλη, ώστε η συμφορά χρειάζεται να διεκτραγωδηθεί 
από κάποιον τραγικό ποιητή. …, τότ’ ἤδη τραγικοῦ τινος δεησόμεθα 
ποιητοῦ τὰς συμβησομένας παρ’ ἀλλήλων Ῥωμαίοις ἐκτραγωδήσοντος 
συμφοράς48. Η σύγκρουση των δύο Ανδρονίκων αισθητοποιείται ηχητικά 
μέσω του ονοματικού συνόλου τραχυτέρᾳ τοῦ δέοντος χρησάμενος τῇ 
φωνῇ49, το οποίο συνιστά σχόλιο του αφηγητή. Ο β΄ εμφύλιος πόλεμος 
στην περιοχή της Χριστούπολης ηχοποιείται μέσω του ρηματικού 
συνόλου, καὶ δεινῶς ἐθορυβοῦντο50. Κατά την περιγραφή του κινήματος 
των Ζηλωτών, η επικρατούσα σύγχυση αποδίδεται με την ηχηρή φράση 
πάταγον δεινὸν καὶ θροῦν ἄσημον ἐξακουόμενον51. Ο προκαλούμενος 
ήχος υπογραμμίζεται μέσω του ομοιοτέλευτου ον, ενώ η σάλπιγγα 
συνιστά ένα πολεμικό προσκλητήριο του δήμου εναντίον των δυνατών. 
… καὶ τὴν σάλπιγγα διὰ πάσης τῆς νυκτὸς βοῶσαν καὶ συγκαλουμένην 
τὸν δῆμον ἐπὶ τοὺς δυνατούς52. Η μεροληψία του Καντακουζηνού υπέρ 
των δυνατών, στη συμπλοκή τους με τους Ζηλωτές, υπογραμμίζεται 
μέσα από το επίρρημα ἀθορύβως53, το οποίο από κοινού με το επίρρημα 
τεταγμένως, δηλώνει τη διαφορετική κατάσταση που επικρατούσε στις 
δύο πλευρές. Ας σημειωθεί ότι για τους Ζηλωτές ο Καντακουζηνός δεν 
συντάσσει δημηγορία, διότι τα κίνητρά τους είναι ανταγωνιστικά προς τη 
δική του κοινωνική ομάδα, συνεπώς η έλλειψη δημόσιου λόγου για τους 
επαναστάτες συνιστά έναν τρόπο υπονόμευσης εκ μέρους του αφηγητή 
για την αντίπαλη κοινωνική ομάδα54. Παρόλα αυτά, ο συγγραφέας 
και αφηγητής Καντακουζηνός επιλέγει, μέσω της περιγραφής και 
των κατάλληλων λεκτικών συνόλων, να αναπαραστήσει ηχητικά τις 
συμπλοκές με τους Ζηλωτές. Επιπροσθέτως, η σύγκρουση εκκλησιαστικής 
και κοσμικής εξουσίας αισθητοποιείται στον αφορισμό του Ιωάννη 
Καντακουζηνού από τον πατριάρχη Ιωάννη Καλέκα (1334-1347),

48. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 21, 18-19. 
49. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 70, 12-13.  
50. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 294, 16. 
51. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 577, 9-10: Για τον Ανδρέα Παλαιολόγο, αρχηγός 

των Ζηλωτών PLP, αρ. 21425.
52. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 577, 10-11. 
53. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 577, 11-13. ἐκείνους δὲ πρὸ τῆς ἀκροπόλεως 

ἐστρατοπεδευμένους ἀθορύβως μὲν καὶ τεταγμένως … 
54. Αngelou, Subversion and Duplicity, 266. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 163

πλαισιώνεται ηχητικά και μνημονεύεται, όταν ο αφορισμός αίρεται 
από τον πατριάρχη Ισίδωρο (1347-1350). Ο πατριάρχης εξ άμβωνος, 
ώστε η φωνή να εκτείνεται σε όλο το ακροατήριο, αφορίζει τον βασιλέα 
Καντακουζηνό: Ἰσίδωρος δὲ ὁ πατριάρχης ὀλίγῳ μετὰ τὴν χειροτονίαν 
ὕστερον καὶ τοὺς ἄλλους τῶν ἀρχιερέων ἔχων, ὅσοι παρῆσαν, ἡνίκα κατὰ 
τὰς ἀρχὰς τοῦ πολέμου μάλιστα Ἰωάννης ὁ πατριάρχης κατὰ βασιλέως 
τοῦ Καντακουζηνοῦ ἐξεφώνει τὸν ἀφορισμὸν παρὰ πάντα τοῦ δικαίου 
λόγον καὶ προσήκοντα, τοὺς αὐτοὺς δὴ καὶ οὕτως ἔχων, ἐπὶ τοῦ ἄμβωνος 
λεγομένου ἀναβὰς, ἵνα μᾶλλον διὰ πάντων διικνοῖτο ἡ φωνὴ, τὸν 
ἀφορισμὸν διέλυε πάντων ἀκουόντων55. Το μοτίβο της αντίθεσης σιωπᾷν 
καὶ φθέγγεσθαι μηδέν, επιστρατεύει ο αφηγητής, για να καταδείξει 
τις σχέσεις μεταξύ εκκλησιαστικής και κοσμικής εξουσίας κατά τη 
Σύνοδο των αρχιερέων, προκειμένου να τονιστεί η επιβολή του μεγάλου 
δομέστικου56. Σε ιδιωτικό επίπεδο, η σύγκρουση του Απόκαυκου με τον 
μέγα δομέστικο Ιωάννη Καντακουζηνό εκφέρεται με το μετοχικό σύνολο 
φανερῶς προσκεκρουκώς57. Ο Αλέξιος Απόκαυκος παρουσιάζεται ως ο 
άνθρωπος των παρασκηνίων, ο οποίος έχει ένα συγκεκριμένο κίνητρο: 
αποφεύγει τη δημόσια θέα, επειδή φοβάται ότι η κακία του θα μεγεθυνθεί 
και ταυτόχρονα θα αυξήσει την ισχύ του Καντακουζηνού. Για αυτό 
τον λόγο, ο Αλέξιος Απόκαυκος παρουσιάζεται να εμποδίζει κάθε 
προσπάθεια του Ιωάννη Καντακουζηνού, επειδή ο ίδιος θεωρεί ότι δεν 
θα επιβιώσει πολιτικά από μία τέτοια διαδικασία. Εσκεμμένα, λοιπόν, 
ο αφηγητής σκιαγραφεί τον Απόκαυκο με τέτοιον τρόπο, ώστε να είναι 
ικανός να κατευθύνει μόνο παρασκηνιακές διεργασίες· ο Καντακουζηνός, 
ταυτόχρονα και εμμέσως υπερασπίζεται τον εαυτό του στη δημόσια 
ακρόαση58. 

Κατά την περιγραφή των μαχών πρωταγωνιστικό ρόλο 
διαδραματίζουν ηχητικά οι σάλπιγγες. Επί παραδείγματι, η σάλπιγγα 
σηματοδοτεί την έναρξη της μάχης κατά την κατασκευή μιας τειχομαχικής 
μηχανής: … ἡ μὲν ἄλλη πᾶσα στρατιὰ τῶν σημαίων [sic] ἀρθέντων καὶ 

55. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 27-28, 17-24. Γιὰ τὰ πρόσωπα βλ. PLP, ἀρ. 3140, 
10288. 

56. Καντακουζηνός, Ιστορία, I. 319, 6-7. 
57. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 102, στ. 6. 
58. Angelou, Word and Deed, 66. 



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

164

τῆς σάλπιγγος σημηνάσης, ἐτειχομάχουν59, ενώ σε άλλο σημείο μέσω της 
σάλπιγγος δηλώνεται η προετοιμασία μιας πορείας: στρατοπεδεύσας δὲ ὁ 
βασιλεὺς ἐν Ζίχνα ἡμέρας δύο, ὡς ἂν ἔκ τε τῶν τῆς ὁδοιπορίας πόνων καὶ 
τῶν ὑετῶν καὶ τῶν χειμώνων ἡ στρατιὰ ἀνακτήσηται ἑαυτήν (ἦν γὰρ δὴ 
κατὰ μῆνα Ἰανουάριον ἡ τοῦ χειμῶνος ὥρα) τῇ τρίτῃ ἅμα ἕῳ ὁπλίζεσθαι 
τὴν στρατιὰν τῇ σάλπιγγι ἐκέλευσε σημῆναι. ἐπεὶ δὲ περιέθεντο τὰ ὅπλα, 
ταξάμενοι ὡς ἐς μάχην, ᾔεσαν εὐκόσμως ἅμα καὶ μετὰ σιγῆς60. Η σάλπιγγα 
μπορεί, επίσης, να δίδει το εναρκτήριο σύνθημα61 ή το σύνθημα της 
υποχώρησης ή της σύμπτυξης62. Οι ήχοι στις περιγραφές των τειχομαχιών 
και γενικότερα στις μάχες είναι περιορισμένοι συγκριτικά με εκείνους 
που περιβάλλουν άλλα περιστατικά στην Ιστορία του Καντακουζηνού.

Επιπροσθέτως, οι θρησκευτικοί και εκκλησιαστικοί ήχοι, είτε ως  
αναφορά σε ψαλμούς, είτε ως περίβλημα των εκκλησιαστικών κινημάτων, 
αποκαλύπτουν με την τονικότητά τους τις επιδιώξεις και τις πεποιθήσεις 
του απρόθυμου αυτοκράτορα. Η παράθεση των ψαλμών των βασιλέων 
Σολομώντος και Δαβίδ εξυπηρετεί και εκείνη τη νομιμοποίηση της 
εξουσίας του σφετεριστή, καθώς προβάλλεται μέσω αυτών η αντίληψη 
περί της αδιάλειπτης συνέχειας μιας σειράς ηγεμόνων, που αρχίζει 
από τον Δαβίδ και καταλήγει στον ίδιο τον αφηγητή, συγχρόνως, 
όμως, προβάλλεται και ο σεβασμός στη λογοτεχνική παράδοση. Η 
παράθεση των ψαλμών, επίδραση από την Παλαιά Διαθήκη, ιδιαιτέρως 
η επίκληση στον Εκκλησιαστή του Σολομώντος κεφ. 3.1, συχνή στη 
βυζαντινή λογοτεχνία, μαρτυρεί ότι ο συγγραφέας είναι γνώστης των 
ρητορικών τεχνικών63: φησὶ γάρ ὁ σοφώτατος Σολομών· «καιρὸς τῷ ὑπὸ 

59. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 174, 8-10. 
60. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 262, 20-23, 263, 1-3. 
61. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 241, 6-7 ἐκέλευέ τε αὐτίκα τῇ σάλπιγγι τὴν 

ὁδοιπορίαν τῇ στρατιᾷ σημαίνειν. ΙΙ. 253, 14-16. πρὸς οὖν τὴν τοιαύτην βραχυλογίαν 
καὶ ὁ βασιλεὺς ἡσθεὶς, ἐκέλευε τῇ σάλπιγγι τὴν ἀναχώρησιν σημαίνειν καὶ συνταξάμενοι 
ἐχώρουν. Βλ. και Μαλιάρας, Βυζαντινά Μουσικά όργανα, 188. 

62. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 352, 3-7. Τοιαῦτα τοῦ μεγάλου δομεστίκου 
βουλευσαμένου, ὅ, τε βασιλεὺς ἐπείθετο αὐτίκα καὶ τοῖς ἄλλοις ἄριστα ἐδόκει. καὶ τῶν 
σημείων ἀρθέντων ἅμα καὶ τῆς σάλπιγγος ἀνάζευξιν σημηνάσης, πρὸς τὸ στρατόπεδον 
ἐχώρουν, παιωνίσαντες ὡς ἐπὶ νίκῃ. Βλ. και Mαλιάρας, Βυζαντινά Μουσικά όργανα, 189.

63. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 16, 17-19. Βλ. Ἐκκλησιαστής, 3.1. τοῖς πᾶσι χρόνοις 
καὶ καιρὸς τῷ παντὶ πράγματι ὑπὸ τὸν οὐρανόν. Πρβλ. Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου, De 
mundi Creatione Oratio III. Βλ ακόμη, Σχόλια στον Εκκλησιαστή, 3. 13, έκδ. P. Géhin, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 165

τὸν οὐρανὸν παντὶ πράγματι, καὶ πάντα καλὰ ἐν καιρῷ αὐτῶν. καιρὸς 
θρήνου καὶ καιρὸς χαρμονῆς». Ο Δαβίδ προσδιορίζεται ως ψαλμῳδός 
και κιθαρῳδός οὐράνιος· ο αφηγητής επικαλείται τον 117ο ψαλμό64. 
Είναι έκδηλη η προσπάθεια σύνδεσης του βυζαντινού αυτοκράτορα με 
τα πρότυπα ηγεμόνων ολόκληρου του χριστιανικού κόσμου των Μέσων 
Χρόνων, που είναι κυρίως ο Προφητάναξ Δαβίδ, αλλά και ο δίκαιος  
Σολομών65. Αυτό επιβεβαιώνεται και από την πληθώρα των Δαβιδικών 
απεικονίσεων66. Σχετικά με την ηχητική απόδοση των θρησκευτικών 
κινημάτων εξαίρονται κατά την αφήγηση τα των Βαρλαάμ και 
Ακινδύνου, οι οποίοι διατάχθηκαν, τόσο από την κοσμική εξουσία όσο 
και από τον πατριάρχη Κάλλιστο, να μην γράφουν ούτε να μιλούν για 
τα δόγματα, ώστε να μην διαφθείρουν τους πιο ακέραιους εξαπατώντας 
τους. Άλλοι μεν πείστηκαν και επέλεξαν τη σιγή, άλλοι δε συνέχιζαν 
να μιλούν: οἱ μὲν οὖν αὐτῶν ἐπείθοντο καὶ ἦγον ἡσυχίαν, τοῖς δὲ οὐκ 
ἤρκει σιωπᾷν ...67. Η επιλογή από τον αφηγητή συνώνυμων λεκτικών 
συνόλων, αν και έχουν αντίθετη σημασία, υποβάλλει ηχητικά ένα κλίμα 
προσποιητής ησυχίας.

Οι ήχοι, που αποδίδουν τη συναισθηματική κατάσταση των 
προσώπων, επενδύουν τους κοινούς τόπους των απομνημονευμάτων 
του, δηλαδή της φιλίας, της εμπιστοσύνης, της ειλικρίνειας68. Λόγου 
χάρη, ο θρήνος πλαισιώνει ηχητικά τη φιλία. Ευκρινέστερα, το πένθος 
του Καντακουζηνού για τον φίλο του, νέο Ανδρόνικο, υποβάλλεται 

Évagre Le Pontique, Scholies à l’ecclésiaste, Paris 1993 [SC] 86, 2-3, οὕτω γὰρ καὶ πάντα 
καλὰ ἔσται ἐν καιρῷ  αὐτοῦ…

64. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 17, 14-16. «οὕτω καὶ ὁ ψαλμωδὸς καὶ κιθαρωδός 
οὐράνιος ἐκεῖνος Δαβίδ ᾖσε‧ «παιδεύων ἐπαίδευσέ με ὁ κύριος, τῷ δὲ θανάτῳ οὐ 
παρέδωκέ με».. 

65. Ν. Maliaras, Die Orgel im byzantinischen Hofzeremoniell des 9. und des 10. 
Jahrhunderts. Eine Quellenuntersuchung, Münich 1991, 148-153. Μαλιάρας, Βυζαντινά 
Μουσικά όργανα, 347. Η ονομασία «Σολομώντειος θρόνος» προέρχεται φυσικά από τον 
θρόνο του Σολομώντα, που αναφέρεται στην Παλαιά Διαθήκη (Βασιλειών Γ΄, 10, 18-21 
και αλλού). 

66. Μαλιάρας, Βυζαντινά Μουσικά όργανα, 238-242. 
67. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 171, 5-6.
68. F. Tinnefeld, Idealizing Self-centered Power Politics in the Memoirs of Emperor 

John VI Kantakuzenos, στο: Το ΕΛΛΗΝΙΚΟΝ: Studies in Honor of Speros Vryonis, Jr., I. 
Hellenic Antiquity and Byzantium, New Rochelle, New York 1993, 397-415. 



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

166

μέσω των πικρών οιμωγών και της επανάληψης παράγωγων και 
σύνθετων του ρήματος θρηνῶ. Ταυτόχρονα, ο αφηγητής επιστρατεύει 
το οπλοστάσιο της ρητορικής τέχνης με αναφορές στον Λιβάνιο69. Ο 
τόπος της φιλίας ενισχύεται ηχητικά και μέσω των δημηγοριών ήδη από 
την αρχή του έργου, όταν ο Καντακουζηνός σε συζήτηση δηλώνει ότι 
θέτει στη διάθεσή του φίλου του, του νέου Ανδρόνικου, την περιουσία 
του, τα χρήματά του, τους ακόλουθούς του (1320) ή όταν ο Ομούρ σε 
μία ομιλία επιθυμεί ο στρατός του να κάνει ό,τι μπορεί προς όφελος του 
φίλου του Καντακουζηνού70. Το συναίσθημα του θυμού, αποτέλεσμα της 
προδοσίας αποδίδεται ηχητικά τόσο με τα συνώνυμα επίθετα φλύαρον 
καὶ λάλον όσο και μέσω του ομοιοτέλευτου –ον, ενώ και η παρήχηση 
του υγρού φθόγγου λ συμβάλλει στη δημιουργία ακουστικής αισθητικής 
απόλαυσης: αὐτὸς γὰρ αὐτοῦ ἀκηκοέναι λοιδορίας σοῦ καταχέοντος 
πολλὰς, φλύαρον καὶ λάλον ἀποκαλοῦντος καὶ ψευδόμενον ὡς τὰ 
πολλὰ καὶ φθορέα καὶ προδότην τῶν κοινῶν71. Το λογοτεχνικό μοτίβο 
της αντίθεσης Ήχος – Σιωπή επιλέγει ο αφηγητής, προκειμένου να 
περιγράψει τη συναισθηματική κατάσταση του νέου Ανδρόνικου 
μετά τον θάνατο του Μιχαήλ Θ΄. Ο νέος Ανδρόνικος σιωπηλά υπέφερε 
καταπνίγοντας τον θυμό του: ἔφερε δὲ τὸ ἄλγος σιγῇ, θυμὸν ἔδων72, κατά 
τον Όμηρο, (Οδύσσεια, κ. 379, θυμὸν ἔδων73) σύμφωνα με τον αφηγητή. 

69. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 402, 1-5. Ὁ μέγας δὲ δομέστικος ἀποκρίνασθαι μὲν 
ἴσχυσεν οὐδέν, τῆς ψυχῆς ἤδη τῇ λύπῃ καταβεβαπτισμένης‧ ἔξω δὲ ἐλθὼν ἀνῴμωξέ τε 
πικρῶς καὶ τὸν φίλον ἀνεκαλεῖτο, καὶ μικροῦ μὲν ἐδέησεν ἀφεῖναι καὶ τὴν ψυχήν ἐπὶ τοῖς 
θρήνοις‧ Βλ. Λιβάνιος, Πρὸς Ἀριστείδην ὑπὲρ τῶν ὀρχηστῶν. βούλει μαθεῖν ὅπως ἰσχύσεις 
ψυχὴν λύπῃ βεβαπτισμένην ἀνενεγκεῖν, Libanius Opera,τ. IV, έκδ. R. Foerster., Leipzig 1908 
[ανατ. Hildesheim 1963], 494. G. Fatouros – T. Krischer, Johannes Kantakuzenos. Geschichte 
[Bibliothek der Griechischen Literatur 17, 21] Stuttgart 1986, ΙΙ, 195-196, υποσημ. 137. 

70. Angelou, Subversion and Duplicity, 270. 
71. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 119, 6-9. 
72. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 18, 7-8. Για τα συναισθήματα στο Βυζάντιο και 

ειδικότερα για το συναίσθημα του θυμού, βλ. Μ. Ηinterberger, Emotions in Byzantium, 
στο: A Companion to Byzantium, έκδ. L. James, Chichester, 2010, 123-133, ιδιαιτέρως 133. 
Βλ. και το ερευνητικό πρόγραμμα, Α. Pizzone, Emotions through time: from Antiquity 
to Byzantium (http://emotions.shca.ed.ac.uk/ett-digital-archive/). Η Ιδια, Emotions and 
Audiences in Eustathios of Thessaloniki’s Commentaries on Homer’, DOP 70 (2016), 225-244. 

73. Ομήρου Οδύσσεια, έκδ. M. West, Homerus Odyssea [Βibliotheca Scriptorum 
Graecorum et Romanorum 2026], Berlin-Boston 2017, 217. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 167

Μέσω της λέξης σιγῆς περιγράφεται από τον Καντακουζηνό η οργή 
του γηραιού Ανδρονίκου προς τον νέο Ανδρόνικο74. Η σύγκρουση των 
δύο Ανδρονίκων αφηγηματικά πλαισιώνεται από πληθώρα λόγων, που 
ανταλλάσουν οι τρεις υποστηρικτές του νέου Ανδρόνικου, δηλαδή από 
τον ίδιο τον Καντακουζηνό, τον Συργιάννη και τον Συναδηνό, με αφορμή 
τη μετακίνηση του Ιωάννη Καντακουζηνού από την Κωνσταντινούπολη 
στην Πελοπόννησο από τον Ανδρόνικο τον Β΄ το 132175. Οι λόγοι αυτοί 
συνιστούν αναμφίβολα στοιχείο της προφορικότητας και ενισχύουν την 
ηχητική μίμηση, την οποία επιδιώκει ο συγγραφέας να εφαρμόσει στο 
πόνημά του. 

Η τιμιότητα των προθέσεων του μεγάλου δομέστικου δηλώνεται από 
τον ανήλικο βασιλέα Ιωάννη Ε΄, ο οποίος αποφαίνεται ότι οι κατηγορίες 
εναντίον του Καντακουζηνού έχουν υφανθεί από συκοφάντες και 
ψεύτες76. Η ειλικρίνεια των προθέσεων αισθητοποιείται ηχητικά μέσω των 
αντωνύμων και της επανάληψης λέξεων σχετικών με την κατηγορία. Η 
εκδήλωση του θρήνου ως αποτέλεσμα φόβου και τρόμου πλαισιώνει την 
αφήγηση της πυρκαγιάς στο φρούριο των Σάκκων, κοντά στη Σηλυβρία: 
οἱ δὲ ἅμα τοῖς κατοικοῦσι τὸ χωρίον ἀνθρώποις τε καὶ κτήνεσιν ὑπὸ τοῦ 
πυρὸς ἐναπειλημμένοι, οὐκ ἔχοντες ὅ,τι χρήσωνται πρὸς ὀλοφυρμοὺς 
ἐτράποντο καὶ οἰμωγάς77.

Οι ανθρώπινοι ήχοι, δηλωτικοί της ασθένειας του σώματος 
εντοπίζονται στη ρεαλιστική περιγραφή της συμπτωματολογίας της 
πανώλους 1347/1348 (αφωνία78, δυσκαμψία γλώσσας79, ασυνταξία 
νοημάτων80) με αφορμή τον θάνατο του νεότερου γιου του Καντακουζηνού, 

74. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 33, 23, 34, 1. βαρεῖαν δ’ ἦν τῇ σιγῇ καὶ τοῖς ἤθεσι τὴν 
ὀργὴν ἐνδεικνύμενος τῷ ἐγγόνῳ. 

75. Angelou, Subversion and Duplicity, 263-279, ιδίως 265.
76. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 93, 13-22. ἡ μὲν οὖν βασιλὶς … πρὸς βασιλέα 

γενομένη τὸν υἱόν, κατηγόρει τοῦ μεγάλου δομεστίκου, ὡς βασιλειῶντος, καὶ 
συνεβούλευε φυλάττεσθαι τὸν ἄνδρα, ὡς τὴν εὔνοιαν ὑποκρινόμενον, ἀγνωμονήσαντα 
δέ, ἢν λάβηται καιροῦ. βασιλεὺς δὲ πρὸς μὲν βασιλίδα τὴν μητέρα πολὺν ὑπὲρ μεγάλου 
δομεστίκου ἐποιήσατο τὸν λόγον, συκοφάντας καὶ ψευδομένους ἀποφαίνων τοὺς τὰ 
τοιαῦτα κατηγορηκότας. 

77. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 145, 11-14. 
78. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 50, 12 …, ἀφωνίᾳ κατείχοντο…
79. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 50, 14-15 … δυσκίνητος δὲ ἡ γλῶσσα ἦν…
80. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 50, 15 … καὶ ἀδιάρθρωτα τὰ πολλὰ ἐφθέγγοντο, 



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

168

οι οποίοι πέρα από το στοιχείο της θουκυδίδειας μίμησης, καθιστούν 
ηχηρή τη βαρύτητα της μολυσματικής ασθένειας. Η απόδοση των ήχων 
του σώματος ανιχνεύεται και πρωτύτερα στην αφήγηση κατά την 
περιγραφή του ψυχομαχητού του νέου Ανδρόνικου (1341), του οποίου 
τα μέλη και η φωνή του εξασθένησαν. τὰ μέλη παρεῖτο καὶ τὴν φωνὴν81, 
… ἡσύχασέ τε παντελῶς καὶ ἀπ’ ἐκείνης τῆς ὥρας ἄφωνός τε καὶ ἀκίνητος 
ἔμεινεν ὄρθρου ἄχρι παντελῶς, ζῆν μόνω πιστευόμενος τῷ ἀναπνεῖν, 
…82 ενισχύοντας τον κοινό τόπο της φιλίας. Άρα, οι ήχοι του σώματος 
συνδέονται με δυσάρεστα συμβάντα.

Οι ήχοι της φύσης, γεωφυσικοί και βιοφυσικοί, είναι ελάχιστοι, 
διότι δεν εξυπηρετούν τον σκοπό του αφηγητή. Ο αφηγητής, για να 
αιτιολογήσει τη δριμύτητα της κακοκαιρίας, η οποία δυσχέραινε 
το έργο των ιππέων, καταγράφει τον βόρειο άνεμο επιλέγοντας την 
απόλυτη μετοχή πνεύσαντος, ενώ η μουσικότητα επιτυγχάνεται 
μέσω της παρήχησης του υγρού φθόγγου ρ και της συνακόλουθης 
ακουστικής εικόνας. Αφηγηματικά ο ήχος πλαισιώνει τη σκηνή και 
αιτιολογεί την κρυστάλλωση του ποταμού: … τοῦ βορέα πνεύσαντος 
δριμύτερον, ἅμ’ ἡμέρᾳ κρυσταλοῦσθαι ἤρχετο ὁ ποταμὸς καὶ ὀλίγῳ 
ὕστερον ... κρυσταλωθείς83. Αναφέρεται ο ήχος μιας πηγής στο 
περιθώριο της αφήγησης κατά την παράδοση των Ρωγών από τον 
Καβάσιλα, και ο αφηγητής εμπνέεεται από τον Λιβάνιο84: ὁδεύοντι 
δὲ αὐτῷ, ἐπεὶ ἐγένετο κατά τινα πηγὴν ψυχρὸν ἅμα ῥέουσαν καὶ 
διεδὲς καὶ ἥδιστον πιεῖν, …85. Ο ήχος πρωταγωνιστεί και στον μύθο 
του ιξευτού (πτηνοθήρα) και του στρουθίου, γνωστό μοτίβο από 

H. Hunger, Thukydides bei Johannes Kantakuzenos. Beobachtungen zur Mimesis, JÖB 25 
(1976), 181-193. Τ. Μiller, The plague in John VI Cantakuzenus and Thucydides, GRBS 18 
(1976), 385-395. Καρπόζηλος, Βυζαντινοί Ιστορικοί και Χρονογράφοι, τ. Δ´, 208.

81. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 409, 10. 
82. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 410, 7-9. 
83. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 187. 25, 188, 1-2. 
84. Λιβάνιος, Ἀντιοχικός, έκδ. R. Foerster, Libanius Opera, v. II, fasc. II, Orationes 

VI-XI, Leipzig 1908 [ανατ. Hildesheim 1963], 460: … πίνει τῆς πηγῆς ὕδωρ ψυχρόν τε καὶ 
διαφανὲς καὶ ἥδιστον. Fatouros –Krischer, Johannes Kantakuzenos. Geschichte, ΙΙ, 243-
244, υπ. 328. 

85. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 515, 14-15. Fatouros – Krischer, Johannes 
Kantakuzenos. Geschichte, ΙΙ. 243-244. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 169

την αρχαιότητα, αν και η συγκεκριμένη παραλλαγή είναι άγνωστης 
προέλευσης. Το στρουθίον προσωποποιείται και φέρεται να εκφέρει 
ανθρώπινη φωνή: ἰξευτῇ γάρ φασί τινι στρουθίου κεκρατηκότι, φωνῇ 
χρησάμενον τὸ στρουθίον ἀνθρωπίνῃ86, ενώ ο ιξευτής, ο πτηνοθήρας, 
θρηνεί μεγαλοφώνως, την απώλεια του γιού του: τὸν ἰξευτὴν δὲ τὴν 
πανταχόθεν ἀπορίαν συνιδόντα, μέγα ἀνοιμῶξαι87. Ο άνεμος που 
πνέει συμβάλλει στην εξάπλωση της φωτιάς κατά την περιγραφή της 
πυρπόλησης των πύργων του Γαλατά από τους Ενετούς: … (ἦσαν γὰρ 
οὐκ ὀλίγοι ξύλοις ἄνωθεν ἐπεσκευασμένοι), ὥστε διὰ τοῦ πύργου 
καὶ ταῖς οἰκίαις ἐπελθεῖν τὸ πῦρ, ἀνέμου πνεύσαντος. ἀνύειν δὲ 
οὐδὲν οὐδ⁅ ἡ ἐκείνου ἐπίνοια ἐδύνατο, ἀποδεουσῶν τῶν κεραιῶν88. 
Επίσης, η φωτιά ευθύνεται για τις φωνές των ανθρώπων και των ζώων 
κατά την πυρπόληση του φρουρίου των Σάκκων89. Από τα ανωτέρω 
παραδείγματα συνάγεται ότι η απλότητα του ύφους και η έλλειψη 
ρητορικών εξάρσεων αντισταθμίζεται από την απόδοση των ήχων της 
φύσης και την τονικότητα.

Αν τα αναφερθέντα στοιχεία ενταχθούν στις γενικότερες 
επιδιώξεις του συγγραφέα, διαπιστώνεται ότι ο αφηγητής μέσω της 
προτίμησης του ήχου, σκόπιμα αυτό – προβάλλεται ως ο συνεχιστής μιας 
μακραίωνης λογοτεχνικής παράδοσης, στην οποία ο ήχος διαδραματίζει 
πρωταγωνιστικό ρόλο, αρχής γενομένης από τους Πατέρες της 
εκκλησίας και με ενδιάμεσους σταθμούς τον Φώτιο και τον Μιχαήλ 
Χωνιάτη90. Συνεπώς, και μέσω της προτίμησης του ήχου, αναδεικνύεται 
ο επιδιωκόμενος σεβασμός του αφηγητή στη λογοτεχνική βυζαντινή 
παράδοση, στοιχείο, το οποίο εμμέσως απηχεί τον σεβασμό του στη 
νόμιμη εξουσία. 

Οι ανωτέρω ηχητικές επισημάνσεις αποκτούν βαθύτερο νόημα αν 
συσχετισθούν με την προκαλούμενη επίδραση-λειτουργία των ήχων στο 
ακροατήριο – κοινό μέσω της ηχηρής ανάγνωσης, η οποία διαιωνίστηκε 
και εκθειάστηκε στο Βυζάντιο91. Η επίδραση της ηχηρής ανάγνωσης 

86. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 367, 3-4. 
87. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 367, 7-8. 
88. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙΙ. 195, 13-15. 
89. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 145. Βλ. και σημ. 77. 
90. Cavallo, Aνάγνωση, 76-77. 
91. Hunger, Ο Κόσμος του βυζαντινού βιβλίου, 163-170. Cavallo, Aνάγνωση στο 



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

170

στο ακροατήριο έχει καταδειχθεί και από άλλους μελετητές, όπως ο Αθ. 
Μαρκόπουλος92 και ο Στρ. Παπαϊωάννου93. Ο Β. Croke, εξετάζοντας το 
ακροατήριο της περιόδου 1300-1400, υπογραμμίζει ότι στην ιστορική 
αφήγηση του Καντακουζηνού είναι έκδηλα τα σημάδια που προσφέρει 
στο ακροατήριό του για την κατεύθυνση της αφήγησής του94. Ο A. 
Angelou, επίσης, επισημαίνει ότι το ακροατήριο του Καντακουζηνού δεν 
αποτελούνταν μόνο από τον κύκλο των φίλων του, αλλά περιλάμβανε και 
ένα ευρύτερο θέατρον ακροατών, το οποίο ήταν ασκημένο στο να ακούει 
και να διακρίνει τα κομβικά σημεία και τους αρμούς μίας ασυνάρτητης 
αφήγησης95. Ήδη έχει επισημανθεί ότι η Ιστορία του Καντακουζηνού 
ήταν γραμμένη για δημόσιο θέατρον96. Ο Καντακουζηνός μιμούμενος την 
παράδοση της ηχηρής ανάγνωσης, γνωρίζει καλά, αφενός τις προσδοκίες 
του ακροατηρίου του, αφετέρου θέτει στην υπηρεσία των δικών του 
επιδιώξεων την επίδραση του ήχου. Γι’ αυτό, ο αφηγητής Καντακουζηνός 
περιβάλλει με μουσικότητα και ρυθμό τα σημεία, που επιδιώκει να 
κρατήσουν στη μνήμη τους οι ακροατές, ενώ οι ήχοι υποβάλλουν τα 
συναισθήματα του ακροατηρίου και ενισχύουν την πειθώ του αφηγητή97. 
Ευκρινέστερα, η επιλογή των λέξεων που παραπέμπουν στον ήχο, οι 
παρηχήσεις, τα ομοιοτέλευτα, η μνεία στα μουσικά όργανα, συγκινούν και 
πείθουν το κοινό μετά τη στροφή των μέσων του 14ου αιώνα, ακριβέστερα 
το 1369, οπότε και ο απρόθυμος αυτοκράτορας ολοκληρώνει το πόνημά 

Βυζάντιο, 83. Βλ και τον πρόσφατο συλλογικό τόμο, Reading in the Byzantine empire and 
beyond, έκδ. T. Shawcross – I. Toth, Cambridge 2018. 

92. A. Markopoulos, Le public des textes historiographiques à l’époque macédonienne, 
Παρεκβολαὶ 5 (2015), 53-73.  

93. S. Papaioannou, Voice, Signature, Mask: The Byzantine Author, στο: The 
author in middle Byzantine literature: Modes, Functions, and Identities, έκδ: A. Pizzone 
[Byzantinisches Archiv 28], Berlin‒Boston 2014, 21-40, ιδιαιτέρως, 27. Πρβλ. Ο Ιδιος, 
Rhetoric and Rhetorical theory, στο: The Cambridge intellectual history of Byzantium, έκδ. 
A. Kaldellis – N. Siniossoglou, Cambridge 2017, 101-112. 

94. B. Croke, Uncovering Byzantium’s historiographical audience, στο: History as 
literature in Byzantium, Papers from the Fortieth Spring Symposium, of Byzantine Studies, 
University of Birmingham, April 2007, Farnham – Burlington 2010, 25-53, ιδιαιτέρως 52.

95. Angelou, Subversion and duplicity, 263-279, ιδιαιτέρως 273.
96. Angelou, Word and deed, 72.
97. Valiavitcharska, Rhetoric and Rhythm, 182. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 171

του, σύμφωνα με τις ενδείξεις από τη χειρόγραφη παράδοση98. Η χρήση 
λέξεων που σχετίζονται με την ακρόαση και το ακροατήριο, όπως 
ἀκροατὴν, ἠκηκόειν, ἀκοήν, ἀκροαταί, … ἢ καὶ ἄλλοις τισὶ λόγοις τὸν 
ἀκροατὴν δοκοῦσι συνετώτερον ποιεῖν ἑαυτοῦ, παρεῖναι καὶ ἀκροᾶσθαι 
τὸν Μιχαήλ99· ὧν δ’ ἠκηκόειν εὐεργετούμενος παρὰ σοῦ …100, θαυμάσιά 
τε καὶ ἀκοήν ἐκπλήττοντα κατώρθωσάν τινα101· … καὶ οἱ προσκληθέντες 
δὲ τῆς δίκης ἀκροαταί …102, αποκαλύπτει τη σύνδεση του αφηγητή με την 
κουλτούρα της συνακρόασης και της προφορικότητας και την επιδίωξή 
του να αναγνωσθεί το έργο του στο κοινό. Το προηγούμενο χωρίο 
προέρχεται από την περιγραφή της δίκης του Ανδρονίκου Γ΄ και συνιστά 
μία διαδικασία συνακρόασης, όπου οι ακροατές κατονομάζονται από 
τον αφηγητή103. Η έννοια ἀκροατὴς χρησιμοποιείται σε αντιδιαστολή 
με εκείνη των κριτῶν από τον νέο Ανδρόνικο στη δημηγορία του, που 
αναφέρεται στη σύγκρουση με τον παππού του, για να καταδειχθεί η 
προβαλλόμενη δυσμενής θέση του Ανδρονίκου Γ΄104. Κατά τη δίκη του 
Συργιάννη ο μέγας δομέστικος Ιωάννης Καντακουζηνός περιγράφεται ως 
σιωπηλός ακροατής: ὁ μέγας δομέστικος ἐφθέγγετο οὐδὲν, ἀλλὰ καθῆστο 
μόνον ἀκροώμενος τῶν λεγομένων105. Η συνακρόαση δηλώνεται, επίσης, 

98. Βλ. εδώ υποσημείωση 1 και παρακάτω, όπου το ακροατήριο μελετάται σε σχέση 
με τον χρόνο και τον χώρο.  

99. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 15, 12-14. 
100. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 32, 16. 
101. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 65, 19-20. Ι. 67. 4. Πρβλ. LSJ, ἀκροάζομαι, 56. LBG, 

τ. 1, 47, ἀκροατής, Schiedsrichter, Richter, μεταξύ άλλων πηγών ο E. Trapp παραπέμπει 
και στην Ιστορία του Καντακουζηνού. 

102. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 67, 4. 
103. Καντακουζηνός, Ιστορία Ι. 67, 5-13. Γεράσιμός τε ὁ πατριάρχης, χαρίτων μὲν 

θείων πεπληρωμένος καὶ τῆς μοναδικῆς πολιτείας εἰς ἄκρον ἐληλακώς, πολιτικῶν δὲ 
πραγμάτων καὶ δημοσίων παντάπασιν ἀπείρως ἔχων· καὶ ὁ τὸν τῆς Φιλαδελφείας θρόνον 
κοσμῶν Θεόληπτος, καὶ αὐτὸς μὲν εἰς ἄκρον ἀρετῆς ἥκων, καὶ πολιτείας ἀκρίβειαν 
μοναδικῆς οὐ μόνον κατωρθωκὼς, ἀλλὰ καὶ ἑτέρους ἱκανῶς ἔχων διδάξαι· ἔτι δὲ καὶ 
φρονήσεως εὖ ἔχων, καὶ παιδείας τῆς ἔξωθεν οὐκ ὀλίγον μεταλαβών. Για τον πατριάρχη 
Γεράσιμο (1320-1321) βλ. PLP, ἀρ. 3783.

104. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 229, 7-8…, ἀλλ’ ἐμοὶ μὲν κριτὰς καθῆσθαι, ἐκείνω 
δὲ ἀκροατὰς καὶ μόνον. 

105. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 448, 14-15. 



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

172

λεκτικά με τους όρους σύλλογον και θέατρον κατά την αφήγηση της 
συνόδου εκκλησιαστικής και κοσμικής εξουσίας, επί Ανδρονίκου Γ΄106. 
Η από κοινού εκφορά με τη λέξη σιωπὴ και ἀκοάς, επιτείνει τη 
συλλογικότητα της ακρόασης. Σε αυτό το σημείο είναι χρήσιμο να 
υπενθυμισθεί ότι ο όρος θέατρον από την ύστερη αρχαιότητα μέχρι 
και την τελευταίες δεκαετίες της βυζαντινής ιστορίας σημαίνει, εκτός 
από την αρχική σημασία του θεάτρου, τη συνάθροιση ανθρώπων ή 
ταυτίζεται με το ακροατήριο107. Τα βυζαντινά θέατρα ήταν τόποι, 
όπου παρουσιάζονταν πολλά είδη κειμένων για διάφορες περιστάσεις. 
Η Margaret Mullett ερευνώντας τα βυζαντινά θέατρα του 12ου αιώνα 
παρατηρεί ότι τα πιο σημαντικά λογοτεχνικά έργα γράφτηκαν, για να 
παρουσιασθούν στα θέατρα της Κωνσταντινούπολης108. Η ανάγνωση 
των κειμένων με δυνατή φωνή αποδεικνύει, κατά την προηγούμενη 
ερευνήτρια, ότι η προφορικότητα στο Βυζάντιο είναι ακόμη σημαντική 
παρά την κυριαρχία του γραπτού λόγου109. Σύγχρονοι μελετητές έχουν 
επισημάνει ότι δύο στοιχεία είναι απολύτως απαραίτητα στο βυζαντινό 
θέατρον, ένας πρωταγωνιστής και ένα ακροατήριο, που έχουν μία 
αμφίδρομη σχέση. Ανάμεσά τους υπάρχει το μήνυμα που πρέπει να 
κοινοποιήσουν, δηλαδή η παρουσίαση του κειμένου. Μάλιστα, σε 
πηγές της παλαιολόγειας περιόδου, όπως στις επιστολές του Γρηγορίου 
Ακίνδυνου και του Μανουήλ Β΄ Παλαιολόγου αποκωδικοποιούνται οι 

106. Καντακουζηνός, Ιστορία, Ι. 226, 21-24. βασιλεὺς δὲ ἅμα ἕῳ τῶν τε ἰδίων τοὺς 
ἐπιφανεστέρους καὶ τοὺς ἐκ βασιλέως ἀφιγμένους εἰς τὸν σύλλογον ἐκάλει, ὡς δὲ πάντες 
παρῆσαν, σιωπὴ μὲν τὸ θέατρον κατέσχεν ἐπί μικρόν, καὶ πάντες ὡς ἐπὶ καινοῖς τισι 
παρεῖχον μετεώρους τὰς ἀκοάς. 

107. P. Marciniak, Byzantine theatron – A place of Performance? στο: Theatron. [βλ. 
σημ. 39], 277-285, ιδιαιτέρως 278. Ο όρος θέατρον με την αρχική σημασία του θεάτρου 
απαντά κυρίως στην πρώιμη περίοδο του Βυζαντίου, αργότερα ταυτίζεται με τον 
ιππόδρομο ή κάθε είδους θέαμα και στη συνέχεια συνδέεται με τη δημόσια έκθεση στο 
κοινό, ό.π., 277.

108. Μ. Mullett, Aristocracy and patronage in the literary circles of Comnenian 
Constantinople, στο: Τhe Byzantine Aristocracy IX- XIII centuries, έκδ. M. Angold, Oxford 
1984, 173-201, ιδιαιτέρως 175. 

109. Mullett, Aristocracy and patronage, 179. H Iδia, Rhetoric, theory and the 
imperative of performance: Byzantium and now, στο: Rhetoric in Byzantium, έκδ. E. 
Jeffreys, Aldershot 2003, 151-170. Βλ. Marciniak, Byzantine theatron, 285. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 173

αντιδράσεις του ακροατηρίου110. Επιπροσθέτως, η Ida Toth ερευνώντας 
το ρητορικό θέατρον στο παλαιολόγειο Βυζάντιο και δη στους 
αυτοκρατορικούς λόγους σημειώνει ότι ο όρος θέατρον δηλώνει τους 
κύκλους των λογίων, οι οποίοι συγκεντρώνονταν, προκειμένου να 
παρουσιάσουν το λογοτεχνικό τους έργο ή για να ακούσουν με τη σειρά 
τους το έργο των ομοτέχνων τους. Επρόκειτο για μία δημοφιλή πρακτική 
διακεκριμένων λογίων της παλαιολόγειας περιόδου, όπως του Νικηφόρου 
Γρηγορά, του Δημητρίου Κυδώνη, του Μανουήλ Β΄ Παλαιολόγου και 
του Ιωάννη Χορτασμένου111. Οι βυζαντινοί λόγιοι χρησιμοποιούσαν 
τη βυζαντινή ρητορική με σκοπό να επιζητήσουν την αναγνώριση. Η 
παρουσίαση ενός ρητορικού λόγου ενώπιον του αυτοκράτορα και άλλων 
αρχόντων της αυλής ήταν μία ευκαιρία που ο λόγιος ρήτορας έπρεπε να 
αδράξει, ώστε να κερδίσει τις εντυπώσεις112. Από τα ανωτέρω, λοιπόν, 
είναι εμφανές ότι οι αναφερόμενοι όροι, σύλλογος, θέατρον, αποτελούν 
ένδειξη, αφενός ότι το κοινό του Καντακουζηνού ήταν εξοικειωμένο με 
τις συνυποδηλώσεις των συγκεκριμένων όρων, αφετέρου δείχνουν την 
προσπάθεια του αφηγητή να ενστερνισθεί την ορολογία που παρέπεμπε 
στη γενικευμένη πρακτική της λογιοσύνης της εποχής του.

Ακολούθως, αν επιχειρήσουμε να σκιαγραφήσουμε το ακροατήριο 
του ιστορικού έργου του Καντακουζηνού, θα ήταν σκόπιμο αυτό να 
ερευνηθεί στον συγκεκριμένο χρόνο και χώρο. Τέσσερα από τα έξι 
χειρόγραφα στα οποία διασώζεται το ιστορικό πόνημα εικάζεται ότι 
αντιγράφηκαν στον Μυστρά γύρω στο 1369 και ίσως έχουν προέλθει 
από το βιβλιογραφικό εργαστήριo του Μανουήλ Τζυκανδήλη113. 
Συγκεκριμένα, το σημείωμα στον κώδικα Laurentianus IX. 9, του 
πρωιμότερου χειρογράφου της Ιστορίας, σύμφωνα με το οποίο αυτή 
περατώθηκε τον Δεκέμβριο του έτους 1369, παρέχει ένα terminus ante 
quem για το κοινό στο οποίο απευθυνόταν, ενώ η χρονολόγηση των 
τεσσάρων χειρογράφων τον 14ο αιώνα, δείχνει πιθανόν την απήχηση 
του ιστορικού έργου. Λαμβάνοντας υπόψη το ιστορικό συγκείμενο 

110. Marciniak, Byzantine theatron, 282-283 και υποσημείωση 42 και 43.
111. I. Toth, Rhetorical Theatron in late Byzantium: The example of Palaiologan 

imperial orations, στο: Theatron [βλ. σημ. 39], 429-448, ιδιαιτέρως, 430.
112. Toth, Rhetorical, Theatron 447. 
113. Βλ. PLP αρ. 28129 και παραπάνω υποσημείωση 1.



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

174

της ανωτέρω περιόδου, είναι έκδηλο ότι το άμεσο ακροατήριο των 
απομνημονευμάτων του, κυρίως της πρωτεύουσας, εάν η συγγραφή 
των απομνημονευμάτων ολοκληρώθηκε στη μονή Χαρσιανίτου, τη Νέα 
Περίβλεπτο114, φέρει τα ακόλουθα χαρακτηριστικά: παρουσιάζεται 
καταπονημένο από τους εμφυλίους πολέμους, από τον οικονομικό 
μαρασμό, από τη μαύρη πανώλη και από τη συρρίκνωση των εδαφών115. 
Για αυτούς τους λόγους έχει ανάγκη να ακούσει, προκειμένου να 
ανυψωθεί ψυχολογικά, ότι το πάλαι ποτέ μεγαλείο της βυζαντινής 
αυτοκρατορίας συνεχίζεται αλώβητο. Ο αφηγητής έχει γνώση, λόγω 
της πολιτικής του ιδιότητας και της συμμετοχής του στα τεκταινόμενα, 
της ψυχολογικής κατάστασης του κοινού. Επιπλέον, το προσδοκώμενο 
ακροατήριο, στο οποίο απευθύνεται, ενδεχομένως στο περιβάλλον του 
Μυστρά, είναι πεπαιδευμένο, καθώς ο Μυστράς κατέστη το καταφύγιο 
των λογίων, οι οποίοι αναγκάστηκαν να φύγουν τόσο από την 
Κωνσταντινούπολη όσο και από τη Θεσσαλονίκη (εστία Παλαμισμού) 
λόγω των θρησκευτικών τους αντιλήψεων116. Στον Μυστρά, επομένως, 
σχηματίστηκε ένας μικρός κύκλος λογίων, οι οποίοι απέδρασαν από 
το status quo της πρωτεύουσας και είχαν δυνατότητες να εκφραστούν 
με περισσότερη πνευματική ελευθερία117. Μεταξύ των πιο σημαντικών 
λογίων που δραστηριοποιούνται στην αναδυόμενη πολιτική και 
πνευματική εστία στο β΄ ήμισυ του 14ου αιώνα είναι ο Γεώργιος 
Γαβριηλόπουλος, γνωστός και ως Γεώργιος Φιλόσοφος και ο Μανουήλ 
Ραούλ Μετοχίτης118. Ας σημειωθεί ότι στον Μυστρά την ίδια περίοδο 

114. D. Nicol, Ιωάννης Καντακουζηνός. Ο απρόθυμος αυτοκράτορας. Αυτοκράτορας 
του Βυζαντίου και Μοναχός (1295-1383), μετ. Κ. Χαλμουκου, Αθήνα 2008, 220. 

115. D. Nicol, Οι τελευταίοι αιώνες του Βυζαντίου, 1261-1453, μετ. Στ. Κομνηνοσ, 
Αθήνα 20054, 294-330, 331-394. Για τις συνθήκες στο δεσποτάτο του Μυστρά της περιόδου 
1348-1384, βλ. D. Zakythinos, Le despotat grec de Morée, τ. I. (αναθ. έκδ. Χ. Μαλτέζου), 
London 1975, 94-118. 

116. N. Siniossoglou, Radical Platonism in Byzantium, Cambridge 2011, 121. Για την 
πνευματική ζωή στον Μυστρά, βλ. Zakythinos, Morée, τ. Ι. 113, τ. II, 320. S. Runciman, 
Mistra, Byzantine Capital of the Peloponnese, Λονδίνο 1980. Σ. Μεργιαλή, Γύρω από την 
πνευματική ζωή στo δεσπoτάτo τoυ Μυστρά κατά τoν 14o αιώνα, Βυζαντιναί Μελέται 
3 (1991), 241-260, ιδιαιτέρως 242-243. Σολωμού, Ο πολιτικός ρόλος των μεγάλων 
οικογενειών [σημ. 38], 769-775. 

117. Μεργιαλή, Πνευματική ζωή, 245-246. 
118. Siniossoglou, Radical Platonism, 121. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 175

παρατηρείται δραστηριότητα των αντιγραφέων, η οποία μαρτυρεί 
τη βαθιά επίδραση που άσκησε η Ησυχαστική διαμάχη119. Σε αυτό το 
πνευματικό περιβάλλον οι σύγχρονοι συγγραφείς που αντιγράφονται 
στο Δεσποτάτο του Μορέως είναι κυρίως ο Πρόχορος και ο Δημήτριος 
Κυδώνης, ο Ιωάννης Καντακουζηνός και, αργότερα, ο Νικηφόρος 
Γρηγοράς120. Όπως εύστοχα διαπιστώνει ο Α. Angelou πρόκειται για 
ένα κοινό του οποίου η παιδεία του επέτρεπε να ταυτίζει εάν ένα 
απόσπασμα προέρχεται από τον Όμηρο, ή από κάποιον τραγικό 
ποιητή, ιστορικό ή ρήτορα. Οι ακροατές ήταν σε θέση να αξιολογήσουν 
τις υφολογικές μικρολεπτομέρειες ως αποπροσανατολιστικές σε μία 
εκτεταμένη σκηνή ή να εκτιμήσουν ότι ο αφηγητής εστιάζει χρονικά σε 
μία σημαντική ημέρα και περιλαμβάνει ξαφνικά πλούσιες λεπτομέρειες 
του τόπου και του χρόνου, οι οποίες συνιστούν θεμελιώδη σημάδια 
στην αφήγηση121. Άρα, λοιπόν, σε αυτά τα λόγια συμφραζόμενα θα 
πρέπει να ενταχθεί και το ευάριθμο αλλά μορφωμένο ακροατήριο της 
Ιστορίας του Καντακουζηνού, που καταλύει στο αναδυόμενο πολιτικό 
και πνευματικό κέντρο της Πελοποννήσου. Περαιτέρω, ο αφηγητής 
απευθύνεται και σε ένα επινοημένο ακροατήριο αναγνωστών, με 
σκοπό, όχι μόνο να καταγράψει ένα συγκεκριμένο γεγονός, αλλά 
να παρουσιάσει μία συνολική κριτική, έναν εκτεταμένο κοινωνικό 
λόγο, δηλαδή μία κοινωνική αξιολόγηση του ίδιου του συγγραφέα. 
Εναργέστερα, ο τελευταίος αποσκοπεί όχι μόνο στη χρονολογική 
καταγραφή της επαναστατικής κίνησης των Ζηλωτών και του εμφυλίου 
πολέμου, αλλά κυρίως στην ανάλυσή τους μέσω των λόγων122.

Επιπροσθέτως, ο αφηγητής χρησιμοποιεί και εκείνος, όπως άλλοι 
προκάτοχοί του, τις ρητορικές τεχνικές στο απομνημονευματικό 
του οικοδόμημα. Οι αναφορές σε επικούς και τραγικούς ποιητές, τα 
παραθέματα από τον Λιβάνιο, εκτός από ανάδειξη της λογιοσύνης, 
έχουν τις ρίζες τους στη ρητορική123. Επιπλέον, η τονικότητα, 

119. Siniossoglou, Radical Platonism, 121. 
120. Siniossoglou, Radical Platonism, 121. 
121. Α. Angelou, Word and Deed, 57-73, ιδιαιτέρως 72. 
122. Siniossoglou, Radical Platonism, 70.
123. Γ. Κάρλα, Η αυτοσκηνοθέτηση του ρήτορα στους αυτοκρατορικούς λόγους 

(Ύστερη αρχαιότητα και Βυζάντιο), στο: Figura in Praesentia. Μελέτες αφιερωμένες στον 
καθηγητή Θ. Νάκα, έκδ. Κ. Ντίνας, Αθήνα 2018, 134-150. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

176 	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

επενεργεί καίρια και διεγείρει συναισθηματικά τους ακροατές, των 
οποίων τα προκαλούμενα συναισθήματα συμβάλλουν στην κοινωνική 
αλληλεπίδραση σε ένα ρητορικό περιβάλλον124. Ως εκ τούτου, ο ήχος 
χρησιμοποιείται εσκεμμένα από τον Καντακουζηνό στην επικοινωνία με 
το κοινό για την αντήχηση των σκοπών του. Ο ήχος, λοιπόν, αποτελεί 
την καλλιτεχνική επιλογή του αφηγητή, μέσω του οποίου ηχοποιούνται 
οι πεποιθήσεις του και η αλήθεια των προθέσεων του125. Ταυτόχρονα 
συνιστά μία πρόσκληση στο ακροατήριο, για να συμμετάσχει 
στην εμπειρία της ακρόασης· χαρακτηριστικά αναφέρει ο ίδιος ότι 
ενδιαφέρεται συγχρόνως, για τη ραστώνη του ακροατηρίου του126, για να 
εισαγάγει την αφήγηση της δοκιμασίας του πυρακτωμένου σιδήρου της 
μοιχαλίδος. Η ρητή διατύπωση εκ μέρους του αφηγητή για τη ραστώνη 
του ακροατηρίου του αποκαλύπτει τις λογοτεχνικές προθέσεις και τις 
φιλοδοξίες του αφηγητή, δηλαδή του Καντακουζηνού, να απευθυνθεί 
στο αναγνωστικό του κοινό, άμεσο και προσδοκώμενο, με σκοπό και 
την τέρψη του. Στο πλαίσιο αυτό, ο αφηγητής χρησιμοποιεί εκείνα τα 
στοιχεία της ηχητικής μίμησης που θα διεγείρουν την ακοή του κοινού 
του και περαιτέρω το συναίσθημα και τη μνήμη του. 

Συμπερασματικά, ο ήχος στο ιστορικό έργο του Καντακουζηνού 
συνδέεται με τις επίσημες τελετές, άρα με τη νομιμοποίηση της εξουσίας 
του σφετεριστή Καντακουζηνού, που αποτελεί τον συνδετικό αρμό των 
απομνημονευμάτων του. Μέσω της καταγραφής του εθιμοτυπικού των 
τελετών, συμπεριλαμβανομένων και των μουσικών οργάνων, υποβάλλεται 
αισθητικά στο ακροατήριο το αδιάλειπτο της αυτοκρατορικής 
εξουσίας. Ο απρόθυμος αυτοκράτορας επιχειρεί να πείσει ηχηρά για 
τις καλοπροαίρετες προθέσεις του, ενώ η αυτοκρατορική ιδεολογία 
αναδεικνύεται ως ισχυρή ενάντια στην παρακμιακή πραγματικότητα. 

Ένα δεύτερο συμπέρασμα είναι ότι ο ήχος, ιδιαιτέρως εκείνος 
που προκαλείται από λέξεις που φανερώνουν σύγκρουση, ενδύει τα 
περιστατικά των εμφυλίων πολέμων, τα οποία ο αφηγητής πραγματεύεται 
διεξοδικά στην Ιστορία, καθώς συνιστούν τον ακρογωνιαίο λίθο της 

124. Valiavitcharska, Rhetoric and Rhythm, 182.
125. A. Kazhdan – S. Franklin, Μελέτες στη βυζαντινή λογοτεχνία του 11ου και 

12ου αιώνα, μτφ. Μ. Αυγερινού-Τζιόγα, Αθήνα 2007, 252. 
126. Καντακουζηνός, Ιστορία, ΙΙ. 171, 22-23 … ὃ ῥᾳστώνης χάριν διηγήσομαι. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

177ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 

αφήγησης. Ιδιαιτέρως ηχοποιούνται οι συμπλοκές με τους Ζηλωτές. Το 
συγκρουσιακό κλίμα αντηχεί στο ακροατήριο προκαλώντας ανάκληση 
στη μνήμη του των προηγούμενων γεγονότων της ταραγμένης περιόδου. 
Ο συγγραφέας επιλέγει εσκεμμένα να μην αφιερώσει στους Ζηλωτές 
δημηγορία, εν τούτοις η προφορικότητα επιτυγχάνεται με τις περιγραφές 
των συμπλοκών και την επιλογή κατάλληλων λέξεων που δηλώνουν ή 
παραπέμπουν σε ήχο. Επίσης, οι ήχοι της σύγκρουσης κυριαρχούν στις 
σχέσεις κοσμικής και εκκλησιαστικής εξουσίας όπως και στις ιδιωτικές 
σχέσεις.

Επιπροσθέτως, ο ήχος περιβάλλει τους κοινούς τόπους των 
απομνημονευμάτων: φιλία, τιμιότητα, εμπιστοσύνη, ειλικρίνεια, και 
δημιουργεί στο ακροατήριο την πληρέστερη αντίληψη και την κατανόηση 
των ιδεών, που θέλει να τονίσει ο συγγραφέας και να τα κοινοποιήσει 
στο ακροατήριό του. Οι συγκεκριμένες ιδέες συνδέονται με τους ήχους, 
ώστε να εντυπωθούν στη μνήμη των ακροατών και να αποτελέσουν μέρος 
της συλλογικής μνήμης.

Επιπλέον, τα συναισθήματα της λύπης, του φθόνου και οι εκδηλώσεις 
αυτών, όπως ο θρήνος και οι συγκρούσεις αντίστοιχα, πλαισιώνονται 
ηχητικά και συγκινούν το ακροατήριο. Πρόκειται για συναισθήματα 
οικεία στους βυζαντινούς συγγραφείς που εντείνονται με την ηχητική 
πλαισίωση, άρα καθίστανται εύληπτα στο ακροατήριο, όπως και τα 
γεγονότα. Στους ανθρώπινους ήχους κυριαρχούν εκείνοι που συνδέονται 
με δυσάρεστες καταστάσεις· του σώματος που συνδέεται με την ασθένεια 
της πανώλους και των φωνών που παράγονται λόγω πυρπόλησης.

Ακόμη, η ακουστική των λέξεων από κοινού με τα σχήματα λόγου 
υπηρετούν το δωρικό ύφος των απομνημονευμάτων και συμβάλλουν στην 
αισθητική απόλαυση του ακροατηρίου μέσω των ηχητικών κυμάτων. Το 
εξοικειωμένο ακροατήριο μπορούσε να αντιληφθεί τη μουσικότητα και 
τον ρυθμό του κειμένου, στοιχεία τα οποία αντισταθμίζουν την έλλειψη 
ρητορικών εξάρσεων. Επιπλέον, ήταν σε θέση να διακρίνει και τις 
τεχνικές για την απόδοση των ποικίλων κατηγοριών των ήχων. Συνεπώς, 
τα σχεδιαζόμενα ηχοτοπία εκ μέρους του αφηγητή καθίστανται εύληπτα 
μέσω της ηχηρής ανάγνωσης και της συνακρόασης. 

Τέλος, η προτίμηση του ήχου απηχεί τη συνέχεια της λογοτεχνικής 
παράδοσης, που επιδιώκει ο αφηγητής να προβάλει, η οποία υπηρετεί 
με τον καλύτερο τρόπο την απολογητική του διάθεση. Στα βαθύτερα 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

178 	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

επίπεδα της στρωματογραφίας του ιστοριογραφικού κειμένου, ο ήχος 
ως έννοια υφέρπει και συνδέεται τόσο με την χριστιανική κοσμοθεωρία 
του συγγραφέα, αντηχώντας τις απηχήσεις της παλαιοδιαθηκικής και 
καινοδιαθηκικής παράδοσης όσο και με τις τεχνικές της προφορικότητας. 
Συνεπώς, ο λόγιος αυτοκράτορας ενσωματώνει στοιχεία του προφορικού 
πολιτισμού, τα εμπλουτίζει και τα εξισορροπεί με εκείνα του εγγράμματου 
πολιτισμού. Στο ιστορικό έργο του Καντακουζηνού ο ήχος είναι 
δυνατό να ερευνηθεί τόσο με τη προσέγγιση των ρητορικών τεχνικών, 
που χρησιμοποιεί ο συγγραφέας, όσο και με τη σύγχρονη θεωρία των 
ηχοτοπίων.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

179ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 

ΠΑΡΑΡΤΗΜΑ

Εικ. 1. Κλίμακα ηχοχρώματος σχηματισθείσα από λέξεις, δηλωτικές ήχου, στην Ιστορία 
του Ιωάννη Καντακουζηνού.



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

180

Αλφαβητικός κατάλογος όρων κατά οικογένειες λέξεων
από την Ιστορία του Καντακουζηνού, δηλωτικών ήχων 
(Αναφέρεται ο τόμος και η σελίδα της κριτικής έκδοσης)

Α: ᾄδω (ᾖδον ΙΙ. 588 ᾖσε, ΙΙΙ. 17), ἀδόντων (ΙΙ. 16) ἀκηκοέναι (Ι. 32, 
100, ΙΙ. 107. 113. ΙΙ. 438, 462. 504. ΙΙΙ. 54), ἀκηκοότα (Ι. 129), ἀκοή (Ι. 65, ΙΙ. 
37), ἀκοάς (Ι. 120, ΙΙΙ. 142), ἀκοῶν (ΙΙ. 508), ἀκούειν (Ι. 248, 280), ἀκούηται 
(ΙΙΙ. 16), ἀκούοντα (ΙΙ. 38) ἀκούσαντες, ἀκούσατε (ΙΙΙ. 16), ἀκούων (Ι. 8) 
ἀκούω (ΙΙ. 48), ἐξακουόμενον (ΙΙ. 577), ἀκροᾶσθαι (Ι. 15), ἀκροατής (Ι. 
15, 18, 229.), ἀλαλαγμοί (Ι. 302, 354. II. 417.), ἀλλαλαξάτωσαν (ΙΙΙ. 15), 
ἀναπνεῖν (Ι. 86), ἀνέμου (ΙΙΙ. 195), ἀνοιμῶξαι (ΙΙ. 367), ἀνῴμωξεν (Ι. 402, 
408) ἀντιλογία, (ΙΙ. 101), ἀπολογία, ἀπολογούμενος, αὐλός, αὐλοί (ΙΙ. 588).

Β: βοᾷ (ΙΙΙ. 17) βοή, (Ι. 302, 303. ΙΙ. 304. ΙΙΙ. 132) βοῇ (ΙΙΙ. 132) 
βοώντων (Ι. 145), βοῶσαν (ΙΙ. 577), μεγαβοῶν (I. 479) διαβεβοημένων (Ι. 
30), βοήσομαι (ΙΙ. 36) ἐπεβόων (ΙΙ. 143), βροντῆς (Ι. 547).

Ε: ἐγκώμια, (Ι. 30, 65. ΙΙ. 335, ΙΙ. 588) ἐπέπληττε, ἐκτραγῳδήσαντος  
(Ι. 21.), ἔπαινος (Ι. 28, 29. ΙΙ. 509) ἐπαινέσονται (ΙΙΙ. 142), ἐπιβοῶντες (ΙΙ. 
257), ἐπῄνει (ΙΙΙ. 39), ἐπῄνεσαν (Ι. 8) ἐπῄνεσα (Ι. 9) ἐσήκουον (Ι. 271) 
ἐξηκούετο (ΙΙ. 16).

Η: ἡσυχίαν (ΙΙΙ. 171), ἡσύχασε (Ι. 410), ἡσυχάζοντες (Ι. 544), 
ἠχείτωσαν (III. 15), ἠχεῖ (Ι. 465), ἤχησαν (ΙΙ. 588), ἦχον (Ι. 547), ἠχοῦσα (Ι. 
465), ἀπηχὲς (Ι. 465). 

Θ: θέατρον (Ι. 226), θόρυβος (ΙΙ. 48, 84, 85, 87, 91. ΙΙ. 336. 417. 606. 
612 ΙΙΙ. 176), θορύβων, 177, θόρυβον) θορυβέω (Ι. 281, 405), θορυβεῖν (ΙΙ. 
85), θορυβηθεὶς (Ι. 269, ΙΙ. 107), ἀθορύβως (Ι. 280, Ι. 544. ΙΙ. 577), θορυβεῖν 
(ΙΙ. 85), θορυβῆσθαι (ΙΙ. 142), ἐθορύβει (ΙΙ. 358), ἐθορυβοῦντο (ΙΙ. 294), 
θορυβούντων (ΙΙ. 369), θορυβούμενοι (ΙΙΙ. 222), θορυβουμένους (ΙΙ. 612), 
τεθορυβημένος (ΙΙ. 430), θρῆνος, (Ι. 408, ΙΙΙ. 16. 17), θρηνεῖν (Ι. 408. ΙΙ. 64, 
98), θρηνοῦντες (Ι. 409), θρηνούντων (ΙΙ. 14), θρηνούσῃ (Ι. 559), θρηνῶν 
(Ι. 408) ἐθρήνησαν (Ι. 407), ἐθρήνησε (ΙΙ. 38), συνθρηνούντων (Ι. 408), 
θροῦς (ΙΙ, 16. ΙΙ. 577.), θορυβούντων (ΙΙ. 369).

Κ: κατεβόα (Ι. 448), κιθαρῳδός (ΙΙΙ. 17), κλαύσῃ (Ι. 408), κλύδων (Ι. 223), 
κρότος (ΙΙ. 335.), κρότοι (ΙΙΙ. 30), συνεκροτοῦντο (ΙΙ. 336), κραυγή (ΙΙΙ. 15). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 181

Λ: λαλήσω (ΙΙΙ. 16), λάλον (ΙΙ. 119), λογομαχῶν (ΙΙΙ. 172), 
λογομαχοῦντα (ΙΙ. 84).

Μ: μεγαβοῶν (I. 479), μονῳδῶν (ΙΙΙ. 174), μέλος (ΙΙ. 16), μελωδοί (ΙΙ. 
588).

Ο: οἰμωγή (Ι. 145), ἀνῴμωξεν (Ι. 402, 408) οὖς (ὤτων), μέχρι ἄκρων 
ὤτων ἀνεχομένους (Ι. 115), οἱ δὲ μηδ’ ἄκροις ὠσί… (Ι. 134), ὀλοφυρομένων 
(Ι. 145), ὄργανα (ΙΙI. 15).

Π: παιωνίσαντες (Ι. 352), πάταγον (ΙΙ. 577), παύσαιτο (ΙΙ. 235), 
παυσαμένων (ΙΙ. 390), πνεύματος (ΙΙΙ. 220. 221), πνεύματα (ΙΙΙ. 232), 
πνεύσαντος (ΙΙ. 187. ΙΙΙ. 195), ἀναπνεύσαντες, ἐμπνέοντες (ΙΙΙ. 227), 
προσκεκρουκέναι (Ι. 208, ΙΙ. 105), προσκεκρούκασι (Ι. 272), τοῖς  
προσκεκρουκόσι (Ι. 321), προσκεκρουκώς (Ι. 315. ΙΙ. 90, 102, 106. ΙΙΙ. 18 
προσκεκρούτων), προσκρούειν (ΙΙ. 121). 

Ρ: ἀνεῤῥιπίσθη (ΙΙ. 12).
Σ: σάλπιγξ (Ι. 263, 343, 352. ΙΙ. 241. 253. 577. 588 ), σάλῳ (ΙΙ. 606),  

σιγῇ (Ι. 18, 27, 33. ΙΙ. 26, 32, 38), σιγήσας (Ι. 315), σιωπή (Ι. 226, 237, 247, 
263), σιωπᾷν (Ι. 7. 319. ΙΙΙ. 171), σιωπῶν (Ι. 490), ἔστενε (Ι. 408), σύριγγες 
(ΙΙ. 588).

Τ: ταραχή (Ι. 18, 32. 442. ΙΙ. 142. 235. 253. ΙΙ. 336, 339, 369. 606), 
ἐταράχθη (ΙΙ. 20) τάραχος (ΙΙ. 244), τρικυμία (Ι. 223).

Υ: ὕμνοι (Ι. 300, ΙΙ. 16), ὕμνηται (Ι. 552).
Φ: φθέγγεσθαι (Ι. 31, 248, 319. ΙΙ. 21, 51. ΙΙΙ. 50. 258), ἀντιφθέγγεσθαι 

(ΙΙ. 32), φθέγγομαι (Ι. 96, 553), φθέγγονται οἱ μοναχοὶ (Ι. 553) φθεγγόμενος 
(Ι. 315, 444, 449, 552. ΙΙ. 33. ΙΙΙ. 173), φθεγγομένου (ΙΙ. 33), ἐφθέγγετο 
(Ι. 448), ἐφθέγγοντο (ΙΙΙ. 50), φθέγμα (Ι. 33), φθεγξαμένου (Ι. 71), 
φθέγξασθαι (Ι. 64. ΙΙ. 32. ΙΙΙ. 258), ἐφθεγξάμην (Ι. 32), ἐφθέγξω (Ι. 32, 315),  
ἐφθέγξατο (ΙΙ. 37, 97, 100, 185), ἐφθεγξάμεθα (Ι. 50, 99), φθέγξαιτο (ΙΙ. 
122), φθέγξομαι (Ι. 96), ἀπεφθεγγόμην φλύαρον (ΙΙ. 119), φωνή (Ι. 27, 70, 
71, 76, 198, 293, 409. ΙΙ. 36. 367. 552. ΙΙΙ. 16. 27), ἀφωνίᾳ (ΙΙΙ. 50), ἄφωνος 
(Ι. 410), μεγαλοφωνότατον (ΙΙ. 36), ἐξεφώνει (ΙΙΙ. 27), ἐπιφωνοῦσι (Ι. 198).

Ψ: ψαλάτωσαν (ΙΙΙ. 15), ψαλμῳδίαι (ΙΙΙ. 15), ψαλμῳδός (ΙΙΙ. 17),  
ψευδομένους (ΙΙ. 93).

Ω: συνῳδὰ (Ι. 553). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

182 	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ

Π
ίν

α
κα

ς: 
Κ

ατ
ηγ

ορ
ίε

ς 
Ή

χω
ν 

στ
ην

 Ι
στ

ορ
ία

 τ
ου

 Ι
ω

ά
νν

η 
Κ

α
ντ

α
κο

υζ
ην

ού



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 149-184

ΔΙΕΡΕΥΝΗΣΗ ΤΟΥ ΗΧΟΥ ΣΤΟΝ ΚΑΝΤΑΚΟΥΖΗΝΟ 183



	 ΣΤΑΥΡΟΥΛΑ ΣΟΛΩΜΟΥ184

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 149-184

Contribution to the Study of Sound in the History of 
John Kantakouzenos

In the present article we study the different kinds of sound in the History 
of John Kantakouzenos. Sounds are firstly studied through a lexical 
approach, then in relation to the intentions of the author and finally from 
an anthropological point of view. Our conclusions can be summarised as 
follows: The sound is related mainly to official ceremonies, strengthening 
the justification of his authority, the guiding principle of his memoirs. The 
events of civil wars, especially the conflicts with the Zealots, are invested 
with sound. Furthermore, the ‘topoi’ of memoirs, such as friendship, 
honesty, sincerity, are bordered by sound as well as the emotions of sadness, 
or anger. The purpose of the author is to provoke an aesthetic pleasure to 
the audience, as he aims to persuade it for the truth of his narration. The use 
of sound is shaped both by John Kantakοuzenos’ christian ideology and the 
techniques of rhetoric and oral tradition.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 185-198

Δημοσθενησ Στρατηγοπουλοσ

Παρατηρησεισ στους Αθλουσ του Ηρακλεουσ

του Ιωαννη Πεδιασιμου

Ὁ Ἰωάννης Πεδιάσιμος ὑπῆρξε μιὰ σημαντικὴ προσωπικότητα τοῦ β΄ 
μισοῦ τοῦ 13ου καὶ τῶν πρώτων δεκαετιῶν τοῦ 14ου αἰ. Μεγάλο μέρος 
τοῦ ἔργου του ἀπόκειται σὲ χειρόγραφα, καὶ δὲν ἔχει μελετηθεῖ ἐπαρκῶς 
μέχρι σήμερα. Τὸ 1274 βρισκόταν στὴν Κωνσταντινούπολη καὶ κατεῖχε 
τὸ ἀξίωμα τοῦ ὑπάτου τῶν φιλοσόφων ποὺ προφανῶς ἔλαβε ἀπὸ τὸν 
Μιχαὴλ Η΄. Ἀργότερα, γύρω στὸ 1280, μετέβη στὴν Ἀχρίδα ὡς χαρτοφύλαξ 
πρώτης Ἰουστινιανῆς καὶ πάσης Βουλγαρίας. Ἂν ἰσχύει ἡ ταύτισή του μὲ 
τὸν διάκονο Ἰωάννη Πόθο, ἀπὸ τὸ 1283/84 βρισκόταν στὴ Θεσσαλονίκη 
ὡς μέγας σακελλάριος τῆς μητροπόλεως. Στὴ Θεσσαλονίκη πρέπει νὰ 
παρέμεινε μέχρι τὸν θάνατό του, μεταξὺ 1310-1314, ἐργαζόμενος ὡς 
δάσκαλος1.

1. Γιὰ τὰ βιογραφικὰ τοῦ Ἰωάννη Πεδιάσιμου, βλ. C. Constantinides, Higher 
Education in Byzantium in the 13th and early 14th centuries (1204-ca. 1310) [Cyprus 
Research Centre. Texts and Studies of the History of Cyprus 11], Nicosia 1982, 117-127· 
Κ. Κωνσταντινίδης, Οἱ ἀπαρχὲς τῆς πνευματικῆς ἀκμῆς τῆς Θεσσαλονίκης κατὰ τὸν 14ο 
αἰώνα, Δωδώνη 21 (1992), 142-147· ODB, τ. 3, λῆμμα Pediasimos, John (R. J. Macrides)· 
S. Mergiali. L’enseignement et les lettrés pendant l’époque des Paléologues (1261-1453), 
Ἀθῆναι 1996, 21-23. D. Bianconi, Tessalonica nell’età dei Paleologi. Le pratiche intelletuali 
nel riflesso della cultura scritta [Centre d’études byzantines, néo-helleniques et sud-est 
européennes. E.H.E.S.S. Dossiers Byzantins 5], Paris 2005, 60-72· I. Pérez Martín, L’écriture 
de l’Hypatos Jean Pothos Pédiasimos d’après ses Scholies aux Elementa d’Euclide, Scriptorium 
64 (2010), 111-113· N. Gaul, Thomas Magistros und die spätbyzantinische Sophistik. Studien 
zum Humanismus urbaner Eliten in der frühen Palaiologenzeit [Mainzer Veröffentlichungen 
zur Byzantinistik 10], Wiesbaden 2011, 224· K. Levrie, Jean Pédiasimos Essai sur les douze 
travaux d’Héraclès. Édition critique, traduction et introduction [Orientalia Lovaniensia 
Analecta 270], Leuven – Paris – Bristol, CT 2018, 1-3. 



	 ΔΗΜΟΣΘΕΝΗΣ ΣΤΡΑΤΗΓΟΠΟΥΛΟΣ186

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 185-198

Τὰ διασωθέντα ἔργα του δείχνουν ὅτι τὰ ἐνδιαφέροντά του (καὶ 
τὰ διδακτικά του ἀντικείμενα) ἐκτείνονταν ἀπὸ τὴν ἀρχαία ἑλληνικὴ 
μυθολογία μέχρι τὴν ποίηση, τὰ μαθηματικά, τὴ φιλοσοφία καὶ τὸ 
δίκαιο, ἀκόμη καὶ τὴν ἰατρικὴ κ.ἄ. Στὰ ἔργα του ποὺ σχετίζονται μὲ τὴν 
ἀρχαία ἑλληνικὴ μυθολογία ἐντάσσονται καὶ οἱ Ἆθλοι τοῦ Ἡρακλέους2 
ποὺ συνέταξε, προφανῶς γιὰ διδακτικοὺς σκοπούς, βασισμένος στὴ 
Βιβλιοθήκη τοῦ Ψευδο-Ἀπολλόδωρου3.

Ἡ ὁμάδα τῶν σχετικῶν μὲ τοὺς Ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους κειμένων 
ποὺ ἀποδίδονται στὸν Ἰωάννη Πεδιάσιμο παραδίδονται σὲ δύο μορφές, 
πεζὴ καὶ ποιητική.

Ἡ πεζὴ μορφὴ πoὺ ἐκδόθηκε κριτικὰ ἀπὸ τὴν Katrien Levrie 
ἀποτελεῖται ἀπὸ τὰ ἑξῆς κείμενα:

1. Ἀρχ. Τοὺς Ἡρακλείους ἀνδρικοὺς δεκαδύο (Levrie 123)
2. Ἀρχ. Τὸν ἐν Νεμέᾳ λέοντα, ὕδραν, ἔλαφον, κάπρον (Levrie 123)
3. <Περὶ τοῦ ἐν Νεμέᾳ λέοντος4>. Ἀρχ. Ἐξέμηνε τὸν Διὸς Ἡρακλῆν 

(Levrie 123-125)
4. <Περὶ τῆς Λερναίας ὕδρας>. Ἀρχ. Ἔδεισε δι’ ἀνδρείας ὑπερβολήν 

(Levrie 127-129)

2. Ἡ πρώτη ἔκδοση τοῦ ἔργου Περὶ τῶν δώδεκα ἄθλων τοῦ Ἡρακλέους ἔγινε 
ἀπὸ τὸν Λέοντα Ἀλλάτιο μὲ μετάφραση στὰ λατινικὰ καὶ χωρὶς νὰ ἀποδίδεται στὸν 
Ἰωάννη Πεδιάσιμο, βλ. L. Allatii, Excerpta Varia Graecorum Sophistarum, ac Rhetorum, 
v. 1, Romae 1641, 321-341. Πολὺ ἀργότερα, τὸ 1843, ἐκδόθηκε ἀπὸ τὸν Antonius 
Westermann ὡς ἔργο τοῦ Πεδιάσιμου, βλ. A. Westermann, Μυθογράφοι Scriptores 
Poeticae Historiae Graeci, Brunsvigae 1843, 349-354. Kριτικὴ ἔκδοση τῶν κειμένων ἔγινε 
ἀπὸ τὸν Richard Wagner τὸ 1894 καὶ ἀνατύπωση τὸ 1996, βλ. Mythographi Graeci. v. I. 
Apollodori Bibliotheca, Pediasimi Libellus de duodecim Herculis laboribus (R. Wagner 
ed.), Editio stereotypa editionis alterius, Stutgardiae – Lipsiae 1996, 249-259. Πρόσφατα 
πραγματοποιήθηκε νέα κριτικὴ ἔκδοση ἀπὸ τὴν Levrie, Jean Pédiasimos, 121-149, καὶ 
ἔκδοση μαζὶ μὲ ἄλλα σχεδογραφικὰ κείμενα ἀπὸ τὸν κώδικα Laurentianus 56.17 ἀπὸ τοὺς 
I. Vassis – S. Kotzabassi – I. Polemis, A Βyzantine Τextbook of the Palaeologan period. The 
Schedographic Collection of ms Laurentianus 56.17, Παρεκβολαὶ 9 (2019), 86-99.

3. Γιὰ τὴν ἐξάρτηση τῶν Ἄθλων τοῦ Ἡρακλέους τοῦ Πεδιάσιμου ἀπὸ τὴ Βιβλιοθήκη, 
βλ. Mythographi Graeci. v. I, IXL· Constantinides, Higher Education, 122· N. Wilson, Scholars 
of Byzantium, London 1983, 242 [= Οἱ λόγιοι στὸ Βυζάντιο, μετ. Ν. Κονομης, Ἀθήνα 1991, 
308]. Ἡ Levrie, Jean Pédiasimos, 12, τοὺς θεωρεῖ «παράφραση» τοῦ δευτέρου βιβλίου τῆς 
Βιβλιοθήκης τοῦ Ψευδο-Ἀπολλόδωρου. 

4. Τοὺς τίτλους τῶν μύθων ἀντλοῦμε ἀπὸ Mythographi Graeci. v. I, 249-259.



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟΥΣ ΑΘΛΟΥΣ ΤΟΥ ΗΡΑΚΛΕΟΥΣ ΤΟΥ Ι. ΠΕΔΙΑΣΙΜΟΥ 187

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 185-198

5. <Περὶ τῆς χρυσόκερω ἐλάφου>. Ἀρχ. Τρίτον ἐπέταξεν ἆθλον 
(Levrie 129)

6. <Περὶ τοῦ Ἐρυμανθίου κάπρου>. Ἀρχ. Ἠδίκει τὴν Φωκίδα κάπρος 
(Levrie 131)

7. <Περὶ τῆς Αὐγείου κόπρου>. Ἀρχ. Ἕως Ἡρακλῆς τοῖς φθάσασιν 
(Levrie 133-135)

8. <Περὶ τῶν Στυμφαλίδων ὀρνίθων>. Ἀρχ. Τὰς Στυμφαλίδας σοβεῖν 
(Levrie 135-137)

9. <Περὶ τοῦ Μίνωος ταύρου>. Ἀρχ. Μίνως ὁ Κρής, ὁ Διὸς ἔκγονος 
(Levrie 137-139)

10. <Περὶ τῶν Διομήδους ἵππων>. Ἀρχ. Ἀρχαιότερος τοῦ Τυδείδου 
(Levrie 139-141)

11. <Περὶ τοῦ Ἱππολύτης ζωστῆρος>. Ἀρχ. Ὁ τῆς Ἱππολύτης ζωστήρ 
(Levrie 141-143)

12. <Περὶ τῶν βοῶν Γηρυόνου>. Ἀρχ. Τέρας ἦν ἐν Γαδείροις ὁ 
Γηρυόνης (Levrie 143-145)

13. <Περὶ τῶν μήλων τῶν Ἑσπερίδων>. Ἀρχ. Χρύσεια μῆλα (Levrie 
145-147)

14. <Περὶ Κερβέρου>. Ἀρχ. Κέρβερον ἐξ ᾍδου κομίζειν (Levrie 147-149)

Στὸν κατάλογο ποὺ καταρτίσθηκε γιὰ τὴ νέα κριτικὴ ἔκδοση5 
ἀπαριθμοῦνται τριάντα ἐννέα χειρόγραφα. Ἀπὸ τὸν ἀριθμὸ τῶν 
χειρογράφων ποὺ τὸ παραδίδουν, τὸ ἔργο αὐτὸ τοῦ Ἰωάννη Πεδιάσιμου 
συνάγεται ὅτι εἶχε μεγάλη διάδοση στὰ σχολικὰ ἐγχειρίδια τῶν 
τελευταίων αἰώνων τῆς Παλαιολόγειας περιόδου6. Εἰδικότερα, τὰ κείμενα 
παραδίδονται ἀπὸ τέσσερα χειρόγραφα τοῦ 14ου αἰ., στὰ ὁποῖα μποροῦν 

5. Levrie, Jean Pédiasimos, 32-73.
6. Γιὰ τὴ θέση τῶν Ἄθλων τοῦ Ἡρακλέους τοῦ Ἰωάννη Πεδιάσιμου στὶς σχολικὲς 

ἀνθολογίες τῶν Παλαιολογείων χρόνων, βλ. P. Canart, Pour un répertoire des anthologies 
scolaires commentées de la période des Paléologues, στὸν τόμο: The Legacy of Bernard de 
Montfaucon: Three Hundrend Years of Studies on Greek Handwriting. Proceedings of the Seventh 
International Colloquium of Greek Palaeography (Madrid – Salamanca, 15-20 September 
2008) [Bibliologia 31A], ἐκδ. A. Bravo García – I. Pérez Martín – J. Signes Codoñer,  Turnhout 
2010, 461· Του Ιδιου, Les anthologies scolaires commentées de la période des Paléologues: à l’école 
de Maxime Planude et de Manuel Moschopoulos, στό: Encyclopedic Trends in Byzantium?: 
Proceedings of the International Conference held in Leuven, 6-8 May 2009 [Orientalia 
Lovaniensia Analecta 212], ἐκδ. P. van Deun – C. Macé, Leuven – Paris – Walpole 2011, 310.



188 	 ΔΗΜΟΣΘΕΝΗΣ ΣΤΡΑΤΗΓΟΠΟΥΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 185-198

νὰ προστεθοῦν ἄλλα τρία, ὁ κώδικας τοῦ Πατριαρχείου Ἱεροσολύμων 
405, φφ. 1r-3r7, ὁ Paris. Gr. 1000, φφ. 89-928, καὶ ὁ Laurentianus 56.17, φφ. 
103v-114v9, καὶ ἕνα ποὺ χρονολογεῖται στὸν 14ο-16ο αἰ. Tὴ μεγαλύτερη 
ἀπήχηση στὴν ἐκπαιδευτικὴ πράξη τῶν Βυζαντινῶν εἶχαν κατὰ τὸν 15ο 
αἰ. (παραδίδονται ἀπὸ 19 χειρόγραφα καὶ 4 ποὺ τοποθετοῦνται μεταξὺ 
15ου-16ου αἰ.), ἐνῶ στὴ συνέχεια ἡ δημοτικότητά τους ἀρχίζει νὰ φθίνει. 
Τὸν 16ο αἰ. βρίσκονται σὲ ὀκτὼ χειρόγραφα, σὲ ἕνα τὸν 17ο καὶ σὲ 
δύο τὸν 18ο. Κατὰ τὴ διάρκεια τῆς Τουρκοκρατίας μᾶλλον ἀτόνησε ἡ 
διδασκαλία τῶν Ἄθλων τοῦ Ἡρακλέους, καθὼς στὰ μαθηματάρια τῆς 
ἐποχῆς κυριαρχοῦν οἱ Μύθοι τοῦ Αἰσώπου10. 

Πρέπει, ὅμως, νὰ ἐπισημανθεῖ ὅτι ὅλα τὰ χειρόγραφα δὲν παραδίδουν 
τὰ ἴδια ἀκριβῶς κείμενα. Ἔτσι, ὁρισμένα χειρόγραφα παραδίδουν τὰ 
δύο εἰσαγωγικὰ κείμενα καὶ τοὺς δώδεκα ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους11, 
κάποια τὸ ἕνα εἰσαγωγικὸ κείμενο καὶ τοὺς ἄθλους12, καὶ ἄλλα μόνον 
τοὺς δώδεκα ἄθλους13 ἢ ἕνα μέρος ἀπὸ αὐτοὺς χωρὶς τὰ εἰσαγωγικὰ 
κείμενα14. Ἐπιπλέον, κάποτε τὰ κείμενα τοῦ Πεδιάσιμου παραδίδονται 
χωρὶς ἐπιμερισμούς15, ἄλλες φορὲς μὲ διάστιχα σχόλια16 καὶ ἄλλοτε 
συνοδεύονται καὶ ἀπὸ τὰ δύο (διάστιχα σχόλια καὶ ἐπιμερισμοὺς μετὰ 
τὴν παράθεση τοῦ κειμένου)17.

7. Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ἱεροσολυμιτικὴ Βιβλιοθήκη ἤτοι Κατάλογος 
τῶν ἐν ταῖς Βιβλιοθήκαις τοῦ ἁγιωτάτου ἀποστολικοῦ τε καὶ καθολικοῦ ὀρθοδόξου 
πατριαρχικοῦ θρόνου τῶν Ἱεροσολύμων καὶ πάσης Παλαιστίνης ἀποκειμένων ἑλληνικῶν 
κωδίκων, τ. 1, ἐν Πετρουπόλει 1891 (ἀνατ. Bruxelles 1963), 408.

8. H. Omont, Inventaire sommaire des manuscrits grecs de la Bibliothèque Nationale, 
Première partie. Ancien fonds grec, Thèologie, Paris 1886, 199-200.

9. Vassis – Kotzabassi – Polemis, A Βyzantine Τextbook, 85-99.
10. Γιὰ τὴν παρουσία τῶν μύθων στὰ μαθηματάρια βλ. Α. Σκαρβέλη – Νικολοπούλου, 

Μαθηματάρια τῶν ἑλληνικῶν σχολείων κατὰ τὴν Τουρκοκρατία, Ἀθῆναι 1994, 43-47.
11. Βλ. ἐνδεικτικά, κώδ. Paris. Suppl. gr. 652, φφ. 166r-168v.
12. Βλ. ἐνδεικτικά, κώδ. Paris. gr. 1000, φφ. 89r-92v, ὅπου περιέχονται οἱ δώδεκα 

ἆθλοι τοῦ Ἡρακλέους καὶ στὸ τέλος τους τὸ δεύτερο εἰσαγωγικὸ κείμενο τοῦ Πεδιάσιμου.
13. Βλ. ἐνδεικτικά, κώδ. Vat. Barb. gr. 140, φφ. 138v-144v, ὅπου περιέχονται οἱ 

δώδεκα ἆθλοι τοῦ Ἡρακλέους χωρὶς σχολιασμό.
14. Βλ. ἐνδεικτικά, κώδ. Μουσείου Μπενάκη 75 (TA 152), φφ. 126r-140v.
15. Βλ. ἐνδεικτικά, κώδ. Vat. Barb. gr. 140, φφ. 138v-144v.
16. Βλ. ἐνδεικτικά, κώδ. Paris. Suppl. gr. 912, φφ. 18v-23r, ὅπου περιέχονται τὸ 

δεύτερο εἰσαγωγικὸ κείμενο καὶ τρεῖς ἆθλοι τοῦ Ἡρακλέους μὲ διάστιχο σχολιασμό.
17. Βλ. ἐνδεικτικά, κώδ. Vind. phil. gr. 172, φφ. 1r-12v.



189ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟΥΣ ΑΘΛΟΥΣ ΤΟΥ ΗΡΑΚΛΕΟΥΣ ΤΟΥ Ι. ΠΕΔΙΑΣΙΜΟΥ 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 185-198

Τόσο ἀπὸ τὴ χειρόγραφη παράδοση ὅσο καὶ ἀπὸ τὴν ἔκδοση τῆς 
K. Levrie εἶναι φανερὸ ὅτι τὰ δύο πρῶτα κείμενα εἶναι εἰσαγωγικὰ 
καὶ τὰ δώδεκα ἑπόμενα περιέχουν τοὺς Ἡρακλείους ἄθλους ἕναν 
πρὸς ἕναν. Τὰ δύο εἰσαγωγικὰ κείμενα θὰ μελετηθοῦν στὴ συνέχεια 
λεπτομερέστερα, καθὼς στὴν ἔκδοση δημιουργοῦνται λανθασμένες 
ἐντυπώσεις γι’ αὐτά.

Τὰ δύο πρῶτα κείμενα ἔχουν ἐκδοθεῖ ὡς ἑνιαῖο ποιητικὸ κείμενο 
ποὺ ἔχει ὀκτὼ στίχους. Ἡ ἐκδότρια τὰ θεωρεῖ ὡς τίτλο τοῦ ἔργου, πού, 
παραδόξως, ἀποτελεῖται ἀπὸ δύο βυζαντινοὺς δωδεκασύλλαβους καὶ ἕξι 
πολιτικοὺς στίχους18. Προσεκτικὴ μελέτη, ὅμως, δείχνει ὅτι πρόκειται γιὰ 
δύο ξεχωριστὰ κείμενα, ποὺ ἔχουν συντεθεῖ σὲ διαφορετικὰ μέτρα καὶ 
γιὰ διαφορετικὸ σκοπὸ τὸ καθένα. Ἔτσι τὸ πρῶτο κείμενο ἀποτελεῖται 
ἀπὸ δύο στίχους σὲ ἰαμβικὸ δωδεκασύλλαβο καὶ εἶναι ἔμμετρος 
πρόλογος19 τοῦ ἔργου τοῦ Πεδιάσιμου. Ἡ ὁλοκληρωμένη μορφή του, 
εἶναι ἡ ἀκόλουθη:

Τοὺς Ἡρακλείους ἀνδρικοὺς δεκαδύο
ἐντεῦθεν ἐκμάνθανε, φιλότης, ἄθλους20.

Τὸ δεύτερο κείμενο ἔχει ἄλλη μορφὴ καὶ στὴ χειρόγραφη παράδοση 
ὑπάρχουν διαφορετικὲς ἀπόψεις γιὰ αὐτή. Κάποτε δὲν ὑπάρχει σχετικὴ 
ἔνδειξη στὸ χειρόγραφο καὶ ἀντιγράφεται ἔχοντας μορφὴ πεζοῦ κειμένου. 
Ἔτσι στὸν κώδικα Paris. Suppl. gr. 912, φ. 18v, τὸ κείμενο ἐπιγράφεται 
Οἱ τοῦ Ἡρακλέους ἆθλοι καὶ δὲν φέρει ἐπισήμανση ἂν πρόκειται γιὰ 

18. Βλ. Levrie, Jean Pédiasimos, 13 “Le titre”.
19. Γιὰ τοὺς ἔμμετρους προλόγους κυρίως ἐκκλησιαστικῶν ἔργων, βλ. A. Κομίνης, 

Τὸ Βυζαντινὸν ἱερὸν ἐπίγραμμα καὶ οἱ ἐπιγραμματοποιοί [Ἀθηνᾶ. Σειρὰ Διατριβῶν καὶ 
Μελετημάτων 3], ἐν Ἀθήναις 1966, 42-44. Γιὰ τοὺς ἔμμετρους προλόγους στὰ ἁγιολογικὰ 
ἔργα, βλ. Th. Antonopoulou, On the Reception of Homilies and Hagiography in Byzantium: 
The Recited Metrical Prefaces, στό: Imitatio – Aemulatio –Variatio: Akten des internationalen 
wissenschaftlichen Symposions zur byzantinischen Sprache und Literatur (Wien, 22.-
25. Oktober 2008) [Österreichische Akademie der Wissenschaften. Denkschriften der 
Philosophisch-Historischen Klasse 402. Veröffentlichungen zur Byzanzforschung 21], ἐκδ. A. 
Rhoby – E. Schiffer, Wien 2010, 57-79.

20. Βλ. Levrie, Jean Pédiasimos, 123. Τὸ δίστιχο ἔχει ἀποδελτιωθεῖ ἀπὸ τὸν I. Vassis, 
Initia Carminum Byzantinorum [Supplementa Byzantina. Texte und Untersuchungen 8], 
Berlin – New York 2005, 795.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 185-198

190 	 ΔΗΜΟΣΘΕΝΗΣ ΣΤΡΑΤΗΓΟΠΟΥΛΟΣ

πεζὸ ἢ γιὰ ποιητικὸ κείμενο. Στὸν κώδικα Oxoniensis Baroccianus 72, 
φ. 89r, τὸ ἴδιο κείμενο ἐπιγράφεται: +διὰ στίχου, οἱ δώδεκα ἀγῶνες 
τοῦ Ἡρακλέους, ἐνῶ στὸν κώδικα Marcianus gr. IX, 6 (coll. 1006), φ. 
51r: Διὰ στίχου οἱ δώδεκα ἀγῶνες τοῦ Ἡρακλέους. Ἀπὸ τὰ παραπάνω 
καθίσταται σαφὲς ὅτι πρόκειται γιὰ ποιητικὸ κείμενο, καὶ ὡς τέτοιο τὸ 
ἀναγνώριζαν οἱ ἀντιγραφεῖς τῶν χειρογράφων καὶ οἱ γραμματικοὶ ποὺ 
τὸ χρησιμοποιοῦσαν στὴ διδακτικὴ πράξη. Φαίνεται, ἑπομένως, ὅτι τὸ 
εἰσαγωγικὸ αὐτὸ κείμενο, ποὺ περιέχει καὶ τοὺς δώδεκα ἄθλους τοῦ 
Ἡρακλέους, ἀποτελεῖται ἀπὸ στίχους δεκαπεντασύλλαβους, καὶ μάλιστα 
ἕξι. Τὸ παράξενο στὴν ὅλη ὑπόθεση εἶναι ὅτι ὁ Ἰωάννης Πεδιάσιμος εἶναι 
γνωστὸς ὡς ποιητὴς δωδεκασύλλαβων21, ἀλλὰ ὄχι δεκαπεντασύλλαβων 
στίχων.

Στὸν κώδικα ὅμως Parisinus gr. 1000, φ. 92v, παραδίδεται 
τὸ ἀνωτέρω κείμενο, ἀλλὰ μὲ τὸν ἑξῆς τίτλο: +Τοῦ Βουλγαρί(ας) 
χαρτοφύλακος Πόθου ἆθλα τοῦ Ἡρακλέους. ἐξαποστειλ(άριον), 
πρ(ός), τοῖς μαθηταῖς συνέλ(θωμεν). Ἑπομένως, μὲ βάση τὸν 
προαναφερθέντα κώδικα, τὸ κείμενο τοῦ Πεδιάσιμου μὲ τοὺς δώδεκα 
ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους ἔχει τὴ μορφὴ ὑμνογραφικοῦ κειμένου, καὶ 
μάλιστα ἐξαποστειλαρίου22, ποὺ ψάλλεται σύμφωνα μὲ τό, Τοῖς 
μαθηταῖς συνέλθωμεν ἐν ὄρει Γαλιλαίας23. Ἡ πρακτικὴ αὐτὴ ἦταν 

21. Παράβαλε τὰ ποιήματά του Εἰς γυναῖκα πονηρὰν καὶ κακότροπον καὶ Εἰς 
γυναῖκα σώφρονα καὶ ἐνάρετον, ποὺ ἀποτελοῦνται ἀπὸ 27 βυζαντινοὺς δωδεκασύλλαβους 
τὸ καθένα, βλ. M.-L. Agati, Pediasimi carmen de utroque genere foeminarum, Bollettino dei 
Classici s. III, 6 (1985), 86-106. Ἐπίσης, ὁ Πεδιάσιμος ἔχει κάνει τὴν παράφραση τῶν 
θεοτοκίων τῶν ὀκτὼ ἤχων τοῦ Ἰωάννου μοναχοῦ σὲ ἰαμβικὰ γιὰ διδακτικοὺς σκοπούς, 
βλ. D. Skrekas, Translations and Paraphrases of Liturgical Poetry in Late Byzantine 
Thessalonica, στό: Middle and Late Byzantine Poetry: Texts and Contexts [Byzantios. 
Studies in Byzantine History and Civilization 14], ἐκδ. A. Rhoby – N. Zagklas, Turnhout 
2018, 269-275.

22. Γιὰ τὴ λειτουργικὴ χρήση τοῦ ἐξαποστειλαρίου, βλ. W. Christ – M. Paranikas, 
Anthologia Graeca Carminum Christianorum, Lipsiae 1871, LX-LXI· E. Wellesz, A History 
of Byzantine Music and Hymnography, 2Oxford 1961, 237· Θ. Ξύδης, Ἐξαποστειλάρια, στό: 
Του Ιδιου, Βυζαντινὴ Ὑμνογραφία, Ἀθήνα 1978, 274-286.

23. Βλ. ἐνδεικτικά, Παρακλητικὴ ἤτοι Ὀκτώηχος ἡ μεγάλη…, ἐν Ῥώμῃ 1885, 706 
(=PaR)· Πεντηκοστάριον χαρμόσυνον…, ἐν Ῥώμῃ 1883, 469· Christ – Paranikas, Anthologia 
Graeca, 110.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 185-198

191ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟΥΣ ΑΘΛΟΥΣ ΤΟΥ ΗΡΑΚΛΕΟΥΣ ΤΟΥ Ι. ΠΕΔΙΑΣΙΜΟΥ

πολὺ συνηθισμένη στὸ Βυζάντιο καὶ διαδεδομένη στὴ διδακτικὴ 
πράξη24. Προφανῶς μὲ τὴν παραπάνω μέθοδο τὰ κείμενα γίνονταν 
πιὸ προσιτὰ καὶ ἀπομνημονεύονταν εὐκολότερα ἀπὸ τοὺς μαθητές. 
Στὴν περίπτωσή μας εἶναι φανερὸ ὅτι ὁ Ἰωάννης Πεδιάσιμος συνθέτει 
τὸ ἀνωτέρω ποίημα, ποὺ κατατάσσεται στὴ διδακτικὴ ποίηση25, 
προκειμένου οἱ μαθητές του νὰ ἀπομνημονεύσουν τοὺς δώδεκα 
ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους26 μὲ μεγαλύτερη εὐκολία καὶ νὰ προχωρήσει 
στὴ συνέχεια στὴν ἀναλυτικὴ παρουσίαση τοῦ κάθε ἄθλου χωριστά. 
Μὲ βάση ὅσα ἐκτέθηκαν παραπάνω, ἂν ἀποδεχτοῦμε ὅτι τὸ κείμενο 
εἶχε τὴ μορφὴ ἐξαποστειλαρίου, πρέπει νὰ ἐκδοθεῖ ὡς ἑξῆς:

24. Εἶναι χαρακτηριστικὸ τὸ παράδειγμα τοῦ Νικήτα Ἡρακλείας, ποὺ συνέθεσε 
δεκάδες ἀνάλογα ἔργα γιὰ διδακτικοὺς σκοποὺς χρησιμοποιώντας ρυθμοτονικὰ μέτρα, 
βλ. J. Schneider, La poésie didactique à Byzance: Nicétas d’Héraclée, Bulletin de l’Association 
Guillaume Budé 58/4 (1999), 388-423· Th. Antonopoulou, The Orthographical Kanons of 
Nicetas of Heraclea, JÖB 53 (2003), 171-185.

25. Γιὰ τὴ διδακτικὴ ποίηση στὸ Βυζάντιο, βλ. Schneider, La poésie didactique, 388-
423· Antonopoulou, The Orthographical Kanons, 171-185· M. Lauxtermann, Byzantine 
Didactic Poetry and the Question of Poeticality, στό: «Doux Remède…» Poésie et Poétique à 
Byzance. Actes du IVe colloque international philologique «ΕΡΜΗΝΕΙΑ» Paris, 23-24-25 
février 2006 [Dossiers Byzantins 9], ἐκδ. P. Odorico – P. Agapitos – M. Hinterberger, Paris 
2009, 37-46· W. Hörandner, The Byzantine Didactic Poem – A Neglected Literary Genre? 
A Survey with Special Reference to the Eleventh Century, στό: Poetry and its Contexts 
in Eleventh-century Byzantium, ἐκδ. F. Bernard – K. Demoen, Surrey 2012, 55-67· W. 
Hörandner, Ἡ ποίηση στὴ βυζαντινὴ κοινωνία. Μορφὴ καὶ λειτουργία, μετ. I. Βάσσης – 
Μ. Λουκάκη, Ἀθήνα 2017, 129-151· W. Hörandner, Teaching with Verse in Byzantium, στό: 
A Companion to Byzantine Poetry, ἐκδ. W. Hörandner – A. Rhoby – N. Zagklas, Leiden 
– Boston 2018, 459-486.

26. Ἀνάλογοι ἔμμετροι κατάλογοι, ποὺ ἄλλοτε παραδίδουν δώδεκα καὶ ἄλλοτε 
δεκατρεῖς Ἡρακλείους ἄθλους, περιέχονται στὰ Σχόλια στὶς Τραχίνιες τοῦ Σοφοκλῆ 
καὶ στὴν Πλανούδεια Ἀνθολογία, βλ. G. Xenis, Scholia vetera in Sophoclis Trachinias 
[Sammlung griechischer und lateinischer Grammatiker 13], Berlin – New York 2010, 57-58· 
H. Beckby, Anthologia Graeca, IV. Buch XII-XVI., Münich 21968, XVI, 91-93, 350, 352.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 185-198

192 	 ΔΗΜΟΣΘΕΝΗΣ ΣΤΡΑΤΗΓΟΠΟΥΛΟΣ

Ἐξαποστειλάριον. Ἦχος β΄.
Ποίημα Κωνσταντίνου τοῦ 
Πορφυρογεννήτου.

PaR 706

Τοῖς μαθηταῖς συνέλθωμεν
ἐν ὄρει Γαλιλαίας,
πίστει Χριστὸν θεάσασθαι,
λέγοντα ἐξουσίαν 
λαβεῖν τῶν ἄνω καὶ κάτω·            5
μάθωμεν, πῶς διδάσκει
βαπτίζειν εἰς τὸ ὄνομα
τοῦ Πατρὸς ἔθνη πάντα
καὶ τοῦ Υἱοῦ
καὶ Ἁγίου Πνεύματος,                 10
καὶ συνεῖναι 
τοῖς μύσταις, ὡς ὑπέσχετο,
ἕως τῆς συντελείας.

Τοῦ Βουλγαρίας χαρτοφύλακος 
Πόθου, ἆθλοι τοῦ Ἡρακλέους. 
Ἐξαποστειλάριον. Πρός, 
Τοῖς μαθηταῖς συνέλθωμεν.
Κώδ. Parisinus gr. 1000, φ. 92v

Τὸν ἐν Νεμέᾳ λέοντα,
ὕδραν, ἔλαφον, κάπρον,
κόπρου Αὐγείου κάθαρσιν,
ὄρνιθας Στυμφαλίδας,
ταῦρον τὸν Κρήτηθεν, ἵππους         5
Θρᾳκικὰς Διομήδους,
ζωστῆρα Ἱππολύτης τε,
βόας τε Γηρυόνου,
μῆλα τὰ Ἑσπερίδων τε,
Κέρβερόν τε τὸν κύνα,                  10

ὁ Ἡρακλῆς τετέλεκε
δυοκαίδεκα ἄθλους.

Ἀπὸ τὴν παράθεση τοῦ κειμένου τοῦ Ἰωάννη Πεδιάσιμου καὶ τοῦ 
ρυθμοτονικοῦ του προτύπου, τοῦ ἐξαποστειλαρίου τοῦ Κωνσταντίνου 
Ζ΄ Πορφυρογέννητου27, διαπιστώνουμε ὅτι παρουσιάζεται μετρικὸ 
πρόβλημα μόνο στοὺς στίχους 9-10. Τὸ κείμενο τοῦ Πεδιάσιμου στοὺς 
ἀνωτέρω στίχους δὲν μπορεῖ να χωριστεῖ, μὲ βάση τὸ πρότυπό του, σὲ ἕνα 
κῶλο (στίχο) τετρασύλλαβο, ἕνα ἑπτασύλλαβο κι ἕνα τετρασύλλαβο28. 
Βέβαια, τὸ ἄθροισμα τῶν συλλαβῶν καὶ στὸ κείμενο τοῦ Πορφυρογέννητου 
στοὺς στίχους 9-11 καὶ στὸ κείμενο τοῦ Πεδιάσιμου στοὺς στίχους 9-10 
εἶναι δεκαπέντε. 

Ἂν ἀναλογιστοῦμε ὅτι σὲ ἀρκετὰ χειρόγραφα ὑπάρχει στὸν τίτλο ἡ 
ἔκφραση διὰ στίχου, καὶ ἁπλῶς μετρήσουμε τὸν ἀριθμὸ τῶν συλλαβῶν 

27. Γιὰ τὴν ὑμνογραφικὴ δραστηριότητα τοῦ Κωνσταντίνου Ζ΄ Πορφυρογέννητου, 
βλ. Th. Antonopoulou, Imperial Hymnography: The canons attributed to emperor Constantine 
VII Porphyrogenitus. With the critical edition of the first canon on St John Chrysostom, στό: 
Middle and Late Byzantine Poetry, 211-244, ὅπου καὶ ἡ σχετικὴ βιβλιογραφία.

28. M. Lauxtermann, The Spring of Rhythm. An essay on the political verse and other 
byzantine metres [BV 22], Wien 1999, 36-37 [=Οἱ ἀπαρχὲς τοῦ ρυθμοῦ. Ἕνα δοκίμιο γιὰ τὸν 
πολιτικὸ στίχο καὶ ἄλλα βυζαντινὰ μέτρα, μετ. Ε. Καλτσογιάννη, Θεσσαλονίκη 2007, 48]. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 185-198

193ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟΥΣ ΑΘΛΟΥΣ ΤΟΥ ΗΡΑΚΛΕΟΥΣ ΤΟΥ Ι. ΠΕΔΙΑΣΙΜΟΥ

σὲ κάθε στίχο, τότε εἶναι σαφὲς ὅτι πρόκειται γιὰ κείμενο ποιητικὸ σὲ 
ἰαμβικὸ δεκαπεντασύλλαβο (πολιτικὸ στίχο), ποὺ ἀποτελεῖται ἀπὸ ἕξι 
στίχους. Μποροῦμε, ἑπομένως, νὰ ἐκδώσουμε ὡς ἑξῆς τὸ ἴδιο κείμενο, 
στηριζόμενοι στὸν κώδικα Oxoniensis Baroccianus 71, φ. 89r:

Διὰ στίχου, οἱ δώδεκα ἀγῶνες τοῦ Ἡρακλέους.

Τὸν ἐν Νεμέᾳ λέοντα, ὕδραν, ἔλαφον, κάπρον,
κόπρου Αὐγείου κάθαρσιν, ὄρνιθας Στυμφαλίδας,
ταῦρον τὸν Κρήτηθεν, ἵππους Θρᾳκικὰς Διομήδους,
ζωστῆρα Ἱππολύτης τε, βόας τε Γηρυόνου,
μῆλα τὰ Ἑσπερίδων τε, Κέρβερόν τε τὸν κύνα,			   5
ὁ Ἡρακλῆς τετέλεκε δυοκαίδεκα ἄθλους29. 

Ποῦ βρίσκεται ἡ λύση τοῦ προβλήματος; Στὴ διαπίστωση, βέβαια, ὅτι 
τὰ ἐξαποστειλάρια τοῦ Πορφυρογέννητου ἀνήκουν μὲν στὴ ρυθμοτονικὴ 
ποίηση, ἂν ἑνωθοῦν ὅμως τὰ κῶλα (στίχοι) μεταξύ τους (τὸ 1ο μὲ τὸ 2ο, 
τὸ 3 μὲ τὸ 4ο, τὸ 5ο μὲ τὸ 6ο, τὸ 7ο μὲ τὸ 8ο, τὸ 9ο μὲ τὸ 10ο καὶ τὸ 11ο, τὸ 
12ο μὲ τὸ 13ο), σχηματίζονται ἕξι πολιτικοὶ στίχοι30. Ἑπομένως, μὲ ὅποια 
μορφὴ παραδίδεται στὰ χειρόγραφα τὸ κείμενο τοῦ Πεδιάσιμου, εἴτε διὰ 
στίχων εἴτε ὡς ἐξαποστειλάριο, δὲν ὑπάρχει λάθος.

Βλέπουμε, ἀπὸ ὅσα ἐκτέθηκαν παραπάνω, ὅτι ὁ Ἰωάννης Πεδιά- 
σιμος συνέταξε τὴ συλλογὴ αὐτὴ τῶν Ἄθλων τοῦ Ἡρακλέους, ἡ ὁποία 
ἀποτελεῖται ἀπὸ δεκατέσσερα κείμενα (δύο ἔμμετρα εἰσαγωγικὰ 
καὶ δώδεκα πεζὰ γιὰ τοὺς ἀγῶνες του) καὶ εἶχε μεγάλη διάδοση στὴ 
χειρόγραφη παράδοση, ἄρα καὶ ἀπήχηση, γιὰ διδακτικοὺς σκοποὺς καὶ 
χωρὶς νὰ διακρίνεται κάποια πρόθεσή του γιὰ πρωτοτυπία.

29. Μὲ τὸν ἴδιο τρόπο ἐκδίδεται, ἀλλὰ σὲ συνεχὴ μὲ τὸ προηγούμενο δίστιχο 
ἀρίθμηση στίχων, καὶ ἀπὸ τὴν ἐκδότρια· βλ. Levrie, Jean Pédiasimos, 123. Ἐπίσης 
ἐκδίδεται καὶ ἀπὸ τοὺς Vassis – Kotzabassi – Polemis, A Βyzantine Τextbook , 85. Ὡς 
ξεχωριστὸ ποίημα ἔχει ἀποδελτιωθεῖ ἀπὸ τὸν Vassis, Initia, 774.

30. Γιὰ τὴ μετρικὴ μορφὴ τῶν ἐξαποστειλαρίων τοῦ Κωνσταντίνου Ζ΄ 
Πορφυρογέννητου, βλ. Θ. Δετοράκης, Βυζαντινὴ Φιλολογία. Τὰ πρόσωπα καὶ τὰ κείμενα, 
τ. Γ΄. Ἡ ἐποχὴ τῶν Μακεδόνων καὶ τῶν Κομνηνῶν (867-1204), Ἀθήνα 2018, 163· 
Lauxtermann, The Spring of Rhythm, 36-37 [=Οἱ ἀπαρχὲς τοῦ ρυθμοῦ, 48-49]· Γρ. Στάθης, 
Ἡ δεκαπεντασύλλαβος ὑμνογραφία ἐν τῇ βυζαντινῇ μελοποιίᾳ καὶ ἔκδοσις τῶν κειμένων 
εἰς ἓν Corpus [Ἵδρυμα Βυζαντινῆς Μουσικολογίας. Μελέται 1], Ἀθῆναι 1977, 61-64.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 185-198

194 	 ΔΗΜΟΣΘΕΝΗΣ ΣΤΡΑΤΗΓΟΠΟΥΛΟΣ

Παράλληλα ὑπάρχει καὶ ἕνα ἔμμετρο κείμενο σχετικὰ μὲ τοὺς 
ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους. Τὸ 1908 ἐκδόθηκε ἀπὸ τὸν B. Knös ἕνα ποίημα 
ἀποτελούμενο ἀπὸ 211 ἰαμβικοὺς στίχους μὲ τὸ ἴδιο ἀκριβῶς θέμα31. 
Παραδίδεται ἀπὸ τὸν κώδικα Uppsaliensis gr. 15, φφ. 128v-132v, 
ποὺ χρονολογεῖται στὸν 14ο αἰ.32, καὶ φέρεται ἀνωνύμως. Ἡ στενὴ 
γλωσσική του ἐξάρτηση ἀπὸ τὴ Βιβλιοθήκη τοῦ Ψευδο-Ἀπολλόδωρου 
καὶ τὰ ἀντίστοιχα ἔργα τοῦ Πεδιάσιμου, ὁδήγησε τοὺς μελετητὲς νὰ 
προσγράψουν τὸ ἔργο στὸν Ἰωάννη Πεδιάσιμο33, κάτι ποὺ δὲν φαίνεται 
νὰ ἀπέχει ἀπὸ τὴν πραγματικότητα.

Παρὰ τὸ γεγονὸς ὅτι καὶ στὴν ἔκδοσή του ὁ B. Knös καὶ ἡ K. 
Levrie στὸ σχολιασμό της μιλοῦν γιὰ ἕνα ποίημα, αὐτὸ δὲν φαίνεται νὰ 
ἐπαληθεύεται ἀπὸ τὴν παράδοση τοῦ ἔργου στὸν κώδικα. Μελετώντας 
τὸν κώδικα διαπιστώνουμε ὅτι τὸ κείμενο παραδίδεται ὡς ἑξῆς:

1.	 (φ. 128v) <Τίτλος>: Εἰς οὓς ἄθλους ἤνυσεν Ἡρακλῆς πάλαι, στ. 1 
(Knös)

2.	 (φ. 128v) <Περὶ τοῦ ἐν Νεμέᾳ λέοντος>. Ἀρχ. Πρόσταγμα πληρῶν 
Ἡρακλῆς Εὐρυσθέως, στ. 8 (Knös)

3.	 (φ. 128v) Ἐπιμερισμοὶ34

4.	 (φ. 128v) <Περὶ τῆς Λερναίας ὕδρας>. Ἀρχ. Ὁ τοῦ Διὸς παῖς 
Ἡρακλῆς ὁ γεννάδας, στ. 12 (Knös)

5.	 (φφ. 128v-129r) Ἐπιμερισμοὶ
6.	 (φ. 129r) <Περὶ τῆς χρυσόκερω ἐλάφου>. Ἀρχ. Τρίτον κατ’ ἆθλον 

Ἡρακλῆς ἔμπνουν φέρειν, στ. 12 (Knös)

31. B. Knös, Ein spätgriechisches Gedicht über die Arbeiten des Herakles, BZ 17 
(1908), 397-429· ἡ ἔκδοση τοῦ ποιήματος στὶς σελίδες 406-421. Προσθῆκες καὶ διορθώσεις 
στὸ ἀνωτέρω ἄρθρο ἐπέφερε στὸ σύντομο σημείωμά του ὁ Στ. Ξανθουδiδης, Συμβολὴ εἰς 
τὸ ἄρθρον: Börje Knös, Ein spätgriechisches Gedicht über die Arbeiten des Herakles. B. Z. 
XVII (1908), 397-429, BZ 18 (1909), 296-297.

32. Levrie, Jean Pédiasimos, 23-25.
33. Levrie, Jean Pédiasimos, 27-28, ὅπου καὶ ἡ σχετικὴ βιβλιογραφία.
34. Ἡ M.-L. Agati [Una “tecnologia” inedita al carme De utroque genere foeminarum 

di Giovanni Pediasimo, Bollettino dei Classici s. III, 7 (1986), 152-162] χρησιμοποιεῖ τὸν ὅρο 
τεχνολογία, ἡ Φ. Νούσια (βλ. ἐνδεικτικὰ F. Nousia, Byzantine textbooks of the Palaeologan 
period [Studi e Testi 505], Città del Vaticano 2016, 81, 82, 83), τὴν ὁποία εὐχαριστῶ γιὰ 
τὶς χρήσιμες ὑποδείξεις της, τὸν ὅρο analysis, ἐνῶ οἱ Vassis – Kotzabassi – Polemis, A 
Βyzantine Τextbook, 41-46, χρησιμοποιοῦν τὸν ὅρο ἐπιμερισμοί. Θεωρῶ πιὸ πρόσφορη τὴ 
χρήση τοῦ τελευταίου ὅρου.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 185-198

195ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟΥΣ ΑΘΛΟΥΣ ΤΟΥ ΗΡΑΚΛΕΟΥΣ ΤΟΥ Ι. ΠΕΔΙΑΣΙΜΟΥ 

7.	 (φφ. 129r-v) Ἐπιμερισμοὶ
8.	 (φ. 129v) <Περὶ τοῦ Ἐρυμανθίου κάπρου>. Ἀρχ. Ἄκουε τὸν 

τέταρτον ἆθλον ὡς ἔχει, στ. 13 (Knös)
9.	 (φ. 129v) Ἐπιμερισμοὶ

10.	 (φ. 129v) <Περὶ τῆς Αὐγείου κόπρου>. Ἀρχ. Ὁ πέμπτος ἆθλος 
οὗτος ἦν Ἡρακλέους, στ. 20 (Knös)

11.	 (φ. 130r) Ἐπιμερισμοὶ
12.	 (φ. 130r) <Περὶ τῶν Στυμφαλίδων ὀρνίθων>. Ἀρχ. Τὸν ἕκτον 

ἆθλον ἐκμαθὼν οὕτως ἔχω, στ. 14 (Knös)
13.	 (φφ. 130r-v) Ἐπιμερισμοὶ 
14.	 (φ. 130v) <Περὶ τοῦ Μίνωος ταύρου>. Ἀρχ. Μίνως ὁ Κρής, ὥς 

φασιν, ἥκων εἰς ἅλα, στ. 14 (Knös)
15.	 (φφ. 130v-131r) Ἐπιμερισμοὶ
16.	 (φ. 131r) <Περὶ τῶν Διομήδους ἵππων>. Ἀρχ. Θρᾳκῶν ὁ Διομήδης 

ἐβασίλευεν πάλαι, στ. 23 (Knös)
17.	 (φ. 131r) Ἐπιμερισμοὶ
18.	 (φ. 131r) <Περὶ τοῦ Ἱππολύτης ζωστῆρος>. Ἀρχ. Ἔδειξε καὶ 

γυναῖκας ὁ χρόνος τρέχων, στ. 22 (Knös)
19.	 (φ. 131v) Σχολιασμός
20.	 (φφ. 131v-132r) <Περὶ τῶν βοῶν Γηρυόνου>. Ἀρχ. Tῷ Γυρηόνῃ τῷ 

παιδὶ τοῦ Χρυσάορος, στ. 22 (Knös)
21.	 (φ. 132r) Ἐπιμερισμοὶ
22.	 (φ. 132r) <Περὶ τῶν μήλων τῶν Ἑσπερίδων>. Ἀρχ. Ἄγειν δὲ 

ταχθεὶς Ἡρακλῆς ἐξ ἑσπέρας, στ. 24 (Knös)
23.	 (φφ. 132r-v) Ἐπιμερισμοὶ
24.	 (φ. 132v) <Περὶ Κερβέρου>. Ἀρχ. Μικροῦ διασχὼν Ἡρακλῆς τὴν 

γῆν, ὅλην στ. 27 (Knös)
25.	 (φ. 132v) Ἐπιμερισμοί.

Ἀπὸ τὴν περιγραφὴ τοῦ χειρογράφου εἶναι φανερὸ ὅτι τὰ κείμενα 
δὲν παραδίδονται ὡς ἑνιαῖο ποίημα. Προηγεῖται ἕνα μονόστιχο, ἔμμετρος 
τίτλος τοῦ ὅλου ἔργου, καὶ στὴ συνέχεια παραδίδεται ἕνα ποίημα γιὰ 
κάθε ἆθλο ξεχωριστὰ σὲ βυζαντινοὺς δωδεκασύλλαβους στίχους. Οἱ 
ἀριθμοὶ τῶν στίχων σὲ κάθε ποίημα ποικίλλουν ἀπὸ ὀκτὼ μέχρι εἴκοσι 
ἑπτά. Μετὰ ἀπὸ κάθε ποίημα – ἆθλο ἀκολουθοῦν οἱ ἐπιμερισμοί του, ὅπως 
εἶναι συνηθισμένο στὰ διδακτικὰ ἐγχειρίδια τῆς ἐποχῆς. Σὲ περίπτωση 
ποὺ ἐπρόκειτο γιὰ ἑνιαῖο ποίημα, θα παραδιδόταν αὐτὸ ὁλόκληρο καὶ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 185-198

196 	 ΔΗΜΟΣΘΕΝΗΣ ΣΤΡΑΤΗΓΟΠΟΥΛΟΣ

θὰ ἀκολουθοῦσαν οἱ ἐπιμερισμοί. Ἑπομένως, σὲ μελλοντικὴ κριτικὴ 
ἔκδοση τῶν ἔμμετρων ἄθλων τοῦ Ἡρακλέους, ποὺ μᾶλλον προέρχονται 
ἀπὸ τὴ γραφίδα τοῦ Ἰωάννη Πεδιάσιμου, τὰ κείμενα πρέπει νὰ ἐκδοθοῦν 
ὡς χωριστὰ ποιήματα. Ἡ ἔμμετρη αὐτὴ ἀπόδοση τῶν ἄθλων ἀποτελεῖται 
ἀπὸ δεκατρία ποιήματα σὲ βυζαντινὸ δωδεκασύλλαβο. Τὸ πρῶτο εἶναι 
ἔμμετρος τίτλος καὶ τὰ ὑπόλοιπα δώδεκα ἀναφέρονται ἕνα πρὸς ἕνα 
στοὺς ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους.

Γιὰ νὰ γίνει περισσότερο κατανοητὴ ἡ ἐνέργεια τοῦ Ἰωάννη 
Πεδιάσιμου, πρέπει νὰ σημειωθεῖ ὅτι ἔχει συντάξει παρόμοια κείμενα γιὰ 
δύο «ἥρωες», ἕναν ἐθνικό, τὸν Ἡρακλῆ, καὶ ἕναν χριστιανό35, τὸν ἅγιο 
Δημήτριο36. Εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι στὸ χειρόγραφο τοῦ Mουσείου 
Μπενάκη 75 (ΤΑ 152), ποὺ χρονολογεῖται στὸν 15ο αἰώνα, προηγοῦνται 
οἱ ἆθλοι τοῦ Ἡρακλέους (φφ. 126r-140v) καὶ ἕπονται τὰ σχετικὰ μὲ 
τὸν ἅγιο Δημήτριο κείμενα (φφ. 140v-169r), τὰ ὁποῖα εἰσάγονται μὲ τὸ 
ἀκόλουθο χαρακτηριστικὸ ποίημα – ἔμμετρο πρόλογο (φ. 140v):

Τῶν μαρτυρικῶν, φιλότης, ἄθλων λάβε
τὴν γνῶσιν εὐσύνοπτον ἀγώνων χάριν·
μάνθανε τανῦν μαρτυρικοὺς ἀέθλους
χάριν λογικῶν ἀέθλων, πε[λ]φιλμένε37.

Εἶναι προφανὴς ἡ ὁμοιότητα ποὺ ὑπάρχει ἀνάμεσα στὸ ἀνωτέρω 
ποίημα καὶ στὸ πρῶτο κείμενο τῆς πεζῆς συλλογῆς τῶν Ἄθλων τοῦ 
Ἡρακλέους. Πρόκειται γιὰ ἔμμετρους προλόγους σὲ βυζαντινὸ δωδεκα-
σύλλαβο, ὁ ἕνας δίστιχος στοὺς Ἡρακλείους ἀγῶνες καὶ ὁ ἄλλος 
τετράστιχος στοὺς ἀγῶνες τοῦ ἁγίου Δημητρίου, προστάτη τῆς 
Θεσσαλονίκης, ὅπου πρέπει νὰ ἔζησε καὶ νὰ ἔδρασε ὁ Πεδιάσιμος τὶς 
τελευταῖες δεκαετίες τῆς ζωῆς του. 

35. Ἐνδεικτικὴ χρήση τοῦ ὅρου «ἥρωες» γιὰ τοὺς ἁγίους, βλ. E. Κουντούρα – Γαλάκη 
(ἐκδ.), Οἱ ἥρωες τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας: οἱ νέοι ἅγιοι 8ος-16ος αἰώνας [ΕΙΕ/ΙΒΕ. 
Διεθνῆ Συμπόσια 15], Ἀθήνα 2004.

36. Τὰ τελευταῖα κείμενα παρουσίασα καὶ προσέγραψα στὸν Ἰωάννη Πεδιάσιμο 
σὲ ἀνακοίνωσή μου στὴν Α΄ [Η΄] Συνάντηση Ἑλλήνων Βυζαντινολόγων στὴν Ἀθήνα τὸν 
Δεκέμβριο τοῦ 2015 μὲ τίτλο «Σχεδογραφικὰ κείμενα προερχόμενα ἀπὸ τὴ Θεσσαλονίκη».

37. Βλ. Εy. Λάππα-Ζίζηκα – Μ. Ρίζου-Κουρουποy, Κατάλογος Ἑλληνικῶν χειρο-
γράφων τοῦ Μουσείου Μπενάκη (10ος–16ος αἰ.), Ἀθήνα 1991, 252.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 185-198

197ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΟΥΣ ΑΘΛΟΥΣ ΤΟΥ ΗΡΑΚΛΕΟΥΣ ΤΟΥ Ι. ΠΕΔΙΑΣΙΜΟΥ 

Ἑπομένως, ὁ Ἰωάννης Πεδιάσιμος συνέθεσε γιὰ διδακτικὴ χρήση τοὺς 
Ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους τόσο σὲ πεζὴ ὅσο καὶ σὲ ἔμμετρη μορφή. Σὲ πεζὴ 
μορφὴ ἦταν πολὺ δημοφιλῆ κείμενα στὰ σχολικὰ ἐγχειρίδια τῶν 14ου, 
15ου, 16ου αἰ., γεγονὸς ποὺ φανερώνει ὁ μεγάλος ἀριθμὸς χειρογράφων 
ποὺ τοὺς παραδίδει καὶ δὲν ἀποκλείεται σὲ αὐτὰ νὰ προστεθοῦν καὶ 
ἄλλα στὸ μέλλον. Ἡ πλήρης συλλογὴ ἀποτελεῖται ἀπὸ δεκατέσσερα 
κείμενα: ἕνα δίστιχο σὲ βυζαντινὸ δωδεκασύλλαβο ποὺ εἶναι ἔμμετρος 
πρόλογος τοῦ ἔργου, ἕνα ποιητικὸ κείμενο πού, ὅπως ἔγινε σαφὲς 
παραπάνω, μπορεῖ ἄλλοτε νὰ ἐμφανίζεται στὴ χειρόγραφη παράδοση ὡς 
ἐξαποστειλάριο καὶ ἄλλοτε ὡς ἑξάστιχο σὲ δεκαπεντασύλλαβο (πολιτικὸ 
στίχο) ποὺ ἀποτελεῖ κατάλογο τῶν δώδεκα ἄθλων τοῦ Ἡρακλέους, καὶ 
δώδεκα σύντομα πεζὰ κείμενα γιὰ τοὺς ἀντίστοιχους ἀγῶνες τοῦ μυθικοῦ 
ἥρωα. Ἐπειδὴ τὰ ἀνωτέρω κείμενα εἶναι ἤδη ἐκδεδομένα, θὰ ἄξιζε στὸ 
μέλλον νὰ γίνει ἡ ἔκδοση τῶν διάστιχων σχολίων καὶ τῶν ἐπιμερισμῶν 
ποὺ τὰ συνοδεύουν κατὰ χειρόγραφο38. Ἡ ἔμμετρη μορφὴ ἀποτελεῖται 
ἀπὸ δεκατρία κείμενα: ἕνα μονόστιχο σὲ βυζαντινὸ δωδεκασύλλαβο, ποὺ 
εἶναι ἔμμετρος τίτλος τοῦ ἔργου, καὶ δώδεκα ποιήματα μὲ τὸ ἴδιο μέτρο, 
ἕνα γιὰ κάθε Ἡράκλειο ἆθλο. Ἐπειδὴ τὰ τελευταῖα σὲ παλαιότερη μελέτη 
ἐκδόθηκαν ὡς ἑνιαῖο ποίημα, θὰ πρέπει σὲ μελλοντικὴ κριτικὴ ἔκδοση νὰ 
ἐκδοθοῦν χωριστά, ὅπως ὑπαγορεύει τόσο ἡ χειρόγραφη παράδοση ὅσο 
καὶ ἡ σύγκριση μὲ τὴν ἀντίστοιχη πεζὴ ἐκδοχὴ τοῦ ἔργου.

38. Ὅπως π.χ. στὴν πρόσφατη ἔκδοσή τους ἀπὸ τὸν κώδικα Laurentianus 56.17, 
ὅπου τὰ κείμενα τῶν Ἄθλων συνοδεύονται ἀπὸ τὰ διάστιχα σχόλια καὶ τοὺς ἐπιμερισμούς 
τους, βλ. Vassis – Kotzabassi – Polemis, A Βyzantine Τextbook, 86-99. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 185-198

	 ΔΗΜΟΣΘΕΝΗΣ ΣΤΡΑΤΗΓΟΠΟΥΛΟΣ198

Remarks on Hercules’ Labours of John Pediasimos

Hercules’ Labours were composed by John Pediasimos for educational 
purposes in a peculiar form comprising both prose and verse. The Hercules’ 
Labours had been among the most popular texts of school textbooks during 
the 14th, 15th, 16th centuries; the fact is well shown by the extensive number 
of manuscripts (42) transmitted.

The complete “prose” collection consists of fourteen texts. The first is 
a metrical preface, i.e. a distich in Byzantine dodecasyllable. The second, a 
poetical work, is transmitted either as an ἐξαποστειλάριον or as a poem 
composed in six political verses and it contains the list of the twelve Labours 
of the hero. The remaining twelve texts contain respectively each one of 
the twelve well known Labours of the mythical hero. The aformentioned 
texts have already been published, but it would be worth publishing the 
interlinear comments and the ἐπιμερισμοί related to them contained in the 
manuscripts.

The poetic form consists of thirteen texts: a monostich in Byzantine 
dodecasyllable which is the metrical title of the work and twelve poems 
written in the same meter, one of each Labour of Hercules. The latter texts 
were treated up to now as one and single poem. Nevertheless, it would be 
better to handle them as twelve different and single poems. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

Georgios Terezakis 

The Late Byzantine and Early Ottoman Trikala of Thessaly

I. Introduction

Over the last thirty years the availability of both late Byzantine and early 
Ottoman sources resulted to a certain number of studies, which focused to 
the issue of transition during the crucial period of ottoman expansion in 
the Balkans. I do not intend to give a detailed historiographical overview, 
although we can not overlook the importance of the two conferences which 
took place in the early eighties, in 1982, at Dumbarton Oaks, and three 
years later, in the Spring Symposium of Byzantine Studies in Birmigham. 
Among others, Anthony Bryer and Michael Ursinus underlined the fact that 
“Byzantinists and Ottomanists found they were talking the same language”, 
since they shared common social, economic, intellectual and material 
concerns1. A large volume of researches have been devoted to the question of 
transition, over a long time span from the 1980s to the present day, in the 
prospect of contributing to the study of socio-economic and demographic 
history of the Balkans2. Although they present a great diversity, both 

1. A. Bryer – M. Ursinus, Editorial Note, in: A. Bryer – M. Ursinus (eds.), From 
Mantzikert to Lepanto, the Byzantine World and the Turks 1071-1571: Papers given at the 
19th Spring Symposium of Byzantine Studies, Birmingham March 1985, BF 16 (1991), 3-4.

2. A. Bryer, The structure of the Late Byzantine Town: Dioikismos and the Mesoi, in: 
A. Bryer – H. Lowry (eds.), Continuity and change in Late Byzantine and Early Ottoman 
society; papers given at a Symposium at Dumbarton Oaks in May 1982, Birmingham 
and Washington 1986, 263-269; J. Haldon, The Ottoman State and the Question of State 
Autonomy: Comparative Perspectives, The Journal of Peasant Studies 18 (1991), 18-108;  
H. Inalcik, The Ottoman Empire: the classical age, 1300-1600, London 1994; C. Kafadar, 
Between Two Worlds: The Construction of the Ottoman State, Los Angeles 1995; M. Kiel, 



	 GEORGIOS TEREZAKIS200

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

chronologically and typologically, this comparative research can offer 
interesting insights, taking in account the availability of documentary 
material, which inevitably influenced the methodological approach, locally 
centralized, focusing particularly on limited geographic areas. 

In this respect, my research will aim at the study of Trikala, in central 
Greek peninsula, by combining sources both from Byzantine and Ottoman 
periods, in order to contribute further to the subject of the transition from 
the late Byzantine to the early Ottoman society. By the late Byzantine 
period the urban landscape of Thessaly had undergone significant changes. 
It is sufficient to recognize that the new model of the local cities is worthy of 
intensive treatment. In Byzantine – and, since we are concerned with the 15th 
century, Ottoman – perception, a large or smaller city (“πόλις”, in contrast 
to a “πόλισμα”, “κάστρον”, “φρούριον”, or “şehir” and “kasaba”) was 
basically identified with the administrative – and, in the case of Byzantium, 
religious – centre of a larger region3. However Byzantine perception of a city 

The incorporation of the Balkans into the Ottoman Empire, in: The Cambridge History 
of Turkey, Ι, Cambridge University Press 2009, 138-191; H. Lowry,  From lesser wars to 
the mightiest war: the Ottoman conquest and transformation of Byzantine urban centers 
in the fifteenth century, in: Bryer - Lowry, Continuity and change, 323-338; K. Moustakas, 
The transition from Late Byzantine to early Ottoman southeastern Macedonia (14th-15th 
Centuries): A socioeconomic and demographic study, unpublished PhD thesis, University of 
Birmingham 2001; N. Necipoğlu, Byzantium between the Ottomans and the Latins: Politics 
and Society in the Late Empire, Cambridge 2009; G. Terezakis, Η θεσσαλική κοινωνία 12ος-
15ος αι.: ιστορικές παράμετροι της σύνθεσης και κατανομής του πληθυσμού], Ioannina 
2013 [https://www.didaktorika.gr/eadd/handle/10442/36845]; P. Wittek, La Formation de 
l’Empire ottoman. Εdited by V. L. Ménage, Collected Studies Series 153, London 1982.

3. G. Ostrogorsky, Byzantines Cities in the Early Middle Ages, DOP 13 (1959), 45-65; 
D. Zakythinos, La Ville Byzantine, Berichte zum XI. Internationalen Byzantinistenkongress, 
München 1958, 75-90 [=Idem, Byzance: Etat-société-Économie, Variorum Reprints, London 
1973, VII]; A. Harvey, Economic expansion in the Byzantine Empire 900-1200, Cambridge 
Univ. Press 1989, 198-199; J. Haldon, The Feudalism Debate once More: The Case of 
Byzantium, The Journal of Peasant Studies 17/ 1 (1989), 5-40; A. Laiou, Exchange and 
Trade, Seventh–Twelfth Centuries, in: A. Laiou (ed.), The Economic History of Byzantium: 
From the Seventh through the Fifteenth Century, Washington 2002, 697-770; A. Avramea, 
Ο εκχριστιανισμός της Θεσσαλίας και η οργάνωση της εκκλησίας έως το α΄ μισό του Η΄ 
αιώνα, Θεσσαλικό Ημερολόγιο 4 (1983), 6-9; S. Divitçioğlu, Modèle économique de la 
société ottomane (les XIVe et XVe siècles), La Pensée 144 (1969), 41-66; Υ. Α. Levitsky, 
Problems of methodology of medieval town history (Analyzes on base of the history of West 



THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 201

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

was informed by socio-economical parameters like trading activity or the 
presence of nobility4. 

The fragmentary nature – and, often, scarcity – of sources regarding the 
cities of Thessaly (and all Byzantine and Balkan cities in general) indicates 
that we should study their nature using a long-term approach covering the 
period between the 12th and 15th centuries, in order to fully understand 
and describe the developments of certain socio-economic and political 
parameters that defined that particular urban network. It is therefore 
imperative that we study the location, position, phases of development, 
functions, and needs of the city of Trikala, particularly regarding the socio-
economic developments during the crucial period between the 12th and 
mid-15th centuries. Such region-specific research is now facilitated by the 
fairly recent (2001) publication of a very early Ottoman tax register, one of 
the earliest to have survived, from the year 1454/5, sixty years after this area 
was conquered (henceforth mentioned as BBA/MM 10).

IΙ. The case of Trikala

a) Historiographical Overviews

Due to its location at the foot of the Chasia mountain range by the Lithaios 
River, near Stagoi and Phanari, Trikala was quickly established as a major 
economic centre and communication hub in the region5. The main roads 

European town), in: La Ville Balkanique XVe-XIXe siècles, Sofia 1970, 7-16 [hereafter 
Ville Balkanique]; T. Stoianovich, Model and Mirror of the Premodern Balkan City, in: 
Ville Balkanique, 83-110; Ö. L. Barkan, Contribution à l’étude démographique des villes 
Balkaniques au cours des XVe-XVIe siècles, in: Ville Balkanique, 181-182; N. Beldiceanu, 
Recherches sur la ville ottomane du XVe siècle, Paris 1973, 15-33.

4. Ioannis Tzetzae Epistulae, ed. P.A.M. Leone, Leipzig 1972, 81-82; Georges Pachymérès 
relations historiques, ed. A. Failler, v. IV, Paris 2000, 637-639; Μιχαὴλ Ἀκομινάτου τοῦ 
Χωνιάτου τὰ σωζόμενα, ed. S. Lambros, v. I, Athens 1879 (reprint: Groningen 1968), 354-
355; Laiou, Exchange [as in previous n.], 753; K. P. Matschke, The Late Byzantine Urban 
Economy, Thirteenth–Fifteenth Centuries, in: Laiou Economic History, 467-468.

5. J. Koder – F. Hild, Hellas und Thessalia (TIB 1), Wien 1976, 277 [hereafter Koder-
Hild, Hellas und Thessalia]; F. Stählin, Η Αρχαία Θεσσαλία, (Translation G. Papasotiriou, 
A. Thanopoulou), Thessalonica 2002, 217; Α. Avramea, Ἡ Βυζαντινὴ Θεσσαλία μέχρι 
τοῦ 1204. Συμβολὴ εἰς τὴν ἱστορικήν γεωγραφίαν, Athens 1974, 132 [hereafter Avramea, 
Θεσσαλία]; R. J. Lilie, Handel und Politik zwischen dem byzantinischen Reich und den 



202 	 GEORGIOS TEREZAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

that connected Thessaly with Kastoria to the north – leading further to the 
Adriatic coast–Thessalonika route – and Ioannina, and Epirus, through the 
Zygos and Metsovo passages to the west, all ended in the city6. 

Both Anna Avramea’s thesis and the historical dictionary by Johannes 
Koder and Friedrich Hild focused on the city’s political history and 
strategic location7. Paul Magdalino suggested that Trikala became an urban 
centre of major importance only after the beginning of the 14th century, 
when western Thessaly began to enter a period of prosperity8. Also, 
Božidar Ferjančić and Donald Nicol highlighted Trikala’s function as an 
administrative centre in the period following the conquest of Thessaly by 
the Serbs9. A mid-14th century “ekphrasis” of Trikala – the sole surviving 
description of a Thessalian city from the Byzantine era – was the subject of 
an article by Demetrios Agoritsas10. Based on an account by Chatib Celebi 
or Hadji Kalfa from the early 17th century, Alexios Savvides estimated 
that the city was captured by the Ottomans in the hijri year of 798 (16 
October 1395)11. Nicoară Beldiceanu and Petre Năsturel’s work used data 

italienischen Kommunen Venedig, Pisa und Genoa in der Epoche der Komnenen und der 
Angeloi (1081-1204), Amsterdam 1984, 63, 216; V. Spanos, Οι Οικισμοί της Βορειοδυτικής 
Θεσσαλίας κατά την Τουρκοκρατία (από τον ιδ´ έως τον ιθ´ αι., Athens 2004, 537-
557; N. Nikonanos, Μετέωρα. Τα μοναστήρια και η ιστορία τους, Athens 1992, 12; M. 
Stamatelatos, Ελληνική Γεωγραφική Εγκυκλοπαίδεια, v. III, Athens 1996, 346.

6. Avramea, Θεσσαλία, 96-97; G. Koulouras, Το οδικό δίκτυο της Θεσσαλίας κατά 
τους Μέσους Χρόνους, in: Ιστορική Γεωγραφία. Δρόμοι και Κόμβοι της Βαλκανικής από 
την αρχαιότητα στην ενιαία Ευρώπη, Thessalonica 1997, 136-37. 

7. Avramea, Θεσσαλία, 132-135; Koder-Hild, Hellas und Thessalia, 277-279.
8. P. Magdalino, The History of Thessaly, 1266-1393 (unpublished PhD thesis), 

University of Oxford 1976, 122, 209.
9. Β. Ferjančić, Tesalija u XIII I XIV vecu, Beograd 1974, 290 [hereafter: Ferjančić, 

Tesalija]; D. Nicol, The Despotate of Epiros 1267-1479, Cambridge 1984, 131, 139.
10. D. Agoritsas, Ἔκφρασις Τρίκκης (ca. 1363). Η εικόνα της πόλης και η χρήση 

του ιστορικού παρελθόντος από τον Αντώνιο Λαρίσης, Τρικαλινά 26 (2006) [= Πρακτικά 
7ου Συμποσίου Τρικαλινών Σπουδών (Trikala, 11th-13th November 2005)], 231-242 
[Text initially published by D. Sophianos, Τὰ ἁγιολογικὰ καὶ ὑμνογραφικὰ κείμενα τοῦ 
ἁγίου Οἰκουμενίου Τρίκκης (α΄. Ἀντωνίου Λαρίσης Ἐγκώμιον, β΄. Ἀκολουθία) καὶ ἡ 
χειρόγραφη παράδοσή τους, Τρικαλινά 21 (2001), 23-50. Re-edited by V. Pseftogas, 
Αντωνίου Αρχιεπισκόπου Λαρίσσης Λόγοι Θεομητορικοί, Δεσποτικοί-Αγιολογικοί, 
Thessalonica 2002, 308-339. 

11. A. Savvides, Splintered Medieval Hellenism: The Semi-Autonomous State of 



203THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY  

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

from the Ottoman censuses of 1454/44 and 150612, while an article by Sofia 
Laiou highlighted the role of the vakifs in the shaping of Trikala’s urban 
character13. In this context, Fokion Kotzageorgis’ pioneering attempt to 
outline the basic elements of the local urban society, concludes that the 
economic data for the region reveal a rapidly growing economy, at least 
until the late 16th century14.

b) Urban History and Infrastructure

From the 11th century onwards Trikala became a major administrative 
center of strategic importance. Following the capture of Neai Patrai by 
the Catalans in 1318 and the eventual disappearance of the οἶκος of 
Doukas, the Seat of the Thessalian hegemony was transferred to Trikala 
– the most thriving city in western Thessaly – and remained autonomous 
for a few years15. The city’s functions expanded dramatically: it became 
the Seat of local and Serbian rulers and governors16, and then, after the 
second decade of the 14th century, the Seat of the local metropolis17 – an 
indication of the city’s growing importance in the region. Later, under 
Ottoman rule, Trikala became the seat of the sanjak bey of the same 

Thessaly (A.D. 1213/ 1222 to 1454/ 1470) and its place in History, Byz. 68 (1998), 406-418 
[= Idem, Βυζαντινά, Τουρκικά, Μεσαιωνικά: ιστορικές συμβολές, Thessalonica 2002, 217]; 
Idem, Τα προβλήματα για την Οθωμανική κατάληψη και την εξάπλωση των κατακτητών 
στο θεσσαλικό χώρο, Θεσσαλικό Ημερολόγιο 28 (1995), 56-57.

12. N. Beldiceanu – P. S. Nasturel, La Thessalie entre 1454/55 et 1506, Byz. 53 (1983), 
121-122, 139-140.

13. S. Laiou, Το δίκτυο των Βακουφίων της πόλης των Τρικάλων, 15ος-16ος αι., in 
Ιόνιος Λόγος. Τόμος Χαριστήριος στον Δημήτρη Ζ. Σοφιανό, Kerkyra 2007,125-150.

14. F. Kotzageorgis, Πρώιμη Οθωμανική Πόλη, Athens 2019, 151-173.
15. Nicol, The Despotate of Epiros 1267-1479, 80, 101.
16. Tafel – Thomas, v. I, Vienna 1856 (reprinted Amsterdam 1964), 498; L. Vranoussis, 

Τὸ Χρονικὸν τῶν Ἰωαννίνων, Ἐπετηρὶς τοῦ Μεσαιωνικοῦ Ἀρχείου 12 (1962), 77; A. 
Rubio i Lluch, Περὶ τῶν καταλωνικῶν φρουρίων τῆς ἠπειρωτικῆς Ἑλλάδας (Translation: 
G. Mavrakis), Athens 1912, 160; Nicol, The Despotate of Epiros 1267-1479, 101, 131, 139; 
Ferjančić, Tesalija, 290; Savvides, Splintered Medieval Hellenism, 214-215.

17. J. Darrouzès, Notitiae Episcopatuum Ecclesiae Constantinopolitanae, Paris 1981, 
243, 284, 304, 327, 363; MM, v. Ι, 588; For this see D. Agoritsas, ‘Διὰ τὴν στενότητα τοῦ 
καιροῦ τοῦ πρώην’. Επανεξετάζοντας την ιστορία της επισκοπής Τρίκκης κατά τους 
14ο-16ο αιώνες, Θεσσαλικά Μελετήματα 8 (2019), 51-76.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

204 	 GEORGIOS TEREZAKIS

name, taking up many of Larissa’s administrative functions after the 
latter’s decline18. 

Sources from the mid-6th to the late 14th centuries mention a πόλις 
and a κάστρον, indicating continuity from the early Byzantine town of 
Trikke. The castle of Trikala is on the NE part of the city. According to 
Procopius, it was built by Justinian on the site of the acropolis of ancient 
Trikke19. The castle’s interior is divided into three sections: a) the lower 
one, at the heel of the southern slope, b) the middle, and largest in size, c) 
and the small enclosed section at the top of the hill20. On the northern side 
of the acropolis lie the remains of Justinian’s fortifications. In the 1950’s 
excavations on Prophet Elias hill at the northern side of the castle brought 
to light a mosaic floor from the narthex of a basilica from the second half 
of the 5th century21. According to Demetrios Theocharis, the church also 
had a cemeterial function22. Inside the castle lay the remains of the walls of 
a Byzantine church – possibly the church of Christ the Saviour, the μετόχιον 
of Porta-Panagia23.

Archaeological remains and written sources paint a picture of 
a vigorous city. The mid-14th century encomium to the local saint 
Oikoumenios by Antonios, metropolitan of Larissa, includes an “ekphrasis” 

18. Laonici Chalcocondylae Atheniensis Historiarum libri decem, ed. I. Bekker 
(CSHB), Bonnae 1843, 28-29; Savvides, Splintered Medieval Hellenism, 217.

19. Procopii Caesariensis opera omnia, IV. De Aedificiis, eds. J. Haury, G. Wirth, 
Leipzig 1913 (reprinted Leipzig 1964), 112-113: ... καὶ ἄλλων τῶν ἐπὶ Θεσσαλίας πόλεων 
ἁπασῶν, ἐν αἷς Δημητριὰς τέ ἐστι καὶ Μητρόπολις ὄνομα καὶ Γομφοὶ καὶ Τρικάττους 
περιβόλους ἀνανεωσάμενος, ἐν τῷ ἀσφαλεῖ ἐκρατύνατο, χρόνῳ τε καταπεπονηκότας 
μακρῷ, εὐπετῶς δὲ ἁλωτοὺς ὄντας, εἴ τις προσίοι. 

20. Koder – Hild, Hellas und Thessalia, 278; P. Lazaridis, Μεσαιωνικά Μνημεία 
Θεσσαλίας, ΑΔ 20 (1965) Χρονικά Β΄, 2, 324; Idem, ΑΔ 29 (1973-1974) Χρονικά Β΄, 2, 
585, ΑΔ 31 (1976), Χρονικά Β΄, 1, 186, ΑΔ 32 (1977) Χρονικά Β΄, 1, 140, ΑΔ 33 (1978), 
Χρονικά Β΄ 1, 173, ΑΔ 34 (1979), Β΄, 1 230, ΑΔ 35 (1980) Β΄, 1, 296; A. Spyraki-Kalantzi, 
Στερεωτικές και αναστηλωτικές εργασίες, συντήρηση τοιχογραφιών, καθαρισμός και 
διαμόρφωση χώρων, ανασκαφικές εργασίες, ΑΔ 37 (1982), Β΄, 2, 262; Th. Nimas, Τα 
κάστρα των Αντιχασίων Τρικάλων, Τρικαλινά 8 (1988), 265-266.

21. Koder – Hild, Hellas und Thessalia, 278.
22. D. Theocharis, Αρχαιότητες και Μνημεία Θεσσαλίας, ΑΔ 21 (1966), Χρονικά Β΄ 

1, 247-255.
23.  Koder – Hild, Hellas und Thessalia, 278.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

205THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY   

of Trikala, which, as D. Agoritsas points out in his article, is the only known 
description of a Thessalian city from the Byzantine era24. One point of 
interest is the demarcation of urban space that distinguishes it from the 
surrounding rural areas25: the city is delineated by the physical boundary 
of Pindos in the west and the Peneios River in the west and south26. The 
text includes mentions of a hill and contemporary descriptions of the city, 
with the magnificent metropolitan church of Theotokos27 and the church of 
Michael the Archangel28, founded by the emperor Michael III, to the right 
side of the city’s gate29. Apart from the fortifications, there are allusions to 
Trikala’s size, beauty, and historical past30. These allusions indicate a large 
city of major importance; however, the hints to its “greek” past could be an 

24. Agoritsas, Ἔκφρασις Τρίκκης [as in n. 10], 231-242. 
25. Sophianos, Τὰ Ἁγιολογικὰ καὶ ὑμνογραφικὰ κείμενα [as in n. 10], 32 = Pseftogas, 

Αντωνίου Αρχιεπισκόπου Λαρίσσης Λόγοι [as in n. 10], 209: Ἧς ὑπέρκειται μέν, 
ὡς ἐκ πολλοῦ τοῦ διαστήματος, ὄρος τῶν ἀνεφῶν ἓν καὶ ὑψικόμων καὶ χιονουμένων 
προφητικῶς. Πίνδος τοῦτο… Τῶν μέντοι ποταμῶν ὁ μέγιστος Πηνειὸς οὗτός ἐστιν, ὃς 
Τέμπη τὰ θετταλικὰ διατέμνων, εἰς θάλασσαν ποιεῖται τὰς ἐκβολάς, ἠρέμα πως τῇ Τρίκκῃ 
πλησιάζων ποιεῖται τὴν κίνησιν.

26. Agoritsas, Ἔκφρασις Τρίκκης [as in n. 10], 235.
27. According to S. Gouloulis (Βυζαντινοί ναοί των Τρικάλων και των γύρω 

οικισμών. Μια πρώτη παρουσίαση, Τρικαλινά 8 (1988) [= Πρακτικά 1ου Συμποσίου 
Τρικαλινών Σπουδών (Trikala-Kalambaka-Meteora, 6-8/11/1987], 304, the church stood 
to the east of the castle.

28. Gouloulis, Βυζαντινοί ναοί των Τρικάλων [see previous n.], 305-307.
29. Sophianos, Τὰ ἁγιολογικὰ καὶ ὑμνογραφικὰ κείμενα [as in n. 10], 32-33 

=Pseftogas, Αντωνίου Αρχιεπισκόπου Λαρίσσης Λόγοι [as in n. 10], 319-320: Τῆς μέντοι 
πόλεως οὐ πόρρω λόφος τις ὑπερῆρται… Εἶτα τὴν ὑπώρειαν κατιόντι, ἀνατέλλειν ἡ πόλις 
ἄρχεται… πόλις ἡ νῦν οὖσα καὶ ὑφ’ ἡμῶν οἰκουμένη, εἰ χρὴ τἀληθέστερον φάναι, τὸν 
μέγαν Οἰκουμένιον κεκτημένη πολιοῦχον καὶ οἰκιστήν, ἄγρυπνον φύλακα, καὶ πρό γε 
τούτου καὶ μετὰ τοῦτον τὸν μέγιστον τῶν ἄνω δυνάμεων Ταξιάρχην. Τὴν γὰρ πύλην, εἰ 
βούλει τῆς πόλεως εἰσελθεῖν, ἕξεις ἐπὶ δεξιὰ τοῦτον τὸν μέγαν ἔχοντα θησαυρόν, τὴν τῶν 
λειψάνων ἱεραρχικὴν θήκην, τοῦ τῶν ἀγγελικῶν δυνάμεων ἐξάρχοντος Μιχαήλ, θεῖον 
νεών.

30. Sophianos, Τὰ ἁγιολογικὰ καὶ ὑμνογραφικὰ κείμενα [as in n. 10], 32 =Pseftogas, 
Αντωνίου Αρχιεπισκόπου Λαρίσσης Λόγοι [as in n. 10], 319: Πόλις τοίνυν ἡ Τρίκκη 
μεγίστη τε καὶ τῶν ἐκ παλαιοῦ προελθουσῶν εἰς κάλλος καὶ μέγεθος, οὔμενουν 
ἀπολειπομένη καθοτιοῦν. Πόλις ἑλληνὶς καὶ ἀρχαία καὶ τῶν ἐπὶ τούτοις ἐχουσῶν ὄνομα, 
οὐ πολλῷ Δευτέρα τυγχάνουσα.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

206 	 GEORGIOS TEREZAKIS

attempt to legitimize Trikala as the new Seat of the local metropolis in the 
eyes of the faithful31.

c) The Economic Typology of Trikala, 12th-14th c.

Fortunately, there is a wealth of available information about Trikala – which 
is not always the case for other cities in Thessaly. According to Idrisi’s 
account, by the 12th century Trikala was already a thriving city with a rich 
and fertile mainland; it must have been a popular stop in the route from 
Kastoria to Larissa, because it is the only city Idrisi chooses to mention in 
his account32. Also, reports about Trikala in Alexius III Angelos’ chrysobull 
in favour of the Venetians33 and Benjamin of Tudela’s account34 about a 
local Jewish community suggest that by the mid-12th century the city had 
developed into a thriving trading centre. From the late 13th through the 
14th centuries, the majority of the available information about the city of 
Trikala comes from property deeds and monastic land ownership records. 
It is probably no accident that these documents were diligently kept and 
preserved, since they coincided with Thessaly’s political autonomy and the 
emergence of several regional ruling οἶκοι in the area. The monasteries 
founded by members of the ruling οἶκος of Doukai35 enjoyed the politically 
motivated support of subsequent Byzantine and Serbian rulers much more 
than other foundations established by persons of lower social status – a 
fact which undoubtedly contributed to the preservation of their archives. 
Surviving documents from the Porta-Panagia monastery36, in particular, 

31. According to H. Saradi, The Kallos of the Byzantine City: The Development of 
a Rhetorical Topos and Historical Reality, Gesta 34.1 (1995), 37-56, the rhetorical style 
of “κάλλος” (beauty) begins to re-appear in late period documents as a kind of rhetorical 
convention. This viewpoint is also shared by Agoritsas, Ἔκφρασις Τρίκκης [as in n.10],  
234.

32. Edrisi, Géographie, (Translation: P. Jaubert), Paris 1836, 292, 294. 
33. Tafel – Thomas, 267, 279.
34. Edrisi, Géographie, 11; N. Giannopoulos, Συμβολαὶ εἰς τὴν ἱστορίαν τῶν ἰουδαϊκῶν 

παροικιῶν ἐν τῇ  Ἀνατολικῇ Ἠπειρωτικῇ Ἑλλάδι, ΕΕΒΣ 7 (1930), 259.
35. P. Magdalino, Between Romaniae: Thessaly and Epirus in the Later Middle Ages, 

Mediterranean Historical Review 4 (1989), 87-110; D. Polemis, The Doukai: A contribution 
to Byzantine prosopography, London 1968, 97.

36. Koder – Hild, Hellas und Thessalia, 245; Nicol, The Despotate of Epiros 1267-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

207THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY

contain a wealth of information about the socio-economic conditions of 
14th century Trikala. Also of interest is a series of documents from the late 
13th to the late 14th centuries about concessions and privileges granted to 
the aforementioned monastery37. The ratification of earlier privileges and 
the granting of new ones reflect both the expansionist tendencies of large 
land owners and the administration’s eagerness to win favour with the local 
aristocracy. 

The documents reveal that the monastic estates of Porta-Panagia went 
on to expand in urban as well as rural areas. This study will deal with 
the monastery’s urban properties. The churches of St. George Kriskos, 
St. Anthimos and Christ the Saviour, located in the city of Trikala, were 
granted to the monastery by Andronikos III Palaiologos in 1336. Of special 
interest here are the reports about vineyards, arable lands, and dependent 
farmers, all of which help shine a light on local economic activity38. 

1479, 241; S. Kalopissi, Dedicatory Inscriptions and Donor Portraits in Thirteenth-Century 
Churches of Greece, Wien 1992, 59-60: The Porta-Panagia monastery was founded by John 
I Doukas (1283).

37. These documents include a 1336 chrysobull by Andronikos III Palaiologos [D. 
Sophianos, Τὸ Χρυσόβουλλο τοῦ αὐτοκράτορα Ἀνδρονίκου Γ΄ Παλαιολόγου (1336) ὑπὲρ 
τῆς μονῆς τῆς Θεοτόκου τῶν Μεγάλων Πυλῶν (Πόρτα-Παναγιᾶς), Τρικαλινά 9 (1989), 
24-26, hereafter Sophianos, Χρυσόβουλλο], an oath-taking epistle by Michail Gavrielopoulos 
from 1342 [MM V, 260-261 = D. Sophianos, Τὸ «Ὁρκωμοτικὸν Γράμμα» (Ιούν. 1342) τοῦ 
Μιχαὴλ Γαβριηλόπουλου πρὸς τοὺς Φαναριῶτες τῆς Καρδίτσας, Πρακτικά Α΄ Συνεδρίου 
για την Καρδίτσα και την περιοχή της, Karditsa 1996, 40-41, hereafter Sophianos, 
Ὁρκωμοτικόν Γράμμα], the minutes of the Zablantia synod in 1382 [L. Heuzey, Jugement 
Synodal en faveur du couvent de la Panaghia des Grandes-Portes, REG XXXII (1919), 302-
317 = D. Sophianos, Τὸ συνοδικὸ γράμμα (1389, Νοέμ.) τοῦ μητροπολίτη Λαρίσης Νείλου 
ὑπὲρ τῆς Μονῆς τῆς Θεοτόκου τῶν Μεγάλων Πυλῶν (Πόρτα Παναγιᾶς), Τρικαλινά 10 
(1990), 7-31, hereafter  Heuzey, Jugement and Sophianos, Συνοδικὸ γράμμα respectively], 
and a sigillion by Patriarch Antonius IV from 1393 [F. Demetrakopoulos, Τὸ σιγίλλιο τοῦ 
πατριάρχη Ἀντωνίου Δ΄ (1393) γιὰ τὴ μονὴ τοῦ Σωτῆρος τῶν Μεγάλων Πυλῶν, Δίπτυχα 
2 (1980-1981), 106-108, hereafter Demetrakopoulos, σιγίλλιο].

38. Sophianos, Χρυσόβουλλο, 25: περὶ τὰ Τρίκαλα θεῑον ναὸν εἰς ὄνομα τιμώμενον 
τοῦ ἁγίου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου λεγόμενον τοῦ Κρίσκου, μετὰ ἀμπελῶνος 
χωραφιαίας γῆς και τῶν ἐκεῑσε προσκαθημένων… ἀλλά δὴ καὶ ἐντὸς τοῦ κάστρου 
Τρικάλων θεῑον ναὸν εἰς ὄνομα τιμώμενον τοῦ Σ(ωτῆ)ρ(ο)ς Χ(ριστο)ῦ, μετὰ τῶν 
[ἐκ] βάθρων ἀνοικοδομηθέντων παρὰ τῶν τοιούτων μοναχ(ῶν) περὶ αὐτὸν ὀσπητίων· 
ὡσαύτως καὶ περὶ το ἐμπόριον Τρικάλων γῆ ἐν ἧ καί ἀνοικοδομοῦσι ναὸν τῷ ἁγίῳ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

208 	 GEORGIOS TEREZAKIS

Sources from 1342 mention several farms39, while later accounts from 1382 
include references to a garden and a mill near Trikala40. A sigillion issued 
by Patriarch Antonius in 1393 contains a detailed list of the monastery’s 
assets inside the city of Trikala – including houses, workshops, vineyards, 
στάσεις41, arable lands, and gardens – and mentions the existence of fruit-
bearing trees in the St. Dimitrios monastery, near Trikala42. The local 
population was involved in agriculture – as evidenced by the references to 

ἱερομάρτυρι Ἀνθιμῳ… καὶ ἐντὸς τοῦ κάστρου Τρικάλων ὀσπητοτόπια δ[ύο ὀ]νομαζόμενα 
τοῦ Ἰσγαριώτου, μετὰ τοῦ ἀμπελίου αὐτοῦ· ἃ δὴ πάντα καὶ κατέχους(ιν) ὡ[ς ἀ]νέφερον, 
ἀνενοχλήτως μέχρι τοῦ νῦν.

39. Sophianos, Ὁρκωμοτικὸν Γράμμα, 40: ἔτει δὲ ἵνα κατέχωσην καὶ ε σεβασμίε μονὲ 
τῆς υπεράγμου μου Θεομήτορος ἥγουν η Λευκουσάδα και η Μεγάλη Πόρτα τα κτίματα 
ὅσα ἀν ἐχοσην διαχρυσοβούλον καὶ ἑτερων δικαιωμάτων

40. Sophianos, Συνοδικὸ γράμμα, 27-28: ἐσωκήπια πλησίον τοῦ κάστρου, πέρα 
τοῦ παραῤῥέοντος ποταμοῦ, ἀναγόμενα ἀπὸ τὴν ὠνομαστὴν Ἀργυρολύμνην καὶ 
διήκοντα μέχρι τοῦ δένδρου, ἀνερχόμενα ἕως τὸ παλαιὸν μυλωθέσιον τοῦ Ἐπιφάνους 
καὶ καταγόμενα τὴν παραποταμίαν ἐν καταλήξει τῆς Ἀργυρολύμνης, ἅτινα νῦν 
διαμεμερισμένα περιεῑχον ἣ τε μοναχὴ Κοτεανιτζένη καὶ ἡ τοῦ Γυμνοῦ θυγάτηρ καὶ ὁ τοῦ 
δικαιοφύλακος καὶ τοῦ Νοταροπούλου υἱὸς καὶ οἱ τοῦ νομοφύλακος παῑδες.

41. Properties recorded between the 11th and 15th centuries include staseia (or 
ὑποστάσεις or οἰκοστάσια), with arable lands (fields, vineyards, and gardens), livestock 
(cattle, sheep), houses, and other facilities (mills). For this see ODB, 1944.

42. Demetrakopoulos, Σιγίλλιo, 106-108: τὸν περὶ τὰ Τρίκαλλα θεῑον ναὸν τοῦ ἁγίου 
μου καὶ ἐνδόξου μεγαλομάρτυρος καὶ τροπαιφόρου Γεωργίου, καὶ  ἐπιλεγόμενον τοῦ 
Κρίσκου, μετὰ τοῦ ἀμπελῶνος αὐτοῦ… ἐκτὸς τοῦ κάστρου Τρικάλλων σεπτὸν ναὸν εἰς 
ὂνομα τιμώμενον τοῦ Κ(υρίο)υ καὶ Θ(εο)ῦ καὶ Σ(ωτῆ)ρ(ο)ς ἡμῶν Ἰ(ησο)ῦ Χ(ριστο)
ῦ, ὃν ἀνήγειρ(εν) ἐπὶ σ(ταυ)ροπηγίῳ πατριαρχικῷ ὁ Καίσαρ ἐκεῑνος ὁ Ἄγγελος μετὰ 
τῶν ἀνοικοδομηθέντων περὶ αὐτὸν παρὰ τῶν μοναχῶν ὀσπητίων· τὴν περὶ τὸ ἐμπόριον 
Τρικάλλων γῆν, ἐν ἧ καὶ ναὸν ἀνεγείρουσι τῷ ἁγίῳ καὶ ἐνδόξῳ ἱερομάρτυρι Ἀνθίμῳ· 
πέραν τοῦ παραῤῥέοντος ποταμοῦ κηπουροτόπια… ὡσαύτως καὶ ἀπὸ προσενέξεως τῶν 
κτητόρων, ἣν ἐκ βάθρων ἀνήγειραν ἐν τοῑς Τρικάλλοις σεβασμίαν μονήν τοῦ Κ(υρίο)υ 
καὶ Θ(εο)ῦ καὶ Σ(ωτῆ)ρ(ο)ς ἡμῶν Ἰ(ησο)ῦ Χ(ριστο)ῦ· καὶ ἀμπέλιον ἀπὸ προσενέξεως 
τῶν αὐτῶν ἐν Τρικάλλοις, ὅσον καὶ οἷον ἐστι· καὶ ἐξ ἀγορασί(ας) τῶν αὐτῶν ἕτερον 
ἀμπέλιον τοῦ Ἰβάνη, ὡσεὶ μοδίων πέντε· καὶ ὀσπήτιον μετὰ ἐργαστηρίων εἰς τὸν φόρον 
τῆς μέσης· καὶ σὺν αὐτοῑς τοῦ Μεληδόνη τὸ στασεῑον, ἀμπέλιὰ [τε] χωράφια ὀσπήτια καὶ 
ἐργαστήριον ἐν τῷ φόρῳ· καὶ ταφικὸν ἀμπέλιον λεγόμενον Ἀγγέλου τοῦ Τζυμισχῆ, ὅσον 
καὶ οἷον ἐστὶ περὶ τὰ Τρίκαλλα· ἀπὸ προσενέξεως τῆς μοναχῆς Μιγιαρίνης, μονύδριον 
τοῦ ἁγίου Δημητρίου πέραν τοῦ παραρρέοντος ποταμοῦ, μετὰ τῶν ἀμπελίων καὶ ὀπωρῶν 
καὶ τῆς χωραφιαίας γῆς.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

209THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY   

arable lands, mills, vineyards, and fruit-bearing trees – or practiced some 
kind of craft, as suggested by the various workshops. The fact that this 
monastery also owned vast estates outside the city indicates the close links 
between the city and its surrounding areas. Considering the privileged 
status of monastic lands, it would be safe to assume that there would have 
been extensive economic dealings – including the distribution of goods 
and workforce – between the monastery and the surrounding areas. The 
reports about dependent farmers clearly indicate that large land ownership 
relied on direct control of the workforce43.

A series of mid-14th century documents by Serbian rulers further 
illuminates economic activities within the city of Trikala. In 1348 Stephan 
Dušan granted the μετόχιον of Theotokos and the church of Christ the 
Saviour, inside Trikala, to the Lykusada monastery44. A similar policy was 
followed by Symeon Uroš Palaiologos, who granted the monasteries of St. 
Nicholas and Christ the Saviour, the churches of the Three Hierarchs and 
Theotokos Eleousa, and a series of buildings within the city to the monastery 
of St. George of Zablantia in 135945 and 136646. More importantly, there 

43. Sophianos, Χρυσόβουλλο: καὶ τῶν ἐκεῑσε προσκαθημένων.
44. Α. Soloviev – V. Mosin, Grcke povelje srpskich vladara, Belgrade 1936, 154, 156-

158 [hereafter Soloviev- Mosin] = D. Sophianos, Τὰ ὑπὲρ τῆς Μονῆς τῆς Παναγίας τῆς 
Λυκουσάδας τοῦ Φαναρίου Καρδίτσας παλαιὰ βυζαντινὰ (ΙΓ΄ καὶ ΙΔ΄ αἰ.) ἔγγραφα 
(χρυσόβουλλα κ.α.). Διπλωματικὴ ἔκδοση, ΕΕΒΣ 52 (2004-2006) [hereafter Sophianos, 
Ἔγγραφα Λυκουσάδας], 505, 507: περὶ τὰ Τρίκαλα μετόχιον εἰς ὂνομα τιμώμενον τῆς 
ὑπεραγίας Θεοτόκου μετὰ τοῦ ἐν αὐτῷ λουτροῦ καὶ τῶν ἐνοίκων καὶ παροίκων καὶ 
τῆς χωραφιαίας γῆς καὶ τῶν δύο ὐδρομυλώνων… περὶ τὰ αὐτὰ Τρίκαλα ἀμπέλια ἐν 
διαφόροις τμήμασιν… θεῑον ναὸν περὶ τὰ Τρίκαλα ἐν τῷ τοῦ Σκούρτη αὐλοτοπίῳ ἐπ’ 
ὀνόματι τετιμημένου τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ τοῦ ἀληθινοῦ Θεοῦ ἡμῶν καὶ ἐπικεκλημένου 
τοῦ Ζωοδότου, ὃν ἀνήγειρων ὁ Ἄγγελος ἐκεῑνος ἐν τῇ τοῦ θανατικοῦ θεηλάτου ὀργῇ.

45. Soloviev – Mosin 220: ἐντὸς τῶν Τρικάλων μονύδριον τὸ εἰς ὂνομα τιμώμενον 
τοῦ ἁγίου Νικολάου, μετὰ πάσης τῆς νομῆς καὶ περιοχῆς καὶ τῶν δικαίων αὐτοῦ, μεθ’ 
ὧν κέκτηται ἀμπελίων, χωραφίων, ὑδρομυλώνων, κηπουροτοπίων καὶ προσκαθημένων… 
ὁμοίως καὶ τὴν μονὴν τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ μετὰ τῆς νομῆς καὶ περιοχῆς αὐτοῦ, 
ἀμπελίων, χωραφίων, ὑδρομυλώνων, λόγγου καὶ βιβαροτοπίων ἔτι καὶ τοῦ Κησιανοῦ 
τὸ ὁσπίτιον καὶ τὸ ἀμπέλιον περὶ τὰ Τρικαλινά, στρέμματα ἕξ… καὶ εἰς τὸ ἐξοβράχελον 
τοῦ κάστρου ὁσπίτιον κτιστουποκέραμον, καὶ εἰς τὸ ἐμπόριον σπιτότοπα δύο μετὰ τῶν 
αὐτοῑς προαυλίων.

46. Soloviev – Mosin, 254-256: τήν τε ἀγορὰν αὐτῆς τοῦ Δρακονταετοὺς ἐκείνου· 
τὸν θεῑον καὶ ἱερὸν ναὸν τῶν ἁγίων Τριῶν ἱεραρχῶν, ὅπερ ἐκ βάθρων ἀνήγειρεν· τοὺς 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

210 	 GEORGIOS TEREZAKIS

are also references to houses, vineyards, gardens, βιβαροτόπια (fish farms) 
(probably in Peneios), and arable lands (judging by the presence of water 
mills in the area, these were probably used for grain production). All 
this was part of what the Byzantines called βελτιώσεις (improvements) – 
measures to increase efficiency. Both the 1336 chrysobull of Andronikos III 
Palaiologos in favour of Porta-Panagia47 and the 1348 chrysobull of Stephan 
Dušan in favour of Lykusada monastery48 include reports about the monks’ 
aspirations to make their properties more efficient. 

The issue of how surplus production was distributed to the local 
markets is partly illuminated by a 1373 epistle regarding the Metamorphosis 
monastery49. Written by nun Theodouli, the epistle mentions a plot of land 
within Trikala that was granted to the Metamorphosis monastery. At the 
edge of the city’s castle there was a cell that the monks had built as a place 
of rest for themselves and their animals. However, when the building was 
found to be impractical, the monastery was granted another stretch of 
land near the Three Hierarchs church, where a new cell was constructed50. 

ὑδρομύλωνας καὶ τὴν γῆν, ὅσην ἔθωκεν μετὰ τῆς νομῆς καὶ περιοχῆς αὐτῆς διὰ διαθηκόου 
γράμματος ταύτης, ἅπερ καὶ ὀφείλουσιν ἐτησίῳ τέλει τῇ ἁγιωτάτῃ ἐπισκοπῇ Τρικάλων… 
τόν τε θεῑον καὶ ἱερὸν ναὸν τῆς Κυρίας μου τῆς Ἐλεύσας, μετὰ ἀμπελίων, χωραφίων 
καὶ τῆς νομῆς περιοχῆς αὐτῆς· τὰ ἀμπέλια τοῦ Γλούπαβου, ἅπερ δέδωκε ὁ γλυκύτατος 
ἀδερφὸς τῇ βασιλείᾳ μου μέγας δούκας ὁ Ἀρχοντίτζης ταφικὸν μετὰ τῶν χωραφίων καὶ 
τῆς νομῆς αὐτῶν· τῆς Φλαμουλίνης περὶ τὰ Τρίκαλα εἴ τι ἂν καὶ εὑρίσκεται… τὰ ἀμπέλια 
καὶ ὁσπίτια τοῦ Κυσσιανοῦ ἐκείνου, ἅπερ ὁφείλουσι τῇ εκκλησίᾳ· ὁμοίως τοῦ Γεωργίου 
τοῦ Θεοτόκη ἀμπέλια καὶ ὁσπίτια.  

47. Sophianos, Χρυσόβουλλο, 26: καὶ βελτιοῦν καὶ συνιστᾶν αὐ[τά, καθ’ ὅσον ἂν 
πράττειν] δύνωνται.

48. Soloviev – Mosin, 158/ Sophianos, Ἔγγραφα Λυκουσάδος, 507: καὶ συνιστᾷ καὶ 
βελτιοῑ αὐτὰ κατὰ τὸν ἐγχωροῦντα καὶ δυνατὸν αὐτῇ τρόπον καὶ καθὼς ἂν ἂλλως ἰσχύῃ 
καὶ δύνηται.

49. N. Bees, Σερβικὰ καὶ βυζαντιακὰ γράμματα Μετεώρου, Βυζαντὶς 2 (1910/11), 
98-100 [hereafter  Bees, Γράμματα].

50. Bees, Γράμματα, 98-99: οἱ εν’ τῷ Μετεώρῳ μετὰ τοῦ κῦρ Ἀθανασίου εὑρισκόμ(εν)
οι μοναχόι ἐλθωντεσ πρός με τῇ εν’ μοναζούσαισ ἐλαχΐστῃ Θεοδούλη τῇ κ(α)τ(ὰ) 
κόσμον καλουμ(έν)η Κοτεανίτζενα, ἠτήσαντο μοι τόπον, εισ’ οἰκοδομην΄ κελλίου, ἵν’ 
ὅτε παραβάλλωσιν ἐντάυθα, ἔχουσι τοῦτο εις’ ἀνάπαυσιν αὐτῶν τε καὶ τῶν ἀχθοφόρων 
ζώων αὐτῶν…. δέΔωκα αὐτουσ΄ τοπῖον ἐντος΄ τοῦ διπλωτίχου, ὃ καὶ ἀπεκατεστήσαντο 
κελλίον μετ’ ἐξώδου ἀυτῶν, διὰ την΄ εἰρημ(έν)ην ἀνάπαυσιν. μετὰ ὀυν τὸ οἰκοδομῆσαι 
καὶ ἀπαρτῆσαι τοῦτο, ἔδοξεν αὐτοῖς οὐκ εἰσ συμφέρον· εἶθὀὓτωσ προμυ[θ]ουμ(έν)η τὸ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

211THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY  

The concession was ratified by Joasaph, metropolitan of Larissa, in a 1393 
epistle51. The fact that the monks dwelt at the edge of the city suggests that 
an organized system for transporting agricultural goods and supplies had 
been already in effect for some time. Later, though, as demand gradually 
increased, a new building had to be constructed in the city to satisfy the 
monks’ need for more space. It appears that the monks were involved in 
trading activities, distributing part of their agricultural production through 
the market of Trikala. Also, the chrysobull of Andronikos III Palaiologos, 
the chrysobulls of Symeon Uroš Palaiologos from 1359 and 1366, and the 
patriarchal sigillion of Antonius IV from 1393, all reference an emporium 
of some kind52 – an indication of the increased trading activity in Trikala53. 
Further, though indirect, information about the breadth of local trading 
activity is provided by the claim of the St. Nicholas monastery on the cell 
donated by nun Theodouli to the Metamorphosis monastery. According to 
Vasilis Spanos, this claim was based on the fact that the cell in question 
stood next to the Three Hierarchs church, which had been granted to the 

ἐμον΄ ἔνθεον ἔργον, δέΔωκα αὐτοῑς ἕτερον τόπ(ον) πλησίον τοῦ ναοῦ οὗ ἀνήγειρα ἐκ’ 
βάθρων τῶν ἁγίων εν’δόξων μεγάλων Ἱεραρχῶν.

51. D. Zakythinos, Ἀνέκδοτα πατριαρχικά καὶ ἐκκλησιαστικά γράμματα περὶ τῶν 
μονῶν τῶν Μετεώρων, Ἑλληνικὰ 10 (1937-38), 284 [hereafter Zakythinos, Γράμματα: 
κ(αὶ) ἱδοῦ προτάσω κ(αὶ) αὐτὸς ἵνα ἔχωσιν οἱ μοναχοὶ τοῦ Μετεῶρου, τὸ παραυτῆς 
κτησθὲν κελλίον ανενόχλητον κ(αὶ) ἀδιάσηστον, κ(αὶ) ἀκ(α)τ(α)ζή<τη>τον ἀποτουνῦν 
κ(αὶ) εἰς τοὺς ἐξῆς αἰῶν(ας) κ(αὶ) μηδὶς τῶν ἀπάντ(ων) ἔξη επαδί(ας), ἢ μίζων ἢ μικρὸ(ς) 
ἐνοχλήσαι αὐτοὺς τὶ τοἱονοὖν.

52. ODB, 694. E. Kriaras, Λεξικό της Μεσαιωνικής Ελληνικής Δημώδους 
Γραμματείας, v. VI, Athens 1978, 23: This was either a market situated inside or outside the 
walls of the city, or an exclusively commercial district. Writing about Corinth at the end of 
the 12th century, Niketas Choniates differentiates between the two parts of the city: the town 
and the fortified acropolis. He describes the town as an emporium and speaks of a vibrant 
market beneath the castle: πόλιν ἀφνειὸν καὶ κειμένην προς τῷ Ἰσθμῷ καὶ ὀλβιζομένην 
ὑπὸ λιμένων δυοῑν, ὧν ὁ μὲν τοὺς ἐξ Ἀσίας ναυλοχεῑ καταίροντας, ὁ δε τοὺς ἐξ Ἰταλῶν 
εἰσπλέοντας καὶ ᾀδίους τὰς ἑκατέρωθεν εἰσαγωγὰς τε καὶ ἐξαγωγὰς τῶν φορτίων 
ἔχουσαν καὶ τὰς προς ἀλλήλους ποιουμένην ἀμοιβάς (Nicetae Choniatae Historia, ed. J. 
A. Van Dieten, Berlin-N. York 1975, 74-75). Further on, he adds: Ἔστι δὲ ὁ Ἀκροκόρινθος 
τῆς μεν πάλαι πόλεως Κορίνθου ἀκρόπολις ἐπ ἀνάντους ὄρους κειμένη καὶ δυσάλυτος 
τοῖς προσβάλλουσιν (ibidem, 611).

53. Sophianos, Χρυσόβουλλο, 25; Soloviev – Mosin, 220, 254; Demetrakopoulos, 
Σιγίλλιο, 106-108.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

	 GEORGIOS TEREZAKIS212

St. Nicholas monastery by nun Theodouli54. However, both nun Theodouli’s 
epistle55 and the patriarchal sigillion of Antonius IV56 castigate the St. Nicholas 
monastery for its expansionist designs, which could mean that the monastery 
was seen as trying to draw some or all of the profit from the commercial 
transactions that took place in the vicinity of the aforementioned cell. Even 
though there is no data, we can only assume that these monasteries were 
involved in trade activities, taking in account on the one hand the reports 
about the local monks’ aspirations to make their properties more efficient57 
and one the other the aforementioned rivalry between Metamorphosis and 
St. Nicholas monasteries related to the possession and control of a certain 
area within Trikala.

d) Population, size and measurement – Forms and entities of economic 
exchange

i. 13th-15th c.

An analysis of the admittedly fragmentary demographic and anthroponymic 
data from the period between the 13th and 15th centuries provides us with a 
list of 85 people in all [1 (13th c.), 82 (14th c.), 2 (15th c.)].

54. V. Spanos, Ιστορία-προσωπογραφία της ΒΔ Θεσσαλίας το β΄ μισό του ΙΔ΄ αιώνα 
με βάση μοναστηριακά έγγραφα της περιοχής, Athens 1995, 73.

55. Bees, Γράμματα , 100: τοῦ μὴ Δύνανται οἱ μοναχοὶ τοῦ ἁγίου Νικολάου ἀυτοὺσ 
ἐνοχλεῑν.

56. Zakythinos, Γράμματα, 286: αλλουδὲ οἱ μοναχοὶ τοῦ αγ(ίου) Νικολάου, οἵτινες 
ὑγουμενέβωσι ἀπό γε τοῦ νύν, οἱ γαρ πρόην ὑγούμενοι συνέδοκαν τοῦτο κ(αὶ) ἀπέγραψαν, 
οὐδὲ λοιποὶ μοναχοὶ ἔχωσιν ἐπαδίας, ἢ κενωλογὴν τὶ περὶ τούτου, ἢ μίζον ἢ μικρ(ὸν) 
ρῆμα, ἐπεὶ προτοῦ δοθῆναι πρὸ(ς) αὐτ(οὺς) ὁ τὰ κτήμ(α)τ(α) τῆς Κοτεανίτζεν(ας), 
ἀπεδόθη ὁ τόπος πρὸ(ς) τοὺς μοναχοὺς ἀλλαδὴ πρὸ(ς) τῆν ὑπεραγίαν Θ(εοτό)κον τῆν 
μετεωρίτησαν, καθῶς τὰ γράμμ(α)τ(α) ἡμῑν ἐσάφησαν, κ(αὶ) αὐτῆ ἡ μοναχῆ κατενώπ(ιον) 
ἡμῶν κ(αὶ) τῶν ἐντιμοτάτων ἐκκλησιαστικῶν τρανότερον εβεβαίοσε.

57. For this see footnotes 47 and 48.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 213

Table 1 

Anthroponyms Status Date Sources

John bishop of Trikala 1276-1278 PLP 8455.

Cyprianus
metropolitan of 
Larissa

1318-
1332/33

PLP 13926; S. Gouloulis, Τα 
εγκαίνια του επισκοπικού 
ναού του αρχαγγέλου Μιχαήλ 
στα Τρίκαλα (Τρίκκη) 
και η αναδιοργάνωση της 
Θεσσαλικής Εκκλησίας, 
Τρικαλινά 26 (2006) [= 
Πρακτικά 7ου Συμποσίου 
Τρικαλινών Σπουδών (Trikala, 
11-13 Νοεμβρίου 2005)], 
219 [hereafter Gouloulis, 
Aναδιοργάνωση]; Pseftogas, 
Αντωνίου Αρχιεπισκόπου 
Λαρίσσης Λόγοι, [as in n. 10] 
11-23.

Avasgos Georgilas landowner 1331

PLP 20; S. Aristarches, 
Έκθεσις ἐπὶ τῶν 
διαγωνισμάτων Θεσσαλίας 
καὶ Ηπείρου, Ἑλληνικὸς 
Φιλολογικὸς Σύλλογος 3 
(1867), 36.

Yaleas landowner 1333
PLP 29463; Bees, Γράμματα, 
66, 69.

Antonios

metropolitan of 
Larissa, «Καθολικός 
κριτής τῶν 
Ρωμαίων» (judge, 
after 1359) 1340-1362

PLP 1098; M. Laskaris, 
Deux chartes de Jean Uroš, 
dernier Némanide (Novembre 
1372, Indiction XI), Bsl 25-
27 (1955-1959), 281; Bees, 
Γράμματα,18-19, 72, 94-95; 
Magdalino, History, 308-15; 
Gouloulis, Αναδιοργάνωση, 
220. 

Grammatikos landowner 1336
PLP 93374; Aristarches, 
Ἕκθεσις 36.

Rogozenos landowner 1336
PLP 24324; Aristarches, 
Ἔκθεσις 36.

Alexios kaballarios 1340 PLP 607; Bees, Γράμματα. 64.
Alexios Alvanites landowner 1340 PLP 555; Bees, Γράμματα, 64.
Andreas Zaklivanes landowner 1340 Bees, Γράμματα, 64.
Bardanes landowner / archon 1340 PLP 2188; Bees, Γράμματα, 64.



	 GEORGIOS TEREZAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

214

Anthroponyms Status Date Sources

Vodesades landowning family 1340
PLP 2909; Bees, Γράμματα, 
62-72.

George Kourvouleas 
archon (from 
Voksista) 1340

PLP 13518; Bees, Γράμματα, 
67.

Demetrios Voutos landowner 1340 Bees, Γράμματα, 64.

Ioannis Alvanites
landowner (Alexios’ 
brother) 1340 PLP 555; Bees, Γράμματα, 64.

Ioannis Vrakos   1340
PLP 3147; Bees, Γράμματα, 
67, 70.

Kalotas
archon (from 
Voksista) 1340 Bees, Γράμματα, 67.

Konstantinos 
Vodesis landowner 1340

PLP 2910-2911; Bees, 
Γράμματα, 69.

Konstantinos 
Kalofiles

assistant to Migiares, 
the census-taker 1340

PLP 10734; Bees, Γράμματα, 
64.

Leon Spinges landowner / archon 1340
PLP 26546; Bees, Γράμματα, 
64.

Manuel Alvanites
landowner (Alexios’ 
son) 1340 Bees, Γράμματα, 64.

Meletios

priest at the Porta-
Panagia
monastery 1340

PLP 17751; Bees, Γράμματα, 
67, 70.

Michael Alvanites
landowner (Alexios’ 
son) 1340 Bees, Γράμματα, 64.

Theodosios 
Alvanites

landowner (Alexios’ 
son) 1340 Bees, Γράμματα,  64.

Michael 
Makrogenis landowner / archon 1340 Bees, Γράμματα, 64.

Nikephoros Neolos Thessalian archon 1340
PLP 20100; Bees, Γράμματα, 
64.

Nicholaos chartoularios 1340
PLP 20422; Bees, Γράμματα, 
64.

Phrankopulos inhabitant 1340-1341

PLP 30142; Ι. Sakkelion – 
Α. Sakkelion, Κατάλογος 
χειρογράφων τῆς Ἐθνικῆς 
Βιβλιοθήκης τῆς Ἑλλάδος, 
Αθήνα 1892, 159.

Ioannis Bourgos 
inhabitant, father of 
Phrankopulos Sakkelion, Κατάλογος 159.

Manuel “kephale” of Trikala 1342-1359

PLP 16684; Soloviev – Mosin, 
224; Kantakouzenos [as in n. 
85], v. ΙΙ, 311.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 215

Anthroponyms Status Date Sources

Alysyres paroikos 1348

PLP 726; Soloviev-Mosin, 
156/ Sophianos, Ἔγγραφα 
Λυκουσάδος, 506.

Pacheus

landowner in 
Kalogeriane (near 
Trikala) 1348

PLP 22170; Soloviev – Mosin, 
156/ Sophianos, Ἔγγραφα 
Λυκουσάδος, 506.

Petros Koutzalas
megas 
stratopedarches 1348

PLP 13618; Soloviev – Mosin, 
156/ Sophianos, Ἔγγραφα 
Λυκουσάδος, 506; Bees, 
Γράμματα, 71.

John Angelos governor of Thessaly 1342-1348

PLP 204/ 91038; 
Κantakouzenos [as in n. 85], 
ΙΙ 320; H. Hunger, Urkunden 
und Memoirentext: Der 
Chrysoboullos Logos der 
Johannes Kantakuzenos für 
Johannes Angelos, JÖB 27 
(1978), 121; Nicol, Despotate 
of Epiros 1247-1469, 107.

Preljub Serbian governor 1355-56 PLP 23720.

Voulpavos landowner 1359
PLP 3090; Soloviev – Mosin, 
220.

Vratesis landowner 1359
PLP 3191; Soloviev – Mosin, 
220.

Georgios Andritzas Doukas of Trikala 1359
PLP 938; Soloviev – Mosin, 
224.

Georgios Balsamas

εἰδήμονα τῶν 
πραγμάτων καὶ 
τοποδείκτην εἰς 
ἅπαντα, landowner 1359

PLP 2094; Soloviev – Mosin, 
224.

Gloubavas paroikos 1359
PLP 4240; Soloviev – Mosin, 
218, 256.

Theotokis landowner 1359
PLP 7560; Soloviev – Mosin, 
220.

Koteanitzis landowner 1359
PLP 13326; Soloviev – Mosin, 
220.

Michalakis landowner 1359
PLP 19162; Soloviev – Mosin, 
222.

Pigonites landowner 1359
PLP 23151; Soloviev – Mosin, 
222, 226.

Symeon Uroš 
Palaiologos ruler of Thessaly 1359-1371

PLP 21185; Soloviev – Mosin, 
208-211, 212-215, 216-229, 
240-249, 250-257.



	 GEORGIOS TEREZAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

216

Anthroponyms Status Date Sources

Kessianos home owner 1359-1366
PLP 11702/ 14079; Soloviev – 
Mosin, 220.

Michael

priest, sakellarios 
of the cathedral of 
Larissa 1365 PLP 19122.

Aspietes landowner 1366
PLP 1569; Soloviev – Mosin, 
254.

George Theotokis landowner 1366
PLP 7564; Soloviev – Mosin, 
256.

Drakondaetis landowner 1366
PLP 5809; Soloviev – Mosin, 
254.

Theodosios

megas oikonomos 
of the St. Nicholas 
monastery 1366

PLP 7155; Soloviev – Mosin, 
252.

Iakovos
prior at the St. 
Nicholas monastery 1366 Soloviev - Mosin, 252.

Loukiane 
Koteanitzena nun 1366

PLP 13325; Soloviev – Mosin, 
254.

Georgios Perdikis

megas skeuophylax 
and dikaiophylax, 
envoy of the 
patriarch 1371 PLP 22438; MM I, 514.

Theodoretos priest 1371 PLP 7346; MM I, 514.

Thomais
wife of Symeon Uroš 
Palaiologos 1363-1372

PLP 7759; D. 
Papachrysanthou, A propos 
d’ une inscription de Syméon 
Uroš, TM 2 (1967), 487.

Moses
priest, envoy of the 
patriarch 1371-1379 PLP 19943; MM I, 514.

Neilos
metropolitan of 
Larissa 1371-1388

PLP 20043; Bees, Γράμματα, 
100; Heuzey, Jugement, 308, 
314/ Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 27, 29; MM I, 
587-589; N. Giannopoulos, 
Ἐπισκοπικοὶ κατάλογοι 
Θεσσαλίας, Ἐπετηρὶς Φιλ. 
Συλλ. Παρνασσὸς 11 (1915), 
172-225, Θεολογία 11 (1933), 
329-342, 12 (1934), 125-141, 
13 (1935), 22-36, 14 (1936), 
(1933), 341; Laskaris, Deux 
Chartes, 281. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 217

Anthroponyms Status Date Sources

 
children of the 
nomophylax 1381/82

Heuzey, Jugement, 310/ 
Sophianos, Συνοδικὸ γράμμα, 
28.

Archoditzes 
Maliassinos landowner 1381/82

PLP 1458; Heuzey, Jugement, 
310/ Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 28.

son of 
Notaropoulos landowner 1381/82

PLP 20735; Heuzey, Jugement, 
310 / Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 28.

Gymnos landowner 1381/82

PLP 4664; Heuzey, Jugement, 
310/ Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 28.

Zaglivanes landowner 1381/82

PLP 6503; Heuzey, Jugement, 
310 / Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 28.

Zervos landowner 1381/82

PLP 6537; Heuzey, Jugement, 
310 / Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 28.

Theodoros 
Sevastopoulos pinkernes 1381/82

Heuzey, Jugement, 316/ 
Sophianos, Συνοδικὸ γράμμα, 
29.

Ioasaph / John Uroš 
Doukas Palaiologos

monk (son of Symeon 
Uroš Palaiologos)

1381/82, 
1385/86

PLP 21179; Heuzey, Jugement, 
308, 316 / Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 27, 29; N. Bees, Τὰ 
Χειρόγραφα τῶν Μετεώρων, 
v. I, Athens 1998, 219 (cod. 
195), 568 (cod. 555); Nicol, 
The Despotate of Epiros 1267-
1479, 152.

Makarios
prior at the Porta-
Panagia monastery 1381/82

PLP 16178; Heuzey, Jugement, 
314/ Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 29.

Maria

wife of Alexios 
Angelos 
Philanthropenos 1381/82

Heuzey, Jugement, 306 / 
Sophianos, Συνοδικὸ γράμμα, 
27.

Neilos
metropolitan of 
Larissa 1381/82

PLP 20043; Heuzey, Jugement, 
308, 316 / Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 27, 29; Bees, 
Γράμματα, 39; MM I, 587-589.

Nicholaos grammatikos 1381/82

Heuzey, Jugement, 316 / 
Sophianos, Συνοδικὸ γράμμα, 
29.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

218 	 GEORGIOS TEREZAKIS

Anthroponyms Status Date Sources

Notaropoilos
dikaiophylax of the 
Trikala bishopric 1381/82

PLP 20735; Heuzey, Jugement, 
310 / Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 28.

Petros pinkernes 1381/82

Heuzey, Jugement, 316 / 
Sophianos, Συνοδικὸ γράμμα, 
29.

Alexios Angelos 
Philanthropenos governor of Thessaly 1373-1389

PLP 29750; Demetrakopoulos, 
Σιγίλλιο, 107; Heuzey, 
Jugement, 306/ Sophianos, 
Συνοδικὸ γράμμα, 27; Bees, 
Γράμματα, 27, 99.

Theodouli 
Koteanitzena nun 1381-1393

PLP 13324; Heuzey, Jugement, 
310/ Sophianos, Συνοδικὸ 
γράμμα, 28; Bees, Γράμματα, 
98.

Thomas Xeros
priest, chartophylax 
of the bishopric 1385-86

PLP 20919; Bees, Τὰ 
Χειρόγραφα τῶν Μετεώρων, 
v. I, 219 (cod. 195), 568-569 
(cod. 555).

Manuel

grapheus, 
dikaiophylax and 
protonotarios of 
the Metropolis of 
Larissa 1392/3 Zakythinos, Γράμματα, 286.

Avarogos Georgilas landowner 1393

PLP 18. He is probably 
identified with Avasgos 
Georgilas (PLP 20).

Angelos Tzimisches landowner 1393
PLP 27959; Demetrakopoulos, 
Σιγίλλιο, 107.

Ivanis landowner 1393 Demetrakopoulos, Σιγίλλιο, 107.

Melidones landowner 1393
PLP 17758; Demetrakopoulos, 
Σιγίλλιο, 107.

Migiarine nun 1393
PLP 19839; Demetrakopoulos, 
Σιγίλλιο, 107.

Chalapas 
Giurgitzas inhabitant 1393

PLP 30380; Demetrakopoulos, 
Σιγίλλιο, 107.

Ioasaph I
metropolitan of 
Larissa

1383/4, 
1386/7, 

1388/89, 
1392/3-
1401/2

PLP 8914; Zakythinos, 
Γράμματα, 286; Giannopoulos, 
Ἐπισκοπικοὶ κατάλογοι 
(1933), 341; Bees, Γράμματα, 
35. Idem, Τὰ Χειρόγραφα τῶν 
Μετεώρων, v. I, 4-5 (cod. 2), 
24 (cod. 21), 75 (cod. 51), 456 
(cod. 450). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 219

Anthroponyms Status Date Sources

Michael Kavaris

dikaiophylax and 
protonotarios of 
the Metropolis of 
Larissa

1392/3-
1401

PLP 10059; Bees, Γράμματα, 
41, 45, 47; Zakythinos, 
Γράμματα, 284.

Ignatios

priest-monk, Exarch 
of Thessalonica, 
Thessaly, Beroia, 
Larissa, and second 
Thessaly 1401 PLP 8012; MM II, 524.

Dionessios I
metropolitan of 
Larissa 1490-1499

D. Agoritsas, Γράμμα του 
Οικουμενικού Πατριάρχη 
Ιωακείμ Α΄ (1498, Αύγ.) για 
τα πατριαρχικά σταυροπήγια 
στη Θεσσαλία, Βυζ Σύμ 29 
(2019), 250.

It must be noted that Alexios Alvanites, his brother, Ioannis, and three 
sons, Manuel, Michael and Theodosios, actually resided in Klinovista, (or 
Kleino, a settlement 57 km. west of Trikala)58. Also, although we have no 
knowledge of the exact place of residence of Andreas Zaklivanes, Bardanes, 
Demetrios Voutos, Michael Makrogenis, Leon Spinges, and Nikephoros 
Neolos, we can assume that they probably resided in the region, because 
their names are mentioned in a document regarding the dispute between 
the Vodesades family and the Kalogeriane monastery, which lies 55 km. NW 
of Trikala59. Archontes George Kourvouleas and Kalotas are related with 
Voksista, a settlement of unknown location within the Trikala region60. 

Division of labour – already evident by the late Byzantine period 
– had led to the development of artisan activity, as suggested by 
the existence of workshops that processed an array of goods. Also, 
references to trade and markets suggest that the city had become the 
local market centre for the region. Not surprisingly, this seems to have 

58. Koder – Hild, Hellas und Thessalia, 282; Stamatelatos, Ελληνική Γεωγραφική 
Εγκυκλοπαίδεια, v. II, 122.

59. Koder – Hild, Hellas und Thessalia, 180; Stamatelatos, Ελληνική Γεωγραφική 
Εγκυκλοπαίδεια, v. II, 27.

60. Koder – Hild, Hellas und Thessalia, 282; J. Koder – F. Hild – K. Spanos – D. 
Agrafiotis, Η Βυζαντινή Θεσσαλία. Οικισμοί-Τοπωνύμια-Μοναστήρια-Ναοί (Translation 
G. Paraskevas), Θεσσαλικό Ημερολόγιο 12 (1987), 35-36; Bees, Γράμματα, 72.



	 GEORGIOS TEREZAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

220

attracted a large number of land-owners to the area: Petros Koutzalas 
(μέγας στρατοπεδάρχης)61, Nikephoros Neolos, Alexios Alvanites 
and his three sons, Manuel, Michael, and Theodosios62, Konstantinos 
Vodesis63, George Theotokes64, Koteanitzes65, Vratesis66, Michalakis 
and Pigonites67, Aspietes68, Drakondaetis69, Archoditzes Maliassinos70,
Ivanis71, and Melidones72, all mentioned between 1340 and 1393. Unfortunately, 
there is no other information about their exact place of residence. Even though 
there is no quantitative data – except for George Theotokes, who owned seven 

61. Soloviev – Mosin, 156/ Sophianos, Ἔγγραφα Λυκουσάδος, 507: ἕτερον (μετόχιον) 
ἀπὸ προσενέξεως τοῦ μεγάλου στρατοπεδάρχου τοῦ Κουτζαλᾶ τὸ εἰς ὂνομα τιμώμενον 
τοῦ ἁγίου μεγαλομάρτυρος καὶ τροπαιοφόρου Γεωργίου μεθ’ ὧν ἔχει ἀμπελίων, 
χωραφίων, κηπουροτοπίων καὶ μυλικοῦ ἐργαστηρίου.

62. Bees, Γράμματα, 64: συμπαρόντων ἡμῑν καὶ ἀπὸ τῶν ἀρχόντων… τοῦ Νεόλου κῦρ 
Νικηφόρου… τῶν υἱῶν κῦρ Ἀλεξίου τοῦ ἐπονομαζο[μένου] Ἀλβανίτου τοῦ τε Μανουὴλ 
καὶ Μιχαὴλ καὶ Θεοδοσίου.

63. Bees, Γράμματα, 69: ὕβρισαν δε καὶ τὸν Βοδέσην Κωνσταντίνον ὡς διαβάλλοντα 
αὐτούς.

64. Soloviev – Mosin, 220: ἐν τῇ τοποθεσίᾳ τοῦ Ἀφρατά, στρέμματα ἑπτά, ἅτινα 
δέδωκε ὁ Θεοτόκης, 256: ὁμοίως τοῦ Γεωργίου τοῦ Θεοτόκη ἀμπέλια καὶ ὁσπίτια.

65. Soloviev – Mosin, 220: ἕτερον (ἀμπέλιον) ὅπερ ἠγόρασεν ὁ Κοτεανίτζης καὶ 
δέδωκεν εἰς τὴν μονήν, στρέμματα δύο.

66. Soloviev – Mosin, 220: ἕτερον (ἀμπέλιον) εἰς τὴν Ραπηναίαν, ὅπερ κατεφύτευσεν 
ὁ Βράτεσης εἰς χωράφιον τοῦ μοναστηρίου.

67. Soloviev – Mosin, 222: ἀπό τῆς στάσεως τοῦ Πηγονίτου ἐκείνου ἐξήλωσεν 
ἄνθρωπος τις λεγόμενος Μιχαλάκης τόπον ἀλσώδη καὶ λογγώδη, ἤτοι ἄβατον, καὶ 
καλλιέργησεν αὐτὸν εἰς γῆν χωραφιαίαν.

68. Soloviev – Mosin, 254: ἔτι γε καὶ τὸ ἥμισυ τῆς Ζουλιάνεως, ὅπερ καὶ εὐεργέτησεν 
ἡ βασιλεία μου, καὶ ἅπερ δέδωκεν ὁ Ἀσπιέτης ἐκεῑνος.

69. Soloviev – Mosin, 254: τήν τε ἀγορὰν αὐτῆς τοῦ Δρακονταετοῦς ἐκείνου.
70. Heuzey, Jugement, 310: Ὡσαύτως καὶ χωραφιαῑαν γῆν καὶ αὐτὴν προσενηνεγμένην 

ἐκ τοῦ Δέση, ὡς καὶ τοιαῦτα εἰρημένα ἐσωκήπια, ἣ δὲ καὶ ὑπάρχει πέρα τοῦ ποταμοῦ, 
παραῤῥέοντος ἑτέρου ποταμοῦ Πυργετοῦ, ἣν κατεῑχεν ὁ Ἀρχοντίτζης Μαλιασσηνός; 
Sophianos, Συνοδικό γράμμα, 28: Ὡσαύτως καὶ χωραφιαῑαν γῆν καὶ αὐτὴν προσενηνεγμένην 
ἐκ τοῦ εἰρημένου Δέση, ὡς καὶ τοιαῦτα εἰρημένα ἐσωκήπια, ἣ δὲ καὶ ὑπάρχει πέρα τοῦ 
παραῤῥέοντος ἑτέρου ποταμοῦ Πυργητοῦ, ἣν καὶ κατεῑχεν ὁ Ἀρχοντίτζης Μαλιασσηνός.

71. Demetrakopoulos, Σιγίλλιο, 107: καὶ ἐξ ἀγορασί(ας) τῶν αὐτῶν ἕτερον ἀμπέλιον 
τοῦ Ἰβάνη, ὡσεὶ μοδίων πέντε.

72. Demetrakopoulos, Σιγίλλιο, 107: καὶ σὺν αὐτοῑς τοῦ Μεληδόνη τὸ στασεῑον, 
ἀμπέλια [τε] χωράφια ὀσπήτια καὶ ἐργαστήρια.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 221

στρέμματα of land, and Afratas, who owned a vineyard of five μόδιοι – we 
can construct an approximate picture of their properties, which included 
farmlands, vineyards, vegetable gardens, mills, and private residences inside 
the city of Trikala. A dispute between Michalakes and Pigonites reveals 
an attempt to increase agricultural production by expanding tillable land. 
Records show that Michalakes had encroached on a piece of untilled land 
belonging to Pigonites, carrying out certain improvements to turn it into 
arable land73. In the end, ownership of the encroached land was handed 
over to Michalakes by Stephanos Gavrielopoulos, governor of Trikala since 
1325, and, following the city’s capture by the Byzantines, by the Byzantine 
emperor Andronikos III Palaiologos74. In a similar incident recorded in 
Symeon Uroš Palaiologos’ chrysobull in favour of the St. George Zablantia 
monastery, a man named Vratesis had gone on to farm six στρέμματα of land 
that belonged to the monastery. These concessions reveal an increasingly 
conciliatory stance adopted by the authorities, who more often than not 
made decisions favouring those who carried out improvements to the land 
so as to increase production, thereby raising tax revenues. Intensification of 
agricultural production highlighted the importance of local market centres 
for the distribution of local produce and led to the involvement of land-
owners in trade and crafts, as demonstrated by the existence of markets and 
workshops in the city. Finally, the Trikala hoard / 1949 suggests that by the 
middle of the 13th c. several inhabitants of the city had already began using 
money for transactions75.

73. Soloviev – Mosin, 222: καὶ καλλιέργησεν αὐτὸν εἰς γῆν χωραφιαίαν.
74. Soloviev, Mosin, 222: καὶ ἐδόθη αὐτῷ παρὰ τοῦ τότε αὐθεντέυοντος 

σεβαστοκράτορος τοῦ Γαβριηλοπούλου, καὶ κατεῑχεν αυτό, μὴ παρὰ τινος διενοχλούμενος, 
ἐλθόντος δὲ τοῦ αἰδοίμου βασιλέως ἐκείνου, τοῦ Παλαιολόγου, καὶ τὴν κατάστασιν τῶν 
Τρικάλων ποιησαμένου, ἐδόθη καὶ τῷ ῥηθέντι Μιχαλάκῃ διὰ προστάγματος το εἰρημένον 
χωράφιον.

75. G. Nikolaou, Νομισματική κυκλοφορία στη βυζαντινή Θεσσαλία, in: Το νόμισμα 
στο Θεσσαλικό χώρο, Athens 2004, 584; M. Galani-Krikou, Συμβολή στην έρευνα της 
κυκλοφορίας μεσαιωνικών νομισμάτων στο Δεσποτάτο της Ηπείρου, in: Πρακτικά 
Διεθνούς Συμποσίου για το Δεσποτάτο της Ηπείρου (Άρτα 27-31 Μαίου 1990), Arta 
1992,  127-128, 142; Eadem, Συμβολή στην κυκλοφορία βενετικών grossi ΙΓ΄-ΙΔ΄ αι. στον 
ελλαδικό χώρο, με αφορμή ένα θησαυρό, Ἀρχαιολογικά Ἀνάλεκτα ἐξ Ἀθηνῶν 21 (1988),  
172-173; A. Stahl, Venetian coinage in Medieval Greece, in Economies méditerranéennes, 
équilibres et intercommunications Actes du IIe Colloque International d’ histoire, Athènes 



	 GEORGIOS TEREZAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

222

Trikala’s role as the administrative centre for the region influenced 
local social stratification, with doukas / “kephale” and archontes making it 
their place of residence. In 1348, following the Serbian conquest of Thessaly, 
general Preljub made Trikala the seat of his administration and in 1359 
Symeon Uroš Palaiologos settled permanently in the city. Also, the fact 
that the μέγας στρατοπεδάρχης was stationed there demonstrates the city’s 
function as a military centre. During the entire 14th century, Trikala is 
described as a κάστρον – another indication of its military function76. 

There are several reports about the local bishopric and metropolis – 
especially after Trikala became the Seat of the local metropolis in the early 
14th century – and the monasteries of Porta Panagia and St. Nicholas, as 
well as their respective administrative structures. The offices mentioned 
are those of bishop; metropolitan; prior; priest; μέγας σκευοφύλαξ and 
δικαιοφύλαξ (of the Trikala bishopric); δικαιοφύλαξ and πρωτονοτάριος 
(of the Metropolis); priest and σακελλάριος; γραφεύς, δικαιοφύλαξ and 
πρωτονοτάριος (of the Metropolis); χαρτοφύλαξ (of the Metropolis); 
χαρτοφύλαξ  and μέγας οϊκονόμος (of the St. Nicholas monastery). This 
highlights the importance of the administration of the church within the 
local community, particularly in the management of the diocese’s assets 
– as revealed by the presence of a patriarchal exarch, a χαρτοφύλαξ, 
a πρωτονοτάριος s, and a σακελλάριος in the city – and the handling 
of judicial affairs – as demonstrated by the offices of δικαιοφύλαξ and 
χαρτοφύλαξ, which, according to Theodoros Valsamon, were in effect at 
least by the late 12th century. 

The detailed listing of church officials suggests that Trikala was an 
ecclesiastical province heavily staffed from top to bottom by a hierarchy 
of appointed bureaucrats. The transfer of the Seat of the local metropolis 

1985, 371; D.M. Metcalf, Questions of style and detail in Byzantine Numismatics, GRBS 3 
(1960), 212-213.

76. Tafel, Thomas, 498: castrum de Latrichala… (From a 1325 epistle by Sanudo); 
Sophianos, Χρυσόβουλλο, 25: ἀλλὰ δὴ καὶ ἐντὸς τοῦ κάστρου Τρικάλων (From the 1336 
chrysobull issued by Andronikos III Palaiologos in favour of the Porta-Panagia monastery); 
Heuzey, Jugement, 310/ Sophianos, Συνοδικό γράμμα, 27: Ἐσωκήπια πλησίον τοῦ κάστρου 
(minutes of the Zablantia synod from 1381/82); Demetrakopoulos, Σιγίλλιο, 106-108: ἐκτὸς 
τοῦ κάστρου Τρικάλλων (From a 1393 sigillion issued by Patriarch Antonius IV in favour 
of the Christ the Saviour of Megalai Pylai monastery).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 223

from Larissa to Trikala in the early 14th century represented a move 
towards a more centralized power structure within the church. After all, the 
metropolitan of Larissa had already settled in Trikala, where his jurisdiction 
was extended over a number of bishoprics in Thessaly and Magnesia, as 
evidenced by a patriarchal document from 137177.

ii. 1454/55

An analysis of the data from the 1454/55 Ottoman tax register reveals 
further information about the size of Trikala’s population. The capital of 
the sanjak of the same name at the time, Trikala was home to 251 Muslim 
families and 9 Muslim widows (47.7 %) and 212 Christian families and 73 
Christian widows (52.29%) – a total of 545 tax units78. According to the 
average household size suggested by Ν. Beldiceanu and Irene Beldiceanu-
Steinherr79, Trikala’s total population was approximately 2500, with 
Christians comprising 40% (994 people) and Muslims 60% (1524). The 
districts of câmi (mosque), Tabbâğân (tanners), Bolayir, kassâb Ahmed 
(Ahmed the butcher), kassâz Mustafa (Mustafa the silk-breeder), Helvâyî 
Ali (Ali the halvah maker), Birgi, and Yazici Hizir (Hizir the clerk) were 
predominantly Muslim80, as were the freedmen community of Turahan Bey 
and Omer Bey, and a village called Petroporos (Petroporid)81. Christians 
occupied six districts: the second (Sâniye), third (Sâlise), fourth (Râbi), 
and fifth (Hâmise), the district of Michael Martis (Mihal Marti), and the 
Arvanites (Arnavudân) district82. 

By the mid-15th century Trikala’s population roughly equaled that of 
Larissa – they were the two biggest cities in the Thessaly region. However, 
unlike Larissa, Trikala was a comparatively thriving city at the time of its 
capture by the Ottomans. Its Byzantine inhabitants chose to remain in the 

77. MM I, 587-589.
78. The list of inhabitants includes an individual called Süleyman, an Islamized Jew 

(Yahudi) (M. Delilbaşi – M. Arikan, Hicrî 859 Tarihli sûret-i Defter-i Sancak-i Tirhala, 
Ankara: Τürk Tarih Kurumu 2001, 2. Beldiceanu – Nasturel, Thessalie, 120).

79. N. Beldiceanu – Ir. Beldiceanu-Steinher, Recherches sur la Morée (1461-1512), 
SüdostF 39 (1980), 46-47.

80. Delilbaşi – Arikan, Defter, 1-4.
81. Delilbaşi – Arikan, Defter, 4. 
82. Delilbaşi – Arikan, Defter, 4-7.



	 GEORGIOS TEREZAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

224

city, which retained a strong Christian element, even though by the mid-
15th century the majority of the population were Muslim. Larissa, on the 
other hand, was more or less re-established as a Turkish Muslim city after 
its conquest.

One issue that arises here is whether the population data from the 15th 
century actually reflect the size of the city during the previous late Byzantine 
era. The approximate number of a thousand Christian inhabitants found in 
the 1454/55 document seems rather small – the total number of the city’s 
inhabitants during the late Byzantine era had to be bigger than that. This 
number probably reflects the size of the city’s population at the end of the 
14th century, when it was captured by the Ottomans, after a century-long 
demographic decline83. Also, apart from the demographic crisis, Trikala 
appears to have been hit by the “black death” in 1348, when the epidemic 
spread to Thessaly. Among its victims was John Angelos, who, in all 
probability, died in Trikala – the seat of his administration – along with a 
substantial number of the city’s inhabitants. However, throughout the 14th 
century and even before the Ottoman conquest and subsequent colonization, 
Trikala had seen an influx of migrants, who had probably filled population 
vacuums created by the epidemic. Among the Christian districts of Trikala 
listed in the 1454/55 document there is one that was occupied by Arvanites. 
Several more Arvanites were interspersed in the other Christian districts – 
35 persons out of a total of 285 (12.2 % of the city’s Christian population)84. 
According to John Kantakouzenos’ account, the Arvanites first came to 
Thessaly in the 1320s85. Considering the time that would have elapsed before 

83. K. Moustakas, Η δημογραφική κρίση του ύστερου μεσαίωνα στον ελληνικό χώρο. 
Η περίπτωση της νοτιο-ανατολικής Μακεδονίας (14ος-15ος αι.), Μνήμων 25 (2003), 9-33. 

84. Delilbaşi, Arikan, Defter, 5, 7.
85. Ioannis Cantacuzeni eximperatoris Historiarum, ed. L. Schopen, v. I, (CSHB), Bonnae 

1828, 474: οἱ τὰ ὀρεινὰ τῆς Θετταλίας νεμόμενοι Ἀλβανοὶ ἀβασίλευτοι Μαλακάσιοι καὶ 
Μπούϊοι καὶ Μεσαρίται ἀπὸ τῶν φυλάρχων προσαγορευόμενοι, περὶ δυσχιλίους καὶ 
μυρίους ὄντες, προσεκύνησαν ἐλθόντες καὶ ὑπέσχοντο δουλεύσειν. ἐδεδοίκεσαν γὰρ μή, 
χειμῶνος ἐπελθόντος, διαφθαρῶσιν ὑπὸ τῶν Ῥωμαίων, ἅτε πόλιν οἰκοῦντες οὐδεμίαν, 
ἀλλ’ ὄρεσιν ἐνδιατρίβοντες καὶ χωρίοις δυσπροσόδοις; Magdalino, History, 109, 250, 320-
322; Beldiceanu – Nasturel, Thessalie, 105; Ferjančic, Tesalija, 98-105; Spanos, Οικισμοί 
[as in n.5], 28, 31, 137, 140-141, 204-206, 240-241, 260-264, 276-278, 303-307, 377-379, 424-
431, 622-623; D. Nicol, Meteora, the rock monasteries of Thessaly, London 1963, 85.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 225

a number of these farmers and stock-farmers started to move to cities, it 
therefore follows that the Arvanites began to settle in Trikala after 1348 – 
probably to make up for a shrinking population. 

Ultimately, it is possible that the approximately 1000 Christians 
who were registered as living in Trikala in 1454/55 represented the entire 
population of the city in the late 14th century. However, considering the 
population decrease that almost certainly occurred during that crucial 
century, it is likely that the population of Trikala in the early 14th century 
would have been considerably larger – possibly approaching the number of 
the city’s inhabitants in the middle of the following century, after the city 
would experience further growth as the Seat of political and ecclesiastical 
power in the region. 

The number of Trikala’s islamized inhabitants appears to be negligible: 
Only three Muslims are described as being Islamized in the 1454/55 document 
(Yusuf and Inebeyi, described as ahriyân, and Süleyman, who was formerly 
Jewish)86. However, the low numbers of indigenous islamized inhabitants do 
not necessarily reflect the number of islamized Muslim inhabitants of the 
city. A considerable portion of Trikala’s Muslim inhabitants were freedmen 
(azade) – most likely former slaves, who were islamizad before or after their 
emancipation, or as a prerequisite for it. The 35 freedmen among the 260 
registered members of the local Muslim community (13.46%) were certainly 
not native to the city. Given that sixty years had passed since the Ottomans 
conquered Trikala and its surrounding area, it is likely that the enslavement 
of the local population would have stopped along with the Ottoman raids87. 
Therefore, these freedmen – who would not have been very old at the time 
– were probably captured during Ottoman raids in other areas outside 
the Ottoman state and brought to Trikala as slaves to wealthy Muslims88. 

86. Delilbaşi – Arikan, Defter, 2, 3, 4.
87. This is corroborated by the existence of freedmen itself. These were former slaves 

that subsequently became involved in local productive activities, as evidenced by data on the 
tax register.

88. For more about this, see K. Moustakas’ remarks about the Drama region [K. 
Moustakas, Η περιοχή της Δράμας στο μεταίχμιο των μεσαιωνικών και των νεότερων 
χρόνων. Πληθυσμός και οικισμοί (β΄ μισό 15ου – αρχές 16ου αιώνα), in Ε΄ Επιστημονική 
Συνάντηση. Η Δράμα και η περιοχή της. Ιστορία και Πολιτισμός. Δράμα 18-21 Μαΐου 
2006, Drama 2013, 431-454]. See also Kotzageorgis, Οθωμανική Πόλη [as in n.14], 159-163.  



	 GEORGIOS TEREZAKIS226

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

Several of these slaves were probably from Peloponnesus and would have 
been captured during the raids of Turahan Bey – the same person who led 
the conquest of Larissa and Thessaly in 1423 – between 1423 and 1453. Also, 
a large portion of Trikala’s freedmen were freed by Turahan Bey himself. 
These were registered as a distinct group among the Muslim population and 
probably enjoyed some kind of tax exemption, although there is no explicit 
mention of such a thing in the available sources89. Eventually, it appears 
that the overwhelming majority of Trikala’s Muslim population was in fact 
made up of settlers or slaves, as evidenced by the listing of freedmen in the 
tax registers. 

e. Social and Economic development, 1454/55

Trikala’s economy in the mid-15th century is reflected in the available tax 
data:

Table 290

Type of tax Activity / Product
Revenue            
(in aspra) Percentage

Agricultural activities and products 10.669 23,13%

wheat 1.904 4,12%

barley 375 0,81%

flax 200 0,43%

viticulture 7.460 16,17%

cotton 150 0,32%

mills (11) 330 0,71%

pigs 250 0,54%

Commercial taxes 29.700 64,41%

Kist-i bazâr ve niyâbet ve 
ihtisâb 27.000 58,55%

Ma’ ber der âb-i Likostem 2.700 5,85%

Personal taxes (ispence) 5.738 12,44%

Total 46.107 100%

89. Delilbaşi – Arikan, Defter, 4. 
90. Delilbaşi – Arikan, Defter, 1, 7-8. 



THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 227

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

It is clear that trade and crafts were the lifeblood of the city’s economy. 
Agricultural activity appears to have been limited, with the exception of 
viticulture, which, given the Muslim attitude towards alcohol, was probably 
dominated by Christians. Here, the census taker makes an important 
distinction between Christians and Muslims, listing the latter’s professional 
occupations but omitting further information about the former. Muslims 
were mostly involved in trade and crafts. N. Beldiceanu and P.S. Nasturel 
arrive at the following categorization: 43 individuals were involved in 
the textile industry (4 knitting manufacturers, 2 priestly cap makers, 5 
silk spinners, 13 tailors, 3 haberdashers)91; 57 families were involved in 
leather prosessing and manufacturing (14 tanners, 11 boot makers, 18 
slipper makers, 7 sandal makers, and 7 saddle makers)92; there are also 6 
butchers, 4 potters, 4 farriers, 2 boza makers, 2 jewellers93, 1 boiler maker, 
1 rope maker, 1 drum manufacturer, 1 porter, 1 grocer, 2 pedlars, and 2 
tradesmen (without any further information). Finally, several inhabitants 
belonged to the military unit of the aqinği94. 144 households in total were 
involved in trade and crafts. Unfortunately, the professional occupations 
of Christians have not been recorded. However, it is highly likely that a 
number of Christians would have also been involved in trade and crafts, as 
well as viticulture – the only agricultural activity of note in the area. Also, 
it appears that Mehmed II had issued a berat granting viticulture privileges 
to the Christian families living in the third quarter95. 

There is also a detailed listing of the properties of Turahan Bey’s vakif 
in Trikala96; these included a bath, several butchers’ shops, commercial 
stores and market stalls, two mills, and four flour manufacturing facilities, 
yielding a total income of 13000 aspra97. A 1446 endowment deed reveals 

91. Beldiceanu – Nasturel, Thessalie, 140.
92. Beldiceanu – Nasturel, Thessalie, 140.
93. Beldiceanu – Nasturel, Thessalie, 140.
94. Turkish light cavalry unit that fought for spoils. For this see Beldiceanu – Nasturel, 

Thessalie, 149. 
95. Delilbaşi – Arikan, Defter, 6.
96. For further discussion see Kotzageorgis, Οθωμανική Πόλη, 155-163.
97. Delilbaşi – Arikan, Defter, 34-35; For further information see G. Stournaras, 

Θεσσαλικές πόλεις κατά την πρώιμη οθωμανική περίοδο. Τα Τρίκαλα (Tirhala) και η 
Λάρισα (Yenişehir) μέσα από τις αρχειακές πηγές, in P. Drakoulis – G.P. Tsotsos (ed.), 



	 GEORGIOS TEREZAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

228

that Turahan Bey founded a mosque, two churches, two zawiyas, and several 
charitable institutions in Trikala, endowing them with property and assets 
for their upkeep. The assets in Trikala were listed as follows: 3 workshops, 2 
butchers’ shops, a salt shop, a coppersmith’s workshop, a soap manufacturing 
facility, and an unspecified number of other workshops98. The vakif’s annual 
expenses for building maintenance and salaries amounted to 3650 aspra99. 
According to the unpublished register BBA/TT 36 from 1506, the vakif’s 
income that year amounted to 31740 aspra. There are also mentions of 
a bath, a shop that sold heads of lambs, a boza manufacturing facility, a 
weaving mill, a butcher’s shop, a tented market stall, 12 mills (inside and 
around the city), 18 dugãgin-i serhã (these too were shops that sold heads 
of lambs), and 79 other shops100. Two endowment deeds from 1474 and 1484 
reveal the establishment of another vakif by Omer Bey. The 1474 document 
mentions several charitable foundations that had been set up in Trikala – 
four churches, the Haider Hane (zawiya), the Tsille Hane (zawiya) with its 
12 rooms – and a number of properties and assets all across the city: 44 
workshops, 9 inns, 7 tanneries, 16 residences, one two-storey building, 4 
mills (three of them in the Alonia district)101, 7 fountains, 2 sour orange 
orchards, gardens, vineyards, and unspecified numbers of butchers’ shops, 
groceries, wool shops, other workshops, and inns102. The document from 
1484 lists two additional charitable foundations – a seminary (medrese) and 
a school that had been established during the intervening decade – and shows 
an increase in the vakif’s assets, which now appear to include 25 cobbler’s 
shops, 29 tanneries, 10 wool shops, 87 workshops, 3 inns, 2 mills, one estate, 
an unspecified number of farrier workshops, and several plots of land103. 
Expenses for the Trikala foundation amounted to 5110 aspra for 1474 and 

Ιστορική, κοινωνική και πολεοδομική ανάλυση του χώρου. Αφιέρωμα στον καθηγητή 
Ευάγγελο Π. Δημητριάδη, Thessalonica 2014, 269-285.

98. S. Gouloulis, Τα αφιερωτήρια των Τουραχανίδων: η ελληνική μετάφραση, 
Athens 2003, 53-61.

99. Gouloulis, Αφιερωτήρια Τουραχανίδων, 64.
100. Beldiceanu – Nasturel, Thessalie, 122.
101. Spanos, Οικισμοί [as in n. 5], 191.
102. Gouloulis, Αφιερωτήρια Τουραχανίδων, 71-79.
103. Gouloulis, Αφιερωτήρια Τουραχανίδων, 89-107.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 199-230

THE LATE BYZANTINE AND EARLY OTTOMAN TRIKALA OF THESSALY 229

30827,5 aspra for 1484104. According to the BBA/TT 36 register from 1506, 
the total income from Omer Bey’s vakif in Thessaly was 207474 aspra105. 
In her article Το δίκτυο των Βακουφίων της πόλης των Τρικάλων, 15ος-
16ος αι. (= The Vakif Network in Trikala, 15th-16th c.), S. Laiou addresses 
the role of the vakif in the shaping of the city’s character106. She believes 
that the establishment of the charitable foundations provided a boost to the 
city’s economy and helped transform its urban landscape. The founding of a 
vakif was a socially and culturally established Muslim practice designed to 
preserve family wealth. It was a way for the upper military class to ensure 
that their assets would pass to their heirs / relatives, as suggested by the 
hereditary nature of the position of the trustee107.

Conclusions 

A comparison between the data of the ΒΒΑ/ΜΜ 10 tax register and data 
from late period Byzantine sources reveals that the city had continued 
to function as an administrative and trading centre, although by then 
agricultural production had probably been reduced. This was probably 
the result of a strong Muslim presence – already evident by the mid-15th 
century – that helped transform Trikala’s character.

104. Gouloulis, Αφιερωτήρια Τουραχανίδων, 81-82, 110-111.
105. M. Kiel, Das Türkische Thessalien: Etabliertes Geschichtsbild versus Osmanische 

Quellen. Ein Beitrag zur Entmythologisierung der Geschichte Griechenlands, in: Die Kultur 
Griechenlands in Mittelalter und Neuzeit, Göttingen 1996, 143.

106. Laiou, Δίκτυο Βακουφίων [as in n. 13], 125-150.
107. Laiou, Δίκτυο Βακουφίων, 138, 150.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 199-230

230 	 GEORGIOS TEREZAKIS

Τα Τρίκαλα της Θεσσαλίας κατά την Υστερη Βυζαντινή 
Και την Πρώιμη Οθωμανική Περίοδο

Η σύνθεση των δεδομένων του οθωμανικού καταστίχου BBA/
MM 10 με τα στοιχεία των πηγών της υστεροβυζαντινής περιόδου, 
αποκαλύπτει τη συνέχεια στις λειτουργίες της πόλης των Τρικάλων ως 
εξέχοντος διοικητικού και εμπορικού κέντρου, ενώ το αγροτικό σκέλος 
της οικονομίας της πόλεως είχε ενδεχομένως περιοριστεί. Η βασική 
διαφοροποίηση έχει να κάνει με την ισχυρή, και πλειοψηφική ήδη από 
τα μέσα του 15ου αιώνα, παρουσία του μουσουλμανικού στοιχείου, που 
αλλάζει σε σημαντικό βαθμό την φυσιογνωμία της πόλης.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 231-239

Μυρσινη Αναγνωστου

Παρατηρησεισ επι τησ Ανεκδοτου Ακολουθιασ 
του Οσιου Λουκα του εν Σικυωνι

Σκοπὸς τῆς παρούσας μελέτης εἶναι ἡ παρουσίαση τῆς ἀνέκδοτης μέχρι 
σήμερα ἀκολουθίας τοῦ ὁσίου Λουκᾶ τοῦ ἐν Σικυῶνι, ἡ παράθεση τῶν 
νέων στοιχείων ποὺ προκύπτουν ἀπὸ αὐτὴν καὶ τέλος ἡ προσπάθεια 
ταύτισης τοῦ συγκεκριμένου ἁγίου μὲ τὸν ὅσιο Λουκᾶ τὸν ἐκ Ταυρομενίου1. 

Στὸ χειρόγραφο 568 τῆς μονῆς Σινᾶ στὰ φύλλα 32v-36v, παρου-
σιάζεται ἐλλιπὴς ἀκολουθία τοῦ ὁσίου Λουκᾶ τοῦ ἐν Σικυῶνι. Ἐδῶ νὰ 
ἀναφέρω ὅτι τὸ ἐν λόγω χειρόγραφο εἶναι μεμβράνινο, χρονολογεῖται 
στὸν 11ο αἰ.2, ἀποτελεῖ μηναῖο τοῦ μηνὸς Νοεμβρίου καὶ περιλαμβάνει 
καὶ ἄλλες ἀνέκδοτες ἀκολουθίες, ὅπως λόγου χάρη τοῦ μάρτυρος 
Πορφυρίου στὰ φφ. 22v-25r, τοῦ ἱερομάρτυρος Σισινίου στὰ φφ. 
90v-93v καὶ τοῦ πατρὸς ἡμῶν Πέτρου Ἀλεξανδρείας στὰ φφ. 99v-104r. 
Σημαντικὸ στοιχεῖο ποὺ προκύπτει ἀπὸ τὴ μελέτη τοῦ χειρογράφου 
εἶναι ὅτι ἡ ἀκολουθία τοῦ ὁσίου Λουκᾶ τοποθετεῖται στὶς 6 Νοεμβρίου 
καὶ ὄχι στὶς 7 ὅπου τὴν κατατάσσει ἡ Ἑλένη Παπαηλιοπούλου στὸ ἔργο 
της Ταμεῖον ἀνεκδότων βυζαντινῶν ἀσματικῶν κανόνων3. Σημαντικὸ 
ἐξίσου εἶναι ὅτι ἡ παροῦσα ἀκολουθία ἀποτελεῖ τὴ μοναδικὴ πηγὴ 

1. Ἡ παροῦσα μελέτη προέρχεται ἀπὸ ἀνακοίνωσή μου στὴ Β΄ [Θ΄] Συνάντηση 
Ἑλλήνων Βυζαντινολόγων (Πάτρα 15 Δεκεμβρίου 2017, «Ἡ ἀνέκδοτη ἀκολουθία τοῦ 
Ἀγίου Λουκᾶ τοῦ ἐν Σικυῶνι»). Σὲ αὐτὸ τὸ σημεῖο θὰ ἤθελα νὰ ἐκφράσω τὶς θερμές μου 
εὐχαριστίες στοὺς καθηγητὲς Ἀντ. Παναγιώτου καὶ Ἰ. Πολέμη γιὰ τὴν παρότρυνση νὰ 
ἀσχοληθῶ μὲ τὸ θέμα αὐτὸ ἀλλὰ καὶ γιὰ τὶς καίριες ὑποδείξεις τους.

2. Βλ. V. Gαrdthausen, Catalogus Codicum Graecorum Sinaiticorum, Oxonii 1886, 136.
3. Βλ. Ε. Παπαηλιοπούλου-Φωτοπουλου, Ταμεῖον ἀνεκδότων βυζαντινῶν ἀσματικῶν 

Κανόνων, Ἀθήνα 1996, 82.



	 ΜΥΡΣΙΝΗ ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΥ232

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 231-239

ποὺ ἀναφέρει τὸν ἅγιο ὡς ὅσιο Λουκᾶ τὸν ἐν Σικυῶνι. Ἡ ἀκολουθία 
δηλαδὴ φέρει τὸν τίτλο: Τῇ αὐτῇ ἡμέρᾳ τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Λουκᾶ 
τοῦ ἐν Σικυῶνι4.

Σὲ αὐτὸ τὸ σημεῖο ἀξίζει νὰ γίνει ἀναφορὰ σὲ κάποια βασικὰ στοιχεῖα 
σχετικῶς μὲ τὴ δομὴ καὶ τὸ περιεχόμενο τῆς ἀκολουθίας. Ἡ ἀκολουθία 
ἀποτελεῖται ἀπὸ ἕνα κάθισμα προσόμοιον πρὸς τὸ τὴν σοφίαν καὶ λόγον, 
ἕνα κοντάκιο, δύο οἴκους, τρία στιχηρὰ τῶν αἴνων καὶ ἕνα ἐπιπλέον 
στιχηρὸ προσόμοιο πρὸς τὸ χαίροις ἀσκητικῶς, ποὺ ἐπέχει τὴ θέση 
δοξαστικοῦ, καὶ ἀπὸ τὸν κανόνα. Ἐδῶ, ἀξίζει νὰ σημειωθεῖ ὅτι ἡ ἀταξία 
ποὺ ὑπάρχει στὴν τυπικὴ σειρὰ τῆς ἀκολουθίας, παραδείγματος χάριν ὁ 
κανόνας ἔπρεπε νὰ προηγεῖται τῶν αἴνων, ἴσως δείχνει ὅτι ὁ ἀντιγραφέας 
γνώριζε τὴν ἀκολουθία καὶ ἁπλῶς παρέθετε κάποια τροπάρια τὰ ὁποῖα 
δὲν θυμόταν καὶ τόσο καλά, δεδομένου ὅτι στὶς ἄλλες ἀκολουθίες τοῦ 
χειρογράφου ἡ σειρὰ τοῦ τυπικοῦ τηρεῖται κανονικά. Ὁ κανόνας φέρει 
ἀκροστιχίδα: Λουκᾶν ἀνυμνῶ τὸν καλόν μου προστάτην5 καὶ ἀποτελεῖται 
ἀπὸ ὀκτὼ ὠδές. Κάθε ὠδὴ ἔχει τρία τροπάρια καὶ τὸ θεοτοκίον. Ἔχει 
συντεθεῖ μὲ βάση τὸν εἱρμό: Ἐν βυθῷ κατέστρωσε ποτὲ τοῦ β΄ ἤχου6. 

Ὅσον ἀφορᾶ στὸ περιεχόμενο τῆς ἀκολουθίας παρατηροῦνται τὰ ἑξῆς: 
Στὸ κάθισμα ὁ ὑμνογράφος ἀναφέρεται γενικῶς στοὺς σκληροὺς 

ἀσκητικοὺς ἀγῶνες ποὺ κατέβαλε ὁ ἅγιος καὶ ἔλαβε ἐξ αἰτίας αὐτῶν τῶν 
ἀγώνων του ἰδιαίτερη χάρη καὶ εὐλογίες ἀπὸ τὸν Θεό: ὅθεν καὶ ἐδέξω τὴν 
τοῦ πνεύματος χάριν/ πλουσίως θεόληπτε7. 

Ἀπὸ τὸ κοντάκιο φαίνεται ὅτι ὁ ὅσιος Λουκᾶς ἀπὸ νεαρὰ ἡλικία ζοῦσε 
μία ἰδιαιτέρως πνευματικὴ ζωὴ καὶ εἶχε προσηλωθεῖ σὲ ἔργα πίστεως καὶ 
ἐσωτερικῆς καθάρσεως: Ἐκ βρέφους Χριστῷ κατ’ ἴχνος ἠκολούθησας κ.λπ.8.

Στὸν πρῶτο οἶκο ἐπαναλαμβάνεται ἡ ἀναφορὰ στοὺς πνευματικοὺς 
καὶ ἀσκητικοὺς ἀγῶνες ποὺ ὁ ὅσιος κατέβαλε καὶ ἐπισημαίνεται ὅτι εἶναι 
πάρα πολὺ δύσκολο κάποιος νὰ τοὺς περιγράψει9. 

Στὸν δεύτερο οἶκο παρουσιάζεται ἡ μοναστικὴ ἀκολουθία τὴν ὁποία 
εἶχε συστήσει ὁ ὅσιος καὶ τὴν ὁποία ἐποίμαινε μὲ ἰδιαίτερη φροντίδα καὶ 

4. Sinaiticus gr. 568, φ. 32v.
5. Sinaiticus gr. 568, φ. 34r.
6. Βλ. Σ. Ευστρατιαδης, Εἱρμολόγιον, Paris 1932 [ἀνατ. Ἀθήνα 2006], 55.
7. Sinaiticus gr. 568, φ. 32v.
8. Sinaiticus gr. 568, φ. 32v.
9. Sinaiticus gr. 568, φ. 33r: Τίς ἐξειπεῖν δυνήσεται [...] τοὺς κόπους, / τοὺς μόχθους 

καὶ τοὺς ἀγῶνας καὶ / τὴν πάννυχον στάσιν καὶ κακουχίαν [...].



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ 233

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 231-239

πνευματικότητα: […] μοναζόντων ἀδόντων ᾄσμα/ τῶν ἀγγέλων τὸν βίον 
ἐκμιμουμένων, / μετὰ σαρκὸς τοὺς ἀσάρκους ἐχθροὺς / ἐτροπώσαντο, 
εὐχαῖς σου τούτοις ρυθμίζων […]10. 

Στὰ στιχηρὰ τῶν αἴνων ἀφενὸς ὁ ὅσιος ἐγκωμιάζεται γιὰ τοὺς πνευμα-
τικούς του ἀγῶνες, γιὰ τὸ πόσο ἔντονη ἀσκητικὴ ζωὴ ἔζησε, γιὰ τὸ πῶς ἔλαβε 
ἰδιαίτερα χαρίσματα ἀπὸ τὸν Θεό, ἀφετέρου προστίθεται ἕνα νέο στοιχεῖο 
τὸ ὁποῖο ἀποτελεῖ ἡ πρόσκληση τοῦ ποιητῆ στὴν ἐτήσια πανήγυρη ἐπὶ τῇ 
μνήμῃ τοῦ ὁσίου: Δεῦτε τῶν πιστῶν ὁ σύλλογος τὴν / τοῦ ὁσίου φαιδρὰν 
εὐφημήσωμεν σήμερον / μνήμην τὴν ἐτήσιον καὶ πιστῶς ἀνυμνήσωμεν11.

Σχετικῶς μὲ τὸ περιεχόμενο τοῦ κανόνα παρατηροῦνται τὰ ἑξῆς:
Στὴν α΄ ὠδὴ ἐκτὸς ἀπὸ τὶς γενικὲς ἀρετὲς μὲ τὶς ὁποῖες κοσμεῖ ὁ 

ποιητὴς τὸν ὅσιο, δηλαδὴ τὴν ἐγκράτεια, τὸν ζῆλο κ.λπ. ἀναφέρεται καὶ 
στὴν τεσσαρακονθήμερη παραμονή του σὲ κάποιο ὄρος τῆς Σικελίας, 
ὅπου διέμεινε μόνος καὶ παρομοιάζεται πρὸς τὸν Μωυσῆ12. 

Στὴν γ΄ ὠδὴ ὁ ποιητὴς περιγράφει ἕνα ὅραμα ποὺ εἶδε ὁ ὅσιος, δηλαδὴ 
τὴν ἐμφάνιση σὲ αὐτὸν τοῦ Χριστοῦ καὶ τῆς Θεοτόκου: Ἀθόλωτον τὸ 
ὅμμα τὸ τῆς ψυχῆς σου ὅσιε / διὰ παντὸς ἐτήρησας, ὅθεν ὤφθη σοι ἐν τῷ/ 
ὄρει Χριστὸς σὺν μητρὶ τῇ παρθένῳ ἐνισχύων σε13. 

Στὴν δ΄ ὠδὴ ἐπαναλαμβάνονται γενικῶς οἱ ἀσκητικοὶ ἀγῶνες τοῦ 
ὁσίου καὶ ἡ ἐξ αὐτῶν δοθεῖσα χάρις σὲ αὐτὸν τοῦ Θεοῦ14. 

Στὴν ε΄ ὠδὴ ἀναφέρεται ὅτι ὁ ὅσιος φεύγοντας ἀπὸ τὴν Δύση ἔφθασε 
στὴν Βασιλεύουσα καὶ διέμεινε κάποιο χρόνο ἐκεῖ15. Ἐπίσης, στὴν ἴδια ὠδὴ 
γίνεται λόγος γιὰ κάποια πρόρρηση τοῦ ὁσίου σχετικῶς μὲ τὴν ἀντιμετώπιση 
ἀπὸ τοὺς κατοίκους τοῦ Ταυρομενίου, κάποιας ἐχθρικῆς ἐπιθέσεως16. 

Στὴν στ΄ ὠδή, ὅπως καὶ στὸν δεύτερο οἶκο τῆς ἀκολουθίας, ἐπι-
σημαίνεται ὅτι ὁ ὅσιος ἦταν ἡγούμενος μοναστικῆς συνοδείας17.

10. Sinaiticus gr. 568, φ. 33r.
11. Sinaiticus gr. 568, φ. 33v.
12. Sinaiticus gr. 568, φ. 34r: [...] καὶ σεράκοντα ἡμερῶν διετέλεσας / δίαυλος 

θεόφρων ὡς πρὶν Μωϋσῆς ὁ ἱερώτατος.
13. Sinaiticus gr. 568, φ. 34r.
14. Sinaiticus gr. 568, φ. 34v.
15. Sinaiticus gr. 568, φ. 35r: Ὁλολαμπὴς ὥσπερ ἥλιος πάτερ δυσμῶν / ἀπάρας, 

κατέλαβες θᾶττον τὴν βασιλίδα / καὶ τοὺς ἐκεῖσε κατεφώτισας / πάντας θείοις λόγοις 
διδασκαλίας σου /, ἣ καὶ μετὰ πάντων γεραίρει τὴν ποίμνην σου.

16. Sinaiticus gr. 568, φ. 35r.
17. Sinaiticus gr. 568, φ. 35r: Ἀνύστακτον λαμπάδα τὴν σὴν πάτερ τετήρηκας / καὶ 



234 	 ΜΥΡΣΙΝΗ ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 231-239

Στὴ ζ΄ ὠδὴ ὁ ποιητὴς μᾶς δίδει τὴν πληροφορία ὅτι ὁ ὅσιος Λουκᾶς 
ὄχι μόνο ἀπεβίωσε στὴν Σικυῶνα ἀλλὰ ὅτι ἐκεῖ βρίσκονται καὶ τὰ 
τίμια λείψανά του τὰ ὁποῖα θαυματουργοῦν καὶ γι’ αὐτὸν τὸν λόγο 
προσέρχονται πάρα πολλοὶ πιστοὶ γιὰ νὰ τὰ προσκυνήσουν18. 

Στὴν η΄ ὠδὴ παρουσιάζεται ἡ πολὺ μεγάλη προσέλευση πιστῶν γιὰ 
τὴν προσκύνηση τῶν ἱερῶν λειψάνων τοῦ ὁσίου Λουκᾶ καὶ ἀπευθύνεται 
παράκληση στὸν ἅγιο νὰ συντρέχει ὅσους ζητοῦν τὴ βοήθειά του19. 

Τέλος, στὴ θ΄ ὠδὴ οἱ πιστοὶ προσκαλοῦνται νὰ προστρέξουν στὴν 
ἐτήσια πανήγυρη ἐπὶ τῇ μνήμῃ τοῦ ὁσίου20. Αὐτὰ λοιπόν, ἐν συντομία εἶναι 
τὰ ἱστορικὰ στοιχεῖα ποὺ παρατίθενται ἀπὸ τὴν ἀνέκδοτη ἀκολουθία 
ἀναφορικῶς μὲ τὸν ὅσιο Λουκᾶ τὸν ἐν Σικυῶνι.

Τὸ συναξάριο τῆς ἕκτης Νοεμβρίου συμπεριλαμβάνει τὸν βίο τοῦ 
ὁσίου Λουκᾶ τοῦ ἐκ Ταυρομενίου. Ἀς δοῦμε ὅμως, ἐν περιλήψει πῶς 
περιγράφεται ὁ βίος στὴν παλαιότερη συναξαριακὴ πηγή, στὴν ὁποία 
ἐντοπίζεται ἡ ζωὴ καὶ ἡ δράση τοῦ ἁγίου.

Στὸ συναξάριο τῆς Κωνσταντινουπόλεως στὶς στ. 199-200, τὸ 
ὁποῖο ἀκολουθοῦν καὶ οἱ ὑπόλοιποι συναξαριστὲς21 καθὼς καὶ ὁ Σ. 
Εὐστρατιάδης στὸ Ἁγιολόγιό του22, ἀναφέρονται τὰ ἀκόλουθα: Ὁ ὅσιος 
Λουκᾶς καταγόταν ἀπὸ τὸ Ταυρομένιο τῆς Σικελίας23. Ἀπὸ μικρὴ ἡλικία 
εἶχε μοναδική του ἐνασχόληση τὰ θεῖα καὶ ἐνδιέτριβε στοὺς ναούς. Ὅταν 

καθοδηγήσας μοναστῶν πληθὺν / ἀοίδιμε εἰς χλόην ἀληθῶς θείας / ἐπιγνώσεως καὶ ἐφ’ 
ὕδωρ σοφὲ ἀναπαύσεως.

18. Sinaiticus gr. 568, φ. 35v: Ὁ πάντα σαφῶς τῇ προνοίᾳ τῇ αὐτοῦ / διακατέχων 
οἰκονομῆσαι τὸ μακάριον τέλος ἐν γῇ τῆς τοῦ Πέλοπος / δέξασθαι τοῖς τοῦ Σικυῶνος, 
ἔνθα νῦν γὰρ / κατάκειται ἡ τῶν λειψάνων σου σορὸς / ἰάσεις βρύουσα.

19. Sinaiticus gr. 568, φ. 36r.
20. Sinaiticus gr. 568, φ. 36r-36v.
21. Κ. Χ. Δουκακης, Μέγας Συναξαριστής, τ. 11, Ἀθήνα 1895, 140-141. Μ. Λαγγης, 

Ὁ Μέγας Συναξαριστὴς τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας, τ. ΙΑ΄, Ἀθήνα 1998, 172-173. 
Νικοδημος Αγιορείτης, Συναξαριστὴς τῶν δώδεκα μηνῶν, τ. 2, Θεσσαλονίκη 1989, 51-
52 καὶ οἱ νεώτεροι ποὺ ἤλεγξα βλ. Μακαριος Σιμωνοπετριτης, Νέος Συναξαριστὴς τῆς 
Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας, τ. 3, Ἀθήνα 2012, 58-59.

22. Σ. Ευστρατιάδης, Ἁγιολόγιον τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας, Ἀθήνα 1960 [ἀνατ. 
Ἀθήνα 1995, 27].

23. Βλ. Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae (Propylaeum ad Acta Sanctorum 
Novembris), Bruxellis 1902 (στὸ ἑξῆς: SEC), στ. 199: Ὃς ὥρμητο ἐκ πόλεως Ταυρομενίου 
τῆς Σικελῶν ἐπαρχίας.



235ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 231-239

ἔφθασε σὲ ἡλικία γάμου, οἱ γονεῖς του θέλησαν νὰ τὸν νυμφεύσουν24. 
Αὐτὸς ὅμως ἔφυγε νύκτα καὶ μετέβη σὲ ἔρημο τόπο, ὅπου παρέμεινε 
σαράντα ἡμέρες ἀνάμεσα στὰ ἄγρια θηρία ἄσιτος25. Ἐκεῖ συνέβη νὰ δεῖ 
θεϊκὸ ὅραμα, πράγμα ποὺ τὸν ὁδηγεῖ νὰ μεταβεῖ σὲ μοναστήρι, ὅπου 
ἐκάρη μοναχὸς καὶ διάγει σκληρὴ ἀσκητικὴ ζωή26. Ἀφοῦ ἔμεινε ἐκεῖ γιὰ 
δεκαοκτὼ μῆνες, μετέβη σὲ βουνὸ τῆς Αἴτνας μαζὶ μὲ κάποιον ἄλλο μοναχὸ 
καὶ ἐκεῖ ἀσκεῖτο μὲ σκληρὴ νηστεία27. Κατόπιν, δημιούργησε μοναστικὴ 
συνοδεία 12 μοναχῶν τῶν ὁποίων ἦταν ἡγούμενος. Στὴ συνέχεια μετέβη 
στὸ Βυζάντιο, ὅπου ἀφοῦ παρέμεινε ἀρκετὸ καιρό, ἀνεχώρησε καὶ 
ἦλθε στὴν Κόρινθο σὲ κάποιο χωριό, ὅπου καὶ ἀπεβίωσε μετὰ ἀπὸ ἑπτὰ 
μῆνες28. Στοὺς ὑπόλοιπους συναξαριστὲς καθὼς καὶ στὸ Ἁγιολόγιο τοῦ 
Σωφρονίου Εὐστρατιάδου παρουσιάζεται κατά τὸν ἴδιο τρόπο ὁ βίος 
τοῦ ὁσίου Λουκᾶ μὲ κάποιες μικρὲς παραλλαγές. 

Ἂν λοιπόν, συγκριθοῦν τὰ στοιχεῖα ποὺ παρατίθενται στὸν βίο 
καὶ στὴν ἀκολουθία θὰ γίνει φανερὸ ὅτι ὑπάρχουν πολλὲς ὁμοιότητες, 
πράγμα ποὺ μπορεῖ νὰ μᾶς ὁδηγήσει στὸ συμπέρασμα ὅτι πρόκειται περὶ 
τοῦ ἰδίου ἁγίου. Συγκρίνοντας λοιπόν, τὶς δύο πηγὲς παρατηροῦνται τὰ 
ἑξῆς: πρῶτον, τόσο στὸ συναξάριο ὅσο καὶ στὴν ἀκολουθία ἀναφέρεται 
ὅτι ἡ κλήση τοῦ ἁγίου πρὸς τὴν ἀσκητικὴ ζωὴ συνέβη ἀπὸ μικρὴ ἡλικία29. 

24. SEC, στ. 199.
25. SEC, στ. 199: Ὡς δὲ οἱ τοῦδε γονεῖς ἐβουλεύοντο τοῦτον γυναικὶ συζεῦξαι, 

αὐτὸς νύκτωρ ἀναστὰς εἰς ἄβατον τόπον ἀναχωρήσας, μετὰ τῶν θηρίων ᾤκει, ἡμέρας μ΄ 
διατελέσας ἄσιτος.

26. SEC, στ. 199: […] ὅθεν θείας καὶ ἀγγελικῆς ἠξιώθη ἐπισκέψεως. Καὶ μετὰ ταῦτα 
καταλαμβάνει μονήν τινα καὶ περιβάλλεται τὸ ἀγγελικὸν σχῆμα, σκληροτέρᾳ ἀγωγῇ 
ἑαυτὸν ὑποβαλλόμενος.

27. SEC, στ. 199: […] ἐκεῖθεν ἀπάρας ἔρχεται μετά τινος μοναχοῦ ἐν τῷ τῆς Αἴτνης 
ὄρει, ἐκ τῶν εὑρισκομένων ἐκεῖσε βοτανῶν τρεφόμενος καὶ τὰς παννύχους στάσεις τῆς 
νυκτὸς συνάπτων ταῖς τῆς ἡμέρας καὶ τὰς τῆς ἡμέρας ταῖς τῆς νυκτός.

28. Βλ. SEC, στ. 200: Διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν καὶ εἰς τὸ Βυζάντιον ἀφικνεῖται καὶ 
περιελθὼν τὰ τῶν μοναζόντων οἰκίδια καὶ τοῖς πατράσι κοινωσάμενος, ὑποστρέψας 
κατῆλθε μέχρι Κορίνθου, καὶ ἔν τινι κώμῃ ἐνοικήσας οὐ πλεῖον μῆνας ἑπτά, ἐν εἰρήνῃ 
ἐκοιμήθη.

29. Sinaiticus gr. 568, φ. 34r: Ὁλικῶς ποθήσας τὸν Χριστὸν μάκαρ ἐκ / νεότητος 
καὶ πρὸς αὐτὸν ἐκ σπαργάνων ἀνέδραμες [...]. SEC, στ. 199: Οὗτος ὁ μακάριος, νέαν 
ἄγων τὴν ἡλικίαν ὡσεὶ χρόνων δεκαοκτώ, νουνεχῶς ἐσχόλαζεν ἐν τοῖς οἴκοις τοῦ Θεοῦ 
πορευόμενος καὶ τῶν θείων λογίων ἀκροατὴς καὶ ποιητὴς γινόμενος.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 231-239

236 	 ΜΥΡΣΙΝΗ ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΥ

Δεύτερον, καὶ στὶς δύο πηγὲς παραδίδεται ἡ πληροφορία ὅτι ὁ ἅγιος 
ἀνεχώρησε σὲ ἔρημο τόπο30, ὅπου παρέμεινε ἐπὶ σαράντα ἡμέρες ἐντελῶς 
νηστικὸς καὶ ἐγκαταβίωνε ἀνάμεσα σὲ ἄγρια θηρία31. Τρίτον, καὶ τὰ 
δύο κείμενα ἀναφέρουν ὅτι κατόπιν μετέβη σὲ μονή, ὅπου καὶ ἐκάρη 
μοναχός32. Τέταρτον, καὶ οἱ δύο πηγὲς τονίζουν τὴ δημιουργία μοναστικῆς 
συνοδείας μὲ ἡγούμενο τὸν ἅγιο33. Πέμπτον, ὁ ἅγιος φαίνεται ὅτι μετέβη 
καὶ ἔμεινε γιὰ ἀρκετὸ καιρὸ στὴν Κωνσταντινούπολη καὶ ἕβδομον καὶ ὁ 
βίος καὶ ἡ ἀκολουθία κάνουν λόγο γιὰ τὴ μετάβασή του κατόπιν στὴν 
Πελοπόννησο, τὸ μὲν συναξάριο ἀναφέρει γενικὰ σὲ κάποιο χωριὸ τῆς 
Κορίνθου34 ἡ δὲ ἀκολουθία συγκεκριμένα στὴν Σικυῶνα35. 

Σημαντικὸ ὅμως εἶναι τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ ἀκολουθία παραδίδει καὶ 
ἀρκετὰ στοιχεῖα τὰ ὁποῖα δὲν ἀπαντῶνται στὴ συναξαριακὴ παρά- 
δοση τοῦ βίου τοῦ ἁγίου καὶ θεωρῶ ὅτι μποροῦν νὰ φωτίσουν τὴν 
προσωπικότητά του καὶ νὰ δώσουν σημαντικὲς ἁγιολογικὲς πληρο- 
φορίες γιὰ ἐκεῖνον. Πρῶτον, στὸ κείμενο προσδιορίζεται μὲ σαφήνεια 
ὁ τόπος, στὸν ὁποῖο ἀπεβίωσε ὁ ἅγιος καὶ αὐτὸς δὲν εἶναι ἄλλος ἀπὸ 
τὴν Σικυῶνα36: Ὁ πάντα σαφῶς τῇ προνοίᾳ τῇ αὐτοῦ/διακατέχων 

30. Ἡ ἀκολουθία κατονομάζει ὡς τόπο ἀπομόνωσης τοῦ ἁγίου τὸ Ἀπίνναιον ὄρος. 
Βλ. Sinaiticus gr. 568, φ. 34r: […] τὸ ὄρος ἀνέδραμες τοῦ Ἀπίννου ὅσιε […].

31. Sinaiticus gr. 568, φ. 34r: […] παρευθὺς πρὸς/ τὸ ὄρος ἀνέδραμες τοῦ Ἀπίννου 
ὅσιε καὶ/ σεράκοντα ἡμερῶν διετέλεσας. SEC, στ. 199: […] εἰς ἄβατον τόπον ἀναχωρήσας, 
μετὰ τῶν θηρίων ᾤκει, ἡμέρας μ΄ διατελέσας ἄσιτος.

32. Sinaiticus gr. 568, φ. 34v. SEC, στ. 199: Καὶ μετὰ ταῦτα καταλαμβάνει μονήν τινα 
καὶ περιβάλλεται τὸ ἀγγελικὸν σχῆμα.

33. Sinaiticus gr. 568, φ. 35r: Ἀνύστακτον λαμπάδα τὴν σὴν πάτερ / τετήρηκας καὶ 
καθοδηγήσας μοναστῶν πληθὴν / ἀοίδιμε [...]. SEC, στ. 200: Μετὰ ταῦτα τόπον τινὰ δι’ 
ἀποκαλύψεως καταλαμβάνει καὶ δώδεκα μοναχοὺς ἀθροίσας, τούτων ἐπεμελεῖτο.

34. Βλ. SEC, στ. 200: […] ὑποστρέψας κατῆλθε μέχρι Κορίνθου, καὶ ἔν τινι κώμῃ 
ἐνοικήσας […].

35. Sinaiticus gr. 568, φ. 35v: [...] τὸ μακάριον τέλος ἐν γῇ τῆς τοῦ Πέλοπος / δέξασθαι 
τοῖς τοῦ Σικυῶνος, ἔνθα νῦν γὰρ / κατάκειται.

36. Ἡ Σικυῶνα μαζὶ μὲ τὴν Κόρινθο συνιστοῦν δύο ἀπὸ τὶς ἀρχαιότερες καὶ 
σπουδαιότερες πόλεις τοῦ νομοῦ Κορινθίας. Ἡ Σικυῶνα ἤκμασε κατὰ τὴν ἀρχαϊκὴ 
περίοδο ὑπὸ τὴν τυραννία τῶν Ὀρθαγοριδῶν μὲ σημαντικότερο ἐκπρόσωπό της 
τὸν Κλεισθένη. Κατὰ τοὺς κλασικοὺς χρόνους συνέχισε νὰ ἀποτελεῖ μέλος τῆς Πελο- 
ποννησιακῆς συμμαχίας, ὑπὸ τὴ σκιὰ βέβαια τοῦ ἰσχυροῦ ἀνατολικοῦ της γείτονος, 
δηλαδὴ τῆς Κορίνθου. Σταθμὸ στὴν ἱστορία τῆς Σικυῶνος ἀποτελεῖ τὸ 303 π.Χ., ὅταν 
ὁ Μακεδόνας Δημήτριος Πολιορκητὴς κατέλαβε καὶ κατέστρεψε τὴν παράκτια πόλη, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 231-239

237ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ 

οἰκονομῆσαι τὸ μακά/ριον τέλος ἐν γῇ τῆς τοῦ Πέλοπος δέ/ξασθαι 
τοῖς τοῦ Σικυῶνος […]37. Δεύτερον, ἀναφέρεται ὅτι στὴν Σικυῶνα 
ὑπήρχαν τὰ λείψανα τοῦ ἁγίου τὰ ὁποῖα εἶχαν καὶ θαυματουργικὲς 
ἰδιότητες: […] τοῖς τοῦ Σικυῶνος, ἔνθα νῦν γὰρ/ κατάκειται ἡ τῶν 
λειψάνων σου σορὸς/ ἰάσεις βρύουσα. Μάλιστα γιὰ τὰ λείψανα εἶχε 
κατασκευαστεῖ λάρνακα στὴν ὁποία μέσα φυλάσσονταν καὶ στὰ ὁποῖα 
προσέτρεχαν οἱ πιστοὶ ζητοῦντες τὴ βοήθεια καὶ τὴν προστασία τοῦ 
ὁσίου. Ἐπιπλέον, ὁ ποιητὴς τῆς ἀκολουθίας κάνει λόγο γιὰ ἐτήσια 
πανήγυρη στὴν ὁποία προσέτρεχε λαὸς καὶ κλῆρος καὶ ἡ ὁποία 
διεξαγόταν μὲ ἰδιαίτερη λαμπρότητα38. Bεβαίως, ἐδῶ νὰ σημειωθεῖ ὅτι 
ἤδη ἡ ὑπάρχουσα ἀκολουθία εἶναι δεῖγμα τοῦ ἑορτασμοῦ τοῦ ἁγίου. 

Στὴν ἀκολουθία σαφέστατα παραλείπονται καὶ κάποια στοιχεῖα τὰ 
ὁποῖα ὅμως θεωρῶ ὅτι δὲν ἔχουν ἰδιαίτερη σημασία, ὅπως λόγου χάρη ἡ 
προσπάθεια τῶν γονέων τοῦ ἁγίου νὰ τὸν νυμφεύσουν καὶ ἡ ἄρνησή του. 

Ἕνα σημαντικὸ ἐρώτημα ποὺ προκύπτει σχετικῶς μὲ τὶς πληροφορίες 
ποὺ μᾶς παραδίδει ἡ ἀκολουθία εἶναι τὸ ἑξῆς: Ἐφόσον οἱ κώδικες ποὺ 
διασώζουν τὰ βιογραφικὰ στοιχεῖα τοῦ ἁγίου δὲν ἀναφέρουν κάτι γιὰ 
τὸν ἀκριβὴ τόπο ὅπου ἀπεβίωσε καὶ γιὰ τὰ ὑπόλοιπα, ἀπὸ ποῦ ἄραγε 
ἀντλεῖ τὰ στοιχεῖα αὐτὰ ὁ ποιητὴς τῆς ἀκολουθίας; Μία ὑπόθεση ποὺ 
θὰ εὐσταθοῦσε εἶναι ὅτι ὁ ποιητὴς τῆς ἀκολουθίας ἴσως εἶναι κάποιος 
ἐγχώριος ὑμνογράφος, ὁ ὁποῖος γνωρίζει καλὰ τὰ περὶ τοῦ βίου τοῦ ὁσίου 
Λουκᾶ ἢ ὅτι εἶχε στὴν κατοχή του ἄλλο χειρόγραφο τὸ ὁποῖο διέσωζε 

γιὰ νὰ τὴν ἐπανιδρύσει στὴ θέση τῆς ἀκρόπολης, τὸ πλάτωμα δηλαδὴ τοῦ σημερινοῦ 
Βασιλικοῦ. Μετὰ τὴν ἵδρυση τῶν ρωμαϊκῶν ἀποικιῶν τῆς Κορίνθου καὶ τῶν Πατρῶν, 
ὁ ρόλος τῆς Σικυῶνος θὰ περιορισθεῖ δραστικά. Ἐπίσκοπος Σικυῶνος ἐμφανίζεται γιὰ 
πρώτη φορὰ στὰ μέσα τοῦ 4ου αἰ. μ.Χ., ἐνῶ καθ’ ὅλη τὴν πρώιμη καὶ μέση βυζαντινὴ 
περίοδο ἡ Σικυῶνα ὑπάγεται στὴ μητρόπολη τῆς Κορίνθου. Κατὰ τοὺς δύο αἰῶνες τῆς 
Φραγκοκρατίας (12ος-13ος) ἡ Σικυῶνα ποὺ πλέον ἀπαντᾶται ὡς Βασιλικὸ ἢ Βασιλικὰ 
ἀποτελεῖ μέρος τῆς castellania τῆς Κορίνθου. Βλ. Α. Griffin, Sikyon, Oxford 1982. Ν. 
Φαρακλας, Ἡ Γεωπολιτικὴ Ὀργάνωση τῆς Πελοποννησιακῆς Ἀχαΐας [Ρίθυμνα – Θέματα 
Κλασικῆς Ἀρχαιολογίας 9], Ρέθυμνο 2001. Γ. Λωλοσ, Οἱ σχέσεις Κορίνθου καὶ Σικυῶνος 
ἀνὰ τοὺς αἰῶνες, Πελοποννησιακὰ ΚΗ΄ (2005-2006), 97-117. Κ. Μεϊδανη, Ἀρχαϊκὴ 
Ἑλλάδα καὶ Πόλεμος, Ἀθήνα 2010, 90-99.

37. Sinaiticus gr. 568, φ. 35v.
38. Sinaiticus gr. 568, φ. 36r-36v: Τὴν ἱερὰν καὶ φωσφόρον καὶ ἐτήσιον μνή/μην 

Λουκᾶ νῦν τοῦ θεόφρονος λαοὶ δεῦτε πιστῶς ἐκτελέσωμεν πάντας γὰρ / συγκαλεῖται 
πρὸς αἶνον καὶ ᾠδὰς πνευματι/κὰς καὶ παρέχει προσφόρως τοῖς πᾶσι / τὰ συμφέροντα.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 231-239

238 	 ΜΥΡΣΙΝΗ ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΥ

τόσο τὸν ἀκριβὴ τόπο κοιμήσεως τοῦ ἁγίου ὅσο καὶ τὰ ἀφορῶντα στὴν 
ἑορτή του. Ὁ ποιητὴς τοῦ κανόνα τῆς ἀκολουθίας ἀναφέρει ὅτι ὑμνεῖ τὸν 
ὅσιο Λουκᾶ ἐπειδὴ εἶναι προστάτης του. Ἄρα ἐκ πρώτης ὄψεως μπορεῖ 
νὰ εἰπωθεῖ ὅτι ἐδῶ ἰσχύει ἡ συνήθεια ποὺ ἐπικρατοῦσε καὶ ἐπικρατεῖ 
καὶ στὶς ἡμέρες μας σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία κάποιοι ἄνθρωποι θεωροῦν 
συγκεκριμένους ἁγίους ὡς ἰδιαιτέρους προστάτες τους.

Ἀσφαλῶς, δὲν μποροῦμε νὰ γνωρίζουμε τοὺς λόγους γιὰ τοὺς 
ὁποίους ἔπαυσε ὁ ἅγιος νὰ ἑορτάζεται καὶ μάλιστα ἔπαυσε μία λαμπρὰ 
ὅπως γράφει ὁ ποιητὴς τῆς ἀκολουθίας πανήγυρη. Ἐδῶ θὰ πρέπει νὰ ἐπι-
σημανθεῖ ὅτι στὸ Ἁγιολόγιο τῶν Κορινθίων ἁγίων ποὺ ἐξέδωσε ὁ 
Παντελεήμων Καρανικόλας μητροπολίτης Κορίνθου39 δὲν ἐντάσσεται 
ὁ ὅσιος Λουκᾶς, ἐνῶ στὸ ἠλεκτρονικὸ ἁγιολόγιο τῆς μητροπόλεως 
Κορίνθου ἀναφέρεται ἁπλῶς ὡς ὅσιος Λουκᾶς.

Θὰ ἤθελα ἀκόμη νὰ ἐπισημάνω ὅτι ἡ ἀναφορὰ σὲ ἑπτάμηνη παραμονὴ 
τοῦ ὁσίου στὴν ἄγνωστη κατὰ τὸ συναξάριο τοποθεσία τῆς Κορίνθου 
εἶναι ἀρκετὰ βραχεία, διότι ὅπως φαίνεται ἀπὸ τὴν ἀκολουθία ὁ ἅγιος 
ἀνέπτυξε μεγάλη πνευματικὴ δραστηριότητα ἐκεῖ, ἡ ὁποία ἀφήνει νὰ 
ἐννοηθεῖ ὅτι παρέμεινε γιὰ ἀρκετὸ χρονικὸ διάστημα. 

Ἡ ἔκδοση τῆς ἀκολουθίας, στὴν ὁποία θὰ προβῶ σύντομα, πιστεύω 
ὅτι θὰ βοηθήσει στὴν περαιτέρω διερεύνηση τῆς προσωπικότητας τοῦ 
ὁσίου Λουκᾶ τοῦ ἐν Σικυῶνι καὶ θὰ συμπληρώσει τὸ κενὸ ποὺ ὑπάρχει 
σχετικῶς μὲ τὸν ἑορτασμὸ τοῦ ἁγίου. 

39. Π. Καρανικολας, Ἁγιολόγιον Κορινθιακόν, Κόρινθος 1977.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 231-239

239ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ

Comments on the Previously Unknown Acolouthy 
of Saint Lukas of Sikyon

Cod. Sinaiticus gr. 568, ff. 32v-36v includes an, until recently, unknown 
acolouthy dedicated to the life of Saint Lukas of Sikyon. This paper aims 
at presenting this text, and revealing the new findings that arise from its 
study. Furthermore, an effort is made to identify Saint Lukas of Sikyon with 
Saint Lukas of Tauromenion.

The text offers an interesting description of the life of a saint whose 
feast ceased to be commemorated throughout the years. The previously 
unknown acolouthy and vita found  in the Synaxarion of Constantinople 
are used as sources for the narration of the saint’s life. It is, however, worth 
mentioning that the acolouthy offers new information about the life of the 
saint which is not included in his vita.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Mαρια Καπκιδη

Φώτης Κόντογλου – Ηλίας Μπογδανόπουλος: 
Δύο Υπέρμαχοι της Μονοφωνικής Εκκλησιαστικής Μουσικήσ*

Δὲν θὰ πάψω ποτέ, ὅσο εἶμαι ζωντανός, νὰ λέγω θαρρετὰ 
αὐτὸ ποὺ αἰσθάνουμαι γιὰ τὰ πατροπαράδοτα τῆς φυλῆς μου1.

Εισαγωγή

Η ζωή και το πολυσχιδές έργο του Φώτη Κόντογλου έχουν πολλές 
φορές απασχολήσει την έρευνα. Δεδομένα, λιγότερο ή περισσότερο 
γνωστά, έχουν προβληθεί και φωτίζουν την αξιόλογη προσωπικότητά 
του2. Ωστόσο, τα χρόνια που έζησε στο Αϊβαλί, όπου έλαβε τα πρώτα 
διδάγματα στην ψαλτική τέχνη, αλλά και η βραχύχρονη παραμονή του 
στο Παρίσι και σε άλλες χώρες της Ευρώπης είναι δύο από τις λιγότερο 
φωτισμένες περιόδους της ζωής του. Σκοτεινά σημεία υπάρχουν και από 
τη μόνιμη, μετά το 1922, εγκατάστασή του στην Αθήνα· οι συνθήκες που 
τον ανάγκαζαν κάθε τόσο να μετακινείται και να μένει χωρίς ή σε νέα 
στέγη έβαζαν αυτόματα ένα τέλος σχεδόν σε οτιδήποτε είχε προηγηθεί. 
Κανείς δεν γνωρίζει πού μπορεί να κατέληξαν τα κατάλοιπά του. Το 

* Θερμές ευχαριστίες απευθύνονται στους ανώνυμους κριτές, για τις γνώσεις και τον 
χρόνο που διέθεσαν για την αντικειμενική αξιολόγηση και τις υποδείξεις τους ώς και τη 
δημοσίευση της παρούσας εργασίας

1. Φ. Κοντογλου, Ἡ γιορτὴ τῆς Σταυροπροσκυνήσεως, Ἐλευθερία, Ἔτος 14ον, Ἀριθ. 
4610, Κυριακὴ 13 Σεπτεμβρίου 1959, 5. 

2. Από την άφθονη βιβλιογραφία βλ. ενδεικτικά: Μνήμη Κόντογλου. Δέκα χρόνια 
από την κοίμησή του. Κείμενα για το πρόσωπο και το έργο του με εικόνες & σχέδια του 
ίδιου, φροντίδα Κώστα Ε. Τσιρόπουλου, Αθήνα 1975. – Φώτης Κόντογλους. Ἐν εἰκόνι 
διαπορευόμενος, Εκατό χρόνια από την γέννηση και τριάντα από την κοίμησή του, 
επιμέλεια Ι. Βιβιλάκης, Αθήνα ²2005. 



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ242

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

διασωθέν αρχείο του, όπως είναι γνωστό, από το 2014 φυλάσσεται 
στο Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο Αθηνών3. Πάντως φαίνεται 
ότι λανθάνουν αρκετά στοιχεία, καθώς τεκμήρια που τον αφορούν 
εντοπίζονται περιστασιακά σε ιδιωτικές αρχειακές συλλογές. Μια 
παρόμοια περίπτωση, που αναδεικνύει μια άγνωστη προσωπική επαφή 
μέσω της αλληλογραφίας του Κόντογλου, αναλύεται και παρουσιάζεται 
στο παρόν μελέτημα.

Ο Κόντογλου εξέφραζε τα ενδιαφέροντά του γύρω από τη βυζαντινή 
τέχνη τακτικά και ποικιλοτρόπως. Και κάνοντας λόγο για βυζαντινή 
τέχνη, αναφερόμαστε σε κάθε είδους, μεταξύ των οποίων και την 
εκκλησιαστική βυζαντινή μουσική [στο εξής «ΒΜ»]. Οι συναφείς θέσεις 
του Κόντογλου είχαν παγιωθεί και είναι χαρακτηριστικό ότι ταυτίζονται 
με την πολιτική ιδεολογία που κυριαρχούσε γύρω στο 1940 στην Ελλάδα. 
Βασικός άξονας είναι η απόρριψη κάθε νέου στοιχείου που ερχόταν από 
τη Δύση και η πίστη στην παράδοση και τις λαϊκές ρίζες, με αποτέλεσμα 
ο Κόντογλου να οδηγηθεί και να διαμορφώσει τελείως εχθρική στάση 
απέναντι σε κάθε νέα δυτικότροπη καλλιτεχνική επιρροή. Αυτή η 
αλληλεπίδραση των δύο διαφορετικών, μουσικών, εν προκειμένω, 
πολιτισμών, της Ανατολικής Ορθόδοξης Εκκλησίας, αφενός και της 
Ευρώπης αφετέρου, είχε ξεκινήσει ήδη από τις πρώτες δεκαετίες του 
19ου αιώνα να επηρεάζει τα μεγάλα πολιτιστικά κέντρα του Ελληνισμού. 
Ξεκίνησε από την Κωνσταντινούπολη (η οποία διατηρούσε την αίγλη της 
ως πρωτεύουσα της Βυζαντινής Αυτοκρατορίας) και την Κέρκυρα μαζί 
με τα νησιά του Ιονίου (που ήταν υπό την Ιταλική επιρροή και καθόλου 
υπό την Τουρκική) και σταδιακά επηρέασε και την Αθήνα4. Προτού 
αγγίξει την Αθήνα, η τάση του εξευρωπαϊσμού και της πολυφωνίας, είχε 

3. Το Αρχείο του Φώτη Κόντογλου παραχωρήθηκε στο Βυζαντινό και Χριστιανικό 
Μουσείο Αθηνών από τους εγγονούς του, Φώτη και Παναγιώτη Μαρτίνο: βλ. https://www.
byzantinemuseum.gr/el/?nid=1846. Θερμά θέλω να ευχαριστήσω και από την θέση αυτή, 
την διεύθυνση του Μουσείου αλλά και την υπεύθυνη του Αρχείου Κόντογλου, Ιστορικό 
Τέχνης, Ιωάννα Αλεξανδρή για την αμεσότητα, την εξυπηρέτηση και την ευγένειά τους.

4. Μ. Μπαρμπακη, Η σωματειακή δραστηριότητα ως μορφή κοινωνικότητας στα 
ελληνικά αστικά κέντρα του 19ου αιώνα. Η περίπτωση των μουσικών συλλόγων, στο Μ. 
Μπαρμπακη., Όψεις της μουσικής ζωής στα ελληνικά αστικά κέντρα το δεύτερο μισό του 
19ου αιώνα, Κεφ. 1ο, Σύνδεσμος Ελληνικών Ακαδημαϊκών Βιβλιοθηκών, Αθήνα 2015, 
3-10. Διαθέσιμο στο: http://hdl.handle.net/11419/4464.



Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 243

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

εκδηλωθεί και στις ελληνικές παροικίες της Δυτικής Ευρώπης, Βιέννη, 
Μασσαλία και Τεργέστη, όπου πραγματικά η πολυφωνία καθιερώθηκε 
στους ναούς που συνήθιζε να επισκέπτεται κόσμος από τα αριστοκρατικά 
στρώματα της εποχής5. Στη Βιέννη μάλιστα, λειτουργούσε από το 1808 
μουσική σχολή προς τη διδασκαλία της τετράφωνης ψαλμωδίας6 και 
από το 1844 εισήχθη σε δύο ελληνορθόδοξους ναούς της Αυστριακής 
πρωτεύουσας.

Σταδιακά, η αθηναϊκή ανερχόμενη αστική τάξη των αρχών του 
20ού αιώνα άρχισε να περιφρονεί την εκκλησιαστική και δημοτική 
παραδοσιακή μουσική και να την θεωρεί ταυτόσημη της δουλείας, της 
βαρβαρότητας και της «βλαχιάς» που προσβάλλει τον πολιτισμό του 
αστικού καθωσπρεπισμού7.

Η εποχή που αφορά την παρούσα μελέτη, χρονολογικά εντοπίζεται 
στην μεταπολεμική εποχή, όταν ο Κόντογλου, αρθρογραφούσε από το 
1948 ώς τον θανατό του στην εφημερίδα «Ελευθερία», σχετικά με τη ΒΜ8. 

5. Βλ. ενδεικτικά: Απ. Βαλληνδρας, Ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ τῆς Ἑλληνικῆς 
Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας κατὰ τὴν τελευταίαν 150ετίαν, Ἐκκλησία, Ἀρ. 49, Ἀθῆναι 1972, 
91-2. Π. Φορμοζης, Οἱ χορωδιακὲς ἐκδόσεις τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς σὲ εὐρωπαϊκὴ 
μουσικὴ γραφὴ τῶν Ἰωάν. Χ. Ν. Χαβιαρᾶ, B. Randhartinger καὶ Ἀνθίμου Νικολαΐδου, 
Gottfried Preyer: στὶς δύο ὀρθόδοξες ἑλληνικὲς ἐκκλησίες τῆς Βιέννας, Ἐκδ. Ρηγόπουλος, 
Θεσσαλονίκη 1967.

6. Αn. Παλατιδου, Ὑπόμνημα ἱστορικὸν αὐτοσχεδιασθὲν ἀφορμῇ τῆς νεωστὶ 
γενομένης μεταρρυθμίσεως τῆς ἐκκλησ. ἡμῶν μουσικῆς εἰς τὸ τετράφωνον, Ἐν Βιέννῃ 
1844, 49.

7. Γ. Κ. Αγγελιναρας, Η εκκλησιαστική βυζαντινή μουσική από το 1820 έως σήμερα, 
Έκφρασις της Ψαλτικής Τέχνης, Εκδόσεις Άθως, Αθήνα 2009, 449.

8. Φ. Κοντογλου, Ἡ βυζαντινὴ μουσική: ἐθνικὸς θησαυρὸς περιφρονημένος, 
Ἐλευθερία, Ἀριθ. 1171, Ἀθῆναι, Κυριακὴ 27 Ἰουνίου 1948, 3-4. Παρατίθενται με 
χρονολογική σειρά, ενδεικτικά σχετικά με την ΒΜ άρθρα του, δημοσιευμένα στην 
Ἐλευθερία, πάντα ημέρα Κυριακή, κατά την περίοδο 1954-1960: «Νέοι Ὑμνογράφοι: 
μοναχοὶ συνθέτες τῆς Ὀρθοδοξίας», Ἀριθ. 2940, 11 Ἀπριλίου 1954, 3 και 6. «Ἡ 
ξενομανία μας καὶ ἡ παράδοσις τῆς ἑλληνικῆς μουσικῆς», Ἀριθ. 3272, 8 Μαΐου 1955, 
3 και 6. «Ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσική: ἀνάγκη νὰ διατηρήσωμε τὴν παράδοση», Ἀριθ. 
3690, 9 Σεπτεμβρίου 1956, 3-4. «Ἡ ἀρχαία μουσική: οἱ ρίζες κι ὁ χαρακτήρας της», 
σε τέσσερεις συνέχειες, Α´-Δ΄: Α΄, Ἀριθ. 3997, 8 Σεπτεμβρίου 1957, 3. Β´, Ἀριθ. 4003, 
15 Σεπτεμβρίου 1957, 3. Γ´, Ἀριθ. 4009, 22 Σεπτεμβρίου 1957, 3. Δ´, Ἀριθ. 4015, 29 
Σεπτεμβρίου 1957, 3-4. «Ἐκκλησία καὶ τέχνη: ἡ μουσικὴ καὶ ἡ ἁγιογραφία», Ἔτος 14ον, 
Ἀριθ. 4352, 9 Νοεμβρίου 1958, 3 και 10. «Νεωτερισμοὶ στοὺς ναούς: ὁ Παπαδιαμάντης 



244 	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

Ιστορικά, είχε προηγηθεί η δικτατορία του Μεταξά, που είχε ως όραμα 
έναν νέο ελληνικό πολιτισμό μέσα από την ένωση της διάνοιας του 
αρχαίου πολιτισμού με την βαθιά θρησκευτική πίστη του βυζαντινού 
πολιτισμού9, και ο Β´ Παγκόσμιος Πόλεμος. Ο Μεταξάς καταδίκαζε 
τη μίμηση των ξένων τρόπων και εκλάμβανε κάθε εκδήλωση του 
μοντερνισμού που δεν συνοδευόταν από σαφή τεκμήρια της ελληνικής 
φυλής, ως απειλή κατά του έθνους. Μοιραία, όσο κι αν η δικτατορία 
του Μεταξά δεν διέθετε μια μαζική φασιστική βάση, όπως τα συγγενικά 
του καθεστώτα στη Γερμανία και στην Ιταλία, ο εθνοκεντρικός του 
λόγος περιβλήθηκε από έναν απομονωτικό συγκεντρωτισμό, ο οποίος 
στην πνευματική ζωή έφερε το αίτημα του ελληνικού μοντερνισμού 
αντιμέτωπο με εκείνο της επιστροφής στις ρίζες10.

Κατά την εποχή που δημοσιεύονται τα πρώτα κείμενά του, ο 
Κόντογλου είχε ήδη διαμορφώσει τις απόψεις του σχετικά με το ύφος της 
ΒΜ, αλλά και τον τρόπο που ο ίδιος πίστευε πως έπρεπε να ερμηνεύεται 
στην ελληνορθόδοξη λατρεία. Χαρακτηριστικά γράφει: Ἡ βυζαντινὴ 
μουσική, ἡ βυζαντινὴ ζωγραφική, εἶνε σὰν ληστὲς ἐπικηρυγμένοι ἀπὸ 
ἕνα σωρὸ ὡραιοπαθεῖς, ποὺ παριστάνουνε διακαῶς τὸν κοσμοπολίτη … 
τὸ τί μαθήματα ἔχω ἀκούσει περὶ τοῦ πῶς ἦτο, καὶ πῶς εἶνε καὶ (πρὸ 
πάντων) πῶς πρέπει νὰ εἶνε ἡ βυζαντινὴ ζωγραφική, νὰ τὰ πῶ, δὲν 
θὰ τὰ πιστέψει κανένας … μὲ τὴ βυζαντινὴ μουσική, ἀκόμα χειρότερα: 
«Βάρβαρη, ἀσιατική, χύτρα κοχλάζουσα, ἀμανέδες, ρινόφωνη, κ.λπ.» 
Ἱερὰ ἀγανάκτησις11! 

καὶ οἱ κανταδόροι του», Ἀριθ. 4506, 10 Μαΐου 1959, 3 και 6. «Ἡ γιορτὴ τῆς 
Σταυροπροσκυνήσεως» [όπως σημ. 1]. «Ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ καὶ ἡ παραμόρφωσή 
της», Έτος 16ον, Ἀριθ. 4919, 9 Ὀκτωβρίου 1960, 3-4. «Ἡ ξενομανία μας καὶ οἱ διπλὲς 
λειτουργίες», Ἀριθ. 4931, 23 Ὀκτωβρίου 1960, 3 και 8. «Ψαλμωδία καὶ τραγούδι: δύο 
πράγματα τελείως διαφορετικά», Ἀριθ. 4949, 13 Νοεμβρίου 1960, 5-8.

9. Ι. Ζαρρα, Επιστροφή στην παράδοση: Η περίπτωση του Φώτη Κόντογλου (1895-
1965), στον τόμο: Ι. Ζάρρα – Χ. Μεράντζας – Σ. Τσιόδουλος, Από τον μεταβυζαντινό στον 
νεότερο ελληνικό πολιτισμό, Σύνδεσμος Ακαδημαϊκών Ελληνικών Βιβλιοθηκών, Αθήνα 
2015, 23. Διαθέσιμο στο: http://hdl.handle.net/11419/3928. 

10. Τ. Καγιαλης, Λογοτεχνία και πνευματική ζωή, στον Συλλογικό Τόμο: Ιστορία 
της Ελλάδας του 20ού αιώνα. 1922-1940. Ο Μεσοπόλεμος, Τόμος Β´, Μέρος Β´, Κεφ. 19ο, 
Βιβλιόραμα, Αθήνα 2003, 330-340.

11. Κοντογλου, Ἡ βυζαντινὴ μουσική: ἐθνικὸς θησαυρὸς περιφρονημένος [όπως σημ. 8]. 



245Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Προτιμούσε ωστόσο η αρθρογραφία του για την ίδια θεματική να 
μην είναι ιδιαίτερα συχνή, αλλά κατά αραιά διαστήματα. Παράλληλα 
εντοπίζονται σε ποικίλα έντυπα της εποχής, κείμενά του και για τις 
υπόλοιπες βυζαντινές τέχνες, ενώ επιστολογραφούσε και με τα εκάστοτε 
ιεραρχικά πρόσωπα για την υφιστάμενη κατάσταση γύρω από την 
εκκλησιαστική μουσική που επικρατούσε σε ναούς των Αθηνών.

Η Σχέση του Κόντογλου με τον Μπογδανόπουλο

Στην ηλικία των 65 χρόνων, εκεί γύρω στο 1960 και έπειτα, λίγο πριν 
το τέλος της ζωής του, μεταξύ των υπολοίπων επαφών του Κόντογλου, 
εντοπίζεται άγνωστη μέχρι σήμερα αλληλογραφία με τον Πατρινό 
δικηγόρο και Άρχοντα Υμνογράφο της Αγίας του Χριστού Μεγάλης 
Εκκλησίας12, Ηλία Μπογδανόπουλο (Πάτρα, 14 Ιανουαρίου 1912 – 
Λονδίνο, 30 Οκτωβρίου 1978). Τα τεκμήρια που εντοπίζονται στο 
αρχείο της οικογένειας13 είναι χειρόγραφα και ενυπόγραφα, άλλα με 
μαύρο μελάνι και άλλα με μολύβι· άλλωστε ο Κόντογλου συνήθιζε να 
γράφει με μολύβι, όπως ο ίδιος μαρτυρεί: Μὴ παρεξηγήσετε πὼς γράφω 
μὲ μολύβι. Ἔτσι συνηθίζω14. Ωστόσο, εισερχόμενη αλληλογραφία του 
Μπογδανόπουλου προς τον Κόντογλου δεν θησαυρίζεται ούτε στο αρχείο 
Μπογδανόπουλου, αλλά ούτε και στο αρχείο Κόντογλου. Φαίνεται πως 
δεν διατηρούσαν συχνά, αντίγραφα της εξερχόμενης αλληλογραφίας τους. 
Από τους φακέλους των γραμμάτων μαρτυρούνται και οι διευθύνσεις 
του αποστολέα και του παραλήπτη: ὁδὸς Βιζυηνοῦ 16 (Κυπριάδου) / 
Ἀθῆναι, η διεύθυνση του Κόντογλου και ὁδὸς Καραϊσκάκη 156α / 
Πάτρα, η διεύθυνση του Μπογδανόπουλου.

12. Στο εξής: «ΜτΧΕ».
13. Το Αρχείο του Ηλία Μπογδανόπουλου εντοπίζεται στις οικίες των τριών εν 

ζωή τέκνων του (Ολυμπίας, Κωνσταντίνου και Χρύσας), μεταξύ Πάτρας και Αθήνας. 
Ψηφιοποιήθηκε συνολικά από την γράφουσα από την οποία και μελετάται, ενώ 
παραμένει στο σύνολό του ανέκδοτο (όπως και οι επιστολές που παρουσιάζονται εδώ) με 
ελάχιστες εξαιρέσεις. Και από τη θέση αυτή ευχαριστώ την Οικογένεια που επέτρεψε την 
πρόσβασή μου στο υλικό, την ψηφιοποίηση και την δημοσίευσή του, όποτε αυτό κρίνεται 
απαραίτητο.

14. Χειρόγραφο σημείωμα στο τέλος επιστολής του προς τον Διευθυντή (αδήλου 
ονόματος) κάποιας εφημερίδας, στις 14 Ιουνίου 1961. Πιθανολογείται ότι πρόκειται για 
τον τότε Διευθυντή της Πατρινής εφημερίδας «Ἐθνικὸς Κῆρυξ». Βλ. στη συνέχεια του 
κυρίως κειμένου.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

246 	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

Ο Ηλίας Μπογδανόπουλος είχε σπουδάσει Νομική στο Πανεπιστήμιο 
Αθηνών και είχε επανειλημμένα τιμηθεί για τις πρωτοπόρες παιδαγωγικές 
μεθόδους που εφάρμοζε σε παιδιά σωφρονιστικών ιδρυμάτων σε Πάτρα 
και Αμερική. Ταυτόχρονα είχε επιδοθεί με ακάματη αφοσίωση στην 
υμνογραφία, γεγονός που οδήγησε και στην απονομή του αντίστοιχου 
οφφικίου από τον Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Δημήτριο το 
1974 στην Κατερίνη. Το υμνογραφικό του έργο πλούσιο, όσο και 
το μελοποιητικό. Η δραστηριότητά του αναπτύχθηκε κυρίως στην 
Πάτρα, απ’ όπου δημοσίευε κατά καιρούς σχετικές μελέτες και άρθρα 
του, αλληλογραφούσε με πρόσωπα του ιεροψαλτικού, ακαδημαϊκού, 
πολιτικού και θρησκευτικού κόσμου της Ελλάδας και του εξωτερικού, 
διοργάνωνε διάφορες εκδηλώσεις ΒΜ και μοχθούσε να γνωστοποιήσει 
το έργο του συνεχώς15. 

Η αλληλογραφία Κόντογλου – Μπογδανόπουλου (1960-1963)

Η 1η επιστολή από τον Κόντογλου προς τον Μπογδανόπουλο, 
χρονολογείται στις 6 Μαΐου 1960 και υπογράφεται μὲ ἀγάπη καὶ 
ξεχωριστὴ τιμὴ προς τον Ἀγαπητὸ κ. Μπογδανόπουλο. Aποτελεί ένα 
ευχαριστήριο σημείωμα, αφού ο Μπογδανόπουλος είχε στείλει το ποσό 
των 650 δρχ. για κάποιο λόγο, που δεν γνωστοποιείται από τον ίδιο. 
Ο Κόντογλου επιθυμούσε να διατεθεί το μικρό αυτό ποσό για τον ιερό 
σκοπό του Συνδέσμου Φίλων Βυζαντινής Μουσικής16 Πατρών, αλλά 
τελικά δεν το πρότεινε φοβούμενος ότι θα προσέβαλε τα μέλη και τον 
αγώνα τους για την ιερή παράδοση μας· τους εύχεται όμως θάρρος στον 
αγώνα τους που είναι υπέρ της Ορθοδοξίας και δηλώνει την προθυμία 
του να παράσχει κάθε υπηρεσία που θα μπορούσε να προσφέρει γι’ 
αυτόν τον αγώνα. 

Στην ίδια επιστολή ο αποστολέας ζητάει από τον παραλήπτη να 
τον συγχωρέσει για μια (άγνωστη έως σήμερα) θλιβερὴ ἱστορία κατὰ 

15. Για περισσότερες πληροφορίες σχετικά με την ζωή, το έργο και το σύνολο του 
αρχείου του Ηλία Μπογδανόπουλου, βλ. Μ. Καπκίδη, Ηχητικά τεκμήρια Βυζαντινής 
Μουσικής στην Δισκογραφία του Γραμμοφώνου, Μεταπτυχιακή Διπλωματική Εργασία, 
Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών, Αθήνα 2017, διαθέσιμη στο https://
pergamos.lib.uoa.gr/uoa/dl/frontend/home.html. Καθώς και στο: https://uoa.academia.edu/
MariaKapkidi.

16. Στο εξής: «ΣΦΒΜ».



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

247Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ

τὴν ὁποία δοκιμάσθηκε ἡ καλωσύνη καὶ ἡ Χριστιανικότητα τῆς ψυχῆς 
του. Όπως προκύπτει από το περιεχόμενο, η επικοινωνία μεταξύ των 
δύο λογιώτατων ανδρών έχει ήδη ξεκινήσει πριν το 1960, αφού –όπως 
σημειώνει ο αποστολέας του– ἐκεῖνο τὸ γράμμα τὸ ἔγραψα βιαστικά, 
στενοχωρημένος ἀπὸ τὰ λεγόμενα τοῦ κ. Μουστάκη17, ποὺ τόσο εὐγενικὰ 
δέχτηκε νὰ ἔλθει στὴν Πάτρα18 (εικ. 1).

Το επόμενο τεκμήριο αφορά μια αχρονολόγητη κάρτα του Κόντογλου 
προς τον ΣΦΒΜ Πατρών: ἀγαπητοὶ ἐν Χριστῷ ἀδελφοί, εὐχαριστῶ διὰ 
τὰς εὐχάς σας, σᾶς εὔχομαι κ’ ἐγὼ καρτερίαν εἰς τὸν ἀγῶνα, ἐλπίδα εἰς 
τὸν Θεὸν καὶ φρόνημα ἐν πᾶσι ὀρθόδοξον κ’ ἑλληνικόν. Μετὰ τῆς ἐν 
Χριστῷ ἀγάπης: Φώτιος Κόντογλου (εικ. 2).

Ας σημειωθεί, ότι ο ΣΦΒΜ με έδρα την Πάτρα ιδρύθηκε το 1956, 
όταν αναγνωρίστηκε ως Σωματείο. Το πρώτο καταστατικό του Συλλόγου 
συστήθηκε τον Δεκέμβριο του 1955 με πληρεξούσιο δικηγόρο τον Ηλία 
Μπογδανόπουλο. Οι ιδρυτές ανέρχονταν σε είκοσι πρόσωπα και σκοπός 
του ήταν η αποκατάσταση, διαφύλαξη και προαγωγή της Εθνικής 
Εκκλησιαστικής ΒΜ κατά την παράδοσιν της ΜτΧΕ. Επίτιμος Πρόεδρος 
ήταν ο Μητροπολίτης Πατρών Θεόκλητος και Πρόεδρος ο Ηλίας 
Μπογδανόπουλος19.

Η επόμενη επιστολή του Κόντογλου χρονολογείται στις 12 Μαΐου 
1961. Μετά την ημερομηνία, ακολουθεί η φιλική προσφώνηση, Φίλε κ. 
Μπογδανόπουλε, ενώ στο ίδιο ύφος γίνεται και η αποφώνηση: μὲ φιλικοὺς 
χαιρετισμούς. Τα περιεχόμενά της αναφέρονται στην δημοσίευση 
άρθρων στον τύπο. O Κόντογλου ενημερώνει τον Μπογδανόπουλο πως 
απέστειλε στην πατρινή εφημερίδα «Η Ημέρα» μια σύντομη απάντηση 
στο άρθρο του Ι. Θανόπουλου. Του ζητούσε μάλιστα να του στείλει 
δύο-τρία φύλλα με το δημοσιευμένο άρθρο του, ενώ ταυτόχρονα τον 
ενημέρωνε πως κάποιος επονομαζόμενος Βλάχος του είχε προσκομίσει το 

17. Τα έτη 1952-53 ο Φώτης Κόντογλου και ο Βασίλης Μουστάκης είχαν την 
επιστασία του Μηνιαίου Φυλλαδίου της Ορθοδόξου Διδαχής, Κιβωτός, που εξέδιδε ο 
Εκδοτικός Οίκος Αστήρ.

18. Δεν μας είναι γνωστό το γράμμα στο οποίο αναφέρεται.
19. Τα δύο καταστατικά (του 1955 και του 1956) του ΣΦΒΜ της Πάτρας εντοπίζονται 

στο Αρχείο του Ηλία Μπογδανόπουλου. Περίληψη του Καταστατικού δημοσιεύθηκε ως 
εξής: «Ποιοί οἱ σκοποὶ τοῦ Συλλόγου Φίλων τῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς», Πελοπόννησος, 
Περ. Β´, Ἔτος ΙΑ´, Ἀριθ. 3323, Σάββατον 25 Φεβρουαρίου 1956, 3.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

248 	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

φύλλο του «Εθνικού Κήρυκα» με το άρθρο του Ι.Θ. και της «Ημέρας» με 
την απάντηση του Μπογδανόπουλου (εικ. 3). Ο συγγραφέας του άρθρου, 
Ιωάννης Θανόπουλος, ήταν καθηγητής της Βυζαντινής και Ευρωπαϊκής 
μουσικής στο Ανώτατο Εκκλησιαστικό Φροντιστήριο και στο Γ´ Γυμνάσιο 
Αρρένων. 

Στο εν λόγω άρθρο20 ο Ι. Θ. σχολίαζε τον όρο «Κλασσικὴ Βυζαντινὴ 
Μουσικὴ» που χρησιμοποιήθηκε από κάποιον τοπικό σύλλογο, υπο- 
δηλώνοντας τον ΣΦΒΜ Πατρών και δηλώνοντας την διαφωνία του, 
αφού «Κλασσικὸς» σημαίνει ἀσφαλῶς ἐδῶ τὴν γνησία Βυζαντινὴ 
Μουσικὴ ὅπως τὴν ἐδημιούργησε τὸ Βυζάντιον. Εἶναι ὅμως γνωστόν, 
ὅτι ἡ Ὀρθόδοξος Ἐκκλησία ὅταν ὑποδουλώθηκε στοὺς Τούρκους, 
στὸν τομέα τῆς μουσικῆς δέχθηκε πολλὲς ἀνατολίτικες ἐπιδράσεις και 
διεμόρφωσε ἀνατολίτικα στοιχεῖα (ἀμανέδες π.χ.). Υποστηρίζει επίσης ο 
Ι. Θ. ότι ο όρος δεν ανταποκρίνεται στο πατριαρχικό ύφος, το οποίο ἔχει 
ἐντονωτάτη ἀνατολίτικη ὑφὴ καὶ μοιάζει τόσο πολὺ μὲ τὸν ἀμανέ, ποὺ 
ὅταν κανεὶς ἀκούση κανένα τέτοιο ψάλτη στὸ ραδιόφωνον διερωτᾶται 
μήπως κατά λάθος ἄνοιξε τὸν σταθμὸν τῆς Ἄγκυρας, ενώ προτιμά την 
βυζαντινή μουσική που άφησαν οι Άγιοι κλασικοί Υμνωδοί, χωρίς να 
παραθέτει ονόματα. Με προσβλητικό και ειρωνικό ύφος απορρίπτει και 
τους ερχόμενους εκ Θεσσαλονίκης, αποκαλώντας τους τοπικιστές και 
ξηροκαμπίτες. 

Ο Μπογδανόπουλος, αντίθετα, στο απαντητικό άρθρο21 του, στο 
οποίο υπογράφει εκ μέρους του Δ.Σ. του Συλλόγου, διαφωνεί με τον 
Θανόπουλο διερωτώμενος τις πηγές από τις οποίες είχε πληροφορηθεί 
ο τελευταίος τα όσα καταθέτει. Ο Μπογδανόπουλος αναλύει τους 
Αγίους Κλασικούς Υμνωδούς, χαρακτηρισμό τον οποίο απλώς ανέφερε ο 
Θανόπουλος, και καταλήγει στο συμπέρασμα ότι οι μουσικοδιδάσκαλοι 
της Πατριαρχικής ΒΜ, επέδρασαν ισχυρότατα στην Τούρκικη μουσική 
της Κωνσταντινούπολης και δεν συνέβη το αντίθετο, όπως συμπέρανε 
ο Θανόπουλος. Ἀντίστοιχα μὲ τὴ διατήρηση τῆς Ἑλληνικῆς γλώσσας, 

20. Ι. Θανοπουλος, Τὰ περὶ «ὕφους τοῦ Πατριαρχείου»: Ἡ γνήσια ἐκκλησιαστικὴ 
μουσική, Ἐθνικὸς Κῆρυξ, Ἔτος 27ον, Ἀριθ. 1793, Πάτρα, Δευτέρα 1η Μαΐου 1961, 5.

21. Συλλόγου Φίλων Βυζαντινῆς Μουσικῆς, «Ἡ πατριαρχικὴ βυζαντινὴ μουσικὴ 
εἶναι ἡ μόνη αὐθεντικὴ καὶ ἀδιάβλητος», Η Ἡμέρα, Ἔτος 10ον, Ἀριθ. 3028, Πάτρα, 
Κυριακὴ 7 Μαΐου 1961, 3-4.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

249Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ

τῆς Ὀρθόδοξης πίστης καὶ τῆς Ἑλληνικῆς παράδοσης μετὰ τῶν ἐθίμων 
της, ἔπραξαν μὲ εὐλάβεια καὶ γιὰ τὴ ΒΜ ἐφόσον ἡ προσήλωση καὶ τῶν 
θεματοφυλάκων Ἱεραρχῶν τοῦ Πατριαρχείου ὑπῆρξε παροιμιώδης, 
συνεχίζει ο Μπογδανόπουλος, γι’ αὐτὸ καὶ ἡ Πατριαρχικὴ ΒΜ διαφυ-
λάχθηκε ἀλώβητη καὶ ἀναλλοίωτη στὴ σεπτὴ λάρνακα τοῦ Πατριαρχείου, 
ἀπὸ τὴν πτώση τῆς Βασιλεύουσας ἕως τὶς μέρες μας.

Ο Κόντογλου έσπευσε να απαντήσει και κινήθηκε προς την ίδια 
κατεύθυνση με τον Μπογδανόπουλο. Ο Κόντογλου χαρακτήρισε τον 
Θανόπουλο θιασώτη της λεγόμενης «συγχρονισμένης» εκκλησιαστικής 
μουσικής και όσο για την παραμόρφωση της ΒΜ από ανατολίτικες 
επιδράσεις ο Κόντογλου γράφει22: αὐτὸ εἶνε τὸ αἰώνιο τροπάρι ποὺ 
ψέλνουνε ὅσοι δὲν εἶνε ἰκανοποιημένοι ἀπὸ τὴν ἀληθινὴ βυζαντινὴ 
μουσική, καὶ κατασκευάζουνε λογῆς λογῆς, ὁμοιώματά της ψεύτικα. 
Ακολούθως ο Κόντογλου επιχειρεί ιστορική αναδρομή για την προέλευση 
της ΒΜ, η οποία δεν έχει καμία σχέση με την ευρωπαϊκή, ούτε με την 
κοσμική μουσική γενικά, όπως γράφει: προέρχεται από την αρχαία 
Ελληνική μουσική η οποία ήταν κι εκείνη ανατολική, αφού φανερώθηκε 
στα δυτικά παράλια της Μικράς Ασίας, όπως και η πρώτη ελληνική ποίηση 
(ο Όμηρος). Ολοκληρώνοντας το άρθρο του, και απευθυνόμενος στον 
Θανόπουλο ο Κόντογλου σημειώνει: θὰ σᾶς ἔγραφα ὁλόκληρο βιβλίο, 
ἀλλὰ δὲν ἔχω καιρό, καὶ δὲν θέλω νὰ κάνω κατάχρηση τῆς φιλοξενίας 
ἀπὸ μέρος τῆς εὐγενικιᾶς «Ἡμέρας». Πάντως, Μπογδανόπουλος και 
Κόντογλου απάντησαν λεπτομερώς στο κείμενο του Θανόπουλου, η 
λεκτική διαμάχη με τον οποίο συνεχίστηκε.

Ο Θανόπουλος απάντησε στις παρατηρήσεις των Κόντογλου 
και Μπογδανόπουλου σε επόμενο άρθρο του23 προβαίνοντας απλώς 
σε διευκρινίσεις. Μερικές ημέρες αργότερα, στις 14 Ιουνίου 1961, ο 
Κόντογλου σε πεντασέλιδη χειρόγραφη επιστολή του προς τον Διευθυντή 
κάποιας εφημερίδας24, γράφει πως έλαβε γνώση του απαντητικού άρθρου 

22. Φ. Κοντογλου, Γνήσια βυζαντινὴ μουσικὴ δὲν εἶναι ἡ ἐξιταλισμένη, Η Ἡμέρα, 
Ἔτος 10ον, Ἀριθ. 3035, Πάτρα, Τρίτη 16 Μαΐου 1961, 3.

23. Ι. Φ. Θανοπουλος, Ἀπάντησις εἰς παρατηρήσεις τινάς. Ποιὰ ἡ ἀληθής, ἡ ἐκ 
παραδόσεως ἑλληνικὴ βυζαντινὴ μουσική, Ἐθνικὸς Κῆρυξ, Ἔτος 27ον, Ἀριθ. 1798, 
Πάτρα, Δευτέρα 5 Ἰουνίου 1961, 3.

24. Άγνωστα είναι περαιτέρω στοιχεία για τα ονόματα του Δ/ντή και του εντύπου. 
Πιθανότατα πρόκειται για τον τότε Διευθυντή της Πατρινής εφημερίδας «Ἐθνικὸς Κῆρυξ».



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

250 	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

(του Θανόπουλου), στο οποίο όμως πάλι δεν είχε καιρό για μια τόσο 
διεξοδική απάντηση, όσο διεξοδικό ήταν και το άρθρο. Ἄλλως τε, 
σχολιάζει ο Κόντογλου στην επιστολή του, πῶς ν’ ἀπαντήσω σ’ ἕναν 
«πτυχιοῦχον τῆς Μουσικῆς», καὶ μάλιστα «καθηγητὴν τῆς Βυζαντινῆς 
καὶ Εὐρωπ. Μουσικῆς», ποὺ ἔχει, δηλαδή, μεγάλους τίτλους, ποὺ τοὺς 
γράφει κάτω ἀπὸ τὴν ὑπογραφή του! ἀλλὰ καὶ στὸ ἄρθρο του μέσα 
καυχιέται, γράφοντας «Δὲν εἴμεθα λοιπὸν ἐμεῖς μὲ τὰ πολλὰ διπλώματα 
… Τὴν τιμὴν αὐτὴν ἔχουν ἴσως ἄλλοι, οἵτινες, ναὶ μέν, δὲν ἔχουν κανὲν 
δίπλωμα μουσικό …». Αὐτοὶ ποὺ δὲν ἔχουν διπλώματα καὶ τολμοῦν νὰ 
μιλᾶνε γιὰ πνευματικὰ θέματα, ὅπως π.χ. γιὰ τὴ Βυζ. μουσική, ἤμαστε 
ἐμεῖς, γιατί, ἀληθινά, δὲν ἀραδιάζουμε, κάτω ἀπὸ τὸ ὄνομά μας τὰ 
πνευματικὰ οἰκόσημά μας, ὅπως κάνει ὁ κ. Θ.

Ο Κόντογλου δεν συνήθιζε να προβάλλει τα διπλώματα και τα πτυχία 
του, καθώς πίστευε πως δεν είναι αυτά που προσδίδουν στον πνευματικό 
άνθρωπο την ευχέρεια και τα δικαιώματα να υπερασπίζεται φλογερά 
την παράδοσή του. Ήταν η μία και μοναδική φορά που ο Θανόπουλος 
τον ανάγκασε να ὑποστεῖ τὴν ἔσχατη θυσία τῆς περιαυτολογίας και 
να αραδιάσει τα λίγα από τα πολλά πνευματικά οικόσημα που διέθετε, 
όντας μουχλιασμένα μέσα σὲ κάποιο μπαοῦλο, ἀπὸ χρόνια και δεν ένιωθε 
καθόλου άνετα, αλλά, ἐκεῖνος ποὺ ἀπαντᾶ σὲ κάποιον, πέρνει (sic) τὸν 
τόνο ἀπὸ τὸν πρῶτο ποὺ μίλησε ἢ ἔγραψε, ὅπως ὁ ἀριστερὸς ψάλτης 
ἀκολουθᾶ τὸ ἴσο ποὺ πῆρε ὁ δεξιός. Ας σημειωθεί εδώ πως ο Κόντογλου 
δεν διεκόνησε ως επαγγελματίας ιεροψάλτης, γνώριζε όμως την ψαλτική 
τέχνη25, ενώ θησαυρίζονται και κάποιες ελάχιστες ηχογραφήσεις του26. 

Το φθινόπωρο του ίδιου έτους, εντοπίζεται μία ακόμη επιστολή. 
Στις 30 Νοεμβρίου 1961 ο Κόντογλου σχολιάζει στον Μπογδανόπουλο 
την λειτουργία του πολιούχου των Πατρών, Αγίου Ανδρέα, που άκουσε 
από το ραδιόφωνο: Τὴν ἄκουσα μὲ κατάνυξη, γιατί, δόξα τῷ θεῷ, ἡ 
ψαλμωδία ἤτανε Ἑλληνική, Ὁρθόδοξη, Βυζαντινή, καὶ πολὺ καλὰ καὶ 
σεμνὰ ἐκτελεσμένη. Γι’ αὐτό, αἰσθάνομαι τὴν ἀνάγκη νὰ συγχαρῶ ἀπὸ 
τὴν καρδιά μου τοὺς ψαλτάδες. Λειτουργία ἀληθινὰ εὐπρόσδεκτη ἀπὸ 
τὸν Κύριο κι ἀπὸ τὸν πρωτόκλητό του μαθητή Ἀνδρέα, ποὺ χάρισε στοὺς 
Πατρινοὺς τὸ καύχημα νὰ προσεύχονται ἀπάνω στὸν τόπο ποὺ μαρτύρησε. 

25. Βλ. ενδεικτικά: http://www.symbole.gr/chmu/hithac/901-fapko.
26. Ενδεικτικά: https://www.youtube.com/watch?v=CEXZgyJOez4.



251Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Καὶ θἄτανε ἀκόμα καλίτερη καὶ ἐπιβλητικότερη ἡ λειτουργία αὐτή, 
ἂν λείπανε κάποιες μουσολίνικες θεατρικὲς παραφωνίες ἀπὸ μέρους 
κάποιων ἱερωμένων, ποὺ χαλοῦσαν τὴ σεμνὴ καὶ σοβαρὴ ψαλμωδία. 
Ἀλλὰ πάλι καλά, ποὺ δὲν ἤτανε κ’ ἡ ψαλμωδία ἰταλική, ὅπως γινότανε 
ἄλλη φορά. Ἂς μὴ ζητᾶμε περισσότερα, γιὰ νὰ μὴ χάσουμε καὶ τὰ λίγα.

Μὲ τὴν εὐκαιρία, συνεχίζει, καθώς αναφέρεται στην εκτίμηση που 
τρέφουν οι παπικοί για την δική μας βυζαντινή παράδοση αλλά και 
στην πόση ἐπιθυμία τους νὰ στολίζουν τὶς ἐκκλησιές τους μὲ βυζαντινὲς 
εἰκόνες, βγάζοντας τὶς μαντόννες (sic) καὶ τὶς ἄλλες σαρκικὲς ζωγραφιές, 
ποὺ πολλοὶ ἀπὸ τοὺς δικούς μας τὶς ἀγαποῦν, ἀλλοίμονο, περισσότερο 
ἀπὸ τὶς λατρευτικὲς ὀρθόδοξες εἰκόνες. Τὸ ἴδιο γίνεται καὶ μὲ τὴν 
ἐκκλησιαστικὴ μουσική μας, καὶ κάποτε μπορεῖ νὰ μᾶς τὴν πάρουν κι’ 
αὐτὴ οἱ φράγκοι, καὶ τότε θὰ καταλάβουμε τί εἴχαμε καὶ τί χάσαμε.

Έπειτα γνωστοποιεί ότι τον προσκαλούσαν οι καθολικοί από 
διάφορες χώρες για να ζωγραφίσει κάποιες μεγάλες εκκλησίες τους, 
επισημαίνοντας προς τον Μπογδανόπουλο πὼς ἡ Ὀρθόδοξη παράδοσή μας 
κ’ οἱ ἐκκλησιαστικὲς τέχνες μας εἶνε οἱ ἀνώτερες τῆς Χριστιανωσύνης. Οἱ 
παπικοὶ μᾶς διδάσκουν ἐμᾶς τοὺς Ὀρθόδοξους. Την επιστολή του κλείνει 
στέλνοντας χαιρετίσματα στους συναγωνιστές του Μπογδανόπουλου 
προτρέποντάς τον να δημοσιεύσει τοῦτο τὸ γράμμα σὲ καμμιὰ πατρινὴ 
ἐφημερίδα, εάν νομίζει πως θα φέρει κάποια ωφέλεια. Τέλος, η υπογραφή 
του: μὲ τὴν ἐν Χριστῷ ἀγάπη μου: Φώτης Κόντογλου (εικ. 4, 5, 6).

Στο μεταξύ, το 1961, δημοσιεύθηκαν και άρθρα του Κόντογλου 
για την εκκλησιαστική μουσική. Σε ορισμένα μάλιστα σημειώνει πως 
κάποιοι υποστηρικτές της ευρωπαϊκής προσέγγισης της ΒΜ άλλαξαν 
γνώμη, επηρεασμένοι από εκείνον. Άλλοι, επέμεναν σε όσα πίστευαν. 
Με αυτή την αφορμή το πρώτο δημοσιευμένο άρθρο του έτους έχει 
υπότιτλο «απάντηση στους εχθρούς της», εννοώντας τους εχθρούς 
της βυζαντινότροπης τεχνικής27. Αργότερα, και συγκεκριμένα την 1η 
Ιουνίου, συντάσσει μια επιστολή προς τον Οικουμενικό Πατριάρχη 
Αθηναγόρα διαμαρτυρόμενος για την πρόσκληση της χορωδίας του 
Αγίου Γεωργίου Καρύτση στον Πατριαρχικό ναό. Για τον Κόντογλου 
ήτανε μια χορωδία θυμελική και ιταλότροπη, και ήταν απαράδεκτο να 

27. Φ. Κοντογλου, Ἐκκλησιαστικὴ μουσική: ἀπάντηση στοὺς εχθρούς της, Ἐλευθερία, 
Ἔτος 16ον, Ἀριθ. 4997, Ἀθῆναι, Κυριακὴ 08 Ἰανουαρίου 1961, 3-4.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

252 	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

εκφράζεται με λεβαντίνικες καντάδες μέσα στον πάνσεπτο Πατριαρχικό 
ναό. Την επιστολή υπογράφει Μετὰ βαθέος σεβασμοῦ: Φώτιος Κόντογλου 
συγγραφεύς (παρασημοφορηθεὶς παρὰ τῆς Α.Μ. τοῦ βασιλέως Παύλου28, 
καὶ βραβευθεὶς παρὰ τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν διὰ τὴν πρὸς τὴν παράδοσιν 
προσήλωσιν αὐτοῦ).

Το έτος 1961 ολοκληρώνεται για τον Κόντογλου με μια εκδήλωση 
εν όψει της εορτής των Χριστουγέννων, στην οποία συμπράττει με τον 
Σίμωνα Καρά και την χορωδία του «Συλλόγου προς Διάδοσιν της Εθνικής 
Μουσικής». Στον σύντομο πρόλογό του ο Κόντογλου δεν παραλείπει να 
υπενθυμίσει: Πολλοὶ ἀκροαταὶ δὲν εἶναι σὲ θέση νὰ αἰσθανθοῦν την 
ἐκκλησιαστικὴ μουσική, ποὺ λέγεται κοινότερα βυζαντινὴ29, ἐπειδὴ 
εἶνε συνηθισμένοι νὰ ἀκοῦνε μοναχὰ κοσμικὴ εὐρωπαϊκὴ μουσική. 
Καλὸ εἶνε λοιπόν, νὰ ἔχουν ὑπόψη τους πὼς τὸ καθένα ἀπ’ αὐτὰ τὰ δύο 
εἴδη τῆς μουσικῆς, τῆς ἐκκλησιαστικῆς καὶ τῆς κοσμικῆς, μορφώθηκε 
ἀπὸ διαφορετικὰ συναισθήματα καὶ διαφορετικὲς ψυχικὲς διαθέσεις. 
Ἡ κοσμικὴ μουσικὴ ἐκφράζει σαρκικοὺς πόθους καὶ συναισθήματα. 
Ἀδιάφορο ἂν εἶνε καὶ πολὺ ἐκλεπτυσμένα αὐτὰ τὰ συναισθήματα, 
ρομαντικά, αἰσθηματικά, ἰδεαλιστικά. Γιατὶ, ὅλα αὐτά, δὲν παύουνε 
νὰ εἶνε σαρκικά. Νομίζουμε πὼς εἶνε πνευματικά. Πνευματικὰ 
συναισθήματα, ἐκφράζει μοναχὰ ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσική, κάποιες 
μυστικὲς κινήσεις τῆς καρδιᾶς, ποὺ εἶνε ὁλότελα διαφορετικὲς ἀπ’ ὅτι 
ἐκφράζει ἡ κοσμικὴ μουσική. Γιὰ τοῦτο, τὰ δύο εἴδη τῆς μουσικῆς, 
εἶνε ἐντελῶς διαφορετικά το’ να ἀπὸ τ’ ἄλλο, ὅπως τὸ δείχνουνε καὶ 
οἱ λέξεις, «τραγουδῶ» καὶ «ψέλνω». Τοῦτα τὰ λίγα λόγια, νομίζω πὼς 
μποροῦνε νὰ κατατοπίσουνε, ἔστω καὶ λίγο, τοὺς ἀκροατὲς ποὺ θὰ 
ἀκούσουνε ἀπόψε τοὺς Χριστουγεννιάτικους ὕμνους. Ἂς ἔχουνε ἀκόμα 

28. Η παρασημοφορία του αυτή προκύπτει και από σχετικό δημοσίευμα: 
«Παρασημοφορίαι ὑπὸ τοῦ Βασιλέως ἐπὶ τῇ ἑορτῇ του», Ἐλευθερία, Ἔτος 16ον, Ἀριθ. 
4832, Ἀθῆναι, Τετάρτη 29 Ἰουνίου 1960, 2.

29. Ας σημειωθεί εδώ ότι ο όρος «Βυζαντινή Μουσική» είναι συμβατικός και 
μεταγενέστερος κι έχει καθιερωθεί από την παγκόσμια επιστημονική κοινότητα αφού 
μεταφέρεται και στην αγγλική γλώσσα ως “Byzantine Music”. Με τον όρο αυτόν, 
εννοείται η λατρευτική μουσική της Ορθόδοξης Ελληνικής Εκκλησιας και αποτελεί 
μάλλον το σπουδαιότερο καλλιτεχνικό προϊόν της εποχής του Βυζαντίου. Ωστόσο, 
προϋπάρχει από τα αρχαία χρόνια και συνεχίζει να εξελίσσεται και μετά την Άλωση της 
Κωνσταντινούπολης.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 253

ὑπόψη τους, πὼς ἡ ἐκκλησιαστικὴ ὑμνωδία μας, εἶνε μουσικὸς λόγος, 
δηλαδή, ἡ μουσικὴ συνοδεύει τὸν λόγο γιὰ νὰ τὸν τονίσει, γιὰ νὰ τοῦ 
δώσει πιὸ ζωηρὴ ἔκφραση. Γιὰ τοῦτο εἶνε μονοφωνική, ὥστε νὰ τονίζει 
καὶ νὰ καθορίζει τὶς λέξεις καθαρά. Ἐνῶ, ἡ πολυφωνικὴ μουσική, 
παρ’ ἐκτὸς ποὺ εἶνε κοσμικὴ καὶ ἀκατάλληλη γιὰ νὰ προκαλέσει τὴν 
κατάνυξη, ἐξουδετερώνει τὸν λόγο, τὸν συγχύζει καὶ ἐπικρατεῖ αὐτήν. 
Ἡ πολυφωνικὴ μουσικὴ εἶνε καλὴ γιὰ τὸ μελόδραμα. Ὁ ἀκροατὴς δὲν 
ἐνδιαφέρεται γιὰ τὰ λόγια, ἐπειδὴ εἶνε ἀνιαρὲς κοινοτοπίες. 

Σημαντικά είναι και τα σχόλια που προσθέτει για την μουσική και 
το ποιητικό κείμενο των ύμνων που ερμηνεύονται: Ἂς ἔρθουμε τώρα 
στοὺς Χριστουγεννιάτικους ὕμνους: οἱ ἐκκλησιαστικοὶ ὕμνοι τῆς 
μεγάλης αὐτῆς γιορτῆς, στὴν ὀρθόδοξη ἐκκλησία μας, εἶνε ἀπὸ τοὺς πιὸ 
ἐξαίσιους. Μουσικοὶ εἶναι οἱ ἴδιοι οἱ ποιητὲς ποὺ γράψανε τὸ κείμενο. 
Οἱ σπουδαιότεροι εἶνε: ὁ Ρωμανὸς ὁ Μελωδός, ποὺ ἔκανε τὸ κοντάκιον, 
«Ἡ Παρθένος σήμερον». Τοῦ ἴδιου ὑμνογράφου ποιήματα εἶνε καὶ τὰ 
αὐτόμελα προσόμοια, εἰς ἦχον πλ. β´, «Αἱ ἀγγελικαὶ προπορεύεσθε 
δυνάμεις». Κατόπι ἀπ’ αὐτὸ, θὰ ψάλλει ὁ χορὸς τὸ δοξαστικὸ «Μάγοι 
Περσῶν Βασιλεῖς», ποὺ εἶνε ποίημα τοῦ μεγάλου ὑμνωδοῦ Ἰωάννου τοῦ 
Δαμασκηνοῦ. Ὅπως δείχνει τὸ κοντάκιον «Ἡ Παρθένος σήμερον» καὶ 
τὰ προσόμοια «Αἱ ἀγγελικαὶ προπορεύεσθε δυνάμεις», ἡ ποίηση τοῦ 
Ρωμανοῦ ἔχει μιαν ἀρχαϊκὴ ἁπλότητα καὶ στὸν λόγο καὶ στὴν μουσική …. 
Τὰ τροπάρια ποὺ θα ἀκούσετε, μετὰ τούτη τη σύντομη ἐξήγηση ποὺ κάνω 
ψέλνονται στὸν ὄρθρο τῶν Χριστουγέννων. Τὸ πρῶτο εἶνε ἕνα ἀπὸ τὰ 
λεγόμενα καθίσματα, κι’ ἀρχίζει μὲ τὶς λέξεις «Δεῦτε ἴδωμεν πιστοί, ποῦ 
ἐγεννήθη ὁ Χριστός;». Φαίνεται πὼς αὐτὰ τὰ καθίσματα, εἶνε ἕνα εἶδος 
ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς πολὺ ἀρχαῖο, μὲ ὗφος αὐστηρό, ἀλλὰ μαζὶ 
καὶ χαρμόσυνο. Ἡ μουσική τους ἔχει ἕναν ἱερατικὸ χαρακτήρα μὲ ρυθμὸ 
ἔντονο, μὲ πολλὴ πρωτοτυπία καὶ μὲ ἀνατολίτικο μυστικισμό. Ὕστερα ἀπ’ 
αὐτὸ, ὁ Χορὸς θὰ ψάλλει τὸ «Χριστὸς γεννᾶται», ποὺ εἶνε τὸ πιὸ σπουδαῖο 
καὶ τὸ πιὸ κατανυκτικὸ τροπάρι τῶν Χριστουγέννων. Εἶνε γεμάτο ἀπὸ 
μιὰ θριαμβικὴ πνοή, σὰ νὰ βγαίνει ὁρμητικὰ ἀπὸ κάποια ἁγιασμένη 
σάλπιγγα. Τὸ «Χριστὸς γεννᾶται», εἶνε τὸ πρῶτο τροπάρι ἀπὸ μιὰ μεγάλη 
σειρὰ τροπάρια που λέγονται «Κανὼν τῶν Χριστουγέννων», εἶνε ποίημα 
τοῦ Κοσμᾶ τοῦ ποιητοῦ, ποὺ ἐτεχνούργησε μαζὶ μὲ τὸν ψυχάδερφό του 
τὸν Ἰωάννη τὸν Δαμασκηνό, τὰ πλέον θεσπέσια τροπάρια τῆς ἐκκλησίας 
μας. Τὸ «Μεγάλυνον ψυχή μου» εἶνε ἕνα τροπάρι ἀπὸ τὴν ἴδια σειρά, 



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

254

ἀπὸ τὸν ἴδιο κανόνα, ἀλλὰ ποὺ θὰ τὸ ψάλλουν μὲ ἀργὸ μέλος. Αὐτὸ εἶνε 
ὕμνος τῆς Παναγίας … Τὸ δοξαστικὸ τοῦ ἑσπερινοῦ τῶν Χριστουγέννων, 
ποὺ εἶνε ποίημα τῆς Κασσίας μοναχῆς, δηλαδὴ τῆς γνωστῆς Κασσιανῆς, 
αὐτῆς τῆς ἁγιασμένης ἀηδόνας τῆς ἐκκλησίας μας, ποὺ γιὰ μένα, παρ’ 
ἐκτὸς ἀπ’ τὴν ἁγιοσύνη της, εἶνε ἡ πιὸ μεγάλη ποιήτρια τῆς ἑλληνικῆς 
γλῶσσας, ἀληθινὰ θεόπνευστη … ἡ ἀποψινὴ σύντομη μυσταγωγία θὰ 
τελειώσει μὲ τὸ πασίγνωστο ἀπολυτίκιο «Ἡ γέννησίς Σου Χριστέ, ὁ Θεὸς 
ἡμῶν», ποὺ εἶνε κι’ αὐτὸ ποίημα Ρωμανοῦ τοῦ Μελωδοῦ, ποὺ θαρρεῖς 
πὼς αὐτὸς ὁ εὐλογημένος ψέλνει μὲ μιὰ διχόλογη φλογέρα καθισμένος 
σὲ μια πέτρα τοῦ βουνοῦ, κάτω ἀπὸ ἕνα μοσχοβολημένο πουρνάρι, τὴν 
ὥρα ποὺ γλυκοχαράζει κι’ ἀκούγονται ἀπὸ πέρα τὰ κουδούνια καὶ τὰ 
βελάσματα30.

Ο Κόντογλου συγκαταλέγεται μεταξύ των στενών συνεργατών του 
Σίμωνος Καρά, οι οποίοι και συνέβαλαν στην ανέλιξη και προβολή του 
Συλλόγου προς Διάδοσιν της Εθνικής Μουσικής. Μάλιστα στις 12 Μαΐου 
1959, σε απαντητική επιστολή του προς τον Γενικό Διευθυντή του Εθνικού 
Ιδρύματος Ραδιοφωνίας, Π. Σπυρομήλιο, ο Κόντογλου συνέστησε να λάβει 
την θέση του ο Σίμων Καράς. Η πρόσκληση που είχε λάβει αφορούσε την 
συμμετοχή του σε σύσκεψη σχετικά με την στήριξη και την εξυπηρέτηση 
της πολύτιμης παράδοσης μέσω διαφόρων ραδιοφωνικών εκδηλώσεων. 
Ωστόσο, λόγω άλλων υποχρεώσεων συνέστησε όπως χρησιμοποιήσουν 
αντ’ αυτού τον Σ. Καρά, ὁ ὁποῖος εἶνε σπουδαία ἐγγύησις διὰ τὴν 
ἐπιτυχίαν τοῦ ἔργου τὸ ὁποῖον ἀναλαμβάνετε, εκδηλώνοντας παράλληλα 
την προθυμία του να προσφέρει και ο ίδιος τα μέγιστα γι’ αυτόν τον άγιο 
σκοπό.

Τον επόμενο χρόνο, στις 22 Ιουνίου 1962, ο Κόντογλου ενημερώνει 
τον Μπογδανόπουλο πως ένα άρθρο του τελευταίου το είχαν περικόψει 
αναγκαστικά για να χωρέσει στις στήλες της «Ελευθερίας» που  φιλοξενούσε 
παρόμοια θέματα. Κλείνοντας την επιστολή του ο Κόντογλου, απευθύνει 
τα συγχαρητήριά του ευχόμενος στον Μπογδανόπουλο να συνεχίσει τον 
αγώνα του με τον ίδιο ζήλο. Τον παρακαλεί επίσης να διαβιβάσει τους 
χαιρετισμούς του στους αγαπητούς συναγωνιστές του Μπογδανόπουλου 
και παραδοσιακούς Πατρινούς. Μὲ ἀγάπη Χριστοῦ: Φ. Κόντογλου.

30. Η εκδήλωση ηχογραφήθηκε από τον Σίμωνα Καρά και εντοπίζεται στα Αρχεία 
της Ελληνικής Ραδιοφωνίας της ΕΡΤ. Παρουσιάστηκε εκ νέου στην εκπομπή της Αριέττας 
Παλιατσάρα στις 29.12.2007 στο Τρίτο Πρόγραμμα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 255

Στο εν λόγω άρθρο, τον Μπογδανόπουλο είχαν απασχολήσει οι 
βυζαντινοί χοροί και οι τετράφωνες χορωδίες31: παρέμεινε πιστός στις 
έως τότε θέσεις του διατηρώντας μιαν απόσταση από κάθε ευρωπαϊκό 
και νεωτερικό ρεύμα που θα διετάρασσε την ομοιογένεια της ορθόδοξης 
εκκλησίας και την ηγεμονική, αρρενωπή και ασκητική ΒΜ. Δεν αρνείται 
την γοητεία του δυτικού μουσικού μεγαλείου, θεωρεί όμως ότι δεν 
δύναται να εκπληρώσει τον σκοπό της χριστιανικής λατρείας. Επιθυμία 
του συγγραφέα είναι η οργάνωση ενός επίσημου πανελληνίου Συνεδρίου 
ΒΜ στην Πόλη της Πάτρας, το οποίο θα τύγχανε χορηγίας από την 
Ανώτατη Εκκλησιαστική Ηγεσία της Πολιτείας, γεγονός που θα τόνιζε 
την σοβαρότητα του θέματος. Καταγράφει με λεπτομέρειες το ευκταίο 
πρόγραμμά του με τους προσκεκλημένους εκπροσώπους διαφόρων 
φορέων εκκλησίας και πολιτείας της Ελλάδας και του Εξωτερικού, αλλά 
και ομιλητών, μεταξύ των οποίων και ο Φώτης Κόντογλου. Τις μουσικές 
εκδηλώσεις του Συνεδρίου θα πλαισίωναν τέσσερις 25μελείς βυζαντινοί 
χοροί (εικ. 7).

Στις 24 Νοεμβρίου 1962, παρόλο που ο Κόντογλου «πνιγότανε» από 
την δουλειά του (πνευματική, ὄχι ἐπαγγελματικὴ δουλειά), έσπευσε να 
γράψει ένα μικρό άρθρο και μια επιστολή προς τον «Νεολόγο», καλώντας 
τον Μπογδανόπουλο να τα προωθήσει στην εφημερίδα για δημοσίευση, 
και να του στείλει ένα φύλλο. Κλείνοντας, απέστειλε χαιρετισμούς στοὺς 
φίλους τῆς βυζ. μουσικῆς, ποὺ τοὺς συγχαίρω γιὰ τὴν πίστη τους στὴν 
παράδοση καὶ τὴν ἐπιμονή τους στὸν ἀγῶνα, τὸν καλὸν καὶ ἁγιασμένον 
ἀγῶνα. Ἰδιαιτέρως χαιρετῶ τὸν κ. Νερατζῆ, εὐχόμενός του καλὴ ἐπιτυχία, 
χωρὶς λαρυγγικὰς ἐπιδείξεις. Μὲ ἀδελφικὴ ἀγάπη: Φώτης Κόντογλου 
(εικ. 8).

Το συγκεκριμένο άρθρο του Κόντογλου δημοσιεύθηκε υπό τον τίτλο 
«Ψάλατε μεγαλοπρεπῶς!»32, ενώ στο χειρόγραφο είχε τίτλο «Ψάλατε 
σεμνῶς. Ψάλατε ὀρθοδόξως. Ψάλατε ἑλληνοπρεπῶς!», όπου σχολιάζει την 
ερμηνεία του τότε νεοπροσληφθέντος ιεροψάλτη Δημητρίου Νεραντζή ως 
δεξιού ψάλτη του Αγίου Ανδρέα Πατρών, του Πρωτοκλήτου. Αφορμή 

31. Ηλ. Μπογδανοπουλος, Οἱ βυζαντινοὶ χοροὶ καὶ αἱ τετράφωναι χορωδίαι: πρότασις 
συγκλήσεως εἰδικοῦ συνεδρίου, Ἐλευθερία, Ἔτος 17ον, Ἀριθ. 5448, Ἀθῆναι, Παρασκευὴ 
22 Ἰουνίου 1962, 4.

32. Φ. Κοντογλου, Ψάλατε μεγαλοπρεπῶς!, Νεολόγος, Ἔτος ΙΘ´, Ἀριθ. 25565, Πάτρα, 
Τετάρτη 28 Νοεμβρίου 1962, 3-4.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

256

για τη συγγραφή του στάθηκε το ύφος και το ήθος της ψαλμώδησης 
του Νεραντζή: [...] προσελήφθη ὡς ἱεροψάλτης ὁ ἡδύλαλος καὶ 
λαμπρὸς κάτοχος τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς, δηλαδὴ τῆς Ἑλληνικῆς 
Ἐκκλησιαστικῆς Μουσικῆς, ποὺ παρεκτὸς ἀπὸ τὰ προσόντα τοῦ καλοῦ 
ψάλτη, εἶνε κοσμημένος καὶ μὲ τὸ ἦθος ποὺ πρέπει νὰ ἔχει ὅποιος ψέλνει 
σὲ μιὰ Ὀρθόδοξο ἐκκλησία, ἤγουν μὲ τὴν σεμνότητα, τὴν ταπείνωση, 
τὴ φρόνηση, τὴν εὐλάβεια καὶ τὸν ζῆλο γιὰ τὸ πνευματικὸ λειτούργημά 
του. Αυτό αποτελεί και το τελευταίο (που εντοπίζεται στο αρχείο 
Μπογδανόπουλου) χειρόγραφο σημείωμα του Κόντογλου, εκείνο που 
τελικά επιθυμούσε να δημοσιευτεί. Η επιθυμία του πραγματοποιήθηκε, 
αφού όπως αποδεικνύεται, τα περιεχόμενα του χειρογράφου με τα 
περιεχόμενα του άρθρου της εφημερίδας συμπίπτουν.

Τα επαινετικά σχόλια του Κόντογλου για τον Νεραντζή συμπλη-
ρώνονται ως εξής: 

Ἡ πολιτεία τῶν Πατρῶν στάθηκε, ἀπὸ τὰ βυζαντινὰ χρόνια, 
προπύργιο τῆς Ὀρθοδοξίας καταπάνω στὰ κύματα ποὺ ἔρχονται ἀπὸ τὸ 
βασίλεμα τοῦ ἥλιου, ἀπὸ κεῖ ποὺ ἐρχότανε ὄχι μοναχὰ οἱ στρατιωτικοὶ 
κατακτητές, ἀλλὰ κ’ οἱ πνευματικοί, ἐπιχειρῶντας νὰ νοθέψουνε καὶ νὰ 
παραμορφώσουνε τὴν ἁγνὴ ἑλληνικὴ ψυχὴ τοῦ λαοῦ της.

Γι’ αὐτὸ θὰ χαρεῖ αὐτὸς ὁ λαός, καὶ θὰ κροτήσει τὰς χεῖρας, 
γιορτάζοντας τὸν πολιοῦχον του μὲ τὴν πατροπαράδοτη ἐκκλησιαστικὴ 
μουσική, καὶ ψέλνοντάς τον ἑλληνοπρεπῶς κι’ ὄχι φραγκοπρεπῶς. 
Και συνεχίζει ο Κόντογλου αναφερόμενος και πάλι στην δυτικότροπη 
τεχνική που συνεχώς θεωρεί πως απειλεί την ΒΜ, παρομοιάζοντάς την με 
την γλώσσα: ἡ μουσικὴ εἶνε τὸ ἴδιο μὲ τὴ γλῶσσα. Λοιπόν, τί θὰ λέγανε, 
ἄραγε, ὅσοι εἶνε θιασῶτες τῆς ἰταλικῆς μουσικῆς στὶς ἐκκλησιές μας, ἂν 
ἡ λειτουργία τοῦ ἁγίου Ἀνδρέα γινότανε στὴ λατινικὴ γλώσσα κι’ ὄχι 
στὴν Ἑλληνική; Γιατί τότε τοὺς φαίνεται πολὺ φυσικό, καὶ μάλιστα 
καλίτερο, προοδευτικότερο, νὰ ψέλνουνε στὶς ἐκκλησιές μας μὲ ἰταλικὴ 
μουσική; Ὑπάρχει μεγαλύτερη ντροπὴ γιὰ μᾶς τοὺς Ὀρθόδοξους Ἕλληνες 
νὰ προτιμοῦμε τὰ ξένα καὶ τὰ ἀντιορθόδοξα ἀπὸ τὰ δικά μας; Ὥστε σὲ 
τέτοιο σημεῖο παραλογιζόμαστε, ποὺ νὰ μὴν καταλαβαίνουμε τί ὅπλα 
δίνουμε στοὺς ἐχθροὺς τῆς πίστης μας καὶ τοῦ ἔθνους μας; Κι’ ὁ ἴδιος ὁ 
ἅγιος Ἀνδρέας θ’ ἀνατρίχιαζε μέσα στὴ λάρνακά του, ἂν ἄκουε νὰ τὸν 
ψέλνουν μὲ τὴ μουσικὴ τῆς πατρίδας τοῦ Ρωμαίου ἀνθυπάτου Αἰγιάτη, 
ποὺ τὸν σταύρωσε.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 257

Ἄλλοι λαοὶ ποὺ δὲν ἔχουνε οἱ δυστυχεῖς μεγάλη ἱστορία καὶ πλούσια 
παράδοση, προσπαθοῦν νὰ διασώσουν ἀπὸ τὸ παρελθόν τους ὅ,τι 
μπορέσουν, καὶ τὸ διατηροῦν σὰν θησαυρό, καὶ τὸ πλουτίζουν ἀπὸ τοὺς 
δικούς μας μεγάλους πολιτισμούς. Ἐμεῖς ποὺ δίνουμε σὲ ἄλλους, ἔχουμε 
πάθει τέτοια ξενομανία καὶ τέτοια τυφλομάρα, ποὺ πᾶμε νὰ πάρουμε 
τὴ μουσικὴ ἀπὸ τὸν ἕναν, τὴν ζωγραφικὴ ἀπὸ τὸν ἄλλον, τὴ λογοτεχνία 
ἀπὸ τὸν τρίτον, καὶ ἔτσι καταντήσαμε τὴν Ἑλλάδα ἕνα πνευματικὸ 
σκουπιδαριό, τὴν Ἑλλάδα, τὴ μάννα (sic) τῆς ἀνθρωπότητας, ποὺ ἔθρεψε 
πνευματικὰ τὴν οἰκουμένη. Ὑπάρχει μεγαλίτερη (sic) κατάρα ἀπὸ τούτη; 

Ἔτσι καὶ στὴν Ἐκκλησιαστικὴ μουσική, περιφρονοῦμε τὸ χρυσάφι, 
ἐπειδὴ εἶνε δικό μας, καὶ στολιζόμαστε μὲ τενεκέδες, φτάνει νὰ εἶνε 
ξένοι, εὐρωπαϊκοί, καὶ καμαρώνουμε. Ἡ βυζαντινὴ μουσικὴ εἶνε κόρη 
τῆς ἀρχαίας Ἑλληνικῆς, ποὺ ἄρχισε νὰ βγάζει μουσικοὺς πρὶν ἀπὸ 
τέσσερις χιλιάδες χρόνια. Ἂς φαντασθεῖ ὁ καθένας τὶ καλλιέργεια 
ἔγινε σὲ τόσους αἰῶνες, γιὰ νὰ φθάσει στὴν τελειότητα ποὺ ἔφθασε στὰ 
βυζαντινὰ χρόνια. Κ’ ἐμεῖς, οἱ ἀνάξιοι κληρονόμοι, ἐπειδὴ δὲν ἤμαστε 
σὲ θέση νὰ καταλάβουμε τί θησαυρὸ κληρονομήσαμε, τὴν παρατᾶμε 
αὐτὴ τὴ μουσική, καὶ πᾶμε καὶ παίρνουμε τὶς βλακώδεις καντάδες 
καὶ βαρκαρόλες καὶ τὶς τετραφωνίες ποὺ εἶνε γριὲς παμπάλαιες, ἀπὸ 
τὰ χρόνια τῆς Νόρμας τοῦ Μπελλίνι, καὶ τὶς λέμε δὰ καὶ «μοντέρνα 
μουσική», ἐπειδή, γιὰ κάποιους ἀπὸ μᾶς, κάθε ξένο εἶνε πάντα καινούριο 
καὶ μοντέρνο, καὶ κάθε ἑλληνικὸ εἶνε παλειὸ (sic) καὶ χωριάτικο. 
Ἀλλοίμονο! Νὰ ξέρανε τί πονηρὰ γέλοια κάνουνε οἱ ἐχθροί μας γιὰ 
τὴν κατάντια μας, βλέποντας νὰ γλύφουμε (sic) τ’ ἀποφάγια τους, ἐνῶ 
ἔχουμε πλούσιο Ἑλληνικὸ τραπέζι, στρωμένο ἀπὸ τοὺς προγόνους μας!

Ὁ Θεὸς νὰ μᾶς φωτίσει νὰ ἔλθουμε στὰ λογικά μας καὶ νὰ μὴ λέμε πὼς 
ἀγαποῦμε τὴν πατρίδα μας, χωρίς ν’ ἀγαποῦμε τὰ ἑλληνικὰ πράγματα, 
ἀλλὰ νὰ τὴν ἀγαποῦμε ἀληθινά, καὶ τότε θὰ ἀγαποῦμε κι’ ὅ,τι πολύτιμο 
κλείνει μέσα της, κ’ ἕνα ἀπ’ αὐτὰ εἶνε ἡ βυζαντινὴ μουσική, δηλαδὴ ἡ 
Ἑλληνικὴ μουσική. Λέγοντας πὼς ἀγαποῦμε τὴν πατρίδα μας, πρέπει νὰ 
νοιώθουμε πὼς δὲν ἀγαποῦμε μοναχὰ τὶς πέτρες καὶ τὰ χώματα καὶ τὰ 
βουνὰ καὶ τὴ θάλασσα, ἀλλὰ ἀπάνω ἀπ’ αὐτὰ πὼς ἀγαποῦμε τὴν ψυχή 
της τὴν ἀθάνατη, ποὺ ἐκφράζεται μὲ ἑλληνικοὺς τρόπους, μὲ ἑλληνικὲς 
τέχνες, κι’ ὄχι μὲ ξενικὰ συστήματα, ποὺ δὲν ἔχουνε καμμιὰ σχέση μ’ 
αὐτὴν τὴν ψυχή. Ἡ Ἑλλάδα εἶνε Πνεῦμα, καὶ πρέπει νὰ τὴν ἀγαπᾶμε «ἐν 
πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ». Ἀλλιῶς, λέμε ψέμματα.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

258

Το 1963 η «Ελευθερία» φιλοξενεί μερικά ακόμη άρθρα του 
Κόντογλου σχετικά με την εκκλησιαστική μουσική. Με αφορμή την 
εορτή του Πάσχα σχολιάζει ανήμερα της Μεγάλης Παρασκευής, με 
ύφος σαρκαστικό και υποκριτικό, τον τρόπο που εκλαμβάνουν και 
χειρίζονται οι ελληνορθόδοξες εκκλησίες τις βυζαντινές τέχνες συνολικά 
και ειδικότερα33: Ἐκεῖνοι οἱ Χαιρετισμοὶ ἔχουνε γίνει βαρκαρόλες καὶ 
τραβιάτες, γιατὶ καιροφυλαχτοῦνε κάποιοι λιμοκοντόροι κανταδόροι 
γιὰ νὰ ἐπιδείξουνε τὶς ἀγριοφωνάρες τους, καὶ βγάζουνε κάτι τέτοιες 
στριξιὲς καὶ μουγκρίσματα, ποὺ κι’ ἡ Παναγία τρομάζει ἀπὸ τὴ «σεμνὴ 
καὶ ἑλληνοπρεπῆ» ἐκείνη μουσική. Λίγο παρακάτω συνεχίζει: Ἢ ἐκεῖνο τὸ 
«Τῇ Ὑπερμάχῳ», ποὺ θαρρεῖς πὼς τὸ λένε ναπολιτᾶνοι, ποὺ τραγουδᾶνε 
μέσα σὲ καμιὰ ἀνεμότρατα! Τί ἔμορφη Ἑλλάδα! Τί βυζαντινὴ Ἑλλάδα 
ποὺ κάναμε, νὰ μὴν ἀβασκαθοῦμε!... Ὁ ραδιοφωνικὸς σταθμὸς τῶν 
ἐνόπλων δυνάμεων μεταδίδει τὴν πρωϊνὴ προσευχή, τὸ «Πάτερ ἡμῶν», 
δηλ. ἕνα κείμενο σὲ ἀρχαία ἑλληνικὴ γλῶσσα, ναί, τὸ μεταδίδει μὲ 
φράγκικο ἁρμόνιο, καὶ τὴ λειτουργία ἀπὸ μία ἐκκλησιά, ποὺ ψέλνουνε 
μὲ φράγκικο ὕφος καὶ μὲ κανταδόρικους αὐτοσχεδιασμούς. Τὸ «Τῇ 
Ὑπερμάχῳ», επιμένει, τραγουδιέται μὲ ἰταλιάνικη μουσική, τὸ τροπάρι 
τῆς Κασσιανῆς, ἀκούσθηκε φέτος μασκαρεμένο σὲ μελοδραματικὸν 
καρνάβαλο, γιὰ τὶς γιορτὲς τοῦ ἀποστόλου Παύλου, ποὺ κήρυξε στὸν 
Ἄρειο Πάγο, ἔκανε κάποιος Ἕλληνας μουσικὸς ἕνα «ρέκβιεμ», ποὺ 
ἂν ἤτανε στὴ γῆ ὁ ὑμνούμενος, θὰ βούλωνε τ’ αὐτιά του μὲ μπαμπάκι 
γιὰ νὰ μὴ τ’ ἀκούση, στὴν ἑορτὴ τῶν Τριῶν Ἱεραρχῶν, ποὺ γίνεται 
στὸ Πανεπιστήμιο, στὸ ἀνώτατο αὐτὸ πνευματικὸ ἵδρυμα, ψέλνεται ἢ 
καλύτερα τραγουδιέται μὲ ἰταλιάνικη μουσική, νερόβραστη καὶ ἀνάλατη, 
σὰν νὰ βρίσκεται κανένας σὲ ἐξετάσεις παρθεναγωγείου, τὸ τροπάρι 
«Τοὺς τρεῖς μεγίστους φωστῆρας τῆς τρισηλίου θεότητος».

Ολοκληρώνοντας, δεν παραλείπει να σχολιάσει με το ίδιο επικριτικό 
και υπερβολικό ύφος και τον στολισμό των επιταφίων: … ἂν κάνατε μιὰ 
βόλτα στὶς ἐκκλησίες γιὰ νὰ δῆτε τὰ ἐπιτάφια, θὰ μὲ δικαιώνατε, ἀκόμα 
καὶ κεῖνοι ποὺ ἔχουνε τὴν ἰδέα πὼς αὐτὰ ποὺ γράφω εἶναι ὑπερβολικά. 
Φέτος τελειοποιήθηκε ὁ στολισμός τους, γιατὶ βάλανε καὶ κάτι μεγάλους 

33. Φ. Κοντογλου, Βυζάντιο καὶ παράδοση: τὰ θέλουμε ἢ δὲν τὰ θέλουμε; Ἐλευθερία, 
Ἔτος 19ον, Ἀριθ. 5705, Ἀθῆναι, Κυριακὴ 21 Ἀπριλίου 1963, 3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 259

ἡλεκτρικοὺς γλόμπους, ποὺ τὰ κάνουν νὰ μοιάζουνε μὲ περίπτερα. Ἡ 
φυλή μας, ποὺ δίδαξε ἄλλη φορὰ τὴν καλαισθησία στοὺς ἄλλους λαούς, 
πῶς κατάντησε σ’ αὐτὸ τὸ χάλι; Σ’ ἕναν ἐπιτάφιο εἴδαμε γονατιστὰ καὶ 
κάτι κοριτσάκια μὲ φτερά, ποὺ παριστάνανε ἀγγελούδια, τὰ ἰταλικὰ 
μπαμπίνο! Μὴ χειρότερα.

Η Εκκλησιαστική Μουσική στους Ναούς των Αθηνών κατά τον Κόντογλου

Στα μέσα του Ιουλίου του 1963 έπονται δύο ακόμη συγγραφές του34, 
στις οποίες επαναλαμβάνονται όσα ήδη συνήθιζε, ενώ μνημονεύει και 
τον Ηλία Μπογδανόπουλο. Συνολικά, δεν διστάζει να κατονομάζει 
πρόσωπα, ακόμη και εκείνα που κατείχαν θέση εξουσίας, ενώ διαχωρίζει 
το φωνητικό χάρισμα από το ύφος της ερμηνείας και τον τρόπο απόδοσης 
των μελωδιών από τους εκτελεστές της ΒΜ. Καταπιάνεται με τους ναούς 
της Αθήνας και του Πειραιά και σχολιάζει το ύφος των ιεροψαλτών που 
διακονούν στα αναλόγια καθώς και τους χορούς ψαλτών. 

Πρώτη του επιλογή ήτανε σαφώς ο Μητροπολιτικός ναός των 
Αθηνών, όπου τότε δέσποζε ο Σπύρος Περιστέρης: ψέλνουνε βυζαντινά, 
μὰ ὄχι καθαρά. Ὁ πρωτοψάλτης Σ. Περιστέρης ἔχει καὶ καλὴ φωνὴ 
καὶ καλὴ διάθεση, ἀλλὰ δὲ μπόρεσε νὰ βγάλη ἀπὸ πάνω του τὴν κακὴ 
κληρονομιὰ ποὺ κληρονόμησε. Ἀπὸ τὸ ψάλσιμο τῆς Μητροπόλεως λείπει 
τὸ ὕφος, ἡ πνοὴ καὶ τὸ βάθος, καὶ γι’ αὐτὸ εἶναι τυπικό, στερεότυπο 
καὶ χωρὶς μυστικισμό. Οἱ περισσότεροι ψέλνουν ἀπὸ εὐρωπαϊκὲς 
νότες … Ο Περιστέρης ορίσθηκε Πρωτοψάλτης και Χοράρχης του 
Μητροπολιτικού ναού των Αθηνών το 1951 και ο Κόντογλου τον Μάϊο 
του 1952, σχολίασε σχετικά με λιγότερη αυστηρή διάθεση. Άλλωστε, 
μικρό ήταν και το χρονικό διάστημα της διακονίας του Περιστέρη: Ἂς 
ἔχει δόξαν ὁ Θεὸς ποὺ μᾶς ἀξίωσε νὰ ἀκοῦμε εἰς τὸν μητροπολιτικὸν 
Ναὸν τὴν ψαλμωδία τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας μας, ἔστω καὶ ἐλαφρὰ 
εὐρωπαϊσμένη, ἀλλὰ εὐτυχῶς μόνον εἰς μερικὰ σημεῖα. Κατὰ τὰ ἄλλα, οἱ 
ἱεροψάλται εἶναι ἄξιοι γιὰ κάθε ἔπαινο! Ψάλλουν μὲ τάξιν, «συνετῶς», 

34. Φ. Κοντογλου, Ἑλληνικὴ ψαλμωδία καὶ λεβαντίνικη ἐπιπολαιότητα. Α´, 
Ἐλευθερία, Ἔτος 19ον, Ἀριθ. 5776, Ἀθῆναι, Κυριακὴ 14 Ἰουλίου 1963, 5 και Ἑλληνικὴ 
ψαλμωδία καὶ λεβαντίνικη ἐπιπολαιότητα. Β´, Ἐλευθερία, Ἔτος 19ον, Ἀριθ. 5782, 
Ἀθῆναι, Κυριακὴ 21 Ἰουλίου 1963, 5 και 8.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

260

μελετημένα, κατανυκτικά, μὲ τέχνην ἀλλὰ χωρὶς ματαίαν ἐπίδειξιν. Ἂς 
εἶνε εὐλογημένοι καὶ αὐτοί, καὶ ὅσοι συνήργησαν εἰς αὐτὸ τὸ θεάρεστον 
ἔργον, καὶ ἔπαυσαν ἐκεῖνοι οἱ ἀνίεροι καὶ χωρὶς καμμιὰ οὐσία καὶ ἔννοια 
μουσικοὶ αὐτοσχεδιασμοὶ μὲ τοὺς ὁποίους καταντοῦσε ἡ ἐκκλησιαστικὴ 
ὑμνωδία ἕνα οἰκτρὸν καὶ στομφῶδες κατασκεύασμα μέσα εἰς τὸ ὁποῖον 
ἐκόχλαζαν οἱ μυκηθμοὶ τῶν «μπάσσων» καὶ τὰ φρικτὰ ξεφωνητὰ τῶν 
«τενόρων» ἀ λὰ Ἰταλιάνα ...35.

Την ίδια τακτική ακολουθούσε η χορωδία του Αγ. Γεωργίου Καρύτση 
και η Αγ. Ειρήνη, όπου έψελνε ο Καψάσκης, Καθηγητής του Ωδείου 
Αθηνών: τὸ ψάλσιμό του πόσο ἑλληνικὸ εἶναι φαίνεται ἀπὸ τὸ ὅτι δὲν 
τὸν λένε πρωτοψάλτη ἀλλὰ μαέστρο. Για το ύφος της ψαλτικής στους 
δύο αυτούς ναούς (Άγ. Γεώργιο Καρύτση και Αγ. Ειρήνη), υποστηρίζει 
ήδη από το 1952, τα γραφόμενα του Μητροπολίτη Αθηνών Προκοπίου 
το έτος 1886: Ἡ εἰσαγωγὴ τῆς ἐκφύλου καὶ ὀθνείας τετραφωνίας εἰς τὴν 
ἡμετέραν ἐκκλησιαστικὴν μουσικὴν τῇ συναινέσει ἐγένετο τῶν ἐπιτρόπων 
τῶν δύο ναῶν36. Παρόμοια, η Ζωοδόχος Πηγή στην οδό Ακαδημίας, ο 
Άγ. Κωνσταντίνος της Ομόνοιας όταν ο Γ. Σύρκας37 αντικαταστάθηκε 
από κάποιον που αγαπούσε τὶς βαρκαρόλες καὶ τὶς τραβιάτες όπως τις 
χαρακτηρίζει ο Κόντογλου, και ο Άγ. Νικόλαος Πευκακίων. Μερικές 
από τις πιὸ ἀποτρόπαιες κανταδόρικες χορωδίες εμφανίζονταν στην 
Αγ. Αικατερίνη στην Πλάκα, στον Άγ. Σπυρίδωνα Παγκρατίου και στον 
ομώνυμο ναό Πειραιώς.

Στη Χρυσοσπηλαιώτισσα τα πράγματα φαίνονται να κινούνταν πιο 
θετικά για κείνον τώρα πια, αφού τὸ ὕφος τῶν ἱερέων, ἡ σοβαρὰ καὶ 
γλυκεῖα ψαλμωδία τῶν δύο χορῶν ... ἡ ὅλη ἱεροπρέπεια, μεταδίδει τὴν 
κατάνυξιν εἰς τὸ ἐκκλησίασμα, ἐνῶ ὁ ἱερὸς χῶρος τοῦ ναοῦ, εἶχε μιανθεῖ 
ἀπὸ τοὺς κούφιους θεατρισμοὺς τοῦ ματαιοδόξου Ἰω. Σακελλαρίδη 
προηγουμένως, έγραφε το 195338. Και συνεχίζει να υποστηρίζει δέκα 
χρόνια αργότερα, το 1963, ότι ψέλνουνε μὲ βυζαντινὸ ὗφος καὶ μὲ τάξη 
ὀρθόδοξη καὶ ἑλληνοπρεπὴ οἱ δύο σεμνοὶ ψαλτάδες, Γ. Βιγκάκης καὶ Β. 

35. Φ. Κ., Ἡ ἐνιαία μορφὴ τῆς λατρείας, Κιβωτός, Ἔτος Α´, Ἀρ. Φύλ. 5, Μάϊος 1952, 229.
36. Φ. Κοντογλου, Ἡ Ἑλληνικὴ Κιβωτὸς καὶ τὰ σκουλήκια ποὺ τὴν τρῶνε, Κιβωτός, 

Ἔτος Α´, Ἀρ. Φύλ. 5, Μάϊος 1952, 198.
37. Ο Κόντογλου θεωρούσε τον Γ. Σύρκα έναν από τους πιο παραδοσιακούς 

ερμηνευτές της ΒΜ.
38. Φ. Κ., Ὑποδειγματικὴ λατρεία, Κιβωτός, Ἔτος Β´, Ἀρ. Φύλ. 15, Μάρτιος 1953, 118.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 261

Παπαδόπουλος, ψάλλοντες μετὰ μέλους καὶ «συνετῶς», ἑρμηνεύοντας τὰ 
ἱερὰ κείμενα μὲ τὸν μουσικὸν παλμὸν ποὺ προκαλεῖ κατάνυξιν καὶ ὄχι 
τέρψιν. Αντίθετα, ο καθηγητής της Θεολογικής Σχολής του Πανεπιστημίου 
Αθηνών, Παναγιώτης Ι. Μπρατσιώτης, διαφωνεί με τους σκληρούς 
χαρακτηρισμούς του Κόντογλου για τον Σακελλαρίδη. Ο Μπρατσιώτης 
παραδέχεται ότι ο Σακελλαρίδης κατά την τελευταία περίοδο της ζωής 
του παρεκτράπηκε από την παράδοση της ορθόδοξης μουσικής. Παρ’ όλα 
αυτά, πιστεύει ότι αδικείται και τον θεωρεί ως μέγιστο των βυζαντινών 
ιεροψαλτών των Αθηνών της εποχής του39, άποψη που καταδικάζει 
και ο μουσικοδιδάσκαλος Μανουήλ Ν. Μαλαγάρης από το Βραχάτι 
Κορινθίας40.

Αντίστοιχα και στον Άγ. Λουκά Πατησίων, ο Π. Καμπανίδης 
έψελνε όντας ένας από τους πιο καλλίφωνους και καταρτισμένους 
ψάλτες σε γνήσιο βυζαντινό ύφος. Στις 26 Μαΐου είχε προηγηθεί σχετική 
επιστολή προς το εκκλησιαστικό συμβούλιο του ναού, κοινοποιημένη 
στον Αρχιεπίσκοπο Αθηνών και πάσης Ελλάδος Χρυσόστομο, 
υπογεγραμμένη από τους Κωνσταντίνο Καβαρνό, καθηγητή Φιλοσοφίας 
στο Πανεπιστήμιο της Β. Καρολίνας, Αλέξανδρο Παπαδημητρίου, εκδότη 
εκκλησιαστικών συγγραμμάτων και Φώτιο Κόντογλου, συγγραφέα και 
ζωγράφο που προέτρεπε τους αρμόδιους να αποφύγουν την εγκαθίδρυση 
της θυμελικής, ξενότροπης και ανίερης μουσικής.

Επίσης, σημαντικό βυζαντινό έργο επιτελούσαν ο Ν. Κακουλίδης 
στην Αγ. Βαρβάρα Πατησίων, ο Θ. Κατσαρός στον Άγ. Παύλο της 
οδού Ψαρών, ο Β. Νόνης και ο θεολόγος Π. Πάσχος στην Αγ. Φωτεινή 
Ιλισού, στη Ν. Ιωνία και στη Σαφράμπολη, στην Αγ. Αναστασία της 
Ν. Χαλκηδόνας και στην Μεταμόρφωση της Κηφισιάς. Στον Πειραιά 
κατανυκτικές ψαλμωδίες προσέφεραν ο Άγ. Νικόλαος του Τελωνείου με 
τους Σ. Σακκίδη και Ν. Κουράντη, η Αγ. Τριάδα και ο Άγ. Κωνσταντίνος, 
ο Άγ. Νικόλαος και η Οσία Ξένη της Νίκαιας. 

Ως παράδοξο σχολίασε ο Κόντογλου το γεγονός ότι ο πρωτοψάλτης 
Α. Μπελούσης στον Άγ. Παντελεήμονα της οδού Αχαρνών –ο οποίος κατά 

39. Π. Ι. Μπρατσιωτης, Γράμματα στὴν Κιβωτό, Κιβωτός, Ἔτος Β´, Ἀρ. Φύλ. 19, 
Ἰούλιος 1953, 300.

40. Μ. Ν. Μαλαγαρησ, Γράμματα στὴν Κιβωτό, Κιβωτός, Ἔτος Β´, Ἀρ. Φύλ. 21, 
Σεπτέμβριος 1953, 396-7.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

262

την ίδια περίοδο προήδρευε του Συλλόγου Ιεροψαλτών και διηύθυνε σε 
συναυλίες, χορωδία με βυζαντινό ύφος– κατά τις ακολουθίες διηύθυνε 
χορωδία με τραγουδιστές της λυρικής σκηνής.

Με τον Κόντογλου συντάσσεται και ο ποιητής Τάκης Παπατζώνης 
ήδη από τις αρχές τις προηγούμενης δεκαετίας. Συγκεκριμένα σε άρθρο 
στην Καθημερινή, 24 Απρ. 1952 σημειώνει: Ἡ τετραφωνία μέσα σ’ 
ἕνα σύνολο (ἀρχιτεκτονικό, ζωγραφικό, λειτουργικό, διακοσμητικό) 
ἀπόλυτα καὶ αὐστηρὰ βυζαντινὸ εἶναι ἀποκρουστικὴ παραφωνία. 
Παραφωνία ποὺ παραβιάζει στοιχειώδεις κανόνες τῆς αἰσθητικῆς 
κι’ ἐξαμβλώνει, γιὰ τὴν ἀμφίβολης εὐλαβείας τέρψη θρησκευτικὰ 
ἀδιαφόρου κοινοῦ, ἐκεῖνα ποὺ θὰ ἔπρεπε νὰ διατηροῦνται μὲ τὴ 
μεγαλύτερη σχολαστικότητα, χωρὶς οὔτε κεραία, οὔτε ἰῶτα νὰ 
ἐκφυλίζεται ... Εἶναι ἀκατανόητα τὰ τετράφωνα μελωδήματα, ποὺ δὲν 
ἀποτελοῦν κὰν πραγματικὴ τέχνη, μέσα στοὺς σεβασμίους βυζαντινοὺς 
χώρους καὶ στὰ σεβάσμια τυπικά, τῶν ὁποίων ἡ μουσικὴ πρέπει νὰ 
εἶναι ἡ ἐκφραστικὴ δεητικὴ συμπλήρωση ...Οὔτε ροπὴ γιὰ ἐγκαθίδρυση 
τῆς καντάδας κάτω ἀπὸ τοὺς βυζαντινοὺς θόλους ...41 

Ο λογοτέχνης Αλέξανδρος Παπαδιαμάντης, ασχολήθηκε επίσης 
με τις λειτουργικές τέχνες. Υπογράμμιζε τη στενή σχέση υμνωδίας 
και αγιογραφίας και τόνιζε την αναγκαιότητα ύπαρξης ενιαίου και 
ομόρρυθμου χαρακτήρα. Η προσπάθεια του Κόντογλου ικανοποιούσε 
το διαρκές κήρυγμα του θεολόγου Ιωάννη Ν. Καρμίρη, Ακαδημαϊκού 
και Καθηγητή του Πανεπιστημίου Αθηνών42, ενώ τη «μοντερνοποίηση» 
της εκκλησιαστικής μουσικής, καταδικάζουν ακόμη, ο Ιερομόναχος Ρ. 
Μαυρόπουλος43, ο ιεροψάλτης, Σάββας Φύλλης44 και ο Αρχιμ. Χρυσ. 
Μουστάκας45. Τέλος, ο Σίμων Καράς χαρακτήριζε ως παραχαράκτες 

41. Η άποψη μεταφέρεται ακριβώς από τον Φ. Κ., Τουλάχιστον ἐπιπολαιότης, Κιβωτός, 
Ἔτος Α´, Ἀρ. Φύλ. 5, Μάϊος 1952, 230.

42. Ἰ. Καρμιρησ, Γράμματα στὴν Κιβωτό, Κιβωτός, Ἔτος Β´, Ἀρ. Φύλ. 15, Μάρτιος 
1953, 119.

43. Ρ. Μαυροπουλοσ Ἱερομ., Ἐπίσημος καταδίκη τῆς τετραφωνίας, Κιβωτός, Ἔτος 
Α´, Ἀρ. Φύλ. 7, Ἰούλιος 1952, 303. 

44. Σ. Φυλλησ, Γράμματα στὴν Κιβωτό, Κιβωτός, Ἔτος Α´, Ἀρ. Φύλ. 8, Αὔγουστος 
1952, 344.

45. Χρυσ. Μουστακασ, Ἀρχιμ., Γράμματα στὴν Κιβωτό, Κιβωτός, Ἔτος Β´, Ἀρ. Φύλ. 
23, Νοέμβριος 1953, 462-3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 263

όσους καντοδοποιούσαν το βυζαντινό μέλος και εννοούσαν ως ΒΜ τις 
τετράφωνες συνθέσεις46.

Ωστόσο, οι περισσότεροι, αν όχι όλοι, οι ναοί που ψέγονται από 
τον Κόντογλου συνεχίζουν να διατηρούν το ίδιο ύφος ψαλμώδησης 
έως σήμερα. Κάποιοι μάλιστα είχαν χαράξει το στίγμα τους πολύ 
νωρίτερα, όταν οι χορωδίες τους είχαν ηχογραφήσει την δεκαετία του 
1920, θρησκευτικούς ύμνους σε δίσκους γραμμοφώνου. Οι ηχογραφήσεις 
πραγματοποιήθηκαν στην Αθήνα με διάφορες δισκογραφικές εταιρείες. 
Οι χορωδίες της Μητροπόλεως Αθηνών και του Αγίου Γεωργίου Καρύτση 
καταγράφουν τις πρώτες τους ηχογραφήσεις το 1922 και ακολούθως το 
1929. Μερικοί από τους ύμνους που ηχογραφεί η χορωδία του Αγ. Γεωργίου 
(Καρύτση) είναι το τροπάριο της Κασσιανής, Δοξολογίες, Κοινωνικά και 
Χερουβικά, Ύμνοι των Χριστουγέννων και των Παθών, ενώ η χορωδία 
της Μητροπόλεως ηχογραφεί ύμνους της Μεγάλης Εβδομάδας και του 
Ευαγγελισμού της Θεοτόκου με συνοδεία της Μουσικής Φρουράς 
Αθηνών47, Μεγαλυνάρια και ύμνους των Χριστουγέννων. Οι περισσότερες 
από τις συνθέσεις των ύμνων είχαν γίνει από τον Θεμιστοκλή Πολυκράτη 
και τις πολυφωνικές ερμηνείες των χορωδιών ομολογούν και οι ετικέτες 
των δίσκων τους.

Αρκετές από τις παραπάνω πολυφωνικές καταγραφές επανεκδό-
θηκαν και κυκλοφόρησαν στην Αμερική, εκεί όπου η δυτικότροπη 
ερμηνευτική τεχνική υιοθετήθηκε εξαρχής48. Η αυξημένη μεταναστευτική 
κίνηση των αρχών του 20ού αιώνα είχε ως αποτέλεσμα και τη μετακίνηση 
ελλήνων μουσικών, οι οποίοι επιδίωκαν να γνωστοποιήσουν τη βυζαντινή 

46. Σ. Καρασ, Περὶ τὴν Βυζαντινὴν Ἐκκλησιαστικὴν Μουσικήν, Κιβωτός, Ἔτος Β´, 
Ἀρ. Φύλ. 13, Ἰανουάριος 1953, 31.

47. Βλ. Μ. Καπκιδη, «Συνοδεύοντας θρησκευτικές τελετές και εθνικές εορτές: η 
Μουσική της Φρουράς Αθηνών στην δισκογραφία του γραμμοφώνου», στο Επιστημονικό 
Συνέδριο: «Η Μπάντα Πνευστών στην Ελλάδα: Ιστορία και Προοπτικές», συνδιοργάνωση 
του τμήματος Μουσικών Σπουδών του Ιονίου Πανεπιστημίου Κέρκυρα με την Φιλαρμονική 
Εταιρεία Κέρκυρας, 5-7 Απριλίου 2019, υπό έκδοση στα Πρακτικά.

48. Βλ. Μ. Καπκιδη, Ψαλτικές ειδήσεις στον αμερικάνικο ομογενειακό τύπο το 
πρώτο μισό του 20ού αιώνα, στο 3ο Διεθνές Μουσικολογικό και Ιεροψαλτικό Συνέδριο: 
«…ἐν ἐπιγνώσει ὑμνοῦντάς Σε…» Προϋποθέσεις καὶ Δεξιότητες γιὰ τὴν Ἱερὰ Ψαλμωδία 
στὴν Ὀρθόδοξη Λατρεία, Ακαδημία Θεολογικών Σπουδών Βόλου – Τομέας Ψαλτικής 
Τέχνης και Μουσικολογίας, Συνεδριακό Κέντρο Θεσσαλίας, Μελισσιάτικα Βόλου, Βόλος, 
Τετάρτη 30 Μαΐου – Σάββατο 02 Ιουνίου 2018, υπό έκδοση στα Πρακτικά.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

264

μουσική στον εκεί παροικιακό ελληνισμό. Μέσα από την επιθυμία τους 
να γίνουν αποδεκτοί αλλά και εύκολα προσβάσιμοι στις ελληνικές 
κοινότητες άρχισαν να μεταγράφουν την βυζαντινή παρασημαντική 
σε ευρωπαϊκή σημειογραφία και να την χρησιμοποιούν κατ’ αυτόν τον 
τρόπο στα ελληνικά σχολεία. Έτσι, καθιερώθηκε. Για ιστορικούς λόγους 
αξίζει να σημειωθεί ότι οι πρώτες ηχογραφήσεις πολυφωνικών χορωδιών 
σε δίσκους 78 στροφών τεκμαίρονται ήδη από το 1907 σε Αθήνα και 
Κωνσταντινούπολη49 και οι βυζαντινότροπες έπονται από το 1910 
περίπου.

Είναι χαρακτηριστικό ότι ήδη από την εποχή της Παλαιάς Διαθήκης, 
ο χορός των ψαλτών σε συνεργασία με τους σαλπίζοντες ιερείς, παρά 
τα διαφορετικά τονικά ύψη που φαίνεται να απέδιδαν, δεν έψαλλαν 
πολυφωνικά. Η Π.Δ. αναφέρει ότι παρά την ταυτόχρονη συνήχηση 
του μεγάλου πλήθους από ψάλλοντες και τα διαφορετικά όργανα που 
χρησιμοποιούσαν, ἐγένετο μία φωνὴ ἐν τῷ σαλπίζειν καὶ ἐν τῷ ψαλτῳδεῖν 
καὶ ἐν τῷ ἀναφωνεῖν, φωνῇ μιᾷ τοῦ ἐξομολογεῖσθαι καὶ αἰνεῖν τῷ Κυρίῳ. 
Αναδεικνύεται ουσιαστικά η συλλογική μονοφωνική αίνεση μέσα από 
μια σαφώς καθορισμένη ηχοχρωματική ποικιλία50.

Στην Βυζαντινή Παράδοση, οι Χοροί Ψαλτών δομήθηκαν και 
ολοκληρώθηκαν μέσα στην παράδοση της Ορθόδοξης Ανατολής, αφο-
μοιώνοντας στοιχεία της εβραϊκής λατρείας και του αρχαιοελληνικού 
δράματος, στηριζόμενοι στα αμετάβλητα δογματοηθικά θεμέλια της 
Χριστιανικής Λατρείας. Στη μεταβυζαντινή περίοδο, η βυζαντινή χορωδία 
μετασχηματίζεται στη νεότερη Πατριαρχική Παράδοση με πρωτοψάλτες, 
λαμπαδάριους και δομέστικους, αναδεικνύοντας την μεγαλοπρέπεια των 
Ακολουθιών της ορθόδοξης λατρείας.

Ο Μητροπολίτης Σάμου Ειρηναίος, που άφησε επίσης μια σημαντική 
παρακαταθήκη μονοφωνικών ηχογραφήσεων σε δίσκους γραμμοφώνου, 
σε δημοσιευθέν άρθρο του για τη ΒΜ, σημειώνει σχετικά με την χορωδιακή 
ερμηνεία: ...Πάντως ψαλλόμενα εὐκρινῶς καὶ μάλιστα τὰ δύο πρῶτα 
μέλη (στιχηραρικὰ καὶ παπαδικὰ) κατὰ τὸν καθιερωμένον τρόπον καὶ 

49. Για περισσότερες πληροφορίες βλ. Καπκιδη, Ηχητικά τεκμήρια…, όπως σημ. 15.
50. Ε. Χ. Σπυρακου, Οι Χοροί Ψαλτών κατά την Βυζαντινή Παράδοση, Διδακτορική 

Διατριβή, Έκδοση Γρ. Θ. Στάθη – Ιδρύματος Βυζαντινής Μουσικολογίας, Αθήνα 2008, 
103.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 265

μὲ ἐπιμέλειαν ὑπὸ καλλιφώνων ἱεροψαλτῶν καὶ εἰς χορὸν μὲ ἀνάμιξιν 
βαρυτόνων καὶ ὑψιτόνων ἣ παιδικῶν φωνῶν. συγκινοῦν βαθύτατα τὴν 
θρησκευτικὴν ψυχὴν τῶν ἐκκλησιαζομένων, ζωογονοῦν, καὶ ἀναγεννοῦν 
ἱερὰ αἰσθήματα τοῦ Ἔθνους. Μόνον θὰ ἔπρεπε νὰ περιορισθοῦν οἱ χοροὶ 
ἐντὸς τῶν κλασσικῶν βιβλίων τῶν διακεκριμένων μουσικοδιδασκάλων, 
οἱ ὁποῖοι ἐχρημάτισαν πρωτοψάλται καὶ λαμπαδάριοι τοῦ Οἰκουμενικοῦ 
Πατριαρχείου, διότι οὖτοι ἡρμήνευσαν πιστότερον καὶ ἐσεβάσθησαν 
περισσότερον τὴν παράδοσιν τῆς ἱερᾶς βυζαντινῆς μουσικῆς51.

Η αναφορά του Κόντογλου στο έργο των Συλλόγων Βυζαντινής Μουσικής

Ο Κόντογλου δεν παραλείπει να καταγράψει το έργο Συλλόγων και 
Σωματείων που εκπροσωπούν και αγωνίζονται για τη ΒΜ, και θεωρεί 
χρέος του να αναγνωρίσει το έργο των συστηματικών ψαλτών που 
κοπιάζουν για την διατήρησή τους, μεταξύ των οποίων: ο Σύλλογος 
Ιεροψαλτών με πρόεδρο τον Α. Μπελούση, ο Γ. Τσατσαρώνης με την 
Εταιρεία Βυζαντινής Μουσικής και ο ΣΦΒΜ Ν. Ιωνίας. Ιδιαίτερη μνεία 
ακολουθεί για τον ΣΦΒΜ της Πάτρας που αγωνίζεται με πολύ ζήλο· ο 
Υπουργός Σταύρος Νικολαΐδης και ο παλαίμαχος ψάλτης του Παναγίου 
Τάφου, Χατζηθεοδώρου μαζί με τον δικηγόρο Η. Μπογδανόπουλο πρέπει 
να θεωρηθούν από τους πιο ένθερμους εραστές της βυζαντινής μουσικής52. 

Οι μουσικοί σύλλογοι γνωρίζουν μεγάλη άνθιση σε όλη την ελληνική 
επικράτεια από τα τέλη του 19ου αιώνα53. Εξαρχής ασκούσαν σημαντικό 
εκπαιδευτικό και πολιτιστικό έργο προσφέροντας σε όλο τον κόσμο, από 
όποιο κοινωνικό στρώμα κι αν προέρχονταν, την δυνατότητα γνωριμίας 
με τη μουσική. Παράλληλα, η συλλογική δράση έδινε την δυνατότητα 
στα μέλη ενός συλλόγου να κινητοποιηθούν και να παρέμβουν στα 
διάφορα προβλήματα που αντιμετώπιζε ο κλάδος που αντιπροσώπευαν 
ενισχύοντας ταυτόχρονα και τις κοινωνικές σχέσεις. Γι’ αυτό και συχνά 
αναζητούσαν την στήριξη από επιφανή πρόσωπα του καλλιτεχνικού και 
όχι μόνο χώρου, ιδιαίτερα κατά την ίδρυσή τους. 

51. Μητροπολίτης Σάμου Ειρηναιοσ, Περὶ τὴν Βυζαντινὴν Μουσικήν, Μελετήματα 
Διάφορα, Ἐκδόσεις Γ. Δ. Κυπραῖος, Ἀθῆναι 1962, 143.

52. Σπυρακου, όπως σημ. 50.
53. Μπαρμπακη, Η σωματειακή δραστηριότητα…, [όπως σημ. 4].



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

266

Παρόμοια με τον Υπουργό Σταύρο Νικολαΐδη που έχαιρε 
ευσήμων από τον Κόντογλου για το έργο που προσέφερε στον ΣΦΒΜ 
της Πάτρας, ποικίλα πρόσωπα του πολιτικού χώρου συναντώνται 
συχνά σε αντίστοιχες θέσεις. Όπως παρατηρεί η Μπαρμπάκη, μεταξύ 
των επιφανών πολιτών που δραστηριοποιούνται έντονα ως μέλη των 
διοικητικών συμβουλίων των συλλόγων ή ως τακτικά μέλη, ισχυρή είναι 
η παρουσία των πολιτικών54. Πέρα από τον ζήλο που επιδεικνύουν 
για την καλλιτεχνική ζωή ενός τόπου, δεν είναι δυνατή η παράβλεψη 
της προσπάθειας επέκτασης των προσωπικών συμφερόντων και των 
πελατειακών τους σχέσεων.

Η Βυζαντινομουσικολογική Αισθητική του Κόντογλου – Συμπεράσματα

Από το σύνολο των άρθρων και των επιστολών που παρουσιάστηκαν 
παραπάνω είναι σαφές πως ο Κόντογλου διακρίνεται από μια έκδηλη 
βυζαντινομουσικολογική ευαισθησία και διατηρεί τις απόψεις και τις 
θεωρίες του. Δεν παρεκκλίνει από αυτές, αντιθέτως τις επαναλαμβάνει 
σε κάθε εισβολή και παρουσία, κατά τον ίδιο, ξενόφερτη και νεωτερική. 
Ο Κόντογλου είναι ο πιο αντιπροσωπευτικός εκφραστής της αισθητικής 
της ιθαγένειας που επιτάσσει τη βαθιά γνωριμία με το γνήσιο ελληνικό 
πνεύμα, την ψυχή της φυλής, την επαναφορά στον εαυτό μας και 
επομένως την ανάδειξη της εθνικής ταυτότητας. Συνιστά επίσης μια 
μυθιστορηματική προσωπικότητα, η οποία συνδυάζει έναν φλογερό 
μυστικισμό με μια ιδιότυπη μισοξενία55, σημειώνει η ιστορικός Ι. Ζάρρα.

Οι εμμονές μὲ τὰ ἰταλιάνικα τραγούδια τῆς προπερασμένης γενιᾶς 
ἀλλὰ καὶ τοὺς ἰταλοποιημένους μαέστρους ποὺ ἔχουνε ταμπουρωθεῖ στὰ 
ὠδεῖα καὶ ὡς λεβαντίνοι βάλανε πόδι στὶς ἐκκλησιὲς καὶ ἐκτοπίσανε τοὺς 
γνήσιους ψαλτάδες, μὲ τὶς τετραφωνίες τῆς Νόρμας τοῦ Μπελλίνι ποὺ 
ἤτανε ἤδη γριὰ 100 χρονῶν ποὺ εἶχαν ὡς ἀποτέλεσμα τὴν μουσολίνικη 
βεβήλωση τῶν μυστηρίων τῆς θείας λατρείας, μὲ τὴ βυζαντινὴ μουσικὴ 
ὡς τέχνη λειτουργικὴ καὶ τὴν προέλευσή της ἀπὸ τὴν ἀρχαία ἑλληνικὴ 
μουσική, ήτανε παγιωμένες, σταθερά διατυπωμένες φράσεις. Πίστευε πως 
όλα αυτά τα δεινά ξεκίνησαν από την εκκλησία της Αγίας Ειρήνης που 
ήταν υπό επτανησιακή κατοχή και αργότερα από τον δεινό ιεροψάλτη 

54. Μπαρμπακη, [όπως σημ. 4], 16-17.
55. Ζαρρα, Επιστροφή στην παράδοση, [όπως σημ. 9], 4.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 267

της εκκλησίας αυτής Ιωάννη Σακελλαρίδη. Ακόμη, κάθε απόπειρα 
μεταγραφής της βυζαντινής παρασημαντικής σε ευρωπαϊκή σημειογραφία 
ήταν για τον Κόντογλου κατακριτέα. Ωστόσο, ο Ι. Σακελλαρίδης με 
τη μεταφορά σε απλουστευμένη μορφή στο πεντάγραμμο μιας σειράς 
ακολουθιών της ΒΜ56 συνεισέφερε αναμφισβήτητα στη μετεξέλιξή της και 
την έκανε να αντηχεί σε όλες τις ορθόδοξες εκκλησίες, ώς την Αμερική. 
Αλλά και ο Ζακυνθινός μουσικοσυνθέτης Σπύρος Καψάσκης (1909-1967) 
που διαδέχτηκε τον Σακελλαρίδη το 1938, υιοθέτησε το δικό του σύστημα 
καταγραφής στις εναρμονισμένες του συνθέσεις για τέσσερις ανδρικές 
φωνές57. Βέβαια, ακολούθησαν κι άλλοι σπουδαίοι μουσικοδιδάσκαλοι 
με παρόμοια συστήματα, όπως ο Κων/νος Ψάχος και π. Γιώργης 
Ρήγας. Μολονότι η μεταφορά των εκκλησιαστικών μελών στη δυτική 
σημειογραφία δεν είναι ικανή να αποτυπώσει επ’ ουδενί την περιγραφική 
βυζαντινή παρασημαντική, εν τούτοις φαίνεται να αποδεικνύεται 
αναγκαία για τους περισσότερους Ορθόδοξους ναούς της Δύσης.

Η πένα του Κόντογλου αρθρογράφησε για την εκκλησιαστική 
μουσική περισσότερο απ’ ότι αγιογράφησαν τα πινέλα του, κι αυτό 
γιατί πίστευε ότι η μουσική είναι αμεσότερη στο εκκλησίασμα και έχει 
μεγαλύτερη επίδραση και επιρροή στις ψυχές εν ώρα προσευχής και 
λατρείας. Συχνά, αντιστοίχιζε την μουσική με την γλώσσα και διατύπωνε 
παραδείγματα που η εφαρμογή τους ήταν δυνατή και στις δύο. Άλλωστε 
η γλώσσα ήταν για εκείνον ένας ακόμη τομέας της αισθητικής που τον 
ενδιέφερε, αφού αποτελούσε το μέσο έκφρασης μιας άλλης τέχνης του, 
της συγγραφικής58. 

56. Οι ύμνοι που μετέφερε στο πεντάγραμμο ήταν η Θεία Λειτουργία, ο Ακάθιστος 
Ύμνος, η Μεγάλη Εβδομάδα, ο Παρακλητικός Κανόνας κ.α. βλ. μια σειρά 7 τευχών με τίτλο: 
Ἅσματα ἐκκλησιαστικά: Τονισθέντα κατὰ τὸ ἀρχαῖον μέλος ὑπὸ Ἰωάννου Σακελλαρίδου, 
Ἐν Ἀθήναις: Ἐκ τοῦ Τυπογραφείου τῶν Καταστημάτων Σπυρίδωνος Κουσουλίνου, 1892-
3. Οι μεταγραφές αυτές απευθύνονταν σε σχολικό ακροατήριο, γι’ αυτό και εκδόθηκαν 
με δαπάνη του Αρσακείου, βλ. Ι. Πλεμμενοσ, Εκκλησιαστική Μουσική και Λαογραφική 
Έρευνα: προς την αναθέρμανση μιας παλιάς σχέσης, στον τόμο Κ. Χ. Καραγκούνης – Γ. 
Κουρουπέτρογλου (επιμ.), Η Ψαλτική Τέχνη ως αυτόνομη επιστήμη, Πρακτικά του 1ου 
Διεθνούς Μουσικολογικού Συνεδρίου, 9 Ιουν.-3 Ιουλ. 2014, Βόλος 2015, 433. 

57. Πλεμμενοσ, [βλ. προηγούμενη σημ.].
58. Φ. Κολίτση, Στοιχεία Αισθητικής Θεωρίας στον Φώτη Κόντογλου: Νεωτερικότητα 

και Παράδοση, Μικροφιλολογικά, Περιοδική Έκδοση, τχ. 19, Αθήνα 2006, 17-21.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

268

Ο συσχετισμός και η σύγκριση των βυζαντινών τεχνών στον τρόπο 
που τις χρησιμοποιούν, τις αντιμετωπίζουν και τις ερμηνεύουν οι 
εκφραστές τους, προβάλλεται συχνά από την γραφίδα του Κόντογλου. 
Αδελφή της εικονογραφίας, η εκκλησιαστική μουσική, ήταν για εκείνον 
μία από τις λειτουργικές τέχνες, τὶς ἁγιασμένες, μέσω των οποίων 
επέρχεται η κατάνυξη, σε αντίθεση με τις κοσμικές τέχνες που ο σκοπός 
τους είναι η τέρψη του ανθρώπου. Επομένως δεν είναι δυνατόν να 
εξετάζεται αγνοώντας τον χαρακτήρα της ορθόδοξης θείας λατρείας 
και παραβλέποντας τον σκοπό για τον οποίο η Εκκλησία εισήγαγε και 
χρησιμοποιεί τις καλές τέχνες στους ναούς. Είναι εκείνη η μονοφωνική 
μουσική που σύμφωνα με τον Κόντογλου, αναδεικνύει το ποιητικό 
κείμενο και δίνει έμφαση σε αυτό, σε αντίθεση με την πολυφωνική 
μουσική που το καταπνίγει. Και δεν είναι εφικτό να διαφωνήσει κανείς 
μαζί του, αφού στην πολυφωνική εκκλησιαστική μουσική δεν είναι 
δυνατόν να τονίζονται τα πολλαπλά λεπτά νοήματα της υμνογραφίας 
και να χρωματίζονται μέσω της τετράφωνης ανάπτυξης των μελών. 
Παρομοίως υποστηρίζει ότι και η βυζαντινή αγιογραφία παραβιάζεται 
από αυτοσχέδιους αγιογράφους: Παρουσιάζουν γιὰ τέτοια, κάθε οἰκτρὴ 
παραμόρφωσή της, κάποια ἀνούσια κατασκευάσματα ἰταλοβυζαντινά, 
ρωσσοβυζαντινά, φραγκοβυζαντινά, παρεκτὸς τῆς ἀληθινῆς βυζαντινῆς 
εἰκονογραφίας. 

Η δέουσα σημασία για τις εκκλησιαστικές τέχνες, μουσική και 
αγιογραφία, τα μέσα δηλαδή που εκφράζεται το πνεύμα της ορθόδοξης 
εκκλησίας, εκλείπει ακόμη και από τους ιεράρχες της, οι οποίοι κατά την 
πλειοψηφία τους τις θεωρούν πάρεργο. Εκ παραδόσεως και ανατροφής 
ο Κόντογλου έτρεφε βαθύ σεβασμό προς το ιερατικό σχήμα. Δεν δίσταζε 
όμως να απευθύνεται προς τους εκκλησιαστικούς ταγούς και κληρικούς 
με το ίδιο αυστηρό και κριτικό ύφος, όταν έθιγε τα της ψαλτικής τέχνης. 
Παρ’ ότι ο ίδιος φοίτησε και μελέτησε στις μεγάλες σχολές της Ευρώπης, 
σπούδασε στο Παρίσι και διέπρεψε στην κοσμική τέχνη, εκτιμήθηκε από 
μοντέρνους ζωγράφους και λογοτέχνες, εν τούτοις στα δικά του μάτια 
όλα αυτά ήταν απλά ματαιοδοξία και τόνωση του εγωισμού που οδηγούν 
στην αθεΐα.

Για την κοσμική μουσική στην εκκλησία οι χαρακτηρισμοί του 
ήταν οι αρνητικότεροι: αντιχριστιανική, αντιπνευματική, ανθελληνική, 
κακότεχνη, υστερική, σαρκολατρική, ανίκανη να ερμηνεύσει μυστικά 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 269

σύμβολα. Δεν είχε εντοπίσει «ψάλτη» της τετραφωνίας να εξωτερικεύει 
ευλάβεια από την ερμηνεία του· ἄλλως τε, οἱ ἴδιοι, έγραφε, δὲν 
παραλείπουν εὐκαιρίαν διὰ νὰ διακηρύξουν ὅτι δὲν εἶνε «ψάλτες», 
ἀλλὰ «καλλιτέχναι τοῦ τραγουδιοῦ, τενόροι καὶ μπάσσοι»59. Την 
ανάγκη να διαφυλαχθεί αλώβητη η εκκλησιαστική βυζαντινή μουσική 
και η παραδοσιακή ψαλτική τέχνη της Ορθόδοξης Εκκλησίας, τόνιζε 
τακτικά και ο Μητροπολίτης Σάμου Ειρηναίος. Όταν στις αρχές της 
δεκαετίας του 1960 ανακινήθηκε και πάλι το ζήτημα της εισχώρησης 
δυτικοευρωπαϊκών τεχνοτροπικών μουσικών συστημάτων στη ΒΜ, 
ο Ειρηναίος, γράφει: Πᾶσα ἄλλη μορφὴ καὶ ἐμφάνισις τῆς ἱερᾶς ἡμῶν 
ἀσματολογίας ὡς εἶναι ἡ δῆθεν ἐναρμόνισίς της, δὲν συγκινεῖ τὰς ψυχὰς 
τῶν Ἑλλήνων ὀρθοδόξων χριστιανῶν, κατατεμαχίζει ἢ καὶ συνθλίβει τὸ 
περιεχόμενον τῶν ἐκκλησιαστικῶν ὕμνων, ποὺ εἶναι ἀριστουργήματα 
ἀνεγνωρισμένα ὑπὸ τῆς παγκοσμίου λογοτεχνίας. Ἡ προσπάθεια πρὸς 
ἐναρμόνισιν τῆς ΒΜ κατὰ τρόπον εὐρωπαϊκόν, καταλήγει εἰς πρόχειρα 
ἄτεχνα κατασκευάσματα60. Και, αλλού: Ὅσοι ἐπιχειροῦν νὰ θίξουν τὴν 
ἱερὰν μουσικὴν τοῦ Ἔθνους μὲ σκοπὸν βελτιώσεως καὶ ἀναζωογονήσεως 
αὐτῆς διὰ τῆς δῆθεν ἐναρμονίσεως, διὰ τῆς προσκομίσεως νέων στοιχείων 
ἀντλουμένων ἀπὸ ξένα μουσικὰ ἐδάφη, ἂς ἐρευνήσουν βαθύτερον 
ἑαυτοὺς καὶ θὰ ἀνεύρουν ἐν τῇ εἰλικρινείᾳ των ὅτι εἶναι ἀναρμόδιοι 
νὰ ἐπιληφθοῦν τοιούτου ἔργου, ἂς προσέξουν μήπως ἐν ἀγνοίᾳ των 
βαδίζουν εἰς τὴν παραχάραξιν μιας ἱερᾶς παρακαταθήκης61. Ενώ, 
σύμφωνα με μαρτυρίες του Παναγιώτη Κούβελου, ο Φώτης Κόντογλου 
και ο Στρατής Μυριβήλης προσκαλούσαν τον Μανώλη Χατζημάρκο62 
να ψάλλει σε εκδηλώσεις που διοργάνωναν σε ναούς των Αθηνών, 
προκειμένου να εμποδίσουν το ρεύμα των ευρωπαϊστών.

Για την στήριξη και ισχυροποίηση των θέσεών του, ο Κόντογλου 
συνήθιζε να χρησιμοποιεί φράσεις ·προφητών της Παλαιάς Διαθήκης 

59. Σε επιστολή του προς τον Αρχιμανδρίτη Ιερώνυμο Κοτσώνη, καθηγητή 
Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, την 8η Νοεμβρίου 1961.

60. Μητροπολίτης Σάμου Ειρηναιοσ, Ὑπόμνημα πρὸς τὸν Μακ. Ἀρχιεπίσκοπον περὶ 
τῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς, Μελετήματα Διάφορα, τόμος 5ος, Ἐκδόσεις Γ. Δ. Κυπραῖος, 
Ἀθῆναι 1962, 21.

61. Μητροπολίτης Σάμου Ειρηναιοσ, Περὶ τὴν Βυζαντινὴν Μουσικήν, [όπως σημ. 51], 
143.

62. Ηδύμολπος ιεροψάλτης που διέμενε στην πόλη του Βόλου.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

270

όπως οι Ησαΐας, Ιερεμίας, Ιεζεκιήλ, Μαλαχίας και Ζαχαρίας καθώς και 
του Οσίου Εφραίμ του Σύρου, που υπήρξε από τους πρώτους εκκλη- 
σιαστικούς συγγραφείς και σημαντικός μελετητής της Αγίας Γραφής. 
Κάποιες από αυτές εντοπίζονται συγκεντρωμένες στο πρόχειρο μιας 
χειρόγραφης επιστολής του προς τον Πατριάρχη Αθηναγόρα που 
συνέταξε το 1961. Όπως παρατηρείται, ο Κόντογλου υπογραμμίζει ό,τι 
θεωρεί σημαντικότερο και στη συνέχεια το σχολιάζει: 

«Ἡ ὑπερηφανία ἀναγκάζει ἐπινοεῖν καινοτομίας, μὴ ἀνεχομένη τὸ 
ἀρχαῖον» (ἅγιος Ἐφραὶμ ὁ Σῦρος). Όπως οἱ νεωτερισμοὶ ἐν τῇ λατρείᾳ 
εἶνε ἀπότοκοι τῆς κεκρυμμένης ὑπερηφάνου καὶ ματαιοδόξου γνώμης 
μας63.

«Ὅτι χείλη ἱερέως φυλάξεται γνῶσιν, καὶ νόμον ἐκζητήσουσιν ἐκ 
στόματος αὐτοῦ» (Μαλαχίας Α´, 7).

«Ὑμεῖς δὲ ἐξεκλίνατε ἐκ τῆς ὁδοῦ καὶ ἠσθενήσατε πολλοὺς ἐν νόμῳ, 
διεφθείρατε τὴν διαθήκην τοῦ Λευΐ, λέγει Κύριος Παντοκράτωρ» 
(Μαλαχ. Α´, 8).

«Καὶ ἔσται ὁ λαὸς ὡς ὁ ἱερεὺς» (ἤτοι: οὐδεμία διαφορὰ θὰ ὑπάρξῃ 
μεταξὺ ἱεροῦ καὶ βεβήλου) (Ἡσ. ΚΔ´, 2).

«Ἐπὶ τοὺς ποιμένας παρωξύνθη ὁ θυμός μου, καὶ ἐπὶ τοὺς ἁμνοὺς 
ἐπισκέψομαι λέγει Κύριος» (Ζαχαρ. Ι´, 3).

«Τάδε λέγει Κύριος. Στῆτε ἐπὶ ταῖς ὁδοῖς καὶ ἴδετε, καὶ ἐρωτήσατε 
τρίβους Κυρίου αἰωνίους, καὶ ἴδετε ποία ἐστὶν ἡ ὁδὸς ἡ ἀγαθή, καὶ 
βαδίζετε ἐν αὐτῇ» (Ἱερεμ. Στ´, 16).

«Ὧ οἱ ποιμένες οἱ διασκορπίζοντες καὶ ἀπολλύοντες τὰ πρόβατα τῆς 
νομῆς μας! Διὰ τοῦτο τάδε λέγει Κύριος ἐπὶ τοὺς ποιμαίνοντας τὸν λαόν 
μου. Ὑμεῖς διεσκορπίσατε τὰ πρόβατά μου, καὶ ἐξώσατε αὐτά, καὶ οὐκ 
ἐπεσκέψασθε αὐτά» (Ἱερεμ. ΚΙ´, 1) (Αἱ ἐπάραται καινοτομίαι ἄγουν εἰς 
τὴν ἀθεΐαν τὸν λαόν).

«Καὶ ἀποστρέψω τὸ πρόσωπόν μου ἀπ’ αὐτῶν, καὶ μιανοῦσι 
τὴν ἐπισκοπήν μου, καὶ εἰσελεύσονται εἰς αὐτὰ ἀφυλάκτως, καὶ 
βεβηλώσουσιν αὐτά» (Ἰεζ. Ζ´, 22).

63. Η επεξήγηση της φράσης του Αγίου Εφραίμ του Σύρου εντοπίζεται σε επιστολή 
του Κόντογλου προς την Διεύθυνση του περιοδικού Ὁ Λόγος τοῦ Σταυροῦ την 1η Μαΐου 
1961, 3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 271

«Καὶ οἱ ἱερεῖς αὐτῆς ἠθέτησαν νόμον μου καὶ ἐβεβήλουν τὰ ἅγιά μου. 
Ἀναμέσον ἁγίου καὶ βεβήλου οὐ διέστελλον, καὶ ἀπό τῶν σαββάτων μου 
παρεκάλυπτον τοὺς ὀφθαλμοὺς αὐτῶν καὶ ἐβεβηλούμην ἐν μέσῳ αὐτῶν» 
(Ιεζ. ΚΒ´, 26) («Ἀναμέσον ἁγίου καὶ βεβήλου», ἀναμέσον ψαλμωδίας 
καὶ θυμελικῆς σαρκικῆς μουσικῆς, καὶ δὴ ξενοτρόπου, ἀναμέσον 
εὐλαβοῦς πρωτοψάλτου Πέτρου λαμπαδαρίου καὶ τῆς κυρίας Ἀθηνᾶς 
Κασσαβέτη, «καλλιτέχνιδος τοῦ Θεάτρου» καὶ λοιπῶν τενόρων καὶ 
ὁσίων Τραγουδιστῶν).  

Από τον συλλογισμό του δεν διαφεύγει και το ζήτημα της χρήσης 
μουσικού οργάνου εντός των χριστιανικών εκκλησιών κατά την ώρα των 
ακολουθιών για το οποίο σημειώνει: τὸ ὄργανον τὸ ὁποῖον ὑπάρχει εἰς 
τοὺς ναοὺς τῆς Δύσεως, καὶ τὸ ὁποῖον ἐπιθυμοῦμεν νὰ εἰσαγάγωμεν καὶ 
ἡμεῖς εἰς τοὺς ναούς μας, εἶνε Ἑλληνικῆς ἐφευρέσεως, ποιηθὲν ὑπὸ τῶν 
Βυζαντινῶν, τὸ ὁποῖον μετεχειρίζοντο μόνον εἰς κοσμικὰς ἑορτὰς τοῦ 
παλατίου, οὐχὶ δὲ εἰς τοὺς ναούς, καθ’ ὅσον εἶχον σαφῆ ἐπίγνωσιν τί 
εἶνε ἡ κοσμικὴ μουσικὴ καὶ τί ἡ ἐκκλησιαστική. Ἡ ἑλληνική προέλευσίς 
του φαίνεται καὶ ἀπὸ τὴν ὀνομασίαν του, “ORGUE” ἢ “ARMONIUM”, 
ἤτοι «ὄργανον» ἢ «ἁρμόνιον». Ἓν τοιοῦτον ἐδωρήθη εἰς ἕνα φράγκον 
βασιλέα παρὰ τοῦ αὐτοκράτορος τοῦ Βυζαντίου, οἱ δὲ φράγκοι, 
βάρβαροι ὄντες καὶ μὴ διακρίνοντες τὸ ψάλλειν ἀπὸ τὸ τραγουδεῖν, 
τὸ ἔβαλαν εἰς τοὺς ναούς των. Ἤδη δέ, ἡμεῖς οἱ ἀνάξιοι ἀπόγονοι καὶ 
κληρονόμοι τοῦ μεγάλου ἐκείνου πολιτισμοῦ (τὸν ὁποῖον μελετοῦν καὶ 
ἐγκωμιάζουν σήμερον ἅπαντες οἱ Εὐρωπαῖοι καὶ Ἀμερικανοί), ἡμεῖς 
λοιπὸν οἱ ἀνάξιοι, θέλομεν νὰ τὸ εἰσαγάγωμεν εἰς τὰς ἐκκλησίας μας, ἐνῷ 
πρέπει νὰ τὸ βγάλουν καὶ οἱ φράγκοι, ἀπὸ τὰς ἰδικάς των, ὡς ὄργανον 
κοσμικόν64.

Η θυμωμένη αντίδρασή του προς τον φράγκικο μοντερνισμό 
διακρίνεται συχνά. Συνολικά, διαφαίνεται πως ο Κόντογλου πίστευε 
ότι η όποια προσπάθεια εκδυτικοποίησης της βυζαντινής μουσικής 
και εισχώρησης «ξένων» τεχνικών ερμηνείας και ήθους θα οδηγούσαν 
αργά ή γρήγορα όχι μόνο στην αλλοίωση, αλλά στην εξίσωση και την 
ομοιομορφία· η διαφορετικότητα θα απουσίαζε και μια ενιαία γραμμή 
έκφρασης θα χαρακτήριζε λαούς και θρησκείες. Η διαρκής κριτική και 

64. Από επιστολή του προς τον Αρχιεπίσκοπο Β. & Ν. Αμερικής Ιάκωβο, στις 20 
Δεκεμβρίου 1962, 4.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

272

η μάλλον υπερβολική φρασεολογία του ήταν ένας τρόπος αποφυγής 
της ισοπέδωσης, αλλά και μια προσπάθεια αναστολής του ρεύματος 
εκσυγχρονισμού προς τα ευρωπαϊκά δεδομένα. Αντίθετα, επιζητούσε την 
αρμονία και την απόλυτη ενότητα εντός της χριστιανικής ελληνορθό-
δοξης εκκλησίας. Ένας ναός δεν ήταν δυνατόν να φιλοξενεί εικόνες 
της ιταλικής αναγέννησης, ήχους τετράφωνης μουσικής της ρομαντικής 
εποχής, πολυελαίους και καντήλια ηλεκτρικά με ροκοκό στυλ, στασίδια 
κλασικού ρυθμού και άμφια με κλάδες μπαρόκ.

Είναι γεγονός ότι την Ελληνορθόδοξη εκκλησία δεν την αντιπρο- 
σωπεύουν οι πολυφωνικές μουσικές συνθέσεις εφόσον αυτές δεν 
συμβιβάζονται με την απλότητα και ταπεινότητα που αποπνέει η παρά- 
δοση του Χριστιανισμού. Η πολυφωνία στην εκκλησιαστική μουσική, 
καθιερώθηκε το 1870 στα Βασιλικά Ανάκτορα της Αθήνας, από τη σύζυγο 
του Βασιλιά Γεωργίου του Α´, Όλγα, η οποία ως ρωσικής καταγωγής είχε 
συνηθίσει σε πολυφωνική εκκλησιαστική μουσική στη λατρεία. Ωστόσο, 
όπως, ήδη από το 1875 σημειώνει ο Αρχιμ. Ευστάθιος Θερειανός, η 
ευρωπαϊκή τετραφωνία καταστρέφει τη λεκτική συνάφεια των ύμνων 
και αλλοιώνει τον χαρακτήρα των μελωδιών της αρχαίας εκκλησιαστικής 
μουσικής65. Η βυζαντινή μουσική δεν πρέπει να αποτελεί μαρτυρία του 
παρελθόντος και της παράδοσης που έχει ολοκληρωθεί. Αντιθέτως, πρέπει 
να αξιοποιείται και να εξελίσσεται, με γνώμονα πάνω απ’ όλα τη γνώση 
που θα συνοδεύεται από υπομονή, πίστη, σεβασμό και προσήλωση στον 
σκοπό που υπηρετεί· και η ερμηνεία της, ως Τέχνη λειτουργική, δεν θα 
πρέπει να μετατρέπεται σε μέσο προβολής και επίδειξης των προσωπικών 
ταλάντων δίχως όρια, αλλά μέσω της λεπτότητας και της απλότητας να 
αναδεικνύονται οι δεξιότητες όσων την υπηρετούν.

65. Ε. Θερειανος Ἀρχιμανδρίτης, Περὶ τῆς μουσικῆς τῶν Ἑλλήνων καὶ ἰδίως τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς, Τύποις τοῦ Αὐστροουγγρικοῦ Λόϋδ, Ἐν Τεργέστῃ 1875, 9-10.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 273

Εικόνα 1. Επιστολή της 6ης Μαΐου 1960.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

274

Εικόνα 2. Ευχετήρια κάρτα προς τον ΣΦΒΜ Πατρών.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 275

Εικόνα 3. Επιστολή της 12ης Μαΐου 1961.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

276

Εικόνα 4. Επιστολή της 30ης Νοεμβρίου 1961.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 277

Εικόνα 5. Επιστολή της 30ης Νοεμβρίου 1961.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

278

Εικόνα 6. Επιστολή της 30ης Νοεμβρίου 1961.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 279

Εικόνα 7. Επιστολή της 22ας Ιουνίου 1962.



	 ΜΑΡΙΑ ΚΑΠΚΙΔΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 241-281

280

Εικόνα 8. Επιστολή της 24ης Νοεμβρίου 1962.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 241-281

Φ. ΚΟΝΤΟΓΛΟΥ – Η. ΜΠΟΓΔΑΝΟΠΟΥΛΟΣ 281

Fotis Kontoglou – Elias Bogdanopoulos: 
Two Proponents of Monophonic Ecclesiastical Music

The paper examines the unknown correspondence between Fotis Kontoglou 
and Elias Bogdanopoulos. The two men maintained a special relationship 
with ecclesiastical byzantine music. Kontoglou was a famous and very 
talented Greek hagiographer, as well as an author. He was born in 1895 
in Aivali, Asia Minor and died in 1965 in Athens after a car accident 
which happened in 1963. His archive was presented in 2014 by his two 
grandchildren to the Byzantine Museum in Athens where it is open to 
everybody for study and research. New documents still enrich Kontoglou’s 
archive like the above mentioned correspondence with Elias Bogdanopoulos, 
a lawyer and hymnographer from Patras. Their letters were written between 
1960 and 1963 and their main subject was monophonic byzantine music. 
Both of them were fanatic opponents of the polyphonic –western type– 
chanting in Christian Orthodox Greek churches. So, their articles and letters 
are talking about the harmony of byzantine arts generally and especially of 
the  monophonic –eastern chanting– in Athen’s churches.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

Brigita Kukjalko

The Study of Ancient Greek Texts in Early Ottoman Constantinople*

Introduction

It is well known that most of the work on ancient Greek texts was transferred 
to Italy in the period from the conquest of Constantinople by the crusaders 
in 1204 –when the migration of Byzantine scholars to Western Europe 
began– to the late 15th century1. However, not all Greek-speaking scholars 
left Constantinople in the last two centuries of the Byzantine Empire or 
after its fall to the Ottomans in 1453. Some distinguished Greek learned 
men remained and continued their intellectual work, including the study of 
ancient Greek texts. 

There are several articles which deal with the interest of the Ottoman 
court in ancient Greek philosophy and art2. They are mainly based on the 
evidence of Greek manuscripts that were produced in Mehmed’s Greek 

* This paper is the outcome of a generous research scholarship granted by the Scientific 
and Technological Research Council of Turkey (TÜBİTAK) for the academic year 2014–2015 
at Boğaziçi University.

1. See J. E. Sandys, A History of Classical Scholarship: From the Sixth Century B.C. 
to the End of the Middle Ages, v. 1, Cambridge 1903, 376-428; D. J. Geanakoplos, Greek 
Scholars in Venice: Studies in the Dissemination of Greek Learning from Byzantium to 
Western Europe, Cambridge 1962; N. G. Wilson, From Byzantium to Italy: Greek Studies in 
the Italian Renaissance, Baltimore 1992; J. Monfasani, Byzantine Scholars in Renaissance 
Italy: Cardinal Bessarion and Other Émigrés: Selected Essays, Aldershot 1995

2. E.g. H. Inalcik, The Ottoman Empire: The Classical Age, 1300-1600, London 1973, 
181; J. Raby, Mehmed the Conqueror as a Patron of the Arts, Oxford Art Journal 5, 1 (1982), 
6; Idem, Mehmed the Conqueror’s Greek Scriptorium, DOP 37 (1983), 15-34; M. Mavroudi, 
‘Ελληνικὴ φιλοσοφία στὴν αὐλὴ τοῦ Μωάμεθ Β´, Bυζαντινὰ 33 (2014), 151-182.



	 BRIGITα KUKJALKO284

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

Scriptorium (hereafter ‘the Scriptorium’). From at least 16 manuscripts that 
were produced in the Scriptorium, 14 still survive in the Topkapi Palace 
Museum Library, while one is now in Paris (National Library of France) 
and another one in the Vatican Library. Approximately half of these 
manuscripts deal with ancient Greek language and literature. Apart from 
the manuscripts that were actually written in the Scriptorium, the Topkapi 
Palace Museum Library also contains other manuscripts in ancient Greek 
that were produced in earlier or later centuries (from the twelfth to the 
sixteenth century)3. 

It has been suggested that the bulk of these manuscripts was collected by 
the Sultan himself, thus underlining his humanist leanings. Several authors 
have tried to answer the question as to why specific ancient Greek texts 
were copied or otherwise acquired for the purposes of the Ottoman court4. 
Julian Raby assumes that, “some were probably intended for the training 
of Mehmed’s Greek chancellery staff, for Greek continued as a language of 
diplomatic exchange into the first decades of the sixteenth century. Others, 
on the other hand, bear directly in the Sultan’s interest”5. Among the last-
mentioned Raby lists Arrian’s Anabasis (Ἀλεξάνδρου Ἀνάβασις), the 
standard Greek biography of Alexander the Great, Homer’s Iliad (Ἰλιάς), 
Ptolemy’s Geography (Γεωγραφικὴ Ὑφήγησις) and Pletho’s Book of Laws 
(Νόμων συγγραφή). Maria Mavroudi, however, has concluded that the 
production of these manuscripts “was motivated by a desire to address 
political, social, and intellectual problems that were important for Ottoman 
Muslims”6. While discussing George Gemistos Pletho’s reception in the 
Islamic world in her article ‘Pletho as subversive’, Mavroudi suggests that 
the existence of almost one third of those manuscripts that were produced 

3. Greek manuscripts that survive in the Topkapı Palace Museum Library are completely 
listed by A. Deissmann, Forschungen und Funde im Serail, Mit einem Verzeichnis der 
nichtislamischen Handschriften im Topkapi Serai zu Istanbul, Berlin – Leipzig 1933.

4. E.g. Mavroudi, Ἑλληνικὴ φιλοσοφία στὴν αὐλὴ τοῦ Μωάμεθ Β´, 151-182; A. 
Akasoy, George Gemistos Pletho and Islam, in: Proceedings of the International Congress on 
Plethon and His Time, ed. L. G. Benakis and Ch. P. Baloglou, Athens – Mistra 2003, 351-
352; Raby, Mehmed the Conqueror as a Patron of the Arts, 6; Inalcik, The Ottoman Empire: 
The Classical Age, 1300–1600, 181.

5. Raby, Mehmed the Conqueror as a Patron of the Arts, 6.
6. Mavroudi, Ἑλληνικὴ φιλοσοφία στὴν αὐλὴ τοῦ Μωάμεθ Β´, 181.



ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE 285

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

in the Scriptorium (i.e. texts on demonology, prophecy and divination) can 
be explained by interest in various specific aspects of Neoplatonist thought 
pursued at the court of Mehmed the Conqueror. Among the manuscripts 
is one containing Hesiod’s Theogony (Θεογονία) in ancient Greek with 
commentary. Mavroudi believes that this might have helped Ottoman 
intellectuals to understand better Pletho’s Book of Laws (or, more precisely, 
what remained of it7 that was translated into Arabic8) and the use of Greek 
mythology as a tool of philosophical thought9.

In addition to the manuscripts containing ancient Greek texts that were 
written in the Scriptorium, numerous others were produced in Constantinople 
in the second half of the fifteenth century. These manuscripts attributed to 
such Greek learned men as Matthew Kamariotes (fl. mid-fifteenth century), 
George Scholarios, later known as Gennadios II (ca. 1400 – ca. 1472), 
John Dokeianos (fl. mid-fifteenth century), and Michael Kritoboulos (fl. 
mid-fifteenth century) now survive in several European libraries awaiting 
further research into their origin, purpose and ownership. There is much 
about ancient Greek text transmission in early Ottoman Constantinople 
that still remains largely unknown.

As we have seen above, the manuscripts that have survived reflect 
the interests of the Ottoman court and those studying ancient Greek texts 

7. Pletho’s Book of Laws, where he explicates his paganism, was publicly burnt at the 
order of the patriarch Gennadios II Scholarios, a major opponent of Pletho. See, J. Monfasani, 
Pletho’s Date of Death and the Burning of His Laws, BZ 98 (2005), 459-463. An anthology 
of excerpts from Pletho’s works were translated from Greek into Arabic, most probably 
during the reign of Mehmed the Conqueror. For the context of Pletho’s Arabic translation, 
see M. Mavroudi, Pletho as Subversive and His Reception in the Islamic World, in: Power 
and Subversion in Byzantium, ed. D. Angelov and M. Saxby, London – New York (2013), 
177-203.

8. In the Ottoman lands of the 15th century, the international lingua franca used in 
science communication by educated Muslims was Arabic. As a result, a number of Greek texts 
were translated into Arabic at the court of Mehmed the Conqueror. For detailed information 
on these translations, see M. Mavroudi, Translations from Greek into Arabic at the court 
of Mehmed the Conqueror, in: The Byzantine Court: Source of Power and Culture, Papers 
From, The Second International Sevgi Gön|l Byzantine Studies Symposium, ed. A. Odekan 
– N. Necipoğlu – E. Akyurek, Istanbul 2013, 195-207: only a handful of such translations are 
currently known.

9. Mavroudi, Pletho as Subversive, 190-191.



286 	 BRIGITA KUKJALKO

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

in Constantinople in the second half of the fifteenth century. However, the 
wider circumstances of the study of ancient Greek texts in the period that 
has been described as the worst and most obscure in the history of Greek 
learning in the East have not been adequately looked into. The following 
paper will try to fill this gap in the literature on the history of ancient 
Greek scholarship by examining the work of contemporary Greek-speaking 
intellectuals. 

George Amiroutzes’ Studies of Ancient Greek Philosophical Texts

One of the most learned men of his day was George Amiroutzes (ca. 1400 – 
ca. 1469). In his native Trebizond, Amiroutzes held high government offices: 
he was μέγας λογοθέτης and πρωτοβεστιάριος10. Amiroutzes was also 
active as a scholar, and his contemporaries simply referred to him as ‘the 
Philosopher’, a title he also used of himself11. Two or three years after the fall 
of the Empire of Trebizond to the Ottomans (in August 1461), Amiroutzes 
was invited to the court of Mehmed the Conqueror12. His contemporary, the 

10. For the office of μέγας λογοθέτης see R. Guilland, Les Logothètes: Etudes sur 
l’histoire administrative de l’Empire byzantin, REB 29 (1971), 5-115, esp. 100-115. For 
the πρωτοβεστιάριος see R. Guilland, Le Protovestiaire, REB 2 (1944), 202–20 [= Idem, 
Recherches sur les institutions byzantines, v. 1, Berlin 1967, 216-236]. See also ODB, vols. 2, 
3, entries Logothetes and Protovestiarios (A. Kazhdan). On the career of Amiroutzes, see B. 
Janssens and P. van Deun, George Amiroutzes and his Poetical Oeuvre, in: Philomathestatos: 
Studies in Greek and Byzantine Texts Presented to Jacques Noret for his Sixty-Fifth 
Birthday, ed. B. Janssens and P. van Deun, Louvain – Paris – Dudley 2004, 297-324; also J. 
Monfasani, George Amiroutzes. The Philosopher and His Tractates [Recherches de Théologie 
et Philosophie Médiévales, Bibliotheca 12], Leuven – Paris – Walpole (MA) 2011, 5-50.

11. E.g. Michael Kritoboulos refers to Amiroutzes as φιλοσοφίαν ἄκρος (IV 9,2) and ὁ 
φιλόσοφος (V 10, 5-6) : Critobuli Imbriotae historiae, ed. D. R. Reinsch [CFHB 22], Berolini 
et Novi Eboraci, 1983, 165-6, 195. For an English translation, see Kritoboulos, History 
of Mehmed the Conqueror, trans. C. T. Riggs, Princeton 1954, 177, 209-210. Monfasani, 
George Amiroutzes, 6-7, nn. 8-14 lists several Greek and Turkish sources where the epithet of 
Amiroutzes, ὁ φιλόσοφος, ‘the philosopher’ appears.

12. There is still speculation on how and why Amiroutzes secured a position at 
the Sultan’s court. Many believe that it was not only his erudition but also his family 
relationship with the Grand Vizier, the Ottoman negotiator Mahmud Paşa that enabled this. 
For a more detailed discussion of this question, see Monfasani, George Amiroutzes 8, n. 
20. On Amiroutzes’ religious attitude see, among others, N. B. Tomadakis, Ἐτούρκευσεν ὁ 



287ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

Greek historiographer Michael Kritoboulos of Imbros (ca. 1410 – ca. 1470), 
who refers to him as Ἀμηρούκης, explained in his Histories13 how the Sultan 
received the learned man: ἦν δὲ καί τις ἀνὴρ τῶν μετὰ βασιλέως, Γεώργιος 
Ἀμηρούκης τοὔνομα, φιλοσοφίαν ἄκρος, ὅση περὶ τε τὸ φυσικὸν ἔχει καὶ 
δογματικὸν τό τε μαθηματικόν τε καὶ γεωμετρικὸν καὶ τὰς ἀναλογίας 
τῶν ἀριθμῶν καὶ ὅση τῶν ἀπὸ τοῦ Περiπάτου καὶ τῆς Στοᾶς, προσέτι δὲ 
καὶ πλήρης πάσης ἐγκυκλίου παιδείας, ῥητορικῆς τέ φημι καὶ ποιητικῆς. 
περὶ τούτου μαθὼν ὁ βασιλεὺς μετακαλεῖται τὸν ἄνδρα καὶ πεῖραν ἱκανὴν 
ἔκ τε τῆς συντυχίας καὶ ὁμιλίας λαβὼν τῆς τε παιδείας καὶ σοφίας αὐτοῦ 
θαυμάζει τε τοῦτον διαφερόντως καὶ χώρας τῆς προσηκούσης ἀξιοῖ παρ’ 
αὐτῷ καὶ συχναῖς ὡς αὐτὸν εἰσόδοις καὶ ὁμιλίαις τιμᾷ δόγματα τῶν 
παλαιῶν αὐτῷ προτιθεὶς καὶ φιλοσόφους ἀπορίας καὶ συζητήσεις καὶ 
λύσεις· ἔστι γὰρ τῶν ἄκρως φιλοσόφων ὁ βασιλεύς14 ... 

Γεώργιος Ἀμιρούτζης, ΕΕΒΣ 18 (1948), 99-143, and Α. Frangedaki, Οn fifteenth-century 
cryptochristianity: A letter to George Amiroutzes from Michael Apostolis, BMGS 9 
(1985), 221-224. See also Amiroutzes’ contribution on the discussion de recta fide, through 
his dialogue with the Sultan, saved in latin translation and edited by A. Argyriou – G. 
Lagarrigue, BF 11 (1987), 29-222 and O. De la cruz Palma, Jorge Ameruzes de Trebisonda. 
El dialogo de la fe con el Sultan de los Turcos [Nueva Roma 9], Madrid 2000.

13. Kritoboulos’ Histories describes the deeds of Mehmed the Conqueror in the period 
from 1451 to 1467. It is written in imitation of the classical Greek historiographical style, 
esp. Thucydides (ca. 460 – ca. 400 BC). The only known manuscript of this work, dedicated to 
the Sultan, is the author’s autograph and survives in the Topkapi Palace Museum Library. On 
Kritoboulos’ career, his literary works and his autograph of the Histories, see D. R. Reinsch, 
Introduction in the edition [as in n.11], *5-*6, and Idem, Kritoboulos of Imbros – Learned 
Historian, Ottoman Raya and Byzantine Patriot, ZRVI 40 (2003), 297-308; also, Raby, 
Mehmed the Conqueror’s Greek Scriptorium, 15-30.

14. Critobuli Imbriotae historiae, IV 9, 2-3 (Among the companions of the ruler of 
Trebizond was a man named George Amiroukis, a great philosopher, learned in the studies 
of physics and dogmatics and mathematics and geometry and the analogy of numbers, 
and also in the philosophy of the Peripatetics and Stoics. He was also full of encyclopaedic 
knowledge, and was an orator and poet as well. The Sultan learned about this man and 
sent for him. On getting acquainted with his training and wisdom, through contact and 
conversation, he admired him more than anyone else. He gave him a suitable position in his 
court and honoured him with frequent audiences and conversations, questioning him on the 
teachings of the ancients and philosophical problems and their discussion and solution. For 
the Sultan himself was one of the most acute philosophers. (Translation by Charles T. Riggs 
in Kritoboulos, History of Mehmed the Conqueror, 177).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

288 	 BRIGITa KUKJALKO

Apart from the Kritoboulos’ reference to Amiroutzes’ fame and work 
at Mehmed’s court, almost nothing is known of his career as a philosopher. 
However, the philosophical writings of Amiroutzes that have survived to 
this day are a significant source of information about the ancient Greek 
authors and works that have influenced him, although it is impossible to 
trace when and where he was working on his writings15. 

His first tractate, I: The Philosopher’s16 [Tractate] on What the Ancients 
Taught Concerning Being (A΄: Τοῦ φιλοσόφου ὅπως ἐδόξaζον οἱ παλαιοὶ 
περὶ τῶν ὄντων), differs significantly from the other 14: rather than a 
philosophical treatise, it is an enumeration of the greatest ancient Greek 
philosophers and their main beliefs on being. In this tractate, the author 
tells of, in chronological order, Thales, Heraclitus, Pythagoras, Anaxagoras, 
Democritus, Leucippus, Parmenides, Melissus, Empedocles, Socrates, Plato, 
Aristotle, Zeno and Chrysippus and what they said concerning the principle 
or principles of being; whether there were one or several principles, for 
example, water or fire, or both, and so on. Amiroutzes does not mention his 
sources. However, in the footnotes of this treatise, the editor of the text John 
Monfasani carefully indicates similar passages in the writings of Diogenes 
Laertius, the Stoics, and especially Aristotle – like Metaphysics (Τὰ μετὰ 
τὰ φυσικά), Physics (Φυσικὴ ἀκρόασις), On the Heavens (Περὶ οὐρανοῦ), 
On Generation and Corruption (Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς), which 
Amiroutzes apparently had studied. In this tractate, the author appears as 
an objective narrator who rarely reveals his own opinion. Instead, he prefers 
to refer to Aristotle’s thoughts. For example, when narrating on Parmenides’ 
and Melissus’ beliefs on the principle of being, Amiroutzes indicates that 
Aristotle has attributed to them many absurd and impossible assertions, 
but he does not expand his reference explaining where Aristotle or anyone 
mentioning his work has stated this17. In this tractate Amiroutzes’ presence 
as an author can be felt only when he mentions Socrates (διήνεγκε δὲ 
πλεῖστον ἐν τῇ διαλεκτικῇ, καὶ ἦν ἀδύνατον τούτῳ διαλεγόμενον μὴ 

15. Monfasani, George Amiroutzes [as in n.10] has recently produced an edition of 15 
previously unknown philosophical tractates in a fragmentary state, in the original and in 
English translation.

16. I.e. Amiroutzes’. Monfasani, George Amiroutzes, 23, conclusively demonstrates 
that Amiroutzes is the author of this (the first), third and fourth treatise.

17. In tractate I, 14.3, in Monfasani, George Amiroutzes, 66.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

289ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE

ἐλέγχεσθαι)18, Plato (Διήνεγκε δὲ πάντων τῶν πρὸ αὐτοῦ φιλοσόφων 
οὐκ ὀλίγῳ τινί. ἡ δὲ γραφὴ αὐτοῦ ἀμίμητος ἐστὶ μετὰ τοῦ ἀρίστου καὶ 
χαριεστάτου)19 and Chrysippus and the school established by the Stoics 
(τιμῆς τε τυγχάνουσαν παρὰ πᾶσιν διὰ τὴν τῶν ἠθῶν εὐκοσμίαν. οὐδενὶ 
γὰρ οὕτως ὡς ἤθεσι χρηστοῖς ἁλίσκεσθαι ἄνθρωπος)20. Conversely, his 
account of Aristotle can be compared with a panegyric: […] μόνος εἰς τὸ 
ἐνδεχόμενον τέλος ἦλθε τῆς φιλοσοφίας. […] ἐν δὲ τοῖς φυσικοῖς οὐδεὶς 
ἄμεινον εἶπεν, οὔτε τῶν πρὶν οὔτε τῶν ὕστερον. […] τό τε ἀξίωμα τῆς 
ἀντιφάσεως, […], ἄριστα ἀπέδειξε. […] τελεώτατα δὲ ὑπεξῆλθε τὰ ἠθικὰ 
ἔν τε τοῖς Πρὸς Εὔδημον καὶ τοῖς Πρὸς Νικόμαχον τὸν υἱόν, ἔν τε τοῖς 
Πολιτικοῖς καὶ τοῖς Οἰκονομικοῖς 21. 

These assertions are not philosophical; rather, they are related to the 
personalities under discussion and their work.

Amiroutzes’ own philosophical ideas on being and its procession can 
be found in a number of later tractates: IV: The Philosopher’s [Tractate] 
Concerning the Procession of Being (Δ΄: Τοῦ φιλοσόφου περὶ τῆς προόδου), 
V: The Same Author’s [Tractate] [on Procession from the First Principle] (Ε΄: 
Τοῦ αὐτοῦ), VI: The Same Author’s [Tractate] Concerning the Procession 
of Being (ς΄: Τοῦ αὐτοῦ περί τῆς προόδου τῶν ὄντων), VIII: The Same 
Author’s [Tractate] Concerning the First Principle (Η΄: Τοῦ αὐτοῦ περὶ 
τῆς πρώτης ἀρχῆς), IX: The Same Author’s [Tractate] [on Motion and the 
First Principle] (Θ΄: Τοῦ αὐτοῦ)22 and XIV: The Same Author’s [Tractate] 

18. George Amiroutzes, I, 18.2: He excelled most of all in dialectics. It was impossible 
not to be refuted when debating him. (Translation by Monfasani, George Amiroutzes, 69).

19. George Amiroutzes, I, 19.19: He diverges from all prior philosophers in no small 
degree. His writing style is inimitable because of its supreme excellence and grace. (Translation 
by Monfasani, George Amiroutzes, 73).

20. George Amiroutzes, I, 24.2-3: It was comparable to the most distinguished of the 
schools and esteemed by all because of Chrysippus’ own high ethical behaviour. For nowhere 
is a man proven as in his good deeds. (Translation by Monfasani, George Amiroutzes, 79).

21. George Amiroutzes, I, 21.2-9: = [...] he arrived at the possible highest point of 
philosophy. […] No one spoke better about physics either before or after him. […] He brilliantly 
proved, […], the axiom of contradiction. […] Ηe published the most perfect ethical principles 
in his Ethics addressed to Eudemus and in his Ethics addressed to Nichomachus, his son, 
and in his Politics and Economics. (Translation by Monfasani, George Amiroutzes, 75).

22. Monfasani, George Amiroutzes, 143, n. 88 indicates that this tractate is a fragment, 
probably of a draft of the same discussion found in tractate XIII.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

290 	 BRIGITa KUKJALKO

Concerning the First Principle (ΙΔ΄: Τοῦ αὐτοῦ περὶ τῆς πρώτης ἀρχῆς). In 
these treatises, the author discusses what philosophers have said on the First 
Principle (the One, a God), identifying the philosopher from time to time as 
Aristotle23, Plato and the Platonists, Melissus, Parmenides or Anaxagoras, 
and further explaining what they have said on the production of being: 
whether it arises from the First Principle or not. Amiroutzes indicates 
that οἱ γὰρ πρότερον περὶ τούτου σκεψάμενοι οὔτε ἀλλήλοις φαίνονται 
ταὐτὰ δοξάζοντες οὔτε ταῖς ὑποκειμέναις ἀρχαῖς συνῳδά24. Amiroutzes 
tries to correct their assertions with the help of philosophical logic. All the 
tractates are notable for their complexity and each sheds light on some 
separate aspect of the issue, but they fail to give us a clear picture of the 
author’s own philosophical views.

Aristotle’s influence on Amiroutzes as a philosopher is most obvious in 
the following three tractates: II: The Same Author’s [Tractate] Concerning 
the Ideas (Β΄: Τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὰς ἰδέας), III: The Philosopher’s [Tractate] 
Concerning the Soul (Γ΄: Τοῦ φιλοσόφου περὶ ψυχῆς), and especially in X: 
The Same Author’s [Tractate] Concerning the Substance and Essence of 
Happiness (Ι΄: Τοῦ αὐτοῦ περὶ τῆς οὐσίας καὶ τοῦ τί ἐστι τῆς εὐδαιμονίας). 
The last tractate differs from the others in that the author speaks in the 
person of Aristotle. Amiroutzes does not refer to his sources25, i.e. the 
writings of Aristotle, except The Posterior Analytics (Ἀναλυτικὰ Ὕστερα): 
[…] ὡς ἐν τῷ πρώτῳ τῆς Ἀποδεικτικῆς ἀπεδείξαμεν, […]26. Monfasani points 
out that this tractate, especially in the first half, is an extended paraphrase 
with frequent quotations of Aristotle, The Nicomachean Ethics (Ἠθικὰ 
Νικομάχεια), I.1095a28–1098a2027.

23. Amiroutzes refers to Aristotle’s Metaphysics in tractate IV, 1.8, and also quotes it 
in tractate VI, 13. 3-4, see Monfasani, George Amiroutzes, 108 and 130.

24. George Amiroutzes, VI, 1.1: For those who studied the issue before us do not seem 
to hold doctrines that are in agreement with each other or are even in accord with basic 
principles. (Monfasani, George Amiroutzes, 143, n. 88, 117).

25. According to the editor, Amiroutzes’ sources in this treatise are Aristotle’s The 
Posterior Analytics, The Nicomachean Ethics and Metaphysics, see Monfasani, George 
Amiroutzes, 145-165, nn. 91-120; 122-130 and 132. 

26. George Amiroutzes, Χ, 1.6: [...] as we have shown in Book 1 of the Apodeictic [...]. 
(Monfasani, George Amiroutzes, 145).

27. See Monfasani, George Amiroutzes, 145, n. 91. In the Greek text, Monfasani puts 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

291ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE

In tractate II: The Same Author’s [Tractate] Concerning the Ideas (Β΄: 
Τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὰς ἰδέας), Amiroutzes deals with the beliefs of Aristotle 
and Plotinus on the nature of the First Principle; in this work too, the 
author’s thoughts can be observed throughout the text. Often Amiroutzes 
expresses his own opinion in the first person singular or plural and with 
the help of a rhetorical question. In this treatise, Amiroutzes refers to three 
works of Aristotle: Physics, Metaphysics and On the Heavens, and one work 
of Plotinus: The Enneads (Ἐννεάδες).

In tractate III: The Philosopher’s [Tractate]: Concerning the Soul (Γ΄: 
Τοῦ φιλοσόφου περὶ ψυχῆς), which is perhaps the most interesting and 
original of all in terms of thought, Amiroutzes aims to prove Aristotle’s belief 
that τὴν λογικὴν [ψυχὴν] μόνον ἀθάνατον καὶ χωριστὴν διὰ τὸν νοῦν, 
τὰς δὲ λοιπὰς οὐδαμῶς28. Especially in this tractate, he appears as a harsh 
opponent of Plato and his followers and later elaborators as Plotinus and the 
other Neoplatonists, who have stated that all souls, irrational or rational, are 
immortal and share the same form. When completely refuting Plato’s thesis, 
Amiroutzes does not shrink from using such epithets as ἀτοπώτατον (‘most 
absurd’) or προδήλως ἄτοπα (‘blatantly absurd’)29. However, to oppose the 
Platonist theories the author uses mainly his own conclusions rather than 
Aristotle’s, for example: ἄνθρωπος δὲ φύσει ἐλεύθερος. σημεῖον δὲ ὅτι 
οὐδεὶς αἱρεῖται δουλεύειν ἐξὸν εὖ ζῆν ἄνευ δουλείας. τὰ δὲ ζῷα ὑπὸ τῆς 
φύσεως ὥρισται εἰς δουλείαν τοῖς ἀνθρώποις, τὰ δὲ φυτὰ πᾶσι τοῖς ζῷοις 
εἰς χρῆσιν. ἐπεὶ τοίνυν ταῖς κοιναῖς ὑπολήψεσιν ἡ ὑπόθεσις μάχεται, οὐ 
δυνατὸν ἀληθῆ εἶναι. οὐκ ἄρα ὁμοειδεῖς αἱ ψυχαὶ πᾶσαι30. 

into italics words and phrases taken directly from Aristotle, which together constitute a 
significant part of the text. 

28. George Amiroutzes, III, 1.3 […] only the rational soul is immortal and separable 
because it is a mind; all other souls are in no way immortal. (Monfasani, George Amiroutzes, 
91).

29. In tractate III, 7.1-4, in Monfasani, George Amiroutzes, 95-6.  
30. George Amiroutzes, III, 2. 8-10: Men are, however, by nature free. A sign of this is 

that no one chooses to be a slave if he can live well without being a slave. By nature, on the 
other hand, animals have been destined to be the slaves of men and plants to be exploited 
by all animals. Since, then, [Plato’s] view is at odds with common conceptions, it cannot 
be true. Therefore, not all souls share the same form. (Monfasani, George Amiroutzes, 93).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

292 	 BRIGITA KUKJALKO

More than once, he indicates that Plato’s view is not even in harmony 
with other principles posited by him and his followers31: for example, the 
theory of Ideas. Amiroutzes avoids directly referring to Plato or Plotinus, 
but says rather νομίζουσιν ‘they think’ when discussing their beliefs, and he 
does not mention the relevant works.

Amiroutzes concludes that the Soul is not an Idea and repeatedly 
professes to prove that souls do not share the same form and that only the 
rational ones are immortal. Although heavily influenced by Aristotle, in this 
tractate Amiroutzes shows himself to be an original thinker. He continues 
in the same vein in the remaining five tractates, which cover different topics.

In tractate VII: The Same Author’s [Tractate] [on Time According 
to Plotinus] (Ζ΄: Τοῦ αὐτοῦ), Amiroutzes reveals and discusses Plotinus’ 
multiple views regarding the nature of time: the life of the soul, activity, or 
the length and interval of life. He disagrees with Plotinus and opposes all 
his statements with the help of logic. The author’s own views on time can be 
found scattered throughout the treatise.

In the remaining tractates: XI: The Same Author’s [Tractate]. That 
within man the same soul possesses sensation and thought and the other 
facilities of a living creature (ΙΑ΄: Τοῦ αὐτοῦ. Ὅτι ἐν τῷ ἀνθρώπῳ τῆς 
αὐτῆς ἐστὶ ψυχῆς τὸ αἰσθάνεσθαι καὶ τὸ νοεῖν καὶ τ’ ἄλλα τὰ τοῦ ζῶντος 
ἔργα), XII: The Same Author’s [Tractate] [Concerning Man] (ΙΒ΄: Τοῦ 
αὐτοῦ), XIII: The Same Author’s [Tractate] [Concerning Matter and Form] 
(ΙΓ΄: Τοῦ αὐτοῦ), XV: [The Same Author’s [Tractate]]. Whether there are 
bodies that are indivisible and without parts (ΙΕ΄: Εἰ ἔστι σώματα ἄτομα 
καὶ ἀμερῆ), Amiroutzes expresses mainly his own thoughts on the issues 
reflected in the titles, giving very few references to other philosophers. In 
tractate XI, there are two references to the assertions of Plato and Aristotle32. 
Monfasani indicates that this treatise reflects, to some degree, the doctrine 
of Thomas Aquinas, though Amiroutzes does not refer to him33. In treatise 

31. In tractate III, 7.2 and 9.4 (Monfasani, George Amiroutzes, 94 and 96). Fortunately, 
the editor of the text has indicated possible works where to look for Plato and the Neoplatonists’ 
beliefs discussed by Amiroutzes; Plato’s dialogues Phaedo (Φαίδων), Phaedrus (Φαῖδρος), 
Republic (Πολιτεία) and Laws (Νόμοι), and Plotinus’ Enneads. See Monfasani, George 
Amiroutzes, 95 and 97, nn. 62-63.

32. In tractate XI, 2.2, in Monfasani, George Amiroutzes, 166.
33. See Monfasani, George Amiroutzes, 165, n. 131.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

293ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE

XII, Amiroutzes refers once to the Platonists to express his opposition to 
them34. Tractate XIII includes one reference to Aristotle’s Metaphysics35 that 
confirms Amiroutzes’ belief on matter. At the very end of the last tractate, 
XV, the author, confirming his own statement, refers to Zeno; however, in 
the notes on this treatise, Monfasani indicates several ancient Greek sources 
that contain similar ideas or sources that might have inspired Amiroutzes. 
These include Aristotle’s Metaphysics and Physics, also On Indivisible Lines 
(Περὶ ἀτόμων γραμμῶν) and Euclid’s The Elements (Στοιχεῖα).

Amiroutzes’ tractates come across as chaotic – «they are drafts of 
Amiroutzes’ thoughts», states Monfasani36. He considers that these texts 
might have formed the material for lessons aimed at younger students, 
because of the simplified and incomplete information provided in several 
tractates37. Indeed, to a certain extent, the form of Amiroutzes’ philosophical 
tractates resembles Aristotle’s On Rhetoric (Ῥητορική), which is commonly 
believed to have been used by Aristotle as a set of lecture notes. Amiroutzes’ 
tractates are even more fragmentary; the thoughts expressed are quite often 
obscure, they are frequently repeated and they are sometimes at variance 
with one another. Just like On Rhetoric, these texts were never published 
by the author. 

Whatever the level of Amiroutzes’ teaching as reflected in his tractates, 
they clearly show that he studied the philosophical works of the greatest 
ancient Greek learned men. His tractates, though short and fragmentary, 
reveal erudition in ancient Greek philosophical thought and prove that he 
had access to works by or on Aristotle, Plato, the Stoics, Plotinus and others. 
In his treatises, Amiroutzes appears as an Aristotelian philosopher. They are 
full of references to Aristotle’s thoughts, beliefs and sometimes even include 
quotations, albeit often without any reference. As Aristotle’s teachings were 
considered fundamental in Byzantium and every Greek intellectual knew 
his works well, scrupulous references to them would have been superfluous. 
These treatises were probably written with a Greek readership in mind, 
but it is nevertheless believed that Amiroutzes’ knowledge of ancient Greek 

34. In tractate XII, 3.4, in Monfasani, George Amiroutzes, 170.
35. In tractate XIII, 6.9, in Monfasani, George Amiroutzes, 178.
36. Monfasani, George Amiroutzes, 24.
37. Monfasani, George Amiroutzes, 25.



	 BRIGITA KUKJALKO

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

294

philosophical thought inspired his Ottoman peers to study and interpret 
Aristotle, Plato and others38.

The Dispute between Platonists and Aristotelians in the Ottoman Court?

The philosophical works of the late Pletho and his major opponent 
Scholarios, an ardent Aristotelian, may also have contributed significantly 
to the study of the greatest authors of the ancient Greek past at the Ottoman 
court. Several of Scholarios’ works from the last decade before 1453 were 
written to oppose Pletho, whose works were attempts to demonstrate Plato’s 
superiority to Aristotle as a philosopher and show that Plato’s philosophy 
was more compatible with Christian revelation. For example, the voluminous 
Scholarios’ work Against the Ignorance of Pletho on Aristotle (Contra 
Plethonis ignorationem de Aristotele) originated as a response to Pletho’s 
On the Differences between Aristotle and Plato (De differentiis Aristotelis et 
Platonis). To this work, Pletho reacted once again in Against the Objections 
of Scholarios Concerning Aristotle (Contra Scholarii pro Aristotele 
obiectiones)39. Pletho and Scholarios’ exchange of treatises resulted in a 
controversy that continued in Italy between Platonists and Aristotelians for 
decades40. However, the lack of textual evidence does not allow us to assume 

38. Raby, Mehmed the Conqueror as a Patron, 6, believes that Mehmed the Conqueror 
studied peripatetic philosophy with Amiroutzes in 1465. The same belief has also been 
expressed by M. Balivet, Aristote au service du Sultan! Ouverture aux Turcs et Aristotélisme 
chez quelques penseurs Byzantins du quinzième siècle, Byzantins et Ottomans: Relations, 
interaction, succession, Istanbul 1999, 149, who shows that the spiritual relationship between 
Amiroutzes and the Sultan was similar to Aristotle and Alexander the Great. In two poems 
attributed to Amiroutzes, Mehmed is associated with Alexander the Great. In one of these 
poems, Amiroutzes speaks in the person of Aristotle. For the relevant Amiroutzes’ poems, 
see S. P. Lambros, Ποιήματα Γεωργίου τοῦ Ἀμιρούτζη, ΔΙΕΕ 2 (1885), 279-280 and Janssens 
– van Deun, George Amiroutzes, 314-315.

39. For more on their dispute, see N. Siniossoglou, Radical Platonism in Byzantium: 
Illumination and Utopian in Gemistos Plethon, Cambridge 2011, 125-160.

40. See J. Monfasani, A Tale of Two Books: Bessarion’s In Calumniatorem Platonis 
and George of Trebizond’s Comparatio Philosophorum Platonis et Aristotelis, Renaissance 
Studies 22 (2008), 1-13; P. Schulz, George Gemistos Plethon (ca. 1360–1454), George of 
Trebizond (1396–1472) and Cardinal Bessarion (1403–1472): the Controversy Between 
Platonists and Aristotelians in the Fifteenth Century, in: Philosophers of the Renaissance, 
ed. P. R. Blum, Washington, D.C. 2010, 23-32.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE 295

that this debate would also have taken place, at least at the same level, in 
early Ottoman Constantinople. 

The works of Scholarios41 show that after the fall of Constantinople his 
intellectual activities were more related to theological matters, especially the 
promotion of the Christian faith among the Ottomans, than to the study of 
ancient Greek texts42. However, Amiroutzes’ tractates prove that this debate 
still occupied his mind, and apparently the minds of his students too. Some 
of the ancient Greek manuscripts found in the Scriptorium indicate that 
this dispute may also have continued in the Ottoman court, most likely in 
the form of discussions, and perhaps with Amiroutzes’ help as an expert. 

Amiroutzes’ Work on Ptolemy’s Individual Regional Maps

According to Kritoboulos, Amiroutzes’ activity at the Sultan’s court was 
not limited to philosophical discussion of the teachings of the ancients. In 
the summer of 1465, the Sultan commissioned Amiroutzes to carry out 
a challenging task related to ancient Greek scholarship. As stated in his 
Histories, that summer Mehmed the Conqueror had the chance to examine 
a manuscript copy of the Geography (Γεωγραφικὴ Ὑφήγησις) of Klaudios 
Ptolemaios, better known as Ptolemy –a second-century Alexandrian 
scientist– and its numerous regional maps scattered in various places in 
the text: ἐντυχὼν δὲ που καὶ τοῖς τοῦ Πtολεμαίου43 διαγράμμασιν, ἐν οἷς 

41. For the works of Scholarios see: Oeuvres complètes de Georges (Gennadios) 
Scholarios, ed. M. Jugie – L. Petit – X.A. Siderides, 8 vols, Paris 1936.

42. A. Papadakis, Gennadius II and Mehmed the Conqueror, Byz. 42 (1972), 88–106, 
calls Scholarios the last Byzantine to attempt to explain the Christian faith to the Moslems. 
His conversations with Mehmed the Conqueror on Christianity resulted in two treatises, 
written at the Sultan’s request. See also A. Ziaka, Rearticulating a Christian-Muslim 
Understanding: Gennadios Scholarios and George Amiroutzes on Islam, in: Christianity 
and Religious Plurality, edited by Ch. Methuen – A. Spicer – J. Wolffe, [Studies in Church 
History – 51], Suffolk – New York 2015, 150-165.

43. Mavroudi, Translations from Greek into Arabic, 196–197, points to three 
manuscripts that can be associated with the library of the Sultan: Seragliensis 27 (late 14th–
early 15th centuries), Seragliensis 57 (1300) and Marc. gr. 516 (14th century). She assumes 
that Kritoboulos refers in his narrative either to Seragliensis 27 or Marc. gr. 516, as these 
two contain regional maps, but do not include a map of the inhabited world or the so called 
‘Ptolemaic world map’, as does Seragliensis 57. However, R. Burri indicates that in Marc. gr. 
516 the maps are not scattered through the text, and that its date of production has to be 



	 BRIGITA KUKJALKO

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

296

ἐκεῖνος ἐπιστημονικῶς τε καὶ φιλοσόφως τὴν τοῦ κόσμου περιήγησιν καὶ 
περίοδον πᾶσαν ἐκτίθεται, (…)44. The Sultan wanted Ptolemy’s individual 
charts or maps to be combined ἐν ἑνὶ πέπλῳ καὶ πίνακι σαφεστέραν 
τε οὖσαν οὕτω καὶ εὐληπτοτέραν συμπεριλαβεῖν τε ἅμα τῇ διανοίᾳ 
καὶ κατασχεῖν καὶ γνῶναι καλῶς· (…)45. For that purpose, he called on 
the philosopher Amiroutzes. Kritoboulos goes on to say how Amiroutzes 
created a huge wall map for the Sultan that combined all the individual maps 
in Ptolemy’s Geography: μετὰ χεῖρας τὸ βιβλίον λαβὼν καὶ τὸ θέρος ὅλον 
ἐνδιατρίψας τε καὶ σχολάσας αὐτῷ καὶ ἱκανῶς ἐκμελετήσας τε καὶ τὴν 
τούτου γνῶσιν ἀναλεξάμενος διέγραψεν ἄριστα καὶ ἐπιστημονικώτατα 
πᾶσαν τὴν τῆς οἰκουμένης περίοδον ἐν ἑνὶ πέπλῳ καὶ πίνακι γῆς καὶ 
θαλάσσης ὁμοῦ, ποταμοὺς τέ φημι καὶ λίμνας καὶ νήσους καὶ ὄρη καὶ 
πόλεις καὶ πάντα ἁπλῶς, παραδοὺς ἐν τούτῳ καὶ κανόνας καὶ μέτρα καὶ 
ἀποστάσεις καὶ τἆλλα πάντα εἰδέναι καλώς· (...)46. The map included the 
names of the countries, cities and places written in Arabic. According to 
Kritoboulos, the translation was done by the son of Amiroutzes who was 

reassessed, which makes it less probable that Kritoboulos refers to this codex; instead, most 
likely, he refers to Seragliensis 27. See R. Burri, Die Geographie des Ptolemaios im Spiegel der 
griechischen Handschriften, Berlin – Boston 2013, 445 and 452 (for the arrangement of the 
maps); 448 and 456 (for its production time). For the most recent and thorough descriptions 
of all these three codices, see Idem, Die Geographie des Ptolemaios, 255-270 (Seragliensis 
27); 445-458 (Marc. gr. 516); 505-515 (Seragliensis 57). Seragliensis 27 and Seragliensis 57 
survive in the Topkapi Palace Museum Library.

44. Critobuli Imbriotae historiae, V 10,5 (He also ran across, somewhere, the charts of 
Ptolemy, in which he set forth scientifically and philosophically the description and outline 
of the entire earth: Translation by Charles T. Riggs in Kritoboulos, History of Mehmed the 
Conqueror, 209).

45. Critobuli Imbriotae historiae, V 10,5 … into one united whole as a single picture 
or representation, and thus made clearer or more comprehensible, so as to be more easily 
understood by the mind, and grasped and well apprehended. (In Kritoboulos, History of 
Mehmed the Conqueror, 209).

46. Critobuli Imbriotae historiae, V 10,6: He took the book in hand with joy, and read 
it and studied it all summer. By considerable investigation and by analysing its wisdom, 
he wrote out most satisfactorily and skilfully the whole story of the inhabited earth in one 
representation as a connected whole – of the land and sea, the rivers, harbours, islands, 
mountains, cities and all, in plain language, giving in this the rules as to measurements of 
distance and all other essential things: Kritoboulos, History of Mehmed the Conqueror, 209-
210).  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE 297

expert in the languages of the Arabs and the Greeks47. The son of George 
Amiroutzes referred to by Kritoboulos is likely the eldest, Basileios, later 
known as Mehmed Bey, who, along with his brother Alexander (İskender 
Bey), converted to Islam. The so called 16th-century Greek chronicle 
Ἔκθεσις χρονική mentions that: Ὑπῆρχον γὰρ ἐν τοῖς καιροῖς ἐκείνοις 
νέοι εὐγενέστατοι ἐντὸς τοῦ σαραγίου ἔκ τε Πόλεως καὶ Τραπεζοῦντας, 
ἐξ ὧν ἧν καὶ ὁ τοῦ Ἀμουρήτζη ὁ υἱὸς ὁ Μεχεμὲτ μπέϊς, λογιώτατος καὶ 
ἑλληνικῶς καὶ ἀραβικῶς, ὃς καὶ ὁρισμῷ τοῦ κρατοῦντος μετεγλώττισε τὰ 
ἡμέτερα βιβλία εἰς τὴν τῶν Ἀράβων γλῶτταν γράψας αὐτὰ ἀκριβέστατα48. 

Although no longer extant, Amiroutzes’ map must have been impressive, 
since the Sultan rewarded him generously and encouraged him to prepare an 
Arabic translation of the Geography itself: ἡσθεὶς οὖν πάνυ τῷ ἔργῳ τούτῳ 
ὁ βασιλεὺς καὶ τὴν σοφίαν τε καὶ περίνοιαν τοῦ Πτολεμαίου θαυμάσας, 
ἀλλὰ δὴ τοῦ ἐκθεμένου τοῦτο καλῶς, δωρεῖται τοῦτον πολυτρόπως 
καὶ φιλοτίμως, κελεύει δὲ καὶ πᾶσαν τὴν βίβλον ὑπ’ αὐτῶν Ἀρραβικῶς 
ἐκδοθῆναι μισθοὺς μεγάλους ὑπὲρ τούτου καὶ δῶρα ἐπαγγειλάμενος49. 

At the order of the Sultan, Amiroutzes and his son, probably Mehmed 
Bey, prepared an Arabic translation of Ptolemy’s text. Two different 
fifteenth-century copies are still extant: MS Ayasofya 2596 (text without 
maps) and MS Ayasofya 2610 (text with maps). Both manuscripts are today 
preserved in the Suleymaniye Library, Istanbul50.

47. Critobuli Imbriotae historiae, V 10,7.
48. Ἔκθεσις χρονική: Ecthesis chronica and Chronicon Athenarum. Edited with 

critical notes and indices by Spyridon P. L.ambros, Athens 1902. 67: At that time there were 
some very noble young men within seraglio; they were from the City and from Trabizond. 
One of them was the son of Amiroutzes, Mehmed Beg, who had been educated in Greek 
and Arabic literature; by order of the ruler he had translated our books into Arabic in the 
most accurate manner. (Translation by M. Philippides in Emperors, Patriarchs, and Sultans 
of Constantinople, 1373–1513: An Anonymous Greek Chronicle of the Sixteenth Century, 
Brookline 1990, 87).

49. Critobuli Imbriotae historiae, V 10,8 ([He] admired the wisdom and ingenuity of 
Ptolemy, and still more that of the man who had so well exhibited this to him. He rewarded 
him in many ways and with many honours. He also ordered him to issue the entire book in 
Arabic, and promised him large pay and gifts for this work: Kritoboulos, History of Mehmed 
the Conqueror, 209).

50. The manuscript with maps: MS Ayasofya 2610 contains twenty-six double-page and 
twenty-four single-page maps, all in colour, including the Ptolemaic world map which might 



	 BRIGITA KUKJALKO

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

298

The period when Amiroutzes created his world map is indicative of 
a general Ottoman interest in cartography, and especially in the copying, 
translation and adaptation of Arabic geographical works51. The motivation 
behind this interest was, no doubt, the growing Ottoman awareness of 
the practical importance of maps in the continual expansion of their new 
empire52. Nevertheless, as Ahmet T. Karamustafa points out, Mehmed the 
Conqueror’s personal interest in cartography should not be exaggerated. 
Although he was a patron of mapmakers and actively encouraged the drawing 
of maps for navigation purposes, this did not lead to the establishment of 
any substantial tradition in Ottoman cartography. The interest was, rather, 
a symptom of a wider cultural change that accompanied the shaping of 
the Ottoman Empire in the frontier areas between Christianity and Islam, 
a development which certainly points to the collegial roots of Ottoman 
cartographic practice53.

George of Trebizond’s Introduction to Ptolemy’s Great Arrangement

The activity of George of Trebizond (1395–1486) –a Greek émigré in Italy 
– in Constantinople demonstrates that there was strong interest among the 
Ottomans in ancient Greek scientific writings. George of Trebizond was well-

be, as many believe, a depiction of the world map made by Amiroutzes. However, R. Burri 
points out that this world map is codicologically independent from the rest of the manuscript. 
This observation gives reason to doubt whether the world map in Ayasofya 2610 has any 
connection at all with Amiroutzes’ work. See R. Burri, Die Geographie des Ptolemaios, 312, 
n. 301. On the later publishing of the MS Ayasofya 2610, see A. T. Karamustafa, Military, 
administrative, and scholarly maps and plans, in: The History of Cartography, Volume 
Two, Book One. Cartography in the Traditional Islamic and South Asian Societies, ed. J. B. 
Harley and D. Woodward, Chicago 1992, 210, n. 9. On Amiroutzes and cartography, see 
S. Chryssochoou, The Cartographical Tradition of Ptolemy’s Geographike Hyphegesis in the 
Palaeologan Period and the Renaissance (13th–16th century), Univ. of London 2010 (with 
further literature, notes 269-270). 

51. On the study of Islamic geography in early Ottoman Constantinople, see J. 
C. Ducène, The Knowledge of the Seas According to the Ottoman Translations and 
Adaptations of Arabic Works (15th–16th c.), in: Uluslararası Piri Reis ve Türk Denizcilik 
Tarihi Sempozyumu, 26-29 Eylül 2013, İstanbul, v. 4, Ankara 2014, 123-134 and 301-304.

52. On the history of Ottoman overseas exploration, see G. Casale, The Ottoman Age 
of Exploration, Oxford 2010.

53. Karamustafa, Military, administrative, and scholarly maps, 210.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE 299

known in Italy as a rhetorician and Latin translator from Greek. He belonged 
to the so-called ‘Aristotelians’, and his A Comparison of the Philosophers 
Aristotle and Plato (Comparatio philosophorum Aristotelis et Platonis) 
published in 1459 was the first major Latin work in the above-mentioned 
Plato–Aristotle controversy. Monfasani treats George of Trebizond as one 
of the major intellectual figures of the mid-15th century54.

In the spring of 1465, George of Trebizond went to Constantinople as 
an emissary of Pope Paul II to make contact with the Sultan55. While staying 
in Constantinople and awaiting an audience with the Sultan, George of 
Trebizond met Amiroutzes, who was already in Mehmed the Conqueror’s 
service. From George of Trebizond we learn that it was Amiroutzes who 
advised56 him to translate into Greek for the Sultan the Latin introduction 
that George of Trebizond had once written to Ptolemy’s astronomical manual 
The Mathematical Arrangement (Μαθηματικὴ Σύνταξις)57, better known 
as Almagest, and by that to show his usefulness. John Freely indicates that 
this work by Ptolemy served as the basis for the further development of 
astronomy in the Muslim world, after its translation into Arabic58. Thus, 
one can assume that Ptolemy’s Almagest was well known to Mehmed59.

In the preface to the Greek introduction of the Almagest (Εἰσαγωγὴ εἰς 
τὴν μεγάλην τοῦ Πτολεμαίου σύνταξιν, literally ‘Introduction to Ptolemy’s 

54. On George of Trebizond’s biography, see J. Monfasani, George of Trebizond: A 
Biography and a Study of his Rhetoric and Logic, Leiden 1976.

55. For more details, see Monfasani, George of Trebizond, 185.
56. See the preface for the introduction to Ptolemy’s Almagest in J. Monfasani, 

Collectanea Trapezuntiana. Texts, Documents, and Bibliographies of George of Trebizond, 
Binghampton – New York 1984, 282.

57. In his preface and introduction, George of Trebizond refers to Ptolemy’s work as 
The Great Synthesis (Μεγάλη Σύνταξις).

58. See J. Freely, The Grand Turk. Sultan Mehmet II – Conqueror of Constantinople, 
Master of an Empire and Lord of Two Seas, London – New York 2010, 112.

59. At the Ottoman court in the mid-15th century, there was even instituted the 
office of Munajjimbashilik ‘chief astronomer’ that dealt with matters of astronomy and 
astrology as they related to the sultan and the state. For more information on astrology 
for the Ottomans, see S. Aydüz, Constellations, Fixed Stars and the Zodiac in Islamic 
Astronomy, Manchester 2004, 6-10. Available [cited 06.01.2018]: www.muslimheritage.com; 
The Oxford Encyclopedia of Philosophy, Science, and Technology in Islam, entry ‘Office of 
the Muwaqqit’ and the ‘Munajjimbashi’ (S. Aydüz).



	 BRIGITA KUKJALKO

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

300

great arrangement’), George of Trebizond shows himself an eager servant 
of the Sultan: Ἀφικόμην εἰς τὴν Κωνσταντίνου, ἄριστε βασιλεῦ βασιλέων 
καὶ αὐτοκράτορ αὐτοκρατόρων, δι᾿ οὐδὲν ἄλλο, εἰ μὴ τὸ συνελθεῖν εἰς 
λόγους τῷ σῷ ὕψει· καὶ δηλῶσαι τὴν ἐμὴν προθυμίαν ἣν ἔχω πρὸς τοὺς 
ἐπαίνους τοῦ κράτους σου, νομίζων μηδὲν εἶναι κρεῖττον, ἐν τῷ παρόντι 
βίῳ τοῦ δουλεύειν βασιλεῖ σοφῷ καὶ φιλοσοφοῦντι τὰ μέγιστα60. 

However, despite all his efforts to approach Mehmed, George 
of Trebizond left Constantinople without meeting him. He sent the 
introduction to Mehmed after he had returned to Rome in 1466. He also 
dispatched his A Comparison of the Philosophers Aristotle and Plato and 
several other writings, probably still hoping to offer his services to the 
Sultan in the future61. His note in the preface to the Greek introduction 
of the Almagest proves that he knew about the Sultan’s interest in ancient 
Greek philosophical thought: φέρεται γὰρ καὶ τοῦτο μετὰ τῶν ἄλλων σου 
βασιλικῶν ἀνδραγαθημάτων, ὡς μᾶλλον ἀριστοτελίζει τὸ κράτος σου 
τῶν τοῦτ᾿ αὐτὸ ἔργον ἐχόντων τὸ ἀριστοτελίζειν62. 

Although the work of George of Trebizond cannot be treated as an 
internal product of the Ottoman Empire, it does show at least some leanings 
in the study of ancient Greek texts at the Ottoman court. 

Matthew Kamariotes’ Teachings on the Ancient Greek Language and Literature

The study of ancient Greek texts in early Ottoman Constantinople was 
not linked only with the court. Some writings of Matthew Kamariotes that 
are dated post-1453 clearly demonstrate that he was active as a teacher of 

60. Collectanea Trapezuntiana, 283 (I arrived in Constantinople, O best king of 
kings and autocrat of autocrats, for no other reason than to talk with Your Highness and 
to demonstrate the zeal I have for the praise of your power, thinking that there is nothing 
better in the present life than to serve a wise king and one who philosophize about the greatest 
matters. Translation by Monfasani Collectanea Trapezuntiana, 281).

61. See Monfasani, George of Trebizond, 281. See also G. Th. Zoras, Γεώργιος ὁ 
Τραπεζούντιος καὶ αἱ πρὸς ἑλληνοτουρκικὴν συνεννόησιν προσπάθειαι αὐτοῦ, Αthens 
1954.

62. Collectanea Trapezuntiana, 283 (For in addition to your other manly virtues which 
befit a king, Your Mightiness is also said to study Aristotle even more than those who have 
a professional responsibility to study Aristotle. Translation by Monfasani, Collectanea 
Trapezuntiana, 281).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE 301

grammar, rhetoric and perhaps also philosophy. From Martinus Crusius’ 
(German philologist, historian, 1526–1607) notes in his Turcograecia we 
learn that Kamariotes came to Constantinople from Thessalonica in the final 
years of the Palaiologan dynasty63. It is also known that Kamariotes worked 
together with Scholarios. Judging by the fact that Scholarios dedicated 
his work Commentary on Thomas Aquinas “On Being and Essence” 
(Commentarium Thomae Aquinae “De ente et essentia”) to Kamariotes, 
many assume that he was pupil64 of Scholarios. Indeed, in the preface of the 
aforementioned work, Scholarios praises Kamariotes’ προθυμίαν (eagerness) 
and φιλομαθές (diligence), but this could indicate either a relationship as 
colleagues or a teacher-student relationship65.

It has been assumed that Kamariotes was the first teacher or even a 
principal66 of the so-called ‘Patriarchal School’ (better known later on as the 
Patriarchal Academy or the Great School of the Nation) established soon 
after the fall of Constantinople by the newly appointed patriarch Gennadios 
II Scholarios (1454?)67. However, there are no contemporary sources which 
prove the establishment of the School, let alone the position of Kamariotes68. 
Nevertheless, from the evidence of his manuscripts and the aforementioned 

63. M.s Crusius, Turcograeciae libri Octo, Basel 1584, 187.
64. See the dissertations by K. Papadakis, Ματθαῖος Καμαριώτης. Τὸ θεολογικό 

του ἔργο, μετὰ ἐκδόσεως ἀνεκδότων ἔργων του, Thessaloniki 2000, (=http://hdl.handle.
net/10442/hedi/23093), 41, and D. Chatzemichael, Ματθαίος Καμαριώτης: συμβολή στη 
μελέτη του βίου, του έργου και της εποχής του ( doctoral thesis), Aristotle University of 
Thessaloniki, 2002 (=http://hdl.handle.net/10442/hedi/20545),70.

65. See Jugie – Petit – Siderides, Oeuvres complètes de Georges (Gennadios) Scholarios, 
v. 6, 178.

66. For biographical data of Kamariotes and his writings, see A. Biedl, Matthaeus 
Camariotes: Specimen Prosopographiae Byzantinae, BZ 35 (1935), 337-339. K. Papadakis, 
Ματθαῖος Καμαριώτης. 21-58; Chatzemichael, Ματθαίος Καμαριώτης, 25-78.

67. Gennadios II Scholarios at the Sultan Mehmed the Conqueror’s behest was elected 
Ecumenical Patriarch in January 6, 1454 by an Episcopal synod assembled from Asia and 
Europe. On the career of Gennadios II Scholarios, see M.-H. Blanchet, Georges-Gennadios 
Scholarios (vers 1400 – vers 1472). Un intellectuel orthodoxe face à la disparition de 
l’Empire byzantine, Paris 2008.

68. See Ch. G. Patrinelis, Τὰ πρῶτα σχολεῖα καὶ οἱ πρῶτοι δάσκαλοι, Ιστορία του 
ελληνικού έθνους. Τομος Ι: Ο Ελληνισμός υπό ξένη κυριαρχία (περίοδος 1453–1669). 
Τουρκοκρατία – Λατινοκρατία, Athens 1974, 370-371.



	 BRIGITA KUKJALKO

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

302

references by Crusius and Scholarios it is possible that Kamariotes lived 
in early Ottoman Constantinople and belonged to Scholarios’ educational 
circle, initially probably as a student, later as a teacher. Unfortunately, we 
do not know exactly where he taught or who his students were.

Kamariotes’ texts that could possibly provide us with the most 
information about his teachings on the ancient Greek language and literature 
in early Ottoman Constantinople, the Introduction to Grammar (Εἰσαγωγὴ 
εἰς τὴν γραμματικήν) and three short philological works on the Erythraean 
Sibyl, the prophetess of classical antiquity presiding over the Apollonian 
oracle at Erythrae, a town in Ionia, on Plato and Aristotle, and on Homer’s 
epic and life, are still concealed in a manuscript69. However, there are two 
rhetorical writings of Kamariotes from which we can learn something of 
the study of ancient Greek rhetoric in his circle: the Summary of Rhetorical 
Progymnasmata (Ἐπιτομὴ εἰς τὰ τῆς ῥητορικῆς προγυμνάσματα), and the 
Summary of Hermogenes’ Rhetorical Works (Ῥητορικῆς ἐπιτομὴ ἐκ τῶν 
τοῦ Ἑρμογένους)70. Both epitomes are introductory texts to the so-called 
‘Hermogenean Corpus’, the five-part rhetorical canon of four books that was 
assembled by the sixth century, at that time attributed to Hermogenes (Greek 
rhetorician, 161–180) – On [Legal] Issues (Περὶ στάσεων), On Invention 
(Περὶ εὑρέσεως), On Types of Style (Περὶ ἰδεῶν), On Method (Περὶ 
μεθόδου δεινότητος), and one work of Aphthonios (a Greek fourth-century 
sophist and rhetorician,), the Rhetorical Exercises (Προγυμνάσματα)71.

69. For further details of these manuscripts and their authorship, see Beidl, Matthaeus 
Camariotes, 338-339; Chatzemichael, Ματθαίος Καμαριώτης, 83-150; Papadakis, Ματθαῖος 
Καμαριώτης, 149-170.

70. See Ματθαίου τοῦ Καμαριώτου ἐπιτομὴ εἰς τὰ τῆς ῥητορικῆς προγυμνάσματα, 
in: Rhetores Graeci, ed. C. Walz, v. 1, Stuttgart – Tubingen – London 1832, 121-126, and 
Ματθαίου τοῦ Καμαριώτου ῥητορικῆς ἐπιτομὴ ἐκ τῶν τοῦ Ἑρμογένους, in: Rhetores 
Graeci, ed. C. Walz, v. 6, Stuttgart – Tubingen – London 1834, 601-644. Recently R. F. Hock, 
Commentaries on Aphthonius’s “Progymnasmata”, Atlanta 2012, 321-331 has examined 
Kamariotes’ Summary of Rhetorical Progymnasmata in the light of Aphthonios’ Rhetorical 
Exercises paying particular attention to the χρεία chapter; T. M. Conley, Greek Rhetorics 
After the Fall of Constantinople: An Introduction, in: Rhetorica: A Journal of the History of 
Rhetoric 18, 3 (2000) 265-294, mentions Kamariotes’ Summary of Hermogenes’ Rhetorical 
Works in his article on the teaching of rhetoric after 1453.

71. Cf. Hock, Commentaries on Aphthonius’s “Progymnasmata”, 4. See also Papadakis, 
Ματθαίoς Καμαριώτης, 111-116; Chatzimichael, Ματθαίoς Καμαριώτης, 98-104.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE 303

In the first work, the Summary of Rhetorical Progymnasmata, which 
covers just six pages in Christian Walz’s edition, Kamariotes provides 
definitions of all those rhetorical exercises (like μύθος ‘fable’, διήγημα 
‘narrative’, χρεία ‘chreia’ or γνώμη ‘maxim’ etc.) that Aphthonios has 
described in his Rhetorical Exercises. It is interesting that the author never 
refers to his source. Aphthonios’ work was a standard textbook for centuries 
and it was apparently well-known to Kamariotes’ audience. His definitions 
are considerably shorter and simpler than Aphthonios’ and he has omitted a 
large amount of additional information that Aphthonios provides, including 
several illustrations and examples. Ronald F. Hock has calculated that 
Kamariotes’ text constitutes less than fifteen percent of Aphthonios’. He 
also suggests that “the brevity of this epitome is so severe that it is difficult 
to imagine its utility in a classroom setting”72. 

In the second treatise, which is considerably longer – 42 pages, 
Kamariotes recounts definitions and conclusions from several Hermogenean 
works, again without giving any references73. Both his epitomes clearly show 
that the role of Hermogenean handbooks on rhetoric was still significant 
in the post-1453 educational curriculum. It is likely that these epitomes 
formed the introductory material in lessons aimed at younger students, 
given the simplified information provided. Unfortunately, Kamariotes’ texts 
tell us practically nothing about other ancient Greek authors and texts that 
would have been studied along with them. There are no citations of classical 
authors. In addition, it seems that in his works Kamariotes tried to separate 
rhetorical questions from those of grammar and philology. However, 
there is one significant remark regarding the language. In his Summary 
of Rhetorical Progymnasmata, among the virtues of one of the rhetorical 
exercises, the διήγημα, Kamariotes mentions the concept of ἑλληνισμὸς 
ὀνομάτων ‘Hellenism of words, imitation of the ancient Greek language’: 
Ἀρεταὶ δὲ διηγήματος σαφήνεια, συντομία, πιθανότης καὶ ὀνομάτων 
ἑλληνισμός74. This remark shows that knowledge of classical Greek was 

72. Hock, Commentaries on Aphthonius’s Progymnasmata, 323-325.
73. See in general Papadakis, Ματθαῖoς Καμαριώτης, 102-111; Chatzemichael, 

Ματθαίος Καμαριώτης, 82-97.
74. Ματθαίου τοῦ Καμαριώτου ἐπιτομὴ εἰς τὰ τῆς ῥητορικῆς προγυμνάσματα, 122. 

The virtues of the narrative are clearness, conciseness, persuasiveness and Hellenism of 
words.



	 BRIGITA KUKJALKO

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

304

important in Kamariotes’ time. It is also a wonderful illustration of how 
the very basic principles of classical rhetoric75 still appear in post-Byzantine 
rhetorical education. Manuscripts copied or owned by Kamariotes reveal 
that Aristotle’s works constitute the biggest part of his library which allows 
us to conclude that Kamariotes used these works, including Aristotle’s On 
Rhetoric in his teaching76. 

Kamariotes is also the author of a theological and philosophical 
work called The [Address] Against Pletho (Contra Plethonem)77, which is 
dated around 1455 and echoes the aforementioned attacks of his teacher 
or colleague Scholarios on Pletho. Kamariotes has never met Pletho, as he 
himself indicates: ἐγὼ γὰρ οὐδ’ εἶδον αὐτόν, ἀλλ’ ἀκοῇ λαβὼν ἔχω τὰ 
κατ’ αὐτόν78. This text suggests that Kamariotes might also have taught 
philosophy. However, once again, it tells us practically nothing about his 
education as a philosopher. On the other hand, his library shows that the 
philosophical works of Aristotle, Pletho, Plotinus, Epictetus might have 
influenced him79. Unfortunately, many of Kamariotes’ writings have yet to 
be edited and adequately analysed.

Conclusions

This paper has shown that work on ancient Greek texts was carried out 
in early Ottoman Constantinople. The evidence of the surviving 15th 
century manuscripts containing ancient Greek texts, the writings of the 
contemporary Greek intellectuals and the statements of their Greek peers 
have enabled us to learn more about what was studied, where and by whom. 

75. Cf. 1404b1–1405b33 on τὸ σαφές ‘clarity’ as a virtue of prose style, 1407b28–
1408a9 on συντομία ‘conciseness’ in a narrative, and 1403b18–1404a39 on τὸ πιθανόν 
‘persuasiveness’ in delivery in Aristotelis ars rhetorica, ed. Rudolfus Kassel, Berlin, 1976.

76. About the vast library of Kamariotes, see Chatzemichael, Ματθαίος Καμαριώτης, 
311-5; Papadakis, Ματθαίος Καμαριώτης, 149-170.

77. For the most recent contribution on the attack on Pletho from Kamariotes’ 
perspective, see D. Chatzemichael, Ματθαίου Καμαριώτη, Προς Πλήθωνα περί ειμαρμένης 
λόγοι δύο, Φιλοσοφεῖν 17 (2018) 185-210; For the original text and on the date of the Contra 
Plethonem, see Cη. Astruc, La fin inédite du Contra Plethonem de Matthieu Camariotès, 
Scriptorium 9 (1955), 255-259, 260. On Kamariotes’ attack, see C. M. Woodhouse, George 
Gemistos Plethon. The Last of the Hellenes, Oxford 1986, 180, 187, 272, 362.

78. La fin inédite, 255: I have not met him, but I have heard of his [works].
79. See Chatzemichael, Ματθαίος Καμαριώτης, 314.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 283-306

ANCIENT GREEK TEXTS IN EARLY OTTOMAN CONSTANTINOPLE 305

The manuscripts show that contemporary learned men and their 
students were interested in a very wide range of topics – from ancient Greek 
language and literature to sciences and philosophy. They also indicate 
that the study, and moreover the transmission, of ancient Greek texts in 
Constantinople should not be associated only with the Ottoman court. The 
same process was occurring in the educational circle of Matthew Kamariotes 
and probably also of some other highly educated Greeks.

The philosophical writings of the scholar George Amiroutzes suggest 
that he and his peers, and his students, whoever they were, were especially 
interested in Aristotelian philosophy and the differences between Aristotle’s 
and Plato’s views. Kritoboulos’ statement in his Histories on Amiroutzes’ 
position in the court of Mehmed the Conqueror strongly indicates that 
it was Amiroutzes who assisted Ottoman intellectuals and the Sultan 
himself in the study of ancient Greek philosophical thought and its later 
interpretations. 

From George of Trebizond’s writings and activities we learn that 
Mehmed the Conqueror was especially interested in Aristotelian philosophy 
and that the Plato-Aristotle controversy which had begun some ten years 
before 1453 was probably also well-known to him. Indeed, judging by the 
manuscripts in ancient Greek acquired for the Sultan’s Library, it seems 
that this debate might have inspired the Ottoman intellectuals to study not 
only ancient Greek philosophers and their followers, but also a number of 
other ancient Greek authors. 

From Kritoboulos and George of Trebizond we learn that the Ottomans, 
as well as studying the ancient Greek philosophical writings, were also 
interested in at least two ancient Greek scientific texts and their practical 
use. Kritoboulos describes in detail the study of Ptolemy’s Geography at 
the Ottoman court. George of Trebizond’s work in Constantinople in 1465 
suggests that the Sultan might have had an interest in another scientific 
work by Ptolemy – the Almagest, an astronomical manual. Undoubtedly, the 
personality of Mehmed the Conqueror and his obvious interest in science 
and the humanities contributed a great deal to the study of these works at 
the Ottoman court.

Some writings of Kamariotes that are dated after 1453 show that he 
in his educational circle, which was apparently connected to the patriarch 
Gennadios II Scholarios, was teaching grammar, rhetoric and perhaps also 



	 BRIGITA KUKJALKO

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 283-306

306

philosophy to his Greek students. The available information about his works, 
as well as his two edited rhetorical texts, tell us that Kamariotes and his 
students might have studied such ancient Greek authors as Homer, Plato, 
Aristotle, Epictetus, Hermogenes and Aphthonios. Unfortunately, due to 
the lack of edited material, it is as yet impossible to discuss at length and 
evaluate Kamariotes’ contribution to the study of ancient Greek texts in his 
educational circle in early Ottoman Constantinople. Further studies of the 
surviving manuscripts in ancient Greek that were produced in Constantinople 
in the second half of the 15th century but which are now dispersed among 
several European libraries might well reveal more important information 
about the study of ancient Greek texts by the contemporary Greek and 
Ottoman intellectuals.

Τα Αρχαία Ελληνικά Κείμενα στην Κωνσταντινούπολη 
Κατά το Δεύτερο Μισό του 15ου Αιώνα.

Η εργασία αποτελεί επισκόπηση των έργων σχετικά με τα αρχαία 
ελληνικά κείμενα στην Κωνσταντινούπολη κατά το δεύτερο μισό του 
15ου αιώνα. Μαρτυρίες από τα σωζόμενα χειρόγραφα που περιέχουν 
αρχαία ελληνικά κείμενα, τα συγγράμματα των Ελλήνων διανοουμένων 
της εποχής όπως ο Αμιρούτζης, ο Γεώργιος Τραπεζούντιος, ο Ματθαίος 
Καμαριώτης, καθώς και πληροφορίες που παρέχονται από τον σύγχρονό 
τους Κριτόβουλο, αποδεικνύουν ότι οι λόγιοι της εποχής και οι μαθητές 
τους ενδιαφέρονταν για ευρύ φάσμα θεμάτων, από την αρχαία ελληνική 
γλώσσα και τη λογοτεχνία μέχρι τις επιστήμες και τη φιλοσοφία. Η 
μελέτη των αρχαίων ελληνικών κειμένων δεν περιοριζόταν στην Αυλή 
των Οθωμανών Σουλτάνων, αλλά και στους εκπαιδευτικούς κύκλους των 
Ελλήνων διανοουμένων. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΑ ΔΟΚΙΜΙΑ – ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΕΣ

REVIEW ARTICLES – BOOK REVIEWS



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 309-322

P. Niewöhner (επιμ.), The Archaeology of Byzantine Anatolia. From the Late 
Antiquity until the Coming of the Turks, Oxford 2017, σσ. 464. ISBN 9780190610463

Στις πρώτες φράσεις της εισαγωγής του συλλογικού τόμου για την 

Αρχαιολογία της Βυζαντινής Ανατολίας που επιμελείται ο Philipp Niewöhner 

διαβάζουμε το βασικό επιχείρημα για την αναγκαιότητα ενός τέτοιου έργου, 

έκτασης περίπου 450 σελίδων: Η Ανατολία υπήρξε η μόνη σημαντική περιοχή 
της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας που δεν «έπεσε» κατά την  Ύστερη Αρχαιότητα, 
αλλά παρέμεινε συνεχώς υπό Ρωμαϊκή κυριαρχία μέχρι και τον 11ο αιώνα. 
Έτσι η Ανατολία μπορεί να καταδείξει την διαφορά που έκανε η συνέχεια 
της Ρωμαϊκής διοίκησης, και πως το αρχαίο αστικό φαινόμενο εξαφανίστηκε 
παρά την διοικητική συνέχεια. Με αυτό τον τρόπο, ο επιμελητής θέτει εξαρχής 

δύο άξονες, οι οποίοι διατρέχουν ολόκληρο το έργο: πρώτον, το φαινόμενο της 

διοικητικής συνέχειας και, δεύτερον, την εξέλιξη των αστικών κέντρων, για 

τα οποία φροντίζει να μας ενημερώσει ότι θα παρακμάσουν εν τέλει παρά τη 

συνέχεια της διοίκησης.

Στην ίδια εισαγωγή και στην ενότητα που εξετάζεται η ιστορία της έρευνας 

(σσ. 3-4) διαβάζουμε ένα σύντομο ιστορικό της συζήτησης για την «παρακμή» της 

Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας και για το μείζον θέμα των συνεχειών και των τομών 

που εντοπίζονται στη μετάβαση από την Αρχαιότητα στον Μεσαίωνα. Στο σημεία 

αυτό θα ήταν χρήσιμη ίσως και η καταγραφή της πορείας της αρχαιολογικής 

έρευνας στην Ανατολία αφού, σε κάποιον βαθμό, η εξέλιξή της ταυτίζεται συνολικά 

με τη βυζαντινή αρχαιολογική έρευνα. Η επιμονή στο ζήτημα της «παρακμής» 

υπογραμμίζει τον κεντρικό ρόλο που παίζει το συγκεκριμένο ερώτημα τόσο σ’ 

αυτόν τον τόμο όσο και στην τρέχουσα συζήτηση γύρω από την αρχαιολογία της 

βυζαντινής περιόδου. Μια συζήτηση που επιμένει να κινείται σε ένα περιβάλλον 

αποφατικό, στοιχισμένο με το πριν (Αρχαιότητα) ή το μετά (Μεσαίωνας), και να 

χάνει έτσι σε κάποιον βαθμό τη συγχρονία της αρχαιολογικής εικόνας.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 309-322

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE310

Η περιοδολόγηση που υιοθετείται από τον επιμελητή διακρίνεται από έναν 

βαθμό πρωτοτυπίας καθώς ο τόμος εξετάζει την περίοδο από τον ύστερο πέμπτο 

αιώνα μέχρι και το τέλος του ενδέκατου1. Ως σημείο εκκίνησης επιλέγεται ένα 

κοινωνικοοικονομικό όριο, το τέλος της «ύστερης ύστερης (sic) αρχαιότητας», 

γεγονός που σημαίνει ότι ο επιμελητής αποκλείει από την έρευνά του την αστική 

επέκταση και ανανέωση της Θεοδοσιανής περιόδου2. Ως τελικό όριο επιλέγεται 

ο ύστερος ενδέκατος αιώνας εξαιτίας των ανακατατάξεων που φέρνει ο ερχομός 

των Τούρκων στη Μικρά Ασία3. Δηλαδή, λόγω της νέας διοικητικής και εθνοτικής 

κατάστασης που επιβάλλεται στην περιοχή.

Σημαντική για την κατανόηση του υπό εξέταση τόμου είναι η επιλογή του 

γεωγραφικού όρου Ανατολία αντί του Μικρά Ασία. Οι δύο όροι άλλοτε είναι 

ταυτόσημοι, άλλοτε σηματοδοτούν μια διαφορετική ποιοτική κατανόηση του 

χώρου και του χρόνου, και άλλοτε πάλι δηλώνουν μια εθνικά διαφορετική 

θέαση της ιστορίας, εντεταγμένη σε σύγχρονες εθνικές αντιπαραθέσεις. Ο 

επιμελητής του τόμου εντοπίζει εννοιολογικές διαφορές μεταξύ των δύο όρων. 

Υποστηρίζει ότι το Μικρά Ασία χρησιμοποιείται κυρίως για να περιγράψει τον 

κόσμο κοντά στη Μεσόγειο Θάλασσα, την παράλια ζώνη της μικρασιατικής 

χερσονήσου και τη θαλάσσια διασύνδεση. Αντίθετα, κατά τη γνώμη του, ο όρος 

Ανατολία δίνει έμφαση στη διάσταση της κεντρικής μικρασιατικής περιοχής, 

των υψιπέδων στο εσωτερικό και της σχετικής απομάκρυνσης από τα μεγάλα 

λιμάνια και τους θαλάσσιους δρόμους. Στον ίδιο τόμο πάντως, στη μελέτη 

του Johannes Koder για την Ιστορική Γεωγραφία (σσ. 17-19), συναντούμε μια 

συνολικότερη και πιο πολύπλευρη προσέγγιση του ζητήματος της ονομασίας 

του χώρου4. Πρόκειται για μια διαφοροποίηση με ιδιαίτερο ιστορικό βάθος στην 

αγγλόφωνη αρχαιογνωστική παραγωγή, η οποία βρίσκει την πλήρη ανάπτυξή 

1. Παρόμοια χρονολογική πλαισίωση είχαν προτείνει είκοσι χρόνια πριν και οι 
αείμνηστοι Σπύρος Βρυώνης και Νίκος Οικονομίδης στο έργο που ουσιαστικά θεμελίωσε 
ανάλογες συλλογικές προσεγγίσεις για τον βυζαντινό μικρασιατικό χώρο: Σ. Λαμπάκης 
(επιμ.), Η Βυζαντινή Μικρά Ασία (6ος-12ος αι.), Αθήνα 1998, 7-8.

2. Βλ. χαρακτηριστικά το: I. Jacobs, The Creation of the Late Antique City. Constantinople 
and Asia Minor during the ‘Theodosian Renaissance’, Byz. 82 (2012), 113-164.

3. Για τις ενδιαφέρουσες εξελίξεις της Σελτζουκικής επέκτασης και βυζαντινής 
υποχώρησης στη Μικρά Ασία έχουμε επίσης μια νέα μονογραφία: A. D. Beihammer, 
Byzantium and the Emergence of Muslim-Turkish Anatolia, ca. 1040-1130, London 2017.

4. Περισσότερα για την ιστορική διάσταση της ονομασίας της Μικράς Ασίας στο: D. 
Georgacas, The Names for the Asia Minor Peninsula and a Register for Surviving Anatolian 
Pre-Turkish Placenames, Heidelberg 1971.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 309-322

311ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE

της σε έργα όπως λ.χ. του Stephen Mitchell με τίτλο: Ανατολία, Τόπος, Άνθρωποι 
και Θεοί στην Μικρά Ασία5. Πρόκειται για διαφοροποίηση ενδιαφέρουσα και 

για το ελληνόφωνο κοινό, επιστημονικό και μη, το οποίο κατά συντριπτική 

πλειοψηφία υιοθετεί τον όρο Μικρά Ασία και αγνοεί τον όρο Ανατολία, όταν 

αναφέρεται στο βυζαντινό παρελθόν της περιοχής6.

Ο τόμος συνομιλεί με μια σειρά σημαντικές ιστορικές και αρχαιολογικές 

εκδοτικές πρωτοβουλίες που έχουν τοποθετήσει την βυζαντινή Μικρά Ασία και 

την αρχαιολογία της στο επίκεντρο της έρευνας συγκεντρώνοντας μελέτες από 

ειδικούς της περιοχής, ιστορικούς και αρχαιολόγους. Οι απαρχές της νεότερης 

αυτής προσπάθειας ανάγονται στον επιτυχημένο τόμο Η Βυζαντινή Μικρά Ασία 

που εκδόθηκε από το Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών το 1998 και προήλθε από Διεθνές 

Συμπόσιο που είχε οργανωθεί από τους Σπύρο Βρυώνη και Νίκο Οικονομίδη 

την προηγούμενη χρονιά7. Ο τόμος για την Αρχαιολογία της υπαίθρου της 
Μεσαιωνικής Ανατολίας που εκδόθηκε από το Ολλανδικό Ινστιτούτο της 

Κωνσταντινούπολης το 2009 ήταν ένα επόμενο βήμα με ξεκάθαρη στροφή 

στον αγροτικό χώρο μακριά από τις πόλεις8. Παράλληλα ζωντανό παραμένει 

το ενδιαφέρον για την εξέλιξη του αστικού φαινομένου κατά την Ύστερη 

Αρχαιότητα στην Μικρά Ασία9. Ενώ πρόσφατα και ο κάπως παραμελημένος 

σε σχέση με άλλες περιοχές μικρασιατικός έκτος αιώνας υπήρξε το θέμα μιας 

συλλογικής έκδοσης10.

Στις περισσότερες ανακοινώσεις των παραπάνω εκδόσεων και στην 

ιδιαίτερα ζωντανή αρχαιολογική παραγωγή των θέσεων της Μικράς Ασίας 

με βυζαντινό ενδιαφέρον διαμορφώνονται τρία διαφορετικά δίπολα, πάνω 

στα οποία στοιχίζεται και ο ανά χείρας τόμος. Το πρώτο είναι η διάκριση 

5. S. Mitchell, Anatolia: Land, Men and Gods in Asia Minor, τ. 1, Oxford 1993, 1-10.
6. Θεμελιώδεις μελέτες βυζαντινής αρχαιολογίας του μικρασιατικού χώρου ήδη από 

τις αρχές του 20ου αι. έδωσαν ένα ξεκάθαρο πλαίσιο χρήσης του γεωγραφικού όρου 
Μικρά Ασία και αναφορικά με το βυζαντινό παρελθόν του χώρου, όπως: Γ. Σωτηρίου, 
Χριστιανικά Μνημεία της Μικράς Ασίας, Αθήνα 1920.

7. Σ. Λαμπάκης (επιμ.), Η Βυζαντινή Μικρά Ασία (6ος-12ος αι.) [βλ. σημ. 1]: το 
πρόγραμμα του αρχικού συμποσίου στις σσ. 11-15.

8. T. Vorderstrasse – J. Roodenberg (επιμ.), Archaeology of the Countryside in 
Medieval Anatolia, Leiden 2009.

9. D. Ortwin – C. J. Ratté (επιμ.), Archaeology and the Cities of Asia Minor in Late 
Antiquity, Ann Arbor, MI 2011.

10. I. Jacobs – H. Elton, Asia Minor in the Long Sixth Century: Current Research and 
Future Directions, Oxford 2019.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 309-322

312 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE

μεταξύ Πρώιμου και Μέσου Βυζαντίου, η οποία σε κομμάτι της αγγλόφωνης 

παραγωγής συχνά αποτυπώνεται στο διαχωρισμό της Ύστερης Αρχαιότητας 

από το «πραγματικό» (μεσαιωνικό) Βυζάντιο. Το δεύτερο δίπολο θέτει 

τον παράλιο χώρο, με την πρόσβαση στα ευρέα θαλάσσια δίκτυα (που 

αντιπροσωπεύει ένα «ανοικτό» Βυζάντιο με ανταλλαγές μεγάλης κλίμακας), 

απέναντι στον μεσόγειο χώρο, με τα περιορισμένα και δύσκολα χερσαία οδικά 

δίκτυα (που αντιπροσωπεύει ένα πιο «κλειστό» Βυζάντιο, στραμμένο προς 

την αυτάρκεια και την αυτοκατανάλωση). Το τρίτο δίπολο είναι η μελέτη 

των πόλεων και η αρχαιολογία των μεγάλων αστικών κέντρων της Ύστερης 

Αρχαιότητας και Πρώιμου Βυζαντίου απέναντι στην μελέτη της υπαίθρου, 

των μικρών και μεσαίων οικισμών που είναι σε άμεση σχέση και επαφή με 

την αγροτική παραγωγή. Συχνά, αυτό το τελευταίο αντιθετικό δίπολο έρχεται 

να αποτυπωθεί σε θεωρητικές έννοιες που σχετίζονται με την ανάπτυξη των 

πόλεων: αστικοποίηση και μνημειοποίηση από την μια πλευρά, αγροτοποίηση 

και κατακερματισμός του αστικού χώρου από την άλλη.

Ενδιαφέρουσα είναι η εισαγωγή και συστηματική χρήση από τον επιμελητή 

του όρου Περίοδος Εισβολής ή Εισβολών (Invasion Period) για την περιγραφή 

της περιόδου από τις αρχές του εβδόμου έως τα μέσα του ενάτου αιώνα (σ. 6.) 

Ο όρος υιοθετείται και σε πολλά από τα επιμέρους κεφάλαια, ίσως στο πλαίσιο 

εκδοτικής επιμέλειας και ομοιομορφίας (βλ. ενδεικτικά Izdebski, σ. 88· Crow, σ. 

93· Buchwald/Savage, σ. 129· Vroom, σ. 184· Pülz, σ. 196· Buchwald, σ. 205· Otten, σ. 

228· Rautman, σ. 234· Ladstätter, σ. 245· Dalgiç/Sokolicek, σ. 277· Peschlow, σ. 287, 

353· Piesker, σ. 299· Poblome/Talloen/Kaptijn, σ. 304· Stroth, σ. 327· Cassis, σ. 372). 

Η χρήση του όρου γίνεται σε αντικατάσταση του προβληματικού Σκοτεινοί 
Αιώνες ή του κάπως ασαφούς Μεταβατική Περίοδος, αν και θα μπορούσε να 

γίνει εξίσου αντικείμενο κριτικής καθώς συγκροτεί ως κύριο χαρακτηριστικό 

περιοδολόγησης ένα εξωγενές στοιχείο, αυτό της Εισβολής. Το ίδιο το βιβλίο 

άλλωστε σε πολλά σημεία επιχειρεί να αναδείξει κυρίως τα εσωτερικά αίτια 

αλλαγής της Βυζαντινής κοινωνίας, μια προσέγγιση που δεν διευκολύνεται από 

την καταφυγή σε ένα σχήμα όπου εισβολές αποτελούν τον καταλύτη της εξέλιξης11. 

Αξίζει να επισημάνουμε την αντίστοιχη σχετική συζήτηση από ιστορικούς και 

αρχαιολόγους του Πρωίμου Μεσαίωνα στην δυτική και κεντρική Ευρώπη προς 

11. Βλ. επίσης χρήση του όρου περίοδος Εισβολής: P. Niewöhner, The Byzantine 
Settlement History of Miletus and its Hinterland – Quantitative Aspects: Stratigraphy, 
Pottery, Anthropology, Coins, and Palynology, Archäologischer Anzeiger 2016/2, 277.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE 313

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 309-322

αντικατάσταση της παλαιάς περιοδολόγησης που αναφερόταν σε Περίοδο 
Βαρβαρικών Εισβολών προς μια πιο ουδέτερη Περίοδο των Μεταναστεύσεων12.

Προχωρώντας στο εσωτερικό του βιβλίου, σε 38 σχετικά σύντομα κεφάλαια 

γραμμένα από μερικούς από τους πιο σημαντικούς μελετητές της Βυζαντινής 

Μικράς Ασίας ο Niewöhner προσπαθεί να συμπεριλάβει δεκαετίες έρευνας 

καλύπτοντας τόσο μια σειρά από θεματικές όσο και διάφορες θέσεις/πόλεις. 

Η σύνθεση της συγγραφικής ομάδας είναι εντυπωσιακή καθώς ενσωματώνει 

αρχαιολόγους και ιστορικούς από διαφορετικές γενιές και εθνικότητες, αν 

και είναι ξεκάθαρη η αριθμητική ηγεμονία γερμανόφωνων και αγγλόφωνων 

ερευνητών. Η συμμετοχή μόλις τριών Τούρκων αρχαιολόγων σε έναν τόμο που 

αφορά αρχαιολογικό έργο που διεξάγεται αποκλειστικά στην Τουρκία είναι ένα 

γεγονός που προβληματίζει.

Όπως είδαμε, το βιβλίο ανοίγει με μια εισαγωγή από τον επιμελητή, στην 

οποία συζητά συνοπτικά την ιστορία της έρευνας, τις βασικές κατευθύνσεις και 

την ορολογία που υιοθετείται. Στη συνέχεια, η Αρχαιολογία της Βυζαντινής 
Ανατολίας οργανώνεται σε δύο μέρη. Το πρώτο είναι θεματικό και χωρίζεται σε 

κεφάλαια για: 1) Ιστορική γεωγραφία· 2) Μεταφορές και επικοινωνία· 3) Αστικό 

φαινόμενο· 4) Ανθρώπινα κατάλοιπα· 5) Νομίσματα· 6) Αγροτικούς οικισμούς· 

7) Οχυρώσεις· 8) Κατοικίες· 9) Μοναστήρια· 10) Ναοδομία· 11) Υπόσκαφη 

αρχιτεκτονική· 12) Ταφική αρχαιολογία· 13) Κεραμική· 14) Μικροευρήματα.

Το δεύτερο μέρος φιλοξενεί μια σειρά από μελέτες περίπτωσης, σύντομες 

δηλαδή μελέτες για συγκεκριμένες αρχαιολογικές θέσεις, γραμμένες συνήθως 

από τον/την κατ’ εξοχήν ανασκαφέα ή μελετητή, οργανωμένες σε τέσσερις 

ευρείες γεωγραφικές ζώνες: α) τη δυτική Μικρά Ασία: 15) Νίκαια, 16) Άσος, 17) 

Πέργαμος, 18) Σάρδεις, 19) Έφεσος, 20) Πριήνη, 21) Μίλητος, 22) Όρος Λάτμος, 

23) Αφροδισιάδα· β) τη νότια ακτογραμμή: 24) Πάταρα, 25) Όλυμπος, 26) Σίδη· 

γ) την κεντρική Μικρά Ασία: 27) Σαγαλασσός, 28) Μπίνπιρκιλισε, 29) Οικισμός 

στο Τζανλί Κιλισέ, 30) Αιζανοί, 31) Αμόριο, 32) Γέρμια, 33) Άγκυρα, 34) 

Boĝazköy, 35) Çadir Höyük, 36) Ευχάιτα· δ) τα παράλια του Εύξεινου Πόντου: 

37) Άμαστρις και 38) Σινώπη.

Τα κεφάλαια του τόμου, τόσο τα θεματικά, όσο και εκείνα που είναι 

αφιερωμένα σε αρχαιολογικές θέσεις είναι εικονογραφημένα με πληρότητα 

και συνοδεύονται από χάρτες, δορυφορικές απεικονίσεις, κατόψεις και όψεις 

12. G. Halsall, Barbarian migrations and the Roman West, 376–568, Cambridge 2007, 
10-19· W. Pohl, Die Völkerwanderung. Eroberung und Integration, Stuttgart 20163.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 309-322

314

μνημείων, και φωτογραφίες μικροευρημάτων. Έτσι, συγκεντρώνεται σε μια 

έκδοση εικονογράφηση που πολλές φορές είναι δύσκολο να βρεθεί εξαιτίας 

της μεγάλης διασποράς του υλικού. Δεν είναι όμως λίγες οι στιγμές –ιδίως στην 

πραγμάτευση αρχαιολογικών θέσεων– στις οποίες ο αναγνώστης θα επιθυμούσε 

τα σχέδια τοπογραφικών αλλά και κατόψεων κτιρίων να είναι μεγαλύτερα και 

περισσότερο ευανάγνωστα.

Τα θεματικά κεφάλαια του τόμου προσφέρουν μια πολύτιμη επισκόπηση 

τόσο σε ιστορικά και αρχαιολογικά ζητήματα όσο και σε κατηγορίες υλικού 

πολιτισμού. Πολλές φορές από μόνα τους αποτελούν σημαντικές εισαγωγές σε 

αντικείμενα ελλιπώς μελετημένα. Και, μολονότι ενίοτε μοιάζουν με ανάλογα 

θεματικά κεφάλαια στα ιδιαίτερα δημοφιλή τα τελευταία χρόνια αγγλόφωνα 

εγχειρίδια Βυζαντινού πολιτισμού/ιστορίας/αρχαιολογίας, η επικέντρωση τους 

σε μια συγκεκριμένη γεωγραφική περιοχή τα καθιστά στοχευμένες μελέτες με 

σαφή και πρωτότυπα πολλές φορές αποτελέσματα. Χαρακτηριστικό παράδειγμα 

είναι το κεφ. 2 για τους βυζαντινούς δρόμους της Μικράς Ασίας, γραμμένο από 

τον Klaus Belke, το οποίο ξεφεύγει από τα γενικόλογα σχετικά λήμματα και 

διακρίνει το βασικό ζήτημα της αναβάθμισης των χερσαίων μεσόγειων οδών 

στο ειδικό περιβάλλον της Μικράς Ασίας, ιδίως από τον 7ο αι. και μετά με την 

κατάρρευση των θαλάσσιων οδών.

Εξίσου ενδιαφέρον είναι και το κεφ. 7 για τις βυζαντινές οχυρώσεις της 

Μικράς Ασίας από τον Jim Crow. Σε αυτό η εξέλιξη στην οχυρωματική των 

πόλεων μελετάται στον χρόνο, παράλληλα με τις ευρύτερες ιστορικές εξελίξεις 

και αποκτά μια λογική αλληλουχία εντός του πεπερασμένου γεωγραφικά και 

ιστορικά μικρασιατικού χώρου. Ο Crow περιγράφει με σαφήνεια ένα χρονολογικό 

εκκρεμές στις οχυρώσεις των μικρασιατικών πόλεων διαχωρίζοντας αυτές που 

μπορούμε να αποδώσουμε σε κρατική πρωτοβουλία από όσες σχετίζονται με 

ανάγκες άμυνας αλλά και επίδειξης των τοπικών κοινοτήτων. Για παράδειγμα, οι 

οχυρώσεις της Νίκαιας και της Νικομήδειας τον 3ο και 4ο αιώνα αποτυπώνουν 

τις πρωτοβουλίες του υστερορωμαϊκού κράτους για τη δημιουργία οχυρωμένων 

πόλεων με μνημειακά χαρακτηριστικά. Αντίθετα, οι οχυρώσεις της Αφροδισιάδας, 

της Ιεράπολης ή ακόμη και της Εφέσου κατά τον 4ο και 5ο αιώνα καταδεικνύουν 

την προσπάθεια ορισμένων αναβαθμισμένων αστικών κέντρων της Ύστερης 

Αρχαιότητας να επιλύσουν αυτόνομα το πρόβλημα της ασφάλειάς τους. Από 

τα τέλη του 5ου και ιδίως κατά τον 6ο αι. και πάλι το ισχυρό κεντρικό κράτος 

φροντίζει με συστηματικό τρόπο και με εφαρμογή νέων οχυρωματικών πρακτικών 

για την οχύρωση πόλεων όπως το Αμόριο ή τα Ευχάιτα. Στη συνέχεια, κατά τον 7ο 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 309-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE 315

και 8ο αι. οι κοινότητες, οι πόλεις και τα κάστρα της Μικράς Ασίας, οργανώνουν 

και πάλι την οχύρωση τους τοπικά, αξιοποιώντας τις ήδη υπάρχουσες δομές, και 

απαντούν με ίδια μέσα στις μεγάλες ανάγκες που οι συνεχείς αραβικές εισβολές 

επιβάλλουν. Τέλος, από τον 9ο αι. μια σειρά πόλεων, όπως η Άγκυρα ή η Νίκαια, 

οχυρώνονται ξανά με αυτοκρατορική φροντίδα.

Το κεφάλαιο για την Ταφική Αρχαιολογία (κεφ. 12) γραμμένο από τον 

Eric Ivison είναι μια ακόμη συμβολή που έχει τις δυνατότητες να αναδειχθεί σε 

μελέτη αναφοράς για τους βυζαντινούς αρχαιολόγους, έστω κι αν αναφέρεται 

αποκλειστικά στην Μικρά Ασία. Ο Ivison θέτει ένα θεωρητικό πλαίσιο για την 

μελέτη των βυζαντινών ταφών, αλλά και για την χρονολόγηση των σχετικών 

καταλοίπων που ξεπερνάει το άμεσο μικρασιατικό περιβάλλον. Στη συνέχεια 

με πλούσια και παραστατικά παραδείγματα παρακολουθεί μερικές από τις 

βασικές αλλαγές που συμβαίνουν στις ταφικές πρακτικές των βυζαντινών από 

την Πρωτοβυζαντινή στη Μεσοβυζαντινή περίοδο.

Στον τόμο του Niewöhner για την Αρχαιολογία της Βυζαντινής Ανατολίας 

αποτυπώνεται χαρακτηριστικά η εικόνα της εξέλιξης της βυζαντινής αρχαιο-

λογίας στην Μικρά Ασία τα τελευταία χρόνια, μια εικόνα που σε ένα βαθμό 

αφορά και συνολικότερα τις εξελίξεις στο πεδίο της βυζαντινής αρχαιολογίας13. 

Περνώντας στα κεφάλαια που αφορούν τις περιπτώσεις μελέτης, συγκεκριμένες 

δηλαδή μικρασιατικές θέσεις όπου έχουν ανασκαφεί ή ερευνηθεί οι βυζαντινές 

αρχαιότητες, μπορούμε να αποπειραθούμε να διακρίνουμε ένα γενικότερο 

σχήμα. Μια κατάταξη ανασκαφικών προγραμμάτων που ακολουθεί φάσεις 

μιας μεθοδολογικής εξέλιξης και φωτίζει κάπως το παρελθόν, το παρόν και το 

μέλλον της βυζαντινής αρχαιολογικής έρευνας. 

Η πρώτη ομάδα αφορά την ανασκαφή βυζαντινών οικισμών που βρί-

σκονται στη θέση σημαντικών αρχαίων πόλεων και αποτελούν κατά κάποιον 

τρόπο συνέχειά τους. Εκεί η αρχαιολογική διερεύνηση των κλασικών, ελληνι-

στικών και ρωμαϊκών καταλοίπων οδήγησε «αναγκαστικά», τουλάχιστον 

αρχικά, και στη διερεύνηση των βυζαντινών καταλοίπων ήδη από νωρίς 

στον 20ο αιώνα. Η Έφεσος (κεφ. 19) είναι ένα από τα πιο χαρακτηριστικά 

παραδείγματα στην Μικρά Ασία, αλλά και στον υπό συζήτηση τόμο, ανάμεσα 

13. Για μια καταγραφή της κατάστασης της έρευνας στην Ελλάδα βλ: Pl. Petridis, Late 
Roman/Early Byzantine Archaeology in Greece: a ‘Gateway’ to the Period of Transformations, 
Pharos 20 (2014), 269-290· J. Crow, Perspectives on the Archaeology of Byzantine Greece 
600-1000 AD, Pharos 20 (2014), 291-311.  



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 309-322

316

σε θέσεις όπως η Πέργαμος (κεφ. 17), η Μίλητος (κεφ. 21), οι Σάρδεις (κεφ. 18), η 

Αφροδισιάδα (κεφ. 23), κ.ο.κ.14. Η ανασκαφή των βυζαντινών αρχαιολογικών 

στρωμάτων στους οικισμούς αυτούς έχει εντατικοποιηθεί τις τελευταίες 

δεκαετίες. Χαρακτηρίζεται από μια στροφή στα επιστημονικά ερωτήματα και 

στη μεθοδολογία, η οποία τοποθετεί τη συστηματική ανασκαφή και τεκμηρίωση 

του βυζαντινού παρελθόντος σε ίση μοίρα με τις άλλες περιόδους. Ενδεικτικό 

της νέας αυτής τάσης είναι το γεγονός ότι γενική διευθύντρια της ανασκαφής 

της Εφέσου από το 2009 και συγγραφέας του σχετικού κεφαλαίου στον τόμο 

είναι η Sabine Ladstätter, η οποία ειδικεύεται στη βυζαντινή αρχαιολογία15. 

Την αξία για την ανανέωση της ματιάς μας πάνω στις μεγάλες αυτές πόλεις της 

ελληνορωμαϊκής αρχαιότητας, οι οποίες διασώζουν έναν μοναδικό πλούτο για 

τη μεσαιωνική οργάνωση του χρόνου και της ζωής στη «νέου τύπου» βυζαντινή 

πόλη, αποδεικνύουν κατ’ επανάληψη τα σχετικά κεφάλαια της Αρχαιολογίας 
της Βυζαντινής Ανατολίας του Niewöhner. Ο πλούτος των ευρημάτων των 

σχετικά άγνωστων Αιζανών (κεφ. 30), η Σαγαλασσός που παύει να μοιάζει 

στις σχετικές δημοσιεύσεις ως μια μεσαιωνική «ερημούπολη» (κεφ. 27), το 

οχυρό του έβδομου ή όγδοου αιώνα στον λόφο πάνω από τις Σάρδεις και 

η συστηματική ανασκαφή στην ίδια πόλη ενός σταυροειδούς εγγεγραμμένου 

ναού της εποχής των Λασκαριδών (κεφ. 18), αλλά και οι ταφές ένοπλων 

βυζαντινών πολεμιστών του έβδομου αιώνα στην άνω πόλη της Περγάμου 

(κεφ. 17) είναι μερικές μόνο από τις στιγμές στο βιβλίο που νιώθουμε ότι 

ξέρουμε ακόμη πολύ λίγα για το βυζαντινό παρελθόν των τόσο καλά γνωστών 

κατά τα άλλα μεγάλων αστικών κέντρων της Μικράς Ασίας, καθώς και ότι 

είμαστε στην αρχή ενός πολύ ενδιαφέροντος επιστημονικού ταξιδιού.

14. Αντίστοιχες περιπτώσεις στην Ελλάδα ήταν και είναι, ανάμεσα σε άλλες: οι 
ανασκαφές της Αμερικάνικης Σχολής στην Κόρινθο και την Αγορά της Αθήνας: K. Kourelis, 
Byzantine Houses and Modern Fictions: Domesticating Mystras in 1930s Greece, DOP 65/66 

(2011), 307, η ανασκαφή της Ολυμπίας: T. Völling κ.α., Olympia in frühbyzantinischer 
Zeit: Siedlung – Landwirtschaftliches Gerät – Grabfunde – Spolienmauer. [Olympische 
Forschungen 34]. Wiesbaden 2019, 1-14, και η ανασκαφή των Δελφών: P. Petridis, La 
céramique protobyzantine de Delphes: une production et son context [Fouilles de Delphes V, 
Monuments figurés 4], Αθήνα 2010, 17-22.

15. Ένα ενδιαφέρον ιστορικό της ανασκαφής της Εφέσου αναφορικά με τις 
βυζαντινές αρχαιότητες στο: S. Ladstätter, Ephesos from Late Antiquity until the Middle 
Ages. An Archaeological Introduction, στον τόμο S. Ladstätter – P. Magdalino (επιμ.), 
Ephesos from Late Antiquity until the Late Middle Ages, Wien 2019, 11-17.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 309-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE 317

Μια δεύτερη ομάδα θέσεων που παρουσιάζονται στο βιβλίο είναι 

αποτέλεσμα συστηματικών ερευνών που εξαρχής έθεσαν ως ερευνητικό στόχο 

την μελέτη, αποκάλυψη και κατανόηση καταλοίπων της βυζαντινής περιόδου, 

και μάλιστα κυρίως μεσαιωνικών, χωρίς να προηγείται κάποιο ενδιαφέρον 

για ελληνορωμαϊκές αρχαιότητες. Στην ομάδα αυτή ιδιαίτερη θέση κατέχει η 

ανασκαφή του Αμορίου (σημ. Hisar) (κεφ. 31) στην Φρυγία, η οποία αποκαλύπτει 

από το 1988 τα αλλεπάλληλα στρώματα ζωής του όγδοου με ενδέκατου αιώνα 

της πρωτεύουσας του θέματος των Ανατολικών16. Η αποκάλυψη στο Αμόριο ενός 

εκτεταμένου στρώματος καταστροφής που αποδίδεται στην πολιορκία της πόλης 

από τους Άραβες το 838 και στην πλήρη καταστροφή της από τον στρατό του 

χαλίφη Al Mutasim αποτελεί σταθερά ένα σπάνιο εύρημα για την αρχαιολογία 

του βυζαντινού έβδομου, όγδοου και ένατου αιώνα. Όμως, και η ανοικοδόμηση 

της πόλης αμέσως μετά την καταστροφή στα μέσα του ένατου αιώνα μας δίνει 

στοιχεία για την κεντρική αυτοκρατορική παρέμβαση στις επαρχιακές πόλεις της 

περιόδου. Η συστηματικότητα του προγράμματος ανασκαφής του Αμορίου για 

περισσότερο από 30 χρόνια κάτω από τρεις διευθυντές και διευθύντριες: Martin 

Harrison (Πανεπιστήμιο Οξφόρδης), Christopher Lightfoot (Μητροπολιτικό 

Μουσείο Νέας Υόρκης) και Zeliha Demirel-Gökalp (Πανεπιστήμιο Ανατολίας, 

Eskisehir) και η σταθερή εκδοτική παραγωγή δημοσιεύσεων και αναφορών έχουν 

καταστήσει το πρόγραμμα του Αμορίου σταθερή αναφορά στην αρχαιολογική 

εξερεύνηση του μεσαιωνικού Βυζαντίου.

Στα Ευχάιτα (σημ. Beyözü) (κεφ. 36) που βρίσκονται 220 χιλιόμετρα 

ανατολικά της Άγκυρας ένα μεγάλο ερευνητικό πρόγραμμα με επικεφαλής 

τον ιστορικό John Haldon από το Πανεπιστήμιο του Princeton αποτέλεσε μια 

νεότερη εκδοχή με καινοτόμα χαρακτηριστικά της αναζήτησης μιας μεσαιωνικής 

βυζαντινής πόλης. Τα βυζαντινά Ευχάιτα αποτέλεσαν πιθανώς διοικητικό και 

στρατιωτικό κέντρο στην περιοχή της βορειοανατολικής κεντρικής Μικράς 

Ασίας και ήταν κυρίως γνωστά για το προσκύνημα του Αγίου Θεοδώρου του 

Τήρωνος. Το πρόγραμμα επιχείρησε να κατανοήσει τον αστικό και περιαστικό 

χώρο κυρίως μέσα από μη-παρεμβατικά αρχαιολογικά εργαλεία και μεθόδους. 

Κατά κάποιον τρόπο η προσέγγιση που εφαρμόστηκε στα Ευχάιτα άνοιξε ένα 

16. Αναλυτικά για το Αμόριο βλ. τη σειρά δημοσιεύσεων των ανασκαφικών 
πορισμάτων με τίτλο Amorium Reports που αριθμεί ώς σήμερα πέντε τόμους. Πλήρης 
βιβλιογραφία για την θέση στο: C. S. Lightfoot – T. Drew-Bear – N. Tsivikis, Amorium 
Reports 5: A Catalogue of Roman and Byzantine Stone Inscriptions from Amorium and its 
territory, together with Graffiti, Stamps, and Miscellanea, Istanbul 2017, 153-157.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 309-322

318

επιστημονικό «διάλογο» γύρω από τη μεθοδολογική προσέγγιση μιας βυζαντινής 

πόλης με το παραδοσιακότερο και κυρίως προσανατολισμένο στην ανασκαφή 

πρόγραμμα του Αμορίου17. Οι εργασίες στα Ευχάιτα συνδύασαν την ιστορική 

έρευνα, την έρευνα επιφανείας, τις γεωφυσικές διασκοπήσεις, την ανάλυση 

δορυφορικών δεδομένων και άλλες τεχνικές για να προσφέρουν μια εικόνα της 

πόλης και του χώρου της. 

Στην δεύτερη ομάδα βυζαντινών θέσεων που παρουσιάζονται στον τόμο θα 

πρέπει να προσθέσουμε τα Γέρμια (σημ. Gümüşkonak) (κεφ. 32), που αποτέλεσαν 

έναν από τα πιο γνωστά προσκυνηματικά κέντρα της κεντρικής Μικράς Ασίας 

τόσο στα πρωτοβυζαντινά όσο και στα μεσοβυζαντινά χρόνια. Τα Γέρμια δεν 

ήταν ποτέ σημαντικό αστικό κέντρο και πιθανότατα φιλοξενούσαν κυρίως 

διακριτά συγκροτήματα εκκλησιών, προσκυνημάτων και θεραπευτικών πηγών. 

Το ερευνητικό πρόγραμμα των Γερμίων, στο οποίο υπήρξε υπεύθυνος ο επιμελητής 

του τόμου Ph. Niewöhner, αντιμετώπισε την δυσκολία ότι το βασικό προσκύνημα, 

ο ναός του Αρχάγγελου Μιχαήλ, σωζόταν αποσπασματικά ενσωματωμένο 

σε οικίες του σύγχρονου χωριού. Μέσα από συστηματική στρωματογραφική 

αρχιτεκτονική ανάλυση, ορθοφωτογράφηση και άλλες μη-παρεμβατικές μεθόδους 

έγινε κατανοητή η εξέλιξη της μεγάλης πεντάκλιτης πρωτοβυζαντινής βασιλικής 

σε τρουλαίο ναό μεγάλων διαστάσεων κατά τη Μέση Βυζαντινή περίοδο ενώ 

εντοπίστηκαν και επιπλέον ναοί του προσκυνήματος, άγνωστοι μέχρι τότε18.

Η τρίτη διακριτή ομάδα βυζαντινών θέσεων που παρουσιάζονται στο 

βιβλίο είναι ίσως η λιγότερο γνωστή ώς τώρα, ιδίως στο ελληνικό κοινό. 

Πρόκειται για έρευνες σε ανώνυμους αγροτικούς –συνήθως– βυζαντινούς 

οικισμούς, τους οποίους αγνοούμε πλήρως από τις ιστορικές πηγές. Οικισμοί 

στο επίπεδο χωριού ή κώμης που βρέθηκαν τυχαία τις περισσότερες φορές κατά 

την ανασκαφή προϊστορικών θέσεων στην κεντρική Μικρά Ασία (İç Anadolu). 

Η αρχική επιλογή να ανασκαφούν αυτές οι θέσεις, πέρα από επιφανειακές 

ενδείξεις για την ύπαρξη προϊστορικής κατοίκησης, βασίστηκε στην ιδιαίτερη 

γεωμορφολογική διαμόρφωση που έχει παρατηρηθεί ότι είναι κατάλληλη για 

την φιλοξενία αγροτικών προϊστορικών (ίσως και ευρύτερα προνεωτερικών) 

17. Αναλυτικά: J. Haldon – H. Elton – J. Newhard (επιμ.), Archaeology and Urban 
Settlement in Late Roman and Byzantine Anatolia: Euchaïta-Avkat-Beyözü and its 
Environment, Cambridge 2018.

18. P. Niewöhner, Die Michaelskirche in Germia (Galatien, Türkei). Ein kaiserlicher 
Wallfahrtsort und sein provinzielles Umfeld, Archäologischer Anzeiger 2010,1 (2010), 137-160.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 309-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE 319

οικισμών19. Συνήθως, βρίσκονται σε πεδινές περιοχές –ή υψίπεδα στην περίπτωση 

της κεντρικής Μικράς Ασίας– και η κατοίκηση περιορίζεται επάνω σε χαμηλούς 

ανθρωπογενείς γήλοφους, που επιβλέπουν μια άμεσα προσβάσιμη αγροτική 

ενδοχώρα. Οι γήλοφοι αυτοί, τούμπες ή μαγούλες στα νέα ελληνικά, είναι το 

höyuk ή tepe στα Τουρκικά και σε αυτό οφείλουν το δεύτερο συνθετικό του 

ονόματος των σχετικών οικισμών. Οι βυζαντινοί οικισμοί που κατά κανόνα 

εμφανίζονται στα μεσοβυζαντινά χρόνια σχετίζονται πιθανότατα με την 

ανάπτυξη της οικονομίας μετά τον ένατο αιώνα και με την καθιέρωση μοντέλων 

εκμετάλλευσης της γης που διαφοροποιούνται από αυτά της Υστερορωμαϊκής και 

Πρωτοβυζαντινής περιόδου20. Στο βιβλίο για την Αρχαιολογία της Βυζαντινής 
Ανατολίας παρουσιάζονται δύο τέτοιες θέσεις, το Çadir Höyük και το Boğazköy.

Το άσημο Çadir Höyük (κεφ. 35) βρίσκεται στην επαρχία του Yozgat 

ανατολικά της Άγκυρας και στις βόρειες παρυφές της Καππαδοκίας, σε μια 

περιοχή που μάλλον εντασσόταν κατά τη Μέση Βυζαντινή περίοδο στο θέμα 

Χαρσιανόν. Η ανασκαφή σε έναν γήλοφο με έντονη κατοίκηση κατά την 

Νεολιθική και Χαλκολιθική περίοδο έδειξε ότι στα πολύ ανώτερα στρώματα 

υπήρχαν κατάλοιπα ενός βυζαντινού μικρού οικισμού. Πρόκειται για 

μεσοβυζαντινά κυρίως ερείπια ίσως μιας μεγάλης αγροικίας και ενός χωριού που 

αναπτύχθηκε στα τέλη του ένατου αιώνα σε μια θέση που είχε εγκαταλειφθεί 

τον πέμπτο αιώνα. Η εύρεση ανάμεσα στα ταπεινά αντικείμενα του κύκλου 

της αγροτικής ζωής δύο μολυβδόβουλλων του ενδέκατου αιώνα, ένα του κριτή 
του βήλου Πέτρου Χρυσοβέργη και ένα του προέδρου και δούκα (Έδεσσας) 

Σαμουήλ Αλουσιανού δείχνει ότι έχουμε ακόμη πολλά να κατανοήσουμε για τη 

λειτουργία και την κοινωνική οργάνωση αντίστοιχων οικισμών21.

19. Στα ελληνικά πράγματα τηρουμένων των αναλογιών οι περιπτώσεις αυτές 
θυμίζουν ανασκαφές όπως ο ανώνυμος βυζαντινός οικισμός σε χαμηλό γήλοφο στα 
Νιχώρια της Μεσσηνίας: W. A. McDonald – W. Coulson – J. Rosser (επιμ.), Excavations 
at Nichoria in southwest Greece, Vol. 3: Dark Age and Byzantine occupation., University of 
Minnesota Press, Minneapolis 1983, 353-426. Μια άλλη συστηματική χρήση προϊστορικών 
γήλοφων στην Μεσοβυζαντινή Ελλάδα εντοπίζει και ο F. Curta, Burials in Prehistoric 
Mounds: Reconnecting with the Past in Early Medieval Greece, REB 74 (2016), 269-285.

20. Bλ. συνολικά το βιβλίο για την αγροτική μεσαιωνική Μικρά Ασία: T. 
Vorderstrasse – J. Roodenberg (επιμ.), Archaeology of the countryside in Medieval Anatolia 
[όπως σημ.8]. Ένα παράδειγμα σχετικής προσέγγισης επίσης στο: D. Baird, Settlement 
expansion on the Konya Plain, Anatolia: 5th-7th centuries A. D., Late Antique Archaeology 
2.1 (2004), 219-46.

21. Περισσότερα για τα μολυβδόβουλλα από το Çadir Höyük στο: M. Cassis κ.α., 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 309-322

320

Ο έτερος μικρός αγροτικός οικισμός που παρουσιάζεται στον τόμο της 

Αρχαιολογίας της Βυζαντινής Ανατολίας είναι το Boğazköy (κεφ. 34), θέση 

λίγο βορειοδυτικά του Çadir Höyük. Το Boğazköy είναι ιδιαίτερα γνωστό στην 

προϊστορική αρχαιολογία της Μικράς Ασίας, καθώς πρόκειται για την θέση 

της Χατούσας, πρωτεύουσας των Χεταίων. Κατά την ανασκαφή ενός χετιτικού 

ναού στην άνω πόλη της Χατούσας ανάμεσα στα 1978 και 1984 ανασκάφηκαν 

τα κατάλοιπα ενός μικρού μεσοβυζαντινού οικισμού, τα οποία μόλις πρόσφατα 

μελετήθηκαν και αποτέλεσαν αντικείμενο εκτεταμένης μονογραφίας από τη 

Beate Böhlendorf-Arslan22. Στο σύντομο κεφάλαιο του τόμου, η Böhlendorf-

Arslan παρουσιάζει σύνοψη των μοναδικών αυτών ευρημάτων. Το άγνωστο 

βυζαντινό χωριό που αναπτύχθηκε από τον δέκατο έως τον δωδέκατο αιώνα 

αποτελούνταν από τρεις διακριτές συστάδες κτιρίων που βρίσκονταν σε 

απόσταση εκατό περίπου μέτρων η μια από την άλλη και μοιράζονταν ένα 

νεκροταφείο. Το πρώτο συγκρότημα αναγνωρίζεται ως ένα μικρό μοναστήρι 

αποτελούμενο από κλειστό περίβολο με κελιά και άλλους χώρους χτισμένα 

περιμετρικά από το καθολικό. Ρόλο καθολικού της μονής, είχε ένας μικρός 

μονόχωρος καμαροσκέπαστος δρομικός ναός, ο οποίος διευρύνεται σε κάποια 

μεταγενέστερη της ανέγερσης στιγμή. Τα άλλα δύο συγκροτήματα έχουν 

παρόμοια μεταξύ τους εικόνα με μικρά δωμάτια για διάφορες αγροτικές, 

κτηνοτροφικές και βιοτεχνικές χρήσεις οργανωμένα ακανόνιστα γύρω από 

ανοιχτές αυλές. Η εικόνα που μας προσφέρει η ανασκαφή μαζί με τα πλούσια 

κινητά ευρήματα αποτελεί ένα παράθυρο σε έναν σχετικά άγνωστο κόσμο του 

μεσοβυζαντινού χωριού, έστω και αν τα ερωτήματα παραμένουν περισσότερα 

και από τις απαντήσεις.

Η σημασία των ανασκαφών στους μικρούς αγροτικούς οικισμούς που 

παρουσιάζονται στον υπό συζήτηση τόμο είναι μεγάλη όχι μόνο για τη Μικρά 

Ασία αλλά και για τη βυζαντινή αρχαιολογία συνολικότερα. Υποδεικνύει πιθανές 

κατευθύνσεις και ανοίγει νέες προοπτικές. Θα μπορούσε κανείς να προσθέσει, και 

θα επιθυμούσε ίσως να δει στον τόμο, και άλλες τέτοιες εξαιρετικές περιπτώσεις 

ανασκαφής που συνεχίζονται τα τελευταία χρόνια στην Μικρά Ασία όπως το 

Regional Patterns of Transition at Çadır Höyük in the Byzantine Period, Journal of Eastern 
Mediterranean Archaeology & Heritage Studies 7 (2019), 321-349.

22. B. Böhlendorf-Arslan, Die Oberstadt von Hattuša: Die mittelbyzantinische 
Siedlung in Boğazköy. Fallstudie zum Alltagsleben in einem anatolischen Dorf zwischen 
dem 10. und 12. Jahrhundert, Berlin / New York 2019.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 309-322

321ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE

Çatal Höyük στην ίδια περιοχή23, το Kilise Tepe στην Ισαυρία24, ή το Yumuk Tepe 

στα περίχωρα της πόλης της Μερσίνας25.

Επιχειρήσαμε λοιπόν με βάση δεδομένα που παρουσιάζονται στην 

Αρχαιολογία της Βυζαντινής Ανατολίας του Niewöhner να διακρίνουμε 

τρεις ομαδοποιήσεις στις πιο πρόσφατες ανασκαφές και συναφή ερευνητικά 

προγράμματα των βυζαντινών μεσαιωνικών θέσεων της Μικράς Ασίας. Σε μια 

πρώτη φάση το σύνολο σχεδόν των αρχαιολογικών μας πληροφοριών προερχόταν 

από τις ανασκαφές των μεγάλων αστικών κέντρων και από ανασκαφές που 

ως βασικό ερευνητικό στόχο είχαν την αποκάλυψη του ελληνορωμαϊκού 

παρελθόντος. Σε αυτές τις θέσεις η βυζαντινή αρχαιολογία έκανε τα πρώτα 
της βήματα και εν πολλοίς διαμορφώθηκε πλάι στις μεθοδολογικά ωριμότερες 

ειδικεύσεις της κλασικής και ρωμαϊκής αρχαιολογίας. Όπως είδαμε, εκεί σήμερα 

επιστρέφει δυναμικά και διεκδικεί για τις βυζαντινές αρχαιότητες, ιδιαίτερα τις 

μεσαιωνικές, μια ισότιμη θέση στην τεκμηρίωση, στη μελέτη, στη συντήρηση και 

ίσως προοπτικά και στην ανάδειξή τους. Η δεύτερη φάση που έχει τις απαρχές 

της στην δεκαετία του 1970 και 1980, είναι μια φάση ενηλικίωσης της βυζαντινής 

αρχαιολογίας που πήρε στα χέρια της τα διαθέσιμα αρχαιολογικά εργαλεία, 

κυρίως ανασκαφικά, και με χαρακτηριστικό παράδειγμα την ανασκαφή στο 

Αμόριο (και πιο πριν τον Άγιο Πολύευκτο στην Κωνσταντινούπολη) θα τολμήσει 

να φανταστεί μια αμιγώς μεσαιωνική ανασκαφή. Σε μια τρίτη φάση, που ίσως 

θα μπορούσε να χαρακτηριστεί ωρίμανσης, το αρχαιολογικό ενδιαφέρον 

στρέφεται στα εφήμερα κατάλοιπα αγροτικών οικισμών έξω από τις πόλεις του 

μεσαιωνικού Βυζαντίου και μακριά από τα γνωστά και οικεία περιβάλλοντα 

των γραπτών πηγών. Εκεί θα παίξει σημαντικό ρόλο η συνάντηση στο πεδίο με 

τους συναδέλφους και τις μεθόδους της προϊστορικής αρχαιολογίας. Άλλωστε, 

δεν είναι μόνο η ταύτιση των θέσεων των βυζαντινών αγροτικών οικισμών με 

αυτές προϊστορικών οικισμών· είναι κυρίως η έλλειψη γραπτών πηγών, η οποία 

23. M. Jackson – S. Moore, Taphonomies of landscape: investigating the immediate 
environs of Çatalhöyük from prehistory to the present, Anatolian Studies 68 (2018), 177-
207· M. Kwiatkowska, Byzantine and Muslim cemeteries at Çatalhöyük: an outline, στο: 
Vorderstrasse – Roodenberg (επιμ.), Archaeology of the Countryside in Medieval Anatolia, 
[όπως σημ. 8], 129-138.

24. M. Jackson, 2007–2011, Excavations at Kilise Tepe A Byzantine Rural Settlement 
in Isauria, DOP 69 (2015), 355-380.

25. I. Caneva – G. Köroğlu, Yumuktepe: a journey through nine thousand years, 
Istanbul 2010.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – REVIEW ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 309-322

322

οδηγεί σε μια ιστορική αρχαιολογία που ολοένα και περισσότερο έχει ανάγκη 

μια ανθρωπολογική κατανόηση και ερμηνεία ευρημάτων και κοινωνιών.

Κλείνοντας θα ήθελα να αναφερθώ και σε μια ακόμη όψη του μέλλοντος 

της βυζαντινής αρχαιολογίας στη Μικρά Ασία που ίσως φαίνεται αχνά και στο 

βιβλίο του Niewöhner. Τα επόμενα χρόνια ολοένα και πιο σημαντικό ρόλο στην 

αρχαιολογική μελέτη του μεσαιωνικού Βυζαντίου στην Μικρά Ασία, και όχι μόνο, 

θα παίξουν πανεπιστημιακά ιδρύματα και ερευνητικά κέντρα στην Τουρκία και 

συνάδελφοι Τούρκοι βυζαντινοί αρχαιολόγοι που διδάσκουν και διδάσκονται 

Βυζαντινή Αρχαιολογία σε τμήματα αρχαιολογίας από την Αδριανούπολη μέχρι 

το Mardin και από το Βαν και το Ordu (Κοτύωρα) μέχρι την Αττάλεια και το 

Βurdur26. Δύο από τις πιο σημαντικές ανασκαφές που παρουσιάζονται στο βιβλίο 

του Niewöhner, το Αμόριο (κεφ. 31) και η Όλυμπος (κεφ. 25), οργανώνονται 

αυτή την στιγμή από τουρκικές ομάδες και έχουν και οι δύο ως διευθύντριες 

Τουρκάλες καθηγήτριες Βυζαντινής Αρχαιολογίας, και δεν είναι οι μόνες. Αυτό 

σημαίνει μια νέα φάση και για τις διεθνείς συνεργασίες στον χώρο της Βυζαντινής 

Αρχαιολογίας που μπορούν να έχουν μια ιδιαίτερη θέση στον επιστημονικό 

διάλογο, στην μεταφορά πρακτικών και στην κοινή επίλυση προβλημάτων27.

Νίκος Τσιβίκης

Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών

26. Πρέπει να αναφερθεί η συστηματική δουλειά του Κέντρου Σπουδών Ύστερης 
Αρχαιότητας και Βυζαντίου (GABAM) του ιδιωτικού Πανεπιστημίου Koç αλλά και 
του νεότευκτου Κέντρου Βυζαντινών Ερευνών του δημόσιου Πανεπιστημίου του 
Βοσπόρου. Πέρα από την Κωνσταντινούπολη όμως σημαντική παράδοση στην Βυζαντινή 
Αρχαιολογία ιδίως με άξονα την κεντρική Μικρά Ασία βρίσκουμε στην Άγκυρα στο 
δημόσιο Πανεπιστήμιο Hacettepe, αλλά και στο ιδιωτικό Πανεπιστήμιο Bilkent. Ενώ 
από τις πιο σημαντικές παρουσίες επαρχιακών τουρκικών πανεπιστημίων στον χώρο 
της Βυζαντινής Αρχαιολογίας έχει το Πανεπιστήμιο της Ανατολίας στο Eskişehir. Τέλος, 
ο κατάλογος νέων διδακτικών θέσεων με ειδίκευση στην Βυζαντινή Αρχαιολογία σε 
πανεπιστήμια ανά την Τουρκία είναι ιδιαίτερα εκτεταμένος, παρά τα καθημερινά 
προβλήματα που αντιμετωπίζουν και εκεί οι συνάδελφοι μας.

27. Σε αυτό το νέο περιβάλλον λ.χ. από το 2013 ένα ελληνικό ίδρυμα, το 
Ινστιτούτο Μεσογειακών Σπουδών του Ιδρύματος Τεχνολογίας και Έρευνας (ΙΜΣ/ΙΤΕ), 
συνεργάζεται με ένα τουρκικό ίδρυμα, το Πανεπιστήμιο της Ανατολίας / Eskişehir, στην 
ανασκαφή του Αμορίου. Και στο πλαίσιο μιας τέτοιας συνεργασίας τον Σεπτέμβρη του 
2017 διοργανώθηκε από το ΙΜΣ/ΙΤΕ και το Κέντρο Σπουδών Ύστερης Αρχαιότητας και 
Βυζαντίου (GABAM) του Πανεπιστημίου Koç η Πρώτη Ελληνοτουρκική Συνάντηση 
Βυζαντινής Αρχαιολογίας στην Αντάλυα της Τουρκίας με τη συμμετοχή περισσότερων 
από 20 βυζαντινών αρχαιολόγων από τις δύο χώρες.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

V. Marinis, Death and the Afterlife in Byzantium: The Fate of the Soul in 
Theology, Liturgy, and Art, Cambridge: Cambridge University Press, 2017, σελ. i- 

xv+ 1-202. 38 έγχρωμες εικόνες, σε σκληρόδετο τόμο. ISBN: 978-1-107-13944-2

Έχουν περάσει περισσότερο από δύο χρόνια από τη δημοσίευση στην αγγλι- 

κή γλώσσα του εξαιρετικού βιβλίου με τίτλο, ο Θάνατος και η μεταθανάτια ζωή 
στο Βυζάντιο, και με υπότιτλο, η μοίρα της ψυχής στη θεολογία, τα λειτουργικά 
κείμενα, και την τέχνη, από τον αναπληρωτή καθηγητή της Χριστιανικής Τέχνης 

και Αρχιτεκτονικής στο Πανεπιστήμιο του Yale, Βασίλειο Μαρίνη1. Με μεγάλη 

χαρά ο γράφων έχει αναλάβει –εδώ και καιρό– την κριτική παρουσίαση της εν 

λόγω μελέτης η οποία πράγματι καλύπτει ένα κενό στη βιβλιογραφία, για τις 

κρατούσες και μεταβαλλόμενες αντιλήψεις περί θανάτου στο λεγόμενο Βυζάντιο2. 

Είναι άξιο θαυμασμού πώς σε μία τόσο ευανάγνωστη, σχετικά μικρής έκτασης, 

1. Για το βιβλίο του Μαρίνη έχουν εντοπιστεί οι τρεις παρακάτω βιβλιοκρισίες, 
δημοσιευμένες στα αγγλικά: P. Ombres, New Blackfriars 98.1078 (2017), 759-761· J. 
A. Freeman, Homiletic, 43.2 (2018), 28-29· M. Motia, Speculum 94.3 (July 2019), 861-
862. Για την προσεκτική ανάγνωση της παρούσας βιβλιοκρισίας και τις πολύ χρήσιμες 
παρατηρήσεις τους, οφείλω θερμές ευχαριστίες στον Δημήτρη Σκρέκα και τον Κωστή 
Χριστοδουλάκη.

2. Η αφορμή για την ενασχόληση με το θέμα και –καταρχήν– την ανάγνωση του 
εν λόγω βιβλίου δόθηκε στο πλαίσιο του προπτυχιακού σεμιναρίου με θέμα «Έρωτας 
και θάνατος στα βυζαντινά κείμενα», κατά το εαρινό εξάμηνο του ακαδημαϊκού έτους 
2016-17. Αρκετά άρθρα σε σχέση με το θάνατο στο Βυζάντιο έχουν δημοσιευθεί τις 
τελευταίες δεκαετίες· ο συγγραφέας, έχοντας εξαιρετική εποπτεία της βιβλιογραφίας 
και των σχετικών πηγών, με μεγάλη προσοχή τις αξιοποιεί, όπως φαίνεται στο σχετικό 
κατάλογο στο τέλος. Ελάχιστες μελέτες θα μπορούσαν να προστεθούν, όπως το άρθρο: Π. 
Α. Αγαπητοσ, Ὁ θάνατος στὸ Βυζάντιο: ἀποσπασματικὲς εἰκόνες ἑνὸς ἄγνωστου κόσμου, 
Νέα Εστία τόμ. 150, τεύχ. 1737 (Σεπτέμβριος 2001), 269-286, ή άλλες που θα επισημανθούν 
στο ανάλογο σημείο αυτής της παρουσίασης.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE324

αυτόνομη μονογραφία, ο συγγραφέας πραγματεύεται το γεγονός του θανάτου 

ως ένα από τα κεντρικά ζητήματα κοσμοθεωρίας και πίστης για το βυζαντινό 

πολιτισμό, συνδυάζοντας την ειδική οπτική του ιστορικού της τέχνης και τη 

διεπιστημονική προσέγγιση για ένα ποικίλο πρωτογενές υλικό. Στην πορεία 

της μελέτης καταφέρνει να διαγράψει αριστοτεχνικά την εξέλιξη ετερόκλητων 

απόψεων και θεωριών από τις απαρχές τους, στα πρώιμα χριστιανικά χρόνια, 

έως σχεδόν το ύστερο Βυζάντιο και την «ανατολή» της πρώιμης νεότερης 

εποχής, απόψεων και αντιλήψεων τις οποίες είναι δύσκολο να συγκεντρώσει ο 

μελετητής από πολλά διαφορετικά κείμενα, και στη συνέχεια συμπυκνώνοντας 

το πολιτισμικό τους στίγμα να τις εντάξει, σε ενιαίο συνεκτικό ιστό, με τρόπο 

και μέθοδο που ερμηνεύουν και αναδεικνύουν τη συγχρονική και τη διαχρονική 

διάσταση του θέματος3. Ο Μαρίνης αξιοποιεί τα σχετικά αποσπάσματα, 

σχολιάζοντάς τα περισσότερο αναλυτικά ή συνοπτικά, ανάλογα με τη σημασία 

τους, και περιγράφοντας την παράδοση των κειμένων που περιέχουν τέτοιες 

απόψεις, ειδικά από την πρώιμη και τη μεσοβυζαντινή περίοδο –με την ιδιαίτερα 

χρήσιμη παράθεση του πρωτότυπου κειμένου στις παραπομπές–, αλλά και 

την εικαστική αποτύπωσή τους στην τέχνη· έτσι, καταφέρνει να αναδείξει 

τις ομοιότητες και διαφορές, ή τις οφειλές από το ένα κείμενο στο άλλο, στο 

ευρύτερο πλαίσιο της ερμηνείας τους, ενώ επίσης καινοτομεί τοποθετώντας στο 

κέντρο της έρευνάς του σημαντικά λειτουργικά κείμενα και ακολουθίες, χωρίς 

να παραγνωρίζει το τελετουργικό και το βίωμα της λατρείας. Ο αναγνώστης στο 

τέλος έχει εμπεδώσει το εν λόγω θέμα στα βασικά σημεία, σε λεπτομέρειες και 

την ουσία του, για τη μετά θάνατον κατάσταση και το μετά θάνατον χώρο, ενώ 

ο τρόπος πραγμάτευσης της υπόθεσης εργασίας του βιβλίου επιτρέπει στον ίδιο 

ποικίλες σκέψεις για περαιτέρω έρευνα, καθώς διατρέχει τα επιμέρους κεφάλαια.

Το βιβλίο μετά το προκαταρκτικό του μέρος (σσ. v-xv) –περιεχόμενα, 

κατάλογος και λεζάντες των 38 εικόνων που περιέχει, ευχαριστίες/οφειλές σε 

ιδρύματα και άλλους μελετητές, σημείωμα για τη χρήση κεφαλαίων γραμμάτων 

και τον τρόπο μεταγραφής στην ορολογία και τα κύρια ονόματα, συντομεύσεις 

για τις συλλογές όπου σώζονται τα βυζαντινά μικρογραφημένα χειρόγραφα 

αναφοράς–, αρχίζει με μία σύντομη αλλά ιδιαίτερα σημαντική Εισαγωγή (σσ. 1-6). 

3. Ο συγγραφέας παραδέχεται στην τελευταία παράγραφο της εισαγωγής του, τις 
εγγενείς δυσκολίες που όντως θέτει η πραγμάτευση ενός τέτοιου θέματος, το περίπλοκο 
των σχετικών απόψεων, την αποσπασματικότητα των μαρτυριών, την έλλειψη έγκυρων 
εκδόσεων και χρονολογήσεων για τα λειτουργικά κείμενα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

325ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

Ο συγγραφέας αφορμώμενος από ένα στιγμιότυπο αντιπαράθεσης, στο έτος 1240 

περίπου –σε σχέση με την άποψη για την κατάσταση της ψυχής στη μεταθανάτια 

ζωή–, ανάμεσα σε έναν ορθόδοξο μητροπολίτη και ένα φραγκισκανό μοναχό, 

διασαφηνίζει βασικά ζητήματα και όρους, πράγμα ιδιαίτερο χρήσιμο στον 

αναγνώστη για την κατανόηση των επιχειρημάτων στη συνέχεια της μελέτης: 

καταρχήν, διευκρινίζει έννοιες όπως την «προσωρινή/μερική κρίση» της ψυχής, η 

οποία και καθορίζει την ποιότητα και τον τρόπο ύπαρξής της κατά τη λεγόμενη 

«μέση κατάσταση», δηλαδή από τη στιγμή του θανάτου μέχρι την τελική κρίση 

κατά τη Δευτέρα Παρουσία4. Επίσης, παραδεχόμενος το κενό συστηματικής 

θεολογίας –χριστιανικής θεωρίας, θα προτιμούσαμε ως όρο–, σχεδόν σε όλους 

τους βυζαντινούς αιώνες, σε σχέση με το θέμα του, ανατρέχοντας στις απαρχές, 

τη βιβλική παράδοση, προσπαθεί να ανιχνεύσει την έτσι κι αλλιώς θολή εικόνα 

κατά την εποχή διαμόρφωσης της θεώρησης των πρώτων χριστιανών για την 

τύχη/κατάσταση της ψυχής μετά θάνατον, τον λεγόμενο «Άδη» –όπως είναι ο 

όρος στην Παλαιά Διαθήκη–, και την αποτύπωση αντίστοιχων απόψεων σε 

χωρία και παραβολικές κυρίως αφηγήσεις στην Καινή Διαθήκη (στα Ευαγγέλια 

και τις Επιστολές του Παύλου), εν αναμονή της Δευτέρας Παρουσίας, μετά την 

πρώτη έλευση του Χριστού στη γη και την είσοδό Του στην ανθρώπινη ιστορία5.

Ο Μαρίνης στη συνέχεια της εισαγωγής (σσ. 4 κ.ε.) παρουσιάζει επι-

γραμματικά τα δύο μέρη της μελέτης του: Το πρώτο μέρος (“PART I Theologies”) 

σε πέντε κεφάλαια, όπου θα αναζητήσει την καταγωγή απόψεων σχετικών με 

τη μεταθανάτια ζωή στην ιουδαϊκή παράδοση και τα χριστιανικά απόκρυφα, 

διερευνώντας την εξέλιξή τους κατά την Ύστερη Αρχαιότητα, την πιο 

συστηματική εκφορά και την εικαστική τους αναπαράσταση στο μέσο Βυζάντιο, 

καθώς και την είσοδό τους στην επικαιρότητα υπό το πλαίσιο μίας δημόσιας 

συζήτησης με την καθολική εκκλησία στο ύστερο Βυζάντιο. Στο δεύτερο μέρος 

(“PART II Liturgies”) σε άλλα τρία κεφάλαια, κάπως μικρότερο σε έκταση σε 

4. Η Δευτέρα Παρουσία, όπως ξεκαθαρίζει ο συγγραφέας (σ. 2), δεν θα τον 
απασχολήσει αναλυτικά. Σε κάποιες περιπτώσεις ωστόσο, η –κατά τι– πιο αναλυτική 
συζήτηση λεπτομερειών από αυτή τη συγγενή θεματική, θα μπορούσε ενδεχομένως να 
παράσχει πιο ξεκάθαρα στοιχεία για την κατανόηση καίριων ζητημάτων που αφορούν 
κείμενα, απεικονίσεις και έννοιες στη ροή της μελέτης.

5. Το Σύμβολο της Πίστεως της Συνόδου της Νικαίας, στα 325, έχει ορίσει στα 
τελευταία άρθρα του, με το Προσδοκῶ/κοῦμεν ἀνάστασιν νεκρῶν καὶ ζωὴν τοῦ μέλλοντος 
αἰῶνος, το δόγμα για την τελική Ανάσταση και τη Δευτέρα Παρουσία –στα έσχατα της 
ιστορίας–, ως μία κεντρική προσδοκία του μέσου ανθρώπου της εποχής.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

326 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

σχέση με το πρώτο, η στάση απέναντι στο γεγονός του θανάτου και η πίστη για τη 

μετά θάνατον ζωή αποτυπώνονται μέσα από ένα διαφορετικό διακείμενο, αυτό 

των λειτουργικών ακολουθιών· ιδιαίτερα πώς συνδυάζονται οι προϋπάρχουσες 

απόψεις για την πορεία της ψυχής με αυτές για την ωφέλιμη επενέργεια –ή μη– 

των τελετουργιών και των προσευχών για τους κεκοιμημένους, εστιάζοντας 

σε δύο περιπτώσεις ακολουθιών, της ακολουθίας εἰς ψυχοῤῥαγοῦντα και του 

νεκρώσιμου ευχελαίου.

Αναλυτικότερα, το πρώτο μέρος (σσ. 7-81) εξετάζει το θέμα μέσα από τις 

μαρτυρίες, κειμενικές/λογοτεχνικές και εικαστικές, πρώτα από την παράδοση 

των Γραφών, την Ύστερη Αρχαιότητα, τη μεσοβυζαντινή περίοδο, φτάνοντας 

μέχρι το ύστερο Βυζάντιο.

Στο πρώτο κεφάλαιο του πρώτου μέρους, πεδίο αναζήτησης αποτελούν τα 

βασικά κείμενα της ιουδαϊκής αλλά και της πρώιμης χριστιανικής αποκαλυπτικής 

παράδοσης, σε σχέση με την προσωρινή κρίση και τη μέση κατάσταση των ψυχών 

μετά θάνατον. Πραγματικά «αποκαλυπτική» είναι η ανάλυση στην «Αποκάλυψη 

του Παύλου» (σσ. 11-14), για τις σπερματικές έννοιες και εικόνες που περιέχει. 

Στο δεύτερο κεφάλαιο του πρώτου μέρους (σσ. 15-27), η προσωρινή κρίση και η 

μέση κατάσταση εξετάζονται στις λεπτομέρειές τους (εναέρια κρίση της ψυχής, 

τελωνεία/τελώνια, άγγελοι και δαίμονες στον αέρα, δικαστική διαδικασία/

λογοθέσιον και ζύγισμα των εγγράφων και των βιβλίων των πράξεων ήδη από 

την επιθανάτια κλίνη, ο ενδιάμεσος χώρος του Άδη και η κατάταξη των ψυχών σε 

τόπους διαμονής), μέσα από τους πιο σημαντικούς μάρτυρες αλλά και ελάσσονα 

κείμενα κατά την Ύστερη Αρχαιότητα: τον Ωριγένη, τον Βίο Αντωνίου από 

τον Αθανάσιο Αλεξανδρείας, τον Κύριλλο Αλεξανδρείας, κ.ά. Τα στοιχεία που 

συνθέτουν τις μεταθανάτιες καταστάσεις, εμφανίζουν ποικιλία, συνδυασμούς, 

μετατοπίσεις και παραλλαγές, στοιχεία τα οποία θα αποκρυσταλλωθούν τους 

επόμενους αιώνες.

Ο συγγραφέας στον τίτλο του τρίτου κεφαλαίου του πρώτου μέρους (σσ. 

28-48), αναγνωρίζει τη συνέχεια με τις προηγηθείσες χρονικά περιόδους, αλλά 

μαζί και τη συστηματοποίηση των απόψεων για τη μεταθανάτια κατάσταση, 

στη μέση βυζαντινή περίοδο. Στο κύριο έργο που εξετάζεται, τον αγιολογικό 

«Βίο του Βασιλείου του Νέου», χρονολογούμενο στα μέσα του 10ου αιώνα, ο 

λόγος για την «προσωρινή κρίση» και τη «μέση κατάσταση» της ψυχής ίσως 

είναι δυνατόν να ενταχθεί όχι μόνο σε ένα πλαίσιο θεολογικής ερμηνείας και 

διδακτικών ή εγκυκλοπαιδικών τάσεων, αλλά πλέον –κατά τη γνώμη μας– η 

περιγραφή τους αναπτύσσεται σε αυτό της αφήγησης και της μυθοπλασίας· 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

327ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

πλαίσιο στο οποίο εντάσσονται ο προσωποποιημένος θάνατος, τα τελώνια, 

η διαδικασία της κρίσεως –με όρους δικαστηρίου της εποχής– και η εξαγορά 

των αμαρτημάτων με χρυσάφι, οι χωρίς φειδώ εικονοποιημένοι χώροι του 

Άδη και του Παραδείσου· η νέα αυτή αναλυτικότερη εικόνα για το χώρο της 

μεταθανάτιας ζωής σίγουρα λειτουργεί «ως ένας οδηγός πλοήγησης» σ’ αυτήν, 

όπως πολύ εύστοχα χαρακτηρίζει ο Μαρίνης, όμως όχι απαραίτητα εντός 

ενός πολιτισμικού φαινομένου που έχει προσδιορισθεί με τον δόκιμο όρο 

«εγκυκλοπαιδισμός», τον οποίο υιοθετεί και ο συγγραφέας. Σε περισσότερο ή 

λιγότερο σημαντικά έργα της περιόδου (Βίος Νήφωνος, Ευεργετινός, Διόπτρα 
Φιλίππου Μονοτρόπου, Αποκάλυψη Θεοτόκου, Αποκάλυψη Αναστασίας, κ.ά.), 

οι βασικές ιδέες για τη μεταθανάτια ζωή αναπτύσσονται αναπαραστατικά μέσα 

από μεγαλύτερο πλούτο, θέτοντας θεωρητικά εκ νέου το ζήτημα σε σχέση με τη 

λειτουργία τους ως δομικά στοιχεία στο πλαίσιο διαφορετικών λογοτεχνικών 

ειδών. Όπως παρατηρεί ο Μαρίνης, πέρα από το βιβλικό υπόβαθρο και την 

παράδοση των πρώτων βυζαντινών αιώνων, στις –κυρίως αγιολογικές– πηγές 

αυτής της περιόδου, ένα πολύ εναργέστερο σύνολο απεικονίσεων φαίνεται να 

έχει παγιωθεί σε πιο οργανωμένο αφηγηματικό πλαίσιο, φαινόμενα που χρήζουν 

ερμηνείας σε σχέση με τις αιτίες διαμόρφωσής τους.

Με αφορμή το παραπάνω κεφάλαιο, είναι χρήσιμη σε αυτό το σημείο μία 

απόπειρα διευκρίνισης για επιμέρους θεωρητικά ζητήματα που ανακύπτουν, 

όσο προχωρά η ανάγνωση της μελέτης. Σε διάφορα σημεία επανέρχονται, 

όπως ειπώθηκε, οι ποικίλες εικόνες (τελωνεία, δικαστήρια, αξιώματα, κήποι, 

μέγαρα, παλάτια, «τόποι ἀναψύξεως», κλπ.· πρβλ. σ. 33) που αντλώντας από 

την τότε σύγχρονη καθημερινότητα αναπαριστούν τη μεταθανάτια κατάσταση. 

Ο συγγραφέας σε μερικά σημεία τις ονομάζει με διάφορους όρους (στο κείμενο 

και τις υποσημειώσεις), όπως μεταφορές, αλληγορίες, χωρίς ενδεχομένως να 

αναδεικνύεται η ουσία σε αυτήν την τεχνική αναπαράστασης και χωρίς να είναι 

σαφές ποιοι όροι ανήκουν στη θεωρία εκείνης της εποχής και ποιοι στη δική 

μας ματιά. Προτρέχοντας σε σχέση και με σημεία της μελέτης λίγο παρακάτω, 

απλά ας σημειώσουμε ότι η διαδικασία της εικονοποίησης για την περιγραφή/

αφήγηση της μεταθανάτιας κατάστασης της ψυχής δεν μπορούν να ερμηνευθούν 

με ακρίβεια, αν εννοηθούν απλά ως ένα με υπερβολικό τρόπο συσσωρευμένο 

υλικό (σ. 45), αλλά κατά το «τεχνικότερον» ως αισθητοποιήσεις της νοητής 

κατάστασης· άλλωστε με την ίδια τεχνική λειτουργεί ο παραβολικός λόγος 

του ευαγγελίου (σσ. 72-3). Με άλλα λόγια, σε όλη αυτήν την παράδοση των 

κειμένων οι εικόνες από την πραγματική ζωή του μέσου ανθρώπου (τα αισθητά 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

328

δηλαδή) λειτουργούν ως το μέσο ώστε μπορέσουν να γίνουν αντιληπτά τα 

«υπερφυσικά» της μεταθανάτιας ζωής (τα νοητά). Τα νοητά της ζωής μετά 

θάνατον αναπλάθονται μέσα από τα αισθητά της παρούσης ζωής (πρβλ. σσ. 43-44,

όπου τα ίδια τα κείμενα μιλάνε με αυτούς τους όρους), εφαρμόζοντας στην ουσία 

χρήσεις και τεχνικές βάσει της τότε θεωρίας του λόγου6.

Μία επιπλέον διάσταση που θα άξιζε να διευκρινισθεί περισσότερο στο 

παρόν κεφάλαιο, αφορά στη νοηματοδότηση του όρου «εγκυκλοπαιδισμός» 

και την ερμηνεία της συναφούς «συστηματοποίησης» η οποία αναγνωρίζεται. Η 

συστηματοποίηση, στον τρόπο εκφοράς των απόψεων για τη μετά θάνατον ζωή, 

μέσα από μία δυναμική διδακτισμού (όρος αρκετά συχνός μέσα στη μελέτη), 

συνδέεται με ζητήματα που έχουν να κάνουν με εκπαιδευτικούς παράγοντες, ή 

μήπως περισσότερο με λογοτεχνικά έργα όπου έχουν μεταβληθεί οι λειτουργίες 

και τα μέσα αφήγησης; Μήπως για παράδειγμα το γεγονός ότι –όπως εντοπίζει 

πολύ εύστοχα ο Μαρίνης (σ. 34)– έχει παραλειφθεί ο Βίος του Βασιλείου του Νέου 

από το Συναξάριο Κωνσταντινουπόλεως, σημαίνει ότι είχε ήδη αναγνωρισθεί η 

μυθοπλαστική ή η λογοτεχνική διάσταση αυτού του νέου αγιολογικού έργου, σε 

σχέση με τον πιο ιστορικό/παραδοσιακό χαρακτήρα αφήγησης άλλων βίων; Στις 

πιο σύνθετες αυτού του νέου –για την εποχή– τύπου αφηγήσεις ο παράγοντας 

της μυθοπλασίας (πρβλ. τη συζήτηση στις σσ. 35-36), ή ευρύτερα της εφαρμογής 

διαφορετικών λογοτεχνικών θεωρητικών αρχών, είναι αυτός που ευθύνεται 

στην πραγματικότητα για τις μετατοπίσεις στον «κόσμο» των κειμένων, και 

όχι απαραίτητα ένας εξωγενής παράγοντας όπως τον «εγκυκλοπαιδισμό» ή τον 

«διδακτισμό»7.

Εύστοχα προς το τέλος του ίδιου κεφαλαίου επισημαίνεται η σχέση 

που μπορεί να έχουν δύο από τα κύρια κείμενα (Αποκάλυψη της Θεοτόκου, 

Αποκάλυψη της Αναστασίας) με ένα πολιτισμικό κοινό από το στρώμα του 

«αγροτικού χριστιανισμού» της εποχής (σ. 47)· πράγματι, μία τέτοια διάσταση 

6. Πρβλ. και τη συζήτηση παρακάτω (σσ. 77-78) για τη νοητή διάσταση των 
λεπτομερειών σε σχέση με τη «μέση κατάσταση» της ψυχής από τον Μάρκο Ευγενικό 
(σ. 79), ο οποίος γνωρίζει ότι η όποια αναπαράσταση αφορά σε ένα νοητό επίπεδο και 
οι όποιες εικόνες δεν ισχύουν με όρους της αισθητής πραγματικότητας. Ο γράφων τα 
τελευταία χρόνια με διάφορες αφορμές (ιδιαίτερα στο έργο του Συμεών Νέου Θεολόγου) 
έχει ασχοληθεί με αυτό το πεδίο έρευνας και ετοιμάζει σχετική μελέτη.

7. Αντίστοιχα οι όποιες παραλείψεις ή προσθήκες στοιχείων σε σχέση με την 
προηγούμενη παράδοση κειμένων (κεφ. 1-2) ίσως δε σημαίνουν μία στοχευμένη τακτική, 
αλλά απλά εκφράζουν τις νέες τάσεις στη χριστιανική λογοτεχνία της περιόδου.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 329

μπορεί να αναδειχθεί ακόμη περισσότερο, αν βασισθεί σε μελέτες προς αυτήν την 

ερμηνευτική κατεύθυνση, κατά τα τελευταία χρόνια8.

Στο τέταρτο κεφάλαιο του πρώτου μέρους (σσ. 49-73), ο Μαρίνης 

αναλαμβάνει ένα επίσης πολύ ενδιαφέρον εγχείρημα: να εντοπίσει την 

πραγμάτευση και την εικαστική απόδοση του θέματός του, του θανάτου και της 

μεταθανάτιας ζωής, καταρχήν μέσα σε μικρογραφημένους κώδικες, αλλά και σε 

ζωγραφικές απεικονίσεις, από τον 11ο μέχρι και τον 14ο αι. Αναδεικνύονται 

ιδιαίτερα οι εξής επιμέρους σκηνές: α) ο χωρισμός της ψυχής από το σώμα, με 

χαρακτηριστικές εμφανείς λεπτομέρειες (την ψυχή ως γυμνό παιδί που «βγαίνει» 

από το στόμα, τη βιαιότητα της κίνησης)9· β) η «προσωρινή κρίση» (με τη ζυγαριά, 

τα κρινόμενα αμαρτήματα της ανθρώπινης ζωής, μεστά τεκμηρίων από πράξεις, 

λόγια, σκέψεις και την καταγραφή τους σε βιβλία και έγγραφα, την παρουσία 

των αγγελικών και των δαιμονικών δυνάμεων που διεκδικούν η ζυγαριά να 

γείρει προς το μέρος τους)· γ) η «μέση κατάσταση» της ψυχής στον Άδη (επίσης 

γυμνή, δεμένη, είτε ριγμένη στο ζοφερό χώρο μίας σπηλιάς ή σ’ ένα τόπο οδύνης 

και βασάνων κατά τα ευαγγελικά χωρία, με φωτιά, σκελετούς, σκουλήκια, 

στεναγμούς και το «βρυγμό των οδόντων», είτε ως αβοήθητο θύμα του αχόρταγου 

8. Βλ. το βιβλίο της S. E. J. Gerstel, Rural Lives and Landscapes in Late Byzantium. 
Art, Archaeology and Ethnography, Cambridge 2015, ιδιαίτερα στις σσ. 165-169 (όπου 
ταφικά έθιμα, όπως η τοποθέτηση ενός νομίσματος στο νεκρό σώμα (σ. 168), ενδεχομένως 
αντανακλούν εικόνες των κειμένων, όπως τις πληρωμές στα τελωνεία του Άδη· η άλειψη/
ράντισμα του νεκρού σώματος με λάδι μέσα στον τάφο [σε ειδική τελετή όπου ο ιερέας 
διαβάζει το ῥαντιεῖς με ὑσσώπῳ καὶ καθαρισθήσομαι ... από τον περίφημο Πεντηκοστό 
Ψαλμό (50.9)] ίσως έχει ανάλογο νόημα με την άλειψη του σώματος που σχολιάζει 
παρακάτω και εξηγεί πολύ επιτυχημένα ο Μαρίνης (σσ. 66-68), σε σχέση και με το 
νεκρώσιμο ευχέλαιο (ειδικά στα έσχατα της ανθρώπινης ζωής). 

9. Σε σχέση με τη βιαιότητα του χωρισμού πρβλ. το υμνογραφικό χωρίο ... βιαίως 
χωρίζεται ἐκ τῆς ἁρμονίας ... από ένα νεκρώσιμο ιδιόμελο τροπάριο (ήχος δ΄, Ὄντως 
φοβερώτατον τὸ τοῦ θανάτου μυστήριον ...). Σε σχέση με τη γυμνότητα πρβλ. την αντίστοιχη 
του ανθρώπινου βίου, σε απεικονίσεις όπως από τον περγαμηνό κώδικα με το έργο του 
Ιωάννη της Κλίμακος, Vaticanus gr. 394, φ. 7r και 12r, (https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.
gr.394), σημαίνοντας είτε την έξοδο από τη ζωή, χωρίς να παίρνει κανείς τίποτα μαζί του, 
είτε την απόλυτη διαφάνεια των ανθρώπινων έργων ενώπιον του θεού, όπως επισημαίνει 
ο Παύλος (βλ. Πρὸς Ἑβραίους, 4.13, ... καὶ οὐκ ἔστιν κτίσις ἀφανὴς ἐνώπιον αὐτοῦ, πάντα 
δὲ γυμνὰ καὶ τετραχηλισμένα τοῖς ὀφθαλμοῖς αὐτοῦ ...· παραθέτω ενδεικτικά μία από τις 
πολλές μελέτες του παρακάτω μελετητή πάνω στο θέμα, Η. Αντωνοπουλοσ, Καιρὸς καὶ 
βίος. Ἡ χριστιανικὴ ἐπιλογὴ ἀνάμεσα στὴν εὐκαιρία καὶ τὴν σωτηρία, ΑΔ 48-49 (1998-
99), Mέρος Α΄ – Μελέτες, 247-266.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

330

προσωποποιημένου Άδη), ή στον Παράδεισο, τον «τόπο ἀναψύξεως», στον 

«κόλπο του Αβραάμ», εν αναμονή πλέον της Δευτέρας Παρουσίας.

Από τα παραπάνω θα ξεχωρίσουμε το βασικότερο σημείο που κρίνουμε 

σκόπιμο ότι θα μπορούσε να αναλυθεί περαιτέρω. Η προσωποποίηση του Άδη10 

–εικαστικά και κειμενικά– είναι δυνατόν να γίνει κατανοητή όχι μόνο μέσα από 

την παράδοση των κειμένων που χρησιμοποιεί ο συγγραφέας, αλλά ευρύτερα 

από την παρουσία του ζεύγους «Θάνατος και Άδης» ως χωριστά πρόσωπα, σε μία 

μακρά σειρά προγενέστερων έργων11. Η κορύφωση στην εξέλιξη και την ποιητική 

αξιοποίηση των προσωποποιήσεων Άδη και Θανάτου έρχεται στην υμνογραφία 

και τα Κοντάκια του Ρωμανού Μελωδού, όπου τα δύο πρόσωπα συνδιαλέγονται 

τρομοκρατημένα μπροστά στην προοπτική της σκύλευσης του βασιλείου των 

νεκρών από τον Χριστό, ιδιαίτερα κατά την Ανάσταση του Λαζάρου αλλά και 

μετά την Ανάσταση του Χριστού12. Με την Έγερση του Λαζάρου, ιδιαίτερα δε με 

10. Αλλά και του θανάτου ως καινοφανές στοιχείο, βλ. στον Βίο Βασιλείου του Νέου 
(σσ. 29 και 33 της μελέτης)· ο Θάνατος, ως πρόσωπο, επίσης εντοπίζεται σε μικρογραφία 
κώδικα με τη Χριστιανική Τοπογραφία του Κοσμά Ινδικοπλεύστη· βλ. https://digi.vatlib.
it/view/MSS_Vat.gr.699 και στο άρθρο της E. M. Fanar, Visiting Hades: a transformation 
on the ancient god in the ninth-century Byzantine psalters, ΒΖ 99.1 (2006), 93-108 (ιδ. σ. 
101) στο οποίο και παραπέμπει ο Μαρίνης.

11. Αυτή η παράδοση κειμένων έχει αξιοποιηθεί στο πλαίσιο της ευρύτερης οπτικής 
της μελέτης Α. Eastmond – Liz James, Eat, drink ... and pay the price, στον τόμο L. Brubaker 
– K. Linardou (έκδ.), Eat, Drink and Be Merry (Luke 12:19) – Food and Wine in Byzantium, 
Aldershot-Burlington, VT 2007, 175-190, ενώ έχει αναλυθεί με εξαιρετικό τρόπο από την 
B. S. Rodgers, Romanos Melodos on the Raising of Lazarus, ΒΖ 107.2 (2014), 811-830. Πέρα 
από τη σειρά των χωρίων (για την Ανάσταση του Λαζάρου) που αξιοποιούνται από την 
Rodgers, ξεκινώντας από το Ευαγγέλιο του Ιωάννη και τον Παύλο, και διατρέχοντας 
πολλά άλλα έργα, κυρίως ομιλητικά, θα πρόσθετα την κοινή εμφάνιση των δύο προσώπων 
στις αποστροφές στον περίφημο κατηχητικό λόγο του Ιωάννου Χρυσοστόμου στο τέλος 
του όρθρου της αναστάσιμης ακολουθίας του Πάσχα, οι οποίες επίσης εμπνέονται από 
τον Παύλο (Α΄ Κορ. 15.54-55): ... Ποῦ σου, Θάνατε, τὸ κέντρον; Ποῦ σου, ᾍδη, τὸ νῖκος; ...

12. Βλ. τα κοντάκια του Ρωμανού στην Ανάσταση του Λαζάρου (εκδ. Grosdidier 
De Matons, αρ. XXVI-VII και εκδ. Trypanis, αρ. 14-15), ιδιαίτερα το υπ. αρ. XXVI (στους 
οίκους 8-10, 12-14) και πιο διακριτικά στο υπ. αρ. XXVII (στους οίκους 10 και 12), όπως και 
τον πολύ χαρακτηριστικό κανόνα στον όρθρο της εορτής της Ανάστασης του Λαζάρου, ο 
οποίος στα λειτουργικά βιβλία επιγράφεται στον Ανδρέα Κρήτης· στο τελευταίο κείμενο 
απαντώνται χαρακτηριστικά τροπάρια, διάσπαρτα σε όλον τον κανόνα, ιδιαίτερα όμως 
στις ωδές ϛ΄, ζ΄, θ΄, απ’ όπου παρατίθενται τα παρακάτω με τις αποστροφές του Άδη στον 
Λάζαρο: «Παρακαλῶ σε, Λάζαρε», φησίν, «ἀνάστηθι· ἔξελθε τῶν κλείθρων μου ταχύ· 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 331

την Ανάσταση του ίδιου του θεανθρώπου Χριστού οι όροι για τη μετά θάνατον 

ζωή αλλάζουν, καθώς Θάνατος και Άδης ηττώνται κατά κράτος. Θα έλεγα ότι 

η εικόνα του αδηφάγου Άδη όπως αναλύεται στο κεφ. 4 του βιβλίου (εικ. 13-

15), ειδικά μέσα από μικρογραφίες σε Ψαλτήρια της μέσης περιόδου, δε μπορεί 

να μην έχει λάβει υπόψη αυτήν την παράδοση κειμένων. Υπό το πρίσμα μίας 

πληρέστερης νοηματοδότησης της παρουσίας του Άδη, αξίζει επίσης να τονισθεί 

η αιώνια παμφάγος διάθεσή του απέναντι στους νεκρούς, και το θετικό/σωτήριο 

πρόσημο με το οποίο σημαίνεται η –κατά τα λοιπά– αηδιαστική φυσιολογική 

λειτουργία του εμετού: Στην περίπτωση του Άδη η εικόνα να ξερνάει τους απ’ 

αιώνος νεκρούς, με τον Χριστό «ὡς πρωτότοκο τῶν νεκρῶν» (από τον Παύλο, 

πρβλ. Κολ. 1.18) να επενεργεί ως ένα εμετικό/καθαρτικό μετά τη Σταύρωση και 

την Ανάσταση, αποτελεί ένα γεγονός κοσμοϊστορικό για τη μεταθανάτια ζωή, 

καθώς αναστρέφει όλη την πορεία των απ’ αιώνος νεκρών από τα έγκατα της 

κοιλίας του Άδη13. 

ἄπιθι οὖν· καλόν μοι γὰρ ἕνα θρηνῆσαι, πικρῶς ἀφαιρούμενον, παρὰ πάντας οὓς πρὶν 
πεινῶν κατέπιον». / «Καὶ τί βραδύνεις Λάζαρε;» φησίν, «ὁ φίλος σου, ‘δεῦρο ἔξω’ κράζει 
ἑστηκώς· ἔξελθε οὖν, ἵνα κᾀγὼ ἄνεσιν λάβω· ἀφ’ οὗ γάρ σε ἔφαγον, εἰς ἐμετὸν ἡ τροφὴ 
ἀντικατέστη μοι.» / «Τί οὐκ ἐγείρῃ, Λάζαρε, ταχύ;» ἀνέκραζε κάτωθεν ὁ ᾍδης θρηνωδῶν· 
«τί οὐκ εὐθύς, ἐξαναστὰς τρέχεις τῶν ὧδε; ἵνα μὴ καὶ ἄλλους μοι, αἰχμαλωτίσῃ Χριστὸς 
ἐξαναστήσας σε».

13. Για τη γένεση της απεικόνισης του γυμνού (μόνο με ένα μικρό κομμάτι ρούχου 
γύρω από τη μέση) «κοιλαρά» γίγαντα Άδη, στην Παλαιά Διαθήκη και στα Απόκρυφα, 
εικόνες που πολύ πιθανόν εμπνέουν και την υμνογραφία, βλ. επίσης Eastmond– James, Eat, 
drink ... and pay the price, 181 κ.ε. Για τις επιπλέον συνδηλώσεις που μόλις παρατέθηκαν 
(ως πρώτος νεκρός ο Χριστός είναι το καθαρτικό για να αδειάσει η κοιλιά του Άδη από 
τους υπολοίπους), πρβλ. και το αναστάσιμο απολυτίκιο του γ΄ ήχου Εὐφραινέσθω τὰ 
οὐράνια, ἀγαλλιάσθω τὰ ἐπίγεια, ὅτι ἐποίησε κράτος, ἐν βραχίονι αὐτοῦ, ὁ Κύριος, 
ἐπάτησε τῷ θανάτῳ τὸν θάνατον, πρωτότοκος τῶν νεκρῶν ἐγένετο, ἐκ κοιλίας 
ᾅδου ἐρρύσατο ἡμᾶς, καὶ παρέσχε τῷ κόσμῳ τὸ μέγα ἔλεος· όπως παρακάτω το πολύ 
χαρακτηριστικό δίστιχο επίγραμμα της Παλατινής Ανθολογίας, ὁ νεκρὸς ᾍδης ἐξεμεῖ 
τεθνηκότας, / κάθαρσιν εὑρὼν σάρκα τὴν τοῦ δεσπότου, και τίτλο Ἐν τῷ αὐτῷ ναῷ, 
εἰς τὴν σταύρωσιν (έκδ. Beckby, βιβλίο 1, αρ. 111), που συνόδευε τη σχετική παράσταση 
στο ναό της Θεοτόκου στην Πηγή, όπως αναφέρουν οι Eastmond και James (σ. 181-
182). Κατά τη Σταύρωση επίσης εικονίζεται ο Άδης καρφωμένος από τον Σταυρό του 
Χριστού. Βλ. M. Ε. Frazer, Hades Stabbed by the Cross of Christ, Metropolitan Museum 
Journal 9 (1974), 153-161 και https://www.metmuseum.org/art/collection/search/464428, 
με τη συνοδευτική επιγραφή ὁ σταυρὸς ἐμπαγεὶς ἐν τῇ κοιλία τοῦ ᾍδου. Στην ουσία ο 
αχόρταγος Άδης, όπως εικονοποιείται στο κεφ. 4 της μελέτης, είναι ακριβώς το πρόσωπο 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

332 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

Ο συγγραφέας στο πέμπτο κεφάλαιο του πρώτου μέρους (σσ. 74-81), 

εξετάζει τη διαμόρφωση των απόψεων των Βυζαντινών για το θέμα, υπό την 

πίεση και υπό το πρίσμα πλέον της αντιπαράθεσης με τη λατινική εκκλησία, 

όχι μόνο μετά το Σχίσμα αλλά ειδικά μετά την άλωση της Κωνσταντινούπολης 

από τους Σταυροφόρους και τη φραγκοκρατία στη μέχρι πρότινος βυζαντινή 

επικράτεια. Μία συζήτηση σε δημόσια σφαίρα με όρους αντιπαράθεσης (debate) 

έχει εδραιωθεί ανάμεσα στις δύο πλευρές, ενώ αναθερμαίνεται στο πλαίσιο των 

τριβών για την ένωση των δύο εκκλησιών, μετά τη Σύνοδο της Λυών, το 127414. 

Ο συγγραφέας αξιοποιεί τα σχετικά με αυτή τη συγκυρία κείμενα, ιδιαίτερα σε 

σχέση με τις αντιρρήσεις από τους ορθοδόξους για το δόγμα του «καθαρτηρίου 

πυρός» των καθολικών. Κατά την ορθόδοξη άποψη, στη «μέση κατάσταση» 

ήδη έχει συντελεστεί μία πρώτη κατάταξη των ψυχών· τότε, αφενός η μετάνοια 

δεν είναι δυνατή και αφετέρου δεν έχει νόημα η δράση του «πουργκατόριου», 
ως μέσο κάθαρσης, χωρίς ωστόσο να διατυπώνεται ένα σύστημα στέρεων 

επιχειρημάτων από τους ορθοδόξους κατά την άποψη του συγγραφέα. Η 

συστηματοποίηση αυτών των απόψεων θα γίνει περίπου δύο αιώνες αργότερα, 

στο πλαίσιο της δεύτερης προσπάθειας ένωσης των εκκλησιών, μετά τη Σύνοδο 

της Φερράρας-Φλωρεντίας (1438-39)15. Στο σχήμα του βασικού βυζαντινού 

εκπροσώπου, του μητροπολίτη Εφέσου Μάρκου Ευγενικού, εκτός από τον 

που ηττάται και ελευθερώνει «εξεμώντας» τους νεκρούς, ήττα ανάλογη όπως στο πολύ 
γνωστό απολυτίκιο του Πάσχα, Χριστὸς ἀνέστη ἐκ νεκρῶν θανάτῳ θάνατον πατήσας καὶ 
τοῖς ἐν τοῖς μνήμασιν ζωὴν χαρισάμενος, μία έννοια που διέπει όλη την ακολουθία της 
Αναστάσεως του Χριστού. Πρβλ. Α΄ Κορ. 15.25-27 και τη σχετική συζήτηση στη μελέτη 
της Rodgers, Romanos Melodos on the Raising of Lazarus, 822-823.

14. Το γενικότερο πλαίσιο αντιπαράθεσης μέσα από συγκεκριμένα σημεία αξίζει 
κανείς να το μελετήσει και μέσα από το βιβλίο της Tia Kolbaba, The Byzantine Lists, 
Errors of the Latins, Chicago 2000.

15. Εκ των ων ου άνευ θα ήταν σε αυτό το σημείο η βιβλιογραφική αναφορά στη 
μελέτη, Α. Papadakis in collaboration with J. Meyendorf, The Christian East and the 
Rise of the Papacy: the church 1071-1453 A.D., Crestwood 1994 = Ἀ. Παπαδακησ με τη 
συνεργασία του J. Meyendorf, Ἡ χριστιανικὴ ἀνατολὴ καὶ ἡ ἄνοδος τοῦ παπισμοῦ: Ἡ 
Ἐκκλησία ἀπὸ τὸ 1071 ὣς τὸ 1453, (μτφ.) Στ. Εὐθυμιάδης, Ἀθήνα 2003, 594-598. Στην 
ουσία αναλύει με τον πιο εμπεριστατωμένο τρόπο το ακριβές ιστορικό τόσο της στάσης 
των Βυζαντινών (ήδη από τον 13ο αιώνα) απέναντι στο δόγμα του καθαρτηρίου (βλ. τη 
συζήτηση ανάμεσα στο μητροπολίτη Κερκύρας Γεώργιο Βαρδάνη και τον φραγκισκανό 
μοναχό Βαρθολομαίο), όσο και της εξέλιξης της αντιπαράθεσης στο πλαίσιο της Συνόδου 
Φερράρας-Φλωρεντίας.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 333

διαχωρισμό μετά θάνατον ανάμεσα σε δικαίους και αμαρτωλούς, τοποθετούνται 

οι λεγόμενοι «μέσοι», οι λιγότεροι αμαρτωλοί, οι «μετρίως ἁμαρτήσαντες», οι 

οποίοι μπορούν να ελπίζουν στη σωτηρία τους, έστω μετά θάνατον. (σσ. 77-78) 

Στο έργο του Ευγενικού, οργανώνονται πιο ολοκληρωμένα οι σχετικές απόψεις 

από την προγενέστερη παράδοση, αναγνωρίζεται η συμβολική τους σημασία 

σε σχέση με τη «μέση κατάσταση» της ψυχής, ενώ γίνεται αποδεκτό ότι ακόμη 

και μετά θάνατον υπάρχει περιθώριο σωτηρίας16. Συνεπώς για τις ψυχές που 

δεν έχουν διαπράξει ασυγχώρητα αμαρτήματα, οι προσευχές και οι λατρευτικές 

ακολουθίες, καθώς και οι ικεσίες για συγχώρηση μπορούν να βελτιώσουν την 

κατάστασή τους στον Άδη, όχι μέσα από την καθαρτική τιμωρία αλλά μέσα από 

τη θεϊκή αγάπη.

Ήδη από την εισαγωγή στο δεύτερο μέρος, (σσ. 83-84) περιγράφεται 

σύντομα το βασικό λειτουργικό υλικό το οποίο θα σχολιασθεί αναλυτικά στη 

συνέχεια, ενώ επισημαίνεται η διαφορετική οπτική των ακολουθιών, σε σχέση 

με τις λογοτεχνικές και τις εικαστικές πηγές στις οποίες βασίσθηκε η μελέτη 

στο πρώτο μέρος· η έμφαση στα λειτουργικά κείμενα πέφτει σε άλλα σημεία σε 

σχέση με τη μεταθανάτια ζωή, ενώ διαφορετικά σημαίνονται και οι δυνατότητες 

για τη βελτίωση της «μέσης κατάστασης». Στο έκτο κεφάλαιο (σσ. 85-92), η 

παρούσα μελέτη καινοτομεί για μία ακόμη φορά, ξεκινώντας με μία σύνοψη για 

μεγάλο μέρος από τις ακολουθίες που αναφέρονται στους νεκρούς (νεκρώσιμη, 

επιμνημόσυνες, ευχές της προθέσεως στον όρθρο και μετά τον καθαγιασμό 

των τιμίων δώρων στη θεία λειτουργία, «εἰς ψυχοῤῥαγοῦντα», νεκρωσίμου 

ευχελαίου), και την παραδοχή για την ιδιαιτερότητα αυτού του υλικού, σε σχέση 

με το γεωγραφικό και το χρονικό εντοπισμό του. Η σωστική –αναστάσιμη– 

παρουσία του Χριστού και η πρεσβευτική της Θεοτόκου, στο γνωστό χώρο της 

16. Στο βιβλίο (σ. 58) γίνεται –με άλλη αφορμή– σύντομη νύξη και στις απόψεις 
του Ιωσήφ Βρυεννίου για την «μερική κρίση» της ψυχής. Ο Βρυέννιος θίγει πολλά 
σχετικά ζητήματα στο ελλιπώς μέχρι σήμερα εκδεδομένο έργο του. Βλ. ειδικά τους λόγους 
του Περὶ μελλούσης κρίσεως (Α΄ και Β΄) (έκδ. Βουλγάρεως, τ. Β΄, σ. 291-325) και στον 
συστηματικό τρόπο με τον οποίο απαντά τριαντατέσσερα ερωτήματα που θέτει (σ. 297-
298). Κρίνοντας από το γεγονός ότι ο ίδιος βρισκόταν στο επίκεντρο της αντιπαράθεσης 
με τη λατινική εκκλησία (στην Κρήτη, στην Κωνσταντινούπολη, στην Κύπρο) και φαίνεται 
να είχε ιδιαίτερη σχέση με τον μαθητή του Μάρκο Ευγενικό, θα ελέγχαμε περισσότερο 
την πιθανότητα η συστηματική ενασχόληση του Βρυεννίου να είχε τροφοδοτήσει και 
να αποτέλεσε –τρόπον τινά– ένα πρόδρομο για την αντίστοιχη αναλυτική έκθεση του 
Μάρκου Ευγενικού.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE334

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

«μέσης κατάστασης» της ψυχής –με πιο ποιητικούς (μέσα από την υμνογραφία) 

και ειδυλλιακούς συχνά όρους (τους κόλπους Αβραάμ και τους τόπους 

αναπαύσεως/αναψύξεως, όπως επίσης τον χορό/τις σκηνές δικαίων/εκλεκτών, 

τις αιώνιες μονές, τον νυμφώνα, και τα συναισθήματα αγαλλίασης, χαράς, 

εορτής, δόξας)–, ενθαρρύνει μία προοπτική βελτίωσης μέσα από συγκεκριμένα 

αιτήματα (για ανάπαυση, συγχώρηση, άφεση, κατάταξη, κ.ά.) (σσ. 86-87), όχι ως 

αποτέλεσμα μετάνοιας της ψυχής μετά θάνατον, αλλά ως δυνατότητα αλλαγής 

κατά τη «μέση κατάσταση», με όρους ανάλογους της τελικής κρίσης, οπότε όλα 

εξαρτώνται από την ευμενή κρίση του αναστάντος Δημιουργού και Κριτή.

Με βάση τις διαφορετικές δυνατότητες για βελτίωση της «μέσης κατά-

στασης» για την ανθρώπινη ψυχή που δίνεται στο λειτουργικό περιβάλλον, ένα 

επιπλέον κείμενο που σίγουρα θα μπορούσε να έχει συνεισφέρει στη συζήτηση 

–όπως και σε άλλα σημεία της μελέτης– είναι αυτό της κοινής ακολουθίας για τα 

δύο Ψυχοσάββατα του εορτολογικού έτους, το Σάββατο της Απόκρεω και αυτό 

πριν την Πεντηκοστή17. Πέρα από τα κοινά αιτήματα που απαντώνται κι εκεί 

για ανάπαυση, συγχώρηση, άφεση, κατάταξη των ψυχών μετά θάνατον, είναι 

εμφανείς επίσης οι αποστροφές για σωτηρία από τον Χριστό, για τις «πρεσβείες» 

της Θεοτόκου, όπως και πολλοί άλλοι κοινοί τόποι με τα λειτουργικά κείμενα 

που αναλύει ο συγγραφέας.

Στο ίδιο κεφάλαιο με αφορμή τα σύντομα σχόλια του Μαρίνη για 

τη δυνατότητα μετάνοιας –και κατά συνέπεια συγχώρησης– της ψυχής 

μετά θάνατον μέσα από συγκεκριμένα υμνογραφικά χωρία18, θα άξιζε να 

17. Σε κάποια μεμονωμένα σημεία με έμμεσο τρόπο (σ. 57 σημ. 57: Η Κυριακή των 
Απόκρεω/μνεία της Δευτέρας Παρουσίας είναι η επόμενη μέρα από το Ψυχοσάββατο), ή 
στο τελευταίο κεφάλαιο (σ. 93) απλά θα αναφερθούν τα συλλογικά μνημόσυνα, χωρίς 
ωστόσο ουσιαστική νύξη στα Ψυχοσάββατα και το πολύ σημαντικό περιεχόμενο της 
κοινής ακολουθίας τους· εκεί, τόσο ο κανόνας του όρθρου αποτελεί ένα πολύ πλούσιο 
σε εικόνες υμνογραφικό κείμενο για τους «αγνώστους νεκρούς», που δεν έτυχαν εξοδίου 
ακολουθίας και μνημοσύνων, όσο και το Συναξάρι της ημέρας παραπέμπει σε πολλές από 
τις πηγές που ο Μαρίνης έχει αναλύσει στα πρώτα κεφάλαια του βιβλίου.

18. Πρβλ. σ. 88 σημ. 31 ἐκλείσθη μοι καιρὸς νῦν τῆς μετανοίας και σ. 90 σημ. 57 οὐκ 
ἔστιν ἀληθῶς ἐν τῷ ᾅδη πταισμάτων ἱλασμός ... οὐκ ἔστιν ἐπιδείξασθαι τρόπου μετανοίας 
τῶν ἐν νεκροῖς λογισθέντα· σε αυτά θα προσθέταμε τη φράση ... οὐκ ἔνι γὰρ ἐν ἅδῃ 
μνημονεύειν τον Κύριον· ..., στο α΄ τροπάριο από την θ΄ ωδή του νεκρωσίμου ευχελαίου (σ. 
140). Και στα δύο τελευταία παραδείγματα οι εμφατικές εκφράσεις ...οὐκ ἔστιν ἀληθῶς ...  
και ... οὐκ ἔνι γὰρ ... –με το ἀληθῶς και το γὰρ– ξεκάθαρα παραπέμπουν σε κάποια γενικά 
παραδεκτή έννοια ή υπονοούν τον εντοπισμό της σε κάποιο/α άλλο/α γνωστό/α χωρίο/α.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 335

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

σταθεί κανείς περισσότερο στο εν λόγω ζήτημα, σε σχέση και με τους εν ζωή 

μηχανισμούς για τον ίδιο σκοπό, οι οποίοι έχουν αναφερθεί σε άλλα σημεία της 

μελέτης (εξομολόγηση, μετάνοια, ελεημοσύνη, κλπ.· βλ. σσ. 31, 34). Η δυνατότητα 

μετάνοιας για την ψυχή μετά θάνατον μοιάζει να αποκλείεται· τη βάση της ιδέας 

αυτής πιθανόν απηχεί το ψαλμικό, «οὐκ ἔστιν ἐν τῷ θανάτῳ ὁ μνημονεύων σου, 
ἐν δὲ τῷ ᾍδῃ τίς ἐξομολογήσεταί σοι.» (Ψαλμ. 6.6), ενώ η έννοια επανέρχεται 

μέσα στο ρητό «οὐκ ἔστιν ἐν τῷ ᾍδη μετάνοια» σε συγκεκριμένα πρώιμα κείμενα, 

ενώ επαναλαμβάνεται ιδιαίτερα στο μοναστικό περιβάλλον19. Ωστόσο παρά 

τη μη δυνατότητα μετάνοιας όσον εξαρτάται από την ίδια την ψυχή, αν δεν 

έχουν επενεργήσει οι εν ζωή μηχανισμοί για συγχώρηση, υπάρχει η δυνατότητα 

βελτίωσης της «μέσης κατάστασής» της με τη συμβολή των ζωντανών (μέσα από 

το ευχέλαιο, τις προσευχές, τα μνημόσυνα, τις προσφορές) και τις μεσιτείες/

πρεσβείες της Παναγίας και των αγίων.

Στο έβδομο κεφάλαιο (σσ. 93-106) ο λόγος περί μνημοσύνων και των τελετών 

που τα αφορούν: η προσφορά και η ανάμνηση στην Πρόθεση και κατά τη Θεία 

Ευχαριστία, η φροντίδα ανώνυμων Βυζαντινών για τα καθιερωμένα μνημόσυνα 

και η μέριμνα επώνυμων για την επί σειρά ετών θεσμοθέτησή τους μέσα από 

διαθήκες και δωρεές, αλλά και η θεωρητική τεκμηρίωση μέσα από θεολογικά 

κείμενα αυτής της ακολουθούμενης για αιώνες και μεταβαλλόμενης πρακτικής. 

Κοινός τόπος, όχι η δυνατότητα πλήρους μεταβολής της «μέσης κατάστασης» 

–όπως ήδη έχει γίνει συζήτηση παραπάνω– αλλά οι ποικίλοι τρόποι ωφέλειας 

για τις ψυχές, όπως άλλωστε ποικίλοι είναι και οι τρόποι προσφορών υπέρ τους, 

19. Πρβλ. στον Iωάννη Χρυσόστομο (Ἀμφιβαλλόμενα, In psalmos VI, PG 55.548.48-
50): ... Oὐ γὰρ ἔστιν ἐν τῷ ᾅδη μετάνοια, οὐκ ἔστιν θανάτου συγχώρησις· οὐκ ἔστιν ἐν 
τῷ μνήματι κομίσασθαι ἄνεσιν. Πανήγυρις γάρ ἐστιν ὁ ἡμέτερος βίος ...· στον Γρηγόριο 
Ναζιανζηνό ( PG 35.944C): ... οὐκ ἔστιν ἐν ἅδῃ τοῖς ἀπελθοῦσι ἐξομολόγησις καὶ διόρθωσις 
...· πρβλ. R. Volk (εκδ.), Die Schriften des Johannes von Damaskos Historia animae utilis 
de Barlaam et Joasaph (spuria): Text und zehn Appendices, τ. VI/2, Berlin-New York 
2006, κεφ. 11, στ. 134. Το ψαλμικό ρητό (Ψαλμός 6.6) πέρα από το τελεσίδικο της μη 
μετάνοιας, ίσως να ενέχει και τη διάσταση της λήθης, της λησμοσύνης των νεκρών κατά τη 
«μέση κατάσταση» της ψυχής, ένα οδυνηρό για τους νεκρούς βίωμα, όπως απαντάται σε 
λογοτεχνικές «καταβάσεις στον κάτω κόσμο», ενώ βρίσκεται ακριβώς στον αντίποδα του 
κέντρου των νεκρώσιμων ακολουθιών και των μνημοσύνων, της μνήμης. Η λήθη μοιάζει 
να βασανίζει την ψυχή παρακάτω (σ. 139, ... πάντες μου ἐπελάθοντο ...), στο δοξαστικό 
της η΄ ωδής του κανόνα εἰς ψυχοῤῥαγοῦντα: Ξεχασμένος από όλους ζητά να τη θυμάται ο 
φύλακας άγγελός της· στο αμέσως επόμενο (Καὶ νῦν) ρωτά την Θεοτόκο πώς την ξέχασε, 
και δεν έκαμψε τα σπλάγχνα του γυιου της, για να την σώσει.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

336

ειδικά για την κατηγορία των «μέσων» αμαρτωλών, παρόλο που οι προσευχές 

δεν εξαιρούν κανένα, όπως διατυπώνει –μετά από μία μακρά παράδοση κειμένων 

που έχουν αναφερθεί στο θέμα– ο Μάρκος Ευγενικός.

Στο όγδοο κεφάλαιο (σσ. 93-106), η έμφαση από τον συγγραφέα δίνεται στις 

δύο ιδιαίτερες ακολουθίες που επιλέγει να αναλύσει, αναφορικά με το γεγονός 

του θανάτου, την ακολουθία «εἰς ψυχοῤῥαγοῦντα» (την οποία μεταφράζει στο 

παράρτημα του βιβλίου) και την ακολουθία του νεκρώσιμου ευχελαίου μετά 

τον θάνατο και την ταφή. Το κύριο σώμα της πρώτης ακολουθίας αποτελούν ο 

υμνογραφικός κανόνας και τα τροπάρια, καθώς και οι ευχές σε πεζό λόγο.

Ο συγγραφέας σ’ αυτό το τμήμα δεν επιμένει τόσο στην ανάλυση της 

ακολουθίας «εἰς ψυχοῤῥαγοῦντα» (σσ. 107-110) αλλά περισσότερο (σσ. 110-

126) στη συζήτηση των τριών παραδειγμάτων της εικονογράφησής της, τον 

κώδικα της Μονής Λειμώνος από τα τέλη του 12ου, τις τοιχογραφίες στη Μονή 

Χιλανδαρίου από το πρώτο μισό του 13ου και αυτές στην Αγία Σοφία στην 

Αχρίδα του 14ου αι.20. Η ανάλυση της εικονογράφησης, σε σχέση με την επιλογή 

και την έμφαση σε κάποια χωρία από το κείμενο, πράγματι αναδεικνύει τη 

σημασία και τη δομή των αντίστοιχων σκηνών, με τον δραματικό τόνο που τις 

διατρέχει κάθε φορά. Ταυτόχρονα, σε αυτήν την εικονογράφηση επανέρχονται 

οι κοινοί –και εικονογραφικά– τόποι, όπως τους έχει αναλύσει ο συγγραφέας στα 

προηγούμενα κεφάλαια, όσον αφορά τη στιγμή του θανάτου, την «προσωρινή 
κρίση» και τη «μέση κατάσταση» της ψυχής (όπως η έξοδος της γυμνής ψυχής από 

το σώμα, η διεκδίκησή της από αγγέλους και δαίμονες, το ζύγισμα των πράξεων, 

ο σκοτεινός Άδης), μαζί με επιπλέον δραματικές λεπτομέρειες που προκύπτουν 

καθαρά από την αφήγηση του κανόνα (το αίτημα της ψυχής να γίνει το σώμα 

βορά των άγριων θηρίων και ορνέων, ο ξυλοδαρμός της ψυχής από τους δαίμονες, 

η Θεοτόκος που μεσιτεύει/παρακαλεί σ/τον γιό της για τον έλεο προς την ψυχή). 

Τελικά, η εικονογράφηση επεκτείνει την αφήγηση του κειμένου του κανόνα, ενώ 

ταυτόχρονα δραματοποιεί κάποιες λεπτομέρειές του, σίγουρα ενισχύοντας με 

μεγαλύτερη ένταση την εντύπωσή τους για το κοινό. Στην ενότητα που κλείνει 

αυτό το υποκεφάλαιο (σσ. 124-126) ο συγγραφέας αναρωτιέται για τους λόγους 

απήχησης αυτού του κειμένου και τον τρόπο λειτουργίας του –σε συνδυασμό με 

την απεικόνισή του–, στο μέσο και ύστερο Βυζάντιο.

20. Αυτό το τμήμα βασίζεται σε παλαιότερο άρθρο του συγγραφέα, V. Marinis, ‘He 
Who Is at the Point of Death’: The Fate of the Soul in Byzantine Art and Liturgy, Gesta 54 
(2015), 59-84.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 337

Η ανάλυση του κανόνα από τον Μαρίνη (σσ. 107-110) και η σχέση της με τις 

εικαστικές αναπαραστάσεις της είναι υποδειγματική. Θα πρόσθετα μόνο μερικά 

πρόσθετα σχόλια. α) Δεν είναι σαφές από πού προκύπτει, στην α΄ ωδή ή αλλού, 

ότι το υποκείμενο του λόγου είναι ένας μοναχός –και όχι λαϊκός ή οποιοσδήποτε 

χριστιανός– που πεθαίνοντας τον θρηνούν άλλοι μοναχοί (σ. 108). Η αποστροφή 

εξάλλου, Καλοί μου φίλοι καὶ γνωστοί, στην αρχή του πρώτου τροπαρίου της 

αμέσως επόμενης γ΄ ωδής δείχνει περισσότερο προς αυτήν την κατεύθυνση21. 

Πράγματι ο θεατής μόνο από την ανάλυση της εικονογραφίας (σσ. 110 κ.ε.) 

διαπιστώνει ότι ο απεικονιζόμενος ψυχορραγών και θανών είναι ένας μοναχός, 

ωστόσο στο ίδιο το κείμενο ο αναγνώστης δε διακρίνει αυτή την αποκλειστική 

ιδιότητα. β) Η στ΄ ωδή μοιάζει σαν να είναι η έκφραση της τελευταίας επιθυμίας 

απ’ αυτόν που πεθαίνει: να ρίξουν το σώμα του στα σκυλιά και όχι να το ψάλλουν, 

για να κακοποιηθεί όπως και η ψυχή του που θα υποστεί φοβερά βασανιστήρια. 

(σσ. 108, 112-113, 116). Η σκηνή ανακαλεί μία μεταχείριση για το αναλώσιμο 

ανθρώπινο σώμα που δεν είναι ανοίκεια στην υμνογραφία με ανάλογη θεματική22. 

21. Παρόμοιες υμνογραφικές σκηνές και αποστροφές, για παράδειγμα στην 
εξόδιο ακολουθία που αφορά γενικά τους κεκοιμημένους, συνηγορούν στην υπόθεση 
ότι η ακολουθία εἰς ψυχοῤῥαγοῦντα ίσως να μην αφορά μόνον ένα μοναχό. Πρβλ. το 
παρακάτω ιδιόμελο (ἦχος β΄) που αποδίδεται στον Ιωάννη Δαμασκηνό: Οἴμοι, οἷον 
ἀγῶνα ἔχει ἡ ψυχή, χωριζομένη ἐκ τοῦ σώματος! Οἴμοι, πόσα δακρύει τότε, καὶ οὐχ 
ὑπάρχει ὁ ἐλεῶν αὐτήν! Πρὸς τοὺς Ἀγγέλους τὰ ὄμματα ῥέπουσα, ἄπρακτα καθικετεύει· 
πρὸς τοὺς ἀνθρώπους τὰς χεῖρας ἐκτείνουσα, οὐκ ἔχει τὸν βοηθοῦντα. Διό, ἀγαπητοί 
μου ἀδελφοί, ἐννοήσαντες ἡμῶν τὸ βραχὺ τῆς ζωῆς, τῷ μεταστάντι τὴν ἀνάπαυσιν, παρά 
Χριστοῦ αἰτησώμεθα, καὶ ταῖς ψυχαῖς ἡμῶν τὸ μέγα ἔλεος, ή το δοξαστικό στο τέλος 
της ακολουθίας, όπως αρχίζει, Ὁρῶντές με ἄφωνον καὶ ἄπνουν προκείμενον, κλαύσατε 
πάντες ἐπ’ ἐμοί, ἀδελφοὶ καὶ φίλοι, συγγενεῖς καὶ γνωστοί· ....

22. Ήδη αναφέραμε τον κανόνα της ακολουθίας του Ψυχοσάββατου ως ομαδικό 
μνημόσυνο ... τῶν ἀπ’ αἰῶνος κοιμηθέντων εὐσεβῶς .... Με βάση το συναξάριο της ημέρας, 
ἐπειδή τινες ἄωρον πολλάκις ἐπὶ ξένης ὑπέστησαν θάνατον, ἐν θαλάσσῃ τε καὶ ἀβάτοις 
ὄρεσι, κρημνοῖς τε καὶ χάσμασι, καὶ λοιμοῖς καὶ λιμοῖς καὶ πολέμοις καὶ ἐμπρησμοῖς καὶ 
κρυμοῖς, καὶ ἄλλους παντοίους θανάτους ὑπομεμενηκότες· ἴσως δέ, καὶ πένητες ὄντες καὶ  
ἄποροι, καὶ τῶν νενομισμένων ψαλμωδιῶν καὶ μνημοσύνων οὐκ ἔτυχον· φιλανθρώπως 
οἱ θεῖοι πατέρες κινούμενοι, κοινῶς μνείαν τούτων ἁπάντων τὴν καθολικὴν ἐκκλησίαν 
ποιεῖσθαι ἐθέσπισαν … Κατά κάποιο τρόπο η συγκεκριμένη επιμνημόσυνη ακολουθία 
μνημονεύει όλους τους άγνωστους ή ξεχασμένους νεκρούς. Πολλούς τρόπους τραγικών 
και απευκταίων θανάτων αφηγείται με εμφατικό τρόπο ο κανόνας της ακολουθίας: 
ξαφνικούς βίαιους θανάτους από κακοποιήσεις και φόνους, θανατικά, κεραυνούς, 
πλημμύρες, δάγκωμα από φίδι, ποδοπατημένους από άλογα, πνιγμούς, δηλητηριάσεις, 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

338

γ) Η απεικόνιση του Άδη (σσ. 118-120, εικ. 34-35) ως μία γενειοφόρος κεφαλή 

σε προφίλ που περιμένει να καταπιεί την ψυχή, αφορά μία διαφοροποιημένη 

εικονογραφικά λεπτομέρεια, που δεν έχει εξακριβωθεί περαιτέρω η προέλευσή 

της. Μέχρι τώρα έχει επισημανθεί η αχόρταγη πλευρά του Άδη, ενώ στην 

παρούσα περίπτωση περισσότερο συμβολοποιείται ο Κάτω Κόσμος, όπως 

υπάρχει σε αρκετά παραδείγματα επίσης σε μικρογραφημένα χειρόγραφα23. δ) 

Στην τελευταία θ΄ ωδή, έχει οριστικά επικρατήσει η πραγματικότητα του Άδη. 

Η επίκληση του θεού πλέον δεν έχει νόημα, και στην ατμόσφαιρα κυριαρχεί το 

ψαλμικό για το αμετάκλητο του Άδη (Ψαλμ. 6.6), όπως ήδη αναφέρθηκε. Μόνη 

ελπίδα για την ψυχή στην κόλαση που ζει, οι προσευχές των ζωντανών, αφού η 

ίδια δεν μπορεί να επικαλεσθεί τη βοήθεια του θεού, ούτε ο Χριστός, η Θεοτόκος 

και οι άγιοι τη θυμούνται από μόνοι τους.

Τελευταίο υποκεφάλαιο (σσ. 126-130) αποτελεί η σύντομη ανάλυση της 

ακολουθίας του νεκρωσίμου ευχελαίου. Εδώ εξετάζεται εισαγωγικά η εξέλιξη 

του απλού Ευχελαίου, σε σχέση με τη μετατροπή του μυστηρίου γι’ αυτήν την 

ιδιαίτερη περίσταση, μίας ακολουθίας δηλαδή που προσαρμόζεται με ανάλογη 

δομή και αιτήματα των ευχών/προσευχών, παρακαλώντας για την ψυχή που 

έχει φύγει απροετοίμαστη από αυτόν τον κόσμο. Μάλιστα στα πρωτότυπα μέρη 

αυτής της ακολουθίας επανέρχονται γνωστά θέματα για τις «έγνοιες» της ψυχής 

μετά θάνατον, το λύσιμο από τα δεσμά και τη λύτρωση από τα σκοτάδια του 

Άδη, τη συγχώρηση των εν ζωή αμαρτημάτων με το κάψιμο του καταστίχου 

όπου είναι γραμμένα, και τη διαγραφή μέσα από το έλεος και την αγάπη του 

Χριστού προς τον άνθρωπο. Το έντονο αίτημα για συγχώρηση και η παρουσία 

στραγγαλισμούς, ανθρώπους που έγιναν βορά θηρίων, πετεινών και ερπετών. Μία τέτοια 
απευκταία τύχη σαν να ζητά εδώ η ψυχή για το σώμα της.

23. Και αυτή η πλευρά του Άδη απαντάται σε μικρογραφίες κωδίκων από τη 
μεσοβυζαντινή περίοδο, όπως στην παρακάτω από τον κώδικα Barberinus gr. 372, φ. 237v 
(https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.gr.372), ένα μικρογραφημένο ψαλτήριο του τέλους 
του 11ου αι., συνοδεύοντας το σχετικό χωρίο (Ψαλμ. 143 4, ἄνθρωπος ματαιότητι ὡμοιώθη, 
αἱ ἡμέραι αὐτοῦ ὡσεὶ σκιὰ παράγουσιν): πρόκειται για την απεικόνιση της αλληγορικής 
αφήγησης για την ανθρώπινη ζωή, με τις μορφές του θανάτου ως μονοκέρωτος και του 
Άδη μαζί ως γενειοφόρου γέροντα και δράκοντα, όπως υπάρχει στον βίο Βαρλαάμ και 
Ιωάσαφ. Βλ. R. Volk (εκδ.), Die Schriften des Johannes von Damaskos ..., κεφ. 12.215-256. 
Για την απεικόνιση αυτή βλ. ενδεικτικά, Ε. Σαμπανικου, Η εικονογράφηση της σκηνής του 
«μαινομένου μονοκέρωτος» από το μυθιστόρημα «Βαρλαάμ και Ιωάσαφ» στην ελλαδική 
μεταβυζαντινή τοιχογραφία, Δωδώνη 19 (1990), 127-158. Ο γράφων ετοιμάζει σχετική 
μελέτη για τη συγκεκριμένη αλληγορική αφήγηση το αμέσως επόμενο διάστημα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 339

της φωτιάς, όπως σωστά καταλήγει ο Μαρίνης, δε σημαίνουν απαραίτητα και 

ομοιότητα με το καθολικό «καθαρτήριο», αλλά περισσότερο τη στήριξη αυτών 

των αιτημάτων –όπως ήδη έχουμε δει– σε ευαγγελικά χωρία και τον λόγο του 

ίδιου του Χριστού24. 

Παραβιάζοντας τη σειρά μέσα στο βιβλίο και πριν αναφερθώ στα 

συμπεράσματα, μία σύντομη μόνο κριτική για την εξαιρετική στα αγγλικά 

μετάφραση του κανόνα από την ακολουθία «εἰς ψυχοῤῥαγοῦντα» (σσ. 135 κ.ε.). 

Ως ένα πρώτο σχόλιο, –πιστεύω– θα αναδεικνύονταν περισσότερες παράμετροι 

του υμνογραφικού κειμένου, αν συνόδευαν το κείμενο –σε ένα είδος υπομνήματος 

πηγών– οι ενδείξεις για οφειλές σε βιβλικά και ευαγγελικά χωρία25. Επίσης 

επισημαίνονται λίγα τυπογραφικά26 και εναλλακτικές προτάσεις για ελάχιστα 

σημεία στη μετάφραση27.

24. Πέρα από την κύρια μελέτη του π. Δημητρίου Τζέρπου για το νεκρώσιμο ευχέλαιο 
στην οποία ανατρέχει ο Μαρίνης, αξίζει κανείς να δει και μεταγενέστερες μελέτες του 
ιδίου, όπως το πρωτοπρεσβ. Δ. Τζερποσ, Ἡ καταχρηστική τέλεση τοῦ μυστηρίου τοῦ Ἁγίου 
Εὐχελαίου, στο: Ἡ ὑγεία καὶ ἡ ἀσθένεια στὴ λειτουργικὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας. Πρακτικὰ 
Ι΄ Πανελληνίου Λειτουργικοῦ Συμποσίου (20-22.10.2008), Ἀθήνα 2009, 277-291. Σε 
αυτή τη μελέτη αναδεικνύεται περισσότερο ότι η καθιέρωση της όποιας νεκρώσιμης 
παραλλαγής του μυστηρίου του ευχελαίου, ως προς αρκετά επιμέρους στοιχεία του, τη 
χρίση του νεκρού σώματος, την καύση του χαρτιού του βουτηγμένου στο λάδι, κλπ., 
απάδει της τελέσεως του μυστηρίου με θεραπευτικό σκοπό, ενώ αποτελούσε επιρροή της 
καταχρηστικής τέλεσής του με συγχωρητικό σκοπό από τη λατινική εκκλησία. 

25. Για παράδειγμα, βλ. Κλῖνον τὸ οὖς σου ... (ᾠδὴ γ΄, θεοτοκίον· πρβλ. Ψαλμ. 85.1)· 
σύραντες ἔξω (ᾠδὴ ϛ΄, Δόξα πατρί ...· ) και ...χεῖρας μου δεθῆναι καὶ πόδας ἐξωσθεῖναι. 
(ᾠδὴ ζ΄, πρώτο τροπάριο· πρβλ. Ευαγγέλιο Ματθαίου 22.13 από την Παραβολή των 
Βασιλικών Γάμων), οὐκ ἔνι γὰρ ἐν ᾅδῃ μνημονεύειν τὸν Κύριον· (ᾠδὴ θ΄, πρώτο τροπάριο· 
πρβλ. Ψαλμ. 6.6, βλ. και παραπάνω σημ. 18-19)· ... εἰς πῦρ βληθήσομαι. (ᾠδὴ θ΄, πρώτο 
τροπάριο· πρβλ. Ευαγγέλιο Ματθαίου 25.41)· τέλος στο ίδιο σημείο του κανόνα, η 
αναφορά, η επίκληση του θεού από τον άνθρωπο, Θεοῦ οὐκέτι ἐγὼ μνησθήσομαι· αλλά 
και η αντίστοιχη του ανθρώπου από τον θεό, Θεὸς οὐκέτι ἐμοῦ μνησθήσεται, με σωστικό 
σκοπό και από τα δύο υποκείμενα, ανακαλούν τα χωρία μνησθήσονται τοῦ ὀνόματός 
σου ἐν πάσῃ γενεᾷ καὶ γενεᾷ. (πρβλ. Ψαλμ. 44.18) και μνήσθητί μου, ὅταν ἔλθῃς εἰς τὴν 
βασιλείαν σου (πρβλ. Ευαγγέλιο Λουκά 23.42).

26. Ας διορθωθούν σε ἀγαπητὸν (ᾠδὴ γ΄, πρώτο τροπάριο), ἐκτείνω (ᾠδὴ δ΄, πρώτο 
τροπάριο), Σῴζεσθε (ᾠδὴ ε΄, δεύτερο τροπάριο), ἐκ ψυχῆς (ᾠδὴ ϛ΄, ... Καὶ νῦν ...), φοβερόν 
(ᾠδὴ ζ΄, πρώτο τροπάριο), Ἂν ἐπανέλθητε ... (ᾠδὴ ζ΄, ... Δόξα Πατρὶ ...), μνήσθητί μου (ᾠδὴ 
η΄, ... Δόξα Πατρὶ ...), ᾅδου (ᾠδὴ θ΄, ... Δόξα Πατρὶ ...). Πρβλ. κάποια τυπογραφικά επίσης 
στα παρακάτω σημεία: σ. 12 σημ. 28 (στο λατινικό κείμενο), σ. 105 σημ. 101 (εὐθύ).

27. Το ρήμα σῴζω (ᾠδὴ ε΄, δεύτερο τροπάριο, και Δόξα Πατρὶ ... Καὶ νῦν ...), 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

340

Ο Μαρίνης πραγματικά έχει καταφέρει να εντοπίσει και να αναδείξει 

τα κεντρικά σημεία της πίστης γύρω από τον θάνατο και τη ζωή της ψυχής 

μετά απ’ αυτόν [την ίδια την ώρα του θανάτου, τη «μερική κρίση» της ψυχής 

που ακολουθεί («provisional judgment»), τη «μέση κατάσταση» στην οποία 

εισέρχεται η ψυχή («intermediate state») σε έναν «νοητό» Παράδεισο ή Άδη, για 

να παραμείνει μέχρι τη Δευτέρα Παρουσία], θέματα τα οποία αποδίδονται με 

«αισθητούς» όρους και «αισθητές» εικόνες μέσα από κείμενα και απεικονίσεις. 

Tο τελικό αποτέλεσμα είναι ένα βιβλίο εξαιρετικό, όσον αφορά το επίπεδο 

έρευνας, τη συμβολή του στην κάλυψη ενός κενού στη συγκεκριμένη θεματική, 

ένα χρήσιμο εγχειρίδιο για πολλές περιοχές στις βυζαντινές σπουδές, με πολύ 

υψηλή ποιότητα και επιμέλεια της έκδοσης28.

ενδεχομένως να είναι σωστότερο να μεταφρασθεί με τη σημασία του «προφταίνω την 
τελευταία στιγμή»· δηλαδή «May you all be in time, beloved ones and appear ...», «Come 
in time, O great angelic power of God, Michael, ...», και «Come in time, you too, O pure 
and immaculate one, ...», με την έννοια που χρησιμοποιείται στην ελληνική μέχρι σήμερα, 
σε φράσεις όπως σώσε, Παναγία, βόηθα., σῶσον, ἐλέησον., ή να μη σώσω· επίσης, το ... 
μνησθέντες μου οὖν, ἀγαπητοί, τῆς πρὸς ὑμᾶς ὁμιλίας, μνείαν ποιεῖσθε μου. (ᾠδὴ ζ΄, 
πρώτο τροπάριο), ίσως είναι πιο σωστό να μεταφρασθεί ως «Remembering therefore, 
beloved ones, my company with you, mention/support me».

28. Θα ήταν ενδεχομένως πρακτικότερο, αν οι παραπομπές δεν καταχωρούνταν ως 
σημειώσεις στο τέλος του βιβλίου, καθώς με την πληθώρα των πληροφοριών και τα πολλά 
παραθέματα ελληνικού κειμένου που περιέχουν (σσ. 141-166), ο αναγνώστης χρειάζεται 
συνεχώς να ανατρέχει σε αυτές. Ένα επιπλέον χρήσιμο εργαλείο για την παρακολούθηση 
των θεμάτων στη ροή του βιβλίου θα ήταν ένα παράρτημα με τα πιο σημαντικά βιβλικά 
χωρία από την Παλαιά και την Καινή Διαθήκη που φαίνεται να είχαν παγιωθεί στη 
θεώρηση του βυζαντινού κόσμου σε σχέση με τον θάνατο και τη μεταθανάτια ζωή. 
Παρακάτω ορισμένα ενδεικτικά, όπως τα παρακάτω χωρία από τους Ψαλμούς: ... 
ἀποστραφήτωσαν οἱ ἁμαρτωλοὶ εἰς τὸν ᾍδην ... (Ψαλμ. 9.18), ... Κύριε, ἀνήγαγες ἐξ 
ᾅδου τὴν ψυχήν μου, ἔσωσάς με ἀπὸ τῶν καταβαινόντων εἰς λάκκον. ... (Ψαλμ. 29.4), ... 
ἄνθρωπος, ὡσεὶ χόρτος αἱ ἡμέραι αὐτοῦ· ὡσεὶ ἄνθος τοῦ ἀγροῦ, οὕτως ἐξανθήσει· ὅτι 
πνεῦμα διῆλθεν ἐν αὐτῷ, καὶ οὐχ ὑπάρξει καὶ οὐκ ἐπιγνώσεται ἔτι τὸν τόπον αὐτοῦ. 
... (Ψαλμ. 102.15-16)· την παραβολή του πλούσιου και του φτωχού Λαζάρου (Λουκ. 
16.19-31), την παραβολή για τους Βασιλικούς Γάμους (Λουκ. 14.15-24), την περιγραφή 
της Δευτέρας Παρουσίας (Ματθ. 25.31-46), την έγερση του Λαζάρου (Ιω. 11.11-44), ... ἐν 
τῇ οἰκίᾳ τοῦ πατρός μου μοναὶ πολλαί εἰσίν. ... (Ιω. 14.2), την ανάσταση του Χριστού 
και την ανάσταση των νεκρών (Α΄ Κορ. 15.35-58), κ.ά. Aντίστοιχο παράρτημα με τα 
πατερικά, ασκητικά, αγιολογικά, υμνογραφικά, δογματικά χωρία, επίσης θα διευκόλυνε 
την επισκόπηση των κειμένων που έχουν χρησιμοποιηθεί στη μελέτη.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 323-342

341ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

Κλείνοντας, τα συμπεράσματα (σσ. 131-134) δικαιώνουν πράγματι το 

εγχείρημα και τον τρόπο προσέγγισης αυτής της μελέτης, πάνω σε ένα θέμα 

τόσο κεντρικό, τη χριστιανική θέση του βυζαντινού πολιτισμού για τη ζωή μετά 

θάνατον. Ο συγγραφέας συνοψίζει (για την «προσωρινή κρίση» και τη «μέση 
κατάσταση» της ψυχής, τον Παράδεισο και τον Άδη), πώς αυτές οι αφηγήσεις 

και οι εικόνες εμπνέονται στη λεπτομέρειά τους από την επικαιρότητα της κάθε 

περιόδου, και πώς οι λαϊκές χριστιανικές πεποιθήσεις αλληλοτροφοτούνται με 

την πιο οργανωμένη διατύπωση της θεολογικής συζήτησης σε σχέση με το καίριο 

–και τότε– για κάθε άνθρωπο θέμα. Στις τελευταίες παραγράφους, πολύ εύστοχα 

αναδεικνύονται διαστάσεις του θέματος που πράγματι περιέχουν δυνατότητες 

για την περαιτέρω ανάπτυξη και διερεύνησή του. Όσο κι αν ηχούν ως κάτι 

οριστικό η «προσωρινή κρίση» και η «μέση κατάσταση» της ψυχής στον άλλο 

κόσμο (είτε αυτή οδηγείται στον Άδη είτε στον Παράδεισο), η εξέταση επιμέρους 

πτυχών αυτού του σημαντικού για τη βυζαντινή πίστη ζητήματος φαίνεται 

ότι άφηνε χαραμάδες για τη διείσδυση ελπίδας όσον αφορά τη δυνατότητα 

παροχής του θεϊκού ελέους29. Ίσως και αυτή η «οικονομία» στον αντίποδα της 

λογικής ανταπόδοσης κάνει κατανοητό –με όλα τα κενά του– το σύστημα των 

απόψεων για τον θάνατο και τη μεταθανάτια ζωή στο Βυζάντιο. Παρά τις όποιες 

«εκκρεμότητες» αφήνει να αιωρούνται, απέναντι στη συστηματική θεώρηση του 

29. Όπως και σήμερα, ο δημοφιλής λόγος εμπνέεται μεν από το άγνωστο του 
θανάτου χωρίς ταυτόχρονα να τον θεωρεί ως κάτι τελεσίδικο (βλ. για παράδειγμα το 
τραγούδι του Nick Cave, Death Is Not The End), τα «ἐκεῖθεν» του άλλου κόσμου και 
τότε αποτελούσαν ένα ερωτηματικό για τον άνθρωπο, και σε τέτοιο πνεύμα –και τόνο 
διανοητικής ελευθερίας– απευθύνεται η δραματική αποστροφή στο παρακάτω ποίημα 
του Ιωάννη Μαυρόποδα, τον 11ο αι. προς τον εγερθέντα από τους νεκρούς Λάζαρο: (εκδ. 
de Lagarde,80.) Εἰς τὸν ἅγιον Λάζαρον τὸν τοῦ Χριστοῦ φίλον διὰ τὴν σιωπὴν τῶν 
ἐκεῖθεν. / Τῶν ἐν νεκροῖς ἤγγειλας οὐδὲν οὐδόλως, / ἐκεῖθεν ἐλθών, Λάζαρε, Χριστοῦ 
φίλε, / οὐ πρᾶξιν αὐτῶν, οὐ δίαιταν, οὐκ ἔθη / οὐδ’ οἷος αὐτοῖς χῶρος οὐδ’ οἷος νόμος· 
/ καὶ τίς χάρις σοι τῆς ἐγέρσεως χάριν, (5) / εἰπόντι μηδὲν τῶν ἐκεῖθεν μηδόλως. / ὄντως 
ἀληθὴς τυγχάνων Χριστοῦ φίλος, / ἔγνως σιωπᾶν πᾶν ἀπόρρητον φίλου». (ΜΤΦ. Για τον 
άγιο Λάζαρο, τον φίλο του Χριστού, λόγω της σιωπής του (Λαζάρου) για τα πράγματα 
του άλλου κόσμου. / Απολύτως τίποτα δεν ανάγγειλες από τον Κάτω Κόσμο, / έχοντας 
έλθει (πίσω) από ’κεί, Λάζαρε, του Χριστού φίλε, / καμιά πράξη τους, πώς περνούν, 
τίποτα συνήθειες· / ούτε πώς είναι ο τόπος τους και πώς νομοθετούνε· / άρα λοιπόν ποιο 
είναι το καλό από την έγερσή σου, / αφού τίποτα δε (μας) λες απολύτως απ’ όσα είδες. / 
Όντως επειδή είσαι φίλος αληθινός του Χριστού, / ξέρεις και να κρατάς (σιωπάς για) κάθε 
μυστικό του φίλου (σου).



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 323-342

342

ζητήματος από την καθολική εκκλησία, η έμφαση στο γεγονός της Ανάστασης 

και το κίνητρό της από αγάπη αίρουν τα όποια αδιέξοδα της πίστης που αφήνει 

η συστηματική «θεολογία»· αυτό τονίζει εμφατικά και με ενάργεια στην ενότητα 

με την οποία κλείνει το άρθρο της η Barbara Saylor Rodgers για τον Ρωμανό 

Μελωδό και το κοντάκιo για την έγερση του Λαζάρου: «Despite the emphasis 
on faith through the first part of the kontakion, Romanos reveals that what ensures 
eventual resurrection is in fact love (18.10): οὐκ ἀπόλλεις γὰρ τὸν ποθοῦντά σε 
(you will not destroy the one who loves you)»30. Αυτό προκύπτει τόσο από τις 

πιο οργανωμένες απόψεις, όπως εκφράζονται στο ύστερο Βυζάντιο, όσο και τις 

επιθανάτιες ακολουθίες και το κλίμα που αποπνέουν για την αγωνιώσα ψυχή. Η 

τελευταία πινελιά, στα συμπεράσματα του βιβλίου του Μαρίνη, με τη σύντομη 

παρουσίαση της μετά-το-Βυζάντιο ζωής των απεικονίσεων του κανόνα «εἰς 
ψυχοῤῥαγοῦντα» αλλά και της εντελώς πρόσφατης –μέχρι και τις τελευταίες 

δεκαετίες– ορθόδοξης σκέψης αναδεικνύει τα όρια του χριστιανικού στοχασμού 

για το γεγονός του θανάτου και της πίστης για τη μετά θάνατον τύχη της ψυχής 

μέχρι και σήμερα31.

Μανολησ Σ. Πατεδακησ

Πανεπιστήμιο Κρήτης

30. Βλ. Rodgers, Romanos Melodos on the Raising of Lazarus,. 828-829. Για τις 
«θεολογικές εκκρεμότητες» στο λόγο της ορθόδοξης εκκλησίας για τα μετά θάνατον, βλ. 
Χρ. Γιανναράς, Τὸ αἴνιγμα τοῦ κακοῦ, Ἀθήνα 2009, σσ. 253-264.

31. Ένα πολύτιμο αλλά παραγνωρισμένο βιβλίο πάνω στο θέμα, δημοσιευμένο 
αρκετά νωρίτερα, στα 1901, είναι το Μελέτη περὶ ἀθανασίας τῆς ψυχῆς καὶ περὶ ἱερῶν 
μνημοσύνων, γραμμένο από τον Άγιο Νεκτάριο (Κεφαλά) μητροπολίτη Πενταπόλεως, 
ανατυπωμένο και μέχρι πρόσφατα στην Αθήνα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 343-356

Byzantium and the West: Perception and Reality (11th-15th C.), edited by N. 

G. Chryssis, A. Kolia-Dermitzaki and A. Papageorgiou, Abingdon and New York: 

Routledge, 2019, pp. xiv + 330, ISBN: 978-1-138-05974-0 (hbk), ISBN: 978-1-315-

16339-0 (ebk)

This book, consisting of 21 chapters, contains primarily the published papers 

given initially at the homonymous conference that took place at the National and 

Kapodistrian University of Athens between 5-6 September 2014. As the editors 

point out, it was decided from the outset not to include papers regarding art, 

archaeology and material culture. Therefore, the papers published here cover 

historical, literary and religious topics and are subdivided into four parts: Part 

I, Setting the Scene; Part II, Byzantium and the West during the Early Crusades; 

Part III, Cross-Cultural Contacts in the Margins of East and West and Part IV, The 

Latins and Late Byzantium: Perception and Reality.

Part I begins with a paper by Anthony Kaldellis titled ‘Keroularios in 1054: 

Nonconfrontational to the papal legates and loyal to the emperor’ (pp. 9-24). Here 

he argues, unlike most modern scholars, that Michael Keroularios the patriarch 

of Constantinople deliberately avoided confrontation with the papal legate 

Cardinal Humbert over liturgical and theological matters. Far from controlling the 

supposedly ineffective emperor Constantine IX and trying to undermine his foreign 

policy regarding Italy, Keroularios was following his orders. Kaldellis argues on the 

basis of primary sources -such as the letters written by Archbishop Leo of Ochrid in 

1053 criticising the use of unleavened communion bread, Pope Leo IX’s polemical 

reply to it and two letters from the Byzantine emperor to the pope urging the 

maintenance of the anti-Norman alliance- that later perceptions of Keroularios as 

bellicose and domineering the emperor are mistaken. These derive from Cardinal 

Humbert’s perception that Keroularios was behind Archbishop Leo’s letter on 

unleavened communion bread, causing him to present the patriarch as a heretic in 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 343-356

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE344

conflict with the emperor when in fact both were working together to avoid conflict 

with the papacy.

Next comes Michel Balard’s paper titled ‘Colonisation and population 

movements in the Mediterranean in the Middle Ages’ (pp. 25-37). He discusses 

Italian colonisation and population movements in the eastern Mediterranean in 

the consecutive frameworks of political, economic and cultural colonisation, 

with special reference to Venice and Genoa and their changing relationship with 

Byzantium. The twelfth century trading posts founded by Venice and Genoa in 

Constantinople and the cities of Syria and Palestine after the First Crusade became 

larger territorial entities after the Fourth Crusade of 1204, with both republics 

obtaining Greek islands and additional trading stations throughout the eastern 

Mediterranean and the Black Sea. Harder to follow is Western emigration from 

Italy and other lands to the East, although Genoese notarial deeds and financial 

records provide a degree of precision, especially concerning Chios. Emigration 

could be individual or collective, with the followers of military leaders settling in 

lands conquered by them, and included noble families like the Venetian Sanudo and 

Ghisi on Tenos in the Cyclades. Nevertheless, high taxes, plague and Turkish raids 

caused population shortages. Both the Venetians and the Genoese tried to remedy 

this through grants of citizenship to groups of the populations in their overseas 

territories associated with them. This policy had only limited success, and so both 

republics, unable to rally these populations, could not resist Ottoman expansion 

effectively.

Sandra Origone’s paper, titled ‘Genoa and Byzantium: Aspects of a long 

relationship’ (pp. 38-55), examines how the initial Byzantine hostility towards 

Western crusaders came to encompass Western merchants as the initially 

unimportant Genoese presence in Byzantium grew in significance. The twelfth 

century Byzantine historians Anna Comnena, John Kinnamos and Archbishop 

Eustathios of Salonica describe Latins as greedy, parasitic and bloodthirsty 

and Nicetas Choniates was the first Byzantine historian to attribute the above 

characteristics to Italian merchants. Yet the Byzantines did not see the threat posed 

by the Latins as uniform. Whereas other Italian city-states presented a political 

or institutional danger, the Genoese threat was piratical. Similarly, the Pisans, 

Venetians and Genoese perceived their relations with Byzantium in different 

ways. The Venetians, traditionally seeing themselves as independent of Byzantine 

authority notwithstanding Byzantine claims to the contrary, were angered by the 

favour shown to the Pisans in the late twelfth century by Emperor Alexios III. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 343-356

345ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

Indeed, early thirteenth century Pisan coinage bears the inscription μήτηρ Θεοῦ 

on coins depicting the Virgin. Good relations between Genoa and twelfth century 

Byzantium are illustrated by the annalist Ottobono Scriba recounting how news 

of the Emperor Manuel I’s death came to Genoa by a ship loaded with grain, an 

indirect allusion to the economic benefits Genoa derived from Byzantium. From 

1261 onwards relations fluctuated. The Byzantines refusing to grant the Genoese 

a quarter at Constantinople and sending them to Pera, while in 1349 the Genoese 

destroyed the newly-built Byzantine fleet. But both sides drew nearer in the face of 

the Ottoman threat, even if Byzantine hostility to Genoa persisted down to the fall 

of Constantinople in 1453.

Part II begins with Athina Kolia-Dermitzaki’s paper, focusing on the 

Komneni’s adoption of Crusader ideology during the First and Second Crusades 

(pp. 59-83). Beginning with the different Western and Byzantine conceptions of 

Christendom, she explains that initial Byzantine sympathy for the West turned to 

hostility following Norman attacks and privileges obtained by the Italian merchants. 

Jerusalem for the Byzantines was former imperial territory to be reclaimed by the 

emperor. Hence, they disagreed with the Western concept of its liberation through a 

papally authorized crusade, suspecting its real objective to be Constantinople itself. 

Nonetheless, Byzantine sources acknowledge the divine purpose of the Crusades, 

with Anna Comnena and Nicetas Choniates both exhibiting an understanding of 

its cardinal features in their works. Both Alexios I in his letter to Abbot Odensius 

of Monte Cassino and Manuel I in his letter to Pope Eugenius III were anxious 

to counteract Western accusations of not honouring their commitments, although 

the principal Byzantine aims in connection with the Crusades were to recover or 

at least enjoy suzerainty over Antioch and to ascribe to the emperor the role of 

defender and avenger of Christianity.

In his paper titled ‘Some thoughts on the relations between Greeks and Latins 

at the time of the First and Fourth Crusades’ (pp. 84-100) Jean-Claude Cheynet 

considers as over-simplifying the view that these events were ‘the main markers 

of an ever-growing hostility between the two parts of Christendom’. He considers 

Byzantine eagerness to enlist Western help against the Seljuks in Anatolia as deriving 

from their own inability to fight them by themselves due to Balkan commitments, 

and because the Seljuk seizure of Antioch prevented them from recovering Anatolia 

by launching a pincer movement. Pope Urban II saw the Crusade as a way of 

cementing papal leadership of the movement to recover Jerusalem and as a means of 

achieving Church Union. The First Crusade’s success was partial, for the Byzantine 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 343-356

346 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

failure to recover Antioch prevented the implementation of the pincer movement 

against the Seljuks and impeded the provision of Byzantine logistical support for 

the Latin states of Syria. Subsequent crusades aimed at protecting these states. The 

Byzantine defeat in 1176 at Myriokephalon, the Armenian conquest of Cilicia and 

Western assistance to the Latin Syria by sea to an increasing extent all reduced Asia 

Minor’s importance to the crusading movement. Emperor Isaac Angelos’s alliance 

with Saladin angered the West and set in train the events culminating in the Fourth 

Crusade of 1204. Even so, Byzantine-Western co-operation in the period 1054-1204 

has been understated, for the Byzantine historians Anna Comnena and Nicetas 

Choniates had personal reasons to over-emphasize Western aggression.

Jonathan Phillips in his paper titled ‘Crusader Perceptions of Byzantium c. 

1095 to c. 1150’ (pp. 102-118) argues that these were not uniformly negative but 

more multi-faceted. In seeking to explain the negative attitudes he observes that 

‘Byzantium’ was associated with the emperor, Constantinople, Greek Orthodoxy 

or Greeks, with negative views on one of these aspects extending to others. Up to 

the First Crusade Western views were mixed, with the Schism of 1054 highlighting 

religious differences and the Byzantine defeat in 1071 at Manzikert projecting the 

urgency of helping the eastern Christians. The dispute between Byzantium and 

the Normans regarding control of Antioch that emerged during the First Crusade 

created negative views of Byzantium in pro-Norman accounts of the First Crusade. 

Yet some Western authors, such as Baldric of Bourgeuil and Bartolf of Nangis, 

had more nuanced views of the Greeks. Baldric, an abbot from Northern France, 

saw the First Crusade as a vehicle for promoting Church Unity, seeing the Eastern 

Church as a mother church that had produced the Gospels. Bartolf of Nangis, 

who admired cosmopolitan Constantinople, justified the Byzantine withdrawal 

of troops from the siege of Antioch as caused by Stephen of Blois deceitful claim 

that the Christians there had been destroyed, made in order to justify his own 

desertion. Political expediency also influenced Western perceptions one way or 

another. Bishop Anselm of Havelberg’s cordial discussions with Archbishop of 

Nicetas of Nicomedia took place when Byzantium and the Holy Roman Empire 

were allied against Norman Sicily, while French hostility to Byzantium during the 

Second Crusade was attributable to dynastic links between the French crown and 

the Norman princes of Antioch.

Angeliki Papageorgiou examines the other side of the coin in the following 

paper, titled ‘The perception of Westerners in the court of John II Komnenos’ (pp. 

118-128). The emperor’s court orators allude to Westerners frequently, although 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 343-356

347ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

omitting the Venetians, perhaps because the emperor was compelled to renew 

the trading privileges initially granted to them by his father. The historian John 

Kinnamos writing under Manuel I described the Venetians as insolent to the point 

of insanity. The orators except for writers Theodore Prodromos and Nikephoros 

Basilakes are also silent on Emperor John’s success in thwarting the designs of 

the Norman king Roger II of Sicily over Antioch, perhaps because this was not a 

military triumph, but one achieved diplomatically through alliances with Venice, 

Pisa, Genoa and the Germans. In alluding to Emperor John’s attempt to achieve 

suzerainty over Latin Syria, an attempt cut short by his untimely death, Kinnamos, 

Basilakes and Choniates describe the Latins as headstrong, arrogant but nonetheless 

ready to retreat before superior force, although also acknowledging commonality 

of faith. The emperor handles them like clay, putting them to flight and destroying 

them, for they are corrupt, cowardly and impious. This last adjective alludes to 

the Latins’ refusal to acknowledge the emperor as the defender and avenger of 

Christianity, reflecting Byzantine and Western differences over who should lead the 

war against infidels.

Elizabeth Jeffreys discusses a more popular account of Byzantine perceptions 

of its western neighbours in her paper titled ‘A Twelfth Century perspective of 

Byzantium’s Western neighbours: The witness of Manganeios Prodromos’ (pp. 

128-141). This author, writing on commission for the Emperor Manuel I and 

various noble families, in three instances comments on these neighbours, either 

Latins outside the empire, non-Latin Hungarians and Serbs or else Latins within 

the empire or in Antioch. Manganeios does not allude to Westerners close to 

Manuel I as advisers or even as kinsmen, describing the Manuel’s German wife 

Bertha as descended from the Caesars and omitting her German background. 

In his panegyric on how Manuel deftly handled the Latin armies of the Second 

Crusade passing through Byzantine territories in 1147 he extols the emperor’s 

virtues while comparing the Latins and the Germans in particular to swine. In 

a second panegyric of 1149 describing Manuel’s campaign against the Serbs, the 

emperor puts them to flight and their leader’s name, Uros/Ouresis is compared to 

the like-sounding οὔρησις, Greek for urination. Manganeios’s obscene associations 

may explain his lack of popularity at court compared to the contemporary writer 

Theodore Prodromos. In a third panegyric celebrating Manuel’s campaigns of 1148 

against Prince Thoros of Cilician Armenia and Renauld of Chatillon, the Latin 

prince of Antioch, he emphasizes the emperor’s power and magnanimity towards 

the vanquished and grovelling Renauld. This contrast evokes the vigour of the New 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 343-356

348

Rome as opposed to the Old Rome claimed by the Latins, both Byzantines and 

Latins being rival claimants over ‘Romanitas’. As a non-official writer, he could 

be unreservedly xenophobic. Elizabeth Jeffreys concludes that ‘On the evidence of 

Manganeios Prodromos we must assume that the Byzantine man in the street was 

xenophobic and blinkered’.

Moving away from the capital, Catherine Holmes in her paper titled ‘De-

centring 12th-century Constantinople, Archbishop Eustathios and the Norman 

conquest of Thessalonica revisited’ (pp. 141-156) discusses how Archbishop 

Eustathios of Thessalonica described this conquest. She observes that his view was 

Constantinopolitan in outlook and that by blaming Emperor Andronikos I and in 

particular David Komnenos he was anxious to distance himself from them, given 

his former closeness to David, possibly writing to please the new emperor Isaac 

Angelos and the people of Thessalonica. Arguing that the Thessalonian attitude 

towards the Latins was more nuanced, she stresses how the city had a quarter for 

the Latin burgesses, that Western merchants visited the fair of St Demetrios and 

that Venetian documents illustrate the city’s prominent role in the export of grain 

from the Aegean area. Thessalonica was also important in religious interchanges 

between Byzantium and the West. The cult of St Demetrios was popular in Italy 

and the western provinces of Byzantium between the eleventh and thirteenth 

centuries, with Venetian glass medallions of this saint probably following Byzantine 

iconographic models. Religious and mercantile contacts via Thessalonica extended 

to Norman Italy, with SS Theodore and Demetrius, the Byzantine military saints, 

figuring frequently in twelfth century monuments of Norman Sicily. She suggests 

that anti-Latinism was perhaps a reactionary Constantinopolitan attempt to 

reinforce its shaky authority in the provinces by invoking ethnic and religious 

hostility, and that the Norman interest in St Demetrius is an example of ‘hostile 

appropriation’ also found among the Bulgarians.

Michael Angold discusses changing Byzantine attitudes towards the crusades 

in his paper titled ‘The fall of Jerusalem in 1187 and its impact on Byzantine public 

opinion’ (pp. 158-169). Pointing out that Nicetas Choniates mentioned this event 

only briefly before the Fourth Crusade of 1204, when writing after it he contrasted 

Saladin’s humanity towards the Latins in 1187 with Latin barbarity towards 

the Byzantines in 1204. Despite his hostility to Latins after the Norman sack of 

Thessalonica in 1185, Nicetas at that time still viewed the crusades positively, 

but negatively after 1204. Byzantines attitudes towards the Latins were changing 

even before 1204 under the Angeloi. Isaac II Angelos made pro-Western moves 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 343-356

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 349

by appointing an ethnic Venetian to the Orthodox patriarchate of Jerusalem and 

marrying his sister to Conrad of Montferrat. But the loss of Cyprus to the rebel 

Isaac Komnenos in 1184 and the fall of Jerusalem in 1187 caused the anti-Latin 

faction to prevail. The Byzantine alliance with Saladin brought no benefits while 

provoking Western hostility, and Byzantine anti-Latinism clarified after 1204. John 

X Kamateros, the exiled patriarch of Constantinople, attributed previous Latin 

defeats at the hands of Saladin and recent ones at those of the Bulgarians to their 

sins in sacking Constantinople. After 1204 the Byzantines viewed the crusades 

themselves as well as the Latins negatively.

Part III of the book commences with Eleni Tounta’s paper titled ‘Admiral 

Eugenius of Sicily, court poetry and political propaganda in a cross-cultural 

environment’ (pp. 171-184). She states that after the Norman conquest of South 

Italy and Sicily the Norman rulers adopted the symbolic imagery of Muslims and 

Greeks to create new forms of self-representation with respect to the papacy and 

the magnates of South Italy. Two court poems Eugenius of Sicily, a descendant of 

admirals who headed an office managing royal lands in South Italy, are examined 

in this context. Unlike other Italo-Greek writers, Eugenius, who created political 

discourses by exploiting concepts of political philosophy, wrote the two poems to 

secure his access to the royal court. In the first, an encomium to King William I 

(1154-1166) where he compares his kingdom to the empires of Persia, Macedonia, 

Rome and Constantinople he aims to convince the king’s subjects, especially 

the magnates, to accept his authority, emphasizing the Byzantine motif of royal 

omnipotence over nature. The second poem, written perhaps on the accession to 

the throne of William II, is not simply a treatise on kingship. Addressed to the 

magnates, it projects monarchy and aristocracy as antidotes to social strife, echoing 

Platonic and Ciceronian concepts. Appealing to aristocratic sentiment by stating 

that kings are appointed from among the nobles, he nevertheless implicitly endorses 

royal power by comparing kings to shepherds and their subjects to flocks. In 

explaining why Eugenius wrote in Greek and not Latin, Eleni Tounta cites ritualistic 

reasons. Greek and Arabic were employed for ritual performance at court, thereby 

consolidating a new Sicilian political identity that transcended cultural differences.

Next comes the paper by Nikoletta Giantsi titled ‘A detail of the Third Lateran 

Council (1179): The leper king of Jerusalem and papal policy in the East’ (pp. 184-

192). She cites references to leprosy in the early councils of the Western Church 

to show that this disease existed a priori and was not imported from the East, an 

erroneous idea founded on increasing references to leprosy in Western sources from 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 343-356

350

the eleventh century onwards, beginning from the time of the Crusades. The popes 

Alexander III (1159-1181) and Lucius III (1181-1185) regarded the coronation 

of the leper king Baldwin IV as king of Jerusalem in 1174 as the reason for the 

problems this kingdom faced in the late twelfth century. The Latin nobles of the 

kingdom did not share the papal viewpoint, that incidentally resembles Byzantine 

ideology that the emperor had to be able-bodied. Initially Alexander III, fortified 

by his political triumphs over Emperor Frederick Barbarossa of Germany and King 

Henry II of England, responded positively to Emperor Manuel I of Byzantium’s 

appeal for a crusade to liberate the Holy Land. But following Manuel’s defeat in 1176 

at Myriokephalon and his own reconciliation with Barbarossa in 1177, Alexander 

changed course and convened Lateran III in 1179, where lepers were set apart from 

the healthy for the first time. The author regards this and Alexander’s belated letter 

of 1181 disapproving of Baldwin’s coronation as an attempt to undermine him, to 

thereby deprive Manuel of his eastern allies and to take control of events in the Holy 

Land. She also mentions the existence of other claimants to the throne of Jerusalem, 

without stating, however, who they were. Also focusing on the late twelfth century 

is Alicia Simpson’s paper titled ‘Byzantium and Hungary in the late 12th century 

and on the eve of the Fourth Crusade’ (pp. 193-205). Dealing with relations between 

the two states in the period 1180-1203, she observes that Byzantine historians are 

sketchy on this period and so recourse must be had to documentary evidence, the 

anonymous chronicle of the crusade of Frederick Barbarossa and a history written 

by Archdeacon Thomas of Split. She argues that King Bela III of Hungary, a protegé 

of the Byzantine emperor Manuel I, was loyal to him but following his death he 

annexed Dalmatia and Sirmium, lands that King Stephen of Hungary had ceded 

to Byzantium, and then made additional conquests. Emperor Isaac Angelos (1185-

1195) concluded a treaty with King Bela and by marrying his daughter Margaret 

obtained the territories of Nic-Branicevo for Byzantium. Just before his overthrow 

Isaac was planning a campaign against the Vlachs and Bulgarians with Hungarian 

support, but following his deposition Bela’s son and successor King Imre (1196-

1204) recovered the territories granted. Contrary to traditional views, the author 

states that Byzantium and not Hungary was the ‘active, initiating partner’ in the 

intense diplomatic activity of the years 1185-1192 but that Byzantine involvement 

in the northern Balkans ceased with Isaac’s deposition.

Moving to the thirteenth century, Ilias Giarenis in his paper titled ‘Nicaea 

and the West (1204-1261): Aspects of reality and rhetoric’ (pp. 206-220) charts 

political and ideological changes through examining diplomatic documents, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 343-356

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 351

historical accounts, rhetorical works and correspondence of the period. He 

points out that the Latin capture of Constantinople in 1204 accelerated existing 

centrifugal tendencies in Byzantium, that the empire of Nicaea had to compete 

with the Greek state of Epirus and in the early thirteenth century was fighting a 

Latin Empire of Constantinople allied with the Seljuk Turks of Anatolia and the 

Greek empire of Trebizond. The Byzantine perception of the Latins as ‘dogs’ is 

found in correspondence of the Latin emperor Henry of Hainaut and in the work 

of Nicetas Choniates, while the deacon Nikolaos Mesarites likened them to wolves 

and wild boars. Following a Nicaean victory in 1211 over the Seljuks, its policy 

towards the Latin Empire became more conciliatory, something ridiculed by the 

rival Greek state of Epirus. From the 1220s onwards Nicaea adopted anti-Latin 

policies, its alliance with King John II of Bulgaria alarming the papacy. This was 

reflected in rhetoric, with Pope Gregory IX disparagingly calling Emperor John III 

Vatatzes nobili viri Vatacio and Vatatzes sending him an offensive reply. Byzantine 

self-perception also began to change under this emperor and his successors. The 

word Ρωμαῖοι continued to express Byzantine political identity but the words 

Ἕλληνες and Γραικοὶ now begin to appear as expressions of Byzantine cultural 

and religious identity. Fluid and multiple identities operating at different levels 

emerged, in response to the challenges posed by Epirus and the Latin Empire and to 

new intellectual attitudes towards the past.

In her paper titled ‘The image of the Greek and the reality of Greco-Latin 

interaction in Romania, according to 13th and 14th century Latin sources’ (pp. 220-

230) Maria Dourou-Eliopoulou firstly examines how Latin sources from the Latin 

states of the Aegean area depicted Greeks and secondly Greco-Latin interaction in 

the economy, society and culture of these Latin states. Despite the negative images 

of Greeks found in thirteenth century Latin chronicles and the Chronicle of the 

Morea, written in Greek but from a Latin standpoint, Latins and Greeks interacted 

on various levels. In Achaia the Latin rulers ennobled the Greek archons, albeit 

on the lowest rung, and both archons and peasants kept their lands and religious 

practices. The chronicles of Marino Sanudo Torsello and Ramon Muntamer 

present an idealised picture of feudal society with Latins and Greeks co-existing in 

harmony. The Aragonese version of the Chronicle of the Morea refers to the Latin 

barons of Carytaina raising sons of Greek archons according to feudal custom. But 

notarial deeds also attest to the symbiosis of both groups in the field of commerce, 

and by the fourteenth century the exclusion of Greeks from administrative offices 

in the Latin states had broken down partly. Some Latins at least learnt Greek, 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 343-356

352

collecting Greek books and commissioning translations of Greek works, while by 

the mid-fourteenth century some Greeks had converted to Roman Catholicism. Such 

symbiotic attitudes accelerated in the late fourteenth and fifteenth centuries in the 

face of the common Ottoman threat.

The last paper in Part III by Nikiphoros I. Tsougarakis, titled ‘Perceptions of 

the Greek clergy and rite in late medieval pilgrimage accounts to the Holy Land’ 

(pp. 230-242) examines why the perceptions of Greeks held by Western pilgrims 

to the Holy Land and Mt Sinai in the 14th and 15th centuries worsened over 

time. He observes that Western perceptions were not invariably based on personal 

observation, but on thirteenth century texts providing a standard ethnographic 

list, especially Jacques de Vitry’s Historia Orientalis. Such texts were available to 

pilgrims at the Franciscan friary of Mt Sion and in Venice, often the starting point 

for pilgrimages to the East. During such journeys the pilgrims encountered Greeks 

at stop-overs in the Latin states of Greece and on Cyprus, but contact was limited. 

The fourteenth century account of the Anonymous Englishman mentioning that the 

popes regarded Greeks as schismatics nonetheless refers to them sympathetically 

as ‘leaning on their own prudence’. Following Saladin’s reconquest of Jerusalem in 

1187 Greek clergy gained a privileged position in the Holy Places but Latin clergy 

continued to describe them positively until the mid-fifteenth century. From then 

onwards the Latin clergy in the Holy Land and on Mt Sinai showed increasing 

enmity towards their Greek counterparts. This was possibly attributable to Greek 

hostility towards the Unionist Council of Florence of 1432, condemned by the Greek 

patriarchs of Jerusalem, Antioch and Alexandria in a synod of 1443, and because 

the Mamluks, angered after 1453 by Greek overtures to the Ottoman sultan, began 

favouring Latin over Greek clergy at these sacred sites.

The first paper of Part IV by Theodora Papadopoulou is titled ‘The ἑσπέρια 

γένη in Byzantine literature before and after the first capture of Constantinople’(pp. 

245-256). Here she examines the writings of the historians John Kinnamos, Nicetas 

Choniates and George Akropolites in relation to Western-Byzantine relations 

during the Second Crusade, the Fourth Crusade and the Byzantine recovery of 

Constantinople. Kinnamos, secretary to Emperor Manuel I, praises the Christian 

modesty of his German wife Berta, defends Manuel’s handling of the German 

army’s passage through Byzantine lands in the Second Crusade by deprecating 

their arrogance and perjury towards Manuel, although acknowledging the bravery 

of the Germans and the French in battle. In general terms Choniates likewise 

acknowledges Western martial spirit, while accusing them of cruelty, arrogance, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 343-356

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 353

inability to appreciate beauty and possessed by destructive urges. Regarding the 

Venetians, he states that despite common descent with the Byzantines from the 

Romans they were ungrateful, turning against Byzantium despite the wealth and 

culture it had given them. Perhaps this indicates his awareness and resentment of 

the empire’s commercial exploitation by Venice. He also relates Westerners’ physical 

and facial features to their supposed arrogance, lack of compassion, immaturity 

and lack of culture. George Akropolites, an imperial official and supporter of 

Emperor Michael VIII Palaiologos, portrays the recapture of Constantinople as a 

redemption following the Byzantines’ contrition for their sins, which had caused its 

capture in the first place. Westerners are not pilloried given the emperor’s need for 

papal support against Charles of Anjou. Byzantine weakness in relation to a rising 

West forced them to adapt their anti-Western rhetoric accordingly, but their hetero-

stereotypes of the Westerners enabled them to set the boundary markers of their 

own identity, constantly linked to imperial Rome.

Nikolaos Chryssis in his paper titled ‘Worlds apart? Reconsidering late 

Byzantine identity through the image of the West’ (pp. 257-274) a paper that with 

the conference forms the basis of the present book, aims to map Byzantine views of 

the Latin from 1204 to the fifteenth century so as to decode Byzantine perceptions 

of self and other. Arguing that identity is fluid, a social construct and that it focuses 

on boundary marking with those ‘outside’, he states that by consensus Byzantine 

identity hinged on three foci, the Roman, the Christian and the Hellenic. Since 

the Latins shared the first two foci, theirs was arguably a ‘peer culture’. He also 

highlights a contradiction in late Byzantine perceptions of the Latins, viewed as 

enemies due to the Fourth Crusade and the imposition of Latin rule but also as 

allies in the face of the Ottoman threat. This contradiction forced the Byzantines to 

re-negotiate the boundaries between ‘self’ and ‘other’ through two media, orations 

and correspondence, the first illustrating public and the second private discourse. 

Both these media are elitist, not illustrating popular perceptions. Chryssis also 

examines the extent to which identity determined or influenced the political 

allegiance of individuals. Thirteenth century orations are hostile to Latins, although 

private correspondence is more nuanced. Fourteenth century orations and histories 

written in the shadow of the Ottoman threat present the Latins more positively and 

even evoked a common ‘Roman’ heritage. While ‘Romanitas’ remained the primary 

marker of Byzantine self-identification, Hellenism after 1204 was invoked more 

often, especially in private as opposed to official discourse, and the same author 

could use the same term in different contexts.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 343-356

354

In her paper titled ‘In the face of a historical puzzle, Western adventurers, 

friars and nobility in the service of Michael VIII Palaiologos (1261-1282)’, (pp. 

275-285) Sophia Mergiali-Sahas argues that the Latins Emperor Michael recruited 

into his service were mainly diplomats and corsairs, not mercenaries, who could 

not be trusted to fight their fellow-Latins in Greece. Among the adventurers, friars 

and nobles recruited bilingual-Latins, particularly Genoese, were prominent in 

the imperial chancery, where Latin became the primary language of diplomatic 

correspondence. Genoese and Florentines were used in diplomatic missions and 

following the treaty of Nymphaion between Byzantium and Genoa the Genoese 

coming to Byzantium to trade obtained important concessions to exploit alum 

at Phocaea, kept until the Ottoman conquest of 1453. The Venetian historian 

Marino Sanudo Torcello records that Emperor Michael VIII also made overtures 

to the Venetians, although less successfully. Genoese and other Latins were used 

for intelligence gathering, like spying on Venetian warships in the Aegean, while 

discontented Italo-Greeks were employed to provide intelligence on Charles of 

Anjou. George Pachymeres, the principal Byzantine historian of the period, records 

that Michael VIII used diplomacy to compensate for his military weakness in 

relation to Charles of Anjou, hence the frequent diplomatic overtures to the papacy 

in which he used bilingual Franciscan and Dominican friars committed to Church 

Union. Michael VIII also attempted to forge dynastic marriage alliances with the 

Frankish princes of Achaia and hired Genoese privateers to combat the Venetians 

and the Angevins in the Eastern Mediterranean, a multi-faceted use of Westerners 

that enabled him to stop Charles of Anjou from taking Constantinople.

Interaction between Westerners and Byzantines in Late Byzantium is also 

discussed in Triantafyllitsa Maniati-Kokkini’s paper titled ‘Μιξοβάρβαροι and 

λίζιοι: Theory and practice regarding the integration of Westerners in Late Byzantine 

economic and social reality’ (pp. 286-306). She points out that the Byzantines, 

familiar with the term ‘λίζιος’ deriving from Western feudal vocabulary translated 

it variously as δοῦλος ἐθελόδουλος, οἰκέτης and ὑποχείριον, terms denoting 

voluntary obligations of service, especially the first one. These westerners, named 

Italians, Franks or Normans, were incorporated into the Byzantine social reality 

as λίζιοι when loyal to the emperor and as βάρβαροι when untrustworthy. In some 

instances, like that of Bohemond son of Robert Guiscard, the terms of vassalage 

combined Byzantine and Western customs. From the thirteenth century onwards 

the term λίζιος καβαλλάριος also appears, a reflection of the knightly social 

status of Westerners in Byzantine imperial service. The Byzantine writers Anna 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 343-356

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE 355

Comnena, Theophylact of Ochrid and Eustathios of Thessalonica all employed the 

term βάρβαροι for Franks, Normans and Latin in general at war with Byzantium. 

Nicetas Choniates also uses this term in a territorial sense, referring to Byzantine 

lands the Latins conquered as having been barbarized. Such writers, however, also 

employed the term μιξοβάρβαροι when referring to Latin mercenaries or more 

particularly to persons of Latin Greek ancestry, as also the terms μιξέλλην and 

ἡμιγραiκός. The author maintains that when using the term λίζιος the Byzantines 

did not adopt the Western mentality of feudal loyalty associated with this word, 

that slowly fell into desuetude after the thirteenth century. When calling Westerners 

βάρβαροι, the hostility felt by Byzantines was founded on the Western attitudes 

towards the Byzantines rather than on their customs and differences, given that the 

Westerners were neither pagans like the Avars nor infidels like the Turks.

The final paper in Part IV is that of Christos G. Makrypoulias titled ‘“Our 

Engines are better than yours”: perception and reality of Late Byzantine military 

technology’ (pp. 306-317). In the only paper comparing Byzantine and Latin 

systems of warfare directly, the author reappraises the received wisdom that the 

mechanical military skills of Byzantium and Islam lagged behind those of the West 

by the late eleventh century. Byzantine heavy cavalry was often at a disadvantage 

when fighting Latin heavy cavalry but could overcome this by luring the Latins 

onto broken ground and ambushing them with mounted archers. He next discusses 

conflicting views over the crossbow’s origin, acknowledging, however, that both 

Anna Comnena writing in the eleventh century and Emperor John Kantakouzenos 

writing in the fourteenth called it ‘the Latin bow’, its effectiveness being such that 

the Third Lateran Council prohibited its use against fellow Roman Catholics, only 

against infidels and heretics. Regarding missile hurling weapons, Byzantium stayed 

ahead until the tenth to eleventh centuries with the arrow-shooting ballista, while 

at sea it continued to deploy war galleys equipped with arrow-shooting engines 

‘almost to the bitter end’. After the eleventh century, however, the crossbow replaced 

these engines. Even the Byzantines adopted crossbows, cheaper and easier to make 

that the complicated engines they had been using up until then. Concerning siege-

warfare, the Byzantines had never forgotten the art of fashioning siege-towers, used 

in a Byzantine campaign to recover Crete in 949. Stone-throwing engines, invented 

in China in the third century BC, were also introduced to Arabs and Westerners via 

Byzantium, But Westerners invented the counterweight trebuchet, the Byzantine 

word for it, πρέκουλα originating from the Italian bricola. The author concludes 

that there is no straightforward answer to the question raised in his title, but 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ – review ARTICLE356

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 343-356

acknowledges that the technological advantages Byzantium had once enjoyed were 

‘ancient history’ when it fell in 1453 to the Ottoman Turks.

The four centuries covered by the 21 papers in this book, from the eleventh to 

the fifteenth, span a period during which Byzantium contracted from a powerful 

empire to a city state while the West expanded territorially and economically to 

the point where it was on the threshold of colonizing the American continent. 

The papers cover various aspects of how each side perceived the other, religious, 

political, cultural, societal, economic and military, and the extent to which the 

perceptions corresponded to the realities on the ground. The overriding general 

impression acquired from reading these papers is that although Byzantium and 

Western Christendom were indeed ‘peer cultures’ as one of the book’s editors and 

a contributor to the volume has pointed out, there was no real fusion between the 

two. What prevented fusion was the diachronic conflict over ‘Romanitas’. The 

Byzantines considered themselves heirs of the Roman imperium right down to the 

end, resenting the harm Westerners had caused them despite the perceived common 

heritage. The Westerners in general, despite more nuanced views held by some, 

regarded the Byzantines as Greek schismatics outside the ‘res publica christiana’ that 

acknowledged papal primacy and the spiritual leadership of the Roman Catholic 

Church. Both sides drew closer together before the emerging Ottoman threat, but 

they remained nevertheless ‘so near but yet so far’. 

Nicholas Coureas

Cyprus Research Centre



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 357-362

Ch. Gastgeber – O. Kresten (eds.), Das Chartular der Paulos-Klosters am 
Berge Latros. Kritische Edition, Übersetzung, Kommentar und Indices [Wiener 

Byzantinistische Studien 30], Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der 

Wissenschaften 2015, σελ. 318. ISBN 978-3-7001-7557-5

Αποτελεί γεγονός ότι οι εκδόσεις βυζαντινών εγγράφων δεν είναι πλέον 

ιδιαίτερα συχνές, μολονότι αρκετές από τις παλαιότερες εκδόσεις χρήζουν 

βελτιώσεων1, ενώ εκκρεμεί ακόμη η ολοκλήρωση δύο μεγάλων προγραμμάτων, 

αυτό της έκδοσης των εγγράφων του πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως από 

την Αυστριακή Ακαδημία Επιστημών, και των μονών του Άθω στη σειρά των 

Archives de l’Athos. 

Το βιβλίο των Ch. Gastgeber και O. Kresten αποτελεί κριτική έκδοση 

χαρτουλαρίου της Μονής του Αγίου Παύλου στο όρος Λάτρος (ή Λάτμος), 

1. Αναφέρουμε ενδεικτικά την από καιρό εξαγγελθείσα έκδοση των εγγράφων της 
Μονής Βαζελώνος, την επικείμενη έκδοση του χαρτουλαρίου της Λεμβιώτισσας (κώδ. 
Vindob. hist. gr. 125, φφ. 1r-235v [Diktyon, no. 71002]), από τους †Π. Γουναρίδη – Αικ. 
Μήτσιου, ενώ πρόσφατα ανακοινώθηκε από το Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών και η έκδοση 
του Τυπικού, καθώς και εγγράφων της Μονής της Θεοτόκου Ελεούσας στη Στρούμιτζα 
(12ος/13ος αι.) βάσει και του πρόσφατα εν νέου ανευρεθέντος Ιβηριτικού κώδικα 2345. 
Βλ. G. Mavromatis – A. Alexakis, Τα Acta της Μονής Βαζελώνος στα κατάλοιπα του Ν. 
Μ. Παναγιωτάκη και οι προοπτικές για μια νέα έκδοσή τους, στον τόμο S. Kotzabassi 
– G. Mavromatis (eds.), Realia Byzantina [Byzantinisches Archiv 22], Berlin – New York: 
De Gruyter, 2009, 151-166· A. Alexakis – G. Mavromatis, Eleven Documents from the 
Acta of the Monastery of St. John the Forerunner of Vazelon in Trebizond, στον τόμο Th. 
Antonopoulou – S. Kotzabassi – M. Loukaki (eds.), Myriobiblos, Essays on Byzantine 
Literature and Culture, Berlin – New York, De Gruyter, 2015, 1-23, και την ανακοίνωση 
των K. Chrysochoides – Z. Melissakis – E. Mitsiou, Der verlorene Kodex des Typikons 
des Eleousa-Klosters in Strumitsa (Iberon 2345), στο: IXe Colloque international de 
Paléographie grecque – Le livre manuscrit grec: écritures, matériaux, histoire, 10-15 
septembre 2018, Paris. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 357-362

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review358

στην περιοχή της Καρίας στη Μ. Ασία. Πράξεις του χαρτουλαρίου αυτού 

σώζονται στον σύμμεικτο κώδικα Vat. Urb. gr. 80, φφ. 250r-260v [Diktyon, no 

66547] που αποτελεί και codicem unicum για την παράδοση των εγγράφων της 

μονής. Η διάσωσή τους οφείλεται στο αντίγραφο που επιμελήθηκε ο λόγιος και 

πατριαρχικός νοτάριος Ιωάννης Χορτασμένος στις αρχές του 15ου αιώνα (PLP 

30897). 

Η νέα κριτική έκδοση αποτελούσε από καιρό desideratum. Η παλαιότερη 

έκδοση των Fr. Miklosich – J. Müller το 1871 στον 4ο τόμο της σειράς Acta et 
Diplomata Graeca ήταν ασφαλώς χρήσιμη, πλην όμως παρουσίαζε αρκετά 

προβλήματα, παραναγνώσεις και αβλεψίες, ενώ οι ελλιπείς τεχνικές δυνατότητες 

της εποχής δεν επέτρεπαν την ανάγνωση αρκετών σημείων που είχαν καταστεί 

δυσδιάκριτα λόγω φθοράς τους από την υγρασία. Αποτελεί βεβαίως ευτύχημα 

ότι με τη χρήση σύγχρονης τεχνολογίας, κατόπιν επιτόπιας σύγκρισης και αντι-

παραβολής στο υπεριώδες (UV) φάσμα και με την εξειδικευμένη φωτογράφιση 

σε συγκεκριμένα μήκη κύματος στο φάσμα αυτό, κατέστη πλέον εφικτή 

στους εκδότες η ανάγνωση σημείων που προηγουμένως ήταν προβληματικά, 

επιτρέποντας έτσι τη βελτίωση της προηγούμενης έκδοσης με αρκετές διορθώσεις 

και προσθήκες. 

Η έκδοση των Gastgeber – Kresten ακολουθεί σε γενικές γραμμές τη δομή και 

τις εκδοτικές αρχές που καθιέρωσε η Αυστριακή Ακαδημία Επιστημών για την 

έκδοση των εγγράφων του Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως. Συγκεκριμένα, 

στον τόμο προτάσσεται σύντομο σημείωμα (σσ. 7-9), οι βραχυγραφίες της 

συχνά χρησιμοποιούμενης βιβλιογραφίας (σσ. 9-12) και ακολουθεί λεπτομερής 

εισαγωγή (σσ. 13-43), στην οποία: (α) παρέχονται στοιχεία για τον κώδικα Vat. 
Urb. gr. 80 (σσ. 13-15), (β) αναλύεται η δομή του χαρτουλαρίου (σσ. 16-26), (γ) 

δίνονται οι τίτλοι των εγγράφων (σσ. 26-30), (δ) καταγράφονται οι διάφορες 

«σημειώσεις» που απαντούν στα έγγραφα, κυρίως οι υπογραφές των συντακτών 

και τα αναγραφόμενα στις σφραγίδες που έφεραν τα έγγραφα (σσ. 30-34), (ε) 

παρουσιάζονται η γλώσσα και το ύφος των εγγράφων (σσ. 43-41) και τέλος (ς) 

εκτίθενται οι αρχές που διέπουν την έκδοση (σσ. 41-43).

Έπεται (σσ. 46-235) η έκδοση των 14 εγγράφων του χαρτουλαρίου της 

Mονής του Aγίου Παύλου. Στην πραγματικότητα ο αριθμός των εγγράφων 

ανέρχεται σε 21, εάν συνυπολογίσουμε και τα αποσπάσματα που αφορούν 

στην ίδια υπόθεση και τα οποία οι εκδότες ομαδοποιούν ανά περίπτωση, 

δίνοντάς τους επιμέρους αρίθμηση με γράμματα, a, b, c, κ.λπ. Την έκδοση των 

εγγράφων, που συνοδεύεται από γερμανική μετάφραση, συμπληρώνει το 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 357-362

359ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

κριτικό υπόμνημα, όπου δίνονται οι δεύτερες γραφές του κώδικα Vat. Urb. gr. 
80 και οι αναγνώσεις των Miklosich – Müller, και κατά περίπτωση υπόμνημα 

πηγών. Τέλος, εκτενής σχολιασμός των περιεχομένων απαντά μόνο στα υπ’ 

αριθ. 1 και 8 έγγραφα2. 

Τον τόμο συμπληρώνουν (σ. 236) δύο πίνακες αντιστοιχίας: (α) μεταξύ 

των εγγράφων της νέας έκδοσης των Gastgeber – Kresten και της παλαιάς 

των Miklosich – Müller και (β) μεταξύ των εκδιδομένων εγγράφων και των 

«καταλόγων» (Regesten) των αυτοκρατορικών και πατριαρχικών πράξεων, 

καθώς και ένα παράρτημα, όπου εξετάζεται το θέμα του βαθμού παρέμβασης 

του νοταρίου Ιωάννη Χορτασμένου στα έγγραφα της μονής κατά την αντιγραφή 

τους (σσ. 237-244). Στο τέλος παρατίθενται τρία κατά σειρά ευρετήρια: ένα 

κυρίων ονομάτων και τόπων (Index nominum, σσ. 247-252), ένα εξαντλητικό ως 

προς την λεπτομέρειά του λέξεων και όρων (Index verborum, σσ. 253-310) και 

ένα ακόμη χωρίων από πηγές (Index locorum, σσ. 311-312). Ενδεχομένως, ένα 

επιπλέον, σύντομο ευρετήριο για το κείμενο της εισαγωγής δεν θα αποτελούσε 

υπερβολή και θα ήταν εξίσου χρήσιμο. Την έκδοση συμπληρώνουν τέσσερις 

ασπρόμαυροι πίνακες από τα φύλλα 250r, 251v, 254v και 257v του κώδικα 

Vat. Urb. gr. 80. Η επιλογή των συγκεκριμένων φύλλων έγινε προκειμένου να 

καταδειχθεί η έκταση της φθοράς του κειμένου από την υγρασία, η ανάγνωση 

του οποίου κατέστη εφικτή, όπως ήδη ειπώθηκε, με την αξιοποίηση σύγχρονης 

τεχνολογίας και υπεριώδους (UV) φάσματος. 

Τα έγγραφα της Mονής του Αγίου Παύλου στο όρος Λάτρος που διέσωσε 

η γραφίδα του Χορτασμένου χρονολογούνται από τον 10ο αιώνα έως και τα 

έτη 1246/1254. Το είδος των εγγράφων του εν λόγω χαρτουλαρίου αλλά και 

όσων εντοπίζουμε σε αυτά ως εσωτερικές αναφορές είναι ως επί το πλείστον 

αυτοκρατορικά, πατριαρχικά, δημοσίων λειτουργών ή από μέρους μοναχών, 

μελών της αδελφότητας του Αγίου Παύλου. Η ποικιλομορφία του είδους 

και η πολυωνυμία τους –ἀπολογία, ἀσφάλεια, βασιλικὴ πρόσταξις, γραφή, 
γράμμα, δέησις, διάγνωσις ἀναγραφική, διαγνωστικὴ πρᾶξις, διαγνωστικὸν 
σημείωμα, διάλυσις, ἔγγραφος παρεγγύησις, ἐπικύρωσις, λύσις, μαρτυρία, 

2. Χρήσιμη ως προς το θέμα αυτό είναι η μελέτη της Ε. Ράγια, Λάτρος. Ένα άγνωστο 
μοναστικό κέντρο στη δυτική Μ. Ασία: με λεπτομερή σχολιασμό των εγγράφων του 
αρχείου της μονής Θεοτόκου του Στύλου, Θεσσαλονίκη 2006·  πρβ. της Ιδίας, Το μοναστικό 
κέντρο του Λάτρους και η ευρύτερη περιοχή. Κάποιες ακόμα σημειώσεις, Βυζαντινός 
Δόμος 17-18 (2009-2010), 499-525.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 357-362

360 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ὁρισμός, πιττάκιον, πρακτικόν, πρόσταγμα, σημείωμα, σιγίλλιον, σιγίλλιον 
ὑπόμνημα, συμβίβασις, ὑπόμνημα, ὑπομνηστικόν, χρυσόβουλλος λόγος– 

παρέχουν ενδιαφέροντα στοιχεία που πλουτίζουν τις γνώσεις μας στη βυζαντινή 

διπλωματική3. 

Στην πλειονότητά τους τα έγγραφα του χαρτουλαρίου αφορούν σε 

υποθέσεις της Mονής του Aγίου Παύλου, κυρίως κατά τον 10ο αιώνα και κατά το 

τελευταίο τέταρτο του 12ου/αρχές 13ου αιώνα, αποτελώντας κύρια πηγή γνώσης 

για τη σημαντική μοναστική κοινότητα του Λάτρους, αλλά και την ιστορία της 

ευρύτερης περιοχής του Μαιάνδρου κατά τη Μέση Βυζαντινή περίοδο, κυρίως 

όμως κατά το κρίσιμο πρώτο μισό του 13ου αιώνα, λόγω της πολιτικής και της 

κοινωνικής ρευστότητας την εποχή αυτή. Αρκούμαστε να αναφέρουμε μεταξύ 

άλλων τις πληροφορίες για τις μονές του Λάτρους στις αρχές του 13ου αι. (1222) 

(αρ. 2), τα μετόχια και λοιπά κτήματα της Mονής του Aγίου Παύλου (βλ. αρ. 3), 

το είδος και το μέγεθος του αγροτικού και ζωικού κεφαλαίου της (αρ. 6), την 

παρουσία και αξιοποίηση παροίκων (αρ. 6), το αξίωμα του ἀρχιμανδρίτου και 

τις αρμοδιότητές του (ἀρχιμανδριτάτον) (αρ. 2), όπως και για τις αρμοδιότητες 

και τον ρόλο του πατριαρχικού ἐξάρχου (αρ. 2). Ενδιαφέροντα είναι επίσης ο 

τρόπος και τα κριτήρια ελέγχου της πλαστότητας ενός εγγράφου, όπως αυτά 

αναφέρονται στο υπ’ αρ. 1 (σ. 58) έγγραφο. Αξίζει, τέλος, να επισημανθεί το 

σιγιλλογραφικό ενδιαφέρον που παρουσιάζει η λεπτομερής περιγραφή των 

σφραγίδων που ήταν απηωρημένες στα έγγραφα, όσον αφορά τόσο στις 

παραστάσεις όσο και στις έμμετρες επιγραφές που έφεραν (βλ. αρ. 1, 178-181, 

σ. 66·  αρ. 3, 60-64, σ. 92· αρ. 9, 51-53, σ. 174· αρ. 10, 39-42, σ. 180· αρ. 12, 79-81, 

151-153, σσ. 212, 218)4. Ζήτημα παραμένει εάν ο πατριαρχικός νοτάριος Ιωάννης 

3. Για τους παραπάνω όρους βλ. Ι. Ε. Καραγιαννόπουλος, Βυζαντινὴ Διπλωματική: 
Α. Αὐτοκρατορικὰ ἔγγραφα [Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται 4], Θεσσαλονίκη 1972, 
και Μ. Νυσταζοπούλου-Πελεκίδου, Βυζαντινὴ Διπλωματική. Τὰ ἔγγραφα τῶν δημοσίων 
λειτουργῶν [Εταιρεία Βυζαντινών Ερευνών 23], Θεσσαλονίκη 2014. 

4. Το ίδιο παρατηρείται και σε έγγραφα άλλων μονών όπως της Λεμβιώτισσας στη 
Δυτ. Μικρά Ασία (F. Miklosich – I. Müller, Acta et Diplomata Graeca Medii Aevi. Sacra 
et Profana 4, Wien 1871, αρ. 40, σ. 112· αρ. 175, σ. 272), των αθωνικών μονών Ιβήρων 
(J. Lefort et al., Actes d’Iviron II: du milieu de XIe siècle à 1204 [Archives de l’Athos 
16], Paris 1990, αρ. 52, 228, σ. 247, και J. Lefort et al., Actes d’Iviron III: de 1204 à 1328 
[Archives de l’Athos 18], Paris 1994, αρ. 57, 28-31, σ. 86), Κασταμονίτου (N. Oikonomidès, 
Actes de Kastamonitou [Archives de l’Athos 9], Paris 1978, app. I: γ, σ. 93), Λαύρας (P. 
Lemerle et al., Actes de Lavra III: de 1329 à 1500 [Archives de l’Athos 10], Paris 1979, 
αρ. 3, σ. 8), Ξενοφώντος (D. Papachryssanthou, Actes de Xénophon [Archives de l’Athos 15],



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 357-362

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 361

Χορτασμένος είχε στη διάθεσή του τα πρωτότυπα έγγραφα ή χρησιμοποίησε και 

αντέγραψε τα ίσα απαράλλακτά τους ή κάποια παλαιότερη μεταγραφή τους σε 

άλλο κώδικα (χαρτουλάριον).

Αναλογιζόμενοι τον κόπο που απαιτείται για την έκδοση ενός εγγράφου, 

πόσο μάλλον ενός χαρτουλαρίου, και την προσπάθεια που κατέβαλαν οι δύο 

εκδότες προκειμένου να οδηγηθούν σε αυτό το πολύ καλό αποτέλεσμα, δεν 

υπάρχουν ουσιαστικοί λόγοι για άσκηση κριτικής. Ωστόσο, ας μας επιτραπεί 

η διατύπωση ορισμένων παρατηρήσεων και η επισήμανση κάποιων ελάχιστων 

αβλεπτημάτων.

Μια πρώτη παρατήρηση έχει να κάνει με τη μορφή του κριτικού υπομνήματος, 

το οποίο είναι τρόπον τινά φορτωμένο και παρεκκλίνει από αυτό που συνήθως 

ακολουθείται στις εκδόσεις κειμένων, όπως για παράδειγμα στα έγγραφα του 

Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως από την Αυστριακή Ακαδημία Επιστημών. 

Η ιδιαιτερότητά του έγκειται στη χρήση λατινικών γραμμάτων και συνδυασμών 

τους προς δήλωση των στίχων του κειμένου-εγγράφου, αντί για τη συνήθη χρήση 

αραβικών αριθμών. Αυτός είναι, εξάλλου, και ο λόγος που επιλέγεται να μην 

δοθούν βραχυγραφίες για το κριτικό υπόμνημα και το υπόμνημα των πηγών. 

Η παραπάνω επιλογή, ωστόσο, δημιουργεί ορισμένα πρακτικά προβλήματα, 

καθιστώντας το υπόμνημα ασαφές ή και δύσχρηστο για τον αναγνώστη και τον 

ειδικό ερευνητή, οι οποίοι θα πρέπει να αφιερώσουν ικανό χρόνο προκειμένου να 

εντοπίσουν τα σημεία που τους ενδιαφέρουν. Ως προς το κείμενο των εγγράφων, 

στο υπ’ αρ. 3Β (σ. 94, 77-78) παρουσιάζει ενδιαφέρον ο τύπος ἀνεισέλευστος· στο 

έγγραφο υπ’ αρ. 5 (σ. 106, 20-21) αντί πατριαχικοῖς να γραφεί πατριαρχικοῖς· 

στο έγγραφο υπ’ αρ. 8C (σ. 150, 190) αντί πυρκαιάν να γραφεί πυρκαϊάν και

(σ. 152, 207) αντί προισχόμενος να γραφεί προϊσχόμενος. 

Τέλος, στα ευρετήρια υπάρχουν ορισμένα επουσιώδη αβλεπτήματα που 

σχετίζονται είτε με τη χρήση της βαρείας, η οποία δεν τηρείται πάντοτε, είτε με 

λάθη τονισμού, γραμματικά κ.ά. όπως για παράδειγμα: σ. 249: Μεσοπαμίτης αντί 

Μεσοποταμίτης· σ. 251: Μυρσιῶνος (μονή) αντί Μυρσινῶνος· σ. 254: ἁγιώτατος 
ἐν πατριάρχοις αντί πατριάρχαις· σ. 256: ἀνανγκαστικῶς αντί ἀναγκαστικῶς· 

Paris 1986, αρ. 25, σ. 197) και Χιλανδαρίου (M. Živojinović et al., Actes de Chilandar I: des 
origines à 1319 [Archives de l’Athos 20], Paris 1998, αρ. 4, σ. 110), καθώς επίσης σε έγγραφο 
(ὑπόμνησις) του κριτοῦ τοῦ βήλου καὶ ἐπὶ τοῦ ἱπποδρόμου Βασιλείου Πεκούλη και σε 
χρυσόβουλλο του Μανουήλ Α΄ Κομνηνού (Ι. Ζέπος – Π. Ζέπος, Jus Graecoromanum: 
Νεαραὶ καὶ Χρυσόβουλλα, τ. I, Αθήνα 1931, αρ. 55, σ. 375, και αρ. 63, σ. 387). 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 357-362

362

σ. 257: ἀκριβῶς καὶ ἀναντίρρητως αντί ἀναντιρρήτως, καθώς και οὐ ῥᾳδίαν 
σβεσθῆναι πυρκαιάν αντί πυρκαϊάν· σ. 262: η γραφή μόνο στο ευρετήριο 

του επιρρηματικού τύπου αὐθάδως, μολονότι τόσο στην έκδοση όσο και στο 

χειρόγραφο η γραφή είναι αὐθαδῶς· σ. 283: καινίζω εὐκτήριον οἴκον αντί 

οἶκον· σ. 298: προίστημι αντί προΐστημι, όπως επίσης προίσχω αντί προΐσχω, 

και προίσχομαι αντί προΐσχομαι· σ. 300: πυρκαιά αντί πυρκαϊά, και σ. 305: 

τρεχοῦσα αντί τρέχουσα. 

Δημητρησ Αγοριτσασ

Ιωάννινα



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 363-368

Late Byzantium Reconsidered. The Arts of the Palaiologan Era in the 
Mediterranean, Edited by A. Mattiello and M. A. Rossi, London and New York 

2019, 225 σελ., 45 ασπρόμαυρες φωτογραφίες, 1 πίνακας, ISBN: 978-0-8153-7286-8

(hbk), ISBN: 978-1-351-24483-1 (ebk)

Το Πανεπιστήμιο του Birmingham και το Courtauld Institute of Art οργά- 

νωσαν τον Φεβρουάριο του 2017 Συμπόσιο με τίτλο “Reconsidering the Concept 

of Decline and the Arts in the Palaiologan Era” και με στόχο να διερευνηθεί η 

καλλιτεχνική δημιουργία την εποχή των Παλαιολόγων και να απαντηθεί το 

ερώτημα εάν τα χαρακτηριστικά των επιτευγμάτων της τέχνης ακολουθούν 

τα ίχνη της σταδιακής πτώσης της Ανατολικής Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας.  

Δώδεκα μελέτες απαρτίζουν τον τόμο των Πρακτικών αυτής της συνάντησης 

και εκδίδονται με την επιστημονική επιμέλεια του Andrea Mattiello, ιστορικού 

της βυζαντινής και της σύγχρονης τέχνης, με μια ενδιαφέρουσα διατριβή για 

τον Μυστρά στο ενεργητικό του1, και της Maria Alessia Rossi, ιστορικού της 

μεσαιωνικής τέχνης και διδάκτορα του Courtauld Institute of Art. 

Οι συλλογικοί τόμοι, προϊόντα συνήθως ερευνητικών προγραμμάτων 

ή συμποσίων, πλεονεκτούν με την ποικιλία και το εύρος των θεμάτων, ενώ 

μειονεκτούν συχνά λόγω της έλλειψης ενότητας ή της αδυναμίας εξαγωγής 

ισχυρών συμπερασμάτων. Ο μεγαλύτερος χρόνος ωρίμανσης της έρευνας ή 

η δυναμική των εκδοτών-συντονιστών μπορούν να καλύψουν παρόμοιες 

αδυναμίες, κάτι που θα ήταν ευκταίο και για τον παρόντα τόμο. 

To κύριο σώμα των μελετών του βιβλίου, εκ των οποίων πέντε σχολιάζουν 

γενικά θέματα ιστορίας και τέχνης και επτά αναφέρονται σε συγκεκριμένους 

1. A. Mattiello, Latin Basilissai in Palaiologan Mystras: Art and agency. University 
of Birmingham. Ph.D, 2018. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 363-368

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review364

τόπους2, συμπληρώνεται από μια συνοπτική παρουσίαση των συγγραφέων, μια 

σύντομη εισαγωγή των εκδοτών και ένα γενικό ευρετήριο.

Η μελέτη του Niels Gaul, καθηγητή των Βυζαντινών Σπουδών στο Πα- 

νεπιστήμιο του Εδιμβούργου, αναφέρεται σε θαυματουργικές επεμβάσεις 

αγίων και ενός αυτοκράτορα που αγιοποιήθηκε, του Ιωάννη Βατάτζη, οι 

οποίες συναντώνται στα κείμενα των ιστορικών της πρώϊμης παλαιολόγειας 

περιόδου, Γεωργίου Παχυμέρη και Ιωάννη Καντακουζηνού3. Κατά την άποψη 

τού συγγραφέα, τα θαύματα αυτά λειτούργησαν ως social performances και 

συνετέλεσαν στην επιτυχή άμυνα των κατοίκων της Μαγνησίας της Μ. Ασίας 

εναντίον των Οθωμανών και στην ομαλή αποδοχή του Ανδρονίκου Γ΄ στη 

Θεσσαλονίκη αντιστοίχως. Αναμφίβολα, θαυματουργικές επεμβάσεις αναφέρεται 

ότι καθόριζαν συχνά τις στρατιωτικές ή πολιτικές εξελίξεις στις μεσαιωνικές αλλά 

και στις νεώτερες κοινωνίες. Ο προσδιορισμός “performance” προϋποθέτει την 

μεταφορά του όρου από την σύγχρονη εποχή στην μεσαιωνική, κάτι που –παρά 

την ελκυστικότητά του– καλό είναι να αποφεύγεται στις ιστορικές ερμηνείες. 

Το κείμενο της Ivana Jevtić, επίκουρης καθηγήτριας στο Πανεπιστήμιο 

Koç, πραγματεύεται την έννοια της καλλιτεχνικής παρακμής σε συνάρτηση, 

αναπόφευκτα, με τον αμφισβητούμενο όρο της ιστορικής παρακμής4. Με βάση 

μια παραδοχή –η οποία ίσως δύσκολα θα στηριζόταν βιβλιογραφικά– ότι η 

τέχνη της παλαιολόγειας περιόδου έχει θεωρηθεί «τέχνη της παρακμής» και 

εξετάζοντας τρείς παράγοντες, την καλλιτεχνική παραγωγή, τα στοιχεία για 

τους καλλιτέχνες και την πρωτοτυπία, η συγγραφέας καταλήγει ότι πρόκειται 

για μια τέχνη που αντικατοπτρίζει την εποχή της, επαναλαμβάνοντας τα γνωστά 

στην βιβλιογραφία χαρακτηριστικά της παλαιολόγειας τέχνης. 

Το «πρόσκαιρο και το αιώνιο», τα αντικείμενα της τέχνης ως μέσα άσκησης 

διπλωματίας και η αυτοκρατορική εικόνα είναι το ενδιαφέρον θέμα της Cecily 

Hilsdale5, θέμα που την έχει απασχολήσει και στην μελέτη Byzantine Art and 
Diplomacy in an Age of Decline6. Το παρόν άρθρο αναφέρεται κυρίως στο 

2. Λακωνία, Σωζόπολη, Κρήτη, Εύβοια, Φλωρεντία, Τραπεζούντα και Δεύτερο 
Βουλγαρικό Βασίλειο. 

3. “And the whole city cheered”. The poetics and politics of the miraculous in the Early 
Palaiologan period (σελ. 7-30).   

4. Art in decline or art in the age of decline? Historiography and new approaches to Late 
Byzantine painting (σελ. 31-52). 

5. The timeliness of timelessness: reconsidering decline in the Palaiologan period (σελ. 
53-70).

6. Cambridge University Press, 2014. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 363-368

365ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

χειρόγραφο το οποίο παρέδωσε στη μονή του Saint-Denis το 1408 o Μανουήλ 

Χρυσολωράς, εκ μέρους του Μανουήλ Παλαιολόγου. Ο σχολιασμός κυρίως της 

επιγραφής «ἀεὶ αὔγουστος», η οποία συνοδεύει τον τίτλο του Μανουήλ στο 

χειρόγραφο, οδηγεί τη συγγραφέα στο συμπέρασμα ότι το δώρο του Μανουήλ 

εκτός από την πρόσκαιρη δυσκολία της τουρκικής απειλής θυμίζει και την 

εξασφαλισμένη, λόγω θεϊκής εντολής, συνέχεια του βυζαντινού κράτους στην 

αιωνιότητα. Ο εντοπισμός της ίδιας, συνοδευτικής του τίτλου του αυτοκράτορα, 

έκφρασης στη βυζαντινή γραμματεία, καθώς και η μελέτη των σχετικών με την 

αυτοκρατορική εξουσία κειμένων της H. Ahrweiler θα προσέδιδαν μεγαλύτερη 

εγκυρότητα στα συμπεράσματα της μελέτης. 

Η Maria Alessia Rossi εξετάζει τους εικονογραφικούς κύκλους των θαυμάτων 

στους ναούς της παλαιολόγειας εποχής ως αποτέλεσμα της ανθενωτικής πολιτικής 

του Ανδρονίκου Β΄ και των γνωστών παρεμβάσεων του πατριάρχη Αθανασίου7. 

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει το κείμενο του Andrew Griebeler σχετικά 

με την εικονογράφηση επιστημονικών πραγματειών8. Παρότι οι εικονογραφικές 

προτιμήσεις είναι δύσκολο να σχολιασθούν λόγω της φύσης αλλά και των 

συχνών αντιγραφών αυτών των χειρογράφων, οι παρατηρήσεις του συγγραφέα 

για τους γραφείς-ζωγράφους, τους παραγγελιοδότες αλλά και τους κατόχους 

αυτών των βοτανικών, κοσμολογικών, γεωγραφικών ή και ιατρικών κειμένων, 

παρουσιάζουν πρωτοτυπία και εμπλουτίζουν τις έως τώρα γνώσεις μας. 

Η μελέτη του Ludovic Bender, είναι η πρώτη από την δεύτερη ενότητα 

του τόμου, η οποία αφορά σε συγκεκριμένους τόπους. Η πρωτότυπη αυτή 

έρευνα αφορά στην ανέγερση, διακόσμηση και ανακαίνιση εκκλησιαστικών 

κτισμάτων στην Λακωνία από το 1000 έως το 18009. Σχετική με την διδακτορική 

διατριβή του συγγραφέα, η οποία υποστηρίχθηκε στο Πανεπιστήμιο του 

Fribourg10, αξιοποιεί τα αρχαιολογικά δεδομένα, τις μνείες για τις πληθυσμιακές 

μεταβολές και τις πληροφορίες από τα φορολογικά κατάστιχα της βενετικής 

και οθωμανικής περιόδου και οδηγείται με την βοήθεια των ψηφιακών 

τεχνολογιών σε απεικονίσεις της πυκνότητας των εκκλησιαστικών ιδρυμάτων 

7. Reconsidering the Early Palaiologan period: anti-Latin propaganda, miracle 
accounts, and monumental art (σελ. 71-84).

8. Ηοw to illustrate a scientific treatise in the Palaiologan period (σελ. 85-103).
9. Looking beyond the city walls of Mystras: the transformation of the religious 

landscape of Laconia (σελ. 104-117).
10. L. Bender, Ermitages et monastères rupestres de la Laconie byzantine (XIe-XVe 

siècle): Archéologie, topographie et paysages, Thèse de doctorat. Université de Fribourg, 2016.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 363-368

366 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

(ανεγέρσεων, ανακαινίσεων και τοιχογραφικών φάσεων) στη Λακωνία. Έτσι, 

κατά την παλαιολόγεια περίοδο, διαπιστώνεται σημαντική δραστηριότητα στην 

περιφέρεια κέντρων, όπως ο Μυστράς, το Γεράκι ή η Μονεμβασία. Στην εκτενή 

βιβλιογραφία της αξιόλογης αυτής μελέτης θα μπορούσαν να προστεθούν και οι 

εκδόσεις της Expédition scientifique de Morée, οι οποίες προσφέρουν πολύτιμο 

υλικό για την περιοχή. 

Τα θρακικά παράλια του Εύξεινου Πόντου αποτελούσαν προέκταση του 

ζωτικού χώρου της Πρωτεύουσας της Αυτοκρατορίας και η μελέτη του Γεωργίου 

Μακρή συνοψίζει τις ανακαινίσεις μονών σε ένα από τα σημαντικότερα λιμάνια 

του Εύξεινου Πόντου, την Σωζόπολη, κατά τους παλαιολόγειους χρόνους, αλλά 

και μετά την κατάκτηση της Κωνσταντινούπολης11. Είναι γνωστό ότι από τη 

μονή του Ιωάννου Προδρόμου, στην οποία ο συγγραφέας αναφέρεται εκτενώς, 

προέρχονταν χειρόγραφα της συλλογής των Μεδίκων. Επίσης, οι στενές σχέσεις 

με το Πατριαρχείο ερμηνεύονται από το γεγονός ότι στην δικαιοδοσία του 

Πατριάρχη Γεωργίου Σχολάριου είχαν υπαχθεί και οι μητροπόλεις του Ευξείνου 

Πόντου, η Σωζόπολη, η Αγχίαλος, η Μεσημβρία και η Βάρνα. Στην έρευνα του 

συγγραφέα θα συνεισέφερε και η έκδοση Εικόνες από τις Θρακικές Ακτές του 
Ευξείνου Πόντου12. 

Στην Κρήτη της εποχής των Παλαιολόγων αναφέρεται το άρθρο της 

Αγγελικής Λυμπεροπούλου, αναπληρώτριας καθηγήτριας στο Ανοικτό Πανε- 

πιστήμιο του Ηνωμένου Βασιλείου13. Η θρησκευτική τέχνη στην Κρήτη έχει 

απασχολήσει επανειλημμένως τη συγγραφέα στις έως τώρα μελέτες της. Στον 

ανά χείρας τόμο, σε μια αρκετά εκτεταμένη εισαγωγή, εξετάζει τις θετικές 

και κυρίως τις αρνητικές απόψεις για τη βυζαντινή τέχνη, διατυπωμένες στη 

διάρκεια αιώνων, από τον Δομήνικο Θεοτοκόπουλο και τον Vasari, έως τον 

Cyril Mango και την Ντούλα Μουρίκη. Ειδικότερα ανιχνεύει τις θέσεις για την 

ενδεχόμενη κάμψη της βυζαντινής τέχνης κατά την εποχή των Παλαιολόγων. 

Γενικά, ίσως να μην είναι ιδιαίτερα ασφαλές να παρουσιάζονται απομονωμένα 

αποσπάσματα από άρθρα ή βιβλία, καθόσον έχουν διατυπωθεί μέσα σε ένα 

γενικότερο πλαίσιο. Η συγγραφέας, στη συνέχεια της εισαγωγής, εξαίρει την 

11. Remnants of an era: monasteries and lay piety in Late Byzantine Sozopolis (σελ. 
118-131). 

12. Επ. Επιμ. Αν. Τούρτα, Αθήνα 2011 (και σε αγγλική μετάφραση). 
13. Palaiologan art from regional Crete: artistic decline or social progress? (σελ. 132-

155). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 363-368

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 367

τέχνη της ύστερης βυζαντινής περιόδου στην υπό βενετική διοίκηση Κρήτη, με 

επίκεντρο την δημοσιευμένη από την ίδια, το 2006, διακόσμηση του ναού του 

Αρχαγγέλου Μιχαήλ στα Καβαλαριανά του νομού Χανίων14.

Η Livia Bevilacqua, γνωστή για την μελέτη της για την βυζαντινή αριστο-

κρατία και τις τέχνες15, στον παρόντα τόμο δημοσιεύει και σχολιάζει με επάρκεια 

έγγραφα του Κρατικού Αρχείου της Βενετίας, τα οποία αφορούν σε καθολικές 

εκκλησίες της Εύβοιας, ειδικότερα στα εκκλησιαστικά σκεύη, τα άμφια και τις 

εικόνες του ναού του Αγίου Μάρκου στην Χαλκίδα, μεταξύ 1270 και 145416. 

Ένα εμπεριστατωμένο άρθρο για την εκτέλεση των τοιχογραφιών του 

Palazzo Medici-Riccardi στη Φλωρεντία αποτελεί τη συνεισφορά τού ενός εκ των 

εκδοτών του τόμου Andrea Mattiello17. Είναι γνωστό ότι ο Cosimo de’ Medici, 

το καλοκαίρι του 1459, προτίμησε τον Benozzo Cozzoli για την εικονογράφηση 

του παρεκκλησίου τού νεόδμητου palazzo, έναν ζωγράφο πιο κοντά στο διεθνή 

γοτθικό ρυθμό, παρά στην αναγεννησιακή τέχνη της εποχής του. Ίσως γιατί 

η επιθυμία του παραγγελιοδότη για μια λεπτομερή απεικόνιση προσώπων, 

ενδυμασιών και της φύσης της Τοσκάνης στην Προσκύνηση των Μάγων, να 

ταίριαζε περισσότερο στο χρωστήρα ενός ζωγράφου που βρισκόταν πιο κοντά 

στις λεπτομερείς αποδόσεις του διεθνούς γοτθικού παρά στην πρωτοπορία της 

Αναγέννησης. Είναι γνωστή η ταύτιση του μέσης ηλικίας μάγου με τον Ιωάννη 

Η΄ Παλαιολόγο, αλλά η υπόθεση εργασίας του συγγραφέα ότι οι Μέδικοι 

εικονίζοντας τον αυτοκράτορα Ιωάννη Παλαιολόγο, ο οποίος πριν λίγα 

χρόνια είχε εντυπωσιάσει με την παρουσία του τους Ιταλούς κατά την Σύνοδο 

Φερράρας – Φλωρεντίας, θέλησαν να θεωρηθούν συνεχιστές της αυτοκρατορικής 

δυναστείας της Ανατολικής Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας μετά την πτώση της, δεν 

είναι αρκετά πειστική. Γνωρίζουμε ότι η Βενετία πρωτίστως, αλλά και οι μεγάλες 

ιταλικές πόλεις, επιθυμούσαν πάντα να μοιρασθούν τη δόξα και το μεγαλείο 

του Βυζαντίου. Οι Μέδικοι συγκεκριμένα συνέλεγαν ελληνικά χειρόγραφα, 

αρχαιότητες αλλά και βυζαντινές εικόνες. Η αρκετά πιθανή απεικόνιση του 

14. Α. Lymberopoulou, The Church of the Archangel Michael of Kavalariana: Art and 
Society on Fourteenth-Century Venetian-dominated Crete, London 2006. 

15. Arte e aristocrazia a Bisanzio nell’età dei Macedoni. Costantinopoli, la Grecia e 
l’Asia Minore (Milion. Studi e ricerche d’arte bizantina, 9), Roma 2013.

16. Liturgical and devotional artefacts in the Venetian churches of the Levant, thirteenth 
to fifteenth centuries (σελ. 156-176). 

17. Who is that man? The perception of Byzantium in fifteenth-century Italy (σελ. 
177-192). 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 363-368

368

Ιωάννη Παλαιολόγου στο παρεκκλήσι των Μάγων δεν τεκμηριώνεται ότι 

δηλώνει ειδικό πολιτικό ενδιαφέρον των Μεδίκων για την Αυτοκρατορία, η 

οποία είχε κατακτηθεί πριν από λίγα χρόνια.

Η Lilyana Υordanova, υποψήφια διδάκτωρ στην École Pratique des Hautes 

Études, εξετάζει λεπτομερώς τις 11 συνολικά προσωπογραφίες του πάτρωνα των 

τεχνών, τσάρου Ιωάννη Αλεξάνδρου της Βουλγαρίας (+1371) και της οικογένειάς 

του, στα δύο γνωστά στην βιβλιογραφία εικονογραφημένα χειρόγραφα του 

Βατικανού και του Λονδίνου τονίζοντας την σχέση τέχνης και πολιτικής18.

Το τελευταίο άρθρο του τόμου, της υποψήφιας διδάκτορος στο Πανεπιστήμιο 

της Κολωνίας Tatiana Bardashova είναι αφιερωμένο στην Τραπεζούντα και στη 

δυναστεία των Μεγάλων Κομνηνών19. Η συγγραφέας αναφέρεται στις μνείες ή 

τα αντίγραφα των προσωπογραφιών των Κομνηνών, τα οποία υπήρχαν στο 

κάστρο της πόλης και στους ναούς της Παναγίας Χρυσοκεφάλου και του Αγίου 

Ευγενίου, προσωπογραφίες, που προφανώς είχαν στόχο να καταδείξουν την 

συνέχεια της δυναστείας των βυζαντινών αυτοκρατόρων στην Τραπεζούντα του 

Πόντου. 

Τα συμπεράσματα των εμπεριστατωμένων άρθρων αυτού του καλαίσθητου 

τόμου συγκλίνουν στην άποψη ότι η παλαιολόγεια τέχνη εμπλουτίσθηκε και 

ενισχύθηκε από τις πολιτισμικές μεταφορές στη Μεσόγειο της εποχής. 

Ίσως για μια ακόμη φορά χρειάζεται να επανεξετασθεί το θέμα της 

τεκμηρίωσης των επιστημονικών μελετών στο τέλος των κειμένων, καθόσον 

δυσκολεύει τον αναγνώστη. 

Είναι γενικά παρήγορο και αισιόδοξο για τις βυζαντινές σπουδές το γεγονός 

ότι η τέχνη της εποχής των Παλαιολόγων προκαλεί το ενδιαφέρον μιας σειράς 

νέων και ικανών επιστημόνων, οι οποίοι έδωσαν δείγματα των επιστημονικών 

τους αναζητήσεων ανταποκρινόμενοι στην πρόσκληση του Πανεπιστημίου του 

Birmingham. 
Ευγενία Δρακοπούλου

Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών/EIE 

18. The story behind the image: the literary patronage of Tsar Ivan Alexander of 
Bulgaria between ostentation and decline (σελ. 193-206). Πρόκειται για την βουλγαρική 
έκδοση της έμμετρης χρονογραφίας του Κωνσταντίνου Μανασσή (Vatican Library, Cod. 
Slavo 2) και το Τετραευάγγελο (British Library, Add. Ms. 39627).

19. Imperial portraits if the Grand Komnenoi of Trebizond (1204-1461) (σελ. 207-216).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 369-374

M. Buchholz, Römisches Recht auf Griechisch. Prolegomena zu einer 
linguistischen Untersuchung der Zusammensetzung und Semantik des 
byzantinischen prozessrechtlichen Wortschatzes [Societas Scientiarum Fennica. 

Commentationes Humanarum Litterarum 135], pp. 236, Helsinki 2018. ISBN 

978-951-653-428-5

Was spezifisch die byzantinische Rechtssprache betrifft –und das untrennbar 

damit verbundene Thema des lateinischen Einflusses auf die griechische 

Rechtssprache– so ist trotz der durchaus langen Forschungsgeschichte bislang 

keine groß angelegte, allumfassende kontaktlinguistische und semantische 

Untersuchung gemacht worden. Matias Buchholz untersucht auf welche Arten und 

Weisen die lateinische Terminologie ins Griechische übertragen wurde und wie die 

Zusammensetzung und Semantik des griechischen Wortschatzes dadurch verändert 

wurde. Die Frage danach, ob der Sprachenwechsel möglicherweise die Terminologie 

selbst veränderte, eröffnet Perspektiven auf die philosophischer Frage nach dem 

Verhältnis zwischen Sprache und «Realität», und danach, wie unterschiedlich 

zwei Sprachen die gleiche «Realität» kategorisieren und beschreiben können. 

Da eine umfassende Analyse des gesamten Rechtswortschatzes unmöglich ist, 

setzt der Autor einen gewissen Schwerpunkt auf ein bestimmtes Teilgebiet des 

Rechtswortschatzes, nämlich den Wortschatz des Prozessrechts. Das Textcorpus 

aus dem seine Belegkorpora gewonnen werden, ist die Gesamtheit der antiken und 

byzantinischen Textquellen in griechischer (und zum Vergleich auch lateinischer) 

Sprache. Es kann in zwei größere Gruppen aufgeteilt werden: «literarische» und 

«dokumentarische» Texte. Mit «literarischen» Texten sind solche Quellen, die über 

die Handschrifttradition erhalten sind, gemeint. Mit «dokumentarischen» Quellen 

sind im Original erhaltene Quellen, in der Praxis Papyri und Inschriften gemeint.

Nach einigen einleitenden Bemerkungen zu Forschungsgeschichte, Material 

und Methode (Kapitel 1. 2 und 1. 3) bietet Kapitel 2 einiges für das Verständnis dieser 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 369-374

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review370

Arbeit nötiges linguistisches Hintergrundwissen, das vor allem für Rechtshistoriker 

nützlich sein könnte. Kapitel 3 richtet sich vornehmlich an Linguisten, die sich 

einen Überblick über den rechtshistorischen Hintergrund verschaffen möchten. Der 

Hauptteil der Arbeit beginnt mit Kapitel 4 (Zusammensetzung des byzantinischen 

prozessrechtlichen Wortschatzes), in dem zunächst ein Überblick über die 

Bestandteile des byzantinischen prozessrechtlichen Wortschatzes gegeben werden 

soll, insbesondere unter dem Aspekt des lateinischen Einflusses auf das Griechische. 

Diese Bestandteile sind: lexikalische Entlehnungen aus dem Lateinischen 

(Kapitel 4.2), semantische Entlehnungen aus dem Lateinischen (Kapitel 4.3) und 

eigenständige griechische Wörter (Kapitel 4.4). Kapitel 4.5 knüpft gewissermaßen 

die Fäden des gesamten Kapitels 4 zusammen, indem es das «Zusammenspiel» dieser 

verschiedenen Arten von Wörtern sowohl aus einer synchronischen als auch aus 

einer diachronischen Perspektive kurz anspricht. Das zweite Hauptkapitel (Kapitel 

5) beginnt mit einer genaueren Untersuchung der Frage, welche semantischen 

Entwicklungen die Bedeutungsfelder der einzelnen Wörter im byzantinischen 

Griechischen unterworfen waren (Kapitel 5.2), worauf eine Besprechung der Frage 

folgt, was dies, verglichen mit dem Lateinischen, für die Bedeutungsbeziehungen 

der Wörter untereinander und für die semantische Struktur des Wortschatzes als 

Ganzes bedeutet (Kapitel 5.3). 

Im ersten Hauptkapitel seiner Arbeit (Kapitel 4: Zusammensetzung des 

byzantinischen prozessrechtlichen Wortschatzes) ging es dem Autor um die Frage: 

Welches waren die Arten, auf denen das Lateinische die Zusammensetzung des 

byzantinischen prozessrechtlichen Wortschatzes beeinflusste? Das Ergebnis war, 

dass das Lateinische auf nahezu allen auch nur denkbaren Arten und Weisen auf den 

byzantinischen prozessrechtlichen Wortschatz einwirkte. Der lateinische Einfluss 

manifestiert sich am sichtbarsten in Form der lexikalischen Entlehnungen, die 

deshalb auch in der bisherigen Forschung am meisten Aufmerksamkeit bekommen 

haben. Zu diesen zählen die integrierten Lehnwörter und die weniger integrierten 

Fremdwörter, deren teilweise schwierige Abgrenzung ein zentrales Thema des 

Kapitels war. Darüber hinaus gab es auch klare Fälle von Code-Switching, die 

seines Wissens bislang noch nicht aus dieser linguistischen Perspektive untersucht 

worden sind. Sein Ziel war es, einen Überblick über die verschiedenen Arten 

von lexikalischen Einflüssen zu geben, und zwar auf der Skala Code-Switching 

– Fremdwort – Lehnwort. Die lexikalischen Einflüsse des Lateinischen auf das 

Griechische sind aber nur die Spitze des Eisbergs. Der lateinische Einfluss geht noch 

viel tiefer und zeigt sich u. a. auch in Form von semantischen Entlehnungen. Zu diesen 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 369-374

371ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

zählen einerseits die Lehnbildungen (Lehnübersetzungen/Lehnübertragungen) 

und andererseits die Bedeutungslehnwörter. Weiterhin äußert sich der lateinische 

Einfluss in der Verdrängung bzw. Marginalisierung bestimmter althergebrachter 

griechischer Ausdrücke. Auf der Frage, ob es in der byzantinischen Rechtssprache 

Lehnschöpfungen gibt oder nicht der Autor gibt zu, dass ihm zumindest keine 

klaren Beispiele für Lehnschöpfungen aufgefallen sind und argumentiert, weshalb 

das Fehlen von Lehnsschöpfungen in der byzantinischen Rechtssprache nicht 

unbedingt überraschend wäre.

Was das Zusammenspiel dieser verschiedenen Arten von Wörtern betrifft, so 

bespricht er kurz die bereits in der früheren Forschung konstatierte großzügigere 

Verwendung lateinischer lexikalischer Entlehnungen in der frühbyzantinischen 

Zeit und ihre sogenannte Exhellenisierung in der mittelbyzantinischen Zeit. 

Auf der synchronischen Ebene zeigte es sich, dass auch die Rechtssprache keine 

einheitliche Sprachform darstellt, sondern dass nicht zuletzt beim Umgang mit 

den verschiedenen Arten von Wörtern Unterschiede zwischen den einzelnen 

Sub Genres der Rechtssprache bestanden (z. B. sparsamere Verwendung von 

lexikalishen Entlehnungen in den Gesetzestexten als in den Juristenschriften)- eine 

Beobachtung, die nicht neu ist, zu der aber seines Wissens bislang keine umfassende 

Untersuchung veröffentlicht worden ist.

Im zweiten Hauptkapitel (Kapitel 5: Semantik des byzantinischen prozess-

rechtlichen Wortschatzes) ging es ihm um die Frage: Was geschah bei der 

Übertragung vom Lateinischen ins Griechische mit den Bedeutungsfeldern der 

einzelnen Wörter, und welche Auswirkungen hatte dies auf die semantische Struktur 

des Wortschatzes als Ganzes, und letztlich auf die Beziehung zwischen Sprache und 

Wirklichkeit? Seines Wissens gibt es keine frühere Untersuchung, bei der gerade 

die Auswirkungen des Sprachkontakts auf die Semantik im Mittelpunkt stehen. 

Auf einer allgemeineren Ebene scheinen ihm der Netzwerkansatz und das, was er 

«Bedeutungsbeziehungswandel» nannte, ein viel weniger übliches Forschungsthema 

zu sein als der «Bedeutungsfeldwandel» einzelner Wörter. 

Im Einzelnen zeigte es sich zunächst einmal, dass die Bedeutungsfelder 

der griechischen Ausdrücke nicht immer eins- zu –eins– Entsprechungen ihrer 

lateinischen Vorbilder waren. Die behandelten Beispiele belegten die Existenz von 

Verengungen, Erweiterungen und Verschiebungen des Bedeutungsfelds. Insgesamt 

gibt es gute Gründe anzunehmen, dass das Auftreten von Bedeutungswandel eher 

die Regel als die Ausnahme war. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 369-374

372 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Daraufhin untersuchte der Autor die Bedeutungsbeziehungen der Wörter 

untereinander (Synonymie, Oppositionen, Hyponymie/Hyperonymie). Insbesondere 

ging es ihm um einen Vergleich zwischen der Struktur dieser Beziehungen im 

Griechischen einerseits und im Lateinischen andererseits, und um die Identifikation 

von sprachkontaktbedingten Veränderungen in diesem Beziehungsgeflecht. Es 

zeigte sich, dass auch die Struktur der Bedeutungsbeziehungen im Griechischen nicht 

einfach ein Spiegelbild der Situation im Lateinischen war. So gab es im Griechischen 

tendenziell mehr Synonyme (und dadurch mehr Redundanz), und auch bei den 

Oppositionen und hierarchischen Beziehungen gab es Unterschiede, z. B. eine 

Verflachung der Hierarchie in manchen Fällen. In diesem Zusammenhang stellte 

der Autor auch fest, dass paradoxerweise gerade Wörter für zentrale Konzepte von 

einer gewissen semantischen Unschärfe und von Redundanz betroffen sind, während 

die Wörter, die besser die Anforderungen einer wirklichen Terminologie erfüllen, 

eher marginal sind. Bezüglich der weiterführenden Frage nach dem Zusammenhang 

zwischen Sprache und Wirklichkeit kam der Autor schließlich zu dem vielleicht 

etwas «enttäuschenden» Ergebnis, dass es letztlich eine Frage der Sichtweise ist. 

Er kam aber zu dem Schluss, dass es auch für ein abstraktes Konstrukt wie das 

Rechtssystem unterschiedliche, aber trotzdem adäquate sprachliche Beschreibungen 

geben kann. 

Seine Ergebnisse haben zwar insgesamt eher sprachwissenschaftliche als 

rechtshistorische Relevanz, doch geben sie Rechtshistorikern zu bedenken, 

dass es in der Natur der Sache liegt, dass die Wiedergabe des römischen bzw. 

byzantinischen Rechts im Griechischen ein wenig anders ist als im Lateinischen, und 

dass Unterschiede im Vergleich zum Lateinischen nicht automatisch als «Verfall» 

interpretiert werden müssen.

Zwar hält der Autor selbst die von ihm herangezogene Evidenz - also die 

behandelten Ausdrücke und ihre Belegstellen in den antiken und byzantinischen 

Quellen – als von ihrer Natur her geeignet, die Fragen zu beantworten aber der 

wichtigste potentielle Kritikpunkt, den er selbst antizipieren kann, ist der, dass 

nur eine geringe und nicht die beste oder interessanteste Auswahl an Ausdrücken 

und Belegstellen behandelt wurde. Dieser Kritik lässt sich entgegenhalten, dass 

es ihm von Anfang an nicht um eine möglichst vollständige Behandlung aller 

Wörter, die zum byzantinischen prozessrechtlichen Wortschatz gehören, ging, 

sondern um eine möglichst vollständige Behandlung aller für seine Fragestellung 

relevanter linguistischer Phänomene. Man kann sogar sagen, dass das Thema 

der Arbeit weniger der byzantinische prozessrechtliche Wortschatz an sich war, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 369-374

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 373

sondern wie er aus einer neuen Perspektive betrachtet und für größere, zeitlose 

Fragestellungen fruchtbar gemacht werden könnte. Ein weiteres mögliches Problem 

ist seine zwar nicht vollständige, aber weitgehende Konzentration auf den Bereich 

des Prozessrechts. Es muss offenbleiben, inwieweit seine Ergebnisse auch auf andere 

Bereiche des Rechtssystems übertragbar sind. 

Die Arbeit beweist hauptsächlich die Existenz bestimmter linguistischer 

Phänomene, sagt aber nur selten etwas Exaktes über deren absolute oder relative 

Üblichkeit aus. Diese müssten durch umfangreiche weitere Untersuchungen 

geklärt werden, für welche vorliegende Arbeit gewissermaßen der methodologische 

Leitfaden wäre. Der Autor zeigt, dass die Problematik noch nicht erschöpft ist, 

und trägt dabei seine Wissenschaftstheorien vor, die die Probleme, die bis jetzt in 

Ansätzen behandelt wurden, unter neuen Gesichtspunkten erscheinen lassen. Im 

Ganzen haben wir es mit einem gediegenen Buch zu tun, das neue Denkansätze in 

sich trägt. Mit seinen Angaben hat der Autor vorbildliche Arbeit geleistet, von der 

diese Besprechung nur einige wesentlich erscheinende Punkte wiedergeben konnte. 

Dimitra Karamboula 
Akademie von Athen



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 375-377

Α. Δελέογλου, Συμβολὴ στὴ μελέτη τοῦ ἱστορικοῦ ἔργου τοῦ Ἰωάννου 
Κιννάμου, Εκδόσεις Νούφαρο, Σέρρες 2016, σελ. 539, ISBN 978-960-87815-2-8

Το βιβλίο του κ. Α. Δελέογλου με τίτλο «Συμβολή στη μελέτη του ιστορικού 

έργου του Ιωάννου Κιννάμου» αποτελεί επεξεργασμένη και εμπλουτισμένη 

εκδοχή της διδακτορικής του διατριβής, η οποία ολοκληρώθηκε το 2009 με 

επόπτη τον Ομότιμο πλέον Καθηγητή Βυζαντινής Φιλολογίας του ΕΚΠΑ κ. 

Ταξιάρχη Κόλια.

Το βιβλίο αποτελείται από δύο μέρη. Το πρώτο διαιρείται σε τέσσερα 

κεφάλαια, εκ των οποίων το πρώτο (σσ. 16-126), πέρα από το βιογραφικά στοι- 

χεία του Κιννάμου, περιέχει πληροφορίες για το χρόνο συγγραφής του έργου 

του, για τα χειρόγραφα που το διασώζουν, τις πηγές του ιστορικού, τη μέθοδο 

συγγραφής του, καθώς και γλωσσικές και υφολογικές επισημάνσεις. Παράλληλα, 

στο κεφάλαιο αυτό ο συγγραφέας σχολιάζει μεταξύ άλλων και τη στάση του 

Κιννάμου απέναντι στον πρωταγωνιστή του ιστορικού του έργου, τον Μανουήλ 

Κομνηνό, καθώς και την επικριτική διάθεση του αυτοκράτορα έναντι των 

δυτικών.

Στο δεύτερο κεφάλαιο (σσ. 126-140) ο κ. Δελέογλου καταπιάνεται με το 

ζήτημα των «εσωτερικών παραπομπών» στο έργο του Κιννάμου, επιχειρώντας 

να αναδείξει το γεγονός ότι το σύγγραμμα αυτό δεν έτυχε μιας συνολικής 

επεξεργασίας από τον ιστορικό. 

Στο τρίτο κεφάλαιο (σσ. 140-178) παρατίθενται χωρία από τον κατά τι 

μεταγενέστερο Νικήτα Χωνιάτη, κατ’ αντιπαράθεση με τα αντίστοιχα του 

Κιννάμου, προκειμένου να καταδειχθεί η άποψη ότι ο Χωνιάτης γνώριζε και 

αξιοποίησε το έργο του Κιννάμου. 

Το τέταρτο κεφάλαιο (σσ. 178-242) πραγματεύεται το ρόλο της «τύχης», 

της «μοίρας» και της «θείας πρόνοιας» στο έργο του ιστορικού, καθώς και την 

αντίληψη ότι ο άνθρωπος έχει τον πρωταγωνιστικό ρόλο στο ιστορικό γίγνεσθαι.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 375-377

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review376

Το δεύτερο μέρος του βιβλίου έχει κυρίως ιστορικό ενδιαφέρον, καθώς 

στόχο έχει να αναδείξει τον πολεμικό-στρατιωτικό χαρακτήρα του έργου του 

Κιννάμου. Διακρίνεται σε δύο κεφάλαια, στο πρώτο από τα οποία (σσ. 242-

344) σχολιάζονται με λεπτομέρεια οι περιγραφές πολιορκιών και κατακτήσεων. 

Στο πλαίσιο του σχολιασμού αυτού, ο κ. Δελέογλου πραγματεύεται ζητήματα 

στρατιωτικής ορολογίας, ενώ συγκρίνει τις περιγραφόμενες μεθόδους πολιορκίας 

με αντίστοιχες προγενέστερων στρατιωτικών εγχειριδίων («Τακτικά» Λέοντος 

ΣΤ΄, «De Obsidione Toleranda» Ἀνωνύμου) ή άλλων ιστορικών έργων («Ἀλεξιάς» 

Άννας Κομνηνής), προκειμένου να καταδείξει ότι η πολιορκητική τέχνη του 12ου 

αι. δεν είχε σημαντικές αποκλίσεις από ό,τι ίσχυε τους προηγούμενους αιώνες. 

Στο δεύτερο κεφάλαιο (σσ. 344-376) ο συγγραφέας εξετάζει τη στάση 

του ιστορικού έναντι των γυναικών, οι οποίες είτε συμμετέχουν σε γεγονότα 

στρατιωτικά είτε διαδραματίζουν σημαντικό ρόλο στο πολιτικό γίγνεσθαι μέσω 

των συνοικεσίων τους με ισχυρές προσωπικότητες.

Το βιβλίο συμπληρώνεται με δύο χρηστικά παραθέματα, στο πρώτο από 

τα οποία (σσ. 377-418) ο κ. Δελέογλου εκθέτει εν περιλήψει το περιεχόμενο 

των οκτώ βιβλίων της Ιστορίας του Κιννάμου, ενώ στο δεύτερο (σσ. 419-477) 

παραθέτει τον κατάλογο των «εσωτερικών παραπομπών», βάσει των οποίων 

αποδεικνύεται η απουσία ολοκληρωμένης επεξεργασίας του ιστορικού έργου. 

Ακολουθεί ο κατάλογος της βιβλιογραφίας και των συντομογραφιών (σσ. 478-

496), μία περίληψη στην αγγλική γλώσσα (σσ. 497-499) και τρία ευρετήρια (σσ. 

500-539), το πρώτο κυρίων ονομάτων, το δεύτερο γεωγραφικών όρων και το 

τρίτο ονομάτων της βιβλιογραφίας.

Συνολικά, η μελέτη αποτελεί μια αξιόλογη προσφορά για τον μελετητή του 

έργου του Κιννάμου, αλλά και για τους ιστοριοδίφες με ειδικό ενδιαφέρον στη 

στρατιωτική ιστορία του Βυζαντίου. Ένα βασικό μειονέκτημα του βιβλίου ωστόσο 

είναι η ελλιπής τυπογραφική επιμέλεια, αποτέλεσμα της οποίας είναι η άστοχη 

χρήση των πλαγίων χαρακτήρων και η μη φροντισμένη σελιδοποίηση (π.χ. στη σελ. 

242 ολοκληρώνεται το πρώτο μέρος του βιβλίου και αρχίζει αμέσως το άλλο, ενώ 

στη σελ. 336 ο τίτλος του υποκεφαλαίου είναι στην τελευταία γραμμή της σελίδας)1, 

καθώς και αρκετές αβλεψίες. Ενδεικτικά, αναφέρουμε ορισμένα παροράματα: 

1. Εξίσου ακαλαίσθητο είναι και το γεγονός ότι σε όλο σχεδόν το κείμενο υπάρχουν 
πολλές περιπτώσεις, όπου η μια παρένθεση διαδέχεται την άλλη, όταν ο συγγραφέας θέλει 
να παραθέσει χωρίο του Κιννάμου και κατόπιν σελίδα και στίχο της εκδόσεως, π.χ. σ. 329: 
(ὅσοις τε τὸ δείλαιον τοῦτο γένος ἑκουσίοις ἑαυτὸ ξυνέδησε κακοῖς) (σ. 245, 20-21).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 375-377

377ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Σελ.   37: ταχέως ἵππου (αντί του: ταχέος) 

Σελ. 174: περιγράφωντας (αντί του: περιγράφοντας)

Σελ. 241: Κοινὲς ἀντιλήψεις ἀντιλήψεις (επανάληψη)

Σελ. 248: τῶν ἕνα ἐκ τῶν δύο (αντί του: τὸν ἕνα ἐκ τῶν δύο).

Σελ. 324: πυρπολύσουν (αντί του: πυρπολήσουν)

Σελ. 351: ἐνεχερίασε (αντί του: ἐνεχυρίασε) κ.λπ.

Ανακεφαλαιωτικά, το βιβλίο του κ. Δελέογλου δείχνει την ικανοποιητική 

γνώση της βιβλιογραφίας εκ μέρους του συγγραφέα, αλλά και την προσήλωση 

στις πηγές. Πέρα από τις τυπογραφικές αβλεψίες, οι οποίες προδίδουν εκδοτική 

προχειρότητα, η μελέτη είναι ένα χρήσιμο εργαλείο για την προσέγγιση του 

ιστορικού έργου του Ιωάννου Κιννάμου.

Άννα Σκλαβενίτη

Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών/ΕΙΕ



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 379-385

A. Omissi, Emperors and Usurpers in the Later Roman Empire: Civil 
War Panegyric, and the Construction of Legitimacy, Oxford, 2018, pp. 348. 

ISBN 978-0-19-882482-4

Averil Cameron once described panegyric as “the most artificial of all classical 

genres to modern taste”1. Living in the age of Donald Trump –where “alternative 

facts” have become commonplace– most current historians would likely agree with 

this assessment. Flexible “truths” were certainly a key tool in any panegyrist’s arsenal. 

Like the modern Presidential Press Secretary, it was part of the ancient orator’s 

task to reiterate, shape, and massage imperial messaging to an emperor’s subjects2. 

Though it was always easier to trumpet an emperor’s actual virtues and deeds, in 

certain cases, an orator needed to espouse exaggerated –and sometimes– fabricated 

virtues. A skilled rhetorician could mould reality to such a degree, that even a feeble 

emperor, like Honorius (r. 395-423), could be recast as a mighty warrior3. Little 

wonder then that most modern historians have not relied on panegyrics as their 

primary means of unpicking truths about emperors, their rivals, or specific political 

events in the late Roman Empire. So it might surprise some,  that Adrastos Omissi 

(henceforth AO) in this provocative and engagingly-written study unapologetically 

and deftly wields panegyrics as his preferred methodological tool by which to study 

both usurpation as a concept and to recover something of the shadowy “usurpers” 

themselves. 

1. Av. Cameron, Procopius and the Sixth Century, London, 1985, 25.
2. Panegyric was not, however, a one-way system of communication; the speaker could 

also direct messaging from the people to the emperor, conveying what ways he was expected 
to behave. On the extent to which late antique panegyric was a court-controlled media, see C. 
Edwards, Panegyric and the Discourse of Praise in Late Antiquity, JRS 109 (2019), 291-304. 

3. Claudian, Panegyric on the Third Consulship of Honorius Caesar, ed. trans. J. 
Henderson [Loeb Classical Library 135], Cambridge, MA. 1922.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 379-385

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review380

AO opens by seeking answers to two primary questions. First, why had 

usurpation become such a central feature in the later Roman Empire? Next, how 

does (or did) one differentiate a usurper from a legitimate emperor? AO’s answer 

to the first question is two-fold. First, a failure by the Romans to ever establish 

firm rules about imperial ascension and legitimization led to the development of 

a myriad of pathways to the purple. Though dynastic connections never ceased 

being a factor in the imperial succession, from the emperor Nero’s death in 68 CE, 

familial connections were no longer a prerequisite for those who desired the throne. 

So too in time, was it the army –and not the Roman senators– who played the 

primary role in making and unmaking emperors. Moreover, an emperor now could 

be raised anywhere. And, in the chaotic third century, this increasingly meant 

being named as emperor on the fringes of the Empire, rather than in or around the 

city of Rome. As AO avers, ‘Emperors were “elected”, were “created”, were “made”, 

and were “declared” (p. 24). 

The second and third centuries saw further developments in the imperial 

system that broadened the spectrum of who could become an emperor: non-

Europeans, non-senators, and the low-born could all aspire to the purple. All this 

meant that there was a larger pool of candidates who could challenge the emperor 

–especially if that ruler lost the support of key members of the military or if a 

charismatic general emerged. As AO argues, these developments help us understand 

why from Diocletian’s foundation of the Tetrarchy in 284 and Theodosius I’s death 

in 395, most of the Romans’ bloodiest battles were not against foreign enemies, but 

among fellow Romans vying for supremacy. AO also links this age of incessant 

usurpations and civil wars to the emperor’s absolute authority. As he explains (p. 

16), “He (the emperor) was unimpeachable and unquestionable and the only way to 

oppose an emperor, therefore, was to kill him.” Under such conditions, usurpation 

and violence thus became a viable tool for political change. 

So, in this chaotic and violent world, what were the differences between a 

legitimate emperor and a usurper? AO’s definition (p. 34) of a usurper is succinct 

but provocative, and thus deserves to be quoted in full: “… an emperor ought to be 

considered a usurper if he is declared while another emperor is still ruling without 

the express consent of that ruler; the second is that someone ought to be considered 

a usurper if they take power in the wake of an imperial assassination and can be 

demonstrated to have been involved in that assassination–to kill an emperor and to 

take power, is to be a usurper”.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 379-385 

381ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Such a broad definition of usurpation allows AO to categorise emperors like 

Constantine, Theodosius I, and Valentinian II as usurpers. Yet, modern consensus 

would consider these men as “legitimate” emperors. T. D. Barnes, for instance, 

contended that Constantine had “Long been groomed for the throne”, positing that 

“Constantine could only be called a usurper on the most tendentious of conditions.” 

Indeed, AO’s position on usurpation has received recent push-back4. In a recent 

(largely positive) review, Raymond van Dam complains that, “When almost all 

emperors can be classified as “usurpers,” or when Omissi himself concedes that 

the application of the term is “somewhat controversial” (251), the concept loses its 

interpretive value”5.

Nevertheless, even if one does not agree with his inclusion of certain emperors 

as usurpers, there is still much to be gleaned about this topic from this book. As AO 

establishes in Chapter 2, and throughout the remainder of the study, a close reading 

of both what the panegyrics said and more importantly what they left unsaid 

offers convincing evidence that one should consider the possibility that emperors 

like Constantine, Valentinian II, and Theodosius could be understood –at the very 

least from the viewpoint of their rivals– as usurpers. Here AO makes the further 

important point that we should not see an impenetrable divide between panegyric 

and history; panegyric bleeds into the history by Ammianus, just as history and a 

myriad of other literary genres like mythology seeps into panegyric.

As the reader of this monograph comes to appreciate, the adage, ‘to the victor 

the spoils’, certainly applied to those who competed for the imperial office in the 

third and fourth centuries. When a new emperor took the reins of government in 

the wake of an imperial assassination or disputed accession, one of the first steps he 

took was to demonise –or in some instances erase– the former regime or his defeated 

rival(s). During such transitions, public intellectuals needed to quickly choose a 

side –and in some instances abandon old allies– if they wanted to avoid becoming 

irrelevant. Attacking the emperor or general they had previously lauded during 

a regime change had been a common practice for Roman literati like the fourth-

century Greek rhetorician Libanius, who exalted the emperor Constantius II when 

4. T. D. Barnes, Constantine & Eusebius, Cambridge, MA., 1981, 28.
5. R. van Dam, Review of Emperors and Usurpers in the Later Roman Empire: Civil 

wars, Panegyric, and the Construction of Legitimacy, by Adrastos Omissi, Classical World, 
113. 1, (2019), 105-106. Cf. the similar views of M. Hebblewhite, Review: A. Omissi, Emperors 
and Usurpers in the Later Roman Empire:Civil war Panegyric, and the Construction of 
Legitimacy, JRS 109 (2019),430-433.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 379-385

382 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

he ruled, but castigated him “as a monster in every speech he delivered under Julian 

and after” (p. 49). This helps us understand the difficulty we have in recovering the 

truth about the losing sides in these struggles for the throne. Sometimes the only way 

we can get a glimpse of these individuals is through the distorted lens of panegyrics.

To shed this needed light on these conflicts between imperial rivals, Chapters 

4-9 guides the reader on a reign by reign exploration of these internecine conflicts, 

which as AO (p. 303) explains, saw 28 of the 41 individuals “who claimed the title of 

Augustus between 284 and 395,” die violent deaths at the hands of fellow Romans6.

In a short Chapter 4, AO examines the well-covered ground of Diocletian’s 

bloody rise from military strongman to admired founder of the Tetrarchy. Here, 

through a reading of the rhetoric found in contemporary panegyric, AO reveals 

(p. 79) how “words were used as weapons in the civil wars of the Roman Empire”.

The study gathers momentum in Chapter 5, which covers Constantine’s journey 

from the Tetrarchy’s bad-boy to undisputed sole emperor. The Gallic orations of 

the Panegyrici Latini CE (289–389) offer a rich lode of information by which to 

examine the different phases of Constantine’s slow but steady rise to hegemony. AO 

makes the wise point that many historian’s rely on hindsight and depend too heavily 

upon Constantinian propaganda for this tale. AO places those who take a positivist 

approach to Constantine’s biography on alert, by demonstrating that sometimes it 

is what is not said in the panegyrics that is more important to flesh out, than what 

appears on the page. 

Chapter 6 examines the bloody aftermath of Constantine’s death in 337, 

where the first Christian emperor’s sons died one after the other until by 350 only 

Constantius was left standing. In AO’s reading of the sources, Constantius II comes 

across as an opportunistic pragmatist whose proximity to Constantine when he 

died in 337 allowed him to get the jump on his brothers and other relatives. Though 

the bloody reputation of the House of Constantine has long been understood, for me 

it highlighted the comparative lack of bloodshed in imperial succession in the fifth 

and sixth century East Roman Empire.

Chapters 7, on the rise and brief reign of Julian –a rare relative who survived 

Constantius’ bloody purge in June 337– is the strongest in the study. AO benefits 

from the abundance of source material available, which offer him the rare 

6. This pre-400 periodization might make some wonder why the book was included in 
the Oxford Studies on Byzantium, since AO (to my mind rightly) prefers term late Roman 
to Byzantine.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 379-385

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 383

opportunity to learn about the opposing sides in the rivalry between Julian and his 

older cousin Constantius II. As the last “pagan” emperor, Julian was also fortunate 

to have later influential Greek and Roman intellectuals like Ammianus Marcellinus 

and Libanius to claim him as a martyr. Moreover, many of the surviving sources 

were written by Julian himself, therefore offering AO a precise telescope into 

events and Julian’s thought-world at important stages of his career when he moved 

from junior partner –nervously flattering his superior, Constantius II– to rebel, 

trying to explain to his fellow Romans why “his troops” proclaimed him emperor 

in Paris in 360, and, after Constantius II’s sudden death while trying to put down 

his “usurping” cousin – the lengths Julian needed to go in order to coax the Eastern 

upper-crust to accept his authority.

AO’s deft use of two panegyrics Julian dedicated to his Constantius II are 

particularly instructive. Instead of being mere flowery and useless slop as some 

historians’ have judged, AO’s careful reading of these speeches allow him to penetrate 

Julian’s mindset at various stages of his political career. The first panegyric was 

likely composed around 356, shortly after Julian arrived in Gaul, a time when the 

recently appointed Caesar (November, 355) was just finding his stride as a military 

leader. The oration, as read by AO, suggest a young Caesar moving cautiously in 

a perilous world, understandable, since Constantius had executed Julian’s older 

brother Gallus in 354, after Gallus’ disastrous term as Caesar in the East. Julian here 

plays the typical passive role of a junior partner. AO strives to demonstrate that 

Julian stuck closely to the advice provided in Menander Rhetor’s βασιλικὸς λόγος 
(third or fourth century CE). Julian therefore produced a non-threatening run-of-

the-mill speech that never strays far from the stock-imperial virtues expected in such 

rhetorical fluff. What some scholars have detected as calculated insincerity, in AO’s 

opinion, is better interpreted as the work of a young man cautiously navigating a 

perilous political minefield. The second panegyric composed in the wake of Julian’s 

somewhat unexpected military triumphs in Gaul, suggests a young Caesar becoming 

increasingly comfortable in his own skin. AO indeed senses simmering tensions 

concealed behind the web of praise, which outwardly preached harmonious accord 

between Julian and Constantius II. Though ostensibly a depiction of Constantius 

II’s virtues, AO argues what we get instead, is a scarcely hidden lauding of Julian’s 

own personal assets as a successful military leader. Moreover, he believes that many 

within the contemporary audience would have been able to see beneath the thin 

membrane of the flowery rhetoric and grasp which ideal Roman they were expected 

to admire–Julian and not Constantius. Here, I was left pondering just how deeply 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 379-385

384

a modern historian can dig into the subtext of either speech without blurring the 

lines between their views and that of the orator. Why ignore the subtext in the 

first speech and embrace it in the second one? Put slightly differently, does one’s 

knowledge of what was going on when Julian composed these speeches, unduly 

influence the way or how deeply we read beneath the surface of any given speech? 

Moreover, in ancient literature, text and author were two related but often distinct 

identities; chameleon-like, the author needed to adapt his persona to the edicts of 

his chosen rhetorical form7. In a strict genre like panegyric, this makes uncovering 

Julian’s “true” views or intent more difficult than AO sometimes suggests.

The next few chapters offer more of the same, with close readings of panegyrics 

allowing AO to provide interesting observations (though it is sometimes unclear 

how revolutionary these conclusions are) on a range of emperors and usurpers who 

took over the Empire after Julian died on campaign against the Persians in 363.  

A discussion of Jovian’s (r. 363-364) fraught accession in 363, is followed by a 

detailed analysis and informative discussion of the usurpation of Procopius (365-

366) against Valentinian I (r. 364-375) and Valens (r. 364-378). Here AO reveals the 

lengths to which the House of Valentinian went to purge both the memory as well as 

the supporters of Julian. Though some might disagree with his suggestion (p. 234) 

that the violence of these purges were exaggerated by sources hostile to Valens, AO 

fruitfully interrogates the opposing views supplied by the Julianophile, Ammianus, 

with the panegyrics produced by the seminal late Roman court-propagandist and 

imperial sycophant, the Hellenic philosopher Themistius.

The final chapter on Theodosius (r. 379-395) contains fruitful discussions 

on Theodosius’ ascension (which AO describes as a usurpation), Theodosius’ 

ideological success in marginalising the emperor Valentinian II (r. 375-392) to the 

point of erasure, and his ideological and military defeat of a potent western rival 

Magnus Maximus (r. 383-388). 

The shackles of AO’s chosen methodological tool of panegyric regrettably leads 

to an inchoate vision of usurpation in the reign of Theodosius. Though we have no 

complete panegyrics, one would have hoped for more on Theodosius’ defeat in 394 

of the Western “usurper” Eugenius (r. 392-94). Interaction with Alan Cameron’s 

thorough rejection of the notion found in later Roman sources that Eugenius’ war 

with Theodosius I represented a pagan revival undertaken on the behalf of an 

7. On which see M. Stewart, Masculinity, Identity, and Power Politics in the Age of 
Justinian: A Study of Procopius, Amsterdam, 2020, 31-32, 56-68.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 379-385

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 385

increasingly persecuted pagan senatorial elite in the West, would have allowed AO to 

flesh out more of his conclusions, especially considering the bleed of panegyric into 

our sources concerning this civil war found in the writings of contemporaries like 

Ambrose and slightly later ecclesiastical historians like Socrates and Sozomenus8. 

This merging of genres in panegyric and other literary forms would only increase 

in the fifth and sixth centuries9. Eugenius indeed faced a typical memory sanction 

as the one who came out on the losing end of the civil war. Our sources emphasised 

the bloodless and miraculous nature of Theodosius I’s victory at Frigidus against 

the supposed pagan elements of Eugenius’ forces10. It was only natural that these 

Christian sources, depending on Old Testament precedents (Joshua 6:20) as well 

as fourth-century trends in Christian hagiography and panegyric, would highlight 

the pivotal role that the “hand of God” played in the triumph of the “orthodox” and 

“pious” Theodosius, while marginalising both the numbers and the military qualities 

of his soldiers. Such a view probably had imperial approval. For Theodosius I and 

his heirs, a hard-fought contest between two rival Christian emperors heading 

evenly matched Roman armies of a similar religious makeup was perhaps better 

explained as a bloodless and providential triumph over a numerically superior 

Western army intent on usurpation and re-establishing pagan worship. Though, 

in his Conclusion, AO begins to touch on events and the shift in literary genres 

in the fifth century, finishing his study with Theodosius’ death in Milan in 395 

was appropriate. I believe the boundaries between the fourth and fifth centuries, 

particularly when seen from both from a literary and a political standpoint, to be 

even greater than AO posits in his conclusion.

Yet these, and other criticisms above, should be taken as only minor complaints, 

and in part, should be taken as evidence of the stimulating nature of this book. One 

can only hope that AO acts on his promise to turn his pen to the fifth century and 

beyond. 
Michael Edward Stewart

University of Queensland
Australia

8. Al. Cameron, Last Pagans of Rome, Oxford, 2011.
9. See, e.g., J. Elsner, ‘The Rhetoric of Buildings in the De Aedificiis of Procopius’, in 

L. James (ed.), Art and Text in Byzantine Culture, Cambridge 2007, 33-57.
10. S. McCormack, Latin Prose Panegyrics, In Empire and Aftermath: Silver Latin II, 

ed. T. A. Dorey, London, 1975, 143-205, mainly 169-72. 



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 387-397

A. Rigo, in collaboration with M. Trizio and E. Despotakis (eds.),

Byzantine Hagiography: Texts, Themes and Projects (Studies in Byzantine 

History and Civilization, 13), Turnhout 2018, pp. 506. ISBN 978-2-503-57771-5

With its origin in a conference, which took place in November 2012 at St 

Tikhon’s Orthodox University of Moscow and was organized in collaboration with 

the UMR 8167 Orient & Méditerranée (Paris) and the Department of Humanities 

of Ca’ Foscari University of Venice, this volume brings together twenty-four essays 

in four different languages (eleven in English, eight in French, four in Italian, and 

one in German) on texts, themes, and projects concerning Byzantine hagiography. 

At the end of each essay, there is an abstract in English which does not always 

represent the essay’s content. One has sometimes the impression that the abstracts 

were written before the essays, possibly when the organizers asked the conference 

participants to prepare a summary of their paper for the conference programme. 

The fact that these are conference proceedings is also marked by the oral style 

of some of the essays. The volume includes also a list of abbreviations, a one-

page preface written by the chief editor (Rigo) and a tripartite index (list of 

illustrations, names of persons: ancient and medieval, and modern authors). A 

fourth section of the index including works, terms, and places would have been 

equally useful.

The temporal and geographic spread of the volume under review are broad: 

the essays range from early to late Byzantium and from Eastern Mediterranean 

to the Balkans. The authors are both established and younger scholars based 

mainly in Russia, Italy, France, and Greece. The volume is interdisciplinary, 

including contributions on palaeography and codicology, text criticism, literary 

criticism, social history and cult, history of hagiographic scholarship, and history 

of art, yet there is some disciplinary imbalance. There are three essays discussing 

palaeographical and codicological issues (Bucca, Binggeli, Frantsouzoff), four 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 387-397

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review388

contributions focusing on text criticism (D’Aiuto, Luzzi, Ivanov, Talbot), seven 

essays concentrating on literary matters (Penskaya, Mantova, Detoraki, Berger, 

Afinogenov, Lukhovitskiy, Rigo and Scarpa), seven essays related to social history 

and cult (Métivier, Kashtanov, Korolev, and Vinogradov, Déroche, Nikolaou, 

Koutrakou, Kountoura-Galaki, Marjanovič-Dušanič), two contributions on the 

history of scholarship (Flusin, Lequeux), and only one art historical essay (Babuin). 

Despite the disparate character of the topics, the volume is held together by the 

overarching theme of Byzantine hagiography. It is a pity, however, that a volume 

of such richness and length (about 500 pages) has no numbering of titles and no 

arrangement of contents, facts that render it user-unfriendly. That some of the 

essays have not been subjected to thorough editing constitutes a further problem. 

At a price tag of €100, some buyers might be disappointed.

In the brief preface, Antonio Rigo remarks that the volume ‘introduces 

the current developments of hagiographical studies and on-going projects 

on the subject’. This statement cannot be taken at face value for two essential 

reasons. First, the collection takes only partially into consideration the current 

developments in hagiographical studies. For example, recent studies taking a 

holistic approach to medieval hagiography, both Eastern and Western, such as 

the monumental work of Robert Bartlett, Why Can the Dead Do Such Great 
Things? Saints and Worshippers from the Martyrs to the Reformation (2013) 

are conspicuous by their absence. Existing developments in the cult of saints 

epitomized by the now completed ground-breaking and high-impact European 

Research Council (ERC) Project: ‘The Cult of Saints: A. Research Project on 

the Cult of Saints from Its Origins to circa ad 700, across the Entire Christian 

World’ (http://cultofsaints.history.ox.ac.uk) are also absent. Furthermore, none 

of the later (literary) approaches to hagiography seem to have informed any 

of the essays included in the volume. I am referring, for instance, to studies on 

hagiographical characterization undertaken within the framework of another 

innovative, and also completed, ERC project: ‘Novel Saints: Ancient Novelistic 

Heroism in the Hagiography of Late Antiquity and the Early Middle Ages’, which 

is now part of the Ghent Centre for the Study of Ancient Fiction and Hagiography 

(www.novelsaints.ugent.be). Other examples include approaches from the perspe-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020),387-397

389ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ctives of the body1, emotions2, senses3, and the natural world4 from which a number 

of the volume’s essays could have benefited.

The second reason concerns the three hagiographical projects featuring in 

the volume. Two of them, which are presented as ‘on-going’ during the Moscow 

conference (2012), were in 2018, the volume’s year of publication, no longer 

active. The project ‘Symbolic Behavior in the Middle Ages and Early Modern 

Period’, partially presented in the essay by Kashtanov et al., (‘The Chronology of 

the Hagiographic Tradition of St Clement of Rome’, pp. 201-220), was completed 

in 2018, while Alice-Mary Talbot’s co-authored book project on the edition and 

English translation of the Life of Basil the Younger was completed in 2014. Large 

parts of her essay in this volume (‘Some Observations on the Life of St Basil the 

Younger’, pp. 313-324) are repeated verbatim in the introductory part of her co-

authored book5. As for the presentation of the third project, Donatella Bucca’s 

database of hymnographic codices (‘Codices hymnographici Byzantini antiquiores: 

descrizione del database’, pp. 37-54), which began in 2008, it would have been much 

more informative and useful if the essay had been brought up to date.

1. E.g. P. Brown, The Body and Society: Men, Women, and Sexual Renunciation 
in Early Christianity (New York, 1988); D. Krueger, The Unbounded Body in the Age of 
Liturgical Reproduction, Journal of Early Christian Studies 17.2 (2009), 267-79; P. Cox 
Miller, The Corporeal Imagination: Signifying the Holy in Late Ancient Christianity 
(Philadelphia, 2009); R. Williams, Troubled Breasts: The Holy Body in Hagiography, in 
Portraits of Spiritual Authority: Religious Power in Early Christianity, Byzantium and the 
Christian Orient, ed. J. W. Drijvers – J. W. Watt (Brill, 1999), 63-78.

2. E.g. V. Burrus, Saving Shame: Martyrs, Saints, and Other Abject Subjects 
(Philadelphia, 2008) and the work of the team on the project ‘Emotions through Time: 
From Antiquity to Byzantium’ (https://emotions.shca.ed.ac.uk), including M. Hinterberger, 
Phthonos: Mißgunst, Neid und Eifersucht in der byzantinischen Literatur (Wiesbaden 2013), 
334-70.

3. E.g. J.-P. Albert, Odeurs de Sainteté: la mythologie chrétienne des aromates (Paris, 
1996); B. Caseau, Christian Bodies: The Senses and Early Byzantine Christianity, in Desire 
and Denial in Byzantium, ed. L. James (Aldershot, 1999), 101–09; S. A. Harvey, Scenting 
Salvation: Ancient Christianity and the Olfactory Imagination (Berkeley, CA 2006).

4. I am referring to ecocritical approaches, such as T. J. Burbery, Ecocriticism and 
Christian Literary Scholarship, Christianity and Literature 61.2 (2012), 189-214.

5. Cf., for example, pp. 316-17 and 320-24 (essay) with pp. 1 and 16-19 (edition’s 
introduction).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 387-397

390 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

The first essay by Bernard Flusin (‘L’hagiographie byzantine et la recherche: 

tendances actuelles’, pp. 1-18) aims at mapping out the history of Byzantine 

hagiographical scholarship. Flusin makes a distinction between two opposing 

approaches: the religious and the secular, favouring the first. The religious approach, 

which is the older one, reaching back to the seventeenth century, is exemplified 

through the Bollandists’ work that reads hagiographical sources critically, yet 

within the perspective of the Christian Church, seeking to trace the origins and 

developments of saintly cults. The second and later approach came about in the 1970s 

and 1980s through the work of Peter Brown and Evelyne Patlagean who adopted 

sociohistorical and anthropological methods in their studies of hagiographical 

works. As another instant of secularization, Flusin sees also the literary approaches 

to hagiography starting from the 1990s through the work of Lennard Rydén and 

Alexander Kažhdan. Even though he considers the secularization of hagiographical 

research an unavoidable development, Flusin finds it problematic. On the one 

hand, historians treat hagiography as a source of social history, rendering it thus a 

secondary discipline and neglecting the literariness of hagiographical texts. On the 

other hand, literary approaches to hagiography, goes on Flusin, view it as a literary 

rather than as a religious product.

Of course, at their extremes, all approaches, the religious one included, can 

lead to catastrophic results. However, it is unjust to take such a critical stance on 

the historical and literary approaches because at times they might be one-sided. 

As, for example, the work of Patricia Cox Miller, Christian Høgel, and Derek 

Krueger has shown6, the best ‘secular’ approaches to hagiographical texts have 

both a literary and historical perspective. Furthermore, Bartlett’s said book, which 

paradigmatically uses all three methods discussed by Flusin (Bollandist, historical, 

and literary), reaches important conclusions that could not have been otherwise 

achieved. A case in point is Bartlett’s finding that hagiographers’ chief concern was 

not to stress either their saintly protagonists’ individual characters or the actual 

historical context in which they existed, but rather to evaluate them in relation to 

a pre-existing and traditional model of holiness and to point out what they had in 

common with the key figures of Christian sanctity7. Despite any possible quibbles 

6. C. Miller, The Corporeal Imagination (cited n. 1); C. Høgel, Symeon Metaphrastes: 
Rewriting and Canonization (Copenhagen, 2002); D. Krueger, Writing and Holiness: The 
Practice of Authorship in the Early Christian East (Philadelphia, 2004).

7. R. Bartlett, Why Can the Dead Do Such Great Things? Saints and Worshippers 
from the Martyrs to the Reformation (Princeton, NJ 2013), 504-608.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 387-397

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 391

with Flusin’s treatment of the ‘secular’ approaches to hagiographical texts, his 

contribution gives a very well-written overview of the scholarship on Byzantine 

hagiography from its beginnings to the present, while at the same time it takes the 

place of the volume’s missing introduction.

The second essay, Xavier Lequeux’s ‘La Bibliotheca Hagiographica Graeca: 

origine –développements– mise à jour’ (pp. 19-35), as its title indicates, discusses 

the origins, development, current state, and future of the Bibliotheca Hagio-
graphica Graeca (BHG). He remarks that the registering of all reductions of a 

hagiographical work, a system adopted and perfected by François Halkin, has now 

exhausted its possibilities, and it’s about time to move to a new system in which 

the text itself and not the vagaries of transmission should be centre stage. Another 

important issue raised by Lequeux concerns the criteria that determine which texts 

are hagiographic and can thus be included in the BHG. Many texts, such as Eusebios’ 

Life of Constantine, the Testament of Gregory of Nazianzos, beneficial tales, and 

the Apophthegmata Patrum have become part of the BHG without being strictly 

hagiographic, since their production has not been related to the establishment, 

promotion, or celebration of a saint’s cult. There is, therefore, a need to establish 

more solid criteria for the inclusion of a text in the new BHG. Lequeux’s suggestion 

is an important one, as it can lead to a better understanding of hagiographical 

genres, while at the same time it liberates a considerable number of texts from the 

label of ‘hagiography’, exposing them to new interpretive possibilities.

Marina Detoraki’s ‘Récits édifiants et hagiographie: à propos du Pré spirituel’ 
(pp. 167-178) raises the same issue as Lequeux. Detoraki asks to what extent could 

John Moschos’ Λειμωνάριον be described as hagiographical according to the 

Bollandist understanding of the term. She observes that the same question could be 

asked of a number of saints’ Lives whose production did not aim at the promotion 

of a certain saintly cult. She concludes that Byzantines themselves seem to have 

treated both saints’ Lives and beneficial tales as texts having the same purpose: to 

offer religious edification to Byzantine audiences.

Francesco D’Aiuto (‘Il “Menologio Imperiale” un secolo dopo l’editio princeps 

(1911–1912) di Vasilij V. Latysev (con il testo della Passio s. Barbarae BHG e Nov. 

Auct. BHG 216b)’, pp. 55-114) shows that the so-called ‘Imperial Menologion’ 

of Michael IV (1034–1041) needs a much more thorough study so that we can 

understand how it came into being – its sources, its stylistic tendencies, and its 

relationship with the Synaxarion. The essay includes as an appendix the first 

edition, an Italian translation, and a commentary of St Barbara’s Passion that is 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 387-397

392

part of the Imperial Menologion. In the next essay (‘Un canone “giambico” per 

Basilio di Cesarea e la circoncisione del signore e il suo raffinato acrostico tetrastico 

fra critica filologico-letteraria e teologia’, pp. 115-139), Andrea Luzzi examines the 

manuscript tradition of the anonymous ‘iambic’ canon composed for the feast day 

of St Basil the Great and brings to the fore its aesthetic values.

The essay by Daria Penskaya (‘Hagiography and Fairytale: Paradise and the 

Land of the Blessed in Byzantium’, pp. 141-155) uses Vladimir Propp’s theory of 

the folktale to detect the folkloric elements of a group of hagiographical texts dating 

from the fourth to the eleventh century in which the protagonist visits paradise. The 

author’s question posed towards the end of the essay: ‘why does Christian hagiography 

borrow such an archaic form, worked out by folklore?’ (p. 154) is not sufficiently 

dealt with. Furthermore, this reader is not quite convinced by the author’s conclusion 

that ‘the main intention of the Paradise texts is either to demonstrate and authorize 

a certain type of sanctity [...] or to illustrate one of the New Testament virtues’ (p. 

155). This essay would have greatly profited from other studies employing Propp’s 

theory to understand the literary workings of hagiography8.

After examining the ways in which the environment is presented in two saints’ 

Lives whose protagonists are great travellers, Yulia Mantova (‘Space Representation 

in the Life of St Gregentios and the Life of St Nikon the Metanoite’, pp. 157-

165) comes to the conclusion that ‘all “clichés” and stereotypes notwithstanding 

space representation in these two brilliant texts about itinerant saints are fairly 

different’ (p. 164). With this conclusion, the author aims at refuting the ‘commonly 

accepted [idea] that every saint’s life is recounted as a collage of stereotypes and 

rhetorical topoi’ (p. 157). There is, however, no reference in the essay about where 

this ‘commonly accepted’ idea is expressed. It is true that in the last century and 

until the 1980s some scholars, such as Cyril Mango, viewed ‘a great many Lives’ 

as ‘nothing but a string of clichés’9. Yet, since the 1990s when literary approaches 

8. E.g. G. Guidorizzi, Motivi fiabeschi nell’agiografia bizantina, in Studi bizantini e 
neogreci: atti del IV Congresso Naz. di Studi Bizantini, Lecce, 21–23 aprile 1980, Calimera, 
24 aprile 1980, ed. P. L. Leone (Galatina, 1983), 457-67; B. A. Beatie, Saint Katharine of 
Alexandria: The Development of a Medieval German Hagiographic Narrative, Speculum 52.4 
(1977), 785-800; A. Goddard – C. Segal, Roads to Paradise: Reading the Lives of the Early Saints 
(Hanover, 1987). More recent studies, such as that of Eva von Contzen (The Scottish Legendary: 
Towards a Poetics of Hagiographic Narration (Manchester 2016), 96), have demonstrated the 
shortcomings of the employment of Propp’s theory for the study of hagiography.

9. C. Mango, Byzantium: The Empire of the New Rome (London, 1980), 248.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 387-397

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 393

to Byzantine hagiography started taking place, as also Flusin illustrates in the 

volume’s first essay, this understanding has changed. It was in the 1990s that Rydén 

and Kažhdan brilliantly proved the wrongness of Mango’s statement. Mantova’s 

piece appears to ignore both Flusin’s scholarship overview in the same volume and 

the latest literary studies on hagiographical texts which have further revealed the 

polymorphous character of (Byzantine) hagiography10.

The next essay written by Sophie Métivier (‘Peut-on parler d’une hagiographie 

aristocratique à Byzance (VIIIe–XIe siècle)?’, pp. 179-199) examines the few 

aristocratic saints of the middle Byzantine period (8th–10th c.) and convincingly 

shows how aristocracy strengthened its power through its involvement in the 

making of saints. Sergey Ivanov’s essay (‘The Life of Patriarch John the Faster as a 

Historical Source’, pp. 221-231) includes the first edition of the Byzantine Life of 

Patriarch John the Faster, which is preserved in the M* version of the Synaxarium. 

The Greek text is accompanied by an English translation and a commentary.

In his ‘Les deux vies de Théodose le cénobiarque’ (pp. 233-243), Vincent 

Déroche examines Theodore of Petra’s and Cyril of Scythopolis’ corresponding 

treatments of the Palestinian monastic leader Theodosios in relation to another 

influential contemporary leader, Sabas. Through a close parallel reading of the two 

texts, Déroche shows convincingly that Theodore presents Theodosios as the chief 

defender of Chalcedon in Palestine, and in so doing he downplays the role of Sabas. 

Cyril, on the other hand, is at pains to show that Theodosios and his monastic 

community are not as significant as Sabas and his own lavriote communities. 

Déroche comes to the conclusion that the two examined hagiographical texts 

on Theodosios constitute instances of an existing rivalry between the monastic 

communities of Theodosios and Sabas, bringing thus to the fore an important 

aspect of sixth-century Palestinian monasticism.

10. To the studies that have already been mentioned, one could also add the following, 
but this list is by no means exhaustive: P. Odorico and P. Agapitos (eds.), Les Vies des 
saints à Byzance: genre littéraire ou biographie historique? (Paris, 2004); S. Efthymiadis 
(ed.), The Ashgate Research Companion to Byzantine Hagiography. II: Genres and Contexts 
(Aldershot, 2014); S. Fitzgerald Johnson, The Life and Miracles of Thekla: A Literary 
Study (Cambridge, MA, 2006); C. L. Lubinsky, Removing Masculine Layers to Reveal a 
Holy Womanhood: The Female Transvestite Monks of Late Antique Eastern Christianity 
(Turnhout, 2013); J. Perkins, The Suffering Self: Pain and Narrative Representation in the 
Early Christian Era (London, 1995).



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 387-397

394

Katerina Nikolaou’s essay [‘The Depiction of Byzantine Woman in 

Hagiographical Texts (Eight–Eleventh Centuries)’, pp. 247-263] reproduces to 

a great extent her findings that were published fifteen years ago in her book in 

Greek (The Woman in the Middle Byzantine Period: Social Models and Everyday 
Life in the Hagiographical Texts) which examines the social realities of the middle-

Byzantine woman by using hagiography as a source of social history. Since 2005, 

however, a considerable number of studies on Byzantine (holy) women and the 

family have been published that provide further understanding of woman’s place 

in Byzantine society, while at the same time they make clear that one should be 

cautious when treating hagiography as a mine of sociohistorical information. Sadly, 

Nikolaou does not take into account the relevant studies that have been published 

after her own book, which could have enriched her own approach.

In the next essay (‘Le reception de l’hagiographie palestinienne à Byzance après 

les conquêtes arabes’, pp. 265-284), André Binggeli undertakes a detailed study of 

the tenth-century manuscript Paris. Coislin. 303 that has a unique collection of 

Palestinian hagiography composed in Greek mostly after the Islamic conquests. He 

investigates the transmission of the manuscript from Jerusalem to Constantinople, 

and he brings to the fore Byzantines’ lack of interest in post-conquest Palestinian 

hagiography. The following essay by Serge A. Frantsouzoff [‘La réception et le 

développement de l’hagiographie byzantine dans le milieu arabe orthodoxe (d’après 

un receuil hagiographique arabe de la Bibliotheque de l’Academie Roumaine)’, pp. 

285-298] offers a detailed description of another manuscript, the Orientale 365 that 

is preserved in the Library of the Academia Romana in Bucharest. Frantsouzoff 

argues that this manuscript was an Arab Orthodox collection of hagiographic tales 

copied in Jerusalem in the eighteenth century (in 1786). He explores the collection’s 

affinities with the Byzantine hagiographical tradition while he simultaneously 

shows its influences from the Koran.

Albrecht Berger (‘Serienproduktion oder Autorenwettbewerb? Einige 

Bemergungen zu byzantinischen hagiographischen Texten des zehnten Jahr- 

hunderts’, pp. 299-311) focuses on tenth-century Constantinopolitan practices of 

hagiographical writing. He discusses the serial reproduction of older texts within 

the framework of Symeon Metaphrastes’ rewriting workshop and the production of 

new Lives, such as those of Andrew the Holy Fool, Basil the Younger, Gregentios, 

and Niphon of Konstantiane. For the texts of the latter group, Berger notes that 

they ‘contain many parallels and cross-references, despite their very different plots 

and fictitious datings [they] should be regarded as products of a writing contest, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 387-397

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 395

possibly in the Constantinopolitan monastery of Maximina’ (p. 311). The idea to 

co-examine the hagiographical practices of tenth-century Constantinople is not a 

new one. About twenty years ago (in 2000), Paul Magdalino published a brilliant 

and well-known article in which such an approach is undertaken11. What is quite 

surprising, however, is that, while Berger seems to be aware of Magdalino’s article, 

he does not acknowledge it.

It is unlikely whether Berger’s thesis that the examined tenth-century texts are 

‘products of a writing contest’ within the walls of the monastery of Maximina will 

prevail against Magdalino’s more careful explanation that the parallels between 

these texts reflect contemporary debates ‘about the afterlife and cover a variety of 

questions concerning the quest for personal sanctification. Should monks remain in 

one place? Should they live as solitaries or in communities? Do holy men belong in 

the city? Is it possible to meet a living saint, and how is he to be recognized? What 

is the role and the qualifications of a spiritual father?’ (p. 100). Yet, apart from 

participating in such monastic debates, the hagiographers that were active at a time 

when it was believed that the world was reaching its end, as Magdalino concludes, 

‘wrote to bring the clergy, the monastic establishment and the lay magnates who 

exercised religious patronage, an apostolic message of salvation more urgent and 

more far-reaching than the debate over the relative merits of communal and solitary 

asceticism’ (p. 112).

Focusing on two iconophile texts, the Lives of Stephen the Younger and 

Niketas of Medikion, Dmitry Afinogenov (‘Integration of Hagiographic Texts into 

Historical Narrative: The Cases of the Lives of St. Stephen the Younger and Niketas 

Of Medikion’, pp. 325-340), analyses their historical dimension and how this is used 

by later authors and particularly historians. He assumes that after the disappearance 

of the genre of ecclesiastical history in the seventh-century hagiography started 

incorporating historiographical elements to satisfy the audiences’ needs for a 

historical background of the saints’ conducts. Lev Lukhovitskiy (‘Perception of 

Iconoclasm in Late Byzantine Hagiographical Metaphraseis’, pp. 341-363) explores 

the perception of Iconoclasm in the metaphrastic hagiography of the Palaiologan 

period. He identifies six such metaphraseis which he discusses along with their 

11. P. Magdalino, What We Heard in the Lives of the Saints We Have Seen With Our 
Own Eyes: The Holy Man as Literary Text in Tenth-Century Constantinople, in The Cult of 
Saints in Late Antiquity and the Middle Ages: Essays on the Contribution of Peter Brown, 
ed. J. Howard-Johnston and P. A. Hayward (Oxford 2000), 83-114.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 387-397

396

possible sources. He then goes on to examine the metaphrastic techniques 

(displacements in chronology, changes in psychological portraits, and amalgamation 

of personages) which both reveal the Palaiologan authors’ understanding of the 

iconoclastic period and their political agendas.

The next two essays deal also with the hagiography of the late Byzantine period 

and its ideology. Nike Koutrakou (‘The Hagiographers’ Pen: Painting Social Unrest 

and Civil Strife in Late Byzantium’, pp. 365-399) examines how hagiographers 

employed religious and political terminology to depict social conflicts with the 

intention of enhancing church authority against its political counterpart. Eleonora 

Kountoura-Galaki (‘Ideological Conflicts in Veiled Language as Seen by the 

Palaiologan Hagiographers: The Lives of St Theodosia as a Case Study’, pp. 401- 

418) shows how texts composed to commemorate older saints’ deeds were used as 

vehicles of religious and political propaganda in the era of Michael VIII Palaiologos 

(1261–1282). A case in point is the hagiographical dossier of the iconophile St 

Theodosia which includes eponymous texts and an anonymous one. Kountoura- 

Galaki argues that the anonymous text’s author was Manuel-Maximos Holobolos.

In the volume’s single art historical essay, Andrea Babuin (‘Il dittico di Cuenca 

e l’Epiro in epoca tardo-medievale’, pp. 419-449) discusses the diptych of Cuenca, 

associated with the governor of Ioannina Thomas Preljubović and his wife Maria 

Palaiologina. In the context of all available information, Babuin evaluates the 

works’ artistry and their significance for the Serbo-Greek Despots of Epirus who 

‘left behind a conspicuous legacy of objects and textual references’ (p. 449). Smilja 

Marjanović-Dušanić, (‘Le changement de la function des récits anachorétiques:l; 

hagiographie balkano-slave dans le cadre de la fin du XIIIe siècle’, pp. 451-465) 

examines the reception of earlier monastic movements in late thirteenth-century 

Serbian hagiography. Concentrating on the Life of Peter of Koriša composed by 

the monk of Chilandar Theodosios, she demonstrates how earlier hagiographical 

patterns were used for political propaganda and how hagiography functioned as the 

ideological base for changes in Serbian society.

The last essay, which is written by Antonio Rigo and Marco Scarpa (‘The 

Life of Theodosios of Tarnovo reconsidered’, pp. 467-482), examines the Life of 
Theodosios of Tarnovo that has come down to us only in a Slavonic translation of 

the original Greek Life which has been ascribed to Patriarch Callistos I. Through a 

comparison between the Life and Callistos’ other work the two authors confirm the 

Life’s attribution to Callistos. They suggest that he wrote the Life between the spring 

of 1363 and 1364, chiefly during his stay at Mount Athos, and while the latter was 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 387-397

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 397

under Serbian rule. Their suggestion concerning the translator’s background is that 

he must have been someone involved in the monastic milieu of Athos and Serres.

Even though it includes some well-researched, well-written, and interesting 

pieces, the volume under review, which has a promising title, fails to offer the 

new research avenues that could possibly bring the scholarship of Byzantine 

hagiography to its third phase of development. It is a pity that a considerable 

number of the essays included in the volume take a step backwards, instead. By 

totally ignoring hagiographical studies dating from the beginning of the twenty-

first century onwards, these essays become part of the research conducted in the 

previous century. Of course, this criticism and some quibbles expressed here do 

not mean to suggest that the volume is not a welcome addition to the scholarship 

of Byzantine hagiography. It is certainly very useful for Byzantinists and other 

medievalists working on hagiography and other related genres.

Stavroula Constantinou 
University of Cyprus



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 399-402

B. Bitton-Ashkelony – D. Krueger, Prayer and Worship in Eastern 
Christianities, 5th to 11th Centuries, Routledge 2017, pp. xvii + 312, including 

indices of scriptural references and general index. ISBN 9781472465689, 

97813156011977 ebook.

Recent decades have witnessed an upsurge in the study of evidence sourced from 

the periphery of the Byzantine Empire. It is what is termed in this book ‘Eastern 

Chistianities’, designating a mine of information essential to the understanding and 

appreciation of Byzantine Christianity, especially in the early and middle Byzantine 

period that comes to a close in the eleventh century. The time span the book covers, 

including the critical period of the rise and expansion of Islam, forms a distinct part 

of Byzantine history, especially as far as the formation of its religious identity is 

concerned, and the authors have wisely extended its scope to cover this formative 

period. Moreover, the book delves into the realms of prayer and worship, topics 

to a great extent neglected until recently. This book, edited by Brouria Bitton-

Ashkelony and Derek Krueger, is a valuable addition to the scholarly bibliography 

in the field. Brouria Bitton-Ashkelony [Associate Professor and Martin Buber 

Chair in Comparative Religion, The Hebrew University of Jerusalem, Israel], with 

her rich contribution to the study of prayer and spiritual currents of the Eastern 

Mediterranean, joined forces with Derek Krueger [the Joe Rosenthal Excellence 

Professor of Religious Studies at the University of North Carolina at Greensboro, 

USA], well-known and established scholar in the field of Byzantine studies who has 

offered us a number of original and erudite studies on the body, the self and various 

aspects of the theological, liturgical and hymnographic tradition of Byzantium. 

The present volume includes an impressive lineup of scholars covering 

topics that throw light on the prayer and worship of the Eastern Mediterranean, 

notwithstanding the editors themselves, who tackle the “Τheories of prayer 

in Late Antiquity from Maximos of Tyre to Isaac of Nineveh” (pp. 10-33) and 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 399-402

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review400

“Τhe transmission of liturgical joy in Byzantine hymns of Easter” (pp. 132-150), 

analysed by Brouria Bitton and Derek Krueger respectively. Prayer and worship 

in the present volume are theoretically approached as expressions of religious 

identity, inextricably linked to theological speculation and doctrinal formulation, 

engendered by the remarkable diversity of local traditions within the geographical 

span of Eastern Christianities. The contributors to the volume cover specific topics 

of interest, study influential personalities and spatial frameworks. The body as a 

means through which the person reaches out to God through prayer is studied by 

Sabino Chialà (“Prayer and the Body according to Isaac of Nineveh”, pp. 34-43), 

who shows how theory and practice mutually influence one another, while Columba 

Stewart (“Psalms and Prayer in Syriac Monasticism: Clues from Psalter Prefaces 

and their Greek Sources”, pp. 44-62) explores the reception of the Psalms in Syriac 

monasticism, taking into consideration the thought of St Athanasios and Evagrios 

of Pontus. Indeed, the Psalms played an important role in the expression of feelings 

of supplication, joy or affliction as Columba Stewart shows, but also formed part 

of other prayers as building blocks as Leah Di Segni demonstrates (“Expressions of 

Prayer in Late Antique Inscriptions in the Provinces of Palaestina and Arabia”, pp. 

63 -88). The Psalms, along with other Biblical quotations constituted part of the 

prayer vocabulary, often found in inscriptions, and employed for the expression of 

public as well as private invocation of the divine. Epigraphs are found at the centre 

of Di Segni’s contribution and are drawn upon by Ann Marie Yasin in her article on 

the early Byzantine churches (“Renovation and the Early Byzantine Church: Staging 

Past and Prayer”, pp. 89-115), in which she examines the church as a performative 

context, i.e. as a stage affecting the content and the expression of prayer and 

devotion. Alterations in church buildings, Yasin argues, influence significantly the 

rituals and the accompanying movement of the faithful in the sacred space. Special 

attention is given to the epigraphs which act as records of benefaction but also as 

expressions of devotion through prayer. 

The importance of the Eucharist and the various traditions that flourished in 

the Eastern Mediterranean from the fifth century onwards, as well as its perception 

as magical medication is dealt with by Volker Menze (“The Power of the Eucharist 

in Early Medieval Syria: Grant for Salvation or Magical Medication?”, pp. 116-130). 

In this article the traditions of Chalcedonian and non-Chalcedonian churches come 

alive through hagiographical narratives related to the preparation and consummation 

of the Eucharist. The author brings hagiographical texts to bear on the study of 

the Eucharist, such as the Life of Peter by St John Rufus and the writings of John 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 399-402

401ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Moschus. Moreover, he explores evidence deriving from the bread stamps used for the 

Eucharistic bread and which bore inscriptions thoroughly analyzed in this chapter. 

The Liturgy as “a source of commonality between confessions” (p. 151) is treated in 

the contribution of Jack Tannous (“Greek Kanons and the Syrian Orthodox Liturgy”, 

pp. 151-180), who traces the emergence and spread of the kanons in the Eastern 

Mediterranean. Tannous studies the Greek kanons and their translation in Syriac 

along with their use in the liturgical context of Miaphysite (sic) ritual and devotion. 

The article stresses both bilingualism (if not multilingualism) in the Christian East 

as well as borrowings and overlaps in the hymnography of Chalcedonian and non-

Chalcedonian churches, thus revealing instances of convergence and divergence 

in Byzantium and the Syrian East. Drawing on liturgical manuscripts, Daniel 

Galadza (“Various Orthodoxies: Feasts of the Incarnation of Christ in Jerusalem 

during the First Christian Millennium”, pp. 181-209) scrutinizes the celebration of 

Christmas and Epiphany (Theophany) in Palestine from the fifth century onwards, 

thus shedding light on the transformation and eventually Byzantinization of the 

Hagiopolite liturgical tradition. Looking in depth into these traditions with respect 

to Byzantium and Jerusalem specifically, it becomes evident that boundaries 

between Chalcedonian and Monophysite practices were far from clear-cut, as they 

encompassed disparate customs and rituals of devotional, ecclesiastical, monastic, 

linguistic and ethnic communities. Syriac and Arabic versions of the anonymous 

hagiographical account, known as the Story of a Woman from Jerusalem, are 

employed by Sergey Minov (“The Therapy for Grief and the Practice of Incubation 

in Early Medieval Palestine: The Evidence of the Syriac Story of a Woman from 

Jerusalem”, pp. 210-238 as guide for the study of Christian attitudes towards loss 

among the Christians of Palestine (providing ample comparative material) in the 

early and middle Christian period. In his most illuminating essay, Minov assesses 

the importance of this text in relation to incubation practices of the Graeco-Roman 

world, their assimilation by Christians, as well as the development of the Marian 

cult in Palestine and the Byzantine world. His appendix with the original text 

translated into English adds value to an already outstanding study. The volume 

concludes with an article by Hillel Newman (“Apocalyptic Poems in Christian and 

Jewish Liturgy in Late Antiquity”, pp. 239-253) who deals with the apocalyptic 

poems in Christian and Jewish Liturgy in the period of Late Antiquity. Romanos 

the Melode, the eloquent hymnographer of sixth-century Byzantium, becomes the 

vehicle for the study of affinities between the Byzantine kontakion and the Hebrew 

piyyut in their expression of apocalyptic imagery. In this chapter the common roots 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 399-402

402 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

and references of both Christian and Jewish traditions are brought to the fore, and 

the author provides a profound philological and cross-cultural study based on the 

hymn on the Second Coming of Romanos and the Hebrew piyyut composed in 

Palestine during the same period. Overall, the volume succeeds in throwing light on 

obscure aspects of the traditions of Byzantium and the Christian East in all their 

diversity. It is certain that this book has initiated a number of discussions that will 

be further advanced in the future.

Niki Tsironi

Institute of Historical Research/NHRF



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 403-406

A. J. Quiroga Puertas, The Dynamics of Rhetorical Performances in Late 
Antiquity. London – New York: Routledge, 2019, pp. xii +172. ISBN 9781472474599

Η εκφορά (ὑπόκρισις) ενός ρητορικού λόγου θεωρούνταν πολύ σημαντική 

υπόθεση ήδη από την αρχαιότητα· στα ρητορικά εγχειρίδια αναφέρεται ως ένα 

από τα πέντε καθήκοντα (officia) του ρήτορα για την επιτυχή έκβαση του λόγου: 

εὕρεσις, τάξις, λέξις, μνήμη, ὑπόκρισις. Η χρήση του όρου παραπέμπει στο 

δράμα και στους ηθοποιούς (υποκριτές), όπως είχε παρατηρήσει ο Αριστοτέλης 

στη Ρητορική του (δῆλον οὖν ὅτι καὶ περὶ τὴν ῥητορικήν ἐστι τὸ τοιοῦτον ὥσπερ 
καὶ περὶ τὴν ποιητικήν, 1403b).

Ενώ για την κλασική εποχή μπορούν να εντοπιστούν μελέτες που ερευνούν 

τους τρόπους εκφοράς των ρητορικών λόγων, υπήρχε ένα κενό για την  

ύστερη αρχαιότητα, μια εποχή πλούσια σε ρητορικές επιδείξεις. Ο Alberto J. 

Quiroga Puertas, μελετητής της περιόδου αυτής, με πλούσιο έργο στο πεδίο της 

μεταγενέστερης ρητορείας1, στο παρόν βιβλίο του ασχολείται με τις δυναμικές 

–όπως τις ονομάζει– των ρητορικών επιδείξεων κατά την ύστερη αρχαιότητα. 

Η μονογραφία περιλαμβάνει εισαγωγή, τρία κεφάλαια, συμπεράσματα και 

ευρετήριο κυρίων ονομάτων και όρων. 

Στην ιδιαίτερα κατατοπιστική εισαγωγή προσδιορίζεται ο στόχος του 

έργου: να διερευνηθούν οι αναφορές των πηγών της ύστερης αρχαιότητας 

στις ρητορικές επιδείξεις προκειμένου να εξαχθούν συμπεράσματα για τις 

πολιτιστικές και θρησκευτικές συζητήσεις της εποχής. Κατά τον συγγραφέα, η 

1. Ο Alberto J. Quiroga Puertas είναι καθηγητής στο Τμήμα Αρχαίων Ελληνικών του 
Πανεπιστημίου της Γρανάδας στην Ισπανία. Μεταξύ άλλων έχει επιμεληθεί τους τόμους: 
The Purpose of Rhetoric in Late Antiquity: From Performance to Exegesis, Τübingen: Mohr 
Siebeck 2013 και  Rhetorical Strategies in Late Antique Literature: Images, Metatexts, and 
Interpretation, Berlin/New York: Brill 2017.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 403-406

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review404

ρητορική επίδειξη αποτελεί πρακτική που ενσωματώνει ένα πλέγμα αξιών εντός 

κάποιου πολιτισμικού ή θρησκευτικού συστήματος, όπου αλληλεπιδρούν το 

άτομο και η κοινότητα. Στην έρευνα περιλαμβάνονται τόσο εθνικοί (π.χ. 

Θεμίστιος, Λιβάνιος) όσο και χριστιανοί ρήτορες (π.χ. Γρηγόριος Ναζιανζηνός) 

του 4ου και 5ου αι. 

Το πρώτο κεφάλαιο τιτλοφορείται “Theory and practice of rhetorical 

performance from Classical Antiquity to Imperial times” (σσ. 19-56) και χωρίζεται 

σε τρεις ενότητες. Στην πρώτη γίνεται σύντομη επισκόπηση της πρόσφατης 

βιβλιογραφίας που σχετίζεται με τη χρήση όρων όπως ὑπόκρισις και actio/
pronuntiatio. Η ανασκόπηση εκτείνεται από το 1959 ώς το 2017. Στη δεύτερη 

ενότητα, εξετάζεται η χρήση των όρων ὑπόκρισις και actio/pronuntiatio σε 

θεωρητικά έργα και εγχειρίδια της αρχαιότητας, καθώς αυτά αποτελούσαν το 

θεωρητικό υπόβαθρο για τις ρητορικές επιδείξεις κατά τους μεταγενέστερους 

χρόνους. Η ανασκόπηση αφορμάται από την Ρητορική του Αριστοτέλη, 

που είναι και η πρώτη θεωρητική μαρτυρία για την υπόκριση. Στη συνέχεια, 

παρουσιάζονται το Περὶ ἐκφορᾶς του Θεοφράστου, για το οποίο υπάρχουν 

μόνο έμμεσες μαρτυρίες, καθώς και σχετικές περικοπές από το Περὶ ὕφους 

του Δημητρίου του Φαληρέως, και αποσπάσματα από τη Ρητορική του 

Φιλοδήμου. Ακολουθούν οι μαρτυρίες των Ρωμαίων συγγραφέων: Rhetorica 
ad Herennium (ίσως έργο του Cornificius), De inventione και De oratore του 

Κικέρωνα, όπως και το ενδέκατο βιβλίο από το έργο Institutio Oratoria του 

Κοϊντιλιανού. Επίσης, παρουσιάζονται αναφορές και άλλων συγγραφέων στο 

ζήτημα, όπως του Διονυσίου του Αλικαρνασσέως, του Ψευδο-Λογγίνου (Περὶ 
ὕψους), του Anonymous Seguerianus, του Αιλίου Δονάτου (Artes grammaticae) 

και του Fortunatianus (Artes Rhetoricae). Στην τρίτη ενότητα, αναλύονται 

ορισμένες χαρακτηριστικές αφηγήσεις ρητορικών λόγων από τον Όμηρο ώς την 

αυτοκρατορική εποχή, όπως η περιγραφή του λόγου του Θερσίτη στην δεύτερη 

ραψωδία της Ιλιάδας, οι σαρκαστικές αναφορές του Δημοσθένη στις αγορεύσεις 

του ανταγωνιστή του Αισχίνη, οι χαρακτηρισμοί ρητόρων στον Brutus του 

Κικέρωνα, και αφηγήσεις αποτυχημένων ρητορικών επιδείξεων στο έργο του 

Αίλιου Αριστείδη και στο Βίοι Σοφιστῶν του Φιλόστρατου. 

Το δεύτερο κεφάλαιο τιτλοφορείται “Charlatans, philosophers and 

Philostratean bishops in late antique literature” (σσ. 57-88). Βάσει ορισμένων 

αποσπασμάτων από το έργο του Αμμιανού Μαρκελίνου, ο συγγραφέας επιχειρεί 

να δείξει ότι η αναφορά του ιστορικού σε ρητορικές επιδείξεις αποτελεί εργαλείο 

προκειμένου να εκφραστούν προβληματισμοί και ζητήματα που δεν έχουν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 403-406

405ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

κατ’ ανάγκη σχέση με την ίδια τη ρητορική. Στο ίδιο πλαίσιο, επισημαίνεται 

ο ιδιαίτερος ρόλος της κλασικής παιδείας για τους πεπαιδευμένους του 4ου αι. 

μ.Χ., εθνικούς και χριστιανούς. Στην πρώτη ενότητα αυτού του κεφαλαίου, ο 

συγγραφέας εστιάζει στις μαρτυρίες από το έργο του Θεμίστιου και του Συνέσιου 

Κυρήνης. Είναι σαφής η προσπάθεια και των δύο να διαφοροποιήσουν τον 

εαυτό τους από σοφιστές που χρησιμοποιούν υπερβολικές θεατρικές τεχνικές 

για να σαγηνεύσουν το κοινό τους και να κερδίσουν περισσότερα χρήματα. 

Αυτοπαρουσιάζονται ως φιλόσοφοι-ρήτορες οι οποίοι δεν αναλώνονται σε 

ρητορικά πυροτεχνήματα, αλλά προσπαθούν να κοινωνήσουν στους ακροατές 

τους με σαφή τρόπο την αλήθεια. Τον ίδιο ακριβώς στόχο εκφράζει και ο 

επίσκοπος Γρηγόριος Ναζιανζηνός, ο οποίος αποτελεί το επίκεντρο της έρευνας 

στην επόμενη ενότητα. Αυτό που προκύπτει είναι ότι εθνικοί και χριστιανοί που 

ανήκουν στην πνευματική ιθύνουσα τάξη και έχουν κλασική παιδεία, εκφράζουν 

από διαφορετικές οπτικές γωνίες τον ίδιο προβληματισμό όσον αφορά τον τρόπο 

με τον οποίο πρέπει να εκφέρεται ένας ρητορικός λόγος.

Το τρίτο κεφάλαιο, που φέρει τον τίτλο “All the world’s a stage: Libanius’ life 

as a rhetorical performance” (σσ. 89-159), είναι το πιο εκτενές και επικεντρώνεται 

στον ρήτορα Λιβάνιο. Μέσω χαρακτηριστικών παραθεμάτων, ο συγγραφέας 

παρουσιάζει το πώς αντιλαμβάνεται ο ρήτορας την επιτυχή ή ατυχή προφορική 

παρουσίαση ενός λόγου. Ενδιαφέροντα είναι τα παραδείγματα από τον χώρο 

των ρητορικών αγώνων που προέρχονται από τους λόγους και τις επιστολές 

του Λιβάνιου. Τα παραδείγματα αυτά πληθαίνουν στις επόμενες ενότητες, οι 

οποίες εστιάζουν στον πρώτο, αυτοβιογραφικό, λόγο του ρήτορα. Ο τρόπος 

με τον οποίο ο ρήτορας-αφηγητής παρουσιάζει αποτυχημένες ρητορικές 

εμφανίσεις των αντιπάλων του (για παράδειγμα, του Βημάρχιου ή του Ακάκιου) 

επιτρέπει να βγάλουμε συμπεράσματα για το δικό του ιδεώδες όσον αφορά την 

προφορική παρουσίαση ενός λόγου. Οι μαρτυρίες αυτές θα μπορούσαν, δηλαδή, 

να θεωρηθούν ως μια προσπάθεια σηματοδότησης της δικής του ρητορικής 

ταυτότητας, ως έμμεση αυτοαναφορά.

Στα συμπεράσματα (σσ. 160-164) επισημαίνεται ότι, στα ρητορικά κείμενα 

του 4ου αιώνα, ο έπαινος ή ο ψόγος του ομιλητή (εθνικού ή χριστιανού) για τη 

ρητορική επίδειξη ενός ομοτέχνου του αποτελεί μέσο προβολής της δικής του 

δημόσιας εικόνας, καθώς και δείκτη της δικής του πολιτισμικής και θρησκευτικής 

ταυτότητας.

Πρόκειται για ένα ενδιαφέρον βιβλίο, το οποίο προσφέρει μιαν εκ του 

σύνεγγυς ματιά στον αδιερεύνητο μέχρι τώρα χώρο της ὑποκρίσεως των 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 403-406

406 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ρητορικών λόγων κατά τη μεταιχμιακή εποχή της ύστερης αρχαιότητας. Οι 

αφηγήσεις των ρητόρων που αναφέρονται στις ανεπιτυχείς προσπάθειες των 

ανταγωνιστών τους επιτελούν διπλό ρόλο: αφενός χρησιμοποιούνται ως μέσο 

αυτοαναφοράς και σκηνοθέτησης της δημόσιας εικόνας του ίδιου του αφηγητή 

και αφετέρου αναδεικνύονται σε κοινό εργαλείο έκφρασης της διαφορετικότητας. 

Με την παράθεση των ίδιων των πηγών του (σε αγγλική μετάφραση), ο 

συγγραφέας περιγράφει με ενάργεια στιγμιότυπα της πολιτιστικής ζωής της 

ύστερης αρχαιότητας, των επιδείξεων, των ρητορικών αγώνων, της άμιλλας και 

του ανταγωνισμού των δασκάλων της ρητορικής. Η βιβλιογραφία είναι πλούσια 

και πολύ φιλική προς τον αναγνώστη, καθώς παρατίθεται σε κάθε κεφάλαιο 

χωριστά. Το βιβλίο θα ήταν, ωστόσο, πιο εύχρηστο για τον αναγνώστη αν οι 

υποσημειώσεις ήταν υποσελίδιες. 

Ένα ίσως από τα μειονεκτήματα αυτής της μονογραφίας είναι η 

αποσπασματικότητα στη χρήση του υλικού. Ο συγγραφέας περιορίζεται, κατά 

κύριο λόγο, στην παράθεση των πηγών, χωρίς να προχωρεί στην ερμηνεία 

τους, στην ενδοκειμενική και διακειμενική σύνδεσή τους. Τα παραθέματα 

απομονώνονται από το περικείμενό τους, από την μακροδομή του έργου (με 

εξαίρεση την περίπτωση της Αυτοβιογραφίας του Λιβάνιου), και σε μερικά 

σημεία δίνεται η εντύπωση της μονόπλευρης παρουσίασής τους. Τίθενται αυστηρά 

όρια μεταξύ εποχών, θρησκευτικών και πολιτιστικών πεποιθήσεων, χωρίς να 

λαμβάνεται υπόψιν η ρευστότητα της περιόδου και των καταστάσεων. Παρά 

ταύτα, πρόκειται για μία αξιόλογη προσπάθεια, η οποία φέρνει στο προσκήνιο 

τα ίδια τα κείμενα της ύστερης αρχαιότητας και προωθεί τον επιστημονικό 

διάλογο για το ζήτημα της ὑποκρίσεως στους ρητορικούς λόγους της εποχής. 

Γραμματική Α. Κάρλα

Τμήμα Φιλολογίας
Εθνικό & Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 407-410

F. Hild, Karien in Portulanen und Portulankarten von der Antike bis 
in die frühosmanische Zeit [Österreichische Akademie der Wissenschaften, 

Philosophisch-Historische Klasse. Denkschriften Bd. 514. Veröffentlichungen zur 

Byzanzforschung, Bd. 43], Wien 2019, σελ. 241+109 εικόνες [εκ των οποίων: 21 

απεικονίσεις χαρτών της βυζαντινής και μεταβυζαντινής εποχής και εξ αυτών 

11 του Πιρί Ρεΐς, 4 απεικονίσεις του κόλπου της Μιλήτου και της προόδου των 

προσχώσεων του ποταμού Μαιάνδρου (ca. 300 π.Χ., 300 μ.Χ., 1000 μ.Χ., 1500 

μ.Χ.)1, 4 σύγχρονοι χάρτες με επισήμανση τοπωνυμίων από πορτολάνους (105. 

Die Karische Küste mit den Toponymien des Pseudo-Skylax, 106. Die karische 

Küste mit den Toponymien des Pietro Vesconte, 107. Die karische Küste mit den 

Toponymien der Katalanischen Weltkart, 108. Karte der karischen Chersones 

(Stadiotrachia). Σύνοψη στα Γερμανικά και στα Αγγλικά] ISBN 978-3-7001-8225-2

Print Edition ISBN 978-3-7001-8601-4 Online Edition

Το έργο αποτελεί αυτοτελές μέρος της ευρύτερης ιστορικογεωγραφικής 

έρευνας για την προετοιμασία του τόμου Karien της σειράς Tabula Imperii 

Byzantini (TIB). Από την άποψη της συγκέντρωσης του υλικού, της μεθοδολογίας 

και της προσέγγισης είναι πρωτοποριακό, καθώς η μακρά ακτογραμμή της 

Καρίας με τις δαντελωτές ακτές, τον σχηματισμό μεγάλων και μικρών κόλπων και 

τα στενά περάσματα που σχηματίζει με τις νήσους του νοτιοανατολικού Αιγαίου 

συνιστά μοναδική γεωγραφική ιδιαιτερότητα η οποία καθόρισε διαχρονικά, 

και συνεχίζει να καθορίζει ακόμα και σήμερα τη φυσιογνωμία του ευρύτερου 

χώρου. Τα ύδατα της περιοχής αποτέλεσαν πέρασμα εμπορικών, πολεμικών και 

πειρατικών πλοίων· τα τοπωνύμια αναφέρονται σε ποικίλες πηγές και κατεξοχήν 

σε έργα ναυτικού ενδιαφέροντος όπως οι πορτολάνοι και τα γεωγραφικά έργα, 

1. Προέρχονται από το βιβλίο του M. Müllenhof, Geoarchäologische, sedimentologishe, 
morphodynamische Untersuchungen im Mündungsgebiet des Büyük Menderes (Mäander), 
Westtürkei (Marburger geographische Schriften 141), Marburg 2005. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 407-410

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review408

της αρχαιότητας, της βυζαντινής και της μεταβυζαντινής εποχής, έτσι ώστε 

οποιαδήποτε μελέτη για την Καρία  αναπόφευκτα ολοκληρώνεται μόνο με την 

χρήση του συγκεκριμένου υλικού. Για το λόγο αυτό ήταν επιτακτική ανάγκη 

η δημιουργία μίας ξεχωριστής μελέτης. Δεδομένου ότι οι πληροφορίες που 

προέρχονται από πορτολάνους και χάρτες είναι τόσο πλούσιες και σύνθετες, 

αρμόζει η μελέτη αυτή να αποτελεί ξεχωριστή μονογραφία. 

Το υλικό χωρίζεται σε τρία μέρη: περιγραφικό (A. Die Beschreibung der 

karischen Küste in den Portulanen und Portulankarten), γεωγραφικό (B. Analyse 

und Auswertung) και πηγών (C. Die Quellen der Küstengeographie Kariens), με το 

πρώτο να καταλαμβάνει το μεγαλύτερο μέρος του βιβλίου. Η σύντομη εισαγωγή 

του πρώτου μέρους εξηγεί τις αρχές που υπαγόρευσαν την επιλογή των πηγών, 

ορίζει τον χώρο σύμφωνα με τις αρχαίες πηγές2 και παραθέτει κατάλογο δώδεκα 

πορτολάνων (από τον 3ο αι. π.Χ. ώς τον 16ο αι.)3 και είκοσι χαρτών (από τον 14ο 

αι. ώς τον 16ο αι.). Πορτολάνοι και χάρτες έχουν λάβει ειδική συντομογραφία 

και αναφέρονται με αυτή σε ολόκληρο το έργο, συνεπώς ο κατάλογος αποτελεί 

σημείο αναφοράς για τον αναγνώστη. Από την άποψη οργάνωσης και κατανομής 

του τόμου η εισαγωγή θα ήταν χρήσιμη και ως γενική εισαγωγή του έργου, ίσως 

με περισσότερες λεπτομέρειες ως προς την μεθοδολογία, την κατάρτιση των 

ενοτήτων, την επιλογή των τοπωνυμίων, που θα μπορούσε να επεκταθεί και στο 

δεύτερο και τρίτο μέρος του έργου. 

Η περιγραφή των ακτών ξεκινά από το ακρωτήρι Τρωγίλιον, το δυτικότερο 

άκρο της χερσονήσου της Μυκάλης, και επεκτείνεται μέχρι τον Ινδό ποταμό 

(σημ. Dalaman Çayı) σε ενότητες που περιγράφουν τους κόλπους της Καρίας από 

βορρά προς νότο (κόλπος Μιλήτου, Βαργυλιακός και Ιασικός κόλπος, κόλπος 

Κεράμου, Σύμης και κόλπος Τραχείας). Το πρώτο μέρος δεν θυμίζει το γνωστό 

τεχνικό ύφος της ΤΙΒ, καθώς είναι περιγραφικό, συνθετικό και αναλυτικό με την 

χρήση περαιτέρω πηγών. Ιδιαιτέρως χρήσιμες είναι οι ενότητες, οι αφιερωμένες 

στην περιοχή του Μιλησίου κόλπου (ή κόλπου της Ηράκλειας) με ιδιαίτερη 

αναφορά στις προσχώσεις του Μαιάνδρου ποταμού (Α.1.4), στην Ιασό (Α.2.4) 

και την Κέραμο με τα σημαντικά λιμάνια Στρόβιλο (Α.3.1) και Αλικαρνασσό 

(Α.3.3), ενώ η χερσόνησος της Κνίδου (κόλπος Σύμης) και η χερσόνησος της 

Τραχείας (Λωρύμων) με τους πολυάριθμους κολπίσκους, τοπωνύμια και λιμάνια, 

έχουν τύχει χωριστής αντιμετώπισης. 

2. Δηλ. τον Πλίνιο, τον Στράβωνα και τον Πτολεμαίο. 
3. Αρχαιότερα κείμενα είναι αυτά του Ψευδο-Σκύλακος και του Σταδιασμού, 

νεότερος ο πορτολάνος του Πιρί Ρεΐς. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 407-410

409ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Το δεύτερο μέρος του έργου (B) επισημαίνει συνοπτικά τις διαφορές μεταξύ 

των κειμένων και αξιολογεί τα νέα στοιχεία που προκύπτουν, συγκρίνει τους 

χάρτες και εξετάζει τη σχέση τους με τους πορτολάνους και εστιάζει εκ νέου 

στους κόλπους [Μιλήτου, Μενδέλειας (: Ιασού), Κεράμου, Σύμης (Κνίδου) και 

Τραχείας] αλλά και σε χερσονήσους (Β.2.3), ποταμούς (2.4) και τις οροσειρές της 

περιοχής (Β.2.5). Ιδιαίτερο κεφάλαιο αφιερώνεται στις γεωγραφικές αλλαγές 

της ακτογραμμής της Καρίας (Β.3). Το μέρος Β μπορεί γενικά να θεωρηθεί ως 

συμπύκνωση των αναλυτικών πληροφοριών που υπάρχουν στο πρώτο μέρος. 

Το τρίτο μέρος (C) καταλαμβάνει η παράθεση αποσπασμάτων των πηγών, εκ 

των οποίων ο πορτολάνος του Πιρί Ρεΐς κατ’ αντιπαράθεση από δύο εκδόσεις4. 

Ιδιαιτέρως χρήσιμη είναι η παράθεση των τοπωνυμίων κατά τους χάρτες, 

δεδομένου ότι οι αναγνώστες δεν έχουν πρόσβαση σε αυτούς. Ακολουθούν 

αποσπάσματα πηγών της αρχαιότητας και περιγραφή ταξιδιών (Αποστόλου 

Παύλου, αγίου Βιλλιβάλδου, Translatio Nicolai κ.ά.). Το τελευταίο κεφάλαιο 

(C.3) επισημαίνει τα ναυάγια που έχουν εντοπιστεί κοντά στις ακτές της 

Καρίας. 

Συνολικά, παρά τις όποιες αντιρρήσεις μπορεί να έχει κανείς σχετικά με 

τις ταυτίσεις τοπωνυμίων και λιμανιών, το έργο αυτό είναι πολύτιμο τόσο 

για την αξιοποίηση πηγών, που ώς τώρα βρίσκονταν στο περιθώριο της 

ιστορικογεωγραφικής έρευνας, όσο και για την έρευνα της επαρχίας της Καρίας 

ειδικότερα. Παρόλα αυτά, οι βυζαντινές πηγές δεν αποτελούν το επίκεντρο της 

συγκεκριμένης μελέτης (εφόσον είναι συνήθως εξαιρετικά φειδωλές), συνεπώς 

ο αναγνώστης πρέπει να έχει υπόψη του ότι η πλειοψηφία των πορτολάνων 

ξεφεύγουν από τα χρονικά όρια της βυζαντινής κατοχής της Καρίας – με την 

εξαίρεση του αραβικού πορτολάνου, του πορτολάνου της Πίζας και του 

Compasso da Navigare (ο πορτολάνος του Μαρίνο Σανούδο χρονολογείται 

στις αρχές του 14ου αι., εικοσιπέντε ως τριανταπέντε χρόνια μετά την οριστική 

απώλεια της κοιλάδας του δέλτα του Μαιάνδρου). Παρά λοιπόν το γεγονός 

ότι οι πορτολάνοι διασώζουν ή εμπεριέχουν λεπτομέρειες που ανάγονται στη 

βυζαντινή εποχή, ο ερευνητής του Βυζαντίου οφείλει να συνεκτιμήσει επιπλέον 

τις βυζαντινές πληροφορίες από αφηγηματικές και διπλωματικές πηγές και 

να αξιολογήσει τις ιδιαιτερότητές τους, καθώς και να σταθμίσει ότι και οι 

πορτολάνοι και οι χάρτες επίσης έχουν κοινές πηγές και αναπαράγονται μολονότι 

4. P. Kahle, Piri Re’is Bahrije. Das türkisches Segelhandbuch fur das Mittelländische 
Meer vom Jahre 1521, Bd. II, Übersetzung, Leipzig 1926· E. Z. Ökte (εκδ.), Pîrî Reis, Kitab-ı 
Bahriye, 1-4, Istanbul 1988.  



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 407-410

410 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

δίνουν έμφαση σε συγκεκριμένα σημεία ενδιαφέροντος, ιδιαιτέρως σε αυτά όπου 

η ναυσιπλοΐα ήταν πυκνή μεταξύ 14ου και 16ου αι. Προκειμένου λοιπόν να 

ολοκληρωθεί η εικόνα αυτής της επαρχίας της Βυζαντινής αυτοκρατορίας είναι 

απαραίτητη η ολοκλήρωση του τόμου της ΤΙΒ του αφιερωμένου στην Καρία, 

όπου θα περιλαμβάνονται αναλυτικά οι πληροφορίες για όλα τα τοπωνύμια που 

συλλέγονται από τις πηγές.

Έφη Ράγια 
Independent Researcher

Εξωτερική συνεργάτις Ινστιτούτου Ιστορικών Ερευνών/ΤΒΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 411-422

Archaeology and Urban Settlement in Late Roman and Byzantine Anatolia: 
Euchaïta-Avkat-Beyözü and its Environment, eds. J. Haldon, H. Elton and J. 

Newhard, Cambridge University Press 2018. pp. 402. ISBN-13: 978-1108471152. 

ISBN-10: 1108471153. Online ISBN: 9781108557757. DOI: https://doi.

org/10.1017/9781108557757

The volume under review offers a thorough description of the work that was 

undertaken and of the results that were achieved during The Avkat Archaeological 

Project (AAP), a multi-period, full-scale archaeological survey project in the 

immediate periphery (Çorum region) of the ancient site of Euchaita (Avkat until 

the 1960s/mod. Beyözü), on the northern edge of the central Anatolian plateau 

between 2007 and 2009. The three editors of the volume, John Haldon, Hugh Elton 

and James Newhard, are also the key players in the realisation of the APP having 

served as the Overall Director, the Permit Holder and the Field Director of the 

Project, respectively. 

Although a rather unimportant settlement during the Roman period, Euchaita 

began to gain a reputation from the middle of the 4th c. onwards as an important 

pilgrimage centre for the cult of St Theodoros Teron (‘the Recruit’), after his 

remains were translated there from the neighbouring city of Amaseia, where the 

saint martyred during the final wave of the persecutions of the Christians under 

Galerius and Maximinus (306/311). Under Anastasios I (before 518) Euchaita was 

fortified and attained civic and episcopal status. From the 7th c., when the Arab 

conquests deprived the eastern Roman State of its eastern Anatolian provinces, 

and until the early 9th c., Euchaita, located now not far from the frontier, acquired 

a role as a military base and a city in the Armeniakon thema. In the mid. 11th c., it 

is recorded as hosting a vibrant fair during the festival of St. Theodoros. Thereafter, 

Euchaita sank gradually into rural insignificance, turning into one of the several 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 411-422

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review412

small villages within a region that remained economically important until the late 

19th c., as documented by the Ottoman archives. 

The identification of Euchaita with Avkat/Beyözü, first proposed by Grégoire 

in 1910 based mainly on the topographical features recorded in the later versions 

of the martyrdom of St. Theodoros, was not generally accepted and other villages 

in the area (Safrabolu, Mecitözü, Çorum and Elavançelebi) entered the scholarly 

debate as candidates (p. 8, 270). One of the goals of the AAP was, therefore, to 

test Grégoire’s proposed identification. In this respect, the Project focused initially 

on the history and archaeology of Euchaita/Avkat from Late Antiquity until the 

arrival of the Seljuks in the area. Quickly, however, the nature and size of the 

available (archaeological and documentary) sources and (admittedly) the personal 

scientific interests of the main instigators of the Project, turned Euchaita and its 

immediate vicinity into a case study, in an effort to address broader questions such 

as the fate of urban settlements in Byzantine Anatolia and the relationship between 

settlement, landscape, communications and the state.

The success of any project relies mainly on: (a) the careful selection of the 

object of study; (b) the expertise and abilities of its participants, and (c) the 

methodology applied. What is presented in this volume clearly shows that the APP 

was quite successful in all these aspects. 

Euchaita proved a very appropriate choice, as an object for study, for several 

reasons. First of all, its history is not completely undocumented: some Roman 

epigraphic data (including the results of extensive, largely epigraphical studies 

in the area, e.g. the Roman Roads and Milestones Project), and other literary 

evidence, such as the Miracles of St. Theodoros (late 7th-8th c.), the correspondence 

of its 11th-century bishop, Ioannes Mauropous, some incidental references in 

Byzantine and later chronicles, a few Ottoman tax registers and the narratives of 

foreign travelers in the area (16th-20th c.) (p. 102, 185-186 and Chapter 8), offer 

the necessary starting point for further research. Due to its relatively small size and 

provincial character, Euchaita serves as a good example of the more typical Asia 

Minor settlements whose study is virtually non-existent. In this respect, research on 

Euchaita fills an important gap in the archaeological investigation of Asia Minor, 

which has concentrated, so far, on the “average” urban or fortified centres (e.g. 

Ephesos, Amastris, Pergamon, etc.). A close study of Euchaita, especially during 

the Late Roman period (when it received its civic status under Anastasios) and 

the Middle Byzantine period (when it became a military base, equipped with the 

small fortress on the hill behind it), contributes also to the on-going discussion 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 411-422

413ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

concerning the hierarchy and typology of settlements (p. 246-249). Last, but not 

least, the results of the AAP offer a very welcome addition to the conclusions of a 

number of other regional surveys (The Paphlagonia Project, the Konya Plain Survey, 

the Sinope Regional Archaeological Project, the Göksu Archaeological Project), 

through which we have started gaining a better understanding of the history and 

archaeology of the Anatolian countryside. Finally, the fact that the modern site is 

sparsely occupied renders it ideal for extensive archaeological survey. 

The fifteen main members of the AAP, and contributors in the volume, 

are all highly qualified researchers in several scientific fields: Anthropology and 

Archaeology (Olivia Adams, Peter Bikoulis), Landscape Archaeology (Sarah Craft, 

James Newhard), Biogeography and Palaeoecology (Warren J. Eastwood and Hakan 

Yığıtbaşioğlu), History, with emphasis on Roman History (Hugh Elton) and the 

History of the Eastern Roman Empire, 7th-12th c. (John Haldon and the late Frank 

Trombley), Geology and Environmental Geosciences (Norman S. Levine), Epigraphy 

(Pawel Nowakowski), Numismatics (Alan Stahl), Ceramics (Joanita Vroom) and 3D 

non-invasive modelling and analysis of archaeological sites (Margaret Watters and 

Stephen Wilkes). Quite valuable for the Project was also the experience that some 

of the participants had already acquired from other archaeological projects within 

Turkey, e.g. P. Bikoulis (Black Sea Region), S. Craft, W. Eastwood (SW Turkey, 

Cappadocia), H. Elton (Anatolia), J. Newhard, P. Nowakowski (Late Antique 

Anatolia), H. Yığıtbaşioğlu (Konya Plain, Cappadocia). All these researchers 

present the results of their work in eight well-documented chapters, preceded by the 

necessary general introduction to the AAP by the three editors. 

Chapter 1 (Hugh Elton) offers a concise description of the physical setting, 

the history, and the archaeological record of the area under investigation from the 

Iron Age to the Byzantine period, preparing the reader for the more extensive and 

in-depth analysis of all these aspects in the chapters that follow. 

Chapter 2 (Warren J. Eastwood and Hakan Yığıtbaşioğlu) give a detailed 

account of the geological setting of the area (formation of tectonic units, 

earthquakes), its physical geomorphy (mountainous ranges, rivers, lakes, soils), 

its climate (precipitation rates, temperatures) and modern vegetation patterns, 

as the necessary background for the reconstruction of past vegetation and land 

use patterns. Due to the lack of palaeoenvironmental sequences within the area 

under investigation, the authors resort to palaeoecological and palaeoclimatological 

data available from other areas to the east, west and south of the Çorum region, 

discussing, however, thoroughly the potential and limitations of these data in 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 411-422

414 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

general and, in particular, for the purposes of the AAP (p. 37-44). At the end 

of this chapter, the authors, assisted by Andy Baker, present the results of their 

examination of several sites (caves and lakes) between 2007 and 2010 as part of 

the AAP, and discuss how and to what extent the absence of ‘‘large lakes’’ and 

‘‘wet’’ caves (with actively forming speleothems) in the area limit the potential of 

palaeoenvironmental research in the Çorum/Avkat region. 

Chapter 3 (James Newhard) explains the methodology applied during the 

collection and management of survey data and how these were processed in order 

to identify vestiges of landscape use (p. 49-61), resulting to a brief report on the 

history of the landscape from the 1st c. BC onwards (p. 61-69). Regarding the size 

of the area under investigation, the AAP was originally concerned with an area of 

ca. 180 km2, the archaeological permit restricted collecting material in an area of 

ca. 20 km2 centered around the modern villages of Beyözü and Elmapinar, while 

during the 2007-2009 seasons the survey walked intensively 9.11 km2. Key elements 

to the success of the APP was the use of Personal Digital Assistants (PDAs) for the 

quick, accurate and efficient collection of data on the field and the development 

(and further improvement after the 2007 season) of an informatics system without 

a reliance upon extensive wireless or internet connections (given the remoteness 

of the project area), which could organize and present data via a user-friendly 

Graphical User Interface (GUI), interact easily with the GIS, and allow for multiple 

users to enter and manipulate project data simultaneously. The author argues that 

the increased cost (of what magnitude?) of this infrastructure was counterbalanced 

by valuable precision in the collection of data and the possibility to carry out 

further analysis and modelling already during fieldwork (rather than when this was 

completed). 

Chapter 4 (Sarah Craft) discusses “the archaeology of movement”, that is 

the reconstruction of the road system around Euchaita both in terms of a larger, 

Anatolian-wide network, as well as in terms of a micro-regional system. The author 

stresses that this is a multi-criteria approach that intergrades documentary evidence 

(especially the location of Roman milestones), regional archaeological survey and 

site catchment analysis and certainly the GIS technology, including running least-

cost path (LCP) analyses. 

Chapter 5 (Peter Bikoulis) attempts to reconstruct the land use (agrarian and 

pastoral activity) and the productive potential (in cereals, wine, olive-oil, animal 

products) of the countryside around Euchaita. His conclusions are based on the 

insightful analysis of numerous and divergent pieces of evidence including  the 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 411-422

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 415

geomorphology and the climate of the region, the available palynological data, the 

demographic factor and textual sources of the medieval and early modern period 

recording information on land use and agricultural practices (fallow system), as well 

as on factors that influence surplus agricultural production, e.g. exigencies exercised 

on production by the state (fiscal dues) and the non-productive population of the 

city (local clergy, military). The collected evidence from the survey indicates that 

agriculture in the area is focused largely on cereal production (wheat and barley), 

with small-scale fruit and vegetable cultivation chiefly for domestic consumption, 

along with modest herds of cattle and flocks of sheep and goats. The overall picture 

does not indicate a particularly wealthy settlement with a good deal of social, 

economic and cultural activity, as it would have been expected due (at least) to 

Euchaita’s civic and episcopal status and its location not far from a frontier zone; 

the author, however, prudently remarks that this picture must be tested against 

future excavation data. 

The complete absence of excavated data is felt heavier during the study of the 

surveyed ceramics in Chapter 6 (Joanita Vroom). This task proves very demanding 

for several reasons: there is no geological survey around Avkat on possible sources of 

clay, in order to determine the locally (or regionally) made and the imported pottery; 

there are no excavated ceramic sequences in or near the Mecitözü valley to indicate 

more secure chronologies; the terms of the permit allowed collecting only surface 

materials from the Roman period onwards (p. 200, fn. 49); the bulk of the Avkat 

pottery assemblages consisted mostly of unglazed coarse wares (typically associated 

with rural settlements), which are worse indicators of date than the fine wares. The 

author is right to “complain” that (as far as pottery is concerned) “Euchaita is not 

Constantinople” (p. 134) and she should be congratulated for her efforts to squeeze 

out of the ceramic assemblage of the Avkat Project far more than what one would (or 

could) have expected. This she manages also by resorting to a socio-cultural approach 

which puts emphasis on the form and function of the various pottery types throughout 

the centuries, relating them to the potential of the agricultural landscape in the region, 

the historical data of the past and the results of modern ethno-archaeological case 

studies on more recent culinary habits in the region (food resources, consumption 

and preparation of food). Within a total of 2,258 collected sherds (p. 134, fn. 1), 

and as far as Late Roman and Byzantine ceramics are concerned, the author was 

able to identify (in chronological order): a few fragments of amphorae from Sinope 

and the southern coast of the Black Sea (dating from the Hellenistic period up to 

the late Roman times); two small amphorae of the late 6th and 7th c., from western 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 411-422

416

Turkey (probably the Ephesos and/or the Pergamon area), which may have contained 

spiced wine (lat. conditum; gr. κόνδιτον) consumed, as Vroom suggests, based on 

the evidence of literary sources, as a pharmaceutical drink, or as a “taste-enhancer” 

of the Ephesian wine; a 9th/10th-century knob fragment that imitates “Glazed White 

Ware I” (possibly from the northern shore of the Black Sea); two 11th/12th-century 

fragments of “Glazed White Ware II” from Constantinople; a few sherds of unglazed 

utilitarian ceramics of whitish limestone fabrics (typical for the workshops in Sinop 

and Heraclea Pontica); a few fragments in a grittier limestone fabric represented by 

shapes similar to those of Hayes’ group of “Unglazed White Ware V” (which go up to 

the mid. to late 12th c.); a few fragments of late 13th/14th-century Sgraffito pottery 

and a few (contemporary or even later) fragments of Monochrome Green and Brown 

Glazed Wares; some contemporary ribbed body fragments of the so-called Günsenin 

1/Saraçhane 54 amphorae, originating most probably from the important monastic 

centre and pilgrimage site of Ganos (mod. Gaziköy) on the northern shore of the Sea 

of Marmara. In the Ottoman and more recent times the pottery assemblages of both 

glazed and unglazed domestic wares become bulkier. Typical for these years are the 

large storage vessels (pithoi), some with tarry coating in the inside for making them 

non-porous, for storing and keeping liquids and other goods cool. At the end of her 

study Vroom concludes that fine wares with a glazed surface, i.e. vessels for eating, 

drinking, or serving purposes, are very limited in the Avkat ceramic repertoire. 

Imported wares exist, but they are very limited, and they do not seem to have 

come from distant places. The bulk of the ceramic assemblage consists of unglazed 

closed vessels of a utilitarian character (cooking pots, storage jars) in several coarse 

fabrics and in various shapes, indicating that throughout the various phases of 

human activity in the area food preservation must have been a major aspect of the 

daily life. Finally, the absence of archaeological evidence for grilling, roasting or 

frying (common practices in well-to-do households) indicates that moist cooking 

was the main cooking method, as is usually the case in predominantly agricultural 

communities.

Chapter 7 (Hugh Elton) describes in detail the emerging picture on the 

archaeology of the city and its surrounding countryside at the end of a survey that 

combined data from the remote sensing (magnetometry and a ground penetrating 

radar-GPR) and the intensive survey, carried out in Beyözü and eleven more 

villages in its immediate vicinity (Map 7.8 on p. 204). The diligent recording and 

enumeration of all vestiges (architectural remains and movable finds) in this area 

allowed the AAP team to highlight the distinctly different character of Beyözü 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 411-422

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 417

in comparison to all other nearby villages in terms of the higher volume of 

archaeological remains, as well as their date (most of them from the Late Roman 

and Byzantine eras) and thus, corroborate its proposed identification with Euchaita. 

Among the recorded building remains near Beyözü, it is worth noting the vestiges of 

the circuit wall of the city (only two sections of its concrete and rubble core survive) 

and of two significant extra muros Late Roman buildings (possibly churches). Of 

these, the first one (measuring ca. 40x20 m) in the southern part of Beyözü, may 

be reasonably identified with the church dedicated to St. Theodoros; the second 

one, may have been a smaller church on the road leading to the city’s main gate. 

Despite excessive spoliation, the APP team members were able to trace several, 

mainly out of context, architectural elements (cut limestone blocks, fragments of 

imported marble, column fragments, column bases and column capitals, screw 

weights from wine presses, funerary inscriptions), as well as smaller finds (teserrae, 

glass fragments, coins). Also, the survey on the nearby hill of Kale Tepe (ca. 1030 

m), the acropolis of Euchaita, identified positively a number of features as parts of 

the defensive wall with traces of bastions, a gate with flanking structure, a series of 

rooms or buildings (26x28 m) around a central courtyard adjacent to the defensive 

wall to the north of the enclosure, cisterns and parts of a paved road, as well as two 

(at least) watchtowers on hilltops covering the approach to Kale Tepe. 

Chapter 8 (John Haldon) offers a detailed synthesis (based on the valuable 

results of the APP survey) in what concerns our knowledge of Euchaita as it 

develops from village to town or ”city”, then to military base and back to village 

again across the period from the 4th to the 16th c. In his discussion of the literary 

evidence surrounding St. Theodoros Teron, John Haldon notes that a second 

collection of the saint’s miracles developed at Euchaita in the second half of the 

7th c. (probably soon after the 660s), that is after a major destruction of the city 

(in the 620s Euchaita was burned down by Sasanian troops) and (possibly before?) 

a serious raid by the Arabs, who tried to demolish the church of St. Theodoros in 

the later 7th c. This renewed interest in the textual recording of the saint’s divine 

powers (the compilation of a collection of his miracles) brings to our mind similar 

practices attested (St. Demetrios of Thessalonica) or justifiably (in our view) 

assumed (St. Achillios of Larissa) for the patron saints of other urban centres 

that faced hostile raids also during the 7th c. We wonder, therefore, whether the 

phenomenon of “civic saints” and their miraculous interventions was the necessary 

companion to a well-orchestrated, empire-wide initiative under Constans II (p. 

232, 239-240) aiming to enhance the defence of provincial cities by boosting not 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 411-422

418

just their ramparts, but also the local moral1. The author makes a very detailed 

analysis of all the topographical features of Euchaita recorded in the Miracles of 

St. Theodoros and their possible association with specific finds during the survey 

and rightly assumes the existence of other buildings (a monastic foundation, a 

hospital, an almhouse) closely linked to the church of St. Theodoros. At this point 

it is worth remembering two 7th/8th-century lead seals at Dumabrton Oaks, with 

the bust of St. Theodoros on the obverse and the inscription “(Seal of) the xenon 

of St. Theodoros” on the reverse, which may have been issued by the official(s) 

in charge of a xenon (a combination of a hostel and a sick bay) at Euchaita, an 

expected amenity in a famous pilgrimage centre2.

The volume under review ends with some concluding remarks offered by John 

Haldon and with four appendices presenting (a) the methodology behind the use 

of geophysical prospection and the analysis and interpretation of the survey data 

(Appendices 1 and 3, respectively), and (b) the collected numismatic and epigraphic 

evidence (Appendices 2 and 4, respectively). More specifically, Appendix 2 (p. 

269-273) discusses 25 coins recovered during the AAP in 2007 and 2008, which 

date within two distinct periods, 5th-7th c. (10 coins) and 10th-11th c. (15 coins); 

Appendix 4 (p. 283-318) presents a total of 19 inscriptions (18 of the Late Roman 

or Early Byzantine periods, and one of the Ottoman period), recorded during the 

first three years of the survey. Apart from a new Roman milestone, dedicated to 

the emperor Maximinus Thrax and his son (236-238 A.D.), all other inscriptions 

are funerary, recording the names and sometimes the professions of the deceased. 

Worth noting among them are the inscriptions of a “δεσποτικός χαρκέας” (imperial 

copper-smith) (no. 1), a “παραμονάριος” (the caretaker of a church) (no. 5), a 

1. See our discussion in “Ο Αγιος Αχίλλιος και η Λάρισα της ύστερης αρχαιότητας: 
Αγιολογικές και αρχαιολογικές μαρτυρίες (πρόταση για μια διαφορετική ανάγνωση)”, 
in: Αφιέρωμα στον Ακαδημαϊκό Παναγιώτη Λ. Βοκοτόπουλο,, Athens 2015, 233-246, 
esp. 241-243 and fn. 58, where the hypothesis is expressed that the nucleus of the mid. 9th-
century Life of St. Achillios most probably goes back to the mid. 7th c. and is closely linked 
to a centrally instigated programme under Constans II for the renovation of the fortifications 
in Larissa and its immediate vicinity.

2. BZS.1958.106.324, see https://www.doaks.org/resources/seals/byzantine-seals/
BZS.1958.106.324/view; BZS.1958.106.347, see https://www.doaks.org/resources/seals/
byzantine-seals/BZS.1958.106.347. Our hypothesis that these two seals may be associated 
with Euchaita is discussed in our essay entitled “The correspondents of Amorium”, in N. 
Tsivikis (ed.), Byzantine Medieval Cities: Amorium and the Middle Byzantine Provincial 
Capitals, Millenium Studien/Millennium Studies, Berlin: De Gruyter (forthcoming).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 411-422

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 419

“κελλάριος” (the manager of a storage room, possibly in a monastery) (no. 17). 

In our view, the detailed presentation of the surveyed numismatic and epigraphic 

material would have found a more fitting placement at the end of Chapter 7, which 

discusses the archaeology of the city and its environs and actually refers (albeit 

briefly) to this exact kind of evidence (e.g. p. 196-197 on coins, and p. 195 on most 

of the inscriptions). Similarly, Appendices 1 and 3, which illuminate further the 

methodology used during the survey and the management of data, would have been 

better placed at the end of Chapter 3, which handles a similar thematic. Appendix 1 

is also tightly associated with parts of Chapter 7 (esp. p. 189-192: building remains 

near Beyözü) and should, therefore, have been more often referred to in the relevant 

discussion. 

The paucity of archaeological work in and around Euchaita indicated 

immediately the need for a “holistic” approach, which would intergrade all the 

available (mostly documentary) information with environmental data and the 

results of an intensive field survey. Indeed, the innovative element of the AAP is 

the systematic and conscious application of the most recent technological advances 

for the recording, analysis, and presentation of the various datasets relevant to 

the history and archaeology of Euchaita and its immediate vicinity. The Project 

made use of all the methodologies that have been continuously developing since the 

1980s, including the application of remote sensing techniques, such as the ground-

penetrating radar (GPR), magnetic gradient surveys and airborne radar systems, 

whose data were combined with satellite imagery and carefully studied in order 

to interpret underground anomalies. With all due precautions resulting from the 

complexity of the data, it seems that this kind of work during the 2007 and 2008 

seasons pin-pointed some areas of interest (see Appendix 1), which offer the most 

promising starting point for an excavation, if and when “destructive” archaeological 

methods are applied on the site. The most pioneering aspect of the AAP, however, 

is the creation (for the first time) of a specifically designed digital tool that exploits 

the full potential of GISs and is therefore able to receive disparate sets of data 

and incorporate them quickly and efficiently into a comprehensive framework 

that enables further elaboration and analysis. The user of this tool is thus able to 

follow the full set of the relevant evidence as it emerges when the more traditional 

historical (textual evidence) and archaeological approach (survey work) is combined 

with other disciplines including geology, geomorphology, climatology, palynology 

(specifically addressed in Chapters 2, 4 and 5). The AAP clearly shows that this 

unified approach to a region is the conditio sine qua non for understanding better 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 411-422

420

regional change over time, especially communication and settlement patterns, the 

relationship of settlement to non-settlement areas and subsistence strategies. 

Another equally important characteristic of the AAP is that it is archived 

with Open Context, which means that everyone is able to access the maps, tables, 

figures and all the underlying data related to the Project under https://opencontext.

org/projects/117-avkat-archaeological-project. DIO: 10.6078/M73J3B1J. This kind 

of presentation is certainly ideal for the dissemination of the Project’s results; 

furthermore, it allowed the editors of the volume to reduce its commercial expense 

by retaining only a minimum of illustrative material in it (10 maps, 11 figures and 

16 tables in total), while for any other necessary image they offer the full locational 

reference in the relevant footnote (the volume includes 176 such references). It was, 

indeed, very exciting to be able to have immediate access to such a wealth of digital 

information, but we must admit that it was quite annoying to have to type a fairly 

long address (32 varying characters following the http://opencontext.org/media/ 

link) each time we needed to look at a specific picture, especially in essays presenting 

archaeological material (coins, inscriptions) where these references come up very 

often. We believe that it would have been far more practical (and enjoyable for the 

reader) if all the imagery of the volume was collected in one archive, published 

also with Open Context, where the reader would have been able to scroll down the 

images quickly, one after the other, as they appear in each chapter.

In his concluding remarks (p. 255-256), John Haldon enumerates some of the 

goals that the AAP fulfilled: (a) the chronological development of Euchaita became 

more precise and it is now clearer that its significance dates from the 4th c. until the 

Seljuk occupation (end of the 11th c.), (b) several of its topographic features were 

located and these may represent its walls, a church or even the martyrium of St. 

Theodoros and other ecclesiastical/monastic buildings, which were thus targeted for 

future excavation work, (c) the capacities of modern technology were fully exploited 

in order to intergrade traditional archaeological work and historical research with 

other disciplines into a fully digital project that offers a more comprehensive 

account of the survey area; thus, a template for similar projects in the future was 

created.

To these, we would also add the training of undergraduate and graduate students 

in the theory and method of field archaeology and survey, paleoenvironmental 

techniques, regional social-economic studies and related specialist fields (mentioned 

already in the Introduction, p. 5). Besides, the educational purposes of the APP 

are being further served by the volume under review, itself. In their effort to offer 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 411-422

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 421

the most complete picture of Euchaita, its contributors compare their finds to the 

results of similar studies that have taken place in modern Turkey (see, for example, 

p. 37-48 on palaeoenvironmental research; p. 80-83 on communication patterns; p. 

150-153 on archaeobotanical research; p. 154-156 on archaeozoological research; p. 

193-104 on excavated churches in central Anatolia; p. 202-206 on archaeological 

vestiges in the vicinity of Beyözü). While doing so, they offer extensive and critical 

commentaries on the possibilities, as well as the innate restrictions of the new 

technological advances used in modern disciplines associated with archaeology, 

since all these should be taken into account when one wishes to secure a reliable 

result. The book on the AAP is thus, transformed into an updated overview of the 

archaeology of Anatolia, and a critical guide on the contribution of new technologies 

(GIS, GPR, GPS, satellite imagery, DEMs, NDVI, PDAs) and other disciplines in 

the field of archaeology, such as geography, geomorphology, paleoclimatology, LCP 

analysis, palynology, bio- and zooarchaeology, ethno-archaeology. 

Prompted by the recent (quite unfortunate) handling of World Heritage 

Monuments in Turkey by the Turkish government, we feel obliged here to stress yet 

another benign effect that international archaeological projects, like the APP, have 

in modern societies (our view is based also on our own positive experience from 

another international archaeological project in Turkey, The Amorium Excavations). 

Apart from promoting the archaeological science and the historical knowledge, such 

projects certainly build bridges between people of different backgrounds and they 

manage to raise public awareness on local history, the value of cultural heritage 

and the obligation to respect and protect it. In the Preface (p. xvii-xix) the editors 

of the volume enumerate over 100 individuals and/or institutions, who, one way or 

another contributed to the success of the Project, ranging from the cooks of the APP 

and the villagers (köylüden), who gave valuable and unexpected information to the 

AAP team, to the field survey team members and the institutions which supported 

the AAP financially. While the project was running, all these people came together 

and, despite possible national, cultural, political, religious, educational, and other 

differences, they worked constructively together towards the same goal, emphasising 

thus that archaeology is often more powerful than diplomacy. 

Throughout the volume, it is often remarked that the AAP team has not 

achieved all the goals set out in the foregoing and that “this publication should be 

seen as both provisional in many ways of its results and preparatory in respect of 

further fieldwork, analysis and eventually excavation”. Certainly… “Perfect is the 

enemy of good”. But when will “perfect” arrive? And when? While reading this 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 411-422

422

volume we often came across the undisputed statement that only excavation can 

provide useful (dating) tools (stratification, material cultural sequences) for the 

correct interpretation of archaeological material (especially ceramics) in the area, 

as well as final solutions to many, still open, questions (e.g. the exact function, 

development and date of certain features documented during the intensive survey). 

There is no doubt, however, that the future excavator, if and when excavation works 

take place in Euchaita, will be most grateful to have as an important stepping stone 

for his own research the detailed and functionally useful account of the survey 

conducted by the AAP team. 

Olga Karagiorgou

Academy of Athens
Research Centre for Byzantine

and Post-Byzantine Art



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 423-426

Subseciva Groningana X. Studies in Roman and Byzantine Law. In Honour 
of Roos Meijering, ed. by D. Penna – F. Brandsma – Th. E. van Bochove, Groningen 

2019, 194 σελ. ISBN 978-90-76892-36-8

Aφιερωμένος στην Roos Meijering, επί χρόνια μέλος της ευάριθμης  ομάδας 

του τμήματος του Βυζαντινού Δικαίου της Νομικής Σχολής του Πανεπιστημίου 

του Groningen της Ολλανδίας, με αφορμή την συνταξιοδότησή της, είναι ο 

τελευταίος τόμος της επιστημονικής σειράς Subseciva Groningana, η οποία 

εκδίδεται, χωρίς συγκεκριμένη περιοδικότητα, από το 19841. 

Η πρώτη μελέτη του τόμου έχει ως θέμα το Βελλεϊάνειο Δόγμα και την 

προστασία της προίκας στο Βυζάντιο2. Σύμφωνα με την άποψη του συγγραφέα 

οι τροποποιήσεις που επέφερε ο Ιουστινιανός στο Bελλεϊάνειο Δόγμα, νόμο 

του 1ου αιώνα μ.Χ. που προστάτευε τις γυναίκες, οδήγησαν σε παρανοήσεις 

σχετικά με το ρυθμιστικό του πλαίσιο. Για να διασφαλισθεί η εγκυρότητα της 

διάθεσης, εκ μέρους της γυναίκας, της προικώας περιουσίας της, επινοήθηκε 

ο όρος «διδασκαλία του νόμου» που απαντά και στη νομολογία και σε 

συμβολαιογραφικά έγγραφα και δηλώνει την παραίτηση των γυναικών από 

την προστασία του Βελλεϊανείου Δόγματος, όπως τουλάχιστον αυτό γινόταν 

αντιληπτό από τους Βυζαντινούς.  

Tην εκτενέστερη συμβολή στον τόμο αποτελεί το άρθρο της Halcyon Weber, 

η οποία εξετάζει τον όρο res sanctae στις πηγές του δικαίου της Ανατολικής 

1. Όλοι οι τόμοι είναι ελεύθερα προσβάσιμοι στον διαδικτυακό τόπο: https://ugp.
rug.nl/sg/.

2. Μ. Tantalos, Οn the alienation of the dowry. Remarks concerning the application of 
the Senatus Consultum Velleianum and διδασκαλία τοῦ νόμου in Byzantine law (σσ. 1-18). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 423-426

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review424

Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας3. Στην προσπάθειά της να αποκαταστήσει ένα φθαρμένο 

χωρίο των Εισηγήσεων του Γαΐου η συγγραφέας εξετάζει αναλυτικά σχετικά 

αποσπάσματα από τα έργα δύο αντικηνσόρων, όπως δηλαδή ονομάζονταν οι 

διδάσκαλοι του δικαίου την εποχή του Ιουστινιανού, συγκεκριμένα από τις 
Εισηγήσεις του Θεοφίλου και από τα σχόλια του Στεφάνου στον Πανδέκτη με 

την μορφή που σώζονται στα Βασιλικά.

Ακολουθούν δύο εργασίες του Τhοmas Ernst van Bochove που σχετί- 

ζονται με τις διατάξεις του Ιουστινιανού περί απαγόρευσης σχολιασμού των 

κωδικοποιητικών κειμένων της ιουστινιάνειας νομοθεσίας αλλά και της χρήσης 

βραχυγραφιών και άλλων σημείων που θα μπορούσαν να οδηγήσουν σε 

παρανοήσεις. Στην πρώτη από αυτές4 διερευνάται η διατύπωση της διάταξης 

C. 1, 14, 12 που δημοσιεύτηκε το έτος 529 και η σχέση της με την constitutio 
Tanta / Δέδωκεν, που εκδόθηκε στα τέλη του 533 και απαγορεύει μεταξύ 

άλλων να υποβάλλονται σε σχολιασμό τα κωδικοποιημένα κείμενα. Με αφορμή 

ένα δυσδιάκριτο αριθμό, που παρά την ρητή απαγόρευση της constitutio Deo 
auctore δεν έχει αναγραφεί ολογράφως στην Littera Florentina, ο Βοchove, 

στη δεύτερη εργασία του5, διαπιστώνει ότι ένας τουλάχιστον γραφέας του 

περίφημου χειρογράφου που διασώζει τον Πανδέκτη παραβίασε τις εντολές 

του Ιουστινιανού και μάς δίνει ένα χειροπιαστό παράδειγμα για το είδος των 

προβλημάτων που ήθελε να αποφύγει ο αυτοκράτορας.

Με το άρθρο του Frits Brandsma6 μεταφερόμαστε στο εργαστήρι της 

επιτροπής που συνέταξε το 534 την δεύτερη έκδοση του Codex Iustinianus. 

Υποστηρίζεται πειστικά με βάση ένα σύντομο σχόλιο του Δωροθέου, καθηγητή 

στη Νομική Σχολή της Βηρυτού και μέλους της πενταμελούς Επιτροπής της 

δεύτερης έκδοσης του ιουστινιάνειου Κώδικα, ότι ένα απόσπασμα από το 

έργο του Παύλου όπως μεταφέρθηκε στον Πανδέκτη προκάλεσε την εισαγωγή 

«παρεμβολής» (interpolatio) και τροποποίησε την ρύθμιση C. 5, 14, 7 της πρώτης 

έκδοσης του Κώδικα.

3. «Ancient beliefs on the essence of sanctity: Further Εastern attestations of a lost 
Gaian excursus» (σσ. 19-84).

4. «For the mouth of the Emperor hath spoken it. Some notes on C. 1, 14, 12 and the 
prohibition of commentaries in const. Tanta» (σσ. 85-96).

5. «‘Τhere is safety in numbers’ – when written in full. The Florentine Index auctorum 
and its subscriptio revisited» (σσ. 97-109). 

6. «Did Paul cause an interpolation in the second Code? A glance into the kitchen of 
Justinian’s codification project» (σσ. 111-121). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 423-426

425ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Την ιστορική εξέλιξη και την νομική φύση των mandata principis, όρο με 

τον οποίο αποδίδονται οι υπηρεσιακές οδηγίες του αυτοκράτορα προς τους 

υπαλλήλους, ιδίως τους διοικητές των επαρχιών, για την εφαρμογή των νόμων, 

εξετάζει στο άρθρο του ο Jan H. A. Lokin7. Εκκινώντας από την επισήμανση ότι ο 

Γάϊος δεν κατονομάζει τα mandata ως ξεχωριστή κατηγορία πηγής του δικαίου, 

ο καθηγητής του Πανεπιστημίου του Groningen καταλήγει στο συμπέρασμα ότι 

αυτά απέκτησαν ισχύ νόμου την εποχή του Ιουστινιανού  με την συμπερίληψή 

τους στις novellae constitutiones. 
To εν πολλοίς ανεξερεύνητο υλικό της λεγόμενης Εcloga Basilicorum 

μελετά στην εργασία της η Δάφνη Πέννα8. Η Εκλογή των Βασιλικών, η οποία 

εκδόθηκε υποδειγματικά για πρώτη φορά από τον L. Burgmann μόλις το 1988, 

είναι μια ιδιωτική νομική συλλογή η οποία, στην μορφή που μας έχει περισωθεί, 

περιορίζεται στον σχολιασμό των δέκα πρώτων βιβλίων των Βασιλικών και 

φαίνεται ότι καταρτίστηκε στα χρόνια της βασιλείας του Ιωάννη Κομνηνού, 

πιθανότατα το 1142. Αναλύονται διεξοδικά σχόλια της νομικής αυτής συλλογής 

σε σύγκριση με αντίστοιχα χωρία των Βασιλικών και του Πανδέκτη και   

συμπεραίνεται ότι ο άγνωστος συντάκτης της Εκλογής των Βασιλικών  κάνει 

χρήση σχολιασμένων χωρίων των Βασιλικών από διαφορετικά βιβλία από εκείνα 

που ο ίδιος σχολιάζει, έχοντας πιθανότατα ως πηγή του έργα αντικηνσόρων. 

Ενδιαφέρουσες παρατηρήσεις γίνονται επίσης για την γλώσσα του συντάκτη της 

Εκλογής των Βασιλικών και για τη μέθοδο που προσεγγίζει τη νομική ύλη.

Εκδοτικά ζητήματα σχετικά με τα Βασιλικά πραγματεύεται η μελέτη του 

Bernard Η. Stolte9 καθώς το 2018 συμπληρώθηκαν τριάντα χρόνια από την 

κυκλοφορία του τελευταίου τόμου της μνημειακής έκδοσης αυτού του μεγάλου 

κωδικοποιητικού έργου από το πανεπιστήμιο του Groningen. Εκτενείς αναφορές 

γίνονται στις προηγούμενες εκδόσεις των Bασιλικών από τους C. A. Fabrot 

(1580-1659) και C.W.E. Heimbach (1803-1865) αντίστοιχα, και στις διαφορές 

που παρουσιάζουν οι εκδόσεις αυτές σε σχέση με την νεότερη έκδοση του H. J. 

Scheltema (1906-1981).

7. «The changing status of the mandata principis» (σσ. 123-138). 
8. «Α witness of Byzantine legal practice in the twelfth century. Some remarks on the 

construction of the Ecloga Basilicorum» (σσ. 139-162). 
9. «Thirty years later. Past, Present and Future of Editing the Basilica» (σσ. 163-186).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 423-426

426 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Ο τόμος ολοκληρώνεται με ένα άρθρο του Νicolaas van der Wal (1925-

2015)10, στενού συνεργάτη του Scheltema, και συνεκδότη των Βασιλικών, 

που αποτελεί απόδοση στην αγγλική γλώσσα του εναρκτήριου λόγου του ως 

καθηγητή στη Νομική Σχολή. Αντικείμενο της μελέτης είναι η εξέταση, το 419, 

από την  Σύνοδο της Καρχηδόνος (Καρθαγένης) της υπόθεσης του Απιάριου, 

ενός ιερέα που προσέφυγε στον Πάπα εναντίον της απόφασης ενός τοπικού 

επισκόπου να τον καθαιρέσει.

Αξιοσημείωτο είναι ότι και οι εννέα συμβολές του τόμου έχουν γραφεί στην 

αγγλική γλώσσα, κάτι καθόλου συνηθισμένο για τον επιστημονικό κλάδο του 

βυζαντινού δικαίου, στον οποίο μπορεί κανείς να σταδιοδρομήσει ακόμα και 

αν δεν γνωρίζει την lingua franca της εποχής μας. Η επιμέλεια των μελετών από 

τον Τh. Ε. van Bochove είναι, όπως πάντα, άψογη, χρήσιμη θα ήταν ωστόσο η 

ευρετηρίαση, στο τέλος του καλαίσθητου τόμου, των νομικών πηγών των οποίων 

γίνεται χρήση.

Μαριος Θ. Τανταλος

Μεταδιδακτορικός Ερευνητής 
Υπότροφος του Ιδρύματος Gerda Henkel 

10. «Apiarius» (σσ. 187-194). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 427-430

K. Levrie, Jean Pédiasimos: Essai sur les douze travaux d’Héracles. Édition 
critique, traduction et introduction [Orientalia Lovaniensia Analecta 270. Biblio-

thèque de Byzantion, 16], Leuven: Peeters, 2018, σελ. 150. ISBN 978-90-429-3557-0 

Ἀντικείμενο τοῦ παρόντος βιβλίου εἶναι ἡ κριτικὴ ἔκδοση τοῦ μικροῦ 

κειμένου ποὺ συνέγραψε συνοψίζοντας τοὺς ἄθλους τοῦ Ἡρακλῆ ὁ Ἰωάννης 

Πεδιάσιμος (PLP 22235), μία ἀπὸ τὶς ἥσσονες, ἀλλὰ ὄχι ἀδιάφορες, συγγραφικὲς 

μορφὲς τῆς ἐποχῆς τῶν Παλαιολόγων (περίπου 1240-1310/1314). Καταγόμενος 

πιθανότατα ἀπὸ τὴν Θεσσαλονίκη, ὁ Πεδιάσιμος ὁλοκλήρωσε τὴν ἐκπαίδευσή 

του στὴν Κωνσταντινούπολη, ὅπου ἔλαβε τὸν τίτλο τοῦ ὑπάτου τῶν φιλοσόφων. 

Ἀργότερα (περὶ τὸ 1280) μαρτυρεῖται ὡς χαρτοφύλαξ τῆς μητρόπολης Ἀχρίδας 

καί, καθὼς τείνει νὰ ἐπικρατήσει ἡ ταύτισή του μὲ τὸν διάκονο Ἰωάννη Πόθο 

(ὁ ὁποῖος περὶ τὸ 1284 εἶχε χρηματίσει μέγας σακελλάριος τῆς μητρόπολης 

Θεσσαλονίκης), φαίνεται ὅτι τὰ τελευταῖα χρόνια τῆς ζωῆς του τὰ πέρασε 

στὴν γενέτειρά του διδάσκοντας. Ὑπῆρξε πολυγραφότατος, μὲ συγγραφικὸ 

ἔργο ποὺ καλύπτει ποικίλους τομεῖς τοῦ ἐπιστητοῦ (φιλολογία, φιλοσοφία, 

μυθολογία, μαθηματικά, ἀστρονομία, ἰατρική, νομική, μουσική). Ὅλα αὐτὰ 

σκιαγραφοῦνται στὸ πρῶτο κεφάλαιο τοῦ εἰσαγωγικοῦ τμήματος τοῦ βιβλίου 

(σσ. 1-10), ὅπου καὶ πλήρης κατάλογος τῶν ἔργων τοῦ Πεδιασίμου (σσ. 4-6)1 

καὶ ἡ σχετικὴ βιβλιογραφία· σχολιάζονται ἐπίσης καὶ οἱ ἕως τώρα ἀπόψεις 

τῆς σύγχρονης φιλολογικῆς κριτικῆς γιὰ τὸν λόγιο, οἱ ὁποῖες κρίνονται ὡς 

αὐστηρές: συνολικὰ τὸ ἔργο του θὰ ἄξιζε νὰ μελετηθεῖ εὐρύτερα. Στὸ δεύτερο 

κεφάλαιο τῆς εἰσαγωγῆς (σσ. 11-31) ἐξετάζεται συστηματικότερα τὸ κείμενο 

γιὰ τοὺς ἡράκλειους ἄθλους [στὸ ἑξῆς libellus]2: ἀρχικὰ γίνεται λόγος γιὰ τὴν 

1. Στὶς σσ. 4 καὶ 112 διορθωτέο: Fr. Dübner άντὶ D. Dübner καὶ σ. 5 Esiodο ἀντὶ 
Esiodi

2. Τὸ κείμενο συνήθως στοὺς καταλόγους χειρογράφων καὶ στὰ ἐγχειρίδια 
ἀναγράφεται ὡς libellus de duodecim Herculis laboribus.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 427-430

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review428

μυθογραφία, καθώς ὁ libellus ἀποτελεῖ παράφραση τμήματος ἀπὸ τὸ δεύτερο 

βιβλίο (κεφ. 72-126) τῆς μυθογραφικῆς συλλογῆς Βιβλιοθήκη τοῦ Ψευδο - 

Ἀπολλοδώρου. Συγκρίνεται στὴν συνέχεια λεπτομερῶς τὸ πρωτότυπο μὲ τὴν 

ἀπόδοση τοῦ Πεδιασίμου, μὲ  σκοπὸ νὰ ἀναδειχθεῖ ἡ μέθοδος ποὺ ἀκολούθησε 

ὁ βυζαντινὸς λόγιος (ὁ ὁποῖος φαίνεται ὅτι βασίστηκε σὲ χειρόγραφο τῆς 

Βιβλιοθήκης καλύτερο ἀπὸ τὰ διασωθέντα ποὺ μᾶς παραδίδουν τὸ κείμενο). 

Ἐπιχειρεῖται ἐπίσης σύγκριση τοῦ libellus μὲ τὸ ἰαμβικὸ ποίημα γιὰ τοὺς ἄθλους 

τοῦ Ἡρακλῆ3, θεωρούμενο καὶ αὐτὸ ἔργο τοῦ Πεδιασίμου καὶ συντεθειμένο 

ἐπίσης γιὰ διδακτικοὺς σκοπούς, πιθανότατα πρὶν ἀπὸ τὴν συγγραφὴ τῶν πεζῶν 

ἄθλων, οἱ ὁποῖοι ἔχουν μεικτὸ χαρακτήρα, καθὼς συνδυάζουν τὴν σχεδογραφία 

μὲ τὴν λογοτεχνικὴ παράφραση (σ. 31). Στὸ τρίτο κεφάλαιο τῆς εἰσαγωγῆς (σσ. 

32-79) ἀπαριθμοῦνται καὶ περιγράφονται οἱ κώδικες ποὺ χρησιμοποιήθηκαν γιὰ 

τὴν κριτικὴ ἔκδοση, χωρὶς ἀξιώσεις πλήρους κωδικολογικῆς περιγραφῆς, ἀλλὰ 

μὲ ἔμφαση περισσότερο στὴν ἱστορία καὶ στὸ περιεχόμενό τους, καὶ κυρίως σὲ 

ὅ,τι σχετίζεται μὲ τὸ κείμενο τοῦ Πεδιασίμου (σ. 32, σημ. 103). Συγκρίνονται 

ἐπίσης οἱ προηγούμενες ἔντυπες ἐκδόσεις τοῦ κειμένου. Στὴν ἑνότητα αὐτὴ εἶναι 

ἀπαραίτητες ὁρισμένες συμπληρωματικὲς παρατηρήσεις. Ἀρχικὰ νὰ σημειωθεῖ 

ὅτι ὁ libellus συμπεριλαμβάνεται καὶ στὴν σχεδογραφικὴ συλλογὴ τοῦ κώδικα 

Laur. 56.17, ὁ ὁποῖος προέρχεται ἀπὸ τοὺς κύκλους τοῦ Ἰωάννη Πεδιασίμου4, 

καὶ διασώζεται καὶ σὲ ἄλλα χειρόγραφα5. Ἐπίσης: α) Ὁ Γεώργιος ρήτωρ τῆς 

Μητροπόλεως Αἴνου, κτήτωρ τοῦ χειρογράφου ΤΑ 152 τοῦ Μουσείου Μπενάκη 

(σ. 34), εἶναι φυσικὰ ὁ Γεώργιος Κόντης6. β) Γιὰ τὸν Ἰωάννη Κορέση, κτήτορα 

τοῦ κώδικα Laurent. 74.13 (σ. 44) βλ. καὶ τὰ γραφόμενα τοῦ Κ. Ἀμάντου7. γ) 

Γιὰ τὸν Ἀνδρέα Δῶνο, γραφέα τοῦ κώδικα Bodl. Barocc. Gr. 72 (σ. 54), ἔχει 

3. Ἔκδ. B. Knös, Ein spätgriechisches Gedicht über die Arbeiten des Herakles, BZ 17 
(1908), 397-429.

4. Ἡ σχεδογραφικὴ αὐτὴ συλλογὴ ἐκδόθηκε προσφάτως  ἀπὸ τοὺς I. Vassis – S. 
Kotzabassi – I. Polemis, A Βyzantine Τextbook of the Palaeologan period. The Schedographic 
Collection of ms Laurentianus 56.17, Παρεκβολαὶ 9 (2019), 33-182.

5. Βλ. π.χ. Δ. Στρατηγόπουλος, Παρατηρήσεις στοὺς Ἄθλους τοῦ Ἡρακλέους τοῦ 
Ἰωάννη Πεδιασίμου, Βυζαντινὰ Σύμμεικτα 30 (2020), 185-198, κυρίως 188.

6. Γιὰ τὸν ὁποῖο βλ. τελευταῖα Λ. Μανου, Γεώργιος Κόντης ρήτωρ τῆς Μητροπόλεως 
Αἴνου καὶ ἔκδικος τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας. Βίος καὶ ἔργο, Βυζαντινὰ 25 (2005), 293-313.

7. Κ. Αμαντος, Τὰ γράμματα εἰς τὴν Χίον κατὰ τὴν Τουρκοκρατίαν, 1566-1822 
(Σχολεῖα καὶ Λόγιοι), Πειραιεύς 1946, 54-56.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 427-430

429ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

γράψει προσφάτως ὁ Ι. Βάσσης8. δ) ὁ ἀναφερόμενος ὡς Nicolas Artabasdos 

Rhabdos (σ. 57) εἶναι ὁ Νικόλαος Ἀρτάβασδος Ραβδάς (PLP 1437)9. ε) Γιὰ τὸν 

Ματθαῖο Καμαριώτη ὡς γραφέα τοῦ κώδικα Paris. Suppl. Gr. 652 (σ. 57) βλ. τὶς 

διατριβὲς τῶν Κ. Παπαδάκη καὶ Δ. Χατζημιχαὴλ10. ς) Νεώτερη βιβλιογραφία γιὰ 

τὸν Σεβαστὸ Κυμινήτη (σ. 59) βλ. στὴν μελέτη τῆς Ἰωάννας Κόλλια11. ζ) Γιὰ τὸν 

Λάμπρο Φωτιάδη, κτήτορα τοῦ κώδικα Paris. Suppl. Gr. 1366 (σ. 59), βλ. τὴν 

μελέτη τῆς Λίλιας Διαμαντοπούλου12. 

Τὸ τέταρτο κεφάλαιο τῆς εἰσαγωγῆς (σσ. 80-105) εἶναι ἀφιερωμένο 

στὴν κριτικὴ θεώρηση τῶν κωδίκων: τὰ χειρόγραφα κατατάσονται σὲ τρεῖς 

οἰκογένειες ποὺ ἀνάγονται σὲ κοινὸ ἀρχέτυπο, καὶ καταρτίζεται τὸ στέμμα (σ. 

105). Τὸ τελευταῖο κεφάλαιο τοῦ εἰσαγωγικοῦ τμήματος (σσ.106-108) ἀναφέρεται 

στὴν μέθοδο καταρτισμοῦ τοῦ κειμένου. Ἐκτενὴς βιβλιογραφία (σσ. 109-120) 

συμπληρώνει τὴν ἑνότητα. Λείπει ὅμως ἕνα εὑρετήριο τῆς εἰσαγωγῆς, ποὺ θὰ 

διευκόλυνε τὸν ἀναγνώστη.

Ἀκολουθεῖ ἡ ἔκδοση τοῦ κειμένου (σσ. 121-149), μὲ ἐκτενὲς κριτικὸ 

ὑπόμνημα καὶ μὲ γαλλικὴ μετάφραση στὶς ζυγὲς σελίδες. 

8. Ι. Βασσης, Ἀνδρέας Δῶνος. Ἕνας λόγιος κωδικογράφος στὴν Κρήτη τοῦ 16ου 
αἰώνα, στὸν τόμο Παιδεία καὶ πολιτισμὸς στὴν Κρήτη. Βυζάντιο – Βενετοκρατία. Μελέτες 
ἀφιερωμένες στὸν Θεοχάρη Δετοράκη, Ἡράκλειο 2008, 99-114. Βλ. ἐπίσης F. Ciccolella, 
Greek in Venetian Crete: Grammars and schoolbooks from the Library of Francesco Barozzi, 
στὸν τόμο Teachers, Students and Schools of Greek in The Renaissance, Leiden 2017, 371-
393, μελέτη ποὺ κυκλοφόρησε προφανῶς μετὰ τὴν παράδοση τοῦ παρουσιαζόμενου 
βιβλίου στὸ τυπογραφεῖο. 

9. Γιὰ τὸν Νικόλαο Ραβδά βλ. προσφάτως Γ. Στόγιας, Ὁ Νικόλαος Ραβδᾶς καὶ τὸ 
βασιλικὸν χρυσουργίον. Προβλήματα ἀριθμητικὰ καὶ ζητήματα κοπῆς νομισμάτων 
στὴν ὑστεροβυζαντινὴ περίοδο, στὸν τόμο Ἐπιστήμη και τεχνολογία. Ἱστορικὲς καὶ 
ἱστοριογραφικὲς μελέτες [Ἑταιρεία μελέτης καὶ διάδοσης τῆς ἱστορίας τῶν Ἐπιστημῶν 
καὶ τῆς τεχνολογίας 1], Ἀθήνα 2013, 67-95.

10. K. Παπαδάκης, Ματθαῖος Καμαριώτης. Τὸ θεολογικό του ἔργο, μετὰ ἐκδόσεως 
ἀνεκδότων ἔργων του, Θεσσαλονίκη 2000, 153-157 (=http://hdl.handle.net/10442/
hedi/23093) καὶ Δ. Χατζημιχαηλ, Ματθαίος Καμαριώτης: συμβολή στη μελέτη του βίου, 
του έργου και της εποχής του, Θεσσαλονίκη  2002, 298-299 (=http://hdl.handle.net/10442/
hedi/20545). 

11. Ι. Κολλια, Ὁ Σεβαστὸς Κυμινήτης καὶ ἡ ἵδρυση τοῦ Φροντιστηρίου τῆς 
Τραπεζούντας. Ἑλληνικά 30 (1977-1978), 280-306.

12. Λ. Διαμαντοπούλου, Ὁ Λάμπρος Φωτιάδης (1752-1805) ποιητής, Μνημοσύνη 19 
[Πρακτικά συνεδρίου «Λόγιοι της Τουρκοκρατίας»], Ἀθήνα 2013, 289-314.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 427-430

430 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Συνολικὰ πρόκειται γιὰ ἐπιμελημένη καὶ καλαίσθητη ἔκδοση. Παραφωνία 

ἀποτελεῖ στὴν ἔκδοση τοῦ κειμένου τὸ ὅτι σὲ περιπτώσεις ἔκθλιψης, ἡ 

ἀπόστροφος προσκολλᾶται στὸ φωνῆεν τῆς λέξης ποὺ ἀκολουθεῖ χωρὶς διάστημα 

(βλ. π.χ. δ’ἐκ, ἀνθ’ὧν, θ’ Ἡρακλέα καὶ ἄλλα παρόμοια), κάτι ποὺ προφανέστατα 

ὀφείλεται στὸ ὅτι ἐφαρμόζεται ἡ ὀρθογραφικὴ συνήθεια τῶν γαλλικῶν, ποὺ 

δὲν ἀκολουθεῖται ὅμως σὲ ἑλληνικὰ κείμενα. Ἀνεξάρτητα ἀπὸ αὐτό, τὸ βιβλίο 

συντελεῖ στὴν καλύτερη γνωριμία μας μὲ τὸ ἔργο τοῦ Πεδιασίμου καὶ ἀποτελεῖ 

σημαντικὴ συμβολὴ στὴν μελέτη τῆς λογοτεχνίας τῶν παλαιολογείων χρόνων.

Στυλιανός Λαμπάκης

Ἰνστιτοῦτο Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 431-444

Knighthoods of Christ: Essays on the History of the Crusades and the Knights 
Templar, Presented to Malcolm Barber, επιμ. N. Housley, Aldershot: Ashgate / 

Abingdon & New York: Routledge, 2007 (αρχική δημοσίευση) / 2017 (ηλεκτρονική 

έκδοση), σελ. xxii + 257, 2 χάρτες, 8 εικόνες, ISBN: 9780754655275 (hbk), 

9781315251066 (ebk)

Το συλλογικό έργο αυτό είναι επανέκδοση σε ηλεκτρονική μορφή (ebook), μετά 

από μια δεκαετία, ενός τόμου αφιερωμένου στον Malcolm Barber, έναν από τους 

διαπρεπέστερους βρετανούς ιστορικούς στο πεδίο των σταυροφοριών, κατά τη 

συνταξιοδότησή του από το πανεπιστήμιο του Reading όπου είχε εργαστεί για 

περίπου 40 χρόνια. Ανάμεσα στα αντικείμενα που  έχει μελετήσει σε βάθος ο Barber 

ήταν η ιστορία των Ιπποτικών Ταγμάτων και ιδίως των Ναϊτών, οι λεγόμενες 

«λαϊκές σταυροφορίες» (όπως οι «σταυροφορίες των βοσκών» του 1251 και του 

1320), καθώς και η αίρεση των Καθαρών. Το συγγραφικό του έργο περιλαμβάνει, 

ανάμεσα σε πολλές άλλες δημοσιεύσεις, δυο καθοριστικές μονογραφίες για την 

ιστορία και τη δίκη των Ναϊτών (The Trial of the Templars, 1978, και The New 
Knighthood: A History of the Order of the Temple, 1993) που μεταφράστηκαν σε 

πολλές γλώσσες (η πρώτη και στα ελληνικά, το 2007), αλλά και ένα εξαιρετικό 

εγχειρίδιο μεσαιωνικής ιστορίας (The Two Cities: Medieval Europe, 1050-1320, 

1991). Το έργο του διακρίνεται συνολικά για τη βαθειά γνώση του αντικειμένου, 

την ενδελεχή και εμπεριστατωμένη έρευνα, την έμφαση στην προσεκτική χρήση 

των πρωτογενών πηγών, αλλά και το εύληπτο ύφος γραφής. 

Ο τόμος Knighthoods of Christ, μετά από σύντομη παρουσίαση του έργου 

και της έρευνας του τιμώμενου, περιλαμβάνει 17 κεφάλαια χωρισμένα σε δυο 

μέρη: το πρώτο για τις σταυροφορίες (κεφ. 1-9) και το δεύτερο για τους Ναΐτες 

(κεφ. 10-17). Στους συγγραφείς συγκαταλέγονται κορυφαίοι ιστορικοί των 

σταυροφοριών –κάποιοι ήδη καταξιωμένοι και άλλοι νεότεροι τότε– από το 

Ηνωμένο Βασίλειο, τις ΗΠΑ, τη Γαλλία, την Ισπανία, τον Καναδά και το Ισραήλ. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 431-444

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review432

Αρκετά από τα κεφάλαια έχουν ήδη αναδειχθεί ως απαραίτητη βιβλιογραφία 

για τη μελέτη του σταυροφορικού κινήματος στα χρόνια που έχουν μεσολαβήσει 

από την πρώτη έκδοση του τόμου. 

Στο πρώτο κεφάλαιο («Byzantium in Western Chronicles before the 

First Crusade», σσ. 3-16), ο John France εξετάζει τις μαρτυρίες των δυτικών 

χρονικογράφων για το Βυζάντιο κατά την περίοδο πριν από την Α΄ Σταυροφορία. 

Ο France ανακεφαλαιώνει αρχικά τα συμπεράσματα της σύγχρονης έρευνας 

ότι η φαινομενικά αντι-βυζαντινή στάση των Δυτικών κατά την έναρξη των 

σταυροφοριών οφείλεται σε μεγάλο βαθμό στο ανώνυμο έργο Gesta Francorum, 

πάνω στο οποίο βασίστηκαν τα περισσότερα άλλα χρονικά που αφηγούνται την 

Πρώτη Σταυροφορία. Το Gesta Francorum όμως παρήχθη στο περιβάλλον του 

Νορμανδού ηγέτη Βοημούνδου, γνωστού αντιπάλου του αυτοκράτορα Αλεξίου 

Α΄ Κομνηνού, και χρησιμοποιήθηκε ως προπαγάνδα για τη νομιμοποίηση της 

νορμανδικής κατοχής της Αντιόχειας από το 1098, αλλά και της επίθεσης κατά 

του Βυζαντίου το 1107, στην οποία ο Βοημούνδος προσπάθησε να προσδώσει τα 

χαρακτηριστικά σταυροφορίας. Ωστόσο, άλλες πηγές εκτός της «οικογένειας» 

του Gesta Francorum, όπως το χρονικό του Αλβέρτου του Aachen αλλά και 

επιστολές ηγετών της σταυροφορίας, δεν φαίνεται να διαπνέονται από το ίδιο 

αντι-βυζαντινό πνεύμα. Επομένως είναι σημαντική η εξέταση των χρονικών της 

περιόδου που προηγήθηκε, προκειμένου να διαπιστωθεί ακριβέστερα η στάση 

των Δυτικών ελίτ έναντι της αυτοκρατορίας. Ο France εξετάζει τα χρονικά 

αυτά ανά γεωγραφικές ομάδες και εντοπίζει κάποιες τοπικές διαφοροποιήσεις: 

π.χ. τα χρονικά από την Ιταλία και τη Γερμανία (δηλ. τον χώρο της Δυτικής 

Αυτοκρατορίας) δείχνουν μεγαλύτερο ενδιαφέρον για το Βυζάντιο απ’ ό,τι 

αυτά από τη Γαλλία, την Ισπανία ή την Αγγλία. Υπάρχουν κάποιες εκδηλώσεις 

εχθρότητας προς το Βυζάντιο λόγω του ανταγωνισμού για τον αυτοκρατορικό 

τίτλο (στην περίπτωση Γερμανών χρονικογράφων) ή, σε λίγες περιπτώσεις, λόγω 

της στάσης των Βυζαντινών έναντι του πάπα. Όμως σε γενικές γραμμές η εικόνα 

που προκύπτει είναι αυτή μιας σχετικής αδιαφορίας προς το Βυζάντιο, σχεδόν 

χωρίς καμία αναφορά στο Σχίσμα του 1054 ή εχθρότητα λόγω θρησκευτικών 

διαφορών ανάμεσα στις δυο πλευρές. Παρά τις διαφορές τους, οι σταυροφόροι 

είδαν αρχικά τους Βυζαντινούς ως χριστιανούς σύμμαχους κατά των 

μουσουλμάνων. Τα πράγματα άλλαξαν μόνο μετά την απόφαση του Αλεξίου 

Κομνηνού να μην έρθει προς ενίσχυση των σταυροφόρων κατά την πολιορκία 

της Αντιόχειας, κάτι που, με την συμβολή της προπαγάνδας του Βοημούνδου, 

«δηλητηρίασε» τις σχέσεις μεταξύ Βυζαντίου και Δύσης. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 431-444

433ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Στο δεύτερο κεφάλαιο («Knowing the Enemy: Latin Relations with Islam 

at the Time of the First Crusade», σσ. 17-25) ο Τhomas Asbridge υποστηρίζει 

ότι είναι λανθασμένη η κοινή εντύπωση πως οι πρώτοι σταυροφόροι είχαν 

μια μονολιθικά εχθρική αντίληψη για τους μουσουλμάνους και ότι τους 

αντιμετώπισαν αποκλειστικά ως εχθρούς όταν έφτασαν στην Ανατολική 

Μεσόγειο. Ο Asbridge επικαλείται τις διάφορες διαπραγματεύσεις και 

συνθήκες, ιδίως με τους Φατιμίδες της Αιγύπτου αλλά και με άλλους Άραβες 

και Τούρκους τοπικούς ηγεμόνες, συχνά με την προοπτική συμμαχίας έναντι 

άλλων μουσουλμανικών δυνάμεων. Αξιοσημείωτες είναι επίσης οι περιπτώσεις 

μουσουλμάνων που έγιναν «υποτελείς ηγεμόνες» (“client rulers”), όπως ο άραβας 

εμίρης της Τρίπολης που συμφώνησε να αποδίδει φόρο υποτελείας στον κόμη 

Ραϋμόνδο της Τουλούζης. Υπήρχαν κάποιοι δισταγμοί και ενστάσεις για 

αυτές τις σχέσεις, ή έστω προσπάθειες δικαιολόγησής τους μέσω αναφορών 

στον υποτιθέμενο ή προσδοκώμενο προσηλυτισμό των μουσουλμάνων αυτών 

στον χριστιανισμό – ωστόσο αυτές οι αντιδράσεις φαίνεται να είναι κυρίως 

μεταγενέστερες. Ο Asbridge συμπεραίνει ότι οι σχέσεις των σταυροφόρων 

με τους μουσουλμάνους δεν είχαν αποκλειστικά τη μορφή στρατιωτικής 

αντιπαράθεσης και θρησκευτικής εχθρότητας, αλλά συμπεριλάμβαναν πληθώρα 

άλλων διπλωματικών, οικονομικών και πολιτισμικών επαφών.

Το τρίτο κεφάλαιο («Kingship, Identity and Name-giving in the Family of 

Baldwin of Bourcq», σσ. 27-38), από τον Alan Murray, είναι μια ενδιαφέρουσα 

προσωπογραφική μελέτη για τον Βαλδουίνο Β΄, ή Βαλδουίνο του Bourcq, δεύτερο 

κόμη της Έδεσσας και βασιλιά των Ιεροσολύμων (1118-1131). Ο Murray εξετάζει 

την καταγωγή, την οικογένεια και τους δυναστικούς δεσμούς του Βαλδουίνου, 

χρησιμοποιώντας με ευφυή τρόπο την ονοματοδοσία των απογόνων του για 

να καταδείξει την ταυτότητα που συγκρότησε και την εικόνα που προέβαλε η 

δυναστεία του. Στην πραγματικότητα, η άνοδος του Βαλδουίνου Β΄ στον θρόνο 

των Ιεροσολύμων αποτέλεσε τομή σε σχέση με τους προκατόχους του (Γοδεφρείδο 

του Bouillon και Βαλδουίνο Α΄), τόσο από δυναστική άποψη, καθώς προερχόταν 

από την «ταπεινότερη» οικογένεια των κομήτων του Rethel (στην περιοχή της 

Reims, στη ΒΔ Γαλλία), όσο και από την άποψη των εσωτερικών ισορροπιών 

της αριστοκρατίας στο βασίλειο. Όλοι οι υπόλοιποι ηγεμόνες των Ιεροσολύμων 

ώς το 1291 ήταν ουσιαστικά απόγονοι του Βαλδουίνου Β΄, και ώς το τέλος του 

12ου αι. διατήρησαν με σαφή τρόπο την ταυτότητα και τη σύνδεσή τους με τον 

πατρογονικό τους οίκο. Στη συνέχεια, όμως, επικράτησε η ιδέα της συνέχειας 

της βασιλικής οικογένειας σε σχέση με τους δυο πρώτους βασιλείς, που έχαιραν 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 431-444

434 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

σχεδόν μυθικής φήμης στη Δύση, κάτι που διευκολύνθηκε από το γεγονός ότι ο 

Βαλδουίνος Β΄ (και επομένως τρεις από τους διαδόχους του) έτυχε να φέρει το 

ίδιο όνομα με τον προκάτοχό του. Αυτό είναι ιδιαίτερα εμφανές στην παράδοση 

των γαλλικών σταυροφορικών επών του ύστερου 12ου και 13ου αι., όπου τα 

ιστορικά πρόσωπα των βασιλέων με το όνομα Βαλδουίνος συγχέονται μεταξύ 

τους ή συμπτύσσονται σε μικρότερο αριθμό λογοτεχνικών χαρακτήρων. 

Στο τέταρτο κεφάλαιο («Armenia, Edessa and the Second Crusade», σσ. 

39-50), ο Jonathan Phillips εξετάζει μια σχετικά υποτιμημένη πτυχή της Β΄  

Σταυροφορίας, δηλαδή τον αρμενικό παράγοντα, με άξονα την πρεσβεία που 

έστειλε ο Καθολικός, επικεφαλής της Αρμενικής Εκκλησίας, στην παπική αυλή 

το 1145. Ο Phillips επισημαίνει τις στενές και συνήθως φιλικές σχέσεις μεταξύ 

των Αρμενίων και των Λατίνων στην Ανατολή, στο στρατιωτικό/πολιτικό, 

εκκλησιαστικό, αλλά και ιδεολογικό επίπεδο. Αρμένιοι ευγενείς εντάχθηκαν 

στο πολιτικό σύστημα των σταυροφορικών κρατών, ιδιαίτερα στην κομητεία 

της Έδεσσας (της οποίας οι τρεις πρώτοι ηγεμόνες είχαν Αρμένιες συζύγους), 

και πολέμησαν συχνά στο πλευρό των Λατίνων. Η Αρμενική Εκκλησία έχαιρε 

αυτονομίας στα σταυροφορικά κράτη και διατηρούσε καλές σχέσεις με τον 

παπισμό. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον έχουν οι παρατηρήσεις του Phillips για την 

αφομοίωση σταυροφορικών ιδεών (π.χ. περί άφεσης αμαρτιών) από την πλευρά 

των Αρμενίων, καθώς για την κοινή χρήση ιερών συμβόλων. Οι σχέσεις μεταξύ 

Αρμενίων και Δυτικών έγιναν ακόμα πιο στενές, ιδίως κατά τις δεκαετίες του 

1130-1140, λόγω της αυξανόμενης πίεσης και απειλής τόσο από την πλευρά 

του Βυζαντίου (με τις εκστρατείες στην Κιλικία και την Αντιόχεια του Ιωάννη 

Κομνηνού το 1137-8 και το 1142, καθώς και του Μανουήλ Κομνηνού το 1144), όσο 

και από την πλευρά των μουσουλμάνων της Συρίας, υπό την ηγεσία του Ζengi, με 

αποκορύφωμα την κατάληψη της ίδιας της Έδεσσας το 1144 που οδήγησε στην 

κήρυξη της Β΄ Σταυροφορίας. Σε αυτό το πλαίσιο, κατά τον Phillips, εντάσσεται 

η πρεσβεία του 1145 που αποτέλεσε ένα νέο ζενίθ στις σχέσεις Αρμενίων και 

Δυτικών, έστω και αν δεν οδήγησε στην «υποταγή» της Αρμενικής Εκκλησίας 

στον παπισμό, όπως θεώρησε ο επίσκοπος, χρονικογράφος, και αυτόπτης 

μάρτυρας, Όθων του Freising. Η βοήθεια προς τους Αρμενίους φαίνεται να ήταν 

ένας από τους αρχικούς στόχους της Β΄ Σταυροφορίας που έχει παραβλεφθεί 

από την ιστοριογραφία – όμως η παταγώδης αποτυχία της εκστρατείας αυτής 

υπονόμευσε τις προσπάθειες περαιτέρω προσέγγισης μεταξύ των δύο πλευρών 

στο αμέσως επόμενο διάστημα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 431-444

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 435

Στο πέμπτο κεφάλαιο («The Admirable Enemy? Saladin and Saphadin in 

Ambroise’s Estoire de la guerre sainte», σσ. 51-64) η Marianne Ailes εξετάζει 

την εικόνα του Σαλαδίνου, του αδερφού του, Saphadin, και γενικότερα των 

Σαρακηνών, σε μια σημαντική πηγή για την Γ΄ Σταυροφορία, το έμμετρο χρονικό 

του Ambroise (Αμβρόσιου), ο οποίος πήρε μέρος στην εκστρατεία του Ριχάρδου 

του Λεοντόκαρδου. Η Ailes αμφισβητεί την άποψη που είχε διατυπωθεί από τον 

Paul Bancourt ότι ο Ambroise είχε ως κύρια πηγή έμπνευσής του τα chansons de 
geste (τα επικά άσματα που ήταν δημοφιλή την περίοδο των σταυροφοριών) για 

την αναπαράσταση των Σαρακηνών και γενικότερα για τη σύνθεση του έργου 

του. Παρότι οι μουσουλμάνοι αντίπαλοι παρουσιάζονταν συχνά ως «ο Άλλος» 

στη μεσαιωνική γραμματεία, κοινό ήταν και το λογοτεχνικό μοτίβο του «ευγενούς 

Σαρακηνού», όπως συχνές ήταν οι θετικές κρίσεις για τις ικανότητες και τον 

χαρακτήρα του Σαλαδίνου (ως αντάξιου αντιπάλου του Ριχάρδου), παρά το 

γεγονός ότι ήταν ο κατακτητής των Ιεροσολύμων. Ο Ambroise ακολουθεί ως ένα 

βαθμό αυτή την λογοτεχνική παράδοση την οποία σίγουρα γνώριζε, όμως γενικά 

παρουσιάζει τον Σαλαδίνο με έναν σχετικά ουδέτερο τρόπο, με ανθρώπινες 

αρετές αλλά και αδυναμίες, και δεν δαιμονοποιεί γενικότερα τους Σαρακηνούς. 

Ο Saphadin λειτουργεί στο κείμενο ως το ευγενέστερο alter ego του Σαλαδίνου. 

Η παρουσίαση των αντιπάλων ανταποκρίνεται περισσότερο στα ιστορικά 

δεδομένα στο κείμενο του Ambroise απ’ ό,τι στα chansons de geste. Ωστόσο, ο 

Ambroise χρησιμοποιεί τον Σαλαδίνο και τον Saphadin με τέτοιο τρόπο ώστε 

να δικαιολογήσει τις ενέργειες του Ριχάρδου που μπορούσαν να γίνουν στόχος 

κριτικής, όπως η σφαγή των αιχμαλώτων μετά την κατάληψη της Άκρας ή η 

συνθήκη με τον Σαλαδίνο που έβαλε τέλος στη σταυροφορία. Ο Ambroise 

προσπαθεί να παρουσιάσει την τελευταία ως νίκη, παρότι σε άλλα σημεία της 

ιστορίας του είχε κατακρίνει ως «προδότες» άλλους χριστιανούς ηγέτες για τις 

διαπραγματεύσεις τους με τον Σαλαδίνο.

Στο έκτο κεφάλαιο («Baldwin of Flanders and Henry of Hainault as 

Military Commanders in the Latin Empire of Constantinople», σσ. 65-76), ο 

Peter Noble συγκρίνει τη δράση και τα επιτεύγματα των δυο πρώτων Λατίνων 

Αυτοκρατόρων μετά το 1204. Ο Βαλδουίνος είχε τη φήμη ικανού στρατιώτη και 

πολιτικού στη Δύση, αλλά η σύντομη θητεία του στον αυτοκρατορικό θρόνο 

της Κωνσταντινούπολης έληξε άδοξα με τη συντριπτική ήττα από τον τσάρο 

Καλοϊωάννη στη μάχη της Αδριανούπολης. Ως αίτια αυτής της αποτυχίας, ο 

Noble προτείνει τις ιδιαίτερες και ξένες συνθήκες της περιοχής, τις ιπποτικές 

αρχές που ο Βαλδουίνος ακολούθησε στο πεδίο της μάχης αντί να προσαρμόσει 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 431-444

436

την τακτική του στις ανάγκες της στιγμής, τον επισφαλή έλεγχό του επί των 

άλλων αρχηγών του σταυροφορικού στρατεύματος, αλλά και την πιθανότητα 

να υπέφερε από κατάθλιψη μετά τον θάνατο της γυναίκας του (μια μάλλον 

πρωτότυπη και τολμηρή ερμηνεία). Ανώτερος από όλες τις απόψεις αποδείχτηκε 

ο νεότερος αδερφός του, Ερρίκος, που κατάφερε να επιβάλει την εξουσία του, 

να σταθεροποιήσει την αυτοκρατορία και να περάσει στην αντεπίθεση, καθώς 

και να έρθει σε συνεννόηση με τους Έλληνες υπηκόους του, τους οποίους είχε 

αγνοήσει ο Βαλδουίνος. Ο Noble επισημαίνει ιδιαίτερα τη στρατηγικά σωστή 

προσπάθεια του Ερρίκου να ενισχύσει την λατινική θέση στα Βαλκάνια, 

εκστρατεύοντας δυο φορές προς τη Nis, προκειμένου να κρατήσει ανοικτή τη 

γραμμή επικοινωνίας προς την Δύση μέσω της κοιλάδας του Δούναβη.

Το έβδομο κεφάλαιο («A Female Physician on the Fourth Crusade? Laurette 

de Saint-Valéry», σσ. 77-85) είναι μια προσωπογραφική διερεύνηση γύρω 

από την υποτιθέμενη παρουσία της Laurette de Saint-Valéry, της συζύγου του 

Aléaume de Fontaines (δημάρχου της κοινότητας της Abbeville, ο οποίος πήρε 

μέρος στην Γ΄ και την Δ΄ Σταυροφορία), ως γιατρού στην Δ΄ Σταυροφορία. 

Εξετάζοντας προσεκτικά τις σχετικές αναφορές, η Susan Edgington καταδεικνύει 

τις ανακρίβειες που προέρχονται από την πολύ μεταγενέστερη πηγή (Lectiones 
Longipratenses, του 15ου αι., για τη μεταβίβαση ιερών λειψάνων στο μοναστήρι 

της Longpré μετά την κατάκτηση της Κωνσταντινούπολης) και επιτείνονται στην 

ύστερη βιβλιογραφία. Η πληροφορία για την υποτιθέμενη συμμετοχή της Laurette 

στη σταυροφορία έχει προέλθει από σύγχυση με τη δράση του συζύγου της – έχει 

όμως ενδιαφέρον για τη θέση των γυναικών την περίοδο αυτή η αναφορά ότι 

είχε σπουδάσει ιατρική.  

Στο όγδοο κεφάλαιο («Mounted Warrior Saints in Crusader Icons: Images 

of the Knighthoods of Christ», σσ. 87-107) ο Jaroslav Folda, ο κορυφαίος ειδικός 

στην τέχνη των σταυροφοριών, εξετάζει την αναπαράσταση των έφιππων αγίων 

σε εικόνες, ιδίως του 13ου αιώνα, από την άποψη τόσο τεχνοτροπίας όσο και 

εικονογραφίας. Η πλειονότητα των εικόνων αυτών διασώζονται στη Μονή της 

Αγίας Αικατερίνης στο Σινά. Το μοτίβο του έφιππου αγίου, που εμφανίζεται 

αρκετά συχνά στην σταυροφορική τέχνη (Αγ. Γεώργιος, Θεόδωρος, Σέργιος, 

Βάκχος και, σπανιότερα, Δημήτριος), έχει σίγουρα επηρεαστεί από τη βυζαντινή 

τέχνη όπου ήταν ιδιαίτερα δημοφιλές. Μια εικονογραφική διαφορά είναι η 

εμφάνιση λαβάρων με κόκκινο σταυρό σε λευκό φόντο (ιδίως σε αναπαραστάσεις 

του Αγ. Σεργίου), που υποδεικνύει σύνδεση με το σταυροφορικό κίνημα ενώ δεν 

εμφανίζεται σε αντίστοιχες βυζαντινές εικόνες του 13ου αι. Ωστόσο, σε άλλα 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 431-444

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 437

εικονογραφικά στοιχεία αυτές οι «σταυροφορικές» εικόνες ακολουθούν την 

ανατολική παράδοση (π.χ. αναπαράσταση των εφίππων χωρίς κράνος, αντίθετα 

με τις απεικονίσεις ιπποτών στη Δύση). Διακρίνονται δυο βασικές τεχνοτροπίες 

(ο Folda αποκαλεί τη μια «Βενετο-βυζαντινό σταυροφορικό στυλ» και την 

άλλη «Φραγκο-βυζαντινό σταυροφορικό στυλ»), όμως και οι δυο κατηγορίες 

εικόνων φαίνεται να προέρχονται από εργαστήρια στην Άκρα, το καλλιτεχνικό 

και πολιτικό κέντρο των σταυροφορικών κρατών την περίοδο αυτή. Γενικά, 

οι εικόνες αυτές είναι μάρτυρες της πρόσμιξης δυτικών και ανατολικών 

καλλιτεχνικών στοιχείων. Ο Folda συμπεραίνει ότι, παρά τις διαφορές στην 

τεχνοτροπία, είναι αδιαμφισβήτητες οι επιρροές από τη βυζαντινή αλλά και 

την ευρύτερη ανατολική χριστιανική καλλιτεχνική παράδοση. Οι περισσότεροι 

καλλιτέχνες ήταν πιθανότατα φραγκικής καταγωγής που όμως είχαν μάλλον 

γεννηθεί και σε κάθε περίπτωση είχαν εκπαιδευτεί στην Ανατολή, αν και σε 

κάποιες περιπτώσεις ενδέχεται να ήταν ανατολικοί χριστιανοί (Βυζαντινοί, 

Σύριοι, κτλ.) που εκτέλεσαν τα συγκεκριμένα έργα για σταυροφόρους χορηγούς. 

Στο ένατο και τελευταίο κεφάλαιο για το πρώτο μέρος («‘The Common 

Corps of Christendom’. Thomas More and the Crusading Cause», σσ. 109-

120) ο Norman Housley εξετάζει τις αντιλήψεις για το σταυροφορικό κίνημα 

κατά τον πρώιμο 16ο αι. στο έργο του Thomas More, του κορυφαίου λόγιου 

και καγκελάριου του Ερρίκου Η΄ της Αγγλίας. Θεωρείται συχνά ότι κατά τον 

ύστερο μεσαίωνα ο ενθουσιασμός για το σταυροφορικό κίνημα είχε μειωθεί 

σημαντικά και οι αντιλήψεις έναντί του είχαν γίνει πιο αρνητικές – απόψεις 

που ο Housley έχει σε σημαντικό βαθμό επανεξετάσει κριτικά στο ευρύτερο 

έργο του. Ουμανιστές λόγιοι, όπως ο Έρασμος, απέρριπταν την ιδέα της 

σταυροφορίας και του πόλεμου γενικότερα ως επιβλαβή τόσο πρακτικά όσο 

και ηθικά. Ο Thomas More εξέφρασε παρόμοιες απόψεις όταν συνέγραψε τo 

διασημότερo έργo του, την Ουτοπία (1516). Ωστόσο, σε μεταγενέστερα κείμενά 

του, όπως δείχνει ο Housley, ο More παίρνει σαφή θέση υπέρ της αναγκαιότητας 

και της αξίας των σταυροφοριών και της πολεμικής προσπάθειας εναντίον των 

Οθωμανών. Στο μεταξύ είχαν μεσολαβήσει δυο σημαντικές εξελίξεις: από τη μια 

πλευρά, η αύξηση της Οθωμανικής απειλής, μετά και τη συντριπτική ήττα του 

ουγγρικού βασιλείου στη μάχη του Mohács (1526) και την πρώτη πολιορκία της 

Βιέννης (1529)· και από την άλλη πλευρά, φυσικά, η έκρηξη της Προτεσταντικής 

Μεταρρύθμισης, που στα μάτια του More έθετε σε κίνδυνο την ενότητα της 

χριστιανικής κοινότητας. Η στήριξη προς τη σταυροφορία ήταν επακόλουθο της 

συνολικά συντηρητικότερης θέασης του λογίου σχετικά με την εξουσία εντός 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 431-444

438

της χριστιανοσύνης και της ισχυρής αντιπάθειάς του για κάθε μορφή αίρεσης. 

Ο More θεωρούσε επιτακτική ανάγκη τον πόλεμο κατά των εξωτερικών αλλά 

και των εσωτερικών εχθρών (αντίστοιχα των Τούρκων και των αιρετικών – που 

συμπεριλάμβαναν τους Προτεστάντες), ο οποίος θα έπρεπε να διεξαχθεί από τις 

κοσμικές δυνάμεις που έχαιραν θεϊκής έγκρισης. 

Το δεύτερο μέρος του τόμου εστιάζει στην ιστορία των Ναϊτών Ιπποτών, 

ένα από τα τρία διεθνή ιπποτικά τάγματα που ιδρύθηκαν στους Αγίους 

Τόπους κατά τη διάρκεια των σταυροφοριών με αποστολή την υπεράσπιση 

των προσκυνητών και την άμυνα των σταυροφορικών κρατών. Τα 8 κεφάλαια 

αυτά παρουσιάζουν μια πληθώρα από ενδιαφέροντα αρχειακά τεκμήρια και 

ερμηνείες που καλύπτουν από την (αρκετά νεφελώδη) ίδρυση του τάγματος ώς 

την τελική και δραματική πτώση του που επήλθε με τη διαβόητη σύλληψη και 

δίκη των μελών του στις αρχές του 14ου αι. Πέρα από χρονολογική, υπάρχει 

και ευρεία γεωγραφική και θεματική κάλυψη του αντικειμένου: εξετάζονται 

οι δραστηριότητες των Ναϊτών στους Αγίους Τόπους και σε διάφορα σημεία 

της Ευρώπης (όπως στην Ιβηρική Χερσόνησο, τη Βρετανία, και την Ιταλία), με 

κάποια κεφάλαια να επικεντρώνονται στην οικονομικές και πολιτικές υποθέσεις 

του τάγματος (κεφ. 10, 13, 15), άλλα στην ίδρυση και την αποστολή του (κεφ. 11 

και 12), και άλλα στη δίκη και τη διάλυσή του (κεφ. 15, 16, 17).

Στο 10ο κεφάλαιο («Belchite, le Temple et Montjoie: la couronne d’Aragon et 

le Temple au XIIe siècle», σσ. 123-135) ο Alain Demurger εξετάζει την ανάμειξη 

των Ναϊτών στις περιοχές του Στέμματος της Αραγωνίας κατά τον 12ο αι., στο 

πλαίσιο της προσπάθειας για την κατάκτηση εδαφών υπό μουσουλμανική 

κυριαρχία (τη λεγόμενη Reconquista). Ο Αλφόνσο Α΄ της Αραγωνίας, στη 

διαθήκη του το 1131, κληροδότησε το βασίλειό του στους Ναΐτες, τους Ιωαννίτες 

και τους Τεύτονες Ιππότες – κάτι που δεν τηρήθηκε, καθώς ο διάδοχός του 

ήρθε σε διακανονισμό με τα τάγματα. Εδάφη παραχωρήθηκαν στους Ναΐτες, 

με στόχο να περιφρουρήσουν την παραμεθόριο επανδρώνοντας τα αντίστοιχα 

κάστρα, καθώς και να επιβλέψουν τον εποικισμό των εδαφών αυτών και να 

προστατεύσουν τους προσκυνητές, ένας ρόλος, δηλαδή, παρόμοιος με αυτόν 

που είχαν στους Αγίους Τόπους. Οι προσπάθειες στη συνέχεια των βασιλέων της 

Αραγωνίας, και κυρίως του Αλφόνσο Β΄, να περιορίσουν την ισχύ των Ναϊτών 

και να ιδρύσουν ένα τοπικό τάγμα που θα ήταν περισσότερο υπό τον έλεγχό 

τους (κατά τα πρότυπα των τοπικών ταγμάτων, π.χ. του Καλατράβα, στην 

Καστίλη) έπεσαν τελικά στο κενό. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 431-444

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 439

Στο 11ο κεφάλαιο («The Military Orders and the East, 1149-1291», σσ. 137-

149), ο Jonathan Riley-Smith, ο σύγχρονος «πατριάρχης» των σταυροφορικών 

σπουδών στη Βρετανία, επικεντρώνεται στην αλληλογραφία των Ιπποτικών 

Ταγμάτων και άλλων μελών της ηγεσίας των σταυροφορικών κρατών με 

Δυτικούς ηγεμόνες. Τουλάχιστον 52 τέτοιες επιστολές διασώζονται από τα 

μέσα του 12ου ώς τον ύστερο 13ο αι. Οι επιστολές αυτές διακρίνονται για την 

προσεκτική και αναλυτική παρουσίαση των εξελίξεων στους Αγίους Τόπους, 

συμπεριλαμβάνοντας, εκτός από πολιτικά και στρατιωτικά γεγονότα, πλήθος 

άλλων πληροφοριών, όπως φυσικά φαινόμενα (πλημμύρες, σεισμούς, κ.α.), 

περιγραφή μουσουλμανικών πολιτικών θεσμών, καθώς και αναφορές για τον 

προσηλυτισμό μουσουλμάνων στον χριστιανισμό. Ο Riley-Smith επισημαίνει 

ένα ακόμα ιδιαίτερο χαρακτηριστικό των κειμένων αυτών: η γλώσσα που 

χρησιμοποιείται για τους μουσουλμάνους είναι σχετικά ουδέτερη, χωρίς την 

επιθετική ρητορική δαιμονοποίησης του «Άλλου» που απαντά συχνά σε 

άλλα κείμενα της εποχής, π.χ. σε σταυροφορικά κηρύγματα. Ενδιαφέρουσα 

είναι επίσης η παρατήρηση ότι στις επιστολές στα μέσα του 12ου αι., κατά 

την περίοδο της έντονης δραστηριότητας του Μανουήλ Κομνηνού στη Συρία-

Παλαιστίνη, οι Βυζαντινοί παρουσιάζονται ως μια εξίσου μεγάλη απειλή 

με τους μουσουλμάνους για τη Λατινική Αντιόχεια. Ο Riley-Smith καταλήγει 

στο συμπέρασμα ότι ο συγκρατημένος τόνος και οι πρακτικές πληροφορίες 

στις επιστολές αυτές εξυπηρετούσαν καλύτερα τον βασικό στόχο που ήταν 

η ενημέρωση και η συνεννόηση με τους ηγέτες στη Δύση για τις ανάγκες των 

Αγίων Τόπων – ενώ αντιθέτως η ακραία αντι-μουσουλμανική ρητορική ήταν 

δυνητικά αντιπαραγωγική, καθώς δημιουργούσε συγκεκριμένες προσδοκίες για 

τον ρόλο των ιπποτικών ταγμάτων και την ενδεδειγμένη πολιτική έναντι των 

μουσουλμανικών δυνάμεων, αφήνοντάς τους μικρότερα περιθώρια ευελιξίας. 

Σε ένα διαφορετικό είδος πηγής στρέφεται ο Peter Edbury στο επόμενο 

κεφάλαιο («The Old French William of Tyre and the Origins of the Templars», 

σσ. 151-164), που εξετάζει τη μαρτυρία του Γουλιέλμου της Τύρου αναφορικά 

με την ίδρυση και την πρώιμη ιστορία των Ναϊτών. Το χρονικό του Γουλιέλμου 

είναι η σημαντικότερη πηγή για το βασίλειο της Ιερουσαλήμ και γενικότερα για 

τα σταυροφορικά κράτη κατά τον 12ο αι. Ακόμα πιο διαδεδομένη, όμως, ήταν 

η κυκλοφορία της μεσαιωνικής γαλλικής μετάφρασης του χρονικού (γραμμένου 

αρχικά στα λατινικά), από την οποία σώζονται τουλάχιστον 15 χειρόγραφα, 

από τον 13ο ώς τον 15ο αι. Η ιστορία των χειρογράφων αυτών, των οποίων το 

κείμενο εμφανίζει ενίοτε σημαντικές διαφορές, είναι ιδιαίτερα περίπλοκη – και η 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 431-444

440

μελέτη τους είναι ένα έργο στο οποίο ο Edbury έχει αφιερώσει ένα μεγάλο μέρος 

της ερευνητικής του δραστηριότητας για πολλά χρόνια. Ο Γουλιέλμος της Τύρου 

ήταν ιδιαίτερα επικριτικός έναντι των Ναϊτών και της υποτιθέμενης φιλαργυρίας 

και κατάχρησης της εξουσίας τους, όπως φαίνεται σε ένα διάσημο απόσπασμα 

(κεφ. XII.7) που αφηγείται την ίδρυση και ανάπτυξη του τάγματος. Ο Edbury 

συγκρίνει το απόσπασμα του αρχικού κειμένου με αυτό των διάφορων εκδοχών 

της μετάφρασης και καταλήγει στο συμπέρασμα ότι, ενώ υπάρχουν διαφορές 

στην έμφαση και σε επιμέρους λεπτομέρειες, ο μεταφραστής γενικά διατήρησε 

την ίδια αρνητική εντύπωση για τους Ναΐτες, και μάλιστα σε κάποια σημεία 

ενίσχυσε την κριτική εναντίον τους. Γενικά, όμως, το κείμενο δεν προσαρμόστηκε 

ιδιαίτερα με βάση τις νέες εξελίξεις, καθώς ακόμα και σε αντίγραφα του 14ου αι., 

μετά την καταστολή του τάγματος, αυτό παρουσιάζεται ως ενεργό και ισχυρό, 

όπως ήταν όταν ο Γουλιέλμος έγραφε την ιστορία του. 

Το 13ο κεφάλαιο («The Growth of the Order of the Temple in the Northern 

Area of the Kingdom of Valencia at the Close of the Thirteenth Century: A 

Puzzling Development?», σσ.165-181) επιστρέφει στο ζήτημα της ανάμειξης 

των Ναϊτών στην Ιβηρική Χερσόνησο, αυτήν τη φορά στο τέλος του 13ου και 

στις αρχές του 14ου αι. Ο Luis Garcia-Guijarro εξετάζει το γιατί οι κτήσεις 

του τάγματος στο βασίλειο της Βαλένθια (όπου η παρουσία του ήταν ως τότε 

αναιμική) αυξήθηκαν σε σημαντικό βαθμό κατά την περίοδο αυτή – μια μάλλον 

αναπάντεχη εξέλιξη, δεδομένων των προβλημάτων που αντιμετώπιζε το τάγμα 

καθώς και του γεγονότος ότι η επέκταση αυτή δεν σχετιζόταν με την κατάληψη 

προηγουμένως μουσουλμανικών εδαφών. Το τάγμα συμφώνησε με τον βασιλιά 

Ιάκωβο Β΄ της Αραγωνίας να ανταλλάξει τη σημαντική πόλη της Τορτόζα με 

τρία κάστρα στο βόρειο τμήμα της Βαλένθια το 1294, ενώ το 1303 πρόσθεσε 

ακόμα ένα στην ίδια περιοχή, ξοδεύοντας ένα σημαντικό ποσό για την αγορά 

του. Ο Garcia-Guijarro παρουσιάζει τα πιθανά κίνητρα για τις κινήσεις αυτές: 

πιθανότατα για να ικανοποιήσει τον αραγώνιο βασιλιά, ενδεχομένως για λόγους 

πιο ορθολογικής και αποτελεσματικής διαχείρισης της περιουσίας του τάγματος 

– αλλά και, απ’ ό,τι φαίνεται, με στόχο να δημιουργήσει μια συνεκτική βάση 

ισχύος ενόψει των προκλήσεων για το τάγμα, ειδικά μετά την οριστική απώλεια 

των Αγίων Τόπων. Σε κάθε περίπτωση, η σύλληψη των μελών του τάγματος 

και η κατάσχεση των κτήσεών του από τους αξιωματούχους του βασιλιά της 

Αραγωνίας τον Δεκέμβριο του 1307, όπως σε πολλά άλλα σημεία της Ευρώπης, 

έβαλε τέλος στα όποια σχέδια των Ναϊτών στην περιοχή.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 431-444

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 441

Το 14ο κεφάλαιο («The Career of a Templar: Peter of St Just», σσ. 183-194) 

προσφέρει μια ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα ματιά στη ζωή και τη σταδιοδρομία ενός 

σχετικά ταπεινού Ναΐτη ιππότη, κατά τα τελευταία χρόνια της ύπαρξης του 

τάγματος. Ο Alan Forey συνθέτοντας το σχετικό αρχειακό υλικό παρουσιάζει 

με γλαφυρό τρόπο μια μικρογραφία της καθημερινής λειτουργίας του τάγματος, 

με αναφορές στη διοίκηση, την οικονομική διαχείριση, την πολιτική, καθώς και 

τις διαπροσωπικές σχέσεις μεταξύ των μελών του. Ενδεικτικό της εσωτερικής 

κινητικότητας είναι ότι ο Πέτρος του St Just εμφανίζεται να εκτελεί καθήκοντα 

σε τουλάχιστον μια δεκάδα διαφορετικά διοικητήρια του τάγματος, στην Κύπρο, 

την Αραγωνία, τη Μαγιόρκα, και αλλού, στο διάστημα δυο δεκαετιών (περ. 

1291-1307). Ο Πέτρος τελικά συνελήφθη μαζί με πολλούς από τους άλλους Ναΐτες 

στην Αραγωνία το 1307, και μετά από τη δίκη τους έμεινε υπό κράτηση και 

στη συνέχεια υπό τιμητικό περιορισμό (με μια μικρή σύνταξη για τη συντήρησή 

του) σε ένα από τα πρώην διοικητήρια του τάγματος ώς το τέλος της ζωής του, 

περίπου μια δεκαπενταετία αργότερα.

Στο 15ο κεφάλαιο («Relations between Houses of the Order of the Temple 

in Britain and their Local Communities, as Indicated during the Trial of the 

Templars, 1307-12», σσ. 195-207) η Helen Nicholson εξετάζει μια άλλη πτυχή 

της ιστορίας των Ναϊτών στο τοπικό επίπεδο: χρησιμοποιώντας τα αρχεία της 

δίκης των μελών του τάγματος στη Βρετανία αποδεικνύει τη στενή σύνδεση των 

Ναϊτικών διοικητηρίων με τις τοπικές κοινότητες. Τα διάφορα παραρτήματα 

του τάγματος πρόσφεραν φιλοξενία σε ταξιδιώτες και φιλανθρωπία στους 

φτωχούς της περιοχής, συντηρούσαν γηραιά μέλη ή δωρητές του, απασχολούσαν 

έναν σημαντικό αριθμό ντόπιων σε συνεχή ή εποχιακή βάση (ως καλλιεργητές, 

βοσκούς, διαχειριστές περιουσίας, κ.ο.κ.) και ενίοτε φρόντιζαν για έργα 

υποδομής, όπως π.χ. η κατασκευή αντιπλημμυρικών φραγμάτων. Οι καλές σχέσεις 

με τις τοπικές κοινωνίες φαίνονται και από το γεγονός ότι πολύ λίγα μέλη τους 

κατέθεσαν σε βάρος των Ναϊτών κατά τη διάρκεια της δίκης. Η απώλεια των 

υπηρεσιών και των ευκαιριών για εργασία που πρόσφερε η δραστηριότητα του 

τάγματος αποτέλεσε σημαντικό πλήγμα για το τοπικό εργατικό δυναμικό και τις 

οικογένειές τους.

Τη δίκη και το τέλος του τάγματος των Ναϊτών αφορούν και τα δυο 

τελευταία κεφάλαια του τόμου. Στο 16ο κεφάλαιο («Italian Templar Trials: 

Truth or Falsehood?», σσ. 209-228) η Anne Gilmour-Bryson παρουσιάζει και 

αναλύει μια πληθώρα πληροφοριών αναφορικά με τις δίκες των Ναϊτών 

σε μια περιοχή που έχει εξεταστεί πολύ λιγότερο σε αυτό το πλαίσιο, ειδικά 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 431-444

442

συγκριτικά με τη Γαλλία που έχει λάβει τη μερίδα του λέοντος της προσοχής 

στη σχετική έρευνα. Παρουσιάζονται οι πληροφορίες που προκύπτουν από 

τα πρακτικά των ανακρίσεων των Ναϊτών στην ιταλική χερσόνησο (στη 

νότια Ιταλία, τα παπικά κράτη και τη Φλωρεντία), το 1309-1310, όπου 

καταγράφονται αναλυτικά οι απαντήσεις των ιπποτών σε μια σειρά κατηγοριών, 

που περιλάμβαναν υποτιθέμενα βλάσφημες τελετές μύησης, ειδωλολατρία, 

απαγορευμένες σεξουαλικές πράξεις μεταξύ των μελών του τάγματος, κ.α. Ένα 

ιδιαίτερο χαρακτηριστικό των ιταλικών δικών, αντίθετα π.χ. με τις δίκες στις 

βρετανικές νήσους, την Κύπρο ή την Ιβηρική χερσόνησο, είναι η ομολογία των 

περισσότερων ιπποτών ότι πολλές από τις κατηγορίες ήταν αληθινές – αν και 

συχνά αρνούνταν ότι συμμετείχαν σε αυτές τις πρακτικές οι ίδιοι ή ισχυρίζονταν 

ότι το έκαναν μόνο υπό την πίεση απειλών. Η Gilmour-Bryson υπογραμμίζει 

τη δυσκολία της ερμηνείας τέτοιων μαρτυριών, ειδικά αφού μάλλον είχαν 

αποσπαστεί μέσω βασανιστηρίων σε πολλές περιπτώσεις. Αν και κάποιες 

λεπτομέρειές τους φαίνονται ξεκάθαρα φανταστικές, το πλήθος των ομολογιών 

ενισχύει την πιθανότητα να υπάρχει ένας βαθμός αλήθειας στις αναφορές για 

ασυνήθιστες πρακτικές. Το συγκεκριμένο ερώτημα, πάντως, δεν εξετάζεται σε 

βάθος και δεν προσεγγίζεται με ιδιαίτερα κριτικό τρόπο το ευρύτερο ζήτημα 

της αξιοπιστίας του υλικού που προκύπτει από πρακτικά ιεροεξεταστών, τα 

οποία συχνά αντανακλούν περισσότερο το πνεύμα και τις ιδέες των ανακριτών 

παρά των ανακρινομένων. Σε κάθε περίπτωση, το υλικό από τις δίκες αυτές 

διευρύνει σημαντικά τη γνώση μας για την παρουσία και τη δράση των Ναϊτών 

στην Ιταλία, με πλήθος συγκεκριμένων αναφορών στα μέλη και τα περιουσιακά 

στοιχεία του τάγματος στην περιοχή. Η Gilmour-Bryson προσφέρει πολύτιμη 

υπηρεσία κάνοντας διαθέσιμες τις περιλήψεις των μαρτυριών αυτών, μεγάλο 

μέρος των οποίων υπάρχουν μόνο σε παλαιές και σπάνιες εκδόσεις. 

Στο τελευταίο κεφάλαιο («The Last Master of the Temple: James of Molay», σσ. 

229-240), η Sophia Menache στρέφει την προσοχή της στο πρόσωπο που έχει εξάψει 

τη φαντασία του σύγχρονου κοινού όσο λίγα άλλα στη δραματική υπόθεση της 

πτώσης των Ναϊτών, δηλαδή τον τελευταίο Μεγάλο Μάγιστρο, Ιάκωβο του Molay, 

ο οποίος εκτελέστηκε στην πυρά ως αιρετικός το 1314. Η Menache προσφέρει μια 

συνοπτική παρουσίαση της εικόνας του Ιάκωβου (για μεγάλο μέρος της ζωής του 

οποίου πολύ λίγα πράγματα μας είναι γνωστά), τόσο στη σύγχρονη βιβλιογραφία, 

όσο και σε πηγές της εποχής. Ο Ιάκωβος συχνά παρουσιάζεται σε σύγχρονα έργα 

ως ένας δραστήριος και ικανός διοικητής, αφοσιωμένος στη σταυροφορία και 

τη μεταρρύθμιση του τάγματός του, που όμως ήταν κατά βάση ακαλλιέργητος, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 431-444

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 443

ιδιαίτερα ισχυρογνώμων και του έλειπε η διπλωματική ικανότητα και το 

πολιτικό ένστικτο να αντιληφθεί και να αντιμετωπίσει αποτελεσματικά τους 

σχεδιασμούς του Γάλλου βασιλιά Φίλιππου Δ΄. Κατά τη Menache αυτή η εικόνα 

δεν ανταποκρίνεται πάντα στην μαρτυρία των πηγών, ιδίως των διακηρύξεων 

του ίδιου του Μεγάλου Μαγίστρου κατά τη δίκη του που δείχνουν ότι ο Ιάκωβος 

είχε καλή αντίληψη των θεολογικών ζητημάτων αλλά και των πολιτικών 

διακυβευμάτων της εποχής. Ωστόσο, με εξαίρεση τον δραματικό θάνατό του, οι 

περισσότερες πηγές της εποχής δεν εστιάζουν ιδιαίτερα στον Μεγάλο Μάγιστρο, 

αλλά στο γενικότερο θέμα της μοίρας του τάγματος. Αυτό είναι κάτι σχετικά 

ασυνήθιστο στις συχνά προσωποκεντρικές μεσαιωνικές αφηγήσεις και, κατά τη 

Menache, αποτελεί ένδειξη μιας νέας ιστοριογραφικής προσέγγισης που σταδιακά 

εστίαζε περισσότερο στους θεσμούς παρά στα πρόσωπα. 

Συνολικά, το Knighthoods of Christ διατηρεί μια θεματική ενότητα με 

άξονα τα κύρια ερευνητικά ενδιαφέροντα του Malcolm Barber, κάτι που είναι 

συχνά δύσκολο στην περίπτωση των συλλογικών τόμων. Εξίσου αξιοσημείωτη 

είναι και η συνέπεια ως προς το υψηλό επίπεδο της παρουσιαζόμενης έρευνας. 

Ο τόμος δεν έχει χάσει την αξία του ακόμα και πάνω από μια δεκαετία μετά 

την αρχική του έκδοση. Τα περισσότερα κεφάλαια αποτελούν σημαντικές και 

πρωτότυπες συνεισφορές στην ιστορία των σταυροφοριών και των ιπποτικών 

ταγμάτων. Προσεγγίζουν πολύπλευρα ένα εκτενέστατο και ποικίλο πρωτογενές 

υλικό, συνδυάζοντας επιτυχώς το γενικό με το επιμέρους: π.χ. η λεπτομερής 

και ενίοτε μικροσκοπικά στοχευμένη μελέτη εξελίξεων στο τοπικό επίπεδο 

ή η προσωπογραφική και γενεαλογική εξέταση συγκεκριμένων ατόμων, 

αποδεικνύεται αποκαλυπτική για ευρύτερα ερωτήματα, όπως οι αντιλήψεις 

των Δυτικών για τους πληθυσμούς που συνάντησαν στην Ανατολή την περίοδο 

των σταυροφοριών, ή ο ρόλος, η αποστολή και ο αντίκτυπος των ιπποτικών 

ταγμάτων στην κοινωνία της εποχής.

Πέρα από το ενδιαφέρον που έχει κάθε κεφάλαιο χωριστά, διακρίνονται 

και ορισμένα κοινά θέματα, όπως η αλληλεπίδραση των Λατίνων με τους 

μουσουλμάνους, τους Βυζαντινούς και τους Αρμένιους (κεφ. 1, 2, 4, 5, 6, 8), η 

πολύπλοκη πολιτική πραγματικότητα στη Συρία-Παλαιστίνη κατά την περίοδο 

των σταυροφοριών (κεφ. 4, 5, 11), ή οι κοινωνικές, οικονομικές και πολιτικές 

συνθήκες στη Δύση που αποτελούσαν τη βάση των σταυροφορικών προσπαθειών 

(κεφ. 9 και τα περισσότερα κεφάλαια του δεύτερου μέρους). Για παράδειγμα, τα 

κεφάλαια των Asbridge, Ailes και Riley-Smith προσεγγίζουν από διαφορετική 

πλευρά το καθένα την εικόνα του μουσουλμάνου ως «Άλλου», όμως και στις τρεις 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 431-444

444

περιπτώσεις αποδεικνύεται ότι η στάση των Λατίνων δεν ήταν μονοσήμαντη 

και αποκλειστικά αρνητική όπως συχνά θεωρείται. Το δεύτερο μέρος του τόμου, 

ειδικά, προσφέρει διάφορα case-studies, που δίνουν στον αναγνώστη, ειδικό 

ή αρχάριο, μια ιδέα για το εύρος των δραστηριοτήτων και της γεωγραφικής 

επέκτασης των ιπποτικών ταγμάτων, αλλά και για τις διαθέσιμες πηγές για 

τη μελέτη της ιστορίας τους. Είναι αξιοσημείωτο ότι από τα οκτώ κεφάλαια, 

μόνο αυτό του Riley-Smith και σε μικρότερο βαθμό αυτό του Edbury αφορούν 

την παρουσία των Ναϊτών και των άλλων ταγμάτων στους Αγίους Τόπους· τα 

υπόλοιπα σχετίζονται με τη δράση και τις κτήσεις τους στη Δυτική Ευρώπη. 

Αυτό είναι ενδεικτικό της επίδρασης του σταυροφορικού κινήματος στην ίδια 

τη Δύση που από πολλές απόψεις ήταν βαθύτερη από την εφήμερη κατάκτηση 

εδαφών στην Ανατολική Μεσόγειο, ενώ ταυτόχρονα υπογραμμίζει τη στενή 

σύνδεση των δύο κόσμων. 

Βέβαια, η έρευνα στα αντικείμενα υπό πραγμάτευση έχει προχωρήσει 

περαιτέρω από όταν εκδόθηκε αρχικά ο τόμος. Ενδεικτικά αναφέρω τις 

δημοσιεύσεις του John Tolan και του Nicholas Morton για τις σχέσεις και τις 

αντιλήψεις των δυτικών προς το Ισλάμ κατά την περίοδο των σταυροφοριών1, 

αλλά και το πρόσφατο αναλυτικό έργο του Philippe Josserand για τον τελευταίο 

Μεγάλο Μάγιστρο των Ναϊτών, τον Ιάκωβο του Molay2. Αλλά σε κάθε περίπτωση 

το Knighthoods of Christ είναι τεκμήριο της ζωτικότητας του ερευνητικού 

πεδίου των σταυροφορικών σπουδών, που έχει αποδειχθεί ακόμα πιο «εύφορο» 

στα χρόνια που έχουν μεσολαβήσει, με μεγάλο αριθμό νέων δημοσιεύσεων, 

συμπεριλαμβανομένων πολλών βιβλίων και άρθρων από τους συμμετέχοντες 

στον τόμο.
Νικόλαος Γ. Χρύσης

Τμήμα Ιστορίας και Εθνολογίας
Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης

1. Βλ. J. V. Tolan, Saracens: Islam in the Medieval European Imagination (New York 
2002) το οποίο δεν μνημονεύεται στον τόμο, αλλά και τα μεταγενέστερα έργα του: Ιdem, 
Sons of Ishmael: Muslims through European Eyes in the Middle Ages (Gainsville, FL 2008), 
που περιλαμβάνει ένα κεφάλαιο ακριβώς για την εικόνα του Σαλαδίνου στη μεσαιωνική 
Δύση· Ιdem, Faces of Muhammad: Western Perceptions of the Prophet of Islam from the 
Middle Ages to Today (Princeton 2019)· καθώς και πολυάριθμα άρθρα του. Επίσης N. E. 
Morton, Encountering Islam on the First Crusade (Cambridge 2016) καθώς και ο συλλογικός 
τόμος: J. V. Tolan (επιμ.), Medieval Christian Perceptions of Islam (London 2013). 

2. P. Josserand, Jacques de Molay. Le dernier grand maître des Templiers (Paris 2019). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 445-452

Σ. Κακλαμάνης, Ἡ κρητικὴ ποίηση στὰ χρόνια τῆς Ἀναγέννησης (14ος-17ος 
αἰ.), Τόμος Α΄. Εἰσαγωγή, Μορφωτικό Ίδρυμα Εθνικής Τραπέζης, Αθήνα 2019. 

ΙSΒΝ 978-960-250-743-8

Οι έννοιες της διαπολιτισμικότητας, της διαθρησκευτικότητας και της δια-

δογματικότητας αποτελούν κεντρικά ζητήματα πραγμάτευσης στο πεδίο 

της σύγχρονης ιστορίας, θεολογίας, κοινωνιολογίας και πολιτικής επιστήμης 

στην Ελλάδα και στο εξωτερικό. Η προσέγγιση και ερμηνεία των παραπάνω 

όρων καλλιεργείται συστηματικά μέσα σε ένα ιδεολογικό πλαίσιο, το οποίο 

περιλαμβάνει τόσο το παρόν όσο και το παρελθόν. Ως εκ τούτου, μέρος της 

σύγχρονης έρευνας εξετάζει και αξιολογεί την πορεία αυτών των πολύπλευρων 

ιδεών εντός του ιστορικού γίγνεσθαι, επικεντρώνοντας το ενδιαφέρον της στην 

πρώιμη νεότερη περίοδο. Η τελευταία συνθέτει και αναδεικνύει ένα ευρύ και 

πλούσιο πεδίο μελέτης, το οποίο βρίσκει ιδιαίτερη απήχηση και στον χώρο των 

υστεροβυζαντινών και μεταβυζαντινών σπουδών. 

Σύγχρονη και άρτια επιστημονική προσέγγιση στην πολιτική, θρησκευτική 

και πολιτισμική διάδραση εντός μιας συγκεκριμένης κοινωνίας της πρώιμης 

νεότερης εποχής μάς προσφέρει το έργο Ἡ κρητικὴ ποίηση στὰ χρόνια τῆς 
Ἀναγέννησης (14ος-17ος αἰ.) του Στέφανου Κακλαμάνη, καθηγητή Νεο-

ελληνικής Φιλολογίας στο Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών, 

η οποία εκδόθηκε από το Μορφωτικό Ίδρυμα Εθνικής Τραπέζης. Στο σύνολό 

της, η μελέτη εκτείνεται σε τρεις τόμους. Ο πρώτος περιλαμβάνει εκτεταμένη 

ιστορική και γραμματολογική εισαγωγή στην εποχή και στη λογοτεχνία της 

βενετοκρατούμενης Κρήτης και λειτουργεί αυτόνομα αλλά και σε συνάφεια 

με τον δεύτερο και τον τρίτο τόμο, οι οποίοι περιέχουν μια ανθολογία έργων 

της κρητικής γραμματείας· ο υπομνηματισμός των ανθολογημένων κειμένων 

περιλαμβάνει βιοεργογραφικά, πραγματολογικά, ερμηνευτικά και κριτικά 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 445-452

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review446

σχόλια, βιβλιογραφικά σημειώματα, γλωσσάρι και ευρετήρια. Σκοπός του 

συγγραφέα [στο εξής: σ.] είναι να παρουσιάσει την ποιητική παραγωγή 

και τις στοχαστικές προσαρμογές που συντελέστηκαν στη λογοτεχνία της 

βενετοκρατούμενης Κρήτης από τον 14ο ώς τα τέλη του 17ου αιώνα μέσα στα 

ιστορικά, κοινωνικά, ιδεολογικά και αισθητικά της συμφραζόμενα. Συνάμα 

στοχεύει στην περιγραφή των συνθηκών που επέτρεψαν στην κρητική κοινωνία 

της Βενετοκρατίας να περάσει από την πολιτική και πολιτισμική αντιπαράθεση 

στη συνδιαλλαγή και στη διάπλαση μιας κοινής συνείδησης και ταυτότητας. 

Η παρούσα βιβλιοκρισία αφορά τον πρώτο τόμο του έργου, την Εισαγωγή, 

η οποία εκτείνεται σε πέντε κεφάλαια. Το πρώτο πραγματεύεται τον όρο 

Αναγέννηση ως προσδιοριστικό χαρακτηριστικό του κρητικού πολιτισμού 

της Βενετοκρατίας στο σύνολό του. Στο δεύτερο, τρίτο και τέταρτο κεφάλαιο 

παρουσιάζεται ένα εκτενές ιστορικό και ιδεολογικό υπόβαθρο σχετικά με τη 

διαμόρφωση των πολιτικών, κοινωνικών, οικονομικών και πολιτισμικών 

συνθηκών στο νησί· οι τελευταίες ερμηνεύονται ως οι βασικοί άξονες για τη 

βαθμιαία ανάδειξη της κοινής βενετοκρητικής συνείδησης, της κοινωνικής 

συμβίωσης, της θρησκευτικής-δογματικής συνύπαρξης και της κρητικής 

πολιτισμικής ταυτότητας (λογοτεχνία, ζωγραφική, μουσική). Τέλος, το πέμπτο 

κεφάλαιο εμπεριέχει γραμματολογική επισκόπηση της κρητικής λογοτεχνικής 

παραγωγής από τον ύστερο 13ο ώς τον 17ο αιώνα. Με μια σχηματική και 

συστηματική απογραφή, ο σ. εξετάζει και ερμηνεύει κριτικά την εξελικτική 

πορεία της κρητικής λογοτεχνίας και τις μεταβάσεις της από το υστεροβυζαντινό 

πλαίσιο στην αναγεννησιακή της κορύφωση και στην εσωστρέφεια της όψιμης 

Βενετοκρατίας.

Βασικό σημείο πραγμάτευσης του βιβλίου αποτελεί ο τρόπος και οι συνθήκες 

κάτω από τις οποίες οι Κρητικοί μεταβαίνουν σταδιακά από μια βυζαντινή, ή 

σωστότερα υστεροβυζαντινή, πραγματικότητα στην αποδοχή του βενετικού 

παράγοντα και στη διάπλαση μιας κοινής βενετοκρητικής ταυτότητας. Ο σ. 

επιχειρηματολογεί εκτενώς και πειστικά υπέρ της προσέγγισης μεταξύ Ελλήνων 

και Βενετών στο νησί, κυρίως από τα μέσα του 15ου αιώνα, σε έναν πολύπλοκο 

διαπολιτισμικό και διαδογματικό διάλογο. Προσφέροντας σχηματικά τα 

κομβικά ιστορικά σημεία που επέτρεψαν την προσέγγιση αυτή, καταλήγει 

πως αποτέλεσμα των παραπάνω αποτελεί η βαθμιαία κατά τον 16ο και 17ο 

αιώνα εδραίωση της αρμονικής κοινωνικής συμβίωσης των δύο εθνοτήτων, ο 

συγκρητισμός των δύο πολιτισμών και η διάπλαση κοινής πολιτικής συνείδησης 

κάτω από τη σημαία του Αγίου Μάρκου.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 445-452

447ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Στο πλαίσιο της συγκεκριμένης μεθοδολογίας, ο σ. μελετά κάθε φάση 

της ιστορίας και του πολιτισμού της βενετοκρατούμενης Κρήτης σε άμεση και 

έμμεση αντιστοιχία με τη βενετική πραγματικότητα και τις εκάστοτε ιδεολογικές 

της παραμέτρους. Παράλληλα, συνδέει με έντεχνο τρόπο, όπου θεωρεί πως 

είναι ουσιώδες, τα κεντρικά κοινωνικο-πολιτικά, θρησκευτικά και πολιτισμικά-

λογοτεχνικά φαινόμενα της πρώιμης νεότερης Ευρώπης με τις αντίστοιχες 

απηχήσεις τους στο νησί. Ενδεικτικά, περιγράφει το φαινόμενο της ανάπτυξης

της παιδείας και του πολιτισμού στην Κρήτη σε άμεση συνάρτηση με την ανάδειξη 

του κινήματος του Ουμανισμού στην Ιταλία και προωθεί –με σειρά έγκυρων και 

αναλυτικών επιχειρημάτων– τη μετέπειτα λογοτεχνική και πνευματική άνθιση 

στα αστικά κέντρα ως τον κομβικό παράγοντα για τον ποιοτικό μετασχηματισμό 

της κρητικής κοινωνίας, την αναδιοργάνωση και τον εκσυγχρονισμό του 

αστικού χώρου. Παρουσιάζει με μεθοδικότητα την πραγματικότητα της πρώιμης 

νεότερης Κρήτης σε αλληλουχία με τον ύστερο βυζαντινό πολιτισμό, με την 

ιταλική Αναγέννηση και τη δράση των Ελλήνων διανοουμένων στη Δύση. Είναι 

αξιοσημείωτο ότι προσεγγίζει τον κρητικό πολιτισμό όχι με τα κριτήρια με τα 

οποία περιγράφεται και ερμηνεύεται συνήθως ο πολιτισμός της Αναγέννησης· 

αντιθέτως, εντοπίζει και αναλύει τις ποικίλες διαφορές στις κοινωνικές, 

πολιτικές, οικονομικές, θρησκευτικές και πολιτισμικές συνθήκες της Κρήτης σε 

σχέση με τις ηγεμονίες και τις πόλεις της Ιταλίας. Στο πλαίσιο αυτό αφηγείται με 

περισσή άνεση τα φαινόμενα πολιτισμικής και διαδογματικής αλληλεπίδρασης 

μεταξύ Ελλήνων και Ιταλών λογίων και καλλιτεχνών στην Κρήτη κατά τον 15ο, 

16ο και 17ο αιώνα. Κλειδί για την κατανόηση του σχήματος του σ. υπέρ μιας 

συγκριτικής παράθεσης του βενετοκρητικού στοιχείου με το αντίστοιχο ιταλικό, 

ευρωπαϊκό, και σε πολλές περιπτώσεις οθωμανικό, αποτελούν οι ποικίλοι και 

αναλυτικοί χρονολογικοί πίνακες σχετικά με την ιστορία και τον πολιτισμό 

της Κρήτης, της Ιταλίας και της Ευρώπης των πρώιμων νεότερων χρόνων, οι 

οποίοι έχουν τοποθετηθεί σε σημεία κλειδιά της μελέτης και εξυπηρετούν στην 

καλύτερη κατανόηση και στην οπτικοποίηση της επιχειρηματολογίας της. 

Με τρόπο αναλυτικό και μεθοδικό ο σ. προσεγγίζει και ερμηνεύει 

δυσνόητα και πολύπλοκα ζητήματα ατομικής και συλλογικής ταυτότητας στη 

βενετοκρατούμενη Κρήτη, εξετάζοντας τους εκάστοτε κοινωνικο-πολιτικούς 

όρους, τις ιδεολογικές προϋποθέσεις και τις εσωτερικές και εξωτερικές 

διεργασίες που επηρέασαν και εντέλει καθόρισαν την ταυτότητα των Κρητών 

στην πρώιμη νεότερη περίοδο. Προσεγγίζοντας το ερώτημα της κοινωνικής 

συνοχής στην Κρήτη, την οποία και εξετάζει από την ταξική, οικονομική 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 445-452

448 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

και θρησκευτική της οπτική, παρουσιάζει με σαφήνεια τις συγκλίσεις και 

τις αποκλίσεις της κοινωνικής διαστρωμάτωσης στα αστικά κέντρα και στην 

ύπαιθρο, τη θέση της διοικητικής και εκκλησιαστικής εξουσίας στην τοπική 

δημόσια σφαίρα, και τη διαδραστική σχέση της Γαληνοτάτης με την υπερπόντια 

αποικία της. Σε όλη την έκταση της μελέτης του, ο σ. επιλέγει να εξετάσει και να 

παραθέσει τόσο την έσωθεν όσο και την έξωθεν παρατήρηση των καταστάσεων 

και της πραγματικότητας στην Κρήτη. Με πληθώρα παραδειγμάτων προσφέρει 

στον αναγνώστη τις ποικίλες και πολυπρόσωπες προσεγγίσεις Ελλήνων και 

Ευρωπαίων συγγραφέων, καλλιτεχνών και στοχαστών, οι οποίοι αποτύπωσαν 

τις κυρίαρχες κοινωνικο-πολιτικές, θρησκευτικές και πολιτισμικές τάσεις 

στο νησί σε όλες τις φάσεις της Βενετοκρατίας. Αφιερώνοντας ξεχωριστές 

υποενότητες στον αντίκτυπο αυτών των τάσεων στον χώρο της κρητικής 

ζωγραφικής, μουσικής, ιστοριογραφίας, συλλεκτισμού και φυσικά της λογο- 

τεχνίας, πετυχαίνει να καλύψει όλες τις μορφές έκφρασης της ατομικής και 

συλλογικής ταυτότητας των Κρητών, τόσο της πολιτισμικής όσο και της 

κοινωνικής. Παράλληλα προωθεί και υποστηρίζει ένα ερμηνευτικό μοντέλο 

για τις πνευματικές αναζητήσεις των διανοουμένων στο νησί στο πλαίσιο της 

οικοδόμησης του πατριωτικού τους συναισθήματος και ερμηνεύει ποικιλοτρόπως 

τις βαθύτερες ιδεολογικές αναζητήσεις των ανθρώπων της πρώιμης νεότερης 

εποχής, πάντοτε σε συνάρτηση και εξάρτηση με τα πνευματικά κινήματα στη 

Βενετία και γενικότερα στη χριστιανική Ευρώπη. 

Ο σ. δεν αμελεί να ερμηνεύσει τη δράση και τους στόχους των Κρητών 

λογίων, καλλιτεχνών και συγγραφέων σε συνάρτηση με τις ποικίλες εκδηλώσεις 

της δημόσιας ζωής του τόπου και τις εκάστοτε ιστορικές συγκυρίες. Κομβικό 

σημείο της μελέτης αποτελεί, κατά τη γνώμη μας, η προσέγγισή του της 

θεολογικής – δογματικής διένεξης και συζήτησης στην Κρήτη κυρίως από 

το δεύτερο μισό του 16ου αιώνα και μέχρι το τέλος του Κρητικού Πολέμου. 

Εκτενής αναφορά γίνεται στο φαινόμενο της συνύπαρξης, της συμβίωσης 

και της συνδιαλλαγής ορθοδόξων και ετεροδόξων στο νησί με γνώμονα τα 

θρησκευτικά, πολιτικά και πνευματικά περιβάλλοντα που κυριάρχησαν στην 

Ευρώπη, στη Βενετία και ως εκ τούτου στην Κρήτη, τόσο με την ανάδειξη του 

Προτεσταντισμού όσο και με την εδραίωση της Καθολικής Μεταρρύθμισης. 

Παίρνοντας ως βάση του τις πραγματιστικές και ιστορικές ανάγκες αλλά και τις 

διακυμάνσεις των ισορροπιών σε πολιτικό, οικονομικό και στρατιωτικό επίπεδο 

στην Ανατολική Μεσόγειο, ο σ. διερευνά τη δογματική ουδετερότητα στα 

κρητικά αστικά κέντρα και τονίζει την άμβλυνση των δογματικών διαφορών. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 445-452

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 449

Ως ενδεικτικά παραδείγματα προσφέρει πληθώρα προσωπικοτήτων και 

τάσεων ορθοδοξίας και ετεροδοξίας στην Κρήτη (καθολικούς, φιλοκαθολικούς, 

ενωτικούς, φιλοπροτεστάντες, φιλοκαλβινιστές), βασιζόμενος σε δημοσιευμένες 

και ανέκδοτες πρωτογενείς πηγές. Είναι πολύ ενδιαφέρον πως δεν περιορίζεται 

στη μονομερή παρουσίαση εκείνων των Κρητών λογίων που εκπροσωπούσαν 

αποκλειστικά το ορθόδοξο δόγμα. Αντίθετα, παραθέτει ισάξια και με την ίδια 

βαρύτητα τα εγχειρήματα και τις πρωτοβουλίες των καθολικών Κρητών και των 

Βενετών διανοουμένων, κοσμικών και εκκλησιαστικών. Με τον τρόπο αυτό, ο 

σ. αντιλαμβάνεται, ερμηνεύει και χαρτογραφεί με πληρότητα και εγκυρότητα 

τις ποικίλες θρησκευτικές και ιδεολογικές ζυμώσεις στην κρητική πολιτική, 

εκκλησιαστική και πνευματική σκηνή μεταξύ του βενετοτουρκικού πολέμου της 

Κύπρου (1570) και της λήξης της πολιορκίας του Χάνδακα (1669).

Σε όλο το εύρος της μελέτης και κυρίως στο σχετικό κεφάλαιο (Κεφ. 5), 

ο σ. συνδυάζει μεθοδολογικά και εξαρτά νοηματικά τις ιστορικο-πολιτικές και 

κοινωνικές του προσεγγίσεις για την κρητική κοινωνία και τη διεθνή σκηνή με 

τις αντίστοιχες ισορροπίες και αλλαγές στον χώρο της λογοτεχνίας. Μέσω του 

σχήματος των λεγόμενων «εποχών», προχωρά σε μια προσωπική και καθ’ όλα 

επιστημονική χαρτογράφηση της κρητικής λογοτεχνίας στο σύνολό της, από 

τον όψιμο 13ο αιώνα μέχρι τα τέλη του 17ου και την πρόσληψη των κρητικών 

έργων στα Επτάνησα τον 18ο αιώνα, πετυχαίνοντας στον ύψιστο βαθμό μια 

ολοκληρωμένη και συγχρόνως κριτικά ερμηνευτική περιοδολόγηση της κρητικής 

λογοτεχνίας. Παράλληλα, παρουσιάζει τα έργα και τους συγγραφείς τους σε 

άμεση συνάρτηση με τις κοινωνικοπολιτικές και πολιτισμικές πραγματικότητες 

στο νησί (ελληνόφωνη – ιταλόφωνη λογοτεχνία, σχέση έντυπου – χειρόγραφου 

βιβλίου, διαδογματική επαφή Ορθοδόξων και Καθολικών, βενετοκρητική ταυτό- 

τητα). Ξεχωριστή αναφορά επιφυλάσσει στη συζήτηση γύρω από το ζήτημα 

της γλώσσας σε κοινωνικό και πνευματικό επίπεδο, καθώς εξετάζει εκτενώς και 

σε βάθος τα φαινόμενα συνύπαρξης και συνδιαλλαγής της ιταλικής γλώσσας – 

σωστότερα της βενετικής διαλέκτου– με τη δημώδη κρητική διάλεκτο, καθώς και 

τις ιδεολογικές και πνευματικές τους παραμέτρους στο πλαίσιο των εκάστοτε 

ιστορικο-πολιτικών γεγονότων και των κοινωνικών συνθηκών. Εξαιρετικά 

ενδιαφέρουσα λόγω της πρωτοτυπίας της θεωρείται η υποδειγματική προσέγγιση 

της ιταλόγλωσσης γραμματείας στη βενετοκρατούμενη Κρήτη, η οποία παραμένει 

σήμερα στο μεγαλύτερο μέρος της ανέκδοτη και αχαρτογράφητη. Σχετικά 

με αυτήν την πλούσια παραγωγή, η οποία καλύπτει τα περισσότερα πεδία 

του γραπτού λόγου (ιστορία, ρητορική, φιλοσοφία, λυρική και αφηγηματική 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 445-452

450

ποίηση, θέατρο κ.α.), συμφωνούμε με τη θέση του σ. πως χωρίς τη γνώση της 

συγκεκριμένης γραμματείας «είναι αδύνατο να κατανοήσουμε σε όλο του το 

εύρος και να αξιολογήσουμε νηφάλια τον πνευματικό πολιτισμό της Κρήτης στα 

χρόνια της Αναγέννησης» (σ. 184). 

Ο σ. επιλέγει ορθά να προσεγγίσει και να ερμηνεύσει τη φύση και τις 

προϋποθέσεις για τον θεματικό, ειδολογικό και υφολογικό προσανατολισμό 

των έργων της κρητικής λογοτεχνίας όχι αποκομμένα από το ιστορικό γίγνεσθαι 

αλλά σε πλήρη συνάρτηση μαζί του. Πιο συγκεκριμένα, χρησιμοποιεί το λεγόμενο 

σχήμα των ομόκεντρων κύκλων, όπου η Κρήτη τοποθετείται στο προσκήνιο, 

ενώ το ευρύτερο ιστορικο-πολιτικό, θρησκευτικό και πνευματικό πλαίσιο 

στην Ιταλία, στην υπόλοιπη δυτική Ευρώπη και στην Ανατολική Μεσόγειο 

λαμβάνεται υπόψη, περιγράφεται και ερμηνεύεται κριτικά στο παρασκήνιο. 

Συζητώντας ζητήματα ποιητικής, γλώσσας και θεματολογίας, παρουσιάζει τη 

διαπολιτισμική και συχνά διαδογματική συνάντηση των Κρητών ποιητών με 

την Ιταλία και τον πολιτισμό της. Στο πλαίσιο αυτό, η μελέτη προσφέρει στον 

αναγνώστη μια οπτικοποιημένη εκδοχή της παραπάνω προσέγγισης μέσω 

αναλυτικών χρονολογικών πινάκων. Από αυτούς άλλοι εμπεριέχουν τα έργα 

της κρητικής λογοτεχνίας, τους συγγραφείς τους και τις διακειμενικές τους 

εξαρτήσεις με αντίστοιχα δυτικά πρότυπα και πηγές, ενώ άλλοι τη χειρόγραφη 

και έντυπη παράδοσή τους. Στην τελευταία περίπτωση, οι πίνακες απαρτίζονται 

από τα έργα και τους συγγραφείς τους, προσεγγίσεις στον χρόνο σύνθεσής 

τους, την προέλευση του εκάστοτε χειρογράφου ή την editio princeps και την 

μετέπειτα εκδοτική παράδοση του έντυπου έργου· πρόκειται όντως για μια 

εργασία ουσιαστικής και βαθιάς φιλοπονίας. Ως αποτέλεσμα, προωθείται 

με ευρυμάθεια και πειστικότητα η πεποίθησή πως η κρητική λογοτεχνία δεν 

υπήρξε ένα περιφερειακό και απομονωμένο φαινόμενο, αλλά μία από τις πολλές 

εκφράσεις του ευρωπαϊκού πολιτισμού των πρώιμων νεότερων χρόνων. 

Ο σ. πραγματεύεται τα θέματα της μελέτης του με σύγχρονη ερευνητική 

οπτική, με οξυδέρκεια και με ματιά κριτική και εξεταστική, πάντοτε 

στηριζόμενος στην ελληνική και ξένη βιβλιογραφία, παλαιότερη και σύγχρονη, 

την οποία αντιλαμβάνεται και μεταχειρίζεται δημιουργικά. Για να στηρίξει την 

επιχειρηματολογία και τη μεθοδολογία του, παρουσιάζεται να έχει αξιοποιήσει 

πάσης φύσεως αρχειακά, γραμματειακά και καλλιτεχνικά κατάλοιπα της εποχής. 

Είναι αξιοσημείωτο πως μελετά, σχολιάζει και προσεγγίζει το θέμα ή τα θέματα 

κάθε ενότητας με ωριμότητα, βασιζόμενος σε προσεκτική και ερμηνευτική 

ανάγνωση και παράθεση του αντίστοιχου πρωτογενούς υλικού, ενώ πολύ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 445-452

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 451

σπάνια προχωρά σε γενικές εκτιμήσεις, τονίζοντας όμως πάντα πως οι εκτιμήσεις 

αυτές, αν και στηρίζονται σε έγκυρα και έγκριτα δεδομένα και παρατηρήσεις, 

δεν επιτρέπουν την εξαγωγή στέρεων πορισμάτων. Ως εκ τούτου, ο αναγνώστης 

διευκολύνεται να παρακολουθήσει και να κατανοήσει τη σκέψη του σ. από την 

παράθεση –είτε στο κυρίως κείμενο, είτε σε παραπομπές είτε σε αναλυτικούς 

πίνακες– πληθώρας δημοσιευμένων και αδημοσίευτων πρωτογενών πηγών στα 

ελληνικά, λατινικά και ιταλικά (αποσπάσματα από πρώιμες έντυπες εκδόσεις 

και ανέκδοτους χειρόγραφους κώδικες, διοικητικά βενετικά έγγραφα και 

νοταριακά κατάστιχα του Χάνδακα και της Βενετίας, σύγχρονες πρωτογενείς 

μαρτυρίες και ενθυμήματα, βενετικές απογραφές και χάρτες, κ.α.). Συνθέτοντας 

δημιουργικά το ποικίλο υλικό και τις διάφορες προγενέστερες επιστημονικές 

προσεγγίσεις, ο σ. συχνά εκφράζει τις επιφυλάξεις και τις αμφιβολίες του για 

ζητήματα που, όπως τονίζει, είχαν στο παρελθόν ερμηνευτεί αποσπασματικά ή 

μονομερώς, ενώ δε διστάζει με επιστημονική επιχειρηματολογία να ανασκευάσει 

και να αναθεωρήσει, όπου καθίσταται απαραίτητο, θέσεις της παλαιότερης 

έρευνας.

Συμπερασματικά, πιστεύουμε πως ο πρώτος τόμος της υποδειγματικής 

αυτής μελέτης, σε συνάρτηση φυσικά και με τους επόμενους δύο τόμους της 

ανθολογίας, αποτελεί «κτήμα εσαεί» και προωθεί μια ευρύτερη συζήτηση στον 

χώρο της πρώιμης νεοελληνικής λογοτεχνίας και των κρητολογικών σπουδών. 

Ανάμεσα στις ποικίλες και πολύτιμες επιστημονικές προσεγγίσεις του βιβλίου, 

περιοριζόμαστε να αναφερθούμε στις ακόλουθες ως τις πλέον σημαντικές. Ο 

σ. τονίζει ως γεγονός αναμφίβολο τη δυναμική διαπολιτισμική συνάντηση 

που συντελέστηκε στην Κρήτη κατά την περίοδο της βενετικής κυριαρχίας. 

Υποστηρίζει δε πως η τελευταία δεν περιορίστηκε αποκλειστικά στον τελευταίο 

αιώνα της Βενετοκρατίας, αλλά οικοδομήθηκε βαθμιαία από τα πρώτα χρόνια 

της παρουσίας των Βενετών στο νησί. Ταυτίζει και εξαρτά την εξέλιξη και την 

τελική εδραίωση της πνευματικής αυτής συνάντησης της κρητικής και βενετικής 

παράδοσης με τη σταδιακή σύνθεση μιας πολιτικής και κοινωνικής ενότητας 

μεταξύ των δύο εθνοτήτων· η τελευταία οδήγησε στην ανάδειξη ενός ομοιογενούς 

πολιτισμού τον οποίο τον ονομάζει βενετοκρητικό. Ως εκ τούτου, ο σ. προτείνει 

ο όρος Κρητική Αναγέννηση να αγκαλιάσει ολόκληρη την περίοδο της βενετικής 

παρουσίας στο νησί και να προσδιορίσει τον πνευματικό πολιτισμό της σε όλο 

το ειδολογικό του εύρος. Μέσω των προσεγγίσεων και των προβληματισμών του, 

ο σ. προωθεί εσκεμμένα την ανάγκη για περαιτέρω μελλοντική έρευνα, εξίσου 

σύνθετη και συστηματική, στο πεδίο της κρητικής λογοτεχνίας και ιστορίας 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 445-452

452

κατά τη βενετική περίοδο. Πολύ περισσότερο, δε διστάζει να εκφράσει ρητά την 

πεποίθησή του πως για πολλά ζητήματα που αφορούν την κρητική λογοτεχνία 

χρειαζόμαστε περισσότερες και κυρίως ασφαλέστερες μαρτυρίες, που μόνο μια 

εξαντλητική έρευνα των ιστορικών και γραμματειακών πηγών μπορεί να φέρει 

στο φως. Αυτό είναι και το αίσθημα που μένει στον αναγνώστη του βιβλίου, 

το κάλεσμα δηλαδή του σ. προς τους νέους ερευνητές να ακολουθήσουν το 

παράδειγμα των προγενέστερων επιφανών μελετητών της βενετοκρητικής 

ιστορίας και του πολιτισμού της και να εργαστούν συστηματικά σε ένα πολλά 

υποσχόμενο πεδίο, συνεισφέροντας στην περαιτέρω ανάδειξή του.

Δημήτρης Παραδουλάκης

Μέλος του DFG Graduiertenkolleg 2008 
Interkonfessionalität in der frühen Neuzeit 

Υποψήφιος Διδάκτωρ στο Πανεπιστήμιο του Αμβούργου



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 453-459

S. Neocleous, Heretics, Schismatics, or Catholics? Latin Attitudes to the Greeks in 
the Long Twelfth Century, Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 2019, 

pp. xv+291. ISBN 978-0-88844-216-1

This monograph by Savvas Neocleous aims to trace the Latin attitudes to the 

Byzantines from the eve of the First Crusade to the aftermath of the Fourth, 

focusing on religious perceptions. The use of a wide variety of sources, from Latin 

to vernacular, undeniably constitutes its greatest merit. 

For such an ambitious project, the Introduction (pp. 1-5) seems rather brief. It 

begins with a presentation of scholars, writing between the end of the 19th century 

and the second decade of the 20th, who have regarded the conquest of Constantinople 

in 1204 as the culmination of a long-established religious enmity, the roots of which 

are to be traced in the schism of 1054. It is a very brief and selective historiographical 

survey of the topic, since only isolated phrases from the mentioned works are cited, 

and so it becomes difficult to understand how these views were shaped in their 

historical context and historiographical tradition. In a similar vein, the author’s 

aim to “revisit and challenge” the research opinion he has just mentioned (p. 5) 

is not contextualized in the framework of a relevant historiographical discussion, 

although the religious motives behind the events of 1204 have already been 

questioned from different perspectives. For instance, Jonathan Harris’s work on the 

Crusades has provided an important insight into how the crusaders manipulated 

the religious differences in order to legitimize the diversion of their enterprise1. 

Besides, modern research is gaining a deeper understanding of the encounters 

between Latins and Byzantines by using the analytical categories of identity and 

alterity. Thus, it has been pointed out that the construction of the Byzantine and 

1. J. Harris, Byzantium and the Crusades (London and New York: Hambledon and 
London Books, 2003; 2nd edition London: Bloomsbury Academic 2014). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 453-459

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review454

Latin forms of otherness is a situational construct; accordingly, the labelling of the 

Other as “schismatic”, “heretic”, “pagan”, “coward”, “perjurer” and so on, occurs 

during conflicts in order to strengthen identities, to legitimize violence, and/or to 

achieve personal goals2. 

The author’s intention to examine his topic “in terms of religion” and to 

demonstrate that the Byzantines were perceived by the Latins as “fellow Christians 

and as an integral part of twelfth-century Christendom” (p. 5), is not fully 

understandable. Throughout  the six chapters of the book it is constantly repeated, 

on the basis of the sources, that the Latins regarded the Byzantines as their Christian 

brethren, and that their labelling as “schismatics” or “heretics” were isolated events. 

This emphasis seems a little odd as any reader who is familiar with the permeability 

and malleability of medieval cultural frontiers, as well as with the Crusade sources, 

is aware of the fact that despite the dogmatic and ritual differences, the Latin West 

and the Byzantine East never ceased to communicate and to enjoy cordial relations. 

Besides, the popes appealed to the Byzantine emperors to sustain the Crusades on 

the grounds of their shared christianitas. On the other hand, the Holy See constantly 

called on the Byzantine emperors to work on the unity of the Churches, as many of 

the papal sources mentioned in Neocleous’ monograph explicitly state. The insistence 

on the unity, as well as on the Byzantine disobedience towards the Roman Church, 

implies the perception of a kind of separation, either jurisdictional or doctrinal/

ritual, even if the labelling “schismatics” or “heretics” for the Byzantines is missing. 

An elaborated methodological approach that clarified the content of concepts like 

“schismatics” and “heretics” (are they perceived by the author as purely theological 

or cultural notions?), and that situated the research question in its historiographical 

context, explaining in detail its specific objectives, would have added value to the 

monograph.

The first chapter (pp. 6-50) focuses on the period from Gregory VII’s 

pontificate to the eve of the Second Crusade and deploys a variety of sources 

to support the main argument of the monograph. However, contradictions are 

not avoided, since the same sources reveal that the treatment of Byzantines as 

fellow Christians did not exclude perceptions of religious differences, and vice 

versa. The chapter concludes with the presentation of Latin theological views, 

2. See, among others, C. Holmes, ‘Shared Worlds’: Religious Identities – A Question 
of Evidence, in J. Harris, Eadem and E. Russel, eds., Byzantines, Latins, and Turks in the 
Eastern Mediterranean World after 1150 (Oxford: Oxford University Press, 2012), 31-59. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 453-459

455ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

which oscillated between polemical and moderate stances towards the Byzantines 

(pp. 46-50). Apart from a coherent methodological framework, a more concrete 

contextualization of the sources would have been more helpful. The labelling of the 

Byzantines as “schismatics” by Bohemond of Antioch (p. 42) is a typical example 

of the construction of otherness through the manipulation of already existing 

religious differences, as the author himself implies. In this vein, the comparison 

of Bohemond with his uncle, the Great Count of Sicily Roger I, who protected 

Greek monasticism (p. 42) does not take into consideration the fluidity of medieval 

cultural borders, the long-established tradition of religious coexistence in Southern 

Italy, and the count’s political aims.

The second chapter (pp. 51-97) covers the period from the Second Crusade 

to the end of the reign of Manuel I Komnenos. In the French Kingdom, the author 

argues, religious differences had been increasingly noticeable after the conquest 

of Antioch by the Byzantines and had given shape to an anti-Byzantine party. 

According to the monk of Saint-Denis Odo of Deuil, the chronicler of Louis VII’s 

crusade, this party, during its participation in the crusade, regarded the Byzantines 

as “heretics” and did not hesitate to propose the conquest of Constantinople when 

Louis VII’s crusading army arrived in front of its walls. However, the king and 

the majority of the crusaders rejected the proposal on the grounds of Christian 

fraternity with the Byzantines (pp. 51-58). If one takes into consideration Odo of 

Deuil’s aim, namely, to absolve the king from any responsibility for the failure 

of his crusade, both the proposal and its refusal become integral parts of the 

narrative. Against this backdrop, which serves to relativize the construction of 

identities and alterities, the author could have also utilized Odo of Deuil’s account 

on the failure of the German king’s crusading army. The monk put the blame on 

the Byzantines, stressing that the Byzantine emperor Christianorum fides stravit, 
paganismum stabilivit3. On the other hand, German sources insist on the alliance 

between Manuel I and the German king Conrad III and their cordial relations. The 

well-known intermarriages between Byzantines and Latins following the Second 

Crusade, as well as Manuel I’s diplomatic relations with western forces in the 1160’s 

and 1170’s are also set forth to prove the Byzantine christianitas as perceived by the 

Latins (pp. 88-93).

3. Odo of Deuil, De profectione Ludovici VII in orientem. The Journey of Louis VII 
to the East, ed. and transl. Virginia Gingerick Berry (New York: W.W. Norton & Company. 
Inc, 1948), 90. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 453-459

456 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

The author also turns his attention to the theological work Antikeimenon 

by Anselm of Havelberg, commissioned by Pope Eugenius III and written in 

1149/50 as a disputatio between Anselm and the Byzantine archbishop Niketas 

of Nikomedia (pp. 69-88). In this section, the author elaborately presents religious 

differences dividing the two Churches. Anselm’s statement that, the dogmatic and 

ritual differences notwithstanding, Latins and Byzantines were united in one faith, 

undoubtedly reveal that both sides perceived each other as sharing the same religion. 

However, the author does not contextualize this important text. Thus, he leaves 

unexplored the fact that it was the Byzantine interlocutor who accepted, albeit 

creatively, the Latin position on the filioque and argued for the need to convoke a 

council, under the Holy See’s authority, so that the “Christian East … freely accept” 

the filioque and subsequently realize the unity of the Churches (p. 81). The chapter 

concludes by pointing to the Latin interest in Greek patristics (pp. 95-97), offering 

an argument from the Byzantine side. Archbishop Eustathios of Thessaloniki, in his 

famous account of the capture of the city by the Normans in 1185, records that the 

Latins were eager to discuss religious matters with him and accept the positions of 

the Eastern Church (pp. 96-97). This statement could have been a good opportunity 

for the author to show the situational character of identities and alterities, since 

the Byzantine archbishop’s text is a good example of how otherness is constructed 

through religious and cultural categories with a view to promoting the archbishop’s 

own personal goals4. 

The third chapter (pp. 98-131) deals with the last two decades of the 12th 

century. The author begins by presenting the continuation of anti-Byzantine 

discourses in the work of William of Tyr and quite rightly attributes the relevant 

negative attitudes to the religious antagonisms between Byzantine and Latin prelates 

in the Latin East (pp. 98-106). Despite this effort to contextualize the sources, the 

analysis of the relations between the western emperor, Frederick I, and his Byzantine 

counterpart, Isaakios II, during the Third Crusade does not escape making internal 

contradictions (p. 116). The labelling of the Byzantines as “false Christians” that 

emanates from the political conflicts between the two emperors could not have come 

about if religious differences had not already existed. Therefore, “the issues dividing 

the Greek and Latin Church” were indeed used to legitimize Frederick’s prerogatives 

and a possible aggression against Byzantium, and they were encapsulated in the 

4. Holmes, ‘Shared Worlds’: Religious Identities – A Question of Evidence, 34-35, 39-40, 
42-43.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 453-459

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 457

aforementioned label. At the end of the chapter, the author attempts an approach to 

Joachim of Fiore’s theological views (pp. 122-131): the Latin theologian underlines 

the dogmatic and ritual difference between the two worlds without either adopting 

a polemical tone or using the words “schismatics” or “heretics”, although he does 

argue on the separation of the Church, from the perspective of papal primacy.

In the fourth chapter (pp. 132-162), covering the period from the preaching 

of the Fourth Crusade to the conquest of Constantinople, the author deals with the 

event that had triggered his research. He gives an overview of well-debated issues, 

such as Innocent III’s appeal to the Byzantines to provide military and financial 

assistance for the crusade, his effort to prevent an attack on the Byzantines, and the 

manipulation of religious differences by the Crusade’s leadership to legitimize the 

conquest of Constantinople5. It is rightly stressed that the Crusade’s leading clerics 

used an anti-Byzantine polemic focusing on dogmatic differences in order to raise 

the morale of the crusaders (pp. 158-159). It is worth noting that the author attempts 

to examine the influence of the Byzantine anti-Latin polemic on the preaching of 

the aforementioned clerics (pp. 159-160). 

In the same vein, in the fifth chapter (pp. 163-195) the author examines the 

Roman Church’s reaction to the conquest of Constantinople and its attitudes to 

the conquered Byzantines. He focuses on Innocent III and rightly argues that the 

pope had no intention of Latinizing the Eastern Church. He equally sets forth as 

an argument the fact that the Fourth Lateran Council (1215) welcomed the “return 

of the Greeks to the obedience of the Apostolic See” and acknowledged that both 

Latins and Byzantines had “different rites under one faith” (pp. 181-182). Innocent 

III’s protection of Greek monasticism in Hungary, Southern Italy and Latin Greece, 

in terms of refraining from imposing doctrinal changes despite the monasteries’ 

subjection to the Latin ecclesiastical authorities, is also utilized in order to support 

the monograph’s basic idea. However, this protection, as the author says (p. 194), 

was offered on condition that the Eastern rites and customs “did not run counter 

to Latin canonical tradition”, as had been decreed in the Fourth Lateran Council 

(canon 4). 

The sixth chapter (pp. 196-238) studies a wide range of sources on the Fourth 

Crusade, written either by eyewitnesses of the events of 1204 or by people who had 

5. See, among others, N. G. Chrissis, Crusading in Frankish Greece. A Study of 
Byzantine – Western Relations and Attitudes, 1204-1282 (Turnhout: Brepols, 2012), 1-56, 
with reference to previous literature. 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 453-459

458

never set foot in Constantinople. The author repeats that the crusaders manipulated 

religious differences to legitimize the conflict, and attempts to trace the continuation 

of narrative patterns in later texts. The section dealing with sources written by non-

witnesses (pp. 205-224) is richly documented through a variety of texts originating 

in the kingdoms of France, Germany and England. Their examination proves that 

there was no “collective hate” against the Byzantines, whereas the anti-Byzantine 

religious polemic expressed by certain medieval authors had been influenced by 

eyewitnesses. The section begins with the Hystoria Constantinopolitana of Gunther 

of Pairis, the importance of which is stressed by the author (pp. 206-209). The 

author’s analysis could have been deepened if he had drawn a comparison with 

Gunther’s verse account on the First Crusade, Solimarius. Neither does western 

theological thought show an increased awareness of the dogmatic differences 

between the Latin and the Eastern Churches after the events of 1204.

In his Conclusions and Epilogue (pp. 239-248), the author reiterates his 

main argument and rightly argues that the multiplicity and variety of the western 

European communities did not allow the construction of a collective anti-Byzantine 

memory (p. 243). However, a few methodological faux pas should be stressed. In 

order to relativize the “hate” between Latins and Byzantines, the author argues for 

the long-established hate between French and Germans in the early 12th century that 

“persisted well beyond the Second World War” (p. 240). He therefore seems not only 

to deprive his research of the necessary historical and cultural context, but also to 

ascribe to identities and alterities the essentialist character that he was trying  not to 

ascribe in the case of Latin-Byzantine relations. The phrase “Constantinople suffered 

no more than any other city in Latin Europe taken by assault” (p. 243), should 

have been avoided, since such a statement prevents contextualization and, from the 

perspective of micro-history, trivializes communities’ and individuals’ perception 

of violence. The very last phrases of the monograph (pp. 247-248) equally raise 

questions of contextualization. The author mentions the Second Vatican Council’s 

Decree on Ecumenism, Unitatis Redintegratio (1964), which defended the unity 

of faith between the two Churches, their differences notwithstanding, and regards 

as its precedent Anselm of Havelberg’s Antikeimenon. The monograph concludes 

with an Appendix (pp. 249-251) dealing with the perception of the Byzantines in 

Chanson d’Antioche, a bibliography of primary and secondary sources (pp. 252-

278) and an index of places and persons (pp. 279-291).

The book examines a key issue of Latin-Byzantine relations through the 

extensive study of a wide range of available sources. However, its methodological 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 453-459

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 459

background could have been further elaborated by considering more aspects of 

the relevant ongoing historiographical debate. Thus, it could have devoted more 

attention to the situational character of medieval identities and alterities and the 

fluidity of that era’s cultural borders.

Eleni Tounta

School of History and Archaeology
Aristotle University of Thessaloniki



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 461-466

Greek Medical Literature and its Readers. From Hippocrates to Islam and 
Byzantium, edited by P. Bouras-Vallianatos and S. Xenophontos (Centre for 

Hellenic Studies, Kings’ College London), London 2018, pp. x + 239. ISBN 978-1-

4724-8791-9 (hbk). 978-1-351-20527-6 (ebk)

The volume in consideration results from an international conference on Greek 
medical texts and their audience: perception, transmission, reception, held on 

December 12-13, 2014 at King’s College London. The event focused on the relation 

between Greek medical literature and its readers and brought together experts 

on different aspects of this topic; but some of the papers unfortunately were not 

submitted for publication. 

The book is edited by the conference organizers, Petros Bouras-Vallianatos and 

Sophia Xenophontos. Τhe elegant volume (with hardcover, that is adorned with an 

image from a manuscript of mid-15th century [Bononiensis 3632, f. 35v], depicting 

Hippocrates teaching his students) is published by the Centre for Hellenic Studies 

of King’s College at London, under the editorial encouragement and support of 

Michael Trapp, as the series editor.

As the editors note in their introduction (p. 1), the connection of medical 

works with their audience is a matter not so well studied, in spite of the recently 

growing research in the area of ancient medical literature. This volume aims to 

contribute to the clarification of the publicum’s role in the contextualisation of 

Greek medical texts by examining the various ways of interaction between authors 

and readers. The book may be considered as a first step towards this direction, 

since many important issues concerning the impact of Greek medical texts on 

contemporary and later audiences require further investigation.

Concerning the context of the volume, initially brief curricula of the editors and 

the author of each chapter are included, as well as the preface and the introduction 

by the editors. Next, the chapters of each Part of the volume follow. The book is 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 461-466

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review462

divided into four parts according to the historical and cultural timespan of the 

text. Parts I and II include chapters pertaining to medical works of the Classical 

and Roman Imperial period, while Parts III and IV deal with the introduction and 

circulation of Greek medical works in the Islamic and Byzantine world. References 

are given at the end of each chapter. Finally the book concludes with an Index of 

terms, words and names. 

Part I consists of three chapters, dealing respectively with a) Alcmaeon’s of 

Croton (5th century BC) treatise περὶ φύσεως (On Nature), probably the first 

medical text in Greek; b) the pseudo-hippocratic text Περὶ Φυσῶν (On Winds) 
and c) the well-known Ἐπιδημίαι (Epidemics) of Hippocrates. In the first 

chapter (“Alcmaeon and his addressees. Revisiting the incipit”, pp. 1-29) Stavros 

Kouloumentas [hereafter: K.] examines Alcmaeon’s of Croton treatise, and especially 

its incipit, the longest surviving extract from this work, which runs as follows: … ἦν 
δὲ Πειρίθου υἱός, ὡς αὐτὸς ἐναρχόμενος τοῦ συγγράμματός φησιν. «Ἀλκμαίων 

Κροτωνιήτης τάδε ἔλεξε Πειρίθου υἱός Βροτίνῳ καὶ Λέοντι καὶ Βαθύλλῳ περὶ 
τῶν ἀφανέων περὶ τῶν θνητῶν σαφήνειαν μὲν θεοὶ ἔχοντι, ὡς δὲ ἀνθρώποις 
τεκμαίρεσθαι» ….. K. surveys the suggestions proposed about the punctuation 

and interpretation of the passage, collects the scanty evidence on the identity of 

Alcmaeon’s addressees mentioned in this extract and offers very useful insights 

about the nature of the work in general. Alcmaeon allegedly was connected with the 

Pythagoreans, so K. offers a new interpretation of the treatise’s target groups, such 

as «a narrow and specialised audience including members of a Pythagorean group, 

active in the same competitive setting as Alcmaeon, although their relationship is 

not clearly specified in the incipit», and «a broader and less specialized audience 

including any attendee at contemporary philosophical contests» (pp. 21-22).

In the second chapter (“Gone with the wind. Laughter and audience of the 

Hippocratic treatises”, pp. 30-47) Laurence Totelin (hereafter T.) explores the short 

text Περὶ Φυσῶν (On Winds, or rather On Breaths, as it is translated with more 

precision elsewhere1), an anonymous medical treatise of the fifth century BC, later 

inserted between the texts of the Hippocratic corpus. In this text, which preserves 

a high rhetorical character, the unknown author expounds the theory that the body 

is nourished by food, drink and above all by air (πνεῦμα), and describes the effects 

of breaths on the body. T. argues that people with no medical training were well 

acquainted with medical texts in antiquity, either by reading them themselves or 

1. E.g. the Loeb edition ecc.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 461-466

463ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

by listening to an aloud reading to a group; they would most likely have found the 

references to the wind and bloated bellies amusing (though the Hippocratic authors 

would have never intended them to appear as humorous), recalling the comic plays: 

medical terms denoting farting were normally found in ancient comedy and satire, 

and ancient comedians –and Aristophanes in particular– took advantage of the 

comic potential found in the theories and therapies described in the Hippocratic 

treatises in order to provoke the laughter of the spectators. 

In the third chapter (“The professional audiences of the Hippocratic Epidemics 
Patient cases in Hippocratic scientific communication”, pp. 48-64) Chiara Thumiger 

[hereafter CT] examines the patient reports found in the seven books of the  Ἐπιδημίαι 
[Epidemics]. These reports display the medical history of individual patients from 

the very beginning of the illness to death or recovery, with emphasis on the clinical 

dimension of the medical art. Of particular interest is the comparison with modern 

approaches to clinical training, especially that relating to a doctor’s communication 

with his patients. CT emphasizes that Hippocratic authors addressed an audience of 

medical professionals and, as contemporary medical practice was mainly dependent 

on oral learning and teaching, she considers the medical cases as manifestations 

of “mnemonic effort”. Indeed Hippocratic Epidemics, despite the ambiguities 

and historical uncertainties about the texts’ composition and transmission, were 

very firmly delimited as professional and medical, communicating no more than 

pure data. CT concludes that “the reception of an individual intellect –as a future 

student, a training doctor– characterizes the audience of these texts, motivates and 

even determines, concretely, their very existence” (p. 58).

Two chapters form the Part II of the book; they deal with medical texts from 

the Roman Ιmperial period, namely Galen and Pseudo-Alexander of Aphrodisias. 

In the first study (“Galen’s Exhortation to the Study of Medicine. An educational 

work for prospective medical students”, pp. 67-93) Sophia Xenophontos [hereafter 

X.] offers a concise analysis of Galen’s rather overlooked treatise Προτρεπτικὸς ἐπ’ 
ἰατρικὴν τέχνην (Exhortation to the study of Medicine) underlining the author’s 

identity as a moralist and soul-doctor. Ιt is known that this Galenic treatise 

consisted of two parts, of which we dispose only the first, being an introductory 

essay on the benefits of acquiring skills in the arts, while the second part focused on 

the art of medicine. X. argues that in this text rhetoric to a large extent facilitates 

philosophical instruction; she discusses also Galen’s moralizing methods and the 

educational elements of the essay: in all probability its intended audience consisted 

of beginners in philosophy, who were being moved to continue their professional 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 461-466

464 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

studies in medicine. X. also emphasizes on the close interplay of the treatise with 

a number of philosophical texts –and most notably Plutarch– and concludes that 

“Even if Galen’s affiliation to Plutarch is not conscious or direct (which I think is), 

it does have something to tell us about the former’s sustained work in the area of 

moral philosophy and its envisaged impact on his contemporary philosophical and 

intellectual landscape” (p. 82).

Ιn the second study (“An interpretation of the preface to Medical Puzzles 
and Natural Problems 1 by Pseudo-Alexander of Aphrodisias in light of medical 

education”, pp. 94-109) Michiel Meeusen [hereafter Μ.] turns his attention to 

another didactic work, the spurious collection Ἰατρικὰ ἀπορήματα καὶ φυσικὰ 
προβλήματα (Medical Puzzles and Natural Problems) ascribed to Alexander 

of Aphrodisias, a collection from the early centuries AD, which has attracted 

very little scholarly attention. The text shows great affinity with the so called 

Ἐρωταποκρίσεις, the question and answer literature. Μ. focuses on the preface to 

the treatise’s first book, which has a clear paedagogic and educational motivation, 

and testifies a dynamic relationship between author and student / reader in the 

context of a medical school setting through the application of proper methods that 

intended to attract the reader’s concentration.

Subject of the two chapters of Part III are the translations of Greek medical 

literature -and particularly Galen- to Arabic, in the context of the so-called Graeco-

Arabic translation movement2, when, from the mid-eighth century, and for roughly 

two centuries, a wide range of Greek philosophical, scientific and medical texts 

were translated into Arabic, sometimes directly and sometimes through a Syriac 

intermediary. Towards this achievement very important is the role of the 9th 

century scholar Ḥunayn ibn Isḥāq, a Nestorian Christian, and of his epigones. In 

the first chapter (“The user-friendly Galen Ḥunayn ibn Isḥāq and the adaptation 

of Greek medicine for a new audience”, pp. 113-130) Uwe Vagelpohl [hereafter 

V.] examines the metaphrastic techniques of Ḥunayn, who not only commanded 

ancient Greek, but was also a practising physician. His methods can be summarised 

in the following three cases: amplification of the prototype in various ways, 

clarification of it through additional information and annotations (which vary in 

length from a line or two to several manuscript pages), and, finally, reworking of 

the material in the form of summaries, as the prototypes were long and detailed, 

2. For the details see inter alios D. Gutas, Greek Thought, Arabic Culture. The Graeco-
Arabic Translation Movement in Baghdad and Early ‘Abbasid Society (2nd-4th / 8th-10th 
centuries), (London and New York, 1998).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 461-466

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 465

often including a large amount of material that was irrelevant for medical practice. 

Characteristic examples on each case illuminate the translator’s method. Since 

the translated Galenic texts were meant to be used by practising physicians for 

diagnostic and therapeutic purposes, Ḥunayn adapted the original texts according 

to the needs of his audience, taking care to be as accurate as possible. Furthermore, 

he individualized the translations’ style to the stylistic preferences of the patron 

who commissioned them. 

In the second chapter (“Medical knowledge as proof of the Creator’s wisdom 

and the Arabic reception of Galen’s On the Usefulness of the Parts”, pp. 131-139) 

Elvira Wakelnig [hereafter W.] studies the Arabic translation of Galen’s treatise 

Περὶ χρείας τῶν ἐν ἀνθρώπου σώματι μορίων (On the Userfulness of the Parts), 
which was most probably made by Ḥubaysh ibn al- Ḥasan (Ḥunayn’s nephew) in 

the mid-ninth century (following four earlier translations of the work in Syriac). In 

this case the translator focuses exclusively on the role of the Creator rather than on 

Galen’s emphasis on personified Nature. The Galenic work was received more as a 

philosophical-theological treatise than a strictly physiological text and this resulted 

to a circulation of the text beyond the strict medical circles, among scholars, 

theologians and philosophers. Similar, but, to a smaller extent, is the case of another 

Galenic treatise, Περὶ ἀνατομικῶν ἐγχειρήσεων (On Anatomical Procedures), the 

books IX-XV of which, as it is known, survive only in the aforementioned Ḥubaysh’s 

translation.

Τhe Byzantine world lays in the center of Part IV of the volume, with the last 

two chapters of the book. In the first study (“Physician versus physician: Comparing 

the audience of On the Constitution of Man by Meletios and Epitome on the Nature 
of Men by Leo the Physician”, pp. 153-179) Erica Gielen [hereafter G.] compares 

two Byzantine texts, the treatise περὶ τῆς τοῦ ἀνθρώπου κατασκευῆς (Constitution 
of Man) by Meletios (probably early 9th century) and the Σύνοψις εἰς τὴν φύσιν 
τῶν ἀνθρώπων (Epitome on the Nature of Men) by Leo the Physician (of the same 

date?). The first text has a rich textual tradition, while the second is transmitted 

by only one manuscript. G. discusses two case studies starting from Meletios’s and 

Leo’s statements on the human head and brain, in order to elucidate the relationship 

between the two texts and their impact to their respective audiences, evidently quite 

different. Meletios enriches the Galenic material on the anatomy and physiology of 

various parts of the body with quotations from the Church Fathers. On the other 

hand Leo highlights the medical terminology and definitions, reducing Meletios’s 

Christian approach and adapting his text mostly to a professional audience.  



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 461-466

466

Τhe last chapter of the volume (“Reading Galen in Byzantium. The fate of 

Therapeutics to Glaucon”, pp. 180-229) by Petros Bouras-Vallianatos [henceforth 

B.-V.] concentrates on Galen’s treatise τῶν πρὸς Γλαύκωνα Θεραπευτικῶν 
(Therapeutics to Glaucon). After offering some basic details about the Galenic text 

B.-V. examines its textual tradition in Byzantium. B.-V. offers not only a mere 

presentation of the manuscripts, but insists also on the various layouts and formats 

used by the scribes to arrange the Galenic text and the relevant scholia in the page. 

In this way the mise-en-page comes as a “visual aid” to help the reader and the 

user of the manuscript in general. Nine plates with photos from manuscripts with 

characteristic examples complete this part of the study. B.-V. then proceeds to the 

study of the byzantine commentaries on the Therapeutics to Glaucon, showing 

that the commentators, by integrating their own views in the interpretation of the 

text, offered a new perspective on its understanding and ensured its transmission. 

Finally, the last section of this chapter deals with Byzantine medical handbooks. 

Considering the fact that Therapeutics to Glaucon inspired Byzantine medical 

authors, B.-V. intends to show how Galenic knowledge was transmitted in medical 

manuals throughout the Byzantine era. An Appendix to this chapter offers a 

very interesting synoptic presentation of a Galenic passage as it was adapted by 

Oribasios, Aetios of Amida and Alexander of Tralles in their medical handbooks, 

and gives a better idea on the way Galenic material was modified and rearranged. 

It is concluded that “Future studies should take a comparative look at the presence 

of various genres of classical literature in Byzantium and juxtapose evidence 

from other medieval examples, for instance in Latin or in Arabic, which could 

elucidate further our understanding of both the revival of classical literature and 

the accessibility of classical texts in medieval milieus” ( p. 197).

In sum, this volume enriches the bibliography and adds a significant title to the 

research into the complexities of Greek medical writings from the fifth century BC 

down to the fourteenth century AD, their reception and their influence on various 

intellectual milieus. Anyone interested in Greek medical tradition will gain a great 

profit from the book. 

Maria Chrone

Athens



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 467-474

Round Trip to Hades in the Eastern Mediterranean Tradition. Visits to the 
Underworld from Antiquity to Byzantium. Edited by G. Ekroth and I. Nilsson 

[Cultural Interactions in the Mediterranean 2], σελ. xviii+398, Leiden 2018. ISBN 

978-90-04-37266-5 (hardback). ISBN 978-90-04-37596-3 (e-book)

Καθὼς εἶναι συνδεδεμένο μὲ τὸν ἀνθρώπινο ψυχισμὸ καὶ μὲ τὰ ἀναπάντητα 

ἐρωτήματα γιὰ τὴν μετὰ θάνατον ζωὴ καὶ γιὰ τὴν τύχη τῆς ψυχῆς, τὸ θέμα τῆς 

«κατάβασης», τῆς ἐπίσκεψης δηλαδὴ στὸν Κάτω Κόσμο, εἶναι ἕνα δημοφιλέστατο 

«μοτίβο» ποὺ συναντᾶται σὲ ποικίλες μορφὲς σὲ ὅλες τὶς μυθολογίες καὶ σὲ ὅλες 

τὶς λογοτεχνίες. 

Μὲ τὸν εὑρηματικὸ τίτλο «Ταξίδι μετ’ ἐπιστροφῆς στὸν Ἅδη στὴν παράδοση  

τῆς Ἀνατολικῆς Μεσογείου» καὶ μὲ ὑπότιτλο «Ἐπισκέψεις στὸν Κάτω Κόσμο 

ἀπὸ τὴν Ἀρχαιότητα ἕως τὸ Βυζάντιο» στὸ βιβλίο αὐτὸ περιλαμβάνονται 19 

ἄρθρα ποὺ ἐξετάζουν πολύπλευρα καὶ διαχρονικὰ τὴν συναφῆ θεματικὴ στὴν 

Ἀρχαιότητα καὶ στὸ Βυζάντιο. Τὰ περισσότερα ἀπὸ αὐτὰ εἶχαν παρουσιαστεῖ 

στὸ Πανεπιστήμιο τῆς Uppsala (9-12 Ὀκτωβρίου 2014) σὲ ὁμότιτλο συνέδριο, τὸ 

ἀρχικὸ πρόγραμμα τοῦ ὁποίου εἶναι προσβάσιμο στὴν ἠλεκτρονικὴ διεύθυνση 

https://www.arkeologi.uu.se/digitalAssets/483/c_483094-l_3-k_hades_program.pdf.

Μερικὲς ἀπὸ τὶς ἀνακοινώσεις δὲν κατατέθηκαν πρὸς δημοσίευση· ἔχουν 

συμπεριληφθεῖ ὅμως καὶ ὁρισμένα ἄρθρα συναφοῦς θεματικῆς, τῶν ὁποίων οἱ 

συγγραφεῖς δὲν εἶχαν παρευρεθεῖ στὸ συνέδριο. 

Στὸν τόμο προτάσσονται περιεχόμενα, κατάλογος εἰκόνων καὶ πινάκων καὶ 

βιογραφικὰ τῶν συγγραφέων τῶν ἄρθρων (σσ. i-xvii). Ἀκολουθεῖ εἰσαγωγικὸ 

κείμενο μὲ τίτλο «Round Trip to Hades: An Introductory Tour» (σσ. 1-10), 

στὸ ὁποῖο οἱ ἐκδότριες τοῦ τόμου G. Ekroth καὶ I. Nilsson τονίζουν ὅτι μὲ τὸ  

βιβλίο ἐπιδιώκεται νὰ ἐρευνηθεῖ πῶς ἐπιβιώνει, πῶς διαδίδεται καὶ πῶς μετα-

σχηματίζεται τὸ θέμα στὴν πορεία τοῦ χρόνου, καὶ παρουσιάζουν ἀναλυτικὰ 

τὸ περιεχόμενο τῶν συμβολῶν στὸν τόμο. Ἐξ ἀρχῆς τονίζεται ἐπίσης ὅτι δὲν 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 467-474

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review468

ἐπιδιώχθηκε ὁμοιομορφία ὡς πρὸς τὶς παραπομπές, τὴν μεταγραφὴ τῶν ὀνομάτων 

καὶ τὴν παράθεση τῶν πρωτοτύπων χωρίων, καθὼς ἔπρεπε νὰ συνδυαστοῦν δύο 

διαφορετικὲς ἐν πολλοῖς «ἀκαδημαϊκὲς» παραδόσεις. 

Στὸ δεύτερο ἄρθρο, τοῦ F. Graf, «Travels to the Beyond: A Guide» (σσ. 11-

36), μὲ ἀφετηρία τὴν Θεία Κωμωδία τοῦ Δάντη (ἡ ὁποία «marks the high point 

of a long literary tradition, if not its end», σ. 12) ἐπιχειρεῖται ἀναδρομὴ στὶς πηγές 

της, τὶς χριστιανικὲς διηγήσεις καθόδου στὸν ἅδη ἀφ᾽ ἑνὸς καὶ τὶς κλασσικὲς 

καταβάσεις στὴν ἀρχαιοελληνικὴ καὶ τὴν λατινικὴ λογοτεχνία ἀφ᾽ ἐτέρου, 

καὶ σκιαγραφοῦνται τὰ βασικὰ χαρακτηριστικὰ τοῦ λογοτεχνικοῦ αὐτοῦ 

«εἴδους» («genre») – ὅπως θεωρεῖ ὁ συγγραφέας (σ. 34) ὅτι εἶναι προτιμότερο νὰ 

ἀποκαλοῦνται οἱ καταβάσεις, ἀντὶ τοῦ ὅρου «μοτίβο» (motif) ἢ «ἀφηγηματικὸ 

θέμα» (narrative topic) ποὺ χρησιμοποιεῖται συνήθως. 

Οἱ ὑπόλοιπες μελέτες ἀκολουθοῦν τὴν χρονολογικὴ σειρά. Ἀρχικὰ ἡ 

Gunnel Ekroth («Hades, Homer and the Hittites: The Cultic- Cultural Context of 

Odysseus’ Round Trip to the Underworld», σσ. 37-56) ἐξετάζει τὸ «ταξίδι» τοῦ 

Ὀδυσσέα στὴν 11η  ραψωδία τῆς Ὀδυσσείας, τὴν Νέκυια. Τὰ εἰσαγωγικὰ στὴν 

λέξη «ταξίδι» χρησιμοποιοῦνται ἐπειδὴ οὐσιαστικά, ὅπως εἶναι γνωστό, δὲν 

πρόκειται γιὰ ἐπίσκεψη στὸν Κάτω Κόσμο, ἀλλὰ γιὰ «ἀνακάλημα» τῶν ψυχῶν, 

στὰ πέρατα τοῦ Ὠκεανοῦ, μετὰ ἀπὸ ὁλοήμερο ταξίδι πρὸς τὰ δυτικά, στὴν 

ἄκρη τοῦ κόσμου. Ἡ συγγραφέας ἀναφέρεται σύντομα στὸν προβληματισμὸ τῆς 

ἔρευνας γιὰ τὴν ἑνότητα τῆς δομῆς τῆς ραψωδίας καὶ ἑστιάζει περισσότερο στὴν 

πρακτικὴ τῆς ψυχαγωγίας, τῆς παλαιότερης λέξης ποὺ δηλώνει τὸ τελετουργικὸ 

τῆς νεκυιομαντείας1 (ἡ ἴδια ἡ λέξη ψυχαγωγία πάντως δὲν χρησιμοποιεῖται): 

τὸ θέμα πρέπει νὰ ἀνάγεται σὲ λογοτεχνικὸ τόπο τῆς μεσανατολικῆς, καὶ εἰδι-

κότερα τῆς χεττιτικῆς παράδοσης. Ὅσο γιὰ τὶς μεταγενέστερες ἀρχαιοελληνικὲς 

λογοτεχνικές, ἐπιγραφικὲς καὶ εἰκονογραφικὲς μαρτυρίες, αὐτὲς δείχνουν νὰ 

ἔχουν ἐπηρεαστεῖ ἀπὸ τὴν περιγραφὴ τῆς Νέκυιας: «The pit ritual of the Nekyia 
does not seem to reflect real practiced cultic behavior of ancient Greece and its 

occurrence in post-Homeric texts and iconography can be seen as a topos falling 

back on the Odyssey», σημειώνει ἡ συγγραφέας (σ. 53).

Ἀκολουθεῖ ἡ Θεογονία τοῦ Ἡσιόδου: τὰ διάφορα θέματα ποὺ σχετίζονται 

μὲ τὴν κατάβαση στὸ ἡσιόδειο ἔπος τὰ ἐξετάζουν οἱ Ivana καὶ Andrej Petrovic 

(«Divine Bondage and Katabaseis in Hesiod᾽s Theogony», σσ. 57-81), μὲ ἔμφαση 

1. J. N. Bremmer, Ancient Necromancy: Fact or Fiction?, στὸν τόμο Mantic Perspectives: 
Oracles, Prophecy and Performance, ed. K. Bielawski, Lublin – Warsaw 2015, 119-141. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 467-474

469ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

στοὺς στίχους 711-817 τοῦ ποιήματος. Οἱ γνῶμες τῶν μελετητῶν διΐστανται 

ὡς γνωστὸν ὅσον ἀφορᾶ τὴν γνησιότητα τοῦ χωρίου καὶ τὸ κατὰ πόσον εἶναι 

ὀργανικὰ δεμένο μὲ τὸ σύνολο. Οἱ συγγραφεῖς τάσσονται ὑπὲρ τῆς ἄποψης ὅτι 

δὲν πρέπει νὰ ἀθετοῦνται οἱ στίχοι καί, ἐπεκτείνοντας τὴν ἐπιχειρηματολογία τοῦ 

Μ. Northrup2 θεωροῦν ὅτι περιλαμβάνουν δύο «ekphrastic» καταβάσεις: οἱ στίχοι 

711-780, ὅπου ὁ Ἡσίοδος περιγράφει τὸν Κάτω Κόσμο μὲ τὰ μάτια τῶν Τιτάνων, 

εἶναι ἔκφρασις καὶ κατάβασις συγχρόνως· ὡς δεύτερη «ekphrastic» κατάβασις 

μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ ἡ «ἐπαναλαμβανόμενη» κατάβαση τῆς Ἴριδος (στ. 781-817), ἡ 

ὁποία σύμφωνα μὲ τὴν μυθολογία ἀποστέλλεται ἀπὸ τὸν Δία νὰ φέρει τὸ ὕδωρ τῆς 

Στυγὸς ὁππότ’ ἔρις καὶ νεῖκος ἐν ἀθανάτοισιν ὄρηται (Ἡσιόδου Θεογονία, 782). 

Τὰ δύο ἑπόμενα ἄρθρα ἔχουν ὡς ἀφετηρία τὶς «ὀρφικές» χρυσὲς πλάκες, 

τὰ χρυσὰ ἐλάσματα ποὺ ἀποδίδονται στοὺς ὀρφικοὺς κύκλους, καὶ ἐθεωροῦντο 

ὡς τὰ «διαβατήρια» τῶν μυημένων στὴν πορεία τους πρὸς τὸν Κάτω Κόσμο, 

καθὼς περιλαμβάνουν «πρακτικὲς» ὁδηγίες γιὰ τὴν πορεία πρὸς τὸν ἅδη. Στὸ 

πρῶτο ἀπὸ αὐτὰ ὁ Scott Scullion («Introducing Oneself in Hades: two ‘Orphic’ 

Formulas reconsidered», σσ. 82-102) ἀφιερώνει συστηματικὴ λεξιλογικὴ ἀνάλυση 

στὶς τυποποιημένες ἐκφράσεις (formulas of introduction) ἔρχομαι ἐκ καθαρῶν 
καθαρὰ καὶ Γῆς παῖς εἰμι καὶ Οὐρανοῦ ἀστερόεντος, ποὺ ἐπαναλαμβάνονται 

στὰ κείμενα αὐτά, καὶ καταλήγει ὅτι δὲν πρέπει νὰ θεωρεῖται ὅτι συνδέονται 

ἀποκλειστικὰ μὲ τοὺς ὀρφικούς, ἀλλὰ ἀφοροῦν εὐρύτερο κύκλο μυητικῶν 

τελετῶν: σὲ κάθε περίπτωση πάντως δὲν ἔχει δοθεῖ ὁριστικὴ ἀπάντηση σὲ πολλὰ 

ἐρωτήματα ποὺ ἀναφύονται ἀπὸ τὴν μελέτη τους. Στὸ δεύτερο ἄρθρο ὁ Miguel 

Herrero de Jauregui («Pathein and Mathein in the Descents to Hades», σσ. 103-

123) μὲ ἀφετηρία ἐπίσης τὰ ἴδια κείμενα, ἐξετάζει τὶς ἔννοιες παθεῖν καὶ μαθεῖν 

στὴν ἀρχαιοελληνικὴ λογοτεχνία γενικότερα καὶ εἰδικότερα στὴν φιλοσοφικὴ 

γραμματεία. Ὅσον ἀφορᾶ τὶς καταβάσεις, ὁ συνδυασμὸς τοῦ πάθους καὶ 

τοῡ μάθους εἶναι βασικὸς στόχος τους καὶ ἄλλοτε ἡ ἔμφαση εἶναι στὸ πάθος 

(τὴν γνώση ποὺ ἀποκτᾶται ἐμπειρικά), ἄλλοτε στὸ μάθος (τὴν γνώση ποὺ 

ἀποθησαυρίζεται σταδιακά). Ἡ σχέση τῶν ἐννοιῶν αὐτῶν πρέπει νὰ θεωρηθεῖ 

ἀμφίδρομη.

Μὲ τὸ ἄρθρο ποὺ ἀκολουθεῖ, τῶν Σοφίας Κραβαρίτου καὶ Μαρίας 

Σταματοπούλου («From Alkestis to Archidike. Thessalian Attitudes to Death and 

the Afterlife», σσ. 124-162), μεταφερόμαστε στὸν θεσσαλικὸ χῶρο: ἐξετάζονται 

2. M. D. Northrup, Tartarus Revisited: A Reconsideration of Theogony 711-819, 
Wiener Studien 13 (1979), 22-36.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 467-474

470 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

οἱ ἐπιχώριες ἀντιλήψεις γιὰ τὸν θάνατο καὶ τὸν Κάτω Κόσμο. Ἐκτὸς ἀπὸ τὸν 

εὐρύτατα διαδεδομένο μῦθο τῆς Ἀλκήστιδος, διάφορα τοπικὰ λατρευτικὰ 

δρώμενα εἶναι συνδεδεμένα μὲ χθόνιες θεότητες, ἐνῶ σημαντικὴ εἶναι καὶ 

ἡ ἀρχαιολογικὴ μαρτυρία: τὰ ἐπιτύμβια ἐπιγράμματα ἀπηχοῦν τὶς τοπικὲς 

ἀντιλήψεις γιὰ τὴν μεταθανάτια ζωή, καὶ τὰ κτερίσματα στὶς ταφὲς ἀποδεικνύουν 

τὴν φροντίδα τῶν συγγενῶν γιὰ τὸ ταξίδι τοῦ ἐκλιπόντος. 

Στὴν συνέχεια ἡ Annie Verbanck-Piérard («Round Trip to Hades. Herakles’ 

Advice and Directions», σσ. 163-193) ἐξετάζει λεπτομερέστατα τὶς καταβάσεις 

ποὺ ἀποδίδονται στὸν Ἡρακλῆ, ὅπως παρουσιάζονται τόσο στὴν κλασσικὴ 

λογοτεχνία, ὅσο καὶ στὶς ἀντίστοιχες παραστάσεις στὴν εἰκονογραφία, καὶ 

ἐπισημαίνει τὶς ἰδιομορφίες κάθε περίπτωσης, παρακολουθώντας καὶ τὴν ἐξέλιξή 

τους στὴν πορεία τοῦ χρόνου. 

Ἀκολούθως ὁ Adrian Mihai [«Hades in Hellenistic Philosophy (The Early 

Academy and Stoicism)», σσ. 194-214] ἀναφέρεται στοὺς προβληματισμοὺς τῶν 

διαδόχων τοῦ Πλάτωνα καὶ τῶν Στωικῶν σχετικὰ μὲ τὴν κατάσταση τῶν ψυχῶν 

μετὰ θάνατον, οἱ ὁποῖοι προβληματισμοὶ δὲν ἐκφράστηκαν μέσῳ ἀφηγήσεων 

γιὰ ἐπίσκεψη στὸν Κάτω Κόσμο, ἀλλὰ μέσῳ φιλοσοφικῶν πραγματειῶν. Κατὰ 

κανόνα στὰ κείμενα αὐτὰ ὁ ἅδης θεωρεῖται ἐπουράνιος. Tὰ ἀρχαῖα χωρία 

στὴν μελέτη αὐτὴ παρατίθενται στὴν ἀγγλική τους μετάφραση (μὲ ἐλάχιστες 

παρεμβολὲς λέξεων τοῦ πρωτοτύπου). Μεταξὺ αὐτῶν καὶ ἡ λέξη θυμὸς (=ψυχή, 

πνεῦμα), ἡ ὁποία παρατονίζεται σταθερὰ καὶ ἀναγράφεται ὡς θύμος (ἀλλὰ 

θύμον καὶ θύμος εἶναι τὸ θυμάρι).

Ἕπεται τὸ ἄρθρο τῆς Wiebke Friese («Following the Dead to the Underworld. 

An Archaeological Approach to Graeco-Roman Death Oracles» σσ. 215-239), 

ἡ ὁποία ἐξετάζει ἀπὸ ἀρχαιολογικὴ ἄποψη τὶς τοποθεσίες καὶ τὰ ἱερὰ ποὺ 

ἐθεωροῦντο ὡς πύλες εἰσόδου στὸν ἅδη, καὶ θεωρεῖ ὅτι ἔντονη εἶναι ἡ ἐπιρροὴ 

τῆς ὁμηρικῆς Νέκυιας στὴν διαμόρφωση τῶν συναφῶν ἀντιλήψεων, τονίζοντας 

ὅτι «Although the natural environment of the relevant sites might mislead to a 

modern association with a death oracle, no archaeological material, inscriptions or 

dedications demonstrate an active necromantic sanctuary at any place or any time 

in Antiquity» (σ. 235).

Οἱ περιγραφὲς τῶν καταβάσεων συχνότατα ἀναφέρονται στοὺς μυκηθμούς, 

τὰ σφυρίγματα, τοὺς βρυχηθμοὺς καὶ τοὺς ἄλλους τρομακτικοὺς ἤχους ποὺ 

συνοδεύουν τὴν πορεία τοῦ ἐπισκέπτη ποὺ διαβαίνει τὰ σύνορα τῶν δύο 

κόσμων. Ὅλοι αὐτοὶ οἱ «ἦχοι» τῆς κατάβασης ἀποτελοῦν τὸ ἀντικείμενο τοῦ 

ἄρθρου «The Sounds of Katabasis. Bellowing, Roaring, and Hissing at the Crossing 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 467-474

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 471

of Impervious Boundaries» (σσ. 240-259), ἀπὸ τὸν Pierre Bonnechere, ὁ ὁποῖος 

συμπεριλαμβάνει καὶ ἀρκετὲς ἀναφορὲς σὲ ἄλλες περιπτώσεις «ἠχοτοπίων» ἀπὸ 

κείμενα τῆς ἀρχαιοελληνικῆς λογοτεχνίας.

Ἡ πολυδιάστατη παρουσία τῶν καταβάσεων στὰ κείμενα τοῦ Λουκιανοῦ  

εἶναι τὸ ἀντικείμενο τοῦ ἄρθρου τοῦ Heinz-Günther Nesselrath («Down There 

and Back Again. Variations on the Katabasis Theme in Lucian», σσ. 260–272). 

Ὁ Λουκιανὸς σατιρίζει καὶ παρωδεῖ τὴν προγενέστερή του παράδοση μὲ 

ἰδιαίτερη εὑρηματικότητα, καὶ παρέχει συγχρόνως τὸ ἔναυσμα γιὰ περαιτέρω 

διάδοση τοῦ θέματος. Ὁ συγγραφέας παρουσιάζει ἀναλυτικὰ τὰ σχετικὰ ἔργα 

τοῦ Λουκιανοῦ, ἀπὸ τὰ ὁποῖα ὁ Μένιππος ἢ Νεκυιομαντεία χαρακτηρίζεται «a 

rather orthodox katabasis», καὶ οἱ Φιλοψευδεῖς ἢ Ἀπιστῶν (μὲ δύο περιπτώσεις 

καταβάσεων ποὺ ἀλληλοσυμπληρώνονται) ὡς «an almost katabasis». Εὐθύγραμμη 

παρουσιάζεται ἡ πορεία πρὸς τὸν Κάτω Κόσμο στὰ Ἀληθῆ διηγήματα, 

ὁπότε ἡ περίπτωση χαρακτηρίζεται ὡς «lateral» κατάβασις καὶ προτείνεται  

(διστακτικὰ) χρησιμοποιηθεῖ ὁ ὅρος para-basis (sic, μὲ ἑνωτικὸ)· τέλος ὁ Χάρων 

ἢ Ἐπισκοποῦντες εἶναι μία ἀνάβασις, μία «ἀνεστραμμένη» κατάβαση. 

Μὲ τὸ ἄρθρο τοῦ Ζήση Δ. Ἀϊναλὴ  [«From Hades to Hell. Christian Visions of the 

Underworld (2nd–5th centuries)», σσ. 273-286] μεταφερόμαστε στὸν χριστιανικὸ 

Κάτω Κόσμο. Ἐξετάζονται τρία κυρίως κείμενα: α) τὸ ἀπόκρυφο Εὐαγγέλιο τοῦ 
Νικοδήμου (τὸ ὁποῖο φαίνεται ὅτι εἶναι ἡ πρώτη περίπτωση κατάβασης στὴν 

χριστιανικὴ γραμματεία), β) τὸ ὅραμα τοῦ Παύλου, τὸ ὁποῖο στὴν μορφὴ ποὺ 

μᾶς ἔχει διασωθεῖ χρονολογεῖται περὶ τὰ τέλη τοῦ 4ου αἰ. καὶ ἐγκαινιάζει τὴν 

ἔννοια τοῦ ἅδη ὡς τόπου τιμωρίας τῶν ἁμαρτωλῶν, περιγράφοντας τὶς ποινὲς 

ποὺ τοὺς ἐπιβάλλονται, καὶ γ) ὁ βίος τοῦ Μακαρίου τοῦ Ρωμαίου, ἀβέβαιης 

χρονολόγησης, τοῦ 5ου αἰ. πιθανότατα κατὰ τὸν συγγραφέα τοῦ ἄρθρου, ὁ 

ὁποῖος χαρακτηρίζει τὸ κείμενο ὡς ἕνα εἶδος «διαβατήριας τελετῆς» (rite of 

passage), «a passage from Life to Death or more precisely from Death to Life, but 

also, and primarily, a passage from mundane to sacred, from human to divine» 

(σ. 282): ὁ ἄγνωστος βιογράφος τοῦ Μακαρίου χρησιμοποιεῖ κατάλληλα τὰ 

σύμβολα ἀπὸ προγενέστερες διηγήσεις –καὶ ἰδιαιτέρως ἀπὸ τὸν κύκλο τοῦ 

Μυθιστορήματος τοῦ Ἀλεξάνδρου– καὶ συγχωνεύει ὅλο αὐτὸ τὸ ἑτερόκλητο 

ὑλικὸ γιὰ νὰ δημιουργήσει τὴν δική του χριστιανικὴ ἀλληγορία.

Τὸ θέμα τῆς Καθόδου τῆς Θεοτόκου στὸν ἅδη ἐξετάζει ὁ Thomas Arentzen 

(«The Virgin in Hades», σσ. 287-303). Μὲ πολυάριθμες διασκευὲς στὴν πορεία τοῦ 

χρόνου, ἡ Ἀποκάλυψις τῆς Θεοτόκου περιγράφει τὴν ἐπίσκεψη τῆς Θεοτόκου 

in corpore στὸν Κάτω Κόσμο, ὥστε νὰ μεσολαβήσει γιὰ τὴν σωτηρία τῶν 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 467-474

472

ἁμαρτωλῶν. Πότε συντάχθηκε ἡ ἀρχικὴ μορφὴ δὲν εἶναι σαφές. Ὁ συγγραφέας 

τοῦ ἄρθρου φαίνεται νὰ τοποθετεῖ τὴν ἀρχικὴ διασκευὴ μετὰ τὸν 9ο αἰώνα. 

Ἀλλὰ τὸ κυρίως θέμα του δὲν εἶναι τόσο αὐτὲς οἱ ἀπόκρυφες «παραθεολογικὲς» 

διηγήσεις, ὅσο οἱ ἀντιλήψεις περὶ τῆς κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, ὅπως ἀνιχνεύονται 

σὲ 4 ἐνδεικτικὰ κείμενα. Μὲ ἀντίστροφη χρονολογικὴ σειρὰ ἐξετάζονται: α) ὁ 

κανόνας τοῦ Ἰωσὴφ τοῦ ὑμνογράφου εἰς τὴν Θεοτόκον ψαλλόμενος τῷ Σαββάτῳ 
τῆς Ἀκαθίστου3, β) οἱ ὁμιλίες εἰς τὴν κοίμησιν τοῦ Ἀνδρέα Κρήτης4, γ) τὸ δεύτερο 

κοντάκιο τῶν Χριστουγέννων τοῦ Ρωμανοῦ τοῦ Μελωδοῦ καὶ δ) ἡ συριακὴ 

memra γιὰ τὴν  ταφὴ τῆς θεομήτορος, τοῦ Ἰακώβου τοῦ Serug. Tὰ κείμενα αὐτὰ 

προορίζονταν γιὰ λειτουργικὴ χρήση, ὁπότε ἀπηχοῦν ἐπίσημες καὶ ἐπικρατοῦσες 

ἀντιλήψεις, σὲ ἀντίθεση μὲ τὸν κύκλο τῶν ἀποκαλύψεων λαϊκότερης ἔμπνευσης. 

Ἡ κεντρικὴ ἰδέα τους εἶναι ὅτι ἡ Θεοτόκος « furnishes the dead with open channels 

from Hades to the heights of Paradise» (σ. 301).

Στὸ ἑπόμενο ἄρθρο ὁ Henry Maguire («Why did Hades Become Beautiful 

in Byzantine Art?», σσ. 304-321) ἐπικεντρώνεται στὴν βυζαντινὴ εἰκονογραφία 

τῆς Ἀνάστασης, ὅπου ὡς γνωστὸν ὁ ἅδης δὲν ἀπεικονίζεται μὲ τερατώδη 

μορφή, ὅπως στὴν δυτικὴ παράδοση, ἀλλὰ μὲ ἀνθρώπινα χαρακτηριστικά, ἐνῶ 

συγχρόνως ἔχει διαφοροποιηθεῖ σταδιακὰ ἀπὸ τὸν διάβολο. Τὸ γεγονὸς αὐτὸ 

ἀποδίδεται στὸν συμβιβασμὸ ποὺ ἐπεδίωξαν οἱ βυζαντινοὶ ζωγράφοι: «on the 

one hand they needed a credible adversary for Christ, whose visible anguish in 

defeat could counteract the mortal onlooker’s anguish at death; on the other hand, 

they had to diminish the difficulties inherent in portraying Hades by deemphasizing 

the characteristics that would identify him with Satan and with idols» (σ. 317)5.

3. Ἂν καὶ δὲν ἔχει πρακτικὴ σημασία, καθὼς ἐλάχιστες φράσεις –οὐσιαστικὰ λέξεις–
παρατίθενται ἀπὸ τὸ πρωτότυπο, πρέπει νὰ σημειωθεῖ ἐδῶ ὅτι ἡ ἔκδοση τοῦ κανόνα 
στὴν PG 105, στ. 1020-1028 (στὴν ὁποία γίνονται οἱ παραπομπὲς) ἔχει ληφθεῖ ἀπὸ τὰ 
λειτουργικὰ βιβλία καὶ τὸ κείμενο τυπώνεται καταλογάδην, ὁπότε χάνεται ἡ αἴσθηση 
τοῦ ἔμμετρου (ρυθμοτονικοῦ) κειμένου. Προτιμότερη θὰ ἦταν ἡ παραπομπὴ στοὺς W. 
Christ – M. Paranikas, Anthologia Graeca carminum christianorum, Leipzig 1871,247-252. 
Ὁ κανόνας ἀνατυπώνεται καὶ ἀπὸ τὸν Θ. Δετορακη, Βυζαντινὴ Φιλολογία. Τὰ πρόσωπα 
καὶ τὰ κείμενα, τ. Β΄, Ἡράκλειο Κρήτης 2003, 488-497, μὲ διαφορετικὴ στιχαρίθμηση.

4. Στὴν παρατιθέμενη βιβλιογραφία θὰ μποροῦσε νὰ προστεθεῖ καὶ ἡ διατριβὴ τοῦ 
πατρὸς Ε. Πριγκιπάκη, Ἡ Θεοτόκος καὶ τὸ Μυστήριο τῆς Θείας Οἰκονομίας κατὰ τὸν 
Ἅγιο Ἀνδρέα Κρήτης, Ρέθυμνο 2011, κυρίως 353-441, ὅπου καὶ ἀρκετὲς ἀναφορὲς σὲ ἄλλες 
πατερικὲς ὁμιλίες περὶ κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου. 

5. Στὴν σ. 313, σημ. 31, ὅπου χωρίο ἀπὸ τὴν 9η ὁμιλία τοῦ Φωτίου, ἀντὶ τῆς PG 102, στ. 
561 προτιμότερη ἡ παραπομπὴ στὸν Β. Λαουρδα (ἐκδ.), Φωτίου ὁμιλίαι, Θεσσαλονίκη 1959, 98.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 467-474

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 473

Οἱ βυζαντινὲς καταβάσεις τοῦ 12ου αἰώνα εἶναι τὸ θέμα τῆς Ingela Nilsson  

(«Hades Meets Lazarus. The Literary Katabasis in Twelfth-Century Byzantium», σσ. 

322–341), ἡ ὁποία ἐπιμένει ὄχι μόνο στὴν πλέον γνωστὴ καὶ μελετημένη μεταξὺ 

αὐτῶν, τὸν σατιρικὸ διάλογο Τιμαρίων, ἀλλὰ συνεξετάζει και δύο ἠθοποιίες 

τοῦ Νικηφόρου Βασιλάκη, ἀπὸ τὶς ὁποῖες ἡ μία περιγράφει τὴν συνάντηση 

Ὀδυσσέα καὶ Αἴαντα στὸν Κάτω Κόσμο καὶ ἡ ἄλλη καταγράφει τὶς ὑποτιθέμενες  

ἀντιδράσεις τοῦ Ἅδη στὸ ἄκουσμα τῆς ἀνάστασης τοῦ Λαζάρου. Στὴν περίπτωση 

αὐτὴ τὰ ρητορικὰ προγυμνάσματα «open up a fruitful storyworld for ideological 

reflection on the Greek heritage while, at the same time, offer educational practise 

of rhetorical forms» (σ. 339).

Μὲ τὶς σατιρικὲς βυζαντινὲς καταβάσεις ἀσχολεῖται ὁ Przemyslaw Marciniak 

(«“Heaven for Climate, Hell for Company”. Byzantine Satirical Katabaseis», σσ. 

342-355). Στὸ ἄρθρο ἐξετάζεται πῶς δομεῖται ὁ σατιρικὸς Κάτω Κόσμος καὶ πῶς 

ἐπιτυγχάνεται ή σάτιρα, μὲ βάση τρία κείμενα (Τιμαρίων, Μάζαρις, Διάλογος 

κατὰ Ἁγιοχριστοφορίτη): κάθε ἕνα ἀπὸ αὐτὰ ἔχει τὶς ἰδιαιτερότητές του, ἀλλὰ 

συνολικὰ ἀκολουθοῦν τὴν γραμμὴ τοῦ Λουκιανοῦ, παρουσιάζοντας ἕνα κράμα 

χαρακτήρων ὄχι μόνο ἀπὸ διάφορες ἱστορικὲς περιόδους, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὴν 

μυθολογία. Καθὼς σχολιάζουν πολύπλευρα τὴν ἐπικαιρότητα, τελικὰ «they are 

true heirs to the Lucianic Underworld» (σ. 353). 

Στὸ προτελευταῖο κεφάλαιο ἡ Sarah Iles Johnston («Many (un)Happy 

Returns. Ancient Greek Concepts of a Return from Death and Their Later 

Counterparts», σσ. 356-369) ἀναφέρεται στὶς ἱστορίες γιὰ ἐπιστροφὴ ἀπὸ τὸν 

Κάτω Κόσμο τόσο στὴν κλασσικὴ παράδοση, ὅσο καὶ στὴν χριστιανική, καὶ 

τὶς συγκρίνει μὲ ἀντίστοιχες ἱστορίες στὴν σύγχρονη ἀγγλικὴ λογοτεχνία. 

Ἐνδεικτικὰ ἐξετάζονται κείμενα ὅπως τὸ The Monkey’s Paw τοῦ W. W. Jacobs 

(1902) καὶ τὸ That Hideous Strength τοῦ C. S. Lewis (1945) καὶ ἐπισημαίνεται ἡ 

τελείως διαφορετικὴ προσέγγιση τοῦ θέματος.

Στὸ τελευταῖο ἄρθρο τοῦ τόμου, ποὺ ἔχει καὶ ἐπιλογικὸ χαρακτήρα,   

(«Epilogue. Below the Tree of Life», σσ. 370-384) ὁ Eric Cullhed καὶ ἡ Sigfrid 

Schottenius Cullhed μὲ ἀφετηρία τὴν μεταβυζαντινὴ κατάβαση ποὺ περιγράφεται 

στὸν Ἀπόκοπο τοῦ Μπεργαδῆ (καὶ ἡ ὁποία μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ ὅτι κατὰ κάποιον 

τρόπο γεφυρώνει τὴν ἀνατολικὴ καὶ τὴν δυτικὴ παράδοση), καταγράφουν 

γενικὲς σκέψεις γιὰ τὴν ἀπήχηση καὶ τὴν ἀνθεκτικότητα στὸν χρόνο αὐτοῦ τοῦ 

λογοτεχνικοῦ εἴδους, ποὺ ἔχει νὰ ἐπιδείξει δείγματα σὲ ποικίλα περιβάλλοντα μὲ 

ἀξιοθαύμαστη προσαρμογὴ κάθε φορὰ στὸν δεδομένο τόπο καὶ χρόνο.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 467-474

474

Ἡ γενικὴ ἐμφάνιση τοῦ τόμου εἶναι ἐπιμελημένη καὶ ἡ εἰκονογράφηση 

πλούσια καὶ προσεκτικὰ ἐπιλεγμένη. Μοναδικὴ παραφωνία οἱ ἀρκετὲς ἀβλεψίες 

καὶ τὰ παροράματα, ὅπως (ἀναφέρονται τελείως ἐνδεικτικὰ): σ. viii, ἡ λεζάντα 7.2 

“θολωτόσ πρωτογεωμετρικός τάφοσ στην περιοχή των φερών”, in «θεσσαλία»: 

δεκαπέντε χρόνια αρχαιολογικήσ έρευνασ (1975–1990). αποτελέσματα και 

προοπτικέσ, πρακτικά διεθνούσ … (sic). – σ. 23, σημ. 45 Hippylotos ἀντὶ 

Hippolytos. – σελ. 34 Corpus scriptorium eccliasticorum latinorum. – σελ. 35 ὁ 

πλήρης τίτλος τοῦ βιβλίου τοῦ A. Dieterich, Nekyia εἶναι Beiträge zur Erklärung 
der neuentdeckten Petrusapokalypse. – σ. 55 o E. Rhode ἀναγράφεται Rodhe· 

ἐπιπλέον ἐδῶ ἡ παραπομπὴ εἶναι στὴν 9η/10η ἔκδοση (1925) τοῦ βιβλίου του 

Psyche, ἐνῶ στὴν σ. 89, σημ. 12 ἀναφέρεται ἡ δεύτερη ἔκδοση τοῦ 1889. – σ. 237 

Hπειρος. Θεσπρωτια. –νεκυομανειον (sic). – σ. 247, σημ. 32 κελαδήμα. – σ. 260 

καταβάσις. – σ. 285 Αnnalecta. – σ. 301 Bad (ἀντὶ ad) trium codicum auctoritatem. 

– σ. 316, σημ. 36 ἀνυπάρκτον ἀντὶ ἀνυπάρκτων. 

Συνολικὰ πάντως ἡ διαχρονικὴ καὶ διεπιστημονικὴ αὐτὴ προσέγγιση 

τοῦ ταξιδιοῦ στὸν Κάτω Κόσμο, παρὰ τὴν αἰσθητὴ ἔλλειψη λεπτομερέστερης 

πραγμάτευσης καὶ ἄλλων χαρακτηριστικῶν κειμένων τοῦ εἴδους (ὅπως π.χ. οἱ 

ἐσχατολογικοὶ μῦθοι τοῦ Πλάτωνα καὶ κυρίως ὁ μῦθος τοῦ Ἠρὸς τοῦ Ἀρμενίου 

[Πολιτεία 614b-621d]), ἔρχεται νὰ ἐμπλουτίσει τὴν βιβλιογραφία μὲ ἕναν 

ἀξιολογότατο τίτλο, ὁ ὁποῖος θὰ δώσει τὸ ἔναυσμα γιὰ περαιτέρω ἔρευνα τοῦ 

θέματος, ποὺ εἶναι κυριολεκτικὰ ἀνεξάντλητο.

Στυλιανοσ Λαμπακησ

Ἰνστιτοῦτο Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 475-481

Κ. Ν. Κωνσταντινιδης, Ἠπειρωτικὰ μελετήματα. Ζητήματα ἀπὸ τὴν πνευμα-
τικὴ ζωὴ στὴ Μεσαιωνικὴ Ἤπειρο, Ἰωάννινα 2018, σελ. xxii+256. ISBN 978-618-

81023-6-1

Οι μελέτες που συγκεντρώνονται στον τόμο αυτό φανερώνουν τον όγκο 

και την υψηλή ποιότητα των εργασιών που αφιέρωσε στη Μεσαιωνική Ήπειρο 

ο καθηγητής Κώστας Ν. Κωνσταντινίδης, ο οποίος ωστόσο στην επιστημονική 

κοινότητα είναι γνωστός καταρχήν για την ενασχόλησή του με τη Βυζαντινή 

Κύπρο. Στη μελέτη της πρώτης προφανώς στράφηκε χάρη και στην πολυετή 

θητεία του στο Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων1, ενώ η δεύτερη τον «κέρδισε» και ως 

τόπος καταγωγής του. Όντως, από την εξέταση της εργογραφίας του συγγραφέα2 

καθίσταται φανερό ότι οι κυπριακού ενδιαφέροντος δημοσιεύσεις του αρχίζουν 

να εμφανίζονται νωρίτερα (το έτος 1980) και υπερτερούν αριθμητικά εκείνων 

του ηπειρωτικού, που χρονολογούνται από τις αρχές της δεκαετίας 1990 

-ιδιαίτερα όμως μετά το 2000-, ενώ βεβαίως πολλές είναι και εκείνες που είτε 

αναφέρονται σε άλλες περιοχές είτε δεν εστιάζουν σε συγκεκριμένο γεωγραφικό 

χώρο3. Επίσης στoν κυρίως διπλό τοπικό προσανατολισμό των ενδιαφερόντων 

1. Με την ευκαιρία της αφυπηρετήσεώς του το πανεπιστήμιο οργάνωσε προς τιμήν 
του επιστημονικό συμπόσιο, του οποίου τα πρακτικά εκδόθηκαν προσφάτως· Λόγιοι και 
λογιοσύνη στο Βυζάντιο. Επιστημονικό συμπόσιο προς τιμήν του Καθηγητή Κώστα Ν. 
Κωνσταντινίδη. Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων, 26 Οκτωβρίου 2016. Επιστημονική επιμέλεια 
Π. Γ. Αντωνοπουλος – Η. Α. Γιαρενης – Δ. Κ. Αγοριτσασ, Θεσσαλονίκη 2019.

2. Βλ. <http://users.uoi.gr/gramisar/prosopiko/constantinides/constantinides_cv.pdf> 
(τελευταία επίσκεψη στις 23 Δεκεμβρίου 2020). 

3. Από τα έργα του με θέμα την Κύπρο ξεχωρίζει ο μνημειώδης τόμος για τα 
χρονολογημένα χειρόγραφα κυπριακής προέλευσης που εξέδωσε με τον R. Browning· C. 
N. Constantinides – R. Browning, Dated greek manuscripts from Cyprus to the year 1570  
[Dumbarton Oaks Studies 30, Texts and Studies of the History of Cyprus 18], Washington-



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 475-481

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review476

του θα προσθέσουμε και τον διπλό θεματικό, αφού αυτά στρέφονται τόσο προς 

την Ελληνική Παλαιογραφία όσο και προς την Ιστορία της εκπαίδευσης και του 

πνευματικού βίου γενικότερα, δύο ερευνητικά πεδία ασφαλώς αλληλένδετα, εκ 

των οποίων όμως το πρώτο περιέχει και ένα τεχνικό χαρακτήρα, ενώ το δεύτερο 

προσεγγίζει ιδιαιτέρως τη Φιλολογία και την Ιστορία4.

Με βάση αυτή την απόπειρα χαρτογράφησης των ερευνών του συγγραφέα, 

θα λέγαμε ότι ο παρών τόμος επικεντρώνεται μεν αποκλειστικά στην Ήπειρο, 

αλλά χωρίς προσήλωση σε ένα μόνο από τους δύο παραπάνω θεματικούς 

χώρους, παρόλο που ο υπότιτλός του μιλά σαφώς για πνευματική ζωή. Τα επτά 

δημοσιεύματα –συν ένα ως επίμετρο– που επανεκδίδονται εδώ περιλαμβάνουν 

σε μικρότερο ή μεγαλύτερο βαθμό και παλαιογραφική ύλη, που κυμαίνεται από 

έρευνα γύρω από ηπειρωτικές βιβλιοθήκες ή τα ηπειρωτικά χειρόγραφα ως 

ιδιαίτερη κατηγορία έως αναλυτικές περιγραφές μεμονωμένων κωδίκων. Στην 

πρώτη κατηγορία ανήκουν τα δημοσιεύματα Ι (βλ. σελ. 20-26: τα ηπειρωτικά 

χειρόγραφα και οι βιβλιοθήκες της Μεσαιωνικής Ηπείρου), ΙΙ (βλ. σελ. 54-

55: αναφορά σε κώδικα του Μιχαήλ Φιλανθρωπηνού, τον οποίο αφιέρωσε 

στη μονή του), ολόκληρα τα IV (τα χειρόγραφα των ηπειρωτικών συλλογών) 

και VI (η συλλογή χειρογράφων της Μονής Βύλιζας), καθώς και το VIII (βλ. 

σελ. 222-223: αναφορά στην αντιγραφική δραστηριότητα στα βυζαντινά 

Ιωάννινα), ενώ  ισχυρότερος είναι ο παλαιογραφικός χαρακτήρας των V και VII 

(εξαντλητική μελέτη κώδικα από τα Τζουμέρκα και τα Μετέωρα αντίστοιχα). 

Κατά συνέπεια η παρούσα συλλογή μελετών του συγγραφέα έχει αξία και 

καθαρώς παλαιογραφική, καθώς μάλιστα δύο από αυτές -οι VΙ και IV- έχουν 

συμπεριληφθεί στο πρόσφατο συμπλήρωμα του Répertoire του Jean Marie 

Olivier ως περιέχουσες πληροφορίες και περιγραφές για κώδικες των συλλογών 

της Μονής Βύλιζας και των Ιωαννίνων5.

Nicosia 1993. Από τις υπόλοιπες περιοχές, στις οποίες έχει στρέψει το ενδιαφέρον του, 
μνημονεύουμε το Άγιον Όρος και ειδικότερα τη Μονή Ιβήρων, κατάλογο των κωδίκων 
υπʹ  αριθμ. 101-200 της οποίας ετοιμάζει.

4. Πολύτιμη παραμένει πάντα η συμβολή του στην ιστορία της εκπαίδευσης με τη 
διδακτορική διατριβή του· C. N. Constantinides, Higher education in Byzantium in the 
thirteenth and early fourteenth centuries (1204-ca. 1310), [Texts and Studies of the History 
of Cyprus 11], Nicosia 1982.

5. J.-M. O livier, Supplément au répertoire des bibliothèques et des catalogues de 
manuscrits grecs [Corpus Christianorum], Turnhout, Brepols 2018, αρ. 397c και 1208a 
αντίστοιχα. Πρόκειται για τα μόνα δημοσιεύματα περί Ηπείρου του συγγραφέα στο 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 475-481

477ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Στόχος όμως των Ηπειρωτικών μελετημάτων είναι η μελέτη του 

μεσαιωνικού πνευματικού βίου της Ηπείρου, και η έρευνα των βιβλιοθηκών και 

των χειρογράφων αυτής δεν αποτελεί παρά ένα μέρος του. Πέρα από αυτό στα 

κείμενα του τόμου εξετάζονται πρόσωπα που διαμόρφωσαν τον ηπειρωτικό 

πνευματικό βίο και τα έργα που συνέγραψαν. Αφήνοντας έξω τους αντιγραφείς 

χειρογράφων, που ανήκουν στο παλαιογραφικό μέρος των μελετών, τέτοια 

πρόσωπα συναντούμε στα κείμενα Ι (βλ. σελ. 7-19: γενικό πανόραμα των λογίων 

του κράτους της Ηπείρου και των έργων τους), ΙΙ (βλ. σελ. 53-57: ο ιερέας Μιχαήλ 

Φιλανθρωπηνός, ανακαινιστής της Μονής Αγίου Νικολάου Φιλανθρωπηνών 

στη νήσο της λίμνης των Ιωαννίνων), ΙΙΙ (ολόκληρο αφιερωμένο στον λόγιο 

επίσκοπο Κερκύρας Βασίλειο Πεδιαδίτη) και VIII (βλ. σελ. 213-214 και 224-226: 

λόγιοι και αρχιερείς των Ιωαννίνων και το Χρονικό των Ιωαννίνων). Σελίδες 

των μελετών (κυρίως σελ. 20-21, 86-90, 137-143) αφιερώνονται επίσης στους 

νεώτερους και σύγχρονούς μας ερευνητές που ασχολήθηκαν με εκφάνσεις του 

βίου αυτού -ιδιαίτερα με εκείνη του κόσμου των ηπειρωτικών χειρογράφων-, 

αλλά και σε μία άλλη ομάδα, ανθρώπων και ιδρυμάτων, που απαρτίζουν όσοι 

συμμετείχαν στη διασπορά των καταλοίπων αυτού του βίου, ειδικότερα των 

χειρογράφων (βλ. σελ. 90-94, 116-117, 143-146, 172-182, 189). Πολύ μικρότερη 

έκταση των εργασιών αφιερώνεται σε επιγραφές και σφραγίδες (βλ. σελ. 26-28) 

και σε αρχιτεκτονικά μνημεία (βλ. σελ. 212-213) ως προϊόντα της ηπειρωτικής 

πνευματικής ζωής και πηγές γνώσης μας για αυτήν, ενώ αντιθέτως σε διάφορα 

σημεία (κυρίως σελ. 28-32, 210 κ. εξ.) αναλύεται η κρατική και εκκλησιαστική 

συνεισφορά στη διαμόρφωσή της. Καταλήγουμε, λοιπόν, σε μία πολύπλευρη 

ανάλυση του πνευματικού κόσμου της Ηπείρου από τον 13ο έως τον 15ο αι., όπου 

όμως δεσπόζουσα θέση κατέχουν οι χειρόγραφοι κώδικες, ως οι πλέον άμεσοι 

μάρτυρες αυτού και ως ένα από τα κύρια ενδιαφέροντα του συγγραφέα, ενώ 

απουσιάζουν, όπως είναι φυσικό, σε μεγάλο βαθμό τα αρχαιολογικά κατάλοιπα.

Έχοντας εξετάσει την προσέγγιση του Κ. Ν. Κωνσταντινίδη στον πνευματικό 

βίο της Ηπείρου, όπως αποκαλύπτεται από τα κείμενα του τόμου, διαπιστώνουμε 

ότι η επιλογή τους είναι ασφαλώς εύστοχη. Αναπόφευκτα διερωτηθήκαμε αν είναι 

επίσης πλήρης, επιστρέψαμε στην εργογραφία του συγγραφέα και η απάντηση 

Répertoire· όλα τα υπόλοιπα του ιδίου (αρ. 99, 100, 263, 1298, 1505, 1885, 1886, 155z 
και 1894b) αφορούν σε χειρόγραφα της Κύπρου, αν και πιστεύουμε ότι τα V και VII του 
τόμου μας θα έπρεπε να είχαν περιληφθεί επίσης.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 475-481

478 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

είναι θετική6. Ωστόσο η μελέτη VII του τόμου ενδεχομένως θα δημιουργούσε 

προϋποθέσεις για διεύρυνση των ορίων του περιεχομένου του. Η μελέτη είναι 

αφιερωμένη σε κώδικα του πρώτου μισού του 16ου αι. από τα Μετέωρα που 

βρέθηκε στη συλλογή του άγγλου περιηγητή και συλλέκτη χειρογράφων του 19ου 

αι. Robert Curzon και πέρα από το γεγονός ότι το πρόσωπο αυτό έφθασε στα 

Μετέωρα και κατόπιν επέστρεψε στην Κέρκυρα μέσω Ηπείρου, δεν υπάρχει άλλη 

ορατή άμεση σύνδεση του θέματος με την περιοχή αυτή. Ο ίδιος ο συγγραφέας 

στην εισαγωγή του τόμου (σελ. xv) αιτιολογεί την επιλογή του συγκεκριμένου 

άρθρου με το ορθό σκεπτικό ότι τα Μετέωρα απετέλεσαν μοναστικό κέντρο που 

σχετίσθηκε με την Ήπειρο7. Με παρόμοιο σκεπτικό θα μπορούσαν ενδεχομένως 

να είχαν συμπεριληφθεί στην ύλη των επανεκδόσεων και δύο ακόμη άρθρα του 

με θέμα τον Τυρναβίτη λόγιο του 17ου-18ου αι. Νεόφυτο Χριστόπουλο8. Αυτός, 

αν και ανήκει στον αθωνικό κύκλο ερευνών του συγγραφέα, συνδέεται στενά 

τόσο με τα Μετέωρα (παρέφρασε σε δημώδη γλώσσα τον Βίο του Αθανασίου του 

Μετεωρίτου με αίτημα του μετεωρίτη ιερομονάχου Χατζηκαλλίστου) όσο και με 

τα Ιωάννινα, μέσω του διδασκάλου του στη Σχολή του Τυρνάβου Αναστασίου 

Παπαβασιλόπουλου που καταγόταν από εκεί, αλλά και χάρη στα ταξίδιά του. 

6. Το άρθρο Κ. Ν. Κωνσταντινιδης, Ο άγιος Νικόλαος ο στρατιώτης, Δωδώνη 22/1 
(1993), 35-54 θα μπορούσε ίσως να θεωρηθεί ότι έχει σχέση με την Ήπειρο, αφού, όπως 
σημειώνει σε αυτό ο συγγραφέας (σελ. 36), στην περιοχή αυτή έχουμε συχνή απεικόνιση 
του εν λόγω αγίου σε ναούς και μονές. Ωστόσο η πληροφορία αυτή από μόνη της, χωρίς να 
αναπτύσσεται περαιτέρω μέσα στο άρθρο, δεν αρκεί για να το καταστήσει ηπειρωτικού 
ενδιαφέροντος, ενώ φαίνεται ότι οι απεικονίσεις αυτές χρονολογούνται μετά τον 15ο 
αι. Άλλωστε το χειρόγραφο, από το οποίο ο συγγραφέας εκδίδει παραλλαγή του βίου 
του αγίου, πρέπει να έχει γραφεί στην Παλαιστίνη ή στην Κύπρο, σύμφωνα με τον ίδιο 
(σελ. 41).

7. Επ’ αυτού βλ. και Δ. Ζ. Σοφιανος, Οι μονές των Μετεώρων και η Μεσαιωνική 
Ήπειρος, Μεσαιωνική Ήπειρος. Πρακτικά επιστημονικού συμποσίου (Ιωάννινα, 17-19 
Σεπτεμβρίου 1999). Εκδοτική επιμέλεια Κ. Ν. Κωνσταντινιδης, [Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων, 
Φιλοσοφική Σχολή, Διατμηματικό Μεταπτυχιακό Πρόγραμμα Μεσαιωνικών Σπουδών, 
Σειρά Συμποσίων 1], Ιωάννινα 2001, 257-275.

8. Κ. Ν. Κωνσταντινιδης – Δ. Κ. Αγορίτσασ, Η δημώδης παράφραση του Βίου του 
Αθανασίου Μετεωρίτου από τον Νεόφυτο Χριστόπουλο Ιβηρίτη (BHG 195), Πρακτικά 
Ηʹ Συνεδρίου Τρικαλινών Σπουδών. Τρικαλινά 33 (2013), 7-30· Κ. Ν. Κωνσταντινιδης, Ο 
λόγιος Ιβηρίτης μοναχός Νεόφυτος Χριστόπουλος και το έργο του, Αγιορειτική Εστία. 
Ηʹ Διεθνές Επιστημονικό Συνέδριο «Άγιον Όρος και Λογιοσύνη», Θεσσαλονίκη, 22-24 
Νοεμβρίου 2013. Πρακτικά Συνεδρίου, Θεσσαλονίκη 2014, 151-167.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 475-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 479

Ωστόσο ο λόγιος αυτός ανήκει σε ύστερη εποχή που ξεφεύγει ακόμη περισσότερο 

από τα χρονικά όρια της Μεσαιωνικής Ηπείρου.

Η «αρχιτεκτονική» των Ηπειρωτικών μελετημάτων έχει σχεδιασθεί προσε-

κτικά και εν μέρει αποκαλύπτεται από τον ίδιο τον συγγραφέα στην εισαγωγή 

του (σελ. xiii-xvii), στην οποία αφιερώνει μία παράγραφο για κάθε κείμενο του 

τόμου. Το πρώτο από αυτά όντως λειτουργεί ως εισαγωγικό, αφού πρόκειται 

για γενική επισκόπηση όλων των βασικών πτυχών του θέματος. Τα επόμενα δύο 

πραγματεύονται επιμέρους θέματα πρωταγωνιστών της πνευματικής ζωής της 

Ηπείρου, ενώ τα IV-VI εστιάζουν έντονα, όπως είδαμε, σε θέματα ηπειρωτικών 

χειρογράφων. Το έβδομο επίσης ασχολείται με ένα κώδικα, αλλά μας οδηγεί 

στα χρονικά και γεωγραφικά όρια της Μεσαιωνικής Ηπείρου, ενώ το όγδοο 

τοποθετήθηκε ως επίμετρο προερχόμενο από αυτοτελώς δημοσιευμένη ομιλία 

του συγγραφέα –σε αντίθεση με τα υπόλοιπα που είχαν δημοσιευθεί σε πρακτικά 

συνεδρίων, συλλογικούς τόμους κ.λπ.– που αφορά στη μεσαιωνική περίοδο της 

ιστορίας των Ιωαννίνων.

Έως εδώ εξετάσθηκε η σημασία των ίδιων των μελετών που ανα- 

δημοσιεύονται στο βιβλίο. Δεδομένου ότι πρόκειται για κείμενα των τελευταίων 

δεκαετιών που εντοπίζονται αρκετά εύκολα σε βιβλιοθήκες, η χρησιμότητα της 

αναδημοσίευσής τους θα ήταν περιορισμένη, αν δεν συνοδευόταν από κάποια 

νέα εργασία ενημέρωσης και οργάνωσής τους. Τέτοια εργασία έχει γίνει 

από τον συγγραφέα σε μεγάλη έκταση και προσδίδει στον τόμο σημαντική 

πρόσθετη αξία. Καταρχήν πρόκειται για επανέκδοση των κειμένων και όχι 

για απλή ανατύπωσή τους, αφού έχουν δεχθεί βελτιώσεις, προσθήκες και 

κυρίως πολύτιμη βιβλιογραφική ενημέρωση στις υποσημειώσεις (στο κείμενο 

του επίμετρου οι υποσημειώσεις προστέθηκαν εκ του μηδενός), ενώ στο τέλος 

καθενός παρατίθεται βιβλιογραφία σχετική με το θέμα του9. Συγκρίναμε 

ενδεικτικά το πρώτο κείμενο με την αντίστοιχη αρχική του δημοσίευση και 

διαπιστώσαμε ότι οι βιβλιογραφικές προσθήκες στις υποσημειώσεις είναι τόσες 

που πλέον η νέα έκδοση αντικαθιστά την παλαιά. Επίσης για τη χρηστική 

ενοποίηση του περιεχομένου του τόμου συντάχθηκε συνολικός κατάλογος 

εικόνων (σελ. xix-xx) και βραχυγραφιών (σελ. xxi-xxii), ο οποίος προφανώς 

9. Στη σύντομη παρουσίαση κάθε δημοσιεύματος από τον συγγραφέα, στην 
εισαγωγή του βιβλίου, αναφέρονται οι πρόσθετες εργασίες που έχουν γίνει σε αυτό. 
Όπως ήταν αναμενόμενο, η σελιδοποίηση όλων των κειμένων είναι απολύτως νέα και η 
σελιδαρίθμησή τους ενιαία, χωρίς να σημαίνεται με κάποιο τρόπο η αρχική.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 475-481

480

προϋποθέτει ενοποίηση του σχετικού συστήματος στα διαφορετικής εκδοτικής 

προέλευσης κείμενα.

Ωστόσο την πλέον σημαντική βοήθεια στον χρήστη προσφέρουν τα δύο 

ευρετήρια, ονομάτων-όρων και ονομάτων βιβλιογραφίας που συντάχθηκαν 

προσεκτικά στο τέλος του τόμου από τον παλαιό μαθητή του συγγραφέα 

Δημήτριο Αγορίτσα και αξίζει να παρουσιάσουμε. Στο πρώτο έχουν περιληφθεί: 

α) κύρια ονόματα, β) πλήθος καθιερωμένων όρων, ενίοτε όχι μονολεκτικών (λ.χ. 

από κτίσεως κόσμου, στο γράμμα Α), που δηλώνονται με πλάγιους χαρακτήρες, 

γ) ευρύτερες ομάδες λημμάτων που δηλώνονται με πεζοκεφαλαίους χαρακτήρες, 

όπως Βιβλιοθηκες, Ε νασχολησεις Κατοικων Ι ωαννινων, Ο νοματα Η πειρωτικης 

Χριστιανικης Α δελφοτητος, Χ ειρογραφα, επίσης συχνά όχι μονολεκτικές· στο 

εσωτερικό των ομάδων αυτών κατατάσσονται πάντα περισσότερα του ενός 

λήμματα, κύρια ονόματα και καθιερωμένοι όροι. Εξάλλου και εντός πολλών 

απλών λημμάτων, ανεξαρτήτως τύπου, έχουν υποταχθεί άλλα σχετικά λήμματα 

(λ.χ. στο λήμμα «Οικουμενικό Πατριαρχείο» βρίσκουμε το «εκκλησιαστική 

διαμάχη με το κράτος της Ηπείρου» και το «ενδημούσα Σύνοδος»), γεγονός 

που φανερώνει μία μεγάλη προσπάθεια να περιληφθούν στο ευρετήριο όσο το 

δυνατόν περισσότερα θέματα και να τοποθετηθούν στην κατάλληλη θέση με βάση 

μία λογική σχέση τους με ευρύτερα λήμματα. Ωστόσο ο τρόπος αυτός κατάταξης, 

αν και προϋποθέτει κοπιώδη ταξινόμηση του υλικού από τον συντάκτη του 

ευρετηρίου, δεν αποβαίνει πάντα πρακτικός στην αναζήτηση του αναγνώστη. 

Για παράδειγμα περιλαμβάνεται μεν στο ευρετήριο λήμμα ενδημούσα Σύνοδος, 

εντός του λήμματος «Οικουμενικό Πατριαρχείο», αφού σε αυτό ανήκει, αλλά θα 

ήταν προτιμότερο να υπήρχε ως αυτόνομο, καθώς μάλλον με το δικό της όνομα 

θα την αναζητούσε ο αναγνώστης, και εντός του ευρύτερου λήμματος, να ετίθετο 

παραπομπή (βλ. και) σε εκείνο. Σε ορισμένες περιπτώσεις διαπιστώσαμε ότι 

ορθώς λήμματα υπάρχουν τόσο αυτόνομα, όσο και εντός άλλων, λόγω σχέσης 

τους με εκείνα, όπως π.χ. το λήμμα στιχηράριον που υπάρχει και αυτοτελώς, αλλά 

και στο εσωτερικό του λήμματος «Νικόλαος, δομέστικος και νομικός επισκοπής 

Ιωαννίνων» ως «μουσικό χειρόγραφο (στιχηράριον)»· δεν συμβαίνει όμως πάντα 

αυτό. Τέλος ιδιαίτερη αξία έχει το ευρετήριο αυτό για τους ασχολούμενους με την 

Παλαιογραφία, καθώς περιλαμβάνει πολλούς όρους της (λ.χ. ακέφαλος κώδιξ, 
βομβύκινος κώδιξ, Γραφη > δεξιοκλινής, συμπλέγματα γραμμάτων, συντηρητική 
κ.λπ., περγαμηνή), αν και κάποιες μικρές ελλείψεις (λ.χ. λήμμα με τον όρο χαρτί) 
θα μπορούσαν να έχουν αποφευχθεί. Το δεύτερο ευρετήριο περιλαμβάνει 

όλα τα ονόματα των ερευνητών που μνημονεύονται στις μελέτες του τόμου, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 475-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 481

είτε εντός του κυρίως κειμένου τους είτε σε βιβλιογραφικές παραπομπές, και 

ασφαλώς αποδεικνύεται εξαιρετικά χρήσιμο. Η μόνη μας παρατήρηση εδώ 

αφορά στα ονόματα των ελλήνων ερευνητών, τα οποία αποδίδονται μόνο με 

τη λατινική τους γραφή (λ.χ. Chrysos E.) και με την ελληνική σε παρένθεση, 

εφόσον μνημονεύονται ως συγγραφείς και ξενόγλωσσων δημοσιευμάτων, ενώ θα 

ήταν χρήσιμο να υπήρχε δεύτερο λήμμα, με την ελληνική τους γραφή, ως απλή 

παραπομπή προς εκείνο με τη λατινική, ή το αντίθετο.

Καταλήγοντας διαπιστώνουμε ότι η επανέκδοση των οκτώ μελετημάτων 

του Κ. Ν. Κωνσταντινίδη μόνο ως επιτυχής μπορεί να χαρακτηρισθεί, αφού με 

την ενημέρωση της βιβλιογραφίας τους και τη συνολική επιμελημένη οργάνωσή 

τους τα σημαντικά αυτά κείμενα για τον πολιτισμό της Μεσαιωνικής Ηπείρου 

απέκτησαν νέα αξία για την έρευνα.

Ζησης Μελισσακης

ΙΙΕ/ΕΙΕ



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 483-493

F. Daim – J. Drauschke (επιστ. επιμ.), Hinter den Mauern und auf dem offenen 
Land. Leben im Byzantinischen Reich [Byzanz zwischen Orient und Okzident 3]. 

Mainz (Verlag des Römisch-Germanischen Zentralmuseum) 2016, 239 σελ. ISBN: 

978-3-88467-269-3. Ηλεκτρονική έκδοση: Heidelberg, Propylaeum, 2017. ISBN 

978-3-946654-79-7 (PDF). https://doi.org/10.11588/propylaeum.306.416

O τόμος με τον εύγλωττο τίτλο «Πίσω από τα τείχη και στην ύπαιθρο χώρα. 

Η ζωή στη βυζαντινή αυτοκρατορία» αποτελεί τη δημοσίευση των πρακτικών 

της ομώνυμης ημερίδας που διοργανώθηκε από το Leibniz-WissenschaftsCampus 

στο Mainz τον Ιούνιο 2010. Η επιστημονική συνάντηση έγινε στο πλαίσιο της 

έκθεσης «Byzanz - Pracht and Alltag» που έλαβε χώρα την ίδια χρονιά στη Βόννη. 

Στόχος της έκθεσης ήταν να στρέψει το βλέμμα του κοινού από τα πολύτιμα 

αντικείμενα και έργα τέχνης, από το μεγαλοπρεπές Βυζάντιο, στην καθημερινή 

ζωή της αυτοκρατορίας μέσα από τέχνεργα, ευρήματα ανασκαφών και γραπτές 

πηγές. Η επιλογή της καθημερινής ζωής ως κεντρικού άξονα της ημερίδας, αλλά 

και της έκθεσης, δεν συνάδει μόνον με τα σύγχρονα ενδιαφέροντα και τις τάσεις 

της έρευνας. Όπως χαρακτηριστικά αναφέρουν οι διοργανωτές τους, στόχο 

είχε επίσης να αναδείξει με ζωντανό τρόπο τις ποικίλες πτυχές της μεσαιωνικής 

ανατολικής αυτοκρατορίας, να αποδομήσει την καθιερωμένη εικόνα του 

Βυζαντίου ως εξωτικού Άλλου και εν τέλει να υπογραμμίσει τη σημασία και τον 

ρόλο του στο πλαίσιο της ευρωπαϊκής ιστορίας.

Ο τόμος περιλαμβάνει δεκαέξι μελέτες με πλούσιο έγχρωμο εποπτικό υλικό 

που καταπιάνονται με θέματα κομβικά για την καθημερινότητα και τον υλικό 

πολιτισμό του Βυζαντίου μέσα από καινούργιες και συχνά απρόσμενες οπτικές 

γωνίες: oι πόλεις, η ζωή στην Κωνσταντινούπολη, οι γειτονιές και η διατροφή των 

κατοίκων της πρωτεύουσας, οι οικονομικές λειτουργίες των αστικών κέντρων 

και ειδικότερα η βιοτεχνική παραγωγή της Θεσσαλονίκης, είναι μερικά από τα 

ζητήματα που εντάσσονται στην ευρύτερη θεματική των πόλεων. Η ύπαιθρος 

αποτυπώνεται επίσης με ενάργεια μέσα από μια σειρά μελετών του τόμου. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 483-493

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review484

Το οικιστικό πλέγμα επαρχιακών περιοχών, οχυρωματικά έργα αγροτικών 

κτημάτων στη Μακεδονία κατά την ύστερη εποχή, η αγροτική οικονομία και οι 

εκκλησίες της υπαίθρου στη Βενετική Κρήτη μας μεταφέρουν στην περιφέρεια 

της αυτοκρατορίας και μακριά από τα αστικά της κέντρα. Αντίστοιχα, η ζωή 

σε ένα μοναστήρι της Άνω Αιγύπτου σκιαγραφείται μέσα από σύγχρονες 

αρχαιολογικές έρευνες, ενώ γραπτές πηγές και αρχαιολογικά ευρήματα μας 

αποκαλύπτουν την καθημερινότητα των θαλάσσιων ταξιδιών. Οι συγγραφείς, 

καταξιωμένοι επιστήμονες αλλά και νεότεροι ερευνητές, παρουσιάζουν ένα 

καλειδοσκόπιο της καθημερινής ζωής στο Βυζάντιο μέσα από μία διαχρονική 

και πολυθεματική προσέγγιση. 

Η πρώτη μελέτη του τόμου με τίτλο «Die byzantinische Stadt – Verfall 

and Wiederaufleben vom 6. bis zum ausgehenden 11. Jahrhundert» (σσ. 9-22) 

υπογράφεται από τον John Haldon και εστιάζει σε ένα από τα κεντρικότερα 

ζητήματα της ιστοριογραφίας της βυζαντινής αυτοκρατορίας, δηλ. την παρακμή 

και αναβίωση των πόλεων από τον 6ο έως τα τέλη του 11ου αιώνα. Περιγράφει 

με σύντομο αλλά περιεκτικό τρόπο τις πόλεις της ύστερης αρχαιότητας μέσα από 

το πλέγμα των οικονομικών τους σχέσεων με την κεντρική διοίκηση, τη θέση 

των τοπικών αρχόντων και τον ρόλο της χριστιανικής εκκλησίας, και εξετάζει 

την πόλη – κάστρο που αναδύεται μέσα από κοσμοϊστορικές αλλαγές τον 7ο 

αιώνα και χαρακτηρίζεται από την περιορισμένη έκταση, την ισχυρή οχύρωση, 

την εξάρτηση από την αγροτική οικονομία και την απώλεια της διοικητικής 

αυτονομίας της. Συζητά την αναβίωση του αστικού φαινομένου από τον 9ο έως 

και τον 11ο αιώνα, όταν οι πόλεις ανακτούν ξανά τον οικονομικό τους ρόλο ως 

κέντρα παραγωγής και διάθεσης προϊόντων, εστιάζοντας σε καίρια ζητήματα, 

όπως τη θέση των τοπικών ισχυρών, της εκκλησίας και των μοναστηριών, αλλά 

και τις απαρχές τοπικών συλλογικών θεσμών. Σημειώνει, τέλος, την έλλειψη 

αρχαιολογικών μαρτυριών που θα συμπλήρωναν την εικόνα των μικρών πόλεων 

- κάστρων της μέσης βυζαντινής εποχής, την οποία μας προσφέρουν κατά κύριο 

λόγο οι γραπτές πηγές. Η μελέτη κλείνει με σύντομη αναφορά στα πρώτα 

πορίσματα ενός αρχαιολογικού ερευνητικού προγράμματος του Πανεπιστημίου 

του Princeton για τα Ευχάϊτα, το κέντρο της λατρείας του Αγίου Θεόδωρου 

Τήρωνα. Αποτελώντας έναν τυπικό και όχι ιδιαίτερα σημαντικό οικισμό στην 

μικρασιατική ενδοχώρα, η αρχαιολογική διερεύνησή του, σύμφωνα με τον J. 

Haldon, θα μπορούσε να συμβάλει σημαντικά στη γνώση της υλικής πλευράς 

των επαρχιακών αστικών κέντρων της μεσοβυζαντινής εποχής1.

1. Τα αποτελέσματα του ερευνητικού προγράμματος έχουν πλέον δημοσιευτεί σε 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 483-493

485ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Η πρωτεύουσα της αυτοκρατορίας βρίσκεται στο επίκεντρο των τριών 

επόμενων άρθρων. Ο Paul Magdalino, στη δεύτερη μελέτη του τόμου με τίτλο 

«Neighbourhoods in Byzantine Constantinople» (σσ. 23-30), μας ξεναγεί στις 

γειτονιές της Κωνσταντινούπολης και διατυπώνει μια καίρια μεθοδολογική 

διάκριση στην προσπάθεια του να απαντήσει στο ερώτημα σε ποιες περιοχές και 

με ποιους τρόπους χωριζόταν το αστικό τοπίο της πόλης. Ειδικότερα, διαχωρίζει 

τις διοικητικές ενότητες ενός αστικού κέντρου, που επιβάλλονται από την 

κεντρική εξουσία, από τις γειτονιές που διαμορφώνονται γύρω από τοπικά 

σημεία αναφοράς, όπως ενοριακοί ναοί, μοναστήρια, ή αρχοντικές ιδιοκτησίες, 

γύρω δηλαδή από τοπόσημα που καθόριζαν τη ζωή των πολιτών. Μια τέτοια 

ανθρωπολογική προσέγγιση των συνοικιών, σύμφωνα με τον P. Magdalino, 

μπορεί να μας αποκαλύψει πολλά για την κοινωνία της εποχής, καθώς δομείται 

γύρω από τις κοινωνικές σχέσεις των κατοίκων τους, όπως π.χ. το αίσθημα του 

συνανήκειν και την αλληλεγγύη μεταξύ των γειτόνων, χαρακτηριστικά που η 

διοικητική διαίρεση των πόλεων δεν διαθέτει. Πληροφορίες για τις γειτονιές της 

Κωνσταντινούπολης εμφανίζονται σποραδικά στις πηγές και κατά κύριο λόγο 

σε λογοτεχνικά έργα.  Οι εικόνες του αστικού χώρου που διαγράφονται μέσα 

από τα κείμενα, αν και ασαφείς και φευγαλέες, μπορούν, όπως μας αποκαλύπτει 

ο P. Magdalino, να μας προσφέρουν ενδιαφέρουσες και μοναδικές πληροφορίες 

για τις «κοινωνικές πλευρές» του δομημένου χώρου. 

Ο Johannes Koder μας προσκαλεί στη συνέχεια στο τραπέζι των κατοίκων 

της Κωνσταντινούπολης με το άρθρο του «Lebensmittelversorgung einer 

Großstadt: Konstantinopel» (σσ. 31-44). Αντίθετα από τον τίτλο της, η μελέτη 

δεν επικεντρώνεται αποκλειστικά στην εξέταση του ανεφοδιασμού της 

πόλης με είδη διατροφής. Αποτελεί μικρογραφία μιας μονογραφίας με θέμα 

συνολικά τη διατροφή σε μια μεσαιωνική μεγαλούπολη της εποχής, όπως ήταν 

η πρωτεύουσα της αυτοκρατορίας. Έτσι, περιλαμβάνει μια εισαγωγή σχετικά 

με τις πρωτοτογενείς πηγές για το θέμα, μια ενότητα σχετικά με τον πληθυσμό 

της πόλης και στη συνέχεια εξετάζει σε ξεχωριστά μέρη τα διάφορα είδη 

τροφών και τους τρόπους παρασκευής τους. Ψωμιά, ζωμοί, σούπες, λαχανικά, 

έναν συλλογικό τόμο, βλ. J. Haldon – H. Elton – J. Newhard (επιμ.), Archaeology and 
Urban Settlement in Late Roman and Byzantine Anatolia: Euchaïta-Avkat-Beyözü and its 
Environment, Cambridge University Press 2018. pp. 402. ISBN-13: 978-1108471152. ISBN-
10: 1108471153. Online ISBN: 9781108557757. DOI: https://doi. org/10.1017/9781108557757 
(ο τόμος παρουσιάζεται από την Ο. Καραγιωργου και στον τρέχοντα τόμο των ΒυζΣυμμ 30 
(2020), 411-422).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 483-493

486 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ψάρια, κρέατα, μπαχαρικά, γλυκά και ποτά, που στόλιζαν το τραπέζι των 

Κωνσταντινουπολιτών, αλλά και τα εδέσματα που κατασκεύαζαν με αυτά, 

περιγράφονται με εξαιρετική ζωντάνια. Ακόμη και τα μέσα μαγειρέματος και 

οι πρώτες ύλες, όπως το κάρβουνο, που ήταν απαραίτητες για την παρασκευή 

των φαγητών εξετάζονται σε μια ξεχωριστή ενότητα. Είναι γεγονός πως η 

προσέγγιση του φαγητού ως πολιτισμικής συνιστώσας του παρελθόντος 

αποτελεί μια ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα και ελκυστική οπτική για την έρευνα της 

καθημερινής ζωής παλαιότερων ιστορικών εποχών. Ο J. Koder στη συγκεκριμένη 

μελέτη συνδυάζει την πολιτισμική πλευρά της διατροφής με την οικονομική της 

διάσταση και μας πληροφορεί στις δύο τελευταίες ενότητες για τους τρόπους 

παραγωγής, εισαγωγής και διάθεσης των ειδών διατροφής στην πρωτεύουσα. 

Εν τέλει, η ευρύτητα της οπτικής και των θεματικών, όπως και η πλούσια 

ενημερωμένη βιβλιογραφία καθιστούν την σύντομη αυτή μελέτη μια πολύ καλή 

αφετηρία για περαιτέρω διερεύνηση των σχετικών ζητημάτων.

Η επόμενη μελέτη του Arne Effenberger με τίτλο «Stadtinterne Reliquien-

translationen in Konstantinopel – Der Fall der heiligen Euphemia von Chalkedon» 

(σσ. 45-54) μας μεταφέρει στον υπερβατικό κόσμο των ιερών κειμηλίων 

της Νέας Ιερουσαλήμ μέσα από τη μελέτη της περιπετειώδους ιστορίας των 

λειψάνων της Αγ. Ευφημίας της Χαλκηδόνας. Στόχος του συγγραφέα είναι να 

ανιχνεύσει την πορεία και τους σταθμούς των λειψάνων της Ευφημίας μέσα 

στην Κωνσταντινούπολη, καθώς τρεις τουλάχιστον ναοί της πόλης φαίνεται πως 

κατείχαν ιερά κατάλοιπα της αγίας. Mέσα από τη λεπτομερειακή μελέτη των 

γραπτών πηγών από τον 4ο έως και τον 13ο αιώνα ο συγγραφέας προσπαθεί 

να λύσει το μυστήριο και σκιαγραφεί με ενάργεια μέσω του συγκεκριμένου 

αγιολογικού παραδείγματος τη σημασία των λειψάνων στην θρησκευτική ζωή 

της πρωτεύουσας.

Ο οικονομικός ρόλος των επαρχιακών πόλεων της μεσοβυζαντινής εποχής 

(8ος-12ος αι.), όπως αυτός διαγράφεται μέσα από τις γραπτές πηγές, είναι το 

αντικείμενο της μελέτης του Ralph-Johannes Lilie με τίτλο «Die ökonomische 

Bedeutung der byzantinischen Provinzstadt (8.-12. Jahrhundert) im Spiegel der 

literarischen Quellen» (σσ. 55-62) που ακολουθεί. O συγγραφέας, αφού περιγράψει 

με συντομία τα προβλήματα με τα οποία έρχεται αντιμέτωπος ο μελετητής που 

θα καταπιαστεί με το θέμα, δηλ. την έλλειψη σταθερών όρων στις πηγές για 

τον χαρακτηρισμό ενός οικισμού ως πόλης, την απουσία νομικού πλαισίου 

και συγκεκριμένων αστικών διοικητικών θεσμών, προτείνει την προσέγγιση 

του ζητήματος μέσα από μια διαφορετική διαδρομή. Ειδικότερα ορίζει τις 



487

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 483-493

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

λειτουργίες που θα μπορούσε να έχει μια βυζαντινή επαρχιακή πόλη, δηλ. κέντρο 

του διεθνούς/εξωτερικού εμπορίου, οικονομικό κέντρο μιας περιφέρειας ή/και 

κέντρο της επαρχιακής διοίκησης και τέλος τόπος αναζήτησης προστασίας και 

καταφύγιο σε περίπτωση εξωτερικών κινδύνων για τους κατοίκους της ευρύτερης 

περιοχής, και αναζητά στη συνέχεια στοιχεία για οικισμούς από τις γραπτές 

πηγές που να πληρούν τα παραπάνω κριτήρια. Τα αποτελέσματα επιβεβαιώνουν 

τη γενικότερη λακωνική και περιστασιακή αναφορά στις επαρχιακές πόλεις 

στην γραμματεία της μεσοβυζαντινής περιόδου. Σε συνδυασμό μάλιστα με την 

έλλειψη ικανών αρχαιολογικών μαρτυριών, ο R.-J. Lilie καταλήγει πως το θέμα 

θα παραμείνει στο επίκεντρο της έρευνας ως πεδίο μεθοδολογικών αναζητήσεων 

και νέων θεωριών ανανεώνοντας έτσι τον σχετικό επιστημονικό διάλογο. 

Οι δύο επόμενες μελέτες μας μεταφέρουν στις επαρχίες της βυζαντινής 

αυτοκρατορίας. Τα εντυπωσιακά αποτελέσματα της έρευνας επιφανείας στο 

νότιο τμήμα της Τρωάδας παρουσιάζει η Beate Böhlendorf-Arslan στην πρώτη 

από αυτές με τίτλο «Leben in der Provinz. Ländliche Siedlungen in der spätantiken 

und byzantinischen Troas» (σσ. 63-88). Με πλούσιο εποπτικό υλικό, αναφορές 

στο φυσικό περιβάλλον και καταγραφή των σημαντικότερων ευρημάτων, η 

συγγραφέας σκιαγραφεί με ενάργεια τη ζωή των κατοίκων στους αγροτικούς 

οικισμούς της περιοχής κατά την ύστερη αρχαιότητα και τη βυζαντινή 

εποχή. Οι 181 τεκμηριωμένες βυζαντινές θέσεις, οχυροί οικισμοί, μικρά χωριά, 

αγροκτήματα, λατομεία, λιμάνια, και δρόμοι που έχουν καταγραφεί μέχρι 

σήμερα, προσφέρουν σημαντική εικόνα των οικονομικών δραστηριοτήτων, της 

επικοινωνίας και γενικότερα της καθημερινής ζωής στην περιοχή. Επιβεβαιώνουν 

επίσης τη σημασία των αρχαιολογικών ερευνών για τη διερεύνηση των σχετικών 

ζητημάτων και μας επιτρέπουν να αναμένουμε περισσότερα αποτελέσματα από 

την πορεία της συγκεκριμένης έρευνας στο μέλλον2.

Οι πόλεις του βόρειου Ιλλυρικού κατά την ύστερη αρχαιότητα είναι το θέμα 

της επόμενης μελέτης που υπογράφει ο Vujadin Ivanišević με τίτλο «Late Antique 

cities and their environment in Northern Illyricum» (σσ. 89-100). Γέφυρα ανάμεσα 

στις δυτικές και ανατολικές επαρχίες της αυτοκρατορίας και τόπος-κλειδί για τον 

ανεφοδιασμό των αυτοκρατορικών στρατευμάτων κατά τον 3ο και 4ο αιώνα, η 

περιοχή γνωρίζει μια αστική ανάπτυξη με οικισμούς που αναπτύσσονται γύρω 

2. Βλ. την περιγραφή του ερευνητικού προγράμματος Spätantikes und byzantinisches 
Leben im Naturraum südliche Troas, https://web.rgzm.de/en/research/research-areas/a/
article/spaetantikes-und-byzantinisches-leben-im-naturraum-suedliche-troas/ (22/12/2020).



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 483-493

488

από τους φυσικούς επικοινωνιακούς άξονες και τα ρωμαϊκά οχυρά. Μετά από 

μια περίοδο αναδίπλωσης στη διάρκεια του 5ου αιώνα λόγω των βαρβαρικών 

επιδρομών, η βυζαντινή κυριαρχία αναβιώνει από τις αρχές του 6ου αιώνα 

με την ενίσχυση των συνοριακών οχυρών και πόλεων, στρατιωτικών θέσεων 

στο εσωτερικό της περιοχής, όπως επίσης με την ανακατασκευή ή ίδρυση ενός 

αριθμού οικισμών σε λόφους και ορεινές περιοχές για την προστασία του τοπικού 

πληθυσμού. Ο συγγραφέας εστιάζει στη συνέχεια σε παραδείγματα από κάθε 

κατηγορία οικιστικών σχηματισμών, συνδυάζει πληροφορίες από ανασκαφές 

και αρχαιολογικά ευρήματα και συζητά τις οικονομικές δραστηριότητες των 

κατοίκων τους. Παρουσιάζει έτσι στη σύντομη αυτή μελέτη σφαιρική εικόνα 

της ιστορικής γεωγραφίας, οικονομίας και αστικής ανάπτυξης του βόρειου 

Ιλλυρικού με έμφαση κυρίως στην περίοδο του 6ου αιώνα.

Η Cécile Morrisson στο άρθρο της «Coin use in Byzantine cities and 

countryside (6th-15th centuries). Α reassessment» (σσ. 101-112) εξετάζει στη 

συνέχεια τις μεθόδους, αλλά και τα προβλήματα που παρουσιάζει η συγκριτική 

μελέτη του εκχρηματισμού της οικονομίας σε αστικές και αγροτικές περιοχές της 

βυζαντινής αυτοκρατορίας. Πρόκειται για ένα ζήτημα που τα τελευταία χρόνια 

έχει αποτελέσει αντικείμενο έρευνας για τον δυτικό μεσαίωνα. Ειδικότερα, 

διαπιστώνεται πως εκχρηματισμός της βυζαντινής οικονομίας εντοπίζεται κατά 

τον 5ο-6ο και τον 11ο-12ο αιώνα, ενώ μειώνεται δραματικά στην ενδιάμεση 

περίοδο, όπως π.χ. στον 8ο αιώνα. Αυτό το γενικότερο σχήμα είναι συνολικά 

αποδεκτό, αν και βασίζεται κατά κύριο λόγο στη μελέτη ευρημάτων σε αστικές 

περιοχές και νομισματικών «θησαυρών», ενώ τυχαία ευρήματα αγροτικών 

περιοχών δεν λαμβάνονταν υπόψη. Παρουσιάζοντας σχετικά ενδεικτικά 

παραδείγματα από τη Συρία και τα Βαλκάνια, η Morrisson κάνει οξυδερκείς 

παρατηρήσεις για τις διαφορές στα δεδομένα και στη νομισματική ρευστότητα 

ανάμεσα στην πόλη και την ύπαιθρο, όπως και για τα αίτια τους. Για την 

προσέγγιση του σύνθετου αυτού ζητήματος η συγγραφέας υπογραμμίζει την 

ανάγκη πληρέστερης παρουσίασης του αρχαιολογικού υλικού και σύνταξης 

νέων βάσεων δεδομένων. 

Το άρθρο «Artisanal production in Byzantine Thessaloniki (4th-15th 

century)» (σσ. 113-140) του Τάσου Αντωνάρα σκιαγραφεί στη συνέχεια τη 

βιοτεχνική παραγωγή στη βυζαντινή Θεσσαλονίκη από τον 4ο έως τον 15ο 

αιώνα. Μέ βάση την έρευνα των πηγών και των ανασκαφικών ευρημάτων 

συνάγονται συμπεράσματα για τα εργαστήρια, τους τεχνίτες και τα επαγγέλματα 

και παρουσιάζονται τα αντικείμενα που κατασκευάζονταν στη δεύτερη 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 483-493

489ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

σημαντικότερη πόλη της αυτοκρατορίας για να καλύψουν τις ανάγκες των 

κατοίκων της ή για να εξαχθούν, στη διάρκεια των έντεκα αιώνων που καλύπτει 

το άρθρο. Αποτέλεσμα μακροχρόνιας ενασχόλησης του συγγραφέα με το θέμα 

η μελέτη αυτή αποτελεί ουσιαστικά περίληψη της εκτενέστατης μονογραφίας με 

ανάλογο θέμα που δημοσιεύτηκε την ίδια χρονιά από τις εκδόσεις του Leibniz-

WissenschaftsCampus Mainz3. 

Το επόμενο άρθρο «Groß und stark? Zur Widerristhöhe und Statur 

byzantinischer Arbeitstiere» (σσ. 141-158) της Henriette Kroll ασχολείται με ένα 

πραγματικά πρωτότυπο θέμα, ή καλύτερα με ένα θέμα που δεν συναντά κανείς 

συχνά σε συλλογικούς τόμους για την καθημερινή ζωή στο Βυζάντιο. Αφορά τα 

ζώα εργασίας, δηλ. βόδια και ιπποειδή, και εξετάζει μέσα από αρχαιολογικά 

δεδομένα το ύψος και τη γενικότερη σωματική διάπλασή τους. Η συγγραφέας, 

αρχαιοζωολόγος με εξειδίκευση στην βυζαντινή περίοδο και αρκετές σχετικές 

δημοσιεύσεις, εξηγεί στην αρχή της μελέτης τη μεθοδολογία των σχετικών ερευνών 

και εξετάζει το υλικό της που προέρχεται από ανασκαμμένες βυζαντινές θέσεις, 

κυρίως της Μικράς Ασίας. Στόχος της έρευνας είναι να αποκτήσουμε μια εικόνα 

του μεγέθους των ζώων εργασίας και κατ’ επέκταση των δυνατοτήτων τους να 

αποτελέσουν μεταφορικό μέσο για ανθρώπους και αγαθά, πληροφορίες που 

έχουν σημαντική ιστορική διάσταση. Αν και το διαθέσιμο υλικό είναι ελάχιστο, 

οι πρώτες ενδείξεις συνηγορούν για μικρά σε μέγεθος ζώα, κυρίως άλογα, που 

σίγουρα δεν θα μπορούσαν να μεταφέρουν μερικές ομάδες πληθυσμού, όπως 

τους βαριά οπλισμένους στρατιώτες. Άλογα του στρατού, καταλήγει η Kroll, δεν 

θα ανακαλύψουμε σε χώρους κατοίκησης, γιατί πιθανότατα χάθηκαν σε πεδία 

μαχών ή στην ύπαιθρο χώρα.

Η Ina Eichner μας μεταφέρει στη συνέχεια στο διαφορετικό περιβάλλον 

ενός μοναστικού συγκροτήματος, και ειδικότερα της Μονής του Αγίου Παύλου 

(Deir el-Bachît) στη δυτική πλευρά των Θηβών της Άνω Αιγύπτου. Στο άρθρο 

της, με τίτλο «Aspekte des Alltagslebens im Pauloskloster (Deir el-Bachît) von 

Theben-West / Oberägypten anhand archäologischer Belege» (σσ. 159-170), 

παρουσιάζονται με σύντομο αλλά εποπτικό τρόπο τα αποτελέσματα ανασκαφών 

3. Βλ. A. Ch. Antonaras, Arts, Crafts and Trades in Ancient and Byzantine Thessaloniki: 
Archaeological, Literary and Epigraphic Evidence (Byzanz zwischen Orient und Okzident, 
Vol. 2). Mainz, Verlag des Römisch-Germanischen Zentralmuseums: 2016. Ηλεκτρονική 
έκδοση: Heidelberg: Propylaeum, 2016. https://doi.org/10.11588/propylaeum.100.124. Βλ. και 
βιβλιοκρισία του τόμου από την Α. Γιαγκακη, ΒυζΣυμ 29 (2019), 390-396.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 483-493

490

που διεξήχθησαν στην περιοχή από το 2001. Περιγράφεται η διαρρύθμιση των 

χώρων της μονής, ο κτιστός εξοπλισμός της τράπεζας και των κελλιών, όπως 

επίσης και τα ενδύματα των μοναχών. Πρόκειται για σημαντικά ευρήματα, που 

το ιδιαίτερο κλίμα της ερήμου επέτρεψε να διατηρηθούν και σε συνδυασμό με 

τις πληροφορίες των πηγών, δίνουν τη δυνατότητα να αποκαταστήσουμε σε 

μεγάλο βαθμό την καθημερινή ζωή σε ένα κοινοβιακό μοναστήρι. Αρχαιολογικά 

κατάλοιπα και γραπτές πηγές αποκαλύπτουν πως το μοναστήρι είχε διάρκεια 

ζωής από τον 7ο έως και τον 10ο αιώνα και είχε επικοινωνία με άλλα μοναστικά 

ιδρύματα και οικισμούς της ευρύτερης περιοχής. Θα πρέπει να αριθμούσε από 

66 έως 72 μοναχούς, οι οποίοι ασχολούνταν με την υφαντική και κατασκεύαζαν 

ενδύματα και υφάσματα για οικιακή χρήση. 

Οι θαλάσσιες επικοινωνίες, οι κίνδυνοι της θάλασσας και οι συνθήκες των 

ταξιδιών με πλοίο είναι το θέμα της επόμενης μελέτης με τίτλο «Byzantinischer 

Alltag zu Schiff» (σσ. 171-180) που υπογράφει ο Ewald Kislinger. Γρηγορότερος 

και οικονομικότερος τρόπος μετακίνησης, το πλοίο υπήρξε το βασικό μέσο 

μεταφοράς στο Βυζάντιο, γεγονός που δεν είναι άσχετο με την κυρίαρχη θέση της 

αυτοκρατορίας στη θάλασσα για μεγάλες χρονικές περιόδους. Παρά τις θετικές 

πλευρές του, το πλοίο ήταν ένα επικίνδυνο μέσο, λόγω πειρατικών επιδρομών 

και καιρικών συνθηκών, γεγονός που φαίνεται αυτονόητο και στον μη ειδικό 

αναγνώστη. Αυτό που, ωστόσο, δεν είναι εύκολα αντιληπτό και το σύντομο 

άρθρο του E. Kislinger παρουσιάζει με ιδιαίτερη ζωντάνια, είναι οι δυσκολίες 

που αντιμετώπιζε ένας ταξιδιώτης στις μετακινήσεις με πλοίο. Στενότητα χώρου, 

προβλήματα υγιεινής, βρώμα και έντονες μυρωδιές, λιτή διατροφή και λίγο νερό, 

ζέστη ή κρύο, ναυτίες και βέβαια τα ιδιαίτερα ήθη και συνήθειες των ναυτικών, 

ήταν κάποιες από τις πολλές αρνητικές εμπειρίες που βίωναν οι επιβάτες των 

πλοίων, όπως μας αφήνουν να υποθέσουμε έμμεσες αναφορές στις πηγές, αλλά 

και αρχαιολογικά κατάλοιπα βυζαντινών ναυαγίων.

Η κοινωνία και οι δημογραφικές αλλαγές στον ελλαδικό χώρο κατά 

την ύστερη βυζαντινή περίοδο είναι το θέμα του άρθρου του Διονύσιου 

Σταθακόπουλου με τίτλο «Gesellschaft und Demographie im spätbyzantinischen 

Griechenland (1261-1453)» (σσ. 181-188) που ακολουθεί. H μελέτη αποτελεί 

επισκόπηση των δημογραφικών εξελίξεων στη γεωγραφική έκταση της 

υστεροβυζαντινής Ελλάδας, τόσο από την πλευρά της εθνοτικής σύνθεσης 

του πληθυσμού, όσο και από αυτή των αριθμητικών αλλαγών στα μεγέθη 

του. Ο συγγραφέας σημειώνει τη μικρή βαρύτητα στη δημογραφική σύνθεση 

του πληθυσμού που είχε η παρουσία Λατίνων και Σέρβων σε αντίθεση με τη 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 483-493

491ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

σημασία και τον αριθμό Αλβανών και Τούρκων που ήδη από τα μέσα του 

13ου αιώνα εγκαθίστανται στον ελλαδικό χώρο. Σημειώνει επίσης τη δυσκολία 

να προσεγγιστούν τα πληθυσμιακά μεγέθη σε απόλυτους αριθμούς, λόγω της 

έλλειψης σχετικών πηγών αλλά και το γενικότερο φαινόμενο της δημογραφικής 

κρίσης που θα δημιούργησαν τα κύματα των επιδημιών πανώλους τον 14ο 

και 15ο αιώνα, τα αποτελέσματα των οποίων δεν τεκμηριώνονται επαρκώς 

στις πηγές. Το ενδιαφέρον της προσέγγισης του Σταθακόπουλου βρίσκεται 

στο γεγονός πως αποτελεί μια προσπάθεια να συγκεντρωθούν σε μία ενιαία 

εικόνα πληροφορίες από δύο διακριτές λόγω των ιστορικών συνθηκών 

περιοχές, δηλ. του λατινοκρατούμενου νότιου ελλαδικού χώρου, και ειδικότερα 

της Πελοποννήσου, και των βόρειων περιοχών που ανήκουν στην βυζαντινή 

επικράτεια, όπως η Μακεδονία, και θα βρεθούν την περίοδο αυτή στο επίκεντρο 

πολλαπλών ιστορικών φαινομένων (πολέμων, επιδρομών, επιδημιών) που 

επηρεάζουν τις δημογραφικές εξελίξεις. Ενδιαφέρον παρουσιάζει επίσης το 

καταληκτικό συμπέρασμα, ότι δηλαδή οι πληθυσμιακές αλλαγές που λαμβάνουν 

χώρα αυτή την περίοδο καθόρισαν την εθνοτική και δημογραφική εικόνα του 

ελλαδικού χώρου μέχρι την πρώιμη νεότερη εποχή.

Ο Κωστής Σμυρλής συγκεντρώνει στο επόμενο άρθρο με τίτλο «Estate 

fortifications in Late Byzantine Macedonia the Athonite evidence» (σσ. 189-206) 

πλούσιο υλικό για την ερμηνεία μιας ιδιαίτερης κατηγορίας αρχιτεκτονικών 

καταλοίπων, των οχυρών πύργων, οι οποίοι στη διάρκεια των τελευταίων 

αιώνων του Βυζαντίου κυριαρχούν σε όλη επικράτεια της βυζαντινής 

αυτοκρατορίας αλλά και στις λατινοκρατούμενες περιοχές. Αρκετά από αυτά 

τα οχυρωματικά έργα έχουν μελετηθεί από πλευράς αρχιτεκτονικής και από 

αρχαιολογική σκοπιά. Ωστόσο, πολλά ερωτήματα μένουν ανοικτά σε σχέση 

με την χρήση και λειτουργία τους. Ο συγγραφέας εστιάζει στην περιοχή της 

νοτιοανατολικής Μακεδονίας, περιοχή όπου τα μοναστήρια του Αγίου Όρους 

είχαν σημαντική έγγεια ιδιοκτησία, και συζητά τα βασικά χαρακτηριστικά 

αυτών των οχυρωματικών έργων με βάση τη δευτερεύουσα βιβλιογραφία, ενώ 

παράλληλα συγκεντρώνει και αξιοποιεί πληροφορίες που δίνουν τα αρχεία του 

Αγίου Όρους για ανάλογες οχυρώσεις. Καταλήγει έτσι στο συμπέρασμα πως τα 

περισσότερα από τα οχυρωματικά αυτά έργα βρίσκονταν στο διοικητικό κέντρο 

μεγάλων αγροτικών ιδιοκτησιών, κτίζονταν από κοσμικούς ή μοναστικούς 

ιδιοκτήτες γης για να προσφέρουν προστασία από επιδρομές στο προσωπικό 

και την περιουσία των κτημάτων. Μεγάλη ανάπτυξη αποκτά αυτό το δίκτυο 

προστασίας κατά τον 13ο και 14ο αιώνα, γεγονός που συνδέεται με τις 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 483-493

492

δυσμενείς ιστορικές συνθήκες και την αυξανόμενη αβεβαιότητα λόγω πολέμων 

και επιδρομών. Η μελέτη καταλήγει με ένα ιδιαίτερα χρήσιμο παράρτημα που 

περιλαμβάνει τα καταγεγραμμένα στις αθωνικές πηγές οχυρωματικά έργα 

αγροτικών ιδιοκτησιών στο χρονικό διάστημα 982-1420.

Οι δύο τελευταίες μελέτες του τόμου είναι αφιερωμένες στη Βενετική 

Κρήτη. Στην πρώτη από αυτές με τίτλο «Between village and city. Peasants 

in the new economic context of medieval Crete (13th-15th c.)» (σσ. 207-218), 

ο Χαράλαμπος Γάσπαρης εξετάζει τη θέση των αγροτών στο νέο οικονομικό 

πλαίσιο που δημιούργησε η βενετική κατάκτηση στο διάστημα από τον 13ο 

έως τον 15ο αιώνα. Ο συγγραφέας αφού παρουσιάσει συνοπτικά τις αλλαγές 

που έφερε στο πολιτικό,  οικονομικό και κοινωνικό τοπίο η μετεξέλιξη της 

Κρήτης στη σημαντικότερη αποικία της νεοαναδυόμενης ναυτικής και 

εμπορικής δύναμης της Μεσογείου, εστιάζει στη συνέχεια στη σχέση και τις 

επαφές του αγροτικού πληθυσμού που ζούσε στα διάσπαρτα στην ύπαιθρο 

χωριά με τα αστικά κέντρα στις βόρειες ακτές του νησιού. Οι πόλεις δίνουν 

νέες οικονομικές δυνατότητες στους αγρότες: μια μεγαλύτερη αγορά για να 

διαθέσουν λιανικά την παραγωγή τους, όπως και μεσάζοντες για να την 

προωθήσουν στο εξαγωγικό εμπόριο, πόρους και τεχνογνωσία. Αποτελούν 

επίσης το διοικητικό κέντρο όπου θα διευθετήσουν νομικά τις συναλλαγές 

τους με τρίτους, αλλά και τις προσωπικές υποθέσεις τους με το κράτος. Οι νέες 

πρακτικές οικονομικών συναλλαγών, όπως τα συμβόλαια που καταγράφουν 

λεπτομερειακά τις υποχρεώσεις και τις απολαβές των συμβαλλόμενων, δάνεια 

σε είδος ή χρήμα, αλλά και οικονομικές συμπράξεις μεταξύ αγροτών και 

κατοίκων των πόλεων όπως οι λεγόμενες συντροφίες (societates), αποτελούν 

μερικές από τις πρακτικές που αποτυπώνουν την άμεση ή έμμεση επαφή των 

κατοίκων της κρητικής υπαίθρου με τα αστικά κέντρα και σηματοδοτούν τις 

βαθιές αλλαγές που έφερε η εγκατάσταση των Βενετών στο νησί.

Η τελευταία μελέτη του τόμου «Kunst und Stifterwesen auf dem Land 

am Beispiel Kretas» (σσ. 219-236) υπογράφεται από τη Βασιλική Τσαμακδά 

και αφορά τη μαρτυρία των εκκλησιών της Κρήτης για την τέχνη και την 

κοινωνία του νησιού κατά τους δύο πρώτους αιώνες της βενετικής κυριαρχίας. 

Η συγγραφέας προσφέρει εποπτική παρουσίαση της καλλιτεχνικής παραγωγής 

στην Κρήτη εστιάζοντας στη μνημειακή ζωγραφική των διάσπαρτων στην 

ύπαιθρο βυζαντινών εκκλησιών. Εστιάζει στα σημαντικότερα τοιχογραφημένα 

σύνολα και εξετάζει τις τεχνοτροπικές και εικονογραφικές τους ιδιαιτερότητες 

εντάσσοντάς τα στο ευρύτερο πλαίσιο της βυζαντινής τέχνης της εποχής. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 483-493

493ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Επιπλέον σε μια ξεχωριστή ενότητα επιχειρεί να σκιαγραφήσει την ταυτότητα 

και την κοινωνική θέση των χορηγών ζωγραφικών συνόλων και ναών μέσα από 

τις πληροφορίες που προσφέρουν στον ερευνητή οι κτητορικές επιγραφές και οι 

προσωπογραφίες που διασώζουν. Ιερείς, οικογένειες τοπικών ισχυρών, αλλά και 

ολόκληρες κοινότητες χωριών αναφέρονται στις περίπου 450 επιγραφές αυτού 

του είδους που αποτελούν μια μοναδική πηγή πληροφοριών για την κοινωνία 

της κρητικής υπαίθρου. Το υλικό αυτό έχει περιστασιακά ερευνηθεί σε άρθρα 

και μονογραφίες για μεμονωμένα μνημεία και η παραπάνω μελέτη αποτελεί μια 

πρώτη, έστω και σύντομη, προσπάθεια για την εξαγωγή κάποιων συνολικότερων 

συμπερασμάτων4.

Οι παραπάνω μελέτες, άλλες σύντομες και εποπτικές, άλλες εκτενέστερες, 

όλες πλήρως τεκμηριωμένες βιβλιογραφικά, αποτελούν στέρεη και εποπτική 

αφετηρία για την εξέταση της καθημερινής ζωής στο Βυζάντιο, τόσο από 

τον ειδικό επιστήμονα όσο και από το γενικό μορφωμένο κοινό. Παράλληλα 

μερικές από αυτές μας προσφέρουν νέες μεθοδολογικές προτάσεις ή καινούργιο 

αρχαιολογικό υλικό. Εν κατακλείδι, η ποικιλία των θεματικών, η παρουσίαση 

νέων ερευνητικών προγραμμάτων, ανασκαφών και ερευνών επιφανείας, 

η εκτενής βιβλιογραφική τεκμηρίωση και το πλούσιο φωτογραφικό υλικό 

καθιστούν αυτόν τον συλλογικό τόμο μια σημαντική βιβλιογραφική προσθήκη 

για την καθημερινή ζωή και τον υλικό πολιτισμό του Βυζαντίου.
 

Βίκυ Φωσκόλου

Πανεπιστήμιο Κρήτης

4. Βλ. επίσης της ίδιας, Die Panagia-Kirche und die Erzengelkirche in Kakodiki. 
Werkstattgruppen, kunst- und kulturhistorische Analyse byzantinischer Wandmalerei des 
14. Jhs. auf Kreta (Βιέννη: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
2012), 259-263.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 495-500

Actes de Vatopédi III. De 1377 à 1500. Édition diplomatique par Jacques 

Lefort (†) – Vassiliki Kravari – Christophe Giros – Kostis Smyrlis et Raoul 

Estangüi Gómez (Archives de l’Athos XXIII). Texte et Album, Paris 2019, 549 

σελίδες + 100 πίνακες. ISBN 978-90-429-3944-8

Ὁ παρὼν τόμος τῆς σειρᾶς Archives de l’Athos ἀποτελεῖ τὸ τρίτο καὶ 

τελευταῖο μέρος τῆς ἔκδοσης τοῦ βυζαντινοῦ ἀρχείου τῆς ἀθωνικῆς μονῆς 

Βατοπεδίου. Τὰ ἐκδιδόμενα ἔγγραφα καλύπτουν τὴν περίοδο ἀπὸ τὸ 1377 ἕως 

τὸ 1500. Εἶναι λυπηρὸ ὅτι ὁ Jacques Lefort († 2014), ἡ συμβολὴ τοῦ ὁποίου ἦταν 

σημαντικὴ ὄχι μόνο γιὰ τὴν ἔκδοση τῶν ἐγγράφων τῆς Μονῆς Βατοπεδίου, ἀλλὰ 

καὶ τῶν ἁγιορειτικῶν μεσαιωνικῶν ἐγγράφων γενικότερα, δὲν πρόλαβε νὰ δεῖ 

τὴν ὁλοκλήρωση τοῦ ἔργου.

Ὁ τόμος ἀκολουθεῖ τὰ ἐκδοτικὰ πρότυπα τῶν προηγουμένων τόμων τῆς 

σειρᾶς Archives de l’Athos: βραχυγραφίες, ἱστορικὴ εἰσαγωγή, κατάλογος τῶν 

ἡγουμένων τῆς Μονῆς, κατάλογος τῶν ἐκδιδομένων ἐγγράφων καὶ κατάταξή τους 

μὲ κριτήριο τὴ χρονολογία, τὴν ἐκδοῦσα ἀρχὴ καὶ τὸ θέμα ἀντίστοιχα (σσ. 43-47). 

Ἡ διπλωματικὴ ἔκδοση περιλαμβάνει χρονολόγηση, ἐπιτομὴ τοῦ περιεχομένου 

τοῦ ἐγγράφου, φυσικὴ περιγραφὴ καὶ παράδοσή του, ἀναφορὰ σὲ προγενέστερη 

ἔκδοση (ἐφ᾽ ὅσον ὑπάρχει), σύντομη παρουσίαση τοῦ περιεχομένου, σχολιασμὸ 

καὶ ἔκδοση τοῦ κειμένου. Στὸ τέλος τοῦ κειμένου ὑπάρχει ὑπόμνημα στὸ ὁποῖο 

οἱ συγγραφεῖς σημειώνουν τὶς ὀρθὲς γραφές, χωρὶς ὅμως νὰ λαμβάνουν ὑπ᾽ ὄψιν 

τους προηγούμενες ἐκδόσεις. Στὸν τόμο ἐκδίδονται 97 ἑλληνικὰ ἔγγραφα. Δὲν 

ἔχει περιληφθεῖ στὴν ἀρίθμηση ἕνα ἔγγραφο (πιθανῶς συνοδικὴ ἀπόφαση) ποὺ 

χρονολογεῖται κατὰ προσέγγιση τὸ 1389 καὶ ἀπὸ τὸ ὁποῖο σώζονται μόνο οἱ 

ὑπογραφὲς (Appendice VII). ᾽Ακολουθοῦν σὲ χωριστὰ παραρτήματα ἡ ἔκδοση 

ἑνὸς πλαστοῦ χρυσοβούλλου τοῦ Ἰωάννου Ε´ Παλαιολόγου, δύο λατινικῶν 

ἐγγράφων (Jean-Marie Martin), καθὼς καὶ οἱ ἐπιτομὲς (συνοδευόμενες ἀπὸ 

βιβλιογραφία καὶ σχόλια) 31 ὀθωμανικῶν ἐγγράφων (᾽Ηλίας Κολοβός), ὀκτὼ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 495-500

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review496

σλαβικῶν (Βασιλικὴ Κράβαρη καὶ Mirjana Živojinović, δύο ὀθωμανικῶν 

στὴν ἀραβικὴ (Μαρία Μαυροειδῆ) καὶ τεσσάρων ὀθωμανικῶν ἐγγράφων ποὺ 

ἔχουν σωθεῖ στὴν ἑλληνικὴ γλώσσα (᾽Ηλίας Κολοβὸς καὶ Κωστῆς Σμυρλῆς). 

Ἡ ἀρίθμηση τῶν ἐγγράφων συνεχίζει τὴν ἀρίθμηση τῶν δύο προηγουμένων 

τόμων. Στὸ τέλος τοῦ τόμου ὑπάρχει ἐξαντλητικὸ γενικὸ εὑρετήριο, τὸ ὁποῖο 

ἔχει καταρτιστεῖ ἀπὸ τὸν Alexis Chryssostalis. Τὸ συνοδευτικὸ λεύκωμα περιέχει 

ἀσπρόμαυρους πίνακες μὲ τὶς φωτογραφίες τῶν ἐκδιδομένων ἐγγράφων, ἐπίσης 

κατὰ τὸ πρότυπο τῶν προηγουμένων τόμων τῆς σειρᾶς Archives de l’Athos. Οἱ 

φωτογραφίες προέρχονται ἀπὸ λήψεις ποὺ πραγματοποίησαν οἱ συγγραφεῖς 

στὰ πλαίσια παλαιοτέρων ἐπιτοπίων ἀποστολῶν στὴ Μονή. Τρεῖς προέρχονται 

ἀπὸ τὸ φωτογραφικὸ ἀρχεῖο τοῦ πρώην Κέντρου Βυζαντινῶν Ἐρευνῶν (νῦν 

Ἰνστιτούτου Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν) τοῦ Ἐθνικοῦ ῾Ιδρύματος Ἐρευνῶν (ἔγγραφα 

ἀρ. 178bis, 213 bis, 238bis).

Ἀρκετὰ ἀπὸ τὰ ἔγγραφα τοῦ τόμου ἔχουν ἐκδοθεῖ κατὰ τὸ παρελθὸν 

σὲ ποικίλους τόμους, χωρὶς ὡστόσο νὰ ἔχουν ἀποτελέσει αὐτοτελῆ ἑνιαία 

ἔκδοση μὲ σύγχρονες προδιαγραφές. Γιὰ τὴν γνώση τοῦ βατοπεδινοῦ ἀρχείου 

σημαντική, παρὰ τὰ σφάλματά της, ἦταν ἡ συμβολὴ τοῦ ἱερομονάχου Ἀρκαδίου 

Βατοπεδηνοῦ (Αρκάδιος Βατοπεδηνός, Ἁγιορειτικὰ Ἀνάλεκτα ἐκ τοῦ ἀρχείου τῆς 

μονῆς Βατοπεδίου, Γρηγόριος Παλαμᾶς 3 [1919], 209-223, 326-339, 429-441, ὅπου 

περιέχονται, μεταξὺ ἄλλων, τὰ ἔγγραφα ἀρ. 191, 192, 194, 202, 209, 215, 217, 218 

τῆς παρούσας ἔκδοσης). Ἄλλα ἔγγραφα ἔχουν περιληφθεῖ σὲ ἐκδόσεις ποὺ ἔχουν 

καταρτιστεῖ ἀπὸ τὸν W. Regel (W. Regel, Χρυσόβουλλα καὶ γράμματα τῆς ἐν τῷ 
Ἁγίῳ Ὄρει Ἱερᾶς καὶ Μεγίστης Μονῆς τοῦ Βατοπεδίου, Πετρούπολις 1898, ἀρ. 

13, ποὺ ἀντιστοιχεῖ μὲ τὸ ὑπ’ ἀρ. 197 τοῦ τόμου), τὸν F. Dölger (F. Dölger, Aus 
den Schatzkammern des Heiligen Berges, München 1948, ἀρ. 22, ποὺ ἀντιστοιχεῖ 

στὸ ὑπ᾽ ἀρ. 203 ἔγγραφο τῆς παρούσας ἔκδοσης) καὶ V. Moshin (V. Moshin, Akti 

iz svetogorskih arhiva, Spotnik. Serpsa kralevska Akadimija 91 [Beοgrad 1939] 

ἀρ. 2-3, σσ. 164-169, ποὺ ἀντιστοιχοῦν στὰ ὑπ. ἀριθμ. 179 καὶ 191 ἔγγραφα) 

καὶ τὸν C. Pavlikianov (C. Pavlikianov, The Athonite Monastery of Vatopedi from 
1480 to 1600 [Sofia 2006]· Ο ίδιος, The Athonite Monastery of Vatopedi  from 
1462 to 1707. The Archive Evidence [Sofia 2008]) ἀρ. 1 (ἀποδίδεται ἐσφαλμένα 

στὸν πατριάρχη Ἰωάσαφ Α´ Κόκκα· ἀντιστοιχεῖ μὲ τὸν ἀρ. 235 τῆς παρούσας 

ἔκδοσης)· ἀρ. 2 (ἀντιστοιχεῖ μὲ τὸ ἔγγραφο ἀρ. 238 τῆς παρούσας ἔκδοσης). 

Μεμονωμένα ἔγγραφα ἔχουν ἐκδοθεῖ ἀπὸ τοὺς Σ. Εὐστρατιάδη, Μ. Γούδα, Ν.-᾽Ι. 

Δούκα-Παπαδημητρίου, Μ. Παΐζη ᾽Αποστολοπούλου – Δ. Ἀποστολόπουλο. Οἱ 

συγγραφεῖς σημειώνουν ὅτι ἐκδίδουν μὲ βάση τὸ δικό τους φωτογραφικὸ ὑλικό, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 495-500

497ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

χωρὶς νὰ λαμβάνουν ὑπ᾽ ὄψιν τους προϋπάρχουσες ἐκδόσεις. Ὡστόσο, μεγάλος 

ἀριθμὸς τῶν ἐγγράφων παρέμεναν ἀνέκδοτα. Τὰ περισσότερα ἀπὸ αὐτὰ εἶναι 

πρωτότυπα. Λίγα σώζονται σὲ ἀντίγραφα, ὁρισμένα ἀπὸ τὰ ὁποῖα θεωροῦνται 

σύγχρονα μὲ τὸ πρωτότυπο (ἔγγραφο ἀρ. 191). Μεγάλη ποικιλία ὑπάρχει 

ἐπίσης ὡς πρὸς τὴν προέλευση τῶν ἐγγράφων: αὐτοκρατορικά, πατριαρχικά, 

ἐπισκοπικά, κρατικῶν ὑπαλλήλων, δικαστικὲς ἀποφάσεις, ἰδιωτικὰ ἔγγραφα 

μεταξὺ τῶν ὁποίων ὑπάρχουν ἀποφάσεις ἡγουμένων τῆς Μονῆς καὶ τῆς 

ἁγιορετικῆς κοινότητας καὶ συμφωνίες μεταξὺ τῆς Μονῆς καὶ ἰδιωτῶν. 

Στὸ πρῶτο μέρος τῆς Εἰσαγωγῆς (Chronologie) παρουσιάζονται οἱ 

πληροφορίες ποὺ προσφέρουν τὰ ἔγγραφα γιὰ τὴ μελέτη τῆς ἱστορίας τῆς μονῆς 

Βατοπεδίου κατὰ τὴν περίοδο ποὺ ἐκτείνεται ἀπὸ τὸ 1377 ἕως τὸ 1500 (σσ. 

3-22). Οἱ ἐκδότες σταχυολογοῦν τὶς πληροφορίες ποὺ ἀντλοῦνται ἀπὸ τὸ ὑλικὸ 

προσπαθώντας νὰ ἀνασυνθέσουν τὴν ἱστορία τῆς Μονῆς. Πρόκειται γιὰ τὴν 

ἐποχὴ τῆς ραγδαίας τουρκικῆς ἐπέκτασης στὴ Βαλκανική. Ἡ μάχη τῆς Μαρίτσας 

(1371) εἶχε ὡς συνέπεια τὸ μεγαλύτερο τμῆμα τῆς ἀνατολικῆς Μακεδονίας 

νὰ περάσει στὴν ὀθωμανικὴ ἐξουσία. Τὸ 1383 οἱ Σέρρες κατελήφθησαν ἀπὸ 

τοὺς ᾽Οθωμανούς, ἐνῶ ἡ Θεσσαλονίκη ὑπέκυψε τὸ 1387 ὕστερα ἀπὸ μακρὰ 

πολιορκία. Φράσεις ποὺ ἀπαντοῦν στὰ ἔγγραφα ὅπως ἡ τοῦ καιροῦ ἀνώμαλος 
καὶ ἄστατος φορὰ (ἔγγραφο ἀρ. 187 [1403)]) ἀποδίδουν ἐπιγραμματικὰ τὶς 

συνθῆκες ἀνασφάλειας.

Τὸ δεύτερο μέρος τῆς Εἰσαγωγῆς (σσ. 22-32) παρακολουθεῖ τὴν ἐξέλιξη 

τῆς ἀκίνητης περιουσίας τῆς Μονῆς ἀπὸ τὸ τελευταῖο τέταρτο τοῦ 14ου ἕως τὰ 

τέλη τοῦ 15ου αἰώνα, ἔχοντας ὡς σημεῖο ἀναφορᾶς τὸ ἔτος 1500. Οἱ συγγραφεῖς 

καταγράφουν μεθοδικὰ τὶς μαρτυρίες τῶν ἐγγράφων γιὰ τὶς διάσπαρτες 

ἰδιοκτησίες τοῦ Βατοπεδίου στὴ Μακεδονία (χερσόνησος Ἄθω, Θεσσαλονίκη 

καὶ γύρω περιοχή, Χαλκιδική, Σέρρες, Μελένικο) καὶ τὴν Λῆμνο. Ἐπίσης, 

σημειώνουν μὲ ἀστερίσκο ἰδιοκτησίες τῆς Μονῆς ποὺ εἶναι γνωστὲς ἀπὸ τὸν 

πρῶτο καὶ δεύτερο τόμο τῶν ἐγγράφων τῆς Μονῆς Βατοπεδίου, ἀλλὰ δὲν 

μαρτυροῦνται αὐτὴ τὴν περίοδο. Ἡ διαπίστωση αὐτῶν τῶν διαφοροποιήσεων 

γεννᾶ εὔλογα τὸ ἐρώτημα σχετικὰ μὲ τὴν τύχη ποὺ εἶχαν οἱ κτήσεις τῆς Μονῆς, 

ὅπως αὐτὲς ἀπεικονίζονται στὰ ἐπικυρωτικὰ χρυσόβουλλα τοῦ πρώτου μισοῦ 

τοῦ 14ου αἰ. (Actes de Vatopédi, τ. 1, ἀρ. 31, 68). Στὰ ἔγγραφα τοῦ τρίτου τόμου 

δὲν μαρτυροῦνται παραχωρήσεις γαιῶν ἀπὸ τὸ κράτος καὶ δωρεὲς ἀπὸ μέλη τῆς 

ἀριστοκρατίας (βλ. Actes de Vatopédi, τ. 2, 118-119, 135)· ἡ τουρκικὴ ἐπέκταση 

στὴ Μακεδονία καὶ τὴ Θράκη εἶχε ὡς συνέπεια τὴν ἀπώλεια τῶν βυζαντινῶν 

ἐδαφῶν. Χαρακτηριστικὴ περίπτωση εἶναι οἱ κτήσεις στὸ Παγγαῖο καὶ τὸν κάτω 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 495-500

498 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Στρυμώνα, οἱ ὁποῖες παύουν νὰ ἐμφανίζονται στὸ τελευταῖο τέταρτο τοῦ 14ου 

αἰ. (Εἰσαγωγή, σ. 28). Ἀντιθέτως στὴ Λῆμνο, ἡ ὁποία τελοῦσε ὑπὸ ἰδιότυπο 

καθεστὼς μέχρι τὸν θάνατο τοῦ δεσπότη Δημητρίου Παλαιολόγου (1463), ἡ 

ἀκίνητη περιουσία τῆς Μονῆς προστατεύεται καὶ διατηρεῖται τουλάχιστον 

μέχρι τὸ 1462 (γιὰ τὴν Λῆμνο, βλ. ἔγγραφο ἀρ. 161 [1380, χρυσόβουλλο Ἰωάννου 

Ε´]· ἀρ. 205 [1415, ἀπογραφικὸν γράμμα]· ἀρ. 227 [1442, πρακτικὸ ἀπογραφῆς]). 

Ἐξαίρεση στὴν εἰκόνα συρρίκνωσης τῆς περιουσίας τοῦ Βατοπεδίου στὴ 

Μακεδονία ἀποτελοῦν ὁρισμένα ἔγγραφα τῆς περιόδου ἀνάμεσα στὸ 1403 

καὶ τὸ 1423. Ἡ συντριπτικὴ ἧττα ποὺ ὑπέστησαν οἱ Ὀθωμανοὶ στὴ μάχη 

τῆς Ἄγκυρας (1402) εἶχε ὡς συνέπεια τὴν ἀποδιοργάνωση τοῦ ὀθωμανικοῦ 

κράτους καὶ τὴν ἀνάσχεση τῆς ἐπέκτασης στὴ Βαλκανική. Στὸ ἀρχειακὸ 

ὑλικὸ σώζονται ἔγγραφα μὲ τὰ ὁποῖα ἐπικυρώνεται ἡ κυριότητα ἀκινήτων 

(ὁρισμὸς τοῦ δεσπότη Ἀνδρονίκου Παλαιολόγου, ἔγγραφο ἀρ. 209 [1416]) ἢ 

ἐπιστρέφονται γαῖες ποὺ εἶχαν δημευθεῖ στὸ παρελθὸν προκειμένου νὰ δοθοῦν 

σὲ προνοιαρίους. Οἱ ἐκδότες προτείνουν μάλιστα τὸ ἔτος 1377 ὡς terminus ante 

γιὰ τὴν ἐπιβολὴ τῶν δημεύσεων (ἀρ. 154). Πρόκειται γιὰ ἐδάφη στὴ Χαλκιδικὴ 

καὶ τὴν περιοχὴ τῶν λιμνῶν Βόλβης καὶ Κορώνης, τὰ ὁποῖα ἐπανῆλθαν 

προσωρινὰ στὸν βυζαντινὸ αὐτοκράτορα τὸ 1403. Μεταξὺ τῶν ἐγγράφων ποὺ 

χρονολογοῦνται τὴν περίοδο τῆς σύντομης ἀποκατάστασης τῆς βυζαντινῆς 

κυριαρχίας ὑπάρχει ἕνα πρόσταγμα τοῦ Ἰωάννου Ζ´ Παλαιολόγου (ἔγγραφο 

ἀρ. 190) καθὼς καὶ ὁ ὁρισμὸς τοῦ δεσπότη ̓ Ανδρονίκου Παλαιολόγου (ἔγγραφο 

ἀρ. 209) ποὺ προαναφέρθηκε. Ἰδιαίτερη σημασία γιὰ τὴ μελέτη τῆς περιόδου 

ἀνάμεσα στὴν πρώτη καὶ τὴ δεύτερη ὀθωμανικὴ κατάκτηση τῆς Θεσσαλονίκης 

ἔχει ἡ ὑποτύπωσις τοῦ Μανουὴλ Β´ σχετικὰ μὲ τὴ φορολογικὴ μεταχείριση τοῦ 

Ἁγίου Ὄρους (ἔγγραφο ἀρ. 191). Στὰ ἔγγραφα αὐτὰ ἔρχονται νὰ προστεθοῦν τὸ 

ἀνέκδοτο πρακτικὸ τοῦ Ἀστρᾶ, μὲ τὸ ὁποῖο ἡ μονὴ Βατοπεδίου ἀποκαθίσταται 

στὴν κατοχὴ δημευθέντων περιουσιακῶν στοιχείων (ἔγγραφο ἀρ. 189 [1404]), 

καθὼς καὶ τὸ ἐπίσης ἀνέκδοτο πρακτικὸ τῶν Παύλου Γαζῆ καὶ Γεωργίου 

Πρίγκηπος (ἔγγραφο ἀρ. 200 [1404]).

Τὰ ὀθωμανικὰ ἔγγραφα τοῦ Βατοπεδίου προσφέρουν ἐπίσης κρίσιμες 

μαρτυρίες γιὰ τὴν πρώιμη φάση τῆς ἱστορίας τοῦ ὀθωμανικοῦ κράτους, γιὰ 

τὴν ὁποία ἡ πληροφόρηση εἶναι πενιχρή. Μεταξὺ τῶν ἀγνώστων ὀθωμανικῶν 

ἐγγράφων, ἐπισημαίνουμε δύο ἀποφάσεις τοῦ καδῆ τῆς Θεσσαλονίκης (1480) 

(ἔγγραφα ἀρ. 13-14 τοῦ Παραρτήματος XI). Μὲ τὸ πρῶτο ὁ ἐκπρόσωπος τοῦ 

καδῆ ἀπορρίπτει τὶς ἀξιώσεις τοῦ τιμαριώτη τῆς Ἱερισσοῦ σχετικὰ μὲ τὴ δεκάτη 

ποὺ ἀπαιτοῦσε ἀπὸ τὴ Μονὴ γιὰ τὸ μετόχι στὴ νησίδα Ἀμουλιανή. Τὸ δεύτερο 



499

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 495-500

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ἔγγραφο ἀφορᾶ ὁλόκληρο τὸν Ἄθω καὶ ὁρίζει ὅτι οἱ μονὲς δὲν βαρύνονταν ἀπὸ 

τὴν ὑποχρέωση καταβολῆς τῆς δεκάτης στὸν τιμαριώτη τῆς Ἱερισσοῦ γιὰ τὰ 

κτήματα ποὺ εἶχαν ἐντὸς τοῦ Ἄθω. 

Ὁ μεγάλος ἀριθμὸς τῶν ἐκδιδομένων ἐγγράφων καὶ τὰ πολλαπλὰ 

ζητήματα πολιτικῆς, οἰκονομικῆς καὶ κοινωνικῆς ἱστορίας ποὺ αὐτὰ θέτουν 

ὑποχρεώνουν τοὺς ἐκδότες νὰ εἶναι σχεδὸν ὑπαινικτικοὶ στὸν σχολιασμό. Ὁ 

ἐρευνητὴς ποὺ θὰ χρησιμοποιήσει τὸν τόμο θὰ πρέπει νὰ τὸ κάνει σὲ συνδυασμὸ 

μὲ τοὺς δύο προηγούμενους τόμους τῶν ἐγγράφων τῆς μονῆς Βατοπεδίου, ὅπως 

ἄλλωστε συμβαίνει καὶ μὲ τοὺς ἄλλους τόμους τῶν Archives de l’Athos, ὅπου 

ἐκδίδονται σὲ συνέχεια μοναστηριακὰ ἀρχεῖα. Θὰ ἦταν χρήσιμο νὰ ὑπῆρχε μία 

συνθετικὴ ἀποτύπωση τῆς ἐξέλιξης τῆς περιουσίας τοῦ Βατοπεδίου μὲ βάση τὰ 

ἔγγραφα, ὅπως γίνεται στὸν πρῶτο τόμο (βλ. Actes de Vatopédi τ. 1, σσ. 21-38).

Ἕνα ἄλλο σημεῖο ποὺ δὲν ἀναδεικνύεται ἀρκετὰ στὸν παρόντα τόμο εἶναι 

ἡ στροφὴ τοῦ Βατοπεδίου σὲ δραστηριότητες ποὺ συνδέονταν περισσότερο 

μὲ τὴ διαχείριση χρημάτων. Ἡ πρακτικὴ τῆς σύστασης ἀδελφάτων (Actes de 
Vatopédi, τ. 2, σσ. 23-24, ἔγγραφο ἀρ. 124) διαδίδεται περαιτέρω αὐτὴ τὴν 

περίοδο. Θὰ ἦταν ἐπιθυμητὸ νὰ σχολιαστοῦν διεξοδικότερα τὰ ἔγγραφα 

ποὺ ἀναφέρονται σὲ ἀδελφᾶτα (μεταξὺ ἄλλων ἀρ. 196, 201, 221). Ἰδιαίτερο 

ἐνδιαφέρον παρουσιάζει τὸ ἔγγραφο ἀρ. 123bis [1420] μὲ τὸ ὁποῖο ὁ Ματθαῖος 

Παλαιολόγος Καλοδιοίκητος ἄρχων τῶν Σερρῶν συμφώνησε νὰ μεταβιβάσει 

κατὰ πλήρη κυριότητα στὴ μονὴ Βατοπεδίου τὰ ἐργαστήρια ποὺ ἀνήγειρε 

στὶς Σέρρες ἔναντι τοῦ ποσοῦ τῶν τριακοσίων ὑπερπύρων (βεβαίως πρόκειται 

γιὰ λογιστικὸ νόμισμα). Μὲ τὸ ἴδιο ὡστόσο ἔγγραφο ὁρίζεται ἡ σύσταση 

ὑπὲρ τοῦ Καλοδιοίκητου τριῶν ἀδελφάτων γιὰ τὰ ὁποῖα αὐτὸς κατέβαλε 

τὰ τριακόσια ὑπέρπυρα ποὺ εἶχε λάβει γιὰ τὰ ἐργαστήρια (ἔγγραφο, ἀρ. 

123bis). Τελικά, τόσο ἡ Μονὴ ὅσο καὶ εὐκατάστατοι λαϊκοὶ ἐπιλέγουν νὰ 

ἐπενδύσουν σὲ ἕνα διαφοροποιημένο χαρτοφυλάκιο (τὸ ὁποῖο περιελάμβανε 

τόσο ἀκίνητα, ὅσο καὶ χρηματικὰ κεφάλαια) προκειμένου νὰ ἐπιτευχθεῖ ἡ 

διασπορὰ τοῦ ἐπενδυτικοῦ κινδύνου. Τὸ Βατοπέδι λειτουργοῦσε ἐπίσης καὶ ὡς 

ἕνα εἶδος ταμείου παρακαταθηκῶν, χωρὶς νὰ εἴμαστε σὲ θέση νὰ γνωρίζουμε 

περισσότερες λεπτομέρειες (ἔγγραφα ἀρ. 178bis, 201). 

Ὁρισμένες ἐνδεικτικὲς παρατηρήσεις μποροῦν νὰ γίνουν ὅσον ἀφορᾶ στὸν 

εἰδικότερο σχολιασμό. Τὸ ἔγγραφο ἀρ. 229 [1447;]) ἀναφέρεται στὴν πρόταση 

τοῦ Δημητρίου ῾Ιστρίγου στὴ Μονὴ Βατοπεδίου νὰ τῆς κληροδοτήσει τὸ 

μοναστήρι τοῦ Ἁγίου Δημητρίου ποὺ εἶχε ἱδρύσει στὸν Χάνδακα. Δὲν γνωρίζουμε 

ἂν τὸ Βατοπέδι συμφώνησε μὲ τοὺς ὅρους ποὺ ἔθεσε ὁ Ἴστριγος. Ὡστόσο, ἡ 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 495-500

500

ἑρμηνεία ποὺ δίδεται ὅτι ὁ Ἴστριγος ἦταν ὀπαδὸς τῆς Ἕνωσης τῆς Φερράρας-

Φλωρεντίας καὶ ὅτι ἐπέλεξε τὸ Βατοπέδι ἐπειδὴ ἡ Μονὴ εἶχε φιλενωτικὴ στάση 

(attitude unioniste, σ. 331) –εἶχε δηλαδὴ ὑπογράψει τὴν Ἕνωση– δημιουργεῖ 

ἐρωτηματικά. Ὅσο γιὰ τὴ φιλενωτικὴ στάση τοῦ Βατοπεδίου, αὐτὴ εἶναι 

συζητήσιμη. Τὸ ἔγγραφο ἀρ. 196 [1406] ἀναφέρεται στὸν γνωστὸ μητροπολίτη 

Ἀθηνῶν Δωρόθεο, μία περίπτωση ἱεράρχη ποὺ προτίμησε τοὺς Τούρκους παρὰ 

τὴ συνύπαρξη μὲ τοὺς Λατίνους, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ ἐγκαταλείψει τὴν ἕδρα του 

στὴν Ἀθήνα καὶ νὰ καταφύγει στὴν Κωνσταντινούπολη. Θὰ ἦταν χρήσιμο τὸ 

ἔγγραφο νὰ συσχετιστεῖ μὲ τὶς ὑπόλοιπες μαρτυρίες γιὰ τὸν Δωρόθεο, καθὼς 

ἀναδεικνύει τὶς ἐπιλογὲς τῆς ὀρθόδοξης ἱεραρχίας τὴν κρίσιμη αὐτὴ περίοδο, 

ἐνῶ παράλληλα συμβάλλει στὴν περαιτέρω διερεύνηση τῶν σχέσεων τοῦ 

πατριαρχείου μὲ τὸ Βατοπέδι. 

Τὰ ἔγγραφα ποὺ ἐκδίδονται στὸν τρίτο τόμο τοῦ Βατοπεδίου περιέχουν 

πλούσιο ὑλικὸ ποὺ μᾶς ἐπιτρέπει να ἐμβαθύνουμε στὴν κατανόηση αὐτῆς τῆς 

μεταβατικῆς περιόδου. Τὸ Βατοπέδι, ὅπως καὶ οἱ ἄλλες ἀθωνικὲς μονές, ὑπέστη 

τὶς συνέπειες τῆς ὀθωμανικῆς ἐπέκτασης, κατάφερε ὡστόσο νὰ προσαρμοστεῖ 

στὴ νέα κατάσταση. Ἰδιαίτερα τὰ ὀθωμανικὰ ἔγγραφα τοῦ 15ου αἰ. ἀπο- 

καλύπτουν τὴν ἐπιτυχία τῆς Μονῆς νὰ ἐπιβιώσει μέσα στὶς νέες συνθῆκες. Οἱ 

ἥσσονος σημασίας παρατηρήσεις ποὺ προηγήθηκαν δὲν ἔχουν ἄλλο σκοπὸ 

παρὰ νὰ ὑπογραμμίσουν τὴν σημαντικὴ συμβολὴ τῆς ἔκδοσης στὸν τομέα τῆς 

δημοσίευσης τοῦ ἀρχειακοῦ ὑλικοῦ τοῦ Ἁγίου Ὄρους, ἀλλὰ καὶ στὴ μελέτη τῆς 

μετάβασης ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῶν συνεχῶν ἀνακατατάξεων τοῦ τέλους τοῦ 14ου 

καὶ τῶν πρώτων δεκαετιῶν τοῦ 15ου αἰ. στὴν ἐποχὴ τῆς ὀθωμανικῆς κυριαρχίας. 

Μαρία Γερολυμάτου

Ἰνστιτοῦτο Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 501-505

E. C. Bourbouhakis (έκδ.), Not Composed in a Chance Manner: The 
Epitaphios for Manuel I Komnenos by Eustathios of Thessalonike [Acta 

Universitatis Upsaliensis, Studia Byzantina Upsaliensia 18], Uppsala Universitet, 

Uppsala 2017, σελ. XXVI+217*+211. ISBN 978-91-513-0075-7

Το παρόν βιβλίο, καρπός πολύχρονης ενασχόλησης του Εμμανουήλ 

Μπουρμπουχάκη (στο εξής «Μπ.») με το θέμα, βασίζεται στην διδακτορική 

διατριβή του (Πανεπιστήμιο Harvard, 2006) και συνιστά πολυαναμενόμενη 

προσθήκη στις κριτικές εκδόσεις έργων του Ευσταθίου Θεσσαλονίκης. Στον 

τόμο εκδίδεται, μεταφράζεται στην αγγλική γλώσσα και σχολιάζεται ο 

Ἐπιτάφιος που συνέθεσε ο λόγιος αρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης Ευστάθιος για 

τον αυτοκράτορα Μανουήλ Α΄ Κομνηνό (1143-1180). Η μόνη μέχρι πρότινος 

διαθέσιμη έκδοση του Ἐπιταφίου ήταν εκείνη του 1832 από τον Gottlieb Lukas 

Friedrich Tafel, ο οποίος είχε συμπεριλάβει το κείμενο στον τόμο με τα λεγόμενα 

Opuscula του Ευσταθίου1. Από τον Tafel είχε επίσης γίνει η πρώτη μετάφραση 

του Ἐπιταφίου σε σύγχρονη γλώσσα2. Ως προς την δευτερογενή βιβλιογραφία, 

να σημειωθεί ότι, μέχρι την εμφάνιση της παρούσας έκδοσης, η πιο εκτενής 

μελέτη για το εν λόγω έργο προερχόταν από την πέννα του Andrew Stone3.

Το υπό εξέταση βιβλίο έχει την εξής διάρθρωση. Τα προλεγόμενα (σσ. 1*-26*) 

ακολουθεί η εκτενέστατη εισαγωγή που χωρίζεται στα παρακάτω κεφάλαια: «De 

mortuis nil nisi bonum: imperial funerary rhetoric» (σσ. 27*-44*)· «At the tomb: the 

1. T. L. F. Tafel (έκδ.), Eustathii metropolitae Thessalonicensis οpuscula, Frankfurt 
am Main 1832 (ανατ. Amsterdam 1964), 196.38-214.52.

2. G. L. F. Tafel, Grabrede auf den Kaiser Manuel, den Komnenen, στο: Komnenen 
und Normannen. Beiträge zur Erforschung ihrer Geschichte in verdeutschten und erläuterten 
Urkunden des zwölften und dreizehnten Jahrhunderts, Ulm 1852, 3-72.

3. A. F. Stone, The Funeral Oration of Eusthathios of Thessaloniki for Manuel I 
Komnenos: A Portrait of a Byzantine Emperor, Balkan Studies 41/2 (2000) 239-273.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 501-505

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review502

occasional context of the text» (σσ. 45*-66*)· «The Ἐπιτάφιος as a paraenetic text; 

or a ‘distorting mirror’ of Princes» (σσ. 67*-81*)· «The Style which Shows: the poetics 

of prose in the Ἐπιτάφιος» (σσ. 83*-123*)· «The Aurality of the Funeral Oration» 

(σσ. 125*-158*)· «The Basel Codex» (σσ. 159*-175*)· «The apparatus fontium: 

Quellenforschung or Intertextuality?» (σσ. 177*-194*)· «Στίξις, or Punctuation 

as Performative Notation» (σσ. 195*-209*). Έπονται τα «Conspectus librorum» 

(σσ. 211*-217*) και «Compendia et sigla» (σ. 217*) και κατόπιν η κριτική έκδοση 

του κειμένου του Ἐπιταφίου με παράλληλη αγγλική μετάφραση (σσ. 1-87). 

Ακολουθούν τα πλούσια και λεπτομερή σχόλια φιλολογικού και ιστορικού 

περιεχομένου (σσ. 89-203) και το βιβλίο ολοκληρώνεται με το ευρετήριο (σσ. 

205-211). 

Η έκδοση του κειμένου είναι άρτια μεθοδολογικά και το ύφος της 

μετάφρασης είναι ρέον και φροντισμένο, ισορροπώντας μεταξύ του σεβασμού 

στο πρωτότυπο και της πρόθεσης να δοθεί μια ευανάγνωστη απόδοση στα 

αγγλικά. Πρέπει να επισημανθεί ότι αν αντιμετωπίσουμε το βιβλίο αυτό μόνο ως 

την κριτική έκδοση του Ἐπιταφίου του Ευσταθίου, όσο σημαντική και αν είναι 

αυτή καθαυτή, θα παραγνωρίσουμε την πληρότητα και το βάθος του πονήματος. 

Ο Μπ. κατάφερε να μας δώσει ένα ολοκληρωμένο σύνολο κριτικής έκδοσης, 

σχολιασμού και ερμηνευτικής προσέγγισης του συγκεκριμένου έργου. Σε αυτό το 

σύνολο, καθοριστικό ρόλο για την κατανόηση του Ἐπιταφίου διαδραματίζουν 

τα κεφάλαια που απαρτίζουν ό,τι συμβατικά θα μπορούσε να χαρακτηριστεί 

ως «εκτεταμένη εισαγωγή» (σσ. 1*-209*), η οποία αποτελεί την εκτενέστερη και 

ουσιαστικότερη πλέον μελέτη για το εν λόγω έργο. 

Ο Ἐπιτάφιος γράφηκε από έναν από τους σημαντικότερους βυζαντινούς 

λογίους για έναν από τους σημαντικότερους βυζαντινούς αυτοκράτορες4, σε μια 

χρονική συγκυρία που καθιστά την ενασχόληση με το κείμενο ιδιαίτερα χρήσιμη 

για τους ερευνητές της κομνήνειας περιόδου. Το κενό που άφησε με τον θάνατό του 

ο Μανουήλ, το οποίο κλήθηκε να αναπληρώσει ο ανήλικος γιος και διάδοχός του 

Αλέξιος Β΄ (1180-1183) με επίτροπο την μητέρα του Μαρία-Ξένη της Αντιοχείας, 

δημιουργούσε αίσθημα ανασφάλειας για την τύχη της αυτοκρατορίας, τόσο 

4. Εκτός από τον επιτάφιο του Ευσταθίου, σώζεται και η μονωδία του Γρηγορίου 
Αντιόχου για τον Μανουήλ Α΄, βλ. W. Regel (έκδ.), Fontes rerum byzantinarum. Rhetorum 
saeculi XII orationes politicae, τ. 2, St Peterburg 1917, ανατ. Leipzig 1982, 191-228. Ο Μπ. 
εξετάζει στο βιβλίο του τις διαφορές μονωδίας, παραμυθητικοῦ λόγου και ἐπιταφίου (σ. 
59* κ.ε.).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 501-505

503ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

λόγω των εξωτερικών απειλών όσο και εξαιτίας της ανατροπής των ευαίσθητων 

ισορροπιών στην βυζαντινή αυλή και του συνακόλουθου αγώνα για τον έλεγχο 

της εξουσίας – που αργότερα κατέληξε στην αιματηρή ανάρρηση του Ανδρονίκου 

Α΄ (1183-1185) στον θρόνο. Ο Μπ. παρατηρεί ότι ο Ευστάθιος, παράλληλα με 

την απότιση ενός ύστατου φόρου τιμής στον νεκρό αυτοκράτορα, εκφράζει την 

αφοσίωσή του στον νεαρό διάδοχο και την επίτροπο-μητέρα του (σσ. 64*-66*). 

Πράγματι, δεν είναι τυχαία η προσπάθεια του Ευσταθίου να καθησυχάσει το 

ακροατήριό του, παρουσιάζοντας την χήρα του αυτοκράτορα ως κατάλληλη να 

σταθεί στο πλευρό του νεαρού Αλεξίου και να διαχειριστεί την αυτοκρατορία, 

καθώς χαρακτηριζόταν από σύνεση και επιπλέον είχε μαθητεύσει δίπλα στον 

ίδιο τον Μανουήλ5. Ο Ἐπιτάφιος με τις νύξεις αυτές αποκτά αναμφισβήτητα και 

πολιτική διάσταση. 

Η διάσταση αυτή δεν περιορίζεται σε φλέγοντα ζητήματα, και ο Μπ. 

επισημαίνει την παραινετική πλευρά του κειμένου, όπου συχνά εξαίρεται η 

αρετή της φρονήσεως, που χαρακτήριζε την πολιτική αλλά και την διαγωγή 

του Μανουήλ ως αυτοκράτορα. Η φρόνησις προβάλλεται στον νεαρό διά-

δοχο και στην αντιβασιλεία ως η υπέρτατη αρετή του ηγεμόνα, ενίοτε σε 

αντιδιαστολή με την ἀνδρίαν6. Ο Μπ., πολύ εύστοχα, εξετάζει το ενδεχόμενο 

ο Ευστάθιος να επιχειρούσε ταυτόχρονα να υπενθυμίσει στον αριστοκρατικό 

οίκο των Κομνηνών, που ήταν υπερήφανος για την στρατιωτική κληρονομιά 

και την πολεμική-ηρωική νοοτροπία του, ότι το συλλογικό συμφέρον έπρεπε να 

αποτελεί προτεραιότητα και να τίθεται υπεράνω της προσωπικής τιμής και της 

ανεξέλεγκτης ροπής προς τον πόλεμο (σσ. 77*-81*).

Πέρα από τα ιστορικά και κοινωνικοπολιτικά συμφραζόμενα, εξετάζονται 

τα χαρακτηριστικά των επιταφίων λόγων από την αρχαιότητα και εξής, και το 

κείμενο του Ευσταθίου εντάσσεται στο γραμματειακό πλαίσιό του (σσ. 27*-44*). 

Ο Μπ. προβάλλει δύο αλληλένδετες και εξίσου σημαντικές πτυχές του έργου: από 

την μία πλευρά, τον Ἐπιτάφιο ως λόγο που εκφωνήθηκε σε ορισμένη περίσταση, 

χώρο και τελετουργικό πλαίσιο, ενώπιον συγκεκριμένου ακροατηρίου, γεγονός 

5. Καὶ μὴν ἡ κοινωνός σοι καὶ βίου καὶ βασιλείας καὶ συνέσεως ἄκρας μέτοχος καὶ 
(τὸ πᾶν συνελεῖν) βασιλεῖ οὕτω μεγάλῳ εἰς συμβίωσιν ἐπιπρέπουσα, καὶ συμπάρεστι τῷ 
νέῳ αὐτοκράτορι καὶ πάντα οἶδεν οἷς οἰκουμένη κατορθοῦται, τῆς σῆς ἀποναμένη καὶ 
μαθήσεως καὶ μιμήσεως (σ. 76.12-15).

6. καὶ ἦν μὲν αὐτῷ, λίαν καλὰ καὶ τὰ τῆς ἀνδρίας σεμνά· περιττότερα δέ γε τὰ τῆς 
φρονήσεως, ἧς καὶ καταμόνας, εἰς μυρίον πλῆθος ὠνάμεθα (σ. 14.10-11· για την φρόνησιν, 
βλ. και σχολιασμό σσ. 114-115).



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 501-505

504 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

που καθιστά προφανή την αξία της μελέτης στοιχείων σχετικά με την 

προφορικότητα (orality), την παραστασιμότητα (performance) και το ύφος 

του κειμένου. Από την άλλη πλευρά, αναδεικνύει τον Ἐπιτάφιο ως γραπτό 

κείμενο, το οποίο αναμενόταν να καταστεί αντικείμενο μελέτης ως πρότυπο 

εφαρμοσμένης ρητορικής και ευρυμάθειας, προσδοκία που καλλιεργούσε η φήμη 

του Ευσταθίου ως δεινού ρήτορα. 

Εκτός από αυτά, ο Μπ. περιγράφει λεπτομερώς βασικές ιδιαιτερότητες του 

επιταφίου που συνέγραψε ο Ευστάθιος. Ήδη στον τίτλο του βιβλίου, η φράση 

«Not composed in a chance manner» αποδίδει το οὐ τυχόντως μεθώδευται του 

τίτλου7 που συνοδεύει τον Ἐπιτάφιο στον κώδικα Basel, Universitätsbibliothek 

A III 20, τον μοναδικό γνωστό σήμερα που παραδίδει το κείμενο. Κλειδί για 

την κατανόηση του ιδιαίτερου ύφους του κειμένου αποτελεί ο όρος στρυφνότης, 

ο οποίος χρησιμοποιείται στον τίτλο με τον οποίο σώζεται το κείμενο. Μέσα 

από την εξαντλητική ανάλυση της ανανοηματοδότησης και χρήσης του όρου 

στα έργα του Ευσταθίου, ο Μπ. προσεγγίζει την στρυφνότητα ως ένα ύφος που 

διακρίνεται από ελλειπτική έκφραση και καλοδουλεμένη σύνταξη σε σημείο που 

να επιτυγχάνεται ένα είδος «ποιητικοποίησης» (poeticization) του πεζού λόγου 

(σσ. 86*-103*).

Ο εκδότης μελετά σφαιρικά το κείμενο και διατυπώνει μεθοδολογικούς 

προβληματισμούς με ενάργεια. Αφού εξετάσει διάφορα παλαιογραφικά 

ζητήματα σχετικά με τον κώδικα της Βασιλείας (σσ. 159*-175*), ο Μπ. περιγράφει 

τα εκδοτικά διλήμματα που αντιμετώπισε και την λογική που τον οδήγησε σε 

συγκεκριμένες επιλογές ως προς το υπόμνημα πηγών και παραλλήλων χωρίων, 

όπου έχει δώσει έμφαση στην ανάδειξη της διακειμενικότητας (σσ. 177*-194*). Με 

τον ίδιο τρόπο, εξηγεί τους λόγους για τους οποίους αποφάσισε να διατηρήσει 

σε αρκετά μεγάλο βαθμό την βυζαντινή στίξη στην έκδοση, αφού συντάσσεται 

με την άποψη η οποία αντιμετωπίζει την στίξη αυτή ως ρητορική τεχνική (σσ. 

195*-209*). 

Κατά την γνώμη του γράφοντος, δύο σημεία έχρηζαν μεγαλύτερης 

προσοχής σε αυτό το κατά τ’ άλλα εξαιρετικό βιβλίο. Το πρώτο σχετίζεται με 

την τυπογραφική επιμέλεια, αφού εντοπίζονται αρκετά προφανή λάθη, κυρίως 

7. Τοῦ αὐτοῦ τὸ γραφὲν εἰς τὸν ἀοίδιμον ἐν ἁγίοις βασιλεῦσι κῦριν Μανουὴλ τὸν 
Κομνηνόν. Ὅπερ ὅτι οὐ τυχόντως μεθώδευται, ὁ πεπαιδευμένος διακρινεῖ. Πολλῶν γὰρ 
ἄλλως γραψάντων, ἐστρυφνώθη πρὸς διαφορὰν ὁ παρὼν ἐπιτάφιος (σ. 2.1-5).



505

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 501-505

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

στο εκτενές εισαγωγικό τμήμα του τόμου8. Το δεύτερο, και ουσιαστικότερο, 

έχει να κάνει με την ύπαρξη ενός και μόνο ευρετηρίου, σύντομης έκτασης (σσ. 

205-211), στο οποίο περιλαμβάνονται κυρίως ονόματα προσώπων και τόπων, 

έννοιες και όροι. Ο γράφων θεωρεί ότι η σύνταξη ειδικών και εκτενέστερων 

ευρετηρίων –π.χ., χωρίων, αξιοσημείωτων λέξεων κτλ.– θα ήταν χρήσιμη στον 

αναγνώστη και ιδιαίτερα στον μελετητή του Ευσταθίου. Προκειμένου να 

δοθούν ορισμένα παραδείγματα που συνηγορούν υπέρ αυτής της άποψης, ας 

σημειωθεί ότι στο κείμενο απαντά το άπαξ λεγόμενον ρήμα πυθμενίζομαι9, το 

οποίο δεν εμφανίζεται στο ευρετήριο του βιβλίου. Επιπλέον, είναι αξιοσημείωτο 

ότι, μολονότι ο Ευστάθιος στα έργα του αναφέρεται συχνά στον Πυθαγόρα 

και σε έννοιες του πυθαγορισμού, το μοναδικό κείμενό του όπου εντοπίζονται 

οι ειδικοί όροι κατάρτυσις και ἀγάπησις είναι ο Ἐπιτάφιος, όπως άλλωστε 

σημειώνει και ο Μπ.10. Το γεγονός αυτό παρουσιάζει ενδιαφέρον για την μελέτη 

του πυθαγορισμού στο Βυζάντιο και ειδικότερα στο έργο του Ευσταθίου, 

ωστόσο, οι συγκεκριμένοι όροι επίσης δεν ανιχνεύονται μέσα από το υπάρχον 

ευρετήριο.

Οι παραπάνω παρατηρήσεις δεν μπορούν να μειώσουν στο ελάχιστο την 

αξία αυτής της έκδοσης του Ἐπιταφίου, η οποία αντικαθιστά πλέον εκείνη 

του Tafel. Η πολυετής και αξιέπαινη ενασχόληση του Μπ. με το κείμενο δεν 

απέδωσε απλώς μια νέα έκδοση, αλλά και ένα απαραίτητο ανάγνωσμα για κάθε 

βυζαντινολόγο που ασχολείται με τον Ευστάθιο, με το είδος των επιταφίων 

λόγων, καθώς και με την ιστορία και την γραμματεία των κομνήνειων χρόνων.

Γεράσιμος Μέριανος

Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών

8. Βλ. ενδεικτικά (η πλάγια γραφή αποτελεί επισήμανση του γράφοντος): «language 
is not coy about about its artfulness» (σ. 13*)· «as a teacher or [αντί για: of] rhetoric» (σ. 17*)· 
«Alexios I’s rise to power in 1181 [αντί για: 1081]» (σ. 29*)· «a set of cumpolsory [αντί για: 
compulsory] prescriptions (σ. 39*)»· «Bertha of Salzbach [αντί για: Sulzbach]» (σσ. 53*, 124, 
194)· «with relevant illustrations of both styles in nn. 98, 98» (σ. 117* σημ. 73).

9. τοῖς […] πυθμενιζομένοις (σ. 52.2-3, σχολιασμός σ. 172· βλ. και LBG, λήμμα 
«πυθμενίζομαι»).

10. Ἡ γοῦν Πυθαγορικὴ κατάρτυσις εἴτ’ οὖν ἀγάπησις κατὰ τοὺς τὰ τοιαῦτα σοφοὺς 
εἰπεῖν […] (σ. 14.12-13, σχολιασμός σσ. 121-122).



	

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΑ ΣΗΜΕΙΩΜΑΤΑ / 

BIBLIOGRAPHICAL NOTES



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 507-510

M.-H. Blanchet – I.-A. Tudorie (éd.), L’apport des Assomptionnistes français 
aux études byzantines. Une approche critique. Actes du colloque de Bucarest, 25-
27 septembre 2014 [Archives de l’Orient chrétien 21], σελ. 536. Institut français 

d’études byzantines, Paris 2017. ISBN 978-90-429-3524-2

Ὁ τόμος, εἰκοστὸς πρῶτος στὴν ἐκδοτικὴ σειρὰ Archives de l’Orient Chrétien, 

περιλαμβάνει τὰ πρακτικὰ τοῦ συνεδρίου μὲ θέμα «Ἡ συμβολὴ τῶν Γάλλων 

Ἀσσομψιονιστῶν στὶς βυζαντινὲς σπουδές. Κριτικὴ ἀποτίμηση», ποὺ διεξήχθη 

στὸ Βουκουρέστι μεταξὺ 25 καὶ 27 Σεπτεμβρίου 20141. 

Tὸ ἱστορικὸ τῆς συνάντησης περιγράφεται στὸν σύντομο πρόλογο τοῦ A. 

Failler (σσ. 11-14). Στὸ εἰσαγωγικὸ κείμενο τῶν ἐκδοτῶν M.-H. Blanchet καὶ Ι.-Α. 

Tudorie (σσ. 15-27) συνοψίζεται καὶ σκιαγραφεῖται ἁδρομερῶς ἡ ἱστορία τοῦ 

IFEB καὶ ἡ συμβολή του στὴν ἔρευνα2. Ἀκολουθεῖ στὶς σσ. 29-32 κατάλογος 

1. Στὸ Βουκουρέστι ὡς γνωστὸν εἶχε τὴν ἕδρα του τὸ Γαλλικὸ Βυζαντινολογικὸ 
Ἰνστιτοῦτο [στὴν συνέχεια: IFEB] ἀπὸ τὸ 1937 ἕως τὸ 1947, ὅπου εἶχε μεταστεγασθεῖ 
μετὰ τὴν πρώτη περίοδο λειτουργίας του (ἀπὸ τὸ 1895 ἕως τὸ 1937), στὸ Kadiköy, τὴν 
Χαλκηδόνα. Kαὶ στὸ Βουκουρέστι τὸ Ἰνστιτοῦτο προσδιορίστηκε εἰδικότερα «francais», 
σὲ ἀντιδιαστολὴ μὲ τὸ Βυζαντινολογικὸ Ἰνστιτοῦτο τοῦ N. Iorga. Τὴν πρώτη περίοδο 
τῆς λειτουργίας του χρησιμοποιοῦνται διάφορα ὀνόματα, ὅπως École pratique des hautes 
études, École des hautes études orientales, École pratique d’études orientales , École / Centre 
/ Institut de hautes études byzantines, βλ. A. Failler, Le centenaire de l’ Institut Byzantin des 
Assomptionnistes, REB 53 (1995), 5-40.

2. Οἱ τομεῖς τῆς ἔρευνας σχηματικὰ ἀποδίδονται στὸν ὑπότιτλο τοῦ περιοδικοῦ 
τοῦ Ἰνστιτούτου, τῆς Echos d’Orient (1897-1942): Revue bimestrielle de théologie, de droit 
canonique, de liturgie, d’archeologie, d’histoire et de géographie orientales στοὺς πρώτους 
τόμους καὶ Revue (bimestrielle/trimestrielle) d’histoire de géographie et de liturgie orientales 
στὴν συνέχεια. Ἡ μετεγκατάσταση στὸ Βουκουρέστι καὶ κατόπιν στὸ Παρίσι εἶχε ὡς 
συνέπεια καὶ τὴν ἀλλαγὴ τοῦ τίτλου τοῦ περιοδικοῦ: ἀρχικὰ Etudes Byzantines (1943-
1945) και μετέπειτα Revue des Etudes Byzantines (1946 – σήμερα)· βλ. σχετικὴ σημείωση 
στὴν σ. 213, σημ. 2 τοῦ βιβλίου. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 507-510

	 ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΗΜΕΙΩΜΑ–BIBLIOGRAPHICAL NOTE508

τῶν ἀσσομψιονιστῶν ποὺ ἀναφέρονται στὸν τόμο καὶ στὶς σσ. 32-35 τὸ 

πρόγραμμα τοῦ συνεδρίου. Δημοσιεύονται οἱ 15 ἀπὸ τὶς 17 ἀνακοινώσεις ποὺ 

παρουσιάστηκαν σύμφωνα μὲ τὴν σειρὰ τοῦ προγράμματος. Εἶναι ἐντεταγμένες 

σὲ δύο ἑνότητες. Ἡ πρώτη, συντομότερη, περιλαμβάνει 4 μελέτες ἀφιερωμένες 

στὸ ἱστορικὸ τοῦ IFEB· ἡ δεύτερη, ἐκτενέστερη, μὲ 11 μελέτες ποὺ ἐξετάζουν 

διάφορους τομεῖς τῶν δραστηριοτήτων του. 

Στὸ πρῶτο ἄρθρο τῆς πρώτης ἑνότητας [«Un demi-siècle de travaux érudits 

sur l’Orient chrétien. Figures, contacts et itinéraires de recherche entre Rome et 

la France (1878-1940)», σσ. 39-64] ὁ G.-M. Croce παρουσιάζει πρόσωπα καὶ 

ἐπιστημονικοὺς φορεῖς ποὺ πρωτοστάτησαν στὴν προσπάθεια τῆς Καθολικῆς 

Ἐκκλησίας νὰ προσεγγίσει τὸν Χριστιανισμὸ τῆς Ἀνατολῆς, ἀπὸ τὰ χρόνια τοῦ 

πάπα Λέοντα τοῦ ΙΓ΄ (1878-1903) ἕως τὴν ἀρχὴ τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου. Στὴν 

συνέχεια σὲ ἕνα ἐκτενέστατο καὶ διεξοδικότατο ἄρθρο, μὲ ἄφθονα παραθέματα 

ἀπὸ τὴν ἀλληλογραφία τῶν Ἀσσομψιονιστῶν καὶ ἀπὸ ἄλλα ἔγγραφα, ὁ  M. Cassin 

(«Au milieu des livres: constitution et fonctions de la Bibliothèque de l’IFEB», σσ. 

65-167) παρουσιάζει λεπτομερῶς τὸ ἱστορικὸ τῆς ἵδρυσης, τῆς ἐξέλιξης καὶ τῆς 

ἑδραίωσης τῆς Βιβλιοθήκης. Στὸ ἄρθρο του ὁ I.- A. Τudorie [«Academic Research 

and cultural Diplomacy: The French Institute for Byzantine Studies in Bucharest 

(1937-1947)», σσ. 169-212] ἀναφέρεται ἐξ ἴσου λεπτομερῶς στὰ χρόνια τοῦ 

Βουκουρεστίου3. Ἠταν περίοδος ἄνθησης τῶν ἐπιστημονικῶν δραστηριοτήτων 

στὴν ρουμανικὴ πρωτεύουσα, ὁπότε τὸ ἔδαφος ἦταν πρόσφορο γιὰ νὰ 

συνεχιστοῦν οἱ δραστηριότητες τοῦ Ἰνστιτούτου ἐκεῖ καὶ νὰ ἐνσωματωθοῦν 

οἱ Ἀσσομψιονιστὲς στοὺς ρουμανικοὺς ἀκαδημαϊκοὺς κύκλους. Ἡ κατάσταση 

ἄλλαξε μετὰ τὸν Β΄ Παγκόσμιο πόλεμο, ὅταν τὸ IFEB βρέθηκε στὸ στόχαστρο 

τοῦ τότε καθεστῶτος μὲ συνέπεια τὴν ἀναγκαστικὴ μετεγκατάστασή του στὸ 

Παρίσι. Καὶ στὸ τέταρτο καὶ τελευταῖο ἄρθρο αὐτῆς τῆς ἑνότητας ὁ Α. Failler 

(«Le transfert de l’IFEB à Paris et les nouvelles conditions de son activité», σσ. 213-

232) ἀναφέρεται στὴν τελευταία περίοδο, ἀπὸ τὸ 1947 ἕως σήμερα: τὰ πρῶτα 

33 χρόνια (1947- 1980), ἡ λειτουργία τοῦ IFEB ἦταν σχετικὰ ἀπρόσκοπτη, ἂν 

καὶ ὄχι χωρὶς προβλήματα. Ἀλλὰ τὰ ἑπόμενα χρόνια τὸ Ἰνστιτοῦτο βρέθηκε σὲ 

κατάσταση «semi-retraite», ὅπως εἶχε γράψει ὁ Failler σὲ παλαιότερο ἄρθρο του, 

“lorsque s’éteignit tout espoir de recrutement et de renouvellement à l’intérieur de la 

3. Ἡ πρώτη περίοδος λειτουργίας τοῦ IFEB, στὴν Χαλκηδόνα, ἦταν τὸ ἀντικείμενο 
τῆς ἀνακοίνωσης τοῦ O. Delouis, «Αpostolat catholique et “laboratoire de byzantinisme”. 
L’Institut des Assomptionnistes de Kadiköy (Istanbul) de 1895 à 1937», ἡ ὁποία δὲν 
δημοσιεύεται στὰ πρακτικά.. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 507-510

509ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΗΜΕΙΩΜΑ–BIBLIOGRAPHICAL NOTE

congrégation, qui demanda aux membres restants d’assurer la succession, en insérant 

l’œuvre dans un autre cadre intellectuel, juridique et financier”4. Παράλληλα μὲ 

τὴν ἐπιστημονικὴ ἔρευνα (ἡ ὁποία σημειωτέον δὲν ἐπηρεάστηκε παρὰ ἐλάχιστα 

ἀπὸ τὶς ἀντιξοότητες), καταβάλλονταν προσπάθειες γιὰ ἐξεύρεση φορέα καὶ 

νέας στέγης, ὥστε νὰ ἐξασφαλισθεῖ ἡ ἐπιβίωση καὶ ἡ ἀδιατάρακτη λειτουργία 

τοῦ Ἰνστιτούτου. Οἱ ἐνέργειες εὐοδώθηκαν αἰσίως μὲ τὴν ἔνταξη τοῦ IFEB καὶ 

τῆς βιβλιοθήκης του στὸ Institut Catholique  de Paris (ICP).

Ἡ δεύτερη μεγάλη ἑνότητα τοῡ βιβλίου εἶναι ἀφιερωμένη στὶς ἐπιμέρους 

ἔρευνες τῶν μελῶν τοῦ IFEB. Συγκεκριμένα ἐξετάζεται κατὰ σειρὰ ἡ συνεισφορά 

τους: –α) στὴν λειτουργιολογία (D. Galadza, «The Assumpsionists and the study of 

Byzantine Liturgy», σσ. 233-258). –β) στὴν βυζαντινὴ τέχνη: (I. Jevtić, «“Les images 

comme langage”. La contribution de Christopher Walter a l’étude de l’iconographie 

et de l’imagerie ecclésiastique byzantines», σσ. 259-276). –γ) στὴν «μαριολογία» 

(V. Contouma, «La contribution de l’Institut byzantin des Assomptionnistes à la 

théologie mariale catholique», σσ. 277-311). –δ) στὴν βυζαντινὴ πνευματικότητα 

τοῦ 14ου αἰώνα (M.-Η. Congourdeau, «L’IFΕB et la redécouverte de la spiritualité 

byzantine du 14e siècle», σσ. 313-326). –ε) στὴν ἐκκλησιαστικὴ γεωγραφία καὶ 

τοπογραφία (μὲ δύο ἄρθρα: E. Mitsiou, «The Monastery of Kecharitomene and 

the contribution of the Assumptionists to the study of female monasticism in 

Byzantium», σσ. 327-344 καὶ P. Schreiner, «Le rôle des Assomptionnistes pour 

les recherches topographiques sur Constantinople et l’empire byzantine», σσ. 345- 

355). –ς) στὴν ἐπιγραφικὴ (V. Maladakis, «Louis Petit, Jules Pargoire et l’épigraphie 

athonite. Le Recueil des inscriptions Chrétiennes de l’Athos (1904)», σσ. 357- 384). 

–ζ) στὴν σιγιλλογραφία (V. Prigent, «De l’apport des “petites monuments’’. Faire 

del’or avec du plomb», σσ. 385-452, –η) στὴν νομισματικὴ (C. Μorrisson, «Vitalien 

Laurent, numismate», σσ. 453-463), –θ) στὴν μελέτη τῆς ἱστορίας τοῦ Πατριαρχείου 

Κωνσταντινουπόλεως μὲ τὴν καταγραφὴ τῶν πράξεων (regestes) ἕως τὴν ἅλωση 

(C. Gastgeber, «Jean Darrouzès und das Patriarchatsregister. Die Erschliessung einer 

grunglegenden Quelle zur Geschichte des Patriarchats von Konstantinopel», σσ. 465-

483) και ι) στὴν ἐκδοτική, μὲ ἀναφορὰ στὴν ἔκδοση τῶν Ἀπομνημονευμάτων τοῦ 

Συλβέστρου Συροπούλου (M.-H. Blanchet, «Éditer un texte de polémique religieuse. 

Vitalien Laurent et les Mémoires de Sylvestre Syropoulos», σσ. 485-503)5.

4. Failler, Centenaire, 5.
5. Στὸ πρόγραμμα ἀναγράφεται καὶ ἡ ἀνακοίνωση τοῦ G. Saint-Guillain, «Les 

Assompsionnistes de l’IFEB et la naissance de la prosopographie byzantine», ἡ ὁποία ἐπίσης 
δὲν δημοσιεύεται.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 507-510

510 	 ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΗΜΕΙΩΜΑ–BIBLIOGRAPHICAL NOTE

Ὁ τόμος, καλαίσθητος καὶ ἐπιμελημένος, θὰ ἀποτελέσει βασικὸ βοήθημα 

γιὰ τὸν μελλοντικὸ ἱστορικὸ τῶν βυζαντινολογικῶν ἐρευνῶν. Ἡ ἀνασκόπηση 

αὐτὴ τῆς πολυδιάστατης ἐπιστημονικῆς ἔρευνας τῶν Ἀσσομψιονιστῶν στὰ 

βυζαντινὰ πράγματα μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ συγχρόνως ὅτι σηματοδοτεῖ μία νέα 

ἀφετηρία, καθὼς μία νέα γενιὰ ἐρευνητῶν ἤδη βαδίζει στὰ χνάρια τῶν παλαιῶν 

μελῶν τοῦ IFEB συνεχίζοντας καὶ ἐμπλουτίζοντας τὸ ἔργο τους. 

Στυλιανοσ Λαμπακησ

Ἰνστιτοῦτο Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 511-514

D. Holton – G. Horrocks – M. Jannsen –T. Lendari – I. Manolessou – N. 

Toufexis, The Cambridge Grammar of Medieval and Early Modern Greek. Vol. 
1. General Introduction and Phonology [σελ. clxx, 1-238]. – Vol. 2. Nominal 
Morphology [σελ. xxii, 239-1264]. – Vol. 3. Verb Morphology [σελ. xxii, 1265-1858]. 

– Vol. 4. Syntax [σελ. xvi, 1859-2094], Cambridge 2019. ISBN 978-1-107-18174-8

Ἡ τετράτομη πολυσέλιδη (2300 σελίδες περίπου) Γραμματικὴ τῆς 
Μεσαιωνικῆς καὶ πρώιμης Νεοελληνικῆς Γλώσσας ἀποτελεῖ ἀπότοκο 

ἐρευνητικοῦ προγράμματος ποὺ ἀνάγεται στὸ 2004 μὲ ἐπιστημονικοὺς 

ὑπευθύνους τὸν David Ηolton καὶ τὸν Geoffrey Horrocks (ὁμοτίμους πλέον 

καθηγητὲς τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Cambridge)· στὴν συγγραφικὴ ὁμάδα 

συμμετεῖχαν (ἀλφαβητικά, ὅπως ἀναγράφονται στὸν τίτλο), ἡ Marjolijne 

Jannsen, ἡ Τίνα Λεντάρη, ἡ Ἰὼ Mανωλέσσου καὶ ὁ Nότης Tουφεξής.

Ἦταν αἰσθητὴ καὶ ἐπιτακτικὴ ἡ ἀνάγκη ἑνὸς παρομοίου ἐγχειρήματος, 

τῆς σύνταξης δηλαδὴ μιᾶς περιγραφικῆς γραμματικῆς τῆς δημώδους1 ἑλληνικῆς 

γλώσσας γιὰ τὴν περίοδο (κατὰ προσέγγιση) μεταξὺ 1100 καὶ 1700, ἡ ὁποία 

δὲν ἦταν ἰδιαιτέρως μελετημένη. Ὅπως σημειώνουν μάλιστα οἱ συγγραφεῖς (1ος 

τόμος, σ. xv), ἐκτὸς ἀπὸ τὸν πλοῦτο καὶ τὴν πολυπλοκότητα τοῦ γλωσσικοῦ 

ὑλικοῦ ποὺ ἐξετάζεται, ἕνας ἀκόμη λόγος γιὰ τὸν ὁποῖο τὸ πρόγραμμα ἐπεκτάθηκε 

πολὺ περισσότερο ἀπὸ ὅ,τι ὑπολογιζόταν ἀρχικά, ἦταν τὸ ὅτι συχνὰ ἔπρεπε νὰ 

ἀναλύσουν γλωσσικὰ φαινόμενα ποὺ δὲν εἶχαν ἀντιμετωπισθεῖ προηγουμένως 

συστηματικὰ καὶ μὲ λεπτομέρεια. 

1. Γιὰ τὴν ἐπιλογὴ είδικότερα τῶν προσδιορισμῶν «medieval» καὶ «early modern 
Greek» βλ. D. Holton – I. Manolessou, Medieval and Early Modern Greek, στὸν τόμο: E. 
Bakker (ed.), A Companion to the Ancient Greek Language, Oxford – Chicester 2010, 539-
563. D. Holton, The Cambridge Grammar of Medieval Greek Project. Aims, scope, research 
questions, στὸν τόμο Πρώιμη Νεοελληνικὴ Δημώδης Γραμματεία. Πρακτικὰ τοῦ 6ου 
Διεθνοῦς Συνεδρίου Neograeca Medii Aevi, ἐπιμέλεια Γ. Κ. Μαυρομάτης – Ν. Αγιώτης, 
Ἡράκλειο 2012, 263-270.



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 511-514

	 ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΗΜΕΙΩΜΑ–BIBLIOGRAPHICAL NOTE512

Βάση τῆς περιγραφῆς εἶναι μία εὐρύτατη συλλογὴ κειμένων, ποὺ 

προέρχονται ἀπὸ ὅλες τὶς περιοχὲς ὅπου χρησιμοποιήθηκε ἡ δημώδης ἑλληνικὴ 

κατὰ τὴν ὑστεροβυζαντινὴ καὶ τὴν πρώιμη νεοελληνικὴ περίοδο: ἕναν ἐκτεταμένο 

γεωγραφικὸ χῶρο ποὺ ἁπλώνεται ἀπὸ τὴν Βαλκανικὴ Χερσόνησο ἕως τὴν Κύπρο 

καὶ ἀπὸ τὴν Μικρὰ Ἀσία ἕως τὴν Ἰταλία (καὶ ἄλλους γλωσσικοὺς θύλακες, 

ὅπως στὴν Κριμαία καὶ τὴν Κορσική). Ἐξετάζονται ὄχι μόνο τὰ λογοτεχνικὰ 

(πεζὰ καὶ ποιητικὰ) κείμενα, ἀλλὰ καὶ τὰ μὴ λογοτεχνικά, τὰ «χρηστικὰ» 

κείμενα (δικαιοπρακτικὰ ἔγγραφα, ἐπιστολές, χρονολογικὰ σημειώματα 

κλπ). Σημειωτέον ὅτι στὴν δεύτερη αὐτὴ κατηγορία πηγῶν δόθηκε ἰδιαίτερη 

προσοχή2, καθὼς συνήθως εἶναι γνωστὴ ἡ γεωγραφικὴ προέλευσή τους καὶ 

χρονολογοῦνται μὲ ἀκρίβεια (ἄρα προσφέρονται γιὰ ἀκριβέστερη χωροχρονικὴ 

τοποθέτηση τῶν γλωσσικῶν φαινομένων), καὶ κατὰ κανόνα σώζονται σὲ ἕνα 

ἀντίγραφο (πολλὲς φορὲς αὐτόγραφο), ποὺ σημαίνει χωρὶς τὶς «ἐπεμβάσεις» 

τῶν κωδικογράφων κατὰ τὴν διάρκεια διαδοχικῶν ἀντιγραφῶν, ἀντίθετα ἀπὸ 

ὅ,τι συμβαίνει μὲ τὰ λογοτεχνικὰ κείμενα, τὰ ὁποῖα συνήθως παραδίδονται 

σὲ περισσότερα ἀπὸ ἕνα ἀντίγραφα, καὶ ἐπὶ πλέον παρουσιάζουν δυσκολίες 

χρονολόγησης καὶ ἐντοπισμοῦ. Ἐπίσης ἡ μέθοδος ἔκδοσης τῶν ἐγγράφων, ἡ 

διπλωματική, ἀποδίδει τὰ κείμενα χωρὶς τὶς ἐκδοτικὲς ἐπεμβάσεις τοῦ κριτικοῦ 

ἐκδότη ἑνὸς λογοτεχνικοῦ κειμένου, συνεπῶς σὲ μιὰ μορφὴ ἀρκετὰ πλησιέστερη 

στὴν προφορική τους ἐκφορά3, κάτι ποὺ εἶναι χρήσιμο ἰδίως γιὰ τὴν φωνολογία. 

2. Σποραδικὲς γλωσσικὲς μελέτες μὴ λογοτεχνικῶν κειμένων εἶχαν ἐπιχειρηθεῖ  
καὶ παλαιότερα, ἀλλὰ πιὸ συστηματικὴ ἔρευνά τους ἔχει ἀρχίσει κατὰ τὴν τελευταία 
εἰκοσαετία. Βλ. π.χ. Ι. Μανωλέσσου, Οἱ μὴ λογοτεχνικὲς πηγὲς ὡς μαρτυρίες γιὰ τὴ 
γλῶσσα τῆς μεσαιωνικῆς περιόδου, Λεξικογραφικὸν Δελτίον 24 (2003), 61-88. Ε. 
Καραντζόλα – Κ. Τικτοπούλου – Κ. Φραντζή, Τὰ νοταριακὰ ἔγγραφα ὡς πηγὲς γιὰ τὴν 
πρώιμη Νεοελληνικὴ γλώσσα, στὸν τόμο Πρώιμη Νεοελληνικὴ Δημώδης Γραμματεία [βλ. 
προηγούμενη σημείωση], 473-501. Θ. Μαρκοπουλος, Ἡ ἔρευνα τῆς γλωσσικῆς ἀλλαγῆς στὰ 
κείμενα τῆς μεσαιωνικῆς Ἑλληνικῆς: μεθοδολογικὴ διερεύνηση τῶν πηγῶν, Proceedings 
of the 8th International Conference on Greek Linguistics (Ioannina, Greece, 30 August – 2 
September 2007), διαθέσιμο ὡς CD-ROM [ISBN: 978-960-233-195-8], 987-998. C. Rognoni, 
Note per uno studio linguisticο dei documenti d’archivio medιevali italo-greci, στὸν τόμο 
Χαρτογραφώντας τὴ δημώδη λογοτεχνία. Πρακτικὰ τοῦ 7ου διεθνοῦς συνεδρίου 
Νeograeca Medii Aevi, ἐπιμέλεια Σ. Κακλαμάνης – Ἀ. Καλοκαιρινός, Ἡράκλειο 2017, 49-
59. Γ. Κατσούδα, Τὸ Κυθηραϊκὸ ἰδίωμα σὲ μὴ λογοτεχνικὲς πηγὲς τοῦ 16ου-19ου αἰώνα. 
Μελέτες γιὰ τὴν ἑλληνικὴ Γλώσσα 37 (2017), 375-386.

3. Σὲ κάποιες περιπτώσεις μάλιστα χρησιμοποιήθηκαν καὶ διπλωματικὲς μετα–
γραφὲς χειρογράφων παραλλαγῶν λογοτεχνικῶν κειμένων, γιὰ περισσότερη ἀκρίβεια 
στὴν περιγραφὴ τῶν φαινομένων.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 511-514

513ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΗΜΕΙΩΜΑ–BIBLIOGRAPHICAL NOTE

Οἱ συγγραφεῖς ἐπισημαίνουν βέβαια (1ος τόμος, σελ. xx) ὅτι φυσικὰ τὰ κείμενα 

δὲν ἀπεικονίζουν τὴν «ὁμιλούμενη» τῆς ἐποχῆς, καθὼς ἡ ἴδια ἡ ἐγγραμματoσύνη 

συνδέεται μὲ τὴν ἐξοικείωση πρὸς ἕνα «λογιότερο» γλωσσικὸ ἰδίωμα. 

Στὸν πρῶτο τόμο προτάσσεται εἰκοσασέλιδη εἰσαγωγή, ὅπου ἐκτίθενται 

τὰ σχετικὰ μὲ τὴν προηγούμενη ἔρευνα, τοὺς στόχους καὶ τὸν σκοπὸ τοῦ ἔργου, 

καὶ γίνεται λόγος γιὰ τὶς πηγὲς ἀπὸ τὶς ὁποῖες ἀντλήθηκε τὸ ὑλικό, γιὰ τὴν φύση 

καὶ τὶς ἰδιομορφίες τους, καθὼς καὶ γιὰ τὶς δυσκολίες ποὺ ἀντιμετωπίστηκαν 

κατὰ τὴν ἐπεξεργασία τῶν δεδομένων. Ἐπίσης περιγράφεται ἡ μεθοδολογία 

ποὺ ἀκολουθήθηκε: Προτιμήθηκε μία ἐξισορρόπηση μεταξὺ τῆς «παράδοσης» 

καὶ τῆς «ἀνανέωσης» καθὼς ἡ μεγάλη χωροχρονικὴ ἔκταση τοῦ ὑλικοῦ καὶ ὁ 

ὑψηλὸς ἀριθμὸς τῶν δεδομένων δὲν προσφέρονταν ὥστε νὰ χρησιμοποιηθοῦν 

ἐξειδικευμένα θεωρητικὰ πρότυπα γλωσσικῆς ἀνάλυσης· ἐπίσης οὔτε ὁ 

παραδοσιακὸς τρόπος ἀνάλυσης ἦταν ἐνδεδειγμένος, καθὼς θὰ ὁδηγοῦσε σὲ 

προκατασκευασμένες ταξινομήσεις ποὺ δὲν θὰ ἔδιναν τὴν σωστὴ εἰκόνα τοῦ 

περιγραφόμενου ὑλικοῦ. Ἀκολουθεῖ λεπτομερέστατη βιβλιογραφία 130 σελίδων, 

χωρισμένη σὲ τρεῖς ἑνότητες: α) λογοτεχνικὰ κείμενα, β) μὴ λογοτεχνικὰ κείμενα 

καὶ γ) ἡ δευτερεύουσα βιβλιογραφία. Τὸ τμῆμα αὐτὸ ἀπεικονίζει χαρακτηριστικὰ 

τὴν ἁλματώδη ἐξέλιξη ποὺ ἔχει σημειωθεῖ κατὰ τὰ τελευταῖα 40 περίπου 

χρόνια στὴν μελέτη τῆς ὑστεροβυζαντινῆς καὶ πρώιμης νεοελληνικῆς δημώδους 

γραμματείας, τόσο στὸν τομέα τῆς ἐκδοτικῆς (μὲ τὶς νέες κριτικὲς ἐκδόσεις τῶν 

κειμένων ποὺ διαθέτουμε), ὅσο καὶ στὸν τομέα τῆς λεξικογραφίας, ἐνῶ ἄφθονες 

εἶναι καὶ οἱ μελέτες (γλωσσολογικὲς καὶ φιλολογικὲς) ἐπὶ μέρους θεμάτων, καθὼς 

καὶ ἄλλα ἔργα ἀναφορᾶς (πίνακες συμφραζομένων κ.λπ.). 

Ὁ πρῶτος τόμος τοῦ ἔργου ἐκτὸς ἀπὸ τὴν εἰσαγωγὴ καὶ τὴν βιβλιογραφία 

περιλαμβάνει καὶ τὴν φωνολογία: καθώς, ὅπως εἶναι εὐνόητο, δὲν ὑπάρχουν 

ἠχητικὲς καὶ ἀκουστικὲς μαρτυρίες τῆς ἐκφορᾶς τοῦ λόγου γιὰ τὴν ἐποχὴ αὐτή, 

καὶ καθὼς ἡ γραπτὴ / ὀρθογραφικὴ καταγραφὴ τοῦ κειμένου εἶναι ἀπὸ τὴν φύση 

της συντηρητική, γιὰ νὰ ἀντιμετωπισθοῦν οἱ δυσκολίες καὶ νὰ ἀπεικονισθοῦν 

ὀρθότερα τὰ φαινόμενα δόθηκε ἰδιαίτερη ἔμφαση σὲ διπλωματικὲς ἐκδόσεις 

ἐγγράφων, σὲ ἑλληνικὰ κείμενα γραμμένα σὲ ἄλλο ἀλφάβητο καὶ στὰ κριτικὰ 

ὑπομνήματα τῶν ἐκδόσεων, ἀναζητήθηκαν ἀναλογίες τόσο στὴν προγενέστερη 

ὅσο καὶ στὴν μεταγενέστερη φάση τῆς γλώσσας καὶ χρησιμοποιήθηκαν γενικὲς 

θεωρητικὲς ἀναλύσεις γλωσσικῶν φαινομένων (1ος τόμος, σ. 3). Οἱ τόμοι 2 καὶ 

3 ἐξετάζουν τὴν μορφολογία τοῦ ὀνόματος καὶ τοῦ ρήματος ἀντιστοίχως. Στὸν 

δεύτερο, καὶ ὀγκωδέστερο ὅλων, τόμο ἡ περιγραφὴ τοῦ κλιτικοῦ συστήματος 

τοῦ ὀνόματος βρίσκεται πλησιέστερα στὶς παραδοσιακὲς ταξινομήσεις τῶν 



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 511-514

514 	 ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΗΜΕΙΩΜΑ–BIBLIOGRAPHICAL NOTE

γραμματικῶν τῆς «Κοινῆς Νέας Ἑλληνικῆς» (Standard Modern Greek) (βλ. 2ος 

τόμος, σ. 254), ἀλλὰ ἡ προσέγγιση εἶναι πιὸ ἀναλυτικὴ ὥστε νὰ ἀπεικονισθεῖ 

καλύτερα ἡ ρευστότητα, ἡ πολυτυπία καὶ ἡ κινητικότητα ποὺ χαρακτηρίζει 

τὴν γλώσσα κατὰ τὴν ὑπὸ ἐξέταση περίοδο. Οἱ «παραδοσιακὲς» γραμματικὲς 

ἀρχίζουν μὲ τὸ ἄρθρο· στὴν γραμματικὴ ποὺ παρουσιάζεται ἐδῶ τὸ ἄρθρο 

συνεξετάζεται μὲ τὶς ἀντωνυμίες καὶ τοὺς προσδιοριστὲς μετὰ ἀπὸ τὶς ἑνότητες 

γιὰ τὰ οὐσιαστικά, τὰ ἐπίθετα καὶ τὰ ἐπιρρήματα. Ἡ τελευταία ἑνότητα τοῦ 

τόμου αὐτοῦ εἶναι ἀφιερωμένη στὰ ἀριθμητικά. Ὁ τρίτος τόμος διαιρεῖται σὲ δύο 

τμήματα: μορφολογία τοῦ ρήματος (σὲ τρεῖς ἑνότητες: θέμα, αὔξηση καὶ κλίση) καὶ 

μορφοσύνταξη, ποὺ ἐξετάζει τοὺς περιφραστικοὺς ρηματικοὺς τύπους. Τέλος ὁ 

τέταρτος τόμος εἶναι ἀφιερωμένος στὴν σύνταξη: σὲ ὀκτὼ ἑνότητες ἀποδίδονται 

τὰ συντακτικὰ φαινόμενα τῆς γλώσσας κατὰ τὴν περίοδο ποὺ ἐξετάζεται, 

ταξινομημένα σὲ 94 βασικοὺς κανόνες. Δὲν ὑπάρχει συστηματικὴ σύγκριση 

μὲ τὴν Ἀρχαία ἢ τὴν Νέα Ἑλληνικὴ σύνταξη, ἐκτὸς ἀπὸ τὶς περιπτώσεις ποὺ 

κρίθηκε ἀπαραίτητο. Ἐκτενέστερες εἰσαγωγὲς σὲ κάθε κατηγορία καὶ μικρότερες 

κατατοπιστικὲς εἰσαγωγὲς σὲ κάθε ἑνότητα ἐξειδικεύουν τὶς λεπτομέρειες 

καὶ ἡ περιγραφικὴ ἔκθεση τῶν φαινομένων συνοδεύεται ἀπὸ τὶς ἀπαραίτητες 

ἐσωτερικὲς παραπομπὲς καὶ ἀπὸ πολυάριθμα παραδείγματα κειμένων. Τὸ ἔργο 

ὁλοκληρώνεται μὲ πίνακες α) γλωσσολογικῶν ὅρων, β) ἑλληνικῶν λέξεων καὶ 

φράσεων, καὶ γ) τῶν νέων καταλήξεων καὶ ἐπιθημάτων ποὺ ἀναπτύσσονται τὴν 

περίοδο αὐτή. 

Συνολικά, τὸ τετράτομο αὐτὸ βιβλίο ἀποτελεῖ ἕνα χρησιμότατο ἔργο 

ἀναφορᾶς, ἀναντικατάστατο βοήθημα καὶ πολυτιμότατο ἐργαλεῖο ἔρευνας. Θὰ 

διευκολύνει σημαντικὰ τὶς φιλολογικὲς καὶ τὶς γλωσσολογικὲς ἀναζητήσεις ὅσων 

ἀσχολοῦνται μὲ τὰ Neograeca Medii Aevi –τὰ νεοελληνικὰ τοῦ Μεσαίωνα– καὶ 

θὰ ἀποτελέσει ἀναμφίβολα ἀφετηρία συστηματικότερης μελέτης τους.

Στυλιανοσ Λαμπακησ

Ἰνστιτοῦτο Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν/ΕΙΕ

 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 515-519

Βραχυγραφιεσ – Abbreviations

ΑΔ	 Ἀρχαιολογικὸν Δελτίον
ΑΕ 	 Ἀρχαιολογικὴ Ἐφημερὶς
ΑΠ	 ᾽Αρχεῖον Πόντου
AASS	 Acta Sanctorum
ACO	 Acta Conciliorum Oecumenicorum, έκδ. E. Schwartz-	
	 J. Straub (Βερολίνο 1914-)
AnBoll 	 Analecta Bollandiana
AOL 	 Archives de l’Orient Latin
BAR 	 British Archaeological Reports
BBA 	 Berliner Βyzantinistische Arbeiten
BBKL	 Biographisch–Bibliographisches Kirchenlexikon
BCH 	 Bulletin de correspondance hellénique
BEFAR 	 Bibliothèque des Écoles françaises d’Athènes et de
	 Rome
BF 	 Byzantinische Forschungen
BHG 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca, 
	 Bruxelles 31957
BHG Auct. 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca. 
	 Auctarium, Βρυξέλλες 1969
BHG Nov.Auct. 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca. 	 	
	 Novum Auctarium, Bruxelles 1984
BHO 	 Bibliotheca Hagiographica Orientalis, 
	 Βρυξέλλες 1910
BMGS 	 Byzantine and Modern Greek Studies
BNJ 	 Byzantinisch‐neugriechische Jahrbücher
BNV 	 Byzantina et Neograeca Vindobonensia
ΒυζΣυμ/ΒyzSym	 Βυζαντινά Σύμμεικτα / Byzantina Symmeikta
	 (–2008 Σύμμεικτα) 
BSl 	 Byzantinoslavica
BSO[A]S 	 Bulletin of the School of Oriental [and 
	 African] Studies



BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 515-519

516 Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

BV 	 Byzantina Vindobonensia
Byz 	 Byzantion
ByzSt 	 ByzantineStudies/Études byzantines
BZ 	 Byzantinische Zeitschrift
CahArch 	 Cahiers archéologiques
CCSG 	 Corpus Christianorum, Series Graeca
CCSL 	 Corpus Christianorum, Series Latina
CFHB 	 Corpus Fontium Historiae Byzantinae
ChHist 	 Church History
CIC 	 Corpus iuris civilis, τ. 1‐3, ed. P. Krüger – T. Mommsen

	 – R. Schöll–W. Κroll, Berlin 111954 (rep. Dublin 1972)
CJ 	 Codex Justinianus, ed. P. Krüger, Berlin 1929
CorsiRav 	 Corsi di cultura sull’arte ravennate e bizantina
CSCO 	 Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium
CSEL 	 Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum
CSHB 	 Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae
ΔΧΑΕ	 Δελτίον τῆς Χριστιανικῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας
DACL 	 Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie
DHGE 	 Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques
DMA 	 Dictionary of the Middle Ages (New York 1982‐89)
DOC 	 Catalogue of the Byzantine Coins in the Dumbarton 
	 Oaks Collection and in the Whittemore Collection, 
	 τ. 1-5, ed. A. R. Bellinger – P. Grierson – M. Hendy,
	 Dumbarton Oaks, Washington D.C. 1966-1999
DOCat 	 Catalogue of the Byzantine and Early Mediaeval 
	 Antiquities in the Dumbarton Oaks Collection, τ. 1‐2 	
	 by M. C. Ross (Washington, D.C. 1962‐65); τ. 3 by 
	 K. Weitzmann (1972)
DOP 	 Dumbarton Oaks Papers
DOS 	 Dumbarton Oaks Studies
DOSeals	 Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks 	
	 and in the Fogg Museum of Art, εκδ. E. McGeer – 	
	 J. Nesbitt – N. Oikonomides, τ. 1-6, Dumbarton 	
	 Oaks, Washington D.C. 1991-2009
ΕΕΒΣ	 Ἐπετηρὶς Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν
EI2 	 Encyclopaedie de l’Islam. Nouvelle édition, τ. 1-13,
	 Leiden-London–Boston 1960-2009. 
FM 	 Fontes minores



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 515-519

517Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

GRBS 	 Greek, Roman and Byzantine Studies
JGR	 I. and P. Zepos, Jus Graecoromanum, τ. 1-8, Αθήνα 
	 1931 (rep. Aalen 1962)
JHS 	 Journal of Hellenic Studies
JMedHist 	 Journal of Medieval History
JÖB 	 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik, τ. 18‐ 
	 (–1969: JÖBG)
JÖBG 	 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinischen 
	 Gesellschaft, τ. 1-17 (After 1969: JÖB)
JRA 	 Journal of Roman Archaeology
Lampe	 G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon (Oxford 
	 1961‐68)
LBG	 Lexikon zur byzantinischen Gräzität, erstellt von 
	 E. Trapp (et al.), Wien 2001‐ 
LexMa	 Lexikon des Mittelalters, 4 vols (Münhen-Zürich 	
	 1977-95)
LSJ9 	 H. G. Liddell – R. Scott – H. S. Jones et al., A Greek-	
	 English Lexicon (Oxford 1996)
LThk	 Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg i.B.
MM 	 F. Miklosich – J. Müller, Acta et diplomata graeca 	
	 medii aevi sacra et profana, τ. 1-6, Wien 1860‐1890
Mansi 	 J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et 	
	 amplissima collectio (Paris‐Leipzig 1901‐27)
MGH 	 Monumenta Germaniae Historica
ΝΕ 	 Νέος Ἑλληνομνήμων
OC 	 Orientalia Christiana
OCA 	 Orientalia christiana analecta
OCP 	 Orientalia christiana periodica
ODB 	 The Oxford Dictionary of Byzantium, ed. A. 	
	 Kazhdan et al. (New York‐Oxford 1991)
ΠΑΑ	 Πρακτικὰ τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν
ΠΑΕ	 Πρακτικὰ τῆς ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας
PG 	 Patrologiae cursus completus, Series graeca, éd. J.‐P. 
	 Migne, Paris 1857‐66
PL 	 Patrologiae cursus completus, Series latina, éd. J.‐P. 
	 Migne, Paris 1844‐80
PLP 	 Prosopographisches Lexikon der Palaiologenzeit, ed. 	
	 E. Trapp et al., Wien 1976‐1996



518

BYZANTINA SYMMEIKTA 30 (2020), 515-519

Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

PLRE 	 The Prosopography of the Later Roman Empire, τ. 1-3, 
	 ed. A. H. M. Jones – J. R. Martindale – J. Morris	
	 Cambridge 1971-1992· τ. 2, ed. J. R. Martindale 1980
PmbZ	 Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit, ed. 
	 R. J. Lilie et al. τ. 1–, Berlin 1999–
PO 	 Patrologia Orientalis, ed. R. Graffin – F. Nau, 1– . 	
	 Paris 1904– 
Ράλλης-Ποτλῆς	 Γ. Α. Ράλλης–Μ. Ποτλῆς, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ 	
	 ἱερῶν κανόνων τ. 1-6, Athens 1852-1859 
	 (ανατ. Athens 1966)
RAC 	 Reallexikon für Antike und Christentum
RbK 	 Reallexikon zur byzantinischen Kunst, ed. K. Wessel

	 (Stuttgart 1963– )
RE 	 Paulys Real‐Encyclopädie der classischen
	 Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung von 
	 G. Wissowa et al., Stuttgart 1894‐1978
REB	 Revue des études byzantines
REC	 Recueil des historiens des croisades
REG 	 Revue des études grecques
REH 	 Revue des études historiques
RESEE 	 Revue des études sud-est européennes
RH 	 Revue historique
RHSEE 	 Revue historique du sud-est européen
ROC 	 Revue de l’Orient chrétien
ROL	 Revue de l’Orient latin
RSBN 	 Rivista di studi bizantini e neoellenici
RSBS 	 Rivista di studi bizantini e slavi
SBN 	 Studi bizantini e neoellenici
SBS 	 Studies in Byzantine Sigillography
SC	 Sources chrétiennes
SCIAM 	 Settimane di Studio del Centro Italiano sull’Alto 	
	 Medioevo
StT 	 Studi e Testi
StVen 	 Studi Veneziani 
SubsHag	 Subsidia Hagiographica
Tafel –Thomas 	 G. L. F. Tafel – G. M. Thomas, Urkunden zur älteren 
	 Handels-und Staatsgeschichte der Republik Venedig,	
	 τ. 1-3, Wien 1856-57



519

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 30 (2020), 515-519

Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

TIB 	 Tabula Imperii Byzantini, ed. H. Hunger – J. Koder, 	
	 Wien 1976– 
TLG 	 Thesaurus Linguae Graecae
TM 	 Travaux et mémoires
VV 	 Vizantijskij Vremennik 
WBS	 Wiener Byzantinistische Studien
ZPE 	 Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik
ZRVI 	 Zbornik Radova Vizantološkog Instituta





Ο ΤΡΙΑΚΟΣΤΟΣ ΤΟΜΟΣ ΤΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΣΥΜΜΕΙΚΤΩΝ,
Ο ΟΠΟΙΟΣ ΕΧΕΙ ΕΚΔΟΘΕΙ ΗΔΗ ΣΕ ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΗ ΜΟΡΦΗ 

ΣΤΟ ΔΙΑΔΙΚΤΥΟ [www.byzsym.org], 
ΕΚΤΥΠΩΘΗΚΕ ΓΙΑ ΛΟΓΑΡΙΑΣΜΟ 

του ΤΟΜΕΑ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΤΟΥ ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟΥ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΙΔΡΥΜΑΤΟΣ ΕΡΕΥΝΩΝ ΣΕ ........ ΑΝΤΙΤΥΠΑ
Ο ΣΧΕΔΙΑΣΜΟΣ ΤΟΥ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ ΕΓΙΝΕ ΑΠΟ ΤΗΝ 

ΔΗΜΗΤΡΑ ΠΕΛΕΚΑΝΟΥ
Η ΑΝΑΠΑΡΑΓΩΓΗ ΕΓΙΝΕ ΑΠΟ ΤΟ 

ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟ ΓΡΑΦΙΚΩΝ ΤΕΧΝΩΝ «ΣΥΝΘΕΣΗ»
ΤΟΝ ................. ΤΟΥ 20.....



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

