
  

  Βυζαντινά Σύμμεικτα

   Τόμ. 25 (2015)

   ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 17/02/2026 10:55:07



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

Anagnostis P. Agelarakis – Argiro Agelarakis

Abdera/Polystylon: A Byzantine Town in Western Thrace in the 
Context of Historical Developments during the 6th – 14th Centuries as 

Depicted by its Archaeo-Anthropological Record 

Preface

Abdera, the famous colony of Klazomenaeans1 and Teians2, was situated 
at a commercially imposing position on the northern Aegean shoreline. 
During the Byzantine period Abdera was progressively restricted toward the 
acropolis hill next to its harbor, whereas the larger domain of the ancient city 
was known since the 9th c. as Polystylon3: the etymology describes a locality 

1. Herodotus, I. 168, ed. C. Hude, Herodoti Historiae, Oxford 31927; Aelian, Varia 
Historia 12.9 [Loeb Classical Library- 486], ed. G. P. Gould, Harvard University Press, 
Cambridge Massachusetts, 1997, 360; Cf. A. Agelarakis, Klazomenians of Three Continents: 
Emphasis of the 7th c. BC, in: NOSTOI. Indigenous Culture, Migration and Integration 
in the Aegean Islands and Western Anatolia during the Late Bronze and Early Iron Age. 
Eds.: N. Stampolidis - Ç. Maner - K. Kopanias, Istanbul: Koç University Press 2015; Id., 
The Clazomenean Colonization Endeavor at Abdera in Retrospect: Evidence from the 
Anthropological Record, in: A. Moustaka – E. Skarlatidou – M.-C. Tzannes – Y. Ersoy 
(eds.), Klazomenai, Teos and Abdera: Metropoleis and Colony, Proceedings of International 
Symposium, Thessaloniki 2004, 327-349; Id., On the Clazomenean Quest in Thrace during 
the 7th and 6th centuries BC, as revealed through Anthropological Archaeology, Εὐλιμένη 
2 (2001), 161-186.

2. Strabo, Geography 14. I. 30 [Loeb Classical Library- 49], ed. J. Henderson, Harvard 
University Press, Cambridge Massachusetts, 2005, 236-238.

3. Ch. Bakirtzis, Western Thrace in the Early Christian and Byzantine Periods: 
Results of Archaeological Research and the Prospects, 1973-1987, BF 14/1 (1989) [=First 



	 ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS12

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

with many columns. In this area a program of the Greek Archaeological 
Service titled “From the Ancient Polis to the Byzantine Castle”, under the 
aegis of which the authors served as the bioarchaeologist and draftsperson 
respectively, conducted field and laboratory research between the early 
1980s and late 1990s4. 

This paper presents research from excavations conducted at three 
Byzantine sites5 at Abdera/Polystylon by combining reflections from the 
archaeologico-historical and anthropological records6. Emphasis is given to 
the study of the human skeletal remains unearthed at the three sites aiming 
to retrieve through interdisciplinary analysis evidentiary data reflective of 
the human condition, aspects of which had been permanently imprinted on 
dental and skeletal surfaces, hoping to elucidate and where possible offer 
fine-tuning on matters of value to the historical and archaeo-anthropological 
contexts and of our understanding of the increasingly dramatic changes and 
circumstances of life experienced by the people at the provincial town of 
Abdera/Polystylon from the Early to the Late Byzantine periods.

International Symposium for Thracian Studies “Byzantine Thrace’’. Image and Character, 
Komotini, May 28th-31st 1987], 41-58; cf. P. Georgantzis, Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ὀργάνωση 
καὶ διοίκηση τῆς Δ. Θράκης κατὰ τὴ Βυζαντινὴ ἐποχή, BF 14/1 (1989), 204-205 (and 
particularly the explanatory footnotes ibid. 28, 29, 30, and 31). 

4. Ch. Bakirtzis, Ανασκαφή Πολύστυλου Αβδήρων, ΠAE (Athens, 1982), 18-26; 
Ανασκαφή Πολύστυλου Αβδήρων, ΠAE (Athens, 1983), 13-19; Id.,Western Thrace in 
the Early Christian and Byzantine Periods [as in n. 3], 45-46; Id., Byzantine Thrace, in: 
V. Papoulia – M. Meraklis – Ch. Symeonidis – Th. Korres – P. Chidiroglou (eds), Thrace, 
Komotini 1994, 158-162; Ch. Bakirtzis – N. Zekos, Ανασκαφή Πολύστυλου Αβδήρων, ΠAE 
(Athens, 1984), 12-17; A. P. Agelarakis – A. Agelarakis, The Palaeopathological Evidence 
at  Polystylon Abdera, Greece, BF 14/1 (1989), 9-26; A. P. Agelarakis, Archaeological 
Reconstructions of the Late Byzantine Polystylon Population, Research and Exploration, 
National Geographic Society 8(1) [1992], 119; Id., Excavations at Polystylon (Abdera): 
Aspects of Mortuary Practices and Skeletal Biology, ΑΔ 47-48 (1992-1993) [1997], 293-308; 
A. P. Agelarakis - Ch. Bakirtzis, Cemeteries at Polystylon (Abdera). On Burial Customs and 
Practices in the Rhodopes, Rhodopica, 1998/1, 57-67.

5. The designations of the three sites are: ΞΑ1 (hereafter “A”), ΞΑ2 (hereafter “B”), and 
ΞΑ4 (hereafter “C”)

6. Earlier publications on Polystylon by Agelarakis have only addressed archaeo-
anthropological results relative to sites “A” and “B”.



ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 13

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

Site “A” (6th to 10th centuries)

Presented in chronological order, site “A” is located at the immediate north 
of Byzantine Abdera/Polystylon, outside its fortification walls and next 
to the southwestern gate of ancient Abdera that lead to the harbor of the 
city. In this area an extended cemetery site and a three-aisled basilica were 
discovered. The three sequential structural phases of the basilica and the 
absence of early Christian and Byzantine glazed pottery place the function 
of the basilica as a cemetery church from the end of the 6th to the 10th/11th 
centuries.

The segment of the cemetery excavated around the basilica revealed 
a total of 42 graves out of which 29 were researched extensively, as the 
rest had been destroyed in antiquity. Several of the graves predated the 
destruction of the basilica, while the others postdated its ruination. These 
graves comprised a segment of a larger cemetery in the same area that was 
excavated at the beginning of the 1970s, and was dated to the Late Roman 
period7. 

The fact that this extensive burial ground was situated inside the 
fortification walls of the ancient city of Abdera indicates that during 
the Late Roman period Abdera continued to occupy the entirety or part 
of its original spatial extent. The three-ailed basilica and the adjoining 
cemetery were discovered at the southwestern gate of ancient Abdera, at a 
stratigraphic relation which superimposed the functional floor of the gate 
and which demonstrates that the gate most probably was not operational at 
least in its original form having yielded along with the surrounding area to 
funerary functions. The city of Abdera during the period of utility of the 
funerary basilica (6th-10/11th centuries) had shriveled up to mainly occupy 
the acropolis hill, where ruins of a Palaiochristian basilica with a baptistery 
have been located. Yet, since the 9th century Polystylon was known as a 
bishopric under the metropolis of Philippoi, hence commanding as a centre 
considerable administrative power and some autonomy8.

7. Agelarakis – Bakirtzis, Cemeteries at Polystylon [as in n. 4], 57-67.
8. Cf. P. Georgantzis, Ἡ Μητρόπολις Τραϊανουπόλεως καὶ αἱ ἐπισκοπαὶ αὐτῆς, 

Xanthi 1981, 116; cf. C. Asdracha, La region des Rhodopes aux XIIIe et XIVe siècles, 
Athens 1976, 96-98 whereby it is assessed that Polystylon (instead of Abdera) participated 



14 	 ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

Box-shaped tombs had their walls constructed with marble or stone 
slabs, worded stones and other available spolia from earlier buildings or 
graves, materials in secondary use (Ill. 1,2). Several tombs were covered with 
stone lids. Often, stones and lids covering the graves beared carved crosses; 
they usually contained one burial. However, on eight occasions osseous 
remains of earlier interments were discovered carefully placed at the sides 
of the tombs.

Burial goods discovered were few such as earrings, necklaces made out 
of small glass or bronze beads and bracelets in children’s burials, as well 
as bronze crosses. The cemetery located in site “A” represents the earliest 
Christian graveyard excavated at Abdera/Polystylon. This cemetery had been 
plundered in later time periods in antiquity as revealed archaeologically by 
the positioning of the structural materials comprising the graves and the 
location of a select number of burial goods (bronze crosses, and bracelets) 
that were recovered from outside the burial features. Additional evidence 
on the looting of the cemetery was provided by archaeo-anthropological 
forensic assessments in reference to non-taphonomic skeletal anatomic 
disturbances of the human remains9.

Analyses of the anthropological record revealed that eight out of the 
29 graves that had preserved human remains yielded multiple interments. 
The human skeletal population sample comprised 40 relatively well 
preserved individuals. Physical anthropological studies in skeletal biology 
indicated that the demographic profile of this skeletal population involved 
five females, sixteen males, eighteen infants–the sex of which couldn’t be 
determined forensically through inspectional and mensurational analyses 
subject mainly to their undeveloped skeletal structures and secondarily 
due to poor preservation, and one individual of indeterminate biological 
sex primarily due to poor preservation conditions (Figure 1, Table 1). The 
highest mortality prevalence was observed among the infants, followed by 
the male individuals, and finally the females. The age of death assessments 

as a bishopric under Bishop Demetrios as recorded in the Proceedings of the Ecumenical 
Council of Constantinople in 879 AD.

9. Ibid.; cf. Agelarakis – Agelarakis, The Palaeopathological Evidence, 9-26; 
Agelarakis, Excavations at Polystylon (Abdera) [as in n. 4], 293-308; Agelarakis – Bakirtzis, 
Cemeteries at Polystylon (Abdera), 57-67.



15ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

indicated a range of incidences of mortality between 20 to 55 years for males, 
and 31 to 55 for females. Since the earliest incidences of mortality for males 
initiated at 20 years, whereas for females at 31, a positive buffer of 11 years 
was afforded for females whereas the mean value for life expectancy unveiled 
the ceiling at 55 years for both subgroups; for longevity averages see Figure 
2. Osteometric calculations revealed that standing stature measurements of 
the males ranged between 163.0 to 178.0 cm, while female values fluctuated 
between 157.0 to 162.0 cm; yielding to males an 11.0 cm higher mean value 
difference in stature than females10 (Figure 3).

Studies in biological growth, epigenetic dental, and skeletal anatomic 
morphology established morpho-metric indicia reflective of population 
specific phenotypic variability. Skeletal infracranial axial and appendicular 
remains showed well-built, robust structures for both males and females, 
indicative of adequately sustained biological growth processes as well as of 
an effective involvement of both biological sexes in physical activities such 
as required by modes of food production and participation in economic 
output. However, although both biological sexes revealed skeletal structures 
indicative of well-conditioned skeletomuscular systems by means of routine 
involvement in ante mortem physical activities demanding both strength 
and endurance, males distinctly showed anatomic expressions of sexual 
dimorphism through much emphasized skeleto-muscular imprints and 
skeletal manifestation changes caused by long term intra vitam occupational 
and habitual strain on axial skeletal and appendicular trajectory areas of 
stress. This was indicative that females had been sheltered from excessively 
strenuous or heavy load impact activities11, indicative as it may be of aspects 
of the cultural conditions, norms and expectations of the time period; 

10. Male standing height mean value at 170.5 cm, and for females at 159.5 cm 
11. As revealed by an apparent quantitative and qualitative difference in the prevalence 

of expression of heavy set load impact markers of habitual and occupational stress (MHOS) 
[for the term MHOS cf. A. Agelarakis, The Archaeology of Human Bones: Prehistoric Copper 
Producing Peoples in the Khao Wong Prachan Valley, Central Thailand, in: P. Bellwood 
(ed.), The Indo-Pacific Prehistory: The Chang Mai Papers, (Bulletin of the Indo-Pacific 
Prehistory Association 14:1, 1996), 133-139] on both axial and appendicular components, 
beyond and above the phenotypic variability of sexual dimorphism, a lesser prevalence of 
trauma impacts compared to males of comparable age subgroups, as well as a discernible 
favorable qualitative difference in dental hygiene.



16 ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

manifestations in concert with data retrieved from earlier populations of 
Abdera since the early Classical period12.

Palaeopathological assessments recorded a prevalence of early life stress 
conditions13 sustained at the first, second, and fifth years of life, within 
the chronological boundaries of the “Infancy I” age subgroup that ranges 
between birth and the 6th year of life. Such early life stressors, indicative 
of arrested and improved biological growth processes, overall include but 
may not be limited to causes rooted in a range of pathogenicity such as 
infections, fevers, trauma in combination with insufficient nutritional 
intake, and exanthemas, although in light of the site specific population 
palaeoepidemiologic profile emphasis is placed on the effects of contagious 
childhood diseases and weanling diarrhoeas. 

Adult individuals revealed relatively disease-free skeletal structures 
with the exception of jaw and dental pathologies (contributed mainly to 
the nature of dietary intake, dental functional modification, and aging), 
degenerative osteoarthritic and spondyloarthropathic complications, and 
a relatively low prevalence of traumatic conditions which mainly affected 
axial skeletal components of the spine (chiefly due to load pressure impact) 
and the lower extremities (especially on tibio-fibular middle and lower third 
diaphyseal areas), diagnosed as well healed manifestations caused mainly 
by the sphere of actions relative to food production and economic output 
activities. 

The study of dental wear patterns and overall paleopathology of the 
masticatory apparatus indicated that the foods consumed had been well 
prepared. Further, chemical archaeometric analyses on bone fractionation 
for dietary evaluations revealed that the bulk of foodstuffs was based on C3 
pathway photosynthesizing plants (such as wheat and barley) comprising 
volumetrically 88% of the dietary intake, including ample starchy 

12. A. Agelarakis, Aspects of Demography and Palaeopathology among the Hellenistic 
Abderetes in Thrace, Greece, Εὐλιμένη 1 (2000), 13-24; Id., Deciphering the Archaeological 
Record through Physical Anthropology: Ramifications of Social Hierarchy at Abdera During 
the Early Classical Time Period, Actes 2e Symposium International des Etudes Thraciennes: 
Thrace Ancienne 2, Athens 1997, 849-866; Nt. Kallintzi, Archaeological Investigations in 
Classical Abdera, ΑΔ 49 (1994), Χρονικά B2, 615-618; ΑΔ 50 (1995), Χρονικά B2, 641-657.

13. Based on ante mortem dental enameloblastic defects, permanent lines of arrested 
and improved growth, designated as linear enamel hypoplasias, abbreviated as LEH.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

17ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES

components, while a volume of about 12% was acquired from animal 
sources of both terrestrial and marine habitats, and from the latter of both 
fish and shellfish organisms (as each provide different chemical signatures), 
see Figure 4. The specificity of the nature of dietary resources and volume 
of intake proportionalities at site “A” were identical to those substantiated 
archaeometrically of the Classical and Hellenistic periods at Abdera14.

Site “B” (11th/12th centuries) 

Site “B” is situated at the northern/northwestern bank of the low hill 
and inside the standing fortification walls and in proximity to the northern 
gate of Byzantine Polystylon. During the excavation processes, it was 
determined that the visible remains of the fortification walls probably dated 
to the 7th-8th centuries. Further, the Byzantine fortification walls and the 
northern gate had been based upon the lower structural components of the 
Classical period’s fortifications and northern gate; this gate was to function 
as the main gate of Polystylon and lead to the harbor. A single-aisled domed 
church dated to the 12th-13th centuries with a coeval cemetery bordered 
by an enclosure were discovered next to this main gate. During the same 
period the boundaries of the city were restricted and permanently confined 
to the low hill that had served as the Classical and Hellenistic acropolis of 
Abdera, adjacent to the harbor15. The ruins at the main area of the ancient 
city outside the Byzantine fortification walls had been used as a quarry for 
the recovery of refined architectural components and building materials 
transferred via Polystylon harbor to other destinations and urban centers 
during the Middle Byzantine Period. The stripping of the ancient relics and 
mining of spolia it is suggested could have been a mixed blessing to the 
safety and economic prospects of Polystylon considering the feverishness 
of activities and market livelihood with merchants, contractors, specialty 
craftsmen, sailing crews and laborers, but also the liabilities it could have 
caused as a pillaging destination at times of plunder by foreign powers; that 

14. Agelarakis, Deciphering the Archaeological Record Through Physical 
Anthropology [as in n. 12], 856-857; Id., Aspects of Demography and Palaeopathology [as 
in n. 12], 17.

15. Agelarakis – Bakirtzis, Cemeteries at Polystylon (Abdera), 57-67.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

18 ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

is for as long as the splendor of ruins that once proudly adorned the polis of 
Abdera could afford to be despoiled16.

Focusing on the archaeo-anthropological record of this period at 
Polystylon sixty-four (64) graves were unearthed and documented in 
various degrees of preservation, located peripherally to the church, out of 
which forty-five (45) graves were investigated in a systematic way having 
retained anthropological remains. This cemetery, in comparison with site 
“A”, contained less elaborately constructed graves with building materials of 
lesser quality and of smaller and irregular stone sizes with the exception of 
few monolithic sarcophagi of the Roman period, relocated from their original 
positioning and in secondary use. Box-shaped graves had been constructed 
with medium and often small sized stones, covered with stone slabs, and in few 
occasions sealed hermetically with calcareous based compound materials as 
a composite cover suspected to have served in sanitizing the activity area and 
minimizing the fear of lingering epidemiological dangers of contamination 
in instances when the occurrence of death had been thought to had been 
caused by feared manifestations of contagious disease17. Of importance in 
this cemetery site was the wide introduction of wooden coffins. Although 
only sporadic traces of wood fragments have been preserved, based on the 
location of the nails found in situ within the burial beds of the graves, it 
was possible to reconstruct the shape of the coffins (Ill. 3). Based on such 
assessments the coffins were made in elongated quasi-quadrangular outlines; 
the two short parallel sides of which were uneven and constructed with a 
shorter side toward the feet of the interments. A considerable amount of 
nails recovered from the cemetery site revealed a wide use of this burial 
practice introduced in Polystylon during the 12th to the 13th centuries18.

16. It isn’t circumstantial it is suggested that not many single columns, if any, have ever 
been unearthed for the duration of extensive archaeological excavations of a site that had 
been named “Polystylon”, for its many columns. 

17. It should be of palaeopathologic interest to identify the possibility of the spread 
of an epidemic that may have been recorded in historical records, during the time period 
the cemetery was in use. It should be noted, however that the archaeological record, based 
on the burial contexts of the cemetery, did not reveal but a few cases of application of such 
calcareous based deposits. 

18. Agelarakis, Excavations at Polystylon (Abdera) [as in n. 4], 293-308; Agelarakis–
Bakirtzis, Cemeteries at Polystylon (Abdera), 57-67.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

19ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES

Here, a number of fragmented and anatomically disarticulated human 
bone fragments were recovered from loci outside their primary contextual 
associations, indicative of more recent historical disturbances, specifically 
for the most superficial stratigraphic layer due to the consequences of 
agricultural activities19, whereas at the more basal strata of the cemetery 
partial overlap, super-positioning, compression, and truncation of burial 
features had caused similar results in the processes of accommodating 
space for subsequent interments within the boundaries of this complex and 
highly stratified activity area (Ill. 4). The burial offerings were few and of 
insignificant material value such as bronze-wired earrings and rings, as well 
as bronze and bone buttons found inside and outside the graves. A bronze 
coin of the Latin imitative type within the contextual associations of a grave 
dates the use of the cemetery to the first half of the 13th century.

The analysis of the anthropological osseous remains revealed that ten 
(10) out of the forty-five (45) graves contained multiple interments; the 
human skeletal collection comprised sixty (60) relatively well preserved 
individuals. Physical anthropological studies in skeletal biology indicated 
that the demographic profile of this population comprised eight (8) females, 
twenty-nine (29) males and twenty-three (23) infants (Figure 5, Table 2). 
On matters of the demographic profile the highest mortality prevalence was 
observed among the males, followed by the infants, and trailed by the females, 
reversing the relation between infants and males as seen at site “A”; females 
retaining their third position in sequence as at site “A”. Age assessments 
indicated mortality ranges between 18 to 58 years for males, and 18 to 35 for 
females. The mean longevity value between the male subgroups of sites “A” 
and “B” remained nearly steady, around 38 years, given an extend of 3 more 
years past 55 for older males in “Site B” yet counterbalanced by a 2 year 
earlier onset of demographic attrition for young males at 18 compared to site 
“A”; a consequential parameter to the gene pool dynamics of the population. 
More ominous was the picture presented by the female subgroup of site 
“B” that experienced a dramatic fall in its life expectancy to a mean value 
of only 26.5 years, the lowest female longevity score documented since the 

19. Personal communication with land owners, and Antiquities Authority Chief Guard 
of the region Mr. Katsikas in 1983.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

20 ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

foundation of Abdera in 654 BC20, reaching only at the 62nd percentile21 of 
the female longevity score at site “A” (Figure 6). Additional lines of evidence 
through osteometric evaluations revealed that both biological sexes at site 
“B” sustained a decrease of about 3.0 cm respectively in their mean value 
of standing stature scores compared to respective subgroups of site “A”. 
Yet, male individuals continued to grow taller by a mean of about 11.0 cm 
compared to females at site “B”, a proportional consistency with comparable 
sexual dimorphic data of site “A”22 (Figure 7). Sequencing the decline in 
stature growth were the morpho-anatomic manifestations revealed from 
the forensic evaluation of the skeletomuscular systems disclosing gracile 
skeletal bodies for both males and females, compared to these of site “A”. 
Additionally, while males were lacking the emphasis of skeletal robustness 
and accentuated occupational and habitual stress markers which had been 
observed among their counterparts at site “A”, females at site “B” had been 
nearly completely sheltered from the intensity of activities23 which had been 
reflected by the skeletal bodies of females at site “A”. Despite the changes in 
biologic growth and mortality prevalence discerned at site “B” the indicia 

20. R. M. Cook, Ionia and Greece in the Eighth and Seventh Centuries BC, JHS 66 
(1946), 67-98; A. J. Graham, The Colonial Expansion of Greece, in: J. Boardmaν – N. G. L. 
Hammond (eds.), Cambridge Ancient History, v. III: The Expansion of the Greek World, 
Eighth to Sixth Centuries BC, Cambridge 1982, 83-162; Id., Abdera and Teos, JHS 112 
(1992), 44-73; B. H. Isaac, The Greek Settlements in Thrace until the Macedonian Conquest, 
Studies of the Dutch Archaeological and Historical Society, Brill Academic Publishers, 
Leiden 1986, Vol. 10; Eusebii Pamphili Chronici Kanones: Latine vertit, adauxit, ad sua 
Tempora produxit, S. Eusebius Hieronymus. Edidit J. K. Fotheringham, London 1923.  

21. The female longevity mean of 26.5 years at site “B” represents 61.8% (rounded to 
62%)  of the 43 year longevity mean of females at site “A”.

22. The considerable lessening of stature potential realized at site “B”, for both males 
and females, signified population wide adverse changes which had impacted both their 
physical and social environmental circumstances when compared to site “A”.

23. Yet females had an exquisite status of dental health and hygiene, unparalleled 
not only to their male counterparts but of any previous period population investigated at 
Abdera/Polystylon. It is suspected that female home bound “sheltering”, as revealed by the 
absence of skeletomuscular imprints indicative of systematic lack of field engagement or even 
trauma from accidental conditions caused by food production processes (unlike for example 
females at site “A”), must have been purposefully in effect at least partially in avoidance 
of captivity from the ravaging effects of the Latin invasion and occupation as well as the 
polemic activities that pertained. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

21ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES

and phenotypic expressions of the population involved revealed consistent 
findings with these of site “A”. 

Regarding aspects of the palaeopathological profile early life stress 
conditions that had affected the population of site “B”, which based on 
assessments of arrested and improved growth instances (LEH), had 
occurred not only at their second and fifth years24 (within the Infancy 
I age subgroup) but also at their eighth and tenth years of life25 (within 
the Infancy II age subgroup ranging from the sixth to the twelfth years 
of life); the latter conditions of biological stress unprecedented as they 
were in Abdera/Polystylon since the early Classical period were also 
substantiated by additional manifestations of enameloblastic defects in the 
form of hypoplastic pitting, hypocalcification and decalcification effects on 
the surfaces of the dental crowns, as well as a record of arrested growth 
processes of long bones revealed through Harris’ lines -radiographically 
observed on long bones’ metaphyseal and diaphyseal loci. Further, adult 
individuals revealed a gamut of dental pathologies and a predominance of 
infectious manifestations as well as serious traumatic conditions on axial 
and appendicular components with subsequent pathogenetic complications, 
leading to increased morbidity. Such paleopathological assessments clearly 
underlined a considerable worsening of living conditions at site “B”, when 
contrasted to comparable aspects of site “A”.

Bone isotopic evaluations at site “B” also revealed a first since the 
foundation of Abdera, the introduction of a significant intake component of 
C4 pathway photosynthesizing plant(s), like millet, at 30% proportionality 
of foods consumed26, tracing a decreased consumption of cereals of choice 

24. Exacting a pattern of the latter two out of the three prevalent early life morbidity 
instances registered at site “A”; that is missing the earliest LEH scores occurring at the first 
year of life as recorder in site “A”. This is suggested may not indicate an improvement in 
buffering morbidity at site ”B” should it had occurred during the first year of life (as in site 
“A”) but rather the probability that any similar event of stress at the first year of life at site 
“B” would have rather turned fatal, hence an interrupted enameloblastic activity would not 
rebound for an LEH to form and thus record an improved growth process/survivorship. 

25. Indicative of a new rostrum of underlying adverse causes rooted in both 
pathogenicity, trauma, and physical and/or social environmental stress with disadvantageous 
effects to population survivorship. 

26. It should be noted that archaeometric dietary evaluations conducted on samples 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

22 ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

since earlier antiquity such as wheat and barley which comprised only 60% 
of the bulk of food, volumetrically 32% less compared to site “A”27. Such 
dietary changes were coupled by a considerable diminishing (by 16.667%) 
of animal based protein intake when compared with site “A” (Figure 8). 
Furthermore, dental wear and palaeopathologic assessments revealed that the 
quality of preparation of foods consumed was inferior compared to site “A”. 
The increased prevalence of pathogenicity and trauma impact, more often 
than not laden with grave secondary complications of a daunting prospect 
for the healing process combined with a diminished quality of nutritional 
intake affecting biological growth as reflected by the decline in standing 
stature across biological sex boundaries, were signalling of rampant changes 
with adverse effects that must have pervaded the living conditions at site 
“B”. Lending support to this thesis were independent lines of evidence based 
on the retreat of the town behind the fortified acropolis area, the receding 
of the mortuary activity area at a confined intramural locus and even the 
behavioral funerary changes reflected by the unprecedented consequences 
of interment placement and burial feature overcrowding in the cemetery.

Site “C” (13th/14th centuries)

Site “C” is also situated within the acropolis, at the highest elevation 
area of the low hill of Polystylon, where the ruins of the Episcopal church of 
the town were discovered. This was a church that combined characteristics 
of a three-aisled basilica and these of the cross church and has been dated 

from the period of the Klazomenaean endeavors to found Abdera in the 7th c. BC indicated 
either a 19% intake of C4 plants, or a 59% intake of seafood based components; lack of gelatin 
(collagenous) bone components due to preservation issues hinder a cleared distinction (cf. 
Agelarakis, The Clazomenian Colonization Endeavor at Abdera, [as in n. 1], 329; Id., On the 
Clazomenean Quest in Thrace, 173). Yet, even in the case that C4 plants were used during the 
Klazomenaean period, their proportionality in the dietary intake would have only reached 
up to 19%. Hence the established data of C4 based foods at a 30% proportionality in the 
foods consumed at site “B” of Polystylon clearly presents a significant change in the dietary 
intake during the 10th/11th centuries.

27. At site “A” C3 pathway photosynthesizing plants such as wheat/barley, comprising 
88% of the bulk of foods consumed represented the only kind of quality cereal foodstuffs 
ingested.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

23ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES

to the 9th-10th centuries. An octagonal baptistery of an earlier basilica had 
been incorporated at the northeastern corner of this church. Further, the 
western courtyard of the church was used as a cemetery during the l3th-14th 
centuries as indicated by the glazed pottery recovered in relative contextual 
associations28.

Polystylon continued to operate in the Aegean shorelines of western 
Thrace during the Late Byzantine period as a functional harbor of a 
small coastal village described as πολίχνιον παράλιον according to John 
VI Kantakouzenos29 and fort, φρούριον according to Gregoras30. John 
VI Kantakouzenos, in strategically addressing issues of security in this 
important locality had carried out reinforcement works to redoubt the 
fortress by means of his own funds, apparently remaining in the locality 
for some time possibly until the completion of the construction works31. A 
gird of fortification walls with a tower, in essence a citadel internal to the 
peripheral acropolis walls of the small town, have been discovered32. Further, 
serving inherently as extramural safeguards to Polystylon33 was the network 
of roadways connected to the two regional urban centers in the region, 
namely Anastasioupolis which was rebuilt and fortified by Andronikos 

28. Agelarakis - Bakirtzis, Cemeteries at Polystylon (Abdera), 57-67.
29. I. Cantacuzenus, Histories (ed. L. Schopen, Ioannis Cantacuzeni eximperatoris 

Historiarum Libri IV, v. I-III, Bonn 1828-1832), III. 37, v. II, 226 [hereafter Cantacuzenus, 
Histories].

30. N. Gregoras, Roman History (ed. L. Schopen – I. Bekker, v. I-III, Bonn 1829-55), 
XII. 16, v. II, 626 [hereafter Gregoras, Roman History] (relative excerpt: διὰ δὴ ταῦτα καὶ 
ἄσμενος, τὴν Διδυμοτείχου ἐπιτροπὴν παραδοὺς Εἰρήνη τῇ συζύγῳ καὶ βασιλίδι σὺν 
τἀδελφῷ Μανουὴλ τῷ Ἀσάν, ἀφίκετ’ εὐθὺς καὶ ὠχύρου τὸ φρούριον, ὃ Πολύστυλον 
ὀνομαζόμενον πάλαι πρὸς θάλατταν νῦν αὐτὸς ἐξ οἰκείας δαπάνης συνεστήσατο παρὰ 
τὰς τοῦ Νέστου ἐκβολάς). 

31. Ibid., and relative excerpt: ἄρτι δ’ εἰς πέρας ἥκοντες τῆς οἰκοδομίας, ἀφικνεῖσθαι 
πλησίον ἤμελλε καὶ Χρέλης ὁ Τριβαλλός, providing for a terminus ante/post quem of 1342 
AD relative to the subsequent military engagement in Christopolis, ibid., 627. 

32. Ch. Bakirtzis, Byzantine Thrace [as in n. 4], 158-162. Id., Western Thrace in the 
Early Christian and Byzantine Periods [as in n. 3], 45-46; Bakirtzis – Zekos, Ανασκαφή 
Πολύστυλου Αβδήρων, 12-17; Bakirtzis, Ανασκαφή Πολύστυλου Αβδήρων (1983), 13-19; 
Bakirtzis, Ανασκαφή Πολύστυλου Αβδήρων, (1982), 18-26.

33. The remaining stronghold at the shoreline.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

24 ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

III and renamed Peritheorion (Περιθεώριον)34, at the innermost nook of 
the Vistonis lagoon and Xantheia35, at the entry point of passage into the 
endoplains of the Balkans36. Yet, Polystylon must have already sustained 
considerable socio-economic decline as a result of the military strife and 
administrative decentralization processes that had taken place during the 
period of rule under the Latin occupational forces37, and to the ensuing 
pivotal issues of insecurity and conflict in the region. Following the Latin 
occupation the bishopric of Polystylon was subsumed under the dominion of 
the metropolis at Trajanopolis38. Further, during the second civil war (1341-
1347AD) it clearly appears that Polystylon placed its loyalties with the side 
of Emperor Kantakouzenos, hence positioned at odds and facing hostilities 
it is deduced with administrative and military (involving both land routes 
and naval operations) consequences by order of the megas doux Apokaukos. 
Polystylon had already derived significant benefits from Kantakouzenos’ 

34. Referred to as Περιθόριον by Gregoras, and Περιθεώριον by Kantakouzenos; the 
latter is suggested to be the proper name as Kantakouzenos was present at Peritheorion and 
its region multiple times both under his capacity as μέγας δομέστικος, and βασιλεύς, cf. 
Gregoras, Roman History, ΧΙV.1: v. II, 692, and ΧΙV.10: v. II, 728; Cantacuzenus, Histories,  
II. 38: v. I, 542, and iii. 37: v. II, 225; III. 86: v. II, 533.

35. Gregoras, Roman History, ΧΙV.10: v. II, 727-728; Cantacuzenus, Histories, I. 52: v. 
I, 262, and III. 86: v. II, 530-534.

36. In the middle of the 1380s with the advent of the Ottomans in the region the days of 
Polystylon were coming at an end, whereas a new center emerged in the region, the Ottoman 
settlement of Yenisea located at the center of the plains of Xanthe, cf. A. Agelarakis and 
Ch. Bakirtzis, manuscript titled: “Physical Anthropology and Human Skeletal Remains: 
The Abdera/Polystylon Project (Three Cemeteries from the 6th to the 14th Centuries)”. An 
abstract of the manuscript was submitted and printed in Abstracts of 21st International 
Congress of Byzantine Studies, British National Committee of the Association Internationale 
des Etudes Byzantines, London, 2006.

37. See K. M. Setton, The Papacy and the Levant, 1204-1572, v. 1: The Thirteen 
and Fourteenth Centuries, Philadelphia 1976, 12; G. Ostrogorsky, History of the Byzantine 
State, Oxford, 1993, 417, 449-450; cf. the adjacent bishopric of Poros that was never to be 
reinstated having ceased to exist since the Latin occupation, Georgantzis, Ἡ ἐκκλησιαστικὴ 
ὀργάνωση καὶ διοίκηση τῆς Δ. Θράκης κατὰ τὴ Βυζαντινὴ ἐποχή [as in n. 3], 206.

38. Agelarakis - Bakirtzis, Cemeteries at Polystylon (Abdera), 57-67; cf. Georgantzis, 
Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ὀργάνωση καὶ διοίκηση τῆς Δ. Θράκης κατὰ τὴ Βυζαντινὴ ἐποχή, 201-
219 (particularly 207 with quote “Τραϊανουπόλεως ἤτοι Μαρωνείας”).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

25ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES

reparations and redoubt of its fortifications39. In 1342 while advancing 
with his military forces toward Thessaloniki Kantakouzenos paused at 
the stronghold of Polystylon, having cleared Apokaukos’ militias from 
the roadways, and acknowledging their loyalty he supplied the population 
with provisions of wheat and strengthened the functional abilities of the 
fort by allocating soldiers to assist in matters of military operations and 
issues of defense40. Although a conjecture, it is suggested that Polystylon 
may have offered to Kantakouzenos, probably as a matter of forethought, an 
advantageous safeguard, a strategically located refuge, in western Thrace 
during certain periods of the six years of strife while he was unable to return 
to Constantinople.

In reference to the archaeo-anthropological record of site “C” 20 graves 
were recovered and studied in detail from this Late Byzantine Period. These 
were box-shaped graves of meagre construction quality, built with the use 
of small stones and bricks with the exception of six graves which revealed a 
more elaborate construction (Ill. 5, 6) and out of which only two were found 
to retain covering stones. In another case the interment was only covered 
with earth deposits, a simple inhumation. In two occasions secondary burials 
were documented, the osseous remains of which had been carefully collected 
at the edges of the graves, an aspect of burial customs in family graves, 
as also observed in sites “A”, and “B”, in respectfully treating the osseous 
remains of earlier interments. The use of wooden coffins was also determined 
in two cases as indicated by the iron nails used in the construction of coffins 
recovered at the peripheries of the skeletal bodies; this was in concert with 
manifestations first recorded in Polystylon at site “B”.

Analyses of the anthropological osseous remains revealed that four 
out of the 20 recovered graves yielded multiple interments. The population 
sample at site “C” comprised 24 relatively well preserved individuals.  Physical 
anthropological studies in skeletal biology indicated that the demographic 

39. Not unlike the strategic considerations of security conducted in the region, at 
Peritheorion, while he was serving to Andronikos III as Megas Domestikos, cf. Cantacuzenus, 
Histories, II. 38: v. I, 542.

40. Cantacuzenus, Histories, iii. 37: v. II, 226 (relative excerpt: βασιλεὺς δέ, ὡς μάλιστα 
ἐνῆν, τὸ νῦν μὲν Πολύστυλον, ἐν τοῖς Ἑλληνικοῖς δὲ χρόνοις Ἄβδηραν ὠνομασμένον, 
πολίχνιον παράλιον ὄν, ὑπ’ αὐτοῦ τε ᾠκοδομημένον πρότερον καὶ τότε διὰ τὴν ἀρχαίαν 
εὔνοιαν οὐκ ἀποστάν, πολλῆς προνοίας ἀξιώσας, σῖτόν τε αὐτοῖς ἐπιχορηγήσας καὶ 
στρατιώτας πρὸς ἐπικουρίαν …). 



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

26

profile of this skeletal population sample comprised one female, eight males 
and 15 infants (Figure 9, Table 3). Hence, aspects of the demographic profile 
of this population indicated the highest mortality prevalence among the 
infants, followed by the male individuals, and the single female; a mortality 
curve in concert with the dynamics documented at site “A”, yet variant of 
site “B” where males prevailed in mortality scores having reversed positions 
with the infants. There was however a consistency among the mortality 
curves of all three sites in regard to female individuals who were assessed 
to have tallied the lowest prevalence as demographic cohorts among the 
respective population subgroups. Characteristically in comparing females 
as demographic subgroup components they comprise 12.50% of the 
population sample at site “A”, 13.33% at site “B”, and just 4.16% at site “C”. 
Further, when juxtaposed to the cohorts of their male counterparts, female 
numbers score only 31.25% of the male subgroup at site “A”, 27.58% at site 
“B”, and 12.50% at site “C”. Female mortality prevalence increases at site 
“B” compared to site “A”, to dramatically diminish at site “C” (see Figure 
9) not as a measure of extended survivorship, it is suggested, but rather 
reminiscent of the census results which had carefully recorded a significant 
decline of the female cohorts41.

Age at death assessments indicated a range of variation between 18 to 
50 years for males, at a mean value of 34 years which closely reached up to 
the 90th percentile (%) of male longevity mean that was nearly steady at 
38 years at both previous sites “A” and “B”. The single female individual 
recovered from site “C” provided an age at death assessment at 40 years 
placing it at the 93rd percentile (%) of the site “A” female longevity mean 
at 43 years, while scoring at the 151st percentile (%) of the site “B” female 
longevity mean at 26.5 years (Figure 10). Osteometric calculations at site 
“C” available only from male individuals42 revealed that the standing stature 
measurements ranged between 165.5 to 175.5 cm, a mean value of 170.5 cm, 
identical to that of the males at site “A”, and closely at the 102nd percentile 
score of the males at site “B” at 167.35cm (Figure 11).

Studies in skeletal morphologic and phenotypic variability disclosed 
consistent indicia with these of both earlier sites. Further, evaluations of 

41. Α. Ε. Laiou–Thomadakis, Peasant Society in the Late Byzantine Empire: A Social 
and Demographic Study, Princeton 1977, 267 ff.

42. A poorly preserved skeleton comprised the only female individual of this population 
sample. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 27

skeletal biologic growth and development revealed a notable expression of 
emphasized skeleto-muscular robustness detected among the males of site 
“C”, of significant build up compared to these of site “B”, simulating skeletal 
manifestations that had been observed among males of site “A”. Yet from 
a scope of demographic dynamics the male cohort at site “C” comprised 
33.33% of the population sample compared to 48.33% at site “B” and 40.0% 
at site “A”. The tapered proportionality of the male cohort, the lowest 
among the three sites, was tangential to the overall diminishment of the 
population sample at site “C”. On the contrary the mortality prevalence 
within the Infancy I age subgroup revealed the highest proportionality at 
site “C”43 with an ominous record of 62.5%, clearly reflective of even an 
unsustainable demographic replacement. The early life stress conditions 
were possibly as apocalyptic based on dental and skeletal pathologic 
manifestations documented at site “C” which surpassed any comparable 
conditions observed among the populations of both earlier sites. Infectious 
and acquired pathogenic conditions44, although prevalent throughout all 
age subgroups, were overshadowed by the prevalence and gravity of the 
traumatic conditions and their morbid complications that affected the adult 
males compared to any of the previous Byzantine populations and further 
diachronically to the early stages of the foundation of Abdera.

The vast majority of traumatic conditions sustained were not the 
result of accidental instances, for example of food production and economic 
output processes45 having been caused by conditions of grievous, close 
encounter, armed conflict and/or engagement in warfare46. In retrospect, 
the prevalence and seriousness of trauma impact was reflective of a 
population in blatant existential distress based on circumstances which 
must have deterministically eclipsed their organizational abilities and buffer 
mechanisms to alleviate morbidity and mortality caused by trauma and 
pathological stress. Additionally, the unique prevalence, when compared 
to sites “B” and “A”, of non-metric epigenetic traits with emphasis on 

43. Mortality prevalence within the Infancy I age subgroup was at 38.33% at site “B”, 
and 46.15% at site “A”.

44. Such as primary periosteal reactions, traces of mild anemias and vitamin C, and 
D deficiencies.

45. Or due to changes caused by physical environmental parameters.
46. Including an aberrant case of a decapitated veteran. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

28 ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

dental manifestations of the Carabelli trait revealed a discernible decrease 
in gene pool variation of this population sample indicative of gene flow 
restrictions regarding population genetics, strongly suggestive of relatively 
endogamous conditions47 and circumstances of population isolationism. The 
latter suggestion reflects on a rostrum of new realities at site “C” indicative 
on the reliance for progeny to localism based not on arbitrary social 
behaviors of sectionalism from the regional fabric of Byzantine populations 
but caused instead by significant obstacles of consequence to accessing 
those demographic pools brought about by the catalytic infiltration of 
Turkic marauding invaders into the country side steadily and dangerously 
restricting the grids of communications between Polystylon and the regional 
communities such as the urban centres of Peritheorion and Xantheia.

Furthermore, dental palaeopathologic data clearly indicated that the 
foods consumed were less well prepared compared to the earlier sites, while 
chemical bone isotopic analyses showed an additional decrease in consumption 
of C3 pathway photosynthesizing plants (51% by volume of intake compared 
at 60% at site “B”, and 88% at site “A”) such as wheat and barley, and a 
further lowered proportionality of animal protein intake (8% by volume of 
intake compared at 10% at site “B”, and 12% at site “A”), see Figure 12. 
Incidentally, the animal protein intake at site “C” provided an archaeometric 
signature distinctly deficient in marine foodstuffs; the latter providing for an 
unprecedented dietary trait in the diachronic range of Abdera/Polystylon. 
Whereas plants with a C3 chemical signature and animal protein intake 
marked the lowest values at site “C”, compared to both earlier sites, the 
intake of foodstuffs based on plants with a C4 chemical signature reached 
the highest proportionality (41% by volume of intake, compared to 30% 
at site “B”, and having been absent at site “A”). This was singularly unique 
through the diachronic range of Abdera/Polystylon since the Klazomenaean 
endeavors at the shores of Thrace to found Abdera in the 7th c. BC. Hence, the 
dietary intake of site “C” individuals was rendered the poorest volumetrically 
in animal protein intake (chiefly derived from terrestrial sources) since the 
foundation of Abdera, while it was uniquely dependent on terrestrial, hardy, 
C4 plant sources than ever before in the history of Abdera/Polystylon.

47. Involving an increased reshuffling of genetic information within the confined 
boundaries of a decreased reservoir of genes.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

29ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES

Discussion

In offering some concluding remarks it appears that the population of site 
“A” presents skeletal record data that simulate a continuum to the human 
condition from the Hellenistic-Roman phases of the ancient polis of Abdera. 
This refers to the dynamics of the demographic and palaeopathological 
profiles, of epigenetic variation and biological growth, of morphologic 
and skeleto-muscular adaptations relative to food production as well 
as of dietary intake issues supported by archaeometric analyses. Such 
data reflect, in combination with the rest of the archaeological record 
on broader issues of social and physical environmental contexts of the 
population involved during this period. It appears, for example, that the 
population size of Polystylon had not yet been drastically reduced as it 
continued to offer in issues of progeny the availability of a larger gene 
pool, indicative of no major or long lasting interruptions in the movements 
of people to and from other destinations based on skeletal-dental evidence 
that showed absence of gene flow restrictions in reference to the dynamics 
of population genetics. It was also possible to deduce that there was 
an adequate availability of resources, economic output undertakings 
with anticipated aspects of trade and of relative safety in regards to 
accessibility of activity areas distributed spatially within the broader 
region as well as the domains of the extent of the ancient city. Although 
there were no abrupt changes from earlier time periods, namely since the 
Classical period, to the conditions of biological growth, to dietary intake48 
and the palaeopathological profile of the population sample involved, it 
was nevertheless apparent from the archaeo-anthropological record on 
aspects of the funerary activity area along with the burial customs and 
practices that the initial period relative to  site “A”, ranging from the 6th 
to the 10th/11th c., provided for a transitional juncture which served as 
nexus from polytheistic antiquity to Christianity with its new realities, 
experiences, and cultural traditions. 

48. For example the archaeometric analyses on dietary evaluations revealed an identical 
proportionality of resource intake between the Classical, Hellenistic and Early Byzantine 
(Site “A”: 6th to 10th/11th c.) periods at Abdera/Polystylon (see footnote 57 infra).



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

30

During the subsequent Byzantine period at site “B”, dated to the 
12th/13th c. the Polystylon population sustained itself under living 
conditions of aggregate permanently relocated to be shielded as rendered 
necessary behind fortification walls. These rather tumultuous times49 were 
associated with the oppressive and taxing impact of the 4th crusade and the 
onerous consequences of the Latin occupation50 including the ensuing strife 
and polemic campaigns of the Despotate of Epirus and the Nicaean Empire 
to reclaim from the Latins and eventually Bulgars, by conquest, captured 
territory in Macedonia and Thrace51, the raids carried out by Cumans52, 
as well as seaward piracy. Certainly, the pervasiveness of male fatalities at 
site “B”, surpassing the mortality prevalence (while initiating three years 
earlier namely at 18 years of age) compared to relative cohorts of both the 
preceding and following Byzantine periods investigated at Polystylon, may 
warn of the exacting challenges afforded on the occupants of the town. It 
is further deduced that the population involved during the first half of the 
13th c. (as provided by the relative date of the cemetery use) was in fact 
increasingly vulnerable to compromised living conditions with compound 
exposure to contaminants, pathogens, contagious disease and overall 
increased conditions of stress. This may be epitomized, in addition to the 
male predicament, by the uniquely atypical peak of early female mortality 

49. The walls may have provided some measure of defence and protection from external 
pressures and dangers.

50. See, e.g. D. M. Nicol, The Last Centuries of Byzantium, 1261-1453, Cambridge 
Univ. Press 2002; D. E. Queller – T. Madden, The Fourth Crusade: The Conquest of 
Constantinople, Philadelphia 2000); J. Godfrey, 1204-The Unholy Crusade, Oxford 1980; 
Setton, Papacy, v. 1, 8ff.

51. Α. Miliarakis, Ἱστορία τοῦ Βασιλείου τῆς Νικαίας καὶ τοῡ Δεσποτάτου τῆς 
Ἠπείρου (1204-1261),Athens 1898; D. M. Nicol, The Despotate of Epiros, I (1204-
1267), Oxford 1957; S. J. Langdon, John III Ducas Vatatzes’ Byzantine Imperium in 
Anatolian Exile, 1222-1254: The Legacy of his Diplomatic, Military and Internal Program 
for the Restitutio orbis [Dissertation-Univ. California Los Angeles, University Microfilms 
International], Ann Arbor, Michigan 1979; D. J. Geanakoplos, Greco-Latin Relations on the 
Eve of the Byzantine Restoration: The Battle of Pelagonia-1259, DOP 7 (1953), 99-141; A. 
Agelarakis, Cretans in Byzantine foreign policy and military affairs following the Fourth 
Crusade, Κρητικὰ Χρονικὰ 32 (2012), 41-78. 

52. Cf. F. Εvangelatou-Notara, Πολεμικὲς ἐπιχειρήσεις στὴ Θράκη τὸ θέρος τοῦ 
1247, BF 14/1 (1989), 189-197.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 31

at a mean of 26.5 years when juxtaposed to female mortality scores of any 
earlier period at Abdera/Polystylon53. Thus, forensic anthropological data 
provide no slender evidence of an abnormal condition of early demographic 
attrition particular to the female biological sex. The potency of morbidity by 
infectious disease in an aggregate environment would have affected females54 
more intensely than males should gender relative role distribution have 
allocated to home bound females55 the overall care of the young and the elders 
and particularly of wounded and/or pathogenically distressed individuals. 
Such a context of female predicament, as revealed by the dynamics of site 
“B”, be that as it may a random sample of a provincial Byzantine town in 
the region, may illuminate if not at least partially serve to explain important 
underlying causes of the population decrease phenomenon as recorded in 
ἀπογραφαὶ56 taking place a few generations later. The circumstances of 
the uniquely premature mortality of adult females would have afforded 
significant impairment to the organizational abilities and capacities, as well 
as the overall stability of the socio-cultural system involved with imminent 
impacts to coeval and future prospects of livelihood, the transference of 
intergenerational wisdom and even population survivorship57. The latter, 
along with the high prevalence of male mortality documented during 
this period, apparently had serious progeny consequences traceable in the 
impoverishment particularly of the peasants and country-dwellers and plight 
of λειψανδρία that affected a multitude of Byzantine abilities and capacities 
recorded during the ἀπογραφαὶ of the early years of the 14th c. This thesis 

53. Compared for example to the preceding site “A” female mean of mortality at 46 
years, female longevity at site “B” sustained a most significant drop by 42.392%. 

54. Although regarding the purview of female attrition the compounding effects of 
succumbing to direct (i.e. fatality by missile impact during a siege) or indirect (issues relative 
to the realm of cultural mandate(s) at times of grievous distress including personal choices 
made such as suicide) consequences of acute conflict and its outcomes such as abduction/
enslavement attempts by exogenous forces with emphasis on the conduct of the Latin 
occupants should not be excluded.

55. Sheltered to exposure of physical activities that had been routine for females at site 
“A”, as revealed through anthropological analysis presented above.

56. Cf. Laiou-Thomadakis, Peasant Society, 222; 227-228.
57. Older female individuals would have transferred medical remedies and know how 

at least in circumstances of assisting younger females in times of childbirth and the rearing 
of the very young.



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

32

may also offer a fine-tuning in the explanatory arguments claiming that 
πενία ἀνδρῶν was rather the result of male casualties at the battlefield and/
or the fragmentation of the peasant extended household to individuation 
effects of the nuclear families58. Apropos, this also elucidates further aspects 
of competing explanatory arguments on the discernible underrepresentation 
of females in early 14th c. censuses, lending support (based on the dynamics 
of the provincial town of Polystylon, as a case study) to the proposed 
explanation that the causes may not have been the result of partiality on the 
side of the sensor nor the result of female infanticide59.

It also clearly appears, through archaeometric results, that contributing 
further to the unprecedented morbidity causing pressures and the 
undermining of biological growth and physiological development of the 
population members at site “B” were significant restrictions afforded on the 
proportionality of nutritious dietary intake as identified by the considerable 
decrease in consumption of animal protein (by 16.67% compared to site 
“A”) and prime choice cereals (by 31.82% compared to site “A”) of the 
C3 photosynthesizing chemical signature, proportionally replaced by the 
introduction of foodstuffs of C4 photosynthesising plants (see Table 4) 
that were not considered in generations past of the Classical, Hellenistic, 
Roman and Early Byzantine Abdera as proper for human consumption60. 
These dietary intake archaeometric results, it is suggested, are traceable 
measures of emergency conditions concomitant with significant limitations 
in the functional accessibility and/or limited use of extra-mural physical 
space for purposes of food production and resource acquisition61, signalling 

58. Cf. Laiou-Thomadakis, Peasant Society, 223-266 passim.
59. This study is in agreement with the argument made by Laiou-Thomadakis, Peasant 

Society, 267ff; however, this study may not lend any support to the argument (ibid.) proposing 
that female infanticide was a reason for the underrepresentation of females in early 14th c. 
censuses--in the case of infanticidal acts the archaeo-anthropologic analysis at site “B” would 
have documented a number of perinatal individuals interred.

60. Agelarakis, Deciphering the Archaeological Record Through Physical 
Anthropology [as in n. 12], 856-857; Id., Aspects of Demography and Palaeopathology, 17; 
Id., The Clazomenian Colonization Endeavor at Abdera in Retrospect, 173.

61. Significant restriction of physical activities and processes which had been 
considered routine at site “A”, but also in the acquisition of important food resources, with 
diminishing animal protein intake, yet coping under the new conditions by resourcefully 
relying of hardy, resilient, C4 plant food source(s). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 33

threats to safety from external pressures and signifying overall economic 
distress and resulting to even intra-mural logistical considerations 
impacting specialized activity areas including these for funerary purposes. 
Incidentally, coeval truncation impact of burial features by subsequent 
interments with a considerable prevalence, particularly in vertical 
stratigraphy, was unprecedented as such at any other Abdera/Polystylon 
excavated burial grounds and cemeteries. Insofar as the stratigraphic 
relations between primary superimposing and truncated secondary burials, 
it appeared that there must have been in effect a matter of limited spatial 
availability for funerary activities. This may be illuminating of broader 
parameters on spatial restrictions for human specialized activity areas in 
involuntary aggregate living conditions such as in refuge seeking areas 
behind fortification walls. It is at this juncture in time that the probability 
can be inferred for Polystylon that it would have received behind its wall of 
fortification a number of villagers and πάροικοι (with basic valuables and 
some domestic animals) reflective not only of matters in need for safety but 
also of the consequences of abandonment of at least the outermost zones 
of productive land, rendering the acquisition of local and traded resources 
insufficient and/or easier depleted when available and resulting to economic 
downturn and impoverishment, as well as in the weakening of the prospects 
for optimal biological growth of the population involved with hardships and 
disadvantages in even attaining an expected progeny potential.

The Late Byzantine period as observed at site “C” (dated to the 
13th/14th c.) was indicative of ominous demographic circumstances given 
the tumultuous circumstances of the period62, as assessed through the very 
high infant mortality reflected in the available population sample at a 
prevalence of 62%, compounded by the diminishing number of adults with 
unique emphasis on females and the dire prospects of fertility and progeny 
when compared to any period since the foundation of Abdera at the 7th c. 
BC. Certain male morpho-metric indicia, such as those of standing height 
and skeleto-muscular robustness, showed a rebound of biological growth 

62. Parenthetically to note Andronikos’ II order to evacuate people in the endoplains 
and to repair-fortify the towns, cf. G. Pachymeres, Historical Relations, ed. A. Failler, 
Georges Pachymérès Relations Historiques, v. 1-5 [CFHB 24/1-5], Paris 1984-2001 [hereafter 
Pachymeres, Historical Relations], VII.37: v. III.121.



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

34

issues, particularly on skeletomuscular robustness and standing height, to 
conditions that had been characteristic of the site “A” but unattainable 
at site “B”. An explanatory postulate regarding this matter of rebound 
biological growth conditions at site “C” would offer as a basis of reason 
a diminishing severity of strict aggregate living and thus of a reduced 
extent of contagious pathogenicity and morbidity potential within the fort, 
at least during the earliest decades of life of the adult individuals in the 
population sample involved compared to their cohort of site “B”. Further, it 
is proposed that both memories and experiences lived and acted during site 
“B” had been transferred through intergenerational wisdom to the members 
of site “C”, therefore allowing the implementation of gradually developed 
buffer mechanisms and strategies, if not to safeguard, to at least provide 
for abilities to cope with dietary resource procurement63 in periods of siege 
by pillaging and plundering bandit groups of Turks64 with emphasis on the 
intake component of C4 plants65 compared to the stressful conditions of 

63. It is suggested that the population of Polystylon in addition to other means of 
securing food resources actively cultivated small fields and gardens inside the refuge of 
the fortification walls. This argument resonates the statements made on the cases of other 
Byzantine walled cities such as Constantinople and Thessalonike, cf. A. E. Laiou – C. 
Morrisson, The Byzantine Economy, Cambridge University Press, New York, 2007, 197; 
It should be noted that the land girded by the Polystylon fortifications comprises fertile 
sediments and has been cultivated as parceled farmland privately owned as attested by 
personal communication of A. Agelarakis in the 1980s (see also footnote 19, supra) with 
the  landowners with no recorded interruption in recent memory since the 18th c., with the 
exception of the WWII period. 

64. Turks that had remained in Thrace since the Catalan marauding but particularly by 
reason of the second civil war (1341-54), making a living “...as mere bandit groups...” raiding 
the Byzantines under the exercise of holy war against the Christians, cf. C. G. Liakopoulos 
The Ottoman Conquest of Thrace: Aspects of Historical Geography, Bilkent University, 
Ankara 2002, 56.

65. Based on the archaeometric results on dietary intake it appears that C4 plants proved 
to be a resourceful alternative, as a considerable volumetric replacement of C3 plats, initially 
harvested for human consumption during emergency periods (i.e. during the period of site “B”) 
but consequently established as a considerable food stable component (at site “C”). Further, 
juxtaposing archaeometric dietary results to skeletal biological growth indicia, particularly of 
the male individuals of site “C”, it appears that  C4 plants in addition to their reliable capacities 
to yield to the population of Polystylon a preferred crop alternative to C3 plants in times of 
extramural stress, must have also not lacked in providing for adequate nutritious value.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 35

malnutrition and/or undernutrition effects afforded at site “B”, manifested 
conditions that had been unprecedented during earlier centuries at 
Polystylon. Yet the discernible qualitative worsening of nutritional intake 
with a focus on the component of animal protein has been archaeometrically 
substantiated to have been more acutely decreased than at site “B” (see 
Table 4), and in fact, since the Early Classical period at Abdera/Polystylon 
provided no slender evidence for a much constrained living within the 
fortification walls with an emphasis on matters of defence against the 
looming encroachment and raids of enemy forces, restricting as it were 
even in the gathering of the nutritive in protein resources available from 
the most bountiful littoral zone of Polystylon at the very foreshore terrace 
of the fort. This was coupled, as revealed through the palaeopathological 
profile, by the dwindling organizational ability to buffer the sharply 
intensified exogenous strain of polemic aggression with consequences 
of rampageous physiologic and pathologic stress afforded on the Late 
Byzantine population. The severity of traumatic manifestations, caused by 
combat encounters, sustained by the vast majority of male individuals at a 
prevalence comparable to effects of an epidemic impact, describe as they 
may the overwhelming predicament faced by the members of Polystylon at 
site “C”. Further, given that there was no discrimination in the distribution 
of trauma impact among intra-male age subgroups involved, or according 
to social standing--should the semantics of the type of burial features reflect 
on such references, it appears that both younger and older and without any 
distinction between social classes66 had been involved in the defence of the 
fort. Hence, Polystylon data at site “C” may be taken rather to lend support 
to the kind of evidence one would come to retrieve from the human skeletal 
record reflecting on intra vitam implementations of what Thomas Magister 
had counselled that both poorer and richer citizens should be able to carry 
out tasks in support of military affairs and to serve as auxiliaries to state 
military forces67. 

66. Contra Francès, E. argument in “La feodalité byzantine et la conquete turque”, 
Studia et Acta Orientalia, 4 (1962), 69-90.

67. Cf. Thomas Magistros, Λόγος περὶ πολιτείας, ed. J. P. Migne, PG, 145, cols. 495-548. 
Μ. Bartusis, Urban Guard Service in Late Byzantium: The Terminology of the Institution, 
Macedonian Studies 5 (1988), n.s. 2, 52-77.



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

36

Historical events that took place during the 13th and 14th centuries 
involved a plethora of political and military circumstances68 which 
progressively jeopardized the implementation effectiveness and control of 
the central Byzantine government over its provinces. As a consequence, 
specifically after year 130569, individual towns in Thrace relied mainly, in 
a trend of autonomy70, on their inhabitants for matters of defence against 
invading hordes particularly of the Alans, the Catalans and their Ottoman 
allies. It is suggested that the excessive load of male traumatic injuries at 
site “C” offer evidence of the Polystylon inhabitant-soldiers who stood to 
protect material and abstract values as identified and/or symbolized by 
their provincial Byzantine town in Thrace71. 

It appears that the fate of Polystylon provides a simulation for the 
fate of many Byzantine towns and in some ways of Constantinople and 
its central administration. Polystylon, although it had already faced 
decentralization and fragmentation72 from its administrative and military 
organizational alliance network (i.e. the functional terminus of the 
Macedonian and Thracian themes73) by the cataclysmic effects of the fourth 
crusade and Latin occupation, had not been immune to the challenging 
endeavors and rivalries of the Nicaean Empire and Despotate of Epirus74 
for the epanorthosis of Constantinople with involvement of the Bulgars 

68. See Nicol, Last Centuries, passim.
69. Following Michael IX’s defeat at Apros in 10/6th/1305, see Pachymeres, Historical 

Relations, XII. 31-32: v. IV, 597-605; Gregoras, Roman History, VII. 4: v. I, 227-232.
70. Cf. E. Zachariadou, Ἐφήμερες ἀπόπειρες γιὰ αὐτοδιοίκηση στὶς ἑλληνικὲς πόλεις 

κατὰ τὸν 14ο καὶ 15ο αἰώνα, Αριάδνη 5 (1989), 345-351; D. Kyritses, The “Common 
Chrysobulls” of Cities and the Notion of Property in Late Byzantium, Σύμμεικτα 13 (1999), 
229-245.

71. Cf. Bartusis, Urban Guard Service in Late Byzantium, 52-77; see also fragment on 
soldiers dedicated to guard streets and pathways due to war circumstances in Cantacuzenus, 
Ηistories, I. 43: v. I, 210 

72. A. Carile, Partitio Terrarum Imperii Romaniae, St Ven 7 (1965), 125-305.
73. They had merged in one theme during the latter half of the 10th c., within the 

period of site “A”, cf. D. Zakythinos, Μελέται περὶ τῆς διοικητικῆς διαιρέσεως καὶ τῆς 
ἐπαρχιακῆς διοικήσεως ἐν τῷ Βυζαντινῷ Κράτει, ΕEΒΣ 18 (1948), 42-62. 

74. D. M. Nicol, The Despotate of Epiros, 1267-1479: A Contribution to the History of 
Greece in the Middle Ages, Cambridge 1984.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 37

and the clandestine engagement of the Papacy75. It must have also been 
affected by the earthquakes of June 1296 and August 130376, the pirates 
that ravaged the Aegean and its seashores, the ruthless pillaging afforded 
by the interruption of communications with Constantinople caused by the 
devastating mar of the Catalans77 and their marauding mercenary-allies78, 
the Tartar invasion79, the Venetian-Genoan conflict which offered no 
safety for coast living Byzantines, the pressures of Uroš’ incursion80, the 

75. D. J. Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus and the West 1258-1282: A 
Study in Byzantine-Latin Relations, Cambridge-Massachusetts 1959.

76. For June 1296 by Gregoras, Roman History VI.8, v. I:202, and Pachymeres, 
Historical Relations IX.15: v. III. 259. For August 1303 by Pachymeres, Historical Relations,  
XI.11: v. IV, 429.

77. Gregoras, Roman History, VII.9: v. I, 262. All towns had been pillaged except 
for Constantinople, Adrianopolis, Christopolis, and Thessaloniki cf. Ramon Muntaner, 
Chronicle, translated by Lady Goodenough, Publications Catalan Series, 2000, Cambridge, 
Ontario,  chapter ccxxviii, 453-454.  

78. Pachymeres X. 23: v. IV, 365 calls the Turks as σύμμαχοι-allies [συμμάχους ἔχειν 
καὶ πρὸς τὴν καταδρομὴν συλλήπτορας ἱκανούς], Gregoras as μισθοφορικὴν συμμαχίαν-
mercenary allies: see N. Oikonomides, The Turks in Europe (1305-13) and the Serbs in 
Asia Minor (1313), in: E. Zachariadou (ed.), The Ottoman Emirate (1300-1389), Crete 
University Press, Herakleion, 1991, 159-168. While Melik with the Tourkopouloi deserters 
(1000 horse/500 on foot) submitted to the Serbian Kral [cf. Gregoras, Roman History VII. 6: 
v. I, 248-249] the Turks under Halil (1300 horse/800 on foot) after returning back from the 
passage of Christoupolis fortified themselves in Kallipolis and for 2 years (starting in late 
summer of 1311) [cf. Gregoras, Roman History VII.9: v. I, 262] ravaged Thrace so that the 
Byzantines shut themselves in the forts and could neither plow or saw their lands (‘Ως μήτε 
ἀροτριᾶν, μήτε σπείρειν τῶν πόλεων ἐξιόντας δύνασθαι Ρωμαίους ἐφ’ ὅλοις ἔτεσι παρὰ 
βραχὺ δυσί). The Serbian Kral Milutin sent 2000 cavalry to help the Byzantines to subdue 
them as it happened at the end. Also note that with the initial 500 Turk mercenaries invited 
from western Asia Minor many more came to the Catalans as volunteers, just for the booty 
and giving 1/5 to the Catalans. Some were Turkopouloi that had deserted Andronikos II, and 
even some Greeks who had followed the Catalans to Asia Minor in earlier years as they were 
starving in Konstantinople when the Catalans first came in. 

79. The Tartars were occupying Bulgarian territory but acting separately from the 
Bulgarian King. They invaded Thrace in 1320 up to Adrianople and then again in 1321. The 
local Byzantines were abandoning all movable materials and hid behind the forts.

80. Many places in Macedonia were destroyed, others devastated, their inhabitants 
were taken as captives—Andronikos himself weeps the loses, cf. Pachymeres, Historical 
Relations, X. 9: v. II: 323-324. 



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

38

unsuccessful defensive struggles of Michael IX, the opportunistic raids of 
the Alans and Bulgars that ravaged Thrace (until the summer of 1307), the 
sea bound piracy raids of 1341 including those of the maritime Turkoman 
emirates81, the destruction and destabilization provided by the Andronikoi 
civil wars82, the regional encroachment, ruinous damages and loss of wealth 
to Serb allies and Ottoman mercenaries by means of the second civil war83, 
the detriment to food production caused by weather conditions in 134484, the 
devastation caused by the Serbian and Turkish invasions of 134585, coupled 
by the conditions created by the implications of Momchil up to the battle 
of Peritheorion in 134586, and even the most dramatic and ever devastating 
effects of the plague in 134787. 

Polystylon, as a provincial Byzantine town and fort, facing such 
quandary of apocalyptic magnitude had been exposed unilaterally to fend 
off mounting external pressures. It had been seriously diminished in its 
capacities for economic productivity and abilities to secure personnel, funds, 
as well as resources for all logistical concerns. Further, Polystylon exhausted 
by a drastic population decline, if not only due to the civil strife that ended 

81. Aydin, Menteshe, Sarukhan in the 1320’ and not the Ottoman Turks that had taken 
western Asia Minor, cf. A. E. Laiou, Constantinople and the Latins; The Foreign Policy 
of Andronicus II (1282-1328), Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts 1972; 
Nicol, Last Centuries, 188.

82. Between Andronikoi II and III during 1321-1322, and 1327-1328 with destructive 
effects afforded on the land, population and state resources, cf. Cantacuzenus, Histories, Ι. 
25: v. I, 137-138, and further between John VI Kantakouzenos and the regency of John V 
Palaiologos, cf. Gregoras, Roman History ΧV. 1: v. II. 747-748.

83. During 1341-47, with considerable social strife between the aristocracy and the 
μέσοι and with significant economic consequences, cf. Laiou - Morrisson, The Byzantine 
Economy, 195-200. 

84. Gregoras, Roman History ΧΙV. 6: v. II, 711-712.
85. Gregoras, Roman History ΧV. 1: v. II, 747-748.
86. Momchil (“ruler of Rhodope”) was granted all territory as Sebastocrator, east of 

Nestos to Komotini hence including Polystylon, by John VI Kantakouzenos, but he changed 
to the regency’s side as Despote and burned Umur Bay’s soldiers’ ships in Porto Lagos 
and ravaged the land … in the summer of 1345 at Peritheorion Momchil was defeated, by 
Kantakouzenos’ army supported by his friend and ally Umur Bey, see Gregoras, Roman 
History XIV. 9: v. II, 728-729; Cantacuzenus, Histories, III. 86: v. II, 531-534.

87. Gregoras, Roman History XVI. 1: v. II, 797-798.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 39

in 1347, but also of the plague that stroke the same year, had already 
befittingly been portrayed by John VI Kantakouzenos five years earlier as 
παράλιον πολίχνιον (a village by the shoreline)88. It would have seem to 
have easily faded away unable to defend and preserve the apparition of its 
former legacy against the increasing intensity of razzias and the cumulative 
vi et armis impact by the invasion waves of ghazi warriors, dervishes, yoruks 
and other Turkic hordes. The latter had been purposefully channeled by 
the Ottoman leaders of western Asia Minor89 in the region to plunder and 
devastate the Byzantine lands and population in western Thrace, to conquer 
and colonize as vanguards to subsequent Ottoman military strategies. An 
element derived from the archaeoanthropological record at site “C”, namely 
the particular of the archaeometric analysis for dietary evaluations that 
indicated an unprecedented for Abdera/Polystylon lack of any intake from 
marine resources, may by the merit of its measurable data illuminate aspects 
of the human condition during those tumultuous times at Polystylon. The 
potential of gathering seafood sources (i.e. for most nutritious shell fish) 
particularly from the littoral and pericoastal region90 which borders the 
southern footing of the fortress, hence in imminent proximity to the safety 
of the fortification walls, would require under most circumstances daylight 
activities. Apparently the inhabitants of the fort could not afford to venture 
out for such activities, considered most probably as of insignificant returns, 
given the projected level of dangers for morbidity or capture by ambushing 
enemy groups and/or of periods of ante portas temporary blockade if not of 
prolonged siege. This discloses, as it may, elucidating facets on the condition 
that Polystylon outfitted to offer a stronghold for the defending Byzantines 
would have also provided, in addition to any extramurally received supplies 
stocked, a certain yield of edible, preferably of hardy nature, plants from the 
land within its fortifications to support as rendered necessary both humans 
and domesticates91. 

88. Cantacuzenus, Histories, III.37: v. II, 226.
89. Cf. Liakopoulos, The Ottoman Conquest of Thrace, 87.
90. Any venture for pelagic fishing would have been even more dangerous to attain, 

although it is suggested that any seaworthy vessels available to Polystylon would have been 
already captured or incapacitated by the invaders.

91. Regarding herbivoran domesticates, animal fodder would have been necessary 
particularly the winter months.  



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

40

And yet it appears that Polystylon, despite its predicament, did not 
yield easily to the Ottoman conquest but sturdily resisted with resolve for a 
considerable period bearing in mind that the Ottoman military campaigns 
in the immediate region, under the leadership of Ghazi Evrenos Bey, had 
already conquered around the later half of the 1360s, in the following 
sequence92 the urban centers of Peritheorion, and Xantheia, as well as 
Maroneia93. The accurate date of Polystylon’s fall to the Ottomans is not 
known, approximated to have taken place within the middle of the 1380s 94, 
hence possibly comprising the last remaining fortress to resist the Turkish 
yoke in the regional locality. Further, whereas all regional Byzantine towns 
and strongholds conquered by the Turks were assigned Ottoman designations 
often in paraphrase of their Hellenic names, Polystylon, as an exception in 
the region, appears to be lacking a designated Turkic toponym in the available 
Ottoman records95. This probably relates to the fact that the location of the 
ancient acropolis of Abdera and Byzantine fort was not to be settled by 
the occupiers who preferred the fertile, arable, lands inland of Polystylon, 
indicative as it may be of their perceived concepts and indifference to the 
potential harvest of the rich seaward catchment area of Nestos delta. 

In closing regarding matters of interest to site “C” and the last years of 
Polystylon, a few more thoughts may be offered. It certainly appears that 
the fortification works and preparations at Polystylon by Kantakouzenos’ 
vision, initiative and financial support held out remarkably well to the 
onslaught brought about by the vanguard warriors and formal military 
conquering engagements of the Ottomans. Obviously, there must have 
been matters beyond the sheer strength of the walls but as importantly the 
tactics and the defence strategies carried out to address the variety of the 
adversaries’ strengths, plans and capacities. Of importance would have been 

92. Liakopoulos, The Ottoman Conquest of Thrace, 87. 82-84.
93. Gregoras Roman History VII.6: v. I, 244.
94. See footnote 36 (supra); cf. C. Haywood, The Via Egnatia in the Ottoman period: 

The Melzihanes of the Sol Kol in the late 17th / early 18th century, in: E. Zachariadou (ed.), 
The Via Egnatia under Ottoman Rule (1380-1699), Halcyon Days in Crete II, University of 
Crete Press, Rethymnon 1996, 129-141. 

95. Cf. Liakopoulos, The Ottoman Conquest of Thrace, 88-89 (Whereby Peritheorion 
was renamed as “Buru”, Xanteia with a variety of names as “Ksani”, “Isketye”, “Eskice”, and 
Maroneia as “Marulya”. 



ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 41

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

the organizational abilities of the fort inhabitants and the nature of their 
group(s) composition: their capabilities to both maintain lines of command 
and communication and of intramural capacities to offer logistical support 
for the execution of a variety of orders in securing and defending the fort. 
It is suggested that along the cultivation of at least a few intramural parcels 
of land a number of able craftsmen must have mandated positions in the 
fort required for masonry, carpentry, and metalwork for the production (as 
facilitated by stocked and ab extra available supplies) and repair of necessary 
gear in the fort; those activities would have been carried out by the generalist 
or specialist members of the defenders96. Yet skilled warriors would have been 
required to implement military actions for the successful defence of the fort; 
were those individuals professional military personnel or could they have 
been identified as the local citizen-soldier militia, multitasking for a variety 
of required logistical purposes, seasoned in the hardships of combat and 
requirements of warfare since the previous years of prolonged civil strife and 
the perils of asphyxiating Turkic encroachment? Furthermore, was there one 
individual, seasoned in the military arts of the period, that commandeered 
the defence of the fort supported by an interwoven group that lead the 
uniquely long lasting defence of the Polystylon fort? It is deduced that their 
prolonged steadfast position against the infidel invaders may signify that 
they were making a last stand, with nowhere in the region to seek for an 
available refuge and apparently with no exit strategy by surrender97.

Resonating echoes from traces permanently recorded on the archaeo-
anthropological record of the individuals recovered from cite “C” appear to 
indicate that a number of adult males preserved on their skeletal surfaces 
manifestations, in addition to these of perimortem trauma, of healed and in 
the healing process trauma impacts that had been caused by armed conflict, 
hence indicative of the presence and participation at the fort of seasoned 

96. The particular pedologic substrate of the fort was in essence fortified by: a) the 
cultural, depositional, stratigraphy of superimposed Classical, Hellenistic, and Roman 
acropoles’ monumental in size and thickness stone-work foundations, and b): by the abruptly 
elevated position of the acropolis hill where the fortification walls were founded offering a 
strategic advantage against subterranean tunnelling in undermining the walls, while siege 
craft would require the construction of significantly elongated earth rampant(s) in order to 
lessen the pitch of their platforms.

97. Una salus victis nullam sperare salutem (Virgil, Aeneis ii, 354).



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

42

warriors and/or veterans. In addition, the high prevalence of skeletal and 
dental manifestations of epigenetic non metric variability documented, 
with emphasis on the dental trait of Carabelli, expressed indiscriminately 
among a considerable cluster of both young and older individuals reflects 
on demographic dynamics regarding a considerable component98 of the 
fort inhabitants. The latter were not a collective of random individuals that 
had ended up at the fort as refugees, specialists and/or generalists, veterans 
or novices in warfare but rather the membership of a population group 
with closely knit kinship relations, well interwoven by blood relations. 
They represented a gene pool that had been guided for at least two to 
three generations by endogamous conditions of population isolationism99, 
reflective as this may be of their fragmented and increasingly isolated socio-
cultural network, aggravated by the swiping advent of the Ottoman hordes. 

The population group at site ”C”, comprising among its membership 
a considerable cluster of the Polystylites, made a last defiant stand with 
unwavering bravery despite their deadlock predicament; an undertaking 
of herculean courage and determination not unlike it may be added in 
retrospect the prowess and valor acted by Herakles, the mythical hero-
founder of their ancient city of Abdera*. 

98. The variable degree of preservation of axial (including dentitions) and appendicular 
skeletal structures presented a limiting parameter in the quantification of epigenetic traits 
involving the entire skeletal sample recovered at site “C”. 

99. Lack of “Gene Flow”
* The field drawings and illustrations were made by Argyro Agelarakis, MFA. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 43

Acknowledgements

The authors wish to extend many thanks to the excavator of the three 
sites at Polystylon, Dr. Ch. Bakirtzis, Byzantinologist, then serving as Ephor 
of Antiquities at the 12th Ephoreia of Byzantine Antiquities of the Hellenic 
Archaeological Service, in recognition of his trust and collegial mentoring 
during our earlier years of professional activity in the field and beyond. 
We also thankfully recognize Dr. Nikolaos Zekos, Byzantinologist, of the 
same Ephoreia of Antiquities and field director at the sites of Polystylon, a 
much respected and appreciated colleague for the countless archaeological 
discussions in the field, the expert knowledge and the sharing of information 
ever since the mid-1980s. Last but not least warm-hearted thanks go 
Byzantinologist Dr. Constantine Hatzidimitriou, for his unpretentious 
encouragement, good thoughts and inspiration to revisit and contemplate 
retrospectively the world of the Eastern Romans, the Byzantines, of 
Abdera/Polystylon. We also wish to thank the anonymous reviewers for 
their comments and suggestions.

In conclusion, this article is respectfully dedicated to the memory of 
the Polystylites as we thankfully consider that even posthumously they made 
it possible for us to decipher and better understand aspects of their life 
experiences.



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS44

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

Ill. 1: Site ‘‘A’’, Grave No 7, Burial of an infant, age assessed between 
6 months to 1.5 years of age.

Ill. 2: Site ‘‘A’’, Grave No 11, Multiple Interments 
involving a male individual at 35-40 years, a male 
individual at 28-32 years, and an individual of a 
approximately 8 years of age, of indeterminate 
biological sex.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 45

Ill. 3: Site ‘‘B’’, Grave No. 49, Burial of an 
individual age assessed at approximately 10 
years, having sustained considerable taphonomic 
in nature skeleto-anatomic truncation, caused 
by coeval funerary anthropogenic activities.

Ill. 4: Site ‘‘B’’, Grave No. 51, Burial of a male 
individual age assessed at approximately 25 
years, showing the outline of a wooden coffin 
by the shape of the iron nails found in situ.



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

46

Ill. 5: Site ‘‘C’’, Grave No. 9 (at the 
right side), Burial of an individual age 
assessed at approximately 7 years and of 
indeterminate biological sex; Grave 10 (at 
the left side), Burial of an individual age 
assessed at approximately 4 to 5 years 
and of indeterminate biological sex. 

Ill. 6: Site ‘‘C’’, Grave No. 13, Burial of an 
individual age assessed at approximately 5 
to 6 years and of indeterminate biological 
sex, and the cranial remains of a male, 
veteran, individual.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

47ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

48



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

49ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

50



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 51



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

52



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 53



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

54



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 11-56

ABDERA/POLYSTYLON 6TH-14TH CENTURIES 55



ANAGNOSTIS P. AGELARAKIS – ARGIRO AGELARAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 11-56

56

Αβδηρα/Πολυστυλον: Μια Βυζαντινή Πόλη της Δυτικής Θράκης στο 
Πλαίσιο των Ιστορικών Εξελίξεων από τον 6ο εως τον 14ο Αιωνα με Βαση 

τα Αρχαιολογικά και τα Ανθρωπολογικά Δεδομενα

Στο άρθρο παρουσιάζονται τα αποτελέσματα της έρευνας από 
τις ανασκαφές που διεξάγονται σε τρεις βυζαντινές τοποθεσίες των 
Αβδήρων/Πολυστύλου. Συνδυάζοντας τα στοιχεία από τα αρχαιολογικά, 
τα ιστορικά και τα ανθρωπολογικά δεδομένα, η μελέτη των ανθρώπινων 
σκελετικών ευρημάτων από τις τρεις περιοχές αποσκοπεί, μέσω της 
διεπιστημονικής ανάλυσης των δεδομένων, να απεικονίσει την κατάσταση 
των κατοίκων εκείνης της εποχής, ελπίζοντας να διαφωτίσει τις ολοένα 
και πιο δραματικές αλλαγές στις συνθήκες της ζωής που βίωναν οι 
άνθρωποι στην επαρχιακή εκείνη πόλη από την πρώιμη έως την ύστερη 
Βυζαντινή περίοδο.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

Κωνσταντινος Α. Τακιρτακογλου

Οι Πολεμοι Μεταξυ του Νικηφορου Φωκα και των Αραβων

 
Οι πρώτες επιτυχίες του Νικηφόρου

Γεγονός είναι ότι ο Νικηφόρος Φωκάς, πριν ακόμη ανέλθει στον βυζαντι-
νό θρόνο, υπήρξε εξαιρετικά δημοφιλής ανάμεσα στους Βυζαντινούς. Το 
ότι ο Νικηφόρος κατόρθωσε να ξεχωρίσει από πλειάδα άλλων στρατιω-
τικών, οι περισσότεροι εκ των οποίων ανήκαν σε μεγάλες αριστοκρατι-
κές οικογένειες της Μικράς Ασίας, όπως άλλωστε και ο ίδιος1, το όφει-
λε πρωτίστως στην επιτυχία του να επαναφέρει στους κόλπους της αυ-
τοκρατορίας την Κρήτη. Το μεγαλύτερο νησί του Αιγαίου είχε κατακτη-
θεί από τους Άραβες του Abū Ḥafṣ ‘Umar bn Shu‘ayb al-Ballūtī περίπου 
ενάμισυ αιώνα πριν2 και το εμιράτο της Κρήτης είχε κατορθώσει να αντι-

1. Ο Νικηφόρος Φωκάς αντιπροσώπευε, περισσότερο από όλους, τις αξίες και 
τα ιδανικά της βυζαντινής επαρχιακής στρατιωτικής αριστοκρατίας, όπως αυτά 
διαμορφώθηκαν κατά τον 10o αιώνα, βλ. A. Kazhdan, The Aristocracy and the Imperial 
Ideal, στο: M. Angold (ed.), The Byzantine Aristocracy IX to XIII Centuries, Oxford 1984, 
43-58, κυρίως 47-8. Πολύ ενδιαφέρον το άρθρο της R. Morris, The two faces of Nikephoros 
Phocas, BMGS 12 (1980), 83-115, που πραγματεύεται την εικόνα του Νικηφόρου στις 
βυζαντινές πηγές. Bλ. και Θ. Δετοράκης, Ὁ Νικηφόρος Φωκᾶς στὴν ἱστορία καὶ στὴ 
λογοτεχνία, Παλίμψηστον, τεύχ. 9/10 Παράρτημα, Δεκ. 1989-Ιούν. 1990, 127-149.

2. Η βιβλιογραφία τόσο περί της αραβικής κατάκτησης της Κρήτης, όσο και περί της 
ανακατάληψής της, είναι εκτενέστατη· βλ. ενδεικτικά, μεταξύ άλλων, E. W. Brooks, The 
Arab Occupation of Crete, English Historical Review 28 (1913), 431-444. Α. Α. Vasiliev, 
Byzance et les Arabes. Tome I. La dynastie d’Amorium (820-867), Bruxelles 1935, 49-61. Ν. 
M. Παναγιωτακης, Ζητήματά τινα τῆς κατακτήσεως τῆς Κρήτης ὑπὸ τῶν Ἀράβων, Κρητικὰ 
Χρονικὰ 15-16 (1961-1962) [=Πεπραγμένα Α΄ Διεθνοῦς Κρητολογικοῡ Συνεδρίου], τεύχ. 
B΄, 9-41. V. Christides, The conquest of Crete by the Arabs (ca. 824). A turning point in the 
struggle between Byzantium and Islam, Αθήνα 1984. D. Tsougarakis, Byzantine Crete. From 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ58

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

σταθεί με επιτυχία σε αρκετές βυζαντινές εκστρατείες3. Η σημασία της 
κατάκτησης της Κρήτης από τους Άραβες γίνεται καλύτερα κατανοητή 
από το γεγονός ότι o Β. Χρηστίδης την θεωρεί αφετηρία της περιόδου 
που ο ίδιος ονομάζει περίοδο της «αραβικής θαλασσοκρατορίας» (824-6 
–965)4. Καθ’ όλη τη διάρκεια αυτών των δύο αιώνων, η Κρήτη έπαιξε τον 
ρόλο της ναυτικής βάσης για αραβικές επιχειρήσεις σε όλη την Ανατολική 
Μεσόγειο. Οι θαλάσσιοι οδοί του Αιγαίου είχαν πάψει να είναι ασφαλείς 
για τους Βυζαντινούς, ενώ ο φόβος των αραβικών καταδρομών οδήγη-
σε τους πληθυσμούς πολλών μικρών νησιών να τα εγκαταλείψουν, αφή-
νοντας τα έτσι να χρησιμοποιηθούν από τους Σαρακηνούς ως ορμητή-
ρια για επιχειρήσεις εναντίον του βυζαντινού, κυρίως εμπορικού, στόλου. 
Την αντιμετώπιση ενός μεμονωμένου αραβικού πειρατικού πλοίου5 που 

the 5th Century to the Venetian Conquest, Αθήνα 1988, 30-41. M. Kremp, Arabisches Kreta. 
Das Emirat der Andalusier, Frankfurt 1995. Ν. Γιγουρτάκης, «Ἀκρωτηρίῳ τῷ Χάρακι»: 
Αρχικές παρατηρήσεις για το σημείο απόβασης των Αράβων του Abū Ḥafṣ Omar στην 
Κρήτη, Graeco-Arabica 11 (2011), 73-95. Στην επιτυχία της αραβικής κατάκτησης της 
Κρήτης είχε συντελέσει σε μεγάλο βαθμό η καταστροφή του βυζαντινού στόλου κατά 
τη διάρκεια της επανάστασης του Θωμά του Σλάβου (821-3), βλ. V. Christides, Arab-
Byzantine Struggle in the Sea: Naval Tactics (7th-11th c. A.D): Theory and Practice, στο: Y. 
Y. Al-Hiji – V. Christides (ed.), Aspects of Arab Seafaring. An Attempt to fill in the Gaps 
of Maritime History, Αθήνα 2002, 87-106, κυρίως 99. T. C. Lounghis, Byzantium in the 
Eastern Mediterranean: Safeguarding East Roman identity (407-1204) [Cyprus Research 
Center. Texts and Studies in the History of Cyprus LXIII], Nicosia 2010, 83-85. 

3. Για τις βυζαντινές απόπειρες ανακατάληψης της Κρήτης βλ. Θ. Δετορακης, Ἱστορία 
τῆς Κρήτης, Ηράκλειο 1990, 147-149. C. Makrypoulias, Byzantine Expeditions against the 
Emirate of Crete c. 825-949, Graeco-Arabica 7-8 (2000), 347-362. V. Christides, The Cycle 
of the Arab-Byzantine Struggle in Crete (ca 824/6-961 AD) in the Illuminated Manuscript 
of Skylitzes, Graeco-Arabica 11 (2011), 35-37. P. Yannopoulos, Quelques “à côté” des 
expéditions byzantines contre l’émirat de Crète en 911 et 949, Graeco-Arabica 11 (2011), 
135-164.

4. Christides, Arab-Byzantine Struggle, 91.
5. Πρέπει να αναφερθεί ότι δεν γίνεται πλέον αποδεκτή η παλαιότερα διαδεδομένη 

άποψη που ήθελε τους Άραβες της Κρήτης απλούς πειρατές και τη νήσο «άντρο πειρατών», 
βλ. V. Christides, The raids of the Moslems of Crete in the Aegean Sea. Piracy and Conquest, 
Byz 51 (1981), 76-111. Του Ιδιου, The Conquest of Crete, 38-9 και πβλ. Ν. Α. Οικονομιδης, 
Ὁ βίος τοῦ Ἁγίου Θεοδώρου Κυθήρων (10ος αἰ.), Πρακτικά Γ΄ Πανιονίου Συνεδρίου (23-
29 Σεπτ. 1965), τ. 1, Αθήνα 1967, 264-291, κυρίως 273-4, και G. C. Miles, A provisional 
reconstruction of the Genealogy of the Αrab Emirs of Crete, Κρητικὰ Χρονικὰ 15-16 (1961-



οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 59

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

ενέδρευε στα Κύθηρα για παράδειγμα αφηγείται εκτενώς ο ανώνυμος βι-
ογράφος του Αγίου Θεοδώρου Κυθήρων6. 

Χάρη πάντως στην επιμονή του Ιωσήφ Βρίγγα, το 960, οργανώθηκε 
νέα εκστρατεία εναντίον της Κρήτης και με την προτροπή αυτού του 
ευνούχου ο Ρωμανός Β΄ διόρισε αρχιστράτηγο της όλης επιχείρησης τον 
Νικηφόρο Φωκά7. Τα στρατεύματα των Βυζαντινών, τα οποία έλαβαν 

1962) [=Πεπραγμένα Α΄ Διεθνοῦς Κρητολογικοῡ Συνεδρίου], τεύχ. Β΄, 59-73. Αντίθετα η 
Κρήτη διαδραμάτισε τον ίδιο, τηρουμένων των αναλογιών, στρατηγικό ρόλο που είχε 
αιώνες αργότερα για τη Ναζιστική Γερμανία η ναυτική βάση της Lorient στη κατεχόμενη 
Γαλλία· εκεί ήταν το κέντρο επιχειρήσεων των γερμανικών υποβρυχίων, που είχαν στόχο 
τον αποκλεισμό της Μεγάλης Βρετανίας μέσω των συνεχών επιθέσεων στους εμπορικούς 
της στόλους. Σε αντίθεση μάλιστα με τα U-boats τα αραβικά shawānī (δρόμωνες) είχαν 
τη δυνατότητα να προσβάλλουν περιοχές της ακτογραμμής με περιορισμένη άμυνα, με 
χαρακτηριστικό βέβαια παράδειγμα τη λεηλασία της Θεσσαλονίκης το 904. 

6. Οικονομιδησ, Ὁ βίος τοῦ Ἁγίου Θεοδώρου Κυθήρων, 287: Μικρὸν δὲ ἀναστάντες 
ἀπ’ αὐτῶν οἱ πλευστικοί, πρὸς τὸ ἕτερον μέρος τῆς νήσου εὖρον πλοῖον Ἀγαρηνῶν... 
Οἱ καὶ ἀντέστησαν τῇ ρωμαϊκῇ πλευσίᾳ γενναίως, ἀλλὰ τῇ ὁρμῇ τοῦ πυρὸς ἡττήθησαν. 
Aνάλογα παραδείγματα παρομοίων καταδρομικών επιθέσεων του αραβικού στόλου 
αναφέρονται συχνά σε αγιολογικά κείμενα, βλ. π.χ. στον βίο της Αγίας Θεοκτίστης, όπου 
μαρτυρείται αραβική επίθεση εναντίον της Λέσβου και της Πάρου: βλ. Ν. Β. Τωμαδακης, 
Περὶ τοῦ βίου καὶ τῆς ἑορτῆς τῆς Ἁγίας Θεοκτίστης τῆς Λεσβίας καὶ ἡ εἰσαγωγὴ τῆς ἑορτῆς 
της εἰς τὸ ἑορτολόγιον, Χαριστήριον εἰς Ἀναστάσιον Κ. Ὀρλάνδον, τ. 1, Αθήνα 1965, 
108-116, ιδίως 109 [=Του Ιδιου, Βυζαντινὰ καὶ Μεταβυζαντινά, τεύχ. Α΄, Αθήνα 1978, 
122-130], και Δ. Ζ. Σοφιανός, Ὁ Βίος τῆς ὁσίας Θεοκτίστης τῆς Λεσβίας ὡς πηγὴ ἱστορική, 
φιλολογικὴ καὶ ἀρχαιολογική, στο: Ἡ Ἑκατονταπυλιανὴ καὶ ἡ Χριστιανικὴ Πάρος. 
Πρακτικὰ Ἐπιστημονικοῦ Συμποσίου (Πάρος 15-19 Σεπτεμβρίου 1996), Πάρος 1998, 
253-268, κυρίως 260.

7. Συνεχιστής Θεοφάνους, έκδ. I. Bεκκεr, Βόννη 1838, 473-5. Ιωάννης Σκυλίτζης, 
Σύνοψις Ιστοριών, έκδ. I. Thurn, Berlin-New York 1973 [CFHB 5], 249. Μιχαὴλ Ψελλός, 
Ἱστορία Σύντομος, έκδ. W. J. Aerts, Βερολίνο 1990 [CFHB 30], 96. Μιχαὴλ Γλυκάς, Βίβλος 
Χρονική, έκδ. I. Bekker, Βόννη 1836, 565. G. Schlumberger, Ὁ αὐτοκράτωρ Νικηφόρος 
Φωκᾶς, μετάφρ. Ι. Λαμπρίδης, Αθήνα 1905, 55. Εκτός από τα συνήθως χρησιμοποιούμενα 
εγχειρίδια βυζαντινής ιστορίας βλ. και Ṭahu Khadar ‘Abīd, Ιστορία του Βυζαντινού Κράτους 
324-1453 μ.Χ. [στα αραβικά], Αmman 2010, 157. Έχει διατυπωθεί η άποψη ότι ο Ιωσήφ 
Βρίγγας πρότεινε να δοθεί η αρχιστρατηγία της επιχείρησης στον Νικηφόρο Φωκά, με σκοπό 
να τερματιστεί άδοξα η στρατιωτική σταδιοδρομία του τελευταίου από την προβλεπόμενη, 
από πολλούς Βυζαντινούς, αποτυχία της επιχείρησης: βλ. Β. Ν. Βλυσιδου, Αριστοκρατικές 
Οικογένειες και Εξουσία (9ος-10ος αι.). Έρευνες πάνω στα διαδοχικά στάδια αντιμετώπισης 
της αρμενο-παφλαγονικής και της καππαδοκικής αριστοκρατίας, Θεσσαλονίκη 2001, 110.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ60

μέρος στην επιχείρηση, ανέρχονταν, σύμφωνα με τον Yaḳūt (1179-1229), 
σε 72.000 άνδρες8. 

Το πρώτο μέλημα του Νικηφόρου, αφού έφθασε στην Κρήτη, ήταν ο 
ναυτικός αποκλεισμός του νησιού9. Με αυτόν τον τρόπο κατέστησε αδύ-
νατη την αποτελεσματική παροχή βοήθειας στους πολιορκημένους, από 
τον Φατιμίδη χαλίφη al-Mu̒izz10 ή από τους Ιχσιντίδες του Kāfūr11, βοή-
θεια για την οποία τους είχαν εκλιπαρήσει οι μουσουλμάνοι της Κρήτης. 
Παρότι αβοήθητοι από τον αραβικό κόσμο, οι Άραβες της Κρήτης προ-
έβαλαν σθεναρή αντίσταση στα βυζαντινά στρατεύματα και μόνο το 
961/350, έπειτα από πολύμηνη πολιορκία12, κατόρθωσε ο Νικηφόρος να 
κυριεύσει τον Χάνδακα13. Μετά την επιτυχία τους, οι Βυζαντινοί αιχμα-

8. Yaḳūt Al-Ңamawī, Mujam al-Buldān, 8 τόμοι, έκδ. Dār Iḥīā ̉ al-turāth al-̒arabī, 

Βηρυτός 2008, τ. 1, 190: " ألفا وسبعين  اثنين   Βλ. και αγγλική μετάφραση Α. Τibi, Two ." في 
sources on Arab Crete: Al Majālis wa’l Musāyarāt and Mu‛jam Al Buldān, Graeco-Arabica 
11 (2011), 118-122, κυρίως 121. Πβλ. Ν. Μ. Παναγιωτακης (έκδ.), Θεοδόσιος ὁ Διάκονος 
καὶ τὸ ποίημα αὐτοῦ «Ἅλωσις τῆς Κρήτης», Ηράκλειο 1960, 47 και σημ. 137. 

9. Λέων Διάκονος, Ιστορία, έκδ. C. B. Hase, Bonn 1828, 8. Πβλ. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 95. Khadar ‘Abīd, Ιστορία, 157. I. Khamīs –I.-Ḥassan ̒Abd Al-Whāb-
Sahīr I. Níaīńa, Χαρακτηριστικά της Βυζαντινής Ιστορίας (Πολιτικής και Πολιτισμικής) 
[στα αραβικά], Αλεξάνδρεια 2003, 224.

10. Al-Numān, Al-madjālis wa al-musāyarāt, έκδ. Al-Ḥabib Al-Faḳi, κ.α, Βηρυτός 

." و لمّا قدم عليه رسول أله أقريطش ... و استرحامهم " :446 ,1996
Συνεχιστής Θεοφάνους, Χρονογραφία, 477: Ὁ δὲ ἀμηρᾶς τῆς Κρήτης, ὁ λεγόμενος 

Κουρούπας, τὰ συμβάντα πρὸς τοὺς ὁμόρους Ἀγαρηνοὺς τῆς Σπανίας καὶ Ἀφρικῆς 
ἐδηλοποίησεν καὶ βοήθειαν καὶ συμμαχίαν ᾔτει. Πβλ. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 
99. A. Tιβι, Byzantine-Fatimid Relations in the Reign of Al-Mu̒izz Li-Din Allah (c. 953-975 
A.D.) as Reflected in Primary Arabic Sources, Graeco-Arabica 4 (1991), 92-3.

11. Numān, al-madjālis, 44 " مصر  هؤلاء صاحب  أقريطش  أهل  استمدّ  و   "  . Tibi, Byzantine-
Fatimid Relations, 92. Για την αδυναμία των Ιχσιντιδών να προσφέρουν οποιαδήποτε 
βοήθεια, βλ. V. Christides, The Image of Cyprus in the Arabic Sources, Λευκωσία 2006, 
Appendix C, 154-155: «An Unsuccessful Attempt by the Ikhshīdids of Egypt to assist the 
besieged Arabs of Crete in 960». 

12. Οκτώ μήνες αναφέρονται στον Yaḥyā, ενώ αλλού δέκα, βλ. Yaḥyā b. Said b. Yaḥyā 
al Anṭaḳī, Ta r̉īkh al-Anṭaḳī, έκδ. ̒Umar ̒Abd al Salam Tadmurī, Τρίπολη 1990, 96: 

 Ανωνύμου (ψευδο-Yaḥyā Al-Anṭaḳī), Κώδικας AR-288 Εθνικής ." و حاصرها ثمانية أشهر "
Βιβλιοθήκης Παρισιού στο Yaḥyā b. Saīd b. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta r̉īkh al-Anṭaḳī, έκδ. 
Tadmurī, σσ. 443-63, Τρίπολη 1990, 443: " و فتحها بعد حصار عشرة أشهر "  .

13. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm al-Zahira fī Mulūk Miṣr wa ‘l-Ḳāhira, έκδ. Dār al-

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114



61

λώτισαν αρκετούς μουσουλμάνους του νησιού, ενώ στον Κώδικα AR-
288 του Παρισιού αναφέρεται, ότι γλύτωσαν από τον εξανδραποδισμό 
μόνο μια μικρή ομάδα ανδρών, οι οποίοι αναρριχήθηκαν στις κορυ-
φές των βουνών14. Σε αντίθεση με την παραπάνω μαρτυρία, υπάρχουν 
αναφορές αραβικών πηγών που φανερώνουν ότι ο αραβικός στόλος της 
Κρήτης διασώθηκε και μετέφερε μεγάλο αριθμό Αράβων του νησιού σε 
Αλεξάνδρεια, Ανδαλουσία και Σικελία15. 

Σύμφωνα με τις πηγές, τη βυζαντινή κατάκτηση της Κρήτης ακολού-
θησε επιχείρηση ξεριζωμού οποιουδήποτε ισλαμικού στοιχείου16, στην 
οποία φυσικά περιλαμβάνονταν καταστροφές των τζαμιών17, ενώ χιλιά-
δες μουσουλμάνοι μεταφέρθηκαν αιχμάλωτοι στην Κωνσταντινούπολη18. 
Ανάμεσα σε αυτούς βρισκόταν και ο ίδιος ο εμίρης της Κρήτης, ο ̒Αbd al-
̒Azīz b. Shu̒aīb19, στον οποίο οι Βυζαντινοί επιφύλαξαν πολύ καλή μεταχεί-
ριση, ενώ ο γιος του εμίρη, o al- Nu̒mān, γνωστός στις βυζαντινές πηγές ως 
Ανεμάς, αφού βαπτίστηκε χριστιανός, προσχώρησε στον βυζαντινό στρατό 

Kutub al-Miṣriyya, (τόμοι 3-4), Κάιρο 1932-1933, τ. 3, 327. Ανωνύμου, Kitāb al-̒Uyūn wa 
al- Ḥadā ̉iq fī Akhbār al-Ḥaqā ̉iq, έκδ. O. Saidi, Δαμασκός 1973, τ. 4, 509.

14. Κώδικας AR-288, 443: " و لم يسلم منهم إلا نفر يسير من الرجال الذي تعلّقوا في رؤوس الجبال ".
15. Christides, The Conquest of Crete, 185. 
16. Ὁ Φωκᾶς… πᾶσαν τὴν νῆσον ὑποτελῆ καὶ ὑπόφορον τοῖς Ρωμαίοις ἀπέδειξε καὶ 

χριστιανῶν καὶ ὀρθοδόξων ἀντὶ Σαρακηνῶν πεποίηκεν οἰκητήριον: Μιχαήλ Ατταλειάτης, 
Ἱστορία, έκδ. Ε. Τσολακης, Μichaelis Attaliatae Historiae, Αθήνα 2011 [CFHB 50], 
175-176. Η αναφορά πάντως του Nuwayrī ότι ο Νικηφόρος προχώρησε σε βίαιους 
εκχριστιανισμούς των κατοίκων της Κρήτης βρίσκει δύσπιστους αρκετούς σύγχρονους 
μελετητές, βλ. Παναγιωτάκης, Θεοδόσιος ὁ Διάκονος, 85-86. R. A. K. Al Odetallah, 
Άραβες και Βυζαντινοί. Το πρόβλημα των αιχμαλώτων πολέμου, Θεσσαλονίκη 1983, 46. 
Όμως θεωρείται δεδομένο ότι μεταφέρθηκαν στο νησί χριστιανικοί πληθυσμοί, κυρίως 
Αρμένιοι, βλ. Λέων Διάκονος, Ἱστορία 28 και πβλ. P. Charanis, The Armenians in the 
Byzantine Empire, Lisboa 1963, 16. Χ. Μ. Μπαρτικιαν, Αρμενοβυζαντινά. Σχέσεις του 
Αρμενικού Έθνους με το Μεσαιωνικό Ελληνισμό, Θεσσαλονίκη 2007, 38.  

17. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 95. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉ iq, τ. 4, 509. Για τη 
«σταυροφορική» χροιά των αγώνων του Νικηφόρου Φωκά εναντίον των Αράβων, βλ. 
Κ. Τακιρτακογλου, Το θρησκευτικό στοιχείο στους αγώνες του Νικηφόρου Β´ Φωκά, 
Bυζαντιακά 31(2014), 107-128.

18. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 95: " ًو سبى من أهلها خلقاً كثيرا ".
19. Yaḳūt Al-Ңamawī, M̒ujam, τ. 1, 190. Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 491. Πβλ. 

Παναγιωτάκης, Θεοδόσιος ὁ Διάκονος, 87. Σ. Πατουρα, Οι αιχμάλωτοι ως παράγοντες 
επικοινωνίας και πληροφόρησης (4ος-10ος αι.), Αθήνα 1994, 121. 

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

62

και σκοτώθηκε λίγο αργότερα μαχόμενος εναντίον των Ρώσων20.
Ο Νικηφόρος Φωκάς επέστρεψε στο ανατολικό μέτωπο το 

962/351, αφού ο αυτοκράτορας Ρωμανός, μετά το πέρας της κρητικής 
εκστρατείας, τον μετέφερε σε αυτό21. Πρώτη του μεγάλη επιτυχία στην 
Ανατολή θεωρείται η κατάληψη, το ίδιο έτος, της πόλης της Αναζάρβου 
(αραβικά ‘Ayn Zarba)22. Η πόλη αυτή, ευρισκόμενη δίπλα στην πόλη της 
Μοψουεστίας (αραβικά Miṣṣīṣa), αποτελούσε μια από τις μεγάλες πόλεις 
των βυζαντινο-αραβικών συνόρων. Ο βυζαντινός στρατός, συνολικά 
160.000 άνδρες, σύμφωνα με τις αραβικές πηγές23, με επικεφαλής τον 
Νικηφόρο Φωκά, αφού πρώτα κατέκτησε το σημαντικό φρούριο Τιλ 
Μούσα24, έφθασε στα περίχωρα της Αναζάρβου κατά τον ισλαμικό μήνα 
Μουχάρεμ25. Ο Νικηφόρος Φωκάς επιχείρησε να περικυκλώσει την πόλη, 
αποστέλλοντας ένα τμήμα του στρατού επάνω στο βουνό (στους πρόποδες 
του οποίου βρισκόταν η πόλη26), ενώ ο ίδιος, με το μεγαλύτερο μέρος 
του στρατού, στρατοπέδευσε μπροστά από τα τείχη, τα οποία άρχισε να 

20. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 134. Παναγιωτακης, Θεοδόσιος ὁ Διάκονος 
88. Al Odetallah, Άραβες και Βυζαντινοί, 52. Πατουρα, Οι αιχμάλωτοι, 121-2. 

21. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 96. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat al-ḥalab fī ta r̉īkh Ḥalab, έκδ. 
Dār al-kutub al-̒alamya, Βηρυτός 1996, 78.

22. Αντίθετα με την πλειονότητα των Αράβων ιστορικών, ο Ibn Al-Ἁdīm, (1192-
1262) αναφέρει ως έτος της κατάληψης της Αναζάρβου το έτος 350 της Εγίρας. Το ίδιο 
και ο ανώνυμος συγγραφέας του Κώδικα ΑR-288: βλ. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 78. Κώδικας 
AR-288, 445.

23. Miskawayh, Tadjārib al-ủmam (7 τόμοι), έκδ. S. K. Ңasan, Βηρυτός 2003, τ. 5, 
332. Ibn Al-Ϥbrī, Ta r̉īkh al-Zamān, μετάφραση από τα συριακά στα αραβικά: Ι. Armala, 
έκδ. Dār al-Mashrik, Βηρυτός 1986, 61. Ibn Al-Djazwī, al-Muntaẓam fī ta r̉īkh al-mulūk 
wa al-ủmam, έκδ: Dār al-kutub al-̒alamya, Βηρυτός 1992, τ. 14, 139. Al- Dhahabī, Ta r̉īkh 
al –Islām, έκδ. ̒U. ̒Abd Al-Salām Tadmurī, Βηρυτός 1989, τ. 26, 6. Al- Dhahabī, Duwal 
al-Islām, έκδ Ḥ. Is. Marūa, Βηρυτός 1999, τ. 1, 320. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 331.

24. Idrīs b. Al-Ḥasan, ̒Uyūn al-Akhbār wa funūn al-athar fī faḍa  il al-a ỉmma al-aṭhār, 
al-sab̒a al-sādis, έκδ. M. Ghalib, Βηρυτός 1984, 127. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉iq, τ. 4, 503.

25. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil fī al-tārīḥ, (τόμοι 11), έκδ. ‘A. al-Qadi- M. al-Daqqāq, 
Βηρυτός 2006, τ. 7, 272. Ibn Kathīr, al- Bīdāya wa al-nihāya, έκδ. A. B. Abd Al-Turkī, Rijad 
1998, τ. 15, 254. Ibn Khaldūn,Ta’ rīkh, (τόμοι 8), έκδ. Dār al- Fikr, Βηρυτός 2000, τ. 4, 304.

26. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 332. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Nuwairī, Nihāyat 
al-arab fī funūn al-adab, έκδ. A. K. ZakĪ, Κάιρο 1980, τ. 23, 191. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 6. 
Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 331. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

63οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων

σφυροκοπεί με τις πολιορκητικές μηχανές27. Ταυτόχρονα, οι Βυζαντινοί 
φρόντισαν να διακόψουν την παροχή νερού στην πόλη28.

Οι κάτοικοι βλέποντας τον κλοιό γύρω από την πόλη τους να σφίγγει, 
και την απουσία οποιασδήποτε βοήθειας από τον αραβικό κόσμο29, 
ζήτησαν από τον Νικηφόρο να τους παραχωρήσει το amān30. Μάλιστα 
ο Idrīs b. Al-Ḥasan (1392-1468) προσθέτει μια πολύ ενδιαφέρουσα 
πληροφορία για αυτές τις διαπραγματεύσεις, σύμφωνα με την οποία ο 
αυτοκράτορας είχε στείλει μέσα στην πόλη τον παλιό εμίρη της Κρήτης, ο 
οποίος παρακίνησε τους κατοίκους της να παραδοθούν, υπενθυμίζοντάς 
τους τα γεγονότα του Χάνδακα31. Η πρόταση των μουσουλμάνων ήταν, 
ότι θα παρέδιδαν την πόλη στον Νικηφόρο, ο οποίος σε αντάλλαγμα δεν 
θα πείραζε κανέναν μέσα σε αυτήν, ενώ όλοι θα είχαν τη δυνατότητα 
να αποχωρήσουν, παίρνοντας μαζί τους ο τιδήποτε μπορούσαν να 
μεταφέρουν32. Ο Νικηφόρος αποδέχθηκε την πρόταση τους, με μοναδικό 
όρο ότι δεν θα επιτρεπόταν οι κάτοικοι να μεταφέρουν μαζί τους και τον 
οπλισμό τους33˙ έτσι οι κάτοικοι της Αναζάρβου, άνοιξαν τις πύλες της 
πόλης τους στον Βυζαντινό στρατηγό34.

Ο Νικηφόρος δεν άργησε να μετανιώσει για την απόφασή του να 
παραχωρήσει το amān35. Αυτό πρέπει να οφείλεται στο γεγονός, ότι ο 

27. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 332. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 6. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 
4, 304. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 331. 

28. Idrīs b. Al-Ḥasan, ̒Uyūn al-Akhbār, 127: " و رحل عنهم إلى عين ورن فقطع الماء عليهم ".
29. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 61: " حتى أيس اهاليها العرب من مساعدة تأتيهم ".
30. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 332. Nuwairī, Nihāyat, τ. 23, 191. Dhahabī, Ta’ rīkh, 

τ. 26, 6. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 254. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 331.To amān 
συνοπτικά μπορεί να οριστεί ως υπόσχεση, γραπτή ή προφορική, του νικητή ότι θα 
σεβαστεί τις ζωές των εχθρών που παραδίδονται σε αυτόν. Για λεπτομέρειες, βλ.EI², τ. 1, 
λήμμα Amān (Schacht). 

31. Al-Ḳurshī, ̒Uyūn al-Akhbār, 127: 
 " فأرسل الدمستق إليهم أمير إقريطش ، فحذرهم بما حل بأهل إقريطش "
32. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 61. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉iq, τ. 4, 504-5.
33. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉iq, τ. 4, 505: 
. " فأجابهم إلى ذلك و شرط عليهم أن لا يحملوا شيئاً من السلاح "
34. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 332. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Dhahabī, Ta’ 

rīkh, τ. 26, 6. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 304. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 331. Ibn 
Al-Wardī, Ta’ rīkh, έκδ. Ṭab̒a Miṣr, Αίγυπτος 1868, τ. 1, 289.

35. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 332. Ibn Al-Athīr, al-Kāmil, τ. 7, 272. Nuwairī, Nihāyat, 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

64

Φωκάς, μετά την είσοδό του στην πόλη, διαπίστωσε ιδίοις όμμασι, ότι οι 
κάτοικοί της δεν είχαν τη δύναμη να του αντισταθούν για πολύ ακόμη, σε 
περίπτωση που αυτός δεν αποδεχόταν την πρόταση τους36. Ανεξαρτήτως 
των γεγονότων, την πρώτη νύχτα μετά την είσοδο των Βυζαντινών στην 
πόλη, κήρυκες ανακοίνωσαν στους Άραβες, ότι μέχρι το ξημέρωμα θα 
έπρεπε όλοι να βρίσκονται στο μεγάλο τζαμί37. Στην ανακοίνωση αυτή, 
οι Βυζαντινοί δεν παρέλειψαν να αναφέρουν, ότι θα εκτελούσαν όποιον 
δεν βρισκόταν στο τέμενος το πρωί38.

Η απειλή του Νικηφόρου πραγματοποιήθηκε. Το επόμενο πρωί εξή-
ντα χιλιάδες Βυζαντινοί ξεχύθηκαν στους δρόμους της πόλης με διατα-
γές να σκοτώσουν όσους έβρισκαν στις κατοικίες τους, ενώ συγχρόνως 
θα επιδίδονταν και στη λεηλασία39 της πόλης40. Έπειτα, ο Νικηφόρος δι-
έταξε όσους κατοίκους είχαν καταφύγει την προηγούμενη νύχτα στο με-
γάλο τέμενος, να εγκαταλείψουν την πόλη έως το βράδυ, με την υπενθύ-
μιση ότι η καθυστέρηση σήμαινε θάνατο41. Οι Άραβες, που σίγουρα εί-
χαν πληροφορηθεί για τις σφαγές που είχαν προηγηθεί το πρωινό εκεί-
νο, όταν άκουσαν τις νέες απειλές του Νικηφόρου έτρεξαν πανικόβλητοι 

τ. 23, 191. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 331. Al Οdetallah, Άραβες και Βυζαντινοί, 
52. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 224.

36. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 61. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 304. Πβλ. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 234.

37. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 61-2. Dhahabī, Ta’ 
rīkh, τ. 26, 6. Nuwairī, Nihāyat, τ. 23, 191. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 254.  Ibn Taghrī 
Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 331. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉ iq, τ. 4, 505. Ibn Al-Ϥbrī, Ta r̉īkh 
Mukhtaṣar al- Duwal, έκδ. A. ṢĀMAḤĀNĪ al-YSŪ̒Ī, Βηρυτός 1983, 293.

38. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 332. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-
Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Ibn Al-Ϥbrī, Ta r̉īkh mukhtaṣar, 293 
Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 191. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 254.

39. Ωστόσο στο χρονικό Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉iq fī Akhbār al-Ḥaqā ̉iq τ. 4, 505, 
αναφέρεται ότι η λεηλασία της πόλης έλαβε χώρα τη νύχτα, κατά τη διάρκεια της οποίας 
οι κάτοικοι βρισκόντουσαν στο τέμενος: " أطلق لأصحابه نهب المدينة فنهبوا إلى آخر النّهار  "

40. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 332-3. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-
Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62.Ibn Al-Ϥbrī, Ta r̉īkh  mukhtaṣar, 293. 
Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 191. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 6. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332.

41. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-
Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Ibn Al-Ϥbrī,Ta’ rīkh, 62. Ibn Al-Ϥbrī, Ta r̉īkh mukhtaṣar, 293. 
Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 191. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 6. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 254.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 65

να εγκαταλείψουν την πόλη. Αποτέλεσμα της ταραχής αυτής ήταν αρκε-
τοί από αυτούς να αφήσουν την τελευταία τους πνοή στις θύρες του τε-
μένους, λόγω του συνωστισμού που προκλήθηκε42. Επιπλέον, από αυτούς 
που τελικά κατόρθωσαν να διαφύγουν από την πόλη αρκετοί, μη γνωρί-
ζοντας προς τα πού να κατευθυνθούν, ξεψύχησαν στους δρόμους43, γε-
γονός καθόλου περίεργο, αφού οι περισσότεροι οδοιπορούσαν ξυπόλυ-
τοι44, καθότι οι συνθήκες κάτω από τις οποίες έγινε η έξοδος από το τέ-
μενος δεν τους επέτρεπαν να προμηθευθούν τα υποδήματά τους από την 
έξοδο του τζαμιού. 

Πριν αποχωρήσουν οι Βυζαντινοί, κατεδάφισαν τα τείχη της πόλης 
και τις κατοικίες, αφού πρώτα πήραν ό, τι πολύτιμο είχαν αφήσει πίσω 
τους οι κάτοικοι της45. Συνολικά ο Νικηφόρος Φωκάς έμεινε στην περιοχή 
είκοσι μία μέρες46 και βέβαια σε αυτή την περίοδο δεν έμεινε άπραγος 
και κλεισμένος μέσα στην Ανάζαρβο. Κατέκτησε πενήντα τέσσερα47 
φρούρια48, γύρω από την πόλη, μερικά με το ξίφος, ενώ στα υπόλοιπα 

42. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-
Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Ibn Al-̒Ibrī, Ta r̉īkh mukhtaṣar, 293. 
Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 6. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 254. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 304.

43. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Ibn Al-Ϥbrī, Ta 
r̉īkh mukhtaṣar, 293. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 191. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 6. Ibn Kathīr, 
al- Bīdāya, τ. 15, 255. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 304.

44. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 139: " و مروا على وجوههم حفاة عراة ".
45. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 96. Ibn Al-Djawzī, al-

Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 78. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Nuwayrī, Nihāyat, 
τ. 23, 191. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 6. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 255. Ibn Khaldūn, Ta’ 
rīkh, τ. 4, 304. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 225.

46. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-
Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 191. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 255.  
Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62, κάνει λόγο για 22 μέρες: " و ظلّ اثنين و عشرين يوماً في قيليقية  " .

47. Ο Λέων Διάκονος, Ιστορία, 30, κάνει λόγο για περίπου 60 φρούρια: ᾑρηκὼς 
οὖν καὶ καταβαλὼν ἐν εὐαριθμήτῳ καιρῷ τῶν Ἀγαρηνῶν ὑπὲρ τὰ ἑξήκοντα φρούρια. 
Παραμένει πραγματικά περίεργο πάντως, ότι ο Λέων γνωρίζει και αναφέρει την 
κατάκτηση αυτών των φρουρίων, χωρίς όμως να κάνει καμιά αναφορά για την άλωση 
της Αναζάρβου, αλλά και του Χαλεπιού, που συνέβη τον ίδιο χρόνο.  

48. Σε αυτά τα 54 φρούρια δεν θα πρέπει να υπολογίζεται και η κατάληψη του πολύ 
σημαντικού φρουρίου Ντουλούκ, η οποία πραγματοποιήθηκε αργότερα. βλ. Yaḥyā Al-
Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 97. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 78. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. Κώδικας 
AR-288, 445. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar fī akhbār al-bashar, έκδ. Dār al-kutub al-̒alamya, 
Βηρυτός 1997, τ. 1, 442.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

66

οι κάτοικοι τους προτίμησαν να παραδοθούν49. Σε ένα από τα φρούρια 
πάντως που παραδόθηκαν τελικά δεν αποφεύχθηκε η σφαγή. Αναφέρει ο 
Ibn Al-Athīr (1160-1233): 

Σε κάποιο από αυτά τα φρούρια, που κατακτήθηκαν με την 
παραχώρηση του amān, διετάχθησαν οι κάτοικοί του να 
εξέλθουν, όπως και έγινε. Κάποιοι από τους Αρμένιους (του 
Βυζαντινού στρατού) παρενόχλησαν κάποιες γυναίκες των 
μουσουλμάνων και οι μουσουλμάνοι τις υπερασπίστηκαν 
με μεγάλο ζήλο ξιφουλκώντας (εναντίον των Αρμενίων). Ο 
Δομέστικος εξοργίστηκε από αυτό το γεγονός και διέταξε τη 
θανάτωση όλων των μουσουλμάνων και αυτοί ήταν τετρακόσιοι 
άνδρες και σκότωσε και τις γυναίκες και τα παιδιά και δεν άφησε 
κανέναν ζωντανό εκτός από όσους αποδέχτηκαν τη σκλαβιά50.

Οι Άραβες ιστορικοί, στην πλειονότητά τους, δεν παραλείπουν 
να αναφέρουν τον λόγο που έκανε τον Νικηφόρο Φωκά να επιστρέψει 
στο Βυζάντιο. Είχε πλησιάσει η περίοδος νηστείας του Πάσχα51 και 

49. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-
Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 191-2. Dhahabī,   
Ta’ rīkh, τ. 26, 6. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 255. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉iq, τ. 4, 504-5.

50. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 272-3:
 »  و إن حصناً من تلك الحصون التي فتحت بالأمان أمِرَ أهله بالخروج منه فخرجوا فتعرّضَ احدُ الأرمن لبعض

 حرم المسلمين ، فلحق المسلمين غيرة عظيمة ، فجردوا سيوفهم ، فاغتاظ الدمستق لذلك ، فأمر بقتل جميع المسلمين ، و
كانوا أربعمائة رجل ، و قتل النساء و الصبيان ، و لم يترك إلا من يصلح أن يُسترق "

Το ίδιο, βλ. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62 .Πβλ. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 238.
51. Ο Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 229-30, παρόλο που είχε στη διάθεσή 

του, τόσο τις αραβικές πηγές όσο και τις βυζαντινές, αναφέρει ότι η υποχώρηση αυτή 
πραγματοποιήθηκε μετά την κατάκτηση των 54 φρουρίων και πριν την κατάληψη 
της Αναζάρβου. Συνοπτικά η πορεία αυτής της εκστρατείας, πάντα σύμφωνα με τον 
Schlumberger, ήταν η εξής: Κατάκτηση 54 φρουρίων- Υποχώρηση λόγω της νηστείας του 
Πάσχα- Επιστροφή των Βυζαντινών- Κατάληψη της Αναζάρβου- Κατάληψη του Χαλεπιού. 
Ο Schlumberger, αγνοώντας τις αντιφάσεις που δημιουργούνται από τις ημερομηνίες 
που και ο ίδιος παραδίδει, λόγω της παράβλεψης αυτής, οδηγείται σε εσφαλμένα 
συμπεράσματα. Υποθέτει, για παράδειγμα, ότι ο αιφνιδιασμός του Χαμδανίδη Εμίρη, 
τον οποίο θα δούμε παρακάτω, προκλήθηκε από τη γρήγορη κατάκτηση της Αναζάρβου, 
βλ. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 244-5. Η περίοδος, όμως, της πολιορκίας της 
Αναζάρβου δεν ήταν τόσο σύντομη. Εξάλλου, όλοι οι Άραβες χρονογράφοι αναφέρουν 
την κατάληψη των πενήντα τεσσάρων φρουρίων μετά την κατάληψη της Αναζάρβου. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 67

έτσι ο ευλαβής αυτοκράτορας αναχώρησε, αφού πρώτα υποσχέθηκε 
να επιστρέψει μετά το πέρας της θρησκευτικής εορτής52. Η μοναδική 
αραβική αντίδραση που μαρτυρείται σε αυτήν την εκστρατεία του 
Νικηφόρου προήλθε από τον εμίρη της Ταρσού, τον Ibn Zyyat, ο 
οποίος με ένα στράτευμα που απετελείτο από τέσσερις χιλιάδες άνδρες 
(αλλού αναφέρονται μοναχά οκτακόσιοι53) αντιπαρατάχθηκε στον 
βυζαντινό στρατό54. Ο Νικηφόρος κατάφερε, χωρίς καμιά δυσκολία, να 
τρέψει σε φυγή τον φιλόδοξο εμίρη55. Λίγο καιρό πριν, ο Ibn Zyyat είχε 
αποφασίσει να αυτονομηθεί56 από το εμιράτο των Χαμδανιδών  -ρήξη 
την οποία γνώριζε ο Νικηφόρος και είχε με πανουργία προσπαθήσει 
να την εκμεταλλευτεί, δημιουργώντας μέσω διαπραγματεύσεών του με 
τον Sayf al-Dawla το αίσθημα στους κατοίκους της Ταρσού57, ότι δεν 

Όπως επίσης αναφέρουν και την υποχώρηση του Νικηφόρου μετά την κατάληψη της 
πόλης. Από τις πηγές προκύπτει ότι η πραγματική πορεία των βυζαντινών στρατευμάτων 
ήταν η εξής: Κατάληψη Αναζάρβου- Κατάκτηση 54 φρουρίων- Υποχώρηση λόγω της 
νηστείας του Πάσχα- Επιστροφή των Βυζαντινών (εξ ού και ο αιφνιδιασμός του Sayf al-
Dawla)-Κατάληψη του Χαλεπιού.  

52. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 273. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ 
rīkh, 62. Ibn Al-Ϥbrī, Ta r̉īkh mukhtaṣar, 294. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 192. Ibn Kathīr, al- 
Bīdāya, τ. 15, 255.

53. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā̉ iq, τ. 4, 504:
."  فكان عدّة من حضر معه خمسمائة فارس و ثلاثمائة راجل" 
54. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 273. Ibn Kathīr, al- 

Bīdāya, τ. 15, 255.
55. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉iq, τ. 4, 504.
56. Συνηθισμένη πρακτική, στον μεσαιωνικό ισλαμικό κόσμο, ήταν αυτή η επιθυμία 

ανεξαρτητοποίησης από την κεντρική εξουσία να εκδηλώνεται με την αλλαγή του 
ηγεμόνα στο όνομα του οποίου γινόταν το κήρυγμα της Παρασκευής. Αυτό έγινε και 
στην περίπτωση του Ibn Zyyat. βλ. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 273. Miskawayh, Tadjārib, 
τ. 5, 333. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Ibn Ẓāfir, Akhbār al-Duwal al- munḳaṭi̒a (τόμοι 
2), έκδ. ̒A. Hazīmah – M. Muῃāfaẓa - Ά. Άbanah- M. Ṭ̒ānī, Irbid 1999, τ. 1, 75. Ibrāhīm-
Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 225. Ά. A. Al-Samīa Al-Djanzārī, Τα χερσαία ισλαμικά 
thughūr στα σύνορα με το Βυζάντιο κατά το Μεσαίωνα [στα αραβικά], Κάιρο 1979, 44. 
EI², τ. 9, λήμμα Sayf al-Dawla (T. Bianquis).

57. Η πόλη της Ταρσού διαδραμάτισε ηγετικό ρόλο στην οργάνωση και την εκτέλεση 
των αραβικών επιθέσεων εναντίον του Βυζαντίου, αφού εθεωρείτο το κέντρο συνάντησης 
όλων των αγωνιστών της jihad στα σύνορα με τη  Βυζαντινή αυτοκρατορία, βλ C. E. 
Bosworth, The city of Tarsus and the Arab-Byzantine Frontiers in Early and Middle ‘Abbāsid 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

68

είχαν καμία συμμετοχή στην εξωτερική πολιτική των Αράβων, κάτι που 
ενέτεινε την αντιπαλότητα των δύο πλευρών58. Επομένως, μπορούμε 
εύκολα να εξηγήσουμε την επίθεση του εμίρη της Ταρσού ως προσπάθεια 
να εδραιώσει την εξουσία του, μέσω του κύρους που θα αποκτούσε, αν 
κατάφερνε να νικήσει τον Νικηφόρο Φωκά59. Ωστόσο, η αποτυχία του 
στο πεδίο της μάχης σε συνδυασμό με την αντίδραση του Sayf al-Dawla 
στις επιδιώξεις του, οδήγησε τον Ibn Zyyat στην αυτοκτονία60.

Η κατάκτηση της Αναζάρβου αποτέλεσε το προοίμιο για το 
επίτευγμα, το οποίο θα εξύψωνε κατακόρυφα στα μάτια των Βυζαντινών 
το γόητρο του Νικηφόρου Φωκά: την κατάληψη του Χαλεπιού, της ίδιας 
της πρωτεύουσας του Sayf al-Dawla61. Η νέα αυτή επιδρομή του Φωκά 

Times, Oriens 33(1992), 270-2. N. M. El Cheich, Byzantium Viewed by the Arabs, Harvard 
2004, 170. L. M. Bonner, Jihad in Islamic history. Doctrines and Practice, New Jersey 2006, 
133-4. E. McGeer, Sowing the dragon’s teeth. Byzantine Warfare in the Tenth Century, 
Washington 2008, 231-2. Την ιδιαίτερή της σημασία γνώριζαν και οι Βυζαντινοί, βλ. Λέων 
Διάκονος, Ιστορία , 51: ἐπὶ τὴν τῶν Ταρσέων ἤλαυνεν ἀνδρῶν ἀρετῇ καὶ πλήθει καὶ μελέτῃ 
τῶν τακτικῶν τραχηλιῶσαν τότε καὶ νεανιευομένην ὑπέραυχα, καὶ πλείστας ἀναφανδὸν 
ἐκδρομὰς ἀνελπίστους εἰσπράττουσαν. Αξίζει να αναφερθεί, ότι ο Θεοδόσιος Διάκονος 
στο ποίημα του, ανάμεσα στα διάφορα ισλαμικά κράτη (Ιχσντίδες, Μπουγίδες, Χαμδανίδες, 
κ.λπ.) των οποίων οι κάτοικοι, υποστηρίζει, θα πρέπει να τρομοκρατηθούν από την επιτυχία 
του Νικηφόρου στη Κρήτη, πρώτη αναφέρει την Ταρσό, βλ. Θεοδόσιος Διάκονος, Ἅλωσις 
τῆς Κρήτης, έκδ. U. Criscuolo, Leipzig 1979, 36, στίχ. 936-937: τῆς Ἀφρικῆς γῆς φρίξατε 
ξιφηφόροι, / ταράσσεται γὰρ Ταρσεωτῶν ἡ πόλις. Με αναφορά στην ίδια πόλη, μάλιστα, 
καταλήγει και το ποίημα και συγκεκριμένα με τις αμυντικές της προετοιμασίες, ώστε να 
αποφευχθούν οι «συμφορές», βλ. Θεοδόσιος Διάκονος, Ἅλωσις τῆς Κρήτης, 39, στίχ. 1036-
1039: Ἤκουσε Ταρσὸς καὶ κατασκάπτει τάφρους / καὶ πύργον ὑψοῖ καὶ σιδηροῖ τὰς 
πύλας, / καὶ πάντα ποιεῖ συμφοραῖς ἀλλοτρίαις / τὀ μέλλον αὐτῇ προβλέπουσα φορτίον.

58. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉iq, τ. 4, 501-2:
"  و ذلك أنّ الدّمستق لما علم أنّ الوحشة قد ... قصده بلد عين زربة و ما والاها " 
59. Schlumberger , Νικηφόρος Φωκάς, 228-9.
60. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 273. Ibn Khaldūn, Ta’ 

rīkh, τ. 4, 305. AL-DjanzarĪ, Τα χερσαία ισλαμικά thughūr, 45.
61. Ο Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 56-7, γράφει για την κατάκτηση του Χαλεπιού 

από τον Νικηφόρο Φωκά: Ήταν αυτός που κατέκτησε το Χαλέπι, παίρνοντας το από  τον 
Sayf al-Dawla. Και πριν από αυτόν κανείς από τους βασιλιάδες των Βυζαντινών δεν είχε 
πάρει το Χαλέπι. Και με αυτό το κατόρθωμα εξυψώθηκε στα μάτια των βασιλιάδων του 
Βυζαντίου και έπειτα βασίλεψε ο ίδιος μέχρι που δολοφονήθηκε:

 " و هو الذي افتتح حلب و أخذها من سيف الدولة بن حمدان، و لم يأخذ حلب أحد قبله   من ملوك الروم ، فعظم
بذلك في أعين ملوك الروم و ملّكوه عليهم إلى أن قتل "



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 69

συνέβη το ίδιο έτος με την κατάκτηση της Αναζάρβου, δηλαδή το 962/351. 
Ίσως και αυτός να ήταν ο λόγος, που οι Άραβες αιφνιδιάστηκαν από τον 
Βυζαντινό δομέστικο, διότι δεν περίμεναν δύο επιδρομές κατά τη διάρκεια 
της ίδιας περιόδου62. Ο ίδιος, μάλιστα, ο Sayf al-Dawla συνειδητοποίησε 
ότι ο Νικηφόρος Φωκάς εκστράτευε εναντίον του, μόνο όταν ο τελευταίος 
βρισκόταν αρκετά κοντά στο Χαλέπι63. 

Για το ποιές ακριβώς ήταν οι αντιδράσεις των Αράβων υπάρχουν 
διαφορετικές περιγραφές στις αραβικές πηγές. Μια ομάδα πηγών αναφέρει, 
ότι ο Sayf al-Dawla, όταν πληροφορήθηκε για την έλευση του Νικηφόρου 
Φωκά, προχώρησε σε εσπευσμένη στρατολόγηση ανδρών και κατευθύνθηκε 
για να αντιμετωπίσει τον βυζαντινό στρατό64. Το μέγεθος του τελευταίου 
υπολογίζεται από τους Άραβες ιστορικούς σε 200.000 άνδρες65. Στη μάχη 
που επακολούθησε οι Βυζαντινοί επικράτησαν κατά κράτος και ο Sayf al-
Dawla έφυγε ηττημένος, μακριά από την πρωτεύουσά του66. 

62. Dhahabī, Ta’ rīkh,τ. 26, 7. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 320.
63. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 97. Al-Hamadānī, 

Takmila Ta’ rīkh al-Ṭabarī, έκδ. Y. Kanān, Βηρυτός 1961, τ. 1, 181. Ibn Al-Djawzī, al-
Muntaẓam, τ. 14, 140. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 273. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 77. Ibn 
Al-Ἁdīm, Zubdat, 78. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 441. Πβλ. M. Canard, Histoire de la 
dynastie des H᾿amdanides de Jazīra et de Syrie, Paris 1953, 811-2.

64. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Athīr, al- 
Kāmil, τ. 7, 273. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 441. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. Ibn 
Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332.

65. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ἁdīm, 
Zubdat, 78. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253. Ibn Taghrī Birdī, al-
Nudjūm, τ. 3, 332. Ο Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181, υπολογίζει το στρατό του Νικηφόρου 
σε 230.000 άνδρες.: " و كان عسكرهم مائتي الف و ثلاثين الف رجل بالجواشن ".

66. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 140. Ibn Al-
Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 273. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 77. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Abū Al-
Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 441. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 
15, 253. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332. Μάχη 
μεταξύ του Νικηφόρου Φωκά και του Sayf al-Dawla, πριν την κατάληψη του Χαλεπιού, 
αναφέρουν και ορισμένοι Βυζαντινοί ιστορικοί, βλ. Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 
491. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 252-3. Μιχαήλ Γλυκάς, Βίβλος Χρονική, 566-7. Σχετικά 
με τις βυζαντινές πηγές που αναφέρονται στην κατάκτηση του Χαλεπιού, δυστυχώς δεν 
διασώθηκε έως τις μέρες μας το ποίημα του Θεοδοσίου Διακόνου το οποίο είχε υποσχεθεί να 
συνθέσει για να εξυμνήσει το κατόρθωμα του Νικηφόρου να αλώσει την πρωτεύουσα του 
Χαμδανίδη εμίρη. Πάντως δεν μπορούμε να είμαστε σίγουροι, αν ο Θεοδόσιος υλοποίησε 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

70

Σύμφωνα με μια άλλη εκδοχή, ο Sayf al-Dawla, όταν έμαθε για την 
εκστρατεία των Βυζαντινών, απέστειλε τον μαμελούκο του Nadjā ως 
επικεφαλής του στρατεύματός του, ώστε να τους αντιμετωπίσει67. Ωστόσο, 
ο Ιωάννης Τζιμισκής, που φαίνεται ότι ηγούνταν της εμπροσθοφυλακής 
του βυζαντινού στρατού, κατανίκησε τον Nadjā68, ο οποίος μετά την ήττα 
του δεν επιχείρησε εναντίον των Βυζαντινών, που συνέχισαν ανενόχλητοι 
την προέλασή τους προς το Χαλέπι. Ο Sayf al-Dawla αποφάσισε να 
αφήσει την πόλη και να πάει να βρει τα στρατεύματά του, και πριν την 
έξοδό του έπεισε τους κατοίκους του Χαλεπιού να αντισταθούν στους 
Βυζαντινούς, περιμένοντας την άφιξη αυτού και του στρατού του, και 
έτσι θα μπορούσαν να περικυκλώσουν τους Βυζαντινούς69. Όταν οι 
Βυζαντινοί κατέφθασαν στην πόλη, οι απειροπόλεμοι κάτοικοι του 
Χαλεπιού, ποθώντας τις δάφνες της Jihād τους επιτέθηκαν και όπως 
ήταν επόμενο ηττήθηκαν70. Ο Yaḥyā Al-Anṭaḳī αναφέρει, ότι στη μάχη 
αυτή, αρχικά, έλαβε μέρος και ο Sayf al-Dawla, αν και έπειτα τράπηκε σε 
φυγή71 και με αυτόν τον τρόπο μπορούμε να εξηγήσουμε και τη διαφορά 
ανάμεσα στις δύο ομάδες πηγών. 

Μετά την ήττα των αραβικών δυνάμεων ακολούθησε η λεηλασία του 
παλατιού του Sayf al-Dawla, που βρισκόταν έξω από τα τείχη της πόλης 
του Χαλεπιού, την οποία αφηγούνται όλοι οι Άραβες ιστοριογράφοι. Οι 
Βυζαντινοί, αφού ιδιοποιήθηκαν από αυτό εκατοντάδες σάκους γεμάτους 
νομίσματα, 1400 μουλάρια και μεγάλες ποσότητες όπλων, στη συνέχεια 
κατέστρεψαν το οίκημα72. Στα παραπάνω λάφυρα ο Ibn Ẓāfir προσθέτει 

την υπόσχεση του, βλ. Θεοδόσιος Διάκονος, Ἅλωσις τῆς Κρήτης, έκδ. Criscuolo, 1: Δέξαι 
οὖν, εἰ καὶ ‘τῆς ἀξίας’ εἰσὶν ‘ἐνδεᾶ’, Θεοδοσίου ‘ψελλίσματα’ καὶ περὶ τῆς τοῦ Χάλεπε 
γράφειν ἐπίτρεψον καταστροφῆς καὶ ἁλώσεως˙ οὕτω γὰρ ‘προθυμότερος γεγονὼς’ τῶν 
σῶν κατορθωμάτων, ὡς ἐξόν, γενήσομαι συγγραφεύς.

67. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 97. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 78.
68. Yaḥyā Al- Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 97: " و لقي يانيس بن الشمشقيق لنجا في ناحية عزاز ... فانهزم نجا  ". 

Πβλ. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 257.
69.Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 79: " و اتّصل خبره سيف الدولة ... على بانقوسا ".
70. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 98. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 79.
71. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 98: " و استنفر أهل المدينة فخرج إليه منهم ... و انهزم سيف الدولة  "  

πβλ. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 268.
72. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333-4. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 99. Hamadānī, 

Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 140. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 
273. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 81. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 71

εκατοντάδες φορτία με πολυτελή υφάσματα και μεταξωτά ενδύματα, 
χρυσό και ασήμι, 300 αραβικά άλογα και περίπου 1.000 καμήλες, ενώ 
σύμφωνα με τον ίδιο ιστοριογράφο οι Βυζαντινοί, πριν προχωρήσουν 
στην καταστροφή του οικήματος, αφαίρεσαν και τελικά μετέφεραν μαζί 
τους τη χρυσή στέγη του παλατιού73. 

Όπως είναι φυσικό ακολούθησε η πολιορκία της πόλης, οι κάτοικοι 
της οποίας, αφού ο Sayf al-Dawla απουσίαζε, έπρεπε να προστατέψουν την 
πόλη μόνοι τους. Η πολιορκία διαρκούσε ήδη τέσσερις μέρες και ο Sayf al-
Dawla δεν είχε κάνει την εμφάνισή του. Έτσι, οι γέροντες της πόλης, την 
τέταρτη μέρα, εξήλθαν από την πόλη αποφασισμένοι να έρθουν σε κάποια 
συνεννόηση με τον Νικηφόρο Φωκά74. Ο Φωκάς ζήτησε ως αντάλλαγμα, 
για να αφήσει ανενόχλητο το Χαλέπι, να του παραδώσουν τον Sayf al-
Dawla, πιστεύοντας προφανώς, ότι ο Χαμδανίδης εμίρης βρισκόταν μέσα 
στην πόλη75. Οι απεσταλμένοι του ορκίστηκαν, ότι ο Sayf al-Dawla δεν 
βρίσκεται στην πόλη76 και στην επόμενη συνάντηση του πρότειναν να 
του δώσουν χρήματα και να του επιτρέψουν να μπει στο Χαλέπι με τον 
στρατό του, από τη μια πύλη και να εξέλθει από μια άλλη, γυρίζοντας 
πίσω στην πατρίδα του, ως ο Βυζαντινός που κατάφερε να εισέλθει με 
τον στρατό του στην πρωτεύουσα του εμιράτου77.

Ο Νικηφόρος υποσχέθηκε να απαντήσει την επομένη, όταν, όμως, 
οι πρόκριτοι του Χαλεπιού τον επισκέφθηκαν, ώστε να ακούσουν την 
απόφασή του, ο Βυζαντινός δομέστικος τους κατηγόρησε, ότι ο σκοπός 
της πρότασής τους να τον αφήσουν να μπει στην πόλη, δεν ήταν κανένας 
άλλος παρά μόνο να τον οδηγήσουν σε μια καλοστημένη ενέδρα, αφού 
πίστευε, ότι μέσα στο Χαλέπι παραμόνευαν κρυμμένοι πολεμιστές78.

Αντιμέτωποι με τις κατηγορίες του Φωκά, μερικοί από τους Άραβες 

1, 441. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 320. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 
289. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Ibn Taghrī Birdī, 
al-Nudjūm, τ. 3, 332.

73. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 77: " و ملك الروم داره ... لأنها كانت مذهب " . Βλ. και Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 269-70.

74. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 79: " و أقام الروم على ظاهر البلد ... أن يهب لهم البلد  ".
75. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 79: " تسلّمون إليّ ابن حمدان "
76. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 79: " فحلفوا أن ابن حمدان ما هو في البلد " .
77. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 99. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 79.
78. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 99. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 79-80.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

72

που τον είχαν συναντήσει, του ορκίστηκαν, ότι όχι μόνο δεν είχε μείνει 
κανένας στρατιώτης μέσα στην πόλη, αλλά είχε ξεκινήσει να επικρατεί σε 
αυτήν κατάσταση αναρχίας79. 

Ο δαιμόνιος Νικηφόρος είχε καταφέρει μέσω των διαπραγματεύσεων80 
να μάθει, ότι όχι μόνο ο Sayf al-Dawla δεν βρισκόταν μέσα στην πόλη, 
αλλά επιπλέον ότι δεν υπήρχε και τακτικός στρατός σε αυτήν. Έδιωξε 
τους Άραβες πρόκριτους, υποσχόμενος να απαντήσει οριστικά στις 
προτάσεις τους την επόμενη μέρα81. Κάτω από αυτές τις συνθήκες ο Φωκάς 
δεν μπορούσε να αρκεστεί σε μια απλή παρέλαση των στρατευμάτων του 
μέσα στο Χαλέπι. Διέταξε μερικούς στρατιώτες του να περιπλανηθούν 
γύρω από την πόλη κατά τη διάρκεια της νύχτας, πιστεύοντας, ότι 
η επιφυλακή των πολιορκημένων θα ήταν μειωμένη εξαιτίας της 
διεξαγωγής διαπραγματεύσεων, και όταν θα έβρισκαν ένα κατάλληλο 
μέρος του τείχους, να αναρριχηθούν σε αυτό και έτσι να κυριεύσουν την 
πόλη82. Η εντολή του Νικηφόρου πραγματοποιήθηκε, το μόνο, όμως, που 
κατόρθωσαν οι Βυζαντινοί στρατιώτες ήταν η δημιουργία μιας ρωγμής 
στα τείχη, στην οποία όλη την υπόλοιπη μέρα επικέντρωσαν τις επιθέσεις 
τους83. Ωστόσο, η σθεναρή αντίσταση των Αράβων δεν επέτρεψε στους 

79. Yaḥyā Al-Anṭaḳī,, Ta’ rīkh, 99. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 80.
80. Οι ανειλικρινείς διαπραγματεύσεις που είχαν στόχο να κερδηθεί χρόνος, και 

γενικότερα τα τεχνάσματα, δεν εθεωρούντο κατακριτέα, και προτείνονται σε στρατιωτικά 
εγχειρίδια της εποχής, βλ. Ν. Κoutrakou, Trick or treat? Ruses de guerre in middle Byzantine 
Politics, στον τόμο Φιλοτιμία. Τιμητικός τόμος για την ομότιμη καθηγήτρια Α. Σταυρίδου-
Ζαφράκα, Θεσσαλονίκη 2011, 313-338. Για μελέτες των στρατιωτικών εγχειριδίων της 
μέσης βυζαντινής περιόδου, βλ. Τ. Γ. Κολιας, Η πολεμική τακτική των βυζαντινών. Θεωρία 
και πράξη, και G. T. Dennis, The Byzantines in Battle, στον τόμο Το εμπόλεμο Βυζάντιο 
(9ος-12ος αι.), επιμ. Κ. Τσικνακης, Αθήνα 1997, 153-164 και 165-178 αντιστοίχως, 
ενώ τις υποτιθέμενες μεταρρυθμίσεις του Νικηφόρου Φωκά στον στρατιωτικό τομέα 
πραγματεύεται σε μονογραφία του, ο Τ. Γ. Κολιας, Νικηφόρος Β’ Φωκᾶς (963-969). Ὁ 
στρατηγὸς αὐτοκράτωρ καὶ τὸ μεταρρυθμιστικό του ἔργο, Αθήνα 1993.

81. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 80: " فكشفهم نقفور ... فانصرفوا "
82. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 80: " و قال نقفور لأصحابه .تملكون الموضع ".
83. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 140. Ibn Al-

Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 273-4. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 80. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Dhahabī, 
Duwal, τ. 1, 320. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253. Ο Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 99, πάντως 
υποστηρίζει ότι με αυτήν την έφοδο ήταν, που κατέλαβαν οι Βυζαντινοί το Χαλέπι: 

" و لمّا كان في عشيّة ذلك اليوم ... فركبوا سورها و فتحوها "



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 73

Βυζαντινούς να εισχωρήσουν στην πόλη, ενώ μέχρι να ξημερώσει οι 
πολιορκημένοι είχαν ανοικοδομήσει το μέρος του τείχους στο οποίο είχε 
προκληθεί το ρήγμα84.

Ο Νικηφόρος αποφάσισε, μετά από αυτές τις εξελίξεις, να 
οπισθοχωρήσει στο όρος Τζαούσαν85. Σε αυτό το σημείο ο Νικηφόρος 
έκανε μια νέα πρόταση συμβιβασμού στους Άραβες: αν του 
παραχωρούσαν τρεις χιλιάδες νέους και νέες, ως αιχμαλώτους, και ένα 
μεγάλο χρηματικό πόσο, αυτός θα έλυνε την πολιορκία86. Οι Άραβες, 
από θέση ισχύος πλέον, αρνήθηκαν να παραχωρήσουν ο τιδήποτε στον 
δομέστικο, ένα απρόσμενο, όμως, γεγονός έμελε να γείρει την πλάστιγγα 
υπέρ των Βυζαντινών. Μέσα στην πόλη άντρες της αστυνομίας, προφανώς 
εκμεταλλευόμενοι την απουσία του Sayf al-Dawla και του τακτικού 
στρατού, άρχισαν να λεηλατούν κατοικίες και εμπορικά καταστήματα 
του Χαλεπιού87. Γρήγορα τα τείχη άδειασαν από τους υπερασπιστές 
τους, οι οποίοι έτρεξαν να σώσουν τις περιουσίες τους88. Οι Βυζαντινοί 
δεν άργησαν να συνειδητοποιήσουν, ότι τα τείχη ήταν ανυπεράσπιστα. 
Σε σύντομο χρονικό διάστημα αναρριχήθηκαν στα τείχη και κατέλαβαν 

84. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Djawzī, al-
Muntaẓam, τ. 14, 140. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 80. Dhahabī,  
Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 320. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253. Ibn Khaldūn,  
Ta’ rīkh, τ. 4, 305.

85. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Hamadānī, Takmila, τ.1, 181. Ibn Al-Athīr, al- 
Kāmil, τ.7, 274. Ibn Al-Ἁdīm,, Zubdat, 80. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 442. Dhahabī,  
Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305.

86. Οι Miskawayh και Ibn Al-Athīr αναφέρουν την πληροφορία για την πρόταση 
αυτή τοποθετώντας την χρονικά, αόριστα, πριν την κατάκτηση του Χαλεπιού. Είναι 
φυσικό ότι αν η πληροφορία αυτή αληθεύει, μόνο σε αυτό το χρονικό σημείο θα μπορούσε 
να τοποθετηθεί. βλ. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274: " و كان قد بذل ... يجيبوه إلى ذلك " 

Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334: " و كان بذل لأهل البلد ... يستجيبوا له إلى ذلك ".
87. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Djawzī, al-

Muntaẓam, τ. 14, 140. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 80. Abū 
Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 442. Dhahabī, Ta’ rīkh,τ. 26, 7. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 320. Ibn 
Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 
305. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 277.

88. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Djawzī, al-
Muntaẓam, τ. 14, 140. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 80. Abū 
Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 442. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 320. Ibn 
Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 25. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

74

όλες τις πύλες της πόλης89.
Μετά την είσοδο των Βυζαντινών90 ακολούθησε αληθινή σφαγή 

των κατοίκων του Χαλεπιού, που σταμάτησε μόνο όταν οι Βυζαντινοί 
κουράστηκαν και βαρέθηκαν91. Ο Dhahabī (1274-1348) υπολογίζει τον 
αριθμό των θυμάτων σε 150.000 (αριθμός προφανώς υπερβολικός)92. Στις 
σφαγές αυτές πρωταγωνιστικό ρόλο διαδραμάτισε μια ομάδα 1.200, ή 
κατ’ άλλους 1.400, Βυζαντινών που έτυχε να βρίσκονται αιχμάλωτοι 
στο Χαλέπι τη στιγμή της άλωσής του. Αυτοί, αφού απελευθερώθηκαν 
και εξοπλίστηκαν από τους ομοεθνείς τους, εξαπολύθηκαν στην 
πόλη εκδικούμενοι με το ξίφος τους τις κακουχίες που υπέφεραν ως 
αιχμάλωτοι93. Μετά το τέλος αυτών των σφαγών, και σύμφωνα με τις 
πρακτικές της μεσαιωνικής περιόδου, ακολούθησε η λεηλασία και η 
λαφυραγώγηση. Ό,τι δε μπορούσαν να μεταφέρουν οι Βυζαντινοί μαζί 
τους94 το πυρπόλησαν95 και το ίδιο έπραξαν και με τα τζαμιά της πόλης96. 

89. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Djawzī, al-
Muntaẓam, τ. 14, 140-1. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 80. Ibn 
Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7.

90. Η άλωση του Χαλεπιού πραγματοποιήθηκε 40 ημέρες μετά την άφιξη του 
Νικηφόρου στην περιοχή, βλ.Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 226.

91. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334: " و دخلوا فوضعوا السيف ... إلى أن كلوا و ضجروا ". Το ίδιο 
στους: Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 141. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-
Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253. Ibn Taghrī 
Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332. Πβλ. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 278.

92. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 320: " ًفيقال قتل بحلب مئة ألف و خمسون ألفا "
93. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Athīr, al-

Kāmil, τ.7, 274. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 253-4. Ibn Khaldūn,  
Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 492. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 
253. Μιχαήλ Γλυκάς, Βίβλος Χρονική, 567.

94. Ανάμεσα στα λάφυρα που κατέκτησαν οι Βυζαντινοί από το Χαλέπι βρισκόταν, 
σύμφωνα με τον Ζωναρά, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 494, και ένα τμήμα της τιμίας εσθήτος 
του Βαπτιστή Ιωάννη: ὅθεν καί τι μέρος τῆς τιμίας ἐσθῆτoς τοῦ βαπτιστοῦ Ἰωάννου 
ἐκόμισε. 

95. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Djawzī, al-
Muntaẓam, τ. 14, 141. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. Ibn Kathīr, 
al- Bīdāya, τ.15, 254. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305.

96. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 82. Abū Al-Fidā, al-
Mukhtaṣar, τ. 1, 442. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332. 
Μάλιστα για το μεγάλο τέμενος του Χαλεπιού λέγεται ότι συναγωνιζόταν σε ομορφιά 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 75

Μαζί με το πλήθος των λαφύρων οι Βυζαντινοί οδήγησαν πίσω στην 
πατρίδα τους 10.000 αιχμάλωτους97.

Πριν την επιστροφή του Νικηφόρου στο Βυζάντιο, συνέβη ένα γεγονός 
το οποίο αξίζει να μνημονεύσουμε. Μαζί με τον στρατό που είχε υπό τις 
διαταγές του ο Φωκάς, τον είχε ακολουθήσει και ο ανιψιός του βασιλιά 
Ρωμανού Β΄98. Όταν μετά από εννέα μέρες ο Νικηφόρος αποφάσισε να 
αποχωρήσει από το Χαλέπι, ο ανιψιός του αυτοκράτορα τον επέπληξε, 
επειδή σχεδίαζε την επιστροφή στα βυζαντινά εδάφη, πριν κατακτήσουν 
και την ακρόπολη (σε αυτήν είχαν καταφύγει μερικοί Άραβες μετά την 
είσοδο των βυζαντινών στρατευμάτων στην πόλη99). Ο διάλογος που 
ακολούθησε μεταξύ των δύο αντρών ήταν έντονος και επιβεβαιώνει τις 
πληροφορίες που έχουμε και από βυζαντινές πηγές100 για την ύπαρξη ενός 

και το ίδιο το τέμενος των Ομμεϋάδων στη Δαμασκό. βλ. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 82: 
.Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 281 ." إنّ جامع حلب ... بجامع دمشق "
97. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Djawzī, al-

Muntaẓam, τ. 14, 141. Ibn Al-Athīr, al-Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 2, 415.Ibn 
Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 442. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. 
Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 254. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Κώδικας AR-288, 446. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 279.

98. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 181. Ibn Al-Athīr, al- 
Kāmil, τ. 7, 274. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7. Ωστόσο σε αντίθεση με τους υπόλοιπους Άραβες 
ιστοριογράφους, οι Al-̒Aẓīmī (1090-1161) και Ibn Kathīr (περ. 1300-1373) αναφέρουν ότι 
αυτός που αντέδρασε στην επιθυμία του Νικηφόρου δεν ήταν ο ανιψιός του Ρωμανού, 
αλλά ανιψιός του ίδιου του Νικηφόρου. βλ. Al-̒Aẓīmī, Ta’ rīkh, al-ḥalab, έκδ. I. Zārūr, 
Δαμασκός 1984, 300: " و قتل بها ابن أخيه ". Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 254: فقال له ابن أخته " 
". Την εκδοχή αυτή αποδέχονται και αρκετοί σύγχρονοι ιστορικοί, βλ. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 283. Mcgeer, Dragon’s Teeth, 231-2, 235.

99. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 77: " و انحصر أهل حلب في القلعة بما أمكنهم من أموالهم " 
100. Ο Θεοδόσιος Διάκονος στο ποίημα που συνέθεσε για να το αφιερώσει στον 

Ρωμανό Β΄ τοποθετεί σε μια τελείως άκαιρη χρονική στιγμή κάποιον στρατηγό να επιτιμά 
τον Νικηφόρο, γιατί κατά την ομιλία του στα βυζαντινά στρατεύματα, κατά τη διάρκεια 
της κρητικής εκστρατείας, παρέλειψε να αναφερθεί στον αυτοκράτορα, βλ. Θεοδόσιος 
Διάκονος, Ἅλωσις τῆς Κρήτης, έκδ. Criscuolo, 18-9, στίχ. 455-467: Πρωτοστράτηγε, πῶς 
λιπὼν τὸν δεσπότην/οὐχ ὡς μάγειρος τῇ βαναυσίῳ τέχνῃ / κυκῶν ἔμιξας τοῦτον ἐν 
παραινέσει ... μόνον πλατυνθῇ σκῆπτρα τῆς μοναρχίας / καὶ γῆς ἀνάξῃ Ῥωμανὸς πάσης 
μόνος. Η Βλυσιδου, Αριστοκρατικές Οικογένειες, 141-2, έχει επισημάνει ότι ακόμη και οι 
σχέσεις του Νικηφόρου με τον Αθανάσιο τον Αθωνίτη, με την παράλληλη απομάκρυνση 
του πρώτου από τον θείο του, Μιχαήλ Μαλεΐνο, μπορούν να χρησιμεύσουν ως αποδείξεις 
για τις άσχημες σχέσεις Ρωμανού Β΄ και Νικηφόρου Φωκά.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

76

κλίματος αντιπάθειας μεταξύ του γιού του Κωνσταντίνου Ζ´ και του 
σπουδαίου στρατηγού. Γράφει ο Miskawayh (932-1030):

Μετά από εννέα ημέρες ήθελε ο Δομέστικος (ο Νικηφόρος) να 
αναχωρήσει με ό,τι είχε επιτύχει και ό,τι είχε στα χέρια του. Του είπε 
ο ανιψιός του βασιλιά: ‘‘Αυτήν την πόλη την έχουμε ήδη στα χέρια 
μας, αλλά δεν βρίσκονται απέναντι μας (στην ακρόπολη) όσοι την 
υπερασπίζονται και εκεί δεν βρίσκονται οι Αλαουίτες, οι Χασεμίτες, 
οι υπουργοί, οι γραμματείς και οι πλούσιοι; Λοιπόν για ποιον 
λόγο θα φύγουμε πριν να αλώσουμε την ακρόπολη;’’ Και του είπε 
ο δομέστικος: ‘‘Ήδη κατορθώσαμε αυτό που δεν μπορούσαμε101 και 
δεν μπορούσε και ο βασιλιάς. Σκοτώσαμε, αιχμαλωτίσαμε, κάψαμε, 
γκρεμίσαμε, απελευθερώσαμε τους αιχμαλώτους μας και πήραμε 
όποιον θέλαμε να ανταλλάξουμε χωρίς ανταλλαγή και πήραμε λάφυρα 
που δεν ξανακούστηκαν όμοια τους. Και αυτοί που κατέφυγαν στην 
ακρόπολη είναι γυμνοί και έτσι και κατεβούν από αυτήν θα πεθάνουν 
γιατί είναι αδύναμοι...’’ Και επέμενε ο ανιψιός του βασιλιά στο ζήτημα 
και είπε: ‘‘Εγώ δεν φεύγω αν δεν κατακτήσω την ακρόπολη’’. Και 
επειδή επέμενε, του είπε ο δομέστικος: ‘‘Κατευθύνσου τότε εναντίον 
της και πολιόρκησέ την και η κατάσταση ανάγκης θα οδηγήσει όσους 
βρίσκονται σε αυτήν να παραδοθούν’’. Και αυτός απάντησε: ‘‘Δεν θα 
την κατακτήσω παρά μόνο με το ξίφος’’. Τότε του είπε ο Νικηφόρος: 
‘‘Δικό σου θέμα, κάνε ότι θέλεις. Εγώ θα βρίσκομαι με τον στρατό μου 
στην πύλη της πόλης’’102.

Η προσπάθεια, όμως, του ανιψιού του Ρωμανού να αλώσει το 
φρούριο της ακρόπολης απέβη άκαρπη, ενώ ο ίδιος έχασε τη ζωή του σε 

101. Παρόμοια έκφραση χρησιμοποίησε στο έργο του και ο Ibn Ḥawḳal, Kitāb 
Ṣūrat al-arḍ, έκδ. Dār Maktaba al-Ḥayāt, Βηρυτός 1992, 182, ο οποίος υποστήριξε ότι τα 
εσωτερικά προβλήματα στον ισλαμικό κόσμο επέτρεψαν τους Βυζαντινούς να επιτύχουν 
πράγματα που προηγουμένως φάνταζαν ανέφικτα: 

"  و كثرة العناد و الخلاف ... إلى ما كانت مغلولة عنه "
102. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334-5:
 " فلما كان بعد تسعة أيام أراد الدمستق أن ينصرف بما فاز به و حصل في يده فقال له ابن أخت الملك : هذا بلد قد

 حصل في أيدينا و ليس بإزائنا من يدفعنا عنه و من كان فيه من العلوية و بنى هاشم و الوزراء و الكتاب و من لهم أموال
 مقيمون في القلعة فبأي سبب ننصرف عنه قبل فتح القلعة ؟ فقال له الدمستق : قد وصلنا إلى ما لم نكن نقدره و لا يقدرها
 الملك و قتلنا و سبينا و أسرنا و أحرقنا و هدمنا و خلصنا أسراءنا و أخذنا من أردنا أن نفادي به بلا فدية و غنمنا غنيمة ما
 سمع بمثلها و من حصل في القلعة فهم عراة و إذا نزلوا هلكوا لأنهم لا يجدون قوتاً ... فأقام ابن أخت الملك على أمره و
 لحّ و قال : لا أنصرف أو أفتح القلعة . فلما لح قال له الدمستق : فأنزل عليها و حاصرها فإن الصورة و الضرورة تقود
من فيها إلى فتحها . فقال : لا أفتحها إلا بالسيف . فقال له : شأنك و ما تريد فإني أنا مقيم في عسكري على باب المدينة . "

Επίσης βλ. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 141. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62-3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 77

αυτήν την επιχείρηση103. Ο θάνατός του, πάντως, εξόργισε τον Νικηφόρο 
Φωκά, ο οποίος ως αντίποινα διέταξε την εκτέλεση 1.200104 αιχμαλώτων105. 
Αντίθετα κατά την επιστροφή του στο Βυζάντιο ο Νικηφόρος Φωκάς δεν 
προχώρησε σε καταστροφές των περιχώρων του Χαλεπιού, ειδοποιώντας 
τους κατοίκους να μην αμελούν τις γεωργικές ασχολίες και την 
ανοικοδόμηση της περιοχής, αφού σκόπευε να επανέλθει106. 

Το ίδιο έτος συνέβη ένα γεγονός που προκάλεσε ζωηρή εντύπωση 
στους Άραβες της εποχής. Ο εξάδελφος του Sayf al-Dawla, ο διάσημος 
Άραβας ποιητής107 Abū Firās αιχμαλωτίστηκε από τους Βυζαντινούς στην 

103. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 335. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 182. Ibn Al-Djawzī, al-
Muntaẓam, τ. 14, 141. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 81. Ibn Al-Ϥbrī, 
Ta’ rīkh, 63. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 7-8. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 254. Ibn Khaldūn, Ta’ 
rīkh, τ. 4, 305. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 284.

104. O Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 81 υπερβάλλει, αναφέροντας ότι ο Νικηφόρος εκτέλεσε 
όχι 1.200 αλλά 12.000 αιχμαλώτους: 

 ." فقتل عند ذلك من الأسرى اثني عشر ألف أسير"
Σε άλλο σημείο πάντως του ίδιου έργου ο ίδιος ιστοριoγράφος κάνει λόγο για 1.200, 

βλ. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 82:  " ضرب أعناق الأسارى ... و كانوا ألفاً و مائتي رجل ". 
Ο Ibn KathĪr al- Bīdāya, τ. 15 , 254, πάλι κάνει λόγο για περίπου 2.000 αιχμαλώτους: 
." فغضب الدّمستق عند ذلك ... أيديهم من أسارى المسلمين ، و كانوا قريبا من ألفين "
105. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 335. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 182. Ibn Al-Djawzī, al-

Muntaẓam, τ. 14, 141. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 63. Dhahabī,  
Ta’ rīkh, τ. 26, 8. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332. Al 
Odetallah, Άραβες και Βυζαντινοί, 48. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 226.

106. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 335. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 274. Ibn Al-Ἁdīm, 
Zubdat, 82. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 63. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 442. Dhahabī, Ta’ 
rīkh, τ. 26, 8. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Ibn Taghrī 
Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332.

107. Ο Sayf al-Dawla υπήρξε πάτρωνας πολλών ανθρώπων του πνεύματος οι οποίοι 
έζησαν στην αυλή του, όπως ο σπουδαίος, τουρκικής καταγωγής, φιλόσοφος al-Fārābī. 
Μεταξύ των ανδρών αυτών ξεχώριζαν και οι δύο μεγάλοι ποιητές της αυλής του, ο Abū 
Firās και ο Mutanabbī, βλ. M. G. S. Hodgson, The Venture of Islam. Conscience and History 
in a World Civilization, Volume 1- The Classical Age of Islam, Chicago 1977, 494. Bianquis, 
Sayf al-Dawla, 103-4. Μάλιστα ο Ibn Ẓāfir (1171–1216) μας αφηγείται, ότι ο Νικηφόρος 
εξοργισμένος για τη συκοφάντηση των Βυζαντινών στα ποιήματα του τελευταίου είχε πει: 
«Βασανιζόμαστε από έναν ψεύτη ποιητή (τον Mutanabbī) και από έναν εμίρη, ευκίνητο 
ιππέα (τον Sayf al-Dawla)»: βλ. Ibn Ẓāfir, Akhbār al-Duwal, τ. 1, 57:

 Για τα ποιήματα του Mutanabbī που αναφέρονται . " بلينا بشاعر كذّاب ، و أمير خفيف الرّكاب "
στην κατάληψη του Χαλεπιού, βλ. Mutannabī, Dīwān, έκδ. al-Barḳuḳī, Βηρυτός 1986, τ. 
2, 207 και 313. 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

78

πόλη Manbidj (την αρχαία Βαμβύκη), στην οποία ο Sayf al-Dawla τον είχε 
ορίσει κυβερνήτη108.

Αξίζει σε αυτό το σημείο να παρεμβάλουμε ένα τμήμα από την ποίη-
ση του Abū Firās που αφορά τον ίδιο τον Νικηφόρο Φωκά. Ο Βυζαντινός 
αυτοκράτορας κατά τη διάρκεια της παραμονής του Abū Firās στην 
Κων/πολη109, σε έναν (φανταστικό για ορισμένους ερευνητές110) διάλογο 
με τον επιφανή αιχμάλωτο του, είχε αναφερθεί μειωτικά στην αγάπη των 
Αράβων για την ποίηση, λέγοντάς του: Βέβαια εσείς είστε γραφιάδες και 
δεν γνωρίζετε την τέχνη του πολέμου111. Η εξοργισμένη απάν-τηση του 
θιγμένου Abū Firās (932–968) που αποτυπώθηκε στους στίχους των ποι-
ημάτων του παρουσιάζει μεγάλο ενδιαφέρον για το θέμα μας. Παρακάτω 
παραθέτω μερικούς από αυτούς τους στίχους: 

Ισχυρίζεσαι, βρε χοντρόλαιμε, ότι εμείς δεν γνωρίζουμε τον πόλεμο, 
ενώ εμείς είμαστε λιοντάρια στον πόλεμο.
Αλίμονο σου! Ποιος είναι για τον πόλεμο, εάν δεν ήμαστε εμείς, και 
ποιος είναι αυτός που ξοδεύει τις νύχτες του και τις ημέρες του σε 
αυτόν;

108. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Υahya, 99. Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 97. Hamadānī, 
Takmila, τ. 1, 180. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 140. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 
276. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 75. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 442. Dhahabī, Duwal, τ. 
1, 321. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 289. Ibn Kathīr, al- Bīdāya τ. 15, 255. Ibn Khaldūn, Ta’ 
rīkh, τ. 4, 305. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 332. Kitāb al-̒Uyūn wa al- Ḥadā ̉iq, τ. 4, 500. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 255-6.

109. Για την περίοδο αιχμαλωσίας του Abū Firās στο Βυζάντιο, βλ. Al Odetallah, 
Άραβες και Βυζαντινοί, 102-6 και 117-8. R. Al-Bīwmī, Abū Firās. Ο αιχμάλωτος ποιητής 
[στα αραβικά], Κάιρο 2001, 91-101. Πατουρα, Οι αιχμάλωτοι, 93-7. Για τη μεταχείριση 
που επεφύλασσαν οι Βυζαντινοί στους επιφανείς Άραβες αιχμαλώτους πολέμου, βλ. L. 
Simeonova, In the depths of tenth-century Byzantine ceremonial: the treatment of Arab 
prisoners of war at imperial banquets, BMGS 22 (1998), 75-104 [ανατύπωση στο: J. Haldon 
(ed.), Byzantine Warfare, Aldershot 2007, 549-578]. A. Kolia - Dermitzaki, Some remarks 
on the fate of prisoners of war in Byzantium (9th – 10th centuries), στο G. Cipollone, La 
liberazione dei captivi tra cristianità e Islam. Oltre la crociata e il Ghiād: tolleranza e servizio 
umanitario. Atti del Congresso interdisciplinare di studi storici (Roma, 16-19 settembre 
1998), Βατικανό 2000, 583-620.

110. El Cheikh, Byzantium, 169.
111. Abū Fīrās, Dīwān , έκδ. Dār al-kutub al-̒alamya, Βηρυτός 2003, 27 σημ. 3:
  . " انما انتم كتاب و لا تعرفون الحرب " 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 79

Αλίμονο σου! Ποιός σκότωσε τον αδερφό σου στη Mar̒ash 
(Γερμανίκεια) και ποιός γέμισε το πρόσωπο του πατέρα σου112 με 
χτυπήματα από το ξίφος113;
Συναντηθήκαμε και σε πολέμους πριν από αυτόν εδώ και σ’ αυτούς 
εμείς ήμασταν λιοντάρια ενώ εσύ ήσουν σκύλος114. 
Με τις γραφίδες μας σε κάναμε να τρέχεις στα οχυρά (να προστατευτείς) 
ή με τα ξίφη μας; Και αυτοί που εφορμήσαμε εναντίον σου ήμασταν 
σαρκοβόρα λιοντάρια ή γραφιάδες;
Σε εγκαταλείψαμε στη μέση της ερήμου όπου περιηγήθηκες σε αυτήν 
όμοιος με τρωκτικό που τρυπώνει στην τρώγλη του και κρύβει το 
πρόσωπο του στα χώματα.

112. Ο πατέρας του Νικηφόρου, Βάρδας Φωκάς, είχε διατελέσει και αυτός δομέστικος 
της Ανατολής και αν εμπιστευθούμε τον Ζωναρά, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 488 υπήρξε 
επιτυχημένος στρατηγός στους πολέμους εναντίον των Αράβων: ἀλλ’ οὐχ οὕτω καὶ τῷ 
Βάρδᾳ Φωκᾷ τῷ τῶν σχολῶν δομεστίκῳ... καὶ τὰ προστυχόντα λείαν ἐτίθετο. Ωστόσο 
ο Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 240-1, παρότι τον θεωρούσε αξιοθαύμαστο στρατηγό, 
κρίνει ως αποτυχημένη τη θητεία του στο αξίωμα, λόγω της πλεονεξίας του: προχειρισθεὶς 
δομέστικος τῶν σχολῶν Βάρδας ὁ Φωκᾶς οὐδὲν ὅ τι καὶ λόγου ἄξιον ἀπειργάσατο...
νοσήσας γὰρ τὴν πλεονεξίαν ἐξέστη τῶν ἑαυτοῦ λογισμῶν. Την πλεονεξία του πατέρα 
του δεν δίστασε να καυτηριάσει και ο ίδιος ο Νικηφόρος Φωκάς σύμφωνα με τον Ψελλό, 
(Ιστορία Σύντομος, 96: ὁ δὲ πατὴρ στρατηγεῖ, σὺ μὲν τῆς βασιλείας καταμελῶν, οὗτος 
δὲ φιλοχρηματῶν) αλλά και τον Ζωναρά, Επιτομή Ιστοριών 3, 493. Πολύ χρήσιμος 
χρονολογικός πίνακας της δράσης των μελών του οίκου των Φωκάδων, κατά τον 9ο και 
10ο αιώνα, στη Βλυσιδου, Αριστοκρατικές Οικογένειες, 188-90.

113. Ο τραυματισμός του Βάρδα Φωκά στο πρόσωπο, μετά από συμπλοκή με τον 
στρατό του Sayf al-Dawla, επιβεβαιώνεται τόσο από τις βυζαντινές πηγές όσο και από 
άλλες αραβικές πηγές, βλ. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 241: ἐτρώθη δὲ κατὰ τὸ μέτωπον 
γενναίῳ καὶ βαθεῖ τῷ τραύματι, ὡς καὶ μέχρι τελευτῆς ἁδρὰν τὴν οὐλὴν περιφέρειν. Βλ. 
και Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 152-3.

114. Ο σκύλος αποτελεί στον αραβικό πολιτισμό σύμβολο της μιαρότητας και της 
χαμέρπειας. Στις αρνητικές αυτές ιδιότητες μόνο ο χοίρος ξεπερνά τον σκύλο. Επομένως 
ήταν συνηθισμένο οι Άραβες να χαρακτηρίσουν ως σκύλους τους εχθρούς τους, βλ. N. F. 
Hermes, The Byzantines in Medieval Arabic Poetry: Abu Firas al-Rumiyyat and the poetic 
Responses of Al-Qaffal and Ibn Hazm to Nicephorus Phoca’s al-Qasida al-Arminiyya al-
mal̒una (The Armenian Cursed one), ΒυζΣυμ 19 (2009), 49-50. Ακόμη και στο μεταγενέστερο 
Sīrat ̒Antar, στο οποίο οι κύριοι εχθροί του Άραβα ήρωα είναι οι Φράγκοι και όχι οι 
Βυζαντινοί, συναντούμε την έκφραση τα στρατεύματα των σκύλων Rūm, βλ. I. Al-Fadel, 
Η εικόνα των Βυζαντινών κατά τις αραβικές μυθιστορίες Sīrat ̒Antar-̒Umar al-Nu̒amān 
[διδακτορική διατριβή], Ιωάννινα 1997, 155.  



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

80

Εμείς καυχιόμαστε για τα χτυπήματα με το ξίφος στον πόλεμο, βρε 
νόθε ψεύτη115.

Επιστρέφοντας στην εκστρατεία στο Χαλέπι, πρέπει η φαινομενικά 
αδικαιολόγητη απόφαση του Νικηφόρου, να εγκαταλείψει την πόλη 
ακριβώς τη στιγμή που την είχε κατακτήσει, να σχετίζεται με τα νέα που 
έφθαναν από τη Βασιλεύουσα σχετικά με την υγεία του Ρωμανού Β´116. 
Από την άλλη, αραβικές πηγές αναφέρουν ότι ο Sayf al-Dawla είχε ενωθεί 
με τον στρατό του Nadjā και είχαν αρχίσει να παρενοχλούν το βυζαντινό 
στράτευμα117, επομένως ο Νικηφόρος διάλεξε να αποχωρήσει από την 
πόλη φοβούμενος μην αποκλειστεί εκεί, έχοντας μάλιστα στα νώτα 
του τους υπερασπιστές της ακρόπολης118. Πάντως το διάστημα κατά το 
οποίο η ενεργητικότητα του Νικηφόρου αναλώθηκε στον αγώνα για την 
ανάληψη της αυτοκρατορικής εξουσίας, δεν το άφησαν ανεκμετάλλευτο 
οι Χαμδανίδες. Ο Sayf al-Dawla, ήδη, είχε επιστρέψει στην Ανάζαρβο 
ανοικοδομώντας την119, ενώ συγχρόνως ανανεώθηκαν οι αραβικές 
επιθέσεις στα βυζαντινά εδάφη. Έτσι το 963/352 έχουμε δυό σημαντικές 
αραβικές επιδρομές· η μια πραγματοποιήθηκε από το μαμελούκο120 του 

115. Abū Firās, Dīwān, 27-8: 
 " أتزعم يا ضخم اللغاديد ، و أننا و نحن أسود الحرب لا نعرف الحربا / فويلك من للحرب إن لم نكن لها و من

 ذا الذي يمسي و يضحي لهاتربا / و ويلك من أردى أخاك بمرعش و جلل ضرباً وجه والدك العضبا / لقد جمعتنا الحرب
 من قبل هذه فكنا بها أسداً و كنت بها كلباً / بأقلامنا أحجرت أم بسيوفنا و أسد الشري قدنا إليك أم الكتباً / تركناك في بطن
الفلاة تجوبها كما انتفق اليربوع يلتثم التّرباً / تفاخرنا بالطعن و الضرب في الوغى لقد أوسعتك النفس يا بن استها كذباً " .

116. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 82: " إنه ورد إليه الخبر أن رومانوس ... ليملكوه عليهم " . Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 286-7. Canard, H᾿amdanides, 817.

117.Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 82: " و قيل : سبب رحيله أنّ نجا ... سبباً لرحيله عن حلب  ".
118. Ibn Kathīr, al-Bīdāya, τ. 15, 254: 

.Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 282-3 ." ثم عزم الدّمستق على الانصراف خوفاً من رجوع سيف الدولة " 
119. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 276. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 256. Ibn Khaldūn,  

Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Khaḍar ̒Abīd, Ιστορία, 159. Al-Djanzārī, Τα χερσαία ισλαμικά thughūr, 
72. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 458.

120. Ο Sayf al-Dawla ήταν περίφημος στον αραβικό κόσμο για τους επίλεκτους 
μαμελούκους του στρατού του, οι οποίοι έφθαναν στον αριθμό των 500 ανδρών και εάν 
επιτίθετο με αυτούς σε οποιονδήποτε στρατό, θα τον διέλυε. Βλ. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 
 Πάντως από πολύ νωρίς ο Sayf al-Dawla αναγκάστηκε ." إذا حمل بهم في أي جيش كان خرّقه " :57
να φυλακίσει ή να θανατώσει συνολικά 380 από τους μαμελούκους του, οι οποίοι είχαν 
δωροδοκηθεί από τους Βυζαντινούς, την εποχή του Κωνσταντίνου Ζ´, ώστε να τον 
δολοφονήσουν. Bλ. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 75: " و في جمادى الأولى ... وهرب بعضهم  ". Bianquis, 
Sayf al-Dawla, 107. McGeer, Dragon’s Teeth, 237.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 81

Sayf al-Dawla, Nadjā, ενώ η άλλη από τους κατοίκους της Ταρσού121. Τους 
πολεμιστές του, πάντως, δεν τους ακολούθησε ο Sayf al-Dawla ο οποίος 
έμεινε πίσω στο Χαλέπι εξαιτίας της επιδεινωμένης υγείας του122.

Προσπάθειες των Βυζαντινών για προσάρτηση της Κιλικίας123

Όταν ο Νικηφόρος Φωκάς ανέβηκε στον βυζαντινό θρόνο 
αναπόφευκτα παρέμεινε για ένα χρονικό διάστημα στη Βασιλεύουσα. 
Εκείνη την περίοδο το κύριο βάρος των αγώνων εναντίον των Αράβων 
επωμίστηκε ο νέος δομέστικος της Ανατολής, Ιωάννης Τζιμισκής. Η πρώτη 
του ενέργεια ήταν η προσπάθεια να καταλάβει τη Μοψουεστία (αραβικά 
Miṣṣīṣa). Η πολιορκία της πόλης έλαβε χώρα το 964/353 και οι Βυζαντινοί124 
συνάντησαν σθεναρή αντίσταση από τους κατοίκους της πόλης125. Λόγω, 

121. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 336.Al-̒Aẓīmī, Ta’ rīkh, 301. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 
7, 279. Ibn KathĪr, al- Bīdāya, τ. 15, 256. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 305. Ibn Taghrī Birdī, 
al-Nudjūm, τ.3, 335-6. AL-DjanzārĪ, Τα χερσαία ισλαμικά thughūr, 45.

122. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 336. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 279. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 459.

123. Οι αραβικές πηγές μας επιτρέπουν την πλήρη κατανόηση της πορείας των 
βυζαντινών κατακτήσεων στην Ανατολή. Αντίθετα οι βυζαντινές πηγές είναι πολύ 
συγκεχυμένες σχετικά με αυτό το ζήτημα. Ο Λέων Διάκονος αναφέρει μοναχά μια 
αποτυχημένη πολιορκία της Ταρσού το 964 και το ίδιο χρόνο τοποθετεί την άλωση της 
Μοψουεστίας. Τον επόμενο χρόνο, στη δεύτερη δηλαδή πολιορκία της, ο Νικηφόρος, 
σύμφωνα με τον Λέοντα, θα κατακτήσει και την Ταρσό (965): Λέων Διάκονος, Ιστορία, 
52-61. Ο Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 502, πάλι, κάνει λόγο μόνο για μια εκστρατεία 
του Νικηφόρου εναντίον της Μοψουεστίας και της Ταρσού κατά τη διάρκεια της οποίας 
κατακτήθηκαν και οι δύο πόλεις (965). Τα ίδια με τον Ζωναρά αναφέρει και ο Σκυλίτζης 
Σύνοψις Ιστοριών, 268-9, ο οποίος μάλιστα για το 964 μας βεβαιώνει ότι δεν επιχειρήθηκε 
κάτι εναντίον της Ταρσού και της Μοψουεστίας, γεγονός που, όπως θα δούμε, έρχεται σε 
αντίθεση με την πλειονότητα των μαρτυριών των αραβικών πηγών.

124. Κατά τον Ibn Al-Ἁdīm (1192-1262) επικεφαλής του βυζαντινού στρατού σε 
αυτήν την εκστρατεία ήταν ο ίδιος ο Νικηφόρος. Βλ. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat,83: 
."  و حاصرها نقفور مدّة ... أحرق ما حولها " 

125. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 337. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 105. Ibn Al-Djawzī, 
al-Muntaẓam, τ. 14, 155. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 282. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 63. 
Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 192. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 13. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 
264. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 308. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 336. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 462.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

82

κυρίως, της έλλειψης εφοδίων ο Τζιμισκής αναγκάστηκε, μετά από μια 
εβδομάδα, να λύσει την πολιορκία και να επιστρέψει στο Βυζάντιο, 
αφού πρώτα έκαψε τις γεωργικές εκτάσεις126 γύρω από τη Μοψουεστία, 
καθώς και γύρω από τα Άδανα127 και την Ταρσό τιμωρώντας, έτσι, τους 
κατοίκους των δύο τελευταίων πόλεων για τη βοήθεια που προσέφεραν 
στην πολιορκημένη Μοψουεστία128. Αποχωρώντας από την περιοχή ο 
Τζιμισκής άφησε πίσω του, εκτός από 15.000 νεκρούς129 (αργότερα οι 

126. Ο εκδότης του Ibn Al-Djawzī διορθώνει το وستاق του κώδικα σε الدمستق, κάτι 
που έχει ως αποτέλεσμα η μετάφραση του χωρίου να είναι: και έκαψε ο Δομέστικος τη 
Μασίσα, τα Άδανα και την Ταρσό... ωστόσο πιστεύω ότι το ορθό είναι το وستاق  

να διαβαστεί ως رستاق και το χωρίο θα πρέπει να διαβαστεί και έκαψε (ο Δομέστικος) 
τις γεωργικές εκτάσεις της Μασίσας, των Αδάνων και της Ταρσού. Βλ. Ibn Al-Djawzī, 
al-Muntaẓam, τ. 14, 155: " و أحرق الدمستق ) وستاق ( المصيصة و أذنة و طرسوس ".

127. Αλλού πάντως αναφέρεται ότι οι συγκρούσεις Βυζαντινών και Αράβων έξω 
από τα Άδανα έλαβαν χώρα πριν την πολιορκία της Μοψουεστίας. βλ. Κώδικας AR-288, 
." فلقيوه المسلمين عند أدنة ، و وقع فيما بينهم الحرب ... يقاتلوا عن أنفسهم يومين و ليلين " :445-6

128. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 337. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 105. Ibn Al-Athīr, al- 
Kāmil, τ. 7, 282. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 63. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 192. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 
26, 13. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 323. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 265. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 
4, 308. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 336. Al-Djanzārī, Τα χερσαία ισλαμικά thughūr, 
45. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 464.

129. Αναλυτικά για τη μάχη αυτή, που έμεινε γνωστή ως η μάχη του Ματωμένου 
Λόφου, κατά την οποία ο Τζιμισκής κατέσφαξε τους 15.000 στρατιώτες της Ταρσού, βλ. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 463. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 337:
." فجاءهم بخمسة عشر ألفا من فارس ...فقاتلوهم يومين "

Ο Ibn Al-Athīr, ο Nuwayrī και ο Ibn Kathīr αναφέρουν 15.000 νεκρούς, ενώ άλλοι, 
5.000 βλ. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 282: " ألف رجل  المسلمين خمسة عشر  فقتل من   ". Nuwayrī, 
Nihāyat, τ. 23, 192: " قتل من المسلمين خمسة عشر ألف ". Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 264-5 :
:Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 155 ." و قتل ممّن حولها خمسة عشر ألف إنسان " 
 ." و قتل منهم خمسة آلاف رجل " :Miskawayh, Tadjārib, 337. " فقتلوا منهم نحو خمسة آلاف رجل " 
 Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 63: "  انصب الروم على خمسة آلاف كانوا قادمين من طرسوس ليساعدوا اهل المصيصة ". 
Από την άλλη ο Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 104, μιλά για 4.000 νεκρούς τοποθετεί όμως 
ηγέτη των Βυζαντινών σε αυτήν τη μάχη τον ίδιο τον Νικηφόρο: 
 " و لقيه نفير طرسوس في جمع كثير فهزمهم و قتل منهم زهاء أربعة آلاف "

Ο Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 267-8, αναφέρει και αυτός 5.000 νεκρούς, αλλά 
κάνει λόγο για δύο φάσεις της μάχης και τοποθετεί τους 5.000 νεκρούς στη διάρκεια της 
δεύτερης φάσης: Ὁ δὲ βασιλεὺς ἐν τούτῳ τῷ χρόνῳ ἐκπέμπει κατὰ Κιλικίας Ἰωάννην 
μάγιστρον... καὶ τοῖς Σαρακηνοῖς τελείας καταστροφῆς γέγονεν αἴτιον. Ίσως οι υπόλοιποι 
10.000 νεκροί που αναφέρουν οι άλλοι ιστορικοί να προέρχονται από την πρώτη φάση 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 83

μουσουλμάνοι, στο σημείο που έπεσαν αυτοί οι μαχητές οικοδόμησαν 
ένα τέμενος το οποίο ονομάστηκε το Τέμενος των Μαρτύρων130), και μια 
ειδοποίηση: «Αποχωρώ, όχι εξαιτίας κάποιας ανικανότητας, αλλά λόγω 
της έλλειψης των ζωοτροφών και των εφοδίων. Όμως, θα επιστρέψω σε 
εσάς και όποιος θα έχει μεταναστεύσει θα σωθεί, όποιον όμως βρω, μετά 
την επιστροφή μου, θα τον σκοτώσω»131. Στο μεταξύ, ο Sayf al-Dawla (του 
οποίου η υγεία ήταν σε τέτοια κατάσταση που ασκούσε τη διοίκηση του 
στρατού του πάνω από ένα φορείο με το οποίο τον μετέφεραν132) μαζί με 
5.000 γαζήδες από το Χορασάν είχε ξεκινήσει από τη Mayyāfāriḳīn, για 
να βοηθήσει τους πολιορκημένους στη Μοψουεστία. Πάντως, ο αραβικός 
στρατός έφτασε στην περιοχή, αφού οι Βυζαντινοί είχαν αποχωρήσει και 
έτσι γρήγορα διαλύθηκε133. 

Η περίοδος αποχής από τα πολεμικά μέτωπα δεν διήρκησε πολύ 
για τον αυτοκράτορα Νικηφόρο Φωκά. Το έτος 964/353, αφού πρώτα 
ανακατέλαβε την Ανάζαρβο134, ηγήθηκε135 μιας εκστρατείας εναντίον της 

της μάχης. Επίσης βλ .Bianquis, Sayf al-Dawla, 108.
130. Κώδικας AR-288, 446:
. " و بنوا المسلمين على التلّ الذي قُتل المسلمون عليه مسجداً ، و سمّوه مسجد الشهداء " 
131. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 282:
  " أني منصرف عنكم لا لعجز، و لكن لضيق العلوفة و شدّة الغلاء ، و أنا عائد إليكم فمن انتقل منكم فقد نجا ، و

 من وجدته بعد عودتي قتلته ".
Το ίδιο και στους: Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 337. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 

155. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 192.
132. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 103. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 83. Schlumberger, 

Νικηφόρος Φωκάς, 550. 
133. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 337. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 105. Ibn Al-Athīr, al- 

Kāmil, τ. 7, 282. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 83. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 308. Al-Djanzārī, Τα 
χερσαία ισλαμικά thughūr, 64. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 549.

134. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 268. Khaḍar ̒Abīd, Ιστορία, 160. Al-Djanzārī, Τα 
χερσαία ισλαμικά thughūr, 72.

135. Πάντως ο Ibn Khaldūn (1332-1382) και σε αυτήν την εκστρατεία τοποθετεί 
μοναδικό επικεφαλής τον Ιωάννη Τζιμισκή. βλ. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 308: 

 Αντίθετα ο Yaḥyā Al-Anṭaḳī δεν αναφέρει καθόλου τον ."  ثم عاد إليهم و حاصر طرسوس "
Τζιμισκή και αναφέρει ως επικεφαλής των Βυζαντινών ακόμη και στην πολιορκία της 
Μοψουεστίας τον Νικηφόρο, ενώ προσθέτει ότι κατά τη διάρκεια αυτής της εκστρατείας, 
ο Βυζαντινός βασιλιάς απέστειλε στρατιωτικά σώματα να επιτεθούν τόσο στην Αντιόχεια 
όσο και στο Χαλέπι, πληροφορία που δεν συναντάται πουθενά αλλού. Πρέπει να 
υποθέσουμε ότι αν αληθεύει αυτό θα πρόκειται ασφαλώς για επιχειρήσεις λεηλασίας των 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

84

Ταρσού136. Και αυτή, όμως, η εκστρατεία ήταν ανεπιτυχής. Στις σκληρές 
μάχες, που έλαβαν χώρα έξω από τα τείχη της Ταρσού, ο βυζαντινός 
στρατός δεν κατόρθωσε να κάμψει την αντίσταση των Αράβων και 
μάλιστα σε μια από αυτές παραλίγο να αιχμαλωτισθεί και ο ίδιος ο 
Τζιμισκής137. Πάντως, αν και ο Τζιμισκής τελικά σώθηκε, αναφέρεται η 
αιχμαλώτιση κάποιου σημαντικού Βυζαντινού πατρίκιου138. Σύντομα, ο 
Νικηφόρος αναγκάστηκε να αποχωρήσει από την Ταρσό. Άφησε, όμως 
έξω από τη Μοψουεστία τον Τζιμισκή, ο οποίος είχε μια δεύτερη ευκαιρία 
να κατακτήσει την πόλη139. Οι Βυζαντινοί για τρεις μήνες, ανενόχλητοι, 
όπως με πικρία διαπιστώνει ο Ibn Al-Athīr (1160-1233), πολιορκούσαν 
την πόλη140. Και αυτή τη φορά, όμως, ο βυζαντινός στρατός νικήθηκε 
από την έλλειψη των απαραίτητων εφοδίων. Ο Τζιμισκής αναγκάστηκε 
να παραιτηθεί από τα σχέδια κατάκτησης της πόλης, όταν άρχισαν να 
πληθαίνουν οι θάνατοι στις τάξεις του βυζαντινού στρατού λόγω του 
λιμού141. 

Σε αντίθεση με το μέτωπό της Κιλικίας, όπου οι Βυζαντινοί δεν 
σημείωσαν κάποια αξιόλογη επιτυχία αυτή την περίοδο, νοτιότερα 
επιτεύχθηκε η κατάκτηση της Κύπρου (965/354)142, η οποία, σε συνδυασμό 

περιχώρων αυτών των δύο πόλεων και όχι για προσπάθειες κατάληψής τους. Βλ. Yaḥyā 
Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 107: " و عاد نقفور الملك إلى الثغر ... و سراياه إلى حلب و أنطاكية ".

136. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 193. Ibn Kathīr, al- 
Bīdāya, τ. 15, 265. Κώδικας AR-288, 450.

137. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 193. Al-Djanzārī,Τα 
χερσαία ισλαμικά thughūr, 45.

138. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 193. Ibn Khaldūn, Ta’ 
rīkh, τ. 4, 308.

139. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284: " و رحل الروم عنهم ... مع الدمستق ".
140. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 189. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ 

rīkh, 63.
141. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 189. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284.
142. Khaḍar ̒Abīd, Ιστορία, 160. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 227. Στην 

Κύπρο έως τότε επικρατούσε ένα ιδιότυπο καθεστώς συγκυριαρχίας (condominium) 
Αράβων και Βυζαντινών, με τους Κύπριους να πληρώνουν φόρους τόσο στο χαλιφάτο 
όσο και στην αυτοκρατορία εξασφαλίζοντας έτσι την ειρήνη. βλ. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ 
rīkh, 106. Ibn Ḥawḳal, Ṣūrat al-arḍ, 184, και πβλ. K. P. Kyrris, The nature of the Arab-
Byzantine Relations in Cyprus fron the 7th to the middle of the 10th century AD, Graeco-
Arabica 3 (1984), 149-175.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 85

με την κατάκτηση της Κρήτης, που είχε προηγηθεί, δημιουργούσε τις 
βάσεις για την ανασύσταση της βυζαντινής κυριαρχίας στους θαλάσσιους 
δρόμους της ανατολικής Μεσογείου143. Από τις βυζαντινές πηγές 
γνωρίζουμε ότι πρωτεργάτης της εκστρατείας αυτής υπήρξε ο Νικήτας 
Χαλκούτζης144, δυστυχώς όμως, όπως και στην περίπτωση της Κρήτης 
έτσι και για την κατάκτηση της Κύπρου, οι αραβικές πηγές έχουν λίγα να 
μας προσφέρουν συγκριτικά με τη σπουδαιότητα αυτού του γεγονότος145. 
Ο Υahya al Antaki (περ. 980 – μετά το 1066), πάντως, μας πληροφορεί, 
ότι στην Κύπρο επιτέθηκε στους Βυζαντινούς, ένας αιγυπτιακός στόλος 
αποτελούμενος από 32 πολεμικά πλοία146. Οι Βυζαντινοί αντιμετώπισαν 
επιτυχώς την αραβική επίθεση και έτσι ολοκληρώθηκε η κατάκτηση του 
νησιού147.

Είδαμε παραπάνω, ότι δύο φορές ο βυζαντινός στρατός αναγκάστηκε 
να εγκαταλείψει τις επιχειρήσεις του, λόγω της σιτοδείας που έπληττε 
την Κιλικία αυτήν την περίοδο. Είναι λογικό, ότι οι συνεχείς πολεμικές 
συρράξεις στο έδαφός της, συνετέλεσαν στη δημιουργία προβλημάτων 

143. Umar Kamal-Tawfīḳ, Πρόδρομοι των σταυροφοριών στην αραβική Ανατολή. 
Ο αυτοκράτορας Ιωάννης Τζιμισκής και η ανατολική του πολιτική [στα αραβικά], 
Αλεξάνδρεια 1967, 17-8. 

144. Βλ. Α. Γ. Κ. Σαββιδης, Προσωπογραφικὸ σημείωμα γιὰ τὸν ἀπελευθερωτὴ τῆς 
Κύπρου Νικήτα Χαλκούτζη καὶ γιὰ τὴν χρονολογία ἀνακατάληψης τῆς μεγαλονήσου 
(965 μ. Χ.), Ἐπετ. Κέντρου Μελετῶν Ἱερᾶς Μονῆς Κύκκου 2 (1993), 371-378 [=Του ιδιου, 
Βυζαντινή προσωπογραφία, τοπική ιστορία και βυζαντινοτουρκικές σχέσεις, Αθήνα 
1994, 57-64], όπου και η προηγούμενη βιβλιογραφία. Εσφαλμένη η άποψη του Tibi, 
Byzantine-Fatimid Relations, 94, ότι ο Νικήτας Χαλκούτζης δεν ήταν άλλος από τον 
πρωταγωνιστή της Σικελικής εκστρατείας, τον πατρίκιο και δρουγγάριο του στόλου 
Νικήτα, για την ταυτότητα του οποίου βλ. προσφάτως Β. Βλυσιδου, Η υποχώρηση από την 
Σικελία και η κυριαρχία της Ν. Ιταλίας 756-976, στον τόμο Β. Βλυσιδου-Σ. Λαμπακης-Μ. 
Λεοντσινη-Τ. Λουγγης, Βυζαντινά Στρατεύματα στη Δύση (5ος-11ος αι.), Αθήνα 2008, 383 
και σημ. 771.

145. Για την κατάκτηση της Κύπρου στις βυζαντινές πηγές, βλ. Ζωναράς, Επιτομή 
Ιστοριών, τ. 3, 503. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 270. 

146. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 106: 
 Η ίδια εκστρατεία αναφέρεται . " و غزاها في المدّة من مصر جمع كثير في اثنين و ثلاثين مركباً حربيّة "

και στον Κώδικα AR-288, 446, με τη διαφορά ότι εκεί ο συγγραφέας αναφέρει ότι ο 
αραβικός στόλος επιχείρησε εναντίον της Κρήτης και όχι της Κύπρου:

. " و غرق المراكب إلى أقريطس ...ستة عشر رجلا "
147. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 106: " فاستظهروا الروم عليهم ... و عاد الباقون منهزمين ".



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

86

σιτοδείας, ωστόσο ώς ένα σημείο η έλλειψη τροφίμων στην Κιλικία 
οφείλεται και στην τακτική που ακολουθούσε ο Νικηφόρος, να 
καταστρέφει τις γεωργικές εκτάσεις της περιοχής, προκαλώντας έτσι 
πιο εύκολη την παράδοση των λιμοκτονούντων εχθρών του148 και 
δημιουργώντας σοβαρά προβλήματα εξεύρεσης οικονομικών πόρων για 
τον αντίπαλο του Sayf al-Dawla, που όπως ήταν φυσικό δεν μπορούσε 
πλέον να φορολογήσει τις κατεστραμμένες γεωργικές εκτάσεις149. Ας 
αναφέρουμε εδώ το παράδειγμα της  ̒Ayn Zarba: μετά την κατάκτηση 
της πόλης, μαζί με την καταστροφή των τειχών, ο Νικηφόρος διέταξε και 
το κόψιμο όλων των χουρμαδιών της περιοχής, το σύνολο των οποίων 
έφθανε στα 40.000- 50.000 δέντρα150. Στο Χαλέπι, πάλι, το 962/351 οι 
Βυζαντινοί, πριν την αποχώρησή τους από την πόλη, φρόντισαν να 
καταστρέψουν όλα τα αποθέματα σε λάδι151. Η μετανάστευση 50.000 
κατοίκων της Κιλικίας προς το εσωτερικό της Συρίας, και ιδίως προς τη 
Δαμασκό, λόγω των προβλημάτων που προκαλούσε η έλλειψη τροφίμων 
στην περιοχή, φανερώνει την έκταση του προβλήματος152. Παραδίδει ο 
Yaḥyā Al-Anṭaḳī, (περ. 980 –μετά το 1066) για αυτό το γεγονός: 

Μετανάστευσαν από τις μεθοριακές περιοχές προς τη Δαμασκό 
και τη Ραμάλα, αλλά και σε άλλες πόλεις, πολλοί άνθρωποι, 
εξαιτίας της σιτοδείας και του φόβου που προκαλούσαν οι 
Βυζαντινοί153.

148. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 137. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 83. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, 
Χαρακτηριστικά, 227. Αυτή η τακτική του Νικηφόρου αναφέρεται και στις βυζαντινές 
πηγές, βλ. Λέων Διάκονος, Ιστορία, 58: «καρτερῶς τά τε λήϊα καὶ τοὺς λειμῶνας, τοῖς 
ἄνθεσι καὶ παντοίων δένδρων ... ὅσα οἶδε φέρειν ὀπώρας παντοίας χυμούς». 

149. Mcgeer, Dragon’s Teeth, 245.
150. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 333. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 180. Ibn Al-Djawzī, 

al-Muntaẓam, τ. 14, 139. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh,, 62. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 6. Ibn Kathīr, 
al- Bīdāya, τ.15, 255. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 237.

151. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 334. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 141. Ibn Al-
Ϥbrī, Ta’ rīkh, 62. Ibn Kathīr, al-Bīdāya, τ. 15, 254. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 279.

152. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 338. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 156. Ibn Al-
Ϥbrī, Ta’ rīkh, 63.

153. Yaḥyā Al-Anṭaḳī , Ta’ rīkh, 105-106 :
" و انتقل من الثغر إلى دمشق و إلى الرملة و إلى غيرهما من البلدان خلق كثير هرباً من الغلاء و الخوف من الروم "



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 87

Οι εξελίξεις στη Σικελία

Ένα χρόνο πριν την ανάληψη της αυτοκρατορικής εξουσίας από 
τον Νικηφόρο Φωκά, δηλαδή το 962/351, οι Άραβες, υπό την ηγεσία 
του Aḥmad bin Ḥasan, κατόρθωσαν να κυριεύσουν την πόλη του 
Ταυρομενίου154. Η κατακτημένη πόλη μετονομάστηκε σε αλ-Μουιζία 
 ,προς τιμή του Φατιμίδη χαλίφη, επικυρίαρχου των Καλμπιδών ,(المعزية)
al- Mu̒izz155. Πραγματικά, μετά και την κατάληψη του Ταυρομενίου, στη 
Σικελία είχε παραμείνει μοναδικός θύλακας των Βυζαντινών η πόλη της 
Ραμέτας. Οι Άραβες του νησιού δεν άργησαν να στραφούν εναντίον της 
και έτσι ξεκίνησε η πολύμηνη πολιορκία της στα τέλη του 963/352156.

Οι χριστιανοί της Ραμέτας στράφηκαν για βοήθεια στον νέο 
αυτοκράτορα Νικηφόρο Φωκά157, του οποίου ο συνονόματος παππούς 
είχε παλιότερα διαπρέψει στο μέτωπο της Σικελίας158. Ο Φωκάς απάντησε 
θετικά στο αίτημα τους159, το οποίο άλλωστε λειτουργούσε ως αφορμή για 

154. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 275-6. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 175. Abū Al-Fidā, 
al-Mukhtaṣar, τ. 1, 442. Tibi, Byzantine-Fatimid Relations, 94. Schlumberger, Νικηφόρος 
Φωκάς, 509. Για την αραβική Σικελία, βλ. Ahmad Aziz, A History of Islamic Sicily, 
Edinburg 1975 και F. Gabrieli-U. Scerrato, Gli Arabi in Italia: cultura, contatti e tradizioni, 
Milano 1979, 307-42 και 359-98. 

155. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 276: 
" أفريقية  العلويّ صاحب  المعز  إلى  نسبة   ، المعزية  سمّيت  و   " Tibi, Byzantine-Fatimid Relations, 

94. M. Miotto, Ο Ανταγωνισμός Βυζαντίου και Χαλιφάτου των Φατιμιδών στην Εγγύς 
Ανατολή και η δράση των ιταλικών πόλεων στην περιοχή κατά τον 10ο και τον 11ο 
αιώνα, Θεσσαλονίκη 2008, 97.

156. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 229. Tibi, Byzantine-Fatimid Relations, 
94. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 511. 

157. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284: " و أرسلوا إلى ملك القسطنطينية ... ينجدهم بالعساكر  ".
158. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 262-3: Ἀλλ’ ἀναγκαῖον εἰπεῖν ἐπιδραμόντας, 

τίς ἡ πρὸς τοὺς Σαρακηνοὺς δασμοφορία, καὶ ὅθεν εἴληφε τὴν ἀρχήν... καὶ οὕτως τοὺς 
ἐγχωρίους εἴασε τὴν ἑαυτῶν χώραν ἀδεῶς κατοικεῖν. 

159. Ωστόσο, είναι αλήθεια, ότι ακόμη ένα κίνητρο του Νικηφόρου για την 
πραγματοποίηση της εκστρατείας στη Σικελία ήταν η επιθυμία του να σταματήσουν 
οι πληρωμές των δασμών στους εκεί Άραβες, όπως ορίζονταν στη συνθήκη που είχε 
συνομολογήσει ο Κωνσταντίνος Ζ´ μετά την ήττα του εκστρατευτικού του σώματος, βλ. 
Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 500. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 262. Ibrāhīm-Ḥassin-
Níaīńa,, Χαρακτηριστικά, 229. Βλυσιδου, Αριστοκρατικές Οικογένειες, 161.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

88

την εκτέλεση μιας ήδη σχεδιασμένης επέμβασης στην Σικελία160 και έπειτα 
από λίγο καιρό, και συγκεκριμένα το 964/353, απέστειλε ένα στράτευμα 
40.000 ανδρών, ώστε να βοηθήσει τους πολιορκημένους της Ραμέτας161. Η 
εκστρατεία αυτή έχει δίκαια παραλληλισθεί από σύγχρονους ερευνητές 
με αυτήν της Κρήτης162. Μαθαίνοντας τα νέα για την αποστολή του 
βυζαντινού εκστρατευτικού σώματος ο εμίρης της Σικελίας, Aḥmad bin 
Ḥasan, στράφηκε με τη σειρά του για βοήθεια στον Φατιμίδη χαλίφη al- 
Mu̒izz 163. Ο Φατιμίδης ετοίμασε ένα στράτευμα και αφού όρισε επικεφαλής 
του, τον πατέρα του εμίρη της Σικελίας, το απέστειλε στη Σικελία164. 

Επακολούθησε η έλευση του βυζαντινού στρατού. Η αποβίβαση έγινε 
στην πόλη της Μεσσήνης165. Οι Βυζαντινοί κινήθηκαν προς τη Ραμέτα, ενώ 
ο αραβικός στρατός χωρίστηκε στα δύο: ένα μικρό του τμήμα παρέμεινε 
έξω από την πολιορκημένη πόλη, ενώ οι υπόλοιποι κινήθηκαν για να 
αντιμετωπίσουν τους Βυζαντινούς166. Αρχικά η μάχη167 εξελισσόταν 
ευνοϊκά για τους Βυζαντινούς οι οποίοι ματαιόδοξοι για το πλήθος 
τους168 συγκρούονταν με τους Άραβες, που είχαν επιλέξει το θάνατο169. Η 
κατάσταση άλλαξε δραματικά μετά τον θάνατο του Βυζαντινού διοικητή 

160. Βλυσιδου, Η υποχώρηση από τη Σικελία [βλ. σημ. 144], 382.
161. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284: " فجهّز إليهم عسكراً ... في البحر  " Ibrāhīm-Ḥassin-

Níaīńa,, Χαρακτηριστικά, 229. Miotto, Ανταγωνισμός Βυζαντίου και Χαλιφάτου, 97.   
162. Βλυσίδου, Η υποχώρηση από τη Σικελία, 382-3. Για τη στρατηγική  σύνδεση 

Κρήτης-Σικελίας στο μέτωπο της Ανατολικής Μεσογείου βλ. Lounghis, Byzantium in the 
Eastern Mediterranean, 85. Makrypoulias, Byzantine Expeditions, 350. 

163. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 266.
164. Ibn Al- Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 266. Ibrāhīm-

Ḥassin-Níaīńa,A, Χαρακτηριστικά, 229.
165. Ibn Al- Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284: " فأما الروم فإنهم وصلوا ... مسيني في شوّال  "
166. Ibn Al- Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284: " و وصل الروم أحاطوا ... تقدّم الروم إلى القتال "
167. Ο Λέων Διάκονος, Ιστορία , 66 αναφέρει ότι πριν να λάβει χώρα αυτή η μάχη, 

οι Βυζαντινοί είχαν κατορθώσει να απελευθερώσουν τις Συρακούσες, την Ιμέρα, το 
Ταυρομένιο και τους Λεοντίνους: καὶ τοσαύτης εὐετηρίας ἀπέλαυσαν παρὰ τὴν ἀρχήν, 
ὡς αὐτοβοεὶ τὰς κλεινὰς καὶ περιπύστους Συρακούσας ἑλεῖν καὶ Ἱμέραν, καὶ προσέτι 
Ταυρομένειον καὶ Λεοντίνους ἀναιμωτὶ παραστήσασθαι. Η Βλυσιδου, Υποχώρηση από 
τη Σικελία, 383-4, παρατηρεί ότι το χωρίο αυτό φανερώνει μόνο τις προσδοκίες της 
Κωνσταντινούπολης για την επιχείρηση και όχι πραγματικά γεγονότα.

168. Ibn Al- Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 284: " و هم مدلون بكثرتهم ".
169. Ibn Al- Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285: " إختاروا الموت ".



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 89

Μανουήλ Φωκά170, ο χαμός του οποίου οδήγησε στην άτακτη υποχώρηση 
των Βυζαντινών171. Αρκετοί στρατιώτες του βυζαντινού στρατού κατά 
την υποχώρηση έχασαν τη ζωή τους πέφτοντας σε ένα τεράστιο χαντάκι 
που βρισκόταν στην περιοχή που εξελίχθηκε η μάχη172. Όταν σταμάτησε η 
καταδίωξη των Βυζαντινών, οι Άραβες επιδόθηκαν στη λαφυραγώγηση 
του βυζαντινού στρατοπέδου173.

Τα νέα για την ήττα των βυζαντινών όπλων έφτασαν γρήγορα στους 
πολιορκημένους της Ραμέτας. Η κατάσταση μέσα στο βυζαντινό φρούριο, 
μετά από την πολύμηνη πολιορκία, είχε καταστεί τόσο δύσκολη που 
έσπρωξε τους χριστιανούς υπερασπιστές του σε μια κίνηση απελπισίας: 
όσους θεώρησαν ανίκανους να προσφέρουν στην άμυνα της πόλης, τους 
έβγαλαν έξω από τα τείχη174. Η αποτρόπαια, όμως, αυτή πράξη δεν έσωσε 
την Ραμέτα από την αραβική άλωση: σύντομα οι Άραβες βρισκόντουσαν 
μέσα στην πόλη σφάζοντας τους άνδρες και αιχμαλωτίζοντας τα 
γυναικόπαιδα175.

Εν τω μεταξύ τα απομεινάρια του βυζαντινού στρατού, μαζί με 
χριστιανούς κάτοικους από το νησί της Σικελίας και της γειτονικής Ρίας 
που επέλεξαν να τους ακολουθήσουν, επιβιβάστηκαν στα βυζαντινά 
πλοία με σκοπό να επιστρέψουν στη Βασιλεύουσα176. Ο εμίρης της 
Σικελίας Aḥmad bin Ḥasan δεν έχασε την ευκαιρία να επιτεθεί στους 
αποδιοργανωμένους Βυζαντινούς και στη ναυμαχία που ακολούθησε 
οι Βυζαντινοί ηττήθηκαν κατά κράτος, ενώ ο δρουγγάριος του στόλου 

170. Στον θάνατο του Μανουήλ αναφέρεται και ο επίσκοπος της Κρεμώνας, ο οποίος, 
όμως, λανθασμένα παραδίδει ότι ο Μανουήλ εκτελέστηκε από τους Άραβες, αφού πρώτα 
είχε αιχμαλωτιστεί, βλ. Λιουτπράνδος, De legatione Constantinopolitana, στο Liutprandi 
Episcopi Cremonensis, Opera omnia, SRG, έκδ. G.H. Pertz – E. Dümmler, Αννόβερο 1877, 
155: «ante triennium cum Manuele patricio, Nicephori nepote ... comprehenderunt capiteque 
truncum suspenderunt». 

171. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 266. Λέων 
Διάκονος, Ιστορία, 67. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 527. 

172. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285. Ibn Kathīr, al-Bīdāya, τ. 15, 266.
173. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285: " و كانت الحرب ...الأسرى و الرؤوس ".
174. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285: " المقاتلة  بقي  و   ... فأخرجوا   ". Schlumberger, 

Νικηφόρος Φωκάς, 529.
175. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285: "ًفزحف إليهم المسلمون ... شيئاً كثيراً عظيما " Ibrāhīm-

Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 230. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 530. 
176. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 266.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

90

Νικήτας, αιχμαλωτίστηκε177. Είναι άξιο παρατήρησης ότι μόνο μετά την 
αραβική νίκη στη Ραμέτα έλαβε χώρα κάποια ναυτική σύγκρουση των 
δύο εμπόλεμων, γεγονός που μπορεί να εξηγηθεί από τη μεσαιωνική 
πρακτική της αποφυγής ναυτικών συγκρούσεων εάν δεν εξασφαλιστεί 
σίγουρη ναυτική υπεροχή178. Οι τελευταίες χριστιανικές κοινότητες του 
νησιού αναγκάστηκαν εκ των πραγμάτων να συνθηκολογήσουν με τους 
Άραβες179 προσφέροντάς τους μεγάλα χρηματικά ποσά180.

Ο Νικηφόρος κατακτά τη Μοψουεστία και την Ταρσό181.

Αναφερθήκαμε παραπάνω στις άσχημες συνθήκες που επικρατούσαν 
στην περιοχή της Κιλικίας λόγω των ετήσιων πολεμικών συρράξεων 
μεταξύ Αράβων και Βυζαντινών που έλαβαν χώρα στην περιοχή. Η 
κατάσταση είχε φέρει σε τέτοια θέση τους Άραβες ώστε οι κάτοικοι 
της Μοψουεστίας και της Ταρσού αναγκάστηκαν να στραφούν για 

177. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 266. Σκυλίτζης, 
Σύνοψις Ιστοριών, 267. Στον Λέοντα Διάκονο ωστόσο δεν γίνεται αναφορά για κάποια 
ναυμαχία. Αντίθετα οι Άραβες πολεμιστές κατόρθωσαν να αιχμαλωτίσουν τις περισσότερες 
βυζαντινές τριήρεις με αιφνιδιαστική έφοδο στο βυζαντινό αγκυροβόλιo, βλ. Λέων Διάκονος, 
Ιστορία, 67: οἱ δέ , ἐπεὶ τὸν πεζὸν στρατὸν παρεστήσαντο, ἐπὶ τὴν ἠϊόνα ταχυδρομήσαντες, 
ἵνα αἱ Ῥωμαϊκαὶ τριήρεις ὑφώρμουν, ἐγκρατεῖς ἐξ ἐφόδου τῶν πλείστων ἐγένοντο. Σχετικά 
με το γεγονός βλ. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 530 σημ. 1. 

178. Ο Λέων ΣΤ´ προέτρεπε τους Βυζαντινούς ναυάρχους να αποφεύγουν τις 
συγκρούσεις εκ παρατάξεως εάν δεν είχαν απόλυτη τακτική υπεροχή, βλ. Λέων ΣΤ´, 
Τακτικά, έκδ. G. T. Dennis, The Taktika of Leo VI. Text, translation and commentary 
[CFHB 49], Washington 2010, 19, λζ´-λθ´, 516-518: Διὰ τοῦτο χρή σε ἀεὶ παραφυλάττεσθαι 
καὶ μὴ πρὸς δημοσίας, ὡς εἴρηται, παρατάξεις ἀποθρασύνεσθαιμάλιστα ἐν πλοίοις … καὶ 
προθύμους εἰς τὴν κατὰ τῶν ἐναντίων ἐγχείρησιν. Για τις ναυτικές τακτικές Αράβων και 
Βυζαντινών βλ. V. Christides, Military intelligence in Arabo-Byzantine naval warfare, στο: 
Το εμπόλεμο Βυζάντιο [βλ. σημ.80], 269-281. 

179. Ενώ αργότερα, το 967, ακολούθησε συνθήκη μεταξύ του al- Múizz και του 
Νικηφόρου, βλ. Τιβι, Byzantine-Fatimid Relations, 95.

180. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 285: " و سارت سرايا المسلمين ... أموال و هادنوهم ".
181. Το συγκεκριμένο θέμα πραγματεύεται η Σ. Αποστολοπουλου, Η άλωση 

της Μοψουεστίας (±965) και της Ταρσού (965), Graeco-Arabica 1 (1982), 157-67. Η 
συγκεκριμένη μελέτη είναι αξιόλογη, μολονότι θα πρέπει να διορθωθεί το εξής: η πρώτη, 
από τις δύο, αραβικές πηγές που χρησιμοποιούνται δεν είναι ο Miskawayh, αλλά ο 
Dhahabī (Ta’ rīkh). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 91

βοήθεια στον ίδιο τον Νικηφόρο Φωκά. Έτσι το 965/354 ο Νικηφόρος 
συναντήθηκε με έναν Άραβα πρεσβευτή, ο οποίος πρότεινε στον 
Βυζαντινό αυτοκράτορα να αποδεχτεί τις πληρωμές φόρων από τις δύο 
μεγάλες πόλεις των thughūr και σε αντάλλαγμα να αποστείλει σε αυτές 
κάποιους συντρόφους του182. 

Οι αραβικές πηγές δεν μας διευκολύνουν στο να αποσαφηνίσουμε 
τί ακριβώς προτεινόταν στον Νικηφόρο. Από τη μια θα μπορούσε να 
θεωρηθεί, ότι οι αραβικές πόλεις είχαν αποφασίσει να γίνουν υποτελείς 
στον Βυζαντινό αυτοκράτορα και οι σύντροφοι που θα αποστέλλονταν, 
θα έπαιζαν τον ρόλο των διοικητών αυτών των πόλεων. Από την 
άλλη υπάρχει το ενδεχόμενο οι αραβικές πόλεις να προσπάθησαν να 
εξαγοράσουν μια περίοδο ειρήνης με το Βυζάντιο και οι απεσταλμένοι 
του Φωκά να λειτουργούσαν ως όμηροι-εγγυητές για την τήρηση της 
ειρήνης από τους Βυζαντινούς. Η εξέλιξη των πραγμάτων φανερώνει, 
κατά τη γνώμη μου, ότι θα πρέπει να δεχτούμε τη δεύτερη υπόθεση. 

Όπως και να έχει, ο Νικηφόρος, αρχικά, αποφάσισε να αποδεχτεί 
την πρόταση των Αράβων183. Αργότερα, όμως, πληροφορήθηκε, ότι η 
εξαθλίωση των κατοίκων των δύο πόλεων, λόγω της σιτοδείας και του 
λιμού, είχε φτάσει σε τέτοιο σημείο που είχαν καταντήσει να τρέφονται 
από το κρέας σκυλιών και νεκρών ζώων184. Αναφέρεται μάλιστα, ότι στην 
Ταρσό κάθε μέρα ξεψυχούσαν από την πείνα περίπου 300 άνθρωποι185. 
Οι πληροφορίες αυτές έκαναν τον Νικηφόρο να αλλάξει γνώμη. Αφού 
πρώτα έκαψε την επιστολή πάνω στο κεφάλι του Άραβα πρεσβευτή, 
αναφώνησε, σύμφωνα με τον Miskawayh (932-1030), θυμωμένος: 

182. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Ibn Al- Athīr, al- Kāmil, τ .7, 287. Nuwayrī, 
Nihāyat, τ. 23, 193. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 324.

183. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Nuwayrī, 
Nihāyat, τ. 23, 193. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18.

184. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 107. Ibn Al-Athīr, al- 
Kāmil, τ. 7, 287. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 324. Nuwayrī, Nihāyat, 
τ. 23, 193. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 269-70.

185. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ 
rīkh,64. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 324. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 193. 
Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 270. Αλλού αναφέρεται, ότι όταν οι Βυζαντινοί κατέκτησαν 
την Ταρσό οι μισοί κάτοικοί της είχαν πεθάνει από την πείνα. Βλ. Κώδικας AR-288, 452: 
 " بعد أن مات نصف أهلها بالجوع "



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

92

Εσείς ομοιάζετε με φίδι που το χειμώνα, εάν το χτυπήσει η παγωνιά, 
μαραζώνει και εξασθενεί μέχρι που κάποιος μπορεί να το πιστέψει 
για νεκρό και εάν το πάρει κάποιος άνθρωπος γιατρεύοντας το και 
ζεσταίνοντας το, αυτό αναζωογονείται και τον δαγκώνει. Έτσι και 
εσείς μου προσφέρετε την υπακοή σας επειδή εξασθενίσατε, αλλά αν 
σας αφήσω να επανέλθετε στην πρωτύτερη (καλή) κατάστασή σας, θα 
πάθω κακό από εσάς...» και είπε στον πρεσβευτή: «Πήγαινε σε αυτούς 
και γνωστοποίησέ τους, ότι δεν έχω για αυτούς τίποτα άλλο εκτός 
από το ξίφος μου186. 

Ακολούθησε μια μεγάλη εκστρατεία του Νικηφόρου, το 965/354, ο 
οποίος έσπευσε να εκμεταλλευτεί τη δυσχερέστατη θέση των Αράβων. Ο 
βυζαντινός στρατός με επικεφαλής τον ίδιο έφθασε πρώτα μπροστά από τη 
Μοψουεστία187, οι κάτοικοι της οποίας αν και εξαθλιωμένοι από την πείνα, 
αποφάσισαν να αντισταθούν στα βυζαντινά στρατεύματα188. Ωστόσο, 
όταν ο βυζαντινός στρατός κατόρθωσε να προκαλέσει εκτεταμένες φθορές 
στα τείχη της πόλης189, οι υπερασπιστές της σκέφτηκαν να δώσουν στον 
Νικηφόρο όλους τους Βυζαντινούς αιχμαλώτους που βρίσκονταν στην 

186. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341: 
 " مثلكم مثل الحية في الشتاء إذا لحقها البرد و ذبلت و ضعفت حتى يقدّر من رآها أنها قد ماتت فإن أخذها إنسان

 و أحسن إليها و أدفأها انتعشت و لدغته و أنتم إنما بخعتم بالطاعة لما ضعفتم و إن تركتكم حتى تستقيم أحوالكم تأذّيت بكم
 ... و قال : امض إليها و عرّفهم أنه ليس عندي إلا السيف "

Η ίδια πληροφορία στους: Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 
64. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 193. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 324. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 555. 

187. Ο Miskawayh (932-1030) βέβαια αναφέρει, ότι αρχικά ηγέτης του βυζαντινού 
στρατού που έφθασε έξω από τη Μοψουεστία ήταν κάποιος στρατηγός, τον οποίο δεν 
κατονομάζει, και ύστερα κατέφθασε και ο Νικηφόρος, οπότε και τέθηκε επικεφαλής του 
στρατεύματος. βλ. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341:

." ثم أن ملك الروم أنفذ ...ثم جاء الملك بنفسه "
188. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 290. Ibn Khaldūn,  

Ta’ rīkh, τ. 4, 308.
189. Οι πληροφορίες των αραβικών πηγών για καταστροφή μεγάλου μέρους των 

τειχών της Μοψουεστίας επιβεβαιώνονται και από τον Λέοντα Διάκονο Ιστορία, 52-3, 
ο οποίος αποδίδει την άλωση της πόλης στην επιτυχημένη επιχείρηση των Βυζαντινών 
να υποσκάψουν τα θεμέλια των τειχών: τῶν πύργων παραγαγὼν ἄνδρας ἀωρὶ τῶν 
νυκτῶν ἀνορύττειν ἠρέμα ἐνεκελεύσατο... ὅσον ἐκκρεμὲς ἦν τοῦ τείχους καὶ ὑπόκεινον, 
κατασεισθὲν εἰς γῆν κατεφέρετο. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 93

πόλη τους, ώστε να κερδίσουν τον οίκτο του αυτοκράτορα190. Η ενέργεια 
αυτή προκάλεσε τα αντίθετα αποτελέσματα από αυτά που προσδοκούσαν 
οι Άραβες, αφού οι απελευθερωμένοι Βυζαντινοί πληροφόρησαν τον 
Νικηφόρο για την άθλια κατάσταση των πολιορκημένων και ότι αν 
συνέχιζε την πολιορκία σύντομα θα κατακτούσε την πόλη191. Έτσι οι 
μάχες ανάμεσα στους δυο στρατούς συνεχίστηκαν με τους κατοίκους 
της Μοψουεστίας να αμύνονται θαρραλέα. Γρήγορα, όμως, η αντίστασή 
τους κάμφθηκε και έτσι στις 13 του ισλαμικού μήνα Ρατζάμπ (10 Ιουλίου 
965) οι Βυζαντινοί βρίσκονταν μέσα στην πόλη και παρ’ όλο που την 
είσοδο τους στην πόλη ακολούθησαν εκτεταμένες σφαγές, κατόρθωσαν 
να συγκεντρώσουν ένα τεράστιο πλήθος αιχμαλώτων, ο αριθμός των 
οποίων σε ορισμένες αραβικές πηγές φθάνει στον υπερβολικό αριθμό των 
200.000 ανθρώπων192. Αρκετοί από αυτούς είχαν καταφέρει να γλυτώσουν 
προσωρινά την αιχμαλωσία δραπετεύοντας προς την Κafrabya, όμως 
τους ακολούθησαν οι Βυζαντινοί και τους συνέλαβαν κατακτώντας 
συγχρόνως και την πόλη193. Το σύνολο των αιχμαλώτων οδηγήθηκε στα 
βυζαντινά εδάφη, ενώ ο βυζαντινός στρατός συνέχισε την πορεία του για 
την Ταρσό194.

Εκτός, όμως, από τους αιχμαλώτους που οδηγήθηκαν στο Βυζάντιο, 
100 προύχοντες της Μοψουεστίας ακολούθησαν τους Βυζαντινούς 

190. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18: " و كان السبب في فتح المصّيصة أنّهم ... عليهم الملك نقفور فأخرجوهم ".
191. Dhahabī Ta’ rīkh, τ. 26, 18: " فعرّفه الأسارى بعدم الأقوات ، و أطمعوه في فتحها ، فزحف عليها "
192. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 190. Ibn Al-Djawzī, 

al-Muntaẓam, τ. 14, 162. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 64. Abū 
Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 443. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 194. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18. 
Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 290. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 269. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 
4, 308. Canard, H᾿amdanides, 821-2. 

193. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 107:
" و عاد نقفور إلى المصّيصة و حاصرها و فتحها بالسيف ...و ملك الروم أيضاً كفربيّا " 
194. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341: " طرسوس  إلى  عنها  سار  ثم   " Σύμφωνα με τον 

Σκυλίτζη, Σύνοψις Ιστοριών, 268-9, στην Ταρσό, ήδη βρισκόταν κάποιο απόσπασμα του 
βυζαντινού στρατού με διοικητή τον Λέοντα Φωκά που την πολιορκούσε ταυτόχρονα με 
την πολιορκία της Μοψουεστίας από τον Νικηφόρο: Ἦρος δὲ ἀρχομένου πάλιν εἰσῆλθεν 
ἐν Κιλικίᾳ, καὶ διχῇ διελὼν τὰ στρατεύματα τὴν μὲν Ταρσὸν πολιορκεῖν ἀφῆκε Λέοντα 
τὸν ἀδελφόν, αὐτὸς δὲ τὸ λοιπὸν ἀράμενος τῆς στρατιᾶς τῇ Μόψου ἑστίᾳ προσέσχεν. 
Αποστολοπουλου, Η άλωση της Μοψουεστίας, 160. 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

94

στην Ταρσό195. Σύμφωνα με τη διήγηση του Dhahabī (1274-1348)196 τους 
αιχμαλώτους αυτούς ο Νικηφόρος, διέταξε να τους αποκεφαλίσουν 
μπροστά στα τείχη της Ταρσού ώστε να τρομοκρατηθούν οι 
υπερασπιστές της, οι οποίοι με τη σειρά τους εκτέλεσαν πάνω στα τείχη 

195. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 560. 
196. Υπάρχουν λόγοι για τους οποίους θα πρέπει να είμαστε επιφυλακτικοί στα όσα 

διηγείται ο Dhahabī. Πρώτον σε καμία άλλη πηγή, αραβική ή βυζαντινή, δεν αναφέρεται 
το συγκεκριμένο περιστατικό, ενώ η ευγενική συμπεριφορά του Νικηφόρου απέναντι 
στους κατοίκους της Ταρσού, την οποία επισημαίνουν οι περισσότεροι Άραβες ιστορικοί, 
θα ήταν σχεδόν ανεξήγητη, με βάση τον χαρακτήρα του Νικηφόρου, σε περίπτωση που 
πρωτύτερα είχε δει την εκτέλεση 3.000 συμπατριωτών του από τους μουσουλμάνους 
της Ταρσού. Ωστόσο και ο Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 107, χωρίς να κάνει βέβαια λόγο 
για σφαγές, σημειώνει: Και οδήγησαν το σύνολο των κατοίκων της Μοψουεστίας στο 
Βυζάντιο και πέρασαν με αυτούς από την Ταρσό για να τους δούν οι κάτοικοί της. βλ.: 

. " و ساقوا جميع أهل المصّيصة إلى بلد الروم ، و اجتازوا بهم إلى طرسوس حتى نظرهم أهلها " 
Οι διαφορές ανάμεσα στις δύο πηγές δεν αφορούν μόνο το γεγονός της εκτέλεσης των 

αιχμαλώτων. Στην πρώτη ο Νικηφόρος διαλέγει 100 αιχμαλώτους από τους αριστοκράτες 
της Μοψουεστίας και μεταφέρει μόνο αυτούς μπροστά στα τείχη της Ταρσού, ενώ οι 
υπόλοιποι μεταφέρονται απ’ ευθείας από τη Μοψουεστία στο Βυζάντιο. Στη δεύτερη ο 
Νικηφόρος δεν έχει ακόμα κατευθυνθεί στην Ταρσό και τους αιχμαλώτους τους μεταφέρει 
μπροστά από τα τείχη της Ταρσού –από τη Kafrabya, αυτήν τη φορά και όχι από τη 
Μοψουεστία– ένα απόσπασμα του βυζαντινού στρατού που είχε καταδιώξει όσους από 
τους κατοίκους της Μοψουεστίας δραπέτευσαν όταν αυτή αλώθηκε. Πρέπει, πάντως, 
να σημειωθεί ότι δεν είναι η πρώτη φορά που μαρτυρείται προσπάθεια του Νικηφόρου 
να κάμψει το ηθικό των πολιορκημένων τρομοκρατώντας τους με αποτρόπαιες πράξεις. 
Στην Κρήτη κεφάλια μουσουλμάνων καρφώθηκαν στις λόγχες και τοποθετήθηκαν 
απέναντι από τα τείχη του Χάνδακα, ενώ έπειτα ο ίδιος διέταξε να τα εκσφενδονίσουν 
μέσα στην πόλη με τη βοήθεια των πολιορκητικών μηχανημάτων, βλ. Λέων Διάκονος, 
Ιστορία, 15. Ατταλειάτης, Ιστορία, 228. Θεοδόσιος Διάκονος, Ἅλωσις τῆς Κρήτης, 10 
και 14, στίχ. 338. Ο Θεοδόσιος μάλιστα (στίχ. 349-350) παρεμβάλλει (μεταγραμμένες στο 
ελληνικό αλφάβητο και ελαφρώς παρεφθαρμένες) αυτούσιες τις κραυγές αγανάκτησης 
και απόγνωσης των Αράβων που προκλήθηκαν από τις ενέργειες του Νικηφόρου: βλ. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 104 σημ. 1. Παναγιωτακης, Θεοδόσιος ο Διάκονος, 144 
και Ν. Ε. Οικονομακης, Οἱ ἀραβικοὶ στίχοι τοῦ ποιήματος τοῦ Θεοδοσίου τοῦ Διακόνου 
«Ἅλωσις τῆς Κρήτης», Κρητολογἰα 16-19 (1984), 81-97. Ο Bianquis, Sayf al-Dawla, 108, 
τονίζει ότι η «πολιτική τρόμου» που εφήρμοσε ο Νικηφόρος απέναντι στους Άραβες 
συνίστατο σε δύο μέρη: α) Σφαγές μεγάλου αριθμού αμάχων πολιτών. β) Συστηματική 
καταστροφή των γεωργικών εκτάσεων στην αραβική επικράτεια. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 95

3.000 Βυζαντινούς που βρίσκονταν αιχμάλωτοι στα χέρια τους197. Όμως, 
οι κάτοικοι της Ταρσού μετά από κάποιες αψιμαχίες, απογοητευμένοι 
από την έλλειψη προμηθειών στο εσωτερικό της πόλης και από την 
απουσία οποιασδήποτε βοήθειας από το Sayf al-Dawla198, ζήτησαν από 
τον Νικηφόρο να τους παραχωρήσει το amān199. Ο Νικηφόρος κατά τη 
διάρκεια ενός δείπνου που παρέθεσε στους άρχοντες της πόλης, τους έδωσε 
εγγυήσεις, ότι κανένας δε θα τους ενοχλούσε κατά την αποχώρησή τους 
και μάλιστα τους επέτρεψε ο καθένας να πάρει ό,τι είχε τη δυνατότητα 
να μεταφέρει από την προσωπική του περιουσία και από τον οπλισμό 
του200. Τους πληροφόρησε όμως, γεμάτος καχυποψία, ότι είχε φτάσει 
σε αυτόν ένα νέο σύμφωνα με το οποίο ο Καφούρ έστελνε προμήθειες 
στους κατοίκους της Ταρσού201 και έτσι τους ρώτησε, αν σκοπεύουν να 
δεχτούν τη βοήθεια της Αιγύπτου και να τον προδώσουν202. Οι κάτοικοι 

197. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18: " و أخذوا من أعيانهم ماية ضربوا رقابهم ... و كانوا ثلاثة آلاف " 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 560. 

198. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 19: " و ضعفت عزائمهم ... و انقطعت الموادّ عنهم "
199. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Dhahabī, Ta’ 

rīkh, τ. 26, 18. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 269. Bosworth, The city of Tarsus, 278. 
200. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 108.  Hamadānī, 

Takmila, τ. 1, 190. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Yaqūt Al-Ңamawī, M̒ujam al-Buldān, 
τ. 6, 256. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 64.Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 194. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18. 
Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 308. Λέων Διάκονος, Ιστορία , 60. Schlumberger, Νικηφόρος 
Φωκάς, 572-3. 

201. Την απόπειρα αποστολής αιγυπτιακών εφοδίων στους πολιορκημένους της 
Ταρσού αναφέρουν και Βυζαντινοί ιστορικοί, βλ. Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 502. 
Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 269-70. Πβλ. Αποστολοπουλου, Η άλωση της Μοψουεστίας, 
161-2. Al-Djanzārī,, Τα χερσαία ισλαμικά thughūr, 46-7. Bianquis, Sayf al-Dawla, 108. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 576. Οι κάτοικοι της Ταρσού είχαν προηγουμένως 
απευθυνθεί τόσο στους Ιχσιντίδες όσο και στη Βαγδάτη, για να τους δοθεί βοήθεια, ώστε 
να αντιμετωπίσουν τη βυζαντινή απειλή, βλ. Bosworth, The city of Tarsus, 280. 

202. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 84. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 19. Από ένα πολύ ενδιαφέρον 
απόσπασμα των Τακτικών του Νικηφόρου Ουρανού,  συνάγεται πως οι Βυζαντινοί είχαν 
πλήρη γνώση του ότι οι κάτοικοι των αραβικών πόλεων της Κιλικίας, όταν αντιμετώπιζαν 
βυζαντινές επιθέσεις στρέφονταν πάντοτε για βοήθεια στις άλλες ισλαμικές δυνάμεις 
και ιδίως στους ηγεμόνες της Συρίας, βλ. Ἐκ τῶν Τακτικῶν Νικηφόρου τοῦ Οὐρανοῦ 
[κεφάλαια 56-65), έκδ. E. McGeer, Sowing the dragon’s teeth. Byzantine Warfare in the 
Tenth Century, Washington 2008, 79-167, κυρίως 154: οἱ γὰρ ἐχθροὶ στενοχωρούμενοι εἰς 
τὰς τροφὰς ἀποστέλλουσιν εἰς τὰς ἐσωτέρας χώρας τῆς Συρίας καὶ εἰς τὰς πόλεις καὶ 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

96

της Ταρσού, του απάντησαν: «Μα το Θεό (δε θα σε προδίδαμε) ακόμη 
και εάν ερχόντουσαν όλοι οι στρατοί του Ισλάμ»203.

Τελικά η παράδοση της πόλης πραγματοποιήθηκε (10 Αυγούστου 
965/ 10 Sh̒aban 354204) και ο Νικηφόρος διέταξε σώματα του βυζαντινού 
στρατού να συνοδεύσουν τους πρόσφυγες οπουδήποτε ήθελαν αυτοί να 
κατευθυνθούν, ώστε να τους παρέχουν ασφάλεια205. Όταν μάλιστα μια 
ομάδα Αρμενίων του βυζαντινού στρατού επιχείρησε να επιτεθεί στους 
πρόσφυγες της Ταρσού, ο Νικηφόρος Φωκάς, γνωστός για την εμμονή 
του στη στρατιωτική πειθαρχία206, διέταξε τον ακρωτηριασμό των άκρων 
τους και τη ρινοκόπηση ως τιμωρία για την απείθειά τους207.

Ο Νικηφόρος, αντίθετα με ότι έπραξε στην Ανάζαρβο, αυτή τη φόρα 
έδειξε ότι είχε έρθει για να μείνει. Όχι μόνο δεν κατέστρεψε τα τείχη, αλλά 
διέταξε την ανοικοδόμηση των πόλεων, και ιδίως της Ταρσού, καθώς και 
την εισαγωγή προμηθειών στις δύο πόλεις208. Η εισαγωγή προμηθειών 

εἰς τὰς πολιτείας, καὶ μηνύουσιν εἰς τὰ μασγίδια πρὸς τοὺς ματαβάδας τὰς ἐλθούσας εἰς 
αὐτοὺς συμφορὰς καὶ τὴν στενοχωροῦσαν αὐτοὺς ἀνάγκην τοῦ λιμοῦ. μηνύουσι δὲ πρὸς 
αὐτοὺς τοιαῦτα, “ὅτι τοῦ κάστρου ἡμῶν ἐμβαίνοντος εἰς τὰς χεῖρας τῶν Ῥωμαίων, ἵνα 
ἀφανισθῶσι πᾶσαι αἱ χῶραι τῶν Σαρακηνῶν,” καὶ ἐκ τούτου διεγείρονται οἱ Σαρακηνοὶ 
πρὸς ἐκδίκησιν τῶν ὁμοφύλων αὐτῶν καὶ τῆς πίστεως αὐτῶν, καὶ διαφημίζουσι εἰς τὰς 
γυρόθεν χώρας καὶ πανταχοῦ, καὶ συνάγουσι τὴν λεγομένην παρ’ αὐτῶν μισθοδοσίαν, 
λογάρια καὶ σῖτον πολὺν καὶ ἄλλας χρείας, καὶ ἀποστέλλουσιν αὐτὰ εἰς τοὺς 
πολεμουμένους καὶ στενοχωρουμένους, ἐξαιρέτως δὲ ἀποστέλλουσιν αὐτοῖς πλησμονὴν 
λογαρίου. 

203. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 19: " لا ، و الله لو جاءت جيوش الإسلام كلها "
204. Al-Djanzārī,, Τα χερσαία ισλαμικά thughūr, 45.
205. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 108. Ibn Al-Athīr, al- 

Kāmil, τ. 7, 287. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 64. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 443. Dhahabī, Ta’ 
rīkh, τ. 26, 18. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 194. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 290. Ibn Khaldūn,  
Ta’ rīkh, τ. 4, 308. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 574. Canard, H᾿amdanides, 822-3.

206. Χαρακτηριστικό είναι το επεισόδιο που αναφέρει ο Λέων Διάκονος Ιστορία, 
57-8: ο Νικηφόρος διέταξε τη ρινοκόπηση ενός λοχαγού του βυζαντινού στρατού, επειδή 
αυτός τον είχε παρακούσει και δεν είχε εκτελέσει την εντολή του, να ρινοκοπήσει και να 
μαστιγώσει κάποιον ριψάσπιδα στρατιώτη: Ἐν ᾧ δὲ τὴν πορείαν διήνυε, τῶν ψιλῶν τις 
στρατιωτῶν, πρὸς τὴν δυσχωρίαν ὀκλάσας ... δέος ἐνῆκε παντὶ τῷ στρατῷ, μηκέτι ἀμελῶς 
διακεῖσθαι περὶ τὸν οἰκεῖον ὁπλισμόν. 

207. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 341. Ibn Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 64. Bosworth, The city 
of Tarsus, 279. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 575. 

208. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 108. Ibn Al-Athīr, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 97

στην πόλη έριξε κατακόρυφα τις τιμές, οι οποίες είχαν εκτιναχτεί στα 
ύψη λόγω του λιμού209. Επίσης, πριν την αποχώρησή του από την περιοχή 
διόρισε κάποιον διοικητή της Ταρσού πλαισιωμένο από μια φρουρά 
5.000 ανδρών, ενώ διοικητής ορίστηκε και στη Μοψουεστία210. Σύντομα 
η εικόνα των δύο πόλεων άλλαξε τόσο πολύ, που αρκετοί μουσουλμάνοι, 
από αυτούς που τις είχαν εγκαταλείψει μετά την κατάκτηση τους 
από τον Νικηφόρο, αποφάσισαν να επιστρέψουν στις εστίες τους211. 
Μάλιστα, μερικοί από αυτούς επέλεξαν ακόμη και να εκχριστιανιστούν, 
ώστε να ενσωματωθούν πλήρως στη βυζαντινή κοινωνία212. Ωστόσο, 
η ανοικοδόμηση και η οχύρωση της Ταρσού δεν έγινε με σκοπό την 
επιστροφή των μουσουλμάνων κατοίκων της. Στόχος του Νικηφόρου 
ήταν να καταστεί η Ταρσός το κέντρο επιχειρήσεων213 του βυζαντινού 
στρατού εναντίον των Αράβων, λόγω της κατάλληλης γεωγραφικής της 
θέσης214.

al- Kāmil, τ. 7, 287. Ibn Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 443. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 194. Ibn 
Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 290. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 308. Al-Djanzārī, Tα χερσαία 
ισλαμικά thughūr, 48. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 577. 

209. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 64. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 
194.

210. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 108.  Hamadānī, 
Takmila, τ. 1, 190. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 64. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18. Dhahabī, Duwal, 
τ.1, 324. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 561. 

211. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Abū Al-Fidā, 
al-Mukhtaṣar, τ. 1, 443. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 194. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 290.

212. Miskawayh Tadjārib, τ. 5, 342. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 162. Ibn 
Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 64. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 443. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 194. 
Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 18. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 290. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 
269.

213. Έως τότε τέτοιο κέντρο εθεωρείτο η Καισάρεια της Καππαδοκίας, την οποία ο 
Νικηφόρος Φωκάς είχε ανοικοδομήσει και οχυρώσει κατάλληλα, βλ. Miskawayh, Tadjārib, 
τ. 5, 341. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 101. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 287. Nuwayrī, 
Nihāyat, τ. 23, 193. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 17-8. Dhahabī, Duwal, τ. 1, 324. Ibn Khaldūn,  
Ta’ rīkh, τ. 4, 308. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 3, 339. Βέβαια η Καισάρεια είχε επιλεγεί 
για τον ρόλο αυτόν ήδη από την εποχή του Βασιλείου Α´, βλ. Βλυσιδου, Αριστοκρατικές 
Οικογένειες, 97. 

214. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 194. Ibn Kathīr, al- 
Bīdāya, τ. 15, 270.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

98

Η αποδυνάμωση των Χαμδανιδών

Μετά την κατάκτηση της Ταρσού ο Νικηφόρος αποφάσισε να 
επιστρέψει στην Κωνσταντινούπολη. Ο δομέστικος της Ανατολής Ιωάννης 
Τζιμισκής ζήτησε από τον Φωκά την άδεια να κατευθυνθεί προς τη 
Mayyāfāriḳīn, ώστε να αντιμετωπίσει τον Sayf al-Dawla που βρισκόταν 
εκεί215. Ωστόσο, ο Νικηφόρος διαφώνησε με την πρόταση του ανιψιού του 
και τον διέταξε να τον ακολουθήσει στην πρωτεύουσα216. Κανείς δεν μπορεί 
να γνωρίζει ποιοί ήταν οι πραγματικοί λόγοι της άρνησης του Νικηφόρου, 
ωστόσο είναι αλήθεια ότι ο Sayf al-Dawla δεν ήταν ο επίφοβος αντίπαλος, 
τον οποίο οι Βυζαντινοί λίγα χρόνια πριν έτρεμαν. Ο Χαμδανίδης εμίρης 
σοβαρά άρρωστος217 έβλεπε τη συνοχή του εμιράτου του να διαλύεται τόσο 
από τις επιθέσεις του Νικηφόρου Φωκά αλλά και επειδή αρκετοί υποτελείς 
του βλέποντας το κύρος της δυναστείας να καταρρέει από τις συνεχείς 
νίκες των Βυζαντινών, πίστεψαν, ότι ήρθε ο καιρός να αυτονομηθούν218. 

Ήδη από το 964/353 ο πρώην μαμελούκος του Sayf al-Dawla, Nadjā, 
τον οποίο είδαμε να ηγείται σε εκστρατείες εναντίον των Βυζαντινών, 
στασίασε εναντίον του αρχηγού του. Αρχικά ο Nadjā κατέλαβε τη 
Mayyāfāriḳīn219, αλλά όταν ο Sayf al-Dawla κατευθύνθηκε σε αυτήν, ο 
Nadjā επέλεξε να μην του αντιπαρατεθεί και έτσι δραπέτευσε από την 
πόλη220. Έπειτα από λίγο ο Nadjā έπεφτε νεκρός221, αλλά δεν ήταν ο μόνος 
που θα προκαλούσε προβλήματα στον Sayf al-Dawla. 

215. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 288. Nuwayrī, 
Nihāyat, τ. 23, 194. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 308.

216. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 288. Nuwayrī, 
Nihāyat, τ. 23, 194. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 308.

217. Γράφει ο Yaḳūt Al-Ḥamawī M̒ujam, τ. 3, 13: Είχε γεράσει ο Sayf al-Dawla και 
επέστρεψε στη Mayyāfāriḳīn εγκαταλείποντας τα thughur άδεια από υπερασπιστές:

 . " عجز سيف الدولة و ضعف فترك الشام ... من الحماة فارغاً "
218. Miotto, Ανταγωνισμός Βυζαντίου και Χαλιφάτου, 72. Mcgeer, Dragon’s Teeth, 

245. 
219. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 103-4. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 281. Ibn Ẓāfir, 

Akhbār al-Duwal, τ. 1, 76. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 85. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 264. Ibn 
Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 306-7. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 459-61.

220. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 107. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 281. Ibn Khaldūn,  
Ta’ rīkh, τ. 4, 307.

221. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 189. Dhahabī, Ta’ rīkh, al -Islām, τ. 26, 17. Ibn Kathīr, 
al- Bīdāya, τ. 15, 264. Bianquis, Sayf al-Dawla, 108. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 592.   



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 99

Το επόμενο έτος, 965/354, ένας από τους κατοίκους της Ταρσού που 
μετά την κατάληψη της πόλης από τους Βυζαντινούς εγκαταστάθηκε 
στην Αντιόχεια, ονόματι Rashīq al-Nasīmī222, σε συνεργασία με τον 
πλούσιο Αντιοχέα Ibn al-Ahwāzī, μετά από επανάσταση κυρίευσαν την 
Αντιόχεια223. Οι δύο άνδρες δεν αρκέστηκαν στην κατοχή της Αντιόχειας 
και σύντομα εξεστράτευσαν εναντίον του Χαλεπιού224. Οι επαναστάτες 
φαίνεται είχαν κινηθεί έχοντας και τις ευλογίες των Βυζαντινών, με 
τους οποίους είχαν φροντίσει να συνεννοηθούν, και με τις υποσχέσεις 
για πληρωμές φόρων προς αυτούς, να κερδίσουν την αναγνώριση του 
νεοσύστατου κράτους τους225. Ο αντιπρόσωπος του Sayf al-Dawla στην 
πόλη του Χαλεπιού, Qarghuwayh, οχυρώθηκε στην ακρόπολη της πόλης 
περιμένοντας την άφιξη της στρατιωτικής βοήθειας, που του απέστειλε ο 
Sayf al-Dawla226. Μαθαίνοντας για την άφιξη του στρατού του Χαμδανίδη 
εμίρη, ο Ibn al-Ahwāzī επέστρεψε στην Αντιόχεια, ενώ ο Rashīq al-Nasīmī 
δε στάθηκε τόσο τυχερός: ένας βεδουίνος αφού τον αποκεφάλισε, έστειλε 
το κεφάλι του στον Qarghuwayh227. Λίγο μετά και ο ίδιος ο Ibn al-Ahwāzī 
θα αιχμαλωτιζόταν από τις δυνάμεις του Sayf al-Dawla228. Το ίδιο έτος 

222. O Rashīq al-Nasīmī ήταν ένας από τους επιφανείς κάτοικους της Ταρσού που 
είχε διαπραγματευτεί με τον Νικηφόρο για την παράδοση της πόλης του, βλ. Miskawayh, 
Tadjārib, τ. 5, 342. Yaḳūt Al-Ḥamawī, M̒ujam al-Buldān, τ. 6, 256. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 20.

223. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 108. Ibn Al-Athīr, al- 
Kāmil, τ. 7, 288. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 85-6. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 270. Ibn Khaldūn, 
Ta’ rīkh, τ. 4, 308-9. Miotto, Ανταγωνισμός Βυζαντίου και Χαλιφάτου, 77. Bianquis, Sayf 
al-Dawla, 108-9. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 597.

224. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 109. Ibn Al-Athīr, al- 
Kāmil, τ. 7, 288. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 290. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 270.  Ibn 
Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 309. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 86. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 598.

225. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 20: " ًفكاتب ملك الروم على حمل ... ثلاثين درهما "
Kamal S. Salibi, Syria under Islam. Empire on Trial 634-1097, Νέα Υόρκη 1977, 68.
226. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Ibn Al-Athīr, al-Kāmil, τ. 7, 288. Ibn Al-Wardī,  

Ta’ rīkh, τ. 1, 290. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 271.
227. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 342. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 109. Ibn Al-Athīr, 

al- Kāmil, τ. 7, 288. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 87. Ibn Al-Wardī,  Ta’ rīkh, τ. 1, 290. Ibn Kathīr, 
al- Bīdāya, τ. 15, 271.

228. Miskawayh Tadjārib, τ. 5, 343. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 115. Ibn Al-Athīr, al- 
Kāmil, τ.7, 288. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 88. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 271. Ibn Khaldūn,  
Ta’ rīkh, τ. 4, 309.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

100

εκδηλώθηκε και η επανάσταση του Καραμίτη Marwān229. Αρκετές πόλεις 
πέρασαν στην κατοχή του, με κυριότερη τη Ḥimṣ 230. Η καταστολή της 
επανάστασης αυτής αποδείχθηκε δύσκολο έργο και πραγματοποιήθηκε 
μόνο, όταν ο Marwān υπέκυψε σε τραύμα που απέκτησε σε μια από τις 
πολλές μάχες που έδωσε εναντίον των δυνάμεων του Sayf al-Dawla 231.

Τον επόμενο χρόνο, 966/355, οι βυζαντινές επιθέσεις συνεχίστηκαν232. 
Σύμφωνα με ορισμένους Άραβες ιστορικούς, ο στόχος της συγκεκριμένης 
εκστρατείας ήταν μεγαλόπνοος: η κατάκτηση της Ιερουσαλήμ. Επιθυμία του 
Νικηφόρου ήταν να εκδικηθεί τον φόνο του πατριάρχη των Ιεροσολύμων 
και την καταστροφή της εκκλησίας του Παναγίου Τάφου233, ενώ στην 
πρόταση του Sayf al-Dawla να τον πληρώσει για να εξαγοράσει την ειρήνη, 
ο Νικηφόρος απάντησε, ότι δεν δέχεται να σταματήσει τις επιθέσεις 
του, παρά μόνο αν του παραχωρηθεί η μισή Συρία234. Εξοργισμένος ο 
Χαμδανίδης εμίρης είπε: «Μα τον Θεό δε θα του παραχωρήσω ούτε μια 
πέτρα»235 και στράφηκε για βοήθεια στον αδερφό του Nāser al-Dawla236. 
Ο βυζαντινός στρατός κατέφθασε πρώτα μπροστά στην Αντιόχεια, 
την οποία όμως δεν πολιόρκησε, αφού οι κάτοικοι αποδέχτηκαν τις 

229. Για τους Καραμίτες και τις κοινωνικο-θρησκευτικές προεκτάσεις του κινήματός 
τους, βλ. Tahu Al-Wall, Καραμίτες. Η πρώτη σοσιαλιστική κίνηση στο Ισλάμ [στα 
αραβικά], Βηρυτός 1981. Hodgson, Venture of Islam, 490-1. J. J. Saunders, A History of 
Medieval Islam, Λονδίνο 1978, 130-1.  

230. Ibn Al, -Athīr al- Kāmil, τ. 7, 290. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 309. Salibi, Syria, 
68. Bianquis, Sayf al-Dawla, 108.

231. Ibn Al -Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 290. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 309. Salibi, Syria, 68.
232. Οι Βυζαντινοί ιστορικοί (Λέων Διάκονος, Ζωναράς, Σκυλίτζης) συγχέουν τις 

δύο εκστρατείες (αυτή του 966 και την εκστρατεία του 968/969) και αναφέρονται σε μια 
μονάχα εκστρατεία, την οποία τοποθετούν στο 966. Συγκεκριμένα, ενώ αναφέρουν την 
κάθοδο των Βυζαντινών μέχρι τα εδάφη του Λιβάνου, που όπως θα δούμε, χρονολογείται 
το 968, αναφέρουν περιστατικά, όπως την ανακάλυψη του κεραμιδιού με τη μορφή του 
Κυρίου, τα οποία οι Άραβες ιστορικοί τοποθετούν στην εκστρατεία του 966.  

233. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 24: " و كان الذي جرّ خروجه و أحنقه إحراق بيعة القدس في هذا العام ".
234. Dhahabī ī, Ta’ rīkh, τ. 26, 24: 
"  فراسل سيف الدولة ملك الروم و بذل مالًا ... إلى ناحية الموصل على الشام "
235. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 24: " ًفقال سيف الدولة : و الله لا أعطيه و لا حجراً واحدا ".
236. Dhahabī Ta’ rīkh, τ. 26, 23: " فبعث سيف الدولة يستنجد أخاه ناصر الدولة ". Το κάθε ένα από 

τα δύο εμιράτα των Χαμδανιδών (του Χαλεπιού και της Μοσούλης) ασκούσε ανεξάρτητη 
εξωτερική πολιτική και η συνεργασία των δυνάμεων τους δεν ήταν ποτέ δεδομένη, βλ. 
Miotto, Ανταγωνισμός Βυζαντίου και Χαλιφάτου, 69.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 101

προτάσεις του Νικηφόρου. Εκτός από τα χρήματα που του έδωσαν, του 
παραχώρησαν και το χέρι του Άγιου Ιωάννη του Προδρόμου237, ενώ 
του επέτρεψαν να μπει στην πόλη να προσκυνήσει τα χριστιανικά της 
ιερά238. Έπειτα, ο Νικηφόρος κατευθύνθηκε προς τη Manbidj, της οποίας 
οι κάτοικοι εξήλθαν για να προϋπαντήσουν τον βασιλιά και να τον 
παρακαλέσουν να συνεχίσει την πορεία του, χωρίς να πειράξει την πόλη, 
κάτι που ο Νικηφόρος αποδέχτηκε, αφού, όμως, ζήτησε ως αντάλλαγμα 
το περίφημο κεραμίδι στο οποίο είχε αποτυπωθεί η μορφή του προσώπου 
του Ιησού Χριστού239. Ακολούθησαν οι κατακτήσεις των φρουρίων Tīzīn 
και Artāḥ240, η συνέχεια, όμως, της εκστρατείας δεν είχε ανάλογη επιτυχία: 
τα Άδανα και η Αντιόχεια –σε μία δεύτερη πολιορκία της– αντιστάθηκαν 
στους Βυζαντινούς, οι οποίοι επέστρεψαν στην Ταρσό, αφού προκάλεσαν 
εκτεταμένες καταστροφές στα περίχωρα των πόλεων αυτών241.

Αυτή τη χρονιά έλαβε χώρα και η ανταλλαγή αιχμαλώτων242 μεταξύ 
των Χαμδανιδών και των Βυζαντινών243, για την πραγματοποίηση 

237. Βλέπε όμως Α. Κολια – Δερμιτζακη, Ο βυζαντινός «ιερός πόλεμος». Η έννοια 
και η προβολή του θρησκευτικού πολέμου στο Βυζάντιο, Αθήνα 1991, 282 σημ. 162. 

238. Dhahabī, Ta’ rīkh,, τ. 26, 24:
 ." و إنّ أهل أنطاكية راسلوا نقفور ... و أن يدخل بعية أنطاكية ليُصلّي فيها و يسير إلى بيت المقدس "

239. O Yaḥyā, Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh,, 115. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 24. Ο Λέων Διάκονος 
70-1 μιλά για την Έδεσσα και όχι για την Ιεράπολη. Αντίθετα άλλοι Βυζαντινοί, όπως 
και οι Άραβες, αναφέρουν την Ιεράπολη, βλ. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 271. Μιχαήλ 
Γλυκάς, Βίβλος Χρονική, 569. Βλ. και F. Halkin, Inedits Byzantins d’Ochrida, Candie et 
Moscou [Subs. Hag. 38], Βruxelles 1963, 253-260 [14. Translation par Nicephore Phocas de la 
brique miraculeuse d’Hierapolis (BHG 3 801 n)].

240. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 116: " و عاد و نزل تيزين ففتحها و سبى أهلها ، و فتح حصن أرتاح "
241. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 116. Ibn Al-Athīr, al-Kāmil, τ. 7, 295. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ 

rīkh,64. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 444. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 25. Ibn Al-Wardī, Ta’ 
rīkh, τ. 1, 291. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 283. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 309.

242. Περί των ανταλλαγών αιχμαλώτων μεταξύ Βυζαντινών και Αράβων βλ. Al 
Odetallah, Άραβες και Βυζαντινοί. M. Campagnolo-Pothitou, Les échanges de prisonniers 
entre Byzance et l’Islam aux IXe et Xe siècles, Journal of Oriental and African Studies 7 
(1995), 1-55.

243. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 346. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 113. Hamadānī, 
Takmila, τ. 1, 190. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 175. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 
296. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 85. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 444. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 
26, 21. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 291-2. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 284. Ibn Taghrī Birdī, 
al-Nudjūm, τ. 4, 11.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

102

της οποίας οι διαπραγματεύσεις πρέπει να είχαν ξεκινήσει ήδη από το 
964/353244. Μεταξύ των Αράβων που οι Βυζαντινοί αντάλλαξαν με τους 
δικούς τους αιχμαλώτους, βρισκόταν και ο ποιητής Abū Firās. Κατά τη 
διάρκεια αυτής της ανταλλαγής αποδείχθηκε στην πράξη πόσο είχαν 
αλλάξει οι ισορροπίες στις βυζαντινο-αραβικές σχέσεις. Οι Βυζαντινοί 
διέθεταν πολύ περισσότερους αιχμαλώτους από όσους οι Άραβες 
και για την απελευθέρωση των υπόλοιπων αιχμαλώτων του ο Sayf al-
Dawla αναγκάστηκε να αγοράσει για 72 δηνάρια κάθε αιχμάλωτο που 
βρισκόταν στα χέρια των Βυζαντινών245. Όταν τα χρήματα του Sayf al-
Dawla τέλειωσαν, ο Χαμδανίδης εμίρης ζήτησε από τους Βυζαντινούς να 
απελευθερώσουν τους εναπομείναντες Άραβες και τους υποσχόταν ότι 
θα τους πλήρωνε στο μέλλον. Οι Βυζαντινοί αποδέχτηκαν την πρόταση, 
αφού πρώτα πήραν ως όμηρο τον γραμματέα του Sayf al-Dawla246.

Η κατάρρευση της δύναμης των Χαμδανιδών ολοκληρώθηκε με τον 
θάνατο του Sayf al-Dawla το 967/356247. Ο μεγάλος Άραβας ηγεμόνας 
πέθανε στο Χαλέπι και η σορός του μεταφέρθηκε στην πόλη της 
Mayyāfāriḳīn, όπου και ενταφιάστηκε248. Είναι χαρακτηριστικό, ότι ο 
Ibn Ẓāfir (1171-1216) τοποθετεί όλες τις κατακτήσεις των Βυζαντινών, 
πλην του Χαλεπιού, μετά τον θάνατο του Sayf al-Dawla249. Φυσικά, είναι 
λανθασμένη η χρονολόγηση των γεγονότων από τον Ibn Ẓāfir, φανερώνει, 

244. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 106. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 14. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 551.

245. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 114. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 85. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, 
τ. 1, 292. Bianquis, Sayf al-Dawla, 108.

246. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 85. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 292. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 594-5.

247. Miskawayh, Tadjārib, τ. 5, 356. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 116. Hamadānī, 
Takmila, τ. 1, 197. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 64. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 446. 
Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 27. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 293. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, 
τ. 4, 16. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 228. Salibi, Syria, 68-9. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 606. Ο Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 310 τοποθετεί το θάνατο του Sayf 
al-Dawla στο έτος 355 της Εγίρας. βλ.:

 " و في صفر من سنة خمسة و خمسين و ثلثمائة توفي سيف الدولة "
248. Ibn Al- Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 301-2. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 446. Ibn 

Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 293. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 310. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, 
τ. 4, 18. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 608.

249. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 78: " و لما مات اشتد استيلاء العدو ... فاستولى على  الشام "



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 103

όμως, την αντίληψη των Αράβων, ότι μετά τον θάνατο του Χαμδανίδη 
εμίρη ο Νικηφόρος φάνταζε ασταμάτητος.

Διάδοχος του Sayf al-Dawla ορίστηκε ο γιος του, Sa̒d al-Dawla Sharīf250, 
αν και η εξουσία του ήταν τόσο αδύναμη που ακόμη και ο ίδιος του ο 
θείος ο Abū Firās δεν αναγνώρισε την επικυριαρχία του. Λίγο αργότερα 
πάντως ο Sa̒d al-Dawla κατέφερε να κατανικήσει το θείο του, ο οποίος 
εκτελέστηκε για την απείθεια του251. Η αδυναμία του Sa̒d al-Dawla δεν 
του άφησε περιθώρια να αντιδράσει στη νέα επίθεση του Νικηφόρου το 
968-9/358-9. Πρώτος στόχος του βυζαντινού στρατού υπήρξε η Αντιόχεια. 
Η πολιορκία της πόλης κράτησε λίγο, αφού ο Νικηφόρος αποφάσισε 
να κατευθυνθεί παραθαλάσσια252, πληροφόρησε, όμως, τους κατοίκους 
της Αντιόχειας ότι μετά από λίγο θα επιστρέψει253. Η εκστρατεία αυτή 
κατέληξε στην Τρίπολη, όπου οι Βυζαντινοί, αφού έκαψαν οτιδήποτε 
υπήρχε γύρω από την πόλη, επιτέθηκαν στο γειτονικό φρούριο Αράκα 
(Άρκα), το οποίο με ευκολία κατέκτησαν254. Μεταξύ των άλλων που οι 
Βυζαντινοί αιχμαλώτισαν σε αυτό το φρούριο, ήταν και ο εμίρης της 
Τρίπολης, τον οποίο πρωτύτερα οι κάτοικοι της πόλης είχαν αναγκάσει 
να την εγκαταλείψει, λόγω της κακής του διακυβέρνησης. Μαζί του είχε 

250. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 197. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 302. Ibn Al-Wardī,  
Ta’ rīkh, τ. 1, 293. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 310.

251. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 307. Ibn Ẓāfir, Akhbār, τ. 1, 90-1. Abū Al-Fidā, 
al-Mukhtaṣar, τ. 1, 447. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 31. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 310. Salibi, 
Syria, 69. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 801.

252. Ο Ζωναράς Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 503 ωστόσο αναφέρει ότι προηγήθηκε 
της πολιορκίας της Αντιόχειας, η εκστρατεία που έφθασε στο εσωτερικό του Λιβάνου: 
εἶτα τῇ Συρίᾳ ἐπῆλθε καὶ πόλεις ἐκπορθήσας καὶ χώρας ἑλὼν πρὸς τῷ Λιβάνῳ... τὴν τῶν 
πόλεων ὑπερκειμένην ἐπανελήλυθεν. Όπως θα δούμε, όμως, η πορεία των Βυζαντινών σε 
αυτήν την εκστρατεία ήταν η ακόλουθη: πολιορκία της Αντιόχειας – λύση της πολιορκίας 
και επιθέσεις που έφθασαν μέχρι τη Λαοδίκεια – κατάκτηση περίπου δέκα οχτώ πόλεων 
– επιστροφή στην Αντιόχεια – οικοδόμηση του φρουρίου Μπάγρας – επιστροφή του 
Νικηφόρου στην Κωνσταντινούπολη.  

253. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 125. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 32. Ibn Taghrī Birdī, al-
Nudjūm, τ. 4, 18. Λέων Διάκονος, Ιστορία, 70.

254. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 125. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 201. Ibn Al-Athīr, 
al- Kāmil, τ. 7, 313. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 93. Ibn Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 66. Abū Al-Fidā, 
al-Mukhtaṣar, τ. 1, 449. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 196. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 32. Ibn Al-
Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 295. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 312. Λέων Διάκονος, Ιστορία, 71. 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

104

μεταφέρει ολόκληρη την περιουσία του, που και αυτή περιήλθε στα χέρια 
των Βυζαντινών255.

Η Τρίπολη δεν ήταν η μόνη πόλη που επλήγη από τον βυζαντινό 
στρατό. Στο μεταξύ ο Νικηφόρος είχε κατευθυνθεί προς τη Ḥimṣ, την 
οποία βρήκε έρημη: όλοι οι κάτοικοί της στο άκουσμα της είδησης, 
ότι ο Νικηφόρος πλησίασε στην περιοχή τους, εγκατέλειψαν την πόλη 
τους256. Ο Νικηφόρος πυρπόλησε τη Ḥimṣ, αφού πρώτα πήρε από την 
εκκλησία της πόλης την κάρα του Αγίου Ιωάννη του Προδρόμου257 και 
έπειτα κατευθύνθηκε στις παραθαλάσσιες περιοχές νότια της Ταρσού 
κατακτώντας 18 πόλεις  )μεταξύ αυτών τις Kafarṭāb, Ḥamā και Ma̒arrat 
al-Nu̒mān)258. Ας δούμε τί γράφει ο Ibn Al-Athīr (1160-1233) για αυτήν 
την περίοδο: «(ο Νικηφόρος) έμεινε στη Συρία δύο μήνες πηγαίνοντας 
σε όποια περιοχή ήθελε και καταστρέφοντας ο τιδήποτε επιθυμούσε και 
κανένας δεν τον εμπόδισε... και στις καρδιές των μουσουλμάνων υπήρχε 
μεγάλος φόβος για τους Βυζαντινούς»259. Στο ίδιο πνεύμα σχολιάζει ο Ibn 
Al-̒Adīm (1192-1262): «Είχαν γίνει οι εκστρατείες για τους Βυζαντινούς 
και τους χριστιανούς σαν εκδρομές και γιορτές»260. Αυτή η αλλαγή στην 
ισορροπία ισχύος είναι εμφανής και στο έργο του Άραβα γεωγράφου 
του 10ου αιώνα, Al-Muqaddasī (945/6-991), ο οποίος περιγράφοντας την 
οικτρή κατάσταση των thughūr της εποχής του, τονίζει το φόβο και την 
ανασφάλεια που ένιωθαν οι κάτοικοι της Συρίας λόγω των βυζαντινών 

255. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 126. Ibn Al-Athīr, al-Kāmil, τ. 7, 313. Nuwayrī, Nihāyat, 
τ. 23, 196-7. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 312. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 808. 

256. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 191. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 313. Abū 
Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 449. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 197. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 
295. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 312.

257. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 125. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 32. Ibn Al-Wardī, Ta’ 
rīkh, τ. 1, 295. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 19. Abd Al-Azīz Al-Sālim, Η Τρίπολη της 
Συρίας στην ισλαμική ιστορία [στα αραβικά], Αλεξάνδρεια 1966, 45-6. 

258. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 125. Ibn Al-Athīr, al-Kāmil, τ. 7, 313. Ibn Al-Ἁdīm, 
Zubdat, 84. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 449. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 32. Ibn Khaldūn,  
Ta’ rīkh, τ. 4, 312. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 18-9. Salibi, Syria, 70. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 806-7.

259. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 313: وأقام في الشام شهرين يقصد أيّ موضع شاء ، و يخرّب ما " 
... وصار للروم الهيبة العظيمة في قلوب المسلمين " شاء، ولا يمنعه أحد

260. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 84: " و صارت وقعاته للروم و النّصارى كالنزه و الأعياد ".



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 105

επιθέσεων261. Τέλος ο Νικηφόρος έφθασε μέχρι τη Latakia (Λαοδίκεια). 
Όταν εμφανίστηκε ο στρατός του Νικηφόρου έξω από την πόλη, εξήλθε 
ο εμίρης της al-Faṣīṣ, ο οποίος ήταν παλαιός γνωστός της οικογένειας 
των Φωκάδων262. Ο Νικηφόρος του έδωσε τη θέση του στρατηγού 
(Sardighūs) και έτσι ουσιαστικά η Λαοδικεία κατέστη προτεκτοράτο του 
Βυζαντίου263. 

Ο Νικηφόρος ήθελε, πάντως, να συνεχίσει την εκστρατεία βαδίζοντας 
εναντίον της Αντιόχειας και του Χαλεπιού, ωστόσο, αναφέρουν ορισμένες 
αραβικές πήγες, οι πληροφορίες για τις προετοιμασίες των κατοίκων 
αυτών των πόλεων, έκαναν τον βασιλέα να αποφασίσει να επιστρέψει 
στο Βυζάντιο264. Βέβαια η δικαιολογία ότι ο Νικηφόρος διέκοψε την 
εκστρατεία μόνο και μόνο επειδή έμαθε ότι οι κάτοικοι της Αντιόχειας και 
του Χαλεπιού προετοίμαζαν τις πόλεις τους για ενδεχόμενη πολιορκία 
δύσκολα μπορεί να γίνει πιστευτή265. Οι Άραβες ιστοριογράφοι δίνουν 
και άλλες εξηγήσεις: από τη μία έχουμε την άποψη, ότι η επιστροφή 
των Βυζαντινών οφείλεται στην εξάπλωση ασθενειών στο βυζαντινό 
στρατόπεδο που προκάλεσαν αρκετούς θανάτους266, ενώ από την άλλη 
υπάρχει η πληροφορία, ότι οι Βυζαντινοί στρατιώτες είχαν κουραστεί, 
λόγω του μεγάλου χρονικού διαστήματος που βρίσκονταν μακριά από 
τις πατρίδες τους267. Ο Ibn Al-̒Ibrī (1226-1286) αναφέρει την εξάπλωση 
ασθενειών στο βυζαντινό στρατό και την κόπωση των στρατιωτών του και 

261. AL-Muqqadasī, Aḥsan al-Taqāsīm fi Ma`rifat al-Aqālīm, έκδ. M. J. De Goeje, 
Λάιντεν 1906: . " اّال انهم على خوف من الروم و في جلا ، و الاطراف قد خربت و امر الثغور قد انقضى "

262. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 92-3: " فانحدر إليه ... يوسف الفصيص  " Schlumberger, Νικηφόρος 
Φωκάς, 808-9.

263. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 93: " فوافقه على رهائن ... أهل اللّاذقية  ". Salibi, Syria, 70.
264. Ibn Al-Athīr, al-Kāmil, τ. 7, 313-4: " فأراد أن يحصر ...فامتنع من ذلك  ".
265. Μάλιστα σε αραβικές πηγές αναφέρεται, ότι η μόνη προετοιμασία των κατοίκων 

της Αντιόχειας ήταν να χαρίσουν ένα μεγάλο χρηματικό ποσό στο Νικηφόρο, ώστε να μην 
πολιορκήσει την πόλη τους, βλ. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 33: 

" عظيم  بمال  أنطاكية  أهل  فأرضاه   " Ίσως πάντως τα χρήματα αυτά που προσέφεραν οι 
κάτοικοι της Αντιόχειας στον Νικηφόρο Φωκά να σχετίζονται με την πληροφορία, ότι ο 
Νικηφόρος επιστρέφοντας στο Βυζάντιο, από αυτή την εκστρατεία, απελευθέρωσε 1.000 
αιχμαλώτους μπροστά από την Αντιόχεια, βλ. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 127. Ibn Taghrī 
Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 19.

266. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 314: " كان سبب عودهم كثرة الأمراض و الموت  "
267. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 314: " ضجروا من طول .. على عزم العود  ".



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

106

αποδίδει σε αυτά τη ματαίωση μιας επίθεσης εναντίον των Ιεροσολύμων 
στα πλαίσια αυτής της εκστρατείας268.

Πάντως κατά τη διάρκεια της επιστροφής του ο Νικηφόρος οικοδόμησε 
και οχύρωσε, απέναντι από την Αντιόχεια, το φρούριο Baghrās στο 
οποίο διόρισε υπεύθυνο τον Μιχαήλ Βούρτζη269. Σύντομα στην περιοχή 
κατέφθασε και ο στρατοπεδάρχης Πέτρος, ο οποίος σε συνεργασία με 
τις δυνάμεις του Baghrās (οι οποίες, σύμφωνα με τον Λέοντα Διάκονο, 
ανέρχονταν σε 500 ιππείς και 1.000 πεζούς στρατιώτες270) αλλά και με τη 
βοήθεια του τοπικού χριστιανικού στοιχείου, επιδόθηκε στη λεηλασία 
και την καταστροφή των περιχώρων της Αντιόχειας271. 

Παρόλη βέβαια την πρόωρη επιστροφή, η εκστρατεία θεωρήθηκε 
επιτυχημένη, γεγονός που επιβεβαίωνε, με τον πιο απόλυτο τρόπο, το 
τεράστιο πλήθος αιχμαλώτων, 100.000272 σύμφωνα με ορισμένους Άραβες 
ιστορικούς 273, που έφεραν οι Βυζαντινοί μαζί τους πίσω στην πατρίδα. 
Λίγο μετά την επιστροφή του Νικηφόρου στην αυτοκρατορία εκδηλώθηκε 
ακόμη μια επανάσταση στο εμιράτο των Χαμδανιδών. Ο άλλοτε πιστός 
αξιωματικός του Sayf al-Dawla, Qarghuwayh, αποφάσισε να οικειοποιηθεί 
την ηγεμονία του Χαλεπιού274. Η εξέλιξη αυτής της επανάστασης θα μας 
απασχολήσει αργότερα.

268. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 201. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 66. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, 
Χαρακτηριστικά, 228. Schlumberger Νικηφόρος Φωκάς, 811.

269. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 127. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 93. Λέων Διάκονος, 
Ιστορία, 74. Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3 , 508. Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 271-2. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 813.

270. Λέων Διάκονος, Ιστορία, 74: φάλαγγα τοιγαροῦν πεντακοσίων ἱππέων, καὶ 
σπεῖραν χιλίων πεζῶν ἐν τῷ φρουρίῳ καταλιπών. 

271. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 127-8. Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 508. 
Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 272. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 814. 

272. Δώδεκα χιλιάδες από αυτούς αιχμαλωτίστηκαν στα περίχωρα της Αντιόχειας. 
βλ. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 189. Ibn Kathīr, al-Bīdāya, τ. 15, 313.

273. Hamadānī, Takmila, τ. 1, 201. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 314. Ibn Al-Ἁdīm, 
Zubdat, 93. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 197. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 317. Ibn Khaldūn,  
Ta’ rīkh, τ. 4, 312.

274. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 128. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 314. Ibn Al-Ἁdīm, 
Zubdat, 93. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 449. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 295. Ibn 
Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 312-3. IdrĪs b. Al-Ḥasan, ̒Uyūn al-Akhbār, 133.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 107

Η κατάκτηση της Αντιόχειας275

Το 969/359 έλαβε χώρα η τελευταία εκστρατεία των Βυζαντινών 
εναντίον των Αράβων, κατά τη διάρκεια της βασιλείας του Νικηφόρου 
Φωκά. Δύο μήνες πριν την αρχή αυτής της εκστρατείας οι Βυζαντινοί, 
σύμφωνα πάντα με ορισμένες αραβικές πηγές, είχαν κυριεύσει, ανάμεσα 
στα πολλά φρούρια της περιοχής, και κάποιο με το όνομα Λουκά276. 
Στην πραγματικότητα, όμως, ποτέ δεν πραγματοποιήθηκε κάποια μάχη 
μεταξύ του βυζαντινού στρατού και των κατοίκων του. Οι κάτοικοι, 
όλοι τους χριστιανοί277, προχώρησαν σε μια ιδιότυπη συμφωνία με 
τους Βυζαντινούς: θα κατέφευγαν στην Αντιόχεια, στην οποία θα 
παρουσιάζονταν ως πρόσφυγες που αναζητούσαν σωτηρία από τις 
επιθέσεις των Βυζαντινών278. Όταν οι Βυζαντινοί κάποια στιγμή θα 
αποφάσιζαν να επιτεθούν στην Αντιόχεια, οι χριστιανοί αυτοί θα 
λειτουργούσαν ως η «πέμπτη φάλαγγα»279.

Λίγο καιρό μετά, οι χριστιανοί έγραψαν στον Βυζαντινό στρατηγό 
Ṭarbāzī280 πληροφορώντας τον, ότι μέσα στην πόλη επικρατούσε 

275. Για μια συνοπτική επισκόπηση της ιστορίας της Αντιόχειας την περίοδο των 
βυζαντινο-αραβικών συγκρούσεων, βλ. H. N. Kennedy, Antioch: From Byzantium to Islam 
and back again, σσ. 181-98, στο: H. N. Kennedy, The Byzantine and Early Islamic Near 
East, Λονδίνο 2006.  

276. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 197.
277. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 94. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 

23, 197. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 313.
278. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318.  Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 94.Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 

66. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 197. Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 228-9.
279. Ibn Al-Athīr, al-Kāmil, τ. 7, 318. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 94. Ibn Al-Ϥbrī Ta’ 

rīkh, 66. Nuwarī, Nihāyat, τ. 23, 197. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 313. Πβλ. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 825. Στο εγχειρίδιο τακτικής του Νικηφόρου Ουρανού προτείνεται η 
εκτέλεση οποιουδήποτε χριστιανού συλλαμβανόταν σε αραβική κατακτημένη πόλη, λόγω 
της απροθυμίας του να συντρέξει στις επιχειρήσεις των ομόθρησκών του. Η προτεινόμενη 
αυτή τακτική μας επιτρέπει να αμφιβάλλουμε για το κατά πόσο η βοήθεια που προσέφερε 
το τοπικό χριστιανικό στοιχείο στους Βυζαντινούς ήταν πάντοτε οικειοθελής. βλ. Ἐκ τῶν 
Τακτικῶν Νικηφόρου τοῦ Οὐρανοῦ, 158: καὶ τοῦτο δὲ ἵνα προλαλήσῃς εἰς τὸ κάστρον 
ὅτι, καὶ οἱ Μαγαρίται ὅλοι καὶ οἱ Ἀρμένιοι καὶ οἱ Σύροι τοῦ αὐτοῦ κάστρου ὅσοι οὐ 
προσφύγωσιν ἄν εἰς ἡμᾶς πρὶν κρατηθῇ τὸ κάστρον, πάντες ἵνα ἀποκεφαλισθῶσι.  

280. Σύμφωνα με πολλούς μελετητές, ο Ṭarbāzī των αραβικών πηγών είναι ο 
στρατοπεδάρχης Πέτρος Φωκάς, βλ. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 814-5.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

108

κατάσταση αναρχίας και ότι, αν ήθελαν οι Βυζαντινοί να κατακτήσουν 
την Αντιόχεια, αυτή ήταν η κατάλληλη στιγμή281. Οι πληροφορίες των 
κατοίκων του Λουκά δεν ήταν λανθασμένες: ο πρώην διοικητής της 
Αντιόχειας Muḥammad al-Ṣalaḥi, αντιπρόσωπος του Sayf al-Dawla, είχε 
αναγκαστεί να αποδράσει από την πόλη φοβούμενος την αντίδραση του 
Sayf al-Dawla στις φήμες (άγνωστο το κατά πόσο ήταν αληθινές) ότι είχε 
δωροδοκηθεί από τους Βυζαντινούς, για να τους παραδώσει την πόλη 
282 και λίγο αργότερα το κενό εξουσίας κατάφερε να το εκμεταλλευθεί ο 
al-Ru̒aīlī283. Με βάση τις εκ των έσω πληροφορίες οι Βυζαντινοί σύντομα 
(οι αραβικές πηγές δεν συμφωνούν στο ποιος ήταν επικεφαλής αυτής 
της εκστρατείας284), βρέθηκαν μπροστά στα τείχη της Αντιόχειας, ενώ οι 
χριστιανοί του Λουκά δεν αμέλησαν τις υποχρεώσεις τους: είχαν αναλάβει 
τη φύλαξη των τειχών, που προστάτευαν την πόλη της Αντιόχειας από 
την πλευρά του όρους που βρίσκεται δίπλα στην πόλη. Σύντομα τα τείχη 
σε εκείνο το σημείο άδειασαν και οι Βυζαντινοί εισήλθαν στην πόλη285. 
Ο χριστιανός ιστορικός Yaḥyā Al-Anṭaḳī (περ. 980 – μετά το 1066) 
περίτεχνα αποσιωπά τη βοήθεια των χριστιανών της πόλης προς τους 

281. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 94: " و كاتبوا الطّربازي حين خرج ... بها سلطان  "
282. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 25. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 11-2. πρβλ. 

Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 596.
283. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 134. Dhahabī Ta’ rīkh, τ. 26, 44. Ibn Taghrī Birdī, al-

Nudjūm, τ. 4, 26.
284. Αναφέρεται σε ορισμένες ο αδερφός του Νικηφόρου Φωκά, Λέων. βλ. Ibn Al-

Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318: " الملك  تقفور  أخي   ... انتقالهم  بعد  كان  فلما   " Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh,dun, 
Ta’ rīkh, τ. 4, 313: " أنطاكية  نازل   ... بعد شهرين  و جاء   " Στον Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 94 γίνεται 
λόγος για τον Τζιμισκή και τον Ṭarbāzī: " فجاء الرّوم إليها مع الطّربازي و يانس بن شمشقيق " Αλλού 
επικεφαλής εμφανίζεται ο ίδιος ο Νικηφόρος. βλ. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 201:
 :Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 45 ." بأن الروم وردوا مع نقفور ، فأحاطوا بسور أنطاكية و ملكوا البلد "

-Τη λανθασμένη πληροφορία των Ibn Al " وردوا مع نقفور فأحاطوا بأنطاكية و ملكوها بالأمان " 
Djawzī και Dhahabī υιοθετούν και οι Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 229. Όπως 
είναι φυσικό πιο ακριβής είναι η διήγηση του Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 134, ο οποίος 
αναφέρει τη συνεργασία μεταξύ του Πέτρου Φωκά και του Μιχαήλ Βούρτζη (για τον 
οποίο βλ. J.-C. Cheynet – J.-F. Vannier Etudes Prosopographiques [Byzantina Sorbonensia 
5], Paris 1986, 18-24).

" و وافى في الحال بطرس الإسطراطوبدرج و معه عسكر ضخم ... المقيم بحصن بغراس "
285. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 94. Ibn Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 

66. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 197. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 313. Βλ. Επίσης Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 826. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 109

Βυζαντινούς, αποδίδοντας την είσοδο των τελευταίων στην αδυναμία 
των υπερασπιστών της να επανδρώσουν πλήρως όλο το μήκος των 
αμυντικών τειχών286. 

Σε μια ύστατη προσπάθεια να απωθήσουν τους Βυζαντινούς οι 
Άραβες δημιούργησαν μια ζώνη πυρός287 η οποία, όμως, βοήθησε μόνο 
τον al-Ru̒aīlī, μαζί με 5.000 ανθρώπους, να δραπετεύσουν προς το 
εσωτερικό της Συρίας288. Μετά την κατάκτηση της πόλης οι Βυζαντινοί 
διαίρεσαν τον πληθυσμό της σε δύο ομάδες. Από τη μια οι ηλικιωμένοι 
και τα παιδιά διατάχτηκαν να εγκαταλείψουν την πόλη289 ενώ από την 

286. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 134: 
" و ضجع أهلها في حراستها ... فرآه الروم خالياً ، فبادروا بالطّلوع إليه "
Παρόμοια ο Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 272 αποδίδει την άλωση της Αντιόχειας, 

στις πληροφορίες ενός Άραβα που δωροδοκήθηκε από τον Βούρτζη.
287. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 135: " و طرح المسلمون النار لتحول بينهم و بين الروم " Με τον 

Yaḥyā Al-Anṭaḳī συμφωνεί και η μαρτυρία του Σκυλίτζη, Σύνοψις Ιστοριών, 273: καὶ 
γὰρ δὴ μαθόντες οἱ Ἀντιοχεῖς τὴν τῶν πύργων κατάσχεσιν συνέρρεον πανταχόθεν καὶ 
ἐκπολιορκεῖν τοὺς πύργους ἠπείγοντο, βέλη ἀφιέντες παντοδαπὰ καὶ μηχανὰς ποικίλας 
καὶ πῦρ ὑφῆπτον, καὶ ἄλλα ἐποίουν. Σύμφωνα, όμως, με τον Λέοντα Διάκονο, την 
πόλη πυρπόλησαν οι Βυζαντινοί. Το παραπάνω γεγονός σε συνδυασμό με τη διαταγή 
που είχε δώσει ο Νικηφόρος, όπως μας παραδίδει ο ίδιος ιστορικός, να μη λεηλατηθεί 
η πόλη όταν κατακτηθεί, φανερώνει, κατά τη γνώμη μου, το λόγο της δυσφορίας του 
Νικηφόρου απέναντι στον Μιχαήλ Βούρτζη, βλ. Λέων Διάκονος, Ιστορία, 81-2: ἅς δὴ τοῖς 
καταλειφθεῖσι πρὸς αὐτοῦ εἰς τὸ ταύτην λεηλατεῖν στρατιώταις ἐπέσκηπτε... ἐγκρατεῖς 
δὲ τῶν τειχῶν τὸν τρόπον τοῦτον Ῥωμαίους γεγενημένους καταβῆναί τε τῶν πύργων, καὶ 
τετραχῶς τὸ ἄστυ πυρπολεῖν. Ο Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 829, αποδέχεται ότι 
αυτοί που πυρπόλησαν την πόλη ήταν οι Βυζαντινοί και όχι οι Άραβες.

Και ο Yaḥyā Al-Anṭaḳī, όπως θα δούμε παρακάτω, αποδίδει στο γεγονός της 
πυρπόλησης της πόλης, τον θυμό του Νικηφόρου απέναντι στους κατακτητές της πόλης , με 
τη διαφορά ότι εδώ ο Νικηφόρος φαίνεται να απογοητεύτηκε από την ανικανότητα των 
Βυζαντινών στρατηγών να αντιμετωπίσουν εγκαίρως την πυρκαγιά. Αντίθετα από τους 
δύο αυτούς ιστορικούς, ο Ζωναράς αποδίδει τον λόγο του θυμού του Νικηφόρου στην 
ύπαρξη ενός χρησμού σύμφωνα με τον οποίο την άλωση της Αντιόχειας θα ακολουθούσε 
η δολοφονία του αυτοκράτορα, βλ. Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, τ. 3, 509: ὅτι παρὰ πᾶσι 
πεφήμιστο τῇ τῆς Ἀντιοχείας ἁλώσει ἕψεσθαι καὶ τοῦ κρατοῦντος τὸν ὄλεθρον. Για την 
ύπαρξη του χρησμού αυτού, βλέπε επίσης Σκυλίτζης, Σύνοψις Ιστοριών, 272. Μιχαήλ 
Γλυκάς, Βίβλος Χρονική, 571. Επίσης βλ. Βλυσιδου, Αριστοκρατικές Οικογένειες, 154-6.

288. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 135. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 44. Ibn Taghrī Birdī, al-
Nudjūm, τ. 4, 27.

289. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 201. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318. Ibn 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

110

άλλη οι νέοι άνδρες και οι νεαρές γυναίκες, ο αριθμός των οποίων έφθανε 
στις 20.000, οδηγήθηκαν αιχμάλωτοι στο Βυζάντιο290.

Η συνθήκη του 969

Την περίοδο που οι Βυζαντινοί κατακτούσαν την Αντιόχεια, ο 
στασιαστής Qarghuwayh βρισκόταν στο Χαλέπι πολιορκημένος από 
τον Sa̒d al-Dawla291. Αυτή η εμφύλια αραβική διαμάχη δεν επρόκειτο να 
τελειώσει εκείνη τη στιγμή. Ο Sa̒d al-Dawla αναγκάστηκε να εγκαταλείψει 
την πολιορκία της πόλης, όταν πληροφορήθηκε ότι ένας τεράστιος 
βυζαντινός στρατός κατευθύνεται στο Χαλέπι292. Ορισμένοι Άραβες 
ιστορικοί αναφέρουν, ότι ο ίδιος ο Qarghuwayh είχε ζητήσει από τους 
Βυζαντινούς βοήθεια για να αντιμετωπίσει τον Sa̒d al-Dawla293. Οι 
Βυζαντινοί, όμως, αποφάσισαν να εκμεταλλευτούν προς όφελός τους 
την αδυναμία του στασιαστή και ο Qarghuwayh εξακολούθησε να 
βρίσκεται πολιορκημένος στην ακρόπολη της πόλης, αυτή τη φορά, όμως, 
οι επιτιθέμενοι ήταν οι ίδιοι οι Βυζαντινοί294. Παρά την πολιορκία της 
ακρόπολης, η οποία διήρκησε 27 ημέρες, οι διπλωματικές επαφές των 
Βυζαντινών με τον Qarghuwayh δεν διεκόπησαν 295. Αυτές με τη σειρά 
τους οδήγησαν σε συνθήκη ειρήνης μεταξύ των δύο αντιμαχόμενων 
πλευρών, με όρους εξαιρετικά ευνοϊκούς για τους Βυζαντινούς. Οι Άραβες 

Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 66. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 197. Dhahabī Ta’ rīkh, τ. 26, 45. Ibn Taghrī 
Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 55.

290. Ibn Al-Djawzī, al-Muntaẓam, τ. 14, 201. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318.Ibn 
Al-Ϥbrī, Ta’ rīkh, 66. Nuwayrī, Nihāyat, τ. 23, 197-8. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 45. Ibn Kathīr, 
al- Bīdāya, τ. 15, 320. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 313. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 55. 
Ibrāhīm-Ḥassin-Níaīńa, Χαρακτηριστικά, 229.

291. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 133. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318. Ibn Al-Ἁdīm, 
Zubdat, 94. Dhahabī, Ta’ rīkh, τ. 26, 44. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 314. 

292. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 135. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318. Ibn Al-Ἁdīm, 
Zubdat, 95. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 314.

293. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 94: " و كتب قرويه ألى الرّوم ... لنجدته  ". Salibi, Syria, 70.
294. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318. Ibn Al-Ἁdīm,, Zubdat, 95. Abū Al-Fidā, al-

Mukhtaṣar, τ. 1, 450. Ibn Al -Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 295. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 314. Πβλ. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 837.

295. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 135. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318. Miotto, 
Ανταγωνισμός Βυζαντίου και Χαλιφάτου, 79-80.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 111

ιστορικοί τόνισαν, ότι η συνθήκη του 969 αποτελεί την πιο ατιμωτική 
για τους Άραβες συνθήκη296 που υπεγράφη καθ’ όλη τη διάρκεια των 
βυζαντινο-αραβικών σχέσεων297. Παρότι όμως, ο Νικηφόρος, τη χρονική 
στιγμή της σύναψης της συνθήκης, είχε ήδη δολοφονηθεί, μόνο στη δική 
του πολιτική πρέπει να αποδώσουμε αυτή την επιτυχία298. 

Ο Qarghuwayh υποχρεώθηκε299 να πληρώνει ετήσιους φόρους (ποσό 
που ξεπερνούσε τις 700.000 δηνάρια300) στον Βυζαντινό αυτοκράτορα, 
ενώ συγχρόνως αναλάμβανε την υποχρέωση σε περίπτωση που οι 
Βυζαντινοί προχωρούσαν σε νέες επιδρομές εναντίον των μουσουλμάνων, 
να φροντίσει για την ομαλή τροφοδοσία του βυζαντινού στρατεύματος301. 
Στη συνθήκη ορίζονταν, ως περιοχές της αρμοδιότητας του Qarghuwayh, 
το Χαλέπι, η Ḥamā, η Ḥimṣ,η Kafarṭab, η Ma̒arrat al-Nu̒mān, η Ma̒arrat 
Miṣrīn, η Ḳinnasrīn,η Απάμεια, Shayzar, η Σαλμία (سلمية )και οποιοδήποτε 
φρούριο ή χωριό υπήρχε στις περιοχές ανάμεσα σε αυτές τις πόλεις302.

Στη συνθήκη κανονίζονταν λεπτομερέστατα μια πλειάδα άλλων 
ζητημάτων: ρυθμιζόταν ποιος θα διαδεχόταν τον Qarghuwayh μετά τον 
θάνατο του303, επιβαλλόταν στον Qarghuwayh να εμποδίζει κάθε αραβική 
επιδρομή στα βυζαντινά εδάφη304 και συγχρόνως να ενημερώνει τους 
Βυζαντινούς για οποιαδήποτε εκστρατεία ετοίμαζαν οι Άραβες305. Σε 

296. Η συνθήκη έπαψε να ισχύει το 977 όταν το Χαλέπι κατακτήθηκε από τον 
Αμπού αλ-Μαούλι, βλ. Salibi, Syria, 71.

297. Khaḍar ̒Abīd, Ιστορία, 160.
298. Άλλωστε είναι βέβαιο ότι το νέο της δολοφονίας του Νικηφόρου δεν είχε φθάσει 

ακόμη στο Χαλέπι. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 838.
299. Αναλυτικά για τη συνθήκη αυτή, βλ. Umar Kamal-Tawfīḳ, Ο αυτοκράτορας 

Νικηφόρος Φωκάς και η επανάκτηση των Αγίων Τόπων [στα αραβικά], Αλεξάνδρεια 
1959, 14-47. 

300. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 95: " و أن يحمل إليهم ... ستعمائة ألف درهم  ".
301. Ibn Al -Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 318-9. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 96. Ibn Al-Wardī, Ta’ 

rīkh, τ. 1, 295. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 314.
302. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 319. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 95-6. Abū Al-Fidā, al-

Mukhtaṣar, τ. 1, 450. Ibn Al-Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 295. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 314. Πβλ. 
Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 839. 

303. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 96: " أحداً  ينصّبّوا   ... الأمير  أن  و شرطوا   " πβλ. Schlumberger, 
Νικηφόρος Φωκάς, 840.

304. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 96: " و إن عسكر إسلاميّ ... لينفذ إليه من يدفعه  ".
305. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 96: " و متى المسلمون ... لينظروا في أمرهما  ".



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

112

περίπτωση που οι Βυζαντινοί εξεστράτευαν εναντίον κάποιου λαού, που 
δεν ήταν μουσουλμανικός, ο εμίρης του Χαλεπιού ήταν υποχρεωμένος να 
συμμετάσχει στον πόλεμο στο πλευρό των Βυζαντινών306. Τέλος, εκτός από 
τις εμπορικές ρυθμίσεις της συνθήκης, σπουδαιότητα είχαν και οι όροι που 
επέβαλαν οι Βυζαντινοί σχετικά με τις συνθήκες που θα αντιμετώπιζαν 
οι χριστιανοί στο εμιράτο: απαγορεύτηκαν οι τιμωρίες για όσους 
αλλαξοπιστούσαν307 (είτε αυτοί ήταν χριστιανοί είτε μουσουλμάνοι308), 
ενώ ο Qarghuwayh ήταν υποχρεωμένος να υποδέχεται με τιμές, και να 
συμπεριφέρεται αναλόγως, τον Πατριάρχη ή τους επισκόπους που θα 
επισκέπτονταν την επικράτεια του309. Ένας αντιπρόσωπος του Βυζαντινού 
βασιλιά θα παρέμενε στη πόλη επιβλέποντας τη καλή εφαρμογή των 
συμφωνηθέντων310, ενώ για τον ίδιο λόγο οι Βυζαντινοί δεν αμέλησαν να 
λάβουν και ομήρους-εγγυητές311.

Οι αφηγήσεις των Αράβων για το πρόσωπο του Νικηφόρου 
διακατέχονται από αισθήματα απέχθειας, αλλά και θαυμασμού. 
Συχνός ήταν ο λόγος για τον φόβο που προκαλούσε στις καρδιές των 
μουσουλμάνων312, ενώ από αρκετούς ιστορικούς του Ισλάμ εκφράζεται η 
βεβαιότητα ότι σε περίπτωση που αυτός δεν πέθαινε τόσο νωρίς, κανένας 
δε θα μπορούσε να του σταθεί εμπόδιο στην κατάκτηση ολόκληρης της 
Συρίας και της Αιγύπτου313. Και παρόλο, που όλοι οι μουσουλμάνοι 

306. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 96: " و إن غزا الروم غير ملّة الإسلام ... كما يأمر ". .
307. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 97: " و أيّ مسلم دخل في دين النّصرانيّىة ... فلا سبيل للرّوم عليه  "
308. Ουσιαστικά βέβαια ο συγκεκριμένος όρος λειτουργούσε προς όφελος των 

χριστιανών, αφού ούτως ή άλλως στα ισλαμικά εδάφη, όπως είναι φυσικό, ο ασπασμός 
του Ισλάμ από κάποιον χριστιανό δεν ετιμωρείτο. 

309. Ibn Al-Ἁdīm, Zubdat, 97: " المسلمون  يكرمهم  و   ... يعمروا  أن  للرّوم  و   ". El Cheikh, 
Byzantium, 168. Schlumberger, Νικηφόρος Φωκάς, 841.

310. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh,135: " و أن يكون لملك الروم صاحباً مقيماً بحلب  "
311. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 319. Abū Al-Fidā, al-Mukhtaṣar, τ. 1, 450. Ibn Al-

Wardī, Ta’ rīkh, τ. 1, 295. Ibn Khaldūn, Ta’ rīkh, τ. 4, 314.
312.Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 137. Ibn Al-Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 320. Ibn Taghrī 

Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 55. 
313. Yaḥyā Al-Anṭaḳī, Ta’ rīkh, 136-7. Ibn Al- Athīr, al- Kāmil, τ. 7, 320. Ibn Khaldūn,  

Ta’ rīkh, τ. 4, 314. Κατά τον Λέοντα Διάκονο, Ιστορία, 81, όχι μόνο την Αίγυπτο και 
τη Συρία θα κατακτούσε ο Νικηφόρος, εάν δεν τον δολοφονούσαν, αλλά θα έφθανε 
ώς τα πέρατα της Οικουμένης προσαρτώντας ακόμη και την Ινδία: εἰ γὰρ μὴ τῇ τούτου 
ἀναιρέσει εἰς τὸ ἔμπαλιν ἡ τύχη τούτοις ἀπέτρεχεν, οὐδὲν ἐνέδει, ἐπιβιοῦντος ἐκείνου, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 57–114

οι πολεμοι μεταξυ του νΙΚηφορου φωκα και των αραβων 113

ιστορικοί δεν παραλείπουν να αναφέρουν, ότι τις επιτυχίες του 
Νικηφόρου βοήθησαν οι εμφύλιες διαμάχες των Αράβων314, ο Ibn Taghrī 
Birdī (1410-1470) παρατηρούσε, ότι άνδρας με τις ικανότητές του είχε να 
εμφανιστεί από την εποχή του Μεγάλου Αλεξάνδρου315.

Τα δύο αυτά συναισθήματα, μίσος και θαυμασμός, συνοψίζονται 
τέλεια στο έργο του Ibn Kathīr (1301-1373), ο οποίος γράφει για τον 
Νικηφόρο: 

«Ήταν αυτός ο καταραμένος από τους πιο σκληρόκαρδους βασι-
λιάδες, ο πιο άπιστος από όλους ... αυτός που σκότωσε τους περισσότε-
ρους μουσουλμάνους στον καιρό του. Και κατακτήθηκαν στις μέρες του, 
ο Θεός να τον καταραστεί, οι περισσότερες από τις παραθαλάσσιες περι-
οχές, τις οποίες απέσπασε από τα χέρια των μουσουλμάνων με τη βία και 
διατηρήθηκαν υποταγμένες στα χέρια του και προσαρτήθηκαν στο βασί-
λειο των Βυζαντινών και όλα αυτά λόγω της ραθυμίας του λαού την επο-
χή εκείνη»316. 

μὴ τὰ ὅρια πήξασθαι τῆς σφῶν ἐπικρατείας πρὸς ἀνίσχοντα ἥλιον κατὰ τὴν Ἰνδικήν, καὶ 
αὖθις ἐπὶ δυόμενον πρὸς αὐτὰ τῆς οἰκουμένης τὰ τέρματα.

314. Περιγραφή των σχέσεων μεταξύ των αραβοϊσλαμικών κρατών την εποχή του 
Νικηφόρου Φωκά: F. Dachraoui, Le Califat fatimide au Maghreb, 296-362/909-973. 
Histoire politique et institutions, Τύνιδα 1981, 244-250. Για την αραβική πεποίθηση ότι 
κύριος λόγος των βυζαντινών επιτυχιών ήταν η διχόνοια στο εσωτερικό του Ισλάμ, βλ. 
Μ. Canard, L’impérialisme des Fâtimides et leur propagande, Annales de l’Institut d’Etudes 
Orientales de la Faculté des lettres d’Alger VI (1942-7), 156-193, ανατ. στον τόμο του ιδιου, 
Miscellanea Orientalia [μελέτη II], Variorum Reprints, London, 1973, ιδίως 190-192. 

315. Ibn Taghrī Birdī, al-Nudjūm, τ. 4, 56: 
."  و كان شجاعاً مدبّرا سيوسا لم يُر مثله من عهد إسكندر ذى القرنين "

316. Ibn Kathīr, al- Bīdāya, τ. 15, 288:
 "  كان هذا الملعون من أغلط الملوك قلبا ، و أشدّهم كفرا ... و أكثرهم قتالا للمسلمين في زمانه ، استحوذ في أيامه

 ، لعنه الله ، على كثير من السواحل ، أو أكثرها ، و انتزعها من أيدى المسلمين قسرا و استمرّت في يده قهرا ، و أضيفت
إلى مملكة الروم قدرا ، و ذلك لتقصير أهل ذلك الزمان "



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Α. ΤΑΚΙΡΤΑΚΟΓΛΟΥ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 57–114

114

The Wars between Nicephorus Phocas and the Arabs

This article attempts to present the conflicts between the Byzantines 
and the Arabs, in the period that Nicephorus Phocas was active on the 
eastern front. It aims to fill certain gaps in the history of this period in the 
light of medieval Arabic sources.

Arab historiographers and geographers recount the deeds of Nicephorus 
Phocas, both as Domestic and as Emperor, informing us of how the Islamic 
world reacted to Byzantium’s renewed aggressiveness. 

Except for the military sector, historians can benefit from the 
information provided by the Arabic sources regarding internal affairs of 
the Byzantine Empire, such as the bad relations of Nicephorus Phocas with 
the circle of Emperor Romanos II or the active role of the Armenians in the 
wars of that period.

This study focuses also on all the conflicts of Nicephorus Phocas, both 
with the Hamdanids and with the Arabs of Sicily, but also on the campaigns 
against Crete and Cyprus. Particular attention is given to the demeanor of 
the Byzantine Emperor in these operations, as seen by the Arabic sources. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

Ευδοξοσ Θ. Τσολακησ

Συνεχειασ Συνεχεια

Σὲ πρόσφατη μελέτη της ἡ Εἰρήνη-Σοφία Κιαπίδου ἐπανέρχεται 
στὸ πρόβλημα τοῦ συγγραφέα τῆς Συνέχειας τῆς χρονογραφίας, τῆς 
Συνόψεως ἱστοριῶν δηλαδή, τοῦ Ἰωάννου Σκυλίτζη1. Ὕστερα ἀπὸ μιὰ 
σειρὰ ἐπισημάνσεων καὶ ἐπιχειρημάτων καταλήγει στὸ συμπέρασμα ὅτι 
ἡ πατρότητα τοῦ συγγραφέα τῆς Συνέχειας παραμένει ἀκόμη ἕνα θέμα 
«ἀνοιχτὸ πρὸς συζήτηση»2.

Πρὶν προχωρήσω, θὰ ἔλεγα ὅτι πρέπει νὰ ἔχουμε ὑπόψη μας τὸ 
γεγονὸς ὅτι μεταξὺ τῆς συγγραφῆς τῶν δύο ἔργων (Συνόψεως ἱστοριῶν 
καὶ Συνέχειας) μεσολαβεῖ κάποιο χρονικὸ διάστημα πού, ἂν δεχθοῦμε 
τὰ συμπεράσματα τῆς Κιαπίδου, εἶναι ἴσως πάνω ἀπὸ τριάντα χρόνια3. 
Εἶναι λοιπὸν φυσικὸ καὶ ἀναμενόμενο νὰ ἔχουμε διαφορὲς ὕφους καὶ 
λεξιλογίου καὶ ἀπόψεων, ἴσως, γιὰ πρόσωπα καὶ πράγματα μεταξὺ 
τῶν δύο ἔργων ποὺ μᾶς ἀπασχολοῦν, ὅταν μάλιστα αὐτὰ στηρίζονται 
καὶ σὲ διαφορετικὲς πηγές. Στὴν περίπτωση βέβαια τῆς Συνέχειας εἶναι 
πιθανὸ νὰ ἔχουμε πληροφορίες καὶ κρίσεις ἀπὸ προσωπικὲς ἐμπειρίες τοῦ 
συγγραφέα της, πέρα ἀπὸ τὶς γραπτὲς ἢ προφορικὲς πηγές του.

1. Ειρ.-Σ. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα τῆς Συνέχειας τοῦ Σκυλίτζη καὶ τὰ προβλήματά 
της. Συγκλίσεις καὶ ἀποκλίσεις ἀπὸ τὴ Σύνοψη ἱστοριῶν, ΕΕΒΣ  ΝΒ΄ (2004-2006), 329-362 
[στὸ ἑξῆς: Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα].

2. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 361-362.
3. Σύμφωνα μὲ τὴν ἄποψη τῆς Ειρ.-Σ. Κιαπιδου, Ἡ Σύνοψη ἱστοριῶν τοῦ Ἰωάννη 

Σκυλίτζη καὶ οἱ πηγές της (811-1057), Ἀθήνα 2010, 136 [στὸ ἑξῆς: Κιαπιδου, Πηγές] ἡ 
συγγραφὴ τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν πρέπει νὰ χρονολογηθεῖ μεταξὺ τῶν ἐτῶν 1059-1071. 
Ἡ συγγραφὴ τῆς Συνέχειας πρέπει νὰ χρονολογηθεῖ ὕστερα ἀπὸ τὸ 1101. Βλ. Ευδ. Θ. 
Τσολακησ, Ἡ Συνέχεια τῆς Χρονογραφίας τοῦ Ἰωάννου Σκυλίτση (Ioannes Skylitzes 
Continuatus), Θεσσαλονίκη 1968, 75 [στὸ ἑξῆς Τσολακησ, Συνέχεια].



	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ116

BYZANTINA SYMMEIKTA25 (2015), 115-142

Τὸ χρονογραφικὸ ἔργο τοῦ Ἰωάννη Σκυλίτζη μᾶς ἔχει παραδοθεῖ, 
ὅπως εἶναι γνωστό, ἀπὸ δύο ὁμάδες χειρογράφων. Στὴν πρώτη ὁμάδα 
ἡ ἐξιστόρηση τερματίζεται μὲ τὴν ἄνοδο στὸν θρόνο τοῦ Ἰσαακίου 
Κομνηνοῦ (1057)∙ στὴ δεύτερη ὁμάδα ἡ ἐξιστόρηση συνεχίζεται – στὴ 
σημερινὴ κατάσταση τῶν χειρογράφων – ἕως καὶ τὸ δεύτερο ἔτος τῆς 
βασιλείας τοῦ Νικηφόρου Βοτανειάτη (1079/80)4.

Ἡ δεύτερη αὐτὴ ὁμάδα ἀπαρτίζεται ἀπὸ τὰ χφφ: Α (Vindob. hist. gr. 
35)∙ F (Marc. gr. VII 12 [XC 5 ])∙ V (Vatic. gr. 161)∙ U (Vindob. hist. gr. 74)∙ B 
(Ambros. gr. 912 [C 279 inf.]) καὶ Achrid. 79 (σήμερα στὴ Σόφια).

Στὰ χφφ A, V καὶ Β ἡ Σύνοψις ἱστοριῶν καὶ ἡ Συνέχεια παραδίδονται 
ὡς ἕνα ἑνιαῖο κείμενο, χωρὶς καμία ἀπολύτως διάκριση μεταξύ τους5. Μὲ 
τὸν ἴδιο τρόπο παραδίδονται τὰ δύο αὐτὰ κείμενα καὶ στὸ χφ 79 τῆς 
Ἀχρίδας6.

Στὸ χφ F ἔχει ἀντιγραφεῖ τὸ κείμενο τῆς Χρονογραφίας τοῦ Γεωργίου 
Κεδρηνοῦ. Στὸ σημεῖο ὅπου ἀρχίζει ἡ ἐξιστόρηση τῆς βασιλείας τοῦ Μιχαὴλ 
Α΄ Ραγκαβέ (φ. 232v), ὑπάρχει μέσα σὲ ἐπίτιτλο κόσμημα ἡ ἐπιγραφή: 
ἀρχὴ τοῦ μεγάλου δρουγγαρίου ἰωάννου τοῦ σκυλίτζη∙ τὸ κείμενο ὅμως 
ποὺ ἀκολουθεῖ, εἶναι τοῦ Κεδρηνοῦ καὶ ἡ ἀντιγραφή του τερματίζεται 
στὸ φ. 401r. Παρεμβάλλεται κατάλογος βασιλέων, πατριαρχῶν κ.λπ. καὶ 
ἀκολουθεῖ τὸ κείμενο τῆς Συνέχειας ποὺ καταλαμβάνει τὰ φφ. 406r - 434v. 
Παραδίδεται ἀκέφαλο, προφανῶς ἀπὸ τὴν ἀπώλεια τοῦ ἐνδιάμεσου 
φύλλου, καὶ γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν δὲν γνωρίζουμε ἂν ὑπῆρχε κάποια 
ἐπιγραφὴ καὶ τὸ περιεχόμενό της.

Στὸ χφ U, στὴ σημερινή του κατάσταση ἀκέφαλο καὶ κολοβό, 
τὸ κείμενο τῆς Συνέχειας ἀκολουθεῖ τὸ βιβλιογραφικὸ σημείωμα ποὺ 
παρεμβάλλεται μεταξὺ τῶν δύο κειμένων (Συνόψεως ἱστοριῶν καὶ 
Συνέχειας). Τὸ κείμενο τῆς Συνέχειας δὲν φέρει καμία ἐπιγραφή∙ ἀρχίζει 
μὲ τὸν τίτλο: βασιλεία ἰσαακίου τοῦ κομνηνοῦ7.

4. Γιὰ τὰ χφφ τῆς πρώτης ὁμάδας βλ. Io. Thurn, Ioannis Scylitzae, Synopsis 
historiarum, editio princeps [CFHB 5], Berlin - New York 1973, XX- XXVIII. Γιὰ τὰ χφφ 
τῆς δεύτερης ὁμάδας βλ. Τσολάκησ, Συνέχεια, 23-51.

5. Γιὰ τὰ χφφ A, V καὶ Β βλ. εἰδικότερα Τσολάκησ, Συνέχεια, 29-32 καὶ 38-40.
6. Βλ. J.- M. Olivier, Le ‘Skylitzes d’Ochride’ retrouvé, BZ 89 (1996), 417- 419, κυρίως 

419.
7. Γιὰ τὰ χφφ F καὶ U βλ. εἰδικότερα Τσολάκης, Συνέχεια, 32-38. Βλ. ἀκόμη καὶ τὸ 

κριτικὸ ὑπόμνημα, Τσολάκης, Συνέχεια, 103.



ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ 117

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

Σύμφωνα τώρα μὲ τὴν Κιαπίδου, ὑπάρχει μιὰ ὁμάδα χειρογράφων8 
στὴν ὁποία τὸ κείμενο τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν ἀκολουθεῖ ἕνα δεύτερο 
κείμενο στὸ ὁποῖο ἔχουμε τὴν ἀφήγηση τῶν γεγονότων ἀπὸ τὴν ἄνοδο 
στὸν θρόνο τοῦ Ἰσαακίου Κομνηνοῦ (1057) ἕως καὶ τὸ δεύτερο ἔτος τῆς 
βασιλείας τοῦ Νικηφόρου Βοτανειάτη (1078/80)9. Ὅπως ὅμως εἴδαμε, τὸ 
δεύτερο αὐτὸ κείμενο, ἡ Συνέχεια δηλαδή, «δὲν ἀκολουθεῖ» τὴ Σύνοψιν 
ἱστοριῶν∙ στὴν περίπτωση τῶν χειρογράφων A, V, B καὶ τοῦ χειρογράφου 
79 τῆς Ἀχρίδας ἔχουμε ἕνα ἑνιαῖο καὶ συνεχὲς κείμενο. Τὰ δύο συνδέονται 
ἄλλωστε καὶ ὀργανικὰ μεταξύ τους μὲ τὶς φράσεις: Τὸν μὲν οὖν τρόπον 
ὃν εἴρηται τὴν βασιλείαν ὁ Κομνηνὸς ἀναζωσάμενος10 καὶ περὶ ὧν κατὰ 
μέρος δεδήλωται ἄνωθεν11.

Συνεχίζοντας ἡ Κιαπίδου μᾶς πληροφορεῖ ἐπιπλέον ὅτι ὑπάρχει  
«μιὰ ξεχωριστὴ ὁμάδα χειρογράφων, ἀπογράφων τῶν παραπάνω, ποὺ 
διασώζει μόνο τὸ ἐπιπρόσθετο αὐτὸ κομμάτι»12 καὶ ὅτι τὸ γεγονὸς 
αὐτό «καταδεικνύει ὅτι ἀντιμετωπιζόταν καὶ ὡς ἀνεξάρτητο κείμενο 
μὲ τὴ δική του πορεία στὸ χρόνο». Ἀναφέρεται, προφανῶς, στὰ χφφ F 
καὶ U τῆς Συνέχειας. Πρέπει ὅμως νὰ παρατηρήσουμε ὅτι δὲν ὑπάρχει 
καμία ἀπόδειξη, ἔστω ἔνδειξη, ὅτι τὸ κείμενο ποὺ μᾶς ἀπασχολεῖ, 
κυκλοφοροῦσε ὡς ἀνεξάρτητο∙ ἀνώνυμο καὶ χωρὶς τίτλο; Οἱ ἀντιγραφεῖς 
τῶν χειρογράφων F καὶ U συμπλήρωσαν προφανῶς τὸ ἀντιγραφικό τους 
ἔργο καὶ μὲ τὴ Συνέχεια ἀπὸ κάποιο χφ τῆς χρονογραφίας τοῦ Σκυλίτζη 
στὸ ὁποῖο ἡ ἐξιστόρηση συνεχιζόταν καὶ πέρα ἀπὸ τὸ 1057.

Συμπερασματικὰ ἡ Κιαπίδου παρατηρεῖ ἀκόμα ὅτι ἡ Συνέχεια «καὶ 
μὲ μιὰ πρώτη ματιὰ φαίνεται ξένο σῶμα» σὲ σχέση μὲ τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν 
«ἐφ’ ὅσον δὲν ἀκολουθεῖ τὸ χωρισμὸ τῆς Σύνοψης σὲ κεφάλαια ἀνὰ 
βασιλέα»13. Πρέπει νὰ σημειώσω ὅμως ὅτι καὶ τὸ κείμενο τῆς Συνέχειας 
εἶναι χωρισμένο «σὲ κεφάλαια ἀνὰ βασιλέα», ὅπως ἀκριβῶς καὶ τὸ 
κείμενο τῆς κυρίως χρονογραφίας τοῦ Σκυλίτζη. Ὅταν προχωροῦσα 
στὴν κριτικὴ ἔκδοση τῆς Συνέχειας, παρατήρησα ὅτι οἱ τίτλοι τῶν 

8. Δηλαδὴ ἐκτὸς τῶν χειρογράφων ποὺ μᾶς παραδίδουν μόνο τὸ κείμενο τῆς 
Συνόψεως ἱστοριῶν.

9. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 329.
10. Τσολάκησ, Συνέχεια, 103,1.
11. Τσολακησ, Συνέχεια, 163,1.
12. Τὸ κείμενο δηλαδὴ τῆς Συνέχειας.
13. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 361∙ βλ. καὶ 345.



118 	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

«κεφαλαίων» αὐτῶν δὲν παραδίδονται ἀπὸ τὴ χειρόγραφη παράδοσή 
της μὲ ἑνιαία μορφή14, ὅπως ἄλλωστε συμβαίνει καὶ μὲ τοὺς τίτλους τῶν 
«κεφαλαίων» στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν15. Ἔκρινα ὅτι δὲν ἔπρεπε νὰ ἐπιλέξω 
τὴ μία ἢ τὴν ἄλλη μορφὴ τίτλου βασιλείας πρὶν ἀπὸ τὴν κριτικὴ ἔκδοση 
τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν ἀπὸ τὸν Io. Thurn. Δὲν παρέλειψα, ὡστόσο, νὰ 
σημειώσω τοὺς τίτλους τῶν «κεφαλαίων» καὶ ὅταν ἔκανα λόγο γιὰ τὴ 
χειρόγραφη παράδοση τῆς Συνέχειας16, καὶ ἐπιπλέον καὶ στὸ κριτικὸ 
ὑπόμνημα ποὺ συνοδεύει τὸ κείμενο17. Ἂς προσθέσω στὸ σημεῖο αὐτὸ ὅτι 
καὶ στὸ χφ 79 τῆς Ἀχρίδας τὸ κείμενο τόσο τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν ὅσο 
καὶ τῆς Συνέχειας εἶναι χωρισμένο σὲ «κεφάλαια» ἀνὰ βασιλέα18.

Στὸ ἐρώτημα γιατί νὰ τελειώσει ὁ Σκυλίτζης αἰφνιδίως τὴν ἐξιστόρησή 
του ἐκεῖ ἀκριβῶς ὅπου καὶ ὁ Ἀτταλειάτης, «μολονότι ἔχει ὑπαινιχθεῖ ἕνα 
γεγονὸς πέρα ἀπὸ αὐτὸ τὸ χρονικὸ σημεῖο, τὴν ἐνθρόνιση τοῦ Ἀλεξίου 
Κομνηνοῦ»19, θὰ παρατηροῦσα τὰ ἀκόλουθα:

Ἀπὸ τὰ ἕξι χφφ ποὺ μᾶς διασώζουν τὸ κείμενο τῆς Συνέχειας, μόνο 
σὲ δύο ἀπὸ αὐτά, στὰ χφφ V καὶ F, τὸ κείμενο τερματίζεται μὲ τὴ φρ. 
καὶ τὰ μὲν κατὰ τὴν ἀναίρεσιν τοῦ λογοθέτου τοιοῦτον ἔσχε τὸ τέλος20. 
Πρέπει πάντως νὰ σημειώσω, μὲ ὅ,τι αὐτὸ μπορεῖ νὰ σημαίνει, ὅτι καὶ τὰ 
δύο αὐτὰ χφφ κατάγονται ἀπὸ τὸ ἴδιο ἀπώτερο πρότυπο21. Στὰ δύο αὐτὰ 
χφφ τὸ κείμενο τῆς Συνέχειας τερματίζεται στὸ ἴδιο σημεῖο μὲ τὴ διήγηση 
τοῦ Ἀτταλειάτη22. Τὰ ὑπόλοιπα χφφ μᾶς ἔχουν διασωθεῖ κολοβά· ἔτσι, 

14. Π.χ.: χφ Α ισαάκιος ὁ Κομνηνός∙ χφ U βασιλεία ισαακίου τοῦ Κομνηνοῦ∙ χφ V 
ἰσαάκιος ὁ Κομνηνός∙ χφ Β βασιλεία ἰσαακίου τοῦ Κομνηνοῦ. Ἀπὸ τὶς διαφορὲς αὐτὲς 
προκύπτει τὸ ἐρώτημα ἂν οἱ τίτλοι εἶναι ἔργο τοῦ συγγραφέα ἢ τῶν ἀντιγραφέων. 
Ὑπάρχουν καὶ περιπτώσεις κατὰ τὶς ὁποῖες ἔχουμε δύο διαφορετικοὺς τίτλους, ὅπως στὸ 
χφ F∙ βλ. Τσολακησ, Συνέχεια, 49-50.

15. Βλ. τὸ κριτικὸ ὑπόμνημα στὸ κείμενο τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν.
16. Τσολακησ, Συνέχεια, 49 γιὰ τὰ χφφ Α καὶ F, καὶ σ. 50 γιὰ τὰ χφφ U,V, B.
17. Βλ. τὸ κριτικὸ ὑπόμνημα τοῦ κειμένου τῆς Συνέχειας: 103, ἀρχή∙ 108, στ. 17∙ 111, 

στ. 8∙  119, στ. 4∙ 124,στ. 9∙ 155, στ. 5 καὶ 6∙ 178, στ. 15.
18. Βλ. Olivier, Le ‘Skylitzes d’Ochride’, 419. 
19. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 361 ἀναφέρεται στὴν πληροφορία ποὺ ἔχουμε ἀπὸ 

τὴ Συνέχεια (182,10-11), ὅτι ὁ Μιχαὴλ Ζ΄ ἐτιμήθη δὲ διαφερόντως ὑπὸ τοῦ μετὰ ταῦτα 
βασιλεύσαντος Ἀλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ ἐφ’ οὗ δὴ καὶ ἐκοιμήθη. Πρόκειται ἁπλὰ γιὰ μιὰ 
χρονολογικὴ ἔνδειξη.

20. Βλ. Τσολάκης, Συνέχεια, 38 γιὰ τὸ χφ F, καὶ 39 γιὰ τὸ χφ V.
21. Βλ. Τσολάκης, Συνέχεια, 51, τὸ στέμμα τῆς χειρόγραφης παράδοσης.
22. Ἂς προσθέσω ὅτι στὸ χφ F ὕστερα ἀπὸ τὴ φρ. τοιοῦτον ἔσχε τὸ τέλος διαβάζουμε: 



119ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

στὸ χφ Α ἡ διήγηση τερματίζεται μὲ τὴ λέξη αὐχένας23, στὸ χφ U στὴ 
λέξη πολεμικῶν24, στὸ χφ Β μὲ τὴ φρ. εἰς ὄνομα δὲ αὐτοῦ 25, καὶ στὸ χφ 
79 τῆς Ἀχρίδας μὲ τὴ φρ. τοὺς μὲν δώροις, σύμφωνα μὲ τὴν ἀνάγνωση 
τοῦ Th. I. Uspenskij26. Στὸ χφ Α καὶ στὸ χφ τῆς Ἀχρίδας ἡ ἐξιστόρηση 
στὴ Συνέχεια, σύμφωνα μὲ τοὺς τίτλους τοῦ ἔργου τοῦ Σκυλίτζη, 
συνεχιζόταν ὣς τὴν ἀνάρρηση τοῦ Ἀλεξίου Κομνηνοῦ στὸν θρόνο. 
Ἔτσι στὸ χφ Α διαβάζουμε: ἰωάννου κουροπαλάτου καὶ γεγονότος 
δρουγγαρίου τῆς βίγλας τοῦ σκυλίτζη ἐπιτομὴ ἱστορίας ἀρχομένη ἀπὸ 
τῆς τελευτῆς νικηφόρου βασιλέως τοῦ ἀπὸ γενικῶν καὶ τελευτῶσα εἰς 
τὴν ἀναγόρευσιν ἀλεξίου τοῦ κομνηνοῦ27, ἐνῶ στὸ χφ 79 τῆς Ἀχρίδας: 
Σύνοψις ἱστοριῶν ἀρχομένη ἀπὸ τῆς ἀνα[ιρέσεως ἐν Βουλγαρίᾳ] 
Νικηφόρου βασιλέως τοῦ ἀπὸ Γενικῶν [διήκουσα ἕως] βασιλείας 
Νικηφόρου τοῦ Βοτανειάτου [συγγραφεῖσα δὲ παρά] Ἰωάννου 
κουροπαλάτου καὶ γεγονότος μεγάλου δρουγγαρίου τῆς βίγλας τοῦ 
Σκυλίτζη 28. Ἂς προσθέσω ὅτι ὁ τίτλος τοῦ ἔργου ποὺ μᾶς ἀπασχολεῖ, 
εἶναι σήμερα ἀδιάγνωστος29.

Συνεπῶς στὸ ἐρώτημα τῆς Κιαπίδου ὑπάρχουν δύο ἀπαντήσεις:
α) Εἶναι ἐνδεχόμενο ἡ ἐξιστόρηση στὴ Συνέχεια νὰ συνεχιζόταν ἕως 

καὶ τὴν ἀνάρρηση στὸν θρόνο τοῦ Ἀλεξίου Κομνηνοῦ καὶ τὸ ἔργο νὰ 
ἔφθασε στὰ χέρια μας ἐλλιπὲς στὸ τέλος του ἀπὸ ἀπώλεια τῶν τελευταίων 
φύλλων 30.

οὐ γὰρ ἐν τῷ ἐτάζεσθαι τέθνηκεν ἀλλὰ μεθ’ ἡμέρας τινὰς δολοφονηθεὶς ὑπό τινος ἰατροῦ∙ 
βλ. Τσολάκης, Συνέχεια, 38.

23. Τσολάκης, Συνέχεια, 184,18∙ (βλ. καὶ 31).
24. Τσολάκης, Συνέχεια, 180,6∙ (βλ. καὶ 32, ὑποσ. 3).
25. Τσολάκης, Συνέχεια, 185,12∙ (βλ. καὶ 40).
26. Τσολάκης, Συνέχεια, 185,5∙ (βλ. καὶ 23, ὑποσ. 3).
27. Τσολάκης, Συνέχεια, 26 καὶ 30, ὑποσ. 1. Πρέπει νὰ σημειώσω ὅτι ἡ λ. ἀλεξίου 

ἔχει γραφεῖ στὴ θέση τῆς λ. ἰσαακίου ὕστερα ἀπὸ τὴν ἀπόξεσή της, ὅταν, προφανῶς, ὁ 
ἀντιγραφέας τοῦ χειρογράφου Α συμπλήρωσε τὸ ἔργο του καὶ μὲ τὴν ἀντιγραφὴ τοῦ 
κειμένου τῆς Συνέχειας. Βλ.Τσολάκης, Συνέχεια, 26.

28. Τσολάκης, Συνέχεια, 26, ὑποσ. 3. Ἂς προσθέσω ὅτι μὲ τὴ φρ. [διήκουσα ἕως] 
βασιλείας Νικηφόρου τοῦ Βοτανειάτου δὲν δηλώνεται ἡ ἀρχὴ ἀλλὰ τὸ τέλος τῆς 
βασιλείας τοῦ Βοτανειάτη, ἐπειδὴ στὸ χφ περιλαμβάνεται ἡ ἐξιστόρηση γεγονότων ποὺ 
ἔλαβαν χώρα κατὰ τὴ διάρκειά της.

29. Βλ. Olivier, Le ‘Skylitzes d’Ochride’, 419.
30. Βλ. Τσολάκης, Συνέχεια, 28-29.



	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ120

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

β) Ὁ Σκυλίτζης τερμάτισε τὴ διήγησή του ὅπου καὶ ὁ Ἀτταλειάτης 
ἐπειδὴ ἔτσι ἔκρινε, κι ὄχι ὅπου θὰ θέλαμε ἐμεῖς σήμερα. Ὅταν ἀποφάσισε 
νὰ συνεχίσει τὸ χρονογραφικό του ἔργο καὶ πέρα ἀπὸ τὸ 1057, εἶχε ὡς 
στόχο του νὰ μᾶς δώσει ἕνα κείμενο ἀπαλλαγμένο ἀπὸ τὰ ἐλαττώματα 
ἐκεῖνα τῶν ἱστορικῶν καὶ χρονογραφικῶν ἔργων ποὺ ἐπισημαίνει στὸν 
πρόλογό του, καὶ στὴν περίπτωσή μας κυρίως τῆς ἱστορίας τοῦ Ἀτταλειάτη 
καὶ τῆς Χρονογραφίας τοῦ Ψελλοῦ.

Δὲν τερμάτισε λοιπὸν «αἰφνιδίως»31 τὸ ἔργο του, ἀλλὰ οὔτε καὶ ἡ 
μνεία τοῦ Ἀλεξίου Κομνηνοῦ ὡς αὐτοκράτορα τὸν ὑποχρέωνε νὰ τὸ 
συνεχίσει. 

Στὴν παρατήρηση ἀκόμη ὅτι στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν τοῦ Σκυλίτζη 
«δὲν ἐντοπίζονται ‘‘ὑποσχέσεις’’ γιὰ ἐπέκταση τῆς ἀφήγησης πέρα ἀπὸ τὸ 
1057, ἐφόσον ὁ ἱστορικὸς δὲν ἀναφέρει πουθενά –οὔτε κἂν ὑπαινίσσεται 
μεταγενέστερα αὐτοῦ τοῦ ἔτους γεγονότα»32, θὰ ἀπαντοῦσα ὅτι ὁ 
Σκυλίτζης, ὅταν ἔγραφε τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν, δὲν σκόπευε νὰ συνεχίσει 
τὴ διήγησή του καὶ πέρα ἀπὸ τὸ 1057. Τὸ ἀποφασίζει ἀργότερα, ὅταν 
ἔγινε γνωστὸ τὸ ἱστορικὸ ἔργο τοῦ Μιχαὴλ Ἀτταλειάτη μὲ τὸν ἔντονα 
ἐγκωμιαστικό του χαρακτήρα γιὰ τὸν Νικηφόρο Βοτανειάτη. Ἦταν κατὰ 
κάποιο τρόπο τότε ὑποχρεωμένος νὰ συνεχίσει τὴν ἐξιστόρησή του καὶ 
πέρα ἀπὸ τὸ 1057, σύμφωνα μὲ τὶς ἀπόψεις του, ὅπως τὶς γνωρίζουμε ἀπὸ 
τὸν πρόλογό του στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν33.

Ἂς προσθέσω ὅτι ἀπὸ τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν δὲν λείπουν καὶ 
«ὑπαινιγμοί» γιὰ μεταγενέστερα γεγονότα ἤ, καλύτερα, καταστάσεις∙ 

31. Θὰ μπορούσαμε νὰ ὑποστηρίξουμε τό «αἰφνιδίως», ἂν δεχθοῦμε, μὲ τὴν 
προϋπόθεση βέβαια ὅτι ἡ Συνέχεια τερματίζεται πράγματι ὅπως μᾶς παραδόθηκε, ὅτι 
ἡ τελευταία πρότασή της Καὶ τὰ μὲν κατὰ τὴν ἀναίρεσιν τοῦ λογοθέτου τοιοῦτον ἔσχε 
τέλος εἶναι ἴσως τὸ πρῶτο σκέλος μιᾶς ἀντίθεσης ἀπὸ τὴν ὁποία δὲν ἔχουμε τὸ δεύτερο 
σκέλος, δηλαδὴ Τὰ δέ... Βλ. καὶ Τσολάκης, Συνέχεια, 26-27. Στὴν περίπτωση αὐτὴ τό 
«αἰφνιδίως» δὲν σημαίνει ἀποκλειστικὰ τὴν ἀπόφαση τοῦ συντάκτη τῆς Συνέχειας νὰ 
τερματίσει αἰφνιδιαστικὰ τὸ ἔργο του.

32. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 329. Διερωτῶμαι στὸ σημεῖο αὐτὸ ἐάν, σύμφωνα μὲ τὴν 
ἄποψη αὐτὴ τῆς Κιαπίδου, θὰ ἔπρεπε ἡ Συνέχεια νὰ συνεχίζεται καὶ μὲ τὴν ἐξιστόρηση 
γεγονότων τῆς βασιλείας τοῦ Ἀλεξίου Κομνηνοῦ∙ καὶ τοῦτο, ἐπειδή «ὑπαινίσσεται 
μεταγενέστερα γεγονότα». Βλ. Τσολάκης, Συνέχεια, 182,10-11: ὑπὸ τοῦ μετὰ ταῦτα 
βασιλεύσαντος Ἀλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ.

33. Σύνοψις ἱστοριῶν, 4,35 κἑ.



ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ 121

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

διαβάζουμε: ὃ δὲ εἰπεῖν ἐστιν ἀναγκαῖον, τοῦτο δὴ καὶ λέξω, ὅτι περ 
ἐξ ἐκείνου τοῦ βασιλέως (δηλαδὴ τοῦ Κωνσταντίνου Θ΄ Μονομάχου) 
καὶ τῆς ἐκείνου ἀσωτίας καὶ σαλακωνείας τὰ Ῥωμαίων ἤρξατο φθίνειν 
πράγματα, καὶ ἔκτοτε καὶ μέχρι τῆς δεῦρο κατὰ μικρὸν εἰς τὸ κατόπιν 
χωροῦντα ἐς παντελῆ κατήντησεν τὴν ἀσθένειαν34.

Διερωτῶμαι πάντως ἂν τὰ ἐρωτήματα τῆς Κιαπίδου δὲν ἰσχύουν καὶ 
γιὰ τὸν τυχὸν ἄγνωστό μας, δόκιμο ὅμως συγγραφέα, συνεχιστὴ κι ὄχι 
μόνο γιὰ τὸν Σκυλίτζη.

Ἡ Κιαπίδου ἐπισημαίνει καὶ τὸ γεγονὸς ὅτι ὕστερα ἀπὸ τὴν κριτικὴ 
ἔκδοση τῆς Συνέχειας (1968) ἔγινε γνωστὸ τὸ ἔργο Ἱστορία σύντομος 
ποὺ ἀποδίδεται στὸν Μιχαὴλ Ψελλό, καὶ διερωτᾶται ἂν ὁ Σκυλίτζης 
στὸ προοίμιό του τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν ἀναφέρεται στὸ ἔργο αὐτὸ ἢ 
στὴ Χρονογραφία τοῦ Ψελλοῦ. Καταλήγει στὸ συμπέρασμα ὅτι ἐὰν στὸ 
προοίμιο δὲν μνημονεύεται ἡ Χρονογραφία, ἀποδυναμώνεται ἕνα ἀπὸ τὰ 
ἐπιχειρήματα ὑπὲρ τῆς ταύτισης τοῦ Σκυλίτζη μὲ τὸν συνεχιστὴ τοῦ ἔργου 
του35. Γιατί; Ὁ Σκυλίτζης ἔπρεπε νὰ ἔχει ὑπόψη του δύο τουλάχιστον 
ἱστορικὰ ἔργα γιὰ νὰ προχωρήσει στὴν ἀντικειμενικὴ παρουσίαση τῶν 
γεγονότων τῆς περιόδου 1057-1079/80 (ἢ 1081) μὲ τὴ Συνέχειά του; Ὁ 
συντάκτης τῆς Συνέχειας γνωρίζει πάντως τὴ Χρονογραφία τοῦ Ψελλοῦ, 
ὅπως μᾶς ἐπιτρέπει νὰ συμπεράνουμε, ἐκτὸς ἀπὸ τὰ ἄλλα36, καὶ ἡ 
πληροφορία του ὅτι ἤρξατο τῆς ἀποκηρύξεως (τοῦ Ρωμανοῦ Δ΄ Διογένη) 
πρῶτος ὁ τῶν φιλοσόφων ὕπατος, ὁ Ψελλός, καθὼς καὶ αὐτὸς ἔν τινι τῶν 
ἰδίων συγγραμμάτων μεγαλαυχεῖ 37.

34. Σύνοψις ἱστοριῶν, 476,55-58.
35. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 333.

36. Βλ. Τσολακης, Συνέχεια, 72-74· κυρίως Ψελλός, Κωνσταντῖνος Ι΄, XXVII 

~Συνέχεια, 118, 14-17· Κωνσταντῖνος Ι΄, XXVII~Συνέχεια, 118, 17-18. Ἂς προσθέσω ὅτι 
στὴ σ. 171, 6-9 τῆς Συνέχειας διαβάζουμε γιὰ τὸν Μιχαὴλ Ζ΄: ἀλλὰ τῇ ματαίᾳ καὶ ἀνονήτῳ 
περὶ λόγους σπουδῇ καὶ τῷ ἰαμβίζειν καὶ ἀναπαίστους συντιθέναι προσέχων διηνεκῶς, 
καίτοι μηδ’ ἐν χρῷ τῆς τέχνης γευσάμενος. Ὁ συγγραφέας τῆς Συνέχειας στὸ σημεῖο 
αὐτὸ ἔχει πιθανῶς ὑπόψη του τὴν κριτικὴ τοῦ Ψελλοῦ γιὰ τὶς ποιητικὲς ἱκανότητες τοῦ 

μαθητῆ του, τοῦ Μιχαὴλ Ζ΄· βλ. Ψελλός, Μιχαὴλ Ζ΄, IV (ἔκδ. Ε. Renauld): Ἰάμβων δὲ μὴ 
προσχὼν μέτροις σχεδιάζει τούτους, εἰ καὶ μὴ ἐπιτυγχάνων τὰ πολλὰ τοῦ ῥυθμοῦ, ἀλλ’ 
ὑγιαίνουσαν τὴν ἔννοιαν ἐκδιδούς.

37. Ψελλός, Ῥωμανὸς Δ΄, XXIV∙ βλ. καὶ Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 355. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

122 	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

Τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ Συνέχεια στηρίζεται μόνο στὸ ἱστορικὸ ἔργο τοῦ 
Μιχαὴλ Ἀτταλειάτη καὶ ὄχι καὶ στὴ Χρονογραφία τοῦ Μιχαὴλ Ψελλοῦ 
ὀφείλεται στὸ γεγονὸς ὅτι τὸ τελευταῖο αὐτὸ κείμενο δὲν εἶναι ἱστορικὸ 
ἔργο μὲ τὴν κλασικὴ ἔννοια τοῦ ὅρου. Πρόκειται οὐσιαστικὰ γιὰ τὰ 
ἀπομνημονεύματα ἑνὸς αὐλικοῦ, στὰ ὁποῖα τὸ κέντρο βάρους δὲν εἶναι 
ὁ αὐτοκράτορας ἀλλὰ ὁ Ψελλός38, οἱ πράξεις του καὶ οἱ ἀπόψεις του39. 
Ἡ Συνέχεια δὲν γράφεται γιὰ νὰ ἀποκαταστήσει τὴν ἀντικειμενικότητα 
στὶς προσωπικὲς ἐνέργειες καὶ κρίσεις τοῦ Ψελλοῦ, ἀλλὰ γιὰ νὰ 
ἀποκαταστήσει, σύμφωνα καὶ μὲ τὶς ἀρχὲς ποὺ ὁ Σκυλίτζης ἐκθέτει στὸ 
προοίμιο τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν, τὴν ἀντικειμενικότητα στὴν ἐξιστόρηση 
τῶν γεγονότων, ὅπως μᾶς τὰ παρουσιάζει ὁ Μιχαὴλ Ἀτταλειάτης, ἡ μόνη 
πράγματι ἱστορικὴ πηγή, ὅταν ὁ Σκυλίτζης ἀποφασίζει νὰ ἀποκαταστήσει 
τὴν ἀλήθεια καὶ τὴν ἀντικειμενικότητα στὴν ἐξιστόρηση τῶν γεγονότων 
τῆς περιόδου ποὺ ἀκολουθεῖ ὕστερα ἀπὸ τὴν ἐνθρόνιση τοῦ Ἰσαακίου 
Κομνηνοῦ. 

Ἡ Κιαπίδου παρατηρεῖ ἐπιπλέον ὅτι «οἱ ἐπιφυλάξεις...γιὰ τὴ σημασία 
ποὺ θὰ πρέπει νὰ ἀποδοθεῖ στὶς ὅποιες σχετικὲς ὁμοιότητες» (γλωσσικὲς 
μεταξὺ Συνέχειας καὶ Συνόψεως ἱστοριῶν) «ἐνισχύονται ἀπὸ τὸ ὅτι 
δίπλα τους ἐντοπίζονται καὶ σημαντικὲς φραστικὲς ἀποκλίσεις. Πολλὲς 
λέξεις δηλαδή, ἢ καὶ φράσεις ἀπὸ τὸ γλωσσικὸ ἰδίωμα τῆς Συνεχείας δὲν 
ἀνιχνεύονται στὴ Σύνοψη, ἐνῶ ἐνίοτε διαπιστώνονται διαφορὲς καὶ σὲ 
πολὺ συγκεκριμένες ἐπιλογές». 40 

Πρέπει βέβαια νὰ ἔχουμε καταρχὴν ὑπόψη μας ὅτι ὁ συντάκτης ἑνὸς 
χρονογραφικοῦ ἔργου ἐξαρτᾶται γλωσσικά, κάποτε καὶ ὑφολογικά, ἀπὸ 
τὴν ἑκάστοτε πηγὴ ἢ πηγές του, ὅταν μάλιστα ἀντιγράφει ἀπὸ αὐτὲς 
κατὰ λέξη σχεδὸν τὴν ἐξιστόρηση τῶν γεγονότων. Τὸ γεγονὸς ἐξάλλου 
ὅτι «ὁρισμένες λέξεις ἢ καὶ φράσεις τῆς Συνέχειας δὲν ἀνιχνεύονται καὶ 
στὴν κυρίως Χρονογραφία τοῦ Σκυλίτζη», εἶναι ἔνδειξη ὅτι ἔχουμε δύο 
διαφορετικοὺς συγγραφεῖς; Ἂν ἡ ἀπάντηση εἶναι καταφατική, πρέπει νὰ 
ἀμφισβητοῦμε τὴν πατρότητα κάποιου νεότερου ἔργου ἑνὸς συγγραφέα, 

38. Βλ. Α. Καρποζηλος, Βυζαντινοὶ ἱστορικοὶ καὶ χρονογράφοι, τ. Γ΄ (11ος-12ος 
αἰ.), Ἀθήνα 2009, 60, 79, 85 [στὸ ἑξῆς Καρποζηλος]∙ καὶ Κιαπιδου, Οἱ πηγές, 122.

39. Βλ. τὴν αὐτάρεσκη δήλωσή του (Κωνσταντῖνος Θ΄, CC): Ἀλλὰ τῶν περὶ ἐμὲ 
λόγων ἅλις, οὐ γὰρ ἐμαυτὸν ἐβουλόμην ἐγκαταστῆσαι τῇ ἱστορίᾳ, ἀλλ’ αἱ τῶν λόγων 
ὑπεκδρομαὶ πρὸς τοῦτό με παρήνεγκαν βίας.

40. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 334.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

123ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

ὅταν μάλιστα, ὅπως στὴν περίπτωσή μας, μεσολαβεῖ καὶ ἱκανὸ χρονικὸ 
διάστημα μεταξὺ τῶν δύο ἔργων41.

Ὀρθά, συνεπῶς, ἡ Κιαπίδου καταλήγει στὸ συμπέρασμα ὅτι 
οἱ διαφορὲς αὐτὲς δὲν συνιστοῦν ἰσχυρὰ ἐπιχειρήματα «ὑπέρ τῆς 
διαφοροποιήσεως τῶν δύο συγγραφέων», δηλαδὴ τοῦ Σκυλίτζη καὶ τοῦ 
συγγραφέα τῆς Συνέχειας42.

Πρέπει ὅμως νὰ ἐπισημάνω τὸ γεγονὸς ὅτι ἀπὸ τὶς λέξεις ποὺ 
παραθέτει ἡ Κιαπίδου43, οἱ ἀκόλουθες εἶναι δάνεια ἀπὸ τὰ ἀντίστοιχα 
χωρία τῆς πηγῆς τῆς Συνέχειας, ἀπὸ τὸ ἱστορικὸ ἔργο δηλαδὴ τοῦ 
Ἀτταλειάτη:

	 ΣΥΝΕΧΕΙΑ	 ΑΤΤΑΛΕΙΑΤΗΣ44

103,7: τό τε δημοτικὸν τῆς προση- 	 48,11(Τσ.)· 60,8(Β.): οὕτω καὶ τὸ 
κούσης ἀξιώσας προνοίας	 δημοτικὸν τῆς προσηκούσης τιμῆς ἀξιοῖ
108,5:Περὶ δὲ ὥραν ἀρίστου φῶς	 55,4 (Τσ.)· 69,2(Β.): Περὶ δὲ ὥραν 
ἀστραπηβόλον τοῖς τόποις ἐκεί-	 ἀρίστου φῶς ἀστραπηβόλον τοῖς τόποις
νοις ἐνέσκηψεν.	 ἐκείνοις ἐπέσκηψε.
125,18: Δειλοὶ γὰρ καὶ ἀνάλκιδες 	 82,4 (Τσ.)· 103,15 (Β.): δειλοὶ καὶ 		
	 ἀνάλκιδες
127,24: πρότερον ἀποτεμόμενος 	 84,27 (Τσ.)∙ 107,8 (Β.): Πρότερον 	
φάλαγγα οὐκ ὀλίγην μετὰ συντα-	 οὐκ ὀλίγην ἀποτεμόμενος φάλαγγα
γματάρχου45 	 στρατιωτικὴν μετὰ συνταγματάρχου
140,7: καὶ τῆς παρεμβολῆς ἁπά- 	 109,7 (Τσ.)· 140,8 (Β.): καὶ αὐτῆς τῆς
σης παράστασις καὶ ἁρπαγὴ καὶ	 παρεμβολῆς παράστασις καὶ 
διασκύλευσις γέγονε 	 διασκύλευσις γέγονε
145,4: μᾶλλον δὲ θεῖος χόλος ἢ 	 116,27 (Τσ.)· 150,22 (Β.): μᾶλλον δὲ 	
λόγος ἡμῖν ἀπορρητότερος46 	 θεῖος χόλος ἢ λόγος ἀπόρρητος

41. Βλ. πιὸ πάνω, σ. 115. 
42. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 335.
43. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 335, ὑποσ. 1.
44. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία (Τσ.), παραπομπὲς στὴν ἔκδ. Ευδ. Θ. Τσολακη, CFHB 50, 

Ἀθήνα 2011 καὶ Ἀτταλειάτης, Ἱστορία (Β.), παραπομπὲς στὴν ἔκδ. Βόννης.
45. Βλ. καὶ Τσολακης, Συνέχεια, 178, 4-5: Καὶ διαιρεθέντες κατὰ φατρίας οἱ τῆς 

πολιτείας ἐπώνυμοι συνταγματάρχας τε προβάλλονται~ Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 208, 

2-5 (Τσ.)· 270, 13-16 (Β.): Καὶ τηνικαῦτα κατὰ φατρίας διαιρεθέντες οἱ τῆς πολιτείας 
ἐπώνυμοι... συνταγματάρχαις τε αὐτόματοι ἐχρήσαντο.

46. Στὴν ἔκδοση Βόννης (ἀνατύπωση τῆς Συνέχειας ἀπὸ τὸ CP) ἔχουμε: μᾶλλον δὲ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

124 	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

156,6: ἀθύρμασι τοῦ Μιχαὴλ	 141,5 (Τσ.)· 182,11 (Β.): οἷα φρονήματος
καὶ παιδιαῖς παιδαριώδεσι	 ἀμοιρῶν σταθηροῦ (ὁ Μιχαήλ) καὶ	
προσκειμένου	 μειρακειωδῶν ἀθυρμάτων μὴ ἀποδέων

Ἂς προσθέσω ὅτι τὸ ἐπίθετο ἀδιεξόδευτος47 ἀπαντᾶ καὶ στὴ Σύνοψιν 
ἱστοριῶν τοῦ Σκυλίτζη48. Ἡ ἔκφραση μικρόν τι πρὸς ποὺ ἀναφέρεται στὴν 
ἡλικία τοῦ αὐτοκράτορα Κωνσταντίνου Ι΄ Δούκα ὅταν αὐτὸς πέθανε49, 
εἶναι δάνειο, καθὼς φαίνεται, ἀπὸ τὴ Χρονογραφία τοῦ Μιχαὴλ Ψελλοῦ, 
πηγὴ τῆς Συνέχειας στὸ σημεῖο αὐτό, ὅπου διαβάζουμε: τελευτᾷ (δηλαδὴ 
ὁ Κωνσταντίνος Ι΄ Δούκας) ἑξηκοντούτης καὶ μικρόν τι πρὸς τὸν ὅλον 
τῆς ζωῆς χρόνον γενόμενος50. Τὴν ἔκφραση αὐτὴ τὴν ἀπαντοῦμε καὶ στὸν 
Theoph. Cont51 καὶ στὸ ἱστορικὸ ἔργο τοῦ Ἀτταλειάτη52.

Τέλος, οἱ ἐκφράσεις ποὺ ἀπαντοῦν στὴ Συνέχεια: ὡς οἷα κλέπτης καὶ 
λῃστὴς ἐξιὼν53 καὶ τρόπον δὲ κλεπτῶν καὶ λῃστῶν ἐπιόντες54 εἶναι δάνεια 
ἀπὸ ἄγνωστές μας πηγὲς ἢ ὁ συγγραφέας τῆς Συνέχειας ἔχει ὑπόψη του 
τὸ ἀκόλουθο χωρίο ἀπὸ τὴν ΚΔ, Ἰωάνν. 10,1: ὁ μὴ εἰσερχόμενος διὰ τῆς 
θύρας εἰς τὴν αὐλὴν τῶν προβάτων, ἀλλὰ ἀναβαίνων ἀλλαχόθεν, ἐκεῖνος 
κλέπτης ἐστὶ καὶ λῃστής;

Ἡ Κιαπίδου γιὰ νὰ ὑποστηρίξει τὴν ἄποψή της ὅτι ἀνάμεσα στὰ δύο 
κείμενα, τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν καὶ τὴ Συνέχειά της, ὑπάρχουν κάποιες 

θεῖος λόγος. Πρόκειται γιὰ ἀποκατάσταση τοῦ χωρίου ἀπὸ τὸν Bekker. Στὸ CP ἔχουμε τὴ 
λανθασμένη γραφή τοῦ χφ Paris.gr. 1761: μᾶλλον δὲ θεῖος λόχος καὶ λόγος.

47. Τσολακης, Συνέχεια, 133,3: κλεισούρας τινὰς ἀδιεξοδεύτους.
48. Σύνοψις ἱστοριῶν, σ. 350,78: διὰ τὴν πύκνωσιν καὶ τὸ τῆς στενοχωρίας (τῆς 

στενότητας, δηλαδή, τοῦ χώρου) ἀδιεξόδευτον.
49. Τσολακης, Συνέχεια, σ. 118,17-18: Τελευτᾷ δὲ ὁ βασιλεὺς ἐτῶν ὢν ἑξήκοντα καὶ 

μικρόν τι πρός. Βλ. καὶ σ. 124,8-9: Ἐκράτησε δὲ ἡ βασιλίς (ἡ Εὐδοκία) σὺν τοῖς υἱέσι 
μῆνας ἑπτὰ καὶ μικρόν τι πρός, πληροφορία ποὺ δὲν τὴν ἔχουμε ἀπὸ τὸν Ψελλὸ οὔτε ἀπὸ 
τὸν Ἀτταλειάτη. 

50. Κωνσταντῖνος Ι΄, XXVII∙ βλ. καὶ IV: Ἑπτὰ δὲ ἔτη καὶ μικρόν τι πρὸς 
διαχειρισάμενος τὴν ἀρχήν (ὁ Κωνσταντίνος Ι΄).

51. Theoph. Cont., 167,3: ἐκ πεντήκοντά που καὶ μικρόν τι πρός.
52. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 218,5-7 (Τσ.)∙ 283,18-20 (Β.): ἀλλὰ πάντων ὁμοῦ τῶν 

χρόνων μέχρι τῆς αὐτοῦ ἀναρρήσεως, καὶ μικρόν τι πρός, τὰς ὀφειλὰς προρρίζους 
ἀπέτεμε (ὁ Βοτανειάτης).

53. Τσολακης, Συνέχεια, 167,25-26.
54. Τσολακης, Συνέχεια, 170,3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

125ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

«πολὺ συγκεκριμένες γλωσσικὲς ἐπιλογές»55, φέρει ὡς παράδειγμα τὰ 
ὀνόματα Μανιχαῖοι καὶ Παυλικιανοί. Στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν, παρατηρεῖ, 
ὕστερα ἀπὸ τὴν ταύτιση Παυλικιανῶν καὶ Μανιχαίων56, ὁ Σκυλίτζης 
χρησιμοποιεῖ γιὰ τοὺς αἱρετικοὺς αὐτοὺς ἀποκλειστικὰ τὸ ὄνομα 
Μανιχαῖοι, ἐνῶ στὴ Συνέχεια ὀνομάζονται Παυλικιανοί57.

Στὸ ἐπιχείρημα αὐτὸ θὰ παρατηροῦσα καταρχὰς ὅτι στὴ Σύνοψιν 
ἱστοριῶν ἔχουμε δύο περιπτώσεις κατὰ τὶς ὁποῖες ὁ Σκυλίτζης 
χρησιμοποιεῖ γιὰ τὸ ἴδιο ἀντικείμενο πότε τὴ μία καὶ πότε τὴν ἄλλη 
ἀπὸ τὴ διπλὴ ὀνομασία του. Πρόκειται γιὰ τὰ τοπωνύμια Δορόστολον-
Δρίστρα καὶ Σαρδική-Τριάδιτζα. Στὴν πρώτη περίπτωση ἔχουμε τὴν 
πληροφορία ὅτι τὸ Δορόστολον ὀνομάζεται καὶ Δρίστρα58. Στὴ συνέχεια 
τῆς ἐξιστόρησης ἀναφέρεται ὡς Δορόστολον59, σὲ ἕνα ὅμως σημεῖο της καὶ 
στὴν ἴδια ἑνότητα τὸ ἔχουμε καὶ μὲ τὶς δύο ὀνομασίες του. Διαβάζουμε: 
καὶ διὰ τῆς ὀρεινῆς ἐπὶ τὴν Δρίστραν ἐπανασῴζονται60, καὶ ἀμέσως 
πιὸ κάτω: πρὸ δώδεκα τοῦ Δοροστόλου μιλίων61. Προκειμένου γιὰ τὴ 
Σαρδικὴ-Τριάδιτζα ὁ Σκυλίτζης μᾶς πληροφορεῖ ὅτι τὸ παλιὸ ὄνομα 
τῆς Τριάδιτζας ἦταν Σαρδική, 62 καὶ στὴ συνέχεια τὴν ἀναφέρει πότε ὡς 
Τριάδιτζα63  καὶ πότε ὡς Σαρδική 64.

Ὡς πρὸς τοὺς Μανιχαίους – Παυλικιανούς, θὰ παρατηροῦσα ὅτι ἡ 
χρήση τοῦ ὀνόματος Παυλικιανοὶ στὴ Συνέχεια δὲν εἶναι τυχαία οὔτε 
ὀφείλεται σὲ κάποιον ἄγνωστό μας συγγραφέα της, καὶ τοῦτο ἐπειδὴ οἱ 
ὀπαδοὶ τοῦ μανιχαϊσμοῦ στὴ Φιλιππούπολη φαίνεται ὅτι ἦταν περισσότερο 

55. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 335. Ἐπισημαίνεται πάντως ὅτι οἱ διαφορὲς αὐτές «δὲν 
συνιστοῦν ἰσχυρὰ ἐπιχειρήματα τῆς διαφοροποίησης» αὐτὴ τὴ φορὰ τῶν συγγραφέων 
τῶν δύο ἔργων.

56. Σύνοψις ἱστοριῶν, 92,6-8: τοὺς κατὰ τὴν ἀνατολὴν Μανιχαίους, οὓς δὴ καὶ 
Παυλικιάνους ἀπὸ τῶν αἱρεσιαρχῶν ἡ κοινολεξία οἶδε καλεῖν.

57. Τσολακης, Συνέχεια, 184,13: Λέκας δέ τις ἀπὸ Παυλικιάνων Φιλιππουπόλεως 
ὡρμημένος. 

58. Σύνοψις ἱστοριῶν, 177,19: τοῦ Συμεὼν ἐν Δοροστόλῳ περισωθέντος, ὃ καὶ 
Δρίστρα καλεῖται∙ βλ. καὶ 298,11.

59. Σύνοψις ἱστοριῶν, 300,64,67∙ 301,93∙ 302,30,37,39∙ 303,47∙ 356,27 καὶ 456,65.
60. Σύνοψις ἱστοριῶν, 299,30.
61. Σύνοψις ἱστοριῶν, 299,34.
62. Σύνοψις ἱστοριῶν, 330,17.
63. Σύνοψις ἱστοριῶν, 343,81∙ 354,84∙ 355,13 καὶ 461,29,31.
64. Σύνοψις ἱστοριῶν, 331,24 καὶ 459,81.



126

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

γνωστοὶ ὡς Παυλικιανοὶ καὶ ὄχι ὡς Μανιχαῖοι. Τὴν πληροφορία τὴν 
ἔχουμε ἀπὸ τὴν Ἄννα Κομνηνή: Καὶ ἦν, γράφει, ὡς ἔοικε, πόλις ἡ πόλις 
αὕτη (ὁ λόγος γιὰ τὴ Φιλιππούπολη) μεγάλη τε καὶ καλή... Ἐδυστύχει 
δὲ μετὰ τῶν ἄλλων καὶ ἀσεβῶν ἐπιδημίᾳ πολλῶν. Ἀρμένιοί τε γὰρ 
διενείμαντο τὴν πόλιν ταύτην... καὶ δὴ καὶ οἱ δυσθεώτατοι Παυλικιάνοι, 
τῆς μανιχαϊκῆς ἀποσπάδαι τυγχάνοντες65.

Σύμφωνα μὲ τὴν ἄποψη τῆς Κιαπίδου, τὴν ταύτιση τοῦ Σκυλίτζη μὲ 
τὸν δημιουργὸ τῆς Συνέχειας δυσχεραίνει τὸ γεγονὸς ὅτι «ὁ Σκυλίτζης 
σὲ καμία ἀναδρομὴ ποὺ ἔκανε στὸ παρελθὸν κατὰ τὴ συγγραφὴ τῆς 
Σύνοψης, δὲν εἶχε ὑπόψη του συγκεκριμένο προηγούμενο χωρίο του, 
ὅπως γίνεται ἐδῶ»66, στὴ Συνέχεια δηλαδή, ὅταν ὁ συγγραφέας της 
ἐξιστορεῖ τὴν ἐπανάσταση τῶν Σέρβων κατὰ τὸ τρίτο ἔτος τῆς βασιλείας 
τοῦ Μιχαὴλ Ζ΄, ὅταν οἱ κατὰ τὴν Βουλγαρίαν προέχοντες ζήτησαν ἀπὸ 
τὸν Μιχαηλᾶ, τὸν ἀρχηγὸ τῶν Σέρβων, νὰ τοὺς δώσει τὸν γιό του Βοδίνο 
γιὰ νὰ τὸν ἀνακηρύξουν βασιλιὰ τῆς Βουλγαρίας. Δὲν μποροῦσαν νὰ 
ὑποφέρουν τὴν ἀπληστία τοῦ Νικηφορίτζη καὶ ἃ κατὰ πάντων αὐτῷ 
μεμηχάνηται67.

Πρόκειται γιὰ τὸ ἀκόλουθο χωρίο: Βασιλείου γὰρ τοῦ βασιλέως68   
ὁπηνίκα τὴν Βουλγαρίαν ὑπηγάγετο, μὴ θελήσαντός τι νεοχμῶσαι τῶν 
ἐθίμων αὐτούς, ἀλλ’ ὑπὸ τοῖς σφετέροις ἄρχουσί τε καὶ ἔθεσι τὰ καθ’ 
αὑτοὺς ὁρίσαντος διεξάγεσθαι, καθώς που καὶ ἐπὶ τοῦ Σαμουήλ... περὶ 
ὧν κατὰ μέρος δεδήλωται ἄνωθεν69. Τὸ χωρίο αὐτὸ ἀποτελεῖ λίγο πολὺ 
ἐπανάληψη τοῦ ἀκόλουθου χωρίου ἀπὸ τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν: Βασιλείου 
γὰρ τοῦ βασιλέως, ὁπηνίκα Βουλγάρους ἐχειρώσατο, μὴ νεοχμῶσαι 
θελήσαντος ὅλως, μηδὲ μετακινῆσαι τὰ πράγματα, ἀλλ’ ἐπὶ τῆς αὐτῆς 
μένειν καταστάσεως καὶ οὕτω διεξάγεσθαι, καθώς που ὁ Σαμουὴλ 
διωρίσατο70, ὅταν ὁ Σκυλίτζης ἐξιστορεῖ τὴν ἀποστασία τῶν Νικοπολιτῶν 
οἱ ὁποῖοι τὴν Ῥωμαϊκὴν ἀπεσείσαντο ἡγεμονίαν καὶ πρὸς τὸ ἀρχαῖον 
ἐπανέδραμον ἔθος71, ὄχι τόσο διὰ τὸ πρὸς Δελεάνον φίλτρον ἀφηνίασαν 

65. Ἄννα Κομνηνή, XIV, VIII 3 (τ. III, 178,26-179,5 Leib=455 Reinsch–Kambylis).
66. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 339-340.
67. Τσολάκης, Συνέχεια, 162,18-166,13.
68. Πρόκειται γιὰ τὸν Βασίλειο Β΄.
69. Τσολάκης, Συνέχεια, 162,20-163,1.
70. Σύνοψις ἱστοριῶν, 412,67-70.
71. Σύνοψις ἱστοριῶν, 412,75-76.



127

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

καὶ τὸν Ῥωμαϊκὸν ζυγὸν ἀπέρριψαν, ὅσο διὰ τὴν τοῦ ὀρφανοτρόφου 
ἀπληστίαν καὶ πρὸς τὰς ὑπάρξεις ὑπερβολήν72.

Γιατί νὰ δυσχεραίνεται ὅμως μὲ τὴν ἐπανάληψη αὐτὴ τοῦ χωρίου 
ἡ ταύτιση τοῦ Σκυλίτζη μὲ τὸν συγγραφέα τῆς Συνέχειας; Ὁ λόγος ποὺ 
θὰ παρακίνησε τὸν ἄγνωστό μας συγγραφέα νὰ ἐπαναλάβει τὸ χωρίο 
τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν δὲν θὰ μποροῦσε νὰ ἦταν καὶ λόγος ἐπανάληψης 
γιὰ τὸν ἴδιο τὸν Σκυλίτζη; Καὶ οἱ δύο στάσεις ὀφείλονται, σύμφωνα μὲ 
τὴν ἐξιστόρηση τῶν γεγονότων στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν καὶ στὴ Συνέχειά 
της, στὴν ἐγκατάλειψη τῆς συνετῆς πολιτικῆς τοῦ Βασιλείου Β΄ πρὸς τοὺς 
Βουλγάρους ὕστερα ἀπὸ τὴν ὑποταγή τους, ἐξαιτίας τόσο τῆς ἀπληστίας 
τοῦ Ἰωάννη Ὀρφανοτρόφου ὅσο καὶ τοῦ Νικηφορίτζη. Ἡ ἐπανάληψη 
τοῦ χωρίου τονίζει, ἔχω τὴ γνώμη, τὴν κακοδιαχείρισή τους. Διερωτῶμαι 
ἀκόμη ἂν ὑπῆρξε κάποιος λόγος γιὰ νὰ ἐπαναλάβει ὁ συγγραφέας τῆς 
Συνόψεως ἱστοριῶν, ὁ Σκυλίτζης, σὲ ἄλλη ἀναδρομὴ ποὺ κάνει στὸ 
παρελθόν, συγκεκριμένο χωρίο του.

Τέλος, στὴν παρατήρηση ὅτι «ὁ συγγραφέας τῆς Συνέχειας δὲ 
μαρτυρεῖ ὅτι αὐτὸς ἦταν ποὺ ἀφηγήθηκε τὰ παραπάνω (θὰ μποροῦσε 
δηλαδὴ ἡ ἔκφρασή του νὰ ἦταν περὶ ὧν κατὰ μέρος δεδήλωταί μ ο ι 
ἄνωθεν...)73, θὰ ἔλεγα ὅτι μιὰ παρόμοια πληροφόρηση θὰ ἦταν ἀπαραίτητη 
ἂν ὁ Σκυλίτζης ὑποπτευόταν ὅτι κάποτε, στὸ μέλλον, θὰ ἀμφισβητούσαμε 
τὴν πατρότητα τῆς Συνέχειας.

Στὴν παρατήρηση ὅτι «σὲ ἐπίπεδο θεώρησης τῆς ἱστορίας ὁ 
συγγραφέας τῆς Συνέχειας κινεῖται πολὺ περισσότερο ὑπὸ τὴν ἐπήρεια 
τῆς πηγῆς του ἀπὸ ὅ,τι ὁ Σκυλίτζης. Ἡ στάση του ἀπέναντι στὴ Θεία 
Πρόνοια καὶ τὴ Θεία Δίκη εἶναι ἡ πλέον ἐνδεικτική. Ὄχι μόνο δὲν 
ἀπαλείφει σχετικὲς ἀναφορὲς τῆς πηγῆς του, ἀλλά, δοθείσης εὐκαιρίας, 
προσθέτει καὶ ὁ ἴδιος ἀνάλογα σχόλια»74, θὰ παρατηροῦσα τὰ ἀκόλουθα:

α) Μεταξὺ τῶν δύο ἔργων, τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν δηλαδὴ καὶ 
τῆς Συνέχειάς της, μεσολαβεῖ, ὅπως εἴδαμε75, ἱκανὸ χρονικὸ διάστημα 
ποὺ θὰ ἐπέτρεπε ἐνδεχομένως κάποιες διαφοροποιήσεις στὴ «θεώρηση 
τῆς ἱστορίας» ἀπὸ τὸν Σκυλίτζη στὸ δεύτερο καὶ συμπληρωματικὸ τοῦ 
πρώτου του ἔργο.

72. Σύνοψις ἱστοριῶν, 412,65-67.
73. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 340.
74. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 356.
75. Βλ. πιὸ πάνω, σ. 115.



128

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

β) Οἱ ἀναφορὲς στὴ θεία πρόνοια καὶ στὴ θεία δίκη εἶναι συχνὲς στὴν 
πηγὴ τῆς Συνέχειας, στὸ ἱστορικὸ ἔργο δηλαδὴ τοῦ Ἀτταλειάτη.

γ) Ὁ συγγραφέας τῆς Συνέχειας ἐξιστορεῖ λίγο πολὺ σύγχρονά του 
γεγονότα· εἶναι λοιπὸν φυσικὸ στὸ ἔργο του νὰ ἔχουμε ἀναφορὲς σὲ 
προσωπικά του συναισθήματα καὶ ἀντιδράσεις κατὰ τὴν ἀφήγηση τῶν 
γεγονότων αὐτῶν, καὶ ἐπιπλέον ἀναφορὲς καὶ σὲ ἀπόψεις καὶ ἀντιδράσεις 
τῶν συγχρόνων του.

Σημειώνεται ἀκόμη ὅτι ὁ συγγραφέας τῆς Συνέχειας «φαίνεται 
περισσότερο ἐξοικειωμένος μὲ τὸ λόγο καὶ τὴ σκέψη τῆς Ἐκκλησίας 
ἀπὸ ὅ,τι ὁ Σκυλίτζης»76. Τὸ συμπέρασμά της αὐτὸ στηρίζεται καὶ στὴ 
χρονολόγηση «βάσει τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἡμερολογίου» τῆς καθαίρεσης 
τοῦ αὐτοκράτορα Μιχαὴλ Ζ΄ τὸ Σάββατο στὶς 31 Μαρτίου 1078. Τὸ 
σχετικὸ χωρίο τῆς Συνέχειας εἶναι τὸ ἀκόλουθο: Καθαιροῦσι δὲ καὶ 
τὸν βασιλεύοντα Μιχαήλ ... ἐν αὐτῷ τῷ Σαββάτῳ καθ’ ὃ ἡ ἐπὶ Λαζάρῳ 
θαυματουργία παρὰ τῶν πιστῶν ἑορτάζεται77. Ἂς προσθέσω ὅτι στὸ 
ἀντίστοιχο χωρίο τῆς πηγῆς τῆς Συνέχειας, τῆς Ἱστορίας δηλαδὴ τοῦ 
Ἀτταλειάτη, ἀναφέρεται βέβαια τὸ γεγονὸς τῆς καθαίρεσης τοῦ Μιχαὴλ 
Ζ΄, χωρὶς ὅμως τὴ χρονολόγησή του78.

Τὸ συμπέρασμα αὐτὸ εἶναι, θὰ ἔλεγα, κάπως αὐθαίρετο, ἐπειδὴ 
στὴν πραγματικότητα συμβαίνει ἀκριβῶς τὸ ἀντίθετο. Τὴν ἡμέρα τῆς 
Πεντηκοστῆς (15 Μαΐου) τοῦ ἔτους 908  79  ὁ Λέων ΣΤ΄ στέφει ὡς βασιλέα 
τὸν γιό του Κωνσταντίνο. Στὴν πηγή τοῦ Σκυλίτζη στὸ σημεῖο αὐτό, στὸν 
Συνεχιστὴ δηλαδὴ τοῦ Θεοφάνη, διαβάζουμε: Τῇ δὲ τῆς πεντηκοστῆς 
ἡμέρᾳ στέφει ὁ Λέων ὁ βασιλεὺς τὸν υἱὸν αὐτοῦ Κωνσταντῖνον διὰ 
Εὐθυμίου τοῦ πατριάρχου80. Στὴν περίπτωση αὐτὴ ὁ Σκυλίτζης μᾶς δίνει 
τὴ χρονολόγηση τοῦ γεγονότος πολὺ περισσότερο «σύμφωνα μὲ τὸ πνεῦμα 
καὶ τὸ λόγο τῆς Ἐκκλησίας» ἀπὸ τὴν ἁπλὴ ἀναφορὰ στὴ γιορτὴ τοῦ 

76. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 356.
77. Τσολάκης, Συνέχεια, 178,8-14.
78. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 208,9-13 (Τσ.)∙ 270,19-24 (Β.). Ὁ Ἀτταλειάτης παραλείπει 

καὶ τὴ χρονολόγηση τῆς εἰσόδου τοῦ Βοτανειάτη στὴν Κωνσταντινούπολη, τὴ Μεγάλη 
Τρίτη, 3 Ἀπριλίου 1078 (Ἱστορία, 210,3-22 [Τσ.]∙ 272,23-273,18 [Β.]). Βλ. Τσολάκης, 
Συνέχεια, 179,4-5.

79. Βλ. Αικ. Χριστοφιλοπουλου, Βυζαντινὴ ἱστορία, Β´ 867-1081, 2η ἔκδ., Θεσσαλονίκη 
1997, 70 [στὸ ἑξῆς: Χριστοφιλοπουλου, Ἱστορία].

80. Theoph. Cont., 375,9-10.



129

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

Λαζάρου∙ διαβάζουμε στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν: Τῆς δὲ ἑορτῆς ἐπιστάσης, ἐν 
ᾗ τὸ πνεῦμα τὸ ἅγιον ἐν πυρίναις γλώσσαις τοῖς ἀποστόλοις ἐφοίτησεν, 
ἔστεψε τὸν οἰκεῖον υἱὸν Κωνσταντῖνον ὁ βασιλεὺς διὰ Εὐθυμίου τοῦ 
πατριάρχου81. Μιὰ δεύτερη περίπτωση εἶναι ἡ χρονολόγηση ἀπὸ τὸν 
Σκυλίτζη μὲ ἀναφορὰ στὴ γιορτὴ καὶ ὄχι στὴν ἡμερομηνία ποὺ ἔλαβε χώρα 
τὸ γεγονός, ὅπως γίνεται στὴν πηγή του, ὅταν ὁ Ρωμανὸς Α΄ Λακαπηνὸς 
στέφει ὡς συναυτοκράτορες τοὺς γιούς του Στέφανο καὶ Κωνσταντίνο82. 

Κι ἂν ἀκόμη δεχθοῦμε ἢ διαπιστώσουμε ὅτι στὶς δύο αὐτὲς 
περιπτώσεις ὁ Σκυλίτζης ἔχει ὑπόψη του κάποια ἐπιπλέον καὶ ἄγνωστη 
ὣς τώρα πηγή, πάλι ἡ ἄποψη τῆς Κιαπίδου δὲν συμβάλλει στὴν ἐπίλυση 
τοῦ προβλήματος τοῦ συγγραφέα τῆς Συνέχειας. Στὴ Συνέχεια ὑπάρχουν 
καὶ περιπτώσεις κατὰ τὶς ὁποῖες, ἐνῶ στὴν πηγή της, τὸ ἱστορικὸ ἔργο τοῦ 
Ἀτταλειάτη, γίνεται λόγος γιὰ τὸ περιεχόμενο καὶ τὸ νόημα μιᾶς ἑορτῆς, 
ὁ συντάκτης τῆς Συνέχειας τὰ παραλείπει. 

Ἔτσι π.χ. διαβάζουμε στὸν Ἀτταλειάτη: Διὸ καὶ πρώτην ἄγοντος τοῦ 
Ἰανουαρίου μηνὸς τῆς ϛ΄ ἰνδικτιῶνος ... καὶ ἡνίκα ἡ μνήμη τοῦ μεγάλου 
ἀρχιερέως καὶ θύτου ἁγίου Βασιλείου, ὃν καὶ αὐτὸν ἡ Καππαδοκῶν 
ἤνεγκε φωστῆρα τῆς Ἐκκλησίας διαφανέστατον, ἑορτάζεται, βασιλεὺς 
αὐτοκράτωρ ὀρθριώτερον οὗτος (δηλαδὴ ὁ Ρωμανὸς Διογένης) 
ἀναγορεύεται83, ἐνῶ στὴ Συνέχεια ἔχουμε: ἀναγορεύεται δὲ βασιλεύς (ὁ 
Ρωμανὸς Διογένης) κατὰ τὴν πρώτην τοῦ Ἰανουαρίου μηνὸς τῆς ἕκτης 
ἐπινεμήσεως, ἔτους ϙϛφοϛ΄84.

Σχετικὰ μὲ τὴ χρονολόγηση τῆς ἀναχώρησης τοῦ Ρωμανοῦ Δ΄ ἀπὸ τὴν 
Κωνσταντινούπολη γιὰ τὴν τρίτη του ἐκστρατεία ἐναντίον τῶν Τούρκων 
(ἄνοιξη 1071) διαβάζουμε στὸν Ἀτταλειάτη: Καὶ διαπεραιωθεὶς ἄρτι τοῦ 
ἔαρος ὑπανοίγοντος, περὶ αὐτὴν τὴν ἡμέραν τῆς ἐπισήμου λεγομένης 
Ὀρθοδοξίας, ἐν ᾗ φυλοκρινεῖν τοὺς αἱρετικοὺς ἀπὸ τῶν ὀρθοδόξων καὶ 
ἀναθέματι καθυποβάλλειν τοὺς ἑτεροδόξους τῇ Ἐκκλησίᾳ νενόμισται, 

81. Σύνοψις ἱστοριῶν, 189,51-53.
82. Σύνοψις ἱστοριῶν, 221,71-73: Κατὰ δὲ τὴν ἑορτὴν τῶν Χριστουγέννων, 

ἰνδικτιῶνος δευτέρας, Ῥωμανὸς ὁ βασιλεύς (πρόκειται γιὰ τὸν Ρωμανὸ Α΄ Λακαπηνό) 
στέφει τοὺς δύο υἱοὺς αὐτοῦ, Στέφανον καὶ Κωνσταντῖνον, ἐν τῇ μεγάλῃ ἐκκλησίᾳ ~ 
Theoph. Cont., 409, 21-22: Δεκεμβρίῳ δὲ μηνὶ κε΄ ἔστεψε Ῥωμανὸς τοὺς υἱοὺς αὐτοῦ ἐν τῇ 
μεγάλῃ ἐκκλησίᾳ, Στέφανόν τε καὶ Κωνσταντῖνον.

83. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 80,12-19 (Τσ.)∙ 101, 8-15 (Β.).
84. Τσολάκης, Συνέχεια, 124,1-3.



130 	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

εἰς τὰ τῶν Ἠρίων παλάτια κατὰ τὸ ἔθος προσώρμησε85,ἐνῶ στὴ Συνέχεια 
ἔχουμε: ἄρτι τοῦ ἔαρος ὑπανοίγοντος διαπεραιωθεὶς εἰς τὰ τῶν Ἠρίων 
παλάτια κατάγεται καὶ περὶ αὐτὴν τὴν ἡμέραν τῆς Ὀρθοδοξίας86.

Ὑπάρχει ἀκόμη καὶ ἡ περίπτωση ὁ συγγραφέας τῆς Συνέχειας νὰ 
χρονολογεῖ κάποιο γεγονὸς ἀκριβέστερα ἀπὸ τὴν πηγή του, δηλαδὴ τὸ 
ἱστορικὸ ἔργο τοῦ Ἀτταλειάτη, μὲ τὴν ἀναφορὰ σὲ κάποια χριστιανικὴ 
ἑορτή. Ἔτσι, ἀπὸ τὴν Ἱστορία τοῦ Ἀτταλειάτη πληροφορούμαστε ὅτι: 
Ῥαγδαῖος γὰρ ὄμβρος τῇ στρατιᾷ εὐθέως ἐπικαταρραγεὶς καὶ νιφετὸς 
ἔξωρος, Σεπτεμβρίου μηνὸς ἔτι τὸν δρόμον ἐλαύνοντος, πολλῆς κακώσεως 
τὸ στρατιωτικὸν καὶ λύμης ἐνέπλησεν87. Γιὰ τὸ ἴδιο γεγονὸς στὴ Συνέχεια 
διαβάζουμε: Ῥαγδαῖος δὲ ὄμβρος τῇ παρεμβολῇ ἐπικαταρραγεὶς καὶ 
νιφετὸς ἔξωρος, Σεπτέμβριος γὰρ ἦν μὴν ἡμέραν ἄγων κδ΄, καθ’ ἣν ἡ τῆς 
ἁγίας καὶ πρωτομάρτυρος Θέκλας ἑορτὴ τελεῖται χριστιανοῖς, πολλῆς 
κακώσεως καὶ λύμης ἐνέπλησε τὸ στρατιωτικόν88.

Δὲν πρόκειται, συνεπῶς, γιὰ περισσότερη «ἐξοικείωση» τοῦ συντάκτη 
τῆς Συνέχειας «μὲ τὸ λόγο καὶ τὴ σκέψη τῆς Ἐκκλησίας» ἀπὸ τοῦ Σκυλίτζη. 
Πρόκειται, θὰ ἔλεγα, γιὰ ἐμπνεύσεις τῆς στιγμῆς τῶν συγγραφέων, στὴν 
περίπτωσή μας τοῦ Σκυλίτζη, ποὺ δὲν ἀκολουθοῦν κανόνες ἀπαράβατους 
στὶς χρονολογήσεις τους, μὲ ἐξαίρεση τὶς περιπτώσεις ἐκεῖνες κατὰ τὶς 
ὁποῖες ὁ συγγραφέας μὲ τὰ συμφραζόμενα στὴ χρονολόγηση κάποιου 
γεγονότος ἐπιδιώκει νὰ τονίσει τὴ σημασία του∙ π.χ. ἡ χρονολόγηση τῆς 
στέψης τοῦ Ρωμανοῦ Διογένη ἀπὸ τὸν Ἀτταλειάτη89. Παρόμοιους τρόπους 
χρονολόγησης βρίσκουμε καὶ σὲ ἄλλους Βυζαντινοὺς ἱστορικούς. Ἔτσι 
π.χ. στὸν Λέοντα Διάκονο, ὅπως καὶ στὴν Ἄννα Κομνηνή, ἔχουμε ἁπλὴ 
ἀναφορὰ σὲ κάποια γιορτή90, ἐνῶ ἄλλοτε λεπτομερὴ ἀναφορὰ στὴ γιορτὴ 
καὶ στὴ σημασία της91.

85. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 111,4-9 (Τσ.)∙ 142,23-143,5 (Β.).
86. Τσολάκης, Συνέχεια, 142,3-5. Βλ. καὶ Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 52,11-19 (Τσ.)∙ 65,16-

23 (Β.) ~Συνέχεια, 105,20-21, χρονολόγηση θανάτου τοῦ πατριάρχη Μιχαὴλ Κηρουλαρίου.
87. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 54,6-8 (Τσ.)∙ 67,20-23 (Β.).
88. Τσολάκης, Συνέχεια, 107,11-14. 
89. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 80,12-19 (Τσ.)∙ 101,8-15 (Β.).
90. Λέων διάκονος, 175,21-22: Καὶ γὰρ ἑσπέρας ἐνισταμένης, ἐν ᾗ μνήμην τοῦ 

μεγάλου Δημητρίου καὶ μάρτυρος τελεῖν παρέλαβεν ἡ συνήθεια∙ Ἄννα Κομνηνή, IX, VII 
3 (τ.II, 176,3-5 Leib): κατ’ αὐτὴν τὴν ἑσπέραν, ἐν ᾗ καὶ ἡ τοῦ μεγαλομάρτυρος Θεοδώρου 
τελεῖται μνήμη.

91. Λέων διάκονος, 102,18-20: τῇ δὲ ἐπιούσῃ (αὕτη δὲ ἦν ἀναστάσιμος ἡμέρα, καθ’ 



131ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

Ὡς πρὸς τὴν παρατήρηση ὅτι στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν ὁ Κατακαλὼν 
Κεκαυμένος εἶναι «ἀποδέκτης τοῦ ὑψίστου ἐγκωμίου» τοῦ Σκυλίτζη, ἐνῶ 
γιὰ τὸν Ἰσαάκιο Κομνηνὸ ἁπλῶς «διέκειτο θετικά», στὴ Συνέχεια γίνεται 
τὸ ἀντίστροφο92∙ στὸν Κεκαυμένο «γίνεται μιὰ ἄχρωμη ἀναφορά»93, ἐνῶ 
«παρουσιάζεται ἐξαιρετικὰ ἐπαινετικά» ὁ Κομνηνός, θὰ ἔλεγα ὅτι στὴ 
Συνέχεια ὁ Ἰσαάκιος Κομνηνὸς εἶναι πλέον αὐτοκράτορας, τὸ κεντρικὸ 
δηλαδὴ πρόσωπο τῆς διήγησης, καὶ κρίνονται ἐπαινετικὰ οἱ πράξεις του 
ὡς αὐτοκράτορα, ἐφόσον ὁ συντάκτης τῆς Συνέχειας τὶς ἐπιδοκιμάζει∙ 
συμφωνεῖ στὸ σημεῖο αὐτὸ μὲ τὴν πηγή του, τὸ ἱστορικὸ ἔργο τοῦ 
Μιχαὴλ Ἀτταλειάτη94. Ἐπιπλέον, στὴ Συνέχεια δὲν γίνεται ἰδιαίτερος 
λόγος γιὰ τὸν Κεκαυμένο παρὰ μόνο μία «ἄχρωμη ἀναφορά», ὄχι γιατί 
δὲν ὑπῆρξε γιὰ τὸν συγγραφέα της πρόσωπο σημαντικό95, ἀλλὰ ἐπειδὴ 
δὲν εἶναι πιὰ πρόσωπο σημαντικὸ στὴν ἐξέλιξη τῶν γεγονότων ποὺ 
ἀκολουθοῦν. Δὲν ἔχουμε, ἄλλωστε, οὔτε ἀπὸ ἄλλες πηγὲς πληροφορίες 
γιὰ τυχὸν δραστηριότητά του ὕστερα ἀπὸ τὴν ἐνθρόνιση τοῦ Ἰσαακίου 
Κομνηνοῦ 96. 

Ἡ Κιαπίδου ἐπισημαίνει καὶ θεωρεῖ ὡς ἀνακολουθία τὸν ταυτισμὸ 
τῶν Σέρβων μὲ τοὺς Χροβάτες στὴ Συνέχεια, ἐνῶ στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν 
γίνεται λόγος γιὰ δύο διαφορετικὰ ἔθνη97. Τὸ σχετικὸ χωρίο τῆς Συνέχειας 
ἔχει ὡς ἑξῆς: Τῷ δὲ τρίτῳ ἔτει τῆς βασιλείας αὐτοῦ (τοῦ Μιχαὴλ Ζ΄ Δούκα), 
ἰνδικτιῶνος ια΄, τὸ τῶν Σέρβων ἔθνος, οὓς δὴ καὶ Χροβάτους καλοῦσι, 
τὴν Βουλγαρίαν ἐξῆλθε καταδουλωσόμενον98.

Παρακολουθώντας ὅμως τὴν ἐξιστόρηση τῶν γεγονότων ποὺ 
ἀφοροῦν στὴν ἐξέγερση τῶν Σέρβων99 στὴ Συνέχεια, διαπιστώνουμε ὅτι 

ἣν τὴν ὀρθόδοξον πίστιν περὶ τῆς τῶν σεπτῶν εἰκόνων προσκυνήσεως οἱ θεῖοι πατέρες 
ἐκράτυναν)∙ Ἄννα Κομνηνή, Χ, ΙΧ 5 (τ. ΙΙ, 222,18-20 Leib=310 Reinsch–Kambylis): τὸ μὲν 
διὰ τὴν ἐνισταμένην ἐκείνην σεβασμίαν τῶν ἡμερῶν (Πέμπτη γὰρ ἦν τῆς μεγίστης καὶ 
ἁγίας τῶν ἑβδομάδων, ἐν ᾗ ὁ Σωτὴρ τὸν ἐπονείδιστον ὑπὲρ ἁπάντων ὑπέστη θάνατον).

92. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 340.
93. Τσολάκης, Συνέχεια, 103,17-18.
94. Βλ. καὶ Καρποζηλος, 314.
95. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 341.
96. Βλ. καὶ A. Savvides, The Byzantine family of Kekaumenos (Cecaumenos), Δίπτυχα, 

4 (1986-87), 12-27, κυρίως 21-25.
97. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 339.
98. Τσολακης, Συνέχεια, 162,18-20.
99. Τσολακης, Συνέχεια, 162,18-166,13.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

132 	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

οἱ ἐξεγερθέντες ἀναφέρονται ἄλλοτε ὡς Σέρβοι καὶ ἄλλοτε ὡς Χροβάτες. 
Ἔτσι ἔχουμε: τὸ τῶν Σέρβων ἔθνος, οὓς δὴ καὶ Χροβάτους καλοῦσι100· 
οἱ κατὰ τὴν Βουλγαρίαν προέχοντες ἀξιοῦσι τὸν Μιχαηλᾶν101, ἀρχηγὸν 
ὄντα τῶν εἰρημένων Χροβάτων102∙ συμβάλλει (ὁ Δαμιανὸς Δαλασσηνός) 
τοῖς Σέρβοις εὐθέως103∙  οἱ δὲ Ῥωμαῖοι ... τρέπουσι τὸν Πετρίλον καὶ φυγεῖν 
καταναγκάζουσιν ... πρὸς τὸν ἑαυτοῦ κύριον τὸν Μιχαηλᾶν ἀφικόμενον 
... αἱροῦσι δὲ καὶ τὸν μετὰ τὸν Πετρίλον ἐν Χροβάτοις τεταγμένον104∙ Ὁ δὲ 
Λογγιβαρδόπουλος, ὡς εἴρηται105, ἀχθεὶς πρὸς τὸν Μιχαηλᾶν καὶ λόγους 
δοὺς καὶ λαβών ... καὶ λαὸν ὅ τι πλεῖστον πιστεύεται ἀπὸ Λογγιβάρδων 
καὶ Σέρβων συγκείμενον106. 

Θὰ κατανοήσουμε αὐτὸν τὸν περίεργο τρόπο τῆς ἐξιστόρησης τῶν 
γεγονότων, οἱ πρωταγωνιστὲς τῶν ὁποίων ὀνομάζονται ἄλλοτε Σέρβοι 
καὶ ἄλλοτε Χροβάτες107, ἂν δεχθοῦμε ὅτι ὑποκείμενο τοῦ ρήματος καλοῦσι 
δὲν εἶναι γενικὰ καὶ ἀόριστα «ὁ κόσμος, οἱ σύγχρονοι τοῦ συγγραφέα 
τῆς Συνέχειας» ἀλλὰ οἱ πηγές του, προφορικὲς τὸ πιθανότερο108, γιὰ 
τὰ γεγονότα αὐτά. Ἄλλοι δηλαδὴ ἔκαναν λόγο γιὰ Σέρβους καὶ ἄλλοι 
γιὰ Χροβάτες. Γιὰ τὸν συγγραφέα τῆς Συνέχειας ἡ ἐξέγερση ἦταν, ὅπως 
εἴδαμε, ἔργο τῶν Σέρβων. Τέλος, ἡ φρ. τῶν εἰρημένων Χροβάτων109 δὲν 
σημαίνει κατὰ τὴν ἄποψή μου «οἱ Χροβάτες» ἀλλὰ οἱ Σέρβοι ποὺ μερικοὶ 
μιλώντας γιὰ τὰ γεγονότα αὐτὰ τοὺς ὀνομάζουν «Χροβάτες», αὐτοὺς 
δηλαδή «ποὺ ἀνέφερα ὡς Χροβάτες».

Δὲν πρόκειται, συνεπῶς, γιὰ ταυτισμὸ τῶν Σέρβων μὲ τοὺς Χροβάτες 
καὶ ἀνακολουθία τοῦ Σκυλίτζη ποὺ θὰ δημιουργοῦσε πρόβλημα στὸν 
ταυτισμό του μὲ τὸν συγγραφέα τῆς Συνέχειας.

100. Τσολακης, Συνέχεια, 162,18-19.
101. Ὁ Μιχαηλᾶς ἦταν ἀνεξάρτητος Σέρβος ἡγεμόνας. Βλ. Χριστοφιλοπουλου, 

Ἱστορία, 215-216, 253, καὶ Καρποζηλος, 328. 
102. Τσολάκης, Συνέχεια, 163, 5-6.
103. Τσολάκης, Συνέχεια, 163, 23.
104. Τσολάκης, Συνέχεια, 164, 18-23.
105. Τσολάκης, Συνέχεια, 163,25-27.
106. Τσολάκης, Συνέχεια, 165,19-22.
107. Ἂς προσθέσω ὅτι δὲν ἔχουμε ἄλλη παρόμοια περίπτωση οὔτε στὴ Σύνοψιν 

ἱστοριῶν οὔτε στὴ Συνέχεια. 
108. Βλ. Καρποζηλος, 322.
109. Τσολάκης, Συνέχεια, 163,5-6: οἱ κατὰ τὴν Βουλγαρίαν προέχοντες ἀξιοῦσι τὸν 

Μιχαηλᾶν, ἀρχηγὸν ὄντα τῶν εἰρημένων Χροβάτων.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

133ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

Στὴν ἐπισήμανση ὅτι ἡ Σύνοψις ἱστοριῶν ἀντιμετωπίζει θετικὰ τὸν 
Μιχαὴλ Ψελλό, ἐνῶ, ἀντίθετα, ἡ Συνέχειά της «δὲν σταματᾶ νὰ δηλώνει 
τὴν ἀπέχθειά της»110, θὰ παρατηροῦσα ὅτι πέρα ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι 
μεσολάβησε κάποιο χρονικὸ διάστημα ἀνάμεσα στὴ σύνθεση τῶν δύο 
ἔργων κατὰ τὸ ὁποῖο «ἡ δολοπλόκος δράση του (τοῦ Ψελλοῦ) κυρίως ἐπὶ 
Ρωμανοῦ Δ΄ Διογένη, τὸν κατέστησε ἀντιπαθὴ στοὺς συγχρόνους του»111, 
πρέπει νὰ λάβουμε ὑπόψη μας ὅτι ὁ Σκυλίτζης, στὴ μόνη του ἀναφορὰ 
ἄλλωστε στὸ πρόσωπο τοῦ Ψελλοῦ, ἐκτὸς ἀπὸ τὸν πρόλογό του στὴ 
Σύνοψιν ἱστοριῶν, δὲν ἀναφέρεται στὸ ἠθικὸ ἀνάστημα τοῦ Ψελλοῦ 
ἀλλὰ στὴ διαπίστωσή του ὅτι ἦταν ὁ πιὸ σοφὸς ἀπὸ ὅλους τὴν ἐποχὴ 
τῆς ἐπανάστασης τοῦ Ἰσαακίου Κομνηνοῦ. Διακρινόταν ἐπιπλέον γιὰ τὴ 
δύναμη τοῦ λόγου του, ὅταν μαζὶ μὲ τὸν πρόεδρο Κωνσταντίνο Λειχούδη 
καὶ τὸν πρόεδρο Θεόδωρο Ἀλωπὸ μετέχει στὴν τριμελὴ πρεσβεία τοῦ 
Μιχαὴλ ΣΤ΄ πρὸς τὸν στασιαστὴ Ἰσαάκιο Κομνηνό112. Ἂς προσθέσω 
ὅμως ὅτι, ὅπως συνεχίζει ὁ Σκυλίτζης, οἱ τρεῖς πρεσβευτὲς τοῦ Μιχαὴλ 
ΣΤ΄ ἐπιστρέφουν καὶ ἑτέραν πρεσβείαν εἰληφότες ἐπανέρχονται στὸν 
Ἰσαάκιο Κομνηνὸ μὲ νέες προτάσεις τοῦ αὐτοκράτορα113. Οἱ νέες αὐτὲς 
προτάσεις γίνονται δεκτὲς ἀπὸ τὸν Ἰσαάκιο Κομνηνὸ καὶ πάντες οἱ σὺν 
αὐτῷ ἄρχοντες ἐπευφήμησαν· μόνον ὁ Κεκαυμένος ἔχει τὶς ἀντιρρήσεις 
του. Καὶ συνεχίζει ὁ Σκυλίτζης: Λέγεται δ’, ὅτι καὶ οἱ πρεσβευταὶ 
παραπρεσβεύσαντες, ἄλλοτε ἄλλος λάθρᾳ τῷ Κεκαυμένῳ προσιόντες, 
παρεκάλουν ἔχεσθαι τῆς ἐνστάσεως καὶ μηδ’ ὅλως ἐνδοῦναι114.

Διερωτῶμαι ἂν τὸ γεγονὸς αὐτὸ δὲν ἀποτελεῖ δολοπλόκο δράση 
τοῦ Ψελλοῦ καὶ ἐπιτρέπει νὰ μιλᾶμε γιὰ θετικὴ ἀντιμετώπισή του ἀπὸ τὴ 
Σύνοψιν ἱστοριῶν.

Στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν τοῦ Σκυλίτζη ἔχουμε δύο ἀναφορὲς στὸ 
πρόσωπο τοῦ Μιχαὴλ Ψελλοῦ. Στὸν πρόλογο τοῦ ἔργου ἀναφέρεται 

110. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 340.
111. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 341. 
112. Σύνοψις ἱστοριῶν, 496,81-87: Ἐκεῖσε δ’ αὐτῷ γενομένῳ (πρόκειται γιὰ τὸν 

Ἰσαάκιο Κομνηνό) φθάνουσι καὶ πρεσβευταὶ βασιλέως... Κωνσταντῖνος ὁ Ψελλὸς ὁ 
τῶν φιλοσόφων ὕπατος. Οὗτοι γὰρ οἱ τρεῖς ἄνδρες ἐπὶ σοφίᾳ καὶ λόγου δυνάμει τῶν 
κατὰ τὴν ἡμέραν ἐκείνην ἀνθρώπων διαφέρειν δοκοῦντες, καὶ ἀσυγκρίτως ὁ Ψελλός, 
ἐξελέγησαν εἰς τὸ πρεσβεῦσαι.

113. Σύνοψις ἱστοριῶν, 497, 1-3.
114. Σύνοψις ἱστοριῶν, 497,96 κἑ.



134

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

μόνο μὲ τὸ ἐπίθετό του115. Σὲ ἄλλο σημεῖο, ὅπου γίνεται λόγος, ὅπως 
εἴδαμε, γιὰ τὴν πρεσβεία ποὺ ἔστειλε ὁ Μιχαὴλ ΣΤ΄ στὸν ἀποστάτη 
Ἰσαάκιο Κομνηνό, ὁ Σκυλίτζης ἀναφέρει ὅτι στὴν πρεσβεία αὐτὴ μετεῖχε 
καὶ ὁ Κωνσταντίνος Ψελλός. Ἐντύπωση προκαλεῖ τὸ γεγονὸς ὅτι ἐδῶ ὁ 
Ψελλὸς ἀναφέρεται μὲ τὸ κοσμικό του ὄνομα, Κωνσταντίνος, καὶ ὄχι μὲ 
τὸ μοναχικό του, Μιχαήλ, παρόλο ποὺ εἶχε καρεῖ μοναχὸς λίγο πρὶν ἀπὸ 
τὸν θάνατο τοῦ Κωνσταντίνου Θ΄ Μονομάχου116. 

Στὴ Συνέχεια ἔχουμε τρεῖς ἀναφορὲς στὸ πρόσωπο τοῦ Ψελλοῦ καὶ 
στὶς δραστηριότητές του117. Στὴν πρώτη, ὅπου ὁ λόγος γιὰ τοὺς συμβούλους 
τοῦ Ρωμανοῦ Δ΄ Διογένη ποὺ τὸν ἀπέτρεπαν νὰ ἐκστρατεύσει ἐναντίον 
τῶν Τούρκων ἀμέσως ὕστερα ἀπὸ τὴν ἥττα καὶ τὴν αἰχμαλωσία τοῦ 
Μανουὴλ Κομνηνοῦ καὶ τὴν καταστροφὴ τῶν Χωνῶν, ὁ συγγραφέας τῆς 
Συνέχειας μᾶς πληροφορεῖ ὅτι μεταξὺ τῶν συμβούλων αὐτῶν ἦταν καὶ ὁ 
ὑπέρτιμος καὶ τῶν φιλοσόφων ὕπατος Κωνσταντῖνος ὁ Ψελλός118. Παρόλο 
ποὺ ὁ Ψελλὸς ἀναφέρεται στὸ χωρίο ποὺ μᾶς ἀπασχολεῖ ὡς ὑπέρτιμος, 
τίτλος ποὺ συνδέεται μὲ τὴ μοναχική του ἰδιότητα, ὁ συγγραφέας τῆς 
Συνέχειας τὸν ἀναφέρει μὲ τὸ κοσμικό του ὄνομα, Κωνσταντίνος, καὶ ὄχι 
μὲ τὸ μοναχικό του Μιχαήλ, ὅπως ἀναφέρεται δηλαδὴ καὶ στὴ Σύνοψιν 
ἱστοριῶν. Ἔχω τὴ γνώμη ὅτι τὸ γεγονὸς αὐτὸ εἶναι μία ἀκόμη ἔνδειξη 
πὼς ὁ συγγραφέας τῆς Συνέχειας εἶναι ὁ Σκυλίτζης.

Πρέπει ἐπίσης νὰ σημειώσω ὅτι, ὅσον ἀφορᾶ στὸν Ψελλό, ὁ 
συγγραφέας τῆς Συνέχειας κινεῖται ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὴν πηγή του, τὸ 
ἱστορικὸ ἔργο δηλαδὴ τοῦ Ἀτταλειάτη. Ὁ Βυζαντινὸς ἱστορικὸς δὲν κάνει 
κανένα λόγο γιὰ τὶς ποικίλες δραστηριότητες τοῦ Ψελλοῦ, ἀποφεύγει 
μάλιστα καὶ νὰ τὸν κατονομάσει, ὅταν ἀναφέρεται στὸν διορισμό του ὡς 

115. Σύνοψις ἱστοριῶν, 3,17-19: Ἐπεχείρησαν μὲν γάρ τινες ... καὶ ὁ καθ’ ἡμᾶς ὕπατος 
τῶν φιλοσόφων καὶ ὑπέρτιμος ὁ Ψελλὸς καὶ πρὸς τούτοις ἕτεροι.

116. Βλ. Καρποζηλος, 68. Τὸ γεγονὸς ὅτι στὸ σημεῖο αὐτὸ ὁ Ψελλὸς δὲν ἀναφέρεται 
καὶ ὡς ὑπέρτιμος, ὅπως στὸν πρόλογο τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν, ὀφείλεται προφανῶς 
στὸ ὅτι ὁ Ψελλὸς παίρνει ἀργότερα ἀπὸ τὰ γεγονότα αὐτά, ὡς μοναχός, τὸν τίτλο τοῦ 
ὑπερτίμου ἀπὸ τὸν αὐτοκράτορα Ἰσαάκιο Κομνηνὸ ὡς ἀνταμοιβὴ τῶν ὑπηρεσιῶν του. 
Βλ. Καρποζηλος, 74, ὑποσ. 40. Ἂς προσθέσω ὅτι ὁ Ζωναρᾶς στὸ ἀντίστοιχο χωρίο του (ΙΙΙ, 
661,2-5) ἀναφέρει τὸν Ψελλὸ μὲ τὸ μοναχικό του ὄνομα, Μιχαήλ.

117. Τσολάκησ, Συνέχεια, 141, 15-16∙ 152, 22-23∙ 156, 7.
118. Τσολάκησ, Συνέχεια, 141,12-21. Στὶς ὑπόλοιπες δύο περιπτώσεις (βλ. ὑποσ. 117) 

ὁ Ψελλὸς ἀναφέρεται μόνο μὲ τὸ ἐπίθετό του, χωρὶς τὸ κοσμικὸ ἢ τὸ μοναχικό του ὄνομα, 
καὶ μὲ τὸ ἀξίωμά του, τοῦ ὑπάτου τῶν φιλοσόφων.



135

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

ὑπάτου τῶν φιλοσόφων στὴ σχολὴ τοῦ τῆς φιλοσοφίας οὐρανοβάμονος 
μαθήματος, τὴν ὁποία ἵδρυσε ὁ Κωνσταντίνος Θ΄ Μονομάχος119. Θὰ 
ἀναφέρει μόνο τὸν θάνατο τοῦ Ψελλοῦ καὶ τὸ γεγονὸς ὅτι κατὰ τὴν ἄποψή 
του ὁ Ψελλὸς ὑπῆρξε ἕνας ἄνθρωπος δυσάρεστος καὶ ὑψαύχην ὁ ὁποῖος 
δὲν συμφωνοῦσε μὲ τὸν αὐτοκράτορα Νικηφόρο Βοτανειάτη προκειμένου 
γιὰ τὶς φιλοτίμους εὐποιΐας τοῦ τελευταίου∙ μὲ τὴν προϋπόθεση βέβαια 
ὅτι ὁ Μιχαὴλ μοναχὸς καὶ ὑπέρτιμος, ὁ ἐπὶ τῶν πολιτικῶν πραγμάτων 
προστάς, τὸ γένος ἕλκων ἐκ Νικομηδείας εἶναι πράγματι ὁ Ψελλός120. 

Τέλος, γιὰ ποιόν λόγο θὰ ἔπρεπε ὁ Σκυλίτζης νὰ συνθέσει ἕνα νέο 
προοίμιο, ἐφόσον ἀποφάσιζε νὰ συνεχίσει τὸ ἔργο του, στὸ ὁποῖο θὰ 
ἐξηγοῦσε τοὺς λόγους ποὺ τὸν ὤθησαν νὰ ἐπεκτείνει τὴ διήγησή του, 
ὅπως θὰ ἤθελε ἡ Κιαπίδου121; Οἱ προϋποθέσεις ποὺ θέτει ὁ Σκυλίτζης 
στὸ προοίμιό του γιὰ τὴ συγγραφὴ ἱστοριογραφικῶν ἔργων δὲν εἶχαν 
μεταβληθεῖ. Οἱ ἱστορικὲς πηγὲς γιὰ τὴν περίοδο 1057-1081, τὰ ἔργα δηλαδὴ 
τοῦ Ψελλοῦ καὶ τοῦ Ἀτταλειάτη, ἔχουν, ὅπως ἐννοεῖ τὸ ἱστοριογραφικὸ 
ἔργο ὁ Σκυλίτζης, τὰ ἴδια ἐλαττώματα μὲ τὶς πηγὲς ποὺ εἶχε ὑπόψη του γιὰ 
τὴν περίοδο 811-1057. Ὁ συγγραφέας τῆς Συνέχειας γνώριζε, ὅπως εἴδαμε, 
τὴ Χρονογραφία τοῦ Ψελλοῦ122, ἐνῶ τὸ ἱστορικὸ ἔργο τοῦ Ἀτταλειάτη 
καλύπτεται μὲ τὴ φράση καὶ πρὸς τούτοις ἕτεροι τοῦ προοιμίου τῆς 
Συνόψεως ἱστοριῶν123. Δὲν πρέπει ἄλλωστε νὰ μᾶς διαφεύγει τὸ γεγονὸς 
ὅτι δὲν ἔχουμε μία «δεύτερη ἔκδοση» τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν μαζὶ μὲ τὸ 
κείμενο τῆς Συνέχειας. Ὁ Σκυλίτζης συνέχισε τὴ συγγραφή του κάποια 
στιγμὴ μὲ τὴν ἐξιστόρηση τῶν γεγονότων καὶ πέρα ἀπὸ τὸ 1057. Δὲν 
ξαναγράφει ἀπὸ τὴν ἀρχὴ τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν οὔτε ἐπιφέρει μεταβολὲς 
στὸ κείμενό της ἐπεκτείνοντας τὴ διήγησή του καὶ πέρα ἀπὸ τὸ 1057. 

Ὁ μόνος λόγος γιὰ νὰ ἀποκλείσουμε ὡς συγγραφέα τῆς Συνέχειας 
τὸν Σκυλίτζη, θὰ ἦταν ἡ πληροφορία ὅτι πέθανε πρὶν ἀπὸ τὸ 1101, ἔτος 
ὕστερα ἀπὸ τὸ ὁποῖο χρονολογεῖται ἡ συγγραφή της124. 

119. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 17, 25-27 (Τσ.)∙ 21,18-20 (Β.): ἀλλὰ καὶ τοῦ τῆς φιλοσοφίας 
οὐρανοβάμονος ἐπεμελήθη μαθήματος, πρόεδρον τῶν φιλοσόφων προχειρισάμενος 
ἄνδρα τῶν καθ’ ἡμᾶς διαφέροντα γνώσει.

120. Ἀτταλειάτης, Ἱστορία, 228,7-11 (Τσ.)∙ 296, 20-297,1 (Β.).
121. Βλ. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 361.
122. Καὶ ὄχι μόνον τὴν Ἱστορίαν σύντομον∙ μὲ τὴν προϋπόθεση βέβαια ὅτι τὸ ἔργο 

αὐτὸ εἶναι πράγματι τοῦ Μιχαὴλ Ψελλοῦ.
123. Σύνοψις ἱστοριῶν, 3,19. Βλ. καὶ Καρποζηλος, 311.
124. Τσολάκης, Συνέχεια, 75-76.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

136 	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

Παλαιότερα ἡ M. E. Colonna ἔκρινε ὡς πιθανότερη τὴν ἄποψη ὅτι ἡ 
Συνέχεια εἶναι ἔργο τοῦ Σκυλίτζη ἐπειδὴ ἡ πρόταση Τὸν μὲν οὖν τρόπον 
ὃν εἴρηται τὴν βασιλείαν ὁ Κομνηνὸς ἀναζωσάμενος, μὲ τὴν ὁποία 
ἀρχίζει ἡ Συνέχεια, συνδέει ἄμεσα τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν τοῦ Σκυλίτζη μὲ 
τὴ Συνέχειά της125. Κρίνοντας τὴν ἄποψη αὐτὴ τῆς Colonna παρατηροῦσα 
ὅτι δὲν ἔχει ἀποδεικτικὴ σημασία ἐπειδὴ ἀποτελεῖ ἕναν ἐξωτερικὸ ἁπλῶς 
τρόπο σύνδεσης ποὺ θὰ μποροῦσε νὰ τὸν χρησιμοποιήσει ὄχι μόνον ὁ 
Σκυλίτζης ἀλλὰ καὶ ὁ τυχὸν ἄγνωστος συνεχιστὴς τῆς χρονογραφίας 
του126. Ἂς προσθέσω ὅτι καὶ ἡ Κιαπίδου δὲν ἀποδέχεται τὴν ἄποψη τῆς 
Colonna γιὰ τὸν ἴδιο οὐσιαστικὰ λόγο127. 

Στὴν παλαιότερη ἀντιμετώπιση ἀπὸ μέρους μου τοῦ προβλήματος 
τῆς ταυτότητας τοῦ συνεχιστῆ, εἶχα ἐπισημάνει καὶ τὸ γεγονὸς ὅτι στὴ 
Συνέχεια ἀπαντοῦμε σὲ δύο ἀκόμη χωρία της128 παρόμοιους λίγο πολὺ 
τρόπους σύνδεσης τῶν γεγονότων ποὺ ἀναφέρονται στὴ μετάβαση τῆς 
ἐξιστόρησης ἀπὸ τὴν προηγούμενη στὴ νεότερη βασιλεία. Ἐπισημαίνοντας 
ἀκόμη ὅτι καὶ στὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν διαπιστώνουμε παρόμοιους τρόπους 
σύνδεσης γιὰ τὴ μετάβαση τῆς ἐξιστόρησης ἀπὸ τὴν προηγούμενη στὴ 
νεότερη βασιλεία129, κατέληγα στὸ συμπέρασμα ὅτι οἱ κοινοὶ αὐτοὶ 
ἐκφραστικοὶ τρόποι καὶ στὰ δύο ἔργα ἀποτελοῦν μία ἐπιπλέον ἔνδειξη 
ὅτι ἔχουν γραφεῖ ἀπὸ τὸν ἴδιο συγγραφέα130. Σήμερα, ὕστερα ἀπὸ τὴν 
ἔκδοση τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν, διαπιστώνουμε καὶ σὲ δύο ἄλλα σημεῖα 
της παρόμοιο τρόπο σύνδεσης γεγονότων131. 

125. M. E. Colonna, Gli storici bizantini del IV al XV secolo. I. Storici profani, Napoli 
1956, 116. Βλ. καὶ Τσολάκης, Συνέχεια, 78.

126. Τσολάκης, Συνέχεια, 95.
127. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 335-336.
128. Τσολάκης, Συνέχεια, 124,10: Ῥωμανὸς δὲ ὁ Διογένης οὕτω τῶν σκήπτρων 

ἐπιτυχών, καὶ σ. 155,6: Τοῦτον δὲ τὸν τρόπον ὁ Μιχαὴλ τὴν βασιλείαν διαδεξάμενος.
129. Σύνοψις ἱστοριῶν, 197, 20-22: Οὕτω μὲν τὸν τρόπον, ὃν εἴπομεν, ἀποθανόντος 

Ἀλεξάνδρου ἐς Κωνσταντῖνον τὸν υἱὸν Λέοντος ... τὸ βασίλειον περιελήλυθε κράτος, 
καὶ 314,49-51: Τὸ μὲν οὖν Ἰωάννου τέλος τὸν εἰρημένον συνηνέχθη τρόπον, τὸ δὲ τῆς 
βασιλείας κράτος εἰς Βασίλειον μετήχθη καὶ Κωνσταντῖνον τοὺς υἱοὺς Ῥωμανοῦ.

130. Τσολάκης, Συνέχεια, 95.
131. Σύνοψις ἱστοριῶν, 115,57-58: Ἀναιρεθέντος δ’, ὡς εἴπομεν, τοῦ Μιχαὴλ τὸ 

τῆς μοναρχίας ἀνεδήσατο κράτος ὁ Βασίλειος, καὶ 392,10-13: Τὸν ῥηθέντα δὲ τρόπον 
ἀναιρεθεὶς Ῥωμανὸς ὁ βασιλεύς... Ἡ Ζωὴ δὲ τὸν Μιχαὴλ ἐπὶ τὸν βασίλειον ἐνιδρύσατο 
θρόνον.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

137ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

Τὸ γεγονὸς αὐτὸ καὶ ἐπιπλέον ἡ διαπίστωση ὅτι στὰ κοινὰ αὐτὰ 
χωρία τῶν δύο ἔργων132 δὲν ἔχουμε ἀντιγραφή τους, ἢ κατὰ κάποιο τρόπο 
μίμηση, ἀπὸ τὶς γνωστὲς πηγές τους133, ἀλλὰ ὅτι πρόκειται γιὰ προσωπικὸ 
τρόπο ἔκφρασης τῶν συγγραφέων τους ἐνισχύουν ἀκόμη περισσότερο 
τὴν ἄποψη ὅτι καὶ ἡ Σύνοψις ἱστοριῶν καὶ ἡ Συνέχειά της εἶναι ἔργα τοῦ 
ἴδιου συντάκτη, τοῦ Σκυλίτζη134 . 

Ὅπως εἶχα παλαιότερα τὴν εὐκαιρία νὰ παρατηρήσω135, ὁ 
Ἰωάννης Ζωναρᾶς ἀναφέρει ὡς συγγραφέα τῆς Συνέχειας τόν (Ἰωάννη) 
Θρᾳκήσιο, δηλαδὴ τὸν Ἰωάννη Σκυλίτζη136, μὲ τὴν ἐπιφύλαξη πάντως ὅτι 
ὁ Ζωναρᾶς εἶχε ἴσως ὑπόψη του, καὶ παραπλανήθηκε, κάποιο χφ στὸ 
ὁποῖο ὑπῆρχαν ὡς ἐνιαῖο κείμενο ἡ Σύνοψις ἱστοριῶν καὶ ἡ Συνέχειά 
της καὶ ἔφερε ὡς συγγραφέα τους τὸν Ἰωάννη Σκυλίτζη. Δὲν ἀπέκλεια 
πάντως καὶ τὸ ἐνδεχόμενο ὅτι ὁ Ζωναρᾶς γνώριζε ἴσως τὸν Σκυλίτζη καὶ 
τὶς δραστηριότητές του137. 

Ἡ Κιαπίδου συμφωνεῖ μὲ τὴν πιθανότητα παραπλάνησης τοῦ 
Ζωναρᾶ ἀπὸ κάποιο χφ ποὺ περιλάμβανε καὶ τὰ δύο κείμενα138. Δὲν 
συζητᾶ πάντως καὶ τὴν πιθανότητα νὰ γνώριζε ὁ Ζωναρᾶς τὸν Σκυλίτζη 
καὶ τὴ δραστηριότητά του ὡς κρατικοῦ λειτουργοῦ, καὶ ἐπιπλέον 
ὡς συγγραφέα. Ὑπηρέτησαν ὅμως καὶ οἱ δύο, ὅπως εἶναι γνωστό, στὴ 
βυζαντινὴ αὐλὴ μὲ τὸ ἀξίωμα τοῦ μεγάλου δρουγγαρίου τῆς βίγλας σὲ 
χρονικὰ διαστήματα ποὺ δὲν ἀπέχουν πολὺ μεταξύ τους, καὶ γιὰ τὸν λόγο 
αὐτὸν δὲν εἶναι ἀπαγορευτικά139. Στὴν περίπτωση αὐτὴ ἡ μαρτυρία τοῦ 

132. Συνόψεως ἱστοριῶν καὶ Συνέχειας.
133. Theoph. Cont. καὶ ἱστορικὸ ἔργο Μιχαὴλ Ἀτταλειάτη.
134. Δὲν φαίνεται νὰ ἀπασχολεῖ ἰδιαίτερα τὴν Κιαπίδου τὸ γεγονὸς τῶν κοινῶν 

αὐτῶν ἐκφραστικῶν τρόπων.
135. Ευδ. Θ. Τσολακης, Τὸ πρόβλημα τοῦ Συνεχιστῆ τῆς Χρονογραφίας τοῦ Ἰωάννου 

Σκυλίτση, Ἑλληνικὰ 18, 1964, 79-85.
136. Ὡς Ἰωάννη Θρᾳκήσιο ἀναφέρει τὸν Ἰωάννη Σκυλίτζη καὶ ὁ Γεώργιος Κεδρηνὸς 

στὸν πρόλογο τῆς Χρονογραφίας του (τ. Ι, 5,4). Γιὰ τὸν ταυτισμὸ τοῦ Ἰωάννη Σκυλίτζη μὲ 
τὸν Ἰωάννη Θρᾳκήσιο, βλ. Καρποζηλος, 309.

137. Τσολάκης, Συνέχεια, 99.
138. Κιαπιδου, Ἡ πατρότητα, 330, ὑποσ. 6.
139. Σύμφωνα μὲ τὸν Ηunger (βλ. Βυζαντινὴ Λογοτεχνία, τ. Β΄, Ἀθήνα 1994, 246): 

«τὸ μόνο ποὺ ξέρουμε», δηλαδὴ γιὰ τὸν Ζωναρᾶ, «εἶναι ὅτι πρέπει νὰ ζοῦσε σὲ ὅλη τὴ 
διάρκεια τοῦ πρώτου μισοῦ τοῦ 12ου αἰ.». Σύμφωνα μὲ τὸν Καρπόζηλο «τὸ ἔτος θανάτου», 
τοῦ Ζωναρᾶ, «τοποθετεῖται γύρω στὸ 1250», Βλ. Καρποζηλος, 486.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

138 	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

Ζωναρᾶ ἀποκτᾶ καθοριστικὴ σημασία. Φαίνεται ἀκόμη ὅτι ὁ Σκυλίτζης 
ἦταν περισσότερο γνωστὸς στὴν αὐτοκρατορικὴ γραμματεία μὲ τὸ 
ἐπώνυμο Θρᾳκήσιος140 καὶ γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν ὁ Ζωναρᾶς ἀναφέρεται σ’ 
αὐτὸν χρησιμοποιώντας τὸ ἐπώνυμο Θρᾳκήσιος.

Μία ἀκόμη, σοβαρὴ θὰ ἔλεγα, ἔνδειξη ὅτι ὁ ἴδιος ὁ Σκυλίτζης εἶναι ὁ 
συγγραφέας καὶ τῆς Συνέχειας προκύπτει ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι καὶ στὰ δύο 
ἔργα, τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν δηλαδὴ καὶ τὴ Συνέχειά της, ἀντιμετωπίζονται 
μὲ τὴν ἴδια κριτικὴ διάθεση διάφορες ἀποφάσεις καὶ πράξεις πατριαρχῶν 
οἱ ὁποῖες ἀντίκεινται στὸ ἀξίωμά τους καὶ στὴν ἐν Χριστῷ ζωή τους. 
Ἂς σημειώσω πάντως ὅτι δὲν εἴμαστε σὲ θέση νὰ γνωρίζουμε ἂν στὰ 
σχετικὰ χωρία τῆς Συνόψεως ἱστοριῶν ὁ Σκυλίτζης ἀντιγράφει ἁπλῶς 
τὶς πηγές του141 ἢ ἂν τονίζει ὁ ἴδιος λιγότερο ἢ περισσότερο, σύμφωνα 
μὲ τὶς ἀπόψεις του, τὴ σημασία τῆς συμπεριφορᾶς καὶ τῶν πράξεων τῶν 
ἀνωτάτων κληρικῶν. Δὲν τὶς ἀποκρύπτει πάντως, ὅπως π.χ. ὁ Ἀτταλειάτης 
προκειμένου γιὰ τὸν Ἰωάννη Ξιφιλίνο142. 

Σύμφωνα μὲ τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν ὁ πατριάρχης Θεοφύλακτος143, 
κοντὰ στὰ ἄλλα ποὺ τοῦ καταμαρτυροῦν144, συντόμευσε τὴ θεία 
λειτουργία κατὰ τὴ Μεγάλη Πέμπτη γιὰ νὰ πάει στὸ Κοσμίδιον νὰ δεῖ 
τὴν ἀγαπημένη του φοράδα ποὺ μόλις εἶχε γεννήσει145. Τὸ γεγονὸς αὐτὸ 
ἀναφέρεται καὶ ἀπὸ τὸν Ζωναρᾶ146. 

140. Βλ. τὴν Ὑπόμνησιν ποὺ ὑποβάλλει ὁ Σκυλίτζης στὸν Ἀλέξιο Κομνηνὸ τὸ 
1092: Ὑπόμνησις τοῦ κουροπαλάτου καὶ μεγάλου δρουγγαρίου τῆς βίγλης ἰωάννου τοῦ 
θρᾳκησίου, μετὰ τὴν περὶ μνηστείας νεαρὰν γενομένη πρὸς τὸν αὐτὸν βασιλέα κύριον 
ἀλέξιον περί τινος ἀμφιβολίας ἐπὶ ταύτῃ ἀναφυείσης. (JGR. Ι, 319).

141. Δὲν μᾶς εἶναι γνωστές. Βλ. Κιαπιδου, Οἱ πηγές, 89-91.
142. Βλ. καὶ πιὸ κάτω, σ. 140, ὑποσ. 156.
143. Ἦταν γιὸς τοῦ Ρωμανοῦ Α΄ Λακαπηνοῦ. Ὑπῆρξε πατριάρχης κατὰ τὸ χρονικὸ 

διάστημα 2/2/933-27/2/956.
144. Σύνοψις ἱστοριῶν, 242, 47-244, 88.
145. Σύνοψις ἱστοριῶν, 243, 67-76. Στὸ σημεῖο αὐτὸ ὁ Σκυλίτζης ἀναφέρεται στὸ 

γεγονὸς μὲ τὴ φρ. φασὶ δ’ ὅτι∙ νὰ δεχθοῦμε ὅτι ἡ συμπεριφορὰ τοῦ πατριάρχη εἶχε κάνει 
τόση ἐντύπωση ὥστε νὰ παραμείνει στὴ μνήμη τῶν ἀνθρώπων γιὰ παραπάνω ἀπὸ ἑκατὸ 
χρόνια;

146. Βλ. Ζωναρᾶ, τ. ΙΙΙ, 486,1-10.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

139ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ

Ὁ πατριάρχης Πολύευκτος147 ὕστερα ἀπὸ τὴ δολοφονία τοῦ 
Νικηφόρου Φωκᾶ δὲν ἐπέτρεψε στὸν Ἰωάννη Τσιμισκὴ νὰ εἰσέλθει 
στὴν ἁγία Σοφία γιὰ νὰ στεφθεῖ αὐτοκράτορας. Τοῦ ζήτησε νὰ σπεύσει 
ἔργα μετανοίας ἐνδείξασθαι, καὶ οὕτως ἐφίεσθαι πατεῖν ἔδαφος οἴκου 
κυρίου148. Ἔπρεπε νὰ ἀπομακρύνει ἀπὸ τὰ ἀνάκτορα τὴ Θεοφανὼ καὶ 
νὰ τὴν περιορίσει σὲ κάποιο νησί, νὰ ἐξορίσει καὶ τοὺς αὐτουργοὺς τῆς 
δολοφονίας τοῦ Νικηφόρου Φωκᾶ καὶ ἐπιπλέον διαρραγῆναι δὲ καὶ τὸν 
τόμον, ὃν ἐπὶ συγχύσει τῶν ἐκκλησιαστικῶν ὁ Νικηφόρος πραγμάτων 
ἐξέθετο149. Πρέπει νὰ σημειώσουμε ὅτι ὁ τόμος αὐτὸς δὲν εἶχε καμία σχέση 
μὲ τὴ δολοφονία τοῦ Νικηφόρου Φωκᾶ γιὰ νὰ ζητήσει ὁ Πολύευκτος ὡς 
ἐπιτίμιο τὴν ἀνάκλησή του. 

Τὴ Μεγάλη Πέμπτη, τὴ νύχτα τῆς 11ης Ἀπριλίου 1034, σύμφωνα μὲ 
τὴ διήγηση τοῦ Σκυλίτζη150, ἄνθρωποι τοῦ Μιχαὴλ Παφλαγόνα ἔπνιξαν 
στὸ βαλανεῖον τοῦ μεγάλου παλατιοῦ τὸν ἄρρωστο αὐτοκράτορα 
Ρωμανὸ Γ΄ Ἀργυρό. Τὴν ἴδια νύχτα, ὕστερα ἀπὸ τὴ δολοφονία, τῶν 
ἁγίων παθῶν ψαλλομένων, εἰδοποιεῖται ὁ πατριάρχης Ἀλέξιος ὑπὸ τοῦ 
βασιλέως Ῥωμανοῦ τάχα νὰ μεταβεῖ στὰ ἀνάκτορα. Ὅταν ἔφθασε βρῆκε 
τὸν Ρωμανὸ νεκρό. Ἡ αὐτοκράτειρα Ζωὴ ἔρωτα δαιμονιώδη σχοῦσα 
καὶ μανικὸν γιὰ τὸν Μιχαήλ, τὸν παρουσιάζει στὸν πατριάρχη καὶ 
τὸν καταναγκάζει ἱερολογῆσαι τοῦτον αὐτῇ. Ὁ ἀδελφὸς τοῦ Μιχαήλ, 
ὁ ὀρφανοτρόφος Ἰωάννης, καὶ ἡ Ζωὴ ἔκαμψαν τοὺς ἐνδοιασμοὺς τοῦ 
πατριάρχη προσφέροντας πενήντα λίτρες χρυσοῦ στὸν ἴδιο καὶ ἄλλες 
πενήντα γιὰ τὸν κλῆρο151. 

Ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον παρουσιάζει ἡ εἰκόνα καὶ οἱ ἐνέργειες, 
σύμφωνα μὲ τὴ Σύνοψιν ἱστοριῶν, τοῦ πατριάρχη Μιχαὴλ Κηρουλαρίου, 
ὅταν ἀξιωματοῦχοι, συγκλητικοὶ καὶ ἄλλοι πῆγαν στὴν Ἁγία Σοφία καὶ 
τοῦ ζήτησαν νὰ πάρει πίσω ἀπὸ τὸν Μιχαὴλ ΣΤ΄ τὴν ἔγγραφη δήλωση ποὺ 

147. Πατριαρχεύει κατὰ τὸ χρονικὸ διάστημα 3/4/956-5/2/970.
148. Σύνοψις ἱστοριῶν, 285,23-27.
149. Σύνοψις ἱστοριῶν, 285,33-34. Βλ. καὶ Ζωναρᾶ, τ. ΙΙΙ, 521,4-5. Μὲ τὸν τόμο αὐτὸν 

ἀναγνωριζόταν στὸν αὐτοκράτορα τὸ δικαίωμα νὰ ἐκλέγει τοὺς ἐπισκόπους. Βλ. Αικ. 
Χριστοφιλοπουλου, Τόμος, Νόμος Νικηφόρου Φωκᾶ γιὰ τὴν ἐκλογὴ ἀρχιερέων, Βυζαντινὰ 
13,1 (1985) [Δώρημα στὸν Ἰωάννη Καραγιαννόπουλο], 171-176.

150. Σύνοψις ἱστοριῶν, 390, 86-391,8.
151. Ὁ Ζωναρᾶς παραλείπει νὰ ἀναφέρει τὸ γεγονὸς τῆς ἐξαγορᾶς τοῦ πατριάρχη∙ 

βλ. τ. ΙΙΙ, 586,5-8.



	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ140

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

εἶχαν ὑπογράψει, ὅτι δὲν θὰ ἀναγνώριζαν ὡς αὐτοκράτορα τὸν Ἰσαάκιο 
Κομνηνό∙ διαβάζουμε: Ὁ δέ (ὁ πατριάρχης) εἴτ’ ἄκων οὐκ οἶδα, εἴθ’ ἑκών, 
ὡς ὁ τῶν πλειόνων εἶχε λόγος, τὴν ἱερατικὴν περιθέμενος διπλοΐδα καὶ 
τὰ λοιπὰ παράσημα τῆς ἀρχιερωσύνης ἀναλαβὼν κάτεισιν ἀκκιζόμενος 
καὶ δεινὰ πάσχοντι ἐοικώς∙ ἦσαν δὲ ταῦτα πάντα σκηνή, ὡς τὰ πράγματα 
ἔδειξε152. Σὲ λίγο ὅλοι ἀναγορεύουν αὐτοκράτορα τὸν Ἰσαάκιο Κομνηνό, 
θεωροῦν ἐχθροὺς αὐτοὺς ποὺ δὲν τὸν ἀναγνωρίζουν καὶ προχωροῦν 
σὲ λεηλασίες τῶν σπιτιῶν τους∙ καὶ συνεχίζει ὁ Σκυλίτζης: αὐτοῦ τοῦ 
πατριάρχου πρώτου διὰ τοῦ τῆς ἐκκλησίας δευτερεύοντος Στεφάνου 
συμπαρόντος καὶ συνευδοκοῦντος, καὶ Θεοδώρου τοῦ τῆς Ἀντιοχείας 
πατριάρχου τὴν ἀνάρρησιν τῆς εὐφημίας βοήσαντος, καὶ τοὺς οἴκους 
τῶν ἐν ὑπεροχαῖς, ὅσοι μὴ ἠρέσκοντο τοῖς γινομένοις, ἀνασκάπτειν καὶ 
διαρπάζειν προτρέποντος. Καὶ ταῦτα μὲν ἔπραττεν ἔσωθεν τοῦ θείου καὶ 
περιωνύμου ναοῦ153. 

Τέλος, στὴ Συνέχεια ἔχουμε τὴν περίπτωση τοῦ πατριάρχη Ἰωάννη 
Ξιφιλίνου. Ὡς θύννος καταπιὼν τὸ δέλεαρ154, ἔτσι χαρακτηρίζεται ἀπὸ 
τὸν συγγραφέα τοῦ κειμένου ποὺ μᾶς ἀπασχολεῖ, δέχθηκε χωρὶς κανέναν 
ἐνδοιασμὸ νὰ ἀκυρώσει τὸν ἔγγραφο ὅρκο τῆς αὐτοκράτειρας Εὐδοκίας 
εἶχε ἐγγυηθεῖ καὶ ὁ ἴδιος τὴν τήρησή του ὅτι δὲν θὰ ξαναπαντρευόταν 
ὕστερα ἀπὸ τὸν θάνατο τοῦ συζύγου της, τοῦ Κωνσταντίνου Ι΄ Δούκα. Ἡ 
ἀκύρωση ἔγινε μὲ τὴν ὑπόσχεση, τὸ δέλεαρ, τῆς Εὐδοκίας ὅτι, ὅταν λυθεῖ 
ὁ ὅρκος, θὰ παντρευτεῖ τὸν ἀδελφὸ τοῦ πατριάρχη155, τὸν Βάρδα, ποὺ θὰ 
στεφθεῖ καὶ αὐτοκράτορας156.

152. Σύνοψις ἱστοριῶν, 498,45-49.
153. Σύνοψις ἱστοριῶν, 499,62-66. Ἂς σημειώσω στὸ σημεῖο αὐτὸ ὅτι ὁ Ἀτταλειάτης 

(Ἱστορία, 45,4-47,5 [Τσ.]∙ 56,6-58,17 [Β.]), ὅπως καὶ ὁ Ζωναρᾶς (τ. ΙΙΙ, 665,4-9), δὲν κάνουν 
λόγο γιὰ τὶς τελευταῖες αὐτὲς ἐνέργειες τῶν δύο πατριαρχῶν, παραλείποντας ἐπιπλέον νὰ 
ἀναφέρουν καὶ τὴν παρουσία τοῦ πατριάρχη Ἀντιοχείας.

154. Ὁ χαρακτηρισμὸς παραλείπεται ἀπὸ τὸν Ζωναρᾶ.
155. Σύμφωνα μὲ τὴ διήγηση τοῦ Ζωναρᾶ (τ. ΙΙΙ, 686,4-10) ἡ Εὐδοκία θὰ παντρευόταν 

τὸν ἀνεψιὸ τοῦ πατριάρχη.
156. Τσολάκης, Συνέχεια, 123, 1 κ.ἑ. Ὁ Ἀτταλειάτης ἀποφεύγει νὰ ἀναφέρει τὸ 

γεγονὸς αὐτὸ καὶ τὴν ἰδιαίτερη συμβολὴ τοῦ Ξιφιλίνου στὴν ἐξέλιξη τῶν γεγονότων. Θὰ μᾶς 
πληροφορήσει ὅτι ἀποφάσισαν (ἡ αὐγούστα, ὅσοι τῆς πρώτης βουλῆς ἦσαν καὶ ὁ πατριάρχης) 
τὴν ὑπὲρ τῶν ὅλων κρατῆσαι πρόνοιαν καὶ τῆς ἰδικῆς καὶ ἐπιθανατίου παραγγελίας τὸ κοινῇ 
συμφέρον ἐπιεικῶς προτιμήσασθαι, ὅτι μὴ τὰ ἰδικὰ σύμφωνα πρὸς δημοσίαν συντέλειαν 
ἀφορῶντα περιτρέπειν δεδύνηνται (Ἱστορία, 79,24-80,1 [Τσ.]∙ 100,13-19 [Β.]).



ΣΥΝΕΧΕΙΑΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ 141

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 115-142

Ἀπὸ τὶς ἐπισημάνσεις, συνεπῶς, τῆς Εἰρ.-Σ. Κιαπίδου καὶ ἀπὸ τὰ ex 
silentio ἐπιχειρήματά της δὲν προκύπτει, ὅπως εἴδαμε, ἀναγκαστικὰ ὅτι 
τὸ θέμα τῆς πατρότητας τοῦ συγγραφέα τῆς Συνέχειας παραμένει ἀκόμα 
«ἀνοιχτὸ πρὸς συζήτηση». 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 115-142

142 	 ΕΥΔΟΞΟΣ Θ. ΤΣΟΛΑΚΗΣ

On the problem of Skylitzes Continuatus again

This article discusses the view of Eirini- Sophia Kiapidou [EEBΣ 
52(2004-2006), 329-362] on whether the author of the Continuation of 
Skylitzes can be identified with John Skylitzes, and her argument that the 
problem “is still open to debate”. It maintains that the identification of 
Skylitzes with the Continuator is undeniable.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 143-153

Dorotei Getov

The Greek Scribe Neophytos and the Oldest Attested Name for 
the Monastery of Panagia Archangeliotissa near Xanthi

Eight liturgical manuscripts, kept now in the library of The Ecclesiastical 
Historical and Archival Institute (EHAI) of the Patriarchate of Bulgaria 
in Sofia1, were copied by the monk Neophytos who is the subject of the 
present article. In addition to his scribal colophons, Neophytos wrote two 
dedication notes, transcribed below, which reveal how the monastery of 
Panagia Archangeliotissa was called in the 3rd quarter of the 16th century.

Discovered, numbered and paginated in 1907–1908 by Chrysostomos 
Chatzistaurou (1880–1968)2, and described briefly by him in 19123, the 
manuscripts of Archangeliotissa as well as those of the nearby monastery of 
Panagia Kalamou were transferred to Sofia the very next year while Western 
Thrace was administered by Bulgarian civil and ecclesiastical authorities4. 
About sixty years later Linos Politis announced their rediscovery in the 
Ecclesiastical collection of Sofia5. Soon afterwards plans for comprehensive 
cataloguing of the Greek manuscripts in EHAI were drawn and a team of 

1. On this library see J.-M. Olivier, Répertoire des bibliothèques et des catalogues de 
manuscrits grecs de Marcel Richard [Corpus Christianorum], Turnhout 31995, nos. 2217–2230.

2. Cf. P. Georgantzis, Συμβολὴ στὴν Ἐκκλησιαστικὴ ἱστορία τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως 
Ξάνθης καὶ Περιθεωρίου, Xanthi 2009, 905 with notes 1306, 1307. 

3. Chr. Chatzistaurou, Κατάλογοι δύο τῶν Χειρογράφων τῶν ἐν Ξάνθῃ τῆς Θρᾴκης 
ἱερῶν ἐνοριακῶν Μονῶν Παναγίας Ἀρχαγγελιωτίσσης καὶ Παναγίας Καλαμοῦς, BZ 21 
(1912), 67–75 (repr. Θρᾳκικὰ Χρονικὰ 30 (1973) , 48–55) (= Olivier, Répertoire, no. 2480).

4. Between 1913 and 1919, in accordance with Article V of the Treaty of Bucharest – cf. Traité 
de Paix entre la Bulgarie, la Grèce, le Monténégro, la Roumanie et la Serbie, Sofia 1913, 6, 16.

5. L. Politιs, Τὰ χειρόγραφα δύο μοναστηρίων τῆς Ξάνθης (Παναγίας 
Ἀρχαγγελιωτίσσης καὶ Παναγίας Καλαμοῦς), Θρᾳκικὰ Χρονικὰ 33 (1977) (= Olivier, 
Répertoire, no. 2481), 15–18.



	 DOROTEI GETOV144

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 143-153

Greek scholars put in charge6. These plans have yet to materialize. Meanwhile, 
in 1997 the present author published a “Checklist” for this collection7, and 
has since then been working on a full descriptive catalogue of its ca. 210 
Greek manuscripts8. 

Thirty-three of them proved to come from the monastery of Panagia 
Archangeliotissa9. All except one served the liturgical needs of daily 
worship, and most were written in the 16th century – the earliest attested 
period for the monastery of Archangeliotissa. Copying in the third quarter 
of that century, a monk, named Neophytos, a professional scribe, produced 
the following of its manuscripts:

ΕΗΑΙ 321 (Arch.10 5)	 24 September 1558, paper, I + 444 pp., 310 x 210 
(180 x 100) mm, col. 1, lines 20. Psalter (dated and subscribed on p. 444).

ΕΗΑΙ 387 (Arch. 19)	 30 March 1558, paper, 558 pp., 320 x 215 (205 x 
60) mm, coll. 2, lines 27. Menaion for December (dated and subscribed on p. 556).

ΕΗΑΙ 388 (Arch. 8)		 16th c. (3rd quarter), paper, I + 398 pp., 310 x 
215 (200 x 55) mm, coll. 2, lines 27. Menaion for June (identified by its ductus).

ΕΗΑΙ 392 (Arch. 20)	 31 October 1557, paper, I + 440 pp., 305 x 215 
(200 x 60) mm, coll. 2, lines 27. Menaion for September (dated on p. 440).

ΕΗΑΙ 395 (Arch. 7)		 16th c. (3rd quarter), paper, 460 pp., 300 x 215 

6. Cf. G. Stogioglou, Τὰ χειρόγραφα τῶν μονῶν τῆς Ξάνθης (Παναγίας 
Ἀρχαγγελιώτισσας καὶ Παναγίας Καλαμοῦς) στὸ Ἐκκλησιαστικὸ Μουσεῖο τῆς Σόφιας, 
in: Κλεμμένα πολιτιστικὰ ἀγαθὰ τῆς Ἀνατολικῆς Μακεδονίας καὶ Θράκης. Ἡ ἐνεστῶσα 
κατάσταση καὶ τὸ νομικὸ καθεστὼς τῆς ἐπιστροφῆς (Ἡ συνάντηση τῆς Κομοτηνῆς 6/7 
Μαΐου 1995), Πρακτικά, G. K. Papazoglou (ed.) [Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης, 
Θρακικὴ Βιβλιοθήκη 4], Komotini 1999, 76.

7. D. Getov, A Checklist of the Greek Manuscript Collection at the Ecclesiastical 
Historical and Archival Institute of the Patriarchate of Bulgaria [“Ivan Dujćev” Centre for 
Slavo-Byzantine Studies University of Sofia “St. Kliment Ochridski”, Series Catalogorum 5], 
Sofia 1997.

8. This catalogue is nearing completion. Its first volume was published recently: D. 
Getov, A Catalogue of the Greek Manuscripts at the Ecclesiastical Historical and Archival 
Institute of the Patriarchate of Bulgaria, vol. I: Bačkovo Monastery, Turnhout 2014.

9. Authenticated manuscripts from the monastery τῆς Παναγίας Ἀρχαγγελιωτίσσης: 
EHAI 175, 176, 297, 300, 314, 321, 383, 384, 387, 388, 392, 394–402, 412, 443, 452, 461, 467, 
491, 495, 531, 546, 552, 575, 576, and 578. On the history and present state of the monastery 
itself see P. Moutaphis, Ἱερὰ Μονὴ Παναγίας Ἀρχαγγελιωτίσσης Ξάνθης, Xanthi 2012, as 
well as Georgantzis, Συμβολὴ στὴν Ἐκκλησιαστικὴ ἱστορία, 901–922.

10. Archangeliotissa, followed by the olim-number given in Chatzistaurou, Κατάλογοι.



THE GREEK SCRIBE NEOPHYTOS 145

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 143-153

(205 x 60) mm, coll. 2, lines 27. Menaion for October (identified by its ductus).
ΕΗΑΙ 399 (Arch. 6)		 9 February 1558, paper, 564 pp., 315 x 215 (200 

x 55) mm, coll. 2, lines 27. Menaion for November (dated and subscribed on p. 563).
ΕΗΑΙ 401 (Arch. 9)		 30 August 1558, paper, 542 pp., 300 x 205 (205 

x 55) mm, coll. 2, lines 27. Menaion for July (dated and subscribed on p. 539).
ΕΗΑΙ 575 (Arch. 13)	 22 July 1558, paper, 896 pp., 315 x 200 (190 x 

105) mm, col. 1, lines 21. Gospel Lectionary (dated and subscribed on p. 894).

Neophytos’ career and background are obscure because he was very 
sparing in his subscriptions, giving only the date of completion, his name 
and title of monk, as in his scribal note of 22 July 1558, reproduced on 
Plate 2 here: + ἔτ(ους) ͵ζῳξῷςῷ´ ἐν μηνὶ | ἰουλ(ίῳ) κβ: Νεόφυτος (μον)
αχ(ό)ς:. He might have stayed in Archangeliotissa while working on codices 
commissioned by this monastery or its sponsors, or he might have pursued 
his professional scribal duties elsewhere. In any case, from published 
catalogues the monk Neophytos is known to have copied and subscribed 
in his very characteristic manner four Athonite manuscripts as well as one 
now in Ioannina, all of which I have not personally seen:

Athos, Dionysiou 303, “Εὐαγγέλιον” copied in 155511,
Athos, Xiropotamou 122, “Εὐαγγέλιον” copied in 155912,
Athos, Iviron 437, “Ἐφραὶμ τοῦ Σύρου λόγοι ξα´” copied in 157213,
Athos, Vatopedi 952, “Εὐαγγέλιον” copied in 157114,
Ioannina, Archimandreio 13, “Εὐαγγέλιον” copied in 154915.

11. Sp. Lampros, Κατάλογος τῶν ἐν ταῖς βιβλιοθήκαις τοῦ Ἁγίου Ὄρους ἑλληνικῶν 
κωδίκων, vol. I, Cambridge 1895 (= Olivier, Répertoire, no. 1097), 409 (no. 3837).

12. Lampros, Κατάλογος, vol. I, 207 (no. 2455) as well as Eudokimos Xiropotaminos, 
Κατάλογος ἀναλυτικὸς τῶν χειρογράφων κωδίκων τῆς βιβλιοθήκης τῆς ἐν Ἁγίῳ Ὄρει 
τοῦ Ἄθω ἱερᾶς καὶ σεβασμίας βασιλικῆς, πατριαρχικῆς καὶ σταυροπηγιακῆς Μονῆς τοῦ 
Ξηροποτάμου, Thessaloniki 1932 (= Olivier, Répertoire, no. 1141), 51.

13. Lampros, Κατάλογος, vol. II, Cambridge 1900, 146 (no. 4557). 
14. S. Eustratiadis – Arkadios Vatopedinos, Κατάλογος τῶν ἐν τῇ Ἱερᾷ Μονῇ 

Βατοπεδίου ἀποκειμένων κωδίκων [Ἁγιορειτικὴ Βιβλιοθήκη 1], Paris 1924 = Catalogue of 
the Greek Manuscripts in the Library of the Monastery of Vatopedi on Mt. Athos [Harvard 
Theological Studies 11], (= Olivier, Répertoire, no. 1122), 175, as well as S. N. Kadas, Τὰ 
σημειώματα τῶν χειρογράφων τῆς Ἱερᾶς Μεγίστης Μονῆς Βατοπαιδίου, Ἅγιον Ὄρος 
2000, 172. This manuscript was identified as copied by our Neophytos in Georgantzis, 
Συμβολὴ στὴν Ἐκκλησιαστικὴ ἱστορία, 914.

15. Sp. Lampros, Ἠπειρωτικά, Τὸ ἐν Ἰωαννίνοις Ἀρχιμανδρεῖον καὶ οἱ ἐν αὐτῷ 



146 	 DOROTEI GETOV

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 143-153

For reasons of their own, in their repertory of scribes Marie Vogel 
and Victor Gardthausen listed under two Νεόφυτοι the first three Athonite 
codices above16. As a matter of fact, Neophytos’ books, being late and 
liturgical, seem not to have been of interest to the collectors for the major 
libraries in England, France, Italy, the Vatican, and his name is absent from 
the new repertorium of copyists17. Yet, it seems very likely that more of his 
work may survive in depositories on the Balkans and elsewhere than has yet 
been identified.

Reproduced here are one specimen of Neophytos’ formal script style 
(plate 1), and two of his more cursive dedication notes (plates 2 and 3). 
His handwriting is slightly right-inclined, in a deep brown ink with large, 
thick and round lettering on a generous page lay-out. It is traditional and 
archaizing in style, descending from the time-honored Perlschrift used 
for centuries in liturgical book-production. The degree of its aesthetic 
appearance is superior to that of most of his contemporaries or immediate 
predecessors. Neophytos was a calligrapher of ability. The internal harmony 
and rhythm of his script is formed by elegant diagonal currents produced 
by the descenders of χ, λ and ζ (plate 1, line 5) as well as by vertical currents 
through ι and ψ (plate 1, lines 1 and 2 ab imo). His letter forms are generally 
regular, with graceful curves, yet non-exuberant. Occasionally, one may 
notice enlarged letters such as κ (plate 2, line 4), uncial ς (plate 1, line 9), 
φ (plate 2, line 3) and υ (plate 3, line 2). Some further scribal features are 
shared by many copyists: superposition of τ in τὸ (plate 2, line 3); compendia 
for ῶν at line ends (plate 3, line 8); juxtaposition of ε (plate 1, line 16). One 

κώδικες (= Olivier, Répertoire, no. 1208), ΝΕ 10 (1913), 411; K. N. Konstantinidis – G. 
N. Mauromatis – I. Ch. Nesseris, Τὰ Ἑλληνικὰ Χειρόγραφα τῆς πόλεως τῶν Ἰωαννίνων. 
Κατάλογος ἔκθεσης, Athens 2009, 28–29, with Plate IX.

16. Μ. Vogel – V. Gardthausen, Die griechischen Schreiber des Mittelalters und 
der Renaissance [Zentralblatt für Bibliothekswesen, Beiheft 33], Leipzig 1909 (= Olivier, 
Répertoire, no. 5), 333.

17. E. Gamillscheg – D. Harlfinger – H. Hunger – P. Eleuteri, Repertorium der 
griechischen Kopisten 800 –1600. 1. Teil: Handschriften aus Bibliotheken Grossbritanniens. 
2. Teil: Handschriften aus Bibliotheken Frankreichs und Nachträge zu den Bibliotheken 
Grossbritanniens. 3. Teil: Handschriften aus Bibliotheken Roms mit dem Vatikan 
[Österreichische Akademie der Wissenschaften, Veröffentlichungen der Kommission für 
Byzantinistik 3/1-3], Wien 1981, 1989, 1997.



147THE GREEK SCRIBE NEOPHYTOS

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 143-153

letter form, however, seems to be idiosyncratic (Kennbuchstaben) – that of 
initial or final ν with a crescent-like curve (plate 2, line 2 as well as plate 1, 
line 11).

Dedication notes by the hand of Neophytos in two manuscripts of 
Archangeliotissa indicate that these books were produced for the monastery 
of the Theotokos called Χαλχαλιώτισσα – presumably an allonym for 
Αρχαγγελιώτισσα. The first note appears on the last page of a manuscript 
copied by Neophytos himself in 1558 – ΕΗΑΙ 575 (Arch. 13), p. 894 (plate 
2):

+ ἀφιερώθ(η) τὸ θεῖον κ(αὶ) ἱερὸν εὐα(γγέ)λ(ιον) εἰς τὴν | 
σεβασμίαν καὶ ἱερὰν μο(νὴν) τ(ῆς) ὑπ(ερα)γ(ίας) δεσποίν(ης) | ἡμῶν 
θ(εοτό)κου τ(ῆς) ἐπικεκλημένης Χαλχαλι|οτήσις· ὑπὸ τῶν τιμιωτάτων 
καὶ συνετω|τάτων ἀρχόντ(ων), κυροῦ Ἀργυροῦ καὶ κυροῦ | Γεωργίου· 
εἰς μνημόσυν(ον) αὐτῶν, καὶ τῶν | γονέ(ων) αὐτῶν· καὶ εἴ τις βουληθείη 
ἐξῶσαι αὐτὸ | ἐκ τῆς εἰρημ(ένης) μο(νῆς), ἐχέτω αὐτὸ(ς) ἀντί|δικον, κ(αὶ) 
τὴν ὑπ(ερα)γ(ίαν) θ(εοτό)κον, ἐν τῷ νῦν αἰῶνι, | καὶ ἐν τῷ μέλλοντι:-

(The divine and holy evangelion was dedicated to the venerable and 
holy monastery of our most holy mistress the Mother of God, called 
Chalchaliotissa, by the most honorable and sensible archontes kyr Argyros 
and kyr Georgios in memory of themselves as well as of their parents. 
And if anyone would wish to remove the book from the above-mentioned 
monastery, may he have the most holy Mother of God, too, as his accuser in 
present as well as in future times).

Neophytos wrote one more dedication note on a blank page of a Festal 
Menaion, copied in 1557/58 by another scribe, Georg‹i›os ἱερεὺς καὶ 
πρωτονοτάριος, a contemporary of his – ΕΗΑΙ 396 (Arch. 3), p. 208 (plate 3):

+ Τὸ παρὸν βιβλίον τὸ ἀνθολόγι(ον) | ὑπάρχει τοῦ κυρ(οῦ) Μανουὴλ 
τοῦ | Δημητρίου· καὶ ἀφιέρωσ(εν) | αὐτὸ εἰς τ(ὴν) μονὴν τ(ῆς) ὑπ(ερα)
γ(ίας) θ(εοτό)κου | τ(ῆς) ἐπικεκλημένης Χαλχαλι|οτήσις· εἰς μνημόσυνον 
| αὐτοῦ, κ(αὶ) τῆς συμβίου αὐτοῦ | Σοφίας· ἔτι δὲ κ(αὶ) τῶν γονέ(ων) | 
αὐτοῦ· κ(αὶ) εἴ τις εὑρεθείη | ἀποξενῶσαι αὐτὸ ἐκ τῆς | εἰρημένης μονῆς· 
κἄν τε | ἡγούμ(εν)ος κἄν τε μοναχὸς | κἄν τε λαϊκός, ἤγουν κοσ|μικός, 
ἐχέτω ἀντίδικον | τ(ὴν) ὑπεραγί(αν) θ(εοτό)κον ἐν ἡμέρ(ᾳ) | κρίσεως, 
κ(αὶ) τὰς ἀρὰς τ(ῶν) ἁγ(ίων) | π(ατέ)ρων:-



148 	 DOROTEI GETOV

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 143-153

(The present book, anthologion, belongs to kyr Manuel, son of Dimitrios, 
and he dedicated it to the monastery of the most holy Mother of God, called 
Chalchaliotissa, in memory of himself and of his wife Sophia as well as of 
his parents. And if anyone, whether hegoumenos, or monk, or lay – that 
is – worldly person, is found to have alienated the book from the above-
mentioned monastery, may he have the most holy Mother of God as his 
accuser on the day of judgement as well as the curses of the holy Fathers).

Both notes were first transcribed by Chatzistaurou18, and republished 
and commented upon by regional historian Petros Georgantzis19 as well as 
by archimandrite Panteleimon Moutaphis20. They are reproduced (plates 2 
and 3) and transcribed here in order to correct a misreading of the word 
Χαλχαλιώτισσα as attested clearly on plate 2, lines 5-6, and again on plate 
3, lines 5-6. The mistaken reading is due to Chrysostomos Chatzistaurou, 
the first cataloguer of the collection. Well-educated, yet palaeographically 
inexperienced at an age of less than 30, Chatzistaurou saw the second χ in 
Χαλχαλιώτισσα as κ and printed the word as Χαλκαλιοτήσις21. Surprisingly, 
the superbly qualified and experienced Linos Politis, mentioning only the 
first note22 without transcribing it, misread the first λ in Χαλχαλιώτισσα 
as ρ and printed the word as Χαρχαλιώτισσα. One may assume that both 
scholars might have thought of a possible scribal error of assimilation – to 
the preceding χ in the first case, and to the following λ in the second – 
and that they might have tacitly corrected it. But Neophytos’ thousands 
of pages are exceptionally well-spelled, his orthography is impeccable. He 
wrote Χαλχαλιώτισσα twice!

A third witness for the 16th c. appellation of the monastery – 
this time an Ottoman one – was recently brought to light in a book by 

18. Chatzistaurou, Κατάλογοι, 69, 67.
19. P. Georgantzis, Συμβολὴ εἰς τὴν ἱστορίαν τῆς Ξάνθης, Xanthi 1976, 248.
20. Moutaphis, Ἱερὰ Μονή, 27.
21. In another misreading of consequence, Chatzistaurou repeatedly rendered the 

common abbreviation (μον)αχ(ὸ)ς as ἀρχιερεὺς – an error, detected by Politis (Τὰ 
χειρόγραφα, 16), but ignored by others, who proceeded to look for a bishopric for Neophytos 
(cf. Georgantzis, Συμβολὴ εἰς τὴν ἱστορίαν, 246, note 4, and Georgantzis, Συμβολὴ στὴν 
Ἐκκλησιαστικὴ ἱστορία, 914).

22. Politis, Τὰ χειρόγραφα, 16.



149THE GREEK SCRIBE NEOPHYTOS

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 143-153

Phokion Kotzageorgis23 who published an Ottoman document24 – a receipt 
(tezkere) issued against payment of 200 aspra by the monks of Panagia 
Χαρχαλιώτισσα near Xanthi as annual tax for the year 1555. On line 4 the 
scribe wrote χρχλιοτ (خرخليوت)25.

This double documentary attestation of the mid-sixteenth century 
name of Archangeliotissa Monastery forces us to choose between two 
variants: Χαλχαλιώτισσα as written by Neophytos, a native Greek scribe, 
and Χαρχαλιώτισσα as heard and rendered by a Turkish scribe. Thus, the 
now vulgate version Χαλκαλιώτισσα, a product of mistaken reading, has 
to be considered a corrigendum.

23. Ph. Kotzageorgis, Μικρές πόλεις της ελληνικής χερσονήσου κατά την πρώιμη 
νεότερη εποχή: η περίπτωση της Ξάνθης, 15ος-17ος αι., Xanthi 2008.

24. Archive of the Metropolis of Xanthi, folder 1, archive unit 11. Kotzageorgis (Μικρές 
πόλεις, 267) translated this document into Greek and reproduced it photographically on p. 
301. 

25. I am obliged to Olga Todorova for checking and transcribing the name in Arabic.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 143-153

150 	 DOROTEI GETOV

Plate 1. EHAI 575, p. 767: Handwriting of Neophytos



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 143-153

151THE GREEK SCRIBE NEOPHYTOS

Plate 2. EHAI 575, p. 894: Subscription and dedication note by Neophytos



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 143-153

152 	 DOROTEI GETOV

Plate 3. EHAI 396, p. 208: dedication note by Neophytos



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 143-153

153THE GREEK SCRIBE NEOPHYTOS

O Ελληνασ Αντιγραφεασ Νεοφυτοσ και η Παλαιοτερη Ονομασια της 
Μονησ Παναγιασ Αρχαγγελιωτισσασ στην Περιοχη της Ξανθησ

Στο άρθρο αυτό, περιγράφεται η βιβλιογραφική παραγωγή του 
Νεοφύτου, ενός Έλληνα επαγγελματία γραφέα του 16ου αιώνα, ο 
οποίος αντέγραψε οκτώ χειρόγραφα για την Μονή της Παναγίας 
Αρχαγγελιώτισσας στην περιοχή της Ξάνθης. Πέντε ακόμα χειρόγραφα 
προερχόμενα από άλλες τοποθεσίες έχουν αναγνωριστεί ως έργα του 
Νεοφύτου. Eξετάζονται επίσης δύο αφιερώσεις που έγραψε ο ίδιος και 
οι οποίες αναφέρουν την ονομασία της Μονής της Αρχαγγελιώτισσας, 
κατά τον 16ο αι.: Χαλχαλιώτισσα. Αυτές οι σημειώσεις, εκδίδονται 
διπλωματικά και μεταφράζονται. Παρατίθενται επίσης τρεις πίνακες με 
τον γραφικό χαρακτήρα του Νεοφύτου.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

Αναστασία Γ. Γιαγκάκη

Παρατηρήσεις στη Μεθοδολογία και στη Μελέτη της Κεραμικής του 
11ου-12ου αι., Προοπτικές της Ερευνας και Επιβοηθητικά Εργαλεία:

Η Συμβολή της Χαρτογράφησης και της Ανάλυσης Δικτύων*

Ι. Εισαγωγή 

Αν και το ενδιαφέρον για τη μελέτη της μεσοβυζαντινής κεραμικής 
είχε ξεκινήσει πολύ νωρίς, ήδη από τις πρώτες δεκαετίες του 20ού αι., 
μόλις κατά τις τελευταίες δύο δεκαετίες του και κυρίως μετά τις αρχές 
του 21ου αι.1 παρατηρείται μία συστηματοποίηση της σχετικής έρευνας, 

* Το κείμενο αποτέλεσε ανακοίνωση στη Διημερίδα του Διεπιστημονικού 
Μεταπτυχιακού Σεμιναρίου «Νίκος Οικονομίδης»: Το Βυζάντιο μεταξύ Ανατολής και 
Δύσης κατά την περίοδο των Κομνηνών και των Αγγέλων (1081-1204) (26–27 Ιουνίου 
2014). Βάσει της θεματολογίας του Σεμιναρίου, επελέγη το θέμα να επικεντρωθεί στη 
βυζαντινή κεραμική του 11ου και του 12ου αι., η οποία, άλλωστε, όπως θα φανεί στη 
συνέχεια, χαρακτηρίζεται από ιδιαίτερα γνωρίσματα που τη διαφοροποιούν από εκείνη 
των προηγούμενων αιώνων και από τη βυζαντινή κεραμική από τον 13ο αι. και μετά 
(βλ. σχετικά και: P. Armstrong, Ceramics, στο: The Oxford Handbook of Byzantine 
Studies, εκδ. E. Jeffreys – J. Haldon – R. Cormack, Oxford 2008, 434-435). Η παρούσα 
εργασία πραγματοποιήθηκε στο πλαίσιο του έργου «Κύρτου Πλέγματα» της Δράσης 
ΚΡΗΠΙΣ, της ΓΓΕΤ. Το έργο συγχρηματοδοτείται από την Ελλάδα και το Ευρωπαϊκό 
Ταμείο Περιφερειακής Ανάπτυξης της Ευρωπαϊκής Ένωσης στο Πλαίσιο του ΕΣΠΑ 
2017-2013 (Ε.Π. Ανταγωνιστικότητα και Επιχειρηματικότητα) και του Π.Ε.Π. Αττικής. 
Ιδιαίτερα ευχαριστώ τους ανώνυμους κριτές της μελέτης για τα σχόλια και τις χρήσιμες 
παρατηρήσεις τους.

1. Οι σχετικές μελέτες είναι πολυάριθμες και αφορούν τόσο στην εφυαλωμένη όσο και 
στην ακόσμητη κεραμική και τα αγγεία μεταφοράς. Η αναλυτική τους παράθεση ξεπερνά 
το πλαίσιο αυτής της μελέτης. Επικεντρωνόμενη, ενδεικτικά, κυρίως στον ελλαδικό χώρο 
σημειώνονται ορισμένες που έθεσαν τη βάση για τη μελέτη συγκεκριμένων κατηγοριών 
κεραμικής, ενώ στη συνέχεια του κειμένου παρατίθενται πλείστες άλλες: D. Talbot Rice, 
Byzantine Glazed Pottery, Oxford 1930. C. H. Morgan, II, The Byzantine Pottery, Corinth 



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ156

BYZANTINA SYMMEIKTA25 (2015), 155-210

η οποία έγκειται είτε στην ανανεωμένη τυπολογική κατάταξη ορισμένων 
από τις κατηγορίες, είτε στη διαλεύκανση ζητημάτων χρονολόγησης και 
προέλευσής τους, είτε στην ενασχόληση με την ακόσμητη κεραμική, τα 
μαγειρικά σκεύη και τα αγγεία μεταφοράς και αποθήκευσης. Η μέχρι τότε 
αλλά και η πρόσφατη έρευνα έχουν δώσει ιδιαίτερη έμφαση στη μελέτη 
της καλής ποιότητας κεραμικής, δηλαδή των εφυαλωμένων αγγείων, σε 
σύγκριση με τις υπόλοιπες κατηγορίες.

Εάν η εικόνα αυτή αντιπαραβληθεί με την πρόοδο της έρευνας 
γύρω από την πρωτοβυζαντινή κεραμική, γίνεται άμεσα αντιληπτή 
η μεγάλη διαφοροποίηση των δύο πορειών, τόσο ως προς την εξέλιξη 
της έρευνας στη διάρκεια του 20ού και αρχών του 21ου αι., όσο, και 
κυρίως, ως προς τον όγκο των δεδομένων και την αξιοποίησή τους στην 
ευρύτερη προβληματική και στη σύνθεση2. Δεν είναι εδώ η θέση για να 
αναζητηθούν οι λόγοι της διαφοροποίησης, όμως κατ’ αναλογία, η έως 

vol. XI, Cambridge, Massachusetts 1942. R. B. K. Stevenson, The Pottery 1936-7, στο: The 
Great Palace of the Byzantine Emperors being a First Report on the Excavations carried 
out in Istanbul on Behalf of the Walker Trust (The University of St. Andrews) 1935-1938, 
London 1947, 31-63. Th. Stillwell-Mackay, More Byzantine and Frankish Pottery from 
Corinth, Hesperia 36,3 (1967), 249-320. V. Déroche – J.-M. Spieser (εκδ.), Recherches sur 
la céramique byzantine [BCH Suppl. 18], Athènes – Paris 1989. Ν. Günsenin, Amphores 
Byzantines dans les musées turcs, στο: Recherches sur la céramique byzantine, 267-276. Χ. 
Μπακιρτζης, Βυζαντινά τσουκαλολάγηνα. Συμβολή στη μελέτη ονομασιών, σχημάτων 
και χρήσεων πυρίμαχων μαγειρικών σκευών, μεταφορικών και αποθηκευτικών δοχείων 
[Υπουργείο Πολιτισμού, Δημοσιεύματα Αρχαιολογικού Δελτίου 39], Αθήνα 1989. J. W. 
Hayes, Excavations at Saraçhane in Istanbul, τόμ. 2. The Pottery, Princeton – New Jersey 
1992. Δ. Παπανικολα-Μπακιρτζη (εκδ.), Βυζαντινά εφυαλωμένα κεραμικά. Η τέχνη των 
εγχαράκτων, Αθήνα 1999. Δ. Παπανικολα-Μπακιρτζη – Φ. Ν. Μαυρικιου – Χ. Μπακιρτζησ, 
Βυζαντινή κεραμική στο Μουσείο Μπενάκη, Αθήνα 1999. Χ. Μπακιρτζής (εκδ.), 7ο 
Διεθνές Συνέδριο Μεσαιωνικής Κεραμικής της Μεσογείου, Θεσσαλονίκη, 11-16 
Οκτωβρίου 1999, Πρακτικά, Αθήνα 2003.

2. Π. Πετριδησ, Πρωτοβυζαντινή κεραμική του ελλαδικού χώρου, Αθήνα 2013, 
19-25. του Ιδιου, Η ιστορία της έρευνας της βυζαντινής κεραμικής και τα νέα δεδομένα 
στην επιστήμη της κεραμολογίας, στο: Τριακοστό Τέταρτο Συμπόσιο Βυζαντινής και 
Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης. Πρόγραμμα και Περιλήψεις Εισηγήσεων και 
Ανακοινώσεων. Αθήνα, 9, 10 και 11 Μαΐου 2014. Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο, 
Βασ. Σοφίας 22, Αθήνα, Αθήνα 2014, 110-111 και αναρτημένη εισήγηση στη διεύθυνση: 
http://www.chae.gr/other/dloads/eisigiseis/istoriakeramikis.pdf (ημ. πρόσβασης: 20/3/2015).



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 157

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

τώρα έρευνα γύρω από τη βυζαντινή κεραμική του 11ου και 12ου αι.3 έχει 
φτάσει σε σημείο που να επιτρέπει την ικανοποιητική απάντηση βασικών 
ερωτημάτων ως προς: α) την τυπολογική κατάταξη, β) τη χρονολόγηση, 
γ) την προέλευση, δ) το περιεχόμενο και ε) τη χρήση των εκάστοτε 
πήλινων αντικειμένων, διευκολύνοντας πιο συνθετικές προσεγγίσεις για 
την άντληση ιστορικών πληροφοριών και στοιχείων για ποικίλες πτυχές 
της καθημερινής ζωής;

Το κείμενο επικεντρώνεται σε ζητήματα μεθοδολογίας της έρευνας και 
της μελέτης της βυζαντινής κεραμικής, εξετάζοντας, δηλαδή, μία από τις 
πτυχές που προσδιορίζει τον υλικό πολιτισμό της εποχής του 11ου και 12ου 
αι. Έμφαση δίνεται στην ανάδειξη της βυζαντινής και όχι των εισηγμένων 
παραγωγών, προκειμένου να αναδειχθεί η τρέχουσα κατάσταση στην 
έρευνα της βυζαντινής κεραμικής. Βασίζεται σε συγκεκριμένα είδη 
κεραμικής και επικεντρώνεται και κωδικοποιεί τα προβλήματα και τις 
προοπτικές. Σε αυτό το πλαίσιο, παρουσιάζονται κριτικά ορισμένα νέα 
εργαλεία που θα μπορούσαν να τεθούν στην υπηρεσία της. Στόχος είναι η 
κωδικοποίηση των δεδομένων, των προβλημάτων, των προοπτικών.

ΙΙ. Χαρακτηριστικές κατηγορίες της βυζαντινής κεραμικής του 11ου-
12ου αιώνα και βασικά δεδομένα και ζητούμενα της έρευνας

Η περίοδος των Κομνηνών και των Αγγέλων χαρακτηρίζεται από 
δημογραφική ανάπτυξη, άνθιση της οικονομίας και σημαντική μεγέθυνση 
των εμπορικών ανταλλαγών, ως συνέπεια των αυξημένων αναγκών σε 
βασικά καταναλωτικά είδη4, σε σημείο που να έχει εκφραστεί ότι: «τὸ 

3. Για μία αντίστοιχη προσπάθεια κριτικής επισκόπησης της έρευνας γύρω από 
τη μεσαιωνική εφυαλωμένη κεραμική της Κύπρου βλ. M.-L. Von Wartburg, Chronology 
and Stratigraphy of the Medieval Pottery of Cyprus: A Critical Review, στο: Çanak. Late 
Antique and Medieval Pottery and Tiles in Mediterranean Archaeological Contexts, εκδ. 
B. Böhlendorf-Arslan – A. O. Uysal – J. Witte-Orr [BYZAS 7], Istanbul 2007, 419-439.

4. Ἀ. Ε. Λαΐου, Ἐπισκόπηση τῆς βυζαντινῆς οἰκονομίας, στο: Οἰκονομικὴ ἱστορία 
τοῦ Βυζαντίου ἀπὸ τὸν 7ο ἕως τὸν 15ο αἰώνα, τόμ. Γ΄, εκδ. Ἀ. Ε. Λαϊου, Αθήνα 2006, 368-
369, 373-376. Ἀ. Ε. Λαϊου, Οἱ ἀνταλλαγὲς καὶ τὸ ἐμπόριο ἀπὸ τὸν 7ο ἕως τὸν 12ο αἰώνα, 
στο: Οἰκονομικὴ ἱστορία τοῦ Βυζαντίου ἀπὸ τὸν 7ο ἕως τὸν 15ο αἰώνα, τόμ. Β΄, εκδ. Ἀ. 
Ε. Λαϊου, Αθήνα 2006, 527-530, 540, 558. Μ. Γερολυμάτου, Αγορές, έμποροι και εμπόριο 
στο Βυζάντιο (9ος-12ος αι.) [ΕΙΕ/ΙΒΕ Μονογραφίες 9], Αθήνα 2008, 110.



158 	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

ἐμπόριο ἦταν δυναμικὸς τομέας στὴ μεσαιωνικὴ οἰκονομία, ἰδίως κατὰ 
τὸν 11ο καὶ 12ο αἰώνα»5. Εκτός από τα αστικά κέντρα η ακμάζουσα 
ενδοχώρα και οι επαρχίες έχουν ενεργό συμμετοχή στο εμπόριο, 
συχνά αποτελώντας παραγωγικά κέντρα. Χαρακτηριστική είναι, για 
παράδειγμα, η περίπτωση της Σπάρτης και της γύρω ενδοχώρας, όπου η 
αναγνώριση μεγαλύτερου αριθμού θέσεων από τα τέλη του 11ου και σε 
όλη τη διάρκεια του 12ου αι., στις οποίες μαρτυρείται κάποιας μορφής 
ανθρώπινη δραστηριότητα, υποδηλώνει και τη μεγάλη ανάπτυξη της 
ενδοχώρας και την εντατικοποίηση της αγροτικής δραστηριότητας σε 
εκείνη την εποχή, συγκριτικά με τις πρώτες δεκαετίες του 11ου αι.6. Τόσο 
το τοπικό, το περιφερειακό, όσο και το διαπεριφερειακό και το διεθνές 
εμπόριο αναπτύσσονται, με καταλυτικό ρόλο σε αυτά τη διευρυμένη 
συμμετοχή των ιταλών εμπόρων και ειδικά των Βενετών7. 

Με βάση αυτήν τη γενική εικόνα και λαμβάνοντας υπόψη ότι 
από την κεραμική αντλούνται πληροφορίες σχετικά με τις εμπορικές 
ανταλλαγές μεταξύ ποικίλων περιοχών, δύο στοιχεία αποτελούν βασικά 
διακριτικά γνωρίσματα της βυζαντινής κεραμικής της εποχής. Το πρώτο 
είναι η σταδιακή εμφάνιση, από τις τελευταίες δύο δεκαετίες του 11ου αι. 
στην Κόρινθο, σύμφωνα με τα στοιχεία που παραδίδει ο G. D. R. Sanders, 
και κυρίως από τις πρώτες δεκαετίες του 12ου αι. και μετά και σε άλλες 
θέσεις, της ομάδας των εφυαλωμένων κεραμικών με ερυθρωπό πηλό, στην 
οποία τα διάφορα είδη διακόσμησης (γραπτή, εγχάρακτη ή συνδυασμός 
και των δύο) εκτελούνται πάνω σε υπόστρωμα λευκού επιχρίσματος8. 

5. Λαϊου, Ἐπισκόπηση τῆς βυζαντινῆς οἰκονομίας, 376.
6. P. Armstrong, Merchants of Venice at Sparta in the 12th century, στο: Sparta and 

Laconia from Prehistory to Pre-modern, εκδ. W. G. Cavanagh – C. Gallou – M. Georgiadis 
[British School at Athens 16], Exeter 2009, 318-319.

7. Λαϊου, Οἱ ἀνταλλαγὲς καὶ τὸ ἐμπόριο ἀπὸ τὸν 7ο ἕως τὸν 12ο αἰώνα, 540, 544-549, 
558. Γερολυμάτου, Αγορές, έμποροι και εμπόριο, 102-109. Βλ. και: Armstrong, Merchants 
of Venice at Sparta, 313-321.

8. G. D. R. Sanders, Recent Developments in the Chronology of Byzantine Corinth, στο: 
Corinth, The Centenary 1896-1996. Corinth vol. XX, εκδ. C. K. Williams, II – N. Bookidis, 
The American School of Classical Studies at Athens 2003, 394. G. D. R. Sanders, Κόρινθος, 
στο: Οἰκονομικὴ ἱστορία τοῦ Βυζαντίου ἀπὸ τὸν 7ο ἕως τὸν 15ο αἰώνα, τόμ. Β΄, εκδ. 
Ἀ. Ε. Λαϊου, Αθήνα 2006, 402. Βλ. και: Armstrong, Ceramics, 394-395. D. Papanikola-
Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics on the Market. An Approach, στο: Trade and Markets 
in Byzantium, εκδ. C. Morrisson, Washington D. C. 2012, 200.  



159ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

Πρόκειται για τις, γραπτή με επίχρισμα, λεπτεγχάρακτη, αδρεγχάρακτη, 
επιπεδόγλυφη, γραπτή εγχάρακτη, γραπτή με καστανό και πράσινο 
χρώμα, γραπτή με «πιτσιλωτή» διακόσμηση, εγχάρακτη με κηλίδες 
ερυθρού χρώματος, κατηγορίες9 (εικ. 1). Είναι μάλιστα αξιοσημείωτο 
ότι δείγματα αυτής της ομάδας εντοπίζονται ήδη από τις αρχές του 
12ου αι. και σε θέσεις αγροτικού χαρακτήρα10. Η ομάδα θα συνυπάρξει 
για ένα διάστημα και θα διαδεχτεί την κεραμική με λευκό πηλό που 
εντοπίζεται σε αρκετές θέσεις του αιγαιακού και βαλκανικού χώρου 
μέχρι το τέλος του 11ου ή τις αρχές του 12ου αι. και θα σημαδεύσει τη 
βυζαντινή κεραμική ως ένα από τα πιο αντιπροσωπευτικά δείγματα του 
υλικού πολιτισμού της εποχής, καθώς ήδη από τη δεκαετία του 1930 είχε 
αποτυπωθεί σε χάρτη η ευρύτατη διάδοση της εγχάρακτης ομάδας –όπου 
όμως περιλαμβάνονται κυρίως δείγματα υστεροβυζαντινής εγχάρακτης 
κεραμικής– στην ανατολική Μεσόγειο και τη Μαύρη Θάλασσα11. Με βάση 
τα γενικότερα χαρακτηριστικά της συγκεκριμένης περιόδου, που μόλις 
σκιαγραφήθηκαν σύντομα, προφανώς και αυτή η αλλαγή αντανακλά την 
προσπάθεια προσαρμογής μίας σημαντικής έκφανσης της δευτερογενούς 
παραγωγής, της κεραμικής, στις ολοένα και αυξανόμενες ανάγκες του 
πληθυσμού του Βυζαντίου12. Το δεύτερο είναι η μεγάλη διάχυση που 
γνωρίζουν τα προϊόντα αυτής της νέας ομάδας σε περιοχές όχι μόνον εντός, 

9. Morgan, The Byzantine Pottery, 72-104, 115-135. Παπανικόλα-Μπακιρτζή, 
Βυζαντινά εφυαλωμένα κεραμικά, 25-70.

10. Αντιπροσωπευτικά είναι τα δεδομένα από την επιφανειακή έρευνα σε αγροτικές 
θέσεις στην περιοχή της Λακωνίας –όπου εντοπίστηκαν όστρακα της γραπτής με επίχρισμα 
κεραμικής και της λεπτεγχάρακτης κεραμικής που χρονολογήθηκαν στον πρώιμο 12ο και 
στο πρώτο τέταρτο του 12ου αι., αντίστοιχα (P. Armstrong, The Byzantine and Ottoman 
Pottery, στο: Continuity and Change in a Greek Rural Landscape. The Laconia Survey, 
τόμ. ΙΙ, Archaeological Data, εκδ. W. Cavanagh – J. Crouwel – R. W. V. Catling – G. Shipley 
[Annual of the British School at Athens Suppl. 27], London 1996, 126 αρ. 1a, 127-128 αρ. 
5)– και στην περιοχή της Νεμέας –όπου, για παράδειγμα, εντοπίστηκαν θραύσματα της 
γραπτής με επίχρισμα κεραμικής και της εγχάρακτης με κηλίδες ερυθρού χρώματος (της 
γνωστής ως «Measles Ware») κεραμικής που χρονολογήθηκαν στον 11ο-αρχές 12ου αι. και 
στις αρχές του 12ου αι., αντίστοιχα (E.-F. Athanassopoulos, Intensive Survey and Medieval 
Rural Settlement: The Case of Nemea, Ann Arbor 2002, 185, 206-207).

11. Βλ. τον χάρτη διάχυσης που είχε τότε εκπονήσει ο Talbot Rice, Byzantine Glazed 
Pottery, 80-81, και συνοδευτικός χάρτης.

12. Βλ. σχετικά και Sanders, Κόρινθος, 402. Armstrong, Ceramics, 435.



160 	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

αλλά και εκτός του Βυζαντινού κράτους, ειδικά μάλιστα συγκριτικά με 
την κεραμική του λευκού πηλού13. Αυτή τη δυναμική του εμπορίου της 
κεραμικής υποδεικνύουν και τα εφυαλωμένα κεραμικά από εντοπισμένα 
ναυάγια του Αιγαιακού χώρου, που συστηματικά αναφέρονται από τους 
μελετητές14. Ιδίως η ευρεία και σταδιακή διείσδυση αυτής της ομάδας 
ακόμα και σε θέσεις αγροτικού χαρακτήρα, όπου το ποσοστό της δεν 
είναι αμελητέο συγκριτικά με το σύνολο της κεραμικής, κυρίως από τα 
μέσα του 12ου αι. και μετά, έχει οδηγήσει τους μελετητές να υποθέσουν ότι 
ίσως τα δείγματά της να αποτελούσαν αντικείμενα αμιγώς καθημερινής 
χρήσης, των οποίων η χρήση από τους αγρότες θέτει ερωτήματα ως προς 
τις οικονομικές τους δυνατότητες15. Τα δύο αυτά σημεία αναδεικνύουν το 
υπέρμετρο, έως τώρα, ενδιαφέρον για τη διερεύνηση πτυχών της καλής 
ποιότητας, εφυαλωμένης κεραμικής. Λαμβάνοντας, πάντως, υπόψη ότι 
η εφυαλωμένη κεραμική κυμαίνεται μεταξύ 1% και 6% περίπου στα 

13. Ενδεικτική είναι η εικόνα από τη σύγκριση του χάρτη της V. François για την 
κεραμική με λευκό πηλό και εκείνου της Ι. Δημοπούλου για την εγχάρακτη βυζαντινή 
κεραμική, όπου διαφαίνεται η πολύ μεγαλύτερη διείσδυση της τελευταίας σε θέσεις ακόμα 
και της ενδοχώρας (V. François, Représenter le commerce de la poterie à Byzance, στο: 
Les échanges en Méditerranée médiévale. Marqueurs, réseaux, circulations, contacts, εκδ. 
É. Malamut–M. Ouerfelli, Aix-en-Provence 2012, 54 χάρτης 7 και I. Dimopoulos, Trade of 
Byzantine Red Wares, end of the 11th-13th centuries, στο: Byzantine Trade 4th-12th Centuries. The 
Archaeology of Local, Regional and International Exchange. Papers of the Thirty-eighth Spring 
Symposium of Byzantine Studies, St John’s College, University of Oxford, March 2004, εκδ. M. 
Mundell Mango [Society for the Promotion of Byzantine Studies Publications 14], Farnham – 
Burlington 2009, 180 εικ. 12.1, αντίστοιχα). Για τη διάχυση της κεραμικής με λευκό πηλό βλ. 
και: Papanikola-Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics, 197 σημ. 23 (με βιβλιογραφία).

14. Για δημοσιεύσεις που αναφέρονται συνολικά στα εν λόγω ναυάγια και 
σχολιάζουν τις πληροφορίες που αντλούνται από αυτά: Παπανικόλα-Μπακιρτζή, 
Βυζαντινά εφυαλωμένα κεραμικά, 122-157. S. Y. Waksman, M.-L.Von Wartburg, “Fine-
Sgraffito Ware”, “Aegean Ware”, and other Wares: New Evidence for a Major Production 
of Byzantine Ceramics, Report of the Department of Antiquities Cyprus (2006), 371 και 
σημ. 5-6. Dimopoulos, Trade of Byzantine Red Wares, 179, 181. François, Représenter le 
commerce de la poterie, 33-35. Papanikola-Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics, 200-205.

15. Βλ. σχετικά: A. K. Vionis, Considering a Rural and Household Archaeology of 
the Byzantine Aegean: The Ceramic Spectrum, στο: Pottery and Social Dynamics in the 
Mediterranean and Beyond in Medieval and Post-Medieval Times, εκδ. J. Bintliff – M. 
Caroscio [BAR International Series 2557], Oxford 2013, 33-34.



161

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ

ανασκαφικά σύνολα του 11ου και μέσων-τέλους του 12ου αι.16, σε 
αντίθεση με το μεγαλύτερο ποσοστό με το οποίο απαντά σε μεταγενέστερα 
σύνολα17, εύλογα μπορεί κάποιος να αναρωτηθεί πόσο αλλοιωμένη ή, 
καλύτερα, παραπλανητική είναι η συνολική εικόνα που προκύπτει για 
την κεραμική κάθε θέσης, τις εμπορικές της επαφές και την οικονομία 
της, από αυτήν την έμφαση στην ανάδειξη της εφυαλωμένης κεραμικής. 
Σημειωτέον ότι σε μερικές θέσεις εντοπίζονται μεμονωμένα δείγματα 
κατηγοριών εφυαλωμένης κεραμικής, στοιχείο που δεν επιτρέπει την 
ασφαλή ανασύσταση εμπορικών επαφών18. Γι’ αυτό και σε περιπτώσεις 
στις οποίες επιχειρείται η ανασύσταση των εμπορικών επαφών τους με 
άλλες περιοχές θα πρέπει να λαμβάνεται υπόψη και να σχολιάζεται το 
είδος της πληροφορίας και η ποσότητα του εκάστοτε υλικού κεραμικής 
που αποτέλεσε τη βάση της προσπάθειας19. 

Επιπλέον, αν και η έρευνα είχε επικεντρωθεί στην εφυαλωμένη κε-
ραμική, υπάρχουν ακόμα αρκετά επιμέρους ερωτήματα προς διερεύνηση, 
όπως ενδεικτικά η καλύτερη κατανόηση της μετάβασης από τον λευκό 
στον ερυθρό πηλό και του χρονικού πλαισίου στη διάρκεια του οποίου 
αυτή πραγματοποιείται στις εκάστοτε περιοχές. Αντίθετα, η συνδυαστι-
κή αποτίμηση του ρόλου και άλλων κατηγοριών κεραμικής στο εμπόριο, 
όπως οι αμφορείς ή οι χύτρες –όπως συμβαίνει ήδη με το υλικό της πρω-
τοβυζαντινής εποχής20– θα μπορούσε να οδηγήσει σε πρόσθετες, χρήσιμες 

16. Σημειώνεται το ποσοστό της εφυαλωμένης κεραμικής, όπως αυτό έχει προσδιοριστεί 
από την αναλυτική μελέτη επιμέρους, πολυάριθμων συνόλων της κεραμικής από την Κόρινθο 
(Sanders, Recent Developments, 394 και εικ. 23.7. Sanders, Κόρινθος, 402. G. D. R. Sanders, The 
Medieval Pottery, στο: Ayios Stephanos: Excavations at a Bronze Age and Medieval Settlement 
in Southern Laconia, εκδ. W. D. Taylour – R. Janko [Supplementary Volume 44], London 2008, 
390-391), δεδομένου ότι αποτελεί το πλέον αντιπροσωπευτικό παράδειγμα πολυάριθμου 
υλικού κεραμικής που προέρχεται από μακροχρόνιες, συστηματικές ανασκαφές στην 
περιοχή και έχει τύχει σχετικής λεπτομερούς καταγραφής και παρουσίασης.

17. Βλ. ενδεικτικά τα στοιχεία που παρατίθενται στο: Vionis, Considering a Rural and 
Household Archaeology, 33-35 εικ. 10-11.

18. J. Dimopoulos, Byzantine Graffito Wares excavated in Sparta (12th – 13th Centuries), 
στο: Çanak [βλ. σημ. 3], 345. Dimopoulos, Trade of Byzantine Red Wares, 185. François, 
Représenter le commerce de la poterie, 36.

19. Βλ. αναλυτικά παρακάτω σ. 196-197.
20. Ενδεικτικά, σημειώνεται η ομάδα μαγειρικών σκευών της πρωτοβυζαντινής 

εποχής με ευρεία διάχυση στην ανατολική Μεσόγειο (J. Istenič – G. Schneider, Aegean 



162 	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

πληροφορίες. Όμως, η έρευνα δεν έχει ιδιαίτερα προχωρήσει σε αυτό το 
περισσότερο συνθετικό επίπεδο, γιατί ακόμα δεν είναι επαρκείς οι γνώ-
σεις μας γύρω από τα πέντε βασικά ζητούμενα που σημειώθηκαν προ-
ηγουμένως: τυπολογία, χρονολόγηση, προέλευση, περιεχόμενο, χρήση. 
Μέχρι ποιο σημείο, λοιπόν, έχει προχωρήσει η έρευνα; 

ΙΙ.1. Επιτραπέζια εφυαλωμένη κεραμική

Ως προς την εφυαλωμένη κεραμική, τόσο για την κεραμική με λευκό 
πηλό, που παραμένει σε χρήση μέχρι τον 12ο αι., όσο και για την λεγόμε-
νη κεραμική του «Ζευξίππου» (εικ. 2), της οποίας η εμφάνιση αποδίδεται 
στα τέλη του 12ου αι., διαθέτουμε αναλυτική τυπολογική κατάταξη και 
το χρονικό πλαίσιό τους έχει προσδιοριστεί επαρκώς21. Ως προς τα ποικί-
λα είδη της ομάδας της εφυαλωμένης κεραμικής με ερυθρωπό πηλό, αν και 
εκ πρώτης όψης υπάρχει πληθώρα πληροφοριών ως προς την τυπολογι-
κή κατάταξη, υπάρχουν επιμέρους στοιχεία που χρήζουν προσοχής, όπως 
θα φανεί στη συνέχεια. Κι αυτό γιατί, παρά το ότι γνωρίζουμε τις επιμέ-
ρους ομάδες και τα βασικά τους γνωρίσματα, η κατάταξη την οποία ακο-
λουθεί η έρευνα για περισσότερο από μισό αιώνα ως προς την πολυπληθή 
αυτή ομάδα, που κυριαρχεί στη διάρκεια της εποχής των Κομνηνών και 
των Αγγέλων, δεν είναι αμιγώς τυπολογική22, καθώς πρόκειται για διακο-

cooking ware in the Eastern Adriatic, Rei Cretariae Romanae Fautorum Acta 36 (2000), 
91-96. S. Y. Waksman – S. Lemaître, Céramiques culinaires de Lycie (Turquie) aux époques 
romaine et proto-byzantine: approaches archéologiques et archéométriques, στο: LRCW3. 
Late Roman Coarse Wares, Cooking Wares and Amphorae in the Mediterranean. 
Archaeology and Archaeometry. Comparison between Western and Eastern Mediterranean, 
τόμ. II, εκδ. S. Menchelli – S. Santoro – M. Pasquinucci – G. Guiducci [BAR International 
Series 2185], Oxford 2010,783, εικ. 5).

21. Βλ. συγκεντρωτικά για αυτές τις κατηγορίες: Ηayes, Excavations [βλ. σημ. 1], 12-
37. S. E. J. Gerstel – J. A. Lauffenburger (εκδ.), A Lost Art Rediscovered. The Architectural 
Ceramics of Byzantium, Pennsylvania 2001 (για την κεραμική με λευκό πηλό). A. H. S. 
Megaw, Zeuxippus Ware, BSA 63 (1968), 67-88. A. H. S. Megaw, Zeuxippus Ware Αgain, στο: 
Recherches sur la céramique byzantine [βλ. σημ. 1], 259-266. Y. Waksman – V. François, Vers 
une redéfinition typologique et analytique des céramiques byzantines du type Zeuxippus 
Ware, BCH 128-129 (2004-2005), 629-724 (για την κεραμική του Ζευξίππου).

22. Για την τυπολογία και τα γνωρίσματα της τυπολογικής κατάταξης: P. M. 
Rice, Pottery Analysis. A Sourcebook, Chicago 1987, 25, 274-277, 282-283, 286-288. D. E. 



163ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

σμητικές ή αλλιώς στυλιστικές κατηγορίες23, όπου η διακόσμηση έχει χρη-
σιμοποιηθεί ως βασικό διακριτικό γνώρισμα, και όχι τόσο το σχήμα και η 
κεραμική ύλη του αντικειμένου. Μικρές διαφοροποιήσεις στην απόδοση 
λεπτομερειών του σχήματος, όπως στην απόληξη του χείλους ή της βάσης, 
δεν έχουν αναδειχθεί όσο θα έπρεπε, οδηγώντας σε λεπτομερές σχηματο-
λόγιο (εικ. 3), πόσο μάλλον τα μακροσκοπικά χαρακτηριστικά της κε-
ραμικής ύλης. Προσεκτική, όμως, παρατήρηση των χαρακτηριστικών της 
κάθε ξεχωριστής διακοσμητικής κατηγορίας, εξέταση της κεραμικής τους 
ύλης και μεταξύ τους σύγκριση αναδεικνύουν, σε αρκετές περιπτώσεις, 
την παρουσία όμοιων σχημάτων σε διαφορετικές υποκατηγορίες24, όπως 
είχε επιγραμματικά σημειώσει και ο R. B. K. Stevenson ήδη από τη δεκα-
ετία του 194025. Επιπλέον, η άποψη που είχε διατυπωθεί ήδη από τον Ch. 
Morgan και επαναλήφθηκε από τον J. W. Hayes, ότι αγγεία που διαφορο-
ποιούνται μεταξύ τους κυρίως βάσει της διακόσμησης θα μπορούσαν να 
προέρχονται από το ίδιο αγγειοπλαστικό κέντρο παραγωγής26, επιβεβαι-
ώνεται από τα αποτελέσματα πρόσφατων χημικών αναλύσεων του κερα-
μικού σώματος δειγμάτων από διαφορετικές ομάδες που βρέθηκαν στην 
Κόρινθο27, στη Θήβα και στη Χαλκίδα28, ή που προήλθαν από διαφορετι-

Arnold, Ceramic Theory and Cultural Process, Cambridge – New York – Port Chester 1989, 
7. W. Y. Adams – E. W. Adams, Archaeological Typology and Practical Reality: A Dialectical 
Approach to Artifact Classification and Sorting, Cambridge – New York – Melbourne 1991, 
29-30, 63, 78, 91, 202-203. 

23. Βλ. αναλυτικά: Rice, Pottery Analysis, 244-246.
24. Αυτό προκύπτει, για παράδειγμα, από σύγκριση των σχημάτων που χαρακτηρίζουν 

τη λεπτεγχάρακτη με άλλα που απαντούν στην εγχάρακτη κεραμική με κηλίδες ερυθρού 
χρώματος (Morgan, The Byzantine Pottery [βλ. σημ. 1], εικ. 95 και εικ. 91, αντίστοιχα), 
ή απαντούν στη λεπτεγχάρακτη αλλά και στη γραπτή με πράσινο και καστανό χρώμα 
κεραμική (Morgan, The Byzantine Pottery, εικ. 103 και εικ. 55, 56, 59, αντίστοιχα), ή στη 
λεπτεγχάρακτη αλλά και στη γραπτή με επίχρισμα κεραμική και στη γραπτή με κηλιδωτή 
διακόσμηση (Morgan, The Byzantine Pottery, εικ. 103 και εικ. 75 και εικ. 63, αντίστοιχα).

25. Stevenson, The Pottery 1936-7 [βλ. σημ. 1], 59.
26. Morgan, The Byzantine Pottery, 116 και Hayes, Excavations, 46, αντίστοιχα.
27. H. E. White – C. M. Jackson – G. D. R. Sanders, Byzantine Glazed Ceramics from 

Corinth: Testing Provenance Assumptions, αναρτημένη ανακοίνωση στο: ISA 2006 36th 
International Symposium on Archaeometry. 36e Symposium International d’Archéometrie, 
Quebec, Canada.

28. S. Y. Waksman – N. D. Kontogiannis – S. S. Skartsis – G. Vaxevanis, The Main 



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ164

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

κές θέσεις της ανατολικής Μεσογείου29. Μάλιστα, πολύ πρόσφατη έρευ-
να επιβεβαίωσε εκ νέου, βάσει της σύστασης της κεραμικής ύλης εξετα-
ζόμενων δειγμάτων, την ύπαρξη μίας κύριας παραγωγής, παράλληλα με 
την ύπαρξη δευτερευόντων, τοπικών παραγωγών. Σε αυτήν, την οποία 
ονομάζει «Κύρια Μεσοβυζαντινή Παραγωγή», εντάσσονται όλες οι βασι-
κές διακοσμητικές κατηγορίες, με παραγωγή κατά το μεγαλύτερο μέρος 
του 12ου και του 13ου αι. Η ευρύτερη περιοχή της Χαλκίδας υποστηρί-
ζεται ότι αποτελεί τον τόπο παραγωγής30. Άρα, αν και ο τρέχων διαχω-
ρισμός σε επιμέρους διακοσμητικές ομάδες διευκολύνει εκ πρώτης όψης 
τον μελετητή στη διαλογή του υλικού του, συχνά οδηγεί σε κατατμήσεις 
και υποδιαιρέσεις που δεν συμβάλλουν στη ρεαλιστική ανασύνθεση των 
δεδομένων, καθώς, όπως σταδιακά αποδεικνύεται, διαφορετικές διακο-
σμητικές κατηγορίες αποτελούν προϊόντα του ίδιου κέντρου παραγωγής. 
Αντίθετα, για παράδειγμα, βάσει τεχνικών διακόσμησης γίνεται η αναλυ-
τική παρουσίαση των παραγωγών της εφυαλωμένης μεσαιωνικής κερα-
μικής της Κύπρου, αλλά σε εκείνη την περίπτωση αυτές ενσωματώνονται 
σε μία ευρύτερη και πιο σαφή ομαδοποίηση, αυτήν του τόπου παραγω-
γής τους (Πάφος, Λάπηθος ή Έγκωμη), η οποία διευκολύνει τον μελετη-
τή31. Για να γίνει πιο εύγλωττη η παρατήρηση, και στην πρωτοβυζαντινή 
κεραμική τα σχήματα και η διακόσμηση της ερυθροβαφούς κεραμικής της 
βορείου Αφρικής, για παράδειγμα, ποικίλλουν, όμως προέρχονται από 
επιμέρους εργαστήρια που εντοπίζονται σε μία κοινή, ευρεία είναι η αλή-
θεια, αλλά γνωστή ζώνη παραγωγής.

Επιπλέον, αν και για το χρονικό πλαίσιο αυτών των ομάδων έχουν 
προκύψει πολλές πληροφορίες, ιδίως χάρη στα αναλυτικά δεδομένα 
από την αναθεώρηση της χρονολόγησης της κεραμικής της ανασκαφής 

“Middle Byzantine Production” and Pottery Manufacture in Thebes and Chalcis, BSA 109 
(2014), 379-422.

29. Waksman – Von Wartburg, “Fine-Sgraffito Ware”, “Aegean Ware” [βλ. σημ. 14], 
369-388 και ειδικά 377-385.

30. Βλ. αναλυτικά: Waksman κ.ά., The Main “Middle Byzantine Production”, 396-417. 
Βλ. ακόμα και: Waksman – Von Wartburg, “Fine-Sgraffito Ware”, “Aegean Ware” [βλ. σημ. 
14], 380-382.

31. Για τα βασικά κέντρα παραγωγής της μεσαιωνικής εφυαλωμένης κεραμικής της 
Κύπρου: Δ. Παπανικολα-Μπακιρτζη, Μεσαιωνική εφυαλωμένη κεραμική της Κύπρου. Τα 
εργαστήρια Πάφου και Λαπήθου, Θεσσαλονίκη 1996.



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 165

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

στη μεσοβυζαντινή Κόρινθο και από σύνολα της Κωνσταντινούπολης, 
αυτά σπανίως εμπλουτίζονται με συμπληρωματικά στοιχεία που στηρί-
ζονται σε στρωματογραφικά δεδομένα από άλλες θέσεις32. Αυτό οφείλε-
ται βέβαια και στο γενικότερο πρόβλημα ότι αδιατάρακτα αρχαιολογικά 
στρώματα που να καλύπτουν μία μεγάλη χρονική περίοδο σπανίως ανα-
σκάπτονται33. Τουναντίον, συχνά τα δεδομένα της Κορίνθου εφαρμόζο-
νται στη χρονολόγηση αντίστοιχου υλικού από άλλες θέσεις. Κατ’ αυ-
τόν τον τρόπο, όμως, δεν αποτυπώνονται ενδεχόμενες διακυμάνσεις στην 
εισαγωγή επιμέρους κατηγοριών, χρήσιμες για την καλύτερη κατανόη-
ση του εύρους χρονολόγησης της κάθε κατηγορίας και πιθανών μεταβο-
λών τόσο στα εμπορικά ρεύματα όσο και στην ενδεχόμενη τοπική, αντί-
στοιχη, παραγωγή. Ότι τέτοιες, όμως, διαφοροποιήσεις προφανώς και θα 
υπήρχαν δηλώνεται ήδη από τη μελέτη του υλικού της Κορίνθου, όπου 
στα τέλη του 11ου αι. σημειώνεται παύση στις εισαγωγές κεραμικής με 
λευκό πηλό στην περιοχή34, ενώ, ως γνωστό, συγκεκριμένες υποκατηγορί-
ες της εν λόγω κεραμικής συνέχισαν να κυκλοφορούν και μέσα στον 12ο 
αι. σε άλλες περιοχές35. 

Ακόμα, ως προς τα κέντρα παραγωγής, εάν η προέλευση της κεραμι-
κής με λευκό πηλό και της κεραμικής του Ζευξίππου έχει συσχετιστεί με 
την ευρύτερη περιοχή της Κωνσταντινούπολης36, παρά τη συστηματική 
διερεύνηση του θέματος μέσω και της συχνής χρήσης χημικών και πετρο-
γραφικών αναλύσεων, συγκεκριμένο κέντρο ή κέντρα παραγωγής ακό-
μα λανθάνουν της έρευνας. Πιο ασαφής είναι η εικόνα για την ομάδα 

32. Για το θέμα της αναθεωρημένης χρονολόγησης βλ. G. D. R. Sanders, New Relative 
and Absolute Chronologies for 9th to 13th Century Glazed Wares at Corinth: Methodology 
and Social Conclusions, στο: Byzanz als Raum. Zu Methoden und Inhalten der historischen 
Geographie des östlichen Mittelmeerraumes, εκδ. K. Belke – F. Hild – J. Koder – P. Soustal 
[Österreichische Akademie der Wissenschaften. Veröffentlichungen der Kommission für 
die Tabula Imperii Byzantini 7], Wien 2000, 153-173. Sanders, Recent Developments [βλ. 
σημ. 8], 385-399. Βλ. σχετικά για αυτές τις παρατηρήσεις και: B. Böhlendorf-Arslan, 
Glasierte byzantinische Keramik aus der Türkei, τόμ. 1, Istanbul 2004, 315. Waksman – Von 
Wartburg, “Fine-Sgraffito Ware”, “Aegean Ware” [βλ. σημ. 14], 371. 

33. Βλ. για ανάλογη παρατήρηση και: Von Wartburg, Chronology and Stratigraphy [βλ. 
σημ. 3], 426.

34. Sanders, Recent Developments [βλ. σημ. 8], 394.
35. Ενδεικτικά βλ. και: Papanikola-Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics [βλ. σημ. 8], 197.
36. Βλ. παραπάνω, σημ. 21.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ166

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

της μεσοβυζαντινής εφυαλωμένης κεραμικής με ερυθρωπό πηλό, καθώς 
λείπουν οι άμεσες ενδείξεις για εργαστηριακές εγκαταστάσεις παραγω-
γής κεραμικής με συγκεκριμένα προϊόντα. Εξαίρεση αποτελεί η πρόσφα-
τη απόδοση ενός βασικού κέντρου παραγωγής στην ευρύτερη περιοχή 
της Χαλκίδας37. Γι’ αυτό και όταν επιχειρούνται περισσότερο διεισδυτι-
κές ερμηνείες, οι ομάδες προσγράφονται μεν στη «βυζαντινή» παραγωγή, 
αλλά ακόμα δεν είναι εφικτό να συσχετισθούν με συγκεκριμένα κέντρα 
παραγωγής. Επομένως, είναι αυτονόητο ότι ακόμα και σε πρόσφατo πα-
ράδειγμα μελέτης για την κεραμική που απαντά στην Πελοπόννησο στον 
12ο και 13ο αι. αυτές οι ομάδες αναγνωρίζονται ως προϊόντα τοπικών ή 
περιφερειακών εργαστηρίων, ως προς τη θέση στην οποία βρέθηκαν, ως 
«βυζαντινές» παραγωγές, χωρίς να μπορεί να γίνει συγκεκριμένη απόδο-
ση κέντρου παραγωγής38. Και εάν ως προς τη διάχυση αυτών των ομά-
δων σε περιοχές εκτός του Βυζαντίου, στη Δύση και στην Ανατολή, αυτή 
η γενική «ετικέτα» της βυζαντινής παραγωγής εξακολουθεί ακόμα να θε-
ωρείται ότι συμβάλλει με τον τρόπο της στην ανίχνευση των εμπορικών 
ανταλλαγών σε διεθνές επίπεδο, γίνεται εμφανές ότι δεν βοηθά ιδιαίτερα 
στη διερεύνηση των εσωτερικών, τοπικών, περιφερειακών ανταλλαγών, 
οι οποίες όμως δεν ήταν αμελητέες. Αυτή η εικόνα αντιτίθεται εμφανώς 
στα δεδομένα από την πρωτοβυζαντινή περίοδο, όπου κυρίως είναι πο-
λυάριθμες και πιο σαφείς οι πληροφορίες που διαθέτουμε για αυτού του 
είδους τις εσωτερικές ανταλλαγές μεταξύ απομακρυσμένων περιοχών της 
βυζαντινής αυτοκρατορίας, συγκριτικά με εκείνες από θέσεις εκτός της 
βυζαντινής επικράτειας. 

Ακόμα και οι όποιες υπάρχουσες πληροφορίες, που συνήθως είναι 
έμμεσες (μεγάλος αριθμός αγγείων με ίδια, μακροσκοπικά, χαρακτηριστι-

37. Βλ. παραπάνω.
38. J. Vroom, The Morea and its links with Southern Italy after AD 1204: ceramics 

and identity, Archeologia Medievale 38 (2011) 409-430. Σημειώνεται, πάντως, η πρόσφατη 
προσπάθεια της Β. Βöhlendorf-Arslan να συσχετίσει με συγκεκριμένες περιοχές τα 
πολυάριθμα αγγεία αυτής της ευρείας ομάδας που αποτελούν μέρος της συλλογής του 
Skulpturensammlung und Museum für Byzantinische Kunst του Βερολίνου (Β. Βöhlendorf-
Arslan, Spätantike, byzantinische und postbyzantinische Keramik, Skulpturensammlung 
und Museum für Byzantinische Kunst, Staatliche Museen zu Berlin [Spätantike – Frühes 
Christentum – Byzanz. Kunst im Ersten Jahrtausend, Reihe A: Grundlagen und Monumente 
3], Wiesbaden 2013, 33-576).



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 167

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

κά του κεραμικού σώματος και ομοιότητες σχημάτων και διακόσμησης, 
δείγματα υπερόπτησης) δείχνουν, όπως θα φανεί παρακάτω, ότι η εικό-
να είναι εξαιρετικά περίπλοκη. Ήδη, βάσει των αποτελεσμάτων της έρευ-
νας, παράλληλα με ένα βασικό και προφανώς καλά οργανωμένο κέντρο 
παραγωγής, που πρόσφατα, όπως προαναφέρθηκε, θεωρήθηκε ότι εντο-
πίζεται στην περιοχή της Χαλκίδας και του οποίου τα προϊόντα είχαν 
ευρύτατη διάχυση, αναγνωρίζονται και επιμέρους κέντρα παραγωγής. Η 
Κόρινθος, όπως αποδεικνύουν σχετικές αναλύσεις39, υπήρξε ένα βασικό 
κέντρο παραγωγής για τις περισσότερες από τις προαναφερθείσες υπο-
ομάδες, ενώ, ενδεικτικά, το Άργος και η Σπάρτη, για συγκεκριμένες ομά-
δες κυρίως εγχάρακτης κεραμικής του 11ου και 12ου αι.40 Εκτός από αυτά 
τα επιβεβαιωμένα κέντρα, απομένει να αποδειχθεί εάν και άλλες περιο-
χές, όπως η Θεσσαλονίκη, το μεσαιωνικό Κίτρος και η Λάρισα, αλλά και 
η Μικρά Ασία υπήρξαν κέντρα παραγωγής για ορισμένες από τις κατηγο-
ρίες, όπως έχει υποστηριχτεί από μελετητές41. Προκύπτει λοιπόν ένα σχή-

39. White – Jackson – Sanders, Byzantine Glazed Ceramics. Για τις διαφορετικές 
κεραμικές ύλες βλ. G. D. R. Sanders, Παραγωγή των εργαστηρίων της Κορίνθου, στο: 
Βυζαντινά εφυαλωμένα κεραμικά [βλ. σημ. 1], 162. Για την παραγωγή της Κορίνθου βλ. 
και: Sanders, Recent Developments [βλ. σημ. 8], 388-395. Papanikola-Bakirtzi, Byzantine 
Glazed Ceramics [βλ. σημ. 8], 198-200.

40. Α. Οικονομου, Κεραμεική του 12ου αιώνα από το Άργος, στο: 8ο Συμπόσιο 
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας. Περιλήψεις, Αθήνα 1988, 75. O. Vassi, An 
Unglazed Ware Pottery Workshop in Twelfth-Century Lakonia, BSA 88 (1993) 292. Δ. 
Παπανικολα-Μπακιρτζη, Εργαστήρια εφυαλωμένης κεραμικής στο βυζαντινό κόσμο, 
στο: 7ο Διεθνές Συνέδριο Μεσαιωνικής Κεραμικής της Μεσογείου [βλ. σημ. 1], 53. 
Παπανικολα-Μπακιρτζη, Βυζαντινά εφυαλωμένα κεραμικά, 187 αρ. 214 (Α. Μπακουρου). 
Sanders, Recent Developments [βλ. σημ. 8], 394. Α. Οικονομου-Laniado, Βυζαντινή κε-
ραμική από το Άργος (12ος-13ος αιώνας), στο: Α΄ αρχαιολογική σύνοδος Νότιας και 
Δυτικής Ελλάδος, ΣΤ΄ Εφορεία Προϊστορικών και Κλασικών Αρχαιοτήτων, 6η Εφορεία 
Βυζαντινών Αρχαιοτήτων, Πρακτικά, Πάτρα 9-12 Ιουνίου 1996, εκδ. Ντ. Ζαφειροπουλου, 
Αθήνα 2006, 346. Dimopoulos, Byzantine Graffito Wares [βλ. σημ. 18], 336, 339. Papanikola-
Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics on the Market, 200. D. Athanasoulis, Corinth, στο: 
Heaven & Earth. Cities and Countryside in Byzantine Greece, εκδ. J. Albani – E. Chalkia, 
Athens 2013, 200. 

41. Αναφορικά με τη Θεσσαλονίκη και την άποψη ότι υπήρξε κέντρο παραγωγής 
γραπτής λεπτεγχάρακτης κεραμικής: (M. Popović, Importation et production locale de 
céramique à Ras (fin XIe-début XIIIe siècle), στο: Recherches sur la céramique byzantine [βλ. 
σημ. 1], 124. Παπανικολα-Μπακιρτζη – Μαυρικιου – Μπακιρτζησ, Βυζαντινή κεραμική [βλ. 



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ168

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

μα, το οποίο είχε ήδη προδιαγράψει ο D. Talbot Rice42, βάσει του οποίου 
αναγνωρίζονται περισσότερα του ενός βασικού κέντρα παραγωγής, με ευ-
ρεία διάδοση των προϊόντων τους. Ποια ήταν όμως η εμβέλεια κυκλοφο-
ρίας των προϊόντων τους; Δεν είναι πιθανό αυτά, παράλληλα με τα προ-
ϊόντα που προσγράφονται στην «Κύρια Μεσοβυζαντινή Παραγωγή» και 
είχαν ευρεία συμμετοχή στο διεθνές εμπόριο, να περιορίζονταν στο τοπι-
κό εμπόριο43, ιδίως εάν ληφθεί υπόψη ότι ειδικά η Κόρινθος και η περιο-
χή της Σπάρτης υπήρξαν, κατά την ίδια περίοδο, κέντρα τόσο του περιφε-
ρειακού, όσο και του διαπεριφερειακού εμπορίου44. Άλλωστε, ενισχυτικό 
σχετικό παράδειγμα είναι η διάχυση της κεραμικής με εγχάρακτο διάκο-
σμο και κηλίδες ερυθρού χρώματος («Measles Ware») (εικ. 4), η οποία συ-
σχετίζεται με κέντρα παραγωγής του πελοποννησιακού χώρου, σε περιο-
χές της Ιταλίας κατά την υπό εξέταση περίοδο45. Παράλληλα, όμως, με τις 
παραγωγές αυτών των κέντρων η εικόνα από την Κόρινθο και τη Σπάρτη 
υποδεικνύει ότι κυκλοφορούσαν και αγγεία με παρόμοιο διάκοσμο αλλά 
προέρχονταν, βάσει της σύστασης του πηλού τους, από άλλα, μη εντοπι-
σμένα κέντρα46. Η εικόνα αυτή επιβεβαιώνεται και από τη μελέτη του υλι-
κού άλλων θέσεων της Πελοποννήσου και της Κρήτης, όπου και εκεί εντο-
πίζονται διαφορετικές κεραμικές ύλες σε όστρακα της ίδιας διακοσμητι-

σημ. 1], 81 και σημ. 118). Για το Κίτρος: Ευ. Μαρκη, Ἀνασκαφὴ ἐργαστηρίου κεραμεικῆς 
καὶ χύτευσης σιδήρου στὴν ἀρχαία Πύδνα, στο: Αντίφωνον. Αφιέρωμα στον Καθηγητή Ν. 
Β. Δρανδάκη, συντ. εκδ. Β. Κατσαρος, Θεσσαλονίκη 1994, 125-131, σχ. 3. Για τη Λάρισα: 
Παπανικολα-Μπακιρτζη, Εργαστήρια, 53, 63. Για την αναζήτηση κέντρων παραγωγής της 
λεπτεγχάρακτης και επιπεδόγλυφης κεραμικής στη Μικρά Ασία βλ. Hayes, Excavations at 
Saraçhane [βλ. σημ. 1], 44. Th. St. Mackay, Pottery of the Frankish Period. 13th and early 14th 
century, στο: Corinth, the Centenary 1896-1996 [βλ. σημ. 8], 403-404 και Böhlendorf-Arslan, 
Glasierte byzantinische Keramik, τόμ. 1, 117-118, 317-320, τόμ. 3, χάρτης 6, αντίστοιχα.

42. Talbot Rice, Byzantine Glazed Pottery [βλ. σημ. 1], 8.
43. Papanikola-Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics [βλ. σημ. 8], 215.
44. Λαΐου, Οἱ ἀνταλλαγὲς καὶ τὸ ἐμπόριο ἀπὸ τὸν 7ο ἕως τὸν 12ο αἰώνα [βλ. σημ. 4], 

542-543. Sanders, Κόρινθος [βλ. σημ. 8], 402. Athanasoulis, Corinth, 200.
45. Συγκεντρωτικά για τα κέντρα στα οποία εξάγεται: Dimopoulos, Trade of Byzantine 

Red Wares, 186-187, εικ. 12.3 και πιο πρόσφατα: François, Représenter le commerce de la 
poterie, 51 εικ. 1.

46. White – Jackson – Sanders, Byzantine Glazed Ceramics from Corinth [βλ. σημ. 27]
και Dimopoulos, Byzantine Graffito Wares, 343.



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 169

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

κής ομάδας47. Και η κατάσταση περιπλέκεται περαιτέρω, αν ληφθεί υπό-
ψη ότι από τις προαναφερθείσες αναλύσεις προσγράφονται στην «Κύρια 
Μεσοβυζαντινή Παραγωγή» με ευρεία διάχυση των προϊόντων της και 
δείγματα της λεγόμενης «Αιγαιακής παραγωγής», που αρχικά είχαν αντι-
μετωπιστεί ως ιδιαίτερη κατηγορία48. Αναδεικνύεται, επομένως, μία αρκε-
τά σύνθετη εικόνα, όπου εκτός από ένα τουλάχιστον κέντρο παραγωγής, 
του οποίου τα προϊόντα διακινούνται ευρέως, αναγνωρίζονται την ίδια 
περίπου εποχή και επιμέρους κέντρα παραγωγής, τοπικής ή μη εμβέλει-
ας, σε αστικά κέντρα49, αν και σημαντική αποκέντρωση με εμφάνιση το-
πικών εργαστηρίων κεραμικής έχει σημειωθεί ότι γενικεύεται από τον 13ο 
αι. και μετά50. Υπολείπεται να διερευνηθεί καλύτερα η γεωγραφική εμ-
βέλεια διάχυσης και η ποικιλία των προϊόντων των μεσοβυζαντινών κέ-
ντρων. Η διαφορά, σε σχέση με τις παραγωγές της υστεροβυζαντινής επο-
χής, φαίνεται να εντοπίζεται στο ότι τα προϊόντα του 12ου αι. ακολου-
θούν ευρέως διαδεδομένες τυπολογικές και διακοσμητικές ομάδες, παρου-
σιάζουν, δηλαδή, μία κοινή και ενσωματώνονται σε αυτήν51, ενώ από τον 
13ο αι. και μετά τα προϊόντα των επιμέρους εργαστηρίων διαφοροποιού-
νται εμφανώς ως προς τα σχήματα και τα διακοσμητικά θέματα, διακρι-
νόμενα, μάλιστα, σε ορισμένες περιπτώσεις από αμελέστερη απόδοση της 
διακόσμησης και όχι ιδιαίτερη έμφαση στη λεπτομέρεια52. Τα βαθύτερα 

47. Για ενδεικτικά παραδείγματα, βλ. Α. Γ. Γιαγκακη, Η κεραμική από το βυζαντινό 
κτήριο στο Πυργί της Ελεύθερνας, στο: Ελεύθερνα, Τομέας ΙΙ.3, εκδ. Θ. Καλπαξης, 
Ρέθυμνο 2008, 244-247 αρ. 10-29, 248-252 αρ. 36-60. Ν. Πουλου-Παπαδημητριου, Βυζαντινή 
κεραμική από την Ελεύθερνα: η στέρνα της Αγίας Άννας, στο: Τομέας ΙΙ.3. Βυζαντινό 
σπίτι στην Αγία Άννα, εκδ. Θ. Καλπαξης, Ρέθυμνο 2008, 88 αρ. 2-6.

48. Waksman – Von Wartburg, “Fine-Sgraffito Ware”, “Aegean Ware” [βλ. σημ. 14], 
377-385 με πίνακες. Waksman κ.ά., The Main “Middle Byzantine Production” [βλ. σημ. 28], 
414-415.

49. Βλ. και: Armstrong, Ceramics [βλ. σημ. 1], 434.
50. Παπανικολα-Μπακιρτζη, Εργαστήρια [βλ. σημ. 40], 63.
51. Για την ύπαρξη κοινής παράδοσης στα σχήματα και στις διακοσμήσεις κατά 

τον 12ο αι. βλ. Dimopoulos, Byzantine Graffito Wares [βλ. σημ. 18], 340. Dimopoulos, Trade 
of Byzantine Red Wares [βλ. σημ. 13], 190. S. Y. Waksman, Archaeometric Approaches to 
Ceramics Production and Imports in Medieval Cyprus, στο: Cypriot Medieval Ceramics. 
Reconsiderations and New Perspectives, εκδ. D. Papanikola-Bakirtzi – N. Coureas, Nicosia 
2014, 263, 265-266, 269.

52. Dimopoulos, Byzantine Graffito Wares, 341. Armstrong, Ceramics, 436. Papanikola-



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ170

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

κίνητρα αυτής της ανανεωμένης οπτικής μένουν να διερευνηθούν περαι-
τέρω. Τονίστηκε ήδη το ιδιαίτερα αναπτυγμένο εμπόριο στην εποχή των 
Κομνηνών, αλλά και σε όλη τη διάρκεια του 12ου αι. Σε αυτό το πλαίσιο 
τα επιμέρους κέντρα παραγωγής προσπαθούν να επωφεληθούν όσο μπο-
ρούν από τη διάδοση ευρέως αναγνωρίσιμων ομάδων κεραμικής, αντα-
ποκρινόμενα στη μεγάλη ζήτηση προϊόντων53. Τα προϊόντα, μάλιστα, των 
επιμέρους κέντρων με παρόμοια χαρακτηριστικά αναγνωρίζονται, συ-
χνά, από την έρευνα ως «απομιμήσεις» μίας «πρωτότυπης» παραγωγής54. 
Παρόλ’ αυτά, αξίζει να σημειωθεί η άποψη της Μ.-L. Von Wartburg σχετι-
κά με τη μεσαιωνική εφυαλωμένη κεραμική της Κύπρου. Έχοντας ως πα-
ράδειγμα τα αρχαιολογικά δεδομένα για μία παράλληλη παραγωγή της 
λεγόμενης «Port Saint-Symeon» κατηγορίας σε περισσότερα του ενός κέ-
ντρα και συνδυάζοντας αυτά με τα στοιχεία για την εξέλιξη της πολύχρω-
μης εγχάρακτης κεραμικής της Κύπρου, την οποία η πρώτη κατηγορία θε-
ωρείται ότι επηρέασε, παρατηρεί ότι η παραδοσιακή άποψη της διάχυσης 
μίας κατηγορίας κεραμικής από ένα μείζον κέντρο και η απομίμησή της 
από άλλα, μικρότερα, θα πρέπει να επανεξεταστεί55. Προβάλλει την «πο-
λιτιστική ώσμωση» ως βασικό παράγοντα που θα μπορούσε καλύτερα να 
εξηγήσει την παράλληλη παραγωγή παρόμοιας κεραμικής από πολλά κέ-
ντρα κατά την ίδια περίοδο56. Παραδείγματα των διακοσμητικών ομά-
δων της κεραμικής με ερυθρό πηλό του 12ου αι., αν και βάσει του σχήμα-
τος και της διακόσμησης έχουν εξαιρετικά μεγάλες ομοιότητες, με μακρο-
σκοπική παρατήρηση του πηλού τους ή, κυρίως, με αναλύσεις57 αποδει-
κνύονται ως προερχόμενα από διαφορετικά εργαστήρια. Η παρατήρηση 
αυτή υποδηλώνει ότι ίσως μία ανάλογη οπτική να θέτει σε πιο σωστές βά-

Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics [βλ. σημ. 8], 215.
53. Για τις αυξανόμενες ποσότητες εφυαλωμένης κεραμικής που ήταν διαθέσιμες και 

σε περιοχές της ενδοχώρας βλ. και: Armstrong, Ceramics, 395.
54. Βλ. χαρακτηριστικά: Waksman – Von Wartburg, “Fine-Sgraffito Ware”, “Aegean 

Ware”, and other Wares [βλ. σημ. 14], 372. Dimopoulos, Byzantine Graffito Wares, 347.
55. Von Wartburg, Chronology and Stratigraphy [βλ. σημ. 3], 432-433.
56. Von Wartburg, Chronology and Stratigraphy, 430, 432-433.
57. Ως προς τις αναλύσεις, χαρακτηριστική είναι η περίπτωση αυτών που διενεργή-

θηκαν στο υλικό της Κορίνθου και κατέδειξαν ότι δείγματα που στυλιστικά εντάσσονταν 
στην ίδια ομάδα κατατάσσονται σε διαφορετικές ομάδες, βάσει της κεραμικής τους ύλης 
(White – Jackson – Sanders, Byzantine Glazed Ceramics from Corinth [βλ. σημ. 27]).



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 171

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

σεις το ζήτημα και για τη βυζαντινή κεραμική του 12ου αι. Αντίθετα, μετά 
το 1204, όταν κατακερματίζεται η ενότητα της βυζαντινής αυτοκρατορί-
ας και του αιγαιακού χώρου, εμφανίζονται διαφορετικές παραγωγές με 
τα δικά τους ιδιαίτερα γνωρίσματα, στοχεύοντας να εκμεταλλευτούν την 
εμφάνιση διάδοχης κατάστασης και να κερδίσουν νέες αγορές. Βέβαια, 
βάσει των αποτελεσμάτων της πρόσφατης έρευνας, νέες κατηγορίες που 
απαντούν στον 13ο αι., όπως η εγχάρακτη κεραμική με ομόκεντρους κύ-
κλους και μονόχρωμη εφυάλωση, που μέχρι πρότινος συσχετιζόταν με την 
κεραμική Ζευξίππου, εμφανίζουν κοινή χημική σύσταση με την «Κύρια 
Μεσοβυζαντινή Παραγωγή», με ό,τι αυτό συνεπάγεται για την παράλλη-
λη συνέχιση της παραγωγής σε προϋπάρχοντα αγγειοπλαστικά κέντρα58. 
Αντί για αποκέντρωση των κέντρων παραγωγής θα πρέπει ίσως να επιχει-
ρήσουμε καλύτερη κατανόηση της εμφάνισης νέων κατηγοριών κεραμι-
κής, εμφανώς διαφοροποιημένων από εκείνες της μεσοβυζαντινής εποχής. 

ΙΙ.2. Αγγεία μεταφοράς και αποθήκευσης

Tο δεύτερο είδος πήλινου αντικειμένου, στο οποίο συνήθως 
επικεντρώνεται η έρευνα λόγω της σημασίας του στην προσπάθεια 
ανασύστασης των εμπορικών επαφών, είναι ο αμφορέας. Οι τέσσερις 
βασικοί τύποι μεσοβυζαντινών αμφορέων που έχει απομονώσει η 
έρευνα της N. Günsenin, βάσει της τυποποίησης και της διάχυσής τους, 
είχαν ιδιαίτερη σημασία στο διαπεριφερειακό και το διεθνές εμπόριο. 
Ειδικά ο τύπος Ι και ο τύπος ΙΙΙ (τύποι 54 και 61 της τυπολογίας του 
Hayes,  αντίστοιχα)59 (εικ. 5) με βάση τα μέχρι σήμερα ευρήματα φαίνεται 
ότι ήταν τα κύρια σχήματα που μετείχαν στο περιφερειακό και στο 
διεθνές εμπόριο. Μάλιστα, ο πρώτος φαίνεται να έχει ιδιαίτερη διάδοση 
στη Μικρά Ασία και στα βόρεια Βαλκάνια, με έμφαση σε θέσεις της 
θάλασσας του Μαρμαρά και της Μαύρης Θάλασσας και ακμή στη 
διάρκεια του 11ου αι. ή έως τις αρχές του 12ου αι. O δεύτερος, που 
φαίνεται να διαδέχεται τον πρώτο από άποψη ευρύτητας κυκλοφορίας 

58. Για το παράδειγμα της Χαλκίδας: Waksman κ.ά., The Main “Middle Byzantine 
Production” [βλ. σημ. 28], 414-417.

59. Günsenin, Amphores Byzantines [βλ. σημ. 1], 267-276. Hayes, Excavations [βλ. σημ. 
1], 73, 75-76.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

172

όσο και χρονικά, προσανατολίζεται κυρίως στην περιοχή του Αιγαίου 
και χρονολογείται κυρίως από τα μέσα του 12ου έως και τον πρώιμο 
13ο αι.60. Παρά τον σημαντικό ρόλο που διαδραμάτιζαν οι τύποι αυτοί 
στις εμπορικές επαφές, μόνον για τον τύπο Ι η αρχαιολογική έρευνα έχει 
εντοπίσει εργαστήρια κατασκευής του στη Γάνο, τη γειτονική Χώρα και 
το νησί του Μαρμαρά· με συνεκτίμηση των αρχαιολογικών και γραπτών 
πηγών, το πλαίσιο παραγωγής και διακίνησής του και το προϊόν (κρασί) 
έχουν διερευνηθεί με πειστικό τρόπο61. Ανάλογα στοιχεία δεν έχουν προς 
το παρόν δημοσιευτεί για τους άλλους τύπους, αν και έχουν διατυπωθεί 
υποθέσεις ως προς την πιθανή προέλευση του τύπου ΙΙ από την περιοχή 
της Τραπεζούντας ή ως προς εκείνη του τύπου ΙΙΙ από διάφορες περιοχές 
του Αιγαίου ή της Μικράς Ασίας, με πιο πρόσφατη την άποψη για την 
παραγωγή του τύπου στη Βοιωτία (εικ. 5)62. 

Ο εντοπισμός των κέντρων παραγωγής των αμφορέων καθίσταται 
επιτακτικός, όπως και η καλύτερη γνώση των χαρακτηριστικών της κε-
ραμικής ύλης των τύπων αυτών, μέσω συστηματικής περιγραφής της και 
συνοδευτικής φωτογραφικής της απεικόνισης με χρήση φακού υψηλής 
μεγέθυνσης, ιδίως μάλιστα καθώς νεότερες έρευνες έχουν δείξει ότι, για 
παράδειγμα, ο τύπος ΙΙ χαρακτηρίζεται από τουλάχιστον δύο διαφορε-

60. Μπακιρτζης, Βυζαντινά τσουκαλολάγηνα [βλ. σημ. 1], 76, 80. Günsenin, Amphores 
Byzantines, 267-276. N. Günsenin, Ganos wine and its circulation in the 11th century, στο: 
Byzantine Trade 4th-12th Centuries [βλ. σημ. 13], 145-153. Ε. Todorova, The Medieval 
Amphorae (Ninth to Fourteenth Centuries A.D.) from Excavation at Silistra in 2007 
(Preliminary Report), στο: Patabs II. Production and Trade of Amphorae in the Black Sea. 
Acts of the International Round Table held in Kiten, Nessebar and Sredetz, September 26-30 
2007, εκδ. Ch. Tzochev – T. Stoyanov – A. Bozkova, Sofia 2011, 132-136.

61. Günsenin, Ganos wine, 147-153.
62. Για πιθανή προέλευση του τύπου ΙΙ από την περιοχή της Τραπεζούντας: Todorova, 

The Medieval Amphorae, 135. Για διαφορετικές απόψεις ως προς την περιοχή προέλευ-
σης του τύπου ΙΙΙ, θέμα που απασχολεί και υπό εξέλιξη έρευνες: Hayes, Excavations [βλ. 
σημ. 1], 76. G. D. R. Sanders, Excavations at Sparta: The Roman Stoa, 1988-91 Preliminary 
Report, Part 1: (c) Medieval Pottery, BSA 88 (1993) 268. Sanders, The Medieval Pottery, 
283 και Πουλου-Παπαδημητριου, Βυζαντινή κεραμική [βλ. σημ. 47], 56. Για τη Βοιωτία και 
ειδικά για τις ενδείξεις που σχετίζονται με την παραγωγή του τύπου στην περιοχή της 
Τανάγρας βλ. A. K. Vionis, Current Archaeological Research on Settlement and Provincial 
Life in the Byzantine and Ottoman Aegean: A Case-Study from Boeotia, Greece, Medieval 
Settlement Research 23 (2008), 38, 40 εικ. 17b.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 173

τικές, μακροσκοπικά, κεραμικές ύλες63, ενώ ο τύπος ΙΙΙ είχε γνωρίσει και 
τοπικές απομιμήσεις, βάσει των ευρημάτων από την Ελεύθερνα Κρήτης64. 
Επιπλέον, παράλληλα με αυτούς τους ευρύτατα διαδεδομένους τύπους 
αμφορέων που χαρακτηρίζονται από μεγάλη μορφολογική τυποποίη-
ση, καταγράφονται και μεμονωμένα σχήματα αμφορέων, λαγηνιών, στα-
μνών, ιδίως στον 12ο αι., τα οποία στην πλειονότητα των περιπτώσεων 
αποδίδονται σε τοπική παραγωγή της υπό διερεύνηση θέσης65. Για την 
περίοδο του 11ου και 12ου αι. έχουν αναγνωριστεί αρκετά διαφορετικά 
σχήματα λαγηνιών και σταμνών και έχουν απομονωθεί και χαρακτηρι-
στικά είδη διακόσμησής τους, όπως αδρεγχάρακτος (συχνά και με πλα-
στικά κοσμήματα) ή γραπτός (η γνωστή «Matt painted» κατηγορία) διά-
κοσμος ή συνδυασμός τεχνικών66. Αν και τα λαγήνια και οι στάμνες είχαν 
κατεξοχήν οικιακή χρήση έχει τονιστεί από αρκετούς ερευνητές η χρή-
ση τους και ως δοχείων μεταφοράς, για νερό, κρασί ή λάδι67. Αυτό επιβε-
βαιώνεται από σχετικά ευρήματα, καθώς, σύμφωνα με την P. Armstrong, 
στάμνες που παράγονταν στην περιοχή της Λακωνίας και χρονολογού-
νται στον 12ο αι. εντοπίζονται τόσο σε θέσεις της Αργολίδας και της 

63. Todorova, The Medieval Amphorae, 134-135.
64. Γιαγκακη, Η κεραμική [βλ. σημ. 47], 218-219. Πουλου-Παπαδημητριου, Βυζαντινή 

κεραμική, 58-59. 
65. Άργος: Οικονομου, Κεραμεική του 12ου αιώνα από το Άργος [βλ. σημ. 40], 

75. Οικονομου-Laniado, Βυζαντινή κεραμική από το Άργος [βλ. σημ. 40], 347-348. 
Λακωνία: P. Armstrong, Lakonian Amphorae, στο: Recherches sur la céramique byzantine 
[βλ. σημ. 1], 185-188. Vassi, An Unglazed Ware Pottery Workshop [βλ. σημ. 40], 287-292. 
Ελεύθερνα: Γιαγκακη, Η κεραμική, 218-219. Πουλου-Παπαδημητριου, Βυζαντινή κεραμι-
κή, 62-63. Για μεμονωμένα παραδείγματα αμφορέων εισηγμένων σε μία θέση βλ. Πουλου-
Παπαδημητριου, Βυζαντινή κεραμική, 59-60.

66. Βλ. συγκεντρωτικά με αρκετά στοιχεία από τις πηγές και από αρχαιολογικά 
ευρήματα: Μπακιρτζης, Βυζαντινά τσουκαλολάγηνα [βλ. σημ. 1], 89-99, πίν. 24-26 και 
ενδεικτικά, παραδείγματα από την Κόρινθο (Stillwell Mackay, More Byzantine and 
Frankish Pottery [βλ. σημ. 1], 281 αρ. 64-68, 285-287 αρ. 85-90), το Άργος (M. Piérart – 
J.-P. Thalmann, Céramique romaine et médiévale, στο: Etudes argiennes [BCH Suppl. 6], 
Athènes – Paris 1980, 469, 470-473, εικ. 7, C2, εικ. 8, D9-D11, 477, Β4, 482, D9-D11), 
τη Σπάρτη (Sanders, Excavations at Sparta, 268-275), τον Άγιο Στέφανο (Sanders, The 
Medieval Pottery [βλ. σημ. 16], 392-394). 

67. Μπακιρτζης, Βυζαντινά τσουκαλολάγηνα, 93-94, 98-99. Sanders, Excavations at 
Sparta, 397-398. Vassi, An Unglazed Ware Pottery Workshop [βλ. σημ. 40], 287-290, 292.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

174

Αρκαδίας, όσο και στην Ξάνθο της Λυκίας68 και, μεταγενέστερα, στά-
μνες της κατηγορίας «Taffy Ware», που αποδίδεται πιθανόν σε εργαστή-
ρια στην περιοχή του Αγίου Στεφάνου Λακωνίας, του ύστερου 13ου-14ου 
αι., έχουν αναγνωριστεί στην Κόρινθο και στο Ακρωτήρι της Κρήτης69. 
Όμως εξαιτίας της πενίας των σχετικών δημοσιεύσεων και της μη έμφα-
σης στην περιγραφή της κεραμικής τους ύλης δεν είναι δυνατό να διε-
ρευνηθεί ο ρόλος τους στο τοπικό και περιφερειακό εμπόριο, στο εμπό-
ριο, δηλαδή, μικρής και μεσαίας κλίμακας. Σε αυτό προφανώς και θα δι-
αδραμάτιζαν ρόλο, όπως προκύπτει και από τα λίγα παραδείγματα που 
σημειώθηκαν. Το λάδι, που αποτελούσε, για παράδειγμα, βασικό εξαγώ-
γιμο προϊόν της Λακωνικής70, θα μπορούσε να μεταφέρεται και με αυτά 
τα πήλινα αγγεία. Προς επίρρωση των παραπάνω αξίζει να σημειωθεί, 
άλλωστε, ότι, σύμφωνα με έγγραφο του τέλους του 12ου αι. (1196), όπου 
σε σχέση με τη διακίνηση προϊόντων της μονής Μεγίστης Λαύρας πα-
ρατίθενται φορολογικές οδηγίες για τον τρόπο φορολόγησης φορτίων 
που εισέρχονταν στην Κωνσταντινούπολη, εκτός από τα «μεγαρικά» και 
τα «βουτζία» αναφέρονται και «ἕτερα ἀγγεῖα ὡσαύτως φερομένου», δη-
λαδή και άλλα αγγεία για τη μεταφορά του ίδιου προϊόντος, του κρα-
σιού71. Επιπροσθέτως, στη μεταγενέστερη  Pratica della mercatura του F. 
B. Pegolotti, του 14ου αι., εμφανίζεται η λέξη «laine», το λαγήνι δηλαδή, 
και σημειώνεται ότι συσχετίζεται σχεδόν πάντα με τη λιανική και όχι με 
τη χονδρική πώληση, στην οποία χρησιμοποιούνται βαρέλια72. 

68. Για την παραγωγή της Λακωνίας: Armstrong, Lakonian Amphorae, 186-188. 
Armstrong, Merchants of Venice at Sparta [βλ. σημ. 6], 318. 

69. Για την παραγωγή του Αγίου Στεφάνου: Sanders, Excavations at Sparta, 269 και 
σημ. 36. Για την παραγωγή αυτή και για την Κόρινθο: Sanders, The Medieval Pottery, 
395-398. Για το Ακρωτήρι Χανίων: H. A. Raab, Rural Settlement in Hellenistic and Roman 
Crete: The Akrotiri Peninsula [BAR International Series 984], Oxford 2001, 89, 92-93, 95.

70. Γερολυματου, Αγορές [βλ. σημ. 4], 168. Armstrong, Merchants of Venice at Sparta 
[βλ. σημ. 6], 314-316.

71. Actes de Lavra, première partie. Des origines à 1204, εκδ. P. Lemerle – A. Guillou 
– N. Svoronos [Archives de l’Athos V], Paris 1970, 352 εγγ. 67 (Μάιος 1196). Ευχαριστώ τη 
συνάδελφο Μ. Γερολυμάτου για τη σχετική παραπομπή.

72. Francesco Balducci Pegolotti. La pratica della mercatura, εκδ. A. Evans [The 
Mediaeval Academy of America 24], Cambridge – Massachusetts 1936, 39, 163-164. P. 
Ditchfield, La culture matérielle medievale. L’Italie méridionale byzantine et normande, 
Rome 2007, 301, 317-318.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 175

Επομένως, η συστηματικότερη καταγραφή και μελέτη των λαγηνιών 
θα μπορούσε να συνεισφέρει στη συζήτηση γύρω από τη γενικευμένη, ιδί-
ως από τον 12ο αι. και μετά, χρήση των ξύλινων βαρελιών, των βουτσί-
ων, και τον σταδιακό περιορισμό των αμφορέων73. Η τελευταία έχει θε-
ωρηθεί ως κύριο επιχείρημα για να εξηγήσει τον εξαιρετικά περιορισμέ-
νο αριθμό μεσοβυζαντινών αμφορέων, σε σύγκριση με τους πολυάριθ-
μους τύπους της πρωτοβυζαντινής εποχής. Κατά τον Χ. Μπακιρτζή η πα-
ρακμή της χρήσης των αμφορέων θα πρέπει, επιπλέον, να συσχετιστεί και 
με την αλλαγή στα όρια του μεσοβυζαντινού κράτους, που περιορίζονται 
γεωγραφικά, χάνοντας, άρα, το κράτος παλαιότερα κέντρα παραγωγής, 
και με τον ενεργό πλέον ρόλο των Λατίνων στο εμπόριο· οι τελευταίοι 
ίσως άσκησαν επίδραση στους τρόπους φορτοεκφόρτωσης και μεταφο-
ράς προϊόντων74. Βάσει των προαναφερθέντων, ένας ακόμα παράγοντας 
που θα μπορούσε να ληφθεί υπόψη είναι η ευρύτερη χρήση αγγείων με-
σαίου μεγέθους, όπως τα λαγήνια και οι στάμνες, των οποίων η μεταφο-
ρά ήταν αδιαμφισβήτητα ευκολότερη75. Αυτά δεν χαρακτηρίζουν ιδιαίτε-
ρα την πρωτοβυζαντινή περίοδο, αλλά τα λαγήνια παραπέμπουν ως προς 
το γενικό τους σχήμα, στους σφαιρικούς/ωοειδείς αμφορείς της μεταβατι-
κής περιόδου. Θα άξιζε να διερευνηθεί μελλοντικά περαιτέρω η πιθανό-
τητα περισσότερο γενικευμένης χρήσης των λαγηνιών στο περιφερειακό 
και διαπεριφερειακό εμπόριο και κατά τη μεσοβυζαντινή περίοδο, πα-
ράλληλα με τον συσχετισμό τους, όπως σημειώνουν οι μελετητές, κυρίως 
με μία οικιακή χρήση ή με τη χρήση τους για τη μεταφορά προϊόντων σε 
γειτονικές αποστάσεις76. 

Η πιο συστηματική ενασχόληση με τα σφραγίσματα ή τις γραπτές ή 
εγχάρακτες επιγραφές που απαντούν σε ορισμένους από τους παραπάνω 
αμφορείς ίσως προσφέρει περαιτέρω πληροφορίες για τη χρήση, τη 
διακίνηση ή τους χρήστες τους, ιδίως εφόσον παρόμοια σφραγίσματα 

73. Για τη χρήση των ξύλινων βαρελιών βλ. Η. Αναγνωστακης, Βυζαντινά οινοβούτια, 
βουτζία και οι Βουτζαράδες του Αράκλοβου στην φραγκοκρατούμενη Ηλεία, στο: Οἶνον 
ἱστορῶ. Επιστημονικό Συμπόσιο. Αμπελοοινική ιστορία και αρχαιολογία της ΒΔ. 
Πελοποννήσου, εκδ. Γ. Α. Πικουλας, Αθήνα 2001, 89-108. Armstrong, Merchants of Venice 
at Sparta, 316.

74. Μπακιρτζης, Βυζαντινά τσουκαλολάγηνα [βλ. σημ. 1], 84-75.
75. Μπακιρτζης, Βυζαντινά τσουκαλολάγηνα, 93, 98.
76. Armstrong, Merchants of Venice at Sparta, 319.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

176

απαντούν σε ευρείες γεωγραφικές ζώνες. Σημειώνεται ότι χαρακτηρίζουν 
κατεξοχήν τον τύπο Ι, στου οποίου την παραγωγή πρωτοστατούσε, 
σύμφωνα με τις παρατηρήσεις της N. Günsenin, η μοναστική κοινότητα της 
Γάνου, με στόχο τη διακίνηση του φημισμένου κρασιού77. Ίσως, ακόμα, 
οδηγήσει σε αποσαφήνιση των αιτίων για τη μεγαλύτερη συχνότητά 
τους μέχρι τον 11ο αι., του συσχετισμού κυρίως του τύπου Ι και IV με 
αυτά78. Μία πρώτη εξήγηση θα μπορούσε να είναι ότι καθώς σταδιακά 
κυρίαρχο μέσο συσκευασίας γίνονται τα βαρέλια, ο αντίστοιχος ρόλος 
των αμφορέων υποβαθμίζεται και μαζί με αυτόν και ο πιο αυστηρός 
επίσημος έλεγχος της κατασκευής ή του περιεχομένου τους. 

Μία πτυχή της έρευνας που θα μπορούσε να εξεταστεί περαιτέρω θα 
ήταν ο έλεγχος της άποψης ότι τα σφραγίσματα πιθανόν συσχετίζονταν 
με τον παρεμβατισμό του κράτους στο βυζαντινό εμπόριο79. Ειδικότερα, 
στα τέλη του 11ου και σίγουρα από τις αρχές του 12ου αι. και μετά 
εμφανίζεται στις πηγές η δεκατεία, που, σύμφωνα με την ερμηνεία της 
Μ. Γερολυμάτου, ήταν ένας φόρος ειδικά συνδεδεμένος με το εμπόριο 
ειδών της πρωτογενούς παραγωγής, όπως το κρασί ή ο λινόκοκκος. 
Στις πηγές απαντά η «δεκατεία τῶν οἰναρίων» σε μία περίοδο κατά την 
οποία το εμπόριο ανθεί και ειδικά αυτό των βασικών αγαθών, όπως το 
κρασί στη συγκεκριμένη περίπτωση80. Η επιβολή ενός τέτοιου φόρου για 
τη διακίνηση προϊόντων στα οποία, μεταξύ άλλων, χρησίμευαν και οι 
αμφορείς δηλώνει το αυξημένο, από εκείνη την περίοδο, ενδιαφέρον της 
βυζαντινής διοίκησης για συγκεκριμένα είδη της πρωτογενούς παραγωγής 
και έρχεται, εκ πρώτης όψεως, σε αντίφαση με τον περιορισμό της χρήσης 
σφραγισμάτων στους αμφορείς μετά τον 11ο αι., αν δεχτούμε ότι αυτά 
συσχετίζονταν έμμεσα με τον έλεγχο του κράτους στο βυζαντινό εμπόριο. 
Κι αυτό γιατί ένας πιο αυστηρός και εντατικός έλεγχος της διακίνησης 
ειδών της γεωργικής παραγωγής θα ήταν λογικό να διαφαίνεται και στη 
συνέχιση πρακτικών παρεμβατισμού, όπως αυτές που πιστεύεται ότι 

77. Günsenin, Ganos wine [βλ. σημ. 60], 150-152.
78. Αναλυτικά για τα σφραγίσματα: Μπακιρτζης, Βυζαντινά τσουκαλολάγηνα [βλ. 

σημ. 1], 82-84. Todorova, The Medieval Amphorae [βλ. σημ. 60], 137-139.
79. Για τις ποικίλες ερμηνείες βλ. συγκεντρωτικά: Μπακιρτζης, Βυζαντινά 

τσουκαλολάγηνα, 82-84.
80. Για περισσότερες λεπτομέρειες ως προς τα χαρακτηριστικά αυτού του φόρου: 

Γερολυματου, Αγορές [βλ. σημ. 4], 79, 209-211, 218, 277.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 177

αντανακλώνται στη σφράγιση των αμφορέων, και οι οποίες απαντούν 
αρκετά νωρίτερα από την επιβολή του δεκατισμού81. Αυτό όμως δεν 
φαίνεται να επιβεβαιώνεται από τα πενιχρά σχετικά αρχαιολογικά 
ευρήματα που ανάγονται στον 12ο αι. 

ΙΙ.3. Μαγειρικά σκεύη

Ως προς τα μαγειρικά σκεύη, αν και την περίοδο που μας απασχολεί, 
βάσει των περιορισμένων δημοσιευμένων παραδειγμάτων, απαντούν 
πιο συχνά τροχήλατες φαρδιές, σφαιροειδούς σχήματος χύτρες με δύο 
κάθετες λαβές (εικ. 6), εντοπίζονται, παράλληλα, σε μερικές περιπτώσεις, 
όπως στην Κωνσταντινούπολη, στο Άργος, στη Σαγαλασσό (εικ. 7), και 
μικρότερου, συνήθως, μεγέθους και χωρητικότητας τροχήλατα μαγειρικά 
σκεύη με επίπεδη βάση, οωειδές ή κυρτό σώμα και μία ή δύο λαβές, ή 
ακόμα και χειροποίητα μαγειρικά σκεύη ή σκεύη κατασκευασμένα 
σε αργό τροχό, όπως αντίστοιχα παραδείγματα από τη Σπάρτη ή την 
Ελεύθερνα82. Γνωρίζουν διαφοροποιήσεις ως προς την επιμέρους 
διαμόρφωση των λαβών και του χείλους και ως προς την κεραμική 
τους ύλη. Η προσπάθεια ερμηνείας της συνύπαρξης παραδειγμάτων με 
διαφορετικά γνωρίσματα σε σύγχρονα ανασκαφικά στρώματα, η οποία 
προφανώς συσχετίζεται με τις λανθάνουσες, επιμέρους χρήσεις τους, δεν 
έχει απασχολήσει ενδελεχώς την έρευνα. Καθώς επίσης ανευρίσκονται, 
αδιακρίτως, μαγειρικά σκεύη με αποστρογγυλεμένη βάση και με επίπεδη 
βάση σε θέσεις τόσο αστικού, όσο και αγροτικού χαρακτήρα, θα άξιζε να 
επανεξεταστεί ο συσχετισμός των τελευταίων με αγροτικό τρόπο ζωής, σε 
αντίθεση με τον αστικό τρόπο ζωής που έχει θεωρηθεί ότι υποδηλώνουν 
τα πρώτα83. 

Ως προς την προέλευσή τους, αναγνωρίζονται, για παράδειγμα, σα-
φείς μορφολογικές ομοιότητες μεταξύ μαγειρικών σκευών απομακρυσμέ-

81. Βλ. παραπάνω.
82. Hayes, Excavations [βλ. σημ. 1], 57-59. Γιαγκακη, Η κεραμική [βλ. σημ. 47], 221-225, 

231-232, 293 πίν. 11, 295 πίν. 13, α-β. Πουλου-Παπαδημητριου, Βυζαντινή κεραμική [βλ. 
σημ. 47], 65-66, 152-154 πίν. 28-30, 155 πίν. 31, 102. A. K. Vionis – J. Poblome – B. De Cupere 
– M. Waelkens, A Middle-Late Byzantine Pottery Assemblage from Sagalassos, Hesperia 79 
(2010), 442-443 εικ. 15, 457 εικ. 24.

83. Μπακιρτζης, Βυζαντινά τσουκαλολάγηνα [βλ. σημ. 1], 41, με βιβλιογραφία.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

178

νων περιοχών, όπως της Κωνσταντινούπολης, της Κορίνθου, της Σπάρτης 
και της Ελεύθερνας (εικ. 6). Όμως, η μακροσκοπική παρατήρηση του κε-
ραμικού τους σώματος ή η χημική τους σύσταση, στις σπάνιες περιπτώ-
σεις που διενεργούνται σχετικές αναλύσεις, όπως στην περίπτωση υλικού 
από τη Σαγαλασσό (εικ. 7), υποδηλώνουν την εγχώρια παραγωγή τους. 
Στις ελάχιστες περιπτώσεις αναγνώρισης εισαγωγών, η έλλειψη στοιχεί-
ων εμποδίζει την απόδοσή τους σε συγκεκριμένα κέντρα. Υποδηλώνει, 
βέβαια, την ύπαρξη κάποιας μορφής εμπορίου και στα μαγειρικά σκεύη, 
εμπόριο που έχει ήδη διαπιστωθεί για την πρωτοβυζαντινή, αλλά και την 
υστεροβυζαντινή περίοδο, το οποίο δεν μπορεί, προς το παρόν, να διε-
ρευνηθεί πιο ουσιαστικά84. 

ΙΙΙ. Συμπερασματικές διαπιστώσεις και προοπτικές της έρευνας

Οι παραπάνω παρατηρήσεις οδηγούν στην απομόνωση μερικών 
χαρακτηριστικών ως προς τη μεθοδολογία και τη μελέτη της κεραμικής 
του 11ου και του 12ου αι., τα οποία φαίνεται ότι εξηγούν τα όσα 
σκιαγραφήθηκαν. Το πρώτο πηγάζει από τη φύση του ίδιου του υλικού, 
καθώς οι δημοσιεύσεις αφορούν κυρίως σύνολα που χρονολογούνται στον 
12ο, παρά στον 11ο αι.85, και μάλιστα κυρίως σύνολα που τοποθετούνται 
στο μεταίχμιο, μεταξύ του τέλους του 12ου και των αρχών του 13ου αι., 
μη ευνοώντας τη συστηματοποίηση της γνώσης για την κεραμική του 
11ου αι. και παρέχοντας περισσότερα δεδομένα για την περίοδο από τα 
μέσα του 12ου αι. και μετά. Συχνά το πρωτογενές υλικό κάθε θέσης, αν 

84. Ενδεικτικά, για την πρωτοβυζαντινή περίοδο βλ. Istenič – Schneider, Aegean 
cooking ware [βλ. σημ. 20], 341-348. S. Y. Waksman – J.-Ch. Tréglia, Caractérisation 
géochimique et diffusion méditerranéenne des céramiques culinaires “égéennes”. Etudes 
comparées des mobiliers de Marseille, de Beyrouth et d’Alexandrie (Ve–VIIe s.), στο: LRCW2. 
Late Roman Coarse Wares, Cooking Wares and Amphorae in the Mediterranean. Archaeology 
and Archaeometry, τόμ. II, εκδ. M. Bonifay – J.-Ch. Tréglia [BAR International Series 1662], 
Oxford 2007, 645-657. Για την υστεροβυζαντινή περίοδο, ενδεικτικά: R. S. Gabrieli, A Region 
Apart: Coarse Ware of Medieval and Ottoman Cyprus, στο: Çanak [βλ. σημ. 3], 402-403.

85. Βλ. ενδεικτικά, τον πολύ μικρότερο αριθμό συνόλων κεραμικής που 
χρονολογούνται στον 11ο αι. σε σχέση με εκείνα που χρονολογούνται στον 12ο, στο υλικό 
της ανασκαφής στον Άγιο Πολύευκτο στην Κωνσταντινούπολη (Hayes, Excavations [βλ. 
σημ. 1], 121-144, σύνολα 41-44 και 44-54, αντίστοιχα, με τα σύνολα 44-48 να καλύπτουν 
την περίοδο του τέλους του 11ου-αρχών του 12ου αι.).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 179

και θα μπορούσε να χρησιμεύσει ως σημείο αναφοράς, παρουσιάζεται 
είτε πολύ συνοπτικά και χωρίς αναφορά σε ποσοτικά δεδομένα της 
κάθε κατηγορίας, είτε χωρίς αναλυτικό συσχετισμό με το ανασκαφικό 
του περιβάλλον. Επίσης, η κεραμική των συγκεκριμένων αιώνων δεν 
γνωρίζει ξεχωριστή πραγμάτευση, μέσω της οποίας θα ευνοούνταν η 
ανάδειξη των ελλείψεων και η κατανόηση των ιδιαίτερων γνωρισμάτων 
της. Πολύ περισσότερο έχει ασχοληθεί η έρευνα με την κεραμική του 
επόμενου, του 13ου αι.86, δεδομένου ότι για εκείνη την περίοδο είναι πιο 
συγκεκριμένες οι πληροφορίες που προκύπτουν για τις εμπορικές επαφές, 
καθώς έχουν αναδειχθεί από την έρευνα οι εισηγμένες κυρίως από τη 
Δύση κατηγορίες. Όποια προσπάθεια γίνεται ως προς τον 12ο αι., αυτή 
γίνεται προκειμένου να διερευνηθούν πιθανές αλλαγές στη μετάβαση από 
τη μία περίοδο στην άλλη87. Στις περιορισμένες σε αριθμό προσπάθειες 
όπου επιχειρείται συνθετική προσέγγιση, η κεραμική του 11ου και 12ου 
αι. είτε ενσωματώνεται, αδιακρίτως, στην ευρύτερη, χρονολογικά ομάδα 
της μεσοβυζαντινής κεραμικής, είτε αντιπαραβάλλεται με την κεραμική 
του 13ου αι. και του 14ου αι. Με βάση τον ολοένα και αυξανόμενο 
όγκο των σχετικών πληροφοριών, η πιο συστηματική διερεύνηση και 
τεκμηρίωση της εφυαλωμένης κεραμικής που προέρχεται από πολλές 
θέσεις και μπορεί με ασφάλεια να ενταχθεί στον 11ο αι. ίσως αποδειχθεί 
αποφασιστικής σημασίας για την καλύτερη κατανόηση της εμφάνισης 
των διακοσμητικών ομάδων της «Κύριας Μεσοβυζαντινής Παραγωγής» 
με καστανέρυθρο κεραμικό σώμα και της μεγιστοποίησης της παραγωγής 
τους από τον 12ο αι. και μετά88. Τέλος, αν και τα δεδομένα είναι πλέον 
σημαντικά από ποσοτική άποψη, σε σημείο που να επιχειρούνται 
συνθετικές προσεγγίσεις, ποιοτικά, δηλαδή ως προς το επίπεδο των 

86. Βλ. και: Böhlendorf-Arslan, Glasierte byzantinische Keramik, τόμ. 1 [βλ. σημ. 
32], 320.

87. Για χαρακτηριστικά παραδείγματα βλ. ενδεικτικά: V. François, Sur la circulation 
des céramiques byzantines en Méditerranée orientale et occidentale, στο: La céramique 
médiévale en Méditerranée. Actes du VIe Congrès de l’AIECM2, Aix-en-Provence 1995, 
εκδ. G. Démians D’Archimbaud, Aix-en-Provence 1997, 231-235. Dimopoulos, Byzantine 
Graffito Wares [βλ. σημ. 18], 335-348. Dimopoulos, Trade of Byzantine Red Wares [βλ. σημ. 
13], 179-190. Vroom, The Morea [βλ. σημ. 38], 409-430.

88. Για ορισμένα σχόλια σχετικά με αυτήν την εμφάνιση: Sanders, Κόρινθος [βλ. σημ. 
8], 402.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

180

πληροφοριών που μπορούν να αντληθούν από αυτά, δεν διευκολύνουν 
ακόμα το ασφαλές πέρασμα σε περισσότερο ερμηνευτικά επίπεδα.

Από την παραπάνω σύντομη παρουσίαση η συνδυαστική εξέταση 
των δεδομένων για τις βασικές κατηγορίες κεραμικής τείνει να υποδείξει 
ότι επιτελούνται σημαντικές αλλαγές που αποσαφηνίζονται μέσα 
στον 12ο αι. Ενδεικτικά, η εποχή των Κομνηνών συνδέεται με την 
εμφάνιση και τη γενίκευση της διάχυσης των ποικίλων διακοσμητικών 
κατηγοριών της εγχάρακτης, και όχι μόνον, κεραμικής, σε σύγκριση με 
την προγενέστερη κεραμική με λευκό πηλό. Τότε εντοπίζεται μετάβαση 
από έναν κυρίαρχο έως τότε τύπο αμφορέα (τύπος Ι) σε έναν άλλο (τύπος 
ΙΙΙ), με διαφοροποιημένη ελαφρώς τη ζώνη εξαγωγής του89. Περιορίζεται, 
σταδιακά η χρήση των αυτοθερμαινόμενων σκευών90. Εμφανίζονται 
επιμέρους τύποι λαγηνιών και σταμνών με ποικιλία ως προς το σχήμα 
και τη διακόσμηση91. Τί υποδηλώνουν αυτές οι αλλαγές, πώς μπορεί 
να προσδιοριστεί καλύτερα το χρονικό πλαίσιο στο οποίο αυτές 
συμβαίνουν, πώς τις επηρεάζει η γενική πολιτική κατάσταση; Ακόμα 
είναι παρακινδυνευμένο να επιχειρηθούν ερμηνευτικές προσεγγίσεις. 
Η καταγραφή όμως των παραπάνω και η προσπάθεια απάντησης στα 
ερωτήματα ωθεί τον ερευνητή στην πιο συστηματική διερεύνηση των 
πέντε αρχικών ερωτημάτων που σχετίζονται με τη μελέτη της κεραμικής 
(βλ. Εισαγωγή).

Όσα σκιαγραφήθηκαν δείχνουν ότι τουλάχιστον από άποψη 
μεθοδολογίας, ιδίως σε ό,τι αφορά στην εφυαλωμένη κεραμική, η 
αναζήτηση ενός νέου τρόπου ουσιαστικής κατάταξης των αντικειμένων 
είναι επιτακτική. Η κατάταξη στην οποία προτάσσεται η προσεκτική 
παρατήρηση του πηλού, της κεραμικής ύλης, των εκάστοτε δειγμάτων 
θα συντελέσει σημαντικά στην ευκολότερη αναγνώριση επιμέρους 
παραγωγών, όσο και εάν ακόμα αυτές δεν είναι εύκολο να αποδοθούν 
σε συγκεκριμένα κέντρα· θα βοηθήσει στην κατανόηση των επιμέρους 
γνωρισμάτων τους και πιθανώς στην αναγνώριση λεπτομερειών που 
τις διαφοροποιούν μεταξύ τους, αναδεικνύοντας καθαρότερα την 
πολυπλοκότητα της κατάστασης. Μέχρι τώρα αν και αναφερθήκαμε 

89. Βλ. το οικείο υπο-κεφάλαιο.
90. Sanders, Κόρινθος, 401-402.
91. Βλ. αναλυτικά πιο πάνω, το οικείο υπο-κεφάλαιο.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 181

σε επιμέρους παραγωγές, αυτές φαίνεται να έχουν τα ίδια, εν γένει, 
μορφολογικά και διακοσμητικά γνωρίσματα. Είναι όμως αυτό αληθές; 
Στο υλικό της ερυθροβαφούς κεραμικής της πρωτοβυζαντινής περιόδου 
οι απομιμήσεις κεραμικών της Βόρειας Αφρικής και της Μικράς Ασίας 
είναι, στις περισσότερες περιπτώσεις, αρκετά εύκολα αναγνωρίσιμες. 
Πέρα από το κριτήριο της διαφορετικής κεραμικής ύλης, ακόμα και 
μακροσκοπικά εντοπίζονται, δια γυμνού οφθαλμού, αποκλίσεις στην 
πιστότητα απόδοσης συγκεκριμένου σχήματος ή αποτυχία χρήσης εξίσου 
καλής ποιότητας και στιλπνότητας ερυθρωπού επιχρίσματος ή ακόμα και 
απουσία αυτού. Τα δεδομένα για την εφυαλωμένη κεραμική του 11ου και 
12ου αι. αναδεικνύουν μία συνθετότερη εικόνα, όπου, εκ πρώτης όψεως, 
ανάλογοι διαχωρισμοί δεν είναι εύκολο να γίνουν μακροσκοπικά, με μόνο 
κριτήριο την απόδοση του διακόσμου ή το σχήμα. Επομένως η στροφή 
στην ανάδειξη των χαρακτηριστικών της εκάστοτε κεραμικής ύλης μπορεί 
να αποτελέσει ένα ασφαλέστερο μέσο, δια του οποίου ίσως σε δεύτερο 
επίπεδο απομονωθούν και άλλες διαφορές, στο σχήμα, στη διακόσμηση. 

Παράλληλα, η ευρύτερη υιοθέτηση της δημοσίευσης της κεραμικής 
αυτών των αιώνων σε άμεσο συσχετισμό με το ανασκαφικό τους 
περιβάλλον και η παρουσίαση του συνόλου του κάθε υλικού, τόσο 
της εφυαλωμένης, όσο και των ποικίλων κατηγοριών της ακόσμητης 
κεραμικής, σίγουρα θα προσφέρει σημαντικές πληροφορίες για την 
επιμέρους χρονολόγηση των κατηγοριών, αλλά και ουσιαστικά στοιχεία 
για τη χρήση συγκεκριμένων αγγείων και, κατ’ επέκταση, για τους 
χρήστες τους. Τέλος, η γενικευμένη χρήση αναλυτικών τεχνικών για 
τη διερεύνηση της προέλευσης των κεραμικών, προσπάθεια που έχει 
αρκετά αναπτυχθεί τα τελευταία χρόνια για τη μεσοβυζαντινή και 
υστεροβυζαντινή κεραμική, θα οδηγήσει στον εμπλουτισμό των σχετικών 
βάσεων δεδομένων που σταδιακά έχουν δημιουργηθεί και, πιθανόν, σε 
πιο απτά αποτελέσματα ως προς τους τόπους παραγωγής. 

ΙV. Η συμβολή της διεπιστημονικής έρευνας και των εξειδικευμένων 
ερευνητικών προγραμμάτων

Με δεδομένο τον ολοένα αυξανόμενο όγκο του σχετικού υλικού που 
πηγάζει όχι μόνον από τον ελλαδικό χώρο, αλλά και από πολλές θέσεις 
της ανατολικής Μεσογείου, η αξιοποίησή τους με στόχο συνθετικές προ-



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

182

σεγγίσεις γίνεται επιτακτική, ενώ η διαχείριση των δεδομένων καθίστα-
ται ιδιαίτερα δύσκολη. Η διεξαγωγή διεπιστημονικών ερευνών με τη συ-
νεργασία επιστημόνων διαφορετικών ειδικοτήτων, αλλά και η οργάνω-
ση ειδικών ερευνητικών προγραμμάτων με εστίαση σε διαφορετικές γεω-
γραφικές περιοχές μπορούν να συμβάλλουν στην ανανέωση της οπτικής 
γύρω από τα παραπάνω θέματα. Μπορούν να δώσουν ώθηση στην ουσι-
αστικότερη διερεύνηση των ερωτημάτων που συγκεντρώθηκαν παραπά-
νω, εστιάζοντας είτε σε δημοσιευμένο είτε σε αδημοσίευτο υλικό. 

ΙV.1. Προτάσεις ερμηνείας σε πρωτογενές υλικό κεραμικής

Η αξιοποίηση αδημοσίευτου αρχαιολογικού υλικού που προέρχεται 
κυρίως από συστηματικές ανασκαφές θέσεων του ελλαδικού χώρου, της 
Κύπρου και της Εγγύς Ανατολής, ακολουθώντας μία ενιαία μέθοδο ως 
προς τη διαχείριση και τη μελέτη της κεραμικής από διαφορετικές θέσεις 
και με τη συνδρομή αναλυτικών τεχνικών για τη διερεύνηση ζητημάτων 
παραγωγής, προέλευσης και χρήσης είναι ελπιδοφόρα. Χαρακτηριστικά 
είναι τρία σχετικά ερευνητικά προγράμματα (POMEDOR, VIDI, Stirring 
Pots on Fire92) που βρίσκονται σε εξέλιξη. Αν και επικεντρώνονται σε 
μία ευρύτερη χρονικά περίοδο μέρος της έρευνάς τους αφορά και στη 
μεσοβυζαντινή κεραμική. Έχουν ως στόχους την καλύτερη κατανόηση 
της χρήσης των αντικειμένων, τη διερεύνηση των πολιτιστικών 
αλληλεπιδράσεων και τις μεταβολές στις διατροφικές συνήθειες των 
εκάστοτε πληθυσμών, ως αποτέλεσμα ιστορικών αλλαγών και ιδιαίτερων 
γνωρισμάτων των πληθυσμιακών ομάδων. Διερευνούν, παράλληλα, 

92. Για το πρόγραμμα POMEDOR, του οποίου επιστημονική υπεύθυνη είναι 
η Y. Waksman, βλ. http://www.pomedor.mom.fr (ημ. πρόσβασης: 1/6/2014). Για το 
πρόγραμμα VIDI, του οποίου επιστημονική υπεύθυνη είναι η J. Vroom, βλ. http://www.
archaeology.leiden.edu/research/neareast-egypt/byzantine-ottoman/about/the-project.html 
(ημ. πρόσβασης: 1/6/2014). Για το πρόγραμμα Stirring Pots on Fire, του οποίου κύριος 
ερευνητής είναι ο Α. Βιώνης βλ. A. K. Vionis – Μ. Dikomitou-Eliadou, Stirring Pots on Fire: 
A Diachronic and Interdisciplinary Study of Cooking Pots from Cyprus, στο: University 
of Cyprus. A. G. Leventis Research Projects 2000-2016, Reviews and Contribution, εκδ. 
Α. Gagatsis, University of Cyprus 2014, 107-129. Τα δύο πρώτα προγράμματα εστιάζουν 
σε διαφορετικά είδη κεραμικής από διαφορετικές γεωγραφικές περιοχές, ενώ το τρίτο 
εστιάζει σε μαγειρικά σκεύη από θέσεις της Κύπρου.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 183

ζητήματα παραγωγής, διακίνησης και κατανάλωσης βασικών 
κατηγοριών κεραμικής. Μελλοντικά, μέσω ανάλογων προγραμμάτων 
ευρείας συνεργασίας μπορεί να αντιμετωπιστεί αποτελεσματικά το 
ζήτημα της δυσκολίας σύγκρισης των αποτελεσμάτων που προκύπτουν 
από διαφορετικά εργαστήρια αρχαιομετρίας, καθώς θα προκύψουν 
συγκεκριμένοι πόλοι-πύλες με πλούσιες βάσεις δεδομένων που διαρκώς 
θα εμπλουτίζονται. Προς την ίδια κατεύθυνση συνεισφέρει και η συμβολή 
των ψηφιακών εφαρμογών. Με τη δημιουργία εξειδικευμένων ιστότοπων, 
όπως αυτών των προγραμμάτων «PRALIM: pratiques alimentaires, 
approches diachroniques en Méditerranée»93 και «The Levantine Ceramics 
Project»94 δημιουργούνται φόρα επικοινωνίας μεταξύ των ερευνητών, 
ειδικών και μη· πολλά από τα αποτελέσματα της έρευνας τίθενται στη 
διάθεση της ερευνητικής κοινότητας, μέσω ειδικά διαμορφωμένων 
βάσεων δεδομένων που συνοδεύουν τις οικείες ιστοσελίδες. 

ΙV.2. Προσπάθειες ερμηνείας σε δημοσιευμένο υλικό κεραμικής

Παράλληλα, οι προσπάθειες εκ νέου αξιολόγησης ήδη δημοσιευμένου 
υλικού κεραμικής, όπου γίνεται συνδυαστικά διεξοδική μελέτη του 
ανασκαφικού περιβάλλοντος από το οποίο προήλθε, με χαρακτηριστική 
την περίπτωση της Κορίνθου95, είναι αξιοσημείωτες. Μπορούν να 
οδηγήσουν σε περισσότερο αξιόπιστα στοιχεία ως προς τη χρονολόγηση 
συγκεκριμένων κατηγοριών κεραμικής και ως προς τη διερεύνηση του 
εύρους της περιόδου διακίνησής τους σε μία θέση και της χρήσης τους. 

Ακόμα, βάσει της σημαντικής ποσότητας του υλικού κεραμικής που 
έχει ήδη δημοσιευτεί, μία συστηματοποίηση της καταγραφής των σχετικών 
πληροφοριών για τις βασικές κατηγορίες κεραμικής του 11ου και 12ου αι. 
και όχι μόνον μπορεί να αναδείξει με τον καλύτερο τρόπο τη διάχυση 
συγκεκριμένων προϊόντων96. Μέσω αυτής θα αποτυπωθούν συνολικά και 
με σαφήνεια τα δεδομένα και θα αναδειχθούν τα ζητούμενα97. Άλλωστε 
μία βασική παράμετρος του ενδιαφέροντος για τη μελέτη της κεραμικής 

93. http://pralim.hypotheses.org/a-propos (ημ. πρόσβασης: 10/3/2015).
94. http://www.levantineceramics.org/ (ημ. πρόσβασης: 10/3/2015).
95. Βλ. πιο πάνω, σημ. 32.
96. Papanikola-Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics [βλ. σημ. 8], 216.
97. Βλ. σχετικά και: François, Représenter le commerce de la poterie [βλ. σημ. 13], 39.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

184

αφορά στην άντληση πληροφοριών σχετικά με τις εμπορικές ανταλλαγές 
μεταξύ ποικίλων περιοχών και, κατ’ επέκταση, στην κατανόηση 
παραμέτρων της οικονομίας κατά τη διάρκεια συγκεκριμένων περιόδων. 
Η χαρτογράφηση των δεδομένων φαίνεται ως η πλέον αρμόζουσα 
μέθοδος, ιδίως όταν αυτή γίνει με τη χρήση διαδραστικής εφαρμογής. 

ΙV.2.1. Χαρτογράφηση των δεδομένων

Από τη δεκαετία του 1970 έχουν χρησιμοποιηθεί αναλογικοί χάρτες 
με στόχο την ευκρινέστερη αποτύπωση της διάχυσης μίας συγκεκριμένης 
κατηγορίας κεραμικής της πρωτοβυζαντινής περιόδου98. Ως προς τη 
μεσοβυζαντινή και την υστεροβυζαντινή κεραμική, η πρώτη ανάλογη 
προσπάθεια χαρτογράφησης των θέσεων της ανατολικής Μεσογείου 
αφορούσε στην εφυαλωμένη κεραμική, είτε με λευκό, είτε με ερυθρό 
πηλό, χωρίς επιμέρους διαχωρισμό σε υπο-κατηγορίες, και επιχειρήθηκε 
ήδη από το 1930 από τον Talbot Rice99. Πιο συστηματική προσπάθεια 
για οπτική αποτύπωση των στοιχείων αρχίζει από τα τέλη της δεκαετίας 
του 1980 με την αποτύπωση σε σχηματικούς γεωγραφικούς χάρτες της 
διάχυσης των μεσοβυζαντινών αμφορέων. Κατά τη διάρκεια των δύο 
επόμενων δεκαετιών δίνεται έμφαση στην αποτύπωση της διάχυσης 
κατηγοριών της εφυαλωμένης κεραμικής100. Πάντως, πρόκειται συνήθως 
για μεμονωμένες περιπτώσεις, στις οποίες ο κάθε χάρτης εξυπηρετεί τις 

98. Ενδεικτικά, αναφέρονται οι χάρτες διάχυσης της καλής ποιότητας ερυθροβαφούς 
κεραμικής (J. W. Hayes, Late Roman Pottery, London 1972, 455-461 χάρτες 5-18). 

99. Talbot Rice, Byzantine Glazed Pottery [βλ. σημ. 1], 80-81 με συνοδευτικό χάρτη.
100. Για χάρτες διάχυσης των μεσοβυζαντινών αμφορέων: Günsenin, Amphores 

Byzantines [βλ. σημ. 1], 267-276. Günsenin, Ganos wine [βλ. σημ. 60], 153 εικ. 10.2. Βλ. για 
τους πρωτοβυζαντινούς αμφορείς: O. Karagiorgou, Mapping trade by the amphora, στο: 
Byzantine Trade 4th-12th Centuries [βλ. σημ. 13], εικ. 4.6-8. Για χάρτες διάχυσης κατηγοριών 
της μεσοβυζαντινής εφυαλωμένης κεραμικής βλ. François, Sur la circulation des céramiques 
byzantines [βλ. σημ. 87], 233-234 χάρτες 1-4. P. Armstrong, From Constantinople to Lakedaimon: 
Impressed White Wares, στο: Mosaic. Festschrift for A. H. S. Megaw, εκδ. J. Herrin – M. Mullett 
– C. Otten-Froux [British School at Athens Studies 8], London 2001, 58 εικ. 6.1. Böhlendorf-
Arslan, Glasierte byzantinische Keramik, τόμ. 3 [βλ. σημ. 32], χάρτες 3-6. Dimopoulos, Trade 
of Byzantine Red Wares [βλ. σημ. 13], 180 εικ. 12.1-2, 187 εικ. 12.3-4. Vroom, The Morea [βλ. 
σημ. 38], εικ. 10-11. François, Représenter le commerce de la poterie [βλ. σημ. 13], χάρτες 1-10. 
Papanikola-Bakirtzi, Byzantine Glazed Ceramics [βλ. σημ. 8], 204 εικ. 8.14.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 185

ανάγκες μίας συγκεκριμένης μελέτης.
Η συστηματοποίηση της χαρτογράφησης των δημοσιευμένων 

δεδομένων δεν έχει επαρκώς αξιοποιηθεί για τη μελέτη της κεραμικής 
της συγκεκριμένης περιόδου. Στα πλεονεκτήματα της λεπτομερούς 
χαρτογράφησης καταγράφονται η ανάδειξη: α) των κύριων περιοχών 
κυκλοφορίας συγκεκριμένων παραγωγών, β) των διακυμάνσεων που 
γνωρίζει ανά διαφορετική περίοδο η διάχυση διαφορετικών κατηγοριών 
κεραμικής στην ίδια γεωγραφική περιοχή, γ) της συμπληρωματικής ή 
μη παρουσίας σύγχρονων, αλλά διαφορετικών παραγωγών στις ίδιες 
θέσεις, με ό,τι αυτό συνεπάγεται για τα εμπορικά δίκτυα της εποχής, δ) 
της μεταβολής στην παρουσία κατηγοριών κεραμικής στις ίδιες θέσεις 
με την πάροδο των αιώνων, ε) του ιδιαίτερου χαρακτήρα που έχουν 
συγκεκριμένες θέσεις ή επιμέρους ανασκαμμένοι χώροι, οδηγώντας, κατ’ 
επέκταση, στη διερεύνηση των χαρακτηριστικών του κοινού στο οποίο 
στόχευαν συγκεκριμένες παραγωγές, των χρηστών τους, δηλαδή101. Στην 
ουσία, μέσα από τη συστηματοποίηση της χαρτογράφησης παρέχονται 
συμπληρωματικές πληροφορίες για τα περισσότερα από τα βασικά 
ερωτήματα της μελέτης της κεραμικής. Σχηματίζεται μία πλούσια βάση 
δεδομένων και καθίστανται σαφή τα όρια της έως τώρα έρευνας, 
αναδεικνύονται οι ανισότητες στην εκπροσώπηση συγκεκριμένων 
περιοχών, τα όρια του ίδιου του εργαλείου και προκύπτουν νέες 
προβληματικές. Βέβαια, υπάρχουν και περιορισμοί που πηγάζουν από τα 
όρια της ίδιας της αρχαιολογικής έρευνας, όπως η δυσκολία αποτύπωσης 
ποσοτικών δεδομένων, η ανισότητα στον αριθμό των περιοχών που 
εκπροσωπούνται από κάθε γεωγραφική ζώνη, η προέλευση των στοιχείων 
σχεδόν κατ’ αποκλειστικότητα από κέντρα κατανάλωσης και όχι και από 
κέντρα παραγωγής102. 

Όταν τα στοιχεία που παρέχονται για τη διάχυση συγκεκριμένων 
παραγωγών συνδυαστούν με άλλες πληροφορίες που αντλούνται 
από την πολιτική ή οικονομική ιστορία, όταν, δηλαδή, επιχειρηθεί 

101. Βλ. επίσης και: François, Représenter le commerce de la poterie [βλ. σημ. 13], 
36-37.

102. Για τη δυσκολία αποτύπωσης ποσοτικών δεδομένων και για την ανισότητα 
στον αριθμό των περιοχών που εκπροσωπούνται βλ. Dimopoulos, Byzantine Graffito 
Wares [βλ. σημ. 18], 345. Της ιδιας, Trade of Byzantine Red Wares, 179, 185. François, 
Représenter le commerce de la poterie, 40.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

186

μία ερμηνεία τους, τότε μπορεί να προσεγγιστούν οι τρόποι αυτής της 
διάχυσης και ο ρόλος συγκεκριμένων θέσεων ή ομάδων ανθρώπων σε 
αυτές. Χαρακτηριστικά, ως προς αυτό, είναι τα πρώτα αποτελέσματα 
από τη συγκριτική έρευνα της V. François για τη διάχυση δύο παραγωγών 
εφυαλωμένης κεραμικής του 13ου αι., της Νίκαιας και της Περγάμου, στο 
εσωτερικό και γύρω από την αυτοκρατορία της Νίκαιας. Με προσεκτική 
καταγραφή σε χάρτες των περιοχών εύρεσής τους αναδεικνύεται με 
σαφήνεια η διαφορετική ακτίνα εξάπλωσης του περιφερειακού εμπορίου 
των δύο αυτών παραγωγών και των ιδιαιτεροτήτων τους. Παράλληλα 
προβάλλεται ο ρόλος του διεθνούς εμπορίου, με την εισαγωγή προϊόντων 
από άλλες περιοχές103. 

Στις μέρες μας, μία συνθετική προσπάθεια χαρτογράφησης των 
δεδομένων για τη βυζαντινή κεραμική μπορεί να γίνει με χρήση της 
σύγχρονης τεχνολογίας. Η πρώτη σχετική προσπάθεια έχει ξεκινήσει 
από την V. François. Το πρόγραμμα Adobe Illustrator χρησιμοποιείται ως 
εργαλείο για το σχεδιασμό αναλογικών χαρτών. Σε αυτούς αποδίδονται 
τα σημεία εύρεσης των διαφορετικών κατηγοριών μεσοβυζαντινής και 
υστεροβυζαντινής εφυαλωμένης κεραμικής. Συχνά γίνεται αποτύπωση 
συμπληρωματικών πληροφοριών, όπως γεωφυσικών χαρακτηριστικών ή 
πολιτικών ορίων, θαλασσίων ή επίγειων δρόμων μεταφοράς, διάκρισης 
των επιμέρους γνωρισμάτων κάθε θέσης (αστικό κέντρο, κάστρο, χωριό, 
αγροτικός οικισμός, μοναστηριακό συγκρότημα)104. Ο προγραμματικός 
στόχος είναι να προκύψει ένας άτλαντας διάδοσης της βυζαντινής 
κεραμικής, τα δεδομένα του οποίου θα χρησιμοποιηθούν για την 
ανασύνθεση της παραγωγής και του εμπορίου της εφυαλωμένης κεραμικής 
στο Βυζάντιο105. Αυτή η αξιόλογη προσπάθεια διακατέχεται από μία 
ευρεία οπτική, τη διερεύνηση του εμπορίου. Κριτήριο για τη δημιουργία 
του κάθε χάρτη είναι η αναζήτηση πληροφοριών για την κάθε κατηγορία 
κεραμικής, δηλαδή το τοπικό κριτήριο υποτάσσεται στο ειδολογικό. 

103 François, Représenter le commerce de la poterie, 37-41.
104. François, Représenter le commerce de la poterie, 31-53.
105. V. François, A Distribution Atlas of Byzantine Ceramics: A New Approach 

for Pottery Trade in Byzantium, στο: Third International Sevgi Gönül Byzantine Studies 
Symposium, 24-27 June 2013, Koç University Research Center for Anatolian Civilisations 
(περίληψη ανακτήσιμη στο: http://sgsymposium.ku.edu.tr/veroniquefrancois [ημ. πρόσβασης: 
10/3/2014]).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 187

Η δεύτερη προσπάθεια πραγματοποιείται στο Εθνικό Ίδρυμα 
Ερευνών, στο πλαίσιο του ευρύτερου έργου: «Κύρτου πλέγματα. Δίκτυα 
οικονομίας, εξουσίας και γνώσης στον ελληνικό χώρο από τους προϊστο-
ρικούς χρόνους έως τη σύγχρονη εποχή: αναλυτική τεκμηρίωση – ερμη-
νευτική χαρτογράφηση – συνθετικές προσεγγίσεις»106. Ως μελέτη περί-
πτωσης για το έργο «Δίκτυα εμπορικών επαφών στον αιγαιακό χώρο 
κατά τη Βυζαντινή εποχή, με βάση τη μελέτη της κεραμικής» έχει επιλεγεί 
η περιοχή της Πελοποννήσου από την πρωτοβυζαντινή έως και την υστε-
ροβυζαντινή εποχή και η περιοχή της Κρήτης από την πρωτοβυζαντινή 
και μέχρι και την περίοδο της βενετοκρατίας. Η πρώτη περιοχή επελέγη 
λόγω και του ιδιαίτερου ενδιαφέροντος του προγράμματος της ιστορικής 
γεωγραφίας του ελληνικού χώρου του Ινστιτούτου Ιστορικών Ερευνών 
για την ιστορία της107, αλλά και του σχετικού δημοσιευμένου κεραμικού 
υλικού, που προσφέρει ένα ικανό δείγμα για τη διερεύνηση του θέμα-
τος, σε σύγκριση με τα δεδομένα από άλλες περιοχές. Χαρακτηριστική 
είναι η άποψη του J. Rosser: «… more is known about Byzantine pottery 
in Greece, and especially in the Peloponnese, than for any other part of the 
Byzantine Empire», η οποία παραμένει εν ισχύ108. Συμπληρωματικά, η πε-
ριοχή της Κρήτης επελέγη γιατί τα τελευταία χρόνια έχουν αυξηθεί ση-
μαντικά τα δημοσιευμένα δεδομένα για την κεραμική της προαναφερθεί-
σας εποχής από το νησί, τόσο από παράκτιες όσο και από θέσεις της εν-
δοχώρας, παρέχοντας ένα πλούσιο συγκριτικό δείγμα από μία νησιωτική 
περιοχή109. Ακριβώς λόγω των προαναφερθέντων, ένας βασικός –μεταξύ 
άλλων (βλ. παρακάτω)– στόχος είναι να αποκτήσουν τόσο η ερευνητική 

106. Βλ. σχετικά σημ. 1. Η ερευνητική πρόταση υποβλήθηκε το 2012 και το έργο 
ξεκίνησε τον Ιούνιο του 2013.

107. Για πληροφορίες σχετικά με τα ερευνητικά ενδιαφέροντα και τις δραστηριότητες 
του προγράμματος: http://www.eie.gr/nhrf/institutes/ibr/programmes/histgeo-en.html (ημ. 
πρόσβασης: 10/3/2014).

108. J. Rosser, The Pottery, στο: Excavations at Nichoria in Southwest Greece, τόμ. III, 
Dark Age and Byzantine Occupation, εκδ. W. A. McDonald – W. D. E. Coulson – J. Rosser, 
Minneapolis 1983, 378.

109. Αντιπροσωπευτική είναι η αναλυτική βιβλιογραφία που παρουσιάζεται στο: Α. 
Γ. Γιαγκακη, Η κεραμική στην Κρήτη τη μεσαιωνική και νεότερη εποχή, στο: Εκπαιδευτική 
Συλλογή Μεσαιωνικής και Νεότερης Κεραμικής. Κατάλογος, εκδ. Α. Γιαγκακη – Ο. 
Γκρατζιου, Ρέθυμνο 2012, 17-28.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

188

κοινότητα όσο και το ευρύ κοινό –μέσω ψηφιακής εφαρμογής– ανοικτή 
και εύκολη πρόσβαση σε βασικά στοιχεία για την κεραμική που απαντά 
στον χώρο της Πελοποννήσου και της Κρήτης, σε αστικά κέντρα, σε πα-
ράκτιες και σε θέσεις της ενδοχώρας, από τον 4ο έως και τον 15ο αι. και 
16ο αι., αντίστοιχα. Άλλωστε όλο και πιο επιτακτική γίνεται η ανάγκη 
για εύκολη πρόσβαση, με χρήση ψηφιακών υποδομών, σε δεδομένα κλά-
δων των ανθρωπιστικών επιστημών110. Μία ανάλογη προσπάθεια αποτε-
λεί η πλατφόρμα ICRATES του Πανεπιστημίου της Λουβαίν111. Δίνεται 
έμφαση κυρίως στην αποδελτίωση της καλής ποιότητας κεραμικής από 
τον 2ο αι. π.Χ. έως και τον 7ο αι. μ.Χ. από επιλεγμένες περιοχές της ανα-
τολικής Μεσογείου με χρήση εφαρμογής γεωγραφικού πληροφοριακού 
συστήματος (GIS). 

Αξίζει στο σημείο αυτό να γίνει μία διευκρίνιση που αφορά τόσο 
στο συγκεκριμένο έργο, όσο και στο επόμενο εργαλείο που θα αναφερ-
θεί. Βάσει της προαναφερθείσας σημασίας της κεραμικής για τη διερεύ-
νηση εμπορικών επαφών και την ανασύσταση δικτύων επικοινωνίας, θα 
ήταν, ίσως, αναμενόμενο ότι με τον όρο «δίκτυα» η εν λόγω έρευνα στρέ-
φεται στη διερεύνηση εμπορικών δικτύων. Ως εμπορικό δίκτυο χαρακτη-
ρίζεται, σύμφωνα με τον M. Casson, «… a set of high-trust relationships 
which either directly or indirectly link together everyone in a social group» 
και προϋποθέτει την ανταλλαγή πληθώρας πληροφοριών112. Βάσει των 

110. Βλ. ενδεικτικά τον σχολιασμό: L. Isaksen – E. T. E. Barker – R. Simon – P. de 
Soto Cañamares, Pelagios and the Emerging Graph of Ancient World Data, στο: Web Sci’14. 
Proceedings of the 2014 ACM conference on Web science. Bloomington, IN, USA - June 23 
- 26, 2014, New York 2014, 198.

111. P. M. Bes, The ICRATES Platform: Tablewares in the Roman East. A Case Study: 
Late Hellenistic and Early Imperial Greece (60 BC-AD 150), στο: SOJA Bundel 2005, εκδ. 
M. Kerkhof – R. van Oosten – F. Tomas – C. van Woerdekom, Leiden 2006, 25-34. P. Bes – 
J. Poblome, A New Look at Old Data: The ICRATES Platform, στο: Old Pottery in a New 
Century: Innovating Perspectives on Roman Pottery Studies, Catania 22-24 April 2004, εκδ. 
D. Malfitana – J. Poblome – J. Lund [Monografie dell’Istituto per i Beni Archeologici e 
Monumentali 1], Rome 2006, 141-165. Βλ. και: http://millennium.arts.kuleuven.ac.be/icrates/ 
(ημ. πρόσβασης: 15/3/2015).

112. Μ. Casson, Entrepreneurial Networks. A Theoretical Perspective, στο: 
Entrepreneurial Networks and Businnes Culture. B7 Proceedings. Twelfth International 
Economic History Congress. Madrid, August 1998, εκδ. C. E. Nuñez και M. Moss – A. Slaven 
[Ciencias Económicas y Empresariales 41], Sevilla 1998, 15. Βλ. επίσης και: M. Casson, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 189

παραπάνω είναι αυτονόητο σχεδόν, σε ό,τι αφορά στο αρχαιολογικό 
υλικό, ότι τα υπάρχοντα δεδομένα δεν μπορούν να προσφέρουν τόσο συ-
γκεκριμένες και λεπτομερείς σχετικές πληροφορίες. Από την άλλη, όπως 
εύστοχα σημειώνουν οι Cl. Lemercier και C. Knappett113, στο πλαίσιο της 
ανάλυσης ιστορικών ή αρχαιολογικών δικτύων συχνά γίνεται αναφορά 
σε δίκτυα. Ενίοτε, στη δεύτερη περίπτωση, αυτή γίνεται με στόχο τη δι-
ερεύνηση των εμπορικών επαφών ή των ανταλλαγών, με μία αρκετά πιο 
γενική χρήση του όρου, ως συνώνυμο της επικοινωνίας, χωρίς κάποια βα-
θύτερη αναζήτηση του σε τι συνίσταται αυτή η επικοινωνία. Η ενασχό-
ληση με τα «δίκτυα» χαρακτηρίζει διαφορετικούς επιστημονικούς κλά-
δους114. Τα τελευταία χρόνια, ιδίως στην τελευταία δεκαετία, αναδύεται 
μία βαθύτερη προβληματική γύρω από την έννοια και τη χρήση του όρου 
«δίκτυο» στην αρχαιολογία, κυρίως κάτω από την επίδραση των απο-
τελεσμάτων της χρήσης ψηφιακών εφαρμογών στην ανάλυση και καλύ-
τερη κατανόηση κοινωνικών δικτύων, και πολλαπλασιάζονται οι σχετι-
κές έρευνες115. Υπό αυτήν την οπτική ο βασικός ορισμός ενός δικτύου στην 
αρχαιολογία έγκειται στην ύπαρξη «κόμβων» και μεταξύ τους «δεσμών», 
«ακμών», εν προκειμένω θέσεων, που συνδέονται μεταξύ τους γιατί πα-
ρουσιάζουν συγκεκριμένα κοινά γνωρίσματα, ομοιότητες, στην περίπτωσή 
μας, κοινές κατηγορίες κεραμικής. Ουσιαστικά μέσω των «κόμβων» και των 
«ακμών» επιχειρείται η ανίχνευση και η κατανόηση των ενδεχόμενων σχέ-

Economics of International Business: A New Research Agenda, Gloss – Massachusetts 2000, 
256-257.

113. Cl. Lemercier, Formale Methoden der Netzwerkanalyse in den 
Geschicthswissenschaften: Warum und Wie?, στο: Historische Netzwerkanalysen, 
Österreichische Zeitschrift für Geschichtswissenschaften, εκδ. A. Müller – W. Neurath, 23 
(2012), 18. C. Knappett, An Archaeology of Interaction. Network Perspectives on Material 
Culture and Society, Oxford 2011, 38-39. C. Knappett, Introduction: Why Networks?, 
στο: Network Analysis in Archaeology. New Approaches to Regional Interaction, εκδ. C. 
Knappett, Oxford 2013, 3.

114. Τ. Brughmans, Thinking through Networks: A Review of Formal Network 
Methods in Archaeology, Journal of Archaeological Method and Theory 20 (2013), 624. 

115. T. Brughmans, Connecting the Dots: Towards Archaeological Network Analysis, 
Oxford Journal of Archaeology 29 (2010), 277-278. Knappett, Introduction: Why Networks?, 
7. A. Collar – F. Coward – T. Brughmans – B. J. Mills, Networks in Archaeology: Phenomena, 
Abstraction, Representation, Journal of Archaeological Method and Theory 22 (2015), 1-11.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

190

σεων μεταξύ συνόλων που αποτελούν το εκάστοτε αντικείμενο έρευνας116. 
Έχει, άλλωστε, ήδη σχολιαστεί ότι η εύρεση σε ορισμένες θέσεις προϊόντων 
εισηγμένης κεραμικής, για τις οποίες οι ζώνες παραγωγής είναι γνωστές με 
μεγαλύτερη ή μικρότερη ακρίβεια, οδηγεί εύλογα κατ’ επέκταση στη δια-
σύνδεση των πρώτων με τις τελευταίες, ακόμα και εάν θεωρείται αναμενό-
μενο ότι οι εκάστοτε δύο περιοχές δεν συνδέονταν απευθείας μεταξύ τους, 
παρά σε λίγες περιπτώσεις117. Οι δεσμοί μεταξύ των κόμβων, τα κοινά τους 
σημεία, είναι προς αναζήτηση και συνήθως κοινά γνωρίσματα του υλικού 
πολιτισμού των εκάστοτε «κόμβων» (θέσεων, περιοχών) χρησιμοποιούνται 
ως χαρακτηριστικά για τον προσδιορισμό των «δεσμών». Γι’ αυτό και πρό-
κειται κυρίως για προσπάθειες ανασύστασης, σύνθεσης δικτύων και σε δεύ-
τερο επίπεδο για προσπάθειες ανάλυσης δικτύων118. Ανάλογα με το ερώτη-
μα που απασχολεί την εκάστοτε αρχαιολογική έρευνα, οι δεσμοί, «ακμές», 
ποικίλλουν. 

Υπό το πρίσμα αυτών των διευκρινίσεων, οι πληροφορίες που 
αντλούνται από τη συστηματική αποδελτίωση της βιβλιογραφίας για 
την κεραμική από θέσεις της Πελοποννήσου καταχωρούνται σε ένα 
φύλλο εργασίας του προγράμματος excel. Τα πεδία είναι κατάλληλα 
προσαρμοσμένα στις ανάγκες του έργου (τόπος εύρεσης, σχήμα 
αγγείου, χρονολόγηση, περιοχή προέλευσης, ποσότητα, βιβλιογραφία, 
παρατηρήσεις). Αυτά μεταφορτώνονται σε ειδικά για το πρόγραμμα 
σχεδιασμένη βάση χωρικών δεδομένων (mySQL), από όπου θα προκύψει 
ένας ψηφιακός, διαδραστικός, γεωγραφικός άτλαντας, μέσω χρήσης 
εφαρμογής γεωγραφικού πληροφοριακού συστήματος, του γνωστού GIS 

116. Brughmans, Connecting the Dots, 277. Brughmans, Thinking through Networks, 
624-626. Knappett, Introduction: Why Networks?, 3-4. Collar κ.ά., Networks in Archaeology, 
4-5, 10, 12-14. Για τα δίκτυα που δημιουργούνται βάσει κατηγοριών αντικειμένων βλ. 
Knappett, An Archaeology of Interaction, 149-171.

117. S. M. Sindbœk, Broken Links and Black Boxes: Material Affiliations and 
Contextual Network Synthesis in the Viking World, στο: Network Analysis in Archaeology, 
εκδ. Knappett, 82. J. Leidwanger – C. Knappett – P. Arnaud – P. Arthur κ. ά., A Manifesto 
for the Study of Ancient Mediterranean Maritime Networks, Antiquity, a quarterly review of 
world archaeology 342 (2014) εικ. 7-8 (προσβάσιμο: http://journal.antiquity.ac.uk/projgall/
leidwanger342 [ημ. πρόσβασης: 10/2/2015]).

118. Sindbœk, Broken Links and Black Boxes, 72-77. Knappett, Introduction: Why 
Networks?, 8. Leidwanger κ.ά., «A Manifesto».



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 191

(λογισμικό ArcGIS). Ήδη κατά τις τελευταίες δεκαετίες τα γεωγραφικά 
πληροφοριακά συστήματα υιοθετούνται εκτεταμένα τόσο για τις ανάγκες 
της σύγχρονης κοινωνίας119, όσο και στις ανθρωπιστικές επιστήμες120 και 
ειδικά στην αρχαιολογία, στο πλαίσιο και της χρήσης τους στην ιστορική 
γεωγραφία121 και της ανάπτυξης της αρχαιολογίας του τοπίου122. 

119. Βλ., ενδεικτικά τη χρήση γεωγραφικού πληροφοριακού συστήματος 
σε εφαρμογή δήμου της Αττικής: http://84.205.225.86/POLEODOMIA/mapviewer.
jsf?width=1613&height=871 (ημ. πρόσβασης: 10/6/2014) ή σε εφαρμογή για αποτύπωση 
θέσεων πολιτιστικού ενδιαφέροντος: http://www.historvius.com/search/?date=-
1&period=61&figure=-1&cmd=1&type=periodSearch (Historvius mapping history) (ημ. 
πρόσβασης: 10/3/2015).

120. T. M. Harris – S. Bergeron – L. J. Rouse, Humanities GIS. Place, Spatial Storytelling, 
and Immersive Visualization in the Humanities, στο: Geohumanities. Art, History, Text at 
the Edge of Place, εκδ. Μ. Dear – J. Ketchum – S. Luria – D. Richardson, London – New 
York 2011, 226-240. P. K. Bol, What do Humanists want? What do Humanists Need?, What 
might Humanists get?, στο: Geohumanities, εκδ. Dear κ.ά., 296-308.

121. I. N. Gregorυ – P. S. Ell, Historical GIS. Technologies, Methodologies and 
Scholarship, Cambridge – New York – Melbourne 2007, 16-19.

122. Για μία συνοπτική παρουσίαση τόσο των εφαρμογών γεωγραφικών 
πληροφοριακών συστημάτων, όσο και των γνωρισμάτων της αρχαιολογίας του τοπίου 
βλ. ενδεικτικά: Ε. Σιμωνη – Α. Ανδρινοπουλος, Η εφαρμογή γεωγραφικού πληροφοριακού 
συστήματος στην αρχαιολογική έρευνα της Δυτικής Αχαϊας, στο: Αχαϊκό τοπίο ΙΙ. Δύμη και 
Δυμαία χώρα, εκδ. Α. Δ. Ριζακησ [Μελετήματα 29], Αθήνα 2000, 155-162. Για μία σύνθεση 
της χρήσης GIS στην αρχαιολογία και σύνθετες εφαρμογές: D. Tsiafakis – V. Evangelidis, 
GIS as an Interpretative Tool in Greek Archaelogical Research, στο: G. Priestnall – P. Aplin 
(επιμ.), Proceedings of the GIS Research UK 14th Annual Conference GISRUK 2006, The 
University of Nottingham 5th–7th April 2006, Nottingham 2006, 328–333. J.-P. P. McCool, 
PRAGIS: A Test Case for a Web-based Archaeological GIS, Journal of Archaeological Science 
41 (2014), 133-139. Για δύο χαρακτηριστικά παραδείγματα: α) «Aquae Urbis Romae: the 
Waters of the City of Rome» (http://www3.iath.virginia.edu/waters/timeline/index.html 
[ημ. πρόσβασης: 10/3/2015]) και β) «Ψηφιακή Κρήτη» (http://digitalcrete.ims.forth.gr/
sites_qsearch.php?l=2 [ημ. πρόσβασης: 10/3/2015]). Βλ. και: A. Bevan – A.Wilson, Models of 
Settlement Hierarchy based on Partial Evidence, Journal of Archaeological Science 40 (2013), 
2415-2427 και ειδικά εικ. 6-7. Για άλλα παραδείγματα, με έμφαση στην αποτύπωση τόπων 
που αναφέρονται στην αρχαία γραμματεία και άλλες επιλογές: T. Elliott – S. Gillies, 
Digital Geography and Classics, Digital Humanities Quarterly 3.1 (2009) (προσβάσιμο: 
http://digitalhumanities/org/dhq/vol/3/1/000031/000031.html [ημ. πρόσβασης: 10/3/2015]). 
Isaksen κ.ά., Pelagios and the Emerging Graph of Ancient World Data [βλ. σημ. 109], 197-201. 



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

192

Παράλληλα, η δημιουργία ψηφιακών ατλάντων κερδίζει έδαφος123, χάρη 
στο ότι είναι διαδραστικοί και με άμεση, μέσω του παγκόσμιου ιστού, 
πρόσβαση.

Στο πλαίσιο του υπο-έργου για τα δίκτυα εμπορικών επαφών με 
βάση τα στοιχεία από την κεραμική επιχειρείται να αποτυπωθούν σε 
χάρτη ποιες περιοχές του χώρου της Πελοποννήσου και της Κρήτης από 
τις οποίες υπάρχουν αρχαιολογικά δεδομένα εμφανίζουν αντίστοιχες κα-
τηγορίες κεραμικής. Διερευνάται ποιες βρίσκονταν, εύλογα, σε αλληλεπί-
δραση με άλλες περιοχές του ίδιου ή του λοιπού μεσογειακού χώρου και 
πώς μεταβάλλονται οι ζώνες επικοινωνίας από περίοδο σε περίοδο, μέσα 
από τη δημιουργία κόμβων και συνδέσμων. Για παράδειγμα, στους πιλο-
τικούς χάρτες που παρουσιάζονται αποτυπώνονται οι θέσεις, όπου εντο-
πίζονται παραδείγματα καλής ποιότητας ερυθροβαφούς κεραμικής της 
πρωτοβυζαντινής περιόδου στην Πελοπόννησο (εικ. 8) ή οι θέσεις όπου 
εντοπίζονται λύχνοι που έχουν εισαχθεί σε αυτές από περιοχές του μεσο-
γειακού χώρου (εικ. 9). Οι «δεσμοί» μεταξύ των θέσεων εύρεσης και των 
ευρύτερων περιοχών προέλευσης δημιουργούν συμβατικά ένα «δίκτυο» 
επικοινωνίας μεταξύ τους, όπως αυτό περιγράφηκε παραπάνω, κυρίως 
έχοντας ως στόχο να αποτυπώσουν εύληπτα την πληροφορία124. Μέσα 

123. Για τρία χαρακτηριστικά παραδείγματα: «The Centennia Historical Atlas» (http://
www.clockwk.com/default.aspx και http://www.centenia.org [ημ. πρόσβασης: 10/4/2014]). 
«AWMC: À-la-carte Map» (http://awmc.unc.edu/awmc/applications/alacarte/ [ημ. πρόσβασης: 
10/3/2015]) και «Digital Atlas of Roman and Medieval Civilisations» (http://darmc.harvard.
edu/icb/icb.do?keyword=k40248&pageid=icb.page188868 [ημ. πρόσβασης: 10/3/2015]). 
Για περισσότερες σχετικές ψηφιακές εφαρμογές: http://darmc.harvard.edu/icb/icb.
do?keyword=k40248&pageid=icb.page601659  (ημ. πρόσβασης: 10/3/2015). Χαρακτηριστική 
είναι η εφαρμογή HistOSM, που παρέχει έτοιμο γεωγραφικό υπόβαθρο, στο οποίο 
μπορούν να προστεθούν οι εκάστοτε πληροφορίες (http://www.histosm.org/ [ημ. πρόσβασης: 
1/6/2014]). Για αντιπροσωπευτικά παραδείγματα έντυπων ατλάντων, όπου η αναλυτική 
χαρτογράφηση μέσω της δημιουργίας ατλάντων τίθεται στην υπηρεσία της ευκρινέστερης 
απόδοσης ιστορικών και άλλων πληροφοριών: R. J. A. Talbert, Barrington Atlas of the 
Greek and Roman World, Princeton, New Jersey – Oxford 2000. G. Duby (διεύθ.), Παγκόσμιος 
Ιστορικός Άτλας, Χ. Ραπτης (εκδ. ελλ. έκδ.) – Μ. Λεβεντοπουλου – Χ. Ραπτης – Λ. Φλιτουρης 
(μτφ.), Αθήνα 2006. P. R. Magosci, Historical Atlas of Central Europe. From The Early Fifth 
Century to The Present, London 20022. J. Haldon, The Palgrave Atlas of Byzantine History, 
New York 2005. R. M. Kean, Ιστορικός Άτλας της Βυζαντινής Αυτοκρατορίας, Αθήνα 2006.

124. Διευκρινίζεται ότι οι εν λόγω στατικοί χάρτες που βρίσκονται στο στάδιο 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 193

από τη μελέτη περίπτωσης της Πελοποννήσου και της Κρήτης, δίνεται 
έμφαση στο χώρο125, στοιχείο που επιτρέπει την πιο ευκρινή αποτύπω-
ση των δεδομένων, τη δυνατότητα διερεύνησης των χωρικών σχέσεων με-
ταξύ συνόλων πληροφοριών. Παράλληλα, αναδεικνύεται η ιδιαιτερότη-
τα δύο συγκεκριμένων γεωγραφικών περιοχών και των επιμέρους θέσε-
ών τους. Ιδιαίτερο είναι το ενδιαφέρον για τη λεπτομερή αποδελτίωση 
του δημοσιευμένου υλικού και όχι επιλογή συγκεκριμένων θέσεων που 
θα αποτελούσαν «μελέτες-περίπτωσης». Υπενθυμίζεται ότι είναι περιορι-
σμένα ακόμα τα αρχαιολογικά στοιχεία για την ύπαρξη παραγωγών κε-
ραμικής σε τοπικό επίπεδο στη βυζαντινή αυτοκρατορία και για την πι-
θανή εμβέλεια εξαγωγής των προϊόντων τους. Επιπλέον σημειώνεται ότι 
για την αποτύπωση και αναγνώριση δικτύων, όπως αυτή ορίστηκε προ-
ηγουμένως, χρειάζονται προφανώς δύο κόμβοι, ο κόμβος που αντιστοιχεί 
στον τόπο εύρεσης και ο κόμβος που αντιστοιχεί στον χώρο προέλευσης. 
Αυτονόητο είναι λοιπόν ότι κατά την καταγραφή επιλέγονται να σημει-
ωθούν εκείνες οι κατηγορίες κεραμικής για τις οποίες υπάρχει έστω μία 
ένδειξη για την ευρύτερη περιοχή προέλευσής τους, η οποία συμβατικά 
(εικ. 9) εικονίζεται με ένα ενδεικτικό στίγμα στο χάρτη. Κατά συνέπεια 
ευνοείται, και σε αυτήν την περίπτωση, και δίνεται έμφαση στην απο-
δελτίωση της καλής ποιότητας κεραμικής και των αμφορέων και σε συ-
γκεκριμένες περιπτώσεις και των μαγειρικών σκευών ή πολύ χαρακτη-
ριστικών κατηγοριών ακόσμητης κεραμικής. Επιπρόσθετα, αξιοσημείω-
τη είναι η ανομοιογένεια που υπάρχει στις δημοσιεύσεις (βλ. παρακά-
τω) ως προς την παράθεση αναλυτικών πληροφοριών για το ποσοστό με 
το οποίο εκπροσωπείται κάθε κατηγορία κεραμικής στις υπό διερεύνηση 
θέσεις. Επομένως, είναι πιθανό μερικά από τα εικονιζόμενα στοιχεία να 
αναφέρονται σε μεμονωμένα δείγματα. Σε αυτήν την περίπτωση δεν απο-
τελούν ενδείξεις οργανωμένης εμπορικής δραστηριότητας, αλλά η κατα-
γραφή τους οδηγεί στη λεπτομερή αποτύπωση της διάχυσης μίας κατη-
γορίας κεραμικής. Σχετική διευκρίνιση συνοδεύει την κάθε καταγραφή.

τελικής επεξεργασίας στην τελική τους διαδραστική μορφή θα συνοδεύονται από 
αναλυτικά βιβλιογραφικά δεδομένα για την κάθε ένδειξη, στα οποία άλλωστε στηρίχτηκε 
η δημιουργία τους.

125. Για την έμφαση που δίνεται στον τόπο σε ψηφιακές εφαρμογές των 
ανθρωπιστικών σπουδών και τα πλεονεκτήματα αυτής της προσέγγισης: Gregory – Ell, 
Historical GIS, 16-19. Elliott – Gillies, Digital Geography and Classics.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

194

Με όσα παρουσιάστηκαν εύλογα γίνεται κατανοητό ότι όταν προ-
χωρήσει η επεξεργασία των δεδομένων για την κεραμική του 11ου και 
12ου αι. γίνεται πιο εμφανές το παράδοξο της πληθώρας των στοιχείων 
για την κεραμική από θέσεις της Πελοποννήσου και της Κρήτης σε αντιδι-
αστολή με την πενία των δεδομένων για την προέλευση, τα κέντρα παρα-
γωγής των κεραμικών. Αποτέλεσμα είναι στην οριστική επεξεργασία του 
δείγματος να μην μπορούν να προκύψουν σαφείς δεσμοί που να δηλώ-
νουν τις ανταλλαγές μεταξύ ποικίλων περιοχών. Δηλαδή, εφόσον το ενδι-
αφέρον μετατοπίζεται από τη μεγάλη κλίμακα, την ανάδειξη των βυζαντι-
νών παραγωγών στο διεθνές εμπόριο, που κυρίως απασχολεί τους ερευ-
νητές, στη μικρότερη κλίμακα, στην αναζήτηση του τοπικού ή περιφερει-
ακού εμπορίου, τότε καθίστανται εμφανείς οι περιορισμοί στην πρόοδο 
της έρευνας. Προκύπτουν όμως λεπτομερείς χάρτες διάχυσης συγκεκριμέ-
νων κατηγοριών, με παράλληλη αναφορά στον ανασκαφικό χώρο εύρε-
σης, στη χρονολόγηση και στην οικεία βιβλιογραφία. Αυτά τα στοιχεία 
αναδεικνύουν τη μεγάλη διείσδυση συγκεκριμένων κατηγοριών κεραμι-
κής στην ενδοχώρα των δύο περιοχών για όλη την υπό εξέταση περίοδο.

Η εν λόγω προσπάθεια χαρτογράφησης παρουσιάζει αρκετά 
πλεονεκτήματα σε σχέση με τη χρήση αναλογικών χαρτών. Καταλήγει 
σε μία ψηφιακή, διαδραστική υποδομή, στην οποία θα υπάρχει ελεύθερη 
πρόσβαση μέσω διαδικτύου. Επιτρέπει στον χρήστη να χρησιμοποιεί 
πολλαπλά κριτήρια πλοήγησης ή αναζήτησης, με τις αλλαγές να 
αντανακλώνται στον εκάστοτε χάρτη που θα προκύπτει. Ακόμα, με τη 
χρήση των γεωγραφικών πληροφοριακών συστημάτων ο γεωγραφικός 
χάρτης είναι μία σταθερή βάση, πάνω στην οποία μπορούν να προστεθούν 
πολλαπλές μεταβλητές. Κατά συνέπεια, βασικά γνωρίσματα της κάθε 
θέσης, όπως η γειτνίασή της με φυσικούς πόρους ή άλλες θέσεις, μπορούν 
να γίνουν άμεσα αντιληπτές. Επιπλέον, πίσω από τη δημιουργία του 
υπάρχουν τα στοιχεία μίας τράπεζας δεδομένων, που είναι προσβάσιμα. 
Η επικαιροποίησή τους, για ενημέρωση, διόρθωση ή συμπλήρωση, 
μπορεί να γίνει άμεσα, σε αντίθεση με τις περιορισμένες δυνατότητες των 
αναλογικών χαρτών. Βασικό, ακόμα, πλεονέκτημα του προγράμματος 
είναι ότι σε μία ενιαία εφαρμογή συλλέγονται πολλαπλά δεδομένα τόσο 
για το συγκεκριμένο θέμα, διαχρονικά για τη βυζαντινή περίοδο, όσο 
και για άλλες θεματικές στο πλαίσιο του έργου «Κύρτου πλέγματα». 
Επομένως, οι διαφορετικοί θεματικοί χάρτες που θα προκύψουν με 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 195

την ολοκλήρωση του προγράμματος, μπορούν να συσχετιστούν άμεσα 
μεταξύ τους με την οριζόντια (συγχρονική) και κατακόρυφη (διαχρονική) 
σύγκριση δεδομένων126, ώστε να δώσουν νέα στοιχεία και πληροφορίες. 
Η ψηφιακή υποδομή από αυτή την άποψη είναι ιδιαίτερα εύχρηστη και 
προσφέρει πολλαπλά επίπεδα αναζήτησης και πληροφόρησης. 

ΙV.2.2. Εφαρμογές ανάλυσης δικτύων

Σε ένα επόμενο επίπεδο, στο άμεσο μέλλον, ένα τρίτο εργαλείο, 
που ακόμα δεν έχει εφαρμοστεί με συντεταγμένο τρόπο, θα είναι να 
επιχειρηθεί η χρήση εφαρμογών ανάλυσης δικτύων127 στα στοιχεία 
τράπεζας δεδομένων όπως η προαναφερθείσα. Στόχος θα είναι να 
αναδειχθεί κατά πόσο μπορούν αυτές να φανούν επιβοηθητικές όχι μόνο 
στην οπτικοποίηση των δεδομένων, που άλλωστε επιτυγχάνεται και μέσω 
των εφαρμογών γεωγραφικού πληροφοριακού συστήματος, αλλά στο να 
συνδράμουν σε μία πολυεπίπεδη έρευνα128. 

Δύο πρώτες προσπάθειες σε υλικό βυζαντινής κεραμικής έχουν 
επιχειρηθεί από την ομάδα των J. Leidwanger, C. Knappett, P. Arnaud 
και P. Arthur129 και από τον J. Preiser-Kapeller130. Μέσω των σχετικών 

126. Σιμωνη–Ανδρινοπουλος, Η εφαρμογή γεωγραφικού πληροφοριακού συστήματος, 
155.

127. Χαρακτηριστικές σχετικές εφαρμογές είναι τα «ORA Software» (http://www.
casos.cs.cmu.edu/projects/ora/download.php [ημ. πρόσβασης: 10/3/2015]) και «Pajek» (W. De 
Nooy – A. Mrvar – V. Batagelj, Exploratory social network analysis with Pajek, Cambridge 
2005) που έχουν κατεξοχήν χρησιμοποιηθεί για την ανάλυση και την οπτικοποίηση 
κοινωνικών δικτύων.

128. Θα ήθελα να ευχαριστήσω θερμά τους συναδέλφους, ιστορικούς, J. Preiser-
Kapeller και Αικ. Μήτσιου, για την προθυμία τους να μοιραστούν μαζί μου την εμπειρία 
τους γύρω από το πολυδαίδαλο θέμα των δικτύων και τη συνδρομή τους στην πιλοτική 
αυτή προσπάθεια.

129. Leidwanger κ.ά., A Manifesto [βλ. σημ. 116].
130. J. Preiser-Kapeller, Entangling the Morea: Α Νetwork Μodel of Ceramic 

Distributions on the Late Medieval Peloponnese (αναρτημένη παρουσίαση στο: https://
www.academia.edu/5937949/Entangling_the_Morea_a_network_model_of_ceramic_
distributions_on_the_late_medieval_Peloponnese [ημ. πρόσβασης: 10/4/2014]). Ο ερευνητής 
επεξεργάζεται τα δεδομένα που αντλεί από τη μελέτη της J. Vroom (The Morea [βλ. σημ. 
38], 409-430).



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

196

εφαρμογών, βάσει της διάχυσης σφαιρικών αμφορέων και κατηγοριών 
εφυαλωμένης κεραμικής, που απαντούν, αντίστοιχα, στον χώρο της 
ανατολικής Μεσογείου στη διάρκεια της μεταβατικής περιόδου και 
στον πελοποννησιακό χώρο μετά το 1204, αποτυπώνονται κοινά 
δίκτυα σχέσεων που χαρακτηρίζουν συγκεκριμένες θέσεις. Μία 
ανάλογη προσπάθεια έχει γίνει από τον T. Brughmans για μέρος της 
ρωμαϊκής επιτραπέζιας κεραμικής που περιλαμβάνεται στην πλατφόρμα 
ICRATES131. Τα στοιχεία απεικονίζονται ευσύνοπτα. Είναι εφικτό 
εκτός από την ψηφιακή οπτικοποίηση των δεδομένων να διερευνηθεί 
ο συγκεκριμένος ρόλος μίας περιοχής σε σχέση με τις άλλες, αλλά και 
οι σχέσεις μεταξύ διαφορετικών κατηγοριών κεραμικής. Άλλωστε, 
έχει σημειωθεί ότι ένα βασικό πλεονέκτημα των εφαρμογών ανάλυσης 
δικτύων στην αρχαιολογία είναι η δυνατότητα πολυεπίπεδης διερεύνησης 
του ίδιου πυρήνα πρωτογενών δεδομένων132. 

Παρόλ’ αυτά για να είναι δυνατή και αξιόπιστη μία τέτοια διε-
ρεύνηση αξίζει να τονιστεί ότι σε περιπτώσεις όπως οι προαναφερθεί-
σες, που στηρίζονται στην επεξεργασία και στην ενσωμάτωση δεδομέ-
νων που αντλούνται από την υπάρχουσα βιβλιογραφία, χωρίς πρόσβα-
ση στα πρωτογενή, αρχαιολογικά στοιχεία, είναι απαραίτητος ο προσε-
κτικός χειρισμός των δευτερογενών αυτών πληροφοριών. Η μεθοδολο-
γία που ακολουθείται στην αποδελτίωση των σχετικών στοιχείων και τα 
όρια και οι περιορισμοί που προκύπτουν από τη φύση του υπό επεξερ-
γασία δείγματος χρειάζεται να παρουσιάζονται αναλυτικά και να σχολι-
άζονται. Για παράδειγμα, ένα σημαντικό ζήτημα που αντιμετωπίζει ο με-
λετητής που αναζητά το δίκτυο επικοινωνίας μεταξύ συγκεκριμένων πε-
ριοχών μέσα από τη μελέτη της κεραμικής σχετίζεται με την ποσότητα 
και την ποιότητα της παραδιδόμενης πληροφορίας. Οι περισσότερες δη-
μοσιεύσεις παρουσιάζουν ένα μικρό δείγμα κεραμικής που θεωρούν αντι-
προσωπευτική μίας θέσης ή μίας ανασκαφικής περιοχής, χωρίς παράλλη-
λη παράθεση του συνόλου των ποσοτικών δεδομένων κάθε επιμέρους κα-
τηγορίας. Επίσης, δεν διαχωρίζουν επαρκώς την εγχώρια και την εισηγ-
μένη κεραμική, ή τα ανασκαφικά δεδομένα δεν παρέχουν ασφαλή στοι-
χεία για τη χρονολόγηση των κεραμικών συνόλων, αλλά αυτή χρονολο-

131. Brughmans, Connecting the Dots [βλ. σημ. 115], 284-296 και εικ. 4-11.
132. Sindbœk, Broken Links and Black Boxes [βλ. σημ. 117], 80-81.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 197

γείται, κατ’ αναλογία, με βάση συγκριτικό υλικό άλλων θέσεων. Ο μελε-
τητής που θα επιχειρήσει να ανασυστήσει μέσα από τα απεικονιζόμενα 
δίκτυα τα στοιχεία σύμφωνα με τα οποία αυτά προέκυψαν χρειάζεται 
να γνωρίζει τους περιορισμούς βάσει των οποίων δημιουργήθηκαν. Με 
αυτόν τον τρόπο θα μπορέσει να αξιολογήσει το είδος της πληροφορίας 
που παρέχουν. Είτε μέσω των ίδιων των απεικονίσεων των δικτύων επι-
μέρους ιδιαιτερότητες του υλικού θα πρέπει να μπορούν να γίνουν αντι-
ληπτές, είτε εξαρχής τα κριτήρια για να συμπεριληφθεί ένα υλικό κεραμι-
κής σε μία προσπάθεια ανασύστασης δικτύου χρειάζεται να είναι σαφή. 
Στην τελευταία περίπτωση αυτό ίσως έχει ως αποτέλεσμα τελικά το υλικό 
πολύ λίγων θέσεων να πληροί τις συγκεκριμένες προϋποθέσεις και, άρα, 
να μπορούν να προκύψουν εξαιρετικά αναλυτικές μελέτες περίπτωσης, 
αλλά ελάχιστες συνθετικές προσεγγίσεις. 

Για παράδειγμα, πιλοτικά, με καταχώρηση σε πρόγραμμα ανάλυσης 
δικτύων των πληροφοριών για την εισηγμένη εφυαλωμένη κεραμική και 
τους αμφορείς που απαντούν κατά τον 12ο και τις αρχές του 13ου αι. 
σε θέσεις της Κρήτης, καθίσταται πιο εύγλωττη η διάχυσή τους (εικ. 10), 
αποτυπώνοντας την εύρεσή τους σε πολλές θέσεις. Όμως προκειμένου η 
χρήση της ανάλυσης δικτύων να μην αποτελεί μία άλλη μορφή χαρτογρά-
φησης και πράγματι να συντελεί όσο το δυνατόν πιο αντικειμενικά στη 
διερεύνηση της «επικοινωνίας» που αποτυπώνεται μέσω αυτής133, ο διε-
ξοδικός χειρισμός των δεδομένων οδήγησε –βάσει των όσων μόλις σχο-
λιάστηκαν– στο να ληφθούν τελικά υπόψη μόνον ορισμένες θέσεις (πίν. 
1). Πρόκειται για αυτές από τις οποίες ο βαθμός πληροφόρησης που πα-
ραδίδεται ως προς τις επιμέρους κατηγορίες εφυαλωμένης κεραμικής και 
τους αμφορείς κρίνεται εν δυνάμει ικανός να συσχετίσει τουλάχιστον ένα 
μέρος της παρουσίας τους ως αποτέλεσμα εμπορικής δραστηριότητας134 

133. Για τα γνωρίσματα της ανάλυσης δικτύων βλ. συνθετικά παραπάνω.
134. Τα στοιχεία για τον πίνακα αντλήθηκαν από: M. Hahn, Archaic to Βyzantine 

periods. The Pottery and Small Finds, στο: The Greek-Swedish  Excavations at the Agia 
Aikaterini Square, Kastelli, Khania 1970-1987, Results of the Excavations under the 
Direction of Yannis Tzedakis and Carl-Gustaf Styrenius, τόμ. I:1, From the Geometric to 
the Modern Greek Period, εκδ. Ε. Hallager – B. P. Hallager [Acta Instituti Atheniensis 
Regni Sueciae τόμ. XLVII:I:1], Stockholm 1997, 209-212. M. Hahn, Modern Greek, Turkish 
and Venetian Periods. The Pottery and the Finds, στο: The Greek-Swedish  Excavations 
at the Agia Aikaterini Square, Kastelli, Khania 1970-1987, Results of the Excavations 



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

198

–οι αντίστοιχες δημοσιεύσεις, δηλαδή, δεν περιορίζονται σε μεμονωμέ-
να όστρακα, αλλά περιλαμβάνουν περισσότερα παραδείγματα από την 
κάθε κατηγορία κεραμικής. Ως εκ τούτου, προκύπτουν σαφέστερες απει-
κονίσεις δικτύων μεταξύ συγκεκριμένων θέσεων του νησιού (εικ. 11), βά-
σει των κοινών σε αυτές κατηγοριών κεραμικής (πίν. 1). Ακόμα, μέσα 
από το δίκτυο κοινών εισηγμένων κατηγοριών κεραμικής που εντοπίζο-
νται στις συγκεκριμένες θέσεις (εικ. 12) μπορούν να διαφανούν οι πιο 
στενές αναλογίες συγκεκριμένων περιοχών· συγκρίνονται δηλαδή οι κόμ-
βοι βάσει του μεγαλύτερου αριθμού («degree») κοινών κατηγοριών ει-
σηγμένης κεραμικής που απαντούν σε αυτούς (εικ. 13). Για παράδειγμα, 
με βάση τα μέχρι τώρα δημοσιευμένα στοιχεία για την εισηγμένη κερα-
μική της συγκεκριμένης περιόδου από την Κρήτη, το Ηράκλειο, βασικό 
αστικό κέντρο του νησιού εκείνη την εποχή και σημαντικό λιμάνι, εμφα-
νίζει μεγαλύτερες αναλογίες με την Ελεύθερνα, θέση στην ενδοχώρα του 

under the Direction of Yannis Tzedakis and Carl-Gustaf Styrenius, τόμ. I:1, From 
the Geometric to the Modern Greek Period, εκδ. Ε. Hallager – B. P. Hallager [Acta 
Instituti Atheniensis Regni Sueciae τόμ. XLVII:I:1], Stockholm 1997, 170-196. Μ. Πουλου-
Παπαδημητριου, Μεσοβυζαντινή κεραμική από την Κρήτη: 9ος-12ος αι., στο: 7ο Διεθνές 
Συνέδριο Μεσαιωνικής Κεραμικής της Μεσογείου [βλ. σημ. 1], 211-226. Λ. Σταριδα, 
Μεσοβυζαντινή εφυαλωμένη κεραμική από το Ηράκλειο, στο: 7ο Διεθνές Συνέδριο 
Μεσαιωνικής Κεραμικής, 713-724. S. Patitucci-Uggeri, Gortyna, scavi 1978-1980: la 
ceramica di età medio bizantina e veneziana, στο: Gortina VI. Scavi 1979-1982, εκδ. Α. Di 
Vita [Monografie della Scuola Archeologica di Atene e delle Missioni Italiane in Oriente 14], 
Padova 2004, 493 -542. Μ. Hahν, Medieval-Modern Pottery Summary, στο: Reports on the 
Vrokastro Area, Eastern Crete, Volume 3: The Vrokastro Regional Survey Project, Sites and 
Pottery, εκδ. B. J. Hayden, Philadelphia 2005, 81-108 (Δεδομένου ότι η Μ. Hahn δημοσιεύει 
αρκετά όστρακα που ανήκουν στις υπό εξέταση κατηγορίες εφυαλωμένης κεραμικής, 
παρά το ότι αυτά προέρχονται από επιμέρους θέσεις της επιφανειακής έρευνας, για 
τις ανάγκες της απεικόνισης ενσωματώθηκαν στην ευρύτερη περιοχή Βρόκαστρου). 
Κ. Καπελλακησ, Όστρακα εφυαλωμένης κεραμικής από την ανασκαφή του οικοπέδου 
Ξεκαρδάκη της οδού Χορτατζών Ηρακλείου Κρήτης, Νέα Χριστιανική Κρήτη 24 (2005), 
167-212. Γιαγκακη, Η κεραμική [βλ. σημ. 47], 189-307. Πουλου-Παπαδημητριου, Βυζαντινή 
κεραμική [βλ. σημ. 47], 25-187. Ν. Πουλου-Παπαδημητριου, Στιγμές από την ιστορία του 
Ηρακλείου. Από την πρωτοβυζαντινή εποχή έως την περίοδο της οθωμανικής κυριαρχίας 
(7ος-19ος αι.), στο: Ηράκλειο. Η άγνωστη ιστορία της αρχαίας πόλης, εκδ. Α. Ιωαννιδου 
-Καρετσου, Ηράκλειο 2008, 149-201. S. Patitucci-Uggeri – G. Di Rocco, La ceramica di età 
mediobizantina,veneziana e turca, στο: Gortina Agorà. Scavi 1996-1997, εκδ. Α. Di Vita – M. 
A. Rizzo [Studi di archeologia cretese 9], Padova 2011, 259-318.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 199

νησιού, με έντονο το αγροτικό στοιχείο, παρά με τα Χανιά. Αυτό προκύ-
πτει λόγω ανάλογης ποικιλίας κατηγοριών εφυαλωμένης κεραμικής που 
απαντά στις δύο πρώτες θέσεις. Ακόμα και στην περίπτωση που οι περισ-
σότερες από αυτές αποτελούν μέρος μίας κοινής, όπως προαναφέρθηκε, 
ομάδας, της «Κύριας Μεσοβυζαντινής Παραγωγής», –δεδομένου ότι ορι-
σμένα από τα παραδείγματα θα μπορούσαν και να αποτελούν προϊόντα 
διαφορετικών κέντρων– δεν μεταβάλλεται η συνολική εικόνα που απο-
τυπώνεται. Εύλογα προκύπτει το ερώτημα κατά πόσο αυτή θα μεταβλη-
θεί με την αναλυτική δημοσίευση των δεδομένων για τις υπόλοιπες θέσεις 
που μετέχουν στο δίκτυο ή και για πρόσθετες. 

Μία περαιτέρω εμβάθυνση στα απεικονιζόμενα δίκτυα μέσα από 
τον μεγαλύτερο καταμερισμό της πληροφορίας βάσει συγκεκριμένων 
κατηγοριών κεραμικής και συγκεκριμένων ανασκαφικών συνόλων 
μπορεί να παρέχει πιο λεπτομερή στοιχεία. Άλλωστε, πίσω από τις 
περίπλοκες απεικονίσεις που προκύπτουν από την καταχώρηση 
δεδομένων και τη δημιουργία δικτύων «κόμβων» και «ακμών», βασικός 
στόχος τέτοιων εφαρμογών είναι η αναζήτηση ερμηνείας. Επιδικώκεται 
να διερευνηθούν οι διαδικασίες που οδηγούν στις αλληλεπιδράσεις που 
σκιαγραφούνται μέσω των δικτύων135. Αρκεί πάντα, όπως σημειώνουν οι 
υποστηρικτές της εφαρμογής της ανάλυσης δικτύων στην αρχαιολογία, 
τέτοιες προσπάθειες να διακρίνονται από προσεκτικό χειρισμό των 
πολυάριθμων δεδομένων και διαρκή επανέλεγχο των ερωτημάτων και 
των μεθόδων που χρησιμοποιούνται136. 

V. Καταληκτικές παρατηρήσεις

Συνοψίζοντας, η σύντομη επισκόπηση της έως τώρα πορείας της 
έρευνας γύρω από τη μελέτη της κεραμικής του 11ου και 12ου αι. είχε ως 
στόχο να επισημάνει τα δεδομένα και τα ζητούμενα της έρευνας και να 
αναδείξει την ανάγκη διεπιστημονικής προσέγγισης και επιστημονικών 

135. Sindbœk, Broken Links and Black Boxes [βλ. σημ. 117], 80-82. Knappett, 
Introduction: Why Networks? [βλ. σημ. 113], 3-4, 6-7.

136. Brughmans, Connecting the Dots [βλ. σημ. 115], 284, 297-298. Brughmans, 
Thinking through Networks [βλ. σημ. 114], 653-655. Knappett, Introduction: Why Networks? 
[βλ. σημ. 115], 3, 9. Leidwanger κ.ά., A. Manifesto [βλ. σημ. 117], Collar κ.ά., Networks in 
Archaeology, 15-17.



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

200

συνεργιών. Το σχετικό υλικό είναι αναμφισβήτητα πολυάριθμο. 
Κρίνεται επιτακτική η εμβάθυνση σε ειδικά θέματα, προκειμένου από το 
επιμέρους να επιχειρηθεί μία πιο ουσιαστική ανασύσταση του όλου, μία 
σύνθεση. Σε αυτό το πλαίσιο έμφαση δόθηκε στη στροφή της έρευνας 
προς συγκεκριμένες κατευθύνσεις και στην υιοθέτηση επιβοηθητικών 
εργαλείων, ένα από τα οποία είναι και η χαρτογράφηση των δεδομένων. 
Τα σχετικά εργαλεία που σύντομα παρουσιάστηκαν προφανώς και δεν 
θα μπορούν από μόνα τους να απαντήσουν στην πληθώρα των ζητημάτων 
που παρουσιάστηκαν παραπάνω. Προσφέρουν, όμως, το έναυσμα για 
την αναζήτηση μίας πιο ουσιαστικής κατανόησης των γνωρισμάτων της 
βυζαντινής κεραμικής και των κινητήριων μοχλών της διάχυσής της.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 201

Κατηγορίες 
εισηγμένης 
κεραμικής

Εφυαλωμένη
κεραμική με 
λεπτεγχά-

ρακτο 
διάκοσμο

Εφυαλωμένη
κεραμική με 

αδρεγχά-
ρακτο 

διάκοσμο

Εφυαλωμένη 
κεραμική 
γραπτή με 
εγχάρακτο 
διάκοσμο

Εφυαλωμένη 
κεραμική του 

Αιγαιακού 
χώρου

Κεραμική 

του 

Ζευξίππου

Ύστερη 
εγχάρακτη 

εφυαλωμένη 
κεραμική με 
μονόχρωμη 
εφυάλωση

Ηράκλειο X X X X X

Χανιά X X X

Γόρτυνα X X

Ελεύθερνα X X X X X X

Περιοχή 
Βρόκαστρου

X X

Κατηγορίες εισηγμένης 
κεραμικής

Εφυαλωμένη 
κεραμική 
γραπτή με 
επίχρισμα

Εφυαλωμένη 
κεραμική 
γραπτή με 

καστανό και 
πράσινο χρώμα

Εφυαλωμένη 
κεραμική 

με πράσινο 
υαλώδες 
χρώμα

Πρωτο-
μαγιόλικα

Αμφορέας 
Hayes 

τύπος 61

Ηράκλειο Χ Χ Χ Χ

Χανιά Χ Χ

Γόρτυνα Χ

Ελεύθερνα Χ Χ Χ Χ Χ

Περιοχή 
Βρόκαστρου

Χ

Πίνακας 1: Κατηγορίες εισηγμένης κεραμικής και θέσεις της Κρήτης, στις οποίες αυτές 
απαντούν με ικανό αριθμό. Για τη σχετική βιβλιογραφία βλ. σημ. 134 του κειμένου 
(πίνακας Α. Γ. Γιαγκάκη). 



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

202

Εικόνα 1: Δείγματα βασικών κατηγοριών της μεσοβυζαντινής εφυαλωμένης κεραμικής: α. Γραπτή 
με επίχρισμα, β. Λεπτεγχάρακτη, γ. Γραπτή με πράσινο και καστανό χρώμα, δ-ε. Αδρεγχάρακτη, 
στ. Γραπτή λεπτεγχάρακτη (εικόνες από: Α. Γ. Γιαγκακη, Εφυαλωμένη κεραμική από τη θέση 
«Άγιοι Θεόδωροι» στην Ακροναυπλία (11ος-17ος αι.) [Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών/Ινστιτούτο 
Ιστορικών Ερευνών. Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών. Ερευνητική Βιβλιοθήκη 7], Αθήνα 2012, 283 
εικ. 5, 293 εικ. 19, 284 εικ. 8, 299 εικ. 28, 297 εικ. 23, 294 εικ. 20, αντίστοιχα).

Εικόνα 2: Πινάκιο της κεραμικής Ζευξίππου, κατηγορία ΙΙ (εικόνα από: Α. Γ. Γιαγκακη, 
Πρώτη θεώρηση των εντοιχισμένων εφυαλωμένων αγγείων σε ναούς της επαρχίας 
Αμαρίου, στο: Πρακτικά του Διεθνούς Επιστημονικού Συνεδρίου. Η Επαρχία Αμαρίου 
από την αρχαιότητα έως σήμερα. Δήμοι Κουρήτων και Συβρίτου, 27-31 Αυγούστου 2010, 
τόμος πρώτος, εκδ. Στ. Μανουρας, Αθήνα 2014, 522 εικ. 3).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 203

Εικόνα 3: Παραδείγματα αντιπροσωπευτικών σχημάτων της 
μεσοβυζαντινής εφυαλωμένης κεραμικής (σχέδιο από: Παπανικολα-
Μπακιρτζη, Εργαστήρια, 54 εικ. 12, β).

Εικόνα 4: α-γ: Θραύσματα της εγχάρακτης με κηλίδες ερυθρού 
χρώματος κεραμικής (εικόνες από: Γιαγκακη, Εφυαλωμένη κεραμική 
από τη θέση «Άγιοι Θεόδωροι», 304 εικ. 34, 303 εικ. 33, 305 εικ. 35, 
αντίστοιχα).



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

204

Εικόνα 5: Μεσοβυζαντινός αμφορέας από την Ελεύθερνα (Hayes 
τύπος 61) (εικόνα © ανασκαφή Ελεύθερνας, Τομέας ΙΙ, Πανεπιστήμιο 
Κρήτης. Αγγείο δημοσιευμένο στο: Πουλου-Παπαδημητριου, Βυζαντινή 
κεραμική [βλ. σημ. 47], 179 πίν. 55, 70).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 205

Εικόνα 7: Μεσοβυζαντινό μαγειρικό 
σκεύος από τη Σαγαλασσό (εικόνα 
από: Vionis κ.ά., A Middle-Late 
Byzantine Pottery Assemblage [βλ. 
σημ. 82], 443, εικ. 15· courtesy of the 
Trustees of the American School of 
Classical Studies at Athens).

Εικόνα 6: Μεσοβυζαντινή χύτρα από την Ελεύθερνα (εικόνα © 
Α. Γ. Γιαγκάκη. Αγγείο δημοσιευμένο στο: Γιαγκακη, Η κεραμι-
κή [βλ. σημ. 47], 306 πίν. 24, β).



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

206

Εικ. 8: Πιλοτικός χάρτης όπου εικονίζονται οι θέσεις της Πελοποννήσου, στις οποίες έχουν 
εντοπιστεί δείγματα των κατηγοριών ερυθροβαφούς κεραμικής («African Red Slip Ware», 
«Late Roman C Ware», «Late Roman D Ware») της  πρωτοβυζαντινής περιόδου. Ο χάρτης 
προέκυψε από επεξεργασία των δεδομένων του έργου «Δίκτυα εμπορικών επαφών στον 
αιγαιακό χώρο κατά τη Βυζαντινή εποχή, με βάση τη μελέτη της κεραμικής» (σχεδιασμός 
χάρτη © Α. Γ. Γιαγκάκη και Π. Στρατάκης).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 207

Εικ. 9: Πιλοτικός χάρτης όπου εικονίζονται θέσεις της Πελοποννήσου, στις οποίες έχουν 
εντοπιστεί εισηγμένοι λύχνοι της πρωτοβυζαντινής περιόδου. Ο χάρτης προέκυψε από 
επεξεργασία των δεδομένων του έργου «Δίκτυα εμπορικών επαφών στον αιγαιακό χώρο 
κατά τη Βυζαντινή εποχή, με βάση τη μελέτη της κεραμικής» (σχεδιασμός χάρτη © Α. Γ. 
Γιαγκάκη και Π. Στρατάκης).



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

208

Εικόνα 10: Χάρτης όπου εικονίζονται οι θέσεις της Κρήτης που συνδέονται μεταξύ 
τους λόγω είτε των κοινών κατηγοριών εισηγμένης κεραμικής (με κόκκινους 
δεσμούς) είτε των κοινών κατηγοριών που αποδίδονται σε τοπικά εργαστήρια (με 
πράσινους δεσμούς). (υπόβαθρο χάρτη: Google Satellite. Δίκτυο ©Α. Γ. Γιαγκάκη 
με τη συνδρομή του J. Preiser-Kapeller).

Εικόνα 11: Χάρτης όπου εικονίζονται οι θέσεις της Κρήτης που συνδέονται μεταξύ 
τους λόγω της ευάριθμης ποσότητας των κοινών κατηγοριών εισηγμένης κεραμικής (με 
κόκκινους δεσμούς) (υπόβαθρο χάρτη: Ancient World Mapping Center / http://awmc.unc.
edu/wordpress/map-files/ Δίκτυο ©Α. Γ. Γιαγκάκη με τη συνδρομή του J. Preiser-Kapeller).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 155-210

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΣΤΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΚΕΡΑΜΙΚΗΣ 209

Εικόνα 12: Απεικόνιση δικτύου 
όπου δηλώνονται θέσεις της 
Κρήτης που συνδέονται 
μεταξύ τους βάσει κοινών 
εισηγμένων κατηγοριών κερα-
μικής (Δίκτυο © Α. Γ. 
Γιαγκάκη με τη συνδρομή του 
J. Preiser-Kapeller).

Εικόνα 13: Χάρτης αντίστοιχος της εικόνας 12, όπου οι μεγαλύτεροι κόμβοι αναδεικνύουν 
εκείνες τις θέσεις που προβάλλουν ως πιο σημαντικές λόγω του μεγαλύτερου βαθμού 
κοινών κατηγοριών εισηγμένης κεραμικής που απαντά σε αυτές (υπόβαθρο χάρτη: 
Ancient World Mapping Center / http://awmc.unc.edu/wordpress/map-files/ Δίκτυο ©Α. Γ. 
Γιαγκάκη με τη συνδρομή του J. Preiser-Kapeller).



	 ΑΝΑΣΤΑΣΙΑ Γ. ΓΙΑΓΚΑΚΗ210

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 155-210

Remarks on the Methodology and the Study of Pottery of 11th-12th 
centuries, Perspectives of Research and Supportive Tools:

The Contribution of Mapping and Network Analysis

Although the interest in the study of middle Byzantine pottery started 
during the early years of the 20th century, it is only during the last two 
decades and especially since the beginning of the 21st century that a 
systematization of research is taking place. This either aims at the renewed 
typological classification of some of the established categories and at their 
more precise dating and at research upon their provenance, or focuses on 
the study of common and coarse wares. 

The paper critically presents the current state of the research, focusing 
on the pottery of the 11th and 12th centuries in particular, with an emphasis 
on glazed wares, amphorae and cooking wares. It reviews various aspects 
of the current state of knowledge, addresses new issues on the methodology 
or the interpretation of evidence and critically proposes new tools for a 
better exploitation of new or old data. Among these, special mention is 
made to the usefulness of mapping the existing evidence, with a particular 
comment on specific efforts. Additionally, the advantages of the application 
of network analysis to material of Byzantine pottery are also explored.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

Ioannis Smarnakis

Rethinking Roman Identity after the Fall (1453): 
Perceptions of ‘Romanitas’ by Doukas and Sphrantzes

During the last few years the question of Byzantine identities has attracted 
the attention of many scholars. Despite their methodological differences, 
the various approaches to the subject share, more or less, a common 
starting point: The older literature on the topic, by focusing mainly on the 
relationship between antiquity, Byzantium and modern Greece, ended up 
by confirming or denying the presumed continuity of a certain “Hellenism” 
through the centuries. This approach was not only static but it was also 
founded on an essentialist understanding of identities, which were treated 
as –almost- immutable entities that existed outside any historical context. 
For example, in the past some historians cited later Byzantine claims of 
a certain Hellenic identity as proof of the empire’s underlying Hellenic 
“essence” throughout its history1. In response to these approaches, current 
research focuses on the historicity and the fluidity of the ways in which 
the Byzantines defined themselves and others. Byzantine identities were 
shaped not in a vacuum but in the context of the dominant imperial and 
Christian discourses, the perceptions of a ‘classical’ Greek and Roman past, 

1. For an early critical overview of older literature on the topic see S. Vryonis, Recent 
scholarship on continuity and discontinuity of culture: Classical Greeks, Byzantines, Modern 
Greeks, in: The ‘Past’ in Medieval and Modern Greek Culture, ed. S. Vryonis, Malibu 1978, 
237-256. Later Vryonis supported the quite different view that there was actually a “Greek” 
identity in Byzantium “… as witnessed by the identification with the Greek language and 
Greek education on the formal cultural level”. Cf. Idem, Greek identity in the Middle Ages, 
Études Balkaniques 6 (1999) (Byzance et l’hellénisme: L’identité grecque au Moyen-Âge), 
19-36, especially 36.



	 IOANNIS SMARNAKIS212

BYZANTINA SYMMEIKTA25 (2015), 211-234

the relations between different elements within society and the interaction 
with foreign cultures and peoples. Special emphasis has also been placed 
on the multiplicity of identities. Concepts such as religion, culture, gender, 
sexuality, social status, ethnicity and political commitment are often used 
by modern scholars, who seek to reconstruct the conceptual framework of 
the various Byzantine identities2.

However, recent research has rather neglected the transformations of 
romanitas during the lifespan of the Byzantine state since the debates about 
the complex relations between classical antiquity, Byzantium and modern 
Greece have dominated the academic field3. The traditional Byzantine 
concept of the term “Roman”, which defined their own God-protected empire 
and emphasized the Roman and Christian roots of the imperial ideology4, 

2. See especially: A. Kaldellis, Hellenism in Byzantium. The Transformations of 
Greek Identity and the Reception of the Classical Tradition, Cambridge 2007; G. Page, Being 
Byzantine. Greek Identity before the Ottomans, Cambridge 2008. Kaldellis argues that the 
Byzantines perceived themselves as members of a Roman national state without taking 
systematically into his consideration the historical context of modernity within which the 
nation-states were formed. However he thoroughly explores the meaning of ‘hellenism’ for 
the byzantine elite in the broader cultural and political context of the twelfth and thirteenth 
centuries. Page uses the concept of ‘ethnic identity’ to study her subject. Her book is an 
important contribution to the debate although sometimes she seems to project a certain 
‘Greek’ identity into the Byzantine past. For an overview of the interaction between 
‘Hellenic’, Roman and Christian identities in Byzantium with detailed references to older 
literature see C. Rapp, Hellenic identity, Romanitas, and Christianity in Byzantium, in: 
Hellenisms. Culture, Identity and Ethnicity from Antiquity to Modernity, ed. K. Zacharia, 
Aldershot 2008, 127-147. For broad comparative approaches see Identities and Allegiances 
in the Eastern Mediterranean after 1204, ed. J. Herrin – G. Saint-guillain, Farnham 2011. 
Visions of Community in the post-Roman World. The West, Byzantium and the Islamic 
World, 300-1100, ed. W. Pohl - C. Gantner – R. Payne, Farnham 2012. For an essay where 
the author systematically criticizes essentialist views of Byzantine identity see I. Stouraitis, 
Roman Identity in Byzantium: a critical approach, BZ 107/1 (2014), 175-220. An overview of 
possible methodological approaches to Byzantine identities provides D. C. Smythe, Byzantine 
identity and labelling theory, in: XIX International Congress of Byzantine Studies, Major 
Papers, Copenhagen 18-24 August 1996, Copenhagen 1996, 26-36.

3. Cf. Byzantium and the Modern Greek Identity, ed. D. Ricks – P. Magdalino, 
Aldershot 1998. 

4. For the Byzantine imperial identity and its close link with Roman political tradition 
and Christianity see G. Dagron, Empereur et prêtre. Étude sur le ‘césaropapisme’ byzantine, 



RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453) 213

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

underwent several changes through the centuries. Besides its strong political 
content, romanitas eventually came to encompass a vast body of different, 
changing and often overlapping meanings: it stressed the contrast between 
“civilized” Romans and “uncivilized” barbarians; it declared a political 
identification with the Roman state; and finally, it referred to an ethnic 
group of people who believed that they had a common origin, spoke the 
same Greek language and followed the Christian Orthodox religion5. 

The fall of Constantinople in 1453 marked the historical end of the 
Byzantine Empire6 and the start of an “identity crisis”, where the old 
ways of understanding “Romans” and “others” no longer corresponded to 
contemporary experience. The memory of that “crucial event” structured 
the flow of time by dividing it into “what was before” and “what came 
after”. All certainties, categories and expectations of the Byzantine elite 
collapsed after 1453 and this radical change was experienced by some of 
its members as a traumatic situation, where reality was no longer perceived 

Paris 1996, 141 sq.; E. Chrysos, The Roman political identity in late antiquity and early 
Byzantium, in: XIX International Congress of Byzantine Studies, Major Papers, Copenhagen 
18-24 August 1996, Copenhagen 1996, 7-16; Rapp, Hellenic Identity, 144-147. For the 
different view of Byzantium as the nation-state of the Romans see Kaldellis, Hellenism, 
74-111. Recently A. Kaldellis, The Byzantine Republic. People and Power in new Rome, 
Cambridge Mass. – London 2015, has supported the intriguing view that the Byzantine 
political community was actually a republican monarchy, where only popular consent could 
authorize the allocation of power. For the roman republican roots of the Byzantine polity see 
Kaldellis, Byzantine Republic, 7 sq. 

5. For a brief overview of the various political, ethnic and cultural meanings of Roman 
identity before 1204, see Page, Being Byzantine, 40-63. For the fluid context of the period 
after 1204 see T. Papadopoulou, The Terms Ῥωμαῖος, Ἕλλην, Γραικὸς in the Byzantine 
Texts of the first Half of the 13th century, ByzSym 24 (2014), 157-176. For references to the 
terms  “Βάρβαροι”, “Ἕλληνες”, “Ῥωμαῖοι” in late byzantine historiography see H. Ditten, 
Βάρβαροι, Ἕλληνες und Ῥωμαῖοι bei den letzten Byzantinischen Geschichtsscreibern, in: 
Actes du XIIe Congrès International d’Études Byzantines, Ochride 10-16 Septembre 1961, 
v. II, Belgrade 1964, 273-299. 

6. J. Harris, The End of Byzantium, New Haven 2010 and M. Angold, The Fall of 
Constantinople to the Ottomans. Context and Consequences, London – New York 2012 
provide two recent general accounts of the era. For the siege and the Ottoman conquest of 
Constantinople see now the detailed study by M. Philippides - W. K. Hanak, The Siege and the 
Fall of Constantinople in 1453. Historiography, Topography and Military Studies, Farnham 
2011. 



214 	 IOANNIS SMARNAKIS

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

within the limits of the known and the familiar7. This rupture with the 
old conceptual framework created the need for new narratives that had to 
interpret the present situation and reconstruct a new sense of community 
for the Byzantine people after the loss of their capital. 

The aim of this paper is to explore perceptions of Roman identity 
immediately after 1453 by focusing on the historical narratives of Doukas 
and Sphrantzes. The two authors deal with the memory of the Ottoman 
conquest of Constantinople in order to understand and interpret their 
present and to develop a perspective for the future. I argue that their religious 
and political stances, as Doukas is a firm supporter of the unionist policy 
while Sphrantzes is a moderate anti-unionist, influence their conceptions of 
romanitas. The debate about the Union of the Churches had created deep 
ideological ruptures inside the Byzantine society and the study of a unionist 
and an anti-unionist historical narrative of the era reveals the totally 
different views of the two ‘parties’ regarding the future of the Byzantine 
people after 14538. The two other Byzantine historians of the Fall will not 
be considered here since Chalkokondyles remains indifferent to the issue 
of the Union while his narrative is mainly addressed to circles of western 
renaissance humanists and Kritovoulos is a unique case in late Byzantine 
historiography as he projects all the traits of an “ideal” Byzantine emperor 
to the Turkish sultan9. However, their own perceptions of romanitas will be 

7. The concepts of “crucial” or “limit event” and “trauma” which are perceived as deep 
ruptures and turning points in the life course of an individual or a community are often used 
in the rich literature on memory. See especially C. Caruth, Unclaimed Experience. Trauma, 
Narrative and History, Baltimore 1996, 4-5. D. Lacapra, Writing History, Writing Trauma, 
Baltimore 2001, 43-85. A. Cavalli, Memory and Identity. How memory is reconstructed 
after catastrophic events, in: Meaning and Representation in History, ed. J. Rusen, New 
York – Oxford 2008, 169-182. For systematic critical overviews of trauma studies see W. 
Kansteiner, Finding meaning in memory: A methodological critique of collective memory 
studies, History and Theory 41 (2002), 179-197. D. D. Lacapra, History in Transit: 
Experience, Identity, Critical Theory, Ithaca – London 2004, 106-143.  

8. For the Union of the Churches and the Council of Ferrara and Florence (1438/9) see 
J. Gill, The Council of Florence, Cambridge 1959. The social and political context of the 
conflict between unionists and anti-unionists will be discussed in detail infra. 

9. On Chalkokondyles see especially N. Nicoloudis, Laonikos Chalkokondyles. A 
Translation and Commentary of the “Demonstrations of Histories” (Books I-III), Athens 
1996, 41-86. J. Harris, Laonikos Chalkokondyles and the Rise of the Ottoman Turks, BMGS 



215RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

discussed in a broader study of the Byzantine historical narratives dealing 
with the memory of 1453. 

Doukas, wrote a chronicle from the creation of the world until the 
Ottoman conquest of Mytilene in 146210. His perception of Roman identity 
emphasizes the political aspect of romanitas. The author often refers to the 
Byzantine state with the traditional term, as the βασιλεία of the Romans, and 
he uses the title βασιλεὺς for the emperor11. However, the Byzantine king is 
not the only one who bears the royal title in his history. Besides Inachus, the 
ancient ruler of Argos, and Saul, the first king of Israel12, the contemporary 
leaders of Trebizond and Serbia are also mentioned as βασιλεῖς13. Moreover, 
it seems that Doukas did not regard the king of Constantinople as the only 
heir to the Roman imperial legacy since he mentions the coronation in the 
west of the Hungarian ruler Sigismund as emperor of the Romans14.

The author not only distances himself from central concepts of the 
imperial ideology but he also perceives the Byzantine state as a group of 
urban and rural settlements under the rule of Constantinople and its king. 
When he narrates the rise of Mohammed to the Ottoman throne, he observes 
that the new sultan made the false promise “to devote himself, all the days 
of his life, to the cause of amity and concord with the City and the despot 

27 (2003), 153-170. A. Kaldellis, A New Herodotos: Laonikos Chalkokondyles on the 
Ottoman Empire, the Fall of Byzantium, and the Emergence of the West, Washington D.C. 
2014. On Kritovoulos see D. R. Reinsch, Kritoboulos of Imbros. Learned Historian, Ottoman 
Raya and Byzantine Patriot, ZRVI 40 (2003), 297-311 with references to older literature.

10. On Doukas see especially V. Grecu, Pour une meilleure connaissance de l’historien 
Doukas, in: Memorial Louis Petit, Mélanges d’Histoire et d’Archéologie Byzantines, 
Bucharest 1948, 128-141. C. J. G. Turner, Pages from late Byzantine philosophy of history, 
BZ 57 (1964), 346-373, especially 356-358 and the introduction of the English translation 
of this work by H. J. Magoulias, Decline and Fall of Byzantium to the Ottoman Turks, by 
Doukas. An annotated translation of ‘Historia Turco-Byzantina’, Detroit 1975, 22-41. 

11. For the term “βασιλεία Ῥωμαίων”, see Ducas Michael (?), Istoria Turco-Byzantina 
(1341-1462), ed. V. Grecu, Bucharest 1958, 49, 55, 61, 83, 169, 195, 289 (hereafter: Ducas). 
The references to the term “βασιλεύς” are numerous. See, for example, Ducas, 41, 49, 55, 65, 67. 

12. Ibid., 31.
13. On the Serbian king and his authority see ibid., 51, 169; on the king of Trebizond 

see ibid., 139, 165, 429, 431. 
14. Ibid., 343. See also ibid., 79, where the author uses for Sigismund the slightly different 

term βασιλεὺς τῶν Ῥωμάνων. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

216 	 IOANNIS SMARNAKIS

Constantine, as well as with all the towns and their environs under this 
rule”15. This concept of the Palaiologan dominion as almost a city-state 
is also apparent in his narration of the punishment of a traitor, named 
Theologos, by the Cretan soldiers of Constantinople. The author stresses the 
importance of allegiance to the king and of a “sacred zeal” for the religious 
monuments, the cult of relics and the rituals performed in the city with the 
following words: “-the Cretans were always very faithful and had a sacred 
zeal for the temples of the saints and their relics and the kingdom of the 
City- so they told him: O king, it is unjust for us to prefer the City over 
our birthplace and yearn to shed our blood for the queen of cities while the 
native-born people and those who owe their fame to her are traitors to the 
divine mysteries and to your royal authority”16. 

The close association between urban space and the material signs of 
royal authority and the Christian cult is also emphasized in his lamentation 
for the Fall. The author calls Constantinople “head of all cities”, “the centre 
of the four corners of the earth”, “new paradise planted in the West”. He 
wonders what will happen to the remains of the emperors and the saints 
in the city as “the streets, the courtyards, the crossroads, the fields, the 
enclosures of vineyards were all full of the remains of saints, noble and 
ordinary people, monks and nuns”17. He recalls the beauty of the churches, 
the sacred books and “the gospels spoken by the mouth of God” in this 
“terrestrial heaven” and “celestial altar”. Finally he refers to several secular 
elements of its past power that complement the image of a Christian and 
Roman city par excellence. The author mourns for its polity, its people, and 
its military forces and for the material signs of its past glory such as the 
mansions, the palaces and the “sacred” walls18.

15. Ibid., 289: …τοῦ στέργειν καὶ ἐμμένειν ἐφ’ ὅρου ζωῆς αὐτοῦ ἐν ἀγάπῃ καὶ ὁμονοίᾳ 
μετὰ τῆς Πόλεως καὶ τοῦ δεσπότου Κωνσταντίνου σὺν πᾶσι τοῖς περιχώροις καὶ πόλεσιν 
ὑπὸ τὴν αὐτὴν δεσποτείαν.

16. Ibid., 233: —ἦσαν γὰρ οἱ Κρῆται ἀεὶ πιστότατοι καὶ ζῆλον θεῖον ἔχοντες πρὸς 
τὰ τεμένη τῶν ἁγίων καὶ εἰς τὰ σφῶν λείψανα καὶ εἰς τὸ βασίλειον τῆς Πόλεως· —εἶπον 
οὖν αὐτῷ· Ὦ βασιλεῦ, ἄδικόν ἐστιν ἡμᾶς προτιμᾶν τὴν Πόλιν ὑπὲρ τὴν ἐνεγκαμένην καὶ 
ποθεῖν τοῦ ἐκχεῖσθαι τὸ αἷμα ἡμῶν ὑπὲρ τῆς βασιλευούσης, οἱ δ’ αὐτόχθονες καὶ οἱ τὸ 
εὐδοξεῖν ἐκ ταύτης ἔχοντες εἶναι προδόται τῶν θείων μυστηρίων καὶ τῆς βασιλείας σου.

17. Ibid., 385.
18. Ibid., 387.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

217RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

The political life of Constantinople is often described as a field of 
interaction between the plans of the emperor and the wills of its people. 
Doukas frequently uses the term “πολῖται” to define the citizens, as in his 
view they are not simply the inhabitants of Constantinople but mainly an 
active civic political body. In several cases the emperor is presented as a 
ruler who has to convince the citizens of the necessity of his policy or even 
to persuade them to accept his authority. For example, Doukas presents 
John Kantakouzenos addressing a speech to the people of Constantinople in 
1347. Kantakouzenos mentions his appointment as regent of the emperor, 
his noble origin and military skills in order to persuade them to open the 
city gates and welcome him as their ruler. He also promises to forgive those 
who are at fault, restore to their former state those who suffered unjust 
losses and finally bring a state of peace into the state of the Romans19. The 
Constantinopolitans, however, gave no answer while the vulgar populace 
gathered upon the walls unleashed several insults against him and his 
family. Finally Kantakouzenos abandoned the negotiations and succeeded 
in entering the city with the aid of his followers who were situated inside 
the capital20. The episode is surely linked with the special socio-political 
conditions of the so-called second civil war (1341-1347) but in Doukas’ 
account it also acquires a strong symbolic meaning. The citizens have been 
gathered on the city walls, the real and symbolic boundaries of the civic 
space, while Kantakouzenos remains outside since he has to gain the public 
consent before entering the city and establishing his power.

The narration of the conflict between Andronikos IV and his 
father John V (1376) also emphasizes the political identification of the 
Constantinopolitans with their own city. Doukas recounts the escape of 
Andronikos and his family from the tower where they had been imprisoned, 
with the assistance of the Latins of Galata. After that event “the Genoese 
welcomed Andronikos and using him as a pretext began to wage war against 
the citizens of Constantinople”21. Thus the struggle for the throne between 

19. Ibid., 61.  
20. Ibid., 63.
21. Ibid., 73: καὶ οἱ Γενουῖται τοῦτον δεξάμενοι ἤρξαντο ἀντιμάχεσθαι τοῖς πολίταις, 

προσωπεῖον κεκτήμενοι τὸν Ἀνδρόνικον. The author sharply criticizes from a typical 
Christian point of view both rivals and he regards this war between father and son as “the 
consequence of the inhumanity of the Romans and their hatred of God as they violated the 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

	 IOANNIS SMARNAKIS218

different members of the imperial family is presented as a war between the 
citizens of two cities, the Constantinopolitans and the Genoese of Galata.

The blockade of the capital by the troops of Bayazid (1394-1402) also 
offers the author an opportunity to highlight the active role played by the 
citizens at that time. According to Doukas, while the emperor gave no answer 
to the Turkish ambassadors demanding the surrender of Constantinople, “the 
majority of the City, suffering from famine and deeply distressed, would 
have chosen to surrender the city. When the Constantinopolitans recalled, 
however, the acts committed by the Turks in Asia Minor, the destruction 
of cities, the devastation of temples, the temptations and the extortions 
compelling them to renounce their faith they changed their minds…”22. The 
city is perceived here as a political entity with a strong memory of Turkish 
aggression. The majority of its citizens, recalling the Turkish “atrocities” 
against the Christian faith, decided to continue the fight against Bayazid, 
while the emperor had no involvement in their final decision. The reaction 
of the sultan is also revealing of the author’s perception of the Byzantine 
state: “the more the tyrant (Bayazid) saw the Constantinopolitans resisting 
and not yielding to his wishes, the more he raged and became furious with 
the city”23.

The same view of the citizens as representatives of a civic political 
body is apparent in several other passages of the work. The author presents 
the citizens praying with the emperor for the salvation of Constantinople24, 
confronting the Turkish troops outside the walls25, mourning for the death of 
their empress26, suspecting the role of a Byzantine ambassador and calling 

most terrifying oaths ever made”. Ibid., 73: τοῦτο τῆς Ῥωμαίων ἀπανθρωπίας καὶ τῆς πρὸς 
Θεὸν ἔχθρας διὰ τῶν φρικωδεστάτων ὅρκων γενομένης παραβάσεώς ποτε. 	  

22. Ibid., 81: Οἱ δὲ πλεῖστοι τῆς Πόλεως βιαζόμενοι ὑπὸ τοῦ λιμοῦ, συνεθλίβοντο 
μὲν καὶ δώσειν προαιροῦντο τὴν πόλιν. Ἀλλ’ ὑπομιμνήσκοντες τὰ πραχθέντα ἐν τῇ 
Ἀσίᾳ παρὰ τῶν Τούρκων, τὴν φθορὰν τῶν πόλεων, τὴν ἐρήμωσιν τῶν ἱερῶν τεμενῶν, 
τοὺς καθ’ ἑκάστην ὥραν πειρασμοὺς καὶ συκοφαντίας τοῦ ἐξομόσασθαι τὴν εὐσέβειαν, 
ὀπισθόρμως τὸν νοῦν ἤλαυνον.

23. Ibid., 83: Ὁ δὲ τύραννος ὅσον ἔβλεπε τοὺς  Πολίτας ἀνθισταμένους καὶ μὴ 
ἐνδόντας τοῖς αὐτοῦ θελήμασιν, τοσοῦτον ἠγρίαινε καὶ ἐθυμοῦτο κατὰ τῆς πόλεως.

24. Ibid., 91.
25. Ibid., 127.
26. Ibid., 135.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

219RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

upon the emperor to act accordingly27, begging God for his mercy before the 
final siege28. Furthermore, the uses of the term “πολῖται” are not limited to 
the activities of the Constantinopolitans. Citizens of other cities are often 
presented as active political agents29, thus stressing the importance of civic 
political life in Doukas’ view.

The dominion of the Palaiologoi in the 15th century not only resembled 
to a city-state as it consisted of little more than Constantinople and its 
surroundings, some Aegean islands and Peloponnese, but it seems that it 
was also conceived as such by a few intellectuals and some members of the 
byzantine elite. As has already been noted in recent literature on the topic, 
the two main features of the Palaiologan political program in Constantinople 
were the detachment from the policy of the Orthodox Church and a new 
perception of royal authority. The king was mainly viewed as a steward of 
public affairs who had to take into account the will of his city. The political 
context of the era was characterized by fluidity but many of the lords and 
the intellectuals who actively supported the ruling dynasty seem that they 
identified themselves with the city of Constantinople30. Their wealth was the 

27. Ibid., 231.
28. Ibid., 327. 
29. Ibid., 117, 157, 195, 407, 417.
30. Τ. Kiousopoulou, Βασιλεύς ή Οικονόμος; Πολιτική εξουσία και ιδεολογία πριν 

την Άλωση, Athens 2007, 181-189, 204 sq. Cf. Eadem, Identités byzantines, Historein 2 
(2000), 135-142. J. Harris, Constantinople as City-State, c.1360-1453, in: Byzantines Latins 
and Franks in the Eastern Mediterranean World after 1150, ed. J. Harris – C. Holmes 
– E. Russell, Oxford 2012, 119-140. Kaldellis, Byzantine Republic, especially 89-164, 
convincingly argues that the sovereignty of the people both in theory and practice was a 
diachronic feature of the Byzantine polity. In my opinion the new dominant element in 
the political life of the era is the civic context of the relationships between the ruler and its 
people. A major subject which only recently has attracted the attention of some scholars 
is the politicization of broader civic social groups during the late Byzantine era. Cf. K. P. 
Matschke – F. Tinnefeld, Die Gesellschaft im späten Byzanz. Gruppen, Strukturen und 
Lebensformen, Cologne – Weimar - Vienna 2001, 62-82. A. Kontogiannopoulou, The Notion 
of ΔΗΜΟΣ and its Role in Byzantium during the Last Centuries (13th – 15th c.), ByzSym 22 
(2012), 101-124, T. Shawcross, Mediterranean Encounters before the Renaissance: Byzantine 
and Italian Political Thought Concerning the Rise of Cities, in: Renaissance Encounters. 
Greek East and Latin West, ed. M. S. Brownlee - D. H. Gondicas, Leiden – Boston 2013, 57-
93, especially 66-79. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

220 	 IOANNIS SMARNAKIS

outcome of a close economic cooperation with the western merchants in 
Constantinople, while their social status was assured by their high position 
in the court of the emperor. The Union of the Churches strengthened the 
royal power over the Orthodox Patriarchate and also served the economic 
interests of Venice and Genoa in the Eastern Mediterranean31. Doukas’ 
view is similar to the one held by many Byzantine ἄρχοντες in 15th-century 
Constantinople. Although he probably spent most of his life in Latin regions 
of the Aegean, it seems that he considered the city-state of Constantinople 
as his own “homeland”32.

Besides political allegiance, ethnic criteria are sometimes used 
by Doukas in his chronicle to define romanitas. Ethnicity was usually 
expressed by Byzantine authors with the terms γένος and ἔθνος. Γένος was 
frequently used in the sense of family, but it could also denote a group of 
people who the author believed that they shared a common origin. On the 
other hand, the members of an ἔθνος did not need to be biologically related 
as the term was not usually associated with kinship but with common 
cultural traits such as language or religion33. Of course, the connotations 
of these terms were fluid and sometimes even the same author attributed 
different meanings to them according to the context. Doukas often refers 

31. The literature on the economic activities of late Byzantine businessmen and their 
interaction with westerners in the Eastern Mediterranean is very rich. See especially N. 
Oikonomides, Hommes d’affaires Grecs et Latins à Constantinople (XIIIe – XVe siècles), 
Montreal-Paris 1979. A. E. Laiou, The Byzantine Economy in the Mediterranean Trade 
System; 13th–15th centuries, DOP 34-35 (1980-1981), 177-222. K. P. Matschke, Commerce, 
Trade, Markets and Money: Thirteenth – Fifteenth Centuries, in: Economic History of 
Byzantium from the 7th through the 15th Century, vol. II, ed. A. E. Laiou, Washington D.C. 
2008, 771-806; D. Jacoby, Commercial Exchange across the Mediterranean: Byzantium the 
Crusader Levant, Egypt and Italy, Aldershot 2005. A. E. Laiou – C.Morrisson, The Byzantine 
Economy, Cambridge 2007, 195 sq. On the stances of the 15th-century Byzantine elite 
regarding the Union of the Churches and its political meaning see especially N. Oikonomides, 
Byzantium between East and West (XIII – XV cent.), BF 13 (1988), 319–332. Kioussopoulou, 
Βασιλεύς ή Οικονόμος;, 81-116; N. Necipoglu, Byzantium between the Ottomans and the 
Latins, Cambridge 2009, 184-232. 

32. There’s almost no reference in Doukas’ historical account to Lesvos where he lived 
for many years at the service of the Gattiluzio family. His silence probably indicates that he 
didn’t identify himself with either the island or its ruling family.

33. Page, Being Byzantine, 41-42.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

221RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

to the Roman descent of a person or a group with the term γένος34; he also 
twice mentions an ἔθνος of the Romans, once in the context of religious 
juxtaposition with the Ottomans and Islam35 and on another occasion in 
associating the political misfortunes of Constantinople with those of the 
Romans36. However, Doukas has no particular interest in the historical 
roots of the Roman people or in the cultural features of romanitas. There 
is only one reference in his work to the (Greek) language of the Romans37 
and another one to the Roman (Greek) script38. It seems that even the term 
γένος sometimes has political connotations in his narrative. In the case of 
the Turks, the allegiance to their ruling dynasty is considered by the author 
as the key factor in their definition39. The minor importance of ethnic origin 
in relation to political allegiance is also apparent from his mention of the 
Genovese Giovanni Giustiniani, the commander of the Byzantine forces 
during the siege of 1453, as a general of the Romans40. 

Neither does the author link Roman identity to any “Hellenic” one. 
There are very few references to the ancient Greeks in the work and it is 
obvious that they were considered a foreign people, separated from the 
Byzantines by a gulf of time and religious difference41. Greek learning, 
however, is mentioned twice in the chronicle in a positive sense42. Two more 
references to “Greeks” are probably rhetorical topoi. The first one juxtaposes 
“Greek” and barbarian in the narration of the fate of the Byzantines held 
captive by the Turkish allies of John Kantakouzenos during the second civil 
war43. The second one refers to the anti-unionists, who are characterized as 
the “dregs of the race of the Greeks”44. Doukas even uses the term “Hellenic” 

34. Ducas, 157, 235, 239, 315.  
35. Ibid., 187.
36. Ibid., 85.
37. Ibid., 179.
38. Ibid., 235.
39. Ibid., 177: καὶ γὰρ ὅσον τὸ κατ’ ἐμέ, πολὺ πλέον τυγχάνει τὸ γένος τοῦτο τὴν 

σήμερον ἀπὸ πορθμοῦ Καλλιουπόλεως ἄχρι τοῦ Ἴστρου παρ’ ὅσον ἐν τοῖς τῆς Ἀνατολῆς 
μέρεσι τὸ κατοικοῦν, λέγω τὸ ὑπήκοον τοῦ ἀρχηγοῦ τοῦ ἐκ τῶν Ὀθμάν.  

40. Ibid., 357. 
41. Ibid., 31, 95. 
42. Ibid., 135, 267.
43. Ibid., 57.
44. Ibid., 319: ἡ τρυγία τοῦ γένους τῶν Ἑλλήνων. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

222 	 IOANNIS SMARNAKIS

as synonymous with “pagan” when he mentions the stance of the anti-
unionists towards the church of Hagia Sophia, on the eve of the fall. He 
critically observes that “the great church was viewed by them as a shelter 
of demons and as a Hellenic (pagan) altar”45. Finally there is one use of 
the term “Ἑλληνίδα” which rather refers to the language or to the place of 
origin of the woman46.

The term “Graikoi” is often used in the narration of the events in Italy 
during the council for the Union of the Churches47. In this context the author 
uses the traditional name that Westerners attributed to the Byzantines or 
to Greek-speaking people more generally. At this time the term referred 
not only to the language but also to the Orthodox religion of hellenophone 
Christians48. A different meaning is attributed by Doukas to “Graikoi” in 
the context of the debates that took place in Constantinople after the Union 
of the Churches. Here the author refers to the unionist priests of the city by 
the term “priests of the Graikoi”49.

Doukas designates a Roman political identity that is not grounded 
in any connection with a Greek past, culture or origin. Furthermore, his 
conception of romanitas is defined in opposition to a stereotypical image 
of the Turks, which represent in his narrative the contrasting Other of the 
Romans. As has often been noted in the recent literature, identities are 
representations of the “self” which are constructed through and not outside 
difference. This means that it is only through the relation to the Other, to 
what has been called its ‘constitutive outside’, that the ‘positive’ meaning 
of any term –and thus its identity- can be constructed50. Doukas’ discourse 
about Turkish otherness aims to emphasize and strengthen certain features 

45. Ibid., 323: Καὶ ἡ Μεγάλη Ἐκκλησία ὡς καταφύγιον δαιμόνων καὶ βωμὸς 
ἑλληνικὸς αὐτοῖς ἐλογίζετο.

46. Ibid., 59. Cf. infra note 56.
47. Ibid., 267, 269, 317, 319.
48. S. McKee, Sailing from Byzantium: Byzantines and Greeks in the Venetian World, 

in: Identities and Allegiances, ed. Herrin - Saint Guillain, 291-300, especially 293. 
49. Ducas, 319.
50. Cf. J. W. Scott, Multiculturalism and the politics of identity, in: The Identity 

in Question, ed. J. Rajchmann, New York 1995, 3-14. S. Hall, Introduction: Who needs 
‘Identity’?, in: Questions of Cultural Identity, ed. S. Hall – P. Du Gay, London 1996, 1-17, 
especially 4-5. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

223RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

of the Roman identity. The Turks and their rulers are often characterized as 
barbarians51 and believers in an impure and barbaric religion52. The author, 
recounting the early days of the Turks, observes that their success was due 
to their love of rapine and injustice both against their own people and even 
more so against the Christians53. He also provides a colourful image of 
the Turkish raids with the following words: “If they hear the herald’s voice 
summoning them to the attack – which in their language is called aqin 
– they descend like a flooding river, unorganised and uninvited, without 
money and food pouches and most of them without spears and swords. 
Countless others come running, increasing to tens of thousands the number 
of the troops, with the majority of them carrying nothing but a club in 
their hands. They rush against the Christians and seize them like sheep…”54. 
The author seems to contrast this way of life with the civilized manners of 
the Constantinopolitans by using an old distinction between the “civilized” 
Romans and the “uncivilized” barbarians. This contrast between civic life 
and the barbarian customs of a rural world is also apparent in Doukas’ 
negative characterization of the elite Turkish troops, the janissaries, which 
are described as a group of former goatherds, shepherds, cowherds and 
swineherds, farmers’ children and horse-keepers55.  

The Turks are equally presented as an immoral and lecherous people. 
The author highlights this stereotypical image with a colorful description 
of their sexual practices: “These people are unrestrained and lustful as no 
other people, incontinent beyond all races and insatiate in licentiousness. 
They are so inflamed by passion that they never cease unscrupulously and 
dissolutely from having intercourse by both natural and unnatural means 

51. See, for example, Ducas, 47, 57, 177, 217, 285, 307, 309 and 319.
52. Ibid., 283, 289, 319 and 375, where the author characterizes the Church of Saint 

Sophia after its conversion into a mosque as “altar of the barbarians and Mohamed’s home”.  
53. Ibid., 175-177.
54. Ibid., 177: Καὶ εἰ μόνον τὴν τοῦ κήρυκος φωνὴν ἀκούσωσι ὡς πρὸς ἐπιδρομήν, 

ὃ καλεῖται κατὰ τὴν αὐτῶν γλῶτταν ἀκκήν, τότε πάντες χύδην καὶ ὡς ποταμὸς ῥέων 
αὐτόκλητοι, ἄνευ βαλαντίου καὶ πήρας, οἱ πλεῖστοι καὶ αἰχμῶν καὶ ἀκινακῶν, ἕτεροι 
πεζοὶ τὴν πορείαν μυριαρίθμους παρεμβολὰς στοιχήσαντες θέουσιν, οὐκ ἄλλο οἱ πλέονες 
ἀλλ’ ἢ ῥόπαλον ταῖς ἑκάστου χερσί. Καὶ κατὰ τῶν χριστιανῶν ὁρμῶντες ὡς πρόβατα 
τούτους ἐζώγρων ... 

55. Ibid., 179.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

224 	 IOANNIS SMARNAKIS

with females, males and dumb animals. The people of this shameless and 
inhuman race, moreover, do the following: If they seize a Greek or an Italian 
woman or a woman of another race or a captive or a deserter, they embrace 
her as an Aphrodite or Semele, but they detest a woman of the same descent 
and of their own language as though she were a bear or a hyena”56.

Doukas uses the same stereotypical image of the “lustful Turk” to depict 
the activities of the Ottoman rulers. The sultans are not only designated 
as corrupted tyrants, as they finally managed to usurp the imperial 
power, but they are also presented engaging in lascivious sexual practices. 
According to the author, Bayazid had gathered in his palace, against their 
will, many young boys and girls from several Christian states, “living idly 
and wantonly; he never ceased from lascivious sexual acts, indulging in 
licentious behaviour with men and women”57. It seems that these manners are 
considered characteristic of the Turkish rulers as there are several references 
to similar activities of other sultans or Ottoman princes in the work58. On 
the other hand, the author contrasts with this behaviour the habits of a 
typical Roman emperor such as Manuel II Palaiologos, who preferred to 
study the “divine words”, when he rested in Constantinople unperturbed by 
the affairs of state, after his resignation from the throne59.

The stereotypical image of the barbarian, infidel, uncivilized, lustful 
Turk strengthens the distinction between them and the Romans. The 
construction of identity always involves a symbolic marking of borders 
separating one particular group from the rest. This reference to the external 
“other” is essential for the construction of discourses about the superiority 
or the “normal” behaviour of a particular group in juxtaposition to the 

56. Ibid., 59: ... καὶ γὰρ ἀκράτητον τὸ ἔθνος αὐτὸ καὶ οἰστρομανὲς ὡς οὐδὲ ἓν τῶν 
πάντων γενῶν, ἀκόλαστον ὑπὲρ πάσας φυλὰς καὶ ἀκόρεστον ἀσωτίαις, τοσοῦτον γὰρ 
πυροῦται, ὅτι καὶ κατὰ φύσιν καὶ παρὰ φύσιν ἐν θηλείαις, ἐν ἄρρεσιν, ἐν ἀλόγοις ζῴοις 
ἀδεῶς καὶ ἀκρατῶς μιγνύμενον οὐ παύεται· καὶ ταῦτα τὸ ἀναιδὲς καὶ ἀπάνθρωπον ἔθνος, 
εἰ Ἑλληνίδα ἢ Ἰταλὴν ἢ ἄλλην τινὰ ἑτερογενῆ προσλάβηται ἢ αἰχμάλωτον ἢ αὐτόμολον, 
ὡς Ἀφροδίτην τινὰ ἢ Σεμέλην ἀσπάζονται, τὴν ὁμογενῆ δὲ καὶ αὐτόγλωτον ὡς ἄρκτον ἢ 
ὕαινα βδελύττοντες. 

57. Ibid., 87: αὐτὸς δὲ καθήμενος καὶ κατασπαταλῶν οὐκ ἐπαύετο ἀφροδισιάζων, ἐν 
ἀῤῥένοις ἀσελγαίνων καὶ θήλεσιν. 

58. Ibid., 201, 212, 249. 
59. Ibid., 229.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

225RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

inferiority or the “abnormal” activities of others60. The negative features 
attributed to the Turks contrast with several implied positive qualities 
that, according to the author, should characterize Roman people. Doukas 
implies that the Romans should be loyal to their own “pious kings”, their 
own religion and the city of Constantinople and not to “lustful tyrants”. 
The author emphasizes the ethnic and cultural boundaries between the two 
groups in order to strengthen the political identification of the Byzantine 
Romans with their city61. He designates an ideal utopic image of a romanitas 
closely linked with a civic way of life and a set of political and religious 
values which are also perceived in an urban context and in juxtaposition 
to the “abnormal” behaviour of the Turks. His discourse is also inherently 
defensive since it rises and gains its strength through the contrast with 
another group which is perceived as a threat to the survival of the Romans. 

But how does Doukas interpret the Turkish victories over the Byzantines 
and their conquest of Constantinople, which marked the end of the Roman 
state? The author argues that Turkish aggression was a punishment from 
Divine Providence for the sins of the Christians. According to him, other 
conquered Christian peoples were punished for their continuous insurrections 
against the Romans, while the latter had to be chastened for their sinful 
behaviour when Michael VIII Palaiologos ascended the throne. At first 
they took oaths to defend John IV Laskaris and never to join Palaiologos 
in rebellion, but later they completely reversed their oaths by embracing 
Michael VIII as their king after blinding the former young emperor62. This 
traditional Christian view of history as the work of Divine Providence is a 
recurrent theme in Doukas’ chronicle. Several events are interpreted through 

60. Cf. Scott, Multiculturalism, 6. 
61. The strong political framework of ethnic distinctions has been emphasized in the 

rich literature about medieval identities. Political discourses often project an ideal cultural 
and linguistic homogeneity, invent myths about the common origin of the members of the 
community and designate the geographical and ethnic boundaries of the royal authority. See 
for example W. Pohl, Introduction. Strategies of Distinction, in: Strategies of Distinction. The 
Construction of Ethnic Communities, 300-800, ed. W. Pohl – H. Reimitz, Leiden – Boston 
– Köln 1998, 1-15. H. W. Goetz, “Introduction”, in: Regna and Gentes. The Relationship 
between Late Antique and Early Medieval Peoples and Kingdoms in the Transformation of 
the Roman World, ed. H. W. Goetz – J. Jarnut – W. Pohl, Leiden – Boston 2003, 1-11.

62. Ducas, 49.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

226 	 IOANNIS SMARNAKIS

the intervention of a governing or chastening Providence63 or even as a 
manifestation of God’s wrath for human sins64. The way in which the Turks, 
according to Doukas, eventually managed to enter Constantinople through 
a small unguarded gate is also interpreted within the same conceptual 
framework. The author recounts the fierce Byzantine resistance on the city 
walls during the final Turkish assault and he comments that “(the Romans) 
were at fault, as God willed that the Turks would be brought in by another 
way”65.

The role played by Divine Providence in the narrative stresses the 
didactic character of his chronicle. However, there is no reference in his 
work to the traditional medieval conception of human history as a sequence 
of four empires or earthly kingdoms. Doukas seems to keep a distance 
from this linear and eschatological perception of history, which identified 
the fall of Constantinople with the end of the fourth empire and thus with 
the Apocalypse and the expected end of the world66. His scant interest in 
prophecies is evident from the very few references to portents in the work. 
The author recounts in detail a dream of Murad II foretelling his own death67 
and he also refers to the appearance of a comet before the battle of Ankara 
(1402) – although he does not explicitly correlate it with the defeat of 
Bayazid68. Moreover, it has already been noted that his long lamentation on 
the fall of Constantinople forms a commentary on the event rather than an 
exposition of prophetic utterances69. On the other hand, Doukas sometimes 
criticizes the superstitions of the people of Constantinople and their beliefs 

63. See, for example, ibid., 47, 87, 177, 283, 359.
64. Ibid., 271, 363, 365.
65. Ibid., 359: ἔλαθον, δι’ ἄλλης ὁδοῦ τούτους εἰσάξας ὁ θελήσας Θεός.
66. For the eschatological thought in late Byzantium see Les traditions apocalyptiques 

au tournant de la chute de Constantinople, ed. B. Lellouch – S. Yerasimos, Paris 2000. P. 
Guran, Eschatology and political theology in the last centuries of Byzantium, Revue des 
Études Sud-Est Européennes 45 (2007), 73-85. For the Byzantine apocalyptic tradition see, in 
general, P. Alexander, The Byzantine Apocalyptic Tradition, Berkeley 1985. P. Magdalino, 
The history of the future and its uses: Prophecy, policy and propaganda, in: The Making of 
Byzantine History, ed. R. Beaton – Ch. Roueche, London 1993, 3-34.

67. Ducas, 285-287.
68. Ibid., 93-95.
69. Ibid., 385-391. Cf. Turner, Pages, 358.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

227RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

in prophecies about the expected end of their kingdom70. It seems that in his 
view the end of human history is not predictable and that God’s plans for 
the future of the Roman people remain unknown.

Historical works reconstruct experiences through their narrative 
representation, elaborating in the process a relationship between the 
narrator, the past and a community of readers. Thus they become means 
of identifying a person or a group within a broader context, not only 
providing answers to questions of identity but also outlining plans for 
future actions71. Doukas’ historical narrative deals with the memory of 1453 
by insisting on a particular political identity which is closely associated 
with a perception of Constantinople as a Roman and Christian city-state. 
This discourse gains its strength through the contrast it makes with a 
stereotypical image of the Turks. Moreover, Doukas’ conception of history 
as the work of Divine Providence is not directly linked to an apocalyptic 
discourse that identified the fall of Constantinople with the expected end of 
the earthly world. His view is very close to that held by Thomas Palaiologos, 
the cardinals Isidore of Kiev and especially Bessarion who sought a Western 
crusade against the Turks in order to restore the Byzantine state. The fall 
of Constantinople was interpreted by them as a loss to the “infidels” of a 
Christian European city that had to be recaptured. This political program 
for the ‘Hellenic rescue’ remained alive for at least two decades after the 
Ottoman conquest of Constantinople and circles of unionist intellectuals in 
Italy and in Latin Greece actively promoted it. Pope Pius II even declared 
an anti-Turkish crusade in 1458 but he eventually found no support from 
the Western monarchs, who were all divided by various disputes72. It seems 
that Doukas’ historical narrative, which associated a version of romanitas 
with the Christian city-state of Constantinople, was addressed mainly to 
this circle of readers.

On the other hand, the historical work of George Sphrantzes was written 

70. Ducas, 299, 365.
71. On the interaction between a text and the world of its readers see, in general, P. 

Ricoeur, Time and Narrative, v. III, trans. by K. Blamley – D. Pellauer, Chicago 1988, 157-
179. R. Chartier, Le monde comme representation, Annales E.S.C. 44/6 (1989), 1505-1520. 

72. S. Ronchey, Orthodoxy on Sale: the Last Byzantine, and the Lost Crusade, in: XXI 
International Congress of Byzantine Studies, Plenary Papers, London 21-26 August 2006, 
vol. I, Aldershot 2006, 313-342. For the term “Hellenic rescue” see ibid. 322.  



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

	 IOANNIS SMARNAKIS228

by a moderate anti-unionist, who opposed the Union of the Churches mainly 
for political reasons as he believed that it had led to the Turkish reaction 
and finally to the conquest of Constantinople73. His chronicle, which covers 
the period between 1413 and 1477, has been characterized as “memoirs” 
since it is basically a record of his own experiences. The author narrates 
his personal life and gives an account of his actions as a high-ranking 
official in the service of Manuel and Constantine Palaiologos. After the fall 
of Constantinople he served Thomas Palaiologos in the Peloponnese and 
ended up in Corfu where in 1468 he became monk. In the 16th century, the 
metropolitan of Monemvasia, Makarios Melissenos, compiled an extended 
version of the work which is known as the Maius Chronicle74.

In contrast to Doukas’ narrative, Sphrantzes makes no reference to 
civic political life or to Constantinople as a Roman and Christian city-state. 
A passage where the author mentions that the Palaiologos family ruled over 
Constantinople for one hundred ninety-four years, ten months and four 
days is perhaps the only exception75. However with this wording Sphrantzes 
could simply refer to the reign of the dynasty over the Byzantines since 
the beginning of this period coincides with the coronation of Michael 
VIII in 1258, three years before the recapture of Constantinople in 1261. 
There’s also no negative image of the Turks in the chronicle and simply 
the typical phrase “lord of the impious” is often used for the Ottoman 
sultan76. Moreover Sphrantzes avoids almost any use of the term “Roman” 
or its derivatives, with the exception of two references in the context of 

73. Georgii Sphrantzae, Chronicon, ed. R. Maisano, Rome 1990, 80 (hereafter: 
Sphrantzes): ... ἡ τῆς συνόδου δουλεία αἰτία μία καὶ πρώτη καὶ μεγάλη εἰς τὸ νὰ γένηται 
ἡ κατὰ τῆς Πόλεως τῶν ἀσεβῶν ἔφοδος καὶ ἀπὸ ταύτην πάλιν ἡ πολιορκία καὶ ἡ 
αἰχμαλωσία καὶ τοιαύτη καὶ τοσαύτη συμφορὰ ἡμῶν. The author also uses a metaphor 
to highlight his own view on the Union of the Churches. He declares his preference for the 
old central street of Constantinople (Μέση ὁδὸς) which ends at the church of Hagia Sophia 
instead of a new street discovered by others. Cf. Sphrantzes, 80.

74. On Sphrantzes see especially Maisano, Chronicon, 1*-51*. M. Hinterberger, 
Autobiographische Traditionen in Byzanz (WBS XXII), Vienna 1999, 331-43 and Philippides 
- Hanak, The Siege, 139-152 with detailed references to older literature.

75. Sphrantzes, 134: Ἦρχον δὲ καὶ ἐβασίλευον ταύτην δὴ τὴν Κωνσταντινούπολιν τὸ 
τούτων γένος τῶν Παλαιολόγων χρόνους ἑκατὸν ἐνενήκοντα τέσσαρας καὶ μῆνας δέκα 
καὶ ἡμέρας δʹ. 

76. Ibid., 170, 176: ὁ τῶν ἀσεβῶν ἐξάρχων. Cf. ibid., 188, 192: ὁ τῶν ἀσεβῶν ἄρχων.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

229RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

conflicts in the Peloponnese. Here the author juxtaposes the “miserable” 
Romans to the “most evil and naïve race of the Albanians”77, recounting the 
ambiguous stance of the latter during the confrontation between Thomas 
and Demetrios Palaiologos, and he also mentions the cooperation of some 
Romans in Patras with the Venetians against the Turks in 146478. There’s 
also no reference to Ἕλληνες or Γραικοὶ in the chronicle or to any event of 
the ancient Greek or Roman past.  

Furthermore, Sphrantzes does not narrate the events of the siege of 
Constantinople or the last fierce battle on the walls before the final Turkish 
victory. He simply records the date and the hour of the fall of the city 
and the death of Constantine Palaiologos, remarking that at that time he 
was not himself present as the emperor had sent him to another area of 
Constantinople79. This silence is striking, especially if we take into account 
his role as an elder statesman and member of the Byzantine ruling elite.

His own high social status and his close links with the imperial family 
are often stressed in the chronicle. Sphrantzes emphasizes his personal 
connection with Constantine Palaiologos by using the typical phrase “my 
despot/king and my master” for the last emperor80. Besides his own king, 
the rulers of Trebizond also bear the royal title in his historical narrative, 
thus probably indicating the byzantine origin of their power81. The author 
often uses the first person plural (ἡμεῖς) when he mentions his own activities 
as an official implying that he acted as an agent of a ruling elite around 

77. Ibid., 154.
78. Ibid., 178.
79. Ibid., 134: Καὶ τῇ κθ-ῃ μαΐου, ἡμέρᾳ γ-ῃ, ὥρᾳ τῆς ἡμέρας ἀρχῇ, ἀπῆρε τὴν 

Πόλιν ὁ ἀμηρᾶς. ἐν ᾗ ὥρᾳ καὶ ἁλώσει τῆς Πόλεως καὶ ὁ μακαρίτης αὐθέντης μου κῦρ 
Κωνσταντῖνος βασιλεὺς ὁ Παλαιολόγος σκοτωθεὶς ἀπέθανεν, ἐμοῦ πλησίον αὐτοῦ οὐχ 
εὑρεθέντος τῇ ὥρᾳ ἐκείνῃ, ἀλλὰ προστάξει ἐκείνου εἰς ἐπίσκεψιν δῆθεν ἄλλου μέρους τῆς 
Πόλεως. This absence of any reference to the military operations has led some scholars to 
the assumption that there may actually have been a separate lost diary written by Sphrantzes 
which was later used by Makarios Melissenos for the lengthy narration of the siege in the 
Maius chronicle. However, it now seems certain that the main source of Melissenos’ account 
was the letter sent to Pope Nicholas V by the bishop of Chios Leonardo Giustiniani. See on 
the subject Philippides - Hanak, The Siege, 144, 148-149 with references to older literature. 

80. See, for example, Sphrantzes, 40, 42, 60, 62, 76, 106, 112, 132, 134, 138. 
81. Ibid., 30, 108, 172.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

230 	 IOANNIS SMARNAKIS

the emperor82. The lengthy narration of a debate between some lords and 
Constantine Palaiologos about court hierarchy is also revealing of his 
interest in occupying a higher position very close to the ruler83. Sphrantzes 
presents himself to disagree with the appointment of two of Lucas Notaras’ 
sons in high offices as he was worried about his own status84. This attitude 
was typical of the members of the Byzantine elite, who always sought ways 
to climb up in the court hierarchy and gain the imperial favour. 

It seems that the Fall was experienced by him as a dramatic event 
that also caused the collapse of his own world. The big rupture between 
the present and the past was a traumatic situation that he could not easily 
handle. The events of the siege of Constantinople were the turning point in 
this transition and the absence of any reference to them in the chronicle 
could be interpreted as a conscious choice, wishing as he did to forget them. 
The Fall left an indelible mark on his life and made the years that he had 
spent as an elder statesman a lost “golden” age which was ended violently by 
the Turkish conquest of the Byzantine capital.

Sphrantzes deals with this traumatic situation by relying mainly on his 
strong Christian faith. He views himself as a faithful Christian who had to 
suffer patiently in his life and be chastened by God for his sins. The author 
begins his chronicle by stating that it would have been well for him if he 
had not been born or if he had died in his childhood85 and this statement is 
further clarified thereafter. Sphrantzes narrates several tragic incidents in 
his personal life, such as the loss of his five children, his capture by the Turks 
during the fall of Constantinople86 and the suffering from a serious illness in 
his last days87. All these events are interpreted by him as divine punishments 
for his own sins. A strong interest in religious matters is further revealed 
by several scriptural references in the work and by a lengthy report of the 
life and miracles of his godmother, Saint Thomais88. Sphrantzes also cites 
his own formal expression of faith when he became monk and retired to a 

82. For example, ibid., 40, 170, 176. 
83. Ibid., 124-130. 
84. Ibid., 128.
85. Ibid., 4.
86. Ibid., 134.
87. Ibid., 182, 194.
88. Ibid., 46-52.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

231RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

monastery in Corfu, where he finally ended his life89. Finally the concluding 
remark of the work indicates the typical Christian mental horizons of the 
author: Sphrantzes wishes that he will not be deprived of God’s compassion 
in the Final Judgement since he has used all available means to purify his 
soul90.

The absence of almost any reference to a romanitas also implies that 
the authority of the Romans was regarded as a temporary and earthly state 
of affairs and that Orthodox Christians should continue their lives until 
the expected end of the world and the coming of the heavenly kingdom. 
The older surviving manuscript of the work dates from the late sixteenth 
century but it seems that it already had a wide circulation at that time as 
it constituted the core of a Peloponnesian brief chronicle written in 151291. 
The compilation and the circulation of the so-called Maius Chronicle (1573-
1576) further widened the influence of the narrative. Makarios Melissenos, 
the compiler of this long version, explicitly familiarized his audience with 
the succession of kingdoms in human history: “As the kingdom of the 
Assyrians was overthrown by the Babylonians and theirs by the Persians 
and the Persian kingdom by the Macedonians, and theirs by the Romans 
so the Roman kingdom was overthrown by the Ottomans. The end of the 
Ottomans or otherwise of the Muslims will come at an appropriate and 
predefined time as they will be overthrown by the blonde race”92. 

During the 15th century the Patriarchate clearly followed its own policy 
seeking ways to coexist with the Ottoman power thus ensuring its own 
influence over the Balkans and the eastern Europe93. Several anti-unionist 
intellectuals expressed views similar to Sphrantzes’ outlook, dissociating the 

89. Ibid., 184.
90. Ibid., 194.
91. Maisano, Chronicon, 65*-67*.
92. Georgios Sphrantzes, Memorii 1401-1477. In annexă Pseudo-Phrantzes. Macarie 

Melissenos Cronica, 1258-1481, ed. V. Grecu, Bucharest 1966, 462: … ὥσπερ τοίνυν ἡ 
τῶν Ἀσσυρίων βασιλεία κατελύθη ὑπὸ τῶν Βαβυλωνίων, τῶν δὲ Βαβυλωνίων ὑπὸ τῶν 
Περσῶν, ἡ δὲ Περσῶν ὑπὸ τῶν Μακεδόνων, ἡ δὲ Μακεδόνων ὑπὸ Ῥωμαίων,  οὕτως 
καὶ ἡ τῶν Ῥωμαίων κατελύθη ὑπὸ τῶν Ὀτθουμαλίδων. Τῶν δὲ Ὀσμανλιδῶν, ἤτοι 
Ὀτθουμαλίδων τῶν καὶ Ἀγαρηνῶν τέλος ἕξει ἐν τῷ προσήκοντι καὶ ὡρισμένῳ καιρῷ καὶ 
καταλυθήσεται ὑπὸ τοῦ ξανθοῦ γένους. 

93. Cf. Kioussopoulou, Βασιλεύς ή Οικονόμος, 58-77.  



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

232 	 IOANNIS SMARNAKIS

future of the Orthodox Church from the fortunes of the Byzantine state. 
Joseph Bryenniοs, for example, distanced himself from the Roman imperial 
legacy and considered Constantinople as mainly a religious centre of the 
Orthodox world. Moreover, he perceived his contemporary city as almost a 
large complex of monasteries and churches with strict hierarchies under the 
rule of the patriarch, who cared for the souls of the faithful94. 

The same view was held by the first patriarch of Constantinople after 
the Ottoman conquest. George Gennadiοs-Scholarios avoided any reference 
to Romans in his writings after 1453 thus disconnecting the present of the 
Orthodox community from the Byzantine imperial past. His main political 
goal was to designate a religious Oikoumene with Constantinople at the 
centre that unified the scattered Orthodox Greek-speaking communities. In 
this way the patriarchate could be incorporated in the Ottoman system of 
governance as the overseer of the Orthodox subjects of the sultan95. Scholarios 
in a lament for the fall of Constantinople familiarizes his flock with the 
new political context by stating that the paradise should be considered as 
the “true” homeland of the Orthodox Christians while the sufferings of the 
earthly life should be viewed as just a temporary condition96.

Sphrantzes’ silence about romanitas is another example of the same 
Orthodox view that deviated from the Roman political tradition. It seems 
that the author of the so-called Minus chronicle relied on his strong Christian 

94. P. Gounarides, Ιωσήφ Βρυέννιος, προφήτης της καταστροφής, in: Πρακτικά του 
Διεθνούς Συμποσίου «1453: Η άλωση της Κωνσταντινούπολης και η μετάβαση από τους 
μεσαιωνικούς στους νεώτερους χρόνους», ed. Τ. Kioussopoulou, Herakleion 2005, 133-145. 
Cf. Ίωσὴφ Βρυεννίου, ‘Περὶ τοῦ τῆς πόλεως ἀνακτίσματος’, ed. N. Tοmadakes, ΕΕΒΣ 36 
(1968), 1-15.  

95. For Scholarios’ view on the future of the Orthodox community after 1453 see M. H. 
Blanchet, George Gennadios Scholarios (vers 1400-vers 1472): un intellectuel orthodoxe face 
à la disparition de l’Empire byzantin, Paris 2008. Cf. A. D. Angelou, ‘Who am I?’ Scholarios’ 
answers and the Hellenic Identity’, in: Φιλέλλην. Studies in Honour of Robert Browning, ed. 
C. N. Constantinides – N. M. Panagiotakes – E. Jeffreys – A. D. Angelou, Venice 1996, 1-19, 
E. A. Zachariadou, The Great Church in Captivity 1453–1586, in: Eastern Christianity , ed. 
M. Angold (Cambridge History of Christianity V), Cambridge 2006, 169-186.

96. Georges (Gennadios) Scholarios, Oeuvres complètes, v. 4, ed. M. Jugie – L. Petit – X. 
A. Sidéridès, Paris 1935, 223: … εἰ μέλλοιμεν τῆς ἀληθοῦς πατρίδος ἐπιτυγχάνειν, οὐδὲν 
ἡμᾶς λυπήσει τὰ πάθη τῆς παροικίας ... . 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 211-234

233RETHINKING ROMAN IDENTITY AFTER THE FALL (1453)

faith in order to face the new situation that emerged after the Fall and the 
collapse of his own world. The comparison with the chronicle of Doukas 
reveals the deep rupture between the unionists and the anti-unionists 
regarding not only religious issues but also the future of the Byzantine 
people. While some of the former continued even after 1453 to view 
Constantinople as a Roman and Christian city that had to be recaptured, 
the latter disregarded the Roman political legacy and relied mainly on their 
Orthodox world view.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 211-234

234 	 IOANNIS SMARNAKIS

Ανασημασιοδοτωντας την Ρωμαϊκη Ταυτοτητα

μετα την Αλωση: Προσληψεισ της Ρωμαϊκοτητασ

απο τον Δουκα και τον Σφραντζη

Το άρθρο πραγματεύεται βυζαντινές προσλήψεις της ρωμαϊκότητας 
αμέσως μετά το 1453, εστιάζοντας στις ιστορικές αφηγήσεις του Δούκα 
και του Σφραντζή. Ο Δούκας προβάλλει συστηματικά μια πολιτική 
ρωμαϊκή ταυτότητα που συνδέεται με την Κωνσταντινούπολη και 
ορίζεται σε αντιπαράθεση προς μια στερεότυπη εικόνα των Τούρκων, 
οι οποίοι αποτελούν τον κατεξοχήν «Άλλο» στην αφήγησή του. Οι 
απόψεις του είναι παρόμοιες με εκείνες πολλών ενωτικών διανοούμενων 
που προωθούσαν μετά το 1453 ένα σταυροφορικό πολιτικό πρόγραμμα 
ανάκτησης της Κωνσταντινούπολης και επανίδρυσης του Βυζαντινού 
κράτους. Αντίθετα ο Σφραντζής αποφεύγει τις αναφορές στον όρο 
«Ρωμαίος» και στα παράγωγά του. Η άλωση της Κωνσταντινούπολης 
βιώθηκε από τον ίδιο ως μια τραυματική κατάσταση, ένα οριακό 
γεγονός που σηματοδότησε το ιστορικό τέλος του Ρωμαϊκού κράτους και 
σημάδεψε την πορεία της δικής του ζωής. Ο Σφραντζής αντιμετωπίζει τον 
εαυτό του ως ένα πιστό ορθόδοξο χριστιανό που τιμωρήθηκε από τον Θεό 
για τις αμαρτίες του. Οι αντιλήψεις του είναι τυπικά ορθόδοξες, καθώς 
ανθενωτικοί διανοούμενοι του 15ου αιώνα συχνά αποστασιοποιούνται 
από την ρωμαϊκή πολιτική κληρονομιά και αποσυνδέουν το μέλλον της 
κοινότητας των ορθοδόξων από τις τύχες του Βυζαντινού κράτους. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΕΣ / BOOK REVIEWS



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

Review Article

Juan Signes Codoñer, The emperor Theophilos and the East, 829-842. Court 
and frontier in Byzantium during the last phase of Iconoclasm [Birmingham 

Byzantine and Ottoman Studies, vol. 13, Ashgate 2014] pp. X + 518. ISBN 978-0-

7546-6489-5

This is a lengthy book (X + 518 pages, with a chronology of Theophilos’ reign 

at pp. 461-466, a Bibliography at pp. 467-506 and an Index at pp. 507-518). The 

bibliography is extensive but incomplete, with the most notorious absences being 

those of P. Yannopoulos1 and Patricia Karlin-Hayter2, both well known specialists on 

these topics, besides Každan’s relative studies in Russian and some, rather serious in 

my view, studies in modern Greek (contemporary Greeks speaking almost the same 

language with the Byzantines [Krumbacher], can in some cases better understand  

the connotation of Byzantine sentences – not the immediate translation that can 

be accessible to everyone – that a modern translation is unable to interpret). These 

absences can be partially explained by the current method of ascribing to the most 

recent researcher (Pratsch) what has been said much earlier (Bury), e.g. on the 

patriarch Theodotos Melissenos Kassiteras (815-821). In other words, it is a book 

written mainly on the basis of the most recent bibliography, somewhat neglecting 

the older – and in most cases classic–bibliography.

On p. 4 the author (henceforth JSC) rightly states that what is needed “is mainly 

a more careful approach to the texts that must consider the aims and scope of their 

authors, the source they used or the literary codes that unavoidably determined 

1. P. A. Yannopoulos, La société profane dans l’empire byzantin des VIIe, VIIIe et IXe 
siècles, Louvain 1975.

2. P. Karlin-Hayter, Etudes sur les deux histoires du règne de Michel III, Byz 41 
(1971), 460-474. 



BYZANTINA SYMMEIKTA25 (2015), 237-260

	 review ARTICLE238

their task”. We should also add their political and social context since medieval 

sources interpret matters rather differently than we do today. Immediately after 

that, on p. 5, JSC correctly cites Speck (Kaiserliche Universität but in many places 

he cites only the title in abbreviation without the page number,) on the slander 

against the Iconoclasts, though he omits Ostrogorsky’s pioneer work (Studien zur 
Geschichte des byzantinischen Bilderstreites, Breslau 1929), which constitutes the 

origins of Speck’s thoughts. But we must clarify since the very beginning that JSC’s 

favouritism of  Theophanes Continuatus (since his early days) vis-à-vis Genesius3 

is fully justified, as Genesius’ narrative is substantially less credible than that of the 

Theoph. Cont. as Každan pointed out. Besides, JSC deals mostly with elucidating 

relations between persons, e.g their iconoclast or their iconodule beliefs, but very 

rarely advances further, that is, to the political or social relations regarding different 

social groups, or relations between persons within a particular social group (e.g. the 

age of Theophilos’ five daughters, p. 118 and many other points). Returning to p. 1, 

one has to keep in mind that Theophilos enjoyed a relatively mild treatment not only 

vis-à-vis Leo III, Constantine V and Leo V, but also vis-à-vis his own son Michael 

III (a point of great importance). This means that under the Macedonian emperors 

the first criterion of evaluating emperors was not their iconoclast or iconodule 

attitudes, but some other criteria. 

The chapter on Iconoclasm in the empire (p. 20 ff.), followed by “socializations” 

under Constantine V, in Greek κοινώσεις in Theophanes, 440,5, 443,1-3, 448,26 and 

489,12 (the last  refers to the reforms of Nikephoros I who in many aspects followed 

iconoclast-like social policies without an ideological cover), is contemporary with 

the almost complete agrarization of the eastern provinces. The agrarian populations 

now followed their natural leaders, the Isaurian warlords (strategoi). Since the latter 

accepted the restoration of images at Nicaea II (787) there began the revolts of 

inferior officers leading agrarian populations (e.g. turmarchs of the Armeniacs 

in 792, Thomas the Slavonian who was also a turmarch) without any iconoclast 

cover. As the new social elite (military leadership and higher clergy) proved too 

strong to be overthrown, Leo V and Theophilos made a doomed attempt to re-install 

Iconoclasm. All this has been established. 

Regarding the Anatolian themes, at the very beginning, only the Anatolics, 

the Thracesians and the Bucellarians embraced Iconoclasm openly. The Opsikians 

3. A. P. Každan, Iz istorii vizantiiskoi chronografii X v. “Kniga carei i žizneopisanije 
Vasilija”, Viz. Vrem. 21 (1962), 95-118.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

239review ARTICLE

(mainly infantry, τὰ κατὰ τὴν Βιθυνίαν πεζικὰ) and the Armeniacs, who had 

a pronounced ancient-like appearance4, were against Iconoclasm (see the case of 

Artabasdos and his military followers). Leo V and Theophilos had to face a social 

context very different from that of the eighth century. Thomas the Slavonian led a 

very broad but mostly agrarian uprising against Michael II, under whose nominal 

domination were the following individuals: the patriarch Anthony Κassymatas 

(821-837), the synkellos John the Grammarian, the patricians Olbianοs of the 

Armeniacs and Katakylas of the Opsikians, the ex-patriarch Nikephoros, and the 

“bulwark” of  iconodule Orthodoxy, Theodore Studites. From all these leaders, so 

to speak, of the iconodule ruling class, only the future patriarch under Theophilos, 

John the Grammarian (837-843), would later express iconoclast beliefs. Thomas 

and his partisans (pp. 24-25) seem to have been convinced that under Michael II 

there was hope of returning to an eighth century pattern of governance. Thus, 

ingeniously in my view, JSC concludes (pp. 25-28) that Thomas was a “superficial” 

image worshipper; on the other hand, the so-called iconoclast emperor Michael II 

seems to have been known well to whom he owed his crown, position and authority. 

Though a native of Amorion in the Anatolic theme, Michael II was hated by the 

entire army of that theme5. 

Further, on p. 34 it must be pointed out that a τουρμάρχης τῶν φοιδεράτων, 

apparently the most well-known turmarch of the Anatolic theme, acted as second-

in-command in the region. Besides Leo the Armenian and Thomas the Slavonian, 

we have a third turmarch of the foederati, most probably in the first half of the 

ninth century6. In fact (pp. 40-45) JSC seems to adopt an intermediate or mitigated 

position to the effect that Thomas began his rebellion under Leo V and extended 

it under Michael II. One can agree on the participation of Paulicians in Thomas’ 

army but the assertion that his army was an army of barbarians could hardly be 

compatible with the fact that this army was eager, if not anxious, to conquer a 

town or city. According to Theoph. Cont. (p. 67), “they did not expect that their 

4. (Collective work), Η Μικρά Ασία των Θεμάτων. Έρευνες πάνω στην γεωγραφική 
φυσιογνωμία και την προσωπογραφία των βυζαντινών θεμάτων της Μικράς Ασίας (7ος 
-11ος αι.), Athens 1998 [hereafter: ΜΑΘ].

5. Genesius, 23: μισητὸς παρὰ παντὸς τοῦ τῶν Ἀνατολικῶν στρατεύματος. Cf. also 
Theoph. Cont., 52.

6. Nasir (?), σπαθάριος, τουρμάρχης τῶν Φοιδεράτων (G. Zacos – A. Veglery, 
Byzantine Lead Seals, I, Basel 1972, no 3148). Cf. F. Winkelmann, Byzantinische Rang– und 
Ämterstruktur im 8. und 9. Jh., Berlin 1985, 120, n. 5.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

240 	 review article

domination should be restricted in country areas for so long” (οὐκ εἰς τοσοῦτον 
χρόνον ἐκταθῆναι τὴν αὐτῶν ἐν τοῖς ὑπαίθροις διατριβὴν προσδοκήσαντες). 

And, by anticipation (p. 56 and Ch. 13.2), the fact that the Studites sided with 

Michael II is a “clear proof that Michael’s Constantinopolitan camp was an 
iconophile camp beyond any doubt”. There is not a single moment in Byzantine 

history in which the Studites did not support orthodox, that is, Roman views.

Further: in Section II (pp. 61 ff.) one could add some indispensable studies, 

such as Každan’s and Vlyssidou’s7, from which it emerges that the aristocracy 

around Theophilos and especially around Michael III was Armeno-Paphlagonian 

and not simply Armenian (if we take into account what the Life of Theodora 2, 2-3, 

p. 257, tells us). Regarding pp. 53 and 89-90 it seems that amongst the Anatolian 

themes of the eighth and ninth centuries the Opsikion and the Armeniakon (both 

loyal to Michael II during the revolt of Thomas) were somewhat more “ancient 

shaped” and consequently less prone to welcoming novelties compared with the 

daring “iconoclast” themes of the Anatolikon and the Thrakesian. Such distinctions 

could be useful, in my view, in order to avoid lengthy, detailed accounts on the 

basis of “iconoclast” or “iconophile” persons. Despite the fact that the letter of 

Michael II to Louis the Pious points out the continuity with the reign of Leo V (and 

not the opposite), the sources underline that Michael was elected because he was 

the liberator of the “novelties” imposed by Leo V, that is,  iconoclast militarism. 

Under this scope the execution of the murderers of Leo V by Theophilos  signifies 

the approval by the latter of Leo V’s policies and not only the image of justice. 

Apparently Michael II was insecure since he was surrounded during the years 821-

823, something that could lead to very interesting speculations of the “accidental 

death of Gregory Pterotos” (pp. 71-72). Connected with all the previous, even 

Michael II’s marriage with Euphrosyne could be understood as an attempt to 

underscore not only his allegiance to the policies of Constantine VI, but also to 

those of Eirene the Athenian. In general, the aims and intentions of social groups 

offer, in most of cases, better insight than those of isolated persons whose acts can 

sometimes deviate from their original dependance.

7. A. P. Každan, Armianie v sostave gospodstvuyuŝĉego klassa v IXom i Xom veke, 
Erevan 1975 and Idem, The Armenians in the Byzantine Ruling Class, predominantly in the 
Ninth through the Twelfth Centuries, Medieval Armenian Culture, Chico California 1983, 
439-451 as well as Β. Βλυσίδου, Αριστοκρατικές οικογένειες και εξουσία (9ος-10ος αι.). 
Έρευνες πάνω στα διαδοχικά στάδια αντιμετώπισης της αρμενο-παφλαγονικής και της 
καππαδοκικής αριστοκρατίας, Thessaloniki 2001.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

241REVIEW ARTICLE

The only certain evidence we have about the patriarchs of the ninth century is 

that all of them from Tarasios (784-806) to Photios (858-867) were of noble origin, 

something suggesting that the upper clergy belonged to the aristocracy (old and 

new, according to the terminology of the so-called Chronicle of 811: ἄρχοντες 
ἀρχαῖοι τε καὶ νέοι). Whether they were iconoclasts or iconophiles is a secondary 

matter given the circumstances of the time. According to the same principle, the 

“national’ or “tribal” origin of each individual is useful but of less importance. 

The epithet “Amalekite” is in most cases used to designate someone hostile to the 

“chosen people”.

On p. 89, besides the PBMZ, complete lists of the generals of the Anatolian 

themes (and of all their subordinate officials) are given in ΜΑΘ8. Regarding pp. 

92-98, the reference provided by the Logothete: ὀνομαστότατος στρατηλάτης 
πάντων τῶν ἐν Ἀνατολῇ suggests that Manuel could have commanded both the 

Anatolikon and the Armeniakon (as a μονοστράτηγος) and that this high-ranking 

post may have incited him to rebel against the emperor, or at least to be suspected 

of fomenting a rebellion. We may be argue about the exact date of the campaign 

against Zapetra but the substance is to be detected in the relations not between mere 

persons, but between persons on one side and institutions on the other. A further 

and useful observation: the apparent identity between the names Γυβέρι (the noble 

Cappadocian family of the ninth century) and Γοῦβερ can be better understood 

by connecting them with the so called Life of Eirene of Chrysobalantou9. Thus 

Manuel was most reasonably despised by the Armeno-Paphlagonian aristocracy. 
That goes together with author’s conclusions (pp. 99-101) that Manuel agreed with 

the policies of Leo V and Theophilos but not with that of Michael II (who was 

supported by the aristocracy, I should add).

Now all this has been accepted since Každan wrote that Theoph. Cont. (with 

all its deficiencies due to the constraints of historiography in the tenth century10) 

8. ΜΑΘ, 351-489.
9. Ed. Rosenqvist, Uppsala 1986 (BHG 952), Introduction, p. XXXII, n. 27, wrongly 

cited as Bulgarians. 3, p. 10, 25-12,3. In the texts of Cont. Georg. Mon., 833 and Leo Gramm., 
247, both speaking of the Logothete of the Dromos in 866, we read Γοῦμερ instead of Γοῦβερ 
something that might be due to a simple palaeographical confusion. 

10. The formula “Armeno-Paphlagonian” and not merely “Armenian” (concerning the 
Krinites–Musele, Doukai, Martinakioi, Baboutzikoi and others) was established by Vlyssidou 
who demonstrated the endeavours of the Macedonian emperors to support and elevate the 
position of the Cappadocian aristocracy (Phokades, Maleinoi, and to a certain degree, also 



242

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

	 review article

is a much more reliable source than Genesios, whose account is on occasion vague 

and inaccurate. Thus if Genesios had Pontic roots (p. 113) then he was an Armeno-

Paphlagonian, and his text (written under Macedonian supervision in the tenth  

century) is clearly pro-Amorian until 855. But if we accept the term Armenian, 

we could easily miss the political context of the time and turn to nationalistic 

speculations11. Nationality had no significant role almost throughout the whole of 

Byzantine history.

On p. 119 it must be reiterated that according to Ibn-al–Athir (Vasiliev, Byzance 
et les Arabes I, 360), Alexios Musele was called “roi des Grecs de Sicile”. This could 

be important since Alexios was not present during the first triumph of Theophilos 

and the emperor chose him as a groom for his youngest daughter. Especially towards 

the end of his reign (pp. 124-126). Theophilos must have felt somewhat inundated by 

the increasing influence of his wife’s relatives (Bardas and Petronas) and submitting 

step by step central power. Theophilos’s Iconoclasm was (to a certain extent) a 

reaction against the onslaught of the Armeno-Paphlagonian aristocracy but his 

attempt achieved almost nothing judging by speech he addressed to the senate from 

his deathbed12, a speech aimed only to solidify his succession by Michael III (born in 

840). In my view there is no evidence that the family of Theodora constituted a reliable 

basis for his power (Petronas had already been severely punished, flogged according 

to some sources13). In fact, he must have felt powerless vis-à-vis the onslaught of 

the new, steadily rising (and Iconophile) aristocracy (soThümmel, Bilderstreit und 
Bilderlehre, cited by the author, p. 126, n. 4).

Moreover and speaking of military commands under Theophilos, it could be 

added (pp. 126-136) that Manuel must have been the domestic of the scholae between 

830 and 83814, while Theophobos must have been only a patrician.15 Apparently he 

the Argyroi). After the latter’s decay towards the end of the tenth century, the Armeno-
Paphlagonians would re-appear in strength mostly under the Doukai, the Komnenoi and the 
Dalassenoi. 

11. Vlyssidou, in Σύμμεικτα 10 (1996), 75-103.
12. Theoph. 138. Skylitzes, 79.
13. Τύπτει κατὰ τὰ νῶτα σφοδρῶς. Leo Gramm., 216. Cont. Georg. Mon., 794. 

Pseudosymeon, 628.
14. Theoph. Cont., 113, 120, 127. Skylitzes, 67-68, 75, 81, passim. Cont. Georg. Mon., 

798, 802.
15. Genesius, 38 and 40. Theoph. Cont., 112. Skylitzes, 67.



243

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

REVIEW ARTICLE

was never promoted to the rank of a domestic of the guard units16. When contrasted 

with Manuel’s fortune, this observation might be of some importance at a time 

when high military commands were entrusted to close imperial friends. This goes 

together with the statement of Genesios (p. 42) on the (alleged?) συκοφάνται, 
rightly pointed out by the author (p. 134), but the question remains open.

Ch. 9 of section III (pp. 137-143) seems a useful introduction to the political 

and military use that Theophilos made of contemporary eastern religious 

movements against the Caliphate. Here (p. 137) it could also be noted that the main 

support of the Armenian Chalcedonians on Byzantine soil came from the ancient 

(apparently since 628) theme of the Armeniacs, mostly labeled as φιλόχριστον 
(=Chalcedonian) and never iconoclast with its most illustrious example, that of 

“emperor” Artabasdos (741-742). In ch. 10 (pp. 145-152) JSC opposes H. Grégoire’s 

view that Nasr and Theophobos were the same person based mostly on a distinction 

between Arab letters (p. 146) and the date of Nasr’s flight to Byzantium (833, 834 

or 837). These are useful speculations and considerations but they are accompanied 

by verbs such as “I think”, “I suspect” and “I consider”, which show that he puts 

forward his views with reservations. It also has to be pointed out that the turmarchs 
of the Phoiderati in the ninth century and earlier were subjected to the theme of the 

Anatolics (as also the turmarchs of Sozopolis) and not of the Armeniacs, something 

that could be more fitting because Persian detachments such as phoiderati in the 

Anatolic theme17 could not be totally excluded, being a rare case (p. 152). 

JSC puts forth own approach at many instances. In ch. 11 (pp. 153-172) he 

rightly states that Theophobos was one of the people that Theophilos trusted most. 

This is indirect proof that Theophilos distrusted his wife’s relatives (i.e. the rise 

of the so-called Armeno-Paphlagonian aristocracy). The detailed account of his 

birth, the social status of his parents, and further justifications of Theophobos’ fame 

going back to Jesus Christ (proskynesis of the newborn); The refutation of Grégoire’s 

assertion that the monks forged these details (version B must be true according to 

parallel passages found in Genesios and Theophanes Continuatus, pp. 154-161, 

trying to prove that the Theoph. Cont. followed the version A of the Life). In any 

16. There is no clear evidence on the domestics from 838 (Manuel domestic) and 856, 
when Bardas is promoted to this rank.

17. That would mean that Phoiderati were recruited and enlisted from eastern nations 
while in early Byzantine times they were mainly (if not exclusively) western, predominantly 
Goths. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

244 	 review article

case, the facts regarding the childhood of Theophobos (how many years passed until 

Theophobos was raised to the rank of patrikios) are ambiguous criteria. Contacts 

through embassies of the Persian Khurramites only allegedly may be “identified”. 

An excursus on ancient Greek and Roman habits follows. There are equally logical 

conclusions about the father of Theophobos on p. 161: here the author re-asserts his 

former (1995) conjecture about Nasr the Khurramite (father of Theophobos). In 

any case, the position of a turmarch of the important unit of the Phoiderati could 

not mean anything else but an immediate subordinate of the general (strategos) of 

the Anatolics in the ninth century18. Five former holders of this rank (Leontios, Leo 

III, Leo V and, afterwards Nikephoros II, John I and Nikephoros III) were made 

emperors19. This underlines that the Anatolikon theme (and not the command of 

the phoederati) was a sort of cradle of “self-made emperors”. 

I cannot comment on the assertion (p. 162), that “the current idea, advanced 

by Grégoire and accepted until now by all scholars, that the Theophobos of the 

Greeks and the Nasr of the oriental sources were one and the same person must be 

discarded”20, because I think that it needs more concrete evidence (that is, references 

in the sources) and not only conjectures (the whole story of Theophobos’ past 

seems rather imaginary). Further the mention of Theophilos “χάρισι δὲ καὶ τιμαῖς 
διαφερόντως περὶ τὸν Θεόφοβον” (Theoph. Cont. p. 114) does not (I repeat, not) 

mean that the emperor rewarded every one led by Theophobos but not Theophobos 

himself; but that he simply rewarded the military unit under Theophobos. Such 

foreign chieftains doing marvels under Byzantine leadership or simply in Byzantine 

military service were active since the beginning of the fifth century without being 

harassed for their religious beliefs. The problem of Theophobos is indeed a very 

complicated but, by all means, not a major one.

The work is indeed a taugh; on one page alone (p. 165) we can find the 

following: “it is difficult to say”, “it is more problematic to assess”, “we cannot 

further explore”, “but if we suppose”, to be concluded by “this is undoubtedly a 

highly conjectural hypothesis, which does not explain…” (p. 166). This somewhat 

complicates the reader’s attempt to follow author’s investigation. What is more, 

18. It is to be noticed that while Leo the Armenian was turmarch of the Phoiderati, the 
sources (Theoph. Cont., 13, Skylitzes, 11 and Genesius, 8) make use of the term ὑποστράτηγος 
or ὑποστρατηγῶν. 

19. ΜΑΘ, 69.
20. In case of two persons, there could arise –in my view- more problems to be elucidated.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

245REVIEW ARTICLE

minor points are dealt together with important ones with many speculations about 

the age of the relevant persons (mostly known from the PMBZ). In any case, JSC 

could not be very wrong in accepting (pp. 167-168) that if Theophobos had been 

made καῖσαρ, this must have happened earlier than the nomination of Alexios 

Musele to this same dignity. The term ἐξουσιαστὴς (pp. 168-172) is very rare in 

Byzantine sources21, but the author’s conclusion regarding these known references 

(p. 170, i.e. that Theophobos intended to rule over the Persians in their own country) 

is rather unexpected. Generally speaking, Theophobos must have spent most of 

his time far from Constantinople (this seems to me what the term ἐξουσιαστὴς is 
suggesting, somewhat approaching the connotation given later by Kekaumenos) 

thereby justifying  his revolt in Sinope22, as well as his proclamation as king, which 
goes together with the title attributed to Alexios Musele by the Arabs. JSC is right 

when he asserts (p. 179) that the droungarios of the watch Ooryphas easily captured 

Theophobos23. As I already went too far with this assumption, I cannot make any 

further comment on this (the various uses of the verb ἡγεμονεύω throughout the 

Byzantine centuries needs more investigation).

Further (p. 176) JSC returns to his assumption (in ch. 8. 2) that Alexios Musele 

could have been advanced by traditionalists in the capital as a convenient substitute 

for Theophilos after the defeat of Anze(n or s), and this just after stating in his 

previous paragraph that “the sources do not allow any firm conclusion on this 

point”. He could have also repeated the same thing here. It is difficult to believe 

that Alexis Musele could not be loyal to Theophilos, especially after his return 

from the West but let us say that this was so. However, the author is certainly right 

when he concludes (p. 180) that the influence of the Persian tagma had probably 

21. To the references on p. 169 one should add: As early as I can record, there is a 
unique mention in the Vita Theodori Sykeotae (Festugière, 39, 18-25: ἐξουσιαστὴς Χριστός. 
Further in Theophanes, 367 (under Justinian II), a certain Στέφανος ὁ Πέρσης, σακελλάριος 
καὶ πρωτοευνοῦχος (sic).  Afterwards in Kekaumenos LXXXIX, p. 314 Litavrin: τοπάρχης 
καὶ ἐξουσιαστής. Finally, in Acropolites, 181 Heisenberg, in Pachymeres II, 32 = I, 219-
220 Failler and in Gregoras IV, 5, 1, p. 97-98 CSHB, ἐξουσιαστὴς is attributed to Venetian 
representatives in Byzantium, e.g. the βάιλος. 

22. In my opinion, Georg. Mon. Cont., 803 CSHB shows a hardly hidden sympathy for 
Theophobos in open contrast to Theoph. Cont. and Genesius.

23. Here (Genesius, 35 and 43. Theoph. Cont., 81 and 136 and Skylitzes, 46 and 80) 
starts in my view the career of the Ooryphas family, firmly loyal to the Amorians and later 
rather Anti-Macedonian and, as it seems, closely connected with the command of the fleet 
during more than one generation.



246 	 review article

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

ended in 839. The creation of new themata under Theophilos24 should be ascribed 

to the impulse of the rising local aristocracies of Paphlagonia and Cappadocia 

respectively, something that underlines the new “Aufschwung” (according to 

Grégoire, Ostrogorsky) of the Byzantine armed forces which start to gain victories 

on the eastern front already under Michael III.

JSC illustrates his –mostly chronological – aims, which appear to be “to a great 

extent hypotheticals” as he himself admits on p. 463 (no blame at all, as it is only 

a conjecture), by describing the warfare against the Arabs (lengthy section IV, pp. 

181- 336). He starts by stating that caliph Mamun (813-833) was directly involved 

in the civil war of Thomas and that the latter’s end coincides with a provisory end 

to the Muslim attacks in the East. In my view, the letter of Michael II to Louis the 

Pious of 824 is not to be taken à la lettre besides its general aims. Unfortunately, 

the details are given by the more extensive Greek sources. It seems that JSC’s view 

in 2014 is more correct than that of 1995 (p. 185, n. 5) and many repetitions of 

lengthy texts on different occasions could lead to some confusion. Thus the crucial 

mention of Genesios on p. 23: ὁ μὲν Μιχαὴλ παρὰ παντὸς τοῦ τῶν Ἀνατολικῶν 
στρατεύματος ἐτύγχανεν στυγητὸς which refers to Michael’s submission to the 

Constantinopolitan aristocracy against which the Anatolics so many times had 

fought in the past, is reduced to almost nothing. Unfortunately (sic iterum) the 

generals of the Anatolics during the first half of the ninth century are not well 

known25 as, unlike Winckelmann, Rangstruktur, the author does not deal with the 

prosopography of the Anatolian themes while he seems rather to concentrate his 

24. Certainly the theme of Cappadocia, if not also that of Paphlagonia which could have 
been created somewhat earlier, under Michael II, as the seals of the generals of Paphlagonia (so 
far) appear slightly  earlier than those of the generals of Cappadocia. Cf. also below, note 28. 

25. From Aetius (800-802, according to Theophanes, 475 and Zacos – Veglery no 
1690A, who attribute the seal to Aetius of the fall of Amorium in 838) and Bardanes Tourkos 
(Theophanes, 479. George the Monk II, 772. Genesius, 6. Theoph. Cont., 6 and 8. Life of 
David, Symeon and George 17= AB 18, 1899, 231-232. Leo Gramm., 202. Theod. Melit., 139 
Tafel. Zonaras III, 303. Zacos – Veglery no 1750) to a certain Romanus (Theophanes, 491), 
Leo the Armenian (some 11 historiographical texts, 4 Lives of Saints and DO Seals 3, 86, 55), 
Krateros (in 816-819, Life of Theod. Stoudite B, PG, 99, 296B, a certain Manuel (813- 829?  
Theoph. Cont., 110, Skylitzes, 65), Photeinos (823-827; Theoph. Cont., 76, Skylitzes, 43), 
Aetius of Amorium (838, Theoph. Cont., 126. Skylitzes, 75), Theodotos Mellisenos (843-852, 
Theoph. Cont., 165. Skylitzes, 92). I am sorry being compelled to cite all these generals who 
are very easily discernible in ΜΑΘ, 354-355, an equally lengthy book but dealing with too 
many topics during almost five centuries. 



247REVIEW ARTICLE

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

attention on the ethnic origin of individuals (Thomas, Khurammites, Armenians, 

“Scythes” and so on, according to the various versions of the texts). The question 

of whether Theoph. Cont. and Genesios had two different versions regarding the 

person of Thomas (p. 187) or not seems to be the easiest solution to the problem. 

Such confusions are a usual phenomenon in Byzantine literary tradition (the 

author admits on p. 188 that the two versions about the origins of Thomas are 

irreconcilable) and personally I remain faithful to the dictum personae non sunt 
multiplicandae sine necessitate. The fact that what we have here is a civil war and 

not a foreign invasion is testified by the typical motto of every civil war in History: 

fathers took up arms against their sons, brothers against those born of the same 
womb, and finally friends against those who loved them the most26. Besides, all 

descriptions of Thomas’ army speak of a large irresponsible band of vagabonds, 

meaning low-born people. This underlines the class-qualification of a rebellious 

multitude that could not afford to remain indefinitely in country areas without 

taking possession of a single (fortress) town27. 

The warfare against the Arabs in the East during the first half of the ninth 

century is closely connected not only with the civil war but also with the thematic 

administration of Asia Minor. According to the most authoritative textbooks, 

Michael II and Theophilos created the themes of Cappadocia and Paphlagonia in the 

East28. Something was bound to change in Asia Minor during the reign of Michael 

26. Theoph. Cont., 49-50, cited by the author, p. 188, n. 14. Theodore Studites  (Letters, 
478, n. 862 quoted also by the author p. 198, n. 48) expressly speaks of an ἐμφύλιος πόλεμος 
and so does the Life of St Peter of Atroa (author, p. 199). The Greeks in 1946-1949, like 
Spaniards much earlier (1936-1939) and in a broader extent, had to endure such painful 
situations. Personally, I do believe that Thomas rebelled only after the overthrow (by murder) 
of Leo V with whom he was in the same anti-aristocratic camp, which was “rammed” by the 
defection of Michael the Amorian in 820. The latter should have been very satisfied at having 
convinced Louis the Pious that Thomas was an incorrigible rioter against imperial τάξις or 
εὐταξία and not against a defector to the formerly enemy aristocratic camp just like Michael 
II, now together with generals Olbianos and Katakylas of the Armeniacs and the Opsikians, 
that is, the most “traditional” (and orthodox!) contingents amongst the Anatolian themes.

27. Theoph. Cont., 67: οὐκ εἰς τοσοῦτον χρόνον ἐκταθῆναι τὴν αὐτῶν διατριβὴν ἐν 
ὑπαίθρῳ προσδοκήσαντες … 

28. L. Bréhier, Les institutions de l’empire byzantin, Paris 1949, 352-353. N. 
Oikonomidès, Les listes de préséance byzantines des IXe et Xe siècles, Paris 1972, 348-354 
and notes. The apparently contemporary theme of Chaldia (Oikonomidès, Listes, 349) did 
not play a significant role in these times, unlike Paphlagonia and Cappadocia. On p. 352, 



	 review article

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

248

II and Theophilos, something that would destroy the balance of forces under the “five 

themes” and bring on violent encounters. This was the institution of the domestic of 
the scholae. The post was established  at the beginning of the so-called “five themes 

period” (i.e. Anatolics, Armeniacs, Opsikians, Thracesians and Bucellarians) 

through the military reforms of Constantine V)29. In the third or fourth decade of 

the ninth century the domestic of the scholae became the commander-in-chief of the 

entire eastern army30. Immediately after the reign of Michael II (d. 829) the domestic 
of the scholae gained both power and prestige, as shown by the example of Manuel, 

the uncle of Theodora31, who appears to have been a very powerful and influential 

leader from the very beginning of the reign of Theophilos, to be followed later (under 

Michael III) by Bardas and Petronas.  Moreover, the social status of the turmarchs 

seems to have changed especially in Paphlagonia after the reign of Michael II. 

If someone was turmarch or even a drungarios in the native land of the empress 

Theodora, he could not be ἄσημος ὴ ἰδιώτης τὴν τύχην, according to Theoph. Cont.
(89). This testifies that the turmarchs enjoyed a better position in Byzantine society 

in the times of Theophilos. It seems to me that the real context is far from the 

question of how many Thomases existed and the like, but such conjectures may 

also be useful sometimes. Independent of the fact that the rebel army of Thomas 

consisted of various nationalities and included warriors from many themes32, its 

basis was the theme of the Anatolics which constituted the most reliable bulk of the 

Byzantine armed forces in Asia Minor. The letter of Michael II to Louis the Pious 

clearly and, I would also add deliberately, points out to his brother-emperor the 

“infidel” and “impious” element in Thomas’ deeds and acts in order to ensure the 

Frankish-Christian-Orthodox solidarity. Thus, in my view, some aberrant assertions 

such as “son of Mosmar” which cannot be interpreted (p. 193). 

n. 12 (and referring to Treadgold) JSC asserts that the themes of Paphlagonia and Chaldia 
were created by Leo V. Leo V did not create any theme to the best of my knowledge. Both 
Paphlagonia and Chaldia were created later.

29. Cf. Theoph. Cont. 6: τῶν πέντε θεμάτων τῶν κατὰ τὴν ἀνατολήν, almost literally 
repeated in Theodore Studites, Epistulae 407, 53 = Fatouros II, 566: ἐπὶ γὰρ τῶν πέντε 
θεμάτων τέθειται.

30. On the institution of the domestic of the scholae between 767 and 829, cf. H. -J. 
Kühn, Die byzantinische Armee im 10. und 11. Jh. Studien zur Organisation der Tagmata, 
Wien 1991, 73-74. 

31. Theoph. Cont., 128. Skylitzes, 81. Georg. Mon. Cont., 798.
32. P. Lemerle, Thomas le Slave, TM 1(1965), 285-288. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

REVIEW ARTICLE 249

The identification of two Thomases in one single person, the Armenian and 

the Slav, a difficult problem already pointed out by Bury in 1912 (p. 195) could 

convince whoever wishes to be convinced but I am attempting to suggest a different 

way of thinking:  the interpretation of the sources in accordance with what was most 

likely to happen under the conditions mentioned by them, and taking into account 

some occasional or even surreptitious references made en passant by Byzantine 

authors who, generally speaking, sometimes enjoy hiding things and deeds. At the 

end, JSC states that “we do not know how Thomas the Armenian reacted, faced 

by the invasion of Thomas the Slav” (p. 195). Indeed we do not. JSC is right in 

suggesting that the Arabs may have been rather numerous in Thomas’ army. 

No one can tell whether Crete had been “bereft of its Greek population” or 

“abandoned by the Byzantine troops and officials” in the early twenties of the ninth 

century as JSC suggests (p. 202). Both assertions seem unlikely, but it must be 

said the Arabs met almost no resistance when they conquered of the island. The 

first attempts to regain Crete by Photeinos and Damianos, the doomed attempt 

of the Kibyrrhaeotic fleet under Krateros in 82733, the gathering of huge forces 

at Kepoi in 866, the rather detailed descriptions in the De Cerimoniis, the failed 

attempt by Gongyles in 944, and the victorious expedition of 961 under Nicephoros 

Phokas testify that the Byzantines must have felt that they had suffered a heavy 

blow and never ceased to attempt to recover an (almost empty in 823/824?) island. 

Whatever the case, JSC suggests a close connection between the revolt of Thomas 

and the conquest of Crete by the Arabs (p. 206/207), which must be taken into 

account for any further investigation. The controversial point, however, resides in 

the fact that the whole narrative of the reign of Michael II in Theoph. Cont., in 

Genesius (but also in the “Logothetan” versions) consists of these two events, that 

is, the revolt of Thomas and the loss of Crete; thus they are a priori connected to 

each other. On the other hand, no one denies that Thomas’ army included many 

33. The institution of the drungarios of the Imperial fleet did not exist then and 
Thomas’ thematic navy has been dispersed without any engagement (p. 204-205); the first 
drungarios of the fleet appears only in the sixties of the 9th century (Nicetas Ooryphas 
and some others mentioned by patriarch Photius). I dare here quote my book Byzantium in 
Eastern Mediterranean. Safeguarding East Roman Identity, Nicosia 2010, where, I think, I 
try to disentangle some thorny questions of the Byzantine navy. In the same book I have tried 
to insinuate that the reform of the Kibyrrhaeotic theme and fleet ended under Basil I and 
Leo VI when this squadron appears again with reduced numerical strength and confined this 
time in the Aegean without sailing to Italy any more.



	 review article

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

250

Arabs. But the Byzantines did not consider this mostly agrarian revolt as a foreign 

invasion whatever the intentions of Michael II towards Louis the Pious or the 

strategy of the Caliph al- Mamun might have been34. Besides, the rebellion of one 

more turmarch, Euphemios in the West (p. 213), could eventually complete the 

series of the rebellious turmarchs after the Armeniacs (792) and Thomas, with the 

aim of releasing themselves from the command of the strategoi, something partly 

visible in various chapters of the De administrando imperio one century later35. The 

privileged administrative and social position of the turmarchs at the beginning of 

the tenth century is given by the Arab author Ibn Hauqal36.

Ch. 14: JSC states that Cappadocia was organized as a theme (p. 215). This 

was suggested ten years earlier than Métivier’s study cited by JSC37. Everyone can, 

of course, cite whomever he wishes to cite, and can also include lengthy passages in 

Greek and in English translation, make two citations for the same thing (p. 218, n. 

14 and 15) and some repetitions. In any case, the author’s point of view (suggested 

by Vasiliev and Treadgold) that Theophilos won his victory at Charsianon, then in 

the Armeniacs, seems to be correct (p. 219/220) if one takes into account that the 

fortress of Charsianon must have been turned into a kleisoura around 863 and into 

theme (with Kaisareia as its capital!) around 873. In my opinion, we should not 

require from Byzantine texts such as Theoph. Cont. (Prokopios, Nikephoros, Psellos 

and other classicizing authors constitute a different case) absolute obedience to 

classical rules of grammar (since they were sometimes acquainted with pleonasms), 

and JSC admits that the Arabs had won an earlier victory (830?, p. 221). The 

great Byzantine victory by many thematic units in 863 (Lalakaon, Poson, Bishop’s 

Meadow) was won on Byzantine soil. A victory on friendly soil permits an invasion 

of enemy territory, but I do not wish to put forward mere conjectures and there 

can be only an approximate chronological classification of the events. This is valid 

34. “In a certain sense Mamun ‛delegated⁅ participation in the military expedition of 
Thomas” (p. 212). 

35. Cf. DAI 45, 81-86, p. 208 Moravcsik - Jenkins. DAI 46, 76-79, p. 218.  DAI 50, 140-
146, p. 158 and 158-159, p. 240. The turmarchs act in total independence from their former 
superior officers, the generals of the themes.

36. A. A. Vasiliev, Byzance et les Arabes II, 2, Bruxelles 1950, 413.
37. Cf. my study “The Evolution of Thematic Encounters in Asia Minor and the Reign 

of Michael II”, in the Colloquium Byzantine Asia Minor, Athens 1998, 52-58. Cf. also ΜΑΘ 
259-274 and 441-446. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

REVIEW ARTICLE 251

for the fortification of Loulon as well (p.232-233)38, which led to Mamun’s second 

campaign in Cappadocia (A.D. 832, p. 234 and 465). Theophilos seems to have 

paid much more attention to the newly created Cappadocian theme39 than to that 

of Paphlagonia, from where his wife’s relatives were descended. JSC undertakes a 

thorough analysis of the style in the letters between the emperor and the caliph, 

although he notes that “we do not know when Mamun wrote his answer to the 

emperor” (p. 237). He also includes many details from former works (pp. 238-241). 

Apparently Cappadocia was strong enough to discourage an attack by Mamun’s 

forces against Constantinople in 833. In 838 Mutasim had to be satisfied with the 

destruction of Amorion, but the whole expedition did not advance further. The loss 

of some fortresses in the long-term disputed areas was a usual phenomenon (pp. 

214-243). 

JSC deals at length with military campaigns, insisting on an accurate as possible 

chronology and he combines well the references in Byzantine and non-Byzantine 

sources. But speaking of the Armenians, we must take into account that they had a 

prominent role in Mutasim’s campaign of 838 against the Byzantines40. JSC’s views 

regarding the composition of the troops in the years 834-836 are similar to his 

previous ones (p. 248, n. 11). It would be a happy event if we could be certain that 

the Khurramites had their headquarters in Amaseia, capital of the Armeniakon, 

but this is only a conjecture. JSC attempts to situate the Byzantine attacks prior 

to Mutasim’s campaign against Amorion in 838. This is an error that is based on 

brief accounts (p. 251)41, but he insists on it (p. 252-253). JSC’s remark (p. 254/5, 

n. 34, made already in 1995) on the meaning of αὖθις is accurate: it points out the 

immediate succession of the campaigns. Compared with the relevant chronology 

of Vasiliev42, the “tentative chronology” attempted on pp. 257-259 (to compare 

with the complete chronology on p. 465/6), avoids intermediate events, which could 

change the context. Generally speaking, JSC provides very interesting information 

and many details (sometimes too many) on the Khurramites, the Melitenians (those 

under the emir of Malatya) and so on, but I strongly doubt if we are in position to 

38. In. p. 465 (Chronology) author is right (in my view) in dating the events of the year 
831. There is no need for lengthy comments.

39. As it appears also from both Lives of St. Eudokimos (Life A, 7-8. Life B, 207).
40. During their participation in the Arab campaign the Armenians were headed by 

the “archon of the archontes”; cf. Theoph. Cont., 126. Skylitzes, 75. Genesius, 47.
41. Theoph. Cont., 137 and 203 on Abasgia.
42. A. A. Vasiliev, Byzance et les Arabes I, 440-441.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

252 	 review article

distinguish between victory and defeat in Theophilos’ interrelated campaigns given 

the context of the sources. It seems that we are doomed to discuss them endlessly (pp. 

260-261, thus justifying Michel the Syrian’s way of writing (Theophilos abandons 

bed and clothes, etc). The author’s conclusion is that a victory and a defeat are 

equally possible (p. 261) and that Theophilos was not defeated in 835 (p. 262). There 

are hopeful guesses.

It has been long established that the sack of Sozopetra took place in the early years 

of Theophilos’ reign; thus “anew” (pp. 263/4) would certainly mean “a second time”. It 

is not certain (albeit not excluded) that Theophilos engaged the still heathen Bulgars 

in his eastern campaigns because Masudi said so (Vasiliev translated the passage, 

p. 265)43. Michael the Syrian read two different versions of the same event in two 

different sources, which probably made common use of a third one. I cannot comment 

on that. But given that all the other sources date the siege of Sozopetra under the 

caliphate of Mutasim there is no reason to try to justify Michael the Syrian’s mistake 

(given also the troubled chronology of the events in Tabari, p. 267).  Just like we easily 

and rightly reject excessive numbers provided for the Byzantine army (according 

Tabari, p. 269), we could also reject some excessive testimonies of Arab, Byzantine 

and Armenian sources. Well informed on the eastern sources, JSC is certainly right 

in saying that the emperor could not lay camp in the heart of the caliphate (p. 271), 

but the mention of Ancli (p. 272, n. 22) could possibly refer to the castellum Ἀγγλῶν 

in Persarmenia, mentioned by Prokopios44. Thus the problem of Angk (pp. 272-276) 

could be somewhat more briefly decided. Nevertheless, the author seems about to 

construct a very tempting pedestal for the second triumph of Theophilos.

It becomes more and more apparent that in JSC’s eyes the foreign element in 

Byzantium was preponderant in the ninth century. In ch. 17 (pp. 279-28) it is true 

that “Amorion was at the time perhaps the only major city in Anatolia”: (p. 285), 

that is, in the Anatolian centre, besides coast cities like Ephesus (also in reduction), 

Nicaea and perhaps Amastris in Paphlagonia and Sinope 45. Amorion in 838 was a 

point of defence, a bulwark connecting the military units of the Anatolics (general 

Aetius) and those of the Bucellarii (Theodore Krateros)46, whereas the Thracesians, 

43. Totally different is the case when the heathen Bulgars reinforce the Byzantines 
during the siege of Constantinople by the Arabs, as it happened.

44. Procopius, Bella II, 25, 5, II, 25, 10 and II, 25, 15 = I, 264-265 Haury-Wirth. Cf. also 
B. Rubin, Das Zeitalter Justinians, Berlin 1960, I, 342.

45. Theoph. Cont., 124-125, 1325. Skylitzes, 74. Genesius, 41-43.
46. Should that mean that the map on p. 288 by author has to be slightly modified 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

253REVIEW ARTICLE

the Opsikians, the Armeniacs and the Paphlagonians apparently did not take part 

in the defence as they were to do somewhat later in 863 (p. 286 and notes). As 

JSC admits (p. 287, n. 42), Vasiliev, I., 144-177 has the best modern description of 

the campaign. What we may presume is that besides the poor repairs of its walls, 

the fortress of Amorion (p. 297) did not have the necessary reinforcements, which 

should have been sent by Theophilos if he did indeed split his army into at least two 

contingents. JSC seems to admit this rather silently.

It is also interesting to note that JSC makes great use of the individual attitude 

of persons (for instance the various attitudes of Theophilos, especially in the events 

of 837/8 down to p. 305, the lengthy chapter on treachery, pp. 293-297, and others).  

Ch. 17 (Assessment) repeats in brief what has been already said.47.

A little further and citing the famous “Papyrus of St. Denis” (p. 324-328)48 it is 

to be noted that it was the alliance between Louis the German and Charles the Bold 

that hampered and finally reduced to nothing the common Byzantine-Frankish 

campaign in Southern Italy (probably under the overall command of the future 

Louis II of Italy49) against the Arabs and not, as erroneously stated by Theoph. 

with regard to the movements of the Byzantine army from the Bucellarian theme, directly 
to Amorion in a more vertical line? There is confusion reigning about the general of the 
Armeniacs in 838; cf. ΜΑΘ, 379-380. It is doubtful that Theophilos was “provoked to leave 
his troops at the north edge of the Halys” (p. 289/90). The same should be valid regarding the 
assertion that the Byzantine army “may have been divided into two contingents” (p. 290) in 
that crucial moment and given the main threat. The garrison of Amorion must have been left 
without any reinforcements (p. 290/91). Moreover there is a clear mention in Genesios, 49: 
ὁ δὲ βασιλεὺς πρός τε Νίκαιαν καὶ τὸ Δορύλαιον διεκαρτέρει, noted on the map. p. 288, 
but not interpreted accordingly (retreat of Theophilos, p. 293). Cf. also Theoph. Cont., 126. 

47. W. Shakespeare, Hamlet, Act 2, Scene 2: Polonius: What do you read mylord? 
Hamlet: Words, words, words. I would not insist on minor remarks such as the correction 
to Κρατερός (and not Καρτερός) in the name of the Byzantine envoy under Theophilos to 
Cordoba in 839 (Ch. 18.2, p. 318/319).  

48. JSC rightly cites Dölger and Ohnsorge regarding the famous “Papyrus of St. Denis” 
(but not what followed, albeit he repeats on p. 325 almost word by word what is said on p. 171 
of the non-cited book of 1980 and in its further development in Διπλωματία και πολιτική. 
Ιστορική προσέγγιση, ed. by S. Patoura, Athens 2005, 244-248).

49. Louis II of Italy must have been το ἠγαπημένον τέκνον ὁ ῥὴξ in l. 8-9 of the text. 
Genesios here must have been misinformed or he deliberately changed the aim of the common 
campaign. Here the “limits of Christianity” must be taken as an allusion to the limits of the 
Christian Roman Empire under Constantine I and his successors.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

254 	 review article

Cont. (135) the arrival of a Frankish army at Constantinople50. The embassy should 

be integrated in the series of Byzantine diplomatic missions to the Carolingians, 

beginning in 798 under Eirene and continuing for many years (802, 803, 810, 811, 

814, 816, 817, 824, 827, 833 and 839). 

As previous scholars, JSC focuses on Theophilos’s wars in the East, but there 

was no campaign in the East since the embassy of 841/2 (that is at least what one 

can presume from the silence of the sources unless we take into account raids and 

skirmishes on both sides of the border, pp. 328-333)51. The main narrative is based 

on conjectures but it provides some information on Byzantine naval action on the 

Syrian coast (an attack on Antioch requires a landing at the Orontes estuary and 

sufficient ground forces or an assault against the walls of the city). At the end we 

must agree with JSC that “the reign of Theophilos was not as negative, as is sometimes 

suggested”; this takes into account the entirety of his reign and not only “the situation 

caused by the sack of Amorion”. Despite (temporary) defeats, Theophilos sought to 

maintain a standing army (and navy) ready to attack or to retreat. He showed utmost 

care for Sicily, Venice, the West and the Steppe Peoples, including the Rhos (in the 

embassy to the West of 839, according to the Annales Bertiniani) at a very early stage 

of their history. Given this complicated international context, Rosser’s attempt to 

label Theophilos “the Unlucky” (ὁ δυστυχὴς) according to Genesios and to Theoph. 
Cont.52 (both referring mostly to his iconoclast beliefs), was most unfortunate.

Following lengthy quotations in Greek and their compulsory translations (pp. 

335-340), JSC deals with the Khazars, a very interesting topic. It seems that the 

general international political context agrees with author’s opinions (and not with 

C. Zuckerman’s dating) on an earlier date for Petronas’s sending to the Khazars and 

the building of Sarkel (p. 343)53. I do not believe that the strategic purpose of Sarkel 

50. The last similar event occurred to the best of my knowledge under Tiberius 
Constantine (578-582), according to Theophylact Simocattes III, 12, 8, 134 de Boor. 
Theophanes, p. 251 de Boor. and Evagrius V, 14, p. 209 Bidez-Parmentier.  

51. Attention must be given to JSC’s note 62, p. 329 regarding the campaigns of 839, 
notwithstanding if Treadgold is right or wrong. Unfortunately, I must confess that I know 
almost nothing on the Khurramites and I cannot comment on them.

52. Genesius 37. Theoph. Cont, 135 and 139. Both sources make great use of derivative 
terms.

53. It seems to me that both sources (i.e. the DAI and the Theoph. Cont. cited by 
author) give the impression that the building of Sarkel was completed while Theophilos was 
alive. Thus it may have commenced much earlier.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

255REVIEW ARTICLE

was related to a policy against the Khazars, a policy that began with the strongly 

anti-Semitic reign of Basil I (867-886) and continued until the reign of Basil II54. It 

is certainly not to be excluded that the Magyars might have been the foe against 

whom Byzantium needed a stronghold (p. 344-345) as the previously close ties with 

the Khazars had not yet been weakened.

The advantage of scholarly writing is that it is encapsulated in a sound 

narrative and the much praised βραχυλογία, that is, conciseness of narrative, 

although books from Birmingham do not  often follow this pattern. Wordiness is 

a persistent shortcoming of this book (see, for example, the discussion on pp. 279-

282). The re-telling of events that have been described and elucidated time and again 

since the nineteenth century (e.g. the attempted transport of the descendants of the 

Macedonians captured by Krum in 813, p. 350, only to conclude in p. 351 that the 

Bulgarians appear as allies of the Magyars, something that would have hampered the 

Rhos from reaching Constantinople by the Black Sea coast, followed by an excursus 
on the title of the Khagan adopted or not by the Rhos, in p. 353). JSC’s conclusions 

are based on  sound judgement, but he often returns to previously discussed topics 

only to insist on some other aspect (see for instance p. 352, n. 9 on the Life of 
George of Amastris; V. G. Vasiljevsky’s views are known through Treadgold and 

Sevčenko). It is true that Wahlgren’s edition of the Logothete must have posed many 

questions to someone who has dealt with Theophanes Continuatus and Genesios. 

From Bury to Shepard through Levchenko, Pashuto, Sacharov and others we know 

that the contacts between the Byzantines and the Rhos were continuous and rather 

peaceful after the embassy to Louis the Pious and up to their raid on Constantinople 

in 860. JSC rightly agrees with this, citing Genesios and Blöndal-Benedicz (p. 355, 

n. 20). But this is a way to set up many shorter studies in scholarly reviews by 

analysing well-known stories anew, while in such an extensive book …. . On p. 354 

we are back to Petronas and  Sarkel and to what we have formerly admitted. Grand 

strategy considerations in p. 354/355. Regarding the date of the Khazar conversion 

to Judaism (pp. 355-362), I have only to repeat that the anti-Jewish policies of Basil 

I mentioned by the texts are “justified” by the more or less recent conversion of the 

54. I am abstaining from citing my book on the DAI of 1990, since graecum est, 
non legitur. But in two of my studies (Über die zwei gegensätzlichen Richtungen der 
byzantinischen Außenpolitik im osteuropäischen Raum im 10. Jh., in: Byzanz und 
Ostmitteleuropa 950-1453, Hg. von G. Prinzing – M. Salamon, Wiesbaden 1999, 35-43 and: 
Byzantine Political Encounters concerning Eastern Europe (V-XI centuries), in: Byzantina 
et Slavica Cracoviensia 5, 2007, 63-70), I think that I fully explained what I mean by that. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

256 	 review article

Khazars (Artamonov, Pletneva), without any other comment55. The good relations 

between Byzantium and the Bulgars since the times of Omurtag are testified by 

Protobulgarian inscriptions (Beševliev, p. 156).

In each chapter JSC devotes much time in analysing and also criticizing his 

predecessors. The same is to be observed in section VI (The Melkites, pp. 367-420); 

the Byzantines enlarged the text of a {much} previous letter and made {substantial?} 

interpolations to it. The author prefers the linguistic criteria or “three types of 

styles” (Harvalia-Crook) ascribing type I to the alleged original in order to add 

new arguments (p. 370). Once more, he includes lengthy passages from texts with 

an English translation, and a detailed analysis of previous views56. Here there is a 

favourable presentation of Kresten’s (arbitrary, I would say) views, and a relevant 

objection to them (pp. 376-378). The conclusion after several considerations (having 

also to do with an alleged council in Constantinople under Theophilos in 837 or 838 

in p. 381/382)57 is not very clear but I may be wrong in this case. Thus, JSC goes 

back to Chrysostomides who tried to support the view that the synod was being 

prepared since 836 by Antonios Kassymatas (821-837) only in order to reject it, 

citing further views that certainly embellish but do not clarify the context. On p. 

383, he asserts that “as the matter stands, an iconoclastic council in Constantinople 

summoned by Theophilos can be considered not only a historical plausibility, 

but also a necessity after the wavering political and religious situation during the 

reign of Michael II”. Here I can only cite the old BZ judgement: Es scheint mir 
stärkerer Argumente zu bedürfen. The numbers of participants depend on various 

circumstances and the author usually deals with philological patterns (cf. the “levels 

of style” on p. 384 ff. and elsewhere) and not so much with the historical context. 

55. The fact that under Justinian II and Constantine V the Khazar princesses still had 
Khazar names and as empresses were to be re-named to Theodora and Eirene respectively 
could show something.

56. En passant: it could be noticed in p. 374/375 that the title accorded to Theophilos 
νικητὴς τροπαιοῦχος is nothing less that the Greek equivalent of the Latin (= Late Roman) 
victor ac triumphator. Αἰώνιος αὔγουστος = perpetuus augustus etc. In my opinion the term 
δεσπότης in the given text must be taken only together with the epithet θεοτίμητος which 
refers to a godly act. Regarding the term δεσπότης as used to designate the emperor one can 
begin with 416 (Theodosius II in Marcellinus ad. an. = MGH AA, XI, 73) and  Anastasius 
(difficult to be dated in CJ XI, 48, 19 = Regesten 202).

57. Generally speaking, “heretical” councils gathered more participants than the 
orthodox ones.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

257REVIEW ARTICLE

Ch. 21.4 (pp. 384-390) is a more or less theological interpretation, which I 

am unable to expand. But on p. 389 I have a rather serious objection: the word 

ἀπαρεγχείρητος is not at all similar to the adjective ἀχειροποίητος as JSC 

claims: while the latter means “not hand-made”, the former should be translated 

as “inviolable” or better yet “not to be affected by human action”58. Such serious 

blunders should be avoided and the interpretation on p. 389/390 should also be 

revised accordingly. Besides JSC’s questionable understanding of connotations in 

Greek and smaller confusions like that between Treadgold and Métivier (pp. 352 

and 215 respectively, cf. above), he claims to know the Arab texts in the original (p. 

414, n. 24, while in p. 423, n. 2 one could conclude the opposite), but unlike Vasiliev, 

Rosen and others he cites only translations. Thus the Khurramites and the Melkites 

are his firm stand.

Regarding the “gifts from God” mentioned in the (original) letter of the 

patriarchs to Theophilos and referring to his victories, one could also quote an 

almost parallel passage in the so called Life of Emperor Basil (= Theoph. Cont. V, 

89, 7-37, p. 288-290 ed. Sevčenko) dealing with the building of the Kainourgion 

Palace, where the emperor is depicted receiving his conquests in the East  from 

his lieutenants/generals (ὑποστράτηγοι)59 as gifts from God. It has often been 

noted that the reign of Basil I recalled in some aspects that of Theophilos60. This 

anticipates a Byzantine reconquest of the East much earlier than the times of 

Nikephoros Phokas and John Tzimiskes (p. 398/399). Moreover, it seems difficult 

to deal with the Annals of Eutychius Alexandrinus as a whole unless we take 

seriously his statements regarding the empress-widow Theodora’s confession of the 

alleged repentance of Theophilos before his death, p. 402/403. Without rejecting 

this conclusion, I must say that the problem remains open. I must also agree with 

JSC’s acceptance that forgeries were a common phenomenon in Constantinople (p. 

58. Cf. Σ. Βυζαντίοσ, Λεξικὸν τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης, Athens 1884, 137: 
Ἀπαρεγχείρητος: Εἰς τὸν ὁποῖον δὲν δύναται ἢ δὲν τολμᾷ τις νὰ βάλῃ χέρι. Cf. F. Adrados, 
Diccionario Griego-Espanol, s.v. ἀπαρεγχείρητος: 1. intacto, no retocado 2. intangible, 
inviolable 3. que no se deja manejar.

59. In order to avoid misunderstandings: quite differently by translating the term 
ὑποστράτηγος: in Modern Greek; it corresponds to a major-general, while ἀντιστράτηγος 
corresponds to the modern lieutenant-general. Ὑποστράτηγος in the Byzantine thematic 
hierarchy means always second-in-command and we do have ὑποστράτηγοι in the themes of 
the Anatolics, of the Opsikion of the Thracesians  or of Thrace; cf. ΜΑΘ, 55-57, passim, 537. 

60. Vlyssidou, Αριστοκρατικές (as in n. 7), 65, 84, 96 passim.



258

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

	 review article

406/407) and also with the lack of decision on all other matter (of course before 

843, p. 408). His conclusions on the Letter to Theophilos (repeated on p. 409) are 

not to be rejected. On the contrary, it seems to me – although I am not a specialist 

on the matter nor on apocalyptic texts - that they should supported by further 

research. I would add that the Byzantine reconquests in East and West are depicted 

in a masterly way and according to the treaties in the Eisagoge, independent of any 

eastern expectations, prophesies (p. 413). Further I think that there was no need 

at every instance to cite at length (e.g. the Life of Theodore of Edessa in order 

to conclude that the caliph in question is identified with al-Mamun in the Arab 

version (p. 416-417). This could have been more succinct.

JSC sometimes abuses the “classical” subterfuge of some scholars that a 

medieval author uses two different or even several sources in his narrative. His 

investigation is not of equal value in all places, moreover when a lengthy passage 

ends by an: Whatever the case, or be that as it may, whatever the cause etc. Many of 

his Ausführungen seem to belong to previous and distinct studies. 

JSC describes thoroughly military campaigns, makes many remarks and 

suggests some new insights; some of them might be very useful while others could 

be subjected to criticism since his interpretations can be understood in different 

ways? (cf. above). But this is a shortcoming of all studies that get into too many 

details regarding a specific topic61. I would here humbly insinuate that Byzantine 

prestige in the Middle East was still dominant in the seventh century, even during 

its second half (witness the treaties under Constans II and Constantine IV) but these 

were treaties with what was still the “Roman” Empire. This idea was considerably 

weakened during the eighth century only to re-emerge (under a rather different 

empire) with the Aufschwung spoken of by Grégoire and adopted by Ostrogorsky, 

beginning with the reign of Michel III or the restoration of the icons. John the 

Grammarian’s encyclopaedism, al-Mamun’s philhellenism (author p. 417) and other 

factors (p. 428 ff.) certainly contributed to this development. JSC deals with too 

many issues in ch. 23 but makes the fortunate conclusion that “much research must 

be done before we are able to construct a holistic theory that could explain the 

nature of the intellectual and cultural exchanges between the two empires” p. 425)62. 

61. With some exceptions: Somewhat unexpectedly JSC (p. 293) declares that Tabari’s 
very detailed account of Amorion’s siege is not worth repeating here

62. The probable hypothesis is that Photios never visited Baghdad and that the foreword 
of his Βιβλιοθήκη was invented because of his envy towards Leo the Philosopher and John 



259

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 237-260

REVIEW ARTICLE

What else could we add to that?

JSC seems to distinguish between the heirs of the Greek classical heritage in 

the East; he considers the Melkite safeguarding of Greek culture as part of the 

Melkite cultural heritage (p. 428) and points out the demands of the caliphs for 

books from Constantinople, to which Theophilos responded, as well as Arab 

scientific expeditions into Byzantine territory. The question he poses on p. 431 

(if the Byzantines contented themselves with occasional missions) is impossible 

to answer except by mere conjecture (Byzantine patriotic stance as a possible 

trigger)63, as the author also seems to admit. Here expressions like “it is difficult 

to answer” (p. 431), “it is questionable if...” (p. 432), “it is doubtful that..” (p. 433) 

abound. Theophilos’ “patriotic stance” (p. 436-437) can be also detected in the sack 

of Zapetra and in some other events, but it cannot be considered as a general rule 

of Byzantine behaviour.

A lengthy book requires a rather lengthy review. Thus, for making an overall 

judgement on a useful book, one is compelled to finish it first in order to be able to 

criticize it partially, while being in some difficulty to combine piece after piece the 

whole context at the very end. Certain parts (I insist on that) are useful but others 

are not since they mainly repeat former research. In many footnotes the author 

cites only the study and its year without references to page numbers. The best 

parts in my view start from the section on chronology (pp. 463-466), which is the 

connecting link between twenty four rather loose empirical entities (cf. for instance 

the reader’s need in ch. 22 to go back to chapters 18.1 and 5.4 in p. 415), and go 

back to every questionable or disputed point. In my opinion, the book could have 

been more concise, without so many repetitions of well-known facts and lengthy 

narratives (cf. p 433-435, closing on n. 25 with Thousand and One Nights, which 

may be a coincidence). Even the sources in the Bibliography are cited twice: (once 

in the section Sources and again in the section Bibliography), while the citations 

of sources are less numerous than the citations to modern authors. In fact, the 

Byzantine revival since Leo the Philosopher (p. 443) is testified by the reference to 

Michael II “despising Greek education”64 and, further, an organ was sent to France 

the Grammarian (p. 434/435-439 sqq.) who had visited Baghdad. This is dealt by the author 
in p. 427 and he admits clearly and correctly this point of view in p. 442, n. 49.

63. We eventually could add as a mere conjecture that the possession of the Pseudo-
Dionysius by Louis the Pious since 827 for instance could have been Hincmar’s model by 
composing later the De ordine palatii. 

64. Theoph. Cont., 49: … τὴν ἑλληνικὴν παίδευσιν διαπτύων (Michael II). 



260

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 237-260

	 review article

in 757 to Pippin the Short, that is, much earlier than the reign of Charlemagne65. 

But everyone can express his own opinion as he likes. JSC concludes that “obviously 

a more comprehensive study will be needed in order to make a definitive assessment 

of the historical role played by Theophilos, an assessment based on objective 

standards”. To this I can only add that the book has an overall “handsome-looking” 

presentation (Ashgate γάρ), and fully complies with modern patterns of today’s 

scholarly market.

T. C. Lounghis

IHR/NHRF

65. Mentioned by the Annales Mosellani, the Annales Mettenses priores, the Annales 
Sithienses, the Annales regni Francorum, the Annales Fuldenses priores, the Annales 
Quedlinburgenses, the Annales Laurisssenses and the Annales Lamperti all of them dating 
in 757: organa venerunt in Franciam.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 261-264

D. Sullivan – A.-M. Talbot – S. McGrath, The Life of Saint Basil the Younger. 
Critical Edition and Annotated Translation of the Moscow Version, Washington 

D.C. 2014 (Dumbarton Oaks Studies XLV), σελ. xii+829. ISBN 2013041388

Το 1668, στον τρίτο τόμο των Acta Sanctorum του μηνός Μαρτίου 

τυπώθηκε για πρώτη φορά ο Βίος του Βασιλείου του Νέου, μεταγεγραμμένος 

από το παρισινό χειρόγραφο 1547, που χρονολογείται στα 12861. Πρόκειται 

για μέρος του κειμένου που παραδίδεται από το χειρόγραφο, σε αντιστοιχία 

προφανώς με τα ενδιαφέροντα των εκδοτών. Η επιλογή διατήρησε αφηγήσεις 

θαυμάτων και της δραστηριότητας του Βασιλείου ως πνευματικού πατέρα 

και διηγηματικές ενότητες με ιστορικά, προσωπογραφικά και τοπογραφικά 

στοιχεία, που όλα ανάγονται στον 10ο αιώνα. Από την έκδοση των Acta 
Sanctorum, την οποία αναπαρήγαγαν εν συνεχεία με παραλείψεις η «Βυζαντίς 

του Λούβρου» και η Patrologia Graeca2, απουσιάζουν τα δύο μεγάλα οράματα, 

για τα οποία άλλωστε το κείμενο είναι σήμερα κυρίως γνωστό: η διαδρομή της 

ψυχής μέσω των τελωνείων κατά την πορεία της προς τις αιώνιες μονές και η 

λεπτομερής εξιστόρηση της Δευτέρας Παρουσίας. Τα δύο αυτά οράματα μαζί με 

το υπόλοιπο κείμενο, μεταγεγραμμένα από το χειρόγραφο της Μόσχας 249, που 

χρονολογείται τον 16ο αιώνα, δημοσιεύθηκαν στο τέλος του 19ου και τις αρχές 

του 20ού αιώνα σε τέσσερα τμήματα, καθένα σε διαφορετικό τόμο δυσεύρετων 

ρωσικών ακαδημαϊκών σειρών3. 

1. AASS mensis Martii, τόμος 3, Αppendix 24*-39*.
2. Historiae Byzantinae Scriptores post Theophanem, Παρίσι 1685, 394-399. PG 109, 

653-664.
3. A. N. Veselovskij, Razyskanija v oblasti russkogo dukhovnogo sticha, Sbornik 

Otdelenija russkogo jazyka i slovesnosti Imperatorskoi Akademii nauk 46 (1889-1890), supp. 
3-89, και 53 (1891-1892), 3-174. S. G. Vilinskij, Zhitie sv. Vasilija Novogo v russkoi literature. 
Teksty zhitij, Zapiski Imperatorskago novorossiskago Universiteta 7 (Οδησσός 1911-1913). 



262 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 261-264

Μαζί με τους Βίους του Ανδρέα Σαλού και του Νήφωνος επισκόπου 

Κωνσταντινιανής, ο Βίος του Βασιλείου του Νέου συναποτελεί την τριάδα της 

λεγομένης «μυθιστορηματικής» αγιολογίας του 10ου αιώνα. Ο προσδιορισμός 

οφείλεται στην αμφίβολη ύπαρξη των βιογραφουμένων προσώπων, στα ιδιάζοντα 

αγιολογικά πρότυπα που προτείνουν καθένας ξεχωριστά, στην οραματική 

και αποκαλυπτική ατμόσφαιρα που αναδεικνύουν. Ειδικά το τελευταίο αυτό 

χαρακτηριστικό υποστηρίζει στη σχετική βιβλιογραφία την άποψη ότι οι 

Βυζαντινοί συνέχονταν από την αντίληψη ότι το τέλος του κόσμου επρόκειτο 

να επέλθει γύρω στο έτος 1000. Οπωσδήποτε, το ενδιαφέρον του κοινού κυρίως 

για τον Βίο του Ανδρέα και τον Βίο του Βασιλείου υπήρξε ανεξάντλητο, όπως 

υποδεικνύεται από την εντυπωσιακή χειρόγραφη παράδοσή τους, η οποία στην 

περίπτωση του Βασιλείου αριθμεί 22 χειρόγραφα σε λόγιο και 15 σε δημώδες 

γλωσσικό ιδίωμα και είναι συνεχής από τον 13ο ώς τον 19ο αιώνα. Ωστόσο, 

οι αξιοσημείωτες αποκλίσεις στη διατύπωση, στο λεξιλόγιο και στην απουσία 

περισσότερο ή λιγότερο σημαντικών διηγηματικών ενοτήτων καθιστούν 

το κείμενο ρευστό. Οι αντιγραφείς φαίνεται να εργάσθηκαν ως διαδοχικοί 

διασκευαστές ενός ελλείποντος σήμερα αρχετύπου ώστε η χειρόγραφη μαρτυρία 

να αντικατοπτρίζει περισσότερο μια σειρά παραλλαγών παρά να οδηγεί στην 

κατάστρωση ενός στέμματος κωδίκων. 

Σε αυτή την ιδιορρυθμία του Βίου οφείλεται η επιλογή των εκδοτών να 

χρησιμοποιήσουν και πάλι το χειρόγραφο της Μόσχας του 16ου αιώνα, το 

οποίο παραδίδει την εκτενέστερη μορφή του κειμένου, και να διορθώσουν 

τα λεξιλογικά, συντακτικά και ορθογραφικά αβλεπτήματα της παλαιότερης 

έκδοσης. Επιπλέον, αντιπαρέβαλαν ενότητες του κειμένου με τις αντίστοιχες 

που παραδίδονται από τα δύο παλαιότερα χειρόγραφα του Βίου, δηλαδή τον 

παρισινό κώδικα 1547 και τον κώδικα 478 της μονής Ιβήρων, χρονολογημένοι 

και οι δύο στον 13ο αιώνα. 

Στο δεύτερο υποκεφάλαιο της Εισαγωγής (σσ. 7-11), οι εκδότες, 

ανανεώνοντας πρoτάσεις του L. Rydén, χρονολογούν την αρχική μορφή του Βίου 

μεταξύ των ετών 950 και 960 και θεωρούν ότι το κείμενο υπέστη τον 11ο αιώνα μια 

πρώτη επεξεργασία, που απετέλεσε τη βάση για τις μεταγενέστερες παραλλαγές. 

Διατυπώνουν επίσης την εύλογη υπόθεση ότι πιθανοί παραγγελιοδότες της 

συγγραφής υπήρξαν οι αδελφοί Γογγύλιοι, οι οποίοι σύμφωνα με τον Βίο ήταν 

πάτρωνες του Βασιλείου. 

Ο Βασίλειος σκιαγραφείται στον Βίο εκτός των παραδοσιακών κανόνων 

της αγιολογικής γραμματείας. Η έλλειψη κάθε σχέσης του με εκκλησιαστικούς 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 261-264

263ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

θεσμούς και μοναστικούς κύκλους αντισταθμίζεται από την αρετή της 

πρόγνωσης, τo χάρισμα της επιτέλεσης θαυμάτων και την πνευματική καθο-

δήγηση, ιδιότητες οι οποίες κατευθύνονται σε μέλη της αυτοκρατορικής 

οικογένειας, αξιωματούχους και λαϊκούς. Τη δραστηριότητα αυτή εξετάζουν οι 

εκδότες στο τρίτο υποκεφάλαιο της Εισαγωγής (σσ. 12-15), που εισάγει και στην 

αινιγματική προσωπικότητα του Γρηγορίου, του λαϊκού μαθητή του Βασιλείου 

και συγγραφέα, συχνά σε πρωτοπρόσωπη αφἠγηση, του Βίου (σσ. 15-19). Η 

ύπαρξη τόσο του πνευματικού πατέρα όσο και του μαθητή έχει αμφισβητηθεί, 

ωστόσο, επισημαίνουν οι εκδότες, επιμέρους πληροφορίες και λεπτομέρειες του 

κειμένου οδηγούν στη διαπίστωση ότι η πραγματικότητα και των δύο αυτών 

προσώπων δεν μπορεί να αποκλεισθεί. 

Το τρίτο μείζον ζήτημα που απασχολεί την εκδοτική ομάδα αφορά το κοινό 

στο οποίο απευθυνόταν το εκτενέστατο και ατυπικό αυτό κείμενο (σσ. 19-24). 

Καθώς ο κύκλος των μαθητών του Βασιλείου ήταν αποκλειστικά κοσμικός, 

υποστηρίζουν ότι το αρχικό κείμενο εκπλήρωνε ανάγκες αντίστοιχου κοινού ως 

ανάγνωσμα είτε του συνόλου είτε επιλεγμένων ενοτήτων του κειμένου. Η υπόθεση 

αυτή θα μπορούσε, βέβαια, να ερμηνεύσει και τις σημαντικές παραλείψεις χωρίων 

ή και ενοτήτων που παρατηρούνται στη χειρόγραφη παράδοση του Βίου. 

Τα δύο οράματα του Βίου θέτουν περισσότερα ερωτήματα από όσα έχουν 

έως τώρα απαντηθεί. 

Η διάβαση της ψυχής της δούλης Θεοδώρας, πιστής μαθήτριας του 

Βασιλείου, από τα τελωνεία των αμαρτημάτων, στα οποία οι φύλακες άγγελοί 

της καταθέτουν χρηματικά ποσά, παραδίδεται και σε χειρόγραφη και έντυπη 

μορφή ανεξάρτητα από τον Βίο του Βασιλείου. Η πλοκή του οράματος κατάγεται 

από το έργο του Κυρίλλου Αλεξανδρείας, «Περί εξόδου ψυχής» (σσ. 39-40), αλλά 

εξειδικεύεται στο πρόσωπο ανωνύμου «ταξεώτη» σε μια από τις ψυχωφελείς 

διηγήσεις του Αναστασίου Σιναΐτη, από όπου μεταφέρεται στον Γεώργιο 

Μοναχό μέσω ίσως ενός αφηγήματος που κυκλοφόρησε ανεξάρτητα, όπως 

διαπιστώνεται και από τη χειρόγραφη παράδοση4. To ίδιο θέμα παρουσιάζεται 

συνοπτικότερα και στον Βίο του Νήφωνος Κωνσταντινιανής. Ο Βίος του 
Βασιλείου του Νέου είναι το μόνο κείμενο, που αντιστρέφει το φύλο του νεκρού. 

4. F. Nau,  Le texte grec du moine Anastase sur les saints pères du Sinaï, Oriens Christianus  
2 (1902), 124-128 (γαλλική μετάφραση), και 3 (1903), 83-87 (ελληνικό κείμενο) [σελιδαρίθμηση 
της ανατύπωσης των δύο μελετών]. Βλ. επίσης BHG 1318-1318a, και Synaxarium Ecclesiae 
Constantinopolitanae, 637.46-639.25. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 261-264

264 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Αυτή η ενδιαφέρουσα ιδιοτυπία σε συνδυασμό με τα φιλολογικά, αγιολογικά 

και κοσμικά, συμφραζόμενα του 10ου αιώνα παραμένει ακόμη ασχολίαστη. 

Το όραμα της Δευτέρας Παρουσίας ταιριάζει θεματικά με την εποχή 

της αρχικής συγγραφής του Βίου. Πρόκειται για μια νεωτερικότερη εκδοχή 

της εσχατολογικής διήγησης στον Βίο του Ανδρέα Σαλού, που αναδίδει την 

ατμόσφαιρα της ψευδο-μεθόδειας Αποκάλυψης, και συνδυάζεται με σχετικές 

απεικονίσεις σε έργα μικροτεχνίας και τη ζωγραφική των χειρογράφων του 10ου 

αιώνα. Η λεπτομερής, όμως, εξιστόρηση της εμφάνισης των ομάδων δικαίων και 

αμαρτωλών και οι αντίστοιχες επιγραφές που φέρουν στο μέτωπο μεταδίδει την 

εντύπωση της έκφρασης και ειδικότερα της γραπτής περιγραφής στοιχείων από 

μνημειακές παραστάσεις, τα παλαιότερα δείγματα των οποίων χρονολογούνται 

στον 13ο αιώνα. 

Όπως αναδεικνύεται από την εξαιρετικά πυκνή Εισαγωγή στη νέα 

έκδοση του κειμένου, ο Βίος του Βασιλείου του Νέου είναι πλουσιότατη πηγή 

πληροφοριών για τη δραστηριότητα και την υποδοχή ενός εξω-θεσμικού 

πνευματικού πατέρα, αλλά και για πραγματικότητες στην Κωνσταντινούπολη 

του 10ου αιώνα. Η επιλογή, βέβαια, μιας μορφής του κειμένου που παραδίδεται 

από χειρόγραφο του 16ου αιώνα με σημαντικές διαφοροποιήσεις από εκείνο που 

διασώζουν παλαιότερα χειρόγραφα θέτει ένα ερώτημα για την αυθεντικότητά 

της σε σχέση με το αρχικό έργο, όπως άλλωστε διαπιστώνουν και οι ίδιοι οι 

εκδότες. Εντούτοις, η έκδοση, έστω σε όψιμη παραλλαγή, ο σχολιασμός και η 

αγγλική μετάφραση του Βίου θέτουν στη διάθεση της έρευνας ένα σημαντικό και 

δυσπρόσιτο ώς τώρα κείμενο. Ελπίζω ότι μελλοντικές εργασίες θα απαντήσουν 

στα αινίγματα του Βίου και θα δικαιώσουν την κοπιωδέστατη εργασία που 

ανέλαβε η εκδοτική ομάδα.  

Χριστίνα Αγγελίδη

ΙΙΕ/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 265-272

J.-M. Martin, Byzance et l’Italie méridionale [Bilans de recherche 9], Paris 

2014, σελ. ΧΧ + 628. ISBN 978-2-916716-41-1

O J.-Μ. Martin – πανεπιστημιακός δάσκαλος επί σειρά ετών, ομότιμος 

διευθυντής ερευνών στο CNRS, μέλος από το 1994 του Κέντρου Ιστορίας 

και Πολιτισμού του Βυζαντίου (Παρίσι) και με μακρά θητεία στη Γαλλική 

Αρχαιολογική Σχολή της Ρώμης – είναι ειδικός της μεσαιωνικής Ν. Ιταλίας (6ος-

14ος αι.) ή puer Apuliae, όπως εύστοχα τιτλοφόρησαν οι μαθητές του τον τόμο 

που εξέδωσαν προς τιμήν του1. Μικρό δείγμα της μεγάλης συμβολής του στην 

επιστήμη αποτελούν οι τριάντα εργασίες, που επανεκδόθηκαν υπό τον γενικό 

τίτλο Byzance et l’Italie méridionale. Ο τόμος είναι ο ένατος της σειράς “Bilans de 

recherche”, στην οποία, με σταθερό ρυθμό από το 2006, συγκεντρώνονται ενιαίας 

θεματικής μελέτες έγκριτων Γάλλων ερευνητών2.

Τα περισσότερα από τα τριάντα αυτά άρθρα, δημοσιευμένα μεταξύ 1980 

και 2009, είναι κτήμα της επιστήμης εδώ και αρκετά χρόνια και, όπως σημειώνει 

στην εισαγωγή του βιβλίου ο ίδιος ο J.-Μ. Martin, είναι συνδεδεμένα με την 

προετοιμασία μεγαλύτερων (και ιδιαίτερα αξιόλογων, θα συμπληρώναμε) έργων 

του3. Γι’ αυτό θεωρήσαμε περιττή τη διεξοδική ανάλυση κάθε εργασίας και ως 

1. Puer Apuliae. Mélanges offerts à Jean-Marie Martin, εκδ. E. Cuozzo – V. Déroche 
– A. Peters-Custot – V. Prigent [Collège de France, CNRS, Centre de recherche d’histoire et 
civilization de Byzance – Monographies 30], I-II, Παρίσι 2008.

2. Των J. Lefort, M.-Fr. Auzépy, J.-Cl. Cheynet, J. Gascou, G. Dagron, V. Déroche, J. 
Beaucamp και D. Feissel. Αναλυτική αναγραφή των οκτώ τόμων υπάρχει στο εξώφυλλο 
του βιβλίου.

3. Ενδεικτικά αναφέρουμε τα βιβλία του: La Pouille du IVe du XIIe siècle [Collection 
de l’École française de Rome 179], Ρώμη 1993 και Guerre, accords et frontières en Italie 
méridionale pendant le haut Moyen Âge: Pacta de Liburia, Divisio principatus Beneventani 
et autres actes [Source et documents d’histoire du Moyen Âge 7], Ρώμη 2005. Πλήρης 
κατάλογος των δημοσιευμάτων του J.-Μ. Martin υπάρχει στο: Puer Apuliae, ΧΙ-ΧΧΧΙ.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 265-272

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review266

σκοπό μας θέσαμε να φανεί η διεισδυτικότητα, με την οποία ο συγγραφέας 

προσέγγισε μία περιοχή εξαιρετικής ποικιλομορφίας κατά τη διάρκεια μιας 

μακράς περιόδου της Ιστορίας της (ιδίως, από τον 8ο έως τον 13ο αι.).

Πέραν των απαραίτητων βραχυγραφιών, ευρετηρίων και του πίνακα 

περιεχομένων στην αρχή και το τέλος, το βιβλίο χωρίζεται σε δύο μέρη: το πρώτο, 

με τον τίτλο “Byzance en Italie”, περιέχει δώδεκα μελέτες που αφορούν, κυρίως, 

την παρουσία της βυζαντινής αυτοκρατορίας και Εκκλησίας στη Ν. Ιταλία, ενώ 

το δεύτερο, που επιγράφεται “Italie méridionale” και είναι αφιερωμένο σε πτυχές 

της Ιστορίας της Ν. Ιταλίας –λογγοβαρδικής, νορμανδικής, αλλά και βυζαντινής–, 

χωρίζεται σε τέσσερεις ενότητες, την οικονομία (μελέτες αρ. 13-18), την κοινωνία 

(μελέτες αρ. 19-22), την πολιτική (μελέτες αρ. 23-25) και τη θρησκευτική ιστορία 

(μελέτες αρ. 26-30).

Ήδη, έχει αρχίσει να διαφαίνεται η ευρύτητα των ερευνών του J.-Μ. Martin 

για τον Νότο της Ιταλικής χερσονήσου, τον οποίο, από τον 6ο μέχρι τον 10ο αι., 

μοιράστηκαν οι «Ρωμαίοι» των δουκάτων της Τυρρηνικής, οι Βυζαντινοί των 

πιο νότιων περιοχών και οι Λογγοβάρδοι που κατείχαν όλο το υπόλοιπο τμήμα 

της χώρας. Αυτή η διάκριση δεν καταργήθηκε με τη νορμανδική κατάκτηση 

τον 11ο αι. και τη δημιουργία ενός ενιαίου βασιλείου τον 12ο αι. Ίσως, ένα 

χαρακτηριστικό παράδειγμα αυτής της συνύπαρξης διαφορετικών λαών και 

πολιτισμών προσφέρει η μελέτη (αρ. 3) του συγγραφέα για την Troia, κύρια 

πόλη στα Capitanata ιδρυμένη το 1019 από τον Βασίλειο Βοϊωάννη, στην οποία 

επιδράσεις από τους Λογγοβάρδους, τους Βυζαντινούς, τους Νορμανδούς και 

τη Ρωμαϊκή Εκκλησία δημιούργησαν μία μοναδική και βιώσιμη ανθρώπινη 

οντότητα.

Τίποτε δεν διαφεύγει της προσοχής και των ενδιαφερόντων του J.-Μ. 

Martin: είτε ο λόγος αφορά τη νομισματική κυκλοφορία, είτε την ισχυρή 

προσωπικότητα του Γρηγορίου του Μεγάλου, είτε τη χρήση του παπύρου, είτε 

τη Grecía salentina, ο συγγραφέας αναζητά και διατυπώνει τη νέα άποψη. Στην 

πραγματεία για την οικονομία της λογγοβαρδικής και βυζαντινής Ν. Ιταλίας από 

τον 6ο ώς τον 11ο αι., βασισμένη στα νομίσματα και σε έγγραφα οικονομικών 

συναλλαγών, διαπιστώνεται ότι το πολιτικό σύνορο που χώριζε τη Ν. Ιταλία από 

την υπόλοιπη χερσόνησο ήταν ταυτόχρονα και νομισματικό. Ωστόσο, η χρήση 

χρυσού νομίσματος δεν πρέπει να δημιουργεί ψευδαισθήσεις περί οικονομικής 

υπεροχής: εκείνο που χρήζει προσοχής είναι η απουσία τοπικού νομίσματος, 

κατάλληλου για την οικονομία της περιοχής (μελέτη αρ. 1). Ο πάπας Γρηγόριος 

Α´ (590-604) υπήρξε αναμφίβολα άριστος γνώστης αμιγώς πολιτικών θεμάτων, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 265-272

267ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

αλλά τις μεγαλύτερες πολιτικές πρωτοβουλίες ανέλαβε στην Καμπανία, εκεί όπου 

βρίσκονταν σημαντικά patrimonia. Η περιοχή, απομακρυσμένη από τη Ραβέννα, 

έδειχνε να έχει ενδιαφέρον μόνο για τη Ρωμαϊκή Εκκλησία και ο Γρηγόριος 

αναδείχθηκε σε πραγματικό ιδρυτή του δουκάτου της Νεάπολης (μελέτη αρ. 11). 

Σχετικά με το δραστικό περιορισμό της χρήσης του παπύρου στη Νεάπολη, τη 

Γαέτα και την Αμάλφη περί το 900, μπορεί εύλογα να συνδυαστεί με την οριστική 

απώλεια της Σικελίας, του πιθανότερου προμηθευτή των τριών αυτών δουκάτων 

της Τυρρηνικής σε πάπυρο (μελέτη αρ. 6). Όσον αφορά τη Grecía salentina, την 

ελληνική διάλεκτο που χρησιμοποιείται μέχρι και σήμερα νοτιο-ανατολικά του 

Lecce, η προέλευσή της δεν είναι αρχαία, αλλά μεσαιωνική, από τους Έλληνες 

της Καλαβρίας και της Σικελίας, οι οποίοι, μέσω της Gallipoli, μετανάστευσαν 

στη χερσόνησο του Salento στα τέλη του 9ου και τον 10ο αι. (μελέτη αρ. 2).

Στον δυναμισμό του ελληνικού πληθυσμού της Σικελίας ο J.-Μ. Martin 

αποδίδει κάτι σημαντικό: τη δημιουργία μιας αρκετά μεγάλης ελληνόφωνης ζώνης 

στη Ν. Ιταλία. Από τον 9ο έως τον 11ο αι., η αυτοκρατορία αναμφίβολα ευνόησε 

την επέκταση του ελληνικού στοιχείου στη Ν. Ιταλία. Σκοπός της, όμως, δεν 

ήταν να εξελληνίσει το σύνολο των εδαφών που ήλεγχε. Όπως χαρακτηριστικά 

γράφει ο συγγραφέας, το όνομα της Troia παραπέμπει μάλλον στην Αινειάδα 

του Βιργιλίου, παρά στα ομηρικά έπη (μελέτη αρ. 8). Στη Ν. Ιταλία, το Βυζάντιο 

ήρθε αντιμέτωπο με δύο λαούς, δύο γλώσσες, δύο δίκαια και δύο κοινωνικές 

δομές. Η κοινωνία των ελληνόφωνων «Ρωμαίων» στο θέμα Καλαβρίας έμοιαζε 

πλησιέστερη με αυτήν των Βαλκανίων, αλλά απομονώθηκε στα σύνορα της 

αυτοκρατορίας με το μουσουλμανικό κόσμο. Διαφορετική ήταν η εξέλιξη στο 

θέμα Λογγοβαρδίας, τη μόνη λατινόφωνη επαρχία της αυτοκρατορίας. Εκεί 

η Κωνσταντινούπολη προσπάθησε μάταια να υποτάξει τα πριγκηπάτα, εκεί 

ίδρυσε επί Νικηφόρου Β´ το κατεπανάτο της Ιταλίας, εκεί στις αρχές του 11ου 

αι. οχύρωσε τα σύνορά της. Εκείνο, ωστόσο, που ποτέ δεν επιδίωξε, ήταν να 

αλλάξει το λογγοβαρδικό δίκαιο και το λατινικό θρησκευτικό τελετουργικό 

των κατοίκων της. Επέλεξε την τακτική της ήπιας ενσωμάτωσης, κάτι που ο 

πληθυσμός, παρόλες τις επαναστάσεις, δεν αρνήθηκε και, έτσι, ο αρχιεπίσκοπος 

του Μπάρι Bisantius, terribilis et sine metu contra omnes Grecos, χρησιμοποιούσε 

ελληνική σφραγίδα (μελέτη αρ. 12).

Πολύ ενδιαφέροντα, κατά τη γνώμη μας, είναι τα πορίσματα των ερευνών 

του J.-Μ. Martin για τον ελληνισμό στο δουκάτο της Νεάπολης. Από τις τρεις 

περιόδους που η Νεάπολη υπήρξε ιδιαίτερα ευνοϊκή προς το ελληνικό στοιχείο (η 

πρώτη μεταξύ 7ου και 8ου αι., η τρίτη περί το έτος 1000), η πιο αξιόλογη είναι η 



268 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 265-272

δεύτερη (9ος μέχρι και τις πρώτες δεκαετίες του 10ου αι.), τα κίνητρα της οποίας 

δεν ήταν θρησκευτικά, αλλά πολιτικά: υιοθετώντας στοιχεία του βυζαντινού 

πολιτισμού μέσα σε ένα λατινικό περίγυρο, η Νεάπολη αποφάσισε οικειοθελώς 

να ανανεώσει την ένταξή της στη βυζαντινή «κοινοπολιτεία» (μελέτη αρ. 10). 

Δεν είναι, ίσως, τυχαίο που την ίδια περίπου εποχή (1ο μισό του 10ου αι.), ο 

συγγραφέας, εξετάζοντας τις μνείες του κεφαλαίου 48 του Β´ βιβλίου του Περὶ 
βασιλείου τάξεως για τη χριστιανική Δύση, τοποθετεί το απόγειο της δύναμης 

της βυζαντινής αυτοκρατορίας. Από τα μέσα, όμως, του 10ου αι., η μείωση της 

επιρροής της άρχισε να γίνεται αισθητή σε ολόκληρη την Ιταλία (μελέτη αρ. 7).

Ξεχωριστή θέση στις έρευνες του J.-Μ. Martin κατέχει η Εκκλησία. Με 

βάση την επιστολή του Φωτίου προς τον αρχιεπίσκοπο Καλαβρίας Λέοντα, από 

την οποία προβάλλει μία απρόσμενη εικόνα της νότιας Καλαβρίας, όπου ζουν 

μουσουλμανικές κοινότητες σε μία περίοδο που η αυτοκρατορία επιχειρούσε να 

αποκτήσει και πάλι τον έλεγχο της περιοχής (880-886), προτείνεται η ανάδειξη 

του Ρηγίου σε μητρόπολη όχι περί το 800, όπως έχει υποστηριχθεί, αλλά στα 

τέλη του 9ου αι., μετά την εκδίωξη των Αράβων από την Καλαβρία (μελέτη αρ. 

5). Η ταύτιση του αναφερόμενου σε έγγραφο του 1010 Cennamus episcopus της 

εκκλησίας του Αρχαγγέλου Μιχαήλ in monte Aureo στην περιοχή του Σαλέρνο 

με τον Κίνναμο επίσκοπο της εκκλησίας του αγίου Μέμνωνος στον Τάραντα, 

ο οποίος μνημονεύεται σε πέντε έγγραφα, χρονολογημένα μεταξύ 1040 και 

1049, οδήγησε τον συγγραφέα σε μία ευρύτερη διαπίστωση: η παρουσία του 

Κίνναμου σε δύο επισκοπές, οι οποίες εξαφανίστηκαν την εποχή του σχίσματος 

του 1054 (η μεν πρώτη καταργήθηκε από τον πάπα Στέφανο Θ´ το 1057, η δε 

δεύτερη δεν μνημονεύεται μετά το 1049), παραπέμπει στη μέγιστη προβολή της 

βυζαντινής Εκκλησίας στη Ν. Ιταλία το 1ο μισό του 11ου αιώνα (μελέτη αρ. 4). 

Όσον αφορά την περίπτωση του Λατίνου αρχιεπισκόπου του Trani και του 

Siponto Ιωάννη, ο οποίος, όντας στην Κωνσταντινούπολη το 1053/54, έλαβε το 

αξίωμα του συγκέλλου ως ανταμοιβή της αφοσίωσής του στον αυτοκράτορα, η 

καθαίρεσή του από τον πάπα Αλέξανδρο Β´ το 1063 συμβολίζει τον τερματισμό 

της περιόδου, κατά την οποία η Ρώμη αποδεχόταν την υποταγή αρχιερέων σε 

κοσμική εξουσία (μελέτη αρ. 9).

Στην αρχή του δεύτερου μέρους του βιβλίου αναδύεται το μεσαιωνικό τοπίο 

της Ν. Ιταλίας, ο μεσαιωνικός τρόπος ζωής και παραγωγής. Τον 10ο και 11ο 

αι., έναντι των μικρών castelli στα λογγοβαρδικά πριγκηπάτα ορθώνονταν τα 

βυζαντινά κάστρα της Απουλίας, μοναδικά σε ολόκληρη την Ιταλική χερσόνησο. 

Η διαφορά αυτή είχε ως επακόλουθο τον 11ο και 12ο αι. το φεουδαρχικό σύστημα 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 265-272

269ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

των Νορμανδών να υιοθετηθεί πιο εύκολα στα λογγοβαρδικά πριγκηπάτα, όχι 

όμως και στην Απουλία, καθώς η μοναρχία δίσταζε να αναθέσει σε χωροδεσπότες 

τους πολύ μεγάλους βυζαντινούς οικισμούς (μελέτη αρ. 13). Το αγροτικό τοπίο 

και η εργασία στην ύπαιθρο δεν μπορούσαν παρά να κατέχουν αξιοσημείωτη 

θέση στο έργο ενός άριστου γνώστη και εκδότη αρχειακού υλικού, όπως ο J.-Μ. 

Martin. Τα νοταριακά έγγραφα προσδιορίζουν με σαφήνεια ένα κομμάτι γης 

μέσα σε ένα τοπίο και ένα συγκεκριμένο θεσμικό πλαίσιο, αλλά η ορολογία και 

οι πληροφορίες τους δεν είναι ομοιογενείς για όλες τις περιοχές. Έτσι, ενώ στα 

Capitanata οι νοτάριοι καταγράφουν με ακρίβεια τις διαστάσεις των αγρών, 

δεν συμβαίνει το ίδιο στη Νεάπολη, την Καλαβρία, την κεντρική και νότια 

Απουλία, κάτι που οδηγεί στην εύλογη υπόθεση περί ύπαρξης κτηματολογίου 

σε εδάφη που για μεγάλο χρονικό διάστημα βρέθηκαν υπό βυζαντινή διοίκηση 

(μελέτη αρ. 16). Από την πληθώρα εγγράφων της Καμπανίας για τις αγροτικές 

συμβάσεις προκύπτουν οι σημαντικές αλλαγές που επήλθαν στο τοπίο και τις 

κοινωνικές σχέσεις από τα μέσα του 10ου έως τα μέσα του 11ου αι. (μελέτη αρ. 

17). Στον ίδιο τομέα εντάσσεται και η μελέτη (αρ. 14), στην οποία αναλύεται 

διεξοδικά πώς στην ανατολική Σικελία του 12ου αι., στο Abruzzo και σε μερικές 

περιοχές της Καμπανίας από τα τέλη του 12ου μέχρι και τον 13ο αι. η αγγαρεία 

υπήρξε το καθοριστικό στοιχείο της γεωργικής παραγωγής, σε αντίθεση με την 

Απουλία, όπου ο αγρότης ήταν κύριος της γης του. Το μόνο κοινό στοιχείο ήταν 

η χρήση των ίδιων εργαλείων για τις ίδιες εργασίες. Ενδιαφέροντα στοιχεία για 

την οικονομική ιστορία της Ν. Ιταλίας συνάγονται από τις πραγματείες για την 

εύρωστη κομητεία του Mesagne (νοτιο-δυτικά του Brindisi), η ύπαρξη της οποίας 

επιβεβαιώνει ότι ο Νορμανδός βασιλέας διέθετε και στον ηπειρωτικό Νότο 

περιοχές με κάθε άλλο παρά ευκαταφρόνητα έσοδα (μελέτη αρ. 15), και για 

την πεδιάδα των Capitanata, όπου η εκτεταμένη κτηνοτροφία, που εφάρμοζαν 

από τον 13ο αι. η μοναρχία και ορισμένα μοναστήρια του Abruzzo, επέβαλε 

την εποχική μεταφορά κοπαδιών στους βοσκότοπους του Tavoliere, το οποίο 

σταδιακά έγινε κέντρο παραγωγής μαλλιού, τυριού και κρέατος (μελέτη αρ. 18).

Σημαντικές πτυχές της κοινωνίας της Ν. Ιταλίας διερευνά ο J.-Μ. Martin 

στις τέσσερεις μελέτες που απαρτίζουν τη δεύτερη ενότητα του δεύτερου μέρους 

του βιβλίου. Στην Απουλία, από τα τέλη του 10ου ώς τα μέσα του 13ου αι., η 

κοινωνική σημασία της δουλείας ήταν πολύ μικρή και ο ρόλος της στην παραγωγή 

μάλλον αμελητέος. Μετά το 1150, οι απελευθερώσεις δούλων αυξήθηκαν μεν, 

αλλά οι απελεύθεροι παρέμεναν φτωχοί και στο περιθώριο της κοινωνίας 

(μελέτη αρ. 19). Τον 11ο και 12ο αι., παρά τις ανισότητες που υπήρχαν στο 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 265-272

270 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

εσωτερικό κάθε μιας από τις τρεις αριστοκρατικές ομάδες (κόμητες, βαρόνοι και 

ιππότες), η επιβολή στο σύνολο της Ν. Ιταλίας μιας στρατιωτικής ανώτερης τάξης 

και η αυστηρή οργάνωσή της στη συνέχεια από τον Ρογήρο Β´ οδήγησαν στην 

εμφάνιση μιας αριστοκρατίας κλασικού δυτικού τύπου. Στον τομέα αυτόν οι 

Νορμανδοί είχαν τον ρόλο του πρωτεργάτη: ακόμη και τους τελευταίους αιώνες 

του Μεσαίωνα, όταν πλέον οι απόγονοι των νορμανδικών οικογενειών ήταν 

ελάχιστοι, η συμπαγής φεουδαρχική αριστοκρατία του βασιλείου διατηρούσε τα 

χαρακτηριστικά της νορμανδικής οργάνωσής της (μελέτη αρ. 20). Οι επιδράσεις 

του λογγοβαρδικού δικαίου σε περιοχές του Νότου σχετικά με κληρονομικά 

θέματα είναι το αντικείμενο της επόμενης εργασίας. Η θέσπιση στα δουκάτα της 

Τυρρηνικής, τουλάχιστον από τον 10ο αι., της quarta-falcidium, εμπνευσμένης 

από τη λογγοβαρδική quarta ή “Morgengabe” (δηλαδή το δικαίωμα της συζύγου 

επί του τετάρτου της εξ αδιαιρέτου περιουσίας του συζύγου), και η εμφάνιση 

τον 13ο αι. στη Γαέτα και την Καλαβρία, υπό μία ήπια μορφή, του θεσμού του 

moundoualdos / μουνδουάλδου (δήλωνε τον μόνιμο κηδεμόνα της γυναίκας που 

ήταν και ο κληρονόμος της) αποτελούσαν ορισμένα από τα αρχαϊκά στοιχεία 

που διαφοροποιούσαν τη Ν. Ιταλία από την υπόλοιπη (μελέτη αρ. 21). Όσον 

αφορά τα λουτρά, η κατασκευή των οποίων σε μεγάλο βαθμό αναλήφθηκε από 

την Εκκλησία και που επισκέπτονταν κατά ομάδες πλούσιοι και φτωχοί, όχι 

όμως μαζί, οι ουσιώδεις καινοτομίες ήταν η χρήση του σαπουνιού και, κυρίως, 

οι θρησκευτικές και ηθικές αντιλήψεις, οι οποίες καθόρισαν την πρακτική του 

λουτρού, ίσως λιγότερο συχνού από ό,τι στην Αρχαιότητα, αλλά πιο υγιεινού 

(μελέτη αρ. 22).

Βασικής σημασίας θέματα πολιτικής ιστορίας εξετάζονται στην τρίτη 

ενότητα του δεύτερου μέρους του βιβλίου. Η αναζήτηση προφεουδαρχικών 

στοιχείων στα πριγκηπάτα του Μπενεβέντο και της Κάπουα οδηγεί τον J.-Μ. 

Martin σε σαφή διάκριση της εξέλιξης των δύο περιοχών: ενώ το Μπενεβέντο 

έμεινε οριστικά έξω από τον κόσμο των Καρολιγγείων, όταν, μετά το 849, η 

προσπάθεια του Λουδοβίκου Β´ και των δουκών του Σπολέτο να εισαγάγουν 

τη φεουδαλική υποτέλεια απέτυχε, στην Κάπουα οι φραγγικές επιρροές ήταν 

πιο αισθητές, ιδιαίτερα επί Πανδόλφου Α´ (961-981), ο οποίος, έχοντας στραφεί 

προς τους Οθωνίδες, επιχείρησε να εξισορροπήσει την εξουσία των κομήτων, 

παραχωρώντας κυριαρχικά δικαιώματα σε μεγάλα μοναστήρια. Μετά τον 

οριστικό χωρισμό τους το 981, η διαφορετική πορεία τους συνεχίστηκε μέχρι 

τα μέσα του 11ου αι., οπότε η μεν Κάπουα υπήχθη στους Νορμανδούς και το 

φεουδαρχικό σύστημά τους, το δε πριγκηπάτο του Μπενεβέντο εξαφανίστηκε, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 265-272

271ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

με εξαίρεση την πόλη του που περιήλθε στον πάπα (μελέτη αρ. 23). Έκδηλη 

ένδειξη της εξουσίας, που διεκδικούσαν στη Ν. Ιταλία οι Φράγγοι ηγεμόνες, 

αποτελούν τα έγγραφά τους υπέρ εκκλησιαστικών ιδρυμάτων της περιοχής. 

Η κληρονομιά αυτής της θεωρητικής αξίωσης, που άφησε ο Καρλομάγνος και 

υλοποίησαν εν μέρει ο Λουδοβίκος Β’, ο Κάρολος Φαλακρός κ.ά., ανανεώθηκε επί 

Όθωνος Α´. Σε μία εποχή προοδευτικής εξασθένισης της πριγκηπικής εξουσίας, 

οι δυτικοί αυτοκράτορες κατόρθωσαν μεν να εμφανίζονται ως τελικοί εγγυητές 

της εκκλησιαστικής περιουσίας, αλλά η έμπρακτη ανάμειξή τους στον Νότο 

προετοίμασε τη συμμαχία πάπα και Νορμανδών που στράφηκε εναντίον τους 

(μελέτη αρ. 24). Ιδρυμένο για να είναι υποτεταγμένο στον γερμανό (ή και στον 

βυζαντινό) αυτοκράτορα, το δουκάτο της Απουλίας πέρασε στη θεωρητική 

εξουσία του πάπα, προσφέροντάς του υπηρεσίες στα τέλη του 11ου και στις αρχές 

του 12ου αι. Επί Ρογήρου Β´, ωστόσο, έγινε το πιο δεσποτικό κράτος του δυτικού 

κόσμου, στο οποίο η libertas Ecclesiae δεν είχε καμία θέση (μελέτη αρ. 25).

Ευρύτητα στην προσέγγιση προβλημάτων που άπτονται της θρησκευτικής 

ιστορίας διακρίνει τις πέντε εργασίες της τελευταίας ενότητας του βιβλίου. Από 

το ενδιαφέρον ζήτημα της λατρείας των εικόνων μέσα σε λατινικό περίγυρο, 

ιδιαίτερα στη Νεάπολη (μελέτη αρ. 26), ο J.-Μ. Martin περνά στον ρόλο, τον οποίο 

διαδραμάτισε η Εκκλησία της Νεάπολης στη Ν. Ιταλία. Με βάση τα πρακτικά 

των συνόδων που έγιναν στη Νεάπολη (1ο μισό 9ου αι. ή τα έτη 830-840) και το 

Μπενεβέντο (μεταξύ 840 και 886), η βασική διαφορά των οποίων έγκειται στο ότι 

η μεν πρώτη θέσπισε κανόνες σε περίοδο ειρήνης, ενώ η δεύτερη συγκλήθηκε σε 

περίοδο αποδιοργάνωσης του κλήρου, που επέτεινε η παρουσία Σαρακηνών και 

Φράγγων, ο συγγραφέας καταλήγει στο συμπέρασμα ότι, μέσω της Εκκλησίας 

της Νεάπολης, η Ρώμη επιχείρησε να διεισδύσει στοιχεία της ρωμαιο-φραγγικής 

μεταρρύθμισης στο λογγοβαρδικό Νότο, όπου η εκκλησιαστική οργάνωση ήταν 

ασταθής (μελέτη αρ. 27). Αρνητική είναι η απάντηση του J.-Μ. Martin για την 

ύπαρξη σχέσεων ανάμεσα στο αββαείο του Μont Saint-Michel στη Νευστρία και 

το ιερό του Monte Sant’Angelo στο Gargano. Ακόμη κι αν τον 8ο αι. υπήρξε 

κάποιος «άξονας» μεταξύ τους, οι δύο εκκλησίες αυτονομήθηκαν σύντομα, 

δίνοντας στον Αρχάγγελο διαφορετικά χαρακτηριστικά (μελέτη αρ. 29). Η 

σύνταξη συλλογών εγγράφων / χρονικών υπήρξε ένα είδος που γνώρισε μεγάλη 

διάχυση τον 12ο αι., ακόμη και σε μονές όχι τόσο σημαντικές, και ο J.-Μ. Martin 

αναλύει το πώς οι συγγραφείς τους, χρησιμοποιώντας έγγραφα, προγενέστερα 

χρονικά, που έθεσαν σε πρώτο πλάνο, και αγιολογικά κείμενα, κατόρθωσαν 

να αρθούν πάνω από το επίπεδο της απλής αντιγραφής ή του συμπιλήματος 



272 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 265-272

(μελέτη αρ. 30). Δημιουργός τέτοιων συλλογών εγγράφων / χρονικών υπήρξε και 

ο Πέτρος Διάκονος, βιβλιοθηκάριος του Monte Cassino στα μέσα του 12ου αι. 

Την ικανότητά του για επινοήσεις απέδειξε με το Registrum S. Placidi που, εκτός 

από ένα χρονικό και σειρά εγγράφων (όλα πλαστά), περιέχει δύο φανταστικούς 

Βίους του αγίου Πλακίδου. Σκοπός των παραποιήσεών του ήταν να υποστηριχθεί 

η υποτιθέμενη συνέχεια της παρουσίας και των κτήσεων του Monte Cassino στη 

Σικελία ήδη από τα μέσα του 6ου αι. (μελέτη αρ. 28).

Από όσα αναφέρθηκαν, καθίσταται προφανές, κατά τη γνώμη μας, ότι η 

λεπτή και γόνιμη διεισδυτικότητα του J.-Μ. Martin μπορεί να θεωρηθεί ως το 

κατεξοχήν χαρακτηριστικό ενός ιστορικού, ο οποίος, έχοντας επί σειρά ετών 

ενιαίο τομέα ερευνών, παράγει νέα γνώση. Ολοκληρώνοντας, περιοριζόμαστε 

στην ακόλουθη παρατήρηση: υπάρχουν ακόμη πολλές μελέτες του J.-Μ. Martin 

που θα έπρεπε να επανεκδοθούν.

Βασιλική Ν. Βλυσίδου

ΙΙΕ/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 273-275

T. S. Miller – J. W. Nesbitt, Walking Corpses: Leprosy in Byzantium and the 
Medieval West, Ithaca; London: Cornell University Press, 2014. Pp. xiv + 243. ISBN 
9780801451355

Être lépreux de nos jours, n’est pas une simple affaire… avoir été lépreux dans 

l’Antiquité et le Moyen Âge l’était encore moins. L’ouvrage de Timothy S. Miller et 

de John W. Nesbitt est incontestablement une monographie importante qui étudie à 

frais nouveaux la lèpre et les lépreux au Moyen Âge, à Byzance et en Occident. La 

terminologie antique de la lèpre ne recouvre pas exactement la nôtre. Les Anciens 

entendaient pas λέπρα des dermatoses variées souvent bénignes ou du moins peu 

invalidantes, notamment des dermatoses à desquamations (c’est le sens étymologique 

du mot lèpre). Inversement, sans méconnaître la parenté morphologique entre 

certaines lèpres et l’éléphantiasis, ils distinguaient parfois cette dernière du tronc 

commun des lèpres, non seulement du fait de sa particulière gravité, mais surtout 

parce qu’elle n’est apparue qu’assez tard dans le monde antique et après la fixation 

des doctrines religieuses et médicales sur la lèpre.

Après une introduction (p. 1-9), les auteurs dressent dans le premier chapitre 

(The Ancient World, p. 10-26) une courte histoire de la lèpre dans l’Antiquité. Les 

trois chapitres qui suivent concernent Byzance (p. 27-95). La lèpre et les lépreux dans 

la civilisation byzantine constituent, en effet, la partie principale de cet ouvrage. Se 

succèdent ensuite deux autres chapitres qui traitent du sujet dans le Moyen Âge 

occidental (p. 96-138). Enfin, dans un dernier chapitre (p. 139-154) est consacré à 

l’ordre de Saint-Lazare. L’ouvrage s’achève sur une conclusion (p. 155-162), suivie 

de trois annexes (p. 163-192), d’une liste des abréviations (p. 193-194), des notes (p. 

195-220), de la bibliographie (p. 221-238) et d’un index général (p. 239-244).

De façon plus détaillée, dans le deuxième chapitre (Leprosy in the Byzantine 
Empire, p. 27-47), les auteurs ont réuni et analysé une série de textes byzantins non 

médicaux sur la lèpre. C’est incontestablement ici un des points originaux de cet 



274 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 273-275

ouvrage. Le chapitre suivant (Byzantine Medicine, p. 48-71) fait le pendant avec 

les sources byzantines de contenu médical sur la lèpre. Enfin, dans le quatrième 

chapitre (Byzantine Leprosariums, p. 72-95), Miller et Nesbitt s’intéressent plus 

particulièrement aux institutions mises en place à Byzance pour accueillir les 

lépreux. Il est ici question des léproseries que l’on a crée à Byzance, sous l’impulsion 

de l’Église et du devoir de charité, pour enfermer les lépreux «hors du camp». Je 

reprends ici l’expression utilisée dans le Lévitique, 13, 46 à propos des lépreux que 

l’on qualifie d’impurs. Il est intéressant de constater ici que selon Miller et Nesbitt, 

l’Église médiévale ne considérait pas la lèpre comme une marque de justice divine 

qui s’exerce sur le pécheur, mais, plutôt, comme une marque de la faveur de Dieu 

sur ces hommes.

Les cinquième et sixième chapitres (Leprosy in the Latin West, p. 96-117; 

Leprosariums in the Latin West, p. 118-138), quoique utiles, sont beaucoup moins 

originaux que les précédentes. Il ne s’agit en définitive que d’une synthèse de travaux 

précédents sur le sujet. C’est également le cas du septième et dernier chapitre 

(The Knights of Lazarus, p. 139-154), qui aborde l’ordre de Saint-Lazare, fondé à 

Jérusalem au XIe ou XIIe siècle pour accueillir les pèlerins atteints de la lèpre.

Trois appendices viennent compléter cette étude. Il s’agit de la traduction 

moderne des passages provenant des œuvres de Arétée de Cappadoce (Aretaios 
of Cappadocia, On Acute and Chronic Diseases (Books IV. 13 and VIII. 13), p. 

163-172), de Grégoire de Nysse (Gregory of Nyssa’s Oration, Regarding the Words 
«As much as you have done for one of these, you have done for me» (Matt. 25:40), 

p. 173-185) et de saint Jean Chrysostome (Selection from The Funeral Oration in 
Praise of Saint John Chrysostom (Chapters 60.17 to 67.1, p. 186-192).

Incontestablement, il s’agit d’un travail scientifique important sur le traitement 

des lépreux et l’administration des léproseries au Moyen Âge, tant byzantin 

qu’occidental. Toutefois, le parti pris par les auteurs de suivre une séparation entre 

les deux partes de l’ancien empire romain me paraît classique et dépassé. Il aurait été 

plus judicieux, et cela aurait apporter plus de clarté au lecteur moderne d’offrir une 

étude et une analyse de ces deux civilisation ensemble, de sorte que les va-et-vient 

que l’on remarque dans le livre disparaissent et que l’on puisse avoir une idée plus 

concrète des différences et des ressemblances vis-à-vis de la lèpre et des lépreux du 

côté latin et grec. 

L’ouvrage est riche en références à des auteurs médiévaux, mais parfois on 

aurait aimé plus de renseignements sur leurs connaissances concernant la lèpre et 

son diagnostic. Aussi, et pour ne prendre qu’un seul exemple, quasiment rien n’est 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 273-275

275ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

dit sur les connaissances de l’atrophie de certains muscles et sa signification en tant 

que signe de la lèpre. Pourtant, plusieurs chirurgiens médiévaux (p. ex. Lanfranc 

de Milan Théodoric Borgognoni, Bernard de Gordon) se sont prononcés sur ce 

phénomène. Citons aussi Arnaud de Villeneuve qui croyait qu’une ulcération ou une 

dénudation située dans les parties profondes du nez était un signe propre à la lèpre.

Notons par ailleurs que cette étude, quoique assez bien documentée, présente 

certaines lacunes bibliographiques. À titre d’exemple, citons Françoise Skoda, 

Médecine ancienne et métaphore: le vocabulaire de l’anatomie et de la pathologie 
en grec ancien, Paris: Peeters-Selaf, 1988 (qui étudie aux p. 232-234 l’évolution du 

terme éléphantiasis qui désignera ensuite, non plus une maladie de peau, mais une 

enflure des membres inférieurs). Plus curieux, l’ouvrage de Gerard A. Lee (Leper 
hospitals in Medieval Ireland; with a short account of the military and hospitaller 
order of St Lazarus of Jerusalem, Dublin: Four Courts Press, 1996) ou encore celui 

de J. L. Boldsen (Leprosy in medieval Denmark: a comprehensive analysis, Odense : 

Institute of Forensic Medicine, University of Southern Denmark, 2007) manquent. 

Les observations présentées dans ce dernier ouvrage auraient pu être d’une grande 

utilité pour les auteurs.

L’étude d’Édouard Jeanselme («Comment l’Europe au Moyen Âge se protégea 

contre la lèpre: rapport présenté au VIIIe Congrès international d’histoire de la 

médecine à Rome, (22-27 septembre 1930)», Bulletin de la Société d’Histoire de la 
médecine, 25 (1931), p. 1-155), même si elle est dépassée sur certains points, reste 

encore d’une grande utilité, surtout pour les mesures légales prises en Occident à 

l’égard des lépreux. Enfin, malgré quelques illustrations, parsemées dans l’ouvrage 

sans régularité, les auteurs semblent ignorer l’étude de Mirko Grmek («La lèpre 

a-t-elle été représentée dans l’iconographie antique?», Pact, 34, p. 147-156). Il s’agit 

d’une analyse scrupuleuse dans laquelle l’auteur passe en revue les représentations 

iconographiques de l’Antiquité et du Moyen Âge à propos desquelles le diagnostic 

de lèpre a été proposé. Cet aspect du dossier manque dans cette monographie et 

c’est bien dommage.

En définitive, et malgré ces quelques critiques, Timothy S. Miller, John W. 

Nesbitt proposent une monographie importante, qui ne se recommande pas 

seulement aux spécialistes, mais sera aussi lue avec plaisir par tous ceux qui 

s’intéressent à l’histoire médiévale en général.

Stavros Lazaris

UMR 8167 – Orient & Méditerranée
(Monde byzantin)



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 277-280

H. Παρασκευοπούλου, Τὸ ἁγιολογικὸ καὶ ὁμιλητικὸ ἔργο τοῦ Νικηφόρου 
Γρηγορᾶ [Κέντρο Βυζαντινῶν Ἐρευνῶν. Βυζαντινὰ Κείμενα καὶ Μελέτες 59], 

Θεσσαλονίκη 2013, σελ. 264. ΙSBN 978-960-7856-48-7

Ἡ μονογραφία τοῦ R. Guilland γιὰ τὸν Νικηφόρο Γρηγορᾶ1 παραμέ-

νει –παρὰ τὰ 90 ἔτη ποὺ ἔχουν περάσει ἀπὸ τὴν κυκλοφορία της– βασικὸ καὶ 

χρησιμότατο βοήθημα γιὰ τὸν βίο καὶ τὸ ἔργο τοῦ πολυμαθοῦς διανοητῆ τῆς 

Παλαιολόγειας Ἀναγέννησης. Ὡστόσο δύο μεγάλες ἑνότητες τῆς πολυσχιδοῦς 

συγγραφικῆς δραστηριότητας τοῦ Γρηγορᾶ, τὰ ἁγιολογικὰ καὶ τὰ ὁμιλητικά 

του κείμενα, δὲν εἶχαν ἀναλυθεῖ ἐκεῖ ἐπαρκῶς2. Ἐπιπλέον, ἔχουν ἐκδοθεῖ ἢ ἐπα-

νεκδοθεῖ στὶς δεκαετίες ποὺ ἔχουν μεσολαβήσει ἀρκετὰ ἀπὸ τὰ κείμενα αὐτά. 

Ἦταν αἰσθητὴ λοιπὸν ἡ ἀνάγκη μιᾶς νέας συνολικῆς πραγμάτευσης· τὸ κενὸ 

αὐτὸ τὸ καλύπτει τὸ παρουσιαζόμενο βιβλίο, ἐπεξεργασμένη μορφὴ τῆς δια-

τριβῆς τῆς συγγραφέως. 

Τὸ βιβλίο, μετὰ ἀπὸ ἕναν σύντομο πρόλογο, τὶς συντομογραφίες καὶ τὴν 

βιβλιογραφία (σσ. 11-25), διαρθρώνεται σὲ ἕξι βασικὲς ἑνότητες. Ἡ πρώτη, καὶ 

συντομότερη (σσ. 27-37), εἶναι ἀφιερωμένη στὸν βίο καὶ τὸ ἔργο τοῦ Νικηφόρου 

Γρηγορᾶ καὶ χωρίζεται σὲ δύο ὑποενότητες: ἀρχικὰ (σσ. 27-32) παρουσιάζεται 

συνθετικὰ ὁ βίος τοῦ λογίου μὲ βάση σχετικὲς ἀναφορὲς στὸ ἔργο του καὶ 

ἀξιοποίηση τῆς παράλληλης βιβλιογραφίας, καὶ ἀκολουθεῖ (σσ. 30-37) κατάλογος 

τῶν ἔργων του καὶ τῶν ἐκδόσεών τους.

Στὴν δεύτερη ἑνότητα τοῦ βιβλίου, ἡ ὁποία ἐπίσης διαρθρώνεται σὲ δύο 

ὑποενότητες, παρουσιάζεται πρῶτον ἡ χειρόγραφη παράδοση τῶν βίων συνολικὰ 

(σσ. 39-45), καὶ κατόπιν περιγράφεται ἡ χειρόγραφη παράδοση τοῦ καθενὸς 

ἔργου καὶ σημειώνονται οἱ ἐκδόσεις του καὶ σὲ ποιούς κώδικες βασίζονται (σσ. 

46-49).

1. R. Guilland, Essai sur Nicéphore Grégoras (l’homme et l’oeuvre), Paris 1926.
2. Guilland, Essai, 169-193, στὸ κεφάλαιο περὶ τῶν ρητορικῶν ἔργων τοῦ Γρηγορᾶ.



278 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 277-280

Ἡ τρίτη καὶ ἐκτενέστερη ἑνότητα (σσ. 51-168) πραγματεύεται ἀναλυτικὰ 

ἕνα πρὸς ἕνα τὰ κείμενα: εἰδικότερα ἐξετάζονται ἡ δομὴ καὶ τὸ περιεχόμενο τοῦ 

κάθε βίου, ἡ χρονολόγησή του, ἐφ’ ὅσον εἶναι ἐφικτή, ἐπιχειρεῖται σύγκριση μὲ 

προγενεστέρους ἀντιστοίχους βίους καὶ ἀνιχνεύονται οἱ λόγοι τῆς συγγραφῆς 

κατὰ περίπτωση.

Στὴν τέταρτη ἑνότητα (σσ. 169-187) ἐντοπίζονται παράλληλα χωρία σὲ 

κλασσικοὺς καὶ βυζαντινοὺς συγγραφεῖς ἢ καὶ στὴν Βίβλο, ἡ πέμπτη (σσ. 189-

219) εἶναι ἀφιερωμένη στὴν διερεύνηση κοινῶν τόπων καὶ ὁμοιοτήτων μὲ ἄλλα 

ἁγιολογικὰ ἔργα τῆς ἴδιας ἐποχῆς, καὶ ἡ ἕκτη καὶ τελευταία ἑνότητα (σσ. 221-249) 

ἐξετάζει τὴν γλῶσσα καὶ τὴν ρητορικὴ τῶν κειμένων (γλῶσσα καὶ ὕφος, σχήματα 

λόγου, στίξη καὶ καταληκτήριος [sic] ρυθμός). Εὑρετήρια κυρίων ὀνομάτων καὶ 

ὅρων καὶ εὑρετήριο ὀνομάτων βιβλιογραφίας συμπληρώνουν τὸ βιβλίο.

Ὁρισμένες βιβλιογραφικὲς καὶ ἄλλες συμπληρώσεις πάντως εἶναι 

ἀπαραίτητες: στὸν κατάλογο τῶν ἔργων τοῦ Γρηγορᾶ καὶ τῶν ἐκδόσεών τους, 

θὰ μποροῦσε νὰ προστεθεῖ ἡ (χρηστικὴ) ἔκδοση, ἀπὸ τὸν Χ. Σολιώτη, μίας 

παραλλαγῆς τῆς πραγματείας περὶ ἀστρολάβου ἀπὸ τοὺς κώδικες Vatic. Gr. 318 

καὶ Marc. Gr. 3263, καθὼς καὶ ἡ κριτικὴ ἐπανέκδοση τῆς Διαθήκης τοῦ πατριάρχη 

Ἰωάννη ΙΓ΄ Γλυκέος (ἡ ὁποία «ἐγράφη ὡς ἀπ’ αὐτοῦ διὰ τοῦ Γρηγορᾶ») ἀπὸ τὸν 

Σ. Κουρούση4, στὸ σύνολό της, καὶ ὄχι μόνο τοῦ τμήματος ποὺ ἔχει ἐνσωματωθεῖ 

στὴν Ρωμαϊκὴ Ἱστορία (VIII.2:I, 289,23-292,11 Βοnn). Ὁ βίος τοῦ Μ. Βασιλείου 

ποὺ ἀποδίδεται στὸν Ἀμφιλόχιο (ἀπὸ τὶς πηγὲς τοῦ Γρηγορᾶ γιὰ τὸν βίο τοῦ 

Μ. Κωνσταντίνου) ἔχει ἐκδοθεῖ μὲ ἀγγλικὴ μετάφραση καὶ σχόλια ἀπὸ τὸν J. 

Nicholson5. Xρήσιμο θὰ ἦταν νὰ προστεθεῖ καὶ σχετικὴ μελέτη τοῦ J. Wortley6, 

καθὼς χρονολογεῖ τὸν ψευδοαμφιλόχειο βίο στὸν 9ο αἰώνα, καὶ νὰ συσχετισθεῖ 

μὲ τὴν προτίμηση τοῦ Γρηγορᾶ νὰ βιογραφεῖ ἁγίους τῶν πρώτων χριστιανικῶν 

αἰώνων, ἀλλὰ καὶ τοῦ αἰώνα αὐτοῦ (σ. 167). Γιὰ τὸν Ἰωάννη Σταυράκιο ὑπάρχει 

3. Βλ. Χ. Σολιώτης, Ἀνέκδοτα ἑλληνικὰ κείμενα σχετικὰ μὲ τὴ χρήση καὶ κατασκευὴ 
τοῦ ἀστρολάβου, ΠΑΑ 61 (1986), 423-454.

4. Βλ. Σ. Ι. Κουρούσης, Ὁ λόγιος οἰκουμενικὸς πατριάρχης Ἰωάννης ΙΓ΄ ὁ Γλυκύς, 
ΕΕΒΣ 41 (1974), 297-405, ἰδίως 385-386 μὲ διευκρινίσεις περὶ τῆς διττῆς παράδοσης τῆς 
διαθήκης, καὶ 403-405 (τὸ κείμενο).

5. J. Nicholson, The Vita Sancti Basilii of Pseudo-Amphilochius: A Critical Edition 
with Commentary and English Translation, M.A. thesis (Athens GA: University of Georgia, 
1986).

6. J. Wortley, The pseudo-Amphilochian Vita Basilii. An Apocryphal Life of Saint 
Basil the Great, Florilegium 2(1980), 217-239.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 277-280

279ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

καὶ ἡ μελέτη τῆς Ε. Κουντούρα-Γαλάκη7. Στὰ γραφόμενα στὴν σ. 84 σημ. 1 

περὶ τοῦ Μαρτινακίου, θείου τῆς Θεοφανοῦς, ἀναφέρονται ὡς βασικὴ πηγὴ τὰ 

Πάτρια Κωνσταντινουπόλεως8, ἀλλὰ οἱ κύριες πηγὲς εἶναι ἡ Συνέχεια Θεοφάνη9, 

ὁ Ψευδο-Συμεὼν10, ὁ Σκυλίτζης11 καὶ ὁ Γενέσιος12. Ἐπίσης στὴν σ. 93, σημ. 59 

ἡ παραπομπὴ στὸν Κωνσταντίνο Μανασσῆ στὴν ἔκδοση Βόννης πρέπει νὰ 

συμπληρωθεῖ μὲ ἀναφορὰ καὶ στὴν νέα ἔκδοση τοῦ Ὀ. Λαμψίδη, ὅπου ἀλλάζει ἡ 

στιχαρίθμηση τοῦ χωρίου13 .

Πολλὰ δυστυχῶς εἶναι τὰ παροράματα [ὅπως «Ἐταιρεία», «Faccoltà», 

«Μαccerata», «ἐορτολόγιον» κατ’ ἐπανάληψιν στὴν βιβλιογραφία, completes ἀντὶ 

completus (σ. 13), Graegorae ἀντὶ Gregorae (σ. 17), Oὐλεριανόν ἀντὶ Οὐαλεριανόν, 

καὶ μαρτυρήσαντες ἀντὶ μαρτυρήσαντας (σ. 21) κ. ἄ.], ἀλλὰ καὶ οἱ ἀβλεψίες ἢ 

οἱ ἀτελεῖς παραπομπές. Ἐνδεικτικά: Ἡ πλήρης παραπομπὴ στὴν ἔκδοση τῆς 

πραγματείας κατὰ Λατίνων εἶναι: Μ. Paparozzi, Un opuscolo di Niceforo Gregoras 

sulle condizioni del dialogo teologico con i Latini, στο La chiesa Greca in Italia dall’ 
VIII al XVI secolo, Atti del convegno storico interecclesiale III, καὶ τῆς ἔκδοσης 

τῶν Ἀντιρρητικῶν ἀπὸ τὸν Η. V. Βeyer εἶναι Nikephoros Gregoras Antirrhetica 

καὶ ὄχι Νicephori Gregorae Antirrhetica. Ἐπίσης ὁ ὀρθὸς τόπος ἔκδοσης τῶν 

7. Ε. Κουντουρα-Γαλακη, Ἰωάννης Σταυράκιος: Ἕνας λόγιος στὴ Θεσσαλονίκη τῆς 
πρώιμης Παλαιολόγειας ἐποχῆς. ΒυζΣύμμ 16 (2008), 379-394 (doi:http://dx.doi.org/10.12681/
byzsym.915). Γιὰ τὸν Βίο τοῦ Μ. Κωνσταντίνου ἀπὸ τὸν Κωνσταντίνο Ἀκροπολίτη, 
μετὰ τὴν κυκλοφορία τοῦ παρουσιαζόμενου βιβλίου δημοσιεύθηκε ἄρθρο της Ιδιας, Ὁ 
Μέγας Κωνσταντίνος στὸ ἁγιολογικὸ ἔργο τοῦ Κωνσταντίνου Ἀκροπολίτη. Ἰδεολογικὲς 
ἐπαναλήψεις καὶ νέες προσεγγίσεις, στὸ: Aureus. Τόμος ἀφιερωμένος στὸν Καθηγητὴ Ε. 
K. Χρυσό, Ἀθήνα 2014, 417-441.

8. Scriptores originum Constantinopolitanarum, έκδ. Τ. Preger, τ. ΙΙ, Leipzig 1907, 249.
9. Theophanes Continuatus Chronographia, III 27, έκδ. I. Bekker [CSHB], Bonn 1838, 

121.
10. Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, Symeon magister, Georgius 

Monachus, έκδ. I. Bekker [CSHB], Bonn 1838, 635.
11. Ioannis Scylitzae Synopsis Historiarum, έκδ. I. Thurn [CFHB 5], Berlin-N. York 

1973, 72.
12. Iosephi Genesii Regum libri quattor, έκδ. A. Lesmüller-Werner – I. Thurn [CFHB 

14], Berlin-N. York 1978, 49. Βλ. συνολικὰ PmbZ 1, ἀρ. 4843, λ. Μαρτινάκης καὶ ἀρ. 4849, 
λ. Μαρτῖνος, ὅταν τονίζεται ἡ ἀνεπάρκεια τῶν στοιχείων σχετικὰ μὲ τὸ συγκεκριμένο 
πρόσωπο.

13. Βλ. Constantini Manassis Breviarium chronicum, ed. O. Lampsidis, Athenis 1996, 
284, στ. 5225-5226.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 277-280

280 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ἐπιστολῶν εἶναι Matino (ὅπως σωστὰ ἀναγράφεται στὴν σ. 17) καὶ ὄχι Roma 

ὅπως στὴν σ. 34. Φυσικὰ ὁ τόπος ἔκδοσης τοῦ βίου τοῦ Μ. Κωνσταντίνου ἀπὸ 

τὸν Leone δὲν εἶναι gennaio [=Ἰανουάριος] 1994 (ὅπως ἐσφαλμένα σημειώνεται 

στὴν σ. 47), ἀλλὰ Catania 1994 (ὅπως σωστὰ ἀναγράφεται στὴν σ. 18). 

Συνολικὰ πρόκειται γιὰ πολὺ ἐνδιαφέρουσα φιλολογικὴ ἔρευνα, ἡ ὁποία 

προσεγγίζει ἀπὸ πολλὲς πλευρὲς τὰ κείμενα καὶ συντελεῖ στὴν λογοτεχνικὴ 

ἀποτίμηση τοῦ ἔργου τοῦ Γρηγορᾶ. Οἱ πολλὲς ἀβλεψίες ὅμως, μερικὲς ἀπὸ τὶς 

ὁποῖες σημειώθηκαν ἐνδεικτικά, ἀδικοῦν κάπως τὴν κατὰ τὰ ἄλλα καλὴ εἰκόνα 

τοῦ βιβλίου.

Στυλιανοσ Λαμπάκης

ΙΙΕ/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 281-285

F. Kondyli – V. Andriopoulou – E. Panou – M. B. Cunningham (edd.), Sylvester 
Syropoulos on Politics and Culture in the Fifteenth Century Mediterranean. Themes 
and Problems in the Memoirs, Section IV [Birmingham Byzantine and Ottoman 

Studies, v. 16], Ashgate, 2014, pp. 248. ISBN: 978-1-4094-3966-0

One of the most important events of major political and ecclesiastical 

significance for Later Byzantine history, particularly of Byzantium’s final turbulent 

decades, was the Ecclesiastical Council of Ferrara-Florence, in A.D. 1438-14391. 

This gathering of both ecclesiastical and secular personalities came up as a 

conclusion in a long term effort of the Byzantine Empire to protect and defend 

its weak status, especially in view of the rising menace of the Ottomans. Among 

the personalities that participated in the Council was Sylvester Syropoulos2, whose 

point of view of the actions and decisions of the Council is reflected in his Memoirs, 
an account based on his experience as a participant and eye-witness3. This account 

1. Cf. D. J. Geanakoplos, The Council of Florence (1438-39), and the Problem of Union 
between the Greek and Latin Churches, Church History 24 (1955), 324-346. J. Gill, The 
Council of Florence, Cambridge 1959 and Idem, Personalities of the Council of Florence, 
Oxford 1964. See also K. M. Setton, The Papacy and the Levant, I, Philadelphia 1976, index, 
and, among more recent contributions, see M.-H. Blanchet, L’Église byzantine à la suite de 
l’Union de Florence (1439-1445), BF 29 (2007), 79-123. Ch. Dendrinos, Reflections on the 
Failure of the Union of Florence, Annuarium Historiae Conciliorum 39 (2007), 135-152. 
M.-H. Congourdeau, Pourquoi les Grecs ont rejeté l’Union de Florence (1438-1439), in: B. 
Béthouart – M. Fourcade – C. Sorrel, Identités religieuses. Dialogues et confrontations, 
construction et déconstruction. [Les Cahiers du Littoral, 2, n. 9 (Carrefour d’Histoire 
religieuse de juillet 2008. Belley)], Boulogne, 35-46.

2. See A. Papadakis, entry Syropoulos Sylvester, ODB 3 [1991]; cf. H. – G. Beck, Kirche 
und theologische Literatur im Byzantinischen Reich, München 1959, 759-760; H. Hunger, 
Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, I, München 1978, 503; PLP, n. 27217.

3. V. Laurent, (ed.–French trans.), Les ′Memoirs⁅ du Grand Ecclésiarque de l’Église de 



282 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 281-285

is one of the major sources that inform us on the events that took place during the 

Council, given of course through the eyes and perspective of the author and thus 

sometimes characterized as somewhat partial.

Syropoulos (b. ante 1400-d. post 1453 or later), a distinguished cleric and 

theologian/scholar, possibly son of the πρωτέκδικος of the Great Church John 

Syropoulos, became deacon and then μέγας ἐκκλησιάρχης and δικαιοφύλαξ of 

the Great Church; he accompanied the patriarch Joseph II in Italy for the unionist 

council and, although at heart an anti-unionist, was compelled by his basileus (as 

he himself confesses in his account), i.e. by the pro-unionist emperor John VIII 

Palaiologos, to agree to the Union in the Ferrara-Florence Council and sign the 

Union’s acts; upon his return to Byzantium (1440), however, he openly professed 

his anti-unionist sentiments, becoming an associate of Markos Eugenikos and 

the anti-unionist circles and refusing to collaborate with the unionist patriarchs 

Metrophanes II (1440-1443), the successor of Joseph II who had died in Italy, and 

Gregory III (1443-1450). It was only with patriarch Gennadios II-Scholarios that he 

collaborated later on, although it is highly improbable that he himself ascended the 

patriarchal throne as Sophronios I (1463-1464), between Gennadios’ 2nd and 3rd 

terms, as it is sometimes surmised4. 

His Memoirs is a most interesting text which was written after A.D. 1443 

(perhaps between 1451 and 1453), while a revised version appeared later, c. 1461, 

when its original author may well have been dead. Until its definitive 1971 edition 

with French translation and commentary by V. Laurent (see note 2), it was used 

by scholars in an old and incomplete edition by R. Creyghton, published in The 

Hague, in 16605! Older Byzantine history accounts/manuals do not refer to it in 

their sections on the sources (e.g. Vasiliev or Ostrogorsky), while it was D. Nicol 

who was among the first scholars to include it in his main sources when publishing 

his authoritative account on The last centuries of Byzantium, 1261-1453 (London 

1972; 2nd ed. Cambridge 1993). Suffice it here to say that even the late J. Gill, 

an authority on the 1438-1439 Council had not at his disposal Laurent’s new 

edition both in his 1959 monograph on the Council as well as in his 1964 essay 

Constantinople, Sylvestre Syropoulos, sur le Concile de Florence (1438-1439), Paris, CNRS, 
1971. 

4. See e.g. O. Kresten, entry ‘Syropoulos’, Lexikon des Mittelalters VIII. 2 (1996), col. 
387. 

5. Vera historia unionis non verae inter Graecos et Latinos: sive concilii Florentini 
exactissima narratio…, Magae Comitis 1660. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 281-285

283ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

on Syropoulos, in his Personalities (refs in note 1). On the other hand, the new 

edition has provided grounds for further important studies on Syropoulos and 

his text6, while the latter’s importance for contemporary events is acknowledged 

in Byzantine historiography manuals7. An interesting example is the diplomatic 

mission of the Constantinopolitan official Andronikos Iagares by emperor John 

VIII Palaiologos (142501448) to the Grand Komnenian emperor of Trebizond, John 

IV (1429-1458/60), in A.D. 1436 –only Syropoulos’ Memoirs mentions this mission 

and it is interesting to contemplate here that John IV’s father and predecessor, 

Alexios IV Grand Komnenos (1416/17-149), had married his exquisitely beautiful 

daughter Maria to the Palaiologos John VIII himself, in 1426/27, according to 

Doukas8 and Sphrantzes9.

In the case of the present collective volume under review, Sylvester Syropoulos’s 

personality works as the starting point and the springboard for a more general 

study and presentation of some aspects of political and cultural life in the late 

medieval Mediterranean. As it is explained, it came up as corollary of a colloquium 

entitled Sailing from Byzantium: Themes and Problems in Sylvester Syropoulos’ 
Memoirs, Book IV, which was held at University of Birmingham, in June 2009. 
The contributors offer their experience in their respective fields by covering a 

wide spectrum of topics concerning art, historiography, and diplomacy and travel 

culture. 

In the introduction the objective of the volume is analyzed with a further 

attempt to provide an answer to the obvious question, i.e. if Syropoulos’s account 

can be trusted as a primary source; the introduction goes further by providing the 

historical framework of his era by drawing an historical retrospect focusing on 

6. See e.g. J.-L. van Dieten, Silvester Syropoulos und die Vorgeschichte von Ferrara-
Florenz, Annuarium historiae conciliorum 9 (1977), 154-179; Idem, Zu den zwei Fassungen 
der Memoiren des Silvester Syropoulos, Annuarium historiae conciliorum 11 (1979), 367-
395.

7. See J. Karayannopulos – G. Weiss, Quellenkunde zur Geschichte von Byzanz, 324-
1453, Wiesbaden 1982, 535-536 (no. 575).

8. Ducas, Istoria turco-bizantină (1341-1462), ed. V. Grecu, Bucuresti 1958, 139.
9. Ed. V. Grecu, Georgios Sphrantzes, Memorii 1401-1477, Bucuresti 1966, 20 (Minus) 

and 262 (Majus); Giorgio Sfranze Cronaca, a cura di Riccardo Maisano (CFHB 29), Roma 
1990, 30. Cf. ed. Laurent (see note 2), 162, 166; F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden 
des oströmischen Reiches, V (1965), 113 (n. 3421). On that marriage see further refs in A. 
Savvides, Οι Μεγάλοι Κομνηνοί της Τραπεζούντας και του Πόντου (1204-1461), Athens 
2005, 117 note 253, 151-152 and 176, note 363.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 281-285

284 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

the political and diplomatic situation before the Union Council, so that the reader 

comprehends the limits and the conditions within which Syropoulos was called 

upon to operate. Apart from that, it is also making a general overview introducing 

the reader to the themes that the following essays are addressing. 

The book is structured in ten chapters/essays. Each one, is a self-sufficient 

essay that explores and presents a subject, with several aspects connected to the 

Council and the Union of the Churches, having as its core the narrations and 

remarks of Syropoulos. In the first essay (M. B. Cunningham, Sylvester Syropoulos: 

the author and his outlook, pp. 9-21) there is an attempt to raise questions and 

argue on them about the way that Sylvester Syropoulos wrote his account. In the 

second essay (E. A. Zachariadou, The Ottomans, the Greek Orthodox Church and 

the perils of the Papacy, pp. 23-32) we are introduced to the world of the 15th 

century as it appears according to the words of Syropoulos and more specifically 

the political evolutions that defined the decision for the Union of the Churches 

and the sentiments that caused this decision not only to the lower clergy but to the 

Greek Orthodox population as well. The third essay (R. Price, Precedence and Papal 

primacy, pp. 33-47) is dedicated to the complex relations issue among the Pope, the 

Patriarch and the Byzantine Emperor, it analyzes the problem of  their precedence 

not only as a matter of protocol but also as a matter of substance. In the fourth essay 

(V. Andriopoulou, The Logistics of a Union: Diplomatic Communication through 

the Eyes of Sylvester Syropoulos, pp. 49-67) focuses on the narration of Syropoulos 

as a valuable source for the exploration of the diplomatic affairs of the 15th century 

and more specifically of the Byzantine diplomacy of the time. 

Another interesting aspect of the Ferrara-Florence Council is that dealing 

with accommodation facilities and the cost of life for the Greek delegation during 

their stay in the city of Ferrara, in 1438. In the fifth essay (T. Dean, City, Marquis, 

Pope, Doge: Ferrara in 1438, pp. 69-77) Syropoulos’s point of view on the subject is 

elaborately presented, and that view is certainly negative for the city as well as for  

the reception that the Ferrarans reserved for the Greek delegation. His testimony 

is put under critical light, as he describes the events that took place before and 

during the Council’s assignments in Ferrara. In the course of his sojourn in Italy, 

Syropoulos had the chance to visit Latin Churches, yet as he clearly demonstrates 

in a passage of his account, it was very difficult for him to act as a venerator. If 

we follow Syropoulos’s steps, we can then face the icons more as pieces of art. 

In the sixth essay (A. Weyl Carr, Labelling images, venerating icons in Sylvester 

Syropoulos’s world, pp. 79-106) we get a chance to look upon the art of Syropoulos’s 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 281-285

era as a particular moment in art history. More specifically, we can understand 

how ecclesiastical art was influenced at the time of the Council as well as its effect 

on the artistic traditions of Byzantium and the West, too. 

In the seventh essay (N. D. Kontogiannis, What did Syropoulos miss? 

Appreciating the art of the Lippomano Chapel in Venetian Negroponte, pp. 107- 

134), we remain in the sphere of art, as we are introduced to the esoteric parts 

of Lippomano Church, in Negroponte/Chalkis, which symbolizes at some point 

the interaction between Greeks and Latins in the area of the Aegean, during the 

medieval era. The city of Negroponte was under Venetian rule by the time Syropoulos 

arrived there, as the Greek delegation was travelling from Constantinople to Italy; 

in his account our writer characteristically refers to the prohibition imposed by the 

Emperor to the members of the Greek mission to stay in the Venetian castle. The 

eighth essay (F. Kondyli, The logistics of a Union: The traveling arrangements and the 

journey to Venice, pp. 135-153) provides us with useful information concerning the 

transportation of the Byzantine delegation to the West, as it appears in Syropoulos’s 

account. Her narration gives us a description of the journey and the conditions 

under which it was possible to travel in 15th-century Mediterranean. The ninth 

essay on the other hand (N. Budak, On Syropoulos’s Dalmatian and Istrian route, 

pp. 155-173), focuses on Syropoulos’s account concerning the areas of Dalmatia 

and Istria as important places for the history of Balkans, while finally the tenth 

essay [E. Panou, The Ideological Function of Colour in Byzantine Historiography 

and Chronicles (Thirteen-Fifteenth Centuries), pp. 175-184] is devoted to the 

symbolic use of colours like red, purple and scarlet in Byzantine sources and more 

specifically in Syropoulos’s case. 

All in all, we could safely deduce that the present volume, which also contains 

an English translation of Syropoulos’ Memoires, section IV (based on V. Laurent’s 

1971 edition), sums up our knowledge on Sylvester Syropoulo’s life and times, 

with insights regarding his personality, offering at the same time reflections and 

portrayals of his era in a vivid description of 15th-century Mediterranean politics 

and art, while another crucial denominator of the volume deals with the background 

contrast between Greeks and Latins in view of the Ottoman threat.

Photeine V. Perra

Johannesburg

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 285





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 287-299

Φ. Βασιλείου, Ποιμένας ή Τύραννος. Ο πατέρας στην Χριστιανική λογοτεχνία 
της Ύστερης Αρχαιότητας, Αθήνα, 2013, σελ. 366. ISBN 978-960-5277-833

Η Ύστερη Αρχαιότητα, όπως έχει επικρατήσει να αποκαλείται η περίοδος 

ανάμεσα στον 4ο και τον 7ο αι. μ. Χ., είναι μία περίοδος μεταβατική μεταξύ δύο 

κόσμων, του αρχαίου και του μεσαιωνικού, ο οποίος λαμβάνει πια τα οριστικά 

χαρακτηριστικά του και την συνεκτικότητά του μετά το τέλος της Εικονομαχίας. 

Πρόκειται για μία περίοδο ασχηματοποίητη, ρευστή, με εν πολλοίς ακαθόριστα 

χαρακτηριστικά, αβέβαιη και ανασφαλή· μία περίοδο σε διαρκή κινητικότητα 

και κίνηση. Μία περίοδο πολυπολιτισμικότητας αλλά και φανατισμού, 

ατελεύτητων ιδεολογικών, πολιτικών και πολιτισμικών συγκρούσεων και 

μεταστροφών, αδιάκοπων μεταβολών και μετασχηματισμών σε κάθε επίπεδο. 

Μία περίοδο πολυφωνικής διαλογικότητας μεταξύ φιλοπερίεργων πνευμάτων 

που συνδιαμορφώνονται και αντιμάχονται, διαλέγονται και αντιδικούν. Μία 

περίοδο με ανοιχτά όλα τα ενδεχόμενά της και αναπάντητα τα περισσότερα 

από τα εναγώνια ερωτήματά της. Μια εποχή μεταιχμιακή που, εξαιτίας της 

μεταιχμιακότητάς της ακριβώς αυτής, καθίσταται τελικά απροσδόκητα 

«σύγχρονη» και η ενασχόληση μαζί της επιτακτικότατη καθόσον οι προεκτάσεις 

της φτάνουν και ώς τη δική μας εποχή και κοινωνία.

Στην διαμόρφωση της ιδιαίτερης κοινωνικοπολιτικής και πνευματικής 

ατμόσφαιρας της Ύστερης Αρχαιότητας συμβάλλει ενεργά και ο πολυδιάστατος 

αγώνας της νεαρής Ορθόδοξης Εκκλησίας, από θέση ισχύος πλέον, για 

την διαμόρφωση της ταυτότητάς της και τους όρους της επιβίωσης, του 

μετασχηματισμού και της οριστικής επικράτησής της. Και αυτό διότι πλέον η 

πνευματική ελίτ του αρχαίου κόσμου είναι υποχρεωμένη να λάβει σοβαρά υπόψη 

της το πνευματικό περιεχόμενο και την φιλοσοφία της νέας θρησκείας καθώς 

επίσης και το οργανωτικό της πλαίσιο. Και όσο διαρκούν οι συνθήκες αυτές, 

αυτό που παρατηρούμε είναι η όσμωση, η αμοιβαία επιρροή και ταυτοχρόνως 



288 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 287-299

η –κάποτε– λυσσαλέα αντιπαράθεση μεταξύ διαφορετικών πολιτισμών, δηλαδή 

μεταξύ διαφορετικών κυρίαρχων αντιλήψεων, νοοτροπιών και κοσμοθεωριών.     

Σε κάθε περίπτωση, η αρχαία θρησκεία, υπό το κυρίαρχο, αλλά επ’ ουδενί 

λόγω αποκλειστικό, προσωπείο του Ελληνισμού στην ρωμαϊκή Ανατολή, 

ως θεσμοθετημένου πολιτισμού με παράδοση αιώνων, θα εξακολουθήσει να 

αντιστέκεται επί μακρόν1 στις εσωτερικές2 και εξωτερικές3 πιέσεις, καθώς κάθε 

άλλο παρά εύκολο ήταν να ξεριζωθούν οι νοοτροπίες, οι αντιλήψεις και οι 

πρακτικές αιώνων από την μια μέρα στην άλλη. Και άλλωστε, ακόμη και αν 

η μεταβολή του κυρίαρχου πολιτισμικού μοντέλου μπορούσε να θεσμοθετηθεί 

με μία σχετική ευκολία στα μεγάλα αστικά κέντρα4 –εκεί όπου η συσσώρευση 

των δομών της κρατικής και εκκλησιαστικής εξουσίας μπορούσε να δράσει 

αποτελεσματικά–, αυτό ήταν πρακτικά αδύνατον στην περίπτωση των 

επαρχιών και των απομακρυσμένων χωριών της αυτοκρατορίας5. Έτσι, δεν 

1. Βλ. G. W. Bowersock, Hellenism in Late Antiquity (Jerome lectures 18), Ann Arbor, 
1990.

2. Βλ. B. Flusin, Triomphe du christianisme et définition de l’orthodoxie, στο: Le 
monde Byzantin I. L’Empire romain d’Orient (330-641), C. Morrison (éd.), Paris, 2004, 
49-75 (ιδίως 51-54).

3. Βλ. A. Cameron, The Later Roman Empire. AD 284 – 430 (Fontana History of the 
Ancient World), Londοn 1993, 76-78.

4. Εν τούτοις, ακόμη και στην περίπτωση αυτή, ο εκχριστιανισμός ήταν μια πολύ 
αργή διαδικασία. Όταν, επί παραδείγματι, ο Πορφύριος φτάνει στην Γάζα για να αναλάβει 
την επισκοπική έδρα οι χριστιανοί της πόλης είναι μόλις 280 (συμπεριλαμβανομένων 
των γυναικών και των παιδιών), πρβλ. Βίος του Πορφυρίου Γάζης (BHG 1570): A. 
Lampadaridi (ed.), La Vie de Porphyre de Gaza par Marc le Diacre. Édition critique, 
traduction, commentaire, Thèse soutenue à Paris le 11/06/2011 (υπό έκδοση), §19.10-14, 422.

5. Βλ. R. Macmullen, The Second Church. Popular Christianity A.D. 200–400, Atlanta, 
2009, 101-104. Ακόμα και κατά τον 5ο και 6ο αι., σε μια εποχή αρκετά προχωρημένη 
δηλαδή, ανευρίσκονται παντού στην επαρχία επιβιώσεις της εθνικής θρησκείας. Στο 
σημείο αυτό, ενδεικτικός είναι ο Βίος του Νικολάου της Σιών (BHG 1347: I. Ševčenko – 
N. Patterson-Ševčenko (ed.), The Life of saint Nicholas of Sion, Brookline, Massachusetts, 
1984) καθώς και ο συριακός Βίος του Συμεών του «Βουνίσιου» (έχει συμπεριληφθεί 
στους Βίους των Ανατολικών Αγίων του Ιωάννη Εφέσου, βλ. E. W. Brooks (ed.), John 
of Ephesus, Lives of the Eastern Saints, PO, vol. XVII, f. 1, 1923, 229-248. Πρβλ. J. O. 
Rosenquist, Asia Minor on the Threshold of the Middle Ages: Hagiographical Glimpses 
from Lycia and Galatia, στο: Aspects of Late Antiquity and Early Byzantium, L. Rydén (ed.), 
Stockholm – Uppsala, 1993, 153-156. F. R. Trombley, Paganism in the Greek World at the 
End of Antiquity: The Case of Rural Anatolia and Greece, The Harvard Theological Review 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 287-299

289ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

μας εντυπωσιάζει ιδιαίτερα που ακόμη και στην Χαλκηδόνα, στα δύο βήματα, 

κυριολεκτικά, από την Κωνσταντινούπολη, παρατηρείται μια συντονισμένη 

απόπειρα αναβίωσης των Ολυμπιακών Αγώνων στα μέσα του 5ου αι. μ. Χ.6! 

Το προνομιακότερο, ίσως, πεδίο συγκρούσεων, μεταβολών, ζυμώσεων 

και αλλαγών κατά την Ύστερη Αρχαιότητα, σε επίπεδο νοοτροπίας και 

ψυχοσυναισθηματικής συγκρότησης, αποδείχθηκε αυτό των ανθρώπινων 

σχέσεων και δη των οικογενειακών σχέσεων. Και σε ένα από τα θεμελιωδέστερα 

ερωτήματα που τέθηκαν κατά την Ύστερη Αρχαιότητα, με εντυπωσιακή 

βιαιότητα είναι αλήθεια ορισμένες φορές, αυτό του ρόλου του πατέρα στην 

χριστιανική οικογένεια (καθώς για πρώτη φορά στις μεσογειακές κοινωνίες της 

αρχαιότητας αμφισβητείται ουσιαστικά η patria potestas, η πατρική εξουσία7), 

έρχεται να απαντήσει με έξοχο τρόπο η μελέτη του Φώτη Βασιλείου, Ποιμένας ή 
Τύραννος. Ο πατέρας στην Χριστιανική λογοτεχνία της Ύστερης Αρχαιότητας 

(εκδόσεις Αρμός, Αθήνα, 2013, 366 σελ.).

Στις αρχαίες μεσογειακές κοινωνίες η patria potestas ήταν απόλυτη και 

αδιαμφισβήτητη. Ήταν μια εξουσία ζωής και θανάτου του πατέρα επί των τέκνων 

του, γένους τόσο αρσενικού όσο και θηλυκού. Ο πατέρας εξουσίαζε τις «επιλογές» 

τους και υπό την σκιά της νομικής του –και όχι μόνον– υπόστασης ζούσαν, οι 

άνδρες μέχρι το τέλος της ζωής τους και οι γυναίκες μέχρι τον γάμο τους. Βέβαια, 

78/3-4 (1985), 332-335. M. Whitby, John of Ephesus and the Pagans: Pagan survivals in the 
sixth century, στο: Paganism in the Later Roman Empire and in Byzantium, M. Salamon 
(ed.), Kraków, 1991, 111–131. Σε κάθε περίπτωση φαίνεται πως ακόμη και οι ιερείς στην 
επαρχία δεν διακατέχονταν από κάποιον ιδιαίτερο ζήλο (η κατηγορία διατυπώνεται 
δυο φορές στον Βίο του Υπατίου (BHG 760), [CALLINICOS], Vie d’Hypatios, G. J. M. 
Bartelink (éd.), SCh, 177, Paris, 1971, §1.4, σ. 74 («οἱ κληρικοί, ὡς ἐπὶ χώρας, νωθρότεροι 
ὑπῆρχον»), και §2.10, σ. 80.

6. Βίος του Υπατίου (BHG 760) [CALLINICOS], Vie d’Hypatios, [βλ. προηγούμενη 
σημ.] 1, §33, σ. 214-218.

7. Για την οικογένεια εν γένει στην ρωμαϊκή κοινωνία της Ύστερης Αρχαιότητας, 
βλ. A. Giardina, The Family in the Late Roman World, The Cambridge Ancient History, τ. 
XIV (Late Antiquity. Empire and Successors A.D. 425-600). A. Cameron – B. Ward-Perkins 
– M. Whitby (ed.), Cambridge, 2000, 392-415. P. Garnsey – C. Humfress, The Evolution of 
the Late Antique World, Cambridge, 2001, 178–190. Για μια παρουσίαση της λογοτεχνικής 
αναπαράστασης της πατρικής εξουσίας στην λατινική γραμματεία βλ. R. P. Saller, The 
Social Dynamics of Consent to Marriage and Sexual Relations: The Evidence of Roman 
Comedy, στο: Consent and Coercion to Sex and Marriage in Ancient and Medieval Societies, 
A. E. Laiou (ed.), Washington D.C., 1993, 83-104.



290 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 287-299

αυτό δεν σημαίνει πως η patria potestas ήταν ή εκλαμβανόταν απαραίτητα ως μια 

μορφή δεσποτικής τυραννίας ούτε και είχε σε τίποτε να κάνει με την αγάπη που 

ο πατέρας έτρεφε ή όχι για τα τέκνα του. Επρόκειτο βασικά για την αποτύπωση 

μιας κάθετα πατριαρχικής οργάνωσης της οικογένειας εντός της κοινωνίας, που 

αφορούσε πρώτα και κύρια στην λήψη αποφάσεων και από την οπτική αυτή 

γωνία η αγάπη ή η τρυφερότητα ήταν άσχετες μεταξύ τους ή και αδιάφορες 

συζητήσεις. Για πρώτη φορά, ωστόσο, κατά την Ύστερη Αρχαιότητα ο πατέρας 

και η πατρική εξουσία, υπό την επήρεια του χριστιανισμού, δέχονται μια τόσο 

ριζική αμφισβήτηση που θα αλλάξει άρδην την πρόσληψη του προσώπου του 

και του ρόλου του. Και αν το συμπέρασμα αυτό μπορεί να μοιάζει εκ πρώτης 

όψεως παράδοξο, μετά από δύο χιλιάδες χρόνια εκκλησιαστικής ιστορίας και 

εμπειρίας (αν και σε τελική ανάλυση δεν θα έπρεπε να είναι και τόσο, αφού ο 

χριστιανισμός είναι θεολογικά, πολιτικά και ψυχοσυναισθηματικά, πρώτα και 

κύρια, η θρησκεία του Υιού και όχι του Πατρός), τα κείμενα «ομιλούν» τόσο 

ξεκάθαρα που δεν αφήνουν κανένα περιθώριο αμφιβολίας. Και εδώ ακριβώς 

είναι που η μελέτη του Φώτη Βασιλείου Ποιμένας ή Τύραννος φωτίζει με 

λογιοσύνη και ευρύτητα πνεύματος τις πτυχές αυτής της κοσμογονικής σχεδόν 

μεταστροφής μέσα από την εξέταση και την εις βάθος ανάλυση της χριστιανικής 

λογοτεχνίας της Ύστερης Αρχαιότητας.

Το βιβλίο αποτελείται από τέσσερα εκτενή κεφάλαια, μία εισαγωγή, 

όπου τίθενται τα βασικά θεωρητικά προβλήματα και το ιστορικό πλαίσιο του 

θέματος, και έναν επίλογο, όπου επιχειρείται μία σύνθεση των συμπερασμάτων 

της ανάλυσης. Το κάθε κεφάλαιο δομείται επάνω στην μεθοδολογική αρχή 

της εξέτασης ενός συγκροτημένου και συνεκτικού λογοτεχνικού corpus: το 

πρώτο κεφάλαιο («Απόστολος και Διώκτης: ο πατέρας στην Μαρτυριολογική 

λογοτεχνία») εξετάζει την εικόνα του πατέρα όπως αυτή αναδύεται μέσα από 

την μαρτυριολογική λογοτεχνία, το δεύτερο κεφάλαιο («Νικώντας τον κόσμο: 

ο πατέρας του αγίου»), εξετάζει την εικόνα του πατέρα στους Βίους Αγίων, το 

τρίτο κεφάλαιο («Ικέτης και κύριος: ο πατέρας του λαϊκού»), εξετάζει την εικόνα 

του πατέρα στις Συλλογές Θαυμάτων και το τέταρτο κεφάλαιο («Οι πατέρες των 

Πατέρων») εξετάζει την εικόνα του πατέρα στην πατερική γραμματεία. 

Με δύο λόγια, ο Φώτης Βασιλείου εξετάζει το σύνολο σχεδόν της 

χριστιανικής λογοτεχνίας της Ύστερης Αρχαιότητας και η στρατηγική επιλογή 

του αυτή κάθε άλλο παρά τυχαία είναι, καθώς οι συγγραφείς και το κοινό αυτών 

των, τόσο διαφορετικών μεταξύ τους, γραμματειακών ειδών προέρχονται από 

εντελώς διαφορετικά κοινωνικά, οικονομικά και μορφωτικά στρώματα. Κατ’ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 287-299

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 291

επέκταση, ο συγγραφέας κατορθώνει να επιτύχει μια ολιστική, πανοραμική 

και εποπτική θέαση του αντικειμένου του, που σε συνδυασμό με την εντελώς 

διαφορετική πραγμάτευση που απαιτείται για το κάθε ιστορικό υποκείμενο 

ξεχωριστά (άλλη είναι, για παράδειγμα, η θέση ενός μοναχού και άλλη ενός 

λαϊκού στην χριστιανική κοινωνία της Ύστερης Αρχαιότητας, και άλλη συνεπώς 

η αντιμετώπισή τους), προσφέρει εν τέλει μια συνολική αποτίμηση του ρόλου 

του πατέρα στο σύνολο της υστερο-αρχαίας χριστιανικής κοινωνίας, ή μάλλον 

καλύτερα της αναπαράστασης που η κοινωνία αυτή είχε για τον ρόλο του 

πατέρα. 

Η αλήθεια είναι, βέβαια, ότι ο αναγνώστης συχνά απογοητεύεται επειδή ο 

συγγραφέας δεν αποτόλμησε να συμπεριλάβει στην ανάλυσή του και την εθνική 

γραμματεία, προσφέροντας μας έτσι μία σφαιρική εικόνα του ρόλου του πατέρα 

στην κοινωνία της Ύστερης Αρχαιότητας, καθώς επίσης και τα «σημεία τριβής», 

τις συγκλίσεις και τις αποκλίσεις μεταξύ των δύο κυρίαρχων πολιτιστικών 

μοντέλων, του χριστιανικού και του εθνικού, στο ζήτημα αυτό. Εντούτοις, 

η «παράλειψη» αυτή δικαιολογείται από το γεγονός ότι ο όγκος των προς 

ανάλυση ιστορικών δεδομένων σε μία τέτοια περίπτωση θα ήταν κυριολεκτικά 

απροσπέλαστος, γεγονός που θα καθιστούσε την πραγμάτευσή τους από 

έναν και μόνον άνθρωπο αδύνατη. Λιγότερο, αντίθετα, κατανοητή, είναι η μη 

συμπερίληψη των –χριστιανικών– ιστορικών έργων της Ύστερης Αρχαιότητας, η 

πραγμάτευση των οποίων σε ένα ξεχωριστό κεφάλαιο θα είχε σίγουρα πολλά να 

προσφέρει στην ανάλυση του συγγραφέα (ιδιαίτερα σε ό,τι θα αφορούσε στον 

ρόλο του πατέρα και την αναπαράστασή του στην άρχουσα τάξη).

Το κάθε ένα από τα τέσσερα εκτενή κεφάλαια του βιβλίου ξεκινά με 

ένα εισαγωγικό υποκεφάλαιο, όπου συζητούνται εν συντομία τα ειδικά 

χαρακτηριστικά, τόσο ιστορικά όσο και φιλολογικά, του κάθε γραμματολογικού 

είδους που αποτελεί το corpus πηγών του κεφαλαίου, δηλαδή τα Μαρτύρια, 

τους Βίους Αγίων και τις Συλλογές Θαυμάτων αντίστοιχα (πλην του κεφαλαίου 

του αφιερωμένου στους Πατέρες της Εκκλησίας το οποίο ξεκινά, για προφανείς 

λόγους, με μια διαφορετικού τύπου εισαγωγή). Ο συγγραφέας έχει να επιλέξει 

μέσα από ένα δαιδαλώδες σώμα κειμένων (τα οποία συχνά παρουσιάζουν 

δυσεπίλυτα, εάν όχι άλυτα, ιστορικά και φιλολογικά προβλήματα, καθώς τα 

κείμενα αυτά δεν έχουν τύχει, δυστυχώς, της επιστημονικής προσοχής και του 

ενδιαφέροντος που τους αξίζει) και κατορθώνει να επιλέγει τα ουσιωδέστερα 

για το θέμα του κάθε φορά αποσπάσματα, τα οποία συζητούνται μέσα από 

ένα διπλό μεθοδολογικό πρίσμα, τόσο στην συγχρονία τους δηλαδή όσο και 



στην διαχρονία τους. Η μεθοδολογική αυτή επιλογή του συγγραφέα κάθε άλλο 

παρά τυχαία είναι, καθόσον έχει φροντίσει να μας την εκθέσει συνοπτικά στην 

Εισαγωγή (σελ. 37-40). Χωρίς, λοιπόν, να χάνει στιγμή από τα μάτια του την 

ιστορικότητα των λογοτεχνικών αυτών κειμένων μέσα στην συγχρονία τους, δεν 

διστάζει να χρησιμοποιήσει σύγχρονα εννοιολογικά και ερμηνευτικά κλειδιά 

προκειμένου να τα αναλύσει μέσα από την οπτική γωνία του ανθρώπου του 

εικοστού πρώτου αιώνα.

Στο πρώτο εκτενές κεφάλαιο («Απόστολος και διώκτης») παρακολουθούμε 

τον ρόλο του πατέρα στην Μαρτυριολογική λογοτεχνία μέσα από το δίπολο 

«πατέρας χριστιανός – πατέρας εθνικός». Τα κείμενα αυτά έχουν προφανή 

ιδεολογική, θεολογική –και, βέβαια, πολιτική– στόχευση (και τα ιστορικότερα εξ 

αυτών μεγάλη συναισθηματική φόρτιση) και, κατ’ ακολουθίαν, ο «πατέρας» δεν 

μπορεί παρά να σημασιοδοτείται μέσα από τις δύο «μορφές» που στιγμάτισαν 

όσο ελάχιστες άλλες την ιστορική εξέλιξη των χριστιανικών κοινοτήτων κατά 

τους πρώτους αιώνες της ύπαρξης τους, αυτές του Απόστολου και του Διώκτη 

(και χωρίς αυτό να σημαίνει φυσικά πως απουσιάζουν οι περαιτέρω παραλλαγές 

ή διαφοροποιήσεις στην συμπεριφορά του καθενός εξ αυτών των λογοτεχνικών 

πατέρων). Αυτό που παρατηρούμε εδώ με ιδιαίτερο ενδιαφέρον είναι ότι ενώ η 

αποτίμηση του προσώπου του χριστιανού πατέρα και αυτή του εθνικού είναι 

ολοσχερώς διαφορετική (θετική στην πρώτη περίπτωση, αρνητική στη δεύτερη), 

ο ρόλος του μέσα στην οικογένεια αλλά και στην συνείδηση των τέκνων του 

είναι σχεδόν πανομοιότυπος! 

Είμαστε ακόμα εντός του πλαισίου μιας ουσιωδώς εθνικής κοινωνίας και 

οι συνειδησιακές διαφοροποιήσεις, καίτοι επιδιώκονται, δεν κατορθώνουν 

να επιβληθούν εντός ενός «νωπού» χριστιανικού υποσυνείδητου. Ακόμη, 

όμως, και όταν τα κείμενα αυτά είναι πολύ μεταγενέστερα από τον χρονικό 

ορίζοντα του αφηγηματικού χρόνου (καθώς, όπως φροντίζει να επισημάνει ο 

συγγραφέας, έχουν γραφτεί τις πιο πολλές φορές αιώνες μετά από τα γεγονότα 

που υποτίθεται ότι αφηγούνται – με εξαίρεση το Μαρτύριον της Περπέτουας, 

αυτό το αριστούργημα της πρώιμης χριστιανικής λογοτεχνίας, και στο οποίο ο 

συγγραφέας, εύλογα αφιερώνει ένα ειδικό υποκεφάλαιο), οι συγγραφείς τους 

φροντίζουν, με μια παράξενη, ιστοριοδιφική σχεδόν εμμονή, να προβάλλουν ένα 

αρχαιότερο οικογενειακό μοντέλο από αυτό του χρόνου συγγραφής των.  

Μια ιδιαζόντως ενδιαφέρουσα, μάλιστα, εσωτερική διαφορά των κειμένων 

αυτών, η οποία αναπόφευκτα επηρεάζει και την αφηγηματική στρατηγική, 

και που φυσικά έχει για τον λόγο αυτό ξεχωριστή σημασία, είναι πως στην 

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 287-299

292 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 287-299

συντριπτική πλειοψηφία των περιπτώσεων, όπως σημειώνει και ο συγγραφέας 

(σελ. 59), το τέκνο του εθνικού πατέρα είναι απαρεγκλίτως γένους θηλυκού 

(ενώ στην περίπτωση των χριστιανών πατέρων έχουμε τέκνα και των δύο 

φύλων). Η συγκεκριμένη επιλογή των συγγραφέων των κειμένων αυτών, μέσα 

στην ανιστορικότητά τους, υπογραμμίζει ένα καινοφανές κοινωνικό ζήτημα, 

που πρωτοεμφανίζεται κατά τον 3ο αι. μ. Χ. και γιγαντώνεται τον επόμενο 

αιώνα, αυτό της γυναικείας ανυπακοής απέναντι στην patria potestas στην 

υστερο-ρωμαϊκή πολιτεία. Για πρώτη φορά στην ιστορία της κοινωνίας και της 

λογοτεχνίας, η γυναίκα αποκτά την δική της, διακριτή φωνή, η οποία όχι μόνο 

δεν διστάζει να αντιπαρατεθεί, κάποτε ανοιχτά, με αυτήν του επικυρίαρχου 

πατέρα της, αλλά βρίσκει και την δική της, ξεχωριστή, αφηγηματική αποτύπωση 

(είναι εντυπωσιακός, πράγματι, ο αριθμός των αγιολογικών, εν γένει, κειμένων 

στα οποία όχι μόνο πρωταγωνιστούν γυναίκες, αλλά και στα οποία η αφήγηση 

γίνεται μέσα από την οπτική γωνία της γυναίκας, κάτι το οποίο για να το 

επιτύχουν οι συγγραφείς επιστρατεύουν μια ευρεία κλίμακα αφηγηματικών 

τεχνικών8). Και είναι αυτή ακριβώς η ριζοσπαστικοποίηση της γυναίκας στα 

πλαίσια του πρώιμου χριστιανισμού, η τόσο ξένη για τα μέτρα και τα σταθμά 

των μεσογειακών κοινωνιών της αρχαιότητας αμφισβήτηση της πατρικής –και 

κατ’ επέκτασιν ανδρικής– εξουσίας, που σηματοδοτεί, σε πολύ μεγαλύτερο 

βαθμό από την όποια υιική αμφισβήτηση της πατρικής εξουσίας, την στα όρια 

της κοινωνικής αποσάθρωσης διαμφισβήτηση του θεσμού του γάμου και της 

οικογένειας κατά τον 4ο αι. οροθετώντας εκ νέου τον ρόλο του πατέρα στην 

νέα χριστιανική κοινωνία που οικοδομείται9. Το ότι από τούδε και στο εξής 

μπορούμε να μιλάμε, παραδείγματος χάριν, για πατέρες-δυνάστες (προφανώς 

υπήρχαν και πριν, μόνο που δεν θεωρούνταν δυνάστες αλλά ασκούντες απλώς 

την φυσική εξουσία τους) οφείλεται στην μεταστροφή ακριβώς αυτήν.

Αυτό καθίσταται ακόμη περισσότερο φανερό από την Αγιολογική 

λογοτεχνία της Ύστερης Αρχαιότητας, η οποία βρίσκεται στο επίκεντρο του 

επόμενου –και εκτενέστερου– κεφαλαίου του βιβλίου («Νικώντας τον κόσμο: ο 

πατέρας του αγίου»), όπου πέρα από την επιλογή γυναικών ως πρωταγωνιστριών 

8. V. Déroche – S. Efthymiadis – A. Binggeli – Z. Aïnalis, Greek Hagiography in 
Late Antiquity (Fourth–Seventh Centuries), στο: Byzantine Hagiography. Vol. I: Periods and 
Places, S. Efthymiadis (ed.), Farnham, 2011, 35-94, ιδίως 46-47.

9. Z. D. Aïnalis, De l’Éros et d’autres démons. Les représentations littéraires du tabou 
et de la transgression dans la société tardo-antique de l’Orient chrétien (IVe – VIIe siècles), 
Thèse, Université Paris 1 (Panthéon-Sorbonne), Paris, 2014, 193-207 και 379-394. 

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 293



πολλών εξ αυτών των κειμένων (των οποίων μάλιστα η παρουσίαση, καθώς 

βρίσκεται πέρα από την τυποποίηση των Μαρτυρίων, είναι πολύ ουσιαστικότερη 

για την κατανόηση της νέας θέσης της γυναίκας στην κοινωνία της Ύστερης 

Αρχαιότητας), έχουμε και μια στροφή στην παρουσίαση της γυναίκας μέσα 

στο ζευγάρι, του ρόλου της ως μητέρας και ο οποίος βρίσκεται, όπως ορθά 

φροντίζει να υπογραμμίσει ο συγγραφέας (σελ. 98-99), στον αντίποδα των όσων 

γνωρίζουμε για την ελληνορωμαϊκή και την ιουδαϊκή οικογένεια και κοινωνία. 

Έτσι, το ζήτημα που εδώ αναδεικνύεται εμμέσως (το οποίο, μάλιστα, δεν έχει 

διαφύγει της προσοχής των μελετητών10), και με όλες τις ψυχαναλυτικές του 

συνδηλώσεις, είναι αυτό της μητέρας του αγίου και ο θάνατος του πατέρα, σε 

ένα πραγματικό ή συμβολικό επίπεδο. 

Πάντως στο κεντρικό θέμα του βιβλίου, ο ρόλος του πατέρα μέσα στην 

χριστιανική οικογένεια, όπως αυτός αναλύεται μέσα από την εξέταση ενός 

εντυπωσιακού αριθμού Βίων αγίων, εμφανίζεται αισθητά διαφοροποιημένος 

από αυτόν του πατέρα στην εθνική ή στην ιουδαϊκή οικογένεια. Φυσικά, εν τέλει, 

ο κάθε Βίος εικονογραφεί ένα διαφορετικό ατομικό παράδειγμα, πέρα από τις 

κατηγοριοποιήσεις και τις συμβάσεις της Μαρτυριολογικής λογοτεχνίας, αλλά 

το κοινό συμπέρασμα που εξάγεται από την ανάγνωση των κειμένων αυτών και 

την ανάλυσή τους από τον συγγραφέα είναι ότι η εξουσία του πατρός κατά 

καμία έννοια δεν είναι πια αδιαμφισβήτητη.

Το επόμενο κεφάλαιο («Ικέτης και κύριος: ο πατέρας του λαϊκού») είναι 

ίσως το πιο ενδιαφέρον κεφάλαιο του βιβλίου. Εδώ, ο Βασιλείου επιχειρεί μία 

απαιτητική κατάδυση στην νοοτροπία του «μέσου» χριστιανού της Ύστερης 

Αρχαιότητας· των ανθρώπων εκείνων που, όπως το γράφει ο ίδιος «δεν διάγουν 

αξιοθαύμαστους βίους», των ανθρώπων εκείνων που είναι «κοινοί θνητοί με 

συνηθισμένα κατά το μάλλον ή ήττον προβλήματα» (σελ. 203). Για να επιτύχει 

το δύσκολο αυτό εγχείρημα αξιοποιεί τις θραυσματικές πληροφορίες που 

υπομονετικά συλλέγει μέσα από τις Συλλογές Θαυμάτων, τις οποίες ορθώς 

διαχωρίζει από την υπόλοιπη αγιολογική λογοτεχνία και τις πραγματεύεται 

ξεχωριστά. Ο σκοπός του εδώ είναι να μας παρουσιάσει τον τρόπο ζωής, την 

10. R. Browning, The ‘Low Level’ Saint’s Life in the Early Byzantine World, στο: The 
Byzantine Saint, S. Hackel (ed.), Birmingham, 1981, 117-127 (ιδίως 121). M. Kaplan, 
Hagiographie et histoire de la société , στο: Les Vies des Saints à Byzance. Genre littéraire 
ou biographie historique?, P. Odorico – P. Agapitos (ed.), Paris, 2004, 25-47 (ιδίως 35-45). 
J. Grosdidier de Matons, La femme dans l’Empire Byzantin, στο: Histoire mondiale de la 
femme, III, Paris 1967, 11-44 (ιδίως 28-39).  

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 287-299

294 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 287-299

καθημερινότητα, την νοοτροπία και τον βαθμό θρησκευτικότητας των απλών 

ανθρώπων αυτής της κοινωνίας, όπως αυτοί αναδύονται μέσα από τις Συλλογές 

Θαυμάτων, απαλλαγμένοι από την ηρωοποίηση και την παραδειγματικότητα με 

τις οποίες οι Βίοι Αγίων υποχρεωτικά παρουσιάζουν τους ήρωες τους. 

Οι πληροφορίες που δίδονται στις Συλλογές Θαυμάτων είναι κατ’ ανάγκην 

αποσπασματικές και η οικογένεια, ως ένα ενιαίο σύνολο, σπανίως παρουσιάζεται 

αναλυτικά. Η παρουσία της συχνά υπονοείται (βλ. σελ. 206-207), αλλά στα 

κείμενα δεν δίνεται μεγάλη βαρύτητα στην δράση της, τους κώδικές της, την 

οργάνωση ή την συμπεριφορά της. Η εργασία του ιστορικού συνεπώς είναι 

στην περίπτωση αυτή ακόμη δυσκολότερη, καθώς υποχρεούται να εξαγάγει τα 

συμπεράσματά του από τις τυχαίες αναφορές και τις αποσιωπήσεις. 

Αλλά και σε αυτήν την περίπτωση, ο συγγραφέας τα καταφέρνει 

αξιοθαύμαστα, ζωντανεύοντας στα μάτια του αναγνώστη την νοοτροπία του 

«μέσου» χριστιανού της εποχής εκείνης, την σχέση του με την πίστη του, με την 

ιατρική, και κυρίως την σχέση του με τα παιδιά του. Οι Άγιοι είναι βεβαίως 

άτεκνοι· η μόνη σχέση που έχουν με την οικογένεια είναι η σχέση τους με τους 

δικούς τους γονείς. Συνεπώς, η οπτική γωνία που ο αναγνώστης συναντά 

στους Βίους Αγίων είναι πάντοτε και υποχρεωτικά η οπτική γωνία του τέκνου. 

Αντίθετα, στις Συλλογές Θαυμάτων, καθόσον οι ήρωες είναι οι απλοί καθημερινοί 

άνθρωποι, οι συγγραφείς των κειμένων αυτών έχουν την δυνατότητα να 

εξερευνήσουν αφηγηματικά και την οπτική γωνία του γονέα, δυνατότητα 

την οποία εκμεταλλεύονται κατά τρόπο εντυπωσιακό. Έτσι, ενώπιόν μας 

παρελαύνουν γονείς, τόσο μητέρες όσο και πατέρες, από όλα τα πλάτη και τα 

μήκη της πολυεθνικής και πολυπολιτισμικής αυτοκρατορίας, από όλες τις ταξικές 

διαστρωματώσεις. Και η εικόνα του πατέρα που αναδύεται μέσα από τα κείμενα 

αυτά και την λαμπρή ανάλυσή τους από τον συγγραφέα, είναι μια ιδιαζόντως 

ανθρώπινη εικόνα, οικεία και καθημερινή: η εικόνα του πατέρα που αγαπά το 

παιδί του, που αγωνιά για την τύχη του, που φοβάται γι’ αυτό, που δεν διστάζει 

να εγκαταλείψει τις εργασίες και όλα τα επιτηδεύματά του ώστε να μπορέσει 

να αφοσιωθεί στην ίαση του τέκνου του όταν αυτό ασθενήσει, προστρέχοντας 

αρχικά στους ιατρούς και εν συνεχεία, όταν εκείνοι αποτυγχάνουν (ή όταν ο 

ίδιος στερείται των αναγκαίων χρημάτων) στον άγιο, που δεν διστάζει να 

κλάψει δημόσια (επανανοηματοδοτώντας έτσι ολόκληρη την εικόνα του άνδρα 

και αυτήν ακόμα την έννοια του ανδρισμού) και να παρακαλέσει με λόγια θερμά 

και πάθος για την σωτηρία του πολυαγαπημένου του παιδιού.

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 295



Η εικόνα αυτή, ξένη και ανοίκεια ως προς την εικόνα που σχηματίζει 

κανείς από την κλασική γραμματεία, έρχεται επιπροσθέτως να ανατρέψει και 

την εικόνα που οικοδομείται στα προηγούμενα κεφάλαια του βιβλίου (έτσι 

όπως αυτή αναδύεται από τα υπόλοιπα χριστιανικά λογοτεχνικά είδη), διότι, 

όπως με οξυδέρκεια σημειώνει ο συγγραφέας «με δεδομένη την αμφισβήτηση 

από τους αγίους της πατρικής εξουσίας και της οικογένειας ως θεσμού και δομής 

[…] η θεραπεία του παιδιού από τον άγιο και εν συνεχεία η απόδοση του στον 

πατέρα, η αποκατάσταση με άλλα λόγια της οικογενειακής τάξης, έχει μεγάλη 

σημασία. Οι διηγήσεις αυτές από μια άλλη πλευρά εξισορροπούν την εντύπωση 

που δημιουργείται από την αρνητική και πολλές φορές ανοιχτά εχθρική στάση 

του αγίου απέναντι στον δικό του πατέρα και την οικογένειά του […]» (σελ. 228). 

Το επόμενο κεφάλαιο («Οι πατέρες των πατέρων»), καίτοι είναι από 

πολλές απόψεις διαφορετικό, παρουσιάζει το δικό του ξεχωριστό ενδιαφέρον. 

Εδώ ο συγγραφέας προσπαθεί να φιλοτεχνήσει ένα οικογενειακό πορτρέτο, αν 

μπορώ να το πω έτσι –με την επιμονή μάλιστα και την υπομονή ενός συγγραφέα 

κλασικού αστυνομικού μυθιστορήματος (και όντως η συγκρότηση του dossier 
και η αφήγηση μοιάζουν να έχουν κάτι από αστυνομικό ανάγνωσμα)–, δύο 

περιωνύμων χριστιανικών οικογενειών της Καππαδοκίας, αυτής του Βασιλείου 

Καισαρείας (και του αδελφού του Γρηγορίου Νύσσης) και αυτής του Γρηγορίου 

Ναζιανζηνού. Για να το πράξει αυτό στηρίζεται τόσο στην ίδια την πατερική 

γραμματεία, όσο και στα υπόλοιπα γραμματειακά είδη που την πλαισιώνουν 

(επιστολές, επιτάφιοι λόγοι, ποιήματα, εγκώμια, αυτοβιογραφίες κτλ.). Το 

πρόβλημα, εν τούτοις, είναι ότι τα επιφανή τέκνα στην περίπτωση αυτή, οι 

Καππαδόκες δηλαδή Πατέρες, επισκιάζουν σε τέτοιο βαθμό τους βιολογικούς 

τους πατέρες ώστε εκ των πραγμάτων να τους εξαφανίζουν. 

Οι πραγματικές πληροφορίες που κατορθώνει να αντλήσει ο συγγραφέας, 

ιδιαίτερα στην περίπτωση του Βασιλείου του πρεσβυτέρου, είναι μάλλον πενιχρές 

και η ανάλυσή του στηρίζεται υποχρεωτικά σε επιχειρήματα ex silentio. Φυσικά 

και οι σιωπές και οι αποσιωπήσεις έχουν την δική τους σημασία. Ωστόσο, έχει 

κανείς την εντύπωση ότι το κεφάλαιο αυτό δεν συνδράμει ενεργά στο κεντρικό 

θέμα του βιβλίου. Διαβάζεται απνευστί, όπως και όλο το υπόλοιπο βιβλίο, είναι 

γραμμένο με το ίδιο πάθος, έχει, όπως επεσήμανα ήδη, το δικό του ξεχωριστό 

ενδιαφέρον καθώς αποπειράται να αναδομήσει τις ζωές ολόκληρων –και δη 

διασήμων– οικογενειών και να στήσει τα ψυχολογικά πορτρέτα των μελών 

τους, αλλά, παρόλα αυτά, η εντύπωση που αποκομίζει κανείς εντέλει είναι πως 

δεν συμβαδίζει ακριβώς με το υπόλοιπο βιβλίο, και αυτό διότι μοιάζει να έχει 

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 287-299

296 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 287-299

μια πολύ χαλαρή σχέση με το κυρίως θέμα του βιβλίου, τον πατέρα. Ανάμεσα 

πάντως στα προκλητικότερα πνευματικά και γονιμότερα διανοητικά σημεία του 

περί ου ο λόγος κεφαλαίου, θα ήθελα, προσωπικά, να κατατάξω την απόπειρα 

ψυχαναλυτικής εξήγησης του ρωμαλέου αντιαρειανισμού των Καππαδοκών 

Πατέρων ή αλλιώς, με τα λόγια του ίδιου του συγγραφέα: «Τέλος, δεν πρέπει να 

λησμονούμε ότι οι Καππαδόκες πρωταγωνίστησαν στον αντιαρειανικό αγώνα 

υποστηρίζοντας με θέρμη το Ομοούσιο και την ισότητα Υιού και Πατέρα. Αυτή 

είναι μια παράμετρος που υπερβαίνει την θεματική μας, αλλά όπως θα φανεί στις 

επόμενες σελίδες, τον αγώνα για την εμπέδωση της ισότητας τέκνων και πατέρα 

τον δώσανε πρώτα μέσα στους οίκους τους» (σελ. 252). 

Το αβίαστο συμπέρασμα που εξάγεται από την ανάγνωση του βιβλίου, 

των αποσπασμάτων που επιλέγει ο συγγραφέας να σχολιάσει και βέβαια την 

ανάλυσή τους, είναι το ότι ο ρόλος του πατέρα αλλάζει δραστικά μέσα στην 

χριστιανική οικογένεια της Ύστερης Αρχαιότητας. Η εξουσία του δεν είναι πλέον 

κατά κανέναν τρόπο απόλυτη και γνωρίζει βίαιες αμφισβητήσεις από τα τέκνα 

του, αγόρια ή κορίτσια, που δεν συναινούν με τις αποφάσεις του. Μέσα στον 

οίκο διαμοιράζεται σε έναν πρωτόγνωρο βαθμό την ευθύνη λήψης αποφάσεων 

και ανατροφής των τέκνων με την μητέρα, με την οποία διαμορφώνει άλλωστε 

μια συζυγία πολύ ουσιαστικότερη από ό,τι μπορούμε να γνωρίζουμε από τις 

προγενέστερες ιστορικές περιόδους, και είναι πολύ ενεργητικότερα εμπεπλεγμένος 

συναισθηματικά με τα τέκνα του. Κατά τρόπο παραδοσιακό είναι εκείνος που 

αναλαμβάνει την διασύνδεση του τέκνου του με το κοινωνικό σύνολο, αλλά 

εντός των κλειστών ορίων του οίκου είναι πλέον η μητέρα μάλλον που φαίνεται 

να λαμβάνει τον πρωταγωνιστικό ρόλο και να επισκιάζει σταδιακά τον πατέρα 

(και από την άποψη αυτή είναι αρκετά εύγλωττο ότι σε περιπτώσεις στειρότητας 

είναι η μητέρα που θα προσευχηθεί με ζήλο στον Άγιο ή τον Θεό ώστε να την 

ευλογήσει με ένα τέκνο, ενώ σε περίπτωση ασθένειας του τέκνου είναι ο πατέρας 

που θα προστρέξει στον Άγιο και θα εκλιπαρήσει για την διαμεσολάβησή του 

στον Θεό ώστε να επιτύχει την ίαση του τέκνου του).

Εάν θα έπρεπε να μιλήσει ενδεχομένως κανείς για τα όποια ελαττώματα 

του βιβλίου, θα έπρεπε κυρίως να επισημάνει την υπερβολικά συνοπτική 

πραγμάτευση ορισμένων θεμάτων χάριν συντομίας. Είναι προφανές ότι σε κάθε 

σχετική περίπτωση ο συγγραφέας γνωρίζει ότι εάν επεκταθεί θα αναγκαστεί 

να υπεισέλθει σε πολύ εξειδικευμένες συζητήσεις, κουράζοντας ενδεχομένως τον 

μη ενημερωμένο αναγνώστη· εξαιτίας αυτού του φόβου του, λοιπόν, καταλήγει 

να πραγματεύεται εντελώς συνοπτικά (μέσα σε μια ή δυο φράσεις) τεράστιας 

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 297



σημασίας ζητήματα προκαλώντας έτσι εύλογες απορίες και ενστάσεις στον 

πιο εξειδικευμένο αναγνώστη. Επί παραδείγματι, στη σελίδα 32 ο συγγραφέας 

αναφέρει: «Η Εκκλησία εξαρχής έδωσε μεγάλη σημασία στον γάμο και την 

οικογένεια και προσπάθησε να διαμορφώσει μια διακριτή, χριστιανική αντίληψη 

για το θέμα». Το πρώτο σκέλος της πρότασης αυτής είναι εντελώς προβληματικό, 

και σχεδόν αναληθές, και αυτό διότι η Εκκλησία μέχρι και τον 5ο αι. κρατά μια 

εντελώς επαμφοτερίζουσα στάση απέναντι στον γάμο11. Επίσης, το σύνολο της 

χριστιανικής κοινότητας (το «εντός» και «εκτός» Ορθόδοξης Εκκλησίας) δεν έχει 

σε καμία περίπτωση μια ομοιόμορφη στάση απέναντι στο θέμα του γάμου. Το 

ζήτημα αυτό, για να μείνω στο παράδειγμά μας, είναι, θεωρώ, ουσιωδέστατο και 

στον πυρήνα της θεματικής του βιβλίου, και θα έπρεπε ίσως να αναπτυσσόταν 

σε ένα ξεχωριστό υποκεφάλαιο ή ίσως σε περισσότερες παραγράφους, αλλά όχι 

να μνημονεύεται χάριν συντομίας ακροθιγώς σε μισή πρόταση.  

Αμηχανία προξενούν επίσης στον αναγνώστη ορισμένες, ελάχιστες είναι 

αλήθεια, εσωτερικές αντιφάσεις στις οποίες υποπίπτει ο συγγραφέας· έτσι, στη 

σελίδα 26 γράφει: «Οι γονείς και δη ο πατέρας αποφάσιζαν τον γάμο. Εκείνος 

αποφάσιζε πότε και ποιον ή ποια θα παντρευόταν το τέκνο του και εκείνος θα 

διαπραγματευόταν με την άλλη οικογένεια τα ζητήματα της προίκας και της 

περιουσίας, ενώ μπορούσε να λύσει τον αρραβώνα, αν το επιθυμούσε. Αυτό 
βέβαια δεν σημαίνει ότι το τέκνο δεν είχε λόγο, ούτε ότι δεν συνάπτονταν 
και γάμοι όπου ο γαμπρός και η νύφη τον είχαν αποφασίσει, αφού είχαν 
προηγουμένως γνωριστεί. Θεωρητικά τουλάχιστον ο υποψήφιος γαμπρός, 
όπως και η υποψήφια νύφη, έπρεπε να συναινούν». Αντίθετα σε ένα κατοπινό 

κεφάλαιο διαβάζουμε τα εξής που διαφοροποιούνται αισθητά (σελ. 135): «Εξίσου 

αδύναμοι παρουσιάζονται και οι άνδρες απέναντι στην πατρική βούληση να 

συνάψουν γάμο. Το φύλο εδώ δεν παίζει κανένα ρόλο – αρσενικό ή θηλυκό, 

το τέκνο όφειλε να υπακούει τον πατέρα και να εκπληρώνει το θέλημά του. Η 
επιθυμία του νέου είναι ένας παράγοντας που δεν λαμβάνεται καθόλου υπόψη. Ή, 
πιο σωστά, είναι μια διάσταση που δεν υπήρχε στον ορίζοντα, που εμφανίζεται 
κυριολεκτικά από το πουθενά και απειλεί την εύρυθμη οικογενειακή ζωή και 

11. E. Patlagean, Affirmations et négations des structures familiales, στο: Pauvreté 
économique et pauvreté sociale à Byzance (4e–7e siècles) (Civilisations et Sociétés 48), Paris 
– La Haye, 1977, 113. A. P. Kazhdan – G. Constable, People and Power in Byzantium, 
Washington D.C., 1982, 32-33 και 70-71. A. E. Laïou, Le désir, l’amour et la folie: les rapports 
sexuels vus par les Byzantins, στο: Mariage, Amour et parenté à Byzance aux XIe – XIIIe 
siècles, TM, Monographies, 7, Paris, 1992, 67-89 (ιδίως 67-68).

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 287-299

298 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 287-299

εν τέλει την τάξη του κόσμου». Η αλήθεια είναι πως η αντίφαση γεφυρώνεται 

κάπως από τα διαφορετικά συμφραζόμενα κάθε φορά, αλλά όσο και να είναι 

παραμένει αισθητή. 

Πέρα, όμως, από αυτά τα ελάχιστα σημεία που ο αναγνώστης αισθάνεται 

κάπως άβολα, το βιβλίο χαρακτηρίζεται από σπάνιες αρετές. Η πραγμάτευση 

του θέματος γίνεται με γνώση, εμβρίθεια αλλά και ευαισθησία και ευρύτητα 

πνεύματος που δύσκολα πλέον ανευρίσκεται σε ένα επιστημονικό έργο. Είναι 

ευανάγνωστο και ο συγγραφέας επιτυγχάνει να διατηρεί το ενδιαφέρον του 

αναγνώστη αμείωτο, το ύφος είναι απλό αλλά προσεγμένο και οι συλλογισμοί 

και τα επιχειρήματα διακρίνονται από μιαν αξιοζήλευτη σαφήνεια. Στα 

αδιαφιλονίκητα προτερήματα του βιβλίου ανήκει οπωσδήποτε και η «ζωντανή» 

και ουδόλως «μουσειακή» αντιμετώπιση της χριστιανικής λογοτεχνίας της 

Ύστερης Αρχαιότητας, που παρακινεί τον αναγνώστη να επιθυμεί να προσεγγίσει 

και μόνος του την λογοτεχνία αυτή. Τέλος, θεωρώ σημαντικότατο ότι από μια 

μεθοδολογική άποψη, όπως έχω ήδη επισημάνει, η εξέταση της υστερο-αρχαίας 

χριστιανικής λογοτεχνίας γίνεται μέσα από μία διττή οπτική, τόσο συγχρονική όσο 

και διαχρονική. Έτσι, το βιβλίο κατορθώνει να ισορροπεί αξιοθαύμαστα αφενός 

μεταξύ της ανάδειξης, για πρώτη φορά, ενός κομβικού σημείου συγκρότησης του 

υποκειμένου σε μία –υπό όρους– πατριαρχική12 και σταθερά μεταβαλλόμενη 

κοινωνία, μέσα από μία ερμηνεία συγχρονική, που σέβεται δηλαδή απόλυτα την 

οπτική και την νοοτροπία των ίδιων των ανθρώπων της υπό εξέταση εποχής, και 

αφετέρου της διαχρονικής και επικαιρικής αποτίμησής της, αξιοποιώντας μια 

ευρύτατη κλίμακα σύγχρονων επιστημονικών και θεωρητικών εργαλείων, ώστε 

να επιτευχθεί εν τέλει η πολυπόθητη διασύνδεση του θέματος της μελέτης με το 

ιστορικό παρόν του αναγνώστη. 

Ζησης Αϊναλης

Παρίσι

12 Πρβλ. J. Herrin, Toleration and repression within Byzantine family: gender 
problems, στο: Ανοχή και καταστολή στους Μέσους Χρόνους, Αθήνα, 2002, 173-188 
(ιδίως 178). A. E. Laïou, Family structure and the transmission of property, στο: A social 
history of Byzantium, J. Haldon (ed.), Oxford, 2009, 51-75 (ιδίως 57).

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 299





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 301-303

G. Theotokis, The Norman Campaigns in the Balkans, 1081-1108. [Warfare 

in History]. Woodbridge 2014, pp. 262. ISBN: 9781843839217

The subject of this book is the Norman campaigns waged in the Balkans 

against the Byzantine Empire by Robert Guiscard, the Duke of Apulia and his son 

Bohemond. The book aims to provide a comparative study of the warfare between 

Byzantium and the Normans in the years 1081–1108 and very much focuses on 

issues of military organization, strategy and tactics. It begins with a discussion 

of the principal narrative sources, pointing out their strengths and weaknesses 

(ch.1) and continues with a series of discussions on Norman military institutions 

in southern Italy (ch.2) and the Byzantine army and navy in the tenth and eleventh 

centuries (chs. 3 and 4). This is followed by the establishment of the Normans in 

southern Italy (ch.5). The campaigns themselves are discussed in chs. 6–9, beginning 

with Robert Guiscard’s invasion of Illyria in 1081 and ending with the signing of 

the Treaty of Devol in 1108.

I am not competent to comment on Norman military institutions in southern 

Italy or for that matter elsewhere but several sections of this chapter (e.g. the 

reasons for the Norman descent upon Italy, castles in Normandy, England and 

southern Italy) do not seem pertinent to the Norman campaigns in the Balkans. 

The discussion on the evolution of the Byzantine army and navy in the tenth-

eleventh centuries is very helpful for what follows (though it too contains somewhat 

superfluous sections such as the establishment and development of the themata). 

Theotokis makes good use the Byzantine military manuals in his analysis and 

allows the reader to understand the structure, organization and battle tactics of the 

military forces commanded by Alexios I Komnenos during the Norman wars. Next 

the author discuses the establishment of the Normans in southern Italy and Sicily, 

including of course the conquest of Byzantine territories in the region, and this sets 

the scene for the Norman invasion of the Balkans. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 301-303

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review302

The relevant chapters begin with a discussion of Guiscard’s motives for the 

invasion of Byzantium, although I think more could have been said on the nature 

and terms of the alliance between Guiscard and Michael VII Doukas, which was 

severed when the latter was deposed by Nikephoros Botaneiates in 1078. Having 

received papal sanction, Guiscard ostensibly set out to restore the deposed Michael 

VII, but by the time his expedition sailed from Otranto in May 1081, Botaneiates had 

been overthrown and replaced by the young general Alexios I Komnenos. Theotokis 

describes in detail the advance of the Norman forces and Alexios’ diplomatic and 

military preparations. The Normans laid siege to Dyrrachion, the principal city 

on the eastern shore of the Adriatic Sea, in June 1081. While the Venetian naval 

forces (reinforced by Byzantine squadrons) attacked the enemy by sea, Alexios and 

his army set out to relieve the city by land. The battle of Dyrrachion (18 October 

1081), which proved victorious for the Normans and disastrous for the Byzantines, 

is discussed at length by Theotokis, who carefully analyzes the tactics used by 

Robert Guiscard and Alexios Komnenos stage by stage and convincingly explains 

the causes of Byzantine failure. 

The author then follows the succeeding events from the capitulation of 

Dyrrachion to the Norman advance towards Larissa in 1082–3. He explains that 

Guiscard could not take advantage of his victory at Dyrrachion due to the harsh 

winter ahead. With the coming of spring the Norman leader turned south instead of 

marching along the Via Egnatia towards Thessalonike probably because he wished to 

cover his flanks from enemy attacks. In April 1082 Guiscard was informed of a revolt 

that had broken out in the region of Apulia, which in all likelihood was stirred by 

Byzantine agents. His decision to return to Italy, leaving his son Bohemond in charge 

of the campaign, was crucial for the outcome. Theotokis rationalizes Bohemond’s 

decision to secure the areas of Illyria, coastal Epiros and western Macedonia before 

proceeding to his primary target: Thessalonike. Two further attempts by the Byzantine 

army to stop the advance of the Normans failed. Bohemond decided to make his 

winter camp in the Thessaly where he instigated the siege of the capital Larissa. 

Alexios, having retreated to Constantinople and made his preparations throughout 

the winter, left the city in early spring 1083 to raise the siege of Larissa. The emperor, 

having learnt much from his previous encounters with the Normans, decided not to 

risk another pitched battle. Instead he devised an ambush based on feigned retreat 

and was finally able to emerge victorious. He followed up his success by spreading 

discord and disaffection amongst the Norman officers and in the end Bohemond was 

forced to withdraw though several outposts remained in Norman hands.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 301-303

303ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Theotokis argues that Guiscard’s second expeditionary force to the Balkans 

(1084–5) was much smaller than that mobilized three years earlier. He explains that 

this is the reason why having defeated the joint Venetian-Byzantine fleet that awaited 

his arrival and having established himself at Corfu, Aulon and Vonitsa, the Norman 

leader turned south towards the island of Kephalonia, which commanded the entrance 

to the Gulf of Patras. He postulates that Guiscard planned an attack on the poorly 

defended themes of Hellas and Peloponnesos. However, famine and disease weakened 

his army and Guiscard himself succumbed to illness and died on 17 July 1085. His 

death brought the expedition to an abrupt end, and the Normans who still occupied 

the citadel of Dyrrachion were easily persuaded to surrender it to Alexios’ officers. 

Theotokis next discusses the leading role of Guiscard’s son Bohemond in the 

First Crusade. This constitutes the background to Bohemond’s subsequent campaign 

in the Balkans. But Theotokis does not discuss Bohemond’s relations with Alexios, 

which up to a certain point were particularly close, and instead dwells on the Norman 

leader’s military qualities and exploits in the course of the crusade. This is a curious 

omission since Bohemond’s establishment at Antioch meant the end of his agreement 

with Alexios and signaled renewed conflict, this time both in Syria and the Balkans. 

Theotokis subsequently notes that when Bohemond’s newly-acquired territories in 

Syria came under serious pressure from imperial forces, the Norman leader returned 

to the west in order to organize an expedition in the guise of a crusade against the 

Byzantine emperor. The Norman campaign in the Balkans 1107–8, patterned on that 

of Robert Guiscard twenty-six years earlier, ended in failure. Theotokis demonstrates 

how Alexios’ careful planning and strategy (which involved a rigorous land-blockade 

of the Norman forces) eventually forced Bohemond to lift the siege of Dyrrachion and 

surrender. In the end, Bohemond was forced to accept the treaty of Devol (September 

1108) through which he became a vassal of the Byzantine emperor. Theotokis’ brief 

discussion of the treaty does not do justice to its significance for the future status of 

Antioch and more generally for Byzantine relations with the crusader states. 

Overall, this book fulfills its stated aim of providing a comparative study of the 

Byzantine-Norman wars in the Balkans in 1081–1108. Theotokis demonstrates his 

firm grasp of the subject under investigation and explains very well how and why 

the Norman campaigns in the Balkans were ultimately unsuccessful. However, many 

readers would have benefited from a more in-depth discussion of the political context 

of the military campaigns even if the book quite clearly focuses on military history. 

Alicia Simpson

IHR/NHRF



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 305-313

P. Bonnekoh, Die figürlichen Malereien in Thessaloniki vom Ende des 4. bis 
zum 7. Jahrhundert. Neue Untersuchungen zur erhaltenen Malereiausstattung 
zweier Doppelgräber, der Agora und der Demetrios-Kirche [Nea Polis 1], Oberhausen: 

Athena-Verlag, 2013, σελ. 648. ISBN: 9783898965644

Τα τελευταία χρόνια εκδηλώνεται ζωηρό ενδιαφέρον για την τέχνη της 

παλαιοχριστιανικής και βυζαντινής Θεσσαλονίκης στον ακαδημαϊκό χώρο της 

Γερμανίας, όπως φάνηκε από τις πρόσφατες δημοσιεύσεις μονογραφιών του 

Βενιαμίν Φούρλα και του Franz Alto Bauer1. Η μονογραφία που παρουσιάζεται 

εδώ βασίζεται σε διδακτορική διατριβή που εκπονήθηκε από την Pamela 

Bonnekoh στο Πανεπιστήμιο του Münster υπό την εποπτεία του Dieter Korol. Το 

βιβλίο εγκαινιάζει μία νέα σειρά υπό τον τίτλο NEA POLIS - Studien zur Kultur 
am Ausgang der Antike und im beginnenden Mittelalter (υπό τη διεύθυνση των 

Dieter Korol και Michael Schmauder). 

Πριν ξεκινήσω την παρουσίαση του έργου, ας μου επιτραπεί ένα σύντομο 

σχόλιο για τον εκδότη. Η στοιχειοθεσία του βιβλίου είναι άψογη και σχεδόν δεν 

υπάρχουν τυπογραφικά λάθη, ωστόσο, κατά την εκτίμησή μου, πρόκειται για 

ένα βιβλίο που απαίτησε ελάχιστη εκδοτική επιμέλεια, δεν έχει καν ευρετήριο και 

διατηρεί εν πολλοίς την αισθητική πανεπιστημιακής εργασίας. Παρά το γεγονός 

ότι η εκτύπωση επιχορηγήθηκε από το ίδρυμα Gerda Henkel και η βιβλιοδεσία 

είναι paperback, οι εκδόσεις Athena το τιμολόγησαν στα 98 ευρώ. Ασφαλώς οι 

τιμές των επιστημονικών βιβλίων είναι γενικότερο πρόβλημα στις γερμανικές 

εκδόσεις, αλλά νομίζω ότι εν προκειμένω ο εκδότης υπερέβη τα όρια.

1. B. Fourlas, Die Mosaiken der Acheiropoietos-Basilika in Thessaloniki: eine 
vergleichende Analyse dekorativer Mosaiken des 5. und 6. Jahrhunderts [Millennium-Studien; 
Bd. 35], Berlin: De Gruyter, 2012. F. A. Bauer, Eine Stadt und ihr Patron: Thessaloniki und 
der Heilige Demetrios, Regensburg 2013.



306 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 305-313

Για όσους δεν διαβάζουν γερμανικά, υπάρχουν περιλήψεις στα αγγλικά και 

στα ελληνικά. Η αγγλική περίληψη είναι εξαιρετική και ιδιαίτερα κατατοπιστική. 

Η ελληνική (δεν συντάχθηκε από την συγγραφέα) ωστόσο θα μπορούσε να 

είχε ελεγχθεί από κάποιον ειδικό στις βυζαντινές σπουδές πριν σταλεί στο 

τυπογραφείο, προς αποφυγή κάποιων λαθών ορολογίας. Για παράδειγμα, ο 

αναγνώστης μπορεί να θορυβηθεί διαβάζοντας ότι ο ιππέας της λεγόμενης 

ιστορικής τοιχογραφίας του Αγίου Δημητρίου ερμηνεύεται ως «νομάρχης» (στα 

συμφραζόμενα της Θεσσαλονίκης ένας έφιππος νομάρχης ανακαλεί περίεργους 

συνειρμούς). Στην πραγματικότητα η συγγραφέας αναφέρεται σε έπαρχο του 

Ιλλυρικού.

Στο βιβλίο συζητούνται εξαντλητικά επιλεγμένα δείγματα τοιχογραφίας από 

την παλαιοχριστιανική Θεσσαλονίκη, τα οποία είχαν συζητηθεί ανεπαρκώς και 

αποσπασματικά από την παλαιότερη έρευνα. Τα έργα που αναλύονται είναι ο 

διπλός θολωτός τάφος της οδού Δημοσθένους 7, ο λεγόμενος Τάφος της Σωσάννας, 

η παλαιοχριστιανική τοιχογραφία από την κρυπτή στοά της αρχαίας αγοράς, 

και οι αποσπασματικές τοιχογραφίες του νότιου τοίχου του Αγίου Δημητρίου. 

Η μέθοδος της συγγραφέως συνίσταται στην λεπτομερή εικονογραφική ανάλυση 

και περιγραφή κάθε στοιχείου των έργων, στην ανασκόπηση όλων των πιθανών 

παραλλήλων, και στην συζήτηση της χρονολόγησης. Το εύρος της έρευνας είναι 

εντυπωσιακό.

Ένα πρώτο ερώτημα που προκύπτει είναι γιατί επελέγησαν τα 

συγκεκριμένα τέσσερα παραδείγματα. Η συγγραφέας ελάχιστα συζητά την 

επιλογή του θέματός της και δεν δηλώνει ποια ερωτήματα θέλει να απαντήσει. 

Υποθέτω ότι το ορισμένο από τον τίτλο χρονικό διάστημα (4ος-7ος αιώνας) 

υπαγόρευσε την εξέταση των τοιχογραφιών της αρχαίας αγοράς και του Αγίου 

Δημητρίου, αφού είναι οι σπουδαιότερες παλαιοχριστιανικές τοιχογραφίες 

της πόλης με εικονιστικά θέματα μετά τον ύστερο 5ο αιώνα. Ωστόσο, η 

συγγραφέας όφειλε να είχε δώσει εξηγήσεις πάνω σε αυτό, καθώς δεν είναι 

καθόλου προφανές για έναν αναγνώστη που δεν γνωρίζει την Θεσσαλονίκη και 

το υλικό της. Οι λόγοι επιλογής των δύο παλαιοχριστιανικών τάφων μεταξύ 

των πολυάριθμων που έχουν ανασκαφεί στην πόλη επίσης δεν εξηγούνται. 

Το βιβλίο θα ήταν πολύ πιο εύχρηστο, αν η συγγραφέας είχε περιλάβει μία 

στοιχειώδη τοπογραφική εισαγωγή. Τα έργα αναλύονται στον μέγιστο δυνατό 

βαθμό, αλλά παρουσιάζονται μάλλον απομονωμένα με ελάχιστες αναφορές στα 

συμφραζόμενά τους. Στο τέλος παρατίθεται συνοπτική περίληψη των βασικών 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 305-313

307ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

επιχειρημάτων και συμπερασμάτων, αλλά δεν γίνεται καθόλου συνθετική και 

διαχρονική συζήτηση για την τέχνη της τοιχογραφίας στην Θεσσαλονίκη εν 

συνόλω, ούτε επιχειρείται να εξαχθούν συμπεράσματα ευρύτερης σημασίας για 

την ιστορία της τέχνης της εποχής. 

Όσον αφορά στους δύο παλαιοχριστιανικούς τάφους και στην τοιχογραφία 

της Αγοράς, η ανάλυση δεν προσθέτει πολλά νέα στοιχεία στις ώς τώρα γνώσεις 

μας για τα έργα καθ’αυτά. Σε επίπεδο περιγραφής, τα κεφάλαια θα είναι χρήσιμα 

κυρίως στον ξένο ερευνητή που δεν έχει πρόσβαση στην ελληνική βιβλιογραφία. 

Η εικονογραφική ανάλυση της Bonnekoh όμως αξίζει να διαβαστεί από όλους, 

καθώς εντάσσει τις τοιχογραφίες με υποδειγματικό τρόπο στο πλαίσιο της 

εικονογραφίας του 4ου και του 5ου αιώνα. Ένα από τα πιο ενδιαφέροντα 

ευρήματα της ανάλυσης για τον τάφο της οδού Δημοσθένους είναι η σωστή 

ταύτιση ενός από τα διάχωρα με το θέμα του Ιώβ στην κόπρο (σσ. 37-50), το οποίο 

εσφαλμένα ερμηνευόταν έως τώρα ως πορτρέτο του νεκρού. Ο Ιώβ απαντά συχνά 

στον κύκλο των παλαιοδιαθηκικών σκηνών που συνδέονται με την σωτηρία 

της ψυχής στην νεκρική εικονογραφία του 4ου και 5ου αιώνα, σε τοιχογραφίες 

και χρυσές υαλογραφίες κατακομβών, και σε ανάγλυφα σαρκοφάγων. Επίσης 

ενδιαφέρουσες είναι οι προτάσεις της συγγραφέως για την τοιχογραφία της 

αρχαίας αγοράς (σσ. 207-275). Για το αποσπασματικά σωζόμενο άνω τμήμα, η 

Bonnekoh προτείνει την ταύτιση των δύο μορφών που πλαισιώνουν τον ένθρονο 

Χριστό με αποστόλους, ο ένας εκ των οποίων φαίνεται ότι κρατούσε διάλιθο 

σταυρό και ταυτίζεται από την συγγραφέα με τον Πέτρο. Για τις δύο μορφές 

της κάτω ζώνης, η Bonnekoh σωστά απορρίπτει παλαιότερη υπόθεση ότι οι 

δύο μορφές με τις χλαμύδες είναι οι Άγιοι Ανάργυροι, καθώς σε καμία από τις 

γνωστές απεικονίσεις τους δεν φορούν χλαμύδα. Οι δύο μορφές της τοιχογραφίας 

πρέπει να αναγνωριστούν είτε ως δυο αταύτιστοι μάρτυρες είτε ως αναθέτες 

της τοιχογραφίας. Η συγγραφέας τοποθετεί την τοιχογραφία στον ύστερο 5ο ή 

πρώιμο 6ο αιώνα. 

Θα ήταν ίσως χρήσιμο αν στην συζήτηση για τα πρώιμα αυτά σύνολα 

τοιχογραφιών είχε προστεθεί μια ιδιαίτερη αναφορά και στις τοιχογραφίες 

της επισκοπικής βασιλικής των Στόβων, οι οποίες αποτελούν το εγγύτερο 

γεωγραφικά, χρονικά και στυλιστικά σύνολο στα έργα της Θεσσαλονίκης. 

Η πρώτη φάση της βασιλικής αυτής (4ου αιώνα) περιλαμβάνει σπαράγματα 

ζώνης μίμησης ορθομαρμάρωσης, παραδείσιου τοπίου με αμνούς, και τμήμα του 

θέματος του Δανιήλ μεταξύ των λεόντων, τα οποία μπορούν να συγκριθούν με 



308 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 305-313

τον τάφο της Οδού Δημοσθένους. Η τοιχογραφία του Δανιήλ στους Στόβους έχει 

ιδιαίτερη σημασία, καθώς αποτελεί μία σπανιώτατη (ίσως την μόνη) περίπτωση 

χρήσης της βιβλικής εικονογραφίας του 4ου αιώνα στα συμφραζόμενα ενός 

λειτουργικού κτιρίου και όχι τάφου. Στο ίδιο μνημείο, αποκαλύφθηκαν επίσης 

και σπαράγματα ευαγγελικών σκηνών (από την δεύτερη φάση του βαπτιστηρίου, 

Θεοδοσιανή κατά τους ανασκαφείς), πολύ κοντά στο ύφος της τοιχογραφίας της 

αγοράς της Θεσσαλονίκης και της αποσπασματικής τοιχογραφίας από το Khan 

Krum (πρώην Chatalar) της Βουλγαρίας2. 

Η μελέτη των αποσπασματικών τοιχογραφιών του Αγίου Δημητρίου είναι 

το εκτενέστερο κεφάλαιο, καθώς καταλαμβάνει το δεύτερο μισό του βιβλίου (σσ. 

277-500), επικεντρώνοντας την ανάλυσή της κατά κύριο λόγο στην λεγόμενη 

ιστορική τοιχογραφία με την μορφή του ιππέα. Η συγγραφέας παραθέτει εν 

περιλήψει τις διάφορες θέσεις που έχουν κατά καιρούς δημοσιευθεί σχετικά με 

τον ιππέα. Οι θέσεις της Bonnekoh συνοψίζονται στα εξής: α) Οι τοιχογραφίες του 

νότιου τοίχου (οι σκηνές με τον ιππέα και την φλεγόμενη εκκλησία), ανήκουν σε 

αγιολογικό αφηγηματικό κύκλο, κατά πάσα πιθανότητα θαυμάτων του Αγίου 

Δημητρίου – όχι σε αναμνηστική ιστορική απεικόνιση, β) Ο ιππέας είναι μάλλον 

έπαρχος Ιλλυρικού ή άλλος υψηλόβαθμος αξιωματούχος και όχι αυτοκράτορας, 

γ) Οι τοιχογραφίες του χρονολογούνται στον 7ο αιώνα.

Η πρώτη πρόταση είναι καίριας σημασίας, καθώς θέτει την ερμηνεία 

των τοιχογραφιών σε σωστή βάση και τις εντάσσει πειστικά στο υπόλοιπο 

εικονογραφικό πρόγραμμα της εκκλησίας. Όπως φαίνεται, ο διάκοσμος του 

κτιρίου αντικατόπτριζε σχεδόν αποκλειστικά το θέμα που αποτελούσε και τον 

κορμό της λογοτεχνικής παραγωγής του συγκεκριμένου προσκυνήματος: Την 

μορφή και τα θαύματα του Αγίου Δημητρίου. Ενώ τα ψηφιδωτά της βόρειας 

μικρής τοξοστοιχίας μνημόνευαν θαύματα μάλλον ιδιωτικού χαρακτήρα 

(απόκτηση παιδιών από πλούσιες οικογένειες, ή θαυμαστές ιάσεις παιδιών), οι 

υπό συζήτηση τοιχογραφίες απεικόνιζαν, κατά την συγγραφέα, περιστατικά 

στο πνεύμα των «πολιτικών» θαυμάτων του Αγίου Δημητρίου, με επεισόδια από 

την ταραγμένη ιστορία της πόλης μέσα στον 7ο αιώνα. Η συγγραφέας προτείνει 

2. C. J. Downing, Wall Paintings from the Baptistery at Stobi, Macedonia, and Early 
Depictions of Christ and the Evangelists, DOP 52 (1998), 259-280. Ε. Dimitrova – S. 
Blaževska – M. Tutkovski, Early Christian Wall Paintings from the Episcopal Basilica in 
Stobi. Exhibition catalogue, Stobi 2012. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 305-313

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 309

ως ενδεχόμενη ερμηνεία των σωζόμενων τοιχογραφιών την ταύτισή τους με 

συγκεκριμένες αφηγήσεις από τις Συλλογές των Θαυμάτων του Αγίου Δημητρίου. 

Όπως σωστά παρατηρεί η ίδια, η θέση των τοιχογραφιών αντιστοιχούσε σε αυτή 

της ψηφιδωτής σύνθεσης του θαύματος θεραπείας του επάρχου Μαριανού, η 

οποία κοσμούσε την εξωτερική όψη του ίδιου τοίχου (Θαύματα Αγίου Δημητρίου, 

Συλλογή Ιωάννου, 1. 24). 

Σημαντικό ερώτημα ως προς την ερμηνεία του σωζόμενου τμήματος του 

τοιχογραφικού συνόλου του νότιου τοίχου είναι η σχέση της σκηνής του ιππέα 

με την γειτονική τοιχογραφία της φλεγόμενης εκκλησίας. Η Bonnekoh συζητά 

πιθανές αποκαταστάσεις της χαμένης σύνθεσης, είτε με τα δύο επεισόδια 

διαιρεμένα σε ξεχωριστά διάχωρα, είτε ως τμήματα μιας ενιαίας αφηγηματικής 

σύνθεσης. Η ανάλυσή της συνοδεύεται από υποθετικές αποκαταστάσεις 

εξαιρετικής ποιότητας, οι οποίες προτείνουν τρία εναλλακτικά σενάρια 

αποκατάστασης. Δεδομένης της ανεπανόρθωτης φθοράς των τοιχογραφιών, 

κάθε τέτοια πρόταση είναι κατ’ ανάγκην υποθετική, αλλά, σε κάθε περίπτωση, η 

απόπειρα της Bonnekoh είναι πολύ ενδιαφέρουσα.

Το μεγαλύτερο μέρος του κεφαλαίου που αφορά στις τοιχογραφίες του 

Αγίου Δημητρίου είναι μία εξαντλητική εικονογραφική ανάλυση του ιππέα, η 

οποία αποσκοπεί στο να αμφισβητήσει την υποστηριζόμενη από σχεδόν όλους 

τους ώς τώρα μελετητές άποψη ότι η τοιχογραφία απεικονίζει την επίσκεψη 

κάποιου αυτοκράτορα στην Θεσσαλονίκη. Η συγγραφέας προτείνει την ταύτιση 

της έφιππης μορφής με έπαρχο του Ιλλυρικού (σσ. 298-444). 

Τα εικονογραφικά στοιχεία που ώς τώρα ταύτιζαν τον ιππέα ως 

αυτοκράτορα είναι τα εξής: α) Ο συνδυασμός χρωμάτων της στολής του (πορφυρή 

χλαμύδα με χρυσό ταβλίον, πορφυρά υποδήματα και λευκός χιτωνίσκος)3, β) Το 

φωτοστέφανο, γ) Ο όλος θριαμβικός χαρακτήρας της σύνθεσης με την χειρονομία 

adlocutio του ιππέα, και με το στολισμένο με διάλιθα κοσμήματα άλογο. Υπάρχει 

όμως και μία καίρια διαφορά του ιππέα μας από τις μορφές των αυτοκρατόρων: 

Δεν φέρει στέμμα. Αυτό μπορεί να σημαίνει δύο πράγματα: α) Ότι η μορφή είναι 

αυτοκράτορας και, κατ’επέκταση, οι αυτοκράτορες μπορούσαν να εικονίζονται 

και χωρίς το στέμμα, β) Ότι δεν είναι αυτοκράτορας, και, κατ’ επέκταση, 

3. Για την αυτοκρατορική ενδυμασία: M. Parani, Reconstructing the Reality of 
Images: Byzantine Material Culture and Religious Iconography (11th-15th centuries), Leiden 
2003, 11 κ.εξ.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 305-313

310 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ότι ταδιακριτικά χρώματα μιας εκ πρώτης όψεως αυτοκρατορικής στολής 

μπορούσαν να συνοδεύουν μορφές άλλων αξιωματούχων. Η Bonnekoh επιλέγει 

να υποστηρίξει την δεύτερη εκδοχή, ενώ αποκλείει την πρώτη. 

Δεδομένου του ότι, κατά την αγιολογική παράδοση, η βασιλική του 

Αγίου Δημητρίου ιδρύθηκε από έναν έπαρχο και διατήρησε στενή σχέση με 

την επαρχότητα του Ιλλυρικού, θα περίμενε κανείς πολυάριθμες απεικονίσεις 

επάρχων στις τοιχογραφίες και τα ψηφιδωτά του ναού και ιδιαίτερα στους 

κύκλους των θαυμάτων. Επομένως, η υπόθεση της Bonnekoh ότι ο ιππέας της 

τοιχογραφίας είναι έπαρχος Ιλλυρικού, είναι σε πρώτο επίπεδο εύλογη και 

ελκυστική. Ωστόσο, βασικό πρόβλημα στα επιχειρήματά της είναι ότι η θέση 

της είναι αδύνατο να τεκμηριωθεί με θετικό τρόπο, αφού, όπως έδειξε η όντως 

εξαντλητική της έρευνα, δεν υπάρχει ούτε μία ασφαλώς ταυτισμένη απεικόνιση 

επάρχου που να επιτρέπει την σύγκριση με τον ιππέα της Θεσσαλονίκης. Η 

απουσία θετικής επιβεβαίωσης θέτει ένα μεγάλο εμπόδιο για την αποδοχή των 

θέσεών της. Ταυτόχρονα, η συγγραφέας υποτιμά, κατά την εκτίμησή μου, τις 

ισχυρές ενδείξεις που συνηγορούν υπέρ της ταύτισης με αυτοκράτορα.

Μία ανασκόπηση των ασφαλώς ταυτισμένων αυτοκρατορικών 

απεικονίσεων, κυρίως σε ελεφαντοστέινα δίπτυχα και στα ψηφιδωτά της 

Ραβέννας, οδηγεί την συγγραφέα στο συμπέρασμα ότι η αυτοκρατορική 

μορφή αναγνωριζόταν κυρίως από το στέμμα και τα διάλιθα στοιχεία της 

στολής. Η Bonnekoh αποδίδει κεντρική σημασία στο γεγονός ότι ο ιππέας της 

Θεσσαλονίκης δεν φέρει στέμμα και το θεωρεί ως ισχυρή ένδειξη κατά της 

ταύτισής του με αυτοκράτορα. Η συγγραφέας επίσης συζητά την λευκή ταινία 

που φέρει στο κεφάλι ο ιππέας και την σχετίζει με τον όρο infula dignitatis που 

αναφέρεται συχνά σε κείμενα του Θεοδοσιανού και του Ιουστινιάνειου Κώδικα 

(σσ. 374-382). Ο όρος αυτός είναι πολύ δύσκολο να ερμηνευθεί. Φαίνεται ότι 

στις περισσότερες περιπτώσεις ο όρος χρησιμοποιείται με ευρεία σημασία ως 

συνώνυμο του αξιώματος. Η συγγραφέας προτείνει τον στενό συσχετισμό του με 

διάφορες απεικονίσεις ταινιών κεφαλής σε μικρογραφίες, και κατ’ επέκταση με 

την τοιχογραφία της Θεσσαλονίκης. Η ταύτιση είναι τελείως υποθετική. 

Όσον αφορά στο γαλάζιο φωτοστέφανο του ιππέα μας, η συγγραφέας 

διαπιστώνει (σσ. 382-386) ότι στην υπό συζήτηση περίοδο φωτοστέφανα 

εμφανίζονται μόνο σε μορφές αυτοκρατόρων και ιερών μορφών (του Ιησού, της 

Παναγίας και των αγγέλων). Καταλήγει στο συμπέρασμα ότι το αυτοκρατορικό 

φωτοστέφανο είναι πάντα χρυσό και, επειδή ο ιππέας της Θεσσαλονίκης έχει 

γαλάζιο, δεν μπορεί να είναι αυτοκράτορας και είναι προτιμότερο να θεωρηθεί 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 305-313

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 311

ως έπαρχος. Ωστόσο δεν βρίσκει ούτε μία απεικόνιση επάρχου ή άλλου 

αξιωματούχου με φωτοστέφανο για να παραθέσει ως παράλληλο. Εντοπίζει 

γαλάζια φωτοστέφανα σε δύο απεικονίσεις μορφών αβέβαιης ταύτισης (του 

4ου αιώνα στην Κατακόμβη της Via Latina, και του 6ου στο Wadi Afrit της 

Ιορδανίας), τις οποίες χρησιμοποιεί ως απόδειξη για το ότι μορφές πλην του 

αυτοκράτορα μπορούσαν να έχουν φωτοστέφανο. Τα επιχειρήματά της δεν είναι 

πειστικά.

Σχετικά με την εικονογραφία της θριαμβικής υποδοχής (adventus/ingressus) 

(σσ. 396-407), η συγγραφέας παρουσιάζει πολλαπλά παραδείγματα απεικονίσεων 

αυτοκρατορικής adventus, όπου ο αυτοκράτορας εικονίζεται πεζός ή έφιππος, με 

το δεξί χέρι υψωμένο σε χαιρετισμό, όπως ο ιππέας της Θεσσαλονίκης. Η ίδια 

παραθέτει πηγές που επιβεβαιώνουν ότι αντίστοιχες τελετές οργανώνονταν 

και για την υποδοχή άλλων αξιωματούχων και επομένως ήταν πιθανό να 

απεικονίζονται και στην τέχνη, αν και δεν έχει σωθεί κανένα παράδειγμα.

Δεδομένου ότι οι περισσότερες από τις σωζόμενες απεικονίσεις 

αυτοκρατόρων δεν είναι έγχρωμες, η συγγραφέας αποδίδει δευτερεύουσα 

σημασία στον συνδυασμό των χρωμάτων της ενδυμασίας ως διακριτικό του 

αυτοκράτορα. Ωστόσο, αξίζει να παρατηρήσουμε ότι τα χρώματα του ιππέα 

της Θεσσαλονίκης (πορφυρή χλαμύδα με χρυσό ταβλίον, πορφυρά υποδήματα 

και λευκός χιτωνίσκος)4 απαντούν μόνο στους αυτοκράτορες των ψηφιδωτών 

της Ραβέννας, και σε απεικονίσεις βιβλικών βασιλέων (Φαραώ, Σαούλ, Δαβίδ, 

Σολομών, Ηρώδης) στα ψηφιδωτά της Santa Maria Maggiore και σε μικρογραφίες 

χειρογράφων. Οι μορφές των βιβλικών βασιλέων είναι στην ουσία το κλειδί για 

την ερμηνεία του ιππέα της Θεσσαλονίκης, καθώς φέρουν όχι μόνο χλαμύδα με 

τα ίδια χρώματα, αλλά επίσης και φωτοστέφανο και την μυστηριώδη λευκή 

ταινία στο κεφάλι. Μάλιστα το φωτοστέφανο χρησιμοποιείται ακόμη και σε 

απεικονίσεις «κακών» βασιλέων όπως ο Ηρώδης στην Santa Maria Maggiore (στα 

ψηφιδωτά του θριαμβικού τόξου, 5ου αιώνα) ή ο Φαραώ στις μικρογραφίες της 

Συριακής Βίβλου της Εθνικής Βιβλιοθήκης της Γαλλίας (6ου αιώνα). Τα στοιχεία 

της εικονογραφίας των βιβλικών βασιλέων (πορφυρή χλαμύδα με χρυσό ταβλίον, 

4. Η συγγραφέας εκφράζει αμφιβολίες για το κατά πόσο η χλαμύδα του ιππέα της 
Θεσσαλονίκης πρέπει να αναγνωριστεί ως πορφυρή. Πράγματι, δεδομένης της κακής 
διατήρησης της τοιχογραφίας, δεν μπορούμε να αποκλείσουμε ο τόνος των χρωμάτων να 
έχει αλλοιωθεί, ωστόσο ο προσεκτικός συνδυασμός τους για την υποδήλωση αξιώματος 
είναι νομίζω άμεσα αναγνωρίσιμος.



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 305-313

312 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

λευκός χιτωνίσκος, λευκή ταινία στο κεφάλι, φωτοστέφανο) συναποτελούν την 

σταθερή εικονογραφική απόδοση συγκεκριμένου αξιώματος/τίτλου. Ο τίτλος 

αυτός δεν είναι δύσκολο να ταυτιστεί. Στο ελληνικό κείμενο της Βίβλου όλες 

αυτές οι μορφές (Φαραώ, Σαούλ, Σολωμών, Δαβίδ, Ηρώδης) αναφέρονται 

με την λέξη «βασιλεύς». Κατά συνέπεια είναι εύλογο να θεωρήσουμε ότι ο 

πρωτοβυζαντινός καλλιτέχνης χρησιμοποίησε την εικονογραφία του βασιλέως, 

δηλαδή του αυτοκράτορα, για να τους αποδώσει στην τέχνη του. Η σύμπτωση 

των χρωμάτων της στολής τους με αυτά των αυτοκρατόρων στα ψηφιδωτά της 

Ραβέννας νομίζω ότι αποδεικνύει επαρκώς την ένταξή τους στην αυτοκρατορική 

εικονογραφία. Δεν θα ήταν υπερβολή να πούμε ότι η ερμηνεία του ιππέα της 

Θεσσαλονίκης ως αυτοκράτορα ή όχι εξαρτάται από το αν δέχεται κανείς τους 

βιβλικούς βασιλείς ως δείγματα της αυτοκρατορικής εικονογραφίας. Η Bonnekoh 

απορρίπτει αυτή την ερμηνεία και πιστεύει ότι οι μορφές αυτές απεικονίζονται 

με διακριτικά ανώτερου αξιωματούχου ή ξένου ηγεμόνα (σσ. 311-345). Η άποψή 

της αυτή παίζει καθοριστικό ρόλο στα επιχειρήματά της, αλλά νομίζω ότι δεν 

τεκμηριώνεται πειστικά. 

Προκειμένου να υποστηρίξει την θέση της, η συγγραφέας αναζητά στοιχεία 

και μαρτυρίες που να πιστοποιούν ότι οι έπαρχοι μπορούσαν να φορούν 

πορφυρά ενδύματα. Με ιδιαίτερη προσοχή πρέπει να διαβαστεί η ανάλυση 

(σσ. 310-345) πάνω σε ένα χωρίο από το Περί Αρχών του Ιωάννη Λυδού, στο 

οποίο περιγράφεται ένας κοντός μανδύας που αποτελούσε διακριτικό των 

επάρχων (2.13). Στο κείμενο το χρώμα του μανδύα αναφέρεται ως φοινικοῦν. Η 

Bonnekoh μεταφράζει ελεύθερα το επίθετο φοινικοῦς ως purpurner (πορφυρός) 

και, βάσει αυτού, καταλήγει στο ότι τα ενδύματα των επάρχων μπορούσαν να 

είναι πορφυρά. Πράγματι το λεξικό Liddell & Scott μεταφράζει το φοινικοῦς ως 

purple-red, crimson, and (generally) red. Ωστόσο, ο Λυδός, που είναι εξαιρετικά 

ακριβής με την περιγραφή των ενδυμάτων και των υλικών, χρησιμοποιεί για τα 

πορφυρά στοιχεία της ενδυμασίας το επίθετο πορφυροῦς ή ὁλοπόρφυρος, ενώ 

μια προσεκτική ανάγνωση του χωρίου για τον μανδύα των επάρχων δείχνει ότι 

το κείμενο μάλλον μιλά για ένδυμα κόκκινου και όχι πορφυρού χρώματος. Κατά 

την γνώμη μου, η συγγραφέας δεν χρησιμοποιεί σωστά την πηγή. 

Η συγγραφέας υποπίπτει σε αντίστοιχο σφάλμα και όταν χρησιμοποιεί 

(σ. 345) χωρίο του Προκοπίου (Περί Κτισμάτων 3.1. 20-22) όπου περιγράφεται 

η χλαμύδα που έστελνε ο αυτοκράτορας ως προνόμιο στους πέντε συμμάχους 

σατράπες της Αρμενίας. Η συγγραφέας διαβάζει το συγκεκριμένο κείμενο 

θεωρώντας ότι αναφέρεται σε πορφυρές χλαμύδες με χρυσό ταβλίον, όπως του 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 305-313

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 313

ιππέα της Θεσσαλονίκης. Όπως είναι λογικό, μια τέτοια μαρτυρία θα ενίσχυε 

αποφασιστικά την θεωρία της, αλλά φοβάμαι πως η ανάγνωση της πηγής εκ 

μέρους της είναι εσφαλμένη. Ο Προκόπιος αναφέρεται σε χλαμύδα από βύσσο 

(το «μετάξι της θάλασσας»), ένα βαρύτιμο ύφασμα με όψη πυρόξανθη και όχι 

πορφυρή. Η διατύπωση του εν λόγω χωρίου απλώς τονίζει ότι το ταβλίον της 

συγκεκριμένης χλαμύδας ήταν χρυσό αντί για το σύνηθες πορφυρό. Το κείμενο 

μιλά για κιτρινωπή χλαμύδα με χρυσό ταβλίον και δεν υποστηρίζει καθόλου την 

υπόθεση της Bonnekoh. 

Η Bonnekoh επιχειρεί τέλος να εντοπίσει εικονογραφικές μαρτυρίες 

για επάρχους με πορφυρά ενδύματα στις μικρογραφίες του Σκυλίτζη της 

Μαδρίτης και σε ένα χειρόγραφο του 11ου/12ου αιώνα στο Princeton. Εκεί 

όντως απεικονίζονται μορφές αυλικών με πορφυρούς (;) μανδύες (σσ. 335-336), 

αλλά τα χειρόγραφα αυτά απεικονίζουν τις ενδυμασίες μιας αυλής του 12ου 

αιώνα, πολύ διαφορετικής από εκείνη της Ύστερης Αρχαιότητας. Επομένως οι 

συγκεκριμένες μικρογραφίες δεν ενδείκνυνται για σύγκριση με την τοιχογραφία 

της Θεσσαλονίκης. Αυτή η παρατήρηση ισχύει γενικότερα για την μεθοδολογία 

της Bonnekoh. Παρά το γεγονός ότι η συγγραφέας χρονολογεί (σωστά) την 

τοιχογραφία στον 7ο αιώνα και όχι στην Μεσοβυζαντινή περίοδο, οι υποθέσεις 

πολύ συχνά στηρίζονται σε συσχετισμούς με έργα μεταγενέστερων περιόδων.

Συμπερασματικά, συμφωνώ με την Bonnekoh ότι στις τοιχογραφίες αυτές 

έχουμε έναν αφηγηματικό κύκλο θαυμάτων του Αγίου Δημητρίου από τον 7ο 

αιώνα, αλλά διατηρώ επιφυλάξεις ως προς την ταύτιση του ιππέα με έπαρχο. 

Χωρίς να μπορεί να αποκλειστεί η προτεινόμενη ερμηνεία, η εκδοχή του 

αυτοκράτορα παραμένει, νομίζω, ισχυρή και το επεισόδιο είναι προτιμότερο 

να ερμηνευθεί ως θαύμα με αυτοκράτορα, το οποίο δεν περιλαμβάνεται στις 

σωζόμενες συλλογές των Θαυμάτων του Αγίου Δημητρίου. 

Παρά τις διαφωνίες μου με κάποιες από τις θέσεις της συγγραφέως, θα 

ήθελα να εξάρω το βιβλίο ως προϊόν πολύ σοβαρής έρευνας και ως υπόδειγμα 

συστηματικής εικονογραφικής ανάλυσης. Η συμβολή της Pamela Bonnekoh στην 

μελέτη της παλαιοχριστινιακής Θεσσαλονίκης έχει ιδιαίτερη βαρύτητα και είναι 

αξιέπαινη. 

Ευθύμης Ρίζος

Linacre College, Oxford





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 315-318

M. Altripp, Die Basilika in Byzanz. Gestalt, Ausstattung und Funktion sowie 
das Verhältnis zur Kreuzkuppelkirche [Millennium-Studien, 42], Berlin-Boston, 

2013, IX + 216 S. 125 Tafeln. 1 Kartenbeilage. ISBN 978-3-11-026502-6

Die Geschichte der Architektur in Byzanz ist im Vergleich zu jener der 

spätantiken Zeit und erst recht zu jener des westlichen Mittelalters in vielen 

Bereichen noch nicht so weit vorangeschritten, daß wir alle Fragen an diese 

byzantinische Architektur stellen könnten, mit denen sich etwa die westliche 

Kunstgeschichte bereits seit Jahrzenten beschäftigt. Das hat viele Gründe, die 

letzlich aber hauptsächlich auf zwei Punkte zurückzuführen sind. Erstens: die 

Forschung in diesem Bereich ist noch jung und zweitens, die Zahl der an dieser 

Forschung Beteiligten ist gerade im Vergleich zu der übrigen Kunstgeschichte 

verschwindend gering.

Es ist daher sofort einleuchtend, daß sich die Forschung der byzantinischen 

Architektur noch immer mit Dingen beschäftigt, die die westliche Kunstgeschichte 

schon längst hinter sich gelassen hat. Dazu z. B. auch die Typologie. Andererseits 

gehört die Typologie in vielerlei Hinsicht zu den Voraussetzungen für weiterführende  

Forschungen. 

Vor diesem Hintergrund mag die Publikation einer Arbeit über die “Basilika 

in Byzanz” mit allen Variationen wie ein Anachronismus wirken. Aber tatsächlich 

sind vielen byzantinischen Bautypen Untersuchungen gewidmet worden, der 

byzantinischen Basilika dagegen jedoch nicht. Die besagte Arbeit füllt daher eine 

Lücke. 

Als dominierender Kirchentyp der mittel-und spätbyzantinischen Zeit wird 

in der byzantinischen Architekturgeschichte die Kreuzkuppelkirche angesehen. 

Dabei wird häufig vergessen oder nur am Rande erwähnt, dass es auch in dieser Zeit 

durchaus noch dreischiffige Basiliken gab, sei es als kontinuierlich genutzter Bau 

aus frühchristlicher Zeit, sei es als Neubau. Es ist Zweck der vorliegenden Arbeit, 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 315-318

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review316

diese Bauten in das Zentrum der Betrachtung zu stellen und ihren Stellenwert im 

Rahmen der byzantinischen Architekturgeschichte zu bestimmen. Warum und in 

welchem Kontext wurde eigentlich noch der “altmodische” Bautyp der Basilika 

gewählt, hatte er eine spezielle Funktion? Wie steht es um das Verhältnis zum 

“neuen” Typ der Kreuzkuppelkirche?

Es ist offenkundig, daß sich eine solche Arbeit über die “Basilika in Byzanz” 

zunächst ganz dem Bautypus selbst widmen muss. Dabei steht die Entwicklung und 

Ausdifferenzierung des Typus im Vordergrund, und es ist tatsächlich bemerkenswert, 

welche Formen die Bauleute, diesem schlichten Grundtypus abgerungen haben. Der 

erste Hauptteil des Buches (S. 8-72) folgt ganz typologischen Gesichtspunkten. 

Ein großer Abschnitt beschäftigt sich mit “Neu- und Umbauten” (S. 72-99) einer 

Basilika über einem spätantiken Vorgänger, dem Neubau eines Zentralbaues 

über einer Basilika oder dem Umbau einer Basilika unter Beibehaltung des Typs 

besprochen. Ein zweiter Teil behandelt kleinteilig untergliedert architektonische 

Detailformen und Ausstattungselemente (S. 99-133). Auch hier wird streng 

typologisch vorgegangen.

Die Aufgabe dieser Arbeit ist vielmehr, einen ersten Überblick zu bieten 

und darüber hinnaus das Bild der Geschichte der byzantinischen Architektur 

ergänzen und erweitern zu können. Zudem möchte diese Arbeit auch einen Anstoß 

zu der Überlegung bieten, in welchem Verhältnis Längs-und Zentralbauten in 

Byzanz tatsächlich zueinander standen, und somit über eine rein typologische 

Abhandlung hinausgehen. Dabei ist sich der Verfasser bewußt, daß weder sämtliche 

Denkmäler erfaßt, noch alle Aspekte der komplexen Thematik berücksichtigt bzw. 

gleichgewichtig behandelt worden sind.

Die überwältigende Mehrheit der 92 Kirchenbauten im Katalogteil (S. 177-188), 

deren urspüngliche basilikale Gestalt gesichert oder zumindest sehr wahrscheinlich 

ist, befindet sich in Griechenland inclusive Kreta, Zypern (3) und Südalbanien 

(3). Kleinasien ist mit sieben Beispielen im Katalog vertreten. Weitere Bauten in 

Kleinasien, Kappadokien, dem Pontosgebiet, Bulgarien und in den südslavischen 

Gebiete werden im Text behandelt.

Der Verfasser einer solchen Arbeit muss sich demnach selbst beschränken, um 

diese nicht ausufern zu lassen, und muss trotzdem die vielen Fragen im Blick haben, 

die sein Thema aufwirft. Gleichzeitig aber werden ihm auch Grenzen gesetzt, weil z. 

B. die Forschung in vielen Bereichen nicht in gleicher Weise vorangeschritten ist. So 

ist es unstrittig, daß wir für Griechenland sehr viel besser unterrichtet sind. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 315-318

317ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Eine Beschränkung liegt auch in der Geographie. Byzanz hatte 

selbstverständlich keine festen Grenzen. Gerade jene zwischen Byzanz und den 

Südslaven verschoben sich immer wieder. Zudem hatten gerade die Bulgaren ein 

ambivalentes Verhältnis zu Byzanz, was sie nicht daran gehindert hat, sich mit der 

größeren Macht auszutauschen und von ihr beeinflussen zu lassen.

Beschränkungen bei Zeit-und Raum-Grenzen haftet immer etwas Willkürliches 

an und gehen immer mit einem Verlust einher. Trotzdem ziehen wir hier zu Recht 

Grenzen, um Forschung handhabbar zu machen. Diese Arbeit verfährt hier ganz in 

diesem Sinn. Dadurch fallen einige wichtigen byzantinischen Denkmäler weg bzw. 

werden nur kurz erwähnt (Hagia Sophiakirche in Ochrid, Hagia Sophiakirche in 

Vizye, Alte Metropolis in Mesembria).

Ein anderes Problem, das sich bei einem solchen Thema entgegenstellt, 

ist die Frage der Datierung. Angesichts der Zahl von Denkmälern (92) ist eine 

ausführliche Diskussion zu deren Datierung nicht in jedem Falle sinnvoll. Bei vielen 

Bauten leistet die Arbeit aber genau dies und wägt die Argumente entsprechend 

ab. Das gilt etwa auch für die Basilika auf der Akropolis von Sparta, für die es 

keine eindeutigen Hinweise auf ihre Datierung gibt. Insofern ist die vorgetragene 

Datierung in das 7. Jh. genauso berechtigt (P. L. Vocotopoulos, Παρατηρήσεις στὴν 

λεγόμενη βασιλικὴ τοῦ Ἁγίου Νίκωνος, Akten des I. Internationalen Kongresses 
der Peloponnesischen Studien, v. 2, Athen 1976-1978, 273-285), wie die zuletzt 

vorgeschlagene ins 6. Jh. (R. Sweetman, The Akropolis Basilica church Sparta: the 

broader research issues, in: Sparta and Laconia: from prehistory to pre-modern, 
London 2009, 331-341). Auf ein ähnliches Problem stoßen wir bei der Basilika von 

Kalambaka, für die jüngst eine Datierung in 9. Jh. ins Gespräch gebracht worden 

ist (V. Sythiakakis-Kritsimallis – S. Voyadjis, Redating the Basilica of Dormition, 

Kalampaka, Thessaly, JÖB 61, 2011, 195-227). Das gilt ebenso für die Basiliken 

auf der Tegani, in Apidia und in Knidos (Karien) und erst recht für die schlecht 

publizierten Anlagen von Skillountia und Korone. Daß sich aus einer weiteren 

Auseindersetzung mit den byzantinischen Basiliken neue Aspekte hinsichtlich der 

chronologischen Einordnung ergeben werden, steht völlig außer Frage.

Ein Hauptteil beschäftigt sich mit der Funktion der byzantinischen Basiliken 

(S. 146-162). Hier wird zwischen Bischofs- und Klosterkirchen unterschieden. Die 

Tatsache, dass zahlreiche der großen Basiliken als Bischofskirchen dienten, ist schon 

in der älteren Literatur angesprochen worden, auch dass Basiliken eher seltener als 

Klosterkirchen belegt sind, überrascht nicht (S. 162-166). Aus dieser Beobachtung 

ist aber keine Regel abzuleiten. Auch das Verhältnis zwischen der Größe der 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 315-318

318 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Basiliken und der Zahl von Gläubigen, die darin Platz finden, im Vergleich zur 

Kreuzkuppelkirche kann zunächst keine verwertbare Antwort liefern. Viele der 

basilikalen Anlagen sind sehr klein, so daß sie in dieser Hinsicht keinen Vorteil 

gegenüber einer Kreuzkuppelkirche bieten, von denen nicht wenige eine beachtliche 

Größe erreichen. Viele kleinen Basiliken haben sicher dem Zweck einer privaten 

Funktion gedient.

Der Autor hat nicht mehr neuere Literatur berücksichtigt, so z.B. F. G. 

Karayianni, Επισκοπικοί ναοί της Μέσης Βυζαντινής περιόδου. Το παράδειγμα 
της Μακεδονίας, Thessalonike 2006 (Diss.), D. Αthanasoules, Η ναοδομία στην 
Επισκοπή Ωλένης κατά την Μέση και Ύστερη Βυζαντινή περίοδο, Thessalonike 

2006 (Diss.), G. Marinou, Άγιος Δημήτριος του Μυστρά, Athen 2002, Α. Louvi 

–Kize, Τo γλυπτό «προσκυνητάρι» στο ναό του Αγίου Γεωργίου του Κάστρου 

στο Γεράκι, ΔΧΑΕ 4/25 (2004), 111-126, N. Gkioles, Ἡ χριστιανική τέχνη στήν 
Κύπρο, Nicosia 2003, Ν. D. Delenikolas – Β. Vemi, Ἁγία Παρασκευὴ Χαλκίδος. 

Ἕνα βενετικὸ πρόγραμμα ἀνοικοδόμησης τὸν 13o αἰώνα, Atti del Convegno 
Internazionale. Venezia – Euboea, da Egripos a Negroponte, Athen 2006, 229-266, 

E. Theoklieva- Stoizeva, H τοπογραφία της Μεσημβρίας του Ευξείνου Πόντου 
από τον 4ο έως τις αρχές του 7ου αιώνα, Thessalonike 2009.

Der Ortsindex (S. 214-216) erfasst nur die im Katalog enthaltenen Denkmäler, 

was die Auffindung der zahlreichen sonstigen im Text erwähnten Kirchen erheblich 

erschwert. Das Buch ist reich mit Grundrissen und Abbildungen ausgestattet. Die 

Grundrisse wurden vom Verfasser umgezeichnet, was wohl den Vorteil der besseren 

Vergleichbarkeit haben soll.

Zum Schluß ist noch einmal darauf hingewiesen, dass das Buch als 

Materialpräsentation große Verdienste hat, es macht z. T. auf weniger bekannte 

und entlegen publizierte Kirchen aufmerksam. Damit trägt es zur Erforschung 

der Architekturgeschichte von Byzanz bei und kann als Anregung zur weiteren 

Beschäftigung mit dem Bautyp und der Funktion der Basilika im Byzanz beitragen. 

Nikolaos Gkioles

Emer. Prof. der Universität Athen

 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 319-322

F. Lauritzen, The Depiction of Character in the Chronographia of Michael 
Psellos [ΒΥΖΑΝΤΙΟς. Studies in Byzantine History and Civilization 7], Turnhout 

2013, σελ. Χ+260. ΙSBN 978-2-503-54841-8

Το υπό συζήτηση βιβλίο του F. Lauritzen (L. εφεξής) αποτελεί την 

επεξεργασμένη μορφή της διδακτορικής διατριβής που είχε υποβληθεί το 2005 

στο Πανεπιστήμιο Columbia με τον ελαφρώς διαφοροποιημένο τίτλο «Psellos’ 
Depiction of Character in the Chronographia». Η δομή του έχει ως εξής: πρόλογος, 

κεφάλαια 1-8, διαιρεμένα το καθένα σε υποκεφάλαια με επιμέρους τίτλους και 

ενίοτε συμπεράσματα, δύο παραρτήματα, βιβλιογραφία και ευρετήριο.

Στο πρώτο εισαγωγικό κεφάλαιο (Introduction, σσ. 1-30) ο L. επιχειρεί 

την σύνδεση της Χρονογραφίας με το περιβάλλον του συγγραφέα της και την 

ευρύτερη βυζαντινή λογοτεχνική παραγωγή του 11ου αιώνα. Η βασική σκέψη 

του είναι ότι ο Ψελλός αποτελεί τον συνεκτικό κρίκο ανάμεσα στους σύγχρονούς 

του συγγραφείς, τα έργα και τις ιδέες τους, με την έννοια ότι το πλούσιο και 

πολυσχιδές έργο του άπτεται των ενδιαφερόντων τους και ο ίδιος τούς γνωρίζει 

προσωπικά. 

Εκκινώντας από την θέση ότι για τον Ψελλό οι χαρακτήρες των ανθρώπων 

είναι ο κύριος ρυθμιστικός παράγοντας της ιστορίας και για τον λόγο αυτόν 

η περιγραφή τους συνιστά την βασική δίοδο προσέγγισης της ιστορίας στην 

Χρονογραφία, στο δεύτερο κεφάλαιο (Character in the Chronographia, σσ. 31-

54) ο L. παρουσιάζει αναλυτικά τα τέσσερα κεντρικά σημεία βάσει των οποίων 

περιγράφεται ο χαρακτήρας από τον Ψελλό: ψυχή, βαθεῖα γνώμη, ἦθος και εἶδος. 

Η ψυχή και η βαθεῖα γνώμη συνιστούν τα βασικότερα στοιχεία του χαρακτήρα, 

αφορούν τον αθέατο στους πολλούς εσωτερικό κόσμο του ανθρώπου και 

επηρεάζουν τις πράξεις του, διαμορφώνουν δηλαδή τα άλλα δύο στοιχεία του 

χαρακτήρα, το ἦθος (συμπεριφορά) και το εἶδος (εξωτερική εμφάνιση). Καθώς 

τα παραπάνω τέσσερα χαρακτηριστικά είναι στενά συνδεδεμένα μεταξύ τους, 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 319-322

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review320

αρκεί έστω και ένα, σύμφωνα με τον Ψελλό, για να μας δώσει μια σχετικά καλή 

εικόνα του χαρακτήρα ενός ανθρώπου.

Σε άμεση συνάρτηση με την τελευταία παρατήρηση, το τρίτο κεφάλαιο του 

βιβλίου (The unity of character in Psellos’ Chronographia, σσ. 55-78) ασχολείται 

με την συνέπεια του χαρακτήρα ενός ανθρώπου καθ’ όλη την διάρκεια της ζωής 

του. Σύμφωνα με τον L., ο Ψελλός διακρίνει μία κεντρική αρετή ή αδυναμία 

ενός αυτοκράτορα, η οποία τον χαρακτηρίζει σταθερά από την γέννηση 

έως και τον θάνατό του, με μόνη ενδιάμεση διαφοροποίηση την μικρότερη ή 

μεγαλύτερη ένταση εμφάνισής της συνεπεία των εξωτερικών παραγόντων. Ο L. 

υποστηρίζει ότι βάσει αυτών των αρετών ή αδυναμιών ο Ψελλός επιλέγει τα 

διάφορα γεγονότα της αφήγησής του και δομεί ανάλογα τα επιμέρους κεφάλαια 

της Χρονογραφίας του, ακριβώς για να καταστήσει σαφείς στους αναγνώστες 

του τους χαρακτήρες των πρωταγωνιστών της αφήγησής του. 

Δεδομένου ότι ο Ψελλός εκτός από ικανός ιστορικός συγγραφέας υπήρξε 

και ένας από τους σημαντικότερους φιλοσόφους της βυζαντινής περιόδου, στο 

τέταρτο κεφάλαιο (Platonic Personality, σσ. 79-112) ο L. θέτει τα συμπεράσματα 

της προηγηθείσας ανάλυσής του υπό το πρίσμα και της φιλοσοφικής σκέψης του 

Ψελλού, όπως αυτή αποτυπώνεται στα αντίστοιχα έργα του. Έτσι, η διάκριση 

ανάμεσα στον εσωτερικό και τον εξωτερικό άνθρωπο του δευτέρου κεφαλαίου 

του βιβλίου εκτιμάται εδώ ως νεοπλατωνική απήχηση, ενώ η απουσία από την 

Χρονογραφία της αριστοτελικής θέσης ότι μπορεί κάποιος να γνωρίζει τί είναι 

σωστό να πράξει, αλλά να μην το κάνει (αδυναμία βούλησης), σημειώνεται ως 

απόδειξη για το ότι ο Ψελλός περιγράφει τους χαρακτήρες των πρωταγωνιστών 

της αφήγησής του έξω από την αριστοτελική επιρροή.

Στο πέμπτο κεφάλαιο (Rhetorical Creation, σσ. 113-141) ο L. αναδεικνύει την 

ρητορική διάσταση της Χρονογραφίας σε σχέση με το θέμα που τον απασχολεί, 

υπογραμμίζοντας την επιρροή των εγκωμίων στην δομή των κεφαλαίων και την 

χρήση συγκεκριμένων ρητορικών τεχνασμάτων. 

Στο έκτο κεφάλαιο με τον εύγλωττο τίτλο «Historical Manipulation» (σσ. 143-

166) ερμηνεύεται η παρουσίαση του χαρακτήρα των συγκεκριμένων προσώπων 

της Χρονογραφίας υπό το πρίσμα των προσωπικών σχέσεων και αισθημάτων 

του Ψελλού προς αυτούς, στο δε έβδομο κεφάλαιο (The use of classical literature 

to build character, σσ. 167-191) εξετάζεται ο κλασικισμός του Ψελλού, η 

χρήση δηλαδή έργων της κλασικής γραμματείας και δη του Πλουτάρχου  στην 

περιγραφή των χαρακτήρων.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 319-322

321ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Τα βιβλίο ολοκληρώνεται με το κεφάλαιο «Conclusion: unparalleled lives» 

(σσ. 193-206), στο οποίο ο L. συνοψίζει ως βασικό συμπέρασμα της έρευνάς του 

ότι οι χαρακτήρες των αυτοκρατόρων στην Χρονογραφία του Ψελλού είναι 

μοναδικοί και ως εκ τούτου δεν υπόκεινται σε μεταξύ τους σύγκριση, ανάλογη 

με αυτή του Πλουτάρχου στους Παραλλήλους Βίους, εφόσον κάθε βυζαντινός 

αυτοκράτορας είναι μοναδικός, πέρα και πάνω από όλους.

Ήδη από τον τίτλο του βιβλίου καθίσταται σαφές ότι η μελέτη του L. εστιάζει 

αποκλειστικά στην λογοτεχνική διάσταση της Χρονογραφίας και συγκεκριμένα 

στην αποτύπωση των χαρακτήρων μέσα στην αφήγηση του Ψελλού· με ποια κοινή 

βάση γίνεται αυτό και πώς λειτουργεί αφηγηματικά μέσα στο ίδιο το κείμενο. 

Όπως φάνηκε από την προηγούμενη σύντομη παρουσίαση του περιεχομένου, 

ο L. χρησιμοποιεί πολλές και διαφορετικές προσεγγίσεις για να φωτίσει όσο το 

δυνατόν καλύτερα το θέμα του. Οι παρατηρήσεις του, λιτά διατυπωμένες, είναι 

πραγματικά ενδιαφέρουσες και οδηγούν σε σημαντικά συμπεράσματα για τον 

τρόπο με τον οποίο συνέθεσε ο Ψελλός την Χρονογραφία του και το πώς αυτό 

το τόσο ιδιαίτερο έργο συνδέεται με την υπόλοιπη εργογραφία του, αλλά και την 

ευρύτερη βυζαντινή γραμματεία. Στις βασικές αρετές του βιβλίου οπωσδήποτε θα 

ενέτασσα και την συσχέτιση της Χρονογραφίας με την φιλοσοφική σκέψη του 

Ψελλού στο τέταρτο κεφάλαιο, το οποίο κατά την γνώμη μου αποτελεί το πιο 

ενδιαφέρον τμήμα του βιβλίου.

Ακολουθούν δύο ακόμη επισημάνσεις:

Η πρώτη είναι ότι τα επιμέρους κεφάλαια της μελέτης δίνουν σε αρκετές 

περιπτώσεις την αίσθηση μιας μεγαλύτερης αυτονομίας από αυτήν που 

θα απαιτούσε η ένταξή τους σε ένα ενιαίο βιβλίο, καθώς λείπουν συχνά 

οι απαραίτητες εσωτερικές συνδέσεις μεταξύ τους, δεν αποφεύγονται οι 

επαναλήψεις επιχειρημάτων και συγκεκριμένων χωρίων από βυζαντινά κείμενα, 

ενώ –σπανιότερα– το ίδιο ζήτημα συζητείται σε δύο κεφάλαια και με διαφορετικό 

τρόπο, γεγονός που μπερδεύει τον αναγνώστη ως προς το ποια είναι τελικά η θέση 

του συγγραφέα. Αναφέρω ένα παράδειγμα: Στο δεύτερο κεφάλαιο γίνεται ειδική 

αναφορά στο υπ. αρ. 96 ποίημα του Ιωάννη Μαυρόποδα (έκδ. Lagarde), την 

γνωστή επιστολή του Ψελλού προς τον Μαχητάριο (έκδ. Σάθα) και το προοίμιο 

της Σύνοψης Ιστοριών του Ιωάννη Σκυλίτζη (έκδ. Thurn), τα οποία σύμφωνα με 

τον L. συνδέονται με την Χρονογραφία ή ακριβέστερα, έχουν επηρεάσει άμεσα 

την τελική της μορφή. Όσον αφορά ειδικότερα το τρίτο κείμενο, ο L. υιοθετεί 

την επικρατούσα σήμερα άποψη ότι η κριτική του Σκυλίτζη αφορά την Ιστορία 
Σύντομο του Ψελλού (και όχι την Χρονογραφία του) και σημειώνει: «He (δηλ. ο 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 319-322

322 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Ψελλός) is aware of Skylitzes’ criticism against his previous work (δηλ. την Ιστορία 
Σύντομο) and that of others and he has decided to answer this criticism with the 

Chronographia» (σ. 24). Όταν, όμως, στο έκτο κεφάλαιο επανέρχεται στο ίδιο 

θέμα (βλ. σσ. 143-147), χωρίς να σημειώνει ότι τον έχει απασχολήσει και πριν, η 

θέση του είναι πιο μετριοπαθής: «Psellos may have written the Chronographia in 

response to criticism of the Historia Syntomos» (σ. 147)1. 

Η δεύτερη επισήμανσή μου αφορά την βασική θέση του L. (διατυπώνεται 

στο τρίτο κεφάλαιο και επανέρχεται σταθερά στην συνέχεια) ότι όλοι οι 

αυτοκράτορες στην Χρονογραφία διακρίνονται από ένα και μόνο στοιχείο 

του χαρακτήρα τους, είτε πρόκειται για αρετή είτε για αδυναμία τους. Κατά 

την γνώμη μου, η θέση αυτή, έτσι όπως απόλυτα διατυπώνεται, αδικεί την 

πολύπλευρη ανάλυση πολλών χαρακτήρων από τον Ψελλό και επί της ουσίας 

δεν προκύπτει άμεσα από την ίδια την Χρονογραφία.

Ανεξάρτητα από όλα αυτά, πάντως, η μελέτη του L. είναι μια αξιοπρόσεκτη 

ερευνητική δουλειά που εμπλουτίζει την οπτική μας για την Χρονογραφία του 

Ψελλού, το κλασικό αυτό αριστούργημα της βυζαντινής γραμματείας, και η 

έκδοσή της είναι ιδιαίτερα καλοδεχούμενη.

Ειρήνη-Σοφία Κιαπίδου

Πανεπιστήμιο Πατρών

1. Προσωπικά, από τα τρία κείμενα και την ανάλυση του L. στο δεύτερο κεφάλαιο 
εκτιμώ ως πιθανή την σύνδεση της Χρονογραφίας μονάχα με το ποίημα του Μαυρόποδα, 
δεδομένου ότι στο υπό συζήτηση χωρίο της Χρονογραφίας έχουμε και άμεση προσφώνηση 
(φίλτατε πάντων άνδρῶν VI, 73,6 έκδ. Reinsch) με την οποία ο Ψελλός απευθύνεται και 
αλλού στον Μαυρόποδα [αν και θα μπορούσε για τον ίδιο ακριβώς λόγο να εννοείται 
και ο Κωνσταντίνος Λειχούδης· βλ. το σχετικό σχόλιο στο D.-R. Reinsch, Michael Psellos, 
Leben der byzantinischen Kaiser (976-1075). Chronographia, Berlin-München-Boston 
2015, 827]. Αν δεχτούμε ότι η Σύνοψη Ιστοριών γράφεται τα έτη 1059-1071 (βλ. Ε.-Σ. 
Κιαπίδου, Ἡ Σύνοψη Ἱστοριῶν τοῦ Ἰωάννη Σκυλίτζη καὶ οἱ πηγές της (811-1057). Συμβολὴ 
στὴ βυζαντινὴ ἱστοριογραφία κατὰ τὸν ΙΑ΄ αἰώνα, Αθήνα 2010, 125-136) θεωρητικά 
θα μπορούσε ο Ψελλὀς να την έχει υπόψη του. Το να μπαίνει, ωστόσο, στον κόπο να 
απαντήσει στην κριτική του Σκυλίτζη το θεωρώ αρκετά απίθανο ενδεχόμενο, δεδομένης 
αφενός της ιδιοσυγκρασίας του Ψελλού και αφετέρου της μάλλον απαρατήρητης πορείας 
που διήνυσε ο Σκυλίτζης όσον αφορά τους συγχρόνους του.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 323-326

A. Ayvazyan, The Armenian Military in the Byzantine Empire. Conflict 
and Alliance under Justinian and Maurice [Alfortville] 2014, pp. 152. ISBN 

9782917329597

This is the second (“revised and expanded”) edition of a book that was first 

published by the same house, Éditions SIGEST, in 2012; a French translation (Les 
forces militaires arméniennes dans l’Empire byzantin: Luttes et alliances sous 
Justinien et Maurice) was also published in 2013. The author, Dr Armen Ayvazyan, 

is the Director of the Ararat Center for Strategic Research, an Armenian Policy 

Institute focusing on security issues, and Senior Researcher in the Yerevan Institute 

of Medieval Manuscripts (Matenadaran).

The title of the book can be misleading. As the author himself admits in the 

preface (p. 18), it “should in no way be taken as an application for a comprehensive 

coverage of the numerous and diverse relationships between the Armenian military 

and the Byzantine Empire in the age of Emperors Justinian and Maurice”. In fact, 

the book consists of two parts: the first (and by far the longer of the two) is a 

historical-military analysis of the Armenian rebellion of 538-539 (pp. 23-105), while 

the latter is titled “On Imperial Prejudice and Expedient Omission of Armenians in 

Maurice’s Strategikon” (pp. 107-126). The book also contains a useful bibliography 

of primary and secondary sources (pp. 127-138), and an index (139-149); last but 

not least, it presents a set of rather informative maps: the first is in color, while the 

last, Map 3, is actually a pair of satellite images and a photograph of the battlefield 

of Avnik taken by the author during his visit there.

The aim of the first part is to give a detailed account of the events of 538-

539 on Byzantium’s eastern frontier. The author studies the chronology of the 

Armenian rebellion, its early stages and Justinian’s counter measures, the relative 

size, effectiveness and leadership of the two opposing forces, the topography of the 

battle of Oinokhalakon and the death of the Byzantine commander, Sittas, and, 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 323-326

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review324

finally, the end of the rebellion and its aftermath. Since Procopius is our only 

source for the episode in question, English translations of the relevant passages are 

appended to the end of the chapter.

From the point of view of Byzantine military history, the most important 

contributions of this chapter are the insights it offers with regard to the topography 

of the battle of Oinokhalakon and the routes taken by Sittas and the Armenian 

rebels (pp. 68-77) ― in fact, the maps at the end of the book all refer to this chapter 

and are a welcome addition, as well as a useful aid. Based on the etymology of 

the place-name Oinokhalakon (Onik being the classical Armenian pronunciation 

of Avnik and kalak a term denoting “castle” or “fortress”), Ayvazyan locates the 

battle near the medieval Armenian castle of Avnik (modern Güzelhisar, Turkey), 

known to Byzantinists from its mention in Constantine Porphyrogenitus’ De 
administrando imperio (see the photos on pp. 79 and 82). The broken terrain of 

the battlefield clearly affected the conduct and outcome of the battle, which evolved 

into a series of separate engagements culminating in the death of Sittas at the hands 

of the Armenian rebels.

On the other hand, the author makes a number of assertions that are hardly 

supported by the sources. For instance, he claims that the death of Sittas was not 

the result of a chance encounter during an isolated skirmish, as Procopius seems to 

believe, but a planned attack against the Byzantine commander. In fact, Ayvazyan 

dwells heavily on the notion of “targeted killings” as part of the Armenian 

military’s tactical doctrine (pp. 18, 28-31, 88-89); however, although he cites several 

ancient Chinese military classics, his references to Armenian narrative sources are 

inconclusive, the latter simply mentioning the death of the enemy general during 

an engagement. Another case in point is the question of who was the leader of 

the Armenian rebellion of 538-539, Artabanes Arshakuni or Vasak Mamikonean. 

Based on the flimsiest of evidence found in Procopius, the author seems absolutely 

convinced that it was the latter (pp. 54-57). Although this is far from certain, 

Ayvazyan goes on (pp. 84-89) to reference the battle of Avkori (481), fought 

by another Vasak Mamikonean, and proceeds to what he terms “a comparative 

analysis of Mamikonean tactics”. However, if one were to read n. 153 on pp. 84-85, 

one would notice that even contemporary Armenian historians were uncertain as 

to whether it was the earlier Vasak Mamikonean or another warlord, Babgen Suny, 

who led the Armenian rebels against the Sassanids. It appears that the author might 

be making too many assumptions in the face of limited textual evidence.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 323-326

325ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Another contentious issue revolves around the numerical size of the opposing 

forces. Ayvazyan puts the number of Armenian rebels at between 10,000 and 20,000, 

based on the supposition that they were both numerous enough to intimidate Sittas 

and able to defeat him in battle (pp. 57-59). We have no way of testing this assumption 

against hard evidence, but the author’s method of calculating Sittas’ troops (pp. 

48-52) is clearly flawed. Although he mentions the studies of both Treadgold and 

Haldon in the footnotes, he mistakenly equates the generic term numerus with the 

ancient Roman legion and assuming not only that the latter still existed in the 

sixth century (in another passage he goes so far as to refer to Byzantine soldiers 

as “legionnaires”), but also that it was still 5,000-man strong (neither assumption 

is correct). This leads him, like Adontz before him, to grossly exaggerate the total 

numerical strength of the army of Armenia.

As vexing as the aforementioned issues are, however, they pale in comparison 

with the author’s tendency to use modern terms when describing the sociopolitical 

background of sixth-century Armenia ― terms such as “national self-rule” or “the 

military” functioning as an “ethno-nationally integrative” institution. Although the 

author holds doctoral degrees in both History and Political Science, clearly it is 

the political scientist and not the historian that speaks here. Particularly galling is 

his choice of words when describing Armenian troops. His systematic use of terms 

such as “the military” or “Armenian armed forces”, combined with such statements 

as “the ancient and medieval Armenian states and kings were naturally cultivating 
and institutionalizing their armed forces” (emphasis is that of the text), is meant 

to convey the image of a professional fighting force, an image that is blatantly 

anachronistic, since it applies modern notions of a unified chain of command, 

universal standards of training and cohesive tactical doctrines to a group of men, 

undoubtedly brave and efficient, but still little more than a collection of feudal lords 

and their private retinues.

The author’s insistence in describing sixth-century Armenia as a sort of 

modern nation-state united by a professional military does not allow him to grasp 

the real reason behind the Armenians being omitted from the chapter describing 

foreign enemies in the Strategikon, which is the aim of the second part of his book. 

Although Dr Ayvazyan is correct in assuming that the Byzantines viewed the 

Armenians in a less than complimentary light, characterizing those stereotypes as 

“racist” or calling Byzantium’s policies towards Armenia “colonialist” is rather far-

fetched. It was neither Byzantine prejudice towards Armenians nor a “conspiracy” 

on the part of Maurice (whom Ayvazyan assumes to be the actual author of the 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 323-326

326 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Strategikon) to undermine Armenia’s military potential while at the same time 

securing its “smooth Hellenization” that led to the omission; it was the simple fact 

that sixth/seventh-century Armenia was not an independent state with its own 

military, but a geographical region that had been divided between the Eastern 

Roman Empire and Sassanid Persia two centuries earlier.

Nevertheless, one must not assume our opinion of Dr Ayvazyan’ work to 

be wholly negative. Although by academic standards the book might seem less 

than satisfactory to a professional Byzantinist, it should be born in mind that its 

component essays were originally written for the general public (a version of the 

first was published in a Russian/Armenian newspaper, while an earlier version of 

the second appeared in the popular history magazine Medieval Warfare II.4, 2012, 

33-36); as such, they deserve to not be judged too harshly. If one views it solely as 

a means of introducing Byzantium to an audience unfamiliar with the military 

history of the Eastern Roman Empire, then the book certainly serves its purpose 

― provided that readers exercise due caution when it comes to its conclusions and 

some of its basic tenets.

Christos G. Makrypoulias

IHR/NHRF



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 327-333

Eustathios of Thessaloniki, Secular Orations 1167/8 to 1179, 
translated by Andrew F. Stone with an introduction and commentary 
[Byzantina Australiensia 19], Brisbane 2013, σελ. xxv+241. ISBN 978-1-
876503-36-9

Το έργο του Ευσταθίου Θεσσαλονίκης απασχολεί οποιαδήποτε συζήτηση 

για την βυζαντινή λογοτεχνία του δωδέκατου αιώνα. Μολονότι η αυθεντία του 

μεγαλύτερου βυζαντινού ομηριστή είχε στρέψει στο παρελθόν το ενδιαφέρον 

κυρίως στην φιλολογική πλευρά του έργου του, η κατάσταση πλέον στην έρευνα 

εμφανίζεται περισσότερο ισορροπημένη, υπό την έννοια ότι εξετάζονται πτυχές 

του συνδυαστικά ή, εν πάση περιπτώσει, χωρίς να αποκλείονται άλλες. Στην 

κατεύθυνση της σφαιρικότερης αποτίμησης της συγγραφικής παραγωγής του 

συνέβαλε αποφασιστικά η έκδοση, το 1984, του βιβλίου του Alexander Kazhdan 

(σε συνεργασία με τον Simon Franklin), Studies on Byzantine Literature of the 
Eleventh and Twelfth Centuries1, του οποίου το τέταρτο κεφάλαιο εξετάζει 

συστηματικά όψεις του βίου και του έργου του Ευσταθίου. Με το κεφάλαιο 

αυτό ο Kazhdan εξοικείωσε τους μελετητές με την σχετική έρευνα που είχε 

δημοσιεύσει σε άρθρα του στην ρωσική γλώσσα, προτού αναχωρήσει από την 

Σοβιετική Ένωση. Για τον Kazhdan, η σύνθεση του πορτραίτου του Ευσταθίου 

– όπως και κάθε βυζαντινού συγγραφέα, άλλωστε – προϋποθέτει τον συνδυασμό 

στοιχείων από κείμενά του όλων των φιλολογικών ειδών. Ο συγγραφέας 

προέχει των μεμονωμένων ειδών ως ολότητα και όχι το αντίστροφο2. Την κακώς 

1. A. Kazhdan (σε συνεργασία με τον S. Franklin), Studies on Byzantine Literature 
of the Eleventh and Twelfth Centuries, Cambridge - Paris 1984 [ελλ. μτφρ.: Μελέτες στη 
βυζαντινή λογοτεχνία του 11ου και 12ου αιώνα, μτφρ. Μ. Αυγερινού-Τζιώγα, επιμ. Β. 
Κατσαρός, Αθήνα 2007]. 

2. Kazhdan – Franklin, Studies, viii: “I give pride of place not to the genre, but to the 
writer. In order to construct a portrait of Eustathius, I combine the evidence of his historical 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 327-333

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review328

νοούμενη στεγανότητα της φιλολογικής κατηγοριοποίησης, και κατ’ επέκταση 

την επιλεκτική χρήση ορισμένων συγγραφέων σε σχέση με άλλους βάσει της 

«ιστορικότητας» του έργου τους, υπερέβη και ο Paul Magdalino στο βιβλίο 

του για την βασιλεία του Μανουήλ Α΄ Κομνηνού, προβάλλοντας, για πρώτη 

ίσως φορά σε τέτοια έκταση, την αξία του ρητορικού έργου του Ευσταθίου ως 

ιστορικής πηγής3.

Σε αυτό το πνεύμα ο Andrew F. Stone έχει γράψει σειρά άρθρων, τα οποία 

τον έχουν κάνει γνωστό σε όσους ασχολούνται με τον Ευστάθιο Θεσσαλονίκης 

αλλά και με τον δωδέκατο αιώνα γενικότερα. Ειδικά όσον αφορά τον Ευστάθιο, 

η συχνότητα και ο αριθμός των μελετών του Stone τον καθιστούν τον πιο 

συστηματικό μελετητή του λόγιου αρχιεπισκόπου κατά τα τελευταία έτη. Με 

τα εφόδια τόσων χρόνων ο Stone μετέφρασε έξι «κοσμικούς λόγους» (“secular 

orations”) του Ευσταθίου, και γίνεται εμφανής η πρόθεσή του να δείξει μέσα από 

το βιβλίο αυτό την χρησιμότητα των συγκεκριμένων λόγων για την απόκτηση 

πληρέστερης γνώσης τόσο του βίου όσο και της εποχής του Ευσταθίου. Ως προς 

την έκδοση, η μετάφρασή του εντάσσεται στην σειρά Byzantina Australiensia ως 

ο υπ’ αριθμόν 19 τόμος. Στην ίδια σειρά – που έχει παρουσιάσει αξιοσημείωτη 

επίδοση στην μετάφραση κειμένων βυζαντινών συγγραφέων τα τελευταία 

χρόνια – έχει εκδοθεί και η αγγλική μετάφραση της Συγγραφῆς του Ευσταθίου 

για την άλωση της Θεσσαλονίκης από τον John R. Melville Jones4.

Tο έργο που ανέλαβε o Stone δεν ήταν εύκολο. Συχνά, το απαιτητικό ύφος 

και η αττικίζουσα γλώσσα του Ευσταθίου δυσκολεύουν ακόμα και έμπειρους 

μελετητές να κατανοήσουν όλες τις αποχρώσεις των λεγομένων του, αλλά ο 

Stone κατόρθωσε να προσφέρει μια ζωντανή και ρέουσα μετάφραση. Κατά την 

άποψη του υπογράφοντος, οι μεταφράσεις βυζαντινών κειμένων σε σύγχρονες 

δυτικές γλώσσες είναι χρήσιμες καθαυτές, αλλά όπως σε όλα τα εργαλεία πρέπει 

να διαχωρίζεται η χρήση από την κατάχρηση. Το πρόβλημα της μικρής απήχησης 

της βυζαντινής γραμματείας στο διεθνές κοινό σαφώς μπορεί να αμβλυνθεί μέσω 

καλών μεταφράσεων, τουλάχιστον στο επίπεδο του μη ειδικού αναγνώστη 

(και πρέπει να παραδεχθεί κανείς ότι η χρήση τους στην διδασκαλία είναι 

works, his speeches and letters, his sermons and pamphlets, his commentaries on Homer and 
on John of Damascus. […] An author – even a Byzantine author – deserves to be regarded as 
an entity, not to be torn to pieces in the interests of proving the eternal stability of genres”.

3. P. Magdalino, The Empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge 1993.
4. Eustathios of Thessaloniki, The Capture of Thessaloniki, μτφρ., εισ. και σχόλια J. 

R. Melville Jones [Byzantina Australiensia 8], Canberra 1988.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 327-333

329ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

ανεκτίμητη). Σε καμία περίπτωση όμως αυτές δεν μπορούν να υποκαταστήσουν 

τα πρωτότυπα κείμενα και την απαραίτητη γνώση ελληνικών, κυρίως όσον 

αφορά τους ειδικούς μελετητές. Ωστόσο, στο υπό συζήτηση έργο του Stone τέτοια 

μεθοδολογικού είδους διλήμματα υπερβαίνονται από την διττή λειτουργικότητά 

του. Το βιβλίο δεν συνιστά μόνο μια πολύ καλή μετάφραση (ακόμα και για έναν 

αναγνώστη που θα ήθελε έστω να συμβουλευθεί τις «αναγνώσεις» του Stone) 

αλλά και έναν πλούτο σχολίων που περιβάλλει τους λόγους αυτούς και τους 

εντάσσει στο ιστορικό, λογοτεχνικό και πολιτικό πλαίσιο της εποχής τους.

Της μετάφρασης και του σχολιασμού των λόγων προηγείται εισαγωγή, η 

οποία περιέχει: σύντομη βιογραφία του Ευσταθίου (σσ. ix-xi)· βασική εργογραφία 

(σσ. xii-xiii)· περιγραφή του θεσμού του θεάτρου, με τον οποίο ο Stone συσχετίζει 

τους υπό εξέταση λόγους (σσ. xiii-xiv)· αναφορά στην χειρόγραφη παράδοση 

και τις εκδόσεις (σσ. xv-xvi)· εξέταση του κοινού και του σκοπού των λόγων 

(σσ. xvi-xvii)· ανάλυση των επιπέδων ύφους και της επίδρασης σε αυτό κυρίως 

του Ερμογένους του Ταρσέως (σσ. xviii-xxiv)· και, τέλος, συνοπτική αναφορά 

στις νύξεις του Ευσταθίου στην κλασική και την χριστιανική γραμματεία (σσ. 

xxiv-xxv). Το ιστορικό πλαίσιο των λόγων απουσιάζει από την εισαγωγή, 

αλλά αυτό μάλλον οφείλεται στην επιλογή του Stone να το εξετάσει μέσω των 

επιμέρους σχολίων που αφορούν κάθε κείμενο. Η εισαγωγή επιτυγχάνει μέσα σε 

λίγες σχετικά σελίδες να σκιαγραφήσει επιτυχώς βασικές πλευρές του έργου, της 

ζωής αλλά και του πολιτισμικού και κοινωνικού πλαισίου εντός του οποίου ο 

Ευστάθιος έδρασε και συνέθεσε τους λόγους του, προσφέροντας ακόμα και σε 

έναν ελάχιστα υποψιασμένο αναγνώστη αρκούντως ικανοποιητική εικόνα.

Από το σύνολο των κοσμικών λόγων του Ευσταθίου επιλέγονται έξι 

που καλύπτουν την περίοδο 1167/8-1179, έχοντας ως επίκεντρο δηλαδή την 

εποχή που ο Ευστάθιος ήταν μαΐστωρ τῶν ῥητόρων, και τα πρώτα χρόνια 

του ως αρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης. Πρόκειται συνεπώς για λόγους που 

αντιπροσωπεύουν το αποκορύφωμα της σταδιοδρομίας του Ευσταθίου αλλά 

και της ρητορικής του δεινότητας. Οι έξι αυτοί λόγοι, που εκδόθηκαν από τον 

Regel και επανεκδόθηκαν από τον Wirth, είναι οι ακόλουθοι5:

5. Fontes rerum byzantinarum. Rhetorum saeculi XII orationes politicae, έκδ. W. 
Regel, τ. Ι, 1-2, St Peterburg 1892-1917, ανατ. Leipzig 1982· Eustathii Thessalonicensis οpera 
minora, magnam partem inedita, έκδ. P. Wirth [CFHB 32], Berlin - New York 2000. Με τη 
σειρά που έχουν στη μετάφραση του Stone, η αντιστοιχία των λόγων με τις ανωτέρω 
εκδόσεις είναι η ακόλουθη: 

Stone [Α], 3-10: Regel VII, 126-131 = Wirth Π, 289-293· 



BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 327-333

330 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

[Α] Τοῦ μακαριωτάτου Θεσσαλονίκης, ὅτε ἐν διακόνοις ἦν καὶ διδάσκαλος 
τῶν ῥητόρων, δέησις εἰς τὸν βασιλέα κῦρ Μανουὴλ τὸν Κομνηνὸν ὡς ἀπὸ τῆς 
πόλεως, ὅτε αὐτὴν αὐχμὸς ἐπίεζεν (“The Speech on the Occasion of a Drought”).

[Β] Λόγος ῥητορικὸς τοῦ ἁγιωτάτου μητροπολίτου Θεσσαλονίκης κῦρ 
Εὐσταθίου τοῦ τοῦ Καταφλῶρον εἰς τὸν αὐτοκράτορα κῦρ Μανουὴλ τὸν 
Κομνηνόν (“The Epiphany Oration of 1174”).

[Γ] Λόγος εἰς τὸν αὐτοκράτορα κῦρ Μανουὴλ τὸν Κομνηνόν, ὅτε ἦν ἔτι τῆς 
ἁγιωτάτης τῶν Μύρων ἐκκλησίας ὑποψήφιος (“The Epiphany Oration of 1176”).

[Δ] Εἶδος λαλιᾶς τινος καὶ προσφωνήσεως, ὅτε ὁ πανσέβαστος σεβαστὸς καὶ 
μέγας ἑταιρειάρχης κῦρ Ἰωάννης ὁ Δούκας ἦλθεν εἰς Θεσσαλονίκην ἐρευνήσων 
τὸν Λεπενδρηνὸν κατὰ θεῖον καὶ βασιλικὸν ὁρισμόν (“The Speech for the Grand 

Hetaireiarch John Doukas”).

[Ε] Λόγος ἐοικὼς ἐπιβατηρίῳ ἐκφωνηθεὶς ἐπὶ τῇ ἐκ Φραγγίας ἐλεύσει τῆς 
βασιλικῆς νύμφης εἰς τὴν μεγαλόπολιν (“The Welcoming Oration for Agnes of 

France”).

[Ϛ] Λόγος ἀναγνωσθεὶς εἰς τὸν αὐτοκράτορα κῦρ Μανουὴλ τὸν Κομνηνόν 

(“An Imperial Oration of [Autumn] 1179”).

Οι λόγοι αυτοί ανταποκρίνονται σε ποικιλία περιστάσεων, κατά τις οποίες 

ο Ευστάθιος απευθύνεται σε διάφορα πρόσωπα για διάφορα θέματα και υπό 

ποικίλες ιδιότητες, καλύπτοντας μια περίοδο δώδεκα περίπου ετών, επί βασιλείας 

Μανουήλ Α΄. Μερικά από τα στοιχεία που, κατά την γνώμη του υπογράφοντος, 

ξεχωρίζουν στους λόγους αυτούς είναι τα ακόλουθα. Στον πρώτο λόγο (1167/8) 

διαβάζουμε για το πρόβλημα λειψυδρίας που αντιμετώπισε η πρωτεύουσα και 

την έκκληση στον αυτοκράτορα για εξεύρεση λύσης. 

Στον δεύτερο λόγο (1174) κυριαρχεί η εξύμνηση της νίκης επί Γερμανών 

και Βενετών στην πολιορκία της Αγκώνας και της διάλυσης στην Φιλαδέλφεια 

της τουρκικής συμμαχίας εναντίον της αυτοκρατορίας. Αξιοσημείωτη είναι 

και η αναφορά στην πορεία των Γερμανών Σταυροφόρων μέσα από τα εδάφη 

Stone [Β], 16-65: Regel VI, 92-125 = Wirth Ο, 261-288·
Stone [Γ], 74-130: Regel III, 24-57 = Wirth Μ, 202-228·
Stone [Δ], 133-145: Regel II, 16-24 = Wirth Λ, 195-201·
Stone [Ε], 150-165: Regel V, 80-92 = Wirth Ξ, 250-260·
Stone [Ϛ], 172-207: Regel IV, 57-80 = Wirth N, 229-249.

Να σημειωθεί ότι οι λόγοι [Α] και [Γ] εκδόθηκαν για πρώτη φορά από τον G. L. F. Tafel, 
De Thessalonica eiusque agro dissertatio geographica, Berlin 1839, 433-439 και 401-432 
αντίστοιχα.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 331

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 327-333

της αυτοκρατορίας (Β΄ Σταυροφορία), οι οποίοι, σύμφωνα με τον Ευστάθιο, 

επιθυμούσαν την κατάληψη της Κωνσταντινούπολης.

Από τον τρίτο λόγο (1176) αντλούμε αυτοβιογραφικά στοιχεία του 

Ευσταθίου σχετικά με την σταδιοδρομία του. Στην συνέχεια, ο Ευστάθιος 

προσφέρει ένα πανόραμα της βυζαντινής εξωτερικής πολιτικής και των σχέσεων 

με άλλους λαούς, από την περιγραφή της επανεδραίωσης της αυτοκρατορικής 

εξουσίας στην Μικρά Ασία και την απώθηση των Τούρκων στο εσωτερικό 

της έως τις αναφορές σε Σέρβους, Ούγγρους, Βενετούς και Νορμανδούς της 

Σικελίας. Ιδιαίτερη σημασία αποδίδεται στον αυτοκράτορα ως επικυρίαρχο 

ξένων ηγεμόνων, όπως του Αμαλρίχου Α΄ της Ιερουσαλήμ και του Βελά Γ΄ της 

Ουγγαρίας, ενώ ενδιαφέρουσα είναι και η αναφορά στην παρουσία του Σέρβου 

ηγεμόνα Στεφάνου Νεμάνια στην Κωνσταντινούπολη.

Στον τέταρτο λόγο, που ο Ευστάθιος απευθύνει στον μέγαν ἑταιρειάρχην 

Ιωάννη Δούκα το 1179, υπάρχουν ενδιαφέροντα στοιχεία για τον βίο 

του Ευσταθίου και των προβλημάτων που είχε αντιμετωπίσει από μερίδα 

Θεσσαλονικέων ήδη από τις αρχές της παραμονής στην μητρόπολή του. Ο 

αυτοκράτορας είχε στείλει τον Ιωάννη Δούκα μάλλον για να διαλευκάνει 

μια παρεξήγηση μεταξύ του Ευσταθίου και του ποιμνίου του. Ο λόγος αυτός 

προσφέρει πληροφορίες τόσο για την σταδιοδρομία και τις αποστολές του Ιωάννη 

Δούκα όσο και για τις λειτουργίες του αξιώματος του μεγάλου ἑταιρειάρχου. 

Ενδιαφέρουσα είναι η αναφορά στις κακουχίες που υπέμεινε ο Μανουήλ Α΄ 

κατά τις πρόσφατες εκστρατείες του στην Μικρά Ασία.

Στον πέμπτο λόγο ο Ευστάθιος καλωσορίζει, το καλοκαίρι του 1179, την 

Αγνή της Γαλλίας, μέλλουσα σύζυγο του γιου και διαδόχου του Μανουήλ Α΄, 

Αλεξίου [Β΄]. Την ένωση αυτή, και κατά συνέπεια την εδραίωση της συμμαχίας 

μεταξύ Μανουήλ Α΄ και Λουδοβίκου Ζ΄ της Γαλλίας, επιχείρησαν ανεπιτυχώς 

να εμποδίσουν ευρωπαϊκές δυνάμεις (βλ. τον σχολιασμό του Stone, σσ. 154-

155 σημ. 638 και 642). Ο Ευστάθιος περιγράφει την άφιξη της πριγκίπισσας 

στην Κωνσταντινούπολη, την υποδοχή της από τον λαό και τον θαυμασμό 

της ομορφιάς της από τον Αλέξιο. Η ευχή στον Αλέξιο για μακροημέρευση 

της δυναστείας των Κομνηνών, προφανώς μέσω των τέκνων του με την Αγνή, 

φαντάζει τραγική σε εμάς που γνωρίζουμε την κατάληξή του.

Στον έκτο και τελευταίο λόγο (φθινόπωρο 1179) γίνεται αναφορά στις 

ευεργεσίες του αυτοκράτορα στην πόλη της Θεσσαλονίκης. Ωστόσο, ο Ευστάθιος 

επικεντρώνεται στην τουρκική εισβολή και επιθετικότητα στην Μικρά Ασία, και 

την κατάσταση που επικρατούσε εκεί μετά την καταστροφή του Μυριοκεφάλου 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review332

BYZANTINA SYMMEIKTA 25 (2015), 327-333

(1176), θέματα, που όπως τονίζει και ο Stone, περιγράφονται με απαισιόδοξη 

διάθεση. Εξυμνούνται τα κατορθώματα των τριών πρώτων Κομνηνών 

αυτοκρατόρων εναντίον των Τούρκων, αλλά οι τελευταίοι εμφανίζονται ολοένα 

δυσκολότερο να αντιμετωπισθούν (πβλ. εδώ την τέταρτη παράγραφο του τρίτου 

λόγου [του 1176]). Ο λόγος επιβεβαιώνει την αύξηση της σελτζουκικής ισχύος τα 

τελευταία χρόνια της βασιλείας του Μανουήλ Α΄.

Πριν από την μετάφραση κάθε λόγου, προηγείται σύνοψη του περιεχομένου 

ανά παράγραφο, καθώς και αναφορά στην χρονολόγησή του. Μία από τις αρετές 

αυτού του βιβλίου, όπως προαναφέρθηκε, είναι ο εξαντλητικός σχολιασμός 

στις υποσημειώσεις, όπου ο Stone προσφέρει εντυπωσιακό όγκο πληροφοριών. 

Μεταξύ άλλων, εξετάζονται: 

(1) Όρoι (π.χ. “public law-tablets” [δημοσίων … κύρβεων6], βλ. [Β] σ. 23 σημ. 

113).

(2) «Τόποι» (π.χ. η σύγκριση του αυτοκράτορα με τον Ήλιο, βλ. [Β] σ. 17 

σημ. 88 και [Ϛ] σ. 207 σημ. 836).

(3) Νύξεις στην εκκλησιαστική και θύραθεν γραμματεία (π.χ. ο 

χαρακτηρισμός πανάπαλος [“tender”] – και όχι παναπάλος, όπως γράφει o Stone 

– που απηχεί την Οδ. ν 223, βλ. [Δ] σ. 138 σημ. 590).

(4) Ζητήματα που έχουν απασχολήσει την έρευνα με παράθεση της σχετικής 

βιβλιογραφίας (π.χ. η διαμάχη περί της υπάρξεως «Πατριαρχικής Σχολής», βλ. 

[Α] σ. 3 σημ. 42).

(5) Μεταφραστικές επιλογές βάσει της παράλληλης ανάγνωσης των 

εκδόσεων Wirth και Regel (π.χ. [Α] σ. 7 σημ. 67). 

Το αποτέλεσμα δικαιώνει τον Stone αφού, μολονότι τα σχόλια ενίοτε εκτείνονται 

σε δύο σελίδες, ώστε συχνά ο αναγνώστης να χάνει τον ειρμό του κειμένου, η 

συγκέντρωση αυτού του πλούσιου υλικού είναι ιδιαίτερα σημαντική για την 

κατανόηση των λόγων. Το βάθος και την ευρύτητα του σχολιασμού ενισχύουν τα 

επίμετρα, δέκα συνολικά, με τα οποία ο Stone διευκρινίζει περισσότερο θέματα 

που έχουν θιγεί στους λόγους.

Η καθαυτό έκδοση της μετάφρασης όμως παρουσιάζει, κατά την άποψη του 

υπογράφοντος, ορισμένες αβλεψίες. Η αρχική επιλογή του συγγραφέα μάλλον 

ήταν να αριθμεί τις υποσημειώσεις κάθε λόγου εξ αρχής, ωστόσο, στην έκδοση η 

αρίθμηση είναι συνεχόμενη. Αυτό δεν θα ήταν πρόβλημα, αν είχαν προσαρμοσθεί 

σε αυτό το δεδομένο όλες οι εσωτερικές παραπομπές. Στην σ. 151 σημ. 625, για 

6. Eustathii οpera minora, έκδ. Wirth, 264,27.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 333

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 25 (2015), 327-333

παράδειγμα, γίνεται παραπομπή στην “note 19 of the 1174 Epiphany oration”, 

αλλά η αρίθμηση των υποσημειώσεων στον λόγο αυτό αρχίζει από το 83 και εξής 

(στην πραγματικότητα ο Stone παραπέμπει στην υπ’ αριθμόν 101 υποσημείωση). 

Όχι σπάνια είναι τα ορθογραφικά και τυπογραφικά λάθη τόσο στα αγγλικά όσο 

και στα ελληνικά· ενδεικτικά, “ablke” αντί able (σ. xvii)· “Ἰδέων” αντί Ἰδεῶν (σ. 

xviii κ.ε.)· “Kinnamos’ss chronology” (σ. 2)· “Simularities and Dissimularities” αντί 

Similarities and Dissimilarities (μέρος τίτλου άρθρου του ίδιου του συγγραφέα, 

σ. 46 σημ. 208). Επίσης, ενώ στην εισαγωγή γίνεται ρητή αναφορά στην Ελισάβετ 

Μαδαριάγα (σ. x), δεν γίνεται παραπομπή στο σχετικό άρθρο της, ούτε αυτό 

περιλαμβάνεται στην βιβλιογραφία7.

Η ενδεικτική αυτή αναφορά σε αβλεψίες δεν μειώνει καθόλου την αξία 

της προσπάθειας του Stone. Μία μετάφραση προφανώς πρέπει να κρίνεται ως 

τέτοια, αλλά στην προκειμένη περίπτωση η θετική αποτίμηση προκύπτει εξίσου 

από τον διασαφητικό σχολιασμό, ο οποίος σχηματίζει σε ένα δεύτερο επίπεδο 

την ερμηνεία των λόγων από τον Stone. Συμπερασματικά, είναι αξιέπαινος ο 

συγγραφέας για το κοπιώδες έργο που ανέλαβε και για την αίσια περάτωση 

τόσο της μετάφρασης όσο και των σχολίων.

Γεράσιμος Μέριανος

ΙΙΕ/ΕΙΕ

7. Ε. Μαδαριάγα, Ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης και η μονωδία του για τον Νικόλαο 
Αγιοθεοδωρίτη, Σύμμεικτα 17 (2005-2007), 199-211.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 335-339

Βραχυγραφιεσ – AbBREVIATIONS

ΑΔ	 	 	 	 Ἀρχαιολογικὸν Δελτίον
ΑΕ 	 	 	 	 Ἀρχαιολογικὴ Ἐφημερὶς
ΑΠ	 	 	 	 ᾽Αρχεῖον Πόντου
AASS				    Acta Sanctorum
ACO	 	 	 	 Acta Conciliorum Oecumenicorum, έκδ. E. 	
				    Schwartz – J. Straub (Βερολίνο 1914–)
AnBoll 		 	 	 Analecta Bollandiana
AOL 	 	 	 	 Archives de l’Orient Latin
BAR 				    British Archaeological Reports
BBA 				    Berliner Βyzantinistische Arbeiten
BCH 	 	 	 	 Bulletin de correspondance hellénique
BEFAR 				   Bibliothèque des Écoles françaises d’Athènes 
				    et de Rome
BF 	 	 	 	 Byzantinische Forschungen
BHG 	 	 	 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca, 
				    Bruxelles 31957
BHG Auct. 	 	 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca. 
	 	 	 	 Auctarium, Βρυξέλλες 1969
BHG Nov.Auct. 		 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca. 	
	 	 	 	 Novum Auctarium, Bruxelles 1984
BHO 	 	 	 	 Bibliotheca Hagiographica Orientalis, 		
				    Βρυξέλλες 1910
BMGS 	 	 	 	 Byzantine and Modern Greek Studies
BNJ 	 	 	 	 Byzantinisch‐neugriechische Jahrbücher
BNV 				    Byzantina et Neograeca Vindobonensia
ΒυζΣυμ/ΒyzSym		 	 Βυζαντινά Σύμμεικτα / Byzantina Symmeikta
(–2008 Σύμμεικτα) 		  (–2008 Σύμμεικτα)
BSl 	 	 	 	 Byzantinoslavica
BSO[A]S 	 	 	 Bulletin of the School of Oriental [and 
	 	 	 	 African] Studies



BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 335-339

336 Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

BV 	 	 	 Byzantina Vindobonensia
Byz 	 	 	 Byzantion
ByzSt 	 	 	 ByzantineStudies/Études byzantines
BZ 	 	 	 Byzantinische Zeitschrift
CahArch 	 	 Cahiers archéologiques
CCSG 			   Corpus Christianorum, Series Graeca
CCSL 			   Corpus Christianorum, Series Latina
CFHB 			   Corpus Fontium Historiae Byzantinae
ChHist 		 	 Church History
CIC 	 	 	 Corpus iuris civilis, τ. 1‐3, ed. P. Krüger – T. Mommsen 
			   – R. Schöll – W. Κroll, Berlin 111954 (rep. Dublin 1972)
CJ 	 	 	 Codex Justinianus, ed. P. Krüger, Berlin 1929
CorsiRav 	 	 Corsi di cultura sull’arte ravennate e bizantina
CSCO 			   Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium
CSEL 			   Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum
CSHB 			   Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae
ΔΧΑΕ	 	 	 Δελτίον τῆς Χριστιανικῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας
DACL 	 	 	 Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie
DHGE 		 	 Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques
DMA 	 	 	 Dictionary of the Middle Ages (New York 1982‐89)
DOC 	 	 	 Catalogue of the Byzantine Coins in the Dumbarton 
	 	 	 Oaks Collection and in the Whittemore Collection, 
			   τ. 1-5, ed. A. R. Bellinger – P. Grierson – M. Hendy,
			   Dumbarton Oaks, Washington D.C. 1966-1999
DOCat 		 	 Catalogue of the Byzantine and Early Mediaeval 
	 	 	 Antiquities in the Dumbarton Oaks Collection, τ. 1‐2 by
			   M. C. Ross (Washington, D.C. 1962‐65); τ. 3 by 
			   K. Weitzmann (1972)
DOP 	 	 	 Dumbarton Oaks Papers
DOS 			   Dumbarton Oaks Studies
DOSeals	 	 Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and 
			   in the Fogg Museum of Art, εκδ. E. McGeer – J. Nesbitt
 			   – N. Oikonomides, τ. 1-6, Dumbarton Oaks, Washington
			   D.C. 1991-2009
ΕΕΒΣ	 	 	 Ἐπετηρὶς Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν
EI2 	 	 	 Encyclopaedie de l’Islam. Nouvelle édition, τ. 1-13,
	 	 	 Leiden-London–Boston 1960-2009. 
FM 	 	 	 Fontes minores



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 335-339

337Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

GRBS 	 	 	 Greek, Roman and Byzantine Studies
JGR	 	 	 I. and P. Zepos, Jus Graecoromanum, τ. 1-8, Αθήνα 
			   1931 (rep. Aalen 1962)
JHS 	 	 	 Journal of Hellenic Studies
JMedHist 	 	 Journal of Medieval History
JÖB 	 	 	 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik, τ. 18‐ 
			   (Note: Before 1969: JÖBG)
JÖBG 	 	 	 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinischen 
	 	 	 Gesellschaft, τ. 1-17 (Note: After 1968: JÖB)
JRA 	 	 	 Journal of Roman Archaeology
Lampe	 	 	 G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon (Oxford 
			   1961‐68)
LBG	 	 	 Lexikon zur byzantinischen Gräzität, erstellt von 
			   E. Trapp (et al.), Wien 2001‐ 
LSJ9 	 	 	 H. G. Liddell – R. Scott – H. S. Jones et al., A 	 	
	 	 	 Greek‐English Lexicon (Oxford 1996)
MM 			   F. Miklosich – J. Müller, Acta et diplomata graeca medii
	 	 	 aevi sacra et profana, τ. 1-6, Wien 1860‐1890
MANSI 		  J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima 
	 	 	 collectio (Paris‐Leipzig 1901‐27)
MGH 			   Monumenta Germaniae Historica
ΝΕ 	 	 	 Νέος Ἑλληνομνήμων
OC 	 	 	 Orientalia Christiana
OCA 			   Orientalia christiana analecta
OCP 	 	 	 Orientalia christiana periodica
ODB 	 	 	 The Oxford Dictionary of Byzantium, ed. A. Kazhdan 
			   et al. (New York‐Oxford 1991)
ΠΑΑ	 	 	 Πρακτικὰ τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν
ΠΑΕ	 	 	 Πρακτικὰ τῆς ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας
PG 			   Patrologiae cursus completus, Series graeca, éd. J.‐P. 
			   Migne, Paris 1857‐66
PL 			   Patrologiae cursus completus, Series latina, éd. J.‐P. 
			   Migne, Paris 1844‐80
PLP 	 	 	 Prosopographisches Lexikon der Palaiologenzeit, ed. E. 
			   Trapp et al., Wien 1976‐1996
PLRE 	 	 	 The Prosopography of the Later Roman Empire, 
			   τ. 1-3, ed. A. H. M. Jones – J. R. Martindale – J. Morris,
			   Cambridge 1971-1992· τ. 2, ed. J. R. Martindale 1980



338

BYZANTINA SYMMEIKTA 23 (2013) 335-339

Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

PmbZ	 	 	 Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit, ed. 
			   R. J. Lilie et al. τ. 1–, Berlin 1999–
PO 			   Patrologia Orientalis, ed. R. Graffin – F. Nau, 1– . Paris 
			   1904– .
Ralles-Potles	 	 G. A Ralles – M. Potles, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν 
	 	 	 κανόνων τ. 1-6, Athens 1852-1859 (ανατ. Athens 1966)
RAC 	 	 	 Reallexikon für Antike und Christentum
RbK 	 	 	 Reallexikon zur byzantinischen Kunst, ed. K. Wessel
			   (Stuttgart 1963– )
RE 	 	 	 Paulys Real‐Encyclopädie der classischen
	 	 	 Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung von 		
			   G. Wissowa et al., Stuttgart 1894‐1978
REB	 	 	 Revue des études byzantines
REC	 	 	 Recueil des historiens des croisades
REG 	 	 	 Revue des études grecques
REH 	 	 	 Revue des études historiques
RESEE 	 	 Revue des études sud-est européennes
RH 	 	 	 Revue historique
RHSEE 	 	 Revue historique du sud-est européen
ROC 	 	 	 Revue de l’Orient chrétien
ROL	 	 	 Revue de l’Orient latin
RSBN 	 	 	 Rivista di studi bizantini e neoellenici
RSBS 	 	 	 Rivista di studi bizantini e slavi
SBN 	 	 	 Studi bizantini e neoellenici
SBS 	 	 	 Studies in Byzantine Sigillography
SC			   Sources chrétiennes
SCIAM 			  Settimane di Studio del Centro Italiano sull’Alto 	
	 	 	 Medioevo
StT 			   Studi e Testi
StVen 	 	 	 Studi Veneziani 
SubsHag			   Subsidia Hagiographica
Tafel –Thomas 	 	 G. L. F. Tafel – G. M. Thomas, Urkunden zur älteren 
	 	 	 Handels- und Staatsgeschichte der Republik Venedig,	
	 	 	 τ. 1-3, Wien 1856-57
TIB 			   Tabula Imperii Byzantini, ed. H. Hunger – J. Koder, 
Wien 			   1976– 
TLG 	 	 	 Thesaurus Linguae Graecae
TM 	 	 	 Travaux et mémoires



339

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 23 (2013) 335-339

Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

VV 	 	 	 Vizantijskij Vremennik 
WBS			   Wiener Byzantinistische Studien
ZPE 	 	 	 Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik
ZRVI 	 	 	 Zbornik Radova Vizantološkog Instituta





Ο ΕΙΚΟΣΤΟΣ ΠΕΜΠΤΟΣ ΤΟΜΟΣ ΤΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΣΥΜΜΕΙΚΤΩΝ,
Ο ΟΠΟΙΟΣ ΕΧΕΙ ΕΚΔΟΘΕΙ ΗΔΗ ΣΕ ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΗ ΜΟΡΦΗ 

ΣΤΟ ΔΙΑΔΙΚΤΥΟ [www.byzsym.org], 
ΕΚΤΥΠΩΘΗΚΕ ΓΙΑ ΛΟΓΑΡΙΑΣΜΟ 

του ΤΜΗΜΑΤΟΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΤΟΥ ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟΥ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΙΔΡΥΜΑΤΟΣ ΕΡΕΥΝΩΝ ΣΕ ....... ΑΝΤΙΤΥΠΑ
Ο ΣΧΕΔΙΑΣΜΟΣ ΤΟΥ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ ΕΓΙΝΕ ΑΠΟ ΤΗΝ 

ΔΗΜΗΤΡΑ ΠΕΛΕΚΑΝΟΥ
Η ΑΝΑΠΑΡΑΓΩΓΗ ΕΓΙΝΕ ΑΠΟ 

....................................
ΤΟΝ MAIO ΤΟΥ 2018



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

