
  

  Βυζαντινά Σύμμεικτα

   Τόμ. 22 (2012)

   ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 10/02/2026 01:54:25







ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SYMMEIKTA



NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION

INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH
DEPARTMENT OF BYZANTINE RESEARCH

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SYMMEIKTA

VOLUME 22      

ATHENS 2012



ΕΘΝΙΚΟ ΙΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ

ΤΟΜΟΣ 22

ΑΘΗΝΑ 2012



Editorial Staff

Editors 

Charalambos Gasparis, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Maria Gerolymatou, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Stylianos Lampakis, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens

Associate Editors

Christine Angelidi, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Charalambos Gasparis, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Sophia Kalopissi-Verti, University of Athens 

Taxiarchis G. Kolias, University of Athens 

Book Review Editor 

Stylianos Lampakis, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Editorial Assistants

George Kardaras, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Maria Leontsini, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Anastasia Yangaki, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Marina Koumanoudi, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens 

Gerasimos Merianos, Institute of Historical Research, Department of Byzantine Research, Athens

Principal Contact

Niki Tsironi, Institute for Byzantine Research, Athens

International Editorial Advisory Board

Jean-Claude Cheynet, University of Paris, Sorbonne-Paris IV	

Evangelos Chrysos, University of Athens	

Slobodan Ćurčić, Princeton University

Judith Herrin, King’s College, London

Johannes Koder, University of Vienna

Ljubomir Maksimović, Serbian Academy of Sciences and Arts, Belgrade	

Paolo Odorico, Ėcole des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris	

Günter Prinzing, University of Mainz 

Dieter Roderich Reinsch, Free University, Berlin	

Alice-Mary Talbot, Dumbarton Oaks, Washington, D.C.	



Εκδοτική Επιτροπή

Διευθυντές Έκδοσης 

Χαράλαμπος Γάσπαρης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Μαρία Γερολυμάτου, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Στυλιανός Λαμπάκης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Υπεύθυνοι Ύλης

Χριστίνα Αγγελίδη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Χαράλαμπος Γάσπαρης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Σοφία Καλοπίση-Βέρτη, Πανεπιστήμιο Αθηνών 

Ταξιάρχης Γ. Κόλιας, Πανεπιστήμιο Αθηνών 

Υπεύθυνος Βιβλιοκρισιών 

Στυλιανός Λαμπάκης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Βοηθοί Έκδοσης

Γεώργιος Καρδαράς, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Μαρία Λεοντσίνη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Αναστασία Γιαγκάκη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Μαρίνα Κουμανούδη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Γεράσιμος Μέριανος, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τμήμα Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα 

Υπεύθυνος Επικοινωνίας

Νίκη Τσιρώνη, Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Διεθνές Επιστημονικό Συμβούλιο

Jean-Claude Cheynet, Πανεπιστήμιο Sorbonne-Paris IV

Ευάγγελος Χρυσός, Πανεπιστήμιο Αθηνών

Slobodan Ćurčić, Πανεπιστήμιο Princeton 

Judith Herrin, King’s College, Λονδίνο

Johannes Koder, Πανεπιστήμιο Βιέννης

Ljubomir Maksimović, Σερβική Ακαδημία Επιστημών και Τεχνών, Βελιγράδι 

Paolo Odorico, Ėcole des Hautes Études en Sciences Sociales, Παρίσι

Günter Prinzing, Πανεπιστήμιο του Mainz 

Dieter Roderich Reinsch, Ελεύθερο Πανεπιστήμιο, Βερολίνο

Alice-Mary Talbot, Dumbarton Oaks, Ουάσιγκτον, D.C.



Τα Βυζαντινά Σύμμεικτα είναι η περιοδική έκδοση του Ινστιτούτου Βυζαντινών 
Ερευνών / ΕΙΕ (πρώην «Κέντρου» Βυζαντινών Ερευνών) και αποτελούν τη 
συνέχεια του περιοδικού Σύμμεικτα. 
Η υποβολή εργασιών προς δημοσίευση γίνεται ηλεκτρονικά στον δικτυακό 
τόπο του περιοδικού : www.byzsym.org. Οδηγίες προς συγγραφείς και άλλες 
πληροφορίες περιλαμβάνονται στον ίδιο δικτυακό τόπο.

Διευθυντές έκδοσης: Χαραλαμποσ Γασπαρης

Μαρια Γερολυματου

Στυλιανοσ Λαμπακησ

Ηλεκτρονική επεξεργασία-σελιδοποίηση: Ζαμπέλα Λεοντάρα

Διάθεση:  Eθνικό Ίδρυμα Eρευνών 
		   Bασιλέως Kωνσταντίνου 48, 116 35 Aθήνα
		   Tηλεομ.: 210 7273629
		   Hλεκτρονική Διεύθυνση: bookstore@eie.gr

©  Eθνικό Ίδρυμα Eρευνών 
     Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών
     Bασιλέως Kωνσταντίνου 48, 116 35 Aθήνα

Byzantina Symmeikta is the periodical journal of the Institute for Byzantine 
Research / NHRF (former «Centre» for Byzantine Research) and is the continuation 
of the journal Symmeikta. 
Articles must be submitted electronically via the journal’s website : 
www.byzsym.org, where guidelines and further information for authors are 
available.

Editor: Charalambos Gasparis

Maria Gerolymatoy

Stylianos Lampakis

Word processing-layout: Zampela Leontara

Distribution:  The National Hellenic Research Foundation 
		          48, Vassileos Konstantinou, 116 35 Athens
		          Fax: (+ 30) 210 7273629
		          e-mail: bookstore@eie.gr

©  The National Hellenic Research Foundation
     Institute for Byzantine Research
     Vassileos Konstantinou 48, 116 35 Athens - GR

ISSN : 1792-0450



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκωστασ, Το μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ 
Παλαιολόγου «Τοῖς ἀθετοῦσι τὴν δίκην τοῦ σεκρέτου…»

Juho Wilksman, The conflict between the Angevins and the Byzantines in 
Morea in 1267-1289: A Late Byzantine endemic war

Διονύσιος Α. Μαμαγκακησ, Aννα Ραδηνή: Η γυναίκα της επαρχιακής 
αριστοκρατίας στο Βυζάντιο του 12ου αι. μέσα από κτητορικές 
παραστάσεις.

Anastasia Kontogiannopoulou, The Notion of δῆμος and its Role in 
Byzantium during the Last Centuries (13th-15th c.)

Georgios Theotokis, Rus, Varangian and Frankish mercenaries in the service 
of the Byzantine Emperors (9th-11th c.): Numbers, Organisation 
and Battle Tactics in the operational theatres of Asia Minor and the 
Balkans.

Νικόλαος Σ. Κanελλοπουλoσ, Περί της στρατιωτικής εκγύμνασης και 
εκπαίδευσης στο Βυζάντιο κατά την ύστερη περίοδο (1204-1453)

Δήμητρα Π. Καραμπουλα, Sed iuxta legis severitatem congruenti poena 
ulciscetur

Andrea Catanzaro, The political problem of internal “ἀσφάλεια» in 
Niketas Choniates’ Chronikè Diéghesis: a contributing factor to the 
Constantinople’s fall in 1204

Σπύρος ΤρωιανοσΗ Νεαρά Κωνσταντίνου του Μονομάχου: ἐπὶ τῇ ἀναδείξει 
καὶ προβολῇ τοῦ διδασκάλου τῶν νόμων

Maria Luisa Agati, Un manoscritto equivocato del copista Santo Theophilos
Konstantinos Tsouris, Οχυρωματικά έργα επί ανανεωσίμων πηγών υδάτων 

(9ος – 15ος αιώνας)

Βιβλιοκρισίες/ Book Reviews

Salvatore Cosentino

T. C. Lounghis, Byzantium in the Eastern Mediterranean. Safeguarding 
East Roman Identity (407 – 1204), (Cyprus Research Centre. Texts and 
Studies in the History of Cyprus, LXIII) Nicosia 2010, pp. IX-XXXIV, 
1-220. ISBN 978-9963-0-8118-9.

Ioannis Vassis

Andreas Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Ikonen und Objekten 
der Kleinkunst nebst Addenda zu Band I „Byzantinische Epigramme 
auf Fresken und Mosaiken“ (ÖAW, phil.-Hist. Klasse, Denkschriften, 
408 Band, Wien 2010, σσ. 540. ISBN 978-3-7001-6824-9

11-30

31-70

71-100

101-124

125-156

157-171

173-219

221-242

243-263
265-291

293-339

343-348

349-355

ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ – CONTENTS



ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ10

Anastasia G. Yangaki

Gary Vikan, Early Byzantine Pilgrimage Art. Revised Edition (first 
published 1982). Dumbarton Oaks Byzantine Collection Publications 
5, Washington DC, 2011, pp. 109. ISBN: 978-0-88402-358-6.

Mamuka Tsurtsumia

Piotr L. Grotowski. Arms and Armour of the Warrior Saints: Tradition 
and Innovation in Byzantine Iconography (843–1261). Translated by 
Richard Brzezinski. Leiden, Boston: Brill, 2010, pp. XXV, 483. ISBN 
978 90 04 18548 7.

Efstathios Papapolychroniou

A. Aναγνωστου, Τὰ δημόσια ἀρχεῖα στὴν ρωμαϊκὴ Αἴγυπτο, 
διδακτορική διατριβή, (Σύλλογος προς διάδοσιν ὠφελίμων βιβλίων), 
Ἀθῆναι 2012, pp. 472. ΙSBN 978-960-8351-61-5

Θεοδώρα Αντωνοπούλου

Α. Giannouli, Ε. Schiffer (εκδ.), From Manuscripts to Books. 
Proceedings of the Intern. Workshop on Textual Criticism and Editorial 
Practice for Byzantine Texts (Vienna, 10 – 11 December 2009) , Βιέννη 
2011, σσ. 217. ISBN 978-3-7001-7132-4

Tζένη Αλμπανη

Antje Bosselmann – Ruickbie, Byzantinischer Schmuck des 9. bis 
frühen 13. Jahrhunderts, Reichert Verlag, Wiesbaden 2011, σσ. 420 
+832 εικ. ISBN 978-3-89500-717-0

Manuela Studer-Karlen

G. Fingarova, Die Baugeschichte der Sophienkirche in Sophia, 
Wiesbaden 2011, 416 Seiten. ISBN 978-3-89500-784-2

Walter Puchner

P. Schreiner-E. Vogt (eds.), Karl Krumbacher. Leben und Werk, 
München 2011, σσ. 147, 5 εικ., ΙSBN 978 3 7696 1569 0.

Gunter Prinzing

Chr. Gastgeber – E. Mitsiou – I. A. POP - M. Popović – J. Preiser-
Kapeller- A. Simon (Hrsg.), Matthias Corvinus und seine Zeit. 
Europa am Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit zwischen Wien und 
Konstantinopel , Wien 2011, 265 S. ISBN 978-3-7001-6891-1

Χρήστος Μπαλογλου

N. Siniossoglou, Radical Platonism in Byzantium. Illumination and 
Utopia in Gemistos Plethon, Cambridge(UK), Cambridge University 
Press, 2011, pp. xvi+454. ISBN 978-1-107-01303-2

Daniel Sahas

G. Peters, Peter of Damascus. Byzantine Monk and Spiritual 
Theologian (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Studies 
and Texts 175, 2011), pp. 182 ISBN 978-0-88844-175-1

Γεώργιος Kαρδαρασ

Neglected Barbarians, επιμ. εκδ. F. Curta [Studies in the Early Middle 
Ages 32], Brepols Publishers n.v., Turnhout 2010, σσ. 629, ISBN: 978-
2-503-53125-0

ΒΡΑΧΥΓΡΑΦΙΕΣ-ABBREVIATIONS

357-362

363-369

371-374

375-381

383-390

391-396

397-401

403-412

413-429

431-441

443-456

457-461



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου

«Τοῖς Αθετοῦσι την Δίκην τοῦ Σεκρέτου…»*

Στην μνήμη του καθηγητή Κωνσταντίνου Πιτσάκη

Το 1261 μετά την ανακατάληψη της Βασιλεύουσας, της φυσικής έδρας της 
αυτοκρατορίας, άρχισαν οι προσπάθειες για τη βελτίωση της κατάστασης 
και στον τομέα της απονομής της δικαιοσύνης. Ο Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγος 
(1259-1282) ίδρυσε ένα βασιλικόν σέκρετον στην πρωτεύουσα, ένα 
μόνιμο, όπως φαίνεται, υψηλόβαθμο δικαστήριο1, καθώς μέχρι τότε 
τα δικαστήρια στην αυτοκρατορία της Νίκαιας συγκροτούνταν ad 
hoc, κατόπιν αυτοκρατορικής εντολής, κάθε φορά που επρόκειτο να 
εκδικαστεί μία υπόθεση2. 

*Ευχαριστώ θερμά το Νομισματικό Μουσείο Αθηνών που μου παραχώρησε την 
άδεια να δημοσιεύσω τη φωτογραφία της σφραγίδας που ανήκει στις συλλογές του.

1. Βλ. αντίθετα D. Kyritses, Some Remarks about Imperial Courts of Justice in Late 
Byzantium, στο: Κλητόριον εἰς μνήμην Νίκου Οἰκονομίδη, επιστ. επιμ. Φλ. Ευαγγελάτου-
Νοταρά, Τ. Μανιάτη-Κοκκίνη, Αθήνα-Θεσσαλονίκη 2005, 303-325 (στο εξής: Κλητόριον), 
o οποίος θεωρεί το σέκρετον ως συνέχεια του αυτοκρατορικού δικαστηρίου της Νίκαιας 
που συνοδεύτηκε από τη σύσταση μίας διοικητικής υπηρεσίας, η οποία φρόντιζε για την 
τήρηση αρχείου δικαστικών αποφάσεων. Βλ. και σημ. 2. 

2. Για το σέκρετον και την πιθανή σύνδεσή του με την ανασύσταση του αξιώματος 
του πρωτοασηκρῆτις βλ. Α. Γκουτζιουκώστας, Η εξέλιξη του θεσμού των ἀσηκρῆτις 
και του πρωτοασηκρῆτις στο πλαίσιο της αυτοκρατορικής γραμματείας, Βυζαντινά 
23 (2002-2003), 47-93 (στο εξής: Γκουτζιουκώστας, Ἀσηκρῆτις)· Του Ιδίου, Η απονομή 
δικαιοσύνης στο Βυζάντιο (9ος-12ος αιώνες). Τα κοσμικά δικαιοδοτικά όργανα και τα 
δικαστήρια της πρωτεύουσας [Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται 37], Θεσσαλονίκη 2004, 
299-300· Χ. Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών ως εχέγγυο της δικαιοσύνης: Η 
σφραγίδα του Σεκρέτου με τον Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο και ο Μιχαήλ Κακός Σεναχηρείμ, 
ΔΧΑΕ 27 (2006), 445-454, κυρίως 450-452 (στο εξής: Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

12

Η λειτουργία αυτού του σεκρέτου στην πρωτεύουσα τεκμηριώνεται 
από ένα μολυβδόβουλλο της πρώην Συλλογής Ζάκου (Zacos) που 
αγοράστηκε το 1998 από το Νομισματικό Μουσείο Αθηνών και 
εντάχθηκε στις συλλογές του (ΝΜ 2032/1998)3. Το μολυβδόβουλλο 
εκδόθηκε για πρώτη φορά από τον Κ. Κωνσταντόπουλο4, στη συνέχεια 
δύο φορές από τον V. Laurent, ο οπoίος κάνει λόγο και για ένα ακόμη 
παράλληλο τεμάχιο που ανήκει στην (πρώην) συλλογή Pozzi5, έπειτα από 
τους G. Zacos – A. Veglery6 και προσφάτως από την Γιόρκα Νικολάου7. 
Στα παράλληλα τεμάχια που έχουν επισημάνει έως σήμερα οι εκδότες 
θα πρέπει να προσθέσουμε δύο ακόμη, τα οποία παρουσιάστηκαν στη 
δημοπρασία Dorotheum (Βιέννη), 446. Μünzauktion, 10.4.1990, αρ. 110 

Βλαχερνών). Πβλ. πιο πρόσφατα Α. Γκουτζιουκώστας, Προβλήματα και παρατηρήσεις 
σχετικά με το βασιλικόν σέκρετον κατά την παλαιολόγεια περίοδο, ανακοίνωση στη: ΙΓ΄ 
Συνάντηση Ιστορικών του Δικαίου, Κομοτηνή, 18-20 Νοεμβρίου 2010, (υπό έκδοση στον 
Τιμητικό τόμο για τον ομότιμο Καθηγητή Σ. Τρωιάνο).

3. Ιλίου Μέλαθρον 2000. Το Νομισματικό Μουσείο στο κατώφλι του 21ου αιώνα, 
επιμ. Ι. Τουράτσογλου, Αθήνα 2001, 120-121. Πβλ. Γ. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων 
και η Δίκη του Σεκρέτου. Μία μοναδική αυτοκρατορική βούλλα από τις Συλλογές 
του Νομισματικού Μουσείου, στο: Κερμάτια Φιλίας. Τιμητικός Τόμος για τον Ιωάννη 
Τουράτσογλου, τ. Α΄: Νομισματική-Σφραγιστική, επιμ. Στ. Δρούγου et al., Αθήνα 2009, 
593-603, κυρίως 594 (στο εξής: Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων). 

4. Κ. Κωνσταντόπουλος, Η δίκη του σεκρέτου, ΕΕΒΣ 10 (1933), 293-203 (στο εξής: 
Κωνσταντόπουλος, Η δίκη του σεκρέτου). 

5. V. Laurent, Les bulles métriques dans la sigillographie byzantine, Ελληνικά 8 (1935), 
59-60, αρ. 723 (στο εξής: Laurent, Les bulles métriques)· Του Ιδίου, Le corpus des sceaux de 
l’empire byzantin, τ. 2: L’administration centrale, Paris 1981, αρ. 824 (στο εξής: Laurent, 
Corpus). 

6. G. Zacos – A. Veglery, Byzantine Lead Seals, τ. 1, Basel 1972, αρ. 2756 bis (στο 
εξής: Zacos – Veglery, Seals). 

7. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 593-603. Πβλ. και Της Ιδίας, Το Μολυβδόβουλ
λο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου: Το Θαύμα των Βασιλέων και η Δίκη του Σεκρέτου. Μία 
μοναδική αυτοκρατορική Βούλλα από τις Συλλογές του Νομισματικού Μουσείου, ανα
κοίνωση στην Ε΄ Συνάντηση Βυζαντινολόγων Ελλάδος και Κύπρου, Κέρκυρα, Οκτώβριος 
2003, όπου παρουσίασε την πρότασή της για τη συμπλήρωση της σφραγίδας με τη λέξη 
ΚΑ[ΚΗΣ]. Βλ. επίσης Της Ιδιας, Seal of Michael Palaiologos, στο: Byzantium: Faith and 
Power 1261-1557, έκδ. H. Evans, New York: Metropolitan Museum of Art, New Haven 
2004, 31-32, αρ. 6 (στο εξής: Nikolaou, Seal of Michael Palaiologos), όπου προφανώς από 
λάθος στην εκτύπωση εξέπεσε η προηγούμενη συμπλήρωση, μολονότι γίνεται λόγος γι’ 
αυτή (32 σημ. 1). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 13

και 1118. Φωτογραφία υπάρχει μόνο για το υπ’ αριθμόν 110 τεμάχιο, 
η σφράγιση του οποίου είναι έκκεντρη, με αποτέλεσμα να λείπει από 
τον εμπροσθότυπο το μετάλλιο με τη Θεοτόκο, όπως μου επεσήμανε η 
Αλεξάνδρα-Κυριακή Βασιλείου-Seibt.

Η σφραγίδα παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον τόσο για τη μοναδική, 
όπως έχει επισημανθεί, εικονογραφία του εμπροσθότυπου όσο και για 
την έμμετρη εννέα στίχων σε βυζαντινό δωδεκασύλλαβο επιγραφή του 
οπισθότυπου, καθώς η τελευταία λέξη συμπληρώνεται από τους ερευνητές 
με διαφορετικούς τρόπους. 

Στον εμπροσθότυπο απεικονίζεται ο αυτοκράτορας ιστάμενος κατ’ 
ενώπιον. Φοράει λώρο με διβητίσιον και φέρει στέμμα από το οποίο 
κρέμονται περπενδούλια. Στα υψωμένα χέρια του κρατεί σύμφωνα με 
τις περιγραφές των εκδοτών μία κυκλική εικόνα της Παναγίας δεομένης, 
η οποία φέρει στο στήθος της τον Χριστό νήπιο. Στη φωτογραφία που 
έθεσε στη διάθεσή μου το Νομισματικό Μουσείο Αθηνών το μετάλλιο 
του Χριστού δεν είναι πολύ καθαρό9, αλλά μπορεί να διακρίνει κανείς 
κάποια ίχνη στο στήθος της Παναγίας, ενώ η ύπαρξή του επιβεβαιώνεται 
κατά την άποψή μας και από τα συμπιλήματα, για τα οποία κάνουμε 
λόγο παρακάτω. Δεξιά και αριστερά από τη μορφή της Παναγίας και 
εντός μεταλλίου οι ερευνητές αναγιγνώσκουν τα συμπιλήματα MR και 
Y[U]. Αντίθετα ο V. Laurent υιοθετεί την άποψη του πρώτου εκδότη 
Κ. Κωνσταντόπουλου, ότι δεν εικονίζεται η Παναγία αλλά ο Χριστός 

8. W. Seibt, Dorotheum Wien, 446. Münzenauktion, 10.4.1990, ΒΖ 84-85 (1992), 609 
αρ. 2957. 

9. Zacos – Veglery, Seals, αρ. 2756 bis· Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 595. 
Βλ. επίσης V. Stepanenko, Bogomater’ i ee ikona v Vizantijskom Triumfe. K ineterpretacii 
obrazov i nadpisi molivdovula Michaila VIII Paleologa, στο: Trudy Gosudarstvennogo 
Ermitazha, τ. 42: Vizantiia v kontekste mirovoi kul‘tury: K 100-letiiu so dnia rozhdeniia 
Alisy Vladimirovny Bank (1906-1984): Materialy nauchnoi konferentsii, V. N. Zalesskaia, 
A. A. Ierusalimskaia, Iu. A. Piatnitskii, Sankt-Petersburg 2008, 148-161, όπου κάνει λόγο 
για δεόμενη Παναγία (Virgo orans), αλλά δεν είναι σε θέση να διακρίνει τον Χριστό 
νήπιο. Ευχαριστώ θερμά τον αγαπητό συνάδελφο που μου έστειλε τη μελέτη του. Ο 
πρώτος εκδότης Κ. Κωνσταντόπουλος διέκρινε εικόνα με την προτομή του Χριστού 
που κρατούσε ο Μιχαήλ Παλαιολόγος. Βλ. όμως και F. Dölger, βιβλιοκρισία του Κ. Μ. 
Κωνσταντόπουλου, Η δίκη του σεκρέτου, ΕΕΒΣ 10 (1933), 293-303 στο: ΒΖ 34 (1934), 247, 
ο οποίος αναγνώρισε την εικόνα της Παναγίας. Αντίθετα ο Laurent, Corpus, αρ. 824, 
θεωρεί ότι απεικονίζεται ο Χριστός.



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

14

που ευλογεί με τα δυο του χέρια και ότι εκατέρωθεν της κεφαλής του 
διακρίνονται, έστω και αμυδρά, τα συνήθη συμπιλήματα IS XS. Στη 
φωτογραφία που διαθέτουμε, πράγματι στη δεξιά πλευρά διακρίνουμε 
σχεδόν με βεβαιότητα το συμπίλημα 6XS και όχι 6Y[U], ενώ στην αριστερή 
πλευρά θα μπορούσε να αναγνώσει κανείς, μολονότι δεν είναι καθαρό, 
το συμπίλημα 6IS που αποτελεί συμπλήρωμα του 6XS. Με δεδομένο, όπως 
είναι αποδεκτό από τους περισσότερους ερευνητές, ότι απεικονίζεται 
η Παναγία δεομένη10, καθώς άλλωστε ο Χριστός δεν θα μπορούσε να 
αναπαρίσταται δεόμενος, η επιγραφή 6IS 6XS αναφέρεται στην απεικόνιση 
του Χριστού στο μετάλλιο που φέρει η Παναγία στο στήθος της, ενώ 
πιθανότατα πρέπει να υπάρχουν και τα συμπιλήματα 6MR και 6Y[U], 
τα οποία δεν μπορούμε να διακρίνουμε στη σφραγίδα, αλλά μάλλον 
βρίσκονται πάνω από τα αντίστοιχα 6IS 6XS.  

Η επιγραφή του εμπροσθότυπου έχει ως εξής: 
 

Αριστερά
 X

mI

eNX5v

TvY5v

pIISTOS

BASILEU

8SKAIAU

[T]OKRAT

[v]RRv

mEvN

[DW]KA

[S]

Δεξιά

AGG

EL9O9S

KOM~9H

NOSOP

ALAIO

LOGOS

KAIN

EOSK

vNST[A]

NT8I9N[O]

[S]

Μιχαὴλ ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ πιστὸς βασιλεὺς καὶ αὐτοκράτωρ Ῥωμέων 
Δούκας | Ἄγγελος Κομνηνὸς ὁ Παλαιολόγος καὶ νέος Κωνσταντῖνος

10. Βλ. προηγούμενη σημείωση.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 15

Οπισθότυπος:
TOISAYE9T9W

SIyN DIKhNW
T
 SE

KREW
T
 ONUNKRATUNE[I]

TvXRONvBEBUSµEN
ONOµIXAHLTOYAUµA
TvNBASILEvNPOI
Nh  6YSTAPRvT9A
KAIKRISISKA. 

… 

Τοῖς ἀθετοῦσι τὴν δίκην τοῦ σεκρέτου, | ὃ νῦν κρατύνει τῷ χρόνῳ 
βεβυσμένον | ὁ Μιχαήλ, τὸ θαῦμα τῶν βασιλέων, | ποινὴ Θεὸς τὰ πρῶτα 
καὶ κρίσις κά… 

Ενδιαφέρον παρουσιάζει, όπως αναφέραμε, η εικονογραφική 
απεικόνιση του εμπροσθότυπου που απασχόλησε, εκτός από σφραγιδο
λόγους, και ιστορικούς της βυζαντινής τέχνης. Όσον αφορά τη μορφή 
της Παναγίας, παρά το γεγονός ότι η παράσταση κάνει, σύμφωνα 
με τους ερευνητές, έναν σαφή υπαινιγμό στην είσοδο του Μιχαήλ Η΄ 
στην Κωνσταντινούπολη με την εικόνα της Παναγίας από τη μονή 
Οδηγών11, η οποία ως γνωστόν κρατεί στο αριστερό της χέρι τον Χριστό 

11. Georgii Acropolitae Opera, εκδ. A. Heisenberg, (αναθ. εκδ. P. Wirth), τ. 1, Stuttgart 
21978, 187.11-19: ὁ τῆς Κυζίκου μητροπολίτης Γεώργιος, ὃν καὶ Κλειδᾶν κατωνόμαζον, 
ἐπλήρου τὴν χρείαν, καὶ εἰς ἕνα τῶν πύργων τῶν τῆς Χρυσείας ἀναβάς, ἔχων μεθ’ ἑαυτοῦ 
καὶ τὸ τῆς θεοτόκου ἐκτύπωμα τὸ οὕτω πως ἐκ τῆς μονῆς παρωνομασμένον τῶν Ὁδηγῶν, 
εἰς ἐπήκοον ἁπάντων ἀπεστομάτισε τὰς εὐχάς. ὁ μὲν οὖν αὐτοκράτωρ τὴν καλύπτραν 
ἀποβαλὼν καὶ γόνυ κλίνας ἔπεσε χαμαί, καὶ πάντες δὲ οἱ σὺν αὐτῷ ὄπισθεν αὐτοῦ ἐπὶ 
γόνυ κατέπεσον. Βλ. και Georges Pachymérès, Relations historiques, τ. 1, έκδ. A. Failler 
[CFHB 24/1], Paris 1984, 217-219 (στο εξής: Παχυμέρης Ι)· Μεσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη ἢ 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

16

νήπιο είτε ιστάμενη είτε σε προτομή12, ωστόσο τα χαρακτηριστικά 
της δεομένης Θεοτόκου της σφραγίδας, που φέρει στο στήθος της τον 
Χριστό νήπιο, είναι διαφορετικά και ταιριάζουν κατά τους μελετητές 
σε έναν άλλο εικονογραφικό τύπο, τον οποίο αναγνωρίζουν ως τύπο 
της Βλαχερνίτισσας13. Μάλιστα επιχειρείται να εξηγηθεί η χρήση του 

συλλογὴ ἀνεκδότων μνημείων τῆς Ἑλληνικῆς Ἱστορίας, τ. Z΄, Ἀνωνύμου Σύνοψις Χρονική, 
έκδ. Κ. Σάθας, ἐν Βενετίᾳ – Παρισίοις 1894 (Ἀθῆναι 1972), 451. Πβλ. R. Macrides, George 
Akropolites, The History. Translated with an Introduction and Commentary, Oxford 2007, 
385 (σημ. 5), με τη σχετική βιβλιογραφία για τη μονή και την εικόνα της Οδηγήτριας.

12. Για τον εικονογραφικό τύπο της Οδηγήτριας βλ. D. Mouriki, Variants of the 
Hodegetria on the Thirteenth-century Sinai Icons, CahArch 39 (1991), 153-182· G. Babić, 
Les images byzantines et leurs degrés de signification: l’exemple de l’Hodigitria, στο: 
Byzance et les images, έκδ. A. Guillou – J. Durand, Paris 1994, 189-122· Χ. Μπαλτογιάννη, 
Η Παναγία στις φορητές εικόνες, στο: Μήτηρ Θεού. Απεικονίσεις της Παναγίας στη 
βυζαντινή τέχνη, Μουσείο Μπενάκη, 20 Οκτωβρίου 2000-20 Ιανουαρίου 2001, επιμ. Μ. 
Βασιλάκη, Αθήνα 2000, 139-153, κυρίως 143-145 (στο εξής: Μήτηρ Θεού)· B. Pentcheva,  
Icons and Power: The Mother of God in Byzantium, Pennsylvania State University 2006, 
109-144 (στο εξής: Pentcheva, Icons and Power). Ειδικότερα για την απεικόνισή της σε 
σφραγίδες βλ. W. Seibt, Die Darstellung der Theotokos auf byzantinischen Bleisiegeln, 
besonders im 11. Jh., SBS 1 (1987), 35-56, κυρίως 47 (στο εξής: Seibt, Theotokos)· W. Seibt 
– M.-L. Zarnitz, Das byzantinische Bleisiegel als Kunstwerk. Katalog zur Ausstellung, Wien 
1997, 104, αρ. 3.1 (στο εξής: Seibt – Zarnitz, Bleisiegel)· H. Hunger, Zur Terminologie der 
Theotokosdarstellungen auf byzantinischen Siegeln, στο: Festschrift für H. Fillitz zum 70. 
Geburtstag, Aachener Kunstblätter 60 (1994), 131-142, κυρίως 132-133 (στο εξής: Hunger, 
Terminologie)· Ι. Κολτσίδα-Μακρή, Η εικονογραφία της Θεοτόκου από ενεπίγραφες 
παραστάσεις μολυβδοβούλλων του Νομισματικού Μουσείου Αθηνών, στο: Θωράκιον. 
Τόμος στη μνήμη του Παύλου Λαζαρίδη, επιμ. Λ. Κυπραίου, Αθήνα 2004, 93-96 και 
285-294, κυρίως 288, 292 (στο εξής: Κολτσίδα-Μακρή, Θεοτόκος). 

13. A. Cutler – J. Nesbitt, L’arte byzantina e il suo publico, Torino 1986, 330 (στο 
εξής: Cutler – Nesbitt, L’arte byzantina)· Χ. Κωνσταντινίδη, Η μορφή της Αχειροποιήτου-
Φανερωμένης στην περίοδο των Παλαιολόγων, στο: Κλητόριον, 221-243. Βλ. και Της 
Ιδίας, Η Παναγία των Βλαχερνών, 448-449. Bλ. και Nikolaou, Seal of Michael Palaiologos, 
32, όπου, μολονότι αποδέχεται ότι πρόκειται για τον τύπο της Βλαχερνίτισσας, στην 
περιγραφή του εμπροσθότυπου της σφραγίδας αναφέρει: «Above his hands he (Michael) 
holds with both hands an icon of the Virgin Blachernitissa, who holdes a portrait of the 
Christ Child». Η περιγραφή όμως της ερευνήτριας αντιστοιχεί σε έναν διαφορετικό 
εικονογραφικό τύπο, εκείνον της Νικοποιού, σύμφωνα με τον οποίο η Παναγία φέρει 
στο στήθος της μετάλλιο με τον Χριστό, το οποίο κρατεί με τα δυο της χέρια. Βλ. για τον 
συγκεκριμένο τύπο W. Seibt, Der Bildtypus der Theotokos Nikopoios. Zur Ikononographie 
der Gottesmutter-Ikone, die 1030/31 in der Blachernenkirche wieder aufgefunden wurde, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 17

συγκεκριμένου τύπου και διατυπώνονται διάφορες θεωρίες. Σύμφωνα με 
τους A. Cutler και J. Nesbitt δεν δόθηκε ιδιαίτερη βαρύτητα στην απόδοση 
των λεπτομερών χαρακτηριστικών που κανονικά θα έπρεπε να ταιριάζουν 
στον εικονογραφικό τύπο της Θεοτόκου Οδηγήτριας, με την εικόνα της 
οποίας εισήλθε στην πόλη ο Μιχαήλ14. Αντίθετα η Γιόρκα Νικολάου θεωρεί 
ως πιθανή εξήγηση ότι ο αυτοκράτορας «παρουσιάζει στη μοναδική 
αυτή βούλλα την ανακτορική Θεοτόκο, αυτή των Βλαχερνών, για να την 
συνδέσει με τον μόλις επανασυσταθέντα ανακτορικό θεσμό του Σεκρέτου 
βασιλικῶς μάλλον, σε μιαν παράσταση ιδιαιτέρως δυναμική και σαφή 
της νέας τάξης που εγκαθιδρύει ἔχων μεθ’ ἑαυτοῦ καὶ τὸ τῆς Θεοτόκου 
ἐκτύπωμα»15. Μάλιστα η επιλογή του συγκεκριμένου εικονογραφικού 
τύπου δεν αποκλείεται κατά την ερευνήτρια «να αποτελεί υπόσχεση και 
ταυτόχρονα δέσμευση του αυτοκράτορα για την πλήρη αποκατάσταση 
της Τάξεως στη Βασιλεύουσα και το κράτος»16, δοθέντος ότι ο 
αυτοκράτορας δεν κατέστη δυνατό να μείνει στο Παλάτι των Βλαχερνών 
λόγω των πολλών καταστροφών που είχε υποστεί από τους Λατίνους17. 
Τέλος μία διαφορετική ερμηνεία διατύπωσε η Χαρά Κωνσταντινίδη, η 
οποία επιχείρησε να συνδέσει τον συγκεκριμένο τύπο απεικόνισης της 

στο: Δώρημα στον Ι. Καραγιαννόπουλο, Βυζαντινά 13.1 (1985), 549 -564 (στο εξής: Seibt, 
Nikopoios)· Του Ιδιου, Theotokos, 44-45· Hunger, Terminologie, 136-138· Seibt – Zarnitz, 
Bleisiegel, 105, αρ. 3.1· Κολτσίδα-Μακρή, Θεοτόκος, 286. Διαφορετική είναι ωστόσο η 
περιγραφή της Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 595, όπου αναφέρει ότι η Θεοτόκος 
Δεομένη φέρει στο στήθος της μετάλλιο με την κεφαλή του Θείου Βρέφους. Και άλλοι 
ερευνητές κάνουν λόγο για τον τύπο της Βλαχερνίτισσας στη σφραγίδα. Βλ. Μ. Καμπούρη-
Βαμβούκου, Εικαστικές απεικονίσεις της Δικαιοσύνης στο Βυζάντιο. Ή η αντίληψη περί 
δικαίου και πολιτειακού άρχοντα, στο: Χαριστήριο εις Λουκά Θεοχαρόπουλο και 
Δήμητρα Κοντόγιωργα-Θεοχαροπούλου, Νόμος. Επιστημονική Επετηρίδα του Τμήματος 
Νομικής της Σχολής Νομικών Οικονομικών και Πολιτικών Επιστημών 10, τ. Γ΄, 2009, 
311-325, κυρίως 323-324 (στο εξής: Καμπούρη-Βαμβούκου, Απεικονίσεις της δικαιοσύνης)· 
Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and in the Fogg Museum of Art, τ. 6: 
Emperors, Patriarchs of Constantinople, Addenda, εκδ. J. Nesbitt with the assistance of C. 
Morrisson, Washington, D.C. 2009, 194. 

14. Cutler – Nesbitt, L’arte byzantina, 330: «...la forma particolare di un’icona fosse 
meno importante dell’identità della figura presentata». Πβλ. και Stepanenko, ο.π. σημ. 9.

15. Βλ. το κείμενο του Γεωργίου Ακροπολίτη στη σημ. 11.
16. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 601 και σημ. 23.
17. Παχυμέρης Ι, 219.5-10· Nicephori Gregorae Byzantina Historia, έκδ. L. Schopen, τ. 

1, [CSΗΒ] Bonnae 1829, 87.20-23. 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

18

Παναγίας με την απονομή δικαιοσύνης, καθώς η Παναγία των Βλαχερνών 
αποτελούσε εχέγγυο για την ορθή απονομή του δικαίου σύμφωνα με τις 
μαρτυρίες των πηγών του 11ου αιώνα, άποψη που ασπάζονται και άλλοι 
μελετητές18. 

Η πρώτη από τις μαρτυρίες που επικαλείται η ερευνήτρια, για να 
θεμελιώσει την άποψή της, είναι εκείνη του Μιχαήλ Ατταλειάτη. Κατά 
τη διάρκεια της τρίτης εκστρατείας του Ρωμανού Δ΄ Διογένη (1068-1071) 
εναντίον των Σελτζούκων Τούρκων στη Μ. Ασία το 1071, που οδήγησε 
στην καταστρεπτική ήττα των Βυζαντινών στο Μαντζικέρτ, σημειώθηκε 
μία κλοπή με πρωταγωνιστή έναν Βυζαντινό στρατιώτη, ο οποίος 
αφαίρεσε ένα υποζύγιο από τους Σελτζούκους που είχαν στο μεταξύ 
παραδώσει το οχυρό Μαντζικέρτ στον αυτοκράτορα. Ο Ρωμανός 
Διογένης διέταξε τη σκληρή ποινή της ρινοτμήσεως για τον στρατιώτη, 
παρά τη μεταμέλεια του τελευταίου ενώπιον της εικόνας της Θεοτόκου 
από τις Βλαχέρνες, την οποία έπαιρναν μαζί τους οι αυτοκράτορες στις 
εκστρατείες. Ο Μιχαήλ Ατταλειάτης θεώρησε ότι η ποινή που επέβαλε 
ο αυτοκράτορας ήταν ιδιαίτερα σκληρή και δυσοίωνη19. Πρέπει πάντως 

18. Βλ. Καμπούρη-Βαμβούκου, Απεικονίσεις της Δικαιοσύνης, 323-324.
19. I. Pérez Martın, Miguel Ataliates, Historia [Nueva Roma 15], Madrid 2002, 114.5-17 

και νεότερη έκδοση Michaelis Attaliatae Historia, εκδ. E. Tsolakis [CFHB 50], Athenis 
2011, 152.21-153.14: Ἕτερον δέ τι συνηνέχθη, ζῆλον μὲν τοῦ βασιλέως δικαιοσύνης 
φαντάζον, ἄμετρον δὲ τὴν τιμωρίαν καὶ οὐκ εὐσεβῆ συντιθέμενον. Ἐγκληθεὶς γάρ τις 
τῶν στρατιωτῶν ὡς ὀνίσκον τουρκικὸν ὑφελόμενος, παρήχθη μὲν κατ’ ὄψιν τῷ βασιλεῖ 
δεδεμένος, τιμωρία δ’ ἐψηφίσθη τοῦ ἁμαρτήματος ὑπερφέρουσα, οὐ γὰρ ἐν χρήμασιν 
ἡ ζημία διώριστο ἀλλ’ ἐν ῥινὸς ἐκτομῇ. Πολλὰ δὲ παρακαλέσαντος τοῦ ἀνθρώπου καὶ 
πάντα τὰ ἑαυτοῦ προεμένου καὶ προβαλλομένου μεσίτην τὴν πάνσεπτον εἰκόνα τῆς 
πανυμνήτου δεσποίνης Θεοτόκου τῆς Βλαχερνιτίσσης, ἥτις εἰώθει τοῖς πιστοῖς βασιλεῦσιν 
ἐν ἐκστρατείαις ὡς ἀπροσμάχητον ὅπλον συνεκστρατεύεσθαι, οὐκ εἰσῄει οἶκτος τῷ 
βασιλεῖ ἀλλ’ οὐδ’ αἰδὼς τῆς ἐκ τοῦ θείου εἰκονίσματος ἀσυλίας, ὁρῶντος δ’ αὐτοῦ καὶ 
πάντων, καὶ αὐτῆς τῆς εἰκόνος βασταζομένης, ἀπετμήθη τὴν ῥῖνα ὁ δείλαιος, κράξας 
μεγάλα καὶ στενάξας τὸ βύθιον. Τότε δὴ τότε μεγάλην ἡμῖν ἔσεσθαι τὴν ἐκ τοῦ θείου 
νέμεσιν προωπτευσάμην αὐτός. Πβλ. και Α. Γκουτζιουκώστας, Ο κριτής του στρατοπέδου 
και ο κριτής του φοσσάτου, Βυζαντινά 26 (2006), 79-91, κυρίως 84-85. Για εικόνα της 
Παναγίας που συνόδευε το στράτευμα κατά τις πολεμικές επιχειρήσεις κάνει λόγο και 
ο Μιχαήλ Ψελλός στη Χρονογραφία του, βλ. Michele Psello, Imperatori di Bisanzio 
(Cronografia), έκδ. S. Impellizzeri, τ. 1, Milano 1984, 84, 3.10, όταν αναφέρεται στην 
εκστρατεία του Ρωμανού Γ΄ Αργυρού το 1030 εναντίον των Αράβων της Συρίας και την 
ενέδρα στην οποία ενέπεσε. Το μοναδικό αντικείμενο που σώθηκε από τη λεηλασία του 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 19

να σημειωθεί, όπως φαίνεται και από τη διήγηση του Ατταλειάτη, ότι η 
εικόνα της Παναγίας συνόδευε το στράτευμα κατά τις εκστρατείες τον 
11ο αιώνα, όχι όμως για την απονομή του δικαίου, αλλά για την επιτυχή 
έκβαση των πολεμικών επιχειρήσεων (ἥτις εἰώθει τοῖς πιστοῖς βασιλεῦσιν 
ἐν στρατείαις ὡς ἀπροσμάχητον ὅπλον συνεκστρατεύεσθαι). Έτσι και ο 
στρατιώτης βρήκε εκείνη τη στιγμή ως ύστατο στήριγμα για την αποφυγή 
της τιμωρίας του τη συγκεκριμένη εικόνα της Παναγίας και σε αυτήν 
προσέφυγε. Λεπτομέρειες για τον τύπο της εικόνας από τις Βλαχέρνες δεν 
έχουμε, αλλά θα μπορούσε ίσως να αντιστοιχεί σε εκείνον της Νικοποιού, 
που φέρει δηλαδή τη νίκη στους Βυζαντινούς, μια και τους συνοδεύει στις 
εκστρατείες20. 

Όσον αφορά στη δεύτερη μαρτυρία που επικαλείται η Χ. Κωνσταντι
νίδη, πρόκειται για την επίλυση μιας διαφοράς από την εικόνα της Θεοτό
κου στις Βλαχέρνες στο πλαίσιο του «συνήθους θαύματος», για το οποίο πο
λύς λόγος έχει γίνει στη νεότερη βιβλιογραφία. Η συγκεκριμένη εικόνα της 
Θεοτόκου, που ενδεχομένως ταυτίζεται με την ξύλινη εικόνα που βρέθηκε 
το 1030/1031 επί Ρωμανού Γ΄ Αργυρού κατά τις εργασίες αποκατάστασης 

βυζαντινού στρατοπέδου ήταν η εικόνα της Θεοτόκου: καὶ δῆτα καὶ ἡ εἰκὼν αὐτῷ τῆς 
Θεομήτορος ἐμφανίζεται, ἣν οἱ τῶν Ῥωμαίων βασιλεῖς ὥσπερ τινα στρατηγὸν καὶ τοῦ 
παντὸς στρατοπέδου φύλακα ἐν τοῖς πολέμοις συνήθως ἐπάγονται· μόνη γὰρ αὕτη οὐχ 
ἁλωτὸς ταῖς βαρβαρικαῖς ἐγεγόνει χερσίν. Πβλ. C. Angelidi – T. Papamastorakis, Picturing 
the spiritual protector: from Blachernitissa to Hodegetria, στο: Images of the Mother of 
God. Perception of the Theotokos in Byzantium, έκδ. M. Vassilaki, Norfolk 2005, 213 (στο 
εξής: Angelidi – Papamastorakis, Blachernitissa), που κάνουν λόγο και για μία ακόμη 
περίπτωση, κατά την οποία το 989 ο Βασίλειος Β΄ αγκάλιασε την εικόνα της Παναγίας 
ως ασπίδα έναντι της επίθεσης του Βάρδα Φωκά. Βλ. Μιχαήλ Ψελλός, ο.π., 26, 1.26.2-5: ὁ 
δὲ προβέβλητο μὲν τῆς οἰκείας δυνάμεως, καὶ ξιφηφόρος εἱστήκει, θατέρᾳ δὲ τῶν χειρῶν 
τὴν εἰκόνα τῆς τοῦ Λόγου μητρὸς διηγκάλιστο, καρτερώτατον πρόβλημα τῆς ἀκαθέκτου 
ἐκείνου ὁρμῆς ταύτην ποιούμενος. Δεν γνωρίζουμε πάντως αν πρόκειται για την ίδια 
εικόνα που έφερε ως λάφυρο από την εκστρατεία του εναντίον των Βουλγάρων το 971 ο 
Ιωάννης Τζιμισκής στην Κωνσταντινούπολη και εναπέθεσε στην Αγία Σοφία, βλ. Leonis 
Diaconi Caloënsis Historiae, έκδ. C. B. Hase, [CSΗΒ], Bonnae 1828, 158. Την εικόνα αυτή 
οι ανωτέρω ερευνητές κατατάσσουν στον «τύπο» της Παναγίας Ελεούσας, μολονότι 
τέτοιου είδους εικονογραφικός τύπος δεν αναγνωρίζεται από όλους τους μελετητές. Βλ. 
τη σχετική βιβλιογραφία στη σημ. 12.

20. Βλ. H. Hunger, Terminologie, 138. Βλ. και Pentcheva, Icons and Power, 77 κ.ε., η 
οποία όμως δεν αναγνωρίζει τη Νικοποιό ως εικονογραφικό τύπο, αλλά ως επωνυμία της 
Θεοτόκου ανεξαρτήτως των εικονογραφικών της χαρακτηριστικών.



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

20

στις Βλαχέρνες σύμφωνα με τον Ιωάννη Σκυλίτζη21, καλυπτόταν από ένα 
πέπλο που υψωνόταν ὥσπερ τινὸς αὐτὸν ὑποκινήσαντος πνεύματος κάθε 
Παρασκευή μετά τη δύση του ηλίου, όπως αφηγείται ο Μιχαήλ Ψελλός22. 
Αυτή τη θεοσημεία επέλεξαν οι διάδικοι, ο σπαθάριος και στρατηγός 
Μάνδαλος και η μονή του Κελλίου, για να διευθετήσουν, ύστερα από 
αλλεπάλληλες κρίσεις και αμφισβητήσεις, την αντιδικία τους σχετικά 
με έναν μύλο στη Θράκη. Οι διάδικοι στάθηκαν ενώπιον της εικόνας 
και περίμεναν αν θα υψωθεί το πέπλο ή όχι. Στην πρώτη περίπτωση θα 
δικαιωνόταν ο στρατηγός, όπως και τελικά έγινε, και στη δεύτερη οι 
μοναχοί23. Πρέπει πάντως να σημειωθεί ότι η συγκεκριμένη εικόνα δεν 

21. Ioannis Scylitzae Synopsis historiarum, έκδ. I. Thurn, [CFHB 5], Berlin-New 
York 1973, 384: …καταλαμπρύνει δὲ καὶ τὰ κιονόκρανα τῆς μεγάλης ἐκκλησίας καὶ τῆς 
ὑπεραγίας θεοτόκου τῶν Βλαχερνῶν ἀργύρῳ καὶ χρυσῷ. μέλλων δὲ καὶ τὸ θυσιαστήριον 
ἐπιποιεῖσθαι τῶν Βλαχερνῶν εὗρε κρεμαμένην εἰκόνα παλαιάν, ἣν ἀνακαινισθῆναι 
προσέταξεν. ἐξηργυρωμένον δὲ τὸ χρίσμα τοῦ τοίχου ἰδὼν καθαιρεθῆναι προσέταξε καὶ 
νέον γενέσθαι. καθαιρεθέντος δὲ τοῦ χρίσματος εὑρέθη εἰκὼν ὑλογραφική, σανίδιον 
ἐπιστήθιον κρατούσης τῆς θεοτόκου τὸν κύριον καὶ θεὸν ἡμῶν, ἀμόλυντος διαμείνασα 
ἀπὸ τῶν ἡμερῶν τοῦ Κοπρωνύμου ἕως τῆσδε τῆς ἡμέρας, ἐτῶν διελθόντων τριακοσίων… 
Πβλ. E. Papaioannou, The Usual Miracle and an Unusual Image, JÖB 51 (2001), 177-188, 
κυρίως 178-181 (στο εξής: Papaioannou, The usual miracle)· Angelidi – Papamastorakis, 
Blachernitissa, 214.

22. Μιχαήλ Ψελλός, Λόγος ἐπὶ τῷ ἐν Βλαχέρναις γεγονότι θαύματι, στο: Michaelis 
Pselli orationes hagiographicae, έκδ. E. A. Fisher, Stuttgart 1994, αρ. 4.112-136: Εἰκών τις 
αὐτῇ ἐν δεξιᾷ τοῦ νεὼ τοῖς πρὸς ἀνατολὰς εἰσιοῦσιν ἐκκρέματαί τε ἅμα καὶ ἐνήρμοσται 
ἀκριβῶς…καταπέτασμα δὲ αὐτῆς ἐξ ὑφαντικῆς τέχνης ᾐώρηται, ὃ δὴ ὁρμαθὸς εἰκόνων 
περιλαμβάνει τὴν ὕλην πολυτελῶν…ἐξαίρετον δὲ ταύτῃ τῆς ἑβδομάδος τῶν ἡμερῶν  τὸ 
κατὰ τὴν ἕκτην ἡμέραν τελούμενον μετὰ τὴν τοῦ ἡλίου κατάδυσιν…ὁ δὲ περὶ τὴν εἰκόνα 
πέπλος ἀθρόον μετεωρίζεται ὥσπερ τινὸς αὐτὸν ὑποκινήσαντος πνεύματος, καὶ ἔστι τὸ 
πρᾶγμα τοῖς μὲν μὴ ἰδοῦσιν ἄπιστον, τοῖς δὲ ἰδοῦσι παράδοξον καὶ τοῦ θείου πνεύματος 
ἄντικρυς κάθοδος…. 

23. Μιχαήλ Ψελλός, ό.π. σημ. 22, αρ. 4.168 κ.ε.: καὶ μύλον… πολλοί τε τῶν ἀγρο
γειτόνων περὶ ἀμφοῖν ἠμφισβήτησαν καὶ ὁμόσε ἀλλήλοις ἐχώρησαν, καὶ πλήρη τὰ 
δικαστήρια τῆς περὶ τούτων ἀμφισβητήσεως. τῆς δέ γε τοιαύτης χρήσεως καὶ δύο τινὰ 
μέρη οὐ πρὸ πολλοῦ τοῦ καιροῦ ἑαλώκεσαν, ὅ τε σπαθάριος Λέων καὶ στρατηγός, ᾧ 
Μάνδαλος ἡ προσηγορία, καὶ τὸ μέρος τῆς τοῦ Καλλίου μονῆς… πολλάκις μὲν οὖν αὐτοῖς 
τὰ τῆς δίκης ἐστασιάσθη…εἶτ’ ἐπικαλέσασθαι τὴν ἐν τῇ εἰκόνι παρθένον καὶ θρηνῶδες 
ἀναβοήσασθαι δικάσαι αὐτοῖς τὴν δίκην καὶ τῷ πέπλῳ τεμεῖν καί, εἰ μὲν ἀκίνητον τοῦτο 
μείναι, τὸ κράτος τῆς ὑποθέσεως ἔχειν τοὺς μοναχούς, εἰ δὲ κινηθείη, τὸν στρατηγὸν 
τὰ νικητήρια λήψεσθαι καὶ στέφανον ἄλλον ἀναδήσασθαι κατὰ τῶν ἀντιθέτων 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 21

ήταν οπωσδήποτε του τύπου της Βλαχερνίτισσας. Γνωρίζουμε εξάλλου 
ότι στις Βλαχέρνες υπήρχαν πολλές εικόνες της Θεοτόκου που ανήκαν 
σε διαφορετικούς εικονογραφικούς τύπους, όπως παραδέχεται και η Χ. 
Κωνσταντινίδη24. Για τα χαρακτηριστικά της συγκεκριμένης εικόνας που 
έκρινε την υπόθεση δεν γίνεται κάποια σαφής αναφορά στο κείμενο του 
Ψελλού, ενώ σε λατινικά χειρόγραφα του 13ου αιώνα (Liber Virginalis) 
αλλά και του 11ου αιώνα (Narratio) σημειώνεται ότι η Θεοτόκος 
κρατούσε στα χέρια της τον Χριστό, όπως παρατηρεί ο εκδότης των 
χειρογράφων V. Grumel, που είναι και ο πρώτος που συνέγραψε ειδική 
μελέτη για το θέμα25. Βέβαια για τον τύπο της εικόνας έχουν διατυπωθεί 
διάφορες απόψεις. Σύμφωνα με την I. Zervou-Tognazzi επρόκειτο για 
την Παναγία Ελεούσα26, μολονότι τέτοιος εικονογραφικός τύπος δεν 
αναγνωρίζεται από τους περισσότερους ερευνητές27. Αντίθετα ο W. Seibt 
θεωρεί ότι πρέπει να αντιστοιχεί στον τύπο της Επισκέψεως (Virgo orans 
mit Medaillon), που επίσης συνδέεται με τις Βλαχέρνες28, αν κρίνει κανείς 
από τα γεγονότα και την κατά κυριολεξία επίσκεψη (ἔμψυχον ἐπιδημίαν) 
της Θεοτόκου για την επίλυση της υπόθεσης29. Κατά τον E. Papaioannou 

τροπαίου στρατηγικοῦ κρείττονα… πνευματικῶς ὁμοῦ καὶ πολιτικῶς ὑπογέγραπται καὶ 
ἐσφράγισται καὶ τῷ θεομητρόθεν τῆς δίκης κρατήσαντι στρατηγῷ…

24. Βλ. και Angelidi – Papamastorakis, Blachernitissa, 212-216 με πηγές. Πβλ. και 
Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών, 450. Βλ. και Pentcheva, Icons and Power, 
146.

25. Βλ. V. Grumel, Le miracle habituel de Notre-Dame des Blachernes, EO 30 (1931), 
129-146, κυρίως 130-132 (Liber Virginalis) (...Greco more hic decore virgini ychonia. Natum 
gestat sindone stat et velata serica...) με γαλλική μετάφραση του κειμένου και 134-135 
(Narratio χειρόγραφα Rouen και Paris, το κείμενο σύμφωνα με το δεύτερο) (Ibi ut mos 
est in grecis habetur ipsius reginae ycona, gestans in gremio illum suum nobilem iesum 
primogenitum infantem). 

26. I. Zervou-Tognazzi, L’iconografia e la vita delle miracolose icone della Theotokos 
Brefokratoussa: Blachernitissa e Odighitria, Bollettino della Badia Greca di Grottaferrata 40 
(1986), 215-287, κυρίως 270-272. Πβλ. Angelidi – Papamastorakis, Blachernitissa, 214 και 
σημ. 37.

27. Βλ. παραπάνω σημ. 12 και 19.
28. Βλ. και G. Zacos, Byzantine Lead Seals, τ. 2, compiled and edited by J. Nesbitt, Berne 

1984, αρ. 522, όπου στον εμπροσθότυπο της σφραγίδας του Ιωάννη πρωτοπροέδρου καὶ 
ἐπὶ τῆς βασιλικῆς σακέλλης απεικονίζεται ο τύπος της Επισκέψεως, αλλά στην κυκλική 
επιγραφή σημειώνεται η Βλαχερνίτισσα.

29. Seibt, Nikopoios, 560-561· Του Ιδίου, Theotokos, 54 και σημ. 66. 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

22

επρόκειτο για την εικόνα της Θεοτόκου Νικοποιού που κατά την τέλεση 
του θαύματος30 μεταμορφωνόταν στον τύπο της Επισκέψεως, καθώς 
άνοιγε τα χέρια της, για να αγκαλιάσει τους πιστούς31. Τέλος η Χριστίνα 
Αγγελίδη και ο Τίτος Παπαμαστοράκης παρατηρούν ότι δεν διαθέτουμε 
επαρκή στοιχεία, ώστε να αποφανθούμε για ποιόν εικονογραφικό τύπο 
πρόκειται· φαίνεται πάντως πως διαφωνούν με την άποψη ότι πρόκειται 
για τη Νικοποιό32.

Ο εικονογραφικός τύπος της Θεοτόκου Βλαχερνίτισσας, που συνδέε
ται γενικά με την προσευχή των πιστών προς τον Θεό και τη μεσολάβησή 
της για την εκπλήρωση των ευχών τους33, δεν μπορεί να συνδεθεί με βάση 
την ανωτέρω μαρτυρία με την απονομή δικαιοσύνης. Ούτε και η μονή 
των Βλαχερνών, όπου βρισκόταν η εικόνα, για την οποία κάνει λόγο ο 
Ψελλός, και όπου φυλάσσονταν περισσότερες και μάλιστα διαφορετικών 
τύπων εικόνες, συνδεόταν αποκλειστικά με την απονομή του δικαίου. 
Για παράδειγμα ο Αλέξιος Α΄ Κομνηνός επικαλέστηκε το συγκεκριμένο 
θαύμα ως ένα είδος θεοσημείας για την έκβαση της αντιμετώπισης του 
Νορμανδού Βοημούνδου, που είχε εκστρατεύσει και πάλι εναντίον του 
Βυζαντίου το 110734.

30. Μιχαήλ Ψελλός, ο.π. σημ. 22, αρ. 4.136-146: συνεξαλλάσσεται δὲ τῷ τελουμένῳ 
καὶ ἡ μορφὴ τῆς θεόπαιδος, οἶμαι, δεχομένη τὴν ἔμψυχον ἐπιδημίαν αὐτῆς καὶ τὸ 
ἀφανὲς τῷ φαινομένῳ ἐπισημαίνουσα. τῷ μὲν οὖν υἱῷ αὐτῆς καὶ θεῷ ἐπὶ τοῦ σταυροῦ 
ἀπῃωρημένῳ ῥήγνυται τὸ τοῦ ναοῦ καταπέτασμα, ἵν’ ἢ τὴν ἐγκεκρυμμένην τοῖς τύποις 
ἐμφήνῃ ἀλήθειαν, ἢ ἔνδον τῶν ἀδύτων τοὺς πιστεύσαντας προσκαλέσηται καὶ ἀνέλῃ τὸ 
διατείχισμα τῆς πρὸς θεὸν ἡμῶν οἰκειώσεως· τῇ δέ γε θεομήτορι ὁ ἱερὸς πέπλος ἀπορρήτως 
ἐξαίρεται, ἵν’ ἔνδον ἑαυτῆς τὸ εἰσιὸν πλῆθος κατακολπίσηται ὥσπερ ἐν καινῷ τινι ἀδύτῳ 
καὶ ἀσύλῳ καταφυγῇ.

31. Βλ. Papaioannou, The Usual Miracle, 183-184, ο οποίος συμπεραίνει: «I suggest 
that the “Nikopoios” type was the actual locus of the miracle, while the “Episkepsis” type 
depicted it». Πβλ. και Pentcheva, Icons and Power, 145 κ.ε.

32. Angelidi – Papamastorakis, Blachernitissa 214 και σημ. 37.
33. Hunger, Terminologie, 138.
34. Βλ. Anna Comnenae Alexias, έκδ. Α. Kambylis – D. Reinsch, τ. 1 [CFHB 40], Berlin 

2001, 13.1.2: Ἐδεδίει δὲ ὅτι ἐξερχομένῳ τὸ σύνηθες θαῦμα ἡ Θεομήτωρ ἐν Βλαχέρναις οὐκ 
ἐπεδείξατο. Διὰ τοῦτο ἐπὶ τέσσαρσιν αὐτοῦ που ἐμβραδύνας ἡμέραις, ἡλίου δύνοντος 
σὺν αὐτῇ δεσποίνῃ παλίντροπον τὴν πορείαν ποιησάμενος, εἴσεισιν εἰς τὸ ἱερὸν τῆς 
Θεομήτορος τέμενος μετ’ ὀλίγων λεληθότως, καὶ τὴν συνήθη τελέσας ὑμνῳδίαν καὶ 
ἐκτενεστέρας τὰς δεήσεις ποιησάμενος, τηνικαῦτα τελεσθέντος τοῦ συνήθους θαύματος, 
οὕτως μετὰ χρηστῶν ἔξεισιν ἐκεῖθεν τῶν ἐλπίδων. Πβλ. J. Cotsonis, Virgin “With the 
Tongues of Fire” on Byzantine Lead Seals, DOP 48 (1994) 221-227, 225.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 23

Στο σημείο αυτό πρέπει να επισημανθεί και μία σημαντική λεπτο
μέρεια. Ο εικονογραφικός τύπος της Παναγίας της σφραγίδας που περι
γράφουν οι ερευνητές, οι οποίοι κάνουν λόγο για Παναγία Βλαχερνίτισσα 
αντιστοιχεί σε έναν άλλο, εκείνον της Επισκέψεως, σύμφωνα με τον 
οποίο η δεομένη Θεοτόκος φέρει στο στήθος της μετάλλιο με τον Χριστό 
νήπιο. Αντίθετα, στην περίπτωση της Βλαχερνίτισσας η Παναγία είναι 
μεν δεομένη, αλλά δεν φέρει κανένα μετάλλιο με απεικόνιση του Θείου 
Βρέφους35. 

Ο τύπος της Επισκέψεως συμβολίζει την παρουσία της Θεοτόκου 
που δέεται στον Χριστό υπέρ της προστασίας των πιστών36. Επομένως 
θα μπορούσε να ισχυριστεί κανείς ότι με τον τρόπο αυτό ο Μιχαήλ 
Παλαιολόγος ζητεί από την Θεοτόκο να μεσολαβήσει στον Χριστό, 
για να προστατεύσει την Κωνσταντινούπολη, η οποία είχε στο μεταξύ 
ανακαταληφθεί από τους Βυζαντινούς το 1261. Στο διάστημα αυτό, λίγο 
μετά την ανάκτηση της πρωτεύουσας, χρονολογείται και η σφραγίδα37. 

35. Βλ. για τον εικονογραφικό τύπο της επισκέψεως στις σφραγίδες Seibt, Nikopoios, 
560· Του Ιδίου, Theotokos, 54· Hunger, Terminologie, 131-142· Του Iδίου, Heimsuchung und 
Schirmherrschaft über Welt und Menschheit: Μήτηρ Θεοῦ ἡ Ἐπίσκεψις, SBS 4 (1995), 33-42. 
Βλ. και τελευταία Pentcheva, Icons and Power, 145 κ.ε. Για τους εικονογραφικούς τύπους 
της Παναγίας σε νομίσματα και σφραγίδες βλ. και Β. Πέννα, Η απεικόνιση της Θεοτόκου 
στα νομίσματα και τα μολυβδόβουλλα, στο: Μήτηρ Θεού, 209-217.

36. Βλ. Hunger, Terminologie, 136, 138.
37. Σύμφωνα με τον πρώτο εκδότη Κωνσταντόπουλο, Η δίκη του σεκρέτου, 294, το 

μολυβδόβουλλο συνόδευε έγγραφα που εκδόθηκαν από το βασιλικόν σέκρετον, δηλαδή 
το βασιλικό συνέδριο όπου συζητήθηκε η ένωση της Ανατολικής με τη Δυτική Εκκλησία 
(1273/1274), και αφορούσε εκείνους που διαφωνούσαν με τις αποφάσεις του (τοῖς 
ἀθετοῦσιν τῇ δίκῃ τοῦ σεκρέτου), άποψη που δεν γίνεται πλέον αποδεκτή. Βλ. Laurent, 
Corpus, αρ. 824, που χρονολογεί το μολυβδόβουλλο το 1261 ή λίγο αργότερα· Zacos – 
Veglery, Seals, αρ. 2756 bis, οι οποίοι το τοποθετούν μετά την 15η Αυγούστου του 1261· 
Nikolaou, Seal of Michael Palaiologos, 31-32· Της Ιδίας, Το Θαύμα των Βασιλέων, 595, 
599-600, η οποία τοποθετεί την ανασύσταση του σεκρέτου και τη σφραγίδα κατά το 
έτος 1261/1262· Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών, 451-452, η οποία χρονολογεί 
τη σφραγίδα το 1261-1262, με βάση και την υπόθεση ότι ο Μιχαήλ Κακός Σεναχειρήμ 
(βλ. γι’ αυτόν και Γκουτζιουκώστας, Ἀσηκρῆτις, 89-90) υπήρξε ο συντάκτης του έμμετρου 
κειμένου του οπισθότυπου, μια και η φράση το θαῦμα τῶν βασιλέων στη σφραγίδα 
παραπέμπει σε χωρία της αρχαίας ελληνικής γραμματείας και σε ομηρικό στίχο από την 
Οδύσσεια [λ 285-288: ἡ δὲ Πύλου βασίλευε, τέκεν δέ οἱ ἀγλαὰ τέκνα, Νέστορά τε Χρομίον 
τε Περικλύμενόν τ’ ἀγέρωχον. τοῖσι δ’ ἐπ’ ἰφθίμην Πηρὼ τέκε, θαῦμα βροτοῖσι, τὴν πάντες 
μνώοντο περικτίται. Πβλ. M. Marcovich, Quatrains on Byzantine Seals, ZPE 14 (1974), 172 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

24

Συνεπώς, από όσα αναφέραμε παραπάνω, προκύπτει ότι η επιχειρη
ματολογία περί σύνδεσης του εικογραφικού τύπου της Παναγίας Βλα
χερνίτισσας με την απονομή της δικαιοσύνης και τη σφραγίδα του σεκρέ
του μάλλον αποδυναμώνεται. Εξάλλου η απεικόνιση της Παναγίας στο 
μολυβδόβουλλο, που ταιριάζει στον εικονογραφικό τύπο της Επισκέψεως, 
δεν φαίνεται να σχετίζεται με την απονομή της δικαιοσύνης, αλλά με τον 
αυτοκράτορα και την ανακατάληψη της Κωνσταντινούπολης38, όπως 
υποδηλώνεται και από τη φράση «νέος Κωνσταντῖνος»39. 

Εκτός από τις συζητήσεις για την παράσταση της σφραγίδας 
διάφορες απόψεις έχουν διατυπωθεί όσον αφορά στον οπισθότυπο, 
και συγκεκριμένα την τελευταία λέξη της επιγραφής από την οποία 
διακρίνονται μόνο τα δύο πρώτα γράμματα: Τοῖς ἀθετοῦσι τὴν δίκην 
τοῦ σεκρέτου, ὃ νῦν κρατύνει τῷ χρόνῳ βεβυσμένον ὁ Μιχαήλ, τὸ θαῦμα 
τῶν βασιλέων, ποινὴ Θεὸς τὰ πρῶτα καὶ κρίσις κά… 

Για την τελευταία κολοβωμένη λέξη έχουν γίνει κατά καιρούς διά
φορες προτάσεις. Ο πρώτος εκδότης Κ. Κωνσταντόπουλος δεν απο
πειράθηκε να προτείνει κάποια λύση, ενώ ο V. Laurent, επιχειρώντας 
να συμπληρώσει την επιγραφή με μία λέξη που θα έδινε νόημα στη 

σημ. 2] και ο Σεναχηρείμ υπήρξε δάσκαλος της ρητορικής και της ποιητικής καθώς και 
σχολιαστής του Ομήρου [βλ. Β. Κωνσταντινόπουλος, Σεναχειρήμ. Ὑπόμνημα στον Ὅμηρο, 
Ελληνικά 35 (1984), 151-156· R. Browning, Homer in Byzantium, Viator 6 (1975), 29 σημ. 
55]. Είναι πράγματι ελκυστική μία τέτοια σύνδεση, η οποία δεν μπορεί να αποκλειστεί. 
Η φράση αυτή που χρησιμοποιείται στο πλαίσιο του ρητορικού εγκωμιασμού του 
αυτοκράτορα αποδίδεται σε παλαιοδιαθηκικά πρότυπα που ακολουθεί ο Μιχαήλ Η΄ 
Παλαιολόγος [βλ. σχετικά Τ. Παπαμαστοράκης, Ένα Εικαστικό Εγκώμιο του Μιχαήλ Η΄ 
Παλαιολόγου: Οι εξωτερικές τοιχογραφίες στο καθολικό της μονής της Μαυριώτισσας 
στην Καστοριά», ΔΧΑΕ 15 (1989-1990), 221-240, κυρίως 235-238] σύμφωνα με την 
Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 598, χωρίς ωστόσο να δίδεται κάποιο αντίστοιχο 
παράδειγμα.

38. Βλ. και Stepanenko, ο.π. σημ. 9. 
39. Βλ. R. Macrides, The New Constantine and the New Constantinople 1261?, BMGS 6 

(1980), 13-41, κυρίως 23-24· Της Ιδίας, From the Komnenoi to the Palaiologoi: Imperial Models 
in Decline and Exile, στο: New Constantines: Rhythm of Imperial Renewal in Byzantium, 
4th-13th Centuries, Papers from the Twenty-sixth Spring Symposium of Byzantine Studies, 
St. Andrews, March 1992, έκδ. P. Magdalino, Cambridge 1994, σ. 269-282, κυρίως 270 κ.ε. 
Βλ. και Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών, 445-446, με τη σχετική βιβλιογραφία 
για τη χρήση του προσδιορισμού «νέος Κωνσταντῖνος» σε έγγραφα, τοιχογραφίες και 
σημειώματα κωδίκων.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 25

φράση, πρότεινε αρχικά τη συμπλήρωση ΠΑ[ΛΙΝ]40, πρόταση που δεν 
ικανοποίησε τον F. Dölger41, και αργότερα τη συμπλήρωση ΠΑ[ΣΑ]42. 

Πάντως, όπως φαίνεται και από τη φωτογραφία της σφραγίδας, το 
πρώτο γράμμα της τελευταίας λέξης είναι ένα καθαρότατο Κ. Έτσι οι G. Zacos 
– A. Veglery αποκατέστησαν την τελευταία λέξη ως ΚΑ[ΛΕΙ] ή ΚΑ[ΚΗ]43 
(καλεῖ ή κακή), με προτιμότερη τη δεύτερη. Ωστόσο, όπως επισημαίνει ο 
αείμνηστος Κωνσταντίνος Πιτσάκης σε πρόσφατη ειδική μελέτη του για 
την επιγραφή της σφραγίδας44, η πρόταση αυτή δεν ανταποκρίνεται στο 
μέτρο, καθώς προσκρούει στον κανόνα της παροξυτονίας της τελευταίας 
συλλαβής των στίχων. Ο Κ. Πιτσάκης πρότεινε, πριν από τη δημοσίευση 
της σχετικής μελέτης του, τη συμπλήρωση ΚΑ[ΚΗΣ] (κάκης), την οποία 
υιοθέτησε η νέα εκδότρια Γιόρκα Νικολάου, μια και, όπως αναφέρει η 
ίδια, διακρίνει την κάθετη κεραία ενός δωδέκατου χαρακτήρα στο τέλος 
του 8ου στίχου της επιγραφής, που αποτελεί τμήμα του γράμματος Κ45. 
Η λέξη κάκη, που ανταποκρίνεται πράγματι στο μέτρο του στίχου της 
σφραγίδας, απαντά σε αρχαία κείμενα, είναι συνώνυμη της λέξης κακία46 
και «ιδιαζόντως κατάλληλη για ποιητική χρήση αντί της τελευταίας, εκεί 
όπου απαιτείται δισύλλαβη και παροξύτονη λέξη», όπως παρατηρεί ο Κ. 
Πιτσάκης. Συνεπώς η κρίσις κάκης σημαίνει την καταδίκη της κακίας, 
της κακής πράξης. Έτσι γι’ αυτούς που αθετούν τη δίκη του σεκρέτου η 
κύρια απειλή είναι η θεϊκή και κατά δεύτερο λόγο μία ακόμη τιμωρία που 

40. Laurent, Les bulles métriques, 59-60, αρ. 720.
41. F. Dölger, βιβλιοκρισία του V. Laurent, Les bulles métriques dans la sigillographie 

byzantine, Ελληνικά 8 (1935), 49-64, στο: BZ 36 (1936), 268.
42. Laurent, Corpus, 435-436, αρ. 824. 
43. Zacos – Veglery, Seals, αρ. 2756 bis.
44. Κ. Πιτσάκης, Για το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄: Τοῖς ἀθετοῦσι τῇ δίκῃ τοῦ 

σεκρέτου…, στο: Πνεύματος Δώρημα: Τιμητικός Τόμος για τον καθηγητή της Ιστορίας 
του Δικαίου Γεώργιο Νάκο, Νόμος. Επιστημονική Επετηρίδα του Τμήματος Νομικής 
της Σχολής Νομικών Οικονομικών και Πολιτικών Επιστημών 13 (2010) 393-398, κυρίως 
396-397 (στο εξής: Πιτσάκης, Μολυβδόβουλλο), όπου και γραμματικές και συντακτικές 
διορθώσεις σε συνάρτηση με τη στίξη της επιγραφής της σφραγίδας που δημοσίευσε η 
Γιόρκα Νικολάου.

45. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 601.
46. H. G. Liddell – R. Scott, A Greek-English Lexicon. Revised and augmented 

throughout by Sir Henry Stuart Jones, with the assistance of R. McKenzie, Oxford 1940, λ. 
κάκη (στο εξής: Liddell–Scott).



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

26

μάλλον είναι η εγκόσμια, και υποδηλώνεται με τη φράση «κρίσις κάκης», 
δηλαδή η καταδίκη της κακίας47. 

Στο πλαίσιο αυτής της ερμηνείας, η οποία είναι κατά τη γνώμη 
μας απολύτως λογική, η τελευταία λέξη της σφραγίδας θα μπορούσε 
να συμπληρωθεί με διαφορετικό τρόπο. Προτείνουμε τη δισύλλαβη 
λέξη «κἄλλη», δηλαδή τη φράση «και άλλη» που έχει υποστεί κράση. 
Άλλωστε δεν είναι το μοναδικό παράδειγμα χρησιμοποίησης λέξης με 
κράση σε επιγραφές σφραγίδων48. Παρά το γεγονός ότι η συλλαβή «κἄλ-» 
είναι μακρά αντί βραχεία που απαιτεί το μέτρο, όπως μου επεσήμανε 
ο καθηγητής Ιωάννης Βάσσης, ωστόσο στις σφραγίδες είναι ελάχιστες 
έως μηδαμινές οι περιπτώσεις, όπου τηρείται η προσωδία στον βυζαντινό 
δωδεκασύλλαβο, όπως παρατηρεί η A.-K. Βασιλείου-Seibt49.

Συνεπώς η απειλή για εκείνους που αθετούν τη δικαστική απόφαση 
του σεκρέτου είναι εκτός από την πρώτη και κύρια τιμωρία του Θεού 
(ποινὴ Θεὸς τὰ πρῶτα) και μία δεύτερη κρίσις, μάλλον εγκόσμιου 
δικαστηρίου, κατά τη γνώμη μας ίσως εκείνη του ίδιου του αυτοκράτορα, 
που μπορεί να ενεργεί πάνω και πέρα από το σέκρετον που ανασυνέστησε 
και είναι σε θέση να τιμωρεί εκείνους που δεν εφαρμόζουν τις δικαστικές 
αποφάσεις του νεοσυσταθέντος σεκρέτου. 

Η επισήμανση της Γιόρκας Νικολάου ότι διαβάζονται καθαρά οι 
τρεις τελευταίοι χαρακτήρες της σφραγίδας (ΚΑΚ), ενώ προηγουμένως 
κάνει λόγο μόνο για μία κάθετη κεραία του τελευταίου γράμματος και 
σημειώνει το γράμμα εντός αγκύλης κατά την ανάπτυξη της επιγραφής 
του οπισθότυπου, δεν επιβεβαιώνεται κατά την άποψή μας από τη 
φωτογραφία της σφραγίδας, ενώ το ίχνος της κεραίας που αναγνωρίζει, 
αν πράγματι πρόκειται για κάτι τέτοιο, δεν φαίνεται να είναι τόσο 
κάθετο, αλλά μάλλον λοξό, και θα μπορούσε κάλλιστα να είναι τμήμα 
του γράμματος Λ. 

Ο Κ. Πιτσάκης, που σχολιάζει στη μελέτη του την άποψή μου περί 
της παραπάνω εναλλακτικής δυνατότητας ανάγνωσης της τελευταίας 

47. Πιτσάκης, Μολυβδόβουλλο, 397-398.
48. Βλ. για παράδειγμα A.-K. Wassiliou-Seibt, Corpus der byzantinischen Siegel mit 

metrischen Legenden [Wiener Byzantinistische Studien 28/1], Teil 1., Wien 2011, αρ. 123: 
Ἁπλοῦσα χεῖρας εἰς ἐπίσκεψιν κόσμου σκέπην κἀμοῦ, πάναγνε, πρακτέοις δίδου (μέσα 
13ου αιώνα), (στο εξής: Wassiliou-Seibt, Corpus). 

49. Wassiliou-Seibt, Corpus, 51-53.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 27

λέξης, θεωρεί ότι η λέξη «κάκης» είναι προτιμότερη και προσφορότερη, 
καθώς το κείμενο με αυτό τον τρόπο ρέει ομαλότερα σε σχέση με τη 
συμπλήρωση (κἄλλη) που προτείνουμε. Και αυτό αφενός επειδή η 
τελευταία συνεπάγεται διπλή χρήση του συνδέσμου «και» (καὶ κρίσις καὶ 
ἄλλη) και αφετέρου γιατί «συνήθως η “απειλή” του τύπου: σε περιμένει 
και άλλη κρίση, και άλλο δικαστήριο, και άλλος κριτής, έχει υπερβατικό-
μεταφυσικό χαρακτήρα και υπονοεί τη θεία δικαιοσύνη». Επομένως 
υπό το πρίσμα αυτό η συμπλήρωση που προτείνουμε θα αποτελούσε 
επανάληψη της θείας τιμωρίας, τη στιγμή που στο κείμενο φαίνεται να 
εννοείται αφενός η θεϊκή και αφετέρου η κοσμική δικαιοσύνη. 

Πρέπει όμως να σημειώσουμε ότι ο σύνδεσμος «και» έχει διπλή λει
τουργία στην παραπάνω φράση. Την πρώτη φορά χρησιμοποιείται ως 
συμπλεκτικός και τη δεύτερη ως επιτατικός, για να δοθεί έμφαση, ενώ με 
την κράση αποφεύγεται η επανάληψη του «και» που δεν θα ήταν εύηχη. 
Όσο για την άλλη κρίση που περιμένει εκείνους που αθετούν τη δίκη 
του σεκρέτου, μπορεί το αόριστον της φράσης να παραπέμπει γενικά στη 
θεία δίκη, αλλά στη συγκεκριμένη περίπτωση έχει ήδη αναφερθεί η ποινή 
που θα επιβάλει πρώτα και κύρια ο Θεός και επομένως γίνεται σαφές ότι 
θα υπάρξει και μία κοσμική κρίση, μάλλον εκείνη του αυτοκράτορα που 
είναι υπέρτερη του σεκρέτου. 

Πάντως σε περίπτωση που υιοθετήσει κανείς την εξίσου πιθανή 
συμπλήρωση «κάκης», τότε μάλλον πρέπει να ερμηνεύσουμε διαφορετικά 
την τελευταία φράση της σφραγίδας. Σε μία τέτοια περίπτωση θα πρέπει 
να ακολουθήσουμε την άλλη εκδοχή που διατύπωσε, αλλά θεωρεί λιγότερο 
πιθανή ο Κ. Πιτσάκης, ότι δηλαδή η «κρίσις κάκης» είναι η δίκαιη κρίση 
του Θεού και επομένως εκείνοι που αθετούν τις δικαστικές αποφάσεις 
του σεκρέτου θα τιμωρηθούν «κατά πρώτο λόγο, από τον Θεό και την 
δίκαιη κρίση [Του] για την κακία τους [=και όχι τόσο από την ανθρώπινη 
δικαιοσύνη]», ενώ «η απειλή για την κοσμική τιμωρία προκύπτει μόνον 
εμμέσως από τις λέξεις τὰ πρῶτα, που αφήνουν να εννοηθεί ότι και μία 
ακόμη (εγκόσμια) ποινή αναμένει τους ενόχους». Πράγματι η σύνταξη 
και η μετάφραση του στίχου ποινὴ Θεὸς τὰ πρῶτα καὶ κρίσις κά(κης) 
δηλώνουν ακριβώς ότι τιμωρία και καταδίκη της κακίας τους θα είναι ο 
ίδιος ο Θεός. Με αυτή την ερμηνεία συμφωνεί και ο Ι. Βάσσης ο οποίος 
μεταφράζει το χωρίο: «για όσους αθετούν τη δίκη του σεκρέτου … ας 



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

28

είναι πρώτα πρώτα τιμωρία και κρίση της κακίας τους (ή: για αυτή τους 
την κακία, το ατόπημα) ο Θεός»50. 

Συνεπώς, παρά τις αντιρρήσεις που εξέφρασε ο Κ. Πιτσάκης, 
πιστεύω ότι η συμπλήρωση «κἄλλη» ενδεχομένως να ανταποκρίνεται 
καλύτερα στο νόημα της επιγραφής, όπως το αντιλαμβάνεται ο ίδιος, ενώ 
με τη συμπλήρωση «κάκης» η επιγραφή δεν αναφέρεται συγκεκριμένα σε 
κάποια κοσμική τιμωρία, αλλά απλώς αφήνει να εννοηθεί ότι εκτός από 
την θεϊκή θα υπάρξει και μία κοσμική τιμωρία. 

Στο πλαίσιο της παραπάνω ερμηνείας η Αλκμήνη Σταυρίδου-Ζαφρά
κα μου πρότεινε επίσης τη συμπλήρωση καὖθι (καὶ αὖθι)51. Δηλαδή οι 
παραβάτες θα τιμωρηθούν όχι μόνο από τον Θεό ενώπιον του φοβερού 
κριτηρίου του αλλά και επί γης ή αμέσως από τον αυτοκράτορα. 
Μολονότι η χρήση της παραπάνω ομηρικής λέξης σε συνδυασμό με τη 
φράση τὸ θαῦμα των βασιλέων, που μας θυμίζει το θαῦμα βροτοῖσιν ή το 
βασιλεύτατος52 των ομηρικών επών, θα ενίσχυε ακόμη περισσότερο την 
απόδοση της επιγραφής της σφραγίδας στον Μιχαήλ Κακό Σεναχειρήμ 
που έχει προτείνει η Χ. Κωνσταντινίδη53, δεν φαίνεται ωστόσο το ίχνος 
του τρίτου γράμματος της σφραγίδας να αποτελεί τμήμα ενός Υ. 

Όσον αφορά στη λειτουργία της σφραγίδας έχει υποστηριχθεί ότι 
δεν εξυπηρετούσε τις ανάγκες του δικαστηρίου, δηλαδή δεν συνόδευε 
κάποια δικαστική απόφαση προς επικύρωση αυτής, αλλά ότι πρόκειται 
για μολυβδόβουλλο πανηγυρικού χαρακτήρα που «κόπηκε» με την 
ευκαιρία των εγκαινίων του βασιλικού σεκρέτου. Μάλιστα η εικόνα της 
Παναγίας την οποία κρατεί υψωμένη στα χέρια του ο αυτοκράτορας 
δηλώνει την καθαγίαση του χώρου στον οποίο απονέμεται δικαιοσύνη, 
όπως υποστήριξε η Χ. Κωνσταντινίδη54. Ωστόσο πρέπει να σημειώσουμε 
ότι οι σφραγίδες έχουν διαφορετική χρηστική λειτουργία από τα 
νομίσματα ή τα μετάλλια55. Σύμφωνα με τη Γιόρκα Νικολάου σφράγιζε 

50. Ευχαριστώ τον αγαπητό καθηγητή για τις παρατηρήσεις του.
51. Βλ. Liddell–Scott, λ. αὖθι που έχει τοπική (ενταύθα, εδώ) αλλά και χρονική 

σημασία (ευθύς, πάραυτα).
52. Ιλιάδα, Ι 69.
53. Βλ. παραπάνω σημ. 36.
54. Κωνσταντινίδη, Η Παναγία των Βλαχερνών, 451.
55. Βλ. για παράδειγμα Δ. Τσουγκαράκης, Εισαγωγή στη Βυζαντινή Σφραγιδογραφία, 

Αθήνα 1999, 13-20.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 11-30

Το Μολυβδόβουλλο του Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγου 29

το ιδρυτικό έγγραφο του Σεκρέτου ή το έγγραφο ορισμού των πρώτων 
Σεκρετικών Κριτών56. Δεν αποκλείεται ωστόσο τόσο αυτή η σφραγίδα όσο 
και τα παράλληλά της να συνόδευαν κάποιες από τις πρώτες δικαστικές 
αποφάσεις του σεκρέτου, μια και η πράγματι δριμεία απειλή αφορά 
σε εκείνους που αθετούν τις δικαστικές αποφάσεις του νεοσύστατου 
δικαστηρίου57. 

56. Νικολάου, Το Θαύμα των Βασιλέων, 595 και 600-602, κατά την οποία η δριμεία 
απειλή της Θείας Τιμωρίας σύμφωνα με την επιγραφή του οπισθότυπου ταιριάζει σε 
ιδρυματική διακήρυξη και όχι σε απλή δικαστική απόφαση. 

57. Πβλ. Cutler –Nesbitt, L’arte bizantina, 330, όπου σημειώνουν ότι η επιγραφή 
του οπισθότυπου αναφέρεται στην τιμωρία και την κρίση του Θεού εναντίον εκείνων 
που αθετούν την εξουσία του σεκρέτου, δηλαδή των Λατίνων που είχαν καταλύσει την 
αυτοκρατορική εξουσία. Ωστόσο η ερμηνεία αυτή δεν είναι κατά την άποψή μας πειστική, 
καθώς η απειλή της επιγραφής απευθύνεται μάλλον στους διαδίκους των οποίων η 
υπόθεση είχε εκδικαστεί από το σέκρετον.



Ανδρέας Ε. Γκουτζιουκώστας

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 11-30

30

Remarks on the Seal of Michael VIII Palaiologos 
“Τοῖς Αθετοῦσι την Δίκην τοῦ Σεκρέτου…”

After the recapture of Constantinople (1261) Michael VIII Palaiologos 
created a sekreton that functioned as permanent court of justice. Its 
institution is testified by a seal from the former collection of George Zacos, 
which now belongs to the Numismatic Museum of Athens. In this paper 
we republish this seal and make some remarks on the iconography and the 
metrical inscription of the obverse. In our view, it is the type of Theotokos 
Episkepsis (Virgo orans with the medallion of Christ on her bust) that 
is depicted on the obverse of the seal and not that of Blachernitissa as it 
has been maintained so far. It follows that the connection between the 
Blachernitissa type and justice administration, based on the testimony of 
this seal and other primary sources, can no longer be retained. Regarding 
the last word of the metrical inscription on the obverse it is also suggested 
that, except for “κάκης”, which has been recently suggested, “κἄλλη” can 
complement the inscription text.  

  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

Juho Wilskman

The Conflict Between the Angevins and the Byzantines in Morea 
in 1267-1289: A Late Byzantine Endemic War1

A common dictum in modern research is that, in medieval warfare, pitched 
battles were unusual and instead the armies concentrated on ravaging 
enemy territories. Especially the Byzantines are traditionally believed to 
have been inclined to avoid open battles2. As a result, medieval wars are 

1. This article is largely based on my MA thesis “Bysanttilaisten ja Akhaian ruhti­
naskunnan väliset sotatoimet 1259-83: Tapaustutkimus myöhäis-bysanttilaisesta 
sodankäynnistä” (The War between the Byzantines and the Principality of Achaia 1259-83: 
A Case Study in Late Byzantine Warfare) for the University of Helsinki (2007). The thesis 
in Finnish is published on the Internet with an English abstract at the address http://urn.fi/
URN:NBN:fi-fe20072054. I have, however, made several revisions, especially thanks to the 
scholarships for my PhD work, which enabled me to stay for several months in Athens and 
Rome, and study such material that is poorly accessible in Scandinavia. Other articles based 
on my MA thesis are: J. Wilskman, The Campaign and Battle of Pelagonia 1259, Βυζαντινός 
Δόμος 17-18 (2009-2010), 131-174 and Id.,A conflict (and some co-habitation) in Crusader 
Greece – Morea 1264 and the Battle of Makry-Plagi, which is intended to be a part of 
forthcoming monograph by Central European University about the Crusades, and the battle 
of Prinitsa in 1263, which is planned to be published in BZ. I wish thank Jon van Leuven, 
Marina Koumanoudi, and Stephen Bennett for comments and correcting my English. All the 
errors are my own.

2. See for example J. Gillingham, “Up with Orthodoxy!”; In Defence of Vegetian 
Warfare, Journal of Medieval Military History 2 (2004), 149–158; J. France, Western Warfare 
in the Age of the Crusades 1000-1300, London 1999, 2-15; S. Morillo, Battle Seeking: The 
Contexts and Limits of Vegetian Strategy, Journal of Medieval Military History 1 (2002), 
21-29; M. Bartusis, The Late Byzantine Army, Arms and Society. 1204–1453, Philadelphia 
1992, 354-357; J. Haldon, Warfare, State, and Society in the Byzantine World. 565-1204, 
London 1999, 35–36, 278. It has been suggested (for example by Haldon and Bartusis) that 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

32

often considered to have been fought at a low level. Notwithstanding this 
“current orthodoxy”, actual research has concentrated on “big events”. This 
is understandable, because low-level warfare seldom leaves many traces in 
the sources. 

In this article I attempt to reconstruct one medieval and late Byzantine 
low-level war, namely the conflict between the Angevins and their vassal, 
the Principality of Achaia, on the one side and the Byzantines on the other, 
in the Morea during 1267-1289. This conflict offers a case of relatively well-
documented late Byzantine low-level warfare. Several modern historians have 
treated the events3, but analysis from the point of view of military history 
has been missing. In addition I give special attention to the economic and 
demographic consequences of war in Morea, for the building of fortresses, 
and for the idea put forward by Bartusis that war in Morea needlessly took 
resources from the defense of Anatolia, thus contributing to the loss of the 

a lack of resources was the reason to avoid battles. I have however shown that this idea is 
problematical (Wilskman, Pelagonia, 146-147, 162).

3. The most comprehensive ones about events in Morea during the period under discussion 
are A. Bon, La Morée franque: Recherches historiques, topographiques et archeologiques 
sur la principauté d’Achaïe (1205–1430), Paris 1969, 136-66; D. Zakythinos, Le Despotat 
Grec de Morée, rev.ed. Ch. Maltézou, London 21975, 48-62; K. Hopf, Griechenland. B. 
Griechenland im Mittelalter und in der Neuzeit: Geschichte Griechenlands vom Beginn des 
Mittelalters bis auf unsere Zeit, in Allgemeine Encyclopädie der Wissenschaften und Künste 
in alphabetischer Folge [Erste Section 85 Teil], Leipzig 1867, 261-264, 290-329; J. Longnon, 
L’Empire Latin du Constantinople et la principauté de Morée, Paris 1949, 234-267 passim; 
W. Miller, The Latins in the Levant: A History of Frankish Greece. 1204–1566, London 
1908, 125-175 passim; F. Cerone, La sovranità napoletana sulla Morea e sulle isole vicine, 
Archivio Storico per le Provincie Napoletane 41 (nuova serie 2) (1916) and 42 (nuova serie 
3) (1917); P. Lock, The Franks in the Aegean. 1204–1500, London-New York 1995, 84-95; 
A. Mpoutsikas, Η Φραγκοκρατία στην Ηλεία (1205-1428). Η κυριαρχία των ξένων και η 
πολιτική τους, Athens 1985, 77-100; M. Dourou-Eliopoulou, Η ανδεγαυική κυριαρχία στη 
Ρωμανία επί Καρόλου Α΄ (1266-1285), Athens 1987, 55-58, 79-88, 170-188 passim; Ead., 
Το φραγκικό πριγκιπάτο της Αχαΐας (1204–1432), Thessaloniki 2005, 35-37. Recently 
two new studies about late Byzantine warfare have emerged. Both, however, treat the events 
in Morea 1267-1289 only cursory and concentrating on the campaigns of 1270 and 1272 [S. 
Kyriakidis, Warfare in Late Byzantium. 1204-1453 [History of Warfare 67], Leiden 2011, 
203; N. Kanellopoulos, Η οργάνωση και η τακτική του βυζαντινού στρατού στην ύστερη 
περίοδο (1204-1461), unpublished PhD thesis for the University of Thessaly, Volos 2010, 
101-102. I thank Kanellopoulos for giving me access to this study].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 33

area to the Turks4. Especially older studies have been ready to claim that 
the war caused significant depopulation in the peninsula, but some modern 
ones are more doubtful and have declared that mainly the geographical 
distribution of the population changed5. There is plenty of literature about 
the castles of the Peloponnese, which are usually considered to have been 
built mainly by the Latins of the principality. However, the claim of the 
Venetian historian Marino Sanudo that during the war the Byzantines built 
“strong castles over the mountains and made most fortified passes”6 has been 
left almost unnoticed. I also give attention to the treatment of prisoners.

The Background

The conflict between the Byzantines and the Principality of Achaia 
had began in 1259, when the Prince of Achaia supported his father-in-
law, Michael II of Epeiros, against the “Emperor of Nicaea” Michael VIII 
Palaiologos. The coalition was defeated in the battle of Pelagonia, and 
Guillaume II, the Prince of Achaia, fell into the hands of the Nicaeans with 
most of his nobles. Prince Guillaume made peace after the “Nicaeans” had 
conquered Constantinople and “re-founded” Byzantium in 1261. In exchange 
for freedom Prince Guillaume gave the Byzantines fortified places in south-
east Morea7. 

4. Bartusis, The Late Byzantine Army, 347-350.
5. For the traditional point of view, see for example Zakythinos, Le Despotat Grec de 

Morée, 44, 48–51; Lock, The Franks in the Aegean, 84; D. Geanakoplos, Emperor Michael 
Palaeologus and the West. 1258–1282: A Study in Byzantine-Latin Relations, Cambridge 
Massachusetts 1959, 175; Miller, A History of Frankish Greece, 119, 125. For the more 
modern ones E. Sakellariou, Latin Morea in the Late Middle Ages: Observations on its 
Demography and Economy, in Porphyrogenita. Essays on the History and Literature of 
Byzantium and the Latin East in Honour of Julian Chrysostomides, ed. Ch. Dendrinos 
et al., Aldershot 2003, 301–308; B. Panagiotopoulos, Πληθυσμός και οικισμοί της 
Πελοποννήσου. 13ος - 18ος αιώνας, Athens 1985, 27–44.

6. “Fece castelli forti sopra montagne e passi fortissimi” (Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο. 
Ιστορία της Ρωμανίας [Institute for Byzantine Research, Sources 4], introduction, edition-
translation, commentary by E. Papadopoulou, Athens 2000, 125. 15). 

7. For the campaign of Pelagonia, see especially Wilskman, Pelagonia, and D. 
Geanakoplos, Greco-Latin Relations on the Eve of the Byzantine Restoration: The Battle of 
Pelagonia, DOP 7 (1953), 99-141. In addition there is S. Asonites, Πελαγονία 1259: Μια νέα 
θεώρηση, Βυζαντιακά 11 (1991), 129-165.



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

34

The peace did not last long and the war broke out almost as soon as 
Prince Guillaume and his men had returned to Morea. Things began well for 
the Byzantines and Prince Guillaume had problems in getting support from 
his vassals outside Morea8. The men of the Principality, however, defeated 
the Byzantines in the battle of Prinitsa (most likely in late autumn 1263). 
In the next year, after an unsuccessful attempt to conquer the “capital” of 
the Principality, Andravida, the Turkish mercenaries in Byzantine service 
went over to the Latins, because they had not received their pay for several 
months and had served longer than intended. Together the Franks and 
the Turks defeated the Byzantines at the battle of Makry-Plagi and took a 
number of prisoners, but soon after the battle the Turks returned home to 
Anatolia. Prince Guillaume apparently felt unable to push the Byzantines 
out of Morea himself. This led to the end of the intensive phase of the war 
in Morea9.

At this point there seem to have been serious peace efforts. A prisoner 
exchange took place, and according to Sanudo, the Byzantines suggested 
that the son of Emperor Michael should marry the daughter of Prince 
Guillaume. The prince had no sons and thus after his death his territories 
would fall under the control of the Palaiologos dynasty. The Frankish barons 

8. Prince Guillaume was also the overlord of the Lord of Athens, the marquis of 
Boudonitza, the triarchs of Euboea, the duke of Naxos and the count of Kephalenia (Livre de 
la conqueste de la princée de l’Amorée. Chronique de Morée (1204-1305), ed. J. Longnon, 
Paris 1911, §§ 221–253; The Chronicle of Morea (Το Χρονικόν του Μορέως): A History 
in Political Verse Relating the Establishment of Feudalism in Greece by the Franks in the 
Thirteenth Century, edited by J. Schmitt, London 1904 (English translation H. Lurier, 
Crusaders as Conquerors: The Chronicle of Morea, New York 1964), 3173–3364; Libro de 
los Fechos e conquistas del principado de la Morea, compilado por comandamiento de don 
Fray Johan Fernández de Heredia. Chronique de Morée aux XIIIe et XIVe siècles, ed. A. 
Morel-Fatio, Genève 1885, §§ 236–240; G. Recoura (ed.), Les Assises de Romanie, Paris 
1930, III; C. Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò dal 2 gennaio 1274 al 31 dicembre 
1283, Archivio Storico Italiano serie 3 XXII – serie 4 V (1875–1880), 26 August 1278; 
Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, [as in n. 6],103–105, 109–113, 125).

9. Closer analyses of events, sources and previous scholarship can be found in my 
forthcoming articles about the battles of Makry-Plagi and Prinitsa. For the earlier wars of the 
Principality of Achaia, see especially M. Kordoses, Η κατάκτηση της νότιας Ελλάδας από 
τους Φράγκους. Ιστορικά και τοπογραφικά προβλήματα, Ιστορικογεωγραφικά 1 (1986), 
53-194.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 35

of Morea refused to accept the settlement10. Prince Guillaume together with 
his overlord, the expelled Latin emperor of Constantinople Baldwin II, now 
sought support from Charles of Anjou, the count of Provence and brother 
of King Louis IX of France. Charles, who was crowned king of Sicily, was 
the leading figure of the supporters of the Pope in Italy (the guelphs) and 
had conquered southern Italy from Manfred, the natural son of Emperor 
Frederick II. 

At Viterbo in 1267, Charles made treaties with the Latins of Romania. 
In exchange for support in re-conquering Constantinople, Baldwin gave 
Charles the overlordship of several territories in Romania, including the 
Principality of Achaia. On his part Prince Guillaume gave his daughter to 
the son of Charles of Anjou, thus the Angevin dynasty would also inherit the 
direct control of the Principality. The heritage would belong to the Angevins 
even if the son of Charles were to die before his father, as it happened. 
For the next fifteen years after the treaty, until the Sicilian Vespers, the 
diplomacy in the Mediterranean region was largely dictated by Charles’ 
attempts to organize a large scale campaign against the Byzantines, and by 
Michael VIII’s efforts to prevent it. Morea was only one front in the conflict 
between these two rulers11.

The most important archive documents dealing with the events under 
discussion were the Angevin registers in Napoli, which were destroyed by the 
Germans in 1943. The content of the registers has been partly reconstructed 
under the leadership of Ricardo Filangieri and his followers in I Registri 
della Cancelleria Angioina from the old editions, microfilms, and some 
surviving pieces. From the point of view of the events in Morea the most 

10. Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, 129; Γεώργιος Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, 
III.17, ed. A. Failler [CFHB v. XXIV/1], Paris 1984.

11. For the treaty of Viterbo see C. Perrat – J. Longnon (eds.), Actes Relatifs à la 
Principauté de Morée, Paris 1967, Appendice, 1267, 24 Mai – Viterbe; J. Buchon, Recherches 
et matériaux pour servir a une histoire de la domination française aux XIIIe, XIVe et XVe 
siècles dans les provinces démembrées de l’empire Grec a la suite de la quatrième croisade, 
Paris 1840, registre du trésor des chartes no. 49, 232; Το Χρονικόν του Μορέως, 6265–6492; 
Livre de la conqueste, §§ 441–56. For the political struggle between Michael Palaiologos and 
Charles I Anjou the classic is: Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus and the West 
1258–1282. See also G. L. Borghese, Carlo I d’Angiò e il Mediterraneo. Politica, diplomazia 
e commercio internazionale prima dei Vespri [Collection de l’École Française de Rome 411], 
Rome 2008.



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

36

important sources about the content of the registers are the two-part article 
“La sovranità napoletana sulla Morea e sulle insole vicine” by Fr. Cerone and 
C. Minieri-Riccio’s “Il Regno di Carlo I.° D’Angiò dal 2. Gennaio 1273 al 31 
dicembre 1283”. Cerone’s article is a study which includes several long direct 
quotations from the registers; Minieri-Riccio’s work consists of regesta; and 
the Actes Relatifs à la Principauté de Morée of Perrat and Longnon begin 
only at the end of the war discussed here. Karl Hopf’s classic study should 
also be mentioned here, since it used several documents from the archives of 
Anjou, which disappeared before other researchers could study them12.

A very important source is the list of the Venetian claims commission of 
the year 1278 on cases where the Byzantines had broken the truce they made 
with Venice in 1268. This list names 257 separate incidents (339 claims), 
mainly “piratical” actions. Several of them have something to do with the war 
in Morea13. In addition, the notarial documents from Dubrovnik (Ragusa) 
offer some interesting information.

The most important narrative source is the Chronicle of Morea. It 
was apparently written in the 1320s and has survived in several versions 

12. Because Filangieri’s work is a reconstruction, I quote it only when the original 
edition has not been at my disposal. If Cerone’s article has an edition of the quoted part of 
document, I consider this edition as a primary source and give the archival note. Otherwise I 
treat Cerone as a secondary source. Hopf’s study does not include editions. For the analysis of 
the Angevin archives from the point of view of the Principality of Achaia, see F. Sampsonis, 
L’administration de la Morée par Charles Ier d’Anjou (1267-1285). L’apport majeur d’une 
source delicate: les registres angevins, Mélanges de l’École française de Rome: Moyen 
Âge 120, 1 (2008), 140-145. See also the studies of M. Dourou-Eliopoulou, Η ανδεγαυική 
κυριαρχία, 34-36, 56-58, 79-88; Ead., Les “Etrangers latins” en Romanie angevine sous 
Charles Ier (1266-85), BSl 59 (1998), 65-70; Ead., The Oriental Policy of Charles I and 
Angevin Settlement in Romania. A Model of Medieval Colonialism, Βυζαντινά 21 (2000), 
279-286.

13. Tafel – Thomas, v. 3, 159-281 no. CCCLXX. For commentary on this document 
see G. Morgan, The Venetian Claims Commission of 1278, BZ 69 (1976), 411-438. For 
piracy of the time in general see P. Charanis, Piracy in the Aegean during the Reign of 
Michael VIII Paleologus, AlPHOS 10 (1950), 127–136; I. Katele, Captains and Corsairs: 
Venice and Piracy. 1261 – 1381, PhD Thesis for the University of Illinois, Urbana 1986, 
2–131; E. Papadopoulou, Πειρατές και κουρσάροι στο Αιγαίο τον 13ο αιώνα, Δίπτυχα 6 
(1994-1995), 89-107. For piracy in Angevin sources, see M. Dourou-Eliopoulou, Η πειρατεία 
στις ανδεγαυικές κτήσεις της Ρωμανίας το δεύτερο μισό του 13ου αι., in Πειρατές και 
κουρσάροι: Μονεμβασιώτικος Όμιλος, Ιʹ συμπόσιο ιστορία και τέχνης, 20-22 Ιουλίου 
1997, eds. Ch. Kalligas – A. Malliaris, Athens 2004, 56-65.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 37

in various different languages. The French and vernacular Greek versions 
are closest to the original Chronicle. The Aragonese Libro de los Fechos 
et conquistas del Principado de la Morea was written at the end of the 
fourteenth century and is considered as an independent work that has 
used the Chronicle of Morea as its main source14. I quote both the Greek 
Chronicle of Morea and the French Livre de la conqueste, if both works 
provide the information in question, and the Libro de los Fechos, when its 
version of the events differs from the other two.

The Chronicle of Morea, regardless of the version, is a very problematic 
source. Often the information that the Chronicle gives is simply false and 
the work is far from being impartial. Some mistakes may result from the 
fact that the Chronicle of Morea probably relied heavily on oral sources, 
whose information easily becomes distorted. The author’s familiarity with 
the topography of the Peloponnese suggests that the information he gives 
about the events in the peninsula might be more reliable than his reports 
about the events outside the region. Besides, the Chronicle pays attention 
to military matters, more than, for example, the aforementioned Sanudo, 
who wrote at about the same time and is often considered more reliable. A 
major problem is that the chronology of the events in Chronicle does not 
quite agree with that deducted from the other sources15. Unfortunately the 
Constantinople-centered Byzantine historians do not have anything to say 
about this phase of the war in Morea.

Historians should also try to use the non-written sources. Among 
these, the remnants of the fortifications and the archaeological field surveys 
have particular importance from the point of view of my study. The main 
method of these surveys is to collect ceramics from a relatively large area 
and reconstruct the settlement history. Unfortunately the chronology of 
late medieval ceramics in Greece is still quite inexact. With the research 
on the fortifications, the major problem is that there were usually no 
great differences in masonry between the different fortification builders 

14. Several studies have been written about the Chronicle of Morea, but the current 
knowledge and debates are fairly well summarized in the monograph by T. Shawcross, The 
Chronicle of Morea: Historiography in Crusader Greece, Oxford 2009.

15. Bon, La Morée franque, 29–30, 140-144; Geanakoplos, The Battle of Pelagonia, 
130–131. About Sanudo see E. Papadopoulou, Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο. Ιστορία της 
Ρωμανίας [as in n. 6 above], 3–17, 53–95; Hopf, Griechenland im Mittelalter, 204–205.



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

38

in Romania, and several sites have also been used as fortresses before and 
after medieval times. Therefore it is difficult to define the exact builder or 
building period simply from the remnants. Even the textual references can 
be misleading. Perhaps archaeological investigations will shed more light in 
the future, but so far relatively few medieval fortification sites in Morea have 
been excavated16.

The War

The Peloponnese peninsula has five major coastal plains. The plain 
of Achaia in the north-west was the core area of the principality. Here 
were located Andravida, the capital of the principality, and its harbor town 
Clarenza. The Byzantines practically ruled the south-eastern part of the 
peninsula and the plain of Lakonia, which is located there. Apparently in 
1264 the Latins controlled here only the town of Lakedaimon (Sparta), which 
had to be repopulated by Prince Guillaume because the Greek inhabitants 
had fled and moved to Mistra17.  

The interior of the Peloponnese peninsula is mountainous, but there 
are numerous valleys and plains. Along the Alpheios River these form 
a natural corridor through the Peninsula, from the plain of Achaia to the 
plain of Lakonia. The highest mountains are found in the Taygetos range 
between Lakonia and the south-western plain of Messenia. Autonomous and 
apparently warlike Slavs, who were allied with the Byzantines, lived in these 
mountains. Apart from the Slavs, another distinctive ethnic group were the 
Tsakones, who lived in the mountainous south-eastern tip of the Peninsula. 
Although the Tsakones spoke Greek, because of their peculiar dialect and 
customs, they were frequently considered as a separate ethnic group18.

16. For the difficulties in dating fortifications, see for example K. Molin, Unknown 
Crusader Castles, Hambledon and London 2001, 203-204, 222-223; M. Breuillot, Châteaux 
Oubliés de la Messénie Médiévale, Paris 2005, 261-263; Bon, La Morée franque, 645-646, 
680-684.

17. Το Χρονικόν του Μορέως, 5584-5635; Livre de la conqueste, §§ 385-9. I treat these 
events further in my forthcoming article about the battle of Makry-Plagi.

18. For the historical geography of thirteenth century Peloponnese, in general, see 
A. Ilieva, The mountain in the geographical and cultural space of the Peloponnese during 
the Middle Ages (before the Tourkokratia), Ιστορικογεωγραφικά 3 (1991), 11-24. The 
monograph of A. Ilieva, Frankish Morea (1205-1262). Socio-cultural interaction between 
the Franks and the local populations [Historical Monographs 9], Athens 1991, provides a 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 39

In addition the Byzantines plausibly controlled the Mani peninsula also 
west of the Taygetos range and south of Kalamata. The castle of Kalavryta 
in the northern Peloponnese c. 100 km away from the rest of the Byzantine 
territories might also have been in their hands. The Byzantines possessed 
these places in the 1270s, and we do not have concrete information about the 
date they were taken over. I have argued, however, that Kalavryta would have 
been captured in 1263 and I believe that about the same time the Byzantines 
also occupied the west side of the Mani peninsula19.

The Chronicle of Morea claims that, when Prince Guillaume was still 
in Italy making treaties with Charles, a Byzantine army commanded by 
the nephew of the Emperor came to Morea. His troops were composed of 
Cumans, Turks, and Greeks from the region of Nicaea. According to the 
Chronicle the Prince went immediately to Brindisi and sailed from there to 
Clarentza in two days. In Andravida he started to organize the defense and 
supply of the castles. The Chronicle claims that King Charles sent Galeran 
d’Ivry to help the Prince and describes the campaign which followed. Most 
scholars believe, however, that the Chronicle has confused Galeran d’Ivry 
and his campaign with one that Dreux de Beaumont carried out with the 
Prince in 1272. The nephew of the emperor would have arrived in 1270. 
In earlier research he is identified with Alexios Philanthropenos, who had 
apparently commanded the Byzantine navy on the coast of the Peninsula in 
1262-320.

useful introduction to the society and culture of the Principality of Achaia. On the Tsakones, 
see S. Caratzas, Les Tzacones, New York 1976.

19. More detailed commentary about the Byzantine conquests during the early phase 
of the war is in my forthcoming article about the battle of Prinitsa. For indications about the 
Byzantine holding of Kalavryta and several places west of Taygetos in the 1270s, see Tafel – 
Thomas, nos. CCCLXX [A]38, 53, [H]16, 17, 19, [J]7; Catalogue A. Dedicatory Inscriptions, 
in Dedicatory Inscriptions and Donor Portraits in Thirteenth-Century Churches of Greece, 
ed. S. Kalopissi-Verti [VTIB, Bd. 5], Wien 1992, 66-67, 71-75; Livre de la conqueste, §§ 
662-92. See also J. Van Leuven, The Phantom Baronies of the Western Mani, in Studies in the 
Archaeology of the Medieval Mediterranean, ed. J. Schryver [The Medieval Mediterranean 
86], Leiden 2010, 45-67.

20. Το Χρονικόν του Μορέως, 6484–6771; Livre de la conqueste, §§ 456-473; Cerone, 
La sovranità napoletana, (1916), 18 (reg. v. 4, f. 39 t.); I Registri della Cancelleria Angioina, 
eds. R. Filangieri – J. Mazzoleni – J. Donsì Gentile – R. Orefice de Angelis – B. Mazzoleni 
– S. Palmieri – M. L. Storchi, v. I-XXX, XXXVIII, XLIV, Napoli 1950-1998, v. I, no. II, 157; 
Hopf, Griechenland im Mittelalter, 292-293; Bon, La Morée franque, 140-2. About Alexios 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

40

Anyway, in 1268 Charles was attacked by Conradin von Hohenstaufen. 
Prince Guillaume made a one-year truce with the Emperor’s kephale, i.e. 
representative or governor in Morea, and he went to help Charles with 400 
heavy cavalrymen. A papal document attests him in Italy in March 1268. 
In August, Charles achieved his great victory over Conradin in the battle of 
Tagliacozzo. According to the Chronicle of Morea Guillaume heard soon 
after the battle that the Byzantines had broken the treaty and attacked. 
He returned to the Peloponnese and King Charles gave with him 50 heavy 
cavalrymen and 200 infantrymen. According to the Greek version of the 
Chronicle the latter were crossbowmen, and Charles also gave money for six 
months’ wages21.

Most of the researchers believe that Guillaume returned to his 
Principality not earlier than February or March 1269 and thus the idea that 
the Byzantines had broken the truce is only propaganda22. In my opinion it 
might also be worth taking into account the possibility that the Byzantine 
kephale had made the truce only on his own behalf and now a new kephale, 
who did not recognize the truce, had arrived in the autumn. During the 
peace negotiations in 1289 the kephale directly informed the Latins that 
he could make a truce only for one year, because his period in office was 

Philanthropenos on the coast of the Peloponnese see Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, 
ΙΙΙ.15–16. 

21. Το Χρονικόν του Μορέως, 6772-7165; Livre de la conqueste, §§ 474-93; Registres 
de Clement IV (1265-1268) recueil des bulles de ce Pape, ed. M. Édouard Jordan, Paris 
1894, no. 1336; S. Borsari, La Politica bizantina di Carlo I d’Angiò dal 1266 al 1271, Archivio 
Storico per le Provincie Napoletane, nuova serie 35 (74 dell’ intera collezione), (1956), 
341-342. The Aragonese Libro de los Fechos differs in details from the other versions of the 
Chronicle concerning the battle of Tagliacozzo (Libro de los Fechos, §§ 400–14). See also 
N. Kanellopoulos – I. Lekea, Η βυζαντινή πολεμική τακτική εναντίον των Φράγκων κατά 
τον 13ο αιώνα και η μάχη του Tagliacozzo, ByzSym 19 (2009), 63-81; G. Villani, Nuova 
Cronica, ed. G. Porta, v. 1 (libri I-VIII), Parma 1990, § VIII, XXIII-VIII, XXIX. Joachim 
Göbbels has concluded in his studies that in the army of Charles I the cavalrymen were 
divided into units of 25 men and the infantry into units of 50 men [J. Göbbels, Militärwesen 
im Königreich Sizilien zur Zeit Karls I. Anjou (1265–1285), Stuttgart 1984, 82–83]. These 
numbers correspond neatly with figures that the Chronicle gives about the contingents sent 
by the king.

22. Hopf, Griechenland im Mittelalter, 290; Cerone, La sovranità napoletana, (1916), 
36; Zakythinos, Le Despotat Grec de Morée, 47-48; Borghese, Carlo I d’Angiò, 22-23.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 41

not longer23. The short terms of office would have made it difficult for the 
Byzantines to follow a coherent strategy in the Peninsula, but the Emperor 
might have wanted to avoid a situation where a Byzantine aristocrat would 
have gained a powerful position in a province distant from Constantinople. 

The Angevin registers indicate that something was indeed going on 
in Morea. In 1269 Charles ordered his captain in Kerkyra to obey Prince 
Guillaume.  There are also several orders relating transports of victuals 
to Morea from southern Italy in the spring and summer of 1269. In 1270 
Charles ordered that a navy of 25 galleys and terides, and some vaccettas24, 
should be prepared for Morea. Among other things it would have transported 
hundreds of horses. From the same year we also have several references, 
which reveal that fief holders in southern Italy were required to fulfill their 
service obligation by participating the campaign in Morea. For some reasons 
the preparation of the navy met serious difficulties, and the ships were still 
in harbor in the late autumn. Angevin naval resources were apparently 
over-extended, because of the Crusade against Tunis. Probably this navy to 
Achaia never sailed forth25. 

23. Το Χρονικόν του Μορέως, 8687–8706; Livre de la conqueste, § 599; Zakythinos, 
Le Despotat Grec de Morée, 63-65. It should be noted Bartusis has claimed that this may have 
been simply a ploy of the governor, if he for some reason hesitated to make a peace (Bartusis, 
The Late Byzantine Army, 70-72).

24. Galleys were powered both by sails and oars. A typical galley of Charles I of Anjou 
in the 1270s had 108 oars, each with its own rower. There were 27 benches on each side of 
the galley and two rowers on each bench. The full crew of this kind of galley was normally 
about 150 men and included about 35 supersalientes (more or less equivalent to marines, 
most likely they were crossbowmen). The teride was a galley specially designed for horse-
transportation; the terides built for Charles I Anjou could for example transport 30 horses. 
The vaccetta was more or less a large boat [I Registri della Cancelleria Angioina, v. XII, nos. 
LXVI, 11, 12; no. LXVII, 292; no. LXIII, 486; J. Pryor, The Galleys of Charles I of Anjou, 
King of Sicily: ca. 1269-84, Studies in Medieval and Renaissance History 14 (Old Series, 
Volume 24) (1993), 33-103; Göbbels, Militärwesen im Königreich Sizilien, 251-254].

25. Cerone, La sovranità napoletana, (1916), 29–38 (reg. 3, f. 1; reg. 3, f. 3; reg  4, f. 
16), 50–62 (reg. 11, f. 7; reg. 11, f. 1 t; reg 5, f. 80; reg. 5, f. 94; reg. 6, f. 164 t.; reg., 6, f. 133; 
reg. 11, f. 80 et); I Registri della Cancelleria Angioina, v. I, no. V, 320; v. II, nos. VIII, 334, 
622; v. IV, nos. XIV, 51, 135, 222, 229, 304, 316, 377, 385, 398, 405, 423, 432, 441, 447; 
v. IV, exravagantes infra regnum nos. XIV, 1029, 1030; v. V, no. XVII, 32;  v. V, nos. XV, 
111, 290, 353, 387; v. VI, no. XXII, 949; v. VII, no. XXVII, 74; no. XXXI, 65; v. IX, no. 
XLII, 58; v. XLIV, additiones reg. no. XX, 29; W. Cohn, Storia della flotta siciliana sotto 
il governo di Carlo I d’Angiò, Archivio storico per la Sicilia Orientale, seconda serie, anno 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

42

Additional evidence about the military activity in Morea is found in 
the Venetian claims document from 1278, according to which Byzantine 
soldiers robbed and killed Latin churchmen, who were heading from Methone 
to Clarenza. The event probably took place in 1270. The commander of the 
Byzantines is referred to as σεβαστοκράτωρ. He is also mentioned elsewhere, 
in connection with several other “robberies” in Morea, as Emperor’s 
brother26. Apparently it refers to Constantine Palaiologos, the step-brother 
of the Emperor, who had commanded the Byzantines early in the war, but 
left before the defeat at Makry-Plagi27. I also believe that he could be the 
“nephew” of the emperor, who according to the Chronicle arrived with the 
army of Cumans, Turks, and Greeks from the region of Nicaea.

It has been suggested that the Byzantines exploited the Crusade 
campaign of Charles and his brother to Tunis in 1270, which ended with 
the destruction of a large part of the fleet in a storm28. It is, however, worth 
noting that the destination of the Crusader fleet was kept secret until the last 
moment, and there were fears that it would sail against the Byzantines29. It 
would have been impossible for the Byzantines to make a plan of exploiting 
the Crusade for expansion in Morea. At most they might have planned a 
diversionary attack in case the Crusaders headed towards Constantinople 
or, as seems most likely, the Byzantine commander simply exploited the 

V; 25 dell’intera collezione (1929), 366-381, 386-387; Hopf, Griechenland im Mittelalter, 
290-292; Zakythinos, Le Despotat Grec de Morée, 48-50; Bon, La Morée franque, 138-41; 
Borghese, Carlo I d’Angiò, 24-29, 51-55; J. Pryor, Soldiers of Fortune in the Fleets of Charles 
I of Anjou, King of Sicily ca 1265-1285, in Mercenaries and Paid men. The Mercenary 
Identity in the Middle Ages, ed. J. France [History of Warfare 47], Leiden 2008, 126-128; 
Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus and the West, 222-223.

26. Tafel – Thomas, nos. CCCLXX [A] 28, [H] 14, 17, [L] 12–13. Σεβαστοκράτωρ 
was title in the imperial hierarchy immediately after the emperor and δεσπότης (Pseudo-
Kodinos, Traité des offices, introduction, texte et traduction par J. Verpeaux, Paris 1967, 
300). The Venetian claims document refers to the alleged victims of the incidents as “robbed” 
(derobato). Thus I mostly refer the incidents as “robberies” unless the context allows more 
specific judgment about the nature of the event.

27. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, ΙΙΙ.16-17. See also my forthcoming article 
about the battle of Makry-Plagi. 

28. Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus and the West, 227-230.
29. Borghese, Carlo I d’Angiò, 55-71; Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, V.8-10; J. 

Strayer, The Crusades of Louis IX, in A History of the Crusades, vol. II: Later Crusades 
(1189–1311), eds. R. E. Wolf – H. W. Hazard, Philadelphia 1962, 509-516.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 43

situation when he found out that there were less enemy troops in the 
peninsula than expected.

Anyway, the Byzantine attacks might have been quite successful. The 
route from Methone to Clarenza was some distance away. Lakedaimon 
perhaps fell to the Byzantines at this time; at least the description of the 
campaign of Prince Guillaume and Dreux de Beaumont/Galeran d’Ivry 
(see below) seems to indicate that the Franks had lost all their territories 
in Lakonia. It is also possible that some of the fortifications which were 
found in Byzantine hands in 1270s, such as Beaufort and Kalavryta, were 
not conquered in 1262-4, but later, and in that case the campaign of the 
σεβαστοκράτωρ would be another good alternative30.

At least in 1271 Byzantine vessels were already active in the Ionian 
Sea. On 7 July, a ship which had come from Monemvasia in south-eastern 
Morea, robbed a Venetian, who was traveling from Lepanto (Naupaktos) 
to Clarenza. This Byzantine ship was apparently an imperial corsair, 
its captain’s name was “Zuraz” and the nauclearius was “Rolandinus”31. 
The Venetian claim document of 1278 applies relatively seldom the term 
cursarius (it usually refers simply homines domini Imperatoris). I, however, 
find the term corsair proper for “Zuraz” and similar captains, who prayed 
on merchant fleets without being a part of a major fleet, but, at least judging 
from the Venetian claim document, were under the authority of the Emperor 
and thus cannot be considered as out-law pirates32.

On 12 January 1272 the harbor of Nauplion was attacked by a fleet of 
17 imperial galleys and five other vessels commanded by “Caleoiani Apriano 
prothouestiaria”. The Venetians claimed that they had lost property worth 

30. A terminus ante quem for the loss of Lakedaimon is August 1278; Les registres 
de Nicolas III (1277-1293) [BEFAR 2é serie t. 14], ed. J. Gay, Paris 1898, no. 123; Bon, 
La Morée franque, 144-145. The Venetian claims document, which is the first source about 
Beaufort in the hands of the Byzantines, refers to the σεβαστοκράτωρ, Tafel – Thomas, no. 
CCCLXX [H]17.

31. Tafel – Thomas, no. CCCLXX [L]4. Morgan identifies Zuraz with Gyrakis, who is 
mentioned in connection with some other “robberies” and had his base in the eastern part 
of the Aegean Sea (Morgan, The Venetian Claims Commission, 428-429). At the time the 
term nauclearius was roughly equivalent to “helmsman” (Pryor, The Galleys of Charles I of 
Anjou, 81-83).

32. For the definitions of pirates and corsairs see especially Katele, Captains and 
Corsairs, 2-37, 47-56; Papadopoulou, Πειρατές και κουρσάροι, 89-90, 96-100, 106-7.



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

44

4000 hyperpyra33. It was probably a surprise attack which took advantage 
of the unlikely sailing season34. The risk seems to have been worth taking, at 
least if plunder was the only aim.

In February 1272 an Angevin army commanded by the marshal Dreux 
de Beaumont finally reached Clarenza. Apparently there were already some 
fief holders from southern Italy serving in the region. This campaign is 
usually identified with the campaign of Galeran d’Ivry described in the 
Chronicle of Morea35. According to the Chronicle, d’Ivry had 100 paid 
cavalrymen and 200 infantrymen –half of the later being crossbowmen and 
the other half shield-bearers. In addition to this,  the king had promised to 
cover the expeditionary corps’ wages for six months. The Prince was in the 
upper Alpheios valley, but he travelled immediately to d’Ivry and brought 
pack-animals to his troops. It was decided to travel to the town of Nikli in 
central Morea and seek battle against the Byzantines. The army marched 
along the river Alpheios. At the castle of Karytaina the barons of Karytaina 
and Akova joined them with 150 cavalrymen and 200 armed infantrymen. 
The troops were divided into units (ἀλλάγια), and the lighter troops were 
sent to plunder the regions of Tsakonia and Gardalevos. The raid took five 
days and after that the troops returned to Nikli36.

The Chronicle claims that the Franks now heard that the Byzantine 
army was in Lakedaimon and did not move. They were told that after the 
defeats in Prinitsa and Makry-Plagi the emperor had given orders not to 
engage in battle with the Franks in the open, so that the whole Morea would 

33. Tafel – Thomas, no. CCCLXX [O]2. I believe that the commander can be identified 
with πρωτοβεστιαρίτης Aprenos, whose army of 5000 men was defeated by the Bulgarians 
in 1279 and Aprenos himself died [Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, VI.19, for dating 
the death of Aprenos see A. Failler, Chronologie et composition dans l’histoire de Georges 
Pachymère, REB 38 (1980), 234–242].

34. Sailing was usually avoided between November and the end of February; after c. 
1300 the situation changed and the sea was “closed” only from December to the beginning of 
February (J. Pryor, Geography, Technology, and War: Studies in the maritime history of the 
Mediterranean. 649–1571, Cambridge 1988, 87-89).

35. Cerone, La sovranità napoletana, (1916), 205–209 (reg. v. 13 f. 208; fascic. Ang., 
XVIII, n. 10); I Registri della Cancelleria Angioina, v. VII, no. XXI, 172; nos. XXVII, 20, 
83, 180; v. VIII, nos. XXXIII, 12-63, 79-85, 88, 96; v. VIII, nos. XXXV, 84, 104; Borghese, 
Carlo I d’Angiò, 106-108.

36. Livre de la conqueste, §§ 461–6; Το Χρονικόν του Μορέως, 6525–6657; Bon, La 
Morée franque, 331. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 45

not be lost. Instead the Emperor wanted the Byzantines to use generalship 
and stratagems, and to benefit from mountainous terrain and archers. 
Some Franks wanted to march against the Byzantines, but according to the 
Chronicle the wisest men advised the Prince not to do so. In the rough and 
wooded terrain the bowmen could shoot the unarmored horses of Franks 
without fear of punishment. The Prince was advised to stay in Nikli and 
use it as a base in order to prevent Byzantine raids towards central and 
north-east Morea. The Prince thought, however, that there was not enough 
food and fodder there, especially for the mercenaries. Thus he left only 100 
cavalrymen, 100 crossbowmen, 100 shield-bearers, and 300 archers at Nikli. 
They were ordered to patrol up to Veligoste and Chelmos (c. 20 km journey) 
and to prevent Byzantine raids37. 

Judging by the Angevin registers and Sanudo the main concern of 
Prince Guillaume and Dreux de Beaumont in 1272 might not have been 
Morea, but Euboia, where the Latin adventurer Licario, who had joined the 
Byzantine side and received help from them, caused troubles for the local 
Latin lords. These were vassals of the Prince. Guillaume and Dreux went 
to Euboia. According to Sanudo Prince Guillaume, who knew the ways of 
the enemy and kept his troops together, achieved success, but Dreux, who 
was ignorant of them, was defeated with his 700 cavalrymen, and he had 
to escape to the mountains after losing men, horses, and pack-animals. It 
is very likely that he was lured in ambush. Dreux was replaced by a new 
commander already on 8 July 1272. Prince Guillaume probably left Euboia 
also at this time38. 

37. Το Χρονικόν του Μορέως, 6658–6720; for place identifications see Bon, La Morée 
franque, 364. The account in the French version differs slightly. For example it claims that 
above all the Turkish horse-archers were considered a threat, and it does not mention the 
infantry archers among the troops left in Nikli (Livre de la conqueste, §§ 466-70). The 
horse-archers were not the most natural type of soldiers for the rough terrain, and plausibly 
the author simply had the Frankish defeat at Pelagonia in mind (Livre de la conqueste, §§ 
297-305; Το Χρονικόν του Μορέως, 4030-4091; Wilskman, Pelagonia, 156-157). The archers 
in Frankish service would most probably have been local Greeks or Saracens from southern 
Italy (Göbbels, Militärwesen im Königreich Sizilien, 100-33; Wilskman, Pelagonia, 141) and 
perhaps the author was unwilling to mention their role.

38. Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, 129-131, 135-145; I Registri della Cancelleria 
Angioina, v. VIII, no. XXXVII, 750; v. XI, no. LIV, 118; Νικηφόρος Γρηγοράς, Ρωμαϊκή 
Ἱστορία, IV.5 (Nichephori Gregorae, Byzantina Historia), cura Ludovici Schopeni, v. 1, 
Bonnae 1829, 144; Kanellopoulos – Lekea, Η βυζαντινή πολεμική τακτική, 79. It has also 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

46

The situation in Euboia might have been the reason to abandon the 
attack on south-east Morea, if it was ever even intended.  This does not, 
however, mean that the description of the Chronicle is worthless. Actually 
it seems to describe accurately the strategic stalemate which followed the 
Byzantine conquest of the whole south-east and lasted almost to the time 
of writing of the Chronicle39. The terrain between Lakonia and the rest 
of Morea is difficult and the fortifications, both those already existing 
in Frankish times and the ones the Byzantines may have built, presented 
additional problems40. At least the Slavs and Tsakones seem to have been 
skilful light infantrymen (the main weapons apparently were bows and 
spears) and they knew the terrain.41 They would have been quite dangerous 
in the mountains. Kalavryta and the fortresses on the west side of Taygetos 
would have been more exposed to the Frankish attacks, but perhaps the 
Latins were afraid of committing troops to siege operations, which might 
leave some of their territories exposed to raids. Besides, at least in the area 
west of Taygetos the Byzantines might have been able to launch an attack 
directly on the Frankish flank.

The order of the Emperor to avoid open battles with the Franks, and 
instead use harassment, rough terrain, and missile weapons, corresponds 

been suggested that the campaign in Euboia actually took place in 1276 (Papadopoulou, 
Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, 276-277), but I find that the arguments are not strong 
enough. The account in the history book of Sanudo refers to 700 armed men who went 
together with Guillaume and Dreux to Euboia, and thus differs slightly from the version 
above, in which I have relied on one of Sanudo’s letters (it is published in F. Kunstmann, 
Studien über Marino Sanudo den Älteren mit einem Anhange seiner ungedruckten Briefe, 
in Königliche Bayerische Akademie der Wissenschaften. Abhandlungen der Phil.-Histor. 
Klasse 7, München 1855, no. II). Sanudo’s history book has only survived in translation and 
small distortions are likely.

39. For the geographical and political contexts of the writing of the Chronicle see 
especially Shawcross, The Chronicle of Morea, 42-44. 

40. On the fortification building, see below pp. 50 ff. 
41. For military experience, equipment, and quality of the Slavs and Tsakones see 

Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, III.9, 17; IV.26; Livre de la conqueste, § 206, 261, 696, 
823; Το Χρονικόν του Μορέως, 1715–1725, 2985–3031, 3512–3514; Γεώργιος Ἀκροπολίτης 
Χρονικὴ Συγγραφὴ: Georgii Acropolitae Opera I, recensuit A. Heisenberg, Lipsiae 1903, 
§ 81; Documents sur le régime des terres dans la Principauté de Morée au XIVe siècle 
[Documents et recherches sur l’économie des pays byzantins, islamiques et slaves et leurs 
relations commerciales au moyen âge], eds. J. Longnon – P. Topping, Paris 1969, 88–89, 
99–100; Wilskman, Pelagonia, 141; Caratzas, Les Tzacones, 78–83.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 47

with the instructions which, according to the Byzantine sources, Emperor 
Michael VIII gave to the Byzantine armies facing the Latins at Pelagonia in 
1259 and Berat in 128142. This might have been Michael’s “official doctrine” 
in wars with the Franks, and even the composition of the army sent to 
Morea might have reflected the chosen strategy43. The Turks and Cumans 
were usually horse-archers, and the Greeks of the region of Nicaea were 
famous as bowmen44. With harassment tactics it was, however, impossible 

42. See Γεώργιος Ἀκροπολίτης Χρονικὴ Συγγραφὴ, 168-169. M. Ὁλόβωλος, Manuelis 
Holoboli orationes, v. I, ed. M. Treu [Programm des Königlichen Victoria Gymnasiums 
zu Potsdam], Potsdam 1906, 40; L. Previale (ed.), Un Panegirigo inedito per Michele 
VIII Paleologo, BZ 42 (1942), 35–6; Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, VI.32; Μαρίνος 
Σανούδος Τορσέλλο, 145-147; Wilskman, Pelagonia, 145-6. Actually both in Pelagonia and 
Berat the favorable circumstances seem to have caused the Byzantine to change their plans 
and attack achieving significant victories (for my opinions about the events in Pelagonia see 
Wilskman, Pelagonia, 148-158. Unfortunately the PhD thesis of N. Lappas, Πολιτική ιστορία 
του κράτους της Ηπείρου κατά τον 13ο αι. (University of Thessaloniki 2007) has not been 
available for me. For studies about the battle of Berat see especially E. Sygkellou, Ο πόλεμος 
στον δυτικό ελλαδικό χώρο κατά τον ύστερο Μεσαίωνα (13ος-15ος αι.) [Institute for 
Byzantine Research, Monographs 8], Athens 2008, 220-222; Kanellopoulos, Η οργάνωση 
και η τακτική του βυζαντινού στρατού, 112-118).

43. Compare Wilskman, Pelagonia, 146. See also Kanellopoulos – Lekea, Η βυζαντινή 
πολεμική τακτική, 75-79. As stated in the beginning of the article the traditional image of 
Byzantine warfare is that the Byzantines tried to avoid open battles. Recent research has, 
however, diversified this image by pointing out that in some periods during their long history 
the Byzantines seem to have been quite willing to engage in pitched battles and that different 
adversaries were countered with different methods [see for example I. Syvänne, The Age of 
Hippotoxotai: Art of War in Roman Military Revival and Disaster (491–636), Tampere 
2004, 113-117; J. Birkenmeier, The Development of the Komnenian Army. 1081–1180 
[History of Warfare 5], Leiden 2002, 45-46, 66-74, 82; Kanellopoulos, Η οργάνωση και η 
τακτική του βυζαντινού στρατού, 283-324]. Thus one cannot consider it as self-evident that 
the Byzantines always wanted to rely on the strategy of avoiding battles. I dealt with the issue 
more closely in my paper “Avoiding pitched battles in Byzantine warfare against the Latins 
during the thirteenth century: Benefits and drawbacks” held during the 22nd International 
Congress of Byzantine Studies in Sofia (25 August 2011) and I intend to discuss this issue 
further in my PhD. 

44. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, II.20; III.12. I find it plausible that many of the 
bow men from the frontier of Byzantine Anatolia were horse-archers (Wilskman, Pelagonia, 
149).



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

48

to achieve decisive victory45, if some lucky change did not favor as happened 
at Pelagonia and Berat. Even conducting sieges was difficult for the armies, 
which wanted to avoid battles, because if the enemy relief army came to help, 
the siege had to be abandoned. The exceptions were the situations, when 
the enemy main forces were committed elsewhere (as it might have been at 
the time of Tagliacozzo and after). Of course we do not know whether the 
Byzantines still wanted to take the whole Peninsula.

Light troops could, however, make fast raids and cause destruction. 
This kind of activities the Franks probably tried to stop with their bases 
and patrols. Apart from Nikli, Grand-Arachova seems to have served as 
a Frankish base. But keeping the men ready in one place was not without 
problems. Apparently in 1275 a “stomach disease” broke out in Grand-
Arakhova and killed several men including the famous baron of Karytaina, 
one of the main heroes in the Chronicle of Morea. The Chronicle credits its 
hero with the last chance to make a raid against the Byzantines and defeat 
them before dying46. Several war-related diseases are especially prone to 
break out if the army has to stay in the same place for a long time. Diseases 
in general were a major cause of death in pre-industrial wars, and probably 
killed more people than major battles did47.

45. For the importance of battles in order to get strategic gains in offensive warfare 
during the middle ages see C. J. Rogers, The Vegetian “Science of Warfare” in the Middle 
Ages, Journal of Medieval Military History 1 (2002), 1-19.

46. Το Χρονικόν του Μορέως, 7189–7219, 8334–8336; Livre de la conqueste, §§ 494–7, 
576; Bon, La Morée franque, 143; Hopf, Griechenland im Mittelalter, 294. The location 
of Grand-Arachova is controversial (see for example Bon, La Morée franque, 377-389). 
Romaios, however, claims that near Arachova of Lacedaimon, which is one of the candidates, 
there is a river, whose waters are said cause typhoid fever (K. Romaios, Τοπογραφικά της 
Φραγκοκρατίας, Πελοποννησιακά 2 (1957), 6).

47. For example the casualty rate of non-combatant clergy during the Crusade 
campaigns, which lasted for 2-4 years was 15-20%, while for the knights it was about twice 
as much. The mortality rate of poorer people from hunger and diseases would most probably 
have been higher and for example in the eighteenth century the armies on campaign lost 
almost regularly 20% of their men to diseases, hunger and desertion. For the casualty rates 
during the Crusades see P. Mitchell, Medicine in the Crusades: Warfare, Wounds and the 
Medieval Surgeon, Cambridge 2004, 143–145, 177. In 18th century warfare C. Duffy, The 
Military Experience in the Age of Reason, London 1987, 173. See also J. Bradbury, The 
Medieval Siege, Woodbridge 1992, 82-84.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 49

Having troops in readiness also caused financial strains. The fief holders 
of south-Italy were obligated to serve three months in a year in the army, 
and the fief holders of the Principality of Achaia four months in the field 
army and four months in the garrisons (the ecclesiastical fiefs were free 
from garrison duty)48. The paid troops however required wages and in 1273 
the Angevine commander had to take loans to support them. At this time 
Charles seems to have had French, Provençal, and Latini (evidently Italian) 
paid troops in Morea. Charles also sent rowers to the galleys of the Prince, 
and 1273 Saracen bowmen from Lucera were shipped to Morea. Göbbels has 
estimated (on the basis of 232 gold ounces for one and half months’ wages) 
that there were 450 of them. It is possible that the Byzantines also had 
troubles with financing their troops. In his letters from the years 1280 and 
1283 Charles refers to Turkish and Cuman (or Bulgarian) troops, who had 
apparently deserted from the Byzantine side at the time of Prince Guillaume. 
Most of the Turks might have been part of the group, which chose to stay 
in Morea in 1264 and received baptism. The Cumans (or Bulgarians) must 
have switched sides later. Naturally it is also possible that the Angevin 
chancellery might have confused different distant nations49.

Indeed, the Latins seem to have enjoyed some success. From the years 
1273-1274 we have orders from King Charles related to a group of prisoners 
–some of them Greeks from Morea–, who were transferred to the castle 
of Trani in south-Italy. This case is interesting insofar as it reveals how 
prisoners were treated in warfare between the Latins and the Byzantines. 

48. Livre de la conqueste, §§ 129–131; Το Χρονικόν του Μορέως, 1990–2016; G. 
Recoura (ed.), Les Assises de Romanie, Paris 1930, § 70; Göbbels, Militärwesen im Königreich 
Sizilien, 95–97. Almost all historians, who have studied the Principality of Achaia, have 
commented its fief-system and “feudalism”. I would, however, especially like to mention P. 
Topping, Feudal Institutions as revealed in the Assizes of Romania the Law code of Frankish 
Greece [Translations and Reprints from the Original Sources of History vol. 3.], Philadelphia 
1949.

49. Cerone, La sovranità napoletana (1916), 201–202 (reg., v. 3, f. 53), 212–225 (reg., v. 
19, f. 157 t.; reg., v. 3, f. 13 t.), 231; I Registri della Cancelleria Angioina, v. IX, nos. XLVII, 
20, 23, 42, 44, 51, 72; v. X, nos. XLVIII, 101, 104, 159, 174, 185, 256–7, 292; v. XI, no. LIV, 
191; no. LVII, 73; v. XII, no. LXVI, 26; v. XII, nos. LXVIII, 518-521, 543-4; v. XXIII, no. 
XCV, 128; nos. XCVII, 199, 200; Hopf, Griechenland im Mittelalter, 296; C. Minieri-Riccio, Il 
Regno di Carlo I D’Angiò, 17 April 1273, 24 April 1273, 8 May 1283; Göbbels, Militärwesen 
im Königreich Sizilien, 121–2; Borghese, Carlo I d’Angiò, 110, 114-115. 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

50

The king’s orders were to treat the above mentioned group of prisoners well, 
but they were to be held in chains, and not in the upper parts of the castle 
but in the subterranean chambers. In February 1274 the king ordered the 
Greek prisoners to be transferred to the castle of Canossa, the prisoners were 
not allowed to speak with anyone, and iron chains needed to be provided. In 
June the prisoners sent an application to Charles begging permission that 
they could send a message to their relatives through a middleman and request 
money for necessary expenses. Charles gave his permission and issued an 
order to ease the imprisonment and make the conditions healthier. There 
are also other sources which confirm that it was common for the Latins and 
Byzantines to keep their prisoners in chains, and that Charles had a practice 
that the prisoners should at least partly cover their own expenses50.

The lull and the fortification building

Apparently the Angevins made preparations for sending a fleet from 
south-Italy to Achaia in the late winter and early spring of 1274, but it is 
not clear whether the ships left the ports. There seem to have been difficulties 
in gathering ship crews, and Charles threatened those who did not go into 
service with loss of property and destruction of houses51. Actually a more 
quiet period at the front seems to have begun around April, when Prince 
Guillaume received the commandership of the Angevin troops in Morea in 
addition to the troops of the Principality. We also have information about 
the founding of a new Cistercian hospital in Frankish territory. Plausibly, the 
negotiations concerning the union of churches, which officially took place in 
July 1274, made both warring sides cautious about doing something which 
would upset the pope. Besides, Charles had financial troubles. There might 
have been a truce agreement for one year after the council of Lyon. Possibly 
at this time the noble Frankish ladies who were given to the Byzantines 

50. Cerone, La sovranità napoletana, (1916), 228–231 (reg. v. 3, f. 57; reg. v. 18, f. 31); 
Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò, 8 April 1273, 28 February 1274, 14 March 1274, 
26 June 1274, 6 October 1274, 3 August 1277, 9 September 1282; Το Χρονικόν του Μορέως, 
5513–5517; Livre de la conqueste, § 693; Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, I.11; III.28; 
V.1, 2; Tafel – Thomas, no. CCCLXX [A]38; Hopf, Griechenland im Mittelalter, 299-300.

51. Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò, 6 February 1274, 24 March 1274, 27 
March 1274; Cerone, La sovranità napoletana, (1916), 233; J. Dunbabin, Charles I of Anjou. 
Power, Kingship and State-Making in Thirteenth-Century Europe, London and New York 
1998, 176; Borghese, Carlo I d’Angiò, 111.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 51

as hostages as part of the peace agreement in 1262 also got back home 
apparently unharmed52.

Sanudo is not explicit about precisely when the Byzantines built their 
strong castles and fortified the passes. South-East Morea (like the rest of the 
Peninsula) is dotted with medieval fortifications, whose constructors and 
building dates are uncertain53. Some of these might have been built by the 
Byzantines during this war or immediately afterwards, a possibility often 
overlooked by previous scholars. The mainstream of current researchers 
mainly credit the Byzantines for the thirteenth century city walls of Mistra, 
which surround the city and divide it into upper and lower parts. The castle 
of Mistra had been built by Prince Guillaume, but apparently it became a 
city only in Byzantine times, when the Greek people of Lakedaimon moved 
there. The exact time when the walls were built is uncertain, but for example 
the frescoes from the Metropolitan church just inside the outer curtain were 
made in 1270-1300, and the most likely terminus ante quem is 128254.

52. Cerone, La sovranità napoletana, (1916), 226, 231-232; I Registri della Cancelleria 
Angioina, v. XI, no. LIX, 101; Το Χρονικόν του Μορέως, 4343–4562, 7301–7335; Livre 
de la conqueste, §§ 501–504; Hopf, Griechenland im Mittelalter, 294-296; Borghese, Carlo 
I d’Angiò, 111, 124-130, 206-208; Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus and the 
West, 237-245; Bon, La Morée franque, 143-144; K. Setton, The Papacy and the Levant 
(1204–1271). Part 1: The thirteenth and fourteenth centuries, Philadephia 1976, 112-120. It 
is also possible, and perhaps more sensible, that the hostages were liberated already during 
the prisoner exchange following the battle of Makry-Plagi (Libro de los Fechos, §§ 381-399; 
Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, III.17; B. Hendrickx, Οι θεσμοί της Φραγκοκρατίας. 
Η Λατινική Αυτοκρατορία της Κωνσταντινουπόλεως και το Λατινικό Βασίλειο της 
Θεσσαλονίκης, Thessaloniki 2007, 367-369).

53. The most comprehensive and accessible list is probably found in G. Shipley, 
Archaeological Sites in Laconia and the Thyreatis, in Continuity and Change in a Greek 
Rural Landscape: The Laconia Survey, Volume 2, Archaeological data, eds. W. Cavanaugh 
– J. Crouwel – R. Catling – G. Shipley, London 1996, 263–313. Also useful are J. Chapman, 
Mani: A Guide and History, 2001–2006, www/zorbas.de/maniguide.de and Van Leuven, The 
Phantom Baronies of the Western Mani (op. cit.).

54. For the walls of Mistra see K. Andrews, Castles of the Morea, Princeton New 
Jersey 1953, 159–182, 225–227; A. Paradissis, Fortresses and Castles of Greece, v. 2, 
Athens 1982, 180-184. I have also visited the site in person. For the dating of the frescoes 
in the Metropolitan church see S. Kalopissi-Verti, The Impact of the Fourth Crusade on 
Monumental Painting in the Peloponnese and Eastern Central Greece up to the End of the 
Thirteenth Century, in Byzantine Art in the Aftermath of the Fourth Crusade. The Fourth 
Crusade and its Consequences, International Congress, March 9-12, 2004, Athens 2007, 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

52

I believe that one very strong candidate as a Byzantine built fortress 
is the castle of Chelmos. It is situated on a mountain between Lakonia and 
the Alpheios-valley, i.e. precisely in the region where the frontier between 
the Franks and the Byzantines stabilized. The Chronicle of Morea refers to 
Chelmos as a place-name during the events which apparently took place in 
1263 and 1272, but as a castle it is mentioned for the first time in the 1290s. 
At that time it was in Byzantine hands55.

Another likely candidate as a Byzantine-built castle, referred to by 
Sanudo, is Zarnata in north-west Mani. It dominates the plain of Kampos 
and the coastal route to south. The place has been fortified in ancient, 
medieval, and modern times, although not continuously, and when the 
medieval fortress was built is uncertain. The Chronicle of Morea does not 
mention the place, although it has been connected with the Frankish barony 
in the area of Gritsena and the Lakkoi56. The Venetian claims document of 
1278, however, refers to Zarnata as a place which was in Byzantine hands 
and evidently had an imperial captain in charge. Zarnata is only 20 km from 
Kalamata, which had a Frankish castle, and I doubt that the Byzantines 
would have placed an official there if it was not fortified57.

Furthermore it is possible that medieval fortifications at Pellana 
(between Chelmos and Mistra) and Kyparissi (on the east-coast) were built 
by the Byzantines; both are hill-fortresses, while Kyparissi watched over a 
good anchorage58. These castles are also located in the area where the frontier 

83-84. It has been suggested that Mistra was a fortified town already before the Franks came 
(C. Foss – D. Winfield, Byzantine Fortifications: An Introduction, Pretoria 1986, 30-31, 
143), but I find this hardly convincing.

55. Το Χρονικόν του Μορέως, 4664, 6718; Livre de la conqueste, § 814. For description 
of the site see Bon, La Morée franque, 516–518, 662–663; W. Loring, Some Ancient Routes 
in the Peloponnese, JHS 15 (1895), 71-74. 

56. Το Χρονικόν του Μορέως, 1944–1945; A. Kriesis, On the Castles of Zarnáta and 
Kelefá, BZ 56 (1963), 309–313.

57. Tafel – Thomas, nos. CCCLXX [H]16, [J]7. For descriptions of the site see Bon, La 
Morée franque, 507-508; Kriesis, On the Castles of Zarnáta and Kelefá, 308-313; Andrews, 
Castles of the Morea, 24-27; Chapman, Mani: A Guide and History; Venetians and Knights 
Hospitallers: Military Architecture Networks, eds. A. Triposkoufi, A. Tsitouri, Athens 
2002, 62-63.

58. Shipley, Archaeological Sites in Laconia, 282–283, 288; Loring, Some Ancient 
Routes in the Peloponnese, 44–46; RE, v. II, 3 Silencenis-Stluppi, entry Sparta, C. Geographie 
(F. Bölte); A. J. B. Wace, F. W. Hasluck, East Central Laconia, British School of Archaeology 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 53

was stabilized. Most of the other undated, possibly, medieval fortifications 
in south-east Morea are further away. If the fortresses were constructed 
during the war and close to the enemy, this was probably at a time when the 
Franks were engaged elsewhere, in Euboia for example, or when there was 
some sort of temporary truce.

The “robberies” and military actions did not cease totally. Especially at 
sea the ships of the men of Emperor made their raids even in the area of the 
Ionian Sea. Perhaps the Byzantine naval victory over the Latin lords of Greek 
islands in 1273 made the naval actions easier. Besides at some point before 
1275 (possibly already 1262-3) the Byzantines had taken over the island of 
Kythera in a strategic place near the south coast of Morea. It was evidently 
ruled by a governor from Monemvasia. The inhabitants of Monemvasia were 
active participants in sea robberies. From the Venetian claims document we 
know that the imperial naval vessels and corsairs captured shiploads worth 
of hundreds of gold pieces in the waters of Morea59. 

15 (1908–1909), 173–174. Fortifications in Gardiki and Pedema might also be built by 
Byzantines, but probably after the period discussed in this study (Breuillot, Châteaux 
Oubliés de la Messénie Médiévale, 202-220, 230-241).

59. A. Dandulo, Chronica per extensum descripta (aa. 46–1280 d. C.), ed. E. 
Pastorello, [Rerum Italicarum Scriptores XII] Milan 1728 (Bologna 1938), 323, 5–7; Tafel 
– Thomas, nos. CCCLXX [G]10-[H]11, [J]8, [K]2, 8, [M]10. For the sea-“robberies” in the 
waters of Morea or made by Monemvasiotes see Tafel – Thomas, nos. CCCLXX [A]10–11, 
25–27, 38, 40, 53, [C]5–7, [D]11, [F]3, 17–18, [G]9, [J]2-6, 8- 9, 15, [K]1, 9–10, [L]2-4, 7-9, 
12–3, 18, [M]8, [O]12. About the naval battle Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, IV.31-32; 
Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, 133-135; Failler, Chronologie et composition dans l’histoire 
de Georges Pachymère, 189–202. Kythera had not been a part of the principality, but under 
Venier-family, who were Venetian patricians settled in Crete. We do not know how it ended 
up in the hands of the Byzantines [about Kythera see Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, 143; 
Tafel – Thomas, no. CCCLXX [A]53; J. Herrin, Byzantine Kythera, in Kythera. Excavations 
and Studies Conducted by The University of Pennsylvania Museum and The British School at 
Athens, eds. J. N. Coldstream – G. L. Huxley, London 1972, 48-50; Papadopoulou, Μαρίνος 
Σανούδος Τορσέλλο, 275-276; M. Koumanoudi, Illi de Ca’Venier; The First Venetian Lords of 
Kythera, in Venezia e Cerigo, Atti del Simposio Internazionale, Venezia 6-7 Dicembre 2002, 
eds. Ch. Maltezou and M. Koumanoudi, Venezia 2003, 88-93; Ch. Gasparis, Cerigo sotto 
il Dominio Veneto. Problemi Economici di un’isola di importanza strategica, in Venezia e 
Cerigo, op.cit, 107-9; Ch. Maltezou, Le famiglie degli Eudaimonoianis e Venier a Cerigo dal 
XII al XIV secolo. Problemi di cronologia e prosopografia, RSBS 2 (1982), 208-217 (reprinted 
in Ch. Maltezou, Βενετική παρουσία στα Κύθηρα, Αρχειακές μαρτυρίες, Athens 1991, 
Η)].



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

54

Monemvasia was a maritime city, and like its traders, its corsairs could 
also sail far. In addition the Slavs and other inhabitants of the Mani peninsula 
made “robberies” at sea and in harbors, although they needed to restrict 
their activities to coastal sailing, where the booty’s worth was usually less 
than 100 hyperpyra. A typical case is the one of “Alberto Marangono” and 
“Johannes Conte”. They were sailing from Korone to a harbor in Mani with 
a ship carrying olives and salt. When they were at Beaufort a group of men 
from Lakonia came to the ship and robbed it. The Venetian commission 
claimed 60 hyperpyra for this incident60. 

An interesting case took place in 1277 when 13 “men of the Emperor” 
from Kalavryta robbed a Venetian, who was travelling from Patras to 
Naupaktos. Kalavryta is inland, but the incident probably occurred at sea. 
Perhaps the attackers had taken a boat from the coast. According to the 
claims document they gained booty worth 75 hyperpyra. If the information 
was right, the attackers were Byzantine soldiers, and if the Byzantines’ 
customary practice about the division of the spoils, was followed61, then 
every men would have received 2.3 hyperpyra. This was equivalent to 
approximately one month’s wage. Sanudo tells that at this time for every 
two denari a corsair captain invested he got back three, and if he fought 
against other pirates four62. 

The corsairs could also make raids against the coastal inhabitants. The 
claims document informs us that in April 1277 “Lanfrancus Chavallari 
of Thessaloniki” attacked southern Messenia with a ship from Ania in 

60. Tafel – Thomas, nos. CCCLXX [A]41, [H]14, 18–24, [J]1; one could also add [H]15, 
which took place near Mistra (i.e. in inland), but otherwise similar. About Monemvasia 
see H. Kalligas, Monemvasia, Seventh–Fifteenth Centuries, in The Economic History of 
Byzantium: From the Seventh through the Fifteenth Century, v. 2, Editor-in-Chief A. Laiou, 
Washington D. C. 2002, 884–895; D. A. Zakythinos, Le despotat grec de Morée, 254-263.

61. The Emperor should have got 1/5, the grand-domestikos (the official leader of the 
army) 1/5, the other commanders 1/5, and the men were entitled to the rest (see Pseudo-
Kodinos, 251; Ioannes Kantakuzenus, Ἱστορίαι ΙΙ.32: Ioannis Cantacuzeni eximperatoris 
Historiarum libri IV, v. 1, cura Ludovici Schopeni, Bonnae 1828, 495-501; S. Kyriakidis, The 
Division of booty in late Byzantium (1204-1453), JÖB 59 (2009), 165-166, 167-169, 175).

62. Tafel – Thomas, no. CCCLXX [A]38; Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, 173-175; 
Charanis, Piracy in the Aegean, 131-132. The estimate of the wages is based on a contract 
between the Emperor Michael VIII and the Genoese in 1261 (Regesten der Kaiserurkunden 
der Oströmisches Reiches, v. III, eds. F. Dölger, P. Wirth, München 1977, no. 1890).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 55

Byzantine Anatolia. This town was a base for several corsairs. He took both 
men and women as prisoners and also harmed the Venetians. It has been 
inferred that Lanfrancus enslaved these locals63. This is, however, problematic 
if Lanfrancus really operated under the Emperor as the document claims. 
Evidently the Byzantines did not enslave Orthodox, their brothers in religion. 
One would also assume that the Catholic men of the Emperor would have 
been required to respect the practice. Naturally they might have ignored it, 
and there are cases where even Orthodox slaved Orthodox. Perhaps it was 
a question of forced migration, a practice common to the Byzantines and 
somehow in a gray zone in relation to slavery64.

Latins could enslave Orthodox Christians (and theoretically vice versa) 
who were captured in war. Especially in the fourteenth century there was 
a large-scale slave trade of Greeks, mainly women65. Actually among the 
notarial papers of Ragusa there is a document concerning the manumission 
of a slave girl, Maria of Clarenza, on 17 May 1281. There is no information 
on how, why, and when Maria was enslaved. She might have been captured in 
the war of Morea, but from the Ragusan archives we also know a case dated 
5 May 1268 where a Moreote woman, who had unable to pay the loan she 
had taken because of hunger, promised to spend 10 years in servitude66. 

Enslaving even “schismatic Christians” was, however, always considered 
somehow problematic. For example on 6 December 1274, King Charles gave 
to two south-Italian provinces an order to free all Greek and Albanian slaves 
and let them go where they wanted. This order was probably related to the 

63. Tafel – Thomas, no. CCCLXX [J]4; Morgan, The Venetian Claims Commission, 
421-425.

64. For the Byzantine enslavement practices and forced migration, see for example 
H. Köpstein, Zur Sklaverei im ausgehenden Byzanz: Philologisch-historische Untersuchung, 
Berlin 1966, 56-69; Kyriakidis, The Division of booty, 169-170. 

65. For slavery in Latin Christendom see especially C. Verlinden, L’esclavage dans 
l’Europe médiévale, v. 2, Gent 1977; N. Moschonas, Der Sklavenmarkt im östlichen 
Mittelmeerraum in der Palaiologenzeit, SüdostF 65/66 (2006/7), 28-49.

66. Les Régestes des Documents des Archives de Raguse concernant le Levant, in 
Dubrovnik (Raguse) et le Levant au Moyen Âge, ed. B. Krekić, Paris 1963, nos. 9, 17. From 
1291-1292 we have information about the slaves (both men and women) in the Venetian 
colony of Methone in Morea, who judging by names were Greeks (Pasquale Longo, notaio 
in Corone 1289-1293, ed. A. Lombardo, Venezia 1951, nos. 71, 94; Verlinden, L’esclavage, 
801–802). We have, however, no information on where they came from and why they had 
been enslaved.



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

56

church union and Charles’ close contacts with the Greek rulers of Epeiros 
and Thessaly at this time67. I doubt that Charles would have freed soldiers of 
Michael Palaiologos without conditions, and these would probably not have 
been enslaved. Anyway, the number of Greek slaves in the Latin slave markets 
does not seem to have been significant in the period under discussion. None 
is, for example, among the 206 sales of a slave mentioned in the surviving 
notary registers of Ragusa from 1281-1283. It might also be worth noting 
that, although according to the Venetian claims document of 1278 several 
Venetians were held prisoners, there is no indication of enslavement. The 
Venetians captured in connection with the war in Morea, and whose fate 
we know, were released after a few weeks and, far as we can tell, without 
conditions68. 

The episode of Geoffroy de Bruyères the Younger, which is described 
in the Chronicle of Morea, possibly took place in the mid-1270s. He came 
from France with eight sergeants69 to claim the heritage of the baron of 
Karytaina. The plea was refused. The angry Geoffroy de Bruyères now took 
the castle of Araklovon (French Bucelet) from the men of the Principality 
by a clever stratagem. He pretended to be sick and got inside the castle, and 
when its small garrison was in the tavern below his men closed them in and 
took the castle. They freed the twelve prisoners there (Byzantines and local 
peasants) and sent two of them to the Byzantines to ask for help, promising 
to hand over them the castle70. 

The men of the Principality and Angevin troops reacted quickly. Simon 
de Vidoigne, who was defending the central Morea with Arachova as his 

67. Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò, 6 December 1274. For the contacts 
between Charles and Epeiros, and Thessaly, see Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus 
and the West, 275; Borghese, Carlo I d’Angiò, 130-133.

68. Tafel – Thomas, no. CCCLXX [A]38, 40, [D]2, [H]15, 18, 19, 21. Köpstein has 
made the same observation concerning the lack of enslavement of Venetians in the claims 
document of 1278 (Köpstein, Zur Sklaverei, 80-84). For Ragusa see Verlinden, L’esclavage, 
743–765.

69. Sergeant was a foot-soldier or cavalryman without the status of knight (C. Marshall, 
Warfare in the Latin East. 1192–1292, Cambridge 1992, 48-50; J. France, Western Warfare in 
the Age of the Crusades. 1000-1300, London 1999, 58-63; Bon, La Morée franque, 85-89).

70. Το Χρονικόν του Μορέως, 8110-8330; Livre de la conqueste, §§ 557-72; I Registri 
della Cancelleria Angioina, v. XIII, no. LXX, 479; Hopf, Griechenland im Mittelalter, 321; 
Bon, La Morée franque, 148. The version of Libro de los Fechos (§§ 428-46) differs slightly 
in details.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 57

base, blockaded Araklovon and closed the roads and passes leading there. 
The representative of King Charles arrived from Clarenza with his troops 
and heard that the Byzantine κεφαλή had already arrived at the ford of 
Alpheios. De Vidoigne was sent to block his way (according to the French 
Chronicle) with 100 cavalrymen and 200 infantrymen. Geoffroy de Bruyères 
and his men were threatened with the claim that a bigger army was coming, 
and men were sent to call Venetian siege-engineers to build a trebuchet. At 
the same time the besiegers expressed understanding towards the actions 
of Geoffroy and told him that a diplomatic solution was possible. Geoffroy 
married the widow of a Moreot noble and received a sizeable fief71.

The contingent sent against the Byzantines seems to have been quite 
small indicating that the Byzantine forces were not sizeable either. Most 
of the “robberies” mentioned in the Venetian claims document and which 
had something to do with the war in Morea were also made by the local 
inhabitants or corsairs, which might indicate that there were not many 
imperial troops left in the Peninsula and mainly the locals were responsible 
for the defense. On the other hand the Venetian claim document only list 
incidents, which were considered to be against the treaty made by the 
Emperor, and it is likely that irregulars and corsairs were more prone to 
those than the proper imperial troops. It might be worth of noting that the 
Venetian siege-engineers were supposed to build the trebuchets, and this 
is not the only reference about the men of the Principality relying on the 
Venetian engineers for siege-engines72.

The period of “baillis”

Prince Guillaume died on 1 May 1278 and King Charles became the 
direct ruler of the Principality. He was represented by a “bailli”; the first 

71. Το Χρονικόν του Μορέως, 8331-8473; Livre de la conqueste, §§ 573-85. The Greek 
version does not reveal the number of troops de Vidoigne sent against the κεφαλή, but tells 
about the men of Skorta, Kalamata, Perigardios, Vostitza, and Chalandritza indicating the 
troops composed of local men of the Principality.

72. See Livre de la conqueste, § 820. Kanellopoulos has made the same notion about 
the role of Venetians as siege-engineers for the Principality of Achaia (Kanellopoulos, Η 
οργάνωση και η τακτική του βυζαντινού στρατού, 329-330). About the Venetian traditions 
for building siege-engines see A. Settia, L’apparto militare, in Storia di Venezia dalle origini 
alla caduta della Serenissima, v. II, l’età del commune, eds. G. Cracco – Gh. Ortalli, Roma 
1995, 472-474.



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

58

was Galeran d’Ivry73. The Italian historian Saba Malaspina mentions that in 
the same year the Franks commanded by Gautier de Sumoroso attacked to 
the lands of Greeks in Morea, trusting only to their courage. The Greeks had 
superior numbers, and they defeated the Franks totally, capturing Gautier 
and several other important men. Otherwise Saba Malaspina writes about 
this war only that fortune favored sometimes the Byzantines and sometimes 
the Franks, and that Charles often sent new troops and commanders to 
Morea74. Perhaps new men, unaccustomed to the Byzantine ways of war, 
allowed themselves to fall into ambush prepared by the locals.

D’Ivry did not get along well with the local strong men, and apparently 
there were problems relating to the payments for mercenaries. When a new 
bailli came in August 1280 it is reported that castles lacked provisions and 
the garrisons had not received wages for three to twelve months. In order 
to support themselves, the mercenaries plundered villages in central Morea 
which had only temporarily been in the enemy hands, causing in this way 
great harm to the local fief holders. A document from the year 1283 refers to 
mercenaries who had gone to the Byzantine side because of the lack of pay75. 
Perhaps this happened during the period of d’Ivry. It is notable that since 
the Franks relied more on fief-holding troops, the problems of paying the 

73. Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò, 26 August1278; Το Χρονικόν του 
Μορέως, 7753-7939; Livre de la conqueste, §§ 532-544; Bon, La Morée franque, 150-154; 
Hopf, Griechenland im Mittelalter, 315-316. According to the Chronicle of Morea the first 
bailli, who is wrongly identified, brought with him 50 cavalrymen and 200 infantrymen, 
apparently crossbowmen. These soldiers were elite mercenaries. In addition, the documents 
from Naples reveal sending of victuals, textiles, one mason, and two carpenters to the 
Principality. In May, already before the news about the death of the Prince arrived, Charles 
had ordered troops sent to Achaia. This contingent included at least 50 crossbowmen 
[Cerone, La sovranità napoletana (1917), 59-67 (reg. 1, f. 152; reg. 32, f. 226; reg. 32, f. 222 t; 
reg. 26, f. 106; reg. 32, f. 32; reg. 32, f. 233; reg. 32, f. 222 t); Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo 
I D’Angiò, 2-19 May 1278, 1-2 September 1278]. 

74. Saba Malaspina, Chronica, ed. W. Koller – A. Nitsche, [MGH Scriptores XXXV] 
Hannover 1999, 260-262; I Registri della Cancelleria Angioina, v. XLIV, additiones ad reg. 
LXXXII, 701.

75. Hopf, Griechenland im Mittelalter, 316-318; Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I 
D’Angiò, 18 May 1279, 8 May 1283; I Registri della Cancelleria Angioina, v. XXIII, no. 
XCV, 48; v. XXV, no. CIV, 5; Το Χρονικόν του Μορέως, 8523-8529; Göbbels, Militärwesen 
im Königreich Sizilien, 29–30.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 59

mercenaries did not mark a turning point in the war similar to the desertion 
of the Turks from the Byzantine army in 1264.

When the next bailli, Philippe de Lagonesse, came in August 128076 
he brought with him money for three months’ wages for the paid troops of 
the king in Morea. The document also provides the numbers of these: there 
were 16 knights, 160 paid cavalrymen, 22 mounted crossbowmen, and 82 
normal crossbowmen. This kind of contingent should have had 230 squires 
and garziones, if the regulations concerning the ratio of followers per man 
on horse were followed77. The troops of the Principality itself (perhaps 500 
heavy cavalrymen plus infantry)78 were not included in these figures, but 
anyhow the modest numbers79 indicate that there was not a large Byzantine 
army against them in Morea.

76. Two years seem to have been the normal period in office for baillis (Hopf, Griechenland 
im Mittelalter, 316; Sampsonis, L’administration de la Morée, 146, 149-150).

77. I Registri della Cancelleria Angioina, v. XXIII, no. XCV, 205-211, 216; no. 
XCVIII, 225; no. XCVII, 236; Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò, 3 August 1280, 8 
August 1280; Göbbels, Militärwesen im Königreich Sizilien, 34–36; Hopf, Griechenland im 
Mittelalter, 317-318. Lagonessa brought with him 50 horses to replace the ones lost in battle. 
From the documents concerning his appointment to office of we also learn that every knight 
received four gold ounces per month, the other cavalrymen and mounted crossbowmen two, 
and that the wage of an infantryman was 12 tari per month (30 tari = 1 gold ounce = 27g, see 
Borghese, Carlo I d’Angiò, 22). 

78. For the military potential of the Principality of Achaia, see Wilskman, Pelagonia, 
139-141.

79. We have for example a similar document from March 1281 for the troops besieging 
Berat. There are 82 knights, 681 other cavalrymen, 78 mounted crossbowmen, 227 infantrymen 
from the north side of the Alps, 410 archers, 150 crossbowmen, and numbers of craftsmen. 
Every knight had to have one squire and two garziones, other mounted men had to have one 
garzionem. Sanudo claims that there were 2000 uomini d’arme and 6000 infantrymen in the 
Angevin army at Berat (I Registri della Cancelleria Angioina, v. XXV, no. CIV, 16; Μαρίνος 
Σανούδος Τορσέλλο, 145). At Viterbo Charles had promised 2000 heavy cavalrymen for 
the Latin Emperor; in 1281 he made a contract with the Venetians for transporting 8000 
horses, and men in the usual ratio to horses, against Constantinople (Buchon, Recherches et 
matériaux, nos. 49, 232; Tafel – Thomas, no. CCCLXXIII). It should be noted that usually 
only one horse per cavalryman was transported by sea (see for example Tafel – Thomas, 
no. XCII). For further discussion about the size of the armies during this era see especially 
my forthcoming article about the battle of Prinitsa and, for example, Bartusis, The Late 
Byzantine Army, 258-269; T. Kolias, Military aspects of the conquest of Constantinople by 
the Crusaders, in Urbs capta. The Fourth Crusade and its Consequences (La IVe Croisade 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

60

After 1278 we no longer have the Venetian claims document for help, 
but the Emperor’s ships were clearly still causing troubles, and there were 
preparations against them even on the coast of Sicily. On the coast of Morea 
were 10 galleys commanded by Gérard de Marseille, which had been sent 
there in May 1280. Five terides, two galleys, and one galeone, which formed 
the convoy transporting Lagonessa, were ordered to join them. De Marseille’s 
navy was ordered to stay on the coast of Morea until November, and one of 
the terides in Lagonesa’s convoy brought victuals for it80.

The Sicilian Vespers and war against Aragon broke out in 1282; this 
was the main concern of the Angevins for the next 20 years. In December 
1283 the crown prince, who represented his absentee father in South-Italy, 
gave several orders which could be described as almost symbolic for the 
diminishing scale and significance of the conflict in Morea. The supplies 
intended for Achaia were to be given to ships going to Sicily; the bailli, 
Duke of Athens, and the “Despotes of Epiros”, who asked for help, received 
the answer that not numbers, but military skills, bring victory in war. Four 
Byzantine prisoners kept in Italy were exchanged for de Sumoroso and three 
men captured with him. Erard, the lord of Arkadia, was not among those 
liberated, and apparently he had died during the five-year captivity81.

The Angevin court did not totally forget the war in Morea. In May 
1283 the bailli was ordered to ensure the payment of wages, including the 
ones for the Turks and Bulgarians, so that the troops would not desert to the 
Byzantine side anymore, but on the contrary there would be deserters from 

et ses consequences), ed. A. Laiou [Réalités Byzantines 10], Paris 2005, 127-131; Wilskman, 
Pelagonia, 139-145; Kanellopoulos, Η οργάνωση και η τακτική του βυζαντινού στρατού, 
261-264. For the potential problems relating the figures in medieval narrative sources see, 
for example, J. Flori, La valeur des nombres chez les chroniqueurs du Moyen Age. A propos 
des effectifs de la première Croisade, Le Moyen-Age, Revue d’histoire et de Philologie XCIX, 
3-4 (1993), 399-422.

80. I Registri della Cancelleria Angioina, v. XXIII, no. XCIV, 274; nos. XCV, 200, 206, 
209, 211; no. XCVII, 129, 131, 235; nos. XCVIII, 229; Göbbels, Militärwesen im Königreich 
Sizilien, 34-35; Geanakoplos, Emperor Michael Palaeologus and the West, 335-340. See also 
Pryor, Soldiers of Fortune in the Fleets of Charles I of Anjou, 130-131.The upkeep of a galley 
seems to have cost 50 gold ounces per month (I Registri della Cancelleria Angioina, v. XXIII, 
no. XCV, 206). A galeone was a smaller version of a galley, perhaps with 40-72 oars (Göbbels, 
op. cit., 253).

81. Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò, 3 December 1283, 5 December 1283, 
22 December 1283.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 61

the Byzantine side to the Franks. The bailli also received an order that the 
people from the Principality or persons who owned a fief there should not 
serve in the castle garrisons, but instead men from the northern side of the 
Alps should82. Probably the king had other use for the locals.

In 1284 the Angevins sent 100 horses as a replacement for the lost 
mounts, and also in 1288 we hear about transport of horses and victuals83.
The Franks of Romania took also defensive measures of their own in 
the 1280s. The Duke of Athens, Guillaume de la Roche, is credited with 
building the castle of Demetra in south central Morea during the time 
he served as bailli. Demetra was probably built for defense against the 
Byzantines and according to the Chronicle of Morea it was destroyed by 
them. Unfortunately the Chronicle does not tell us when this happened. 
The successor of Guillaume was Nicholas II de Saint Omer, lord of half 
of Thebes and husband of the widow of Guillaume de Villehardouin. He is 
said to have built the castle of Old Navarino in the south-western corner of 
the Peninsula. The castle of Navarino watched over an important harbor. It 
was more distant from the Byzantine territories, but Byzantine ships had 
committed “robberies” there84.

82. Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò, 8 May 1283. This has been seen as a 
mark of distrust towards the local Franks (for example by Miller, A History of Frankish 
Greece, 163-164), but the bailli at that time, Guy de Dramelay belonged to the nobility of 
the Principality, as did the new castellan of Clarenza (I Registri della Cancelleria Angioina, 
v. XXVI, no. CX, 176; no. CXI, 84; no. CXII, 174). About Guy de Dramelay see for example 
Hopf, Griechenland im Mittelalter, 326-327; Bon, La Morée franque, 158-159; Sampsonis, 
L’administration de la Morée, 152-153.

83. I Registri della Cancelleria Angioina, v. XXVII, no. CXX, 477; v. XXIX, nos. V, 
70, 86-89, 96.

84. About the castles, see Το Χρονικόν του Μορέως, 7993-8000, 8096-8099; Livre de 
la conqueste, § 547, 554; S. Dragoumes, Χρονικῶν Μορέως Τοπωνυμικά – Τοπογραϕικά – 
Ἱστορικά, Athens 1921, 199-204; Bon, La Morée franque, 158-159, 414-7; Andrews, Castles 
of the Morea, 40-48; Venetians and Knights Hospitallers: Military Architecture Networks, 
76-79; Molin, Unknown Crusader Castles, 228; Breuillot, Châteaux Oubliés de la Messénie 
Médiévale, 39-40, 179-89; Longnon, L’Empire Latin du Constantinople, 262-263; N. D. 
Kontogiannis, Settlements and countryside of Messenia during the late Middle Ages: the 
testimony of the fortifications, BMGS 34, 1 (2010), 15-16. The Aragonese version of the 
Chronicle dates the building of Old Navarino in the 1290s and claims that the brothers of 
the Teutonic order were responsible for its maintenance (Libro de los Fechos, §§ 470-1). For 
the “robberies” in harbour Tafel – Thomas, nos. CCCLXX [J]2, 8.



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

62

The new Byzantine Emperor Andronikos II does not seem to have taken 
advantage of the troubles of the Angevins. Some persons seem nonetheless 
to have considered the Byzantine conquest of the whole Peninsula as an 
option. In 1288 Emperor Andronikos confirmed on request a property in 
Argolis, in a region which never returned to Byzantine control85. 

Notwithstanding the ambivalence of the central governments the war 
continued until 1289, when the Principality of Achaia acquired a new Prince, 
Florent of Hainaut, who had married the daughter of Prince Guillaume. Here 
again was a sovereign who could concentrate on the matters of Morea, and 
he made peace with Byzantium. At the same time there were negotiations 
about the marriage alliance between the heiress of the Latin Emperor and 
the son of Emperor Andronikos. In peace between the Principality of Achaia 
and Byzantium apparently both sides kept the territories they held. The 
peace lasted only seven years and was broken by armed conflicts86.

Demographic consequences 

The idea of the devastating effects of the war on the demography of 
Morea is mainly based on Sanudo’s story about a woman who lost seven 
husbands in war, on one quite rhetorical letter, and on the Chronicle of 
Morea. In addition, the transportations of food supplies from southern 
Italy, especially during 1269-1273, has been seen as an indication of famine 
and resulting depopulation87. 

85. F. Dölger, Ein Chrysobull des Kaisers Andronikos II. für Theodoros Nomikopulos 
aus dem Jahre 1288, OCP 21 (1955), 58-62. Dölger suggests that the document is evidence 
that the Byzantines had temporary control over the region where the property lay. This 
possibility cannot be denied, but there is no other information indicating a campaign in this 
region and/or period.

86. Livre de la conqueste, §§ 587-827; Το Χρονικόν του Μορέως, 8474-9335; Actes 
Relatifs à la Principauté de Morée, nos. V, VII, IX, XXVIII-XXIX, XLIV; I Registri della 
Cancelleria Angioina, v. XXXVIII, no. XXX, 376; A. E. Laiou, Constantinople and the 
Latins. The Foreign Policy of Andronicus II. 1282-1328, Cambridge, Massachusetts 1972, 
39-41, 48-54.

87. Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, 129; Livre de la conqueste, §§ 597-606; Το 
Χρονικόν του Μορέως, 8475–8685; N. Festa (ed.), Lettera inedita dell’ imperatore Michele 
VIII Paleologo al Pontefice Clemente IV, Bessarione 6 (1899), 46-47. Curiously the Ragusan 
document concerning the Moreote woman who gave herself in servitude due to hunger has 
been left unnoted in previous research about the effects of the war for the demography of 
Morea.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 63

Scholars who want to deny the significant effects of the war on the 
demography have refuted the significance of these claims, at least as 
indications of long lasting trends. The problems of narrative sources are 
well known, and there are also several documents concerning transportation 
of food supplies to the Principality in the 1290s, during a time of peace and, 
according to the Chronicle, of great prosperity. Even the self-sufficiency of 
Morea is questioned88. 

Modern demographic history considers that the effects of sudden 
catastrophes such as wars are short-lived. The survivors have more resources 
at their disposal and can have several children. The researchers who are 
skeptical about the devastating effects of the war believe that the demographic 
development of Morea corresponded to that of Eastern Macedonia, where 
the archives of Mount Athos provide plenty of information. Here the 
population seems to have been growing in the thirteenth century. In the 
early fourteenth century there were temporary problems and stagnation; 
the amount of children per family decreased. Probably this was due to wars 
and economic problems, but the real population decline took place only 
at the time of the Black Death, which kept coming back and thus held the 
population levels down for a long time89. 

Definitive answers are difficult to give. We do not know, for example, 
the relation of the grain shipments from South Italy to Romania to the 
real local need. The same applies to the 2000 gold ounces that King Charles 
ordered to be given for the Prince in 1269 for reparation of the war damages 
and/or for travel expenses90. The continuity, or resumption, of trade is, 

88. Actes Relatifs à la Principauté de Morée, 16-17, nos. XLVIII, CXV, CLXVI, CXCIII-
CXCV; Lock, The Franks in the Aegean, 247-51; Sakellariou, Latin Morea in the Late 
Middle Ages, 308–311.

89. Sakellariou, Latin Morea in the Late Middle Ages, 304-8; Panagiotopoulos, 
Πληθυσμός και οικισμοί της Πελοποννήσου, 27-44. About the demographic information 
from the archives of Mount Athos, see J. Lefort, Population et peuplement en Macédoine 
orientale IXe–XVe siécle, in Hommes et richesses dans l’Empire byzantin, v. 2, VIIIe–XVe 
siècle [Réalités byzantines 3], eds. V. Kravari – J. Lefort – C. Morrisson, Paris 1991, 69-82; 
A. Laiou, The Agrarian Economy: Thirteenth-Fifteenth Centuries, in The Economic History 
of Byzantium: From the Seventh through the Fifteenth Century, editor-in-Chief A. Laiou, 
Washington D. C. 2002, 316–317. For modern demographic theories see for example M. Livi-
Bacci, A Concise History of World Population, translated by C. Ipsen, Malden 1997.

90. Cerone, La sovranità napoletana (1916), 32 (reg. v. 3, f. 3); I Registri della 
Cancelleria Angioina, v. II, no. VIII, 21; v. IV, no. XIV, 370; v. V, no. XVII, 32; Bon, La 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

64

however, proved, for example, by disputes over custom duties for raw silk 
brought from the Principality to South-Italy in 1277, by the grant from 
customs duties of Clarenza in the testament of Prince Guillaume, and by the 
“robberies” in the document of 127891.

Archaeological surveys indicate, that in late medieval times several 
smaller settlements were abandoned and the people concentrated on more 
defensible places such as fortified villages on elevated positions. When this 
process began, however, is more difficult to say92. One should also mention 
that several churches were built or decorated in Byzantine Morea during the 
war or immediately afterward. This could be a sign of prosperity. On the 
other hand it could also indicate that people in trouble sought divine help. 
Building a church seems to have been surprisingly cheap, and a list of donors 
for a small church in Mani built in 1265 indicates that the erection and 
decoration cost only 14 ½ hyperpyra. In addition, building projects could 
also have been used to strengthen the Orthodox and Byzantine identity93.

Morée franque, 139. For grain shipments and grain trade from south-Italy to Romania see 
especially Dourou-Eliopoulou, Η ανδεγαυική κυριαρχία στη Ρωμανία επί Καρόλου Α΄, 
143-151, 170-171, 182-184; A. Tzavara, Attività Economiche nelle città del Principato di 
Morea nel corso del XIII sec., Studi Veneziani 54 (2007), 226-231.

91. Cerone, La sovranità napoletana (1916), 252–256 (reg. v. 28, 13 t.; reg. v. 28, f. 
14); Minieri-Riccio, Il Regno di Carlo I D’Angiò, 10 May 1277; I Registri della Cancelleria 
Angioina, v. XXIII, no. IC, 2; v. XXV, no. CIV, 5; v. XXIII, no. XCV, 48; Hopf, Griechenland 
im Mittelalter, 317; Tzavara, Attività Economiche 222-6, 231-7. A. Tzavara’s Clarentza, 
une ville de la Morée latine XIIIe – Xve siècle, Venise 2008 has unfortunately not been on 
my disposal.

92. E. Athanassopoulos, Landscape Archeology of Medieval and Pre-Modern Greece: 
The Case of Nemea, in Aegean Strategies: Studies of Culture and Environment on the 
European Fringe, eds. P. Kardulias, M. Shutes, Lanham Md. 1997, 88-94; Panagiotopoulos, 
Πληθυσμός και οικισμοί της Πελοποννήσου, 45-49; A Rough and Rocky Place: Landscape 
and Settlement History of the Methana Peninsula, eds. Ch. Mee – H. Forbes, Liverpool 1997, 
94-99; 120-173 passim.; The Asea Valley Survey: An Arcadian Mountain Valley from the 
Palaeolithic Period until Modern times, eds. J. Forsén – B. Forsén, Stockholm 2003, 79-121 
passim., 317-321; M. H. Jameson, C. N. Runnels – T. H. Van Andel, A Greek Countryside: The 
Southern Argolid from Prehistory to the Present Day, Stanford California 1994, 246-257; P. 
Armstrong, The Survey area in the Byzantine and Ottoman Periods, in Continuity and Change 
in a Greek Rural Landscape: The Laconia Survey, v. 1, Methodology and Interpretation, eds. 
W. Cavanaugh – J. Crouwel – R. Catling – G. Shipley, London 2002, 369-372, 390-402.

93. Kalopissi-Verti, Dedicatory Inscriptions, 65-82; Ead., The Impact of the Fourth 
Crusade on Monumental Painting, 83-84.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 65

What kind of damage could the war have caused? Medieval raids seem 
to have been often short in duration (only a couple of days, the major ones 
a week or two). If the raiding forces kept themselves together, they could 
cover only a small area; if they divided into smaller groups, they became less 
able to cope with resistance. The actual plundering seems to have been often 
carried out with patrols of about 10 men94. The reader might remember that 
the group from Kalavryta in 1277 consisted of 13 men.

As it has been mentioned already, there were only a few major military 
actions after the initial phase of the war. The Byzantine raiders were probably 
small and fast-moving groups, trying to get as much booty as possible 
before the defenders could respond, for example the Frankish cavalry from 
their bases. Thus the distances covered were also probably small and the 
possibilities of light infantry, such as Slavs and Tsakones, to do damage were 
limited. Naval forces could operate at longer distances from their base areas, 
but if the men –while on shore–went inland, they risked being cut off from 
their ships. Then, of course, there were the cases of the unpaid troops of the 
Franks who plundered for a living.

There was probably no time for the attackers to destroy the crops 
completely during these short raids95. The raiders could plunder, but pillaging 
would have been more difficult. Most likely the cattle formed the main part 
of their booty. The population could probably seek shelter fairly well in the 
rough terrain and fortifications. 

As we have seen, the distribution of the settlements might have changed. 
In the area that was covered by the Laconia survey, the regions closest to 
Lakedaimon had suffered most depopulation. In my opinion this might have 
been partly result of war discussed in this article. There is also information 
that many Greeks from the Frankish-controlled area moved to Byzantine 
territory96. This also means that most of the people in the depopulated areas 
did not necessarily die, but may have moved away. 

94. For the conduct of raids in medieval times see for example Marshall, Warfare in 
the Latin East, 183–209; Κεκαυμενος, Στρατηγικόν, εισαγωγὴ - μετάφραση – σχόλια D. 
Tsougkarakis, Athens 1996, § 9; Syvänne, The Age of Hippotoxotai, 109-110, 289-290. 

95. V. Hanson, Warfare and agriculture in classical Greece, Pisa 1983, 8-62, 146-147.
96. Armstrong, The Survey area in the Byzantine and Ottoman Periods, 347-350, 

361-372, 398-402; G. Millet (ed.), Inscriptions Byzantines de Mistra, BCH 23 (1899), 
111; Το Χρονικόν του Μορέως, 5598–5641; Livre de la conqueste, § 387; Zakythinos, Le



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

66

Less attention has been given to the possibility that the concentration 
of population, if it began at this time, might have had a negative effect on 
population growth. Dispersed settlements facilitate intensive agriculture 
and greater surpluses. They are also less prone to epidemic diseases97. This 
could have been important when the Black Death struck. The acts of war 
did not destroy trade, but certainly increased the risks, and Sanudo had 
nostalgic memories of times when merchants could travel safely98.

Conclusions

The phase of war in Morea under discussion was mainly characterized 
by a stalemate. The Byzantines did not want to fight in the open field, and 
the Franks did not dare to venture into the mountains for fear of ambushes. 
When de Sumoroso apparently did so, he was indeed defeated. It is, however, 
notable that the Latins did not attack the strong but isolated castle of 
Kalavryta in the north. Perhaps they were afraid to commit troops in a siege 
and leave the south open. In addition the general political situation, such as 
the union negotiations, might have discouraged major military campaigns.

The defense of the Byzantines was actually quite effective, and they 
were perhaps more successful at harassing the Latins than the other way 
around, although the nature of the sources may distort our image. Yet the 
Byzantines could gain new ground only if the Franks were committed 
elsewhere or suddenly found themselves in very disadvantageous situation, 
as had happened at Pelagonia and Berat. Apparently the men of the 
Principality had by now learned the ways of the Byzantines. At any rate, 
it is difficult to say at which point the Byzantines abandoned the attempt 
to conquer the whole Peninsula in the near future. The fortifications which 

Despotat Grec de Morée. v.2, Vie et Institutions, 205. For other cases during thirteenth-
fifteenth centuries when  the Greek peasants have escaped over the frontiers between of the 
Franks, Byzantines, and Venetians (mainly in order to avoid heavy taxation or enemy attacks) 
see D. Jacoby, Peasant Mobility across the Venetian, Frankish and Byzantine Borders in 
Latin Romania, Thirteenth-Fifteenth Centuries, in I Greci durante la Venetocrazia: Uomini, 
spazio, idée (XIII – XVIII sec.): Atti del convegno internazionale di studi, Venezia 3 – 7 
dicembre 2007, eds. Ch. Maltezou – A. Tzavara – D. Vlassi, Venezia 2009, 525-539).

97. Settlement pattern influencing the intensity of agriculture, see Athanassopoulos, 
Landscape Archeology of Medieval and Pre-Modern Greece, 86–87, 90–98. 

98. Μαρίνος Σανούδος Τορσέλλο, 105–107.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 67

the Byzantines evidently built probably also contributed to the stalemate. 
In my opinion the strongest candidates as Byzantine built-fortifications are 
Chelmos, Zarnata, and the city-walls of Mistra. The fortification buildings 
in Morea might be compared with the fortification project that Michael VIII 
undertook along the Sangarios river against the Turks, although this later 
project was naturally more important for the Empire99. If the basic purpose 
of fortifications is to discourage the enemy from even initiating the attack, 
the Byzantine efforts in Morea can be judged successful. In the 1280s the 
Latins, too, strengthened their defense with new fortifications.

There is little evidence that the Emperor held a significant army in 
Morea, and the relatively modest numbers of troops the Angevins sent to the 
Peninsula indicate that the numbers of troops on the imperial payrolls were 
small. Thus I consider it unjustified to claim that it was war in Morea that 
needlessly drained the resources from the defense of Anatolia100. One should 
also remember that the Angevin troops in Morea could have been used 
against the Byzantines in Albania, and the Principality would have been 
happy to contribute to attempts to re-conquer Constantinople101. Besides, 
keeping troops at readiness in frontier regions caused financial strains, and 
holding the men together for long times in one place made them vulnerable 
to diseases.

The defense of the Byzantine Morea probably relied to a great extent on 
the local inhabitants, from whom at least the Slavs had some kind of military 
obligations, but also autonomy. Moreover, one should not forget the role of 
the Latin corsairs102 from Monemvasia and elsewhere in the Empire, who 

99. For the fortifications along Sangarios see Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, 
VI.29; C. Foss, Byzantine Malagina and the Lower Sangarius, Anatolian Studies 40 (1990), 
173–176.

100. Bartusis may have had in mind that the Byzantine army in Morea c. 1262-1264 
included men from the frontier region of Magedon, which at the same time fell victim to 
serious attacks by the Turks. The Byzantines could, however, stabilize the situation at this 
time (Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, III.16, 21). 

101. Earlier, Borsari has claimed that the troops sent to Morea diminished the number 
of men who could be sent against Constantinople (Borsari, La Politica bizantina di Carlo I 
d’Angiò, 334).

102. Papadopoulou estimates that judging from names ¾ of the corsairs mentioned in 
the Venetian claims document of 1278 are Italians (Papadopoulou, Πειρατές και κουρσάροι, 
98). Although some of the name forms are hard to identify, the figure is probably close to 
truth.



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

68

could harass sea lanes and coasts. Modern research usually emphasizes that 
in Byzantium the imperial army was responsible for warfare103. Perhaps it 
was so in theory and during the major campaigns, but in low-level warfare 
the “private sector” formed by non-regular locals and corsairs might in 
practice carry the main burden.

Use of the “private sector” could be cheap, but the problem with such 
irregular groups was that their aims might differ from the goals of central 
government. Their main –or sole–concern was probably to get booty, 
regardless of the consequences: the attacks on Venetians, for instance,  
created trouble for the Empire; in fact, the Emperor had to compensate 
most of the “robberies” mentioned in the claims document of 1278, albeit 
several years later, and the sum was considerably smaller than the initial one 
requested by claimants. During the peace in the 1290s, the locals also caused 
conflicts with the Franks. The Greek inhabitants of the Frankish territories 
were probably the main victims of the Byzantine raids, and this may have 
begun to turn opinions against the Empire. It seems that the relationship 
between the Franks and the Greeks in Principality became closer as time 
went by and the Franks put more trust in the Greeks104.

Destroying the agricultural production base during the apparently 
small and short term incursions was difficult, and it is unlikely that the war 
caused substantial or long-term demographic decline in the Peninsula. Some 
areas might have lost people, but some areas gained, especially the Byzantine 
ones which seem to have benefitted from refugees. Constant military actions, 
however, were probably a strong motive for people to concentrate in easily

103. See for example Bartusis, The Late Byzantine Army, 213–214, 217–221, 307–311; 
T. Kolbaba, Fighting for Christianity: Holy War in the Byzantine Empire, Byz 68 (1998), 
209–211. 

104. For the reparations to the Venetians see I trattati con Bizanzio. 1265-1285, eds. 
M. Pozza, G. Ravegnani [Pacta Veneta 10], Venezia 1996, no. 10; Morgan, The Venetian 
Claims Commission, 426-427; Laiou, The Foreign Policy of Andronicus II, 57-66. About 
the conflicts in the 1290s, see Livre de la conqueste, §§ 662-830; Libro de los Fechos, §§ 
473-85. On the integration of the Franks and their Greek subjects, see for example D. Jacoby, 
Encounter of Two Societies: Western Conquerors and Byzantines in Peloponnesus after the 
Fourth Crusade, AHR 78, 4 (1973), 892-903; Breuillot, Châteaux Oubliés de la Messénie 
Médiévale, 273-274.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 31-70

A Late Byzantine Endemic War 69

defendable settlements105. This could have hampered intensive agriculture 
and made the society more vulnerable to epidemic diseases. There does not 
seem to have been wide spread enslavement of prisoners. The prisoners whose 
fate we do know were evidently kept in chains for exchange and perhaps for 
ransom.

105. Sygkellou has reached similar conclusions concerning Epeiros in her study about 
wars and the consequences of wars in Late Medieval north-western Greece (Sygkellou, Ο 
πόλεμος στον δυτικό ελλαδικό χώρο, 106-112, 126-148). 



Juho Wilskman

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 31-70

70

The Conflict Between the Angevins and the Byzantines in Morea 
in 1267-1289: A Late Byzantine Endemic War

This article attempts to reconstruct a late Byzantine low-level war, 
namely the conflict in the Morea during 1267-1289, which took place 
between the Angevins and their vassal, the Principality of Achaia, on the 
one side, and the Byzantines on the other side. This conflict offers a case 
of relatively well-documented late Byzantine low-level warfare. Special 
attention is given to the economic and demographic consequences of war for 
Morea, for the building of fortresses, and to the idea put forward in previous 
research that the war in Morea needlessly took resources away from the 
defense of Anatolia – thus contributing to the loss of the area to the Turks.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

Άννα Ραδηνή: Η Γυναίκα της Επαρχιακής Αριστοκρατίας στο 
Βυζάντιο του 12ου Αιώνα Μέσα από Κτητορικές Παραστάσεις1

Τα τελευταία χρόνια, η συστηματική έρευνα γύρω από τις γυναίκες 
στο Βυζάντιο αποκάλυψε την σημασία του ρόλου τους, κατά τον 
11ο-12ο αιώνα, σε πολλούς τομείς του κοινωνικοοικονομικού και 
πολιτικού ακόμη βίου του κράτους2. Η οικονομική και πνευματική 

1. Το θέμα παρουσιάστηκε στο Δ΄ Διεθνές Κυπρολογικό Συνέδριο της Λευκωσίας 
(Απρίλιος-Μάιος 2008), ως β΄ τμήμα της ανακοίνωσης με τίτλο: Γέφυρα Ισχυρίου-Άννα 
Ραδηνή: η θέση των γυναικών της επαρχιακής αριστοκρατίας στο Βυζάντιο του 12ου 
αιώνα μέσα από κτητορικές παραστάσεις ναών (Κύπρος-Καστοριά). Θερμές ευχαριστίες 
οφείλω στις καθηγήτριες Φλωρεντία Ευαγγελάτου-Νοταρά και Σοφία Καλοπίση-Βέρτη 
για τις πολύτιμες παρατηρήσεις τους σχετικά με το κείμενο αυτό˙ είμαι ευγνώμων, επίσης, 
απέναντι στον αείμνηστο Τίτο Παπαμαστοράκη για τις αντιστοίχως πολύ ενδιαφέρουσες 
επιστημονικές του συμβουλές.

2. Η σχετική βιβλιογραφία είναι πολύ πλούσια. Ενδεικτικά αναφέρω τις παρακάτω 
μελέτες: A. Laiou, The role of women in Byzantine society, JÖB 31/1 (1981), 233-260 (στο 
εξής: Laiou, Role). L. Garland, The life and ideology of Byzantine women: A further note 
on conventions of behaviour and social reality as reflected in eleventh and twelfth century 
historical sources, Byz 58 (1988), 361-393. H Iδια, Conformity and licence at the Byzantine 
court in the eleventh and twelfth centuries: The case of imperial women, BF 21 (1995) 
(=Bosphorus, Essays in Honour of Cyril Mango, εκδ. S. Efthymiadis-C. Rapp-D. Tsougarakis, 
Amsterdam), 101-115. B. Hill, Alexios I Komnenos and the imperial women, στον τόμο 
Alexios I Komnenos, έκδ. M. Mullett – D. Smythe, τ. Ι: Papers, Belfast 1996, 37-54. H 
Iδια, Imperial women and the ideology of womanhood in the eleventh and twelfth centuries, 
στον τόμο Women, men and eunuchs. Gender in Byzantium, έκδ. L. James, London-New 
York 1997, 76-99. H Iδια, Imperial women in Byzantium 1025-1204: Power, patronage and 
ideology, New York 1999. L. Garland, Byzantine empresses. Women and power in Byzantium, 
AD 527-1204, London-New York 1999. Δ. Μαμαγκάκης, Γυναίκα και πολιτική δράση στο 
Βυζάντιο. Η μαρτυρία της Άννας Κομνηνής: Τέσσερα γυναικεία πορτραίτα μέσα από την 



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

72

άνθηση3, αλλά και η κοινωνική και πολιτική φιλελευθεροποίηση που 
παρατηρούνται στην αυτοκρατορία την περίοδο αυτή4, ευνόησαν τις 
γυναίκες της μεσαίας αστικής τάξης. Ενδεικτικά, η δράση των γυναι
κών εκτός σπιτιού γίνεται τώρα όλο και συχνότερη. Μάλιστα, στο 
οικονομικό πεδίο η συμμετοχή των γυναικών λαμβάνει διαστάσεις 
φαινομένου, σχετιζόμενου τόσο με την ανάπτυξη της αστικής ζωής 
όσο και με την απελευθέρωση της χρήσης της προικώας περιουσίας5. 
Παράλληλα όμως προς τις κοινωνικοοικονομικές αυτές επιτεύξεις, 
παρατηρείται μία ακόμη σημαντική εξέλιξη: η άνοδος και η εδραίωση της 
γαιοκτητικής-στρατιωτικής αριστοκρατίας, σε βάρος της παλαιότερης 
γραφειοκρατικής6. Και αυτό, σε συνδυασμό με την υποχώρηση του 
θεσμού της πυρηνικής οικογένειας (στον χώρο της élite) προς όφελος 
ενός νέου διευρυμένου οικογενειακού τύπου, οδήγησε σε ένα είδος 
χειραφέτησης των γυναικών της ιθύνουσας τάξης7.

Είναι αξιοσημείωτο ότι οι γυναίκες αυτές, που από τον όψιμο 11ο 
αιώνα ανήκουν σχεδόν όλες στο συγγενικό περιβάλλον των Κομνηνών, 
συναισθάνονται πλέον την αναβαθμισμένη θέση τους˙ τώρα δεν είναι 
απλώς κάτοχοι έγγειας ιδιοκτησίας, αλλά έχουν πρωτίστως το προνόμιο 
της μεταβίβασης της περιουσίας και του ονόματος της οικογένειας. Και 
παράλληλα, αποκτούν μία ιδιαίτερη υπερηφάνεια για την καταγωγή 
τους, την οποία κάποτε συνδέουν αποκλειστικά με το μητρικό γένος8: 

Ἀλεξιάδα [Σειρά Εκδόσεων Ινστιτούτου Σχέσεων Εκκλησίας και Πολιτείας 5], Λευκωσία 
2008 (στο εξής: Μαμαγκάκης, Γυναίκα), κεφ. 3-5, 97-212.

3. Βλ. σχετικά A. Kazhdan – A. Wharton-Epstein, Change in Byzantine culture in 
the eleventh and twelfth centuries, Berkeley-Los Angeles 1985, κυρίως κεφ. 2-4, 24-166 [ελλ. 
μετάφρ. Α. Παππάς – Δ. Τσουγκαράκης, Ἀλλαγὲς στὸν βυζαντινὸ πολιτισμὸ κατὰ τὸν 11ο 
καὶ 12ο αιώνα, Αθήνα 1997, 59-257].

4. N. Oikonomides, Life and society in eleventh century Constantinople, Sud-Ost 
Forschungen 49 (1990), 1-14.

5. Laiou, Role, 246-247.
6. Kazhdan – Wharton – Epstein, Change, 116-119 [ελλ. μετάφρ.186-190].
7. Kazhdan – Wharton – Epstein, Change, 163-165 [ελλ. μετάφρ. 252-257]
8. Laiou, Role, 251-252 και Κ. Νικολάου, Η θέση της γυναίκας στη βυζαντινή κοινωνία 

[Όψεις της Βυζαντινής Κοινωνίας – 6], Αθήνα 1994, 37. Επίσης είναι χαρακτηριστικό 
το γεγονός ότι οι Βυζαντινοί, εκτός από το επίθετο του πατέρα τους, μπορούσαν να 
κρατήσουν και εκείνο της μητέρας τους ή ακόμη και της μητέρας της μητέρας τους, αν αυτό 
ήταν πολύ σπουδαίο, ή και μόνο της μητέρας-γιαγιάς τους, όπως έκανε για παράδειγμα 
η κόρη της Άννας Κομνηνής, Ειρήνη Δούκαινα, τον 12ο αιώνα, υιοθετώντας το ονοματε



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 73

χαρακτηριστικό παράδειγμα αποτελεί η περίπτωση της Μαρίας Κομνηνής, 
ανιψιάς του Ιωάννη Β΄ Κομνηνού9. Η ιστορία της Άννας Κομνηνής, όπως 
εν πολλοίς και το χρονικό του Ιωάννη Ζωναρά που συμπληρώνει το έργο 
της πορφυρογέννητης συγγραφέως10, μαρτυρούν αδιάψευστα το κύρος 
και την σημασία των γυναικών του αυτοκρατορικού περιβάλλοντος του 
Αλεξίου Α΄ Κομνηνού (1081-1118)11. Και βέβαια, πληθώρα άλλων κειμένων 
επιβεβαιώνει το συγκεκριμένο status των γυναικών της πρωτευουσιάνικης 
κομνήνειας élite και για το υπόλοιπο του 12ου αιώνα12.

πώνυμο της αυτοκράτειρας γιαγιάς της (D. Polemis, The Doukai. A contribution to 
Byzantine prosopography, London 1968, 114, αρ. 79). Βλ. S. Runciman, Women in Byzantine 
aristocratic society, The Byzantine aristocracy, IX to XIII centuries [BAR, Int. Ser. 221], έκδ. 
M. Angold, Oxford 1984, 10-22, εδώ σ. 17, Νικολάου, Η θέση της γυναίκας, 38, Kazhdan – 
Wharton – Epstein, Change 166 [ελλην. μετάφρ. 257], και A. Laiou, Women in the history of 
Byzantium, στον τόμο: I. Kalavrezou (σε συνεργασία με A. Laiou κ.ά.), Byzantine women 
and their world, Cambridge Mas.-New Haven-London 2003, 23-32, εδώ σ. 29. 

9. Σημειώνει χαρακτηριστικά η ίδια μέσω της γραφίδας του Θεοδώρου Προδρόμου, 
έκδ. W. Hörandner, Theodoros Prodromos, Historische Gedichte [WBS XΙ], Wien 1974, 
αρ. LXIV, b, 4-6: ἡ πορφυρανθόπαιδος ἐκ Θεοδώρας/ μητρὸς Κομνηνῆς Κομνηνὴ παῖς 
Μαρία,/ Κωνσταντίνου δὲ σύζυγος Καμυτζίου. Βλ. επίσης Laiou, Role, 252.

10. R. Macrides, The pen and the sword: Who wrote the Alexiad?, στον τόμο Anna 
Komnene and her times, έκδ. Th. Gouma-Peterson, New York-London 2000, 63-81, εδώ σσ. 
72-75.

11. Ενδεικτικά, η Κομνηνή μας πληροφορεί ότι οι κόρες του Αλεξίου Κομνηνού 
διέθεταν τέτοια ελευθερία δράσης, ώστε να είναι σε θέση να επηρεάζουν ακόμη και τις 
αποφάσεις του αυτοκράτορα πατέρα τους (Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, έκδ. D. Reinsch – 
A. Kambylis, Annae Comnenae Alexias, [CFHB 40/1-2], Berlin-New York 2001 [στο εξής: 
Ἀλεξιάς], ΧΙΙ, VI, 6-7). Ως προς τον Ζωναρά, αρκεί να ειπωθεί μόνο ότι είναι αυτός που μας 
παρέχει την είδηση ότι η αυτοκράτειρα Ειρήνη Δούκαινα, κατά τα τελευταία χρόνια της 
βασιλείας του Αλεξίου, είχε αναλάβει ουσιαστικά την αυτοκρατορική εξουσία (Ιωάννης 
Ζωναράς, Ἐπιτομὴ ἱστοριῶν, έκδ. M. Pinder – Th. Buttner-Wobst, [CSHB], τ. III, Bonnae 
1897 [στο εξής: Ζωναράς], 747, 10-16), τοποθετώντας ως επικεφαλής των δικαστικών και 
νομοθετικών αρχών τον γαμπρό της Νικηφόρο Βρυέννιο (Ζωναράς, 754, 6-10˙ πρβλ. B. 
Hill, Actions speak louder than words: Anna Komnene’s attempted usurpation, στον τόμο 
Anna Komnene… [βλ. σημ. 10], 45-62, εδώ σσ. 47-48). Και επιπλέον, ότι εκφράστηκε η 
σκέψη η Ειρήνη να αναλάβει τα ηνία του κράτους και μετά τον θάνατο του Αλεξίου, 
πράγμα που θα έθετε σε πολύ δύσκολη θέση τον νόμιμο διάδοχο του θρόνου και βασιλέα, 
Ιωάννη Κομνηνό: θα υπέκειτο στον πλήρη έλεγχο της μητέρας του (Ζωναράς, 747, 16-18).

12. Βλ. Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 97-122, όπου συγκεντρώνονται παραδείγματα από 
τις πηγές.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

74

Σκοπός της μελέτης αυτής είναι η ανίχνευση των παραπάνω εξελί
ξεων και εκτός του χώρου της Κωνσταντινούπολης. Παρότι τα στοι
χεία των πηγών γενικά σε σχέση με τις γυναίκες της περιφέρειας 
(τουλάχιστον για τον 11ο-12ο αιώνα) είναι πενιχρά, οι κτητορικές σκηνές 
σε επαρχιακά μνημεία, οι οποίες τώρα απαντούν όλο και συχνότερα, 
αποτελούν πολύτιμο υλικό μελέτης της γυναίκας της επαρχιακής élite του 
κομνήνειου Βυζαντίου. Κατ’ αναλογία προς τις γνωστές παραστάσεις 
αυτοκρατορικών ζευγαριών ή οικογενειών13 στην μνημειακή και όχι μόνο 
τέχνη, του 11ου-12ου αιώνα, διαθέτουμε μία σειρά από απεικονίσεις 
γυναικών της κομνήνειας αριστοκρατίας σε κτητορικές τοιχογραφίες 
ναών. Με την αινιγματική κτητορική σκηνή της Παναγίας της Ασίνου 
στην Κύπρο (1105/6), όπου απεικονίζονται ο Νικηφόρος Ισχύριος και η 
ήδη νεκρή, κατά πάσα πιθανότητα σύζυγός του, Γέφυρα να προσφέρουν 
το ομοίωμα του ναού μέσω της Θεοτόκου στον ένθρονο Χριστό, έχω 
ασχοληθεί διεξοδικά αλλού14. Εδώ ο φακός της έρευνας θα στραφεί κατά 
κύριο λόγο στις απεικονίσεις χορηγών που σώζονται στην Καστοριά.

Στην μακεδονική αυτή πόλη διατηρούνται οι κτητορικές σκηνές δύο 
ναών που είτε ανεγέρθηκαν είτε ανακαινίσθηκαν κατά το γ΄ τρίτο του 
12ου αιώνα. Πρόκειται ασφαλώς για τις περιπτώσεις τόσο του Αγίου 
Νικολάου του Κασνίτζη, κτίσμα του μαγίστρου Νικηφόρου Κασνίτζη 
και της συζύγου του Άννας (1170-1180), όσο και των Αγίων Αναργύρων, 
τους οποίους ανακαίνισε ο Θεόδωρος Λημνιώτης μεταξύ 1180 και 1190. 
Ωστόσο, ιδιαίτερο ενδιαφέρον για τον μελετητή της γυναίκας στο 
Βυζάντιο παρουσιάζει η δεύτερη περίπτωση. Στον Άγιο Νικόλαο οι 

13. Ένα ενδιαφέρον παράδειγμα αποτελεί το ζεύγος Κωνσταντίνου Ι΄ Δούκα και 
Ευδοκίας Μακρεμβολίτισσας (1059-1068), το οποίο εκτός από νομίσματα απεικονίστηκε 
τόσο στην ασημένια οκτάεδρη λειψανοθήκη του Αγίου Δημητρίου στην Μόσχα (Oryzeinaja 
Palata) όσο και στον κώδικα Par. gr. 922 μαζί με τους γιους του Μιχαήλ και Κωνστάντιο 
(J. Spatharakis, The portrait in Byzantine illuminated manuscripts, Leiden 1976, 102-106 
και εικ. 68. I. Kalavrezou-Maxeiner, Eudokia Makrembolitissa and the Romanos ivory, 
DOP 31 (1977), 305-325, εδώ σσ. 311-312 και εικ. 11-12 και M. Parani, Reconstructing the 
reality of images. Byzantine material culture and religious iconography [11th-15th centuries], 
Brill-Leiden-Boston 2003 [στο εξής: Parani, Reconstructing], app. 2, σ. 316, αρ. 15-17).

14. Δ. Μαμαγκάκης, Οι κτήτορες της Ασίνου και το διπλό μήνυμα της ιερής δωρεάς 
τους: Η ανέγερση ναού ως μέσο κοινωνικής προβολής και επίτευξης της αιώνιας σωτηρίας 
τον 12ο αιώνα, Πρακτικά του Δ΄ Διεθνούς Κυπρολογικού Συνεδρίου (Λευκωσία 29 
Απριλίου-3 Μαΐου 2008) (υπό δημοσίευση).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 75

κτήτορες απεικονίζονται στον νάρθηκα εκατέρωθεν του επωνύμου αγίου 
να προσφέρουν στον ίδιο το ομοίωμα του ναού (εικ. 1)15. Ενώ η σύνθεση 
αυτή ακολουθεί όλους τους τύπους σε σχέση με το κοινωνικό status και 
τους διακριτούς ρόλους των δύο φύλων, στην αντίστοιχη σκηνή των 
Αγίων Αναργύρων, στον νότιο τοίχο του βορείου κλίτους, συναντάμε 
μία τελείως πρωτότυπη διάταξη. Στον εν λόγω κτητορικό πίνακα 
παριστάνεται για πρώτη φορά εκτός του χώρου της Καππαδοκίας16, κατ’ 
αναλογία προς αυτοκρατορικά παραδείγματα, ολόκληρη η οικογένεια 
του Θεοδώρου Λημνιώτη (εικ. 2). Το πιο αξιοσημείωτο όμως στοιχείο της 
σύνθεσης είναι η ιδιαίτερα προβεβλημένη θέση που κατέχει η σύζυγος του 
Θεοδώρου, Άννα Ραδηνή. Ως γνωστόν, στην ψηφιδωτή παράσταση στα 

15. Α. Ορλάνδος, Τὰ βυζαντινὰ μνημεῖα τῆς Καστοριᾶς, Ἀρχεῖον τῶν Βυζαντινῶν 
Μνημείων τῆς Ἑλλάδος 4 (1938) (στο εξής: Ορλάνδος, Μνημεῖα), εδώ σσ. 142-146. T. 
Malmquist, Byzantine 12th century frescoes in Kastoria: Agioi Anargyroi and Agios Nikolaos 
tou Kasnitzi, Uppsala 1979, 87. S. Tomeković-Reggiani, Portraits et structures socials au 
XIIe siècle. Un aspect du problème: Le portrait laïque, Actes du XVe Congrès International 
d’Études Byzantines, τ. ΙΙ/Β: Art et Archéologie, Αθήνα 1981, 823-836, εδώ σσ. 825-826. Στ. 
Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, Καστοριά [Βυζαντινή Τέχνη στην Ελλάδα, Ψηφιδωτά-
Τοιχογραφίες], Αθήνα 1992 (στο εξής: Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά), 50, 57-58. 
Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Ελληνική τέχνη: Βυζαντινές τοιχογραφίες, Αθήνα 1995, 219 
και εικ. 39-40. Ε. Δρακοπούλου, Η πόλη της Καστοριάς τη βυζαντινή και μεταβυζαντινή 
εποχή (12ος-16ος αι.). Ιστορία-τέχνη–επιγραφές [Τετράδια Βυζαντινής Αρχαιολογίας 
και Τέχνης αρ. 5], Αθήνα 1997 (στο εξής: Δρακοπούλου, Πόλη), 31-32, 41-44. Parani, 
Reconstructing, app. 3, σ. 330, αρ. 28 και Μ. Παναγιωτίδη, Η προσωπικότητα δύο αρχόντων 
της Καστοριάς και ο χαρακτήρας της πόλης στο δεύτερο μισό του 12ου αιώνα, Δώρον, 
Τιμητικός τόμος στον καθηγητή Νίκο Νικονάνο, Θεσσαλονίκη 2006, 157-167 (στο εξής: 
Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα), εδώ σσ. 157-159.

16. Στον ναό του Selime Kalesi της Καππαδοκίας, του τέλους του 10ου ή των αρχών 
του 11ου αιώνα, απαντά ίσως η πρωιμότερη κτητορική παράσταση οικογένειας της 
ανώτερης τάξης (στον δυτικό τοίχο): εκατέρωθεν της Παναγίας (;), η οποία κατ’ επίδραση 
των σκηνών στέψης του αυτοκρατορικού ζεύγους από τον Χριστό ακουμπά τα χέρια 
της στις κεφαλές των δύο πρώτων μορφών (προστατευτική χειρονομία), διατάσσεται η 
οικογένεια του κτήτορα (ο οποίος πιθανότατα προσφέρει το ομοίωμα του ναού στην 
Θεοτόκο)˙ στα αριστερά ο κτήτορας με τους τρεις γιους του και στα δεξιά η σύζυγός του 
με τις τρεις κόρες της (L. Rodley, Cave monasteries of Byzantine Cappadocia, Cambridge 
1985, 71-73 και σχ. 14, εικ. 62 και Parani, Reconstructing, app. 3, σ. 326, αρ. 5). Ένα 
ακόμη παράδειγμα απεικόνισης ενός ευρύτερου όμως οικογενειακού κύκλου (τα μέλη της 
ευρύτερης οικογένειας Σκεπίδη παριστάνονται σε διάφορα σημεία - τυφλά αψιδώματα), 
που χρονολογείται με επιγραφή στα 1060/61, απαντά στην Karabaş Kilise στο Soğanli 
(Καππαδοκία): Rodley, 199 κ.ε. και Parani, Reconstructing, 327, αρ. 11-13.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

76

υπερώα της Αγίας Σοφίας, της οικογένειας του Ιωάννη Β΄ (1118-1122), 
ο αυτοκράτορας καταλαμβάνει μόνος την αναμενόμενη θέση στα δεξιά 
της Θεοτόκου (εικ. 3)17. Ωστόσο, σε αντίθεση με την διάταξη αυτή, ο 
κτήτορας των Αγίων Αναργύρων και ο γιος του Ιωάννης παριστάνονται 
στα αριστερά της Θεοτόκου, ενώ η φέρουσα το οικογενειακό της επίθετο 
Άννα18 στέκει μόνη σε ελαφρώς μεγαλύτερη κλίμακα στα δεξιά της, 
δηλαδή στην τιμητικότερη θέση μέσα στην σύνθεση (εικ. 2, 4-5)19.

Σύμφωνα με τα αρχαιολογικά δεδομένα, ο πίνακας των χορηγών 
των Αγίων Αναργύρων εκτελέστηκε σε δύο φάσεις. Αρχικά, η οικογένεια 
Λημνιώτη, «ποζάροντας» μπροστά στον δεξιοτέχνη ζωγράφο του β΄ 
στρώματος των τοιχογραφιών20, απεικονίστηκε σε στάση δέησης, ασκεπής 
- με εξαίρεση την Άννα21- και ντυμένη με πολυτελή ενδύματα, εκατέρωθεν 
της Βρεφοκρατούσας, συνοδευόμενη από αντίστοιχες επιγραφές ταύτισης. 
Λίγο αργότερα, όπως προκύπτει από την ομοιότητα των γραμμάτων των 

17. Στην αρχική παράσταση του αυτοκρατορικού ζεύγους, Ιωάννη Β΄ και Ειρήνης, 
προστέθηκε λίγο αργότερα (την στιγμή της ανακήρυξής του σε συμβασιλέα) το πορτραίτο 
του δεκαεπτάχρονου πρίγκιπα Αλεξίου Κομνηνού (Th. Whittemore, The mosaics of 
Haghia Sophia at Istambul, third preliminary report. The imperial portraits of the south 
Gallery, Oxford 1942, 21-28).

18. Η επιγραφή έχει ως εξής: Ἄννα ἡ Ῥαδηνὴ καί/ σύμβιος τοῦ κτήτωρος (Δρακοπούλου, 
Πόλη, 51, αρ. 10).

19. Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 160 και 161 και Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 107-108, 
σημ. 223. Ως προς αυτό, πάντως, η κτητορική σκηνή των Αγίων Αναργύρων ακολουθεί 
την ανάλογη περίπτωση του αυτοκρατορικού ζεύγους του 11ου αιώνα Κωνσταντίνου Ι΄ 
Δούκα και Ευδοκίας Μακρεμβολίτισσας: η τελευταία, με αναβαθμισμένο τον ρόλο της 
στην αυλή, εξαιτίας του γεγονότος ότι στην αντίληψη του ασθενικού αυτοκράτορα η 
αυγούστα αποτελούσε την μόνη εγγύηση για την διασφάλιση της δυναστικής συνέχειας, 
παρουσιάζεται σε χάλκινο νόμισμα με τον Κωνσταντίνο να κρατούν από κοινού λάβαρο, 
καταλαμβάνοντας την τιμητική θέση στα αριστερά του θεατή (Kalavrezou-Maxeiner, 
Eudokia Makrembolitissa, 311 και εικ. 2). Για την αυγούστα Ευδοκία Μακρεμβολίτισσα βλ. 
Kalavrezou-Maxeiner, Eudokia Makrembolitissa, 311 κ.ε., Garland, Byzantine empresses 
(βλ. σημ. 2), 168-179. Hill, Imperial women (βλ. σημ. 2), 62-66 και Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 
127-132.

20. Ορλάνδος, Μνημεῖα, 53-54.
21. Σύμφωνα με την Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 160, 161, το τουρμπάνι (κάλυμμα 

τραπεζοειδούς σχήματος με καμπυλωμένες τις άκρες και με χιαστί διασταυρούμενες 
ταινίες - Parani, Reconstructing, app. 3, αρ. 27, σ. 330 και σχ. 86h) στην κεφαλή της Άννας 
Ραδηνής ανήκει στην αρχική φάση εκτέλεσης της παράστασης.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 77

επιγραφών των δύο φάσεων (αλλά και των υπολοίπων αφιερωματικών)22, 
στην σύνθεση έγιναν κάποιες επεμβάσεις, δίνοντας στο όλο έργο έναν 
πιο πνευματικό χαρακτήρα. Πρόκειται για την προσθήκη ομοιώματος 
ναού στα χέρια του κτήτορα και την απλοποίηση των πολυτελών του 
ενδυμάτων, την τοποθέτηση μαύρων μοναστικών πίλων στις κεφαλές του 
ανδρογύνου και, τέλος, την αντικατάσταση των επιγραφών με νέες - χωρίς 
προηγουμένως να σβηστούν οι παλαιότερες -, οι οποίες τώρα ξεκινούν 
με την φράση δέησις τοῦ δούλου/ης τοῦ Θεοῦ και παράλληλα δεν 
αναφέρουν το επίθετο της Άννας23. Ο Ε. Κυριακούδης μάλιστα συνέδεσε 
τις μετατροπές αυτές με την κτητορική παράσταση του μοναχού Θεοφίλου 
Λημνιώτη στον δυτικό τοίχο του νοτίου κλίτους24. Στην σκηνή αυτή, που 
ίσως είχε επιτύμβιο χαρακτήρα25, ο Θεόφιλος (το όνομά του αναφέρεται 
στην συνοδευτική επιγραφή26) σε πολύ μικρή κλίμακα προσφέρει το 
ομοίωμα του ναού στον παρακείμενο κολοσιαίο Παντοκράτορα (εικ. 6)27. 
Κατά τον Κυριακούδη, ο Θεόδωρος και ο Θεόφιλος Λημνιώτης είναι το 
ίδιο πρόσωπο. Από την στιγμή που ο κοσμικός άρχοντας αποφάσισε να 
καρεί, ήταν επιβεβλημένο να παρασταθεί και με την νέα του ιδιότητα πλάι 
στην εικόνα του ολόσωμου Χριστού28 και παράλληλα να «ενημερωθεί» 
σχετικά η παλαιότερη κτητορική σκηνή. Η «ενημέρωση» αυτή έγινε με

22. Δρακοπούλου, Πόλη, 50.
23. Δρακοπούλου, Πόλη, 51, αρ. 9: δέησις της δούλης τοῦ Θ(εο)ῦ/ Ἄννης καὶ 

κτητόρισας.
24. Την παράσταση αυτή πρώτη επισήμανε η L. Hadermann-Misguich, Kurbinovo. Les 

fresques de Saint-Georges et la peinture byzantine du XIIe siècle [Bibliothèque de Byzantion 
6], Bruxelles 1975, 570, σημ. 18.

25. Πελεκανίδης – Χατζιδάκης, Καστοριά, 39 και Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 
161.

26. Δρακοπούλου, Πόλη, 53, αρ. 14.
27. Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 39. Η περίπτωση του Θεοδώρου-Θεοφίλου 

αποτελεί το πρώτο παράδειγμα υιοθέτησης από έναν λαϊκό άρχοντα της συνήθειας ενός 
πρώην αυτοκράτορα να απεικονίζεται μετά από την προσχώρησή του στον μοναχισμό 
ταυτόχρονα ως ηγεμόνας και ως μοναχός: Tomeković-Reggiani, Portraits et structures [βλ. 
σημ. 15], σ. 826.

28. Και αυτή η παράσταση μπορεί να χρονολογηθεί λίγο μετά τις υπόλοιπες 
τοιχογραφίες του ναού, τόσο για λόγους τεχνοτροπικούς όσο και εξαιτίας της μορφής 
των γραμμάτων της αφιερωματικής επιγραφής. Βλ. παραπάνω σημ. 26.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

78

τρόπο συμβολικό, όπως δείχνουν οι μεταγενέστερες επεμβάσεις, ούτως 
ώστε να διευκολυνθεί η ταύτιση των δύο κτητόρων από τον θεατή29.

Ποιός ήταν όμως ο ρόλος της Άννας Ραδηνής στην διαμόρφωση 
της ασυνήθιστης αυτής κτητορικής σκηνής; Παρότι στην έμμετρη 
αφιερωματική επιγραφή του νάρθηκα, εκατέρωθεν της δεομένης Θεο
τόκου της Ανάληψης, δεν γίνεται ονομαστική αναφορά στην ίδια30, η 
όλη διάταξη της παράστασης του βορείου κλίτους αποδεικνύει, νομίζω, 
σαφώς την άμεση εμπλοκή της δωρήτριας στην σύλληψη της σύνθεσης. 
Η έκφραση της υπερήφανης γαλήνης των κοσμικών προσώπων του 
κτητορικού αυτού πίνακα31, όπως ασφαλώς και η απροκάλυπτα εξέχουσα 
θέση της Άννας σ’ αυτόν, συνάδουν απόλυτα με τις νέες αντιλήψεις, τις 
οποίες εκφράζουν οι γυναίκες της αριστοκρατίας του 12ου αιώνα. Είναι 
χαρακτηριστικό ότι η αυτοκράτειρα Ειρήνη Δούκαινα, παραβλέποντας 
το γεγονός ότι οι Κομνηνοί βρίσκονταν στην κορυφή της πυραμίδας της 
βυζαντινής εξουσίας απολαμβάνοντας το ανάλογο κύρος32, δηλώνει με 

29. Ε. Κυριακούδης, Ο κτίτορας του ναού των Αγ. Αναργύρων Καστοριάς Θεόδωρος 
(Θεόφιλος) Λημνιώτης, Βαλκανικά Σύμμεικτα 1 (1981), 1-23. Βλ. επίσης M. Panayotidi, 
Donor personality traits in 12th century painting. Some examples, στον τόμο: Το Βυζάντιο 
ώριμο για αλλαγές. Επιλογές, ευαισθησίες και τρόποι έκφρασης από τον ενδέκατο στον 
δέκατο πέμπτο αιώνα [ΕΙΕ-ΙΒΕ, Διεθνή Συμπόσια 13], επιστ. επιμ. Χ. Αγγελίδη, Αθήνα 2004, 
145-166 (στο εξής: Panayotidi, Personality), εδώ σ. 161-162 και η ίδια, Προσωπικότητα, 
160-161. Ο Μ. Χατζηδάκης, ωστόσο, δεν αποδέχεται την ταύτιση του Θεοφίλου Λημνιώτη 
με τον Θεόδωρο Λημνιώτη, θεωρώντας τα δύο πρόσωπα απλώς μέλη της ίδιας οικογένειας 
(Πελεκανίδης-Χατζηδάκης, Καστοριά, 39). 

30. Αναφέρεται απλώς ως σύνευνος του κτήτορα (Δρακοπούλου, Πόλη,  45, στιχ. 16: 
τὴν χάριν αἰτων σὺν σύνευνω καὶ τέκ[νοις]).

31. Ορλάνδος, Μνημεῖα, 54.
32. Στα τέλη του 12ου αιώνα ο αυτοκράτορας Αλέξιος Γ΄ Άγγελος είχε υιοθετήσει 

πλήρως (ασφαλώς και για πολιτικούς λόγους: Αικ. Χριστοφιλοπούλου, Βυζαντινή ιστορία, 
τ. Γ΄1: 1081-1204, Αθήνα 2001, 206) το ονοματεπώνυμο και την προσφιλή τιτλοφορία του 
ιδρυτή της δυναστείας των Κομνηνών, όπως μαρτυρεί, εκτός των άλλων, αφιερωματική 
επιγραφή του ίδιου στο θεοδοσιανό τείχος πάνω από την πύλη του Χαρισίου, όπου 
αποκαλείται ὁ κράτιστος ὁ κρατῶν γῆς Αὐσόνων, Κομνηνὸς Ἀλέξιος εὐσεβὴς ἄναξ (R. 
Janin, Constantinople byzantine. Développment urbain et répertoire topographique, Paris 
19642, 281). Πρβλ. ενδεικτικά τον τρόπο με τον οποίο αποκαλείται ο Αλέξιος Α΄ Κομνηνός 
σε επίγραμμα του Νικολάου Καλλικλή (R. Romano [εκδ.], Nicola Callicle, Carmi, Testo 
critico, introduzione, traduzione, commentario e lessico, Napoli 1980, αρ. 24, σ. 102, 26): 
Κομνηνὸς Ἀλέξιος, Αὐσόνων ἄναξ.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 79

υπερηφάνεια την καταγωγή της στο καταστατικό που συνέταξε για την 
μονή της Κεχαριτωμένης στις αρχές του αιώνα: Εἰρήνη ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ 
πιστὴ βασίλισσα Ῥωμαίων ἡ Δούκαινα33. Κατά τον ίδιο τρόπο, νομίζω, 
και η σύζυγος του Λημνιώτη, προερχόμενη προφανώς από μία οικογένεια 
σημαντικότερη από εκείνη του συμβίου της, όπως αποδεικνύουν οι πηγές34, 
επιβάλλει στον αγιογράφο να δηλώσει κατηγορηματικά ότι η ίδια είναι 
η Άννα Ραδηνή και όχι απλώς η Άννα σύζυγος Λημνιώτη. Αυτό έρχεται 
σε αντίθεση με τις προηγούμενες χρονικά περιπτώσεις απεικονίσεων 
δωρητριών, όπου εκλείπει η όποια αναφορά στα προσωπικά τους 
επίθετα. Εκτός από την δωρήτρια της Ασίνου και την Άννα στον Άγιο 
Νικόλαο του Κασνίτζη, την ίδια λογική συναντάμε και στις ολοσέλιδες 
μικρογραφίες του κώδικα Petrop. gr. 291, φ. 2v και 3r του 1067, όπου 
παριστάνονται ο κτήτορας Θεόδωρος Γαβράς και η σύζυγός του Ειρήνη 
χωρίς το προσωπικό της επίθετο (εικ. 7-8)35.

Είναι όμως η προβεβλημένη θέση της Άννας στην κτητορική σκηνή 
του βορείου κλίτους απλώς απόρροια της αριστοκρατικής της καταγωγής; 
Η Ε. Δρακοπούλου36 απέδωσε ακριβώς σ’ αυτό τον λόγο τόσο την σε 
ελαφρώς μεγαλύτερη κλίμακα απεικόνισή της, σε συνδυασμό με την μνεία 

33. Τυπικὸν τῆς σεβασμίας μονῆς τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου τῆς Κεχαριτωμένης 
τῆς ἐκ βάθρων νεουργηθείσης καὶ συστάσης παρὰ τῆς εὐσεβεστάτης αὐγούστης κυρᾶς 
Εἰρήνης τῆς Δουκαίνης κατὰ τὴν αὐτῆς πρόσταξιν καὶ γνώμην ὑφηγηθέν τε καὶ ἐκτεθέν, 
έκδ. P. Gautier, Le typikon de la Théotokos Kécharitôménè, RÉB 43 (1985), 5-165 (στο εξής: 
Τυπικὸν Κεχαριτωμένης), στίχ. 2087˙ πρβλ. A. Laiou, Observations on the life and ideology 
of Byzantine women, BF 9 (1985), 59-102, εδώ σ. 72.

34. Βλ. σχετικά Polemis, Doukai, 171-172. J.-C. Cheynet, Pouvoir et contestations 
à Byzance (963-1210) [Byzantina Sorbonensia 9], Paris 1990, αρ. 201, σημ. 2, σ. 141 
και Δρακοπούλου, Πόλη, 33-34 και σημ. 52. Σύμφωνα με τον Ψευδο-Συμεών (Συμεὼν 
Μαγίστρου καὶ Λογοθέτου χρονογραφία, έκδ. I. Bekker, Theophanes Continuatus, Ioannes 
Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus, [CSHB], Bonnae 1838, 603-760, εδώ σ. 
707, 9-10), η οικογένεια των Ραδηνών προέρχεται από την κώμη της Ράδης του θέματος 
των Ανατολικών.

35. Spatharakis, The Portrait, 59-60. K. Weitzmann – G. Galavaris, The monastery 
of Saint Catherine at Mount Sinai. The illuminated Greek manuscripts, τ. Ι: From the 
ninth to the twelfth century, Princeton 1990, αρ. 29, σ. 80-83. N. Patterson-Ševcenko, Close 
encounters: Contact between holy figures and the faithful as represented in Byzantine works 
of art, στον τόμο: Byzance et les images, έκδ. A. Guillou – J. Durand, Paris 1994, 255-285, 
εδώ σ. 275-276 και Parani, Reconstructing, app. 3, σ. 327, αρ. 15-16.

36. Δρακοπούλου, Πόλη, 33.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

80

του προσωπικού της επιθέτου, όσο και την επιτηδευμένα εντυπωσιακή 
της αμφίεση: τα πλούσια ενδύματα, την εντυπωσιακή ξανθή περούκα37 
και την πληθώρα των κοσμημάτων στα χέρια και τα αυτιά (πολλαπλά 
δαχτυλίδια σε όλα τα δάχτυλα και ενώτια) (εικ. 4). Την ίδια άποψη 
εξέφρασε και η Μ. Παναγιωτίδη, υποστηρίζοντας μάλιστα ότι τελικά ο 
Θεόδωρος αντλούσε κύρος από την αριστοκρατική καταγωγή της συζύγου 
του38. Παράλληλα, η ίδια ερευνήτρια θεώρησε ότι η έμμετρη αφιερωματική 
επιγραφή στον νότιο τοίχο του κεντρικού κλίτους39, όπου αναφέρεται η 
Κωνσταντινούπολη, η Καστοριά, το δίδυμο των αγίων Αναργύρων ως 
θεμέλιον αὐτῆς καὶ σκέπη και το επώνυμο του Λημνιώτη, υπαινίσσεται 
την καταγωγή του κτήτορα από την λίμνη της Καστοριάς40.

Χωρίς αμφιβολία, οι παραπάνω επισημάνσεις είναι εύστοχες. Και 
ασφαλώς, θα μπορούσε κανείς να υποθέσει ότι η αναφορά στην πόλη 
του Κωνσταντίνου στην ανωτέρω επιγραφή σχετίζεται με τον τόπο 
καταγωγής της συζύγου του κτήτορα. Είναι ενδεικτικό ότι οι Ραδηνοί 
από τον 10ο και έως τον 12ο αιώνα παραμένουν, κατά τον J.-C. Cheynet, 
στην πρώτη βαθμίδα της αριστοκρατίας41˙ εξ άλλου, στην πρωτεύουσα 

37. M. Emmanuel, Hairstyles and headdresses of empresses, princesses, and ladies 
of aristocracy in Byzantium, ΔΧΑΕ Δ΄/17 (1993-1994), 113-120, εδώ σσ. 119-120, όπου 
διατυπώνεται η υπόθεση ότι η περούκα της Ραδηνής ήταν φτιαγμένη από μαλλί προβάτου, 
ενώ παράλληλα συνδέεται η εμφάνισή της στην κτητορική σκηνή των Αγίων Αναργύρων 
με τοπικές πρακτικές και συνήθειες.

38. Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 161 και 165, σημ. 51.
39. Δρακοπούλου, Πόλη, 46-47, αρ. 5.
40. Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 161˙ για τον λόγο αυτόν η ίδια προτείνει ως ορθή 

την γραφή του επιθέτου του κτήτορα με -ι και όχι με –η (Λιμνιώτης). Πρβλ. επίσης H Iδια, 
Personality, 158-159. Την εντοπιότητα του κτήτορα υποστηρίζει και ο Μ. Χατζηδάκης 
(Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 39).

41. Cheynet, Pouvoir et contestations, αρ. 201, σημ. 2, σ. 141. Εκτός από τις οικογένειες 
των Λακαπηνών και των Αργυρών, οι Ραδηνοί διατηρούσαν πολύ στενές σχέσεις και με 
τον αυτοκράτορα Νικηφόρο Βοτανειάτη: σύμφωνα με την Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, ΙΙΙ, Ι, 1, 
4-8 (πβλ. B. Skoulatos, Les personnages byzantins de l’Alexiade. Analyse prosopographique et 
synthèse), Louvain 1980, 269, αρ. 175, το 1081, αμέσως μετά την ανάληψη της εξουσίας από 
τον Αλέξιο Κομνηνό, ο Βοτανειάτης αποσύρθηκε στην μονή της Περιβλέπτου παίρνοντας 
μαζί του και τον τότε ἔπαρχον τῆς πόλεως  ονόματι Ραδηνό, προσχωρώντας έτσι από 
κοινού στις τάξεις των μοναχών. Το 1204, σύμφωνα με το χρονικό του Novgorod, ένας 
ακόμη Ραδηνός (ίσως ο Κωνσταντίνος Ραδηνός, σεβαστός, παραθαλασσίτης και ἔπαρχος 
τῆς πόλεως) διεκδίκησε τον θρόνο της αυτοκρατορίας: Cheynet, Pouvoir et contestations, 
141 και σημ. 1. Όπως έχει παρατηρήσει ο P. Magdalino, Byzantine snobbery, The Byzantine 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 81

μαρτυρείται η ύπαρξη μονής επ’ ονόματι του Σωτήρος των Ραδηνών42. 
Αν μάλιστα προσθέσει κανείς στα δεδομένα αυτά και το ότι η κτητορική 
σκηνή των Αγίων Αναργύρων έως ένα βαθμό είναι επηρεασμένη από την 
αντίστοιχη παράσταση του Ιωάννη Β΄ στην Αγία Σοφία, τότε η υπόθεση 
που μόλις προηγήθηκε γίνεται βάσιμη. Ίσως η οικογένεια του Θεοδώρου 
Λημνιώτη αρχικά να εγκαταβιούσε στην πρωτεύουσα και στην συνέχεια 
να εγκαταστάθηκε στην Καστοριά, την πατρίδα του συζύγου˙ στην 
περίπτωση αυτή, αν ο λόγος για τον επαναπατρισμό του κτήτορα των 
Αγίων Αναργύρων δεν ήταν πολιτικός43, τότε δεν είναι απίθανο αυτός να 
σχετίζεται με τα αίτια που οδήγησαν τον ίδιο στην ανακαίνιση του ναού, τα 
οποία πληροφορούμαστε από την αφιερωματική επιγραφή του νάρθηκα: 
επικαλείται, από την μία πλευρά, την μεσολάβηση των επωνύμων αγίων 
Κοσμά και Δαμιανού για την εξασφάλιση μίας θέσης στον Παράδεισο 
και, από την άλλη, την βοήθειά τους για την κλονισμένη του υγεία44. 
Επομένως, δεν αποκλείεται ο Λημνιώτης χτυπημένος από αρρώστια να 
προτίμησε να εγκαταλείψει (ίσως επί Μανουήλ Α΄ Κομνηνού) το πολύβουο 
και πολυτάραχο περιβάλλον της Κωνσταντινούπολης για έναν ήρεμο 
και ήσυχο, πλην όμως ακμάζοντα45, τόπο της βυζαντινής περιφέρειας˙ 
εκεί ασφαλώς θα μπορούσε να υπολογίζει και στην συμπαράσταση των 
άλλων μελών της οικογένειας Λημνιώτη46.

aristocracy, (βλ. σημ. 8), 58-78, εδώ σσ. 63-64, οι δύο βασικές συνιστώσες που καθορίζουν 
την βυζαντινή αριστοκρατία - η οποία ποτέ δεν κατοχυρώθηκε νομικά - ήταν the imperial 
power and the civic tradition, δηλαδή η διατήρηση στενών σχέσεων με τον αυτοκράτορα 
και η συμμετοχή στον διοικητικό μηχανισμό της πολιτείας.

42. K. και S. Lake, Dated Greek minuscule manuscripts to the year 1200, τ. 10, Boston 
1945, 72, 114 και 142.

43. Κάποιοι μελετητές θεώρησαν ότι ο Θεόδωρος Λημνιώτης εγκαταστάθηκε στην 
Καστοριά ως εξόριστος από την Κωνσταντινούπολη (εξαιτίας του ότι έπεσε σε δυσμένεια): 
Ορλάνδος, Μνημεῖα, 35-36 και Malmquist, Byzantine 12th century frescoes in Kastoria (βλ. 
σημ. 15), 86. Η άποψη αυτή, πάντως, κατά κανέναν τρόπο δεν αποκλείει την περίπτωση ο 
Λημνιώτης να καταγόταν από την Καστοριά.

44. Δρακοπούλου, Πόλη, 45, 11-15: σεπτης/, δύαδος ἐξεγείρω τὸν δόμον˙ σκηνὴν 
ἐκεῖ/σε, τὴν ἀείδροσον χλόην; εὑρεῖν δυσωπῶν καὶ τόπον/ τῶν πραέων˙ τα νῦν δὲ ῥῶσιν 
σαρκὸς ἠσθενημένης˙ καὶ σω/ματικῆς δωρεὰν εὐεξίας.

45. Δρακοπούλου, Πόλη, 28. Βλ. επίσης η ίδια, Η πόλη της Καστοριάς στην εποχή των 
Κομνηνών, ΔΧΑΕ Δ΄/14 (1987-1989), 307-314.

46. Είναι χαρακτηριστικό ότι ο ίδιος ο κτήτορας στην εν λόγω επιγραφή του νάρθηκα 
δηλώνει κατηγορηματικά ότι είναι μέλος της οικογένειας των Λημνιωτών: Θεόδωρος 



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

82

Παρόλα αυτά, όμως, έχω την πεποίθηση ότι δεν είναι μόνο ο πρωτευου
σιάνικος «σνομπισμός»47, χωρίς αμφιβολία ιδιαίτερα αναπτυγμένος κατά 
τον 12ο αιώνα στις τάξεις της άρχουσας élite της Κωνσταντινούπολης48, που 
ώθησε την Άννα στην προβολή του εαυτού της εντός της οικογένειάς της με 
πρωτόγνωρο τρόπο. Εξ άλλου, και ο Θεόδωρος Λημνιώτης δεν φαίνεται 
λιγότερο υπερήφανος για την δική του καταγωγή, όπως προκύπτει από 
τις αφιερωματικές επιγραφές (κυρίως αυτή του νάρθηκα), που ασφαλώς 
είχε μεγαλύτερη σημασία για τον τοπικό πληθυσμό. Όπως είδαμε, η Άννα 
καταλαμβάνει την τιμητική θέση στον κτητορικό πίνακα του βορείου 
κλίτους, πράγμα που φαίνεται να συμβαίνει και στην παράσταση του 
νοτίου κλίτους εκατέρωθεν του υπερμεγέθους Παντοκράτορα49. Ωστόσο, 
στην πρώτη σκηνή παρατηρείται παράλληλα μία προσπάθεια μετριασμού 
της ιδιαίτερης προβολής της συζύγου του κτήτορα. Είναι αξιοσημείωτο 
ότι, σε αντίθεση με την αντίστοιχη σκηνή στην Παναγία Κρίνα της Χίου 
του 1197 (με την οποία θα ασχοληθούμε εκτενέστερα αμέσως παρακάτω), 
όπου το Θείο Βρέφος ευλογεί με το δεξί την συμβία του κτήτορα50, στους 

κλὼν Λημνιὼτῶν ὀσφύος (Δρακοπούλου, Πόλη, 45, 5). Άλλωστε, στον ναό του Αγίου 
Στεφάνου στην ίδια πόλη φαίνεται ότι έχει απεικονιστεί στον νάρθηκα ένα ακόμη μέλος 
της οικογένειας, ο συνονόματος του κτήτορα των Αγίων Αναργύρων ιερέας Θεόδωρος 
Λυμνεώτης (Λημνιώτης), να προσφέρει το ομοίωμα της εκκλησίας στον επώνυμο άγιο του 
ναού (προχωρημένος 13ος αιώνας): Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 11, 19 και 
εικ. 16 και Δρακοπούλου, Πόλη, 68, 88, αρ. 24. Ο Ορλάνδος, Μνημεῖα, 35, και η Malmquist, 
Byzantine 12th century frescoes in Kastoria, 86, ταυτίζουν τον κτήτορα του Αγίου 
Στεφάνου με εκείνον των Αγίων Αναργύρων, βασιζόμενοι προφανώς στην συνωνυμία 
τους. Η ταύτιση αυτή, εν τούτοις, δεν ακυρώνεται μόνο εξαιτίας του γεγονότος ότι η 
απεικόνιση του ιερέα Λημνιώτη είναι πολύ μεταγενέστερη από εκείνη του Λημνιώτη των 
Αγίων Αναργύρων˙ αποκλείεται επίσης από το ότι σε καμία από τις τόσες αφιερωματικές 
επιγραφές του τελευταίου ναού δεν απαντά η ιδιότητα του κληρικού.

47. Για τον βυζαντινό «σνομπισμό» που εμφανίζεται κυρίως από τον 11ο αιώνα και 
μετά βλ. την μελέτη του Magdalino, Byzantine snobbery (βλ. σημ. 41).

48. Magdalino, Byzantine snobbery, 65 και ο ίδιος, Constantinople and the “ἔξω χῶραι” 
in the time of Balsamon, Το Βυζάντιο κατά τον 12ο αιώνα. Κανονικό δίκαιο, κράτος και 
κοινωνία [Ἑταιρεία Βυζαντινῶν καὶ Μεταβυζαντινῶν Μελετῶν Διπτύχων - Παράφυλλα 
3], εκδ. Ν. Οικονομίδης, Αθήνα 1991, 179-197, εδώ κυρίως σ. 190.

49. Ο G. Subotić εντόπισε ίχνη της κτητόρισσας αριστερά από τον Χριστό: προφορική 
επισήμανση του ίδιου στην Ε. Δρακοπούλου (Δρακοπούλου, Πόλη, 53, σημ. 131). Βλ. επίσης, 
Panayotidi, Personality, 161 και η ίδια, Προσωπικότητα, 161.

50. Ch. Pennas, Some aristocratic founders: The foundation of Panaghia Krena on Chios, 
στον τόμο: Les femmes et le monachisme byzantin (Actes du Symposium d’Athènes 28-29 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 83

Αγίους Αναργύρους ο μικρός Χριστός, τον οποίο κρατά στο στήθος της η 
Θεοτόκος, ευλογεί και με τα δυο του χέρια τους δωρητές: τόσο στα δεξιά 
του την Άννα όσο και στα αριστερά του τον Θεόδωρο (εικ. 2, 4). Επίσης, 
ο τελευταίος απεικονίζεται με ανάλογη προς την σύζυγό του πολυτελή 
αμφίεση: αν τα λυτά του μαλλιά δεν είναι βαμμένα καστανόξανθα51, τότε 
η κόμη του είναι ψεύτικη, όπως προδίδει το μαύρο διχαλωτό του γένι˙ 
επομένως, εκτός από τα ακριβά ενδύματα, φοράει και ο ίδιος περούκα, 
αντίστοιχη με εκείνη της Άννας (εικ. 4-5).

Στο σημείο αυτό, θα ήταν εύλογο νομίζω να εξετάσουμε τί ακριβώς 
συμβαίνει σε περιπτώσεις ανάλογων σκηνών. Την ίδια διάταξη με αυτή 
των Αγίων Αναργύρων συναντάμε σε δύο ακόμη βυζαντινά μνημεία. Το 
πρωιμότερο είναι η Karabaş Kilise στην κοιλάδα του Soğanli της Καππα
δοκίας, που χρονολογείται με επιγραφή στα 1060/6152. Στο κεντρικό 
τυφλό αψίδωμα του βορείου τοίχου της υπόσκαφης αυτής εκκλησίας, 
παριστάνεται σε στάση προσκύνησης εκατέρωθεν του αρχαγγέλου 
Μιχαήλ ένα ζευγάρι κτητόρων. Αριστερά, στην τιμητική θέση, απεικο
νίζεται (με ίχνη ξανθής κόμης και λευκό κεφαλόδεσμο) η Ευδοκία και 
δεξιά ο μοναχός Νήφων (πρώην σύζυγος μάλλον της Ευδοκίας)53. 
Δυστυχώς, τα στοιχεία που διαθέτουμε για την σκηνή δεν μας επιτρέπουν 
να συμπεράνουμε κατά πόσο η συγκεκριμένη διάταξη ήταν συνειδητά 
επιλεγμένη. Αντίθετα, στον ναό της Παναγίας Κρίνας στην Χίο, που 
όπως είδαμε χρονολογείται στα τέλη του 12ου αιώνα, η τιμητική θέση 
(στα δεξιά της Παναγίας) της συζύγου του κτήτορα σεβαστού Ευσταθίου 
Κοδράτου, στην επιτύμβια σύνθεση του αρκοσολίου του νοτίου τοίχου του 
εσωνάρθηκα, σχετίζεται άμεσα με την καταγωγή της. Από την επιγραφή 
που την συνοδεύει πληροφορούμαστε το οικογενειακό της επίθετο: ήταν 
μία Πεπαγωμένη (Ε…/ Δουκ… η Παγομέν[η])54. Ενδιαφέρον έχει μάλιστα 

mars 1988) [Publications de l’Institut Canadien d’Archéologie à Athènes], εκδ. J. Perreault, 
Athènes 1991, 61-66, εδώ σ. 62 και εικ. 5/18.

51. Παναγιωτίδη, Προσωπικότητα, 160. Τα βαμμένα μαλλιά και δη στο ξανθό χρώμα 
αποτελούσαν δείγμα ιδιαίτερης ομορφιάς και επίδειξης. Βλ. Φ. Κουκουλές, Βυζαντινῶν 
βίος καὶ πολιτισμός, τ. Δ΄, Αθήνα 1951, 370-371 και σημ. 9.

52. Βλ. παραπάνω σημ. 16.
53. Rodley, Cave monasteries (βλ. σημ. 16), 200 και σχ. 38d και Parani, Reconstructing, 

app. 3, σ. 327, αρ. 13.
54. Pennas, Some aristocratic founders, 63. Για τον ταφικό χαρακτήρα του εσω

νάρθηκα της Παναγίας Κρίνα βλ. επίσης ο ίδιος, An unusual “Deesis” in the narthex of 
Panagia Krena, Chios, ΔΧΑΕ Δ΄/17 (1993-1994), 193-198.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

84

το γεγονός ότι στην πρόθεση του ιερού βήματος απεικονίστηκε ο ήδη 
νεκρός μητροπολίτης Υπαίπων ὑπέρτιμος Στέφανος Πεπαγωμένος, του 
οποίου η σχέση με τον κτήτορα δηλώνεται σαφώς μέσω της συνοδευτικής 
του επιγραφής. Επρόκειτο για τον θείο του Ευσταθίου Κοδράτου55˙ 
αυτό σημαίνει ότι η σύζυγος του κτήτορα ήταν εξ αίματος ανιψιά του 
μητροπολίτη.

Με δεδομένο το παραπάνω γεγονός, σε συνδυασμό ασφαλώς τόσο 
με την εξέχουσα θέση του Στεφάνου στο ιερό βήμα (μεταξύ μεγάλων 
Πατέρων της Εκκλησίας) όσο και με την παρουσία των Πεπαγωμένων 
από τον όψιμο 11ο έως και τα μέσα του 13ου αιώνα στην αυλή και γενικά 
τις τάξεις της élite της πρωτεύουσας56, η τοποθέτηση της Πεπαγωμένης 
στο αριστερό μέρος του πίνακα γίνεται πλήρως κατανοητή. Ας σημειωθεί, 
άλλωστε, ότι η ίδια είναι ντυμένη με επίσημη αυλική ενδυμασία57. 
Ωστόσο, σε αντίθεση με την κτητορική σκηνή των Αγίων Αναργύρων, η 
δωρήτρια της Κρίνας δεν απομονώνεται διαχωριζόμενη από τα αρσενικά 
μέλη της οικογένειάς της. Ενώ ακολουθείται στο ανατολικό εσωράχιο του 
αρκοσολίου από μία ακόμη γυναικεία μορφή (ίσως μία Πεπαγωμένη και 
πάλι), ντυμένη με τον ίδιο τρόπο με εκείνη, σε αντιστοιχία με μία δεύτερη

55. Pennas, Some aristocratic founders, 63 και εικ. 6/21.
56. Pennas, Some aristocratic founders, 63-64. Όσον αφορά στους Πεπαγωμένους, 

αρκεί νομίζω να επισημανθεί ότι στα 1082 αναφέρεται στα πρακτικά της δίκης του 
Ιωάννη Ιταλού (Τὰ πραχθέντα βασιλικῇ καὶ συνοδικῇ διαγνώσει ἔν τε τῷ παλατίῳ καὶ 
τῇ ἁγιωτάτῃ τοῦ θεοῦ μεγάλῃ ἐκκλησίᾳ κατὰ τοῦ Ἰταλοῦ Ἰωάννου, έκδ. J. Gouillard, Le 
procès officiel de Jean l’Italien: Les actes et leurs sous-entendus, TM 9 [1985], 133-174, εδώ σ. 
141, 94-95) ο σεβαστοφόρος Ιωάννης Πεπαγωμένος ως στενότατος-έμπιστος συνεργάτης 
του αυτοκράτορα Αλεξίου Α΄ Κομνηνού: διὰ Ἰωάννου σεβαστοφόρου Πεπαγωμένου 
καὶ οἰκείου ἀνθρώπου αὐτοῦ [του Αλεξίου]. Σύμφωνα με τον J. Verpeaux, Les oikeioi. 
Notes d’histoire institutionnelle et sociale, RÉB 23 (1965), 89-99, εδώ σ. 92, ο οἰκεῖος 
ήταν πρόσωπο του περιβάλλοντος του αυτοκράτορα: βρισκόταν στην υπηρεσία του, 
έχοντας μαζί του σχέσεις τις οποίες χαρακτήριζε η πίστη και ασφαλώς πολύ στενότερες 
από εκείνες των απλών υπαλλήλων. Πάντως, η στενή σχέση με τον αυτοκράτορα είναι 
δυνατόν να έχει, σύμφωνα με την επισήμανση του Magdalino, Byzantine snobbery, 64, 
τέσσερις διαφορετικές αφετηρίες: through kinship or descent, through investiture with an 
imperial dignity, through descent from an imperial dignitary, and through appointment to 
high office in imperial service.

57. Pennas, Some aristocratic founders, 62 και 63.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 85

ανδρική μορφή - που φέρει το επώνυμο Κοδράτος - στο δυτικό εσωράχιο, 
πίσω της απεικονίζεται ένα αγόρι, προφανώς ο γιος του ζευγαριού58.

Από το τελευταίο αυτό παράδειγμα απεικόνισης κτητόρων, όπου 
γίνεται εξίσου εμφανής η σχέση με την Κωνσταντινούπολη, διαπιστώνει 
κανείς ότι η αντίστοιχη σκηνή των Αγίων Αναργύρων αποπνέει σαφώς 
κάτι περισσότερο από την αριστοκρατική υπεροψία του Θεοδώρου 
Λημνιώτη και της Άννας Ραδηνής59. Ενώ στην περίπτωση της Κρίνας 
σχεδόν διατυμπανίζεται ο λόγος που η σύζυγος του κτήτορα καταλαμβάνει 
την τιμητική θέση στην επιτύμβια σύνθεση, στους Αγίους Αναργύρους η 
υπεροχή της δωρήτριας ως προς την καταγωγή της - και άρα ο προφανής 
λόγος της έξαρσής της - γίνεται με τρόπο υπαινικτικό. Κατά την γνώμη 
μου, η Άννα, προερχόμενη από το πνευματικό και πολιτιστικό κέντρο 
της αυτοκρατορίας, είχε γίνει φορέας των αντιλήψεων που είχαν 
διαμορφώσει οι ίδιες οι γυναίκες της πρωτευουσιάνικης κομνήνειας éli-
te για τον ρόλο τους μέσα στο κοινωνικό και πολιτικό γίγνεσθαι του 
Βυζαντίου. Οι γυναίκες του περιβάλλοντος των Κομνηνών ήταν σε θέση να 
προπαγανδίσουν, μέσω της πέννας ευνοούμενων ρητόρων-συγγραφέων, 
όχι μόνο την ιδιαιτερότητά τους σε σχέση με τις υπόλοιπες γυναίκες, αλλά 
ακόμη και την υπεροχή τους έναντι των ανδρών. Είναι χαρακτηριστικό 
ότι η Άννα Κομνηνή, όπως άλλωστε και η Άννα Δαλασσηνή με την Ειρήνη 
Δούκαινα, δεν ξεχώριζε - αν και είχε απόλυτη συνείδηση του ότι ανήκε 
στο «ασθενές φύλο»60- μόνο από τις υπόλοιπες γυναίκες της εποχής της, 
αλλά ακόμη και από τους άνδρες61. Ο Γεώργιος Τορνίκης ισχυρίζεται ότι 

58. Pennas, Some aristocratic founders, 62-63 και εικ. 5/18-20.
59. Panayotidi, Personality, 166.
60. Η ἴδια (Ἀλεξιάς, XV, IX, 1, 47-53) δηλώνει ευθαρσώς ότι, ως γυναίκα διακα

τεχόμενη από την αἰδῶ, αδυνατεί να αναφερθεί σε κάποια ζητήματα (σχετικά με την 
αίρεση των Βογομίλων). Εξ άλλου, πολύ ενδιαφέρον έχει και η παρατήρηση της Th. Gouma-
Peterson, Engendered category or recognizable life: Anna Komnene and her Alexiad, BF 23 
(1996), 25-34, εδώ σ. 31, ότι η Κομνηνή demonstrates an acute consciousness of her self as 
an engendered being or engendered category, that of imperial princess, within a patriarchal 
social structure. Within that category she had to exist for the length of her troubled life. Βλ. 
επίσης Γ. Μίντσης, Η «ερωτική» Άννα Κομνηνή. Mία μελέτη κοινωνικής ταυτότητας του 
φύλου, Θεσσαλονίκη 2005, σ. 71, 77 κ.ε.

61. Γεώργιος Τορνίκης, Λόγος ἐπὶ τῷ θανάτῳ τῆς πορφυρογεννήτου κυρᾶς Ἄννης 
τῆς καισαρίσσης, έκδ. J. Darrouzès, Georges et Demetrios Tornikès. Lettres et discours, 
Paris 1970, 220-323 (στο εξής: Τορνίκης, Λόγος), εδώ σ. 315, 5-19. Βλ. επίσης Th. Gouma-
Peterson, Gender and power: Passages to the maternal in Anna Komnene’s Alexiad, στον 



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

86

η πορφυρογέννητη πριγκίπισσα ήταν γυνὴ καὶ τῶν ὑπεράγαν ἀνδρῶν 
ἀνδρωδεστέρα καὶ σοφίαν καὶ φρόνησιν62, όπως επίσης και ότι διέθετε 
ψυχὴν στερρὰν καὶ ἀρρενοπρεπὴ γυναικείῳ συγκλεισθεῖσα καὶ ἁπαλῷ 
σώματι63 και, ακόμη, σοφίαν καὶ νοῦν οὐ θῆλυν οὐδ’ ἁπαλόν, ἀλλὰ 
στερρόν τε καὶ ἄρρενα64. Επομένως, η Ραδηνή μέσω της κτητορικής 
σκηνής του βορείου κλίτους προέβαλλε τόσο την αριστοκρατική-
πρωτευουσιάνικη καταγωγή της (όπως ακριβώς και η Πεπαγωμένη) όσο 
και την συνειδητοποίηση του νέου ρόλου που διαδραμάτιζαν τα θηλυκά 
μέλη της άρχουσας élite στο σύστημα διαμόρφωσης διοικογενειακών 
δεσμών-πολιτικών συμμαχιών, την βάση της λειτουργίας της κομνήνειας 
αριστοκρατίας.

Ωστόσο, το γεγονός ότι η Άννα ήταν εκείνη που επέβαλε τις 
προσωπικές της αντιλήψεις στο καλλιτεχνικό συνεργείο του ναού (εκείνο 
του ζωγράφου Α65) επιβεβαιώνεται, νομίζω, από σειρά ισχυρών ενδείξεων. 
Κατ’ αρχάς, πέρα από την επιδεικτική της τοποθέτηση στην τιμητική θέση 
του πίνακα, το γεγονός ότι η παράσταση δεν εκτελέστηκε στον νάρθηκα 
(όπως στον ναό του Αγίου Νικολάου του Κασνίτζη ή την εκκλησία της 
Παναγίας Κρίνας), αλλά αντίθετα στο βόρειο κλίτος, αποτελεί μία τέτοια 
ένδειξη. Ασφαλώς, θα μπορούσε κανείς να συνδέσει την κτητορική σκηνή 
με την απεικόνιση της Δέησης στον ανατολικό τοίχο του ίδιου κλίτους66: 
οι δωρητές δέονται προς την μεσίτρια Θεοτόκο, η οποία με την σειρά της 
μεταφέρει το αίτημά τους στον Υιό της67. Αυτό, ωστόσο, δεν υποβαθμίζει 
ένα δεύτερο στοιχείο: το γεγονός ότι σε κάθε λατρευτική εκδήλωση μέσα 
στον ναό το γυναικείο εκκλησίασμα ερχόταν αναπόφευκτα σε οπτική 

τόμο Anna Komnene (βλ. σημ. 10), 107-124, εδώ σ. 109-110 και Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 
208-209.

62. Τορνίκης, Λόγος, 315, 6-7.
63. Τορνίκης, Λόγος, 315, 7-8.
64. Τορνίκης, Λόγος, 317, 6-7.
65. Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 26-28 και 43-44.
66. Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 34, εικ. 13.
67. Είναι χαρακτηριστικό ότι στην Καππαδοκία, στο Ayi Kilisesi στο Erdemli (11ος 

αιώνας), απαντά ένας ενδιαφέρων συνδυασμός κτητορικής-επιτύμβιας παράστασης και 
απεικόνισης της Δέησης: οι νεκροί δωρητές πλαισιώνουν την εσχατολογικού περιεχομένου 
παράσταση, στο τύμπανο του αρκοσολίου του βορείου τοίχου της εκκλησίας. Βλ. N. 
Thierry, Le portrait funéraire byzantin. Nouvelles données, Ευφρόσυνον. Αφιέρωμα στον 
Μανόλη Χατζηδάκη, Αθήνα 1992, τ. ΙΙ, 582-592, εδώ σ. 591 και εικ. 4.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 87

επαφή με την παράσταση των χορηγών68 και, επομένως, αντίκριζε την 
προβεβλημένη θέση της Άννας μέσα στην οικογένειά της. Με άλλα λόγια, 
η δωρήτρια με την σκηνή αυτή διατυμπάνιζε στις γυναίκες της Καστοριάς 
το προσωπικό της γόητρο. Μάλιστα, κατά την φάση «ενημέρωσης» του 
πίνακα, ίσως ήταν και πάλι η ίδια που προσπάθησε να συνδυάσει την 
επιβεβλημένη από τα νέα δεδομένα ταπεινοφροσύνη με την αριστοκρατική 
υπερηφάνεια: η ανανέωση των επιγραφών έγινε ούτως ώστε να μπορεί 
κανείς με υπομονή να διαβάσει και τις παλαιότερες (όπου η Άννα φέρει 
το προσωπικό της επίθετο)˙ επίσης, η προσθήκη του πίλου στο αρχικό 
κάλυμμα της κεφαλής την έκανε να ξεπερνά ακόμη περισσότερο σε ύψος 
τον σύζυγό της και να φαντάζει ως η αδιαφιλονίκητα κυρίαρχη μορφή 
ανάμεσα στους δωρητές.

Όμως, και η επιλογή να απεικονιστεί όλη η οικογένεια εκατέρωθεν 
της Παναγίας και όχι δίπλα στους αγίους Αναργύρους, τους επωνύμους 
αγίους του ναού, ή ακόμη και γύρω από τον άγιο Γεώργιο, στον οποίο 
είναι αφιερωμένο το βόρειο κλίτος, είναι νομίζω μία ακόμη πολύ σοβαρή 
ένδειξη. Ο Α. Ορλάνδος υπέθεσε ότι αυτό συνέβη γιατί ο ναός αρχικά 
ήταν αφιερωμένος στην Θεοτόκο, στην οποία πίστεψε ότι αναφέρεται η 
φράση του δεύτερου στίχου της κτητορικής επιγραφής του νάρθηκα καὶ 
σοῦ τὸν περικλυτὸν δόμον69, διαβάζοντας εσφαλμένα τον επόμενο στίχο70. 
Αντίθετα, ο Μ. Χατζηδάκης θεώρησε ότι το πρότυπο για την παράσταση 
αυτή θα πρέπει να αναζητηθεί στον ψηφιδωτό αφιερωματικό πίνακα του 
Ιωάννη Β΄ στα υπερώα της Αγίας Σοφίας, όπου απαντά η ίδια διάθεση για 
συμμετρία (εικ. 3)71. Ωστόσο, αυτές δεν είναι οι μόνες δυνατές ερμηνείες˙ η 
πρώτη μάλιστα θα πρέπει να θεωρηθεί εκτός πραγματικότητας.

68. Ο διαχωρισμός των φύλων εντός της εκκλησίας ανάγεται στον 4ο αιώνα 
(Ἀποστολικὲς Διαταγὲς [Διαταγαὶ ἢ διατάξεις τῶν ἁγίων πανευφήμων Ἀποστόλων, 
Patrologia Graeca, τ. 1, στ. 556-1156], Β΄, 57, 4)˙ σύμφωνα με την Διαθήκη του Κυρίου - 
5ος αιώνας (;) -, ο διαχωρισμός αυτός ακολουθούσε την διάταξη του ναού σε κλίτη (από 
την μία πλευρά οι άνδρες και από την άλλη οι γυναίκες)˙ μάλιστα, στην Δύση, όπου οι 
βασιλικές δεν διέθεταν κατά κανόνα γυναικωνίτες, μαρτυρείται ξεκάθαρα η τοποθέτηση 
των γυναικών στο βόρειο κλίτος (Δ. Μωραΐτης, Γυναικωνίτης, Θρησκευτικὴ καὶ Ἠθικὴ 
Εγκυκλοπαίδεια, τ. 4, Αθήνα 1964, στ. 846-848 και Ν. Γκιολέσ, Παλαιοχριστιανική τέχνη: 
Ναοδομία (π. 200-600), Αθήνα 1994, 45).

69. Ορλάνδος, Μνημεῖα, 55. Βλ. επίσης Δρακοπούλου, Πόλη, 46, σημ. 113.
70. Τον αντέγραψε ως διαβασίᾳ τῇ φθορᾷ κατακλῦσαι (Ορλάνδος, Μνημεῖα, 35), 

αντί του ορθού δυὰς ἁγία τῇ φθορᾷ κατακλῦσαι (Δρακοπούλου, Πόλη, 45).
71. Πελεκανίδης – Χατζηδάκης, Καστοριά, 39.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

88

Ασφαλώς, η ιδιωτική λατρεία της Θεοτόκου δεν μπορεί να συνδεθεί 
αποκλειστικά με το γυναικείο φύλο. Διαθέτουμε, για παράδειγμα, από 
τον 11ο-12ο αιώνα ανδρικά δαχτυλίδια και σφραγίδες με την μορφή της 
Θεοτόκου και επιγραφή-επίκληση της βοήθειάς της72, ενώ παράλληλα 
είναι γνωστές περιπτώσεις γυναικών που προτιμούσαν την απευθείας 
σχέση με τον Χριστό: χαρακτηριστικά, η αυγούστα Ζωή τον 11ο αιώνα 
είχε αναπτύξει μία σχεδόν παθολογική σχέση με την εικόνα του Χριστού 
Αντιφωνητή, όπως μας πληροφορεί ο Μιχαήλ Ψελλός73˙ η ίδια, επίσης, 
προτίμησε να απεικονιστεί με τον αυτοκράτορα σύζυγό της στο νότιο 
υπερώο της Αγίας Σοφίας εκατέρωθεν και πάλι του ένθρονου Χριστού 
Αντιφωνητή74. Και βέβαια, είναι γνωστή η ιδιαίτερη λατρεία που 
επεφύλασσε ο ανδρικός μοναχισμός (μοναστική πολιτεία Αγίου Όρους) 
στο πρόσωπο της Παναγίας. Παρόλα αυτά, ήδη από την πρωτοβυζαντινή 
περίοδο οι γυναίκες αισθάνονταν μεγαλύτερη οικειότητα απέναντι στην 
Μητέρα του Θεού, πράγμα το οποίο διαπιστώνεται στην ευρεία χρήση 

72. Πρόκειται για τα δαχτυλίδια των Μιχαήλ Ατταλειάτη (του γνωστού αξιωμα
τούχου και ιστορικού) και Μιχαήλ Στρυφνού (του επικεφαλής του στόλου επί Αλεξίου 
Γ΄ Αγγέλου): H. Maguire, Η ιδιωτική λατρεία της Παναγίας, στον τόμο: Μήτηρ Θεού. 
Απεικονίσεις της Παναγίας στη βυζαντινή τέχνη, επιμ. Μ. Βασιλάκη, Αθήνα 2000, 
279-289, εδώ σ. 286-287 και εικ. 182 και επίσης στον ίδιο τόμο S. Zwirn, αρ. κατ. 12, σ. 
293. Ενδεικτική, επίσης, είναι η σφραγίδα του μαγίστρου και πραίτορος Οψικίου Λέοντος 
Σκληρού, του β΄ μισού του 11ου αιώνα: I. Kalavrezou, αρ. κατ. 54, στον τόμο: Kalavrezou 
(Byzantine Women, βλ. σημ. 8), 125.

73. Μιχαήλ Ψελλός, Χρονογραφία, έκδ. E. Renauld, Michael Psellos, Chronographie, 
τ. Ι-ΙΙ, Paris 1926-1928, Ι, 149, παρ. 66. Ας σημειωθεί επίσης ότι η μορφή του Χριστού 
Αντιφωνητή εμφανίζεται και σε νομίσματα της Ζωής: P. Grierson, Catalogue of the 
Byzantine coins in the Dumbarton Oaks Collection and in the Whittemore Collection, τ. ΙΙΙ, 
1-2 (717-1081), Washington, DC 1973, 2, 162-163, 722 και 727-730. Πέρα απ’ όλα αυτά όμως 
διαθέτουμε και γυναικεία δαχτυλίδια, τα οποία δείχνουν τον άμεσο συσχετισμό γυναικών 
τόσο με το πρόσωπο του Χριστού όσο και με εκείνο κάποιου άνδρα αγίου: B. Pitarakis, 
Female piety in context: Understanding developments in private devotional practices, στον 
τόμο Images of the Mother of God. Perceptions of the Theotokos in Byzantium, εκδ. M. 
Vassilaki, Aldershot-Burlington 2004, αρ. 13, 153-164 (στο εξής: Pitarakis, Piety), εδώ σ. 
154 και εικ. 13.1.

74. B. Hill – L. James – D. Smythe, Zoe: The rhythm method of imperial renewal, στον 
τόμο: New Constantines. The rhythm of imperial renewal in Byzantium, 4th-13th centuries 
(Papers from the Twenty-sixth Spring Symposium of Byzantine Studies, St Andrews, March 
1992), εκδ. P. Magdalino, Aldershot 1994, 215-229, εδώ σ. 225 και σημ. 31 και C. Connor, 
Women of Byzantium, New Haven-London 2004, 235-236.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 89

κυρίως σκηνών από τον βίο της σε κοσμήματα και ενδύματα. Ενώ όμως όλα 
αυτά υπενθύμιζαν την θεία παρέμβαση ή είχαν εμβληματικό χαρακτήρα, 
μετά την Εικονομαχία η σχέση των πιστών με την Θεοτόκο γίνεται πιο 
προσωπική, στηριζόμενη στον μεσολαβητικό της ρόλο75. Είναι ενδεικτικό 
ότι από τον 10ο αιώνα εμφανίζονται για πρώτη φορά μικρογραφίες 
χειρογράφων, στις οποίες ο κτήτορας επικαλείται την μεσολάβηση της 
Θεομήτορος για την αποδοχή του αιτήματός του από τον Χριστό76, ενώ 
από την ίδια αυτή εποχή απαντά για πρώτη φορά επίσης η Θεοτόκος να 
μεσολαβεί στην στέψη του αυτοκράτορα77. 

Κάποιες φορές, πάντως, η οικειότητα αυτή μεταξύ Παναγίας και 
πιστών γυναικών φαίνεται να έχει και ένα «φεμινιστικό» υπόβαθρο. 
Είναι αξιοσημείωτο ότι τον 9ο αιώνα συνετέθη ο μοναδικός κανόνας που 
διαθέτουμε από γυναίκα υμνογράφο, την μοναχή Θέκλα, προς τιμήν της 
Θεοτόκου. Μάλιστα, το κείμενο αυτό θα μπορούσε να χαρακτηριστεί 
«φεμινιστικό», αφού αναφέρεται αποκλειστικά τόσο σε μεμονωμένες 
γυναίκες όσο και στο γυναικείο φύλο εν γένει78, το οποίο αποκατέστησε 

75. Βλ. σχετικά το άρθρο του Maguire, Η ιδιωτική λατρεία της Παναγίας. Βλ. επίσης 
S. Der Nersessian, Two images of the Virgin in the Dumbarton Oaks Collection, DOP 14 
(1960), 69-86, εδώ σ. 71-77. Τον μεσολαβητικό ρόλο της Παναγίας συνοψίζει με σαφήνεια 
το τροπάριον της εορτής της Κοίμησης: ἐν τῇ γεννήσει τὴν παρθενίαν ἐφύλαξας, ἐν τῇ 
κοιμήσει τὸν κόσμον οὐ κατέλιπες, Θεοτόκε. Μετέστης πρὸς τὴν ζωήν, μήτηρ ὑπάρχουσα 
τῆς ζωῆς, καὶ ταῖς πρεσβείαις ταῖς σαῖς λυτρουμένη ἐκ θανάτου τὰς ψυχὰς ἡμῶν (J. 
Mateos [εκδ.], Le typicon de la Grande Église: Ms. Sainte-Croix no. 40, Xe siècle [OCA 
165], τ. Ι: Le cycle de douze mois, Roma 1962, 370, 9-12 και M. Evangelatou, The symbolism 
of the censer in Byzantine representations of the Dormition of the Virgin, Images of the 
Mother of God [βλ. σημ. 73], αρ. 10, 117-131, εδώ σ. 118).

76. Patterson-Ševšenko, Close encounters (βλ. σημ. 35), 264 κ.ε. και εικ. 6-7 και η 
ίδια, Η Παναγία στα βυζαντινά χειρόγραφα, Μήτηρ Θεού (βλ. σημ. 72), 155-165, εδώ σ. 
161 κ.ε. και εικ. 101-102. Το πρώτο παράδειγμα απαντά στον κώδικα Reg. gr. 1, φ. 2v, της 
Βατικανής Βιβλιοθήκης (Βίβλος Λέοντος πατρικίου).

77. Der Nersessian, Two Images of the Virgin, 73.
78. Βλ. σχετικά E. Catafygiotou-Topping, Thekla the nun: In praise of women, 

Greek Orthodox Theological Review 25 (1980), 353-370. η ίδια, Women hymnographers 
in Byzantium, Δίπτυχα 3 (1982-1983), 98-111, εδώ σ. 104-107. Κ. Νικολάου, Η γυναίκα 
στη μέση βυζαντινή εποχή. Κοινωνικά πρότυπα και καθημερινός βίος στα αγιολογικά 
κείμενα [ΕΙΕ-ΙΒΕ, Μονογραφίες 6], Αθήνα 2005, 207 και Μαμαγκάκης, Γυναίκα, 90-91. 
Θα πρέπει, ωστόσο, να σημειωθεί ότι το «φεμινιστικό» πνεύμα, που εκφράζει το έργο της 
Θέκλας, αποτελεί σε κάποιο βαθμό απόρροια της επίτευξης ενός είδους ισοτιμίας των 
δύο φύλων στους κόλπους του μοναχισμού (A. Basilikopoulou, Monachisme: L’égalité 



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

90

η καθοριστική εμπλοκή στο έργο της Θείας Οικονομίας μίας γυναίκας. Ἐξ 
Ἄννης ἡ χαρὰ τοῦ γένους ἤνθησας/ καὶ τίκτεις, Παρθένε, τὸν βασιλέα/ 
καὶ συγχαίρουσι τῷ τόκῳ σου/ αἱ γυναῖκες λυθεῖσαι διά σου τῆς 
ἀρᾶς/… νῦν ἡ φύσις τοῦ θήλεος γέγηθε/ νῦν ἡ λύπη πέπαυται χαρὰ δὲ 
ἤνθησεν/ ὅτι Μαρία ἔτεκεν/ τὴν χαρὰν τὸν σωτῆρα καὶ Κύριον, γράφει 
χαρακτηριστικά η μοναχή υμνωδός στην γ΄ και την ζ΄ ωδή του κανόνα της 
αντίστοιχα79. Εξίσου ενδιαφέρον, όμως, παρουσιάζει και το γεγονός ότι 
η ίδια δεν παραλείπει να επισημάνει πως η Θεοτόκος αποτελεί πρότυπο 
ζωής για τις χριστιανές γυναίκες: ἔτεκεν υἱὸν Παρθένος/ καὶ εὐτολμοῦσι 
γυναῖκες/ κατὰ τοῦ ἐχθροῦ ἐμφανῶς/ καὶ ταύτῃ ἀκολουθοῦσι/ νεάνιδες 
παρθενίαν ἀσκοῦσαι80.

Και βέβαια, ενώ μετά την Εικονομαχία στις ανδρικές αυτοκρατορικές 
σφραγίδες κυριαρχεί η μορφή του Χριστού, στα μολυβδόβουλλα των 
θηλυκών μελών του αυτοκρατορικού οίκου απαντά μία ιδιαίτερη 
προτίμηση στην απεικόνιση της Θεοτόκου˙ ενδεικτικά, το στοιχείο αυτό 
μαρτυρούν σφραγίδες της Ευδοκίας Μακρεμβολίτισσας (11ος αιώνας) 
και της Θεοδώρας Δούκαινας Παλαιολογίνας (13ος αιώνας)81. Εξ άλλου, 

totale des sexes, στον τόμο Les femmes et le monachisme [βλ. σημ. 50], 99-110). Επομένως 
δεν θα πρέπει να μας εκπλήσσει ο «φεμινισμός» της πιο γνωστής ποιήτριας-υμνωδού του 
Βυζαντίου (σύγχρονης της Θέκλας), μοναχής Κασσίας. Εκτός από την διάσημη απάντηση 
που έδωσε στον αυτοκράτορα Θεόφιλο κατά την διαδικασία επιλογής βασιλικής συζύγου, 
ήταν σε θέση να διακηρύξει απροκάλυπτα ότι φῦλον γυναικῶν ὑπερισχύει πάντων. καὶ 
μάρτυς Ἔσδρας μετὰ τῆς ἀληθείας (D. Reinsch, Women’s literature in Byzantium?-The case 
of Anna Komnene, στον τόμο Anna Komnene [βλ. σημ. 10], 83-105, εδώ σ. 83 και 102, σημ. 
2, όπου παρατίθεται το χωρίο).

79. Τα χωρία του κανόνα (από το Νέο Θεοτοκάριο) παραθέτει η Catafygiotou-
Topping, Thekla the nun, 361 και 362 αντίστοιχα.

80. Catafygiotou-Topping, Thekla the nun, 363.
81. Β. Πέννα, Εικονογραφικά βυζαντινών μολυβδοβούλλων: Ο αυτοκράτορας, η 

εκκλησία, η αριστοκρατία, ΔΧΑΕ Δ΄/20 (1998-1999), 261-273, εδώ σ. 263-265 και Η Ιδια, 
Η απεικόνιση της Θεοτόκου στα νομίσματα και τα μολυβδόβουλλα, Μήτηρ Θεού [βλ. 
σημ. 72], 209-217, εδώ σ. 213. Βλ. επίσης J.-C. Cheynet – C. Morrisson, Texte et image 
sur les sceaux byzantins: Les raisons d’un choix iconographique, στον τόμο N. Oikonomides 
(εκδ.), Studies in Byzantine Sigillography, τ. 4, Washington, DC 1995, 9-32, εδώ σ. 25-26. 
Για τις σφραγίδες της Μακρεμβολίτισσας και της Παλαιολογίνας βλ. G. Zacos – A. 
Veglery, Byzantine lead seals, τ. Ι, Basel 1972, αρ. 89-90 (σε σχέση με την πρώτη) και 
122 (σε σχέση με την δεύτερη). Ωστόσο, οι παραπάνω περιπτώσεις δεν είναι οι μόνες. 
Δύο ακόμη παραδείγματα αποτελούν οι σφραγίδες τόσο της σεβαστής Άννας Δούκαινας, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 91

δεν θα πρέπει να λησμονεί κανείς ότι η εμφάνιση της Παναγίας για 
πρώτη φορά στα νομίσματα του Λέοντος Στ΄ σχετίζεται μάλλον με την 
προσπάθεια του αυτοκράτορα να προπαγανδίσει την νομιμότητα της 
θέσης της τέταρτης συζύγου του Ζωής Καρβουνοψίνας και του γιου τους 
Κωνσταντίνου Πορφυρογεννήτου τόσο στο πλευρό του όσο και στην 
σειρά της διαδοχής82. Η άποψη αυτή, μάλιστα, ενισχύεται από το ότι η Ζωή 
είναι η πρώτη αυτοκράτειρα που επέλεξε την απεικόνιση της Θεοτόκου 
(στον τύπο της Νικοποιού) σε σπάνια δοκιμαστική νομισματική κοπή της 
συμβασιλείας της με τον Κωνσταντίνο (914)83.

Όπως έδειξε πρόσφατα η L. James, η σχέση της αυγούστας Πουλχερίας 
και εν γένει των αυτοκρατειρών του 5ου-8ου αιώνα με την λατρεία της 
Θεοτόκου στην πρωτεύουσα84 έχει μάλλον υπερεκτιμηθεί, αφού η Μητέρα 
του Θεού ήταν ένα πρόσωπο εξαιρετικής σημασίας για να επιτραπεί 
από τον αυτοκράτορα να συνδεθεί μαζί του η βασιλική σύζυγος85. Όσον 
αφορά ειδικά στην Πουλχερία, η οποία φέρεται να έχει ως πρότυπο ζωής 
την Παναγία (κατά τον Θεοφάνη, ακόμη και μετά τον γάμο της με τον 
Μαρκιανό δεν απαρνήθηκε την παρθενία της86), η σύνδεσή της με την 
εδραίωση της λατρείας της Θεοτόκου στην Κωνσταντινούπολη87 φαίνεται 

αδελφής της αυτοκράτειρας Ειρήνης Δούκαινας, όσο και της Μαρίας Κομνηνής, ανιψιάς 
του Μανουήλ Α΄ Κομνηνού (I. Kalavrezou, αρ. κατ. 46-47, στο: Kalavrezou [Byzantine 
Women, βλ. σημ. 8], 107-108).

82. Πέννα, Η απεικόνιση της Θεοτόκου, 210.
83. Βλ. Πέννα, Η απεικόνιση της Θεοτόκου, 210. Πρβλ. επίσης Pitarakis, Piety, 

156-157.
84. Βλ. πρόχειρα J. Herrin, In search of Byzantine women: Three avenues of approach, 

στον τόμο Images of women in antiquity, εκδ. A. Cameron – A. Kuhrt, London 1983, 
167-189, εδώ σ. 183.

85. L. James, The empress and the Virgin in early Byzantium: Piety, authority and 
devotion, στον τόμο Images of the Mother of God [βλ. σημ. 73], αρ. 12, σ. 145-152.

86. Θεοφάνης Ομολογητής, Χρονογραφία, έκδ. C. de Boor, Theophanis Chronographia, 
τ. Ι, Lipsiae 1883 (ανατ. Hildeshein 1963), 103, 8-16.

87. Για την άποψη που θέλει την Πουλχερία (ανακηρυγμένη αυγούστα από το 414) 
να έχει συμβάλει τα μέγιστα - με την υποστήριξη ασφαλώς του πατριάρχη Πρόκλου - στην 
διάδοση-εδραίωση της λατρείας της Θεοτόκου στην πρωτεύουσα βλ. K. Holum, Theodosian 
empresses: Women and imperial dominion in Late Antiquity, Berkeley-Los Angeles-London 
1982, 142 κ.ε. και V. Limberis, Divine heiress. The Virgin Mary and the creation of Christian 
Constantinople, London 1994, 53 κ.ε.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

92

να συντελείται στις πηγές του 9ου αιώνα88. Ωστόσο, σε καμία περίπτωση 
δεν μπορούν όλα αυτά να επηρεάσουν την διαπιστωμένη οικειότητα που 
αισθάνονταν γενικά οι γυναίκες απέναντι στην Θεοτόκο: τόσο η μητρική 
της ιδιότητα89 όσο και η παρθενία της, όπως έχουμε ήδη δει, αποτελούσαν 
πρότυπο90 για τις ενάρετες γυναίκες, έγγαμες και μοναχές. Και επιπλέον, 
σύμφωνα με την παρατήρηση της B. Pitarakis, ακολουθώντας το μοντέλο 
της Παναγίας, η οποία αντλεί την μεσολαβητική της δύναμη από τον ρόλο 
της ως Μητέρας του Θεού, οι γυναίκες αναλαμβάνουν (και πάλι μετά την 
Εικονομαχία) να μεσολαβήσουν για την προστασία της οικογένειάς τους91. 
Ιδιαίτερο ενδιαφέρον από την εποχή των Κομνηνών, η οποία ως γνωστόν 
χαρακτηρίζεται από ένα ισχυρό πνεύμα νεποτισμού, παρουσιάζει η 
περίπτωση της αυτοκράτειρας Ειρήνης Δούκαινας. Από την μία πλευρά, 
στο τυπικὸν της για την μονή της Κεχαριτωμένης διακηρύσσει την 
ευγνωμοσύνη της απέναντι στην Θεοτόκο για την ευγονία που της χάρισε 
η ίδια92, και, από την άλλη, σε επιγραφή αναθηματικής λειψανοθήκης του 
ίδιου μοναστηριού δηλώνει ότι η πίστη της εγγυάται την προστασία της 
αυτοκρατορικής οικογένειας93.

Από τα παραπάνω γίνεται σαφές ότι η παρουσία της Παναγίας 
στην κτητορική σύνθεση των Αγίων Αναργύρων θα πρέπει να συνδεθεί 

88. Χ. Αγγελίδη, De Aelia Pulcheria Augusta eiusque fortuna, Δίπτυχα 5 (1991), 
251-269.

89. Βλ. σχετικά Pitarakis, Piety, 156 κ.ε. και V. Penna, Zoe’s lead seal: Female 
invocation to the Annunciation of the Virgin, στον τόμο Images of the Mother of God [βλ. 
σημ. 73], αρ. 15, 175-179.

90. Όπως επισημαίνει η C. Galatariotou, Holy women and witches: Aspects of 
Byzantine conceptions of gender, BMGS 9 (1984-1985), 55-94, εδώ σ. 94, οι αντιλήψεις 
των Βυζαντινών για την γυναίκα στηρίζονταν αφ’ ενός στο πρότυπο της Παναγίας, που 
αντιπροσώπευε την καλή και ασεξουαλική γυναίκα και αφ’ ετέρου στο αντιπρότυπο 
της Εύας, που αντιπροσώπευε το ισχυρό και κακό θηλυκό. Πρβλ. επίσης A.-M. Talbot, 
Women, στον τόμο: The Byzantines, εκδ. G. Cavallo, Chicago-London 1997, 117-143, εδώ σ. 
117. Gouma-Peterson, Gender and power [βλ. σημ. 61], 109 και Reinsch, Women’s literature 
in Byzantium?, (βλ. σημ. 78), 83-84.

91. Pitarakis, Piety, 155-156.
92. Τυπικὸν Κεχαριτωμένης, στίχ. 55-57: τούτοις τὸ ἐν πορφύρᾳ τέθεικας 

γονιμώτατον, τῇ μητρικῇ μοι σχέσει καὶ κλήσει τὴν μητρομήτορα προσθεμένη καὶ 
πατρομήτορα.

93. Τυπικὸν Κεχαριτωμένης, app. B, σ. 152, 14-15: ἤθροισε πίστις Εἰρήνης βασιλίδος 
σκέπην ἑαυτῇ, συζύγῳ τε καὶ τέκνοις.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 93

πρωτίστως με τις αντιλήψεις της Ραδηνής, σε αντίθεση με τις περιπτώσεις 
τόσο της Ασίνου όσο και της Κρίνας, όπου η παρουσία της Μεσίτριας 
σχετίζεται και με το ότι ο ναός είναι αφιερωμένος στην ίδια. Άλλωστε, το 
ενδεχόμενο αυτό ενισχύεται και από το γεγονός ότι ο ίδιος ο Λημνιώτης 
επιλέγει να προσφέρει ως μοναχός, μαζί με την εξίσου ταπεινή σύζυγό 
του (της οποίας η τιμητική θέση στην σκηνή αποτελεί το μόνο πλέον 
στοιχείο σύνδεσής της με την υπεροπτική έκφραση του πορτραίτου 
της στον παλαιότερο κτητορικό πίνακα), το ομοίωμα του ναού στον 
Παντοκράτορα του νοτίου κλίτους. Κατά συνέπεια, ενώ η αριστοκρατική 
αλαζονεία της οικογένειας Λημνιώτη, η οποία όπως είδαμε συνδεόταν 
παράλληλα και με ένα «φεμινιστικό» πνεύμα, απευθυνόταν κυρίως στις 
γυναίκες της τοπικής αριστοκρατίας, η ταπεινοφροσύνη και η συστολή του 
μοναστικού ζεύγους των δωρητών είχε ως κύριους αποδέκτες το ανδρικό 
εκκλησίασμα. Η σύνδεση αυτή των κτητόρων των Αγίων Αναργύρων 
με ομόφυλα θεία πρόσωπα (ο Θεόδωρος με τον Χριστό και η Άννα με 
την Θεοτόκο) δεν είναι μοναδικό φαινόμενο. Αντίθετα, διαθέτουμε 
αρκετά αντίστοιχα παραδείγματα. Οι περιπτώσεις τόσο του Θεοδώρου 
και της Ειρήνης Γαβρά που απεικονίζονται σε ολοσέλιδες μικρογραφίες 
ποντιακού τετραευαγγέλου (του 1067), μπροστά από τον Χριστό και την 
Θεοτόκο αντίστοιχα (εικ. 7-8)94, όσο και του Αλεξίου Κομνηνού και της 
Ειρήνης Δούκαινας, οι οποίοι επέλεξαν να ιδρύσουν ο μεν την μονη του 
Χριστού Φιλανθρώπου95 και η δε την μονή της Παναγίας Κεχαριτωμένης, 
είναι ιδιαιτέρως ενδεικτικές.

Ωστόσο, θα ήταν σκόπιμο νομίζω να γίνει αναφορά και σε ένα 
τρίτο παράδειγμα, ίσως ακόμη ενδεικτικότερο των δύο προηγούμενων. 
Πρόκειται για την περίπτωση της αυγούστας του 11ου αιώνα Ευδοκίας 
Μακρεμβολίτισσας, η οποία, εξαιτίας του υψηλού κύρους που απολάμβανε 
ως εγγυήτρια της δυναστικής συνέχειας (επί Κωνσταντίνου Ι΄ Δούκα) 
αλλά και ως παράγοντας νομιμοποίησης (επί Ρωμανού Δ΄ Διογένη), 
απεικονίστηκε και με τους δύο συζύγους της να στέφεται από τον Χριστό 
σε έργα τέχνης, νομίσματα και μολυβδόβουλλα96. Εκείνο όμως που έχει 

94. Βλ. παραπάνω σ. 79 και σημ. 35.
95. Θεόδωρος Σκουταριώτης, Σύνοψις χρονική, έκδ. Κ. Σάθας, Μεσαιωνική 

Βιβλιοθήκη, τ. VII, Βενετία-Αθήνα-Παρίσι 1894, 1-556, εδώ σ. 186, 27-29. Η συγκεκριμένη 
μονή ιδρύθηκε δίπλα στην μονή της Κεχαριτωμένης (Τυπικὸν Κεχαριτωμένης, στίχ. 
2114-2117 και 2123-2124).

96. Βλ. παραπάνω σημ. 13 και 19.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

94

ιδιαίτερο ενδιαφέρον εδώ είναι το γεγονός ότι στον κώδικα Par. gr. 922, 
φ. 6r, όπου με επιγραφή και ακροστιχίδα δηλώνεται ότι της ανήκει, η 
Ευδοκία απεικονίζεται μαζί με τον Κωνσταντίνο Ι΄ (τον οποίο ξεπερνά 
στο ύψος), ανάμεσα στους δύο από τους τρεις γιους τους, να στέφονται 
από την ολόσωμη Θεοτόκο. Από το στιχούργημα που τοποθετείται στην 
απέναντι από την μικρογραφία σελίδα (φ. 5v), αντιλαμβάνεται κανείς 
για ποιο λόγο επιλέχθηκε η μορφή της Παναγίας για την στέψη του 
αυτοκρατορικού ζεύγους. Σε αντίθεση με άλλες περιπτώσεις, όπου ο 
κτήτορας του κώδικα προσφέρει το βιβλίο στην μεσίτρια Θεοτόκο για 
να το παραδώσει η ίδια στον Χριστό, ο καλλιγράφος του Par. gr. 922 
δεν κάνει καμία αναφορά στην Μητέρα του Θεού (ούτε καν εκ μέρους 
της κτητόρισσας), απευθυνόμενος αποκλειστικά στην ένδοξη αυγούστα: 
ἤκουσας ὢ δέσποινα καὶ κοσμοκράτορ/ σοὶ ταῦτα πάντα καὶ διὰ σὲ 
τυγχάνει. Μάλιστα, ο ίδιος κλείνοντας το αφιερωματικό αυτό κείμενο 
απευθύνεται και πάλι στην ευσεβή αυγούστα, ζητώντας της, ωσάν να 
επρόκειτο για την ίδια την μεσίτρια Θεοτόκο, να τον οδηγήσει στην 
σωτηρία: λύσαις ἄνασσα τὸν ζόφον τὸν τῆς λύπης/ εἰς φῶς μὲ τὸν σὸν 
ἱκέτην καλλιγράφον/ ἴθυνον εὐόδωσον οἷς οἶδας τρόποις97. Γίνεται 
λοιπόν φανερό ότι η Ευδοκία, θεωρώντας τον εαυτό της ως την κυρίαρχη 
(δέσποινα) του κόσμου, επιλέγει να στεφθεί όχι από τον Παντοκράτορα 
Χριστό όπως συνηθίζεται στην σχετική εικονογραφία, αλλά από την 
Παναγία, την αντίστοιχη Δέσποινα των ουρανών98.

Η περίπτωση αυτή πάντως, παρότι ίσως μοναδική, προαναγγέλλει 
τις εξελίξεις της αμέσως επόμενης περιόδου. Η ταύτιση των μορφωμένων 
γυναικών της ιθύνουσας τάξης των Κομνηνών με την Θεοτόκο αντανακλάται 
στο γεγονός ότι τώρα για πρώτη φορά απαντά σε μικρογραφίες 
χειρογράφων η Παναγία να κρατά ανοιχτό ή κλειστό κώδικα99. Είναι 
χαρακτηριστικό ότι το θείο αυτό πρότυπο γυναικείας μόρφωσης κοσμεί 
μικρογραφίες δύο σωζόμενων κωδίκων-αντιγράφων προορισμένων για 

97. Spatharakis, The Portrait (βλ. σημ. 13), 102-106 και εικ. 68 (τα χωρία σ. 103). Βλ. 
επίσης Garland, Byzantine empresses (βλ. σημ. 2), 178.

98. Για την βυζαντινή αντίληψη περί ύπαρξης δύο αυτοκρατορικών αυλών, μίας 
πραγματικής-υλικής στην Κωνσταντινούπολη και μίας φανταστικής-πνευματικής στον 
ουρανό, βλ. H. Maguire, The heavenly court, στον τόμο Byzantine court culture from 829 to 
1204, εκδ. H. Maguire, Washington, DC 1997, 247-258.

99. Βλ. J. Anderson, Anna Komnene, learned women, and the book in Byzantine art, 
Anna Komnene, (βλ. σημ. 10), 125-156, εδώ κυρίως σ. 136-148 και εικ. 8-12.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 95

την σεβαστοκρατόρισσα Ειρήνη (σημαντική προστάτιδα των τεχνών 
και των γραμμάτων του β΄ τετάρτου του 12ου αιώνα), με έξι κηρύγματα 
γύρω από την ζωή της Θεοτόκου, του μοναχού και πνευματικού πατέρα 
της Ειρήνης Ιακώβου Κοκκινοβάφου (Vat. gr. 1162 και Par. gr. 1208)100. 
Μάλιστα, έχει ενδιαφέρον να σημειωθεί ότι οι συνολικά 82 αφηγηματικές 
μικρογραφίες των δύο αυτών χειρογράφων αποτελούν το πιο πλούσιο 
σύνολο βυζαντινών μικρογραφιών που σχετίζονται με την Θεοτόκο101.

Συμπερασματικά, θα μπορούσε να λεχθεί ότι οι ιδιαιτερότητες που 
παρουσιάζουν οι κτητορικές σκηνές τόσο των Αγίων Αναργύρων όσο και 
της Παναγίας Κρίνας αποδεικνύουν την ενισχυμένη θέση των γυναικών 
της επαρχιακής αριστοκρατίας του 12ου αιώνα στον χώρο της οικογένειας 
και σε συμβολικό επίπεδο. Όπως ακριβώς οι αφηγηματικές πηγές της 
ίδιας πάντα περιόδου, έτσι και οι εν λόγω απεικονίσεις αποκαλύπτουν 
πλήρως την εσωτερική ανάγκη των συνειδητοποιημένων γυναικών 
της ιθύνουσας τάξης, όχι απλώς να εξισωθούν με τους συμβίους τους, 
αλλά μάλλον να τους υποσκελίσουν διακριτικά. Επομένως, οι γνωστές 
περιπτώσεις του αυτοκρατορικού περιβάλλοντος του όψιμου 11ου-12ου 
αιώνα δεν ήταν οι μόνες. Το φαινόμενο αυτό εξαπλωνόταν τουλάχιστον 
μέχρι και τις παρυφές της αριστοκρατίας του Κομνήνειου Βυζαντίου. 
Παρότι όμως εντοπίζεται και εκτός της Κωνσταντινούπολης, σε περιοχές 
απομακρυσμένες αλλά ταυτόχρονα ακμάζουσες, φαίνεται ότι είχε πάντοτε 
τις ρίζες του στην πρωτεύουσα, η υπεροψία της οποίας, ευνοημένη από 
τις συνθήκες της περιόδου από τον 11ο αιώνα και μετά, το ενίσχυε 
αποφασιστικά. Αντίθετα, εκεί απ’ όπου το στοιχείο της πρωτευουσιάνικης 
αλαζονείας φαίνεται να εκλείπει, όπως συμβαίνει στην περίπτωση του 
Αγίου Νικολάου του Κασνίτζη, η απεικόνιση των δωρητών (άνδρα και 
γυναίκας) ακολουθεί τον κλασικό τρόπο αναπαράστασης του θέματος, 
χωρίς παράλληλα να δίνεται ιδιαίτερη έμφαση στον εντυπωσιασμό του 
θεατή.

100. Anderson, Anna Komnene, 141 κ.ε. Για την σεβαστοκρατόρισσα Ειρήνη, χήρα 
του αδελφού του Μανουήλ Α΄, Ανδρονίκου Κομνηνού, βλ. E. Jeffreys, The sevastokratorissa 
Eirene as literary patroness: The monk Iakovos, JÖB 32/3 (1982), 63-71. Κ. Βαρζός, Ἡ 
γενεαλογία τῶν Κομνηνῶν [Βυζαντινὰ Κείμενα καὶ Μελέται 20α], τ. Α΄, Θεσσαλονίκη 
1984, αρ. 76, σ. 361-379 και E. και M. Jeffreys, Who was Eirene the sevastokratorissa?, Byz 
64 (1994), 40-68.

101. Ševcenko, Η Παναγία στα βυζαντινά χειρόγραφα (βλ. σημ. 76), 155-156.



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

96

Εικ. 1: Νάρθηκας Αγίου Νικολάου του Κασνίτζη Καστοριάς. Η σύζυγος του κτήτορα 
Νικηφόρου Κασνίτζη Άννα (1170-1180). 

(Στ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, Καστοριά, Αθήνα 1992).

Εικ. 2: Αναπαράσταση της κτητορικής σύνθεσης του βορείου κλίτους των Αγίων 
Αναργύρων Καστοριάς (κατά Α. Ορλάνδο, βλ. σ. 75, σημ. 15).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 97

Εικ. 3: Νότιο υπερώο Αγίας Σοφίας Κωνσταντινούπολης. Η οικογένεια του Ιωάννη Β΄ 
Κομνηνού εκατέρωθεν της Βρεφοκρατούσας (1118-1122). 

(Το Οικουμενικό Πατριαρχείο. Η Μεγάλη του Χριστού Εκκλησία, Αθήνα 1989).

Εικ. 4: Βόρειο κλίτος Αγίων Αναργύρων Καστοριάς. Η σύζυγος του κτήτορα Θεοδώρου 
Λημνιώτη Άννα Ραδηνή. Ανατολικό τμήμα της κτητορικής σκηνής (1180-1190).

(Στ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, Καστοριά, Αθήνα 1992).



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

98

Εικ. 5: Βόρειο κλίτος Αγίων 
Αναργύρων Καστοριάς. Ο κτήτορας 

Θεόδωρος Λημνιώτης και ο γιος 
του Ιωάννης. Λεπτομέρεια από την 
κτητορική παράσταση (1180-1190).
(Στ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, 

Καστοριά, Αθήνα 1992).

Εικ. 6: Νότιο κλίτος Αγίων Αναργύρων 
Καστοριάς. Ο μοναχός Θεόφιλος Λημνιώτης 

(τέλη 12ου αιώνα).
(Στ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζηδάκης, 

Καστοριά, Αθήνα 1992).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 71-100

Άννα Ραδηνή 99

Εικ. 7: Ολοσέλιδη μικρογραφία ποντιακού Τετραευαγγέλου (Petrop. gr. 291, φ. 2v). Ο 
κτήτορας Θεόδωρος Γαβράς μπροστά από τον Χριστό (1067).

(V. Kepetzi, Empereur, piété et rémission des pechés dans deux Ekphraseis byzantines. 
Image et rhétorique ΔΧΑΕ 4/20 [1998]).

Εικ. 8: Ολοσέλιδη μικρογραφία ποντιακού Τετραευαγγέλου (Petrop. gr. 291, φ. 3r). Η 
σύζυγος του κτήτορα Θεοδώρου Γαβρά Ειρήνη μπροστά από την Παναγία (1067).

(V. Kepetzi, Empereur, piété et rémission des pechés dans deux Ekphraseis byzantines. 
Image et rhétorique ΔΧΑΕ 4/20 [1998]).



Διονύσιος Α. Μαμαγκάκης

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 71-100

100

Αnna Rhadene: Provincial Aristocratic Women in 12th c. 
Byzantium as Seen from Donor Portraits

In recent years systematic research on Byzantine women has revealed 
the importance of their role during the 11th-12th century in many areas of 
socio-economic and political life.

Although their presence in the daily life of Constantinople has been 
much studied, this is not the case with the provinces. This study aims to 
detect developments regarding the role of women in the political and socio-
economic life of the provinces. Although the evidence in the sources is 
meager (at least for the 11th-12th century) the donor scenes on provincial 
monuments constitute valuable material for studying provincial élite women 
of Komnenian Byzantium.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

Anastasia Kontogiannopoulou

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 
During the Last Centuries (13th-15th C.)*

The notion of δῆμος/δῆμοι (people/circus factions) has been a favorite subject 
in modern research and various opinions have been formulated regarding 
its organization and the role it played in political developments, especially 
during the early Byzantine period (4th-6th c.)1. It is generally accepted 
in modern bibliography that the demos of Constantinople, successor of 
the populus romanus, the people of Rome, was organized at the space of 
Hippodrome, which was at the centre of the political and administrative 
life of the city2. The δῆμοι, that is, the factions formed in the Hippodrome 
of Constantinople, the most important of which were the Greens and the 
Blues, had organically integrated members and many supporters. The 
δήμαρχοι were at the head of δῆμοι3. The leaders of the δῆμοι could come 
from the senatorial aristocracy, from wealthy representatives of the middle 

*An earlier version of this paper was presented at the 22th International Congress of 
Byzantine Studies, Sofia 22-27 August 2011.

1. See G. Dagron, Naissance d’une capitale. Constantinople et ses institutions de 330 
à 451, Paris 1974, 299, n. 3, where the earlier bibliography is found; A. Cameron, Circus 
Factions, Blues and Greens at Rome and Byzantium, Oxford, 1976; J. Gascou, Les institutions 
de l’hippodrome en Égypte byzantine, Bulletin de l’Institut Français d’Archéologie Orientale 
76 (1976), 185-212; C. Zuckerman, Le cirque, l’argent et le peuple. À propos d’une inscription 
du Bas-empire, REB 58 (2000), 69-96. 

2. Dagron, Naissance, 317.
3. About the «δήμαρχοι» who are also referred as «δημοκράται» and their subordinates 

see Ν. Oikonomidès, Les listes de préséance byzantines des IX et X siècles, Paris, 1972, 
326-327. Cf. K.-P. Matschke, Das spätbyzantinische Konstantinopel. Alte und neue Beiträge 
zur Stadtgeschichte zwischen 1261 und 1453, Hamburg 2008, 156.



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

102

social stratum and state officials, while their members could belong to the 
palace personnel or be small merchants, artisans and laborers. The δῆμοι 
were primarily in charge of the conduct of horse racing or other games in 
the capital or other provincial cities. On extraordinary occasions they took 
on other duties, such as the guarding of the walls. Also, they participated in 
imperial ceremonial, particularly in the proclamation of the new emperor 
and gradually emerged into a major political force4.  

After the suppression of the Nika revolt in 532, when the factions 
received a serious blow, their involvement in political life was gradually 
reduced. In the years that followed the δῆμοι seem mainly to participate 
in court ceremonies, expressing in general terms the official political 
ideology5. 

The perception of δῆμος in the early centuries as described above 
was disputed by a new interpretation of the sources material, according 
to which the δῆμος and the δημόται were not connected exclusively 
to the Hippodrome and they comprised a distinct social stratum, 
probably the middle social stratum. This citizen body was defined by 
the entitlement to free daily rations of bread and eventually of other 
products and probably undertook various municipal responsabilities6. 
From the 11th century the δῆμοι are rarely found in the sources7, while 

4. See Dagron, Naissance, 319 ff. and 358 for the existence of hippodromes and 
δῆμοι in other cities except Constantinople. Cf. I. Karagiannopoulos, Το βυζαντινό 
κράτος, Athens, 1983, 29, 31-32; A. Christofilopoulou, Τὸ πολίτευμα καὶ οἱ θεσμοὶ τῆς 
βυζαντινῆς αὐτοκρατορίας 324-1204, Athens, 2004, 39-41; Cameron, Circus Factions, 
24-44, 309-310.

5. Christofilopoulou, Πολίτευμα, 44, 212-213; R. Guilland, Étude sur l’Hippodrome 
de Byzance, BSl 27 (1966) 296, 299, 300; S. Ivanov, Slavic Jesters and the Byzantine 
Hippodrome, DOP 46 (1992) 129-132, here p.131-132.

6. Gascou, Institutions, 200-212 ; Zuckerman, Cirque, 78-94.
7. See Théophylacte d’Achrida Lettres, ed. P. Gautier, [CFHB 16/2], Thessalonica, 

1986, n. 127) «Εἰ τοίνυν μέλει σοι καὶ ἁρματηλάτην τοῦτον ἰδεῖν δοκιμώτατον καὶ τοῖς 
τῶν χρωμάτων ἐπωνύμοις δήμοις περιμάχητον θέαμα καὶ πᾶσι φιλίπποις εὔφημον 
λάλημα, μηκέτι τοιαύτην ἄγχε φύσιν ἐν τῇ τῆς ἐχούσης ἡμᾶς Μακεδονίας στενοχωρίᾳ, 
ἀλλὰ λῦσον ἐπὶ τὴν Λάρισσαν». Cf. Christofilopoulou, Πολίτευμα, 360-361. According 
to S. Vryonis, “the guilds of eleventh-century Constantinople exercised some of the political 
functions of the old demes and circus factions” as they were at the heart of the rebellions 
which broke out in the capital particularly in the second half of the century. See S. Vryonis, 
Byzantine δημοκρατία and the Guilds in the Eleventh Century, DOP 17 (1963) 287-314 (= 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 103

it has been argued that the δῆμος denotes all the citizens without any 
clear social distinction8.

In modern bibliography referred to the period with which we are 
concerned (13th-15th c.) the term δῆμος denotes generally the lower strata 
of the urban population, that is, small merchants, artisans and various 
laborers9. However, through the systematic study of that period’s sources 
certain nuances can be detected in the meaning of the term δῆμος, which, 
apart from the lower social stratum, also seems to include the middle social 
class and moreover to denote a larger group that contains both the lower 
and the middle social stratum. This paper intends to examine the concept of 
demos and similar expressions, the social composition of this body and its 
role in the political life of the era, based on the sources of the late Byzantine 
period (13th-15th c.).

The sources’ material for the definition of the urban population and 
its action is fragmentary and comes mainly from Byzantine historians 
and chroniclers of that period, who are not very consistent when they refer 
to social stratification. Moreover, the differences in the socio-political 
views and the style of the authors of the 13th, 14th and 15th century, as 

Idem, Byzantium: its Internal History and Relations with the Muslim World, London, 1971, 
no III), here 309-314. See opposite Cameron, Circus Factions, 310-311.

8. See Michaelis Attaliatae Historia, ed. E. Tsolakes, [CFHB 50], Athens, 2011, 46, 
55, 58; Annae Comnenae. Alexias, ed. D. R. Reinsch – A. Kambylis., [CFHB 40], Berlin, 
2001, 15, 167; Nicetae Choniatae historia, ed. J. Α. van Dieten, [CFHB 11/1], Berlin, 1975, 
235, 270. Cf. Christofilopoulou, Πολίτευμα, 360-363; Matschke, Konstantinopel, 157. 
Other terms, however, such as the δημοτικοί, το δημοτικόν, the ἀστικοί, οἱ τῆς ἀγορᾶς 
denoted, according to N. Svoronos, the members of a still indefinite middle class, which 
had arisen thanks to the growth of trade and handicraft from the end of the 10th century. 
See Ν. Svoronos, Société et organisation intérieure dans l’empire byzantin au XI siècle: les 
principaux problèmes, in: Proceedings of the Thirteenth International Congress of Byzantine 
Studies. Main Papers XII, Oxford 1966, 371-389 (= Idem, Etudes sur l’organisation intérieure, 
la société et l’économie de l’Empire Byzantin, London, 1973, no. ΙΧ), 8-10.  

9. G. Weiss, Joannes Kantakuzenos-Aristokrat, Staatsmann, Kaiser und Mönch-in 
der Gesellschaftsentwicklung von Byzanz im 14. Jahrhundert, Wiesbaden 1969, 70-72; K. P. 
Matschke – F. Tinnefeld, Die Gesellschaft im späten Byzanz, Wien 2001, 62-82; P. Charanis, 
A Note on the Population and Cities of the Byzantine Empire in the Thirteenth Century, in: 
The Joshua Starr Memorial Volume, New York 1953, 135-148; Idem, The Role of the People 
in the Political Life of the Byzantine Empire: The Period of the Comneni and the Palaeologi, 
ByzSt 5/ 1-2 (1978) 69-79, mainly p. 70.



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

104

well as the interval between their works should be taken into account for 
a more accurate elaboration of the data, which come from these sources. 
The fragmentary material of the narrative sources is complemented by the 
monastery archives, the lives of saints, the correspondence and other literary 
works of the era.  

Closely connected to the organization and the life of the imperial capital 
the term δῆμος is not found in the sources of the so-called “Empire of Nicaea” 
(1204-1261). The term δῆμος is not found in the work of George Akropolites, 
the main narrative source for the years that followed the conquest of 
Constantinople by the crusaders in 120410. It appears, however, as a currently 
used term in the narrative sources after the recapture of Constantinople by 
Michael VIII Palaeologus (1259-1282) in 1261. George Pachymeres uses the 
term δῆμος only sporadically11. The historians of the 14th century, however, 
such as Nicephorus Gregoras and John Cantacuzenus refer quite often to the 

10. The reference to the δῆμος in the chronicle of his contemporary Theodore Skoutariotes 
is found principally in the parts of his work copied from earlier sources; consequently, the 
term δῆμος in Skoutariotes’ work should not be taken as a currently used term. See Ἀνωνύμου 
σύνοψις χρονική (Theodore Skoutariotes), ed. K. Sathas, in: Μεσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη, vol. 
7, Venice – Paris 1894, 1-556, here 22, 237, 312), where the transfer of quotations from the 
historical work of Nicetas Choniates is obvious. See mainly Scutariotes 508 and Choniates 
235 respectively. Also, in a later Life of the saint King John the Merciful is referred that the 
emperor had been chosen for the throne by everybody «βασιλέως τοῦ τότε, στρατηγῶν, 
ἡγεμόνων, στρατοπέδου παντός, τῶν ἐν τέλει, τῶν εἰς δήμον τελούντων, ἱεραρχίας αὐτῆς, 
οὐδενὸς ἀντειπόντος». The Life was written between 1365 and 1370 and there is obviously 
used the current terminology of the time. See A. Heisenberg, Kaiser Johannes Batatzes der 
Barmherzige. Eine mittelgriechische Legende, BZ 14 (1905) 160-233, here 162, 197.

11. Georges Pachymérès, Relations historiques, 2 vols., ed. A. Failler – V. Laurent, 
[CFHB 24/1-2], Paris 1984 and Georges Pachymérès, Relations historiques, 2 vols., ed. A. 
Failler, [CFHB 24/3-4], Paris 1999, ΙΙΙ, 221-223 «καὶ οὕτως ἐκεῖθεν καὶ ἐς Βλαχέρνας 
προερχομένων τῶν βασιλέων, ἐρριπτοῦντο μὲν καὶ αὖθις τοῖς δήμοις ἀπόδεσμοι, 
πολὺς δ’ ἐξ ἁπάντων κρότος καὶ συμμιγὴς ᾔρετο εὐφημία»; Idem IV, 321 «καὶ ὁ δῆμος 
ἅπας διημερεύσας ἐπὶ πολύ, ὅσος τε Ῥωμαϊκὸς καὶ ὅσος ἄλλος ἐξ ἄλλων γενῶν τε καὶ 
γλωσσῶν, καὶ μᾶλλον Ἰταλικός, σὺν τῷ περιφανεῖ μέρει τῆς πόλεως καὶ κλήρῳ παντὶ καὶ 
ἀρχιερεῦσι, μετέωρος ἵστατο ὅσον οὔπω τοὺς βασιλεῖς φιλοτίμως ὑποδεξόμενος», 581 
«τοῦτο γνοὺς ὁ πατριάρχης, ἀπάρας ὡς εἶχε τῆς κατοικίας ᾗ που κατῴκει, ἔργον ἔχων τὸ 
σπουδαιότατον περὶ τὸν δῆμον σπουδαιοτριβεῖν … καὶ ξυγκαλεῖ τοὺς ξύγκλυδας καὶ οἷς 
συνήθης ὁ θόρυβος … ὁ ξύγκλυς δ’ ὄχλος εἰς ταὐτὸν γεγονότες … ἔγνωσαν τοῖς ἐντὸς τῆς 
πόλεως Κατελάνοις ἐπιχειρεῖν».



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 105

δῆμος and its action12. Finally, references to the δῆμος are also found in the 
15th century authors, although they are quite rare13. The references to the 
δῆμος concern primarily the imperial capital14 and some provincial cities, 
such as Thessalonica15, Adrianople16, Didymoteichon17, Gallipoli18, Heracleia 
Pontica19, Bizye20, Berroia21 and Edessa in Macedonia22, and Arta23. 

Let us first see what the social composition of the δῆμος was. Generally, 
the δῆμος is distinguished from the senate and the nobility, the clergy and 
the army24. According to our literary sources the term denotes above all the 

12. Nicephori Gregorae, Byzantina Historia, 3 vols., ed. L. Schopen, [CSHB 19], 
Bonn 1829-1855, Ι, 252 «τῆς λέξεως ὑπὸ τοῦ δήμου διαφθαρείσης», 397, 429 «δῆμος 
Ἡρακλειώτης», 500, 531, ΙΙ, 791, 977; Ioannis Cantacuzeni eximperatoris Historiarum libri 
IV: graece et latine, ed. L. Schopen, [CSHB 20], Bonn 1828-1832, Ι, 274, 518 «ἀφ’ ἧς αὐτοί 
τε οἱ δυνατοὶ εἴχετε πολλὰς προσόδους καὶ ὁ δῆμος ἀφθόνων ἀπέλαυε τῶν ἐπιτηδείων»; 
Idem ΙΙ, 297, 491, 579; Idem ΙΙΙ, 120, 235 «καὶ ὁ δῆμος ἐπιέζετο ἐνδείᾳ πολλῇ τοῦ σίτου», 
278 «Καλλιούπολις … πέπτωκε μὲν καὶ αὐτὴ τῶν ἄλλων μᾶλλον, ὁ δῆμος δὲ ἅπας διεσώθη 
ἐν τοῖς πλοίοις, ἃ ἦσαν ἐκεῖ πολλά».

13. Laonici Chalcocandylae Historiarum demonstrationes, 2 vols., ed. E. Darkó, 
Budapest 1922-1927, I, 178, 182; Idem II, 39, 40, 93; Doukas. Istoria Turco-Bizantină 
(1341-1462), ed. V. Grecu, Bucharest 1958, 69, 83, 111.

14. See mainly George Pachymeres, ΙΙΙ, 221-223; Nicephorus Gregoras Ι, 531; John 
Cantacuzenus II, 297; Doukas, 83.

15. See mainly Nicephorus Gregoras Ι, 500; John Cantacuzenus I, 271.
16. See mainly John Cantacuzenus II, 176, 179.
17. John Cantacuzenus II, 287.
18. John Cantacuzenus III, 278.
19. Nicephorus Gregoras Ι, 429.
20. John Cantacuzenus II, 491.
21. John Cantacuzenus II, 351-353.
22. John Cantacuzenus I, 274.
23. John Cantacuzenus I, 518. According to the evidence of the sources similar references 

also concern other provincial cities such as Serres, Melnik, Philippopolis, Patra, the island of 
Tenedos (see below notes 68-73).  

24. Nicephorus Gregoras Ι, 68 «καὶ πάντας ῥᾳδίως ἐφείλκετο, ταξιάρχους, λοχαγοὺς, 
στρατὸν, στρατηγοὺς, τοὺς ὅσοι τοῦ δήμου, καὶ ὅσοι τῆς συγκλήτου», 191, 397; Idem ΙΙ, 
634 «ὑποπτεύθησαν δ’ οἱ περὶ αὐτὸν ἅπαντες στρατιῶται, καὶ ὅσον τῆς Θεσσαλονίκης 
τὸ ἔκκριτον, καὶ κινεῖται κατ’ αὐτῶν ὁ δῆμος ῥαγδαίως», 846 (Sometimes the δῆμος 
denotes one part of the soldiers, see Nicephorus Gregoras Ι, 65 «ὅσοι τῶν ἐν ἀξιώματι καὶ 
ὅσοι τοῦ δήμου τοῦ στρατιωτικοῦ»); John Cantacuzenus ΙΙ, 297 «καθάπαξ γὰρ εἰς δύο 
διαιρεθεῖσαι, στρατιὰ μὲν καὶ οἱ ἄλλοι ἄριστοι τῶν πολιτῶν τὰ Καντακουζηνοῦ τοῦ 
βασιλέως ᾑροῦντο, ἐκεῖνον οἰόμενοι δυνήσεσθαι τὰς κατασχούσας στήσειν συμφοράς· 



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

106

citizens of the middle social stratum, who were distinguished socially and 
economically.

In the 14th century Nicephorus Gregoras distinguishes a category of 
citizens as «τινὲς ἐκ τοῦ δήμου παιδείας εὖ ἔχοντες» (those from the people 
who were well educated)25, «ὅσοι τοῦ δήμου τῶν Βυζαντίων ἐτύγχανον 
ἔκκριτοι» (those from the people of Constantinople who were prominent)26, 
«ὅσοι τοῦ Βυζαντίων δήμου συνετώτεροι εἶναι ἐδόκουν» (those from the 
people of Constantinople who were the wisest)27. These were representatives of 
the people, who thanks to their education and their socio-economic position 
participated in political affairs. In the first case they were delegates of the 
people who participated in an embassy sent by Andronicus II Palaeologus 
(1282-1328) to his grandson Andronicus during the first civil conflict of the 
14th century. In the second case these were representatives of the δῆμος of 
Constantinople who took part in a trial in 1339, while in the third case they 
were the representatives of the people of the capital who participated in an 
assembly called in 1348 by the Empress Irene.

This category of citizens must be identical to the «κρείττους ἄλλως 
τῶν οἰκητόρων» (those who were in a better position than the others) of 
George Akropolites28, to the «τῆς πολιτείας ὅσον ἦν περιφανὲς29, ὅσον 

οἱ δῆμοι δὲ, τῶν στασιαστῶν ἐναγόντων … »; Doukas, 83. See also Georgios Sphrantzes. 
Memorii 1401-1477, ed. V. Grecu, Bucharest 1966, 536, where the δῆμος is discriminated 
from the nobles.

25. Nicephorus Gregoras Ι, 397 «κἀκεῖθεν πρεσβεύεται πρὸς τὸν βασιλέα καὶ πάππον 
δυοῖν ζητημάτων ὁπότερον συγχωρῆσαι οἱ, ἢ τὴν πρὸς τὸ Βυζάντιον ὑπόσπονδον 
εἴσονδον, ἢ τῶν ἐκ Βυζαντίου τινῶν εἰς ἐκεῖνον ἄφιξιν ἔκ τε τῶν τῆς συγκλήτου ἔκ τε τῶν 
τῆς ἐκκλησίας ἀρχόντων, καὶ εἴ τινες ἐκ τοῦ δήμου παιδείας εὖ ἔχοντες εἶεν, οἵτινες ἱκανοὶ 
ἔσονται τὰ ὑπ’ ἐκείνου λεχθησόμενα ἀπαγγεῖλαι τῷ τε βασιλεῖ καὶ ὅλῳ τῷ Βυζαντίῳ». 
These are mentioned below (p. 398) as «τέτταρας τῶν τοῦ δήμου προκρίτων».

26. Nicephorus Gregoras Ι, 531 «μετὰ δὲ ταῦτα συνηθροικὼς πᾶσάν τε τὴν σύγκλητον 
καὶ τοὺς ἐν Βυζαντίῳ τηνικαῦτα ἐπιδημοῦντας ἐπισκόπους σύν γε τῷ πατριάρχῃ, καὶ 
ὅσοι τοῦ δήμου τῶν Βυζαντίων ἐτύγχανον ἔκκριτοι, εἰς μέσον ἤνεγκε τους τε στασιαστὰς 
τούς τε στασιώτας, καὶ ὅσοι ἐτύγχανον μάρτυρες».

27. Nicephorus Gregoras II, 846.
28. Georgii Acropolitae Opera, ed. A. Heisenberg, Leipzig 1903 (Stuttgart 1978), 77 

«καὶ οἳ μετ’ οὐ πολὺ ὁμοθυμαδὸν πάντες συνειλεγμένοι, ὅσοι τε τῶν προυχόντων, ὅσοι 
τῶν ἐν στρατείᾳ κατειλεγμένων καὶ ὅσοι κρείττους ἄλλως τῶν οἰκητόρων, πρὸς τὸν 
βασιλέα ἀφίκοντο».

29. George Pachymeres ΙΙ, 341; Idem ΙΙΙ, 211.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 107

ἦν τῆς πολιτείας καθαρόν τε καὶ ἔκκριτον» (the most prominent of the 
citizens) of George Pachymeres30 and to the «ἐν λόγῳ τῶν πολιτῶν» (the 
prominent among the citizens) of John Cantacuzenus31. Similar might be 
the expression «τῆς πολιτείας ἄρχοντες» or «πολιτικοὶ ἄρχοντες», which 
is found mainly in documentary sources of the 14th and 15th centuries32. 
These citizens and archontes were also distinguished from the senate and 
the nobles and represented the people in various collective bodies (provincial

30. George Pachymeres IV, 401, 445. Also see George Pachymeres IV, 561 «τῶν τῆς 
πολιτείας χρησίμων», 597 «τὸ πρωτεύον τῆς πολιτείας». Moreover, in the 15th century, 
Gennadios Scholarios called at the palace an assembly of the three orders of citizens, the 
senate, the church and the πολιτεία for discussing the issue of the Churches’ union. See 
Oeuvres complètes de Gennade Scholarios, vol. 3, ed. L. Petit – X. Sidéridès – M. Jugie, 
Paris 1930, 169. Cf. Τ. Kiousopoulou, Emperor or Manager. Power and Political Ideology in 
Byzantium before 1453, Geneva 2011 p. 93-94.

31. John Cantacuzenus ΙΙ, 573 «καὶ αὐτὸς ἐκκλησίαν φανερῶς συναγαγὼν ἔκ τε τῶν 
ἀρίστων καὶ τῆς στρατιᾶς καὶ τῶν ἄλλων πολιτῶν τῶν μάλιστα ἐν λόγῳ».

32. For Constantinople see mainly Das Register des Patriarchats von Konstantinopel, 
vol. 2, ed. Herbert Hunger – Otto Kresten – Ewald Kislinger – Carolina Cupane, [CFHB 
19/2], Wien 1995, no. 111 (1337-1338); Acta et Diplomata graeca medii aevi sacra et profana, 
eds. Franciscus Miklosich – Iosephus Müller, vols. 1-6, Bonn 1860-1890, here v.2, 472, 493, 
495; Critobuli Imbriotae historiae, ed. D. R. Reinsch, [CFHB 22], Berlin 1983, 41 «τιμᾶται 
παρά τε τοῦ βασιλέως καὶ τῶν ἐν τέλει καὶ τῆς πολιτείας». For Thessalonica see Actes 
de Vatopédi I. Des origines à 1329, ed. J. Bompaire – J. Lefort – V. Kravari, C. Giros, Paris 
2001, no. 48 (1313) «τῶν ἐκκρίτων τῆς αὐτόθι θεοσώστου πόλεως, τῶν τε δηλονότι 
ἐκκλησιαστικῶν καὶ τῶν τῆς πολιτείας», no. 49 (1317), where they are referred as «τῆς 
πολιτείας ἀρχόντων», among whom is found the προκαθήμενος and the καστροφύλαξ of 
Thessalonica and also other ἄρχοντες without offices and titles, who obviously belong to 
the social category, about which we are talking; Actes de Vatopédi II, no. 144 (1375). For 
Serres see Lisa Bénou, Le codex B du monastère Saint-Jean-Prodrome (Serrès), τ. 1 (XIII-
XV siècles), Paris 1998, no. 23, no. 127. Cf. A. Kontogiannopoulou, Αστικά συμβούλια στο 
Βυζάντιο. Συμβολή στη μελέτη της συλλογικότητας κατά τους τελευταίους βυζαντινούς 
αιώνες (13ος-15ος αι.), Μεσαιωνικά και Νέα Ελληνικά 10 (in press, 16-18). For the notion 
of politeia, which is traditionally related to the participation of the δῆμος in the public life 
(see for example in the 10th century Leonis Diaconi Historiae, ed. C. B. Hase [CSHB 11], 
Bonn 1828, 100, where the senate is distinguished by the prominent of the citizens; in the 
11th century see Michael Attaliates, 244), in the 15th century see mainly Kiousopoulou, 
Emperor or Manager, 91-95; see also H.-G. Beck, Konstantinopel. Zur Socialgeschichte einer 
früh-mittelalterlichen Hauptstadt, BZ 58 (1965) 11-45.



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

108

councils, synods, assemblies, trials) as well as in the entrance of the emperor 
in the capital33. 

But who belonged to this category of citizens? According to the afore-
mentioned sources they were educated people of a prominent social and 
economic status. Apparently they did not belong to the high aristocracy of 
the state, they did not hold an honorific title or office, but most probably 
came from the upper class of the middle social stratum34. G. Weiss has 
suggested that the representatives of the δῆμος, who participated in a synod 
against Palamas in the 14th century, were the δήμαρχοι of Constantinople35. 
The δήμαρχοι, who along with the δῆμος had gradually lost their power 
during the middle Byzantine period, appear to have specific duties in the 
Palaeologan period36. According to their appointments’ letter, the δήμαρχοι 
were responsible for the security and maintenance of the urban fortification 
in their region and also for the keeping of order37. In the early 14th century 

33. See the notes above and also Kontogiannopoulou, Αστικά συμβούλια, 17-18, 
25-26.

34. The middle social stratum was a broad social category, which included heterogeneous 
elements, i.e both wealthy merchants and professionals, also owners of large urban and rural 
property and of medium-size holdings. See mainly G. Litavrin, Sovety I rasskazy Kekavmena, 
Moskau 1972, 332; H. Beck, Das byzantinische Jahrtausend, München 1978, 253; E. de Vries 
– van der Velden, L’élite byzantine devant l’avance turque à l’époque de la guerre civile 
de 1341 à 1354, Amsterdam 1987, 58; P. Schreiner, Byzanz [Oldenbourg Grundriss der 
Geschichte 22], München2 1994, 38; Matschke – Tinnefeld, Gesellschaft, 100.

35. Weiss, Kantakuzenus, 135-136.
36. Matschke, Konstantinopel, 157-158, where all the former bibliography about the 

δήμαρχοι is listed.
37. K. Sathas, Μεσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη, vol. 6, Venice – Paris, 1877, 643-4. Cf. K.-P. 

Matschke, Bemerkungen zu den Mikro- und Makrostrukturen der spätbyzantinischen 
Gesellschaft, in: Acts XVIIIth International Congress of Byzantine Studies, Selected Papers, 
Main and Communications, Moscow 1991, I, History, ed. I. Ševčenko – G. G. Litavrin – W. 
K. Hanak, Shepherdstown 1996, 394-424, here 411ff.; Matschke – Tinnefeld, Gesellschaft, 
74; A. Kontogiannopoulou, Η εσωτερική πολιτική του Ανδρονίκου Β΄ Παλαιολόγου 
(1282-1328). Διοίκηση - Οικονομία [Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται 36], Thessalonica 
2004, 130. During the siege of Constantinople by the Turks in 1453 the emperor Constantine 
XI (1449-1453) ordered the δήμαρχοι to register how many forces each one could line up 
at the castle. See George Sphrantzes, 386. About the mayors see also Démétrius Cydonès, 
Correspondance, vol. 2, ed. R.-J. Loenertz, Vatican 1960, no. 268; Nicephorus Gregoras II, 
608, 982 «ἀλλ’ ἄγε δὴ, μεταπεμψάμενος πάντας ἀγορανόμους ὁμοῦ καὶ δημάρχους, κέλευε 
μαστιγίας ἐκείνους ἅπαντας ἀποδεῖξαι ταχέως».



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 109

two of them had been chosen to assist with the control of Constantinople’s 
provision in cereals38. It is possible that the most prominent of the δήμαρχοι 
could participate in public affairs, although our knowledge about their social 
position does not allow us to place them with certainty in the middle social 
stratum39. 

Other prominent members of the organizations who were active in 
the city’s districts under the leadership of the δήμαρχοι could probably 
participate in the public affairs. Demetrius Cydones in his correspondence 
mentions the social rise of a man who was a servant and gradually acquired 
wealth and rose to the middle social stratum. Furthermore, the δήμαρχος of 
his district praised him for his participation in the public affairs40. 

This category may also have included wealthy merchants and bankers41, 
educated officials42, who were participated in the civic councils and also 
representatives of the professional societies and associations and ship-
owners43. 

38. See Α. Μ. Maffry Talbot, The Correspondence of Athanasius I Patriarch of 
Constantinople [CFHB 7], Washington 1975, no. 100. Cf. Kontogiannopoulou, Ανδρόνικος, 
130-131; Matschke, Konstantinopel, 176-177.

39. For example we know nothing about the social position of the two δήμαρχοι 
(Antiocheites and Ploumes) of the early 14th c. mentioned above (n. 37). See also Matschke, 
Konstantinopel, 158ff.

40. Démétrius Cydonès, n. 268 (1380). Cf. Matschke – Tinnefeld, Gesellschaft, 74.
41. Acta et diplomata graeca medii aevi sacra et profana, ed. F. Miklosich – I. Müller, 

v. 2 Vindobonae 1862, p. 472, 493, 495 (15th c.). Cf. Kiousopoulou, Emperor or Manager, 
91-92.

42. S. Kugéas, Notizbuch eines Beamten der Metropolis in Thessalonike aus dem 
Anfang des XV. Jahrhunderts, BZ 23 (1914-19) 148-150. Cf. Kontogiannopoulou, Αστικά 
συμβούλια, 18.

43. John Cantacuzenus ΙΙ, 334 «ὁμοίως δὲ καὶ χειροτέχναι καὶ ἄλλοι, ὅσοις ὁ βίος 
ἦν ἐκ τῶν χειρῶν, πονοῦντες καὶ ἐργαζόμενοι, διέζων τῶν ἀναγκαίων εὐποροῦντες. 
Οἱ μέσοι δὲ τῶν πολιτῶν πάνυ κραταιῶς ἐπιέζοντο ὑπὸ ἐνδείας μηδεμίαν οὐδαμόθεν 
εὐπορίαν ἔχοντες», 544-545, 575; Idem ΙΙΙ, 34 «κοινὴν ἐκκλησίαν ἐκ πάσης ἰδέας βίου 
συναθροίσας ἐκ τῶν Βυζαντίου πολιτῶν· οὔτε γὰρ ἔμπορος ὑπελείπετο, οὔτε στρατιώτης, 
ἀλλὰ καὶ χειροτέχναι παρῆσαν, καὶ τοῦ δήμου οὐκ ὀλίγοι καὶ τῶν ἱερῶν φροντιστηρίων 
οἱ ἐξηγούμενοι καὶ τῶν ἐκκλησιῶν οἱ προστάται». See also Alexios Makrembolites (I. 
Ševčenko, Alexios Makrembolites and his ‘Dialogue between the Rich and the Poor’, ZRVI 
6 (1960) 187-228 [= Idem, Society and Intellectual Life in Late Byzantium, London 1981, 
no VII]), 207 «ἢ γὰρ ἐξ ἐπιστήμης ἐπλούτησέ τις ἢ ἐξ ἐμπορίας, ἄλλοι δ’ ἐξ ἐγκρατείας 
καὶ ἐξ ἁρπαγμάτων ἕτεροι, καὶ ἐκ δυναστείας πολλοί, ἢ καὶ ἐκ πατρῴου κλήρου καὶ 



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

110

In the sources of the period with which we are concerned the middle social 
grouping is also denoted by other expressions, which identify more precisely 
this social category. John Cantacuzenus in the 14th century mentions the 
μέσοι of citizens, who are distinguished from the ἄριστοι (aristocracy) and 
the δῆμος, which denotes here the lower strata of the urban population44. 
Other sources mention the μεσότης45, the second and μέση μοῖρα46, terms 
which also denote the middle social class47. It is possible that the use of these 
terms is connected with the growth of commercial and banking activities 
in Byzantium, especially in the 14th century, which made the middle social 
stratum more distinct in certain authors of that period48. 

The fact that the term μέσοι is not found in the sources in the 15th 
century has led to the theory that the middle social stratum disappears from 
the sources because it coincides with the aristocracy49. The present analysis, 

τῶν τοιούτων»; George Sphrantzes, 536-538, where among the δῆμος of Monembasia are 
mentioned persons «ἐν τῇ θαλάσσῃ μὲν ἱκανόπλοιοί τε καὶ θαλαττουργοί, καὶ νῆας 
ἐμπορικὰς πλείστας ἔχοντες». Cf. Charanis, People, 70, 76-78. About the economic 
activities of the middle social class see Ν. Oikonomidès, Hommes d’affaires grecs et Latins 
à Constantinople (XIII-XV siècle), Paris 1979, 53 ff. For those who were occupied with 
maritime professions see also below n. 54. For the late Byzantine professional societies see 
G. Maniatis, The Domain of Private Guilds in the Byzantine Economy, Tenth to Fifteenth 
Centuries, DOP 55 (2001) 339-369. 

44. John Cantacuzenus ΙΙ, 177-179 «οἱ μὲν γὰρ ἄριστοι αὐτίκα διεφθείροντο… οἱ μέσοι 
δὲ τῶν πολιτῶν, ἢ ὅτι οὐ συνηγωνίζοντο τοῖς στασιάζουσιν, ἢ φθόνῳ τοῦ περιεῖναι», 351, 
393 «Γαβαλᾶν δε τινα ἐκ τῶν μέσων πολιτῶν τὰ ὦτα πρότερον ἐκτεμόντες (οι Ζηλωτές)», 
490 . Cf. P. Charanis, On the Social Structure and Economic Organization of the Byzantine 
Empire in the Thirteenth Century and Later, BSl 12-13 (1951-53) 94-153 (= Idem, Social, 
Economic and Political Life in the Byzantine Empire, London 1973, no IV), here 148.

45. Alexios Makrembolites, 210.
46. Φιλοθέου Κωνσταντινουπόλεως του Κοκκίνου Αγιολογικά Έργα vol. 1, ed. 

D. Tsames, Thessalonica 1979, 164 «οὐδὲ τῆς βουλῆς ταῦτα καὶ τῶν ἀρίστων, οὐδέ γε 
τῆς δευτέρας καὶ μέσης, ὡς ἂν εἴποι τις, μοίρας, ἀλλὰ τοῦ πολλοῦ καὶ συρφετώδους 
ἀνθρώπου».

47. Matschke – Tinnefeld, Gesellschaft, 99.
48. For the growth of commercial and banking activities in the 14th century see 

mainly Oikonomides, Hommes d’affaires, 53 ff.; A. Laiou, The Byzantine economy in the 
mediterranean trade system; thirteenth-fifteenth centuries, DOP 34-45 (1980-1981) 177-222 
(= Idem, Gender, Society and Economic Life in Byzantium, Hampshire 1992, no. VII), 
mainly pages 190-210.

49. Oikonomidès, Hommes d’affaires, 115-123.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 111

however, makes it clear that the middle social stratum does not disappear in 
the 15th century, but as in the 13th, the 14th and the 15th century one part 
of it is determined with expressions such as «ἔκκριτοι τοῦ δήμου» and «τῆς 
πολιτείας» mentioned above. These representatives of the popular classes 
could participate in the provincial council of the archontes, in assemblies, in 
trials and embassies and claim, through their involvement in public affairs, 
a share in power50. 

Another notion of the δῆμος in the period under study is that of the 
lower social stratum of the urban populations. Alexios Makrembolites in 
his “Dialogue between the rich and the poor” includes in the category of the 
poor (πένητες), «τοὺς τὴν γῆν ἐργαζομένους, τοὺς τὰς οἰκίας, τοὺς τὰς 
ὁλκάδας, τοὺς χειρεπιστήμονας, δι’ ὧν αἱ πόλεις πᾶσαι συνίστανται»51. 
Also, John Cantacuzenus in his work denotes with the term “demos” the 
lower stratum of the urban populations, which is distinguished from the 
nobles and the middle stratum of citizens (μέσους)52 and elsewhere from the 
merchants, the soldiers, the artisans and the clergymen53. John Cantacuzenus 
mentions that at the beginning of the great civil conflict in 1347 one of the 
instigators of the revolt against him in Adrianople was «Βράνος τις τοὔνομα 
τοῦ δήμου εἷς, σκαπάνῃ προσέχων καὶ χερσὶ καὶ γλίσχρως ἐκ τούτων 
ποριζόμενος τὸν βίον»54. It is obvious that according to Cantacuzenus the 
δῆμος had included the economically and socially lower members of the 
merchants and the artisans, who did not belong to the middle class. The 
same historian, however, mentions the «ναυτικόν» as part of the δῆμος, 

50. Kontogiannopoulou, Αστικά συμβούλια, 17-18, 25-26.
51. Alexios Makrembolites, 210.
52. John Cantacuzenus ΙΙ, 177-179, 352, 490.
53. John Cantacuzenus ΙΙΙ, 34, 227. Also the «δημώδης ὄχλος» (ΙΙΙ, 120) is distinguished 

from the soldiers and the senators.
54. John Cantacuzenus II, 176. However, as Michael Angold has pointed out, 

Cantacuzenus wanted to underestimate his opponents and Branos probably belonged to 
a higher social grouping than the emperor was willing to describe. He possessed a house 
and was still prominent in the city’s affairs even after it had returned to the Cantacuzenus 
allegiance. See John Cantacuzenus II, 485, 557. Cf. M. Angold, Archons and dynasts: Local 
aristocracies and the cities of the later byzantine empire, in: The Byzantine Aristocracy IX 
to XIII Centuries, ed. M. Angold, Oxford 1984, 236-253, here p. 248.



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

112

that is seamen in general, who could come from both the middle and the 
lower social stratum55.  

The historians of the period, representatives of the upper social 
class56, often use negative characterizations for the common people. In the 
historical work of George Pachymeres the δῆμος is equated to the vulgar 
mob which, according to the author, demanded the creation of a fleet and 
for that reason in 1305 erupted in bloody riots against the Catalans and 
the Genoese in Constantinople, despite the intervention of the patriarch57. 
In addition, Nicephorus Gregoras quite often identifies the mob with the 
δῆμος, for whom he usually employes negative characterizations58. Also, John 
Cantacuzenus uses negative expressions for the δῆμος, which is motivated by 
irrational impulse59, is at archontes’ and demagogues’ beck and call60, while 
for the rebels of the great civil conflict of the 14th century he mentions that 
«ἐπιπολὺ τῶν ἀπορωτάτων καὶ λωποδυτῶν καὶ τοιχωρύχων ὄντες, αὐτοί 
τε ὑπὸ τῆς πενίας ἀναγκαζόμενοι οὐδὲν εἴασαν ἀτόλμητον, καὶ τοὺς 
δήμους ἐνῆγον πρὸς τὰ ἴσα, τὴν πρὸς βασιλέα τὸν Παλαιολόγον εὔνοιαν 
ὑποκρινόμενοι, διὸ καὶ πιστοτάτους ἑαυτοὺς προσηγορεύκασιν»61. 

55. John Cantacuzenus ΙΙ, 544-545 «ἐς τὴν ὑστεραίαν γὰρ Τζεφραίτις ἐκ τῶν οἰκετῶν 
μεγάλου δουκός … ὑπὲρ τοῦ δεσπότου ἀμυνόμενος, τὸν δῆμον ἐκίνει, καὶ μάλιστα 
τὸ ναυτικὸν, εὔνοιαν πρὸς ἐκεῖνον κεκτημένον οὐ μικρὰν, οἷα δὴ περὶ αὐτοὺς ἀεὶ 
ἠσχολημένον». According to him the «ναυτικόν» in Thessalonica had its own organization, 
which was different from that of «τῆς ἄλλης πόλεως», see John Cantacuzenus ΙΙ, 575. Cf. 
Maniatis, Guilds, 355, where the author remarks that it was about an association of seamen 
independently of their social and economic status, like ship-owners, skippers, common 
seamen and longshoremen.

56. For the social position of the late Byzantine historians see H. Hunger, Βυζαντινή 
Λογοτεχνία, vol. 2, Athens 1992, p. 282ff.

57. George Pachymeres IV, 581 «τοῦτο γνοὺς ὁ πατριάρχης, ἀπάρας ὡς εἶχε τῆς 
κατοικίας ᾗ που κατῴκει, ἔργον ἔχων τὸ σπουδαιότατον περὶ τὸν δῆμον σπουδαιοτριβεῖν 
… καὶ ξυγκαλεῖ τοὺς ξύγκλυδας καὶ οἷς συνήθης ὁ θόρυβος … ὁ ξύγκλυς δ’ ὄχλος εἰς 
ταὐτὸν γεγονότες … ἔγνωσαν τοῖς ἐντὸς τῆς πόλεως Κατελάνοις ἐπιχειρεῖν».

58. Nicephorus Gregoras Ι, 127 «δῆμος ὄντες καὶ ἀγοραῖος ὄχλος», 171 «δῆμος γὰρ 
ὄντες τὸ πλεῖστον ἀγοραῖος καὶ ἀνώμαλος», 567; Idem ΙΙ, 608 «ἀνασεῖσαι τὸν ὄχλον 
διὰ τῶν δημάρχων». Cf. Hunger, Βυζαντινή λογοτεχνία, 306; Matschke – Tinnefeld, 
Gesellschaft, 64, 66.

59. John Cantacuzenus ΙΙΙ, 290 «ὁ δῆμος αὖθις ἀλόγῳ φερόμενος ὁρμῇ», 304.
60. John Cantacuzenus Ι, 274; Idem ΙΙ, 177; Idem III, 304.
61. John Cantacuzenus II, 177-178, 298.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 113

Moreover, Doukas identifies the demos with the vulgar people62, while he 
also refers to the rabble63. The fact that references to δῆμος appear with 
greater frequency in the work of John Cantacuzenus than in the work of 
George Pachymeres and Nicephorus Gregoras is explained by the emphasis 
given by the emperor-author on the description of the social conflicts of his 
time64.

In the period with which we are concerned the δῆμος also denotes a 
wide social group, usually distinguished by the aristocracy, the army and 
the clergy, which obviously included the middle and lower strata of the 
urban population without clear social distinction. The δῆμος in this wider 
sense participates in various court ceremonies, such as imperial investiture65 
and the entrance of the emperor in the city66 and in many cases, especially 
during the turbulent period of civil wars, it undertakes political action67. In 
those cases, when the δῆμος is not distinguished from other social groups, 

62. Doukas, 83 «… ὁρῶν τὸν δῆμον ἐν διχοστασίαις … ὁρῶν τὸν χυδαῖον λαόν».
63. Doukas, 43 «καὶ γὰρ τὸ πλεῖστον τῆς πόλεως μέρος, ὅσον τῆς γερουσίας ὅσον τὸ 

συρφετόν, ἐσέβετο Καντακουζηνόν».
64. Hunger, Βυζαντινή Λογοτεχνία, 321.
65. Doukas, 111. See also George Pachymeres III, 221 (the promotion of Andronicus II 

son, John to despote).
66. George Pachymeres IV, 321 «καὶ ὁ δῆμος ἅπας διημερεύσας ἐπὶ πολύ, ὅσος τε 

Ῥωμαϊκὸς καὶ ὅσος ἄλλος ἐξ ἄλλων γενῶν τε καὶ γλωσσῶν, καὶ μᾶλλον Ἰταλικός, σὺν τῷ 
περιφανεῖ μέρει τῆς πόλεως καὶ κλήρῳ παντὶ καὶ ἀρχιερεῦσι, μετέωρος ἵστατο ὅσον οὔπω 
τοὺς βασιλεῖς φιλοτίμως ὑποδεξόμενος»; John Cantacuzenus ΙΙ, 297, 491; Παλαιολόγεια 
καὶ Πελοποννησιακά, ed. S. Lambros, vol. 1, Athens 1912, 250. Cf. Kiousopoulou, Emperor 
or Manager, 112.

67. Nicephorus Gregoras Ι, 169 «καὶ ἔσται κατὰ τῶν δοκούντων ἀδικεῖν ἐκ τοῦ 
δήμου λοιδορία μακρὰ, νῦν μὲν ὑπ’ ὀδόντα ψιθυριζομένη, μετὰ δὲ κύκλους ἔστιν οὕς 
ἐνιαυτῶν ἀνακεκαλυμμένη καὶ ὕπαιθρος», 319 «ᾔεσαν ἐπὶ τὴν βασιλεύουσαν, ὡς αὐτίκα 
αἱρήσοντες στασιάζουσάν τε καὶ ἐκπεπολεμωμένην πρὸς ἑαυτὴν ταῖς τοῦ δήμου γνώμαις 
ἐλπίδι λημμάτων, ὁποῖα ταῖς ἀδίκοις χερσὶν ἐκπορίζουσιν αἱ τοιαῦται τῶν πραγμάτων 
καινοτομίαι», 501 «ἀπεσταλμένοι παρὰ τοῦ Πάππα (1334-5), διαλεξόμενοι περί τε 
εἰρήνης καὶ ὁμονοίας τῶν ἐκκλησιῶν. καὶ ἦν εὐθὺς ἰδεῖν πολλοὺς τῶν τοῦ δήμου ζῆλον 
μὲν λαμβάνοντας, οὐ κατ’ ἐπίγνωσιν δὲ, καὶ πρόχειρόν τινα καὶ ἀταμίευτον προτείνοντας 
γλῶσσαν καὶ πρὸς γε ἔτι συνωθοῦντας καὶ αὐτόν γε τὸν πατριάρχην ἐς διαλέξεις»; 
Idem ΙΙ, 682 «ἐπειδὴ τὴν σφῶν αὐθάδειαν ὅ,τε δῆμος ἐμίσει καὶ το σφίσιν ἀντικείμενον 
τῶν ἀπολωλότων μέρος εἰς τὸ δύνασθαι ἤδη προὐχώρει, τὴν τοῦ δήμου πρὸς ἐκείνους 
ἀπέχθειαν ἔχον»; Laonikos Chalkokondyles I, 57; Doukas, 83 «δημηγορήσας κατενώπιον 
πάντων τῶν ἀρίστων καὶ τῶν τοῦ δήμου».



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

114

it is possible that it indicates the entire urban population68, although, in our 
opinion, the term in its wide sense addresses mainly the middle and lower 
strata of the urban population.

The notion of δῆμος as defined in the afore-mentioned categories is also expressed 
by other terms used in this period, such as «λαός»69, «οἰκήτορες»70, «πολίται»71, 

68. See for example, John Cantacuzenus III, 278 «Καλλιούπολις … πέπτωκε μὲν καὶ 
αὐτὴ τῶν ἄλλων μᾶλλον, ὁ δῆμος δὲ ἅπας διεσώθη ἐν τοῖς πλοίοις, ἃ ἦσαν ἐκεῖ πολλά».

69. George Akropolites, 6; George Pachymeres ΙΙΙ, 97 «λαὸς ἅπας τῆς πολιτείας»; 
Idem IV, 321; Nicephorus Gregoras Ι, 252, 319; Doukas, 83 «τὸν χυδαῖον λαὸν» and 317 
«ὁ χυδαῖος οὖν καὶ ἀγοραῖος λαὸς»; George Sphrantzes, 204, 292, where are mentioned 
the «ἔγκριτοι» of the fortress of Patra who along with the people yielded the city to Thomas 
Palaeologus (around 1429).

70. George Akropolites, 6-8, 10, 12 «ἢ καὶ παρὰ τῶν οἰκητόρων μετακληθέντες εἰς 
τὴν τῆς χώρας δεφένδευσιν», 22, 40 «ἀπατηλοῖς δὲ λόγοις τοὺς οἰκήτορας ὑπελθών, 
ὡς πλουτίσειε τούτους ἄκρως καὶ τῶν ἄλλων Ῥωμαίων ὑπερυψώσειεν», 77 «ὅσοι τε 
τῶν προυχόντων, ὅσοι τῶν ἐν στρατείᾳ κατειλεγμένων καὶ ὅσοι κρείττους ἄλλως τῶν 
οἰκητόρων»; Nicephorus Gregoras Ι, 457 «ὁ βασιλεὺς ἱκανὸν ἐπέθετο τοῖς περὶ τὸν Αἷμον 
πολιχνίοις καὶ εἷλε μικροῦ πάντα ἀπονητὶ, τῶν οἰκητόρων προσεῤῥυηκότων ἑκόντων»; 
Idem ΙΙ, 676 «οἰκητόρων στάσιν»; Idem ΙΙΙ, 150 «καὶ ἅμα οἱ τῶν Θρᾳκικῶν οἰκήτορες 
πόλεων Παλαιολόγῳ τῷ βασιλεῖ προσεχώρουν ἐθελονταί»; Critoboulos, 33 «τότε μὲν 
γὰρ αὕτη συνετωτέροις τε καὶ στρατηγικωτέροις, προσέτι δὲ καὶ τῶν πραγμάτων 
ἐμπειροτέροις ἐκέχρητο τῷ τε βασιλεῖ καὶ τοῖς ἄρχουσιν οἰκήτορσί τε πλείοσιν ἐφρου
ρεῖτο». According to Konstantinos Armenopoulos, a man who had lived in a city for ten 
years was concerned as its habitant: «Ὁ ποιήσας ἐν πόλει δέκα ἔτη δοκεῖ τὴν οἴκησιν ἐκεῖ 
ἔχειν». See Konstantinos Harmenopoulos, Hexabiblos, ed. K. Pitsakis, Athens 1971, p. 377. 
Cf. E. Patlagean, L’immunité des Thessaloniciens, in: Ευψυχία, Mélanges offerts à Hélène 
Ahrweiler, v. II, Paris 1998, 591-601, here p. 597.

71. George Sphrantzes, 196. See also George Akropolites, 7; Nicephorus Gregoras Ι, 
101 «ἑκόντων τῶν πολιτῶν»; Idem ΙΙ, 673 «στασιάζειν λαμπρῶς τοῖς πολίταις»; John 
Cantacuzenus Ι, 104 «οἵ τ’ ἐφεστηκότες ταῖς πόλεσιν ἡγεμόνες, ὑπό τε τῶν ἰδίων ἕκαστος 
πολιτῶν ἐκβιαζόμενος»; Idem ΙΙ, 477 «πέμψας τε ὁ βασιλεὺς προσηγόρευε τοὺς πολίτας 
καὶ παρῄνει προσχωρεῖν», 573 «καὶ αὐτὸς ἐκκλησίαν φανερῶς συναγαγὼν ἔκ τε τῶν 
ἀρίστων καὶ τῆς στρατιᾶς καὶ τῶν ἄλλων πολιτῶν τῶν μάλιστα ἐν λόγῳ»; Idem ΙΙΙ, 125 
«ὁ βασιλεὺς δὲ ἐπεὶ ᾔσθετο ἤδη κατὰ κράτος τὴν πόλιν ἐχομένην, ἴη καὶ αὐτὸς πρὸς τὴν 
ἀκρόπολιν εὐφημούμενος ὑπὸ τῶν πολιτῶν», 244 «ἐν Ἀδριανοῦ … πέμψας παρῄνει τοὺς 
πολίτας προσχωρεῖν αὐτῷ καὶ τὴν πόλιν παραδιδόναι», 276 «γενόμενος ἐν τῇ Τενέδῳ, 
ἔπεισε καὶ τοὺς ἄλλους πολίτας ἀποστῆναι τοῦ νέου βασιλέως»; Doukas, 63 «τοὺς δὲ 
πολίτας φιλοτησίαις καὶ γέρα πλεῖστα δωρήσας». The same term is also employed for the 
inhabitants of Constantinople, see «Πολίταις», Theodore Skoutariotes, 216 «καὶ τῆς τοῦ 
βασιλέως Μανουὴλ παρὰ τοῖς Πολίταις ἀναγορεύσεως»; Doukas, 57; 73; Idem 83; Idem 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 115

«πολιτεία»72, «ἔποικοι»73. It is significant that in the 13th century George 
Akropolites, who does not use the term δῆμος as already mentioned, refers 
«τοὺς τῆς Ἀδριανοῦ οἰκήτορaς» (the inhabitants of Adrianople), while 
John Cantacuzenus in the next century mentions «τὸν Ἀδριανουπολιτῶν 
δῆμον» (Adrianoples’ demos)74. Sometimes these terms are used alternatively 
with δῆμος. For example, George Pachymeres in a passage of his history 
writes that «δῆμος ἅπας … ὅσος τε Ῥωμαϊκὸς καὶ ὅσος ἄλλος ἐξ ἄλλων 
γενῶν τε καὶ γλωσσῶν, καὶ μᾶλλον Ἰταλικός» along with members of the 
upper social class and the clergy were about to welcome the kings, while 
elsewhere he mentions that «ἅμα δὲ καὶ λαός, ὅσοι τῶν Γραικῶν καὶ 
ὅσοι τῶν Ἰταλῶν» were participating in a church ceremony75. Moreover, 
George Akropolites mentions that the οἰκήτορες of Philippopolis refused 
to welcome Alexius III (1195-1203) in 120376, George Pachymeres in 1268 
mentions that the ἔποικοι of Mesembria and Anchialos did not accept that 
these cities were to be yielded to the king of Bulgaria Constantine Tich 
(1257-1277)77, while George Sphrantzes in the early 15th century mentions 
the denial of the δῆμος of Sparta to welcome the despote Theodore I78. 

According to the above it is evident that the δῆμος in that period 
denotes a broad social body, which includes both members of the middle 
and lower strata of the population. Contemporary sources do not provide 
much information about the organization of the δῆμος. It is known that 
there was a kind of organization in the districts of Constantinople under 

91. A similar meaning seem to have the expression «οἱ δὲ τῆς πόλεως», Doukas, 51 and «οἱ 
τῆς Κωνσταντίνου», idem, 139.

72. George Pachymeres ΙΙ, 341; Idem ΙΙΙ, 211, IV, 401, 445, 561 «τῶν τῆς πολιτείας 
χρησίμων», 597 «τὸ πρωτεύον τῆς πολιτείας»; Critoboulos, 41; Gennadios Scholarios, 169.

73. George Akropolites, 75 «ἐπεὶ δὲ φθάσοι ἐς Μελένικον, πάντα προῦπτα τοῖς 
ἐποίκοις ποιεῖται καὶ σφᾶς αὐτοὺς διεγείρει προδοῦναι τὸ ἄστυ τῷ βασιλεῖ». These terms, 
however, could also denote all the urban population, as is shown in the footnotes referred to 
them. Especially the ἔποικοι and οἰκήτορες, who are usually found in the sources next to the 
archontes and the clergy, seems that they were denoting the organized people and they were 
receiving privileges from the byzantine emperors. See Patlagean, L’immunité, 596-597.

74. George Akropolites, 21-22; John Cantacuzenus ΙΙΙ, 243-244.
75. George Pachymeres ΙV, 321 and ΙΙΙ, 31 respectively.
76. George Akropolites, 8.
77. George Pachymeres II, 443.
78. George Sphrantzes, 204 «οὐκ ἤθελον δεχθῆναι αὐτὸν ὁ δῆμος ἀλλὰ μάλιστα καὶ 

ὕβρεσιν ἐνέπλυνον».



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

116

the supervision of the «δήμαρχοι»79. This organization was formed after 
the recapture of Constantinople in 1261 and was based on the form that 
existed before the conquest of the city by the crusaders in 1204. As for 
the leader of the δῆμος in each district it seems that he used the old name 
of the circus-factions’ leader. As we have already mentioned the δήμαρχοι 
were responsible for the security and maintenance of order in the city80. 
According to Pseudo-Kodinos, in court ceremonies the flag of the δήμαρχοι 
followed that of the despotes and the archontes81. Doukas, also, mentions the 
«δημοκρατοῦντας» as leaders of the δῆμος. Specifically, when the Ottoman 
sultan Bayezid (1389-1402) asked from the emperor John V (1341-1391) 
tο pay taxes and send one hundrend soldiers under the leadership of 
John’s son, the emperor «μὴ ἔχων βοήθειαν ἐκ τινος τῶν ῥηγάδων ἢ τῶν 
ἀριστοκρατούντων ἢ τῶν δημοκρατούντων, εἰς τοῦτο κατένευσεν»82. It is 
possible that there was a similar organization in the «γειτονίαι» (districts) 
of provincial cities83. 

In the sources of the 14th and 15th century the «τῆς πολιτείας 
ἄρχοντες» or «πολιτικοί ἄρχοντες» are found, as we have already 
mentioned,in Constantinople, Thessalonica and Serres. They were mainly 
members of the middle social grouping who participated in the public affairs 
as representatives of the people so in Constantinople as in Thessalonica and 
Serres and were usually distinguished by the senate or the «συγκλητικοὺς 
ἄρχοντες»84. It is possible that these archontes, along with the δἠμαρχοι, 

79. Nicephorus Gregoras ΙΙ, 608; George Sphrantzes, 386.
80. See above n. 36.
81. Pseudo-Kodinos. Traité des offices, ed. J. Verpeaux, Paris 1966, 196 «Ὄπισθεν δὲ 

τῶν τοιούτων βασιλικῶν φλαμούλων ἵστανται τὰ τῶν δεσποτῶν καὶ τῶν ἀρχόντων, οὐ 
μὴν καὶ κατὰ τάξιν· τούτων δ’ αὖ ὄπισθεν τὰ τῶν δημάρχων».

82. Doukas, 75.
83. See for example, A. Guillou, Les archives de Saint-Jean-Prodrome sur le mont 

Ménécée, Paris 1955, no. 9 (1321) «γειτονίαν τὴν λεγομένην τοῦ ἁγίου Βασιλείου» (in 
Serres); Actes de Vatopédi II. De 1330 à 1376, ed. J. Lefort – V. Kravari – C. Giros – 
K. Smyrlis, Paris 2006, no. 85 «γειτονία τοῦ Ἁγίου Μηνᾶ» (in Thessalonica). Cf. John 
Cantacuzenus ΙΙ, 287 «Ὁ δὲ ἐπὶ τῆς ἔξω Διδυμοτείχου συνοικίας δῆμος οὐ πολλῷ ὕστερον 
οὐκ ἀνεκτὸν ἡγούμενοι» (in Didymoteicho).

84. For Constantinople see mainly Das Register des Patriarchats von Konstantinopel, 
vol. 2, ed. Herbert Hunger – Otto Kresten – Ewald Kislinger – Carolina Cupane, [CFHB 
19/2], Wien 1995, no. 111 (1337-1338); Acta et Diplomata graeca medii aevi sacra et profana, 
eds. Franciscus Miklosich – Iosephus Müller, vols. 1-6, Bonn 1860-1890, here v.2, 472, 493, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 117

participated in the demos’ organization as its representatives in the council 
of archontes in the provincial cities, like Thessalonica and Serres, or in 
assemblies, synods, trials and other public events so in the capital as in 
other cities85. The process of selecting the representatives of the people 
and the function of its organization it is not known. The evidence of the 
sources permit us to suggest that the δῆμος or its representatives did not 
act as an independent political authority, except perhaps from the period 
of civil conflicts, but participated in the exercise of power mainly through 
the institutional collective bodies, such as the council of archontes in the 
provincial cities and assemblies86.  

The members of the δῆμος acted collectively and participated in 
various public events, such as the entrance of the emperor in the capital 
or other cities87 and in court ceremonies88. The demos, usually through 
its representatives, participated also in church synods, assemblies, trials 
and embassies89. In addition, it could display its discontent on several 

495. For Thessalonica see Actes de Vatopédi II, no. 144 (1375). For Serres see Lisa Bénou, 
Le codex B du monastère Saint-Jean-Prodrome (Serrès), τ. 1 (XIII-XV siècles), Paris 1998, 
no. 23, no. 127. Cf. Kiousopoulou, Emperor or Manager, 91-95; Kontogiannopoulou, Αστικά 
συμβούλια, 16-18, 25-26. 

85. See above n. 31, 32.
86. It seems that the distinction between the «συγκλητικοί» and «τῆς πολιτείας 

ἄρχοντες» was primarily social and denoted the members of the high aristocracy that 
participated along with the members of the middle social stratum in the council of archontes 
in the provincial cities or in various public affairs in the capital. 

The people’s organization in the Byzantine cities was never ceased to exist and the people 
undertook political action (see for example in the 10th century Leonis Diaconi Historiae, ed. 
C. B. Hase [CSHB 11], Bonn 1828, 100, where the senate is distinguished by the prominent 
citizens; in the 11th century see Michael Attaliates, 244). But its participation in decision-
making passed normally through the official institutions of the state, as mentioned above. 
Only in the 15th century is the politeia treated in the sources as an independent political 
power, when asked its opinion in crucial matters, like the choice of an emperor (see below n. 
93-95). But even then it does not seem to influence substantially political developments.

87. See John Cantacuzenus Ι, 426; Idem ΙΙ, 491; Doukas, 139. See also George Pachymeres 
ΙΙΙ, 97, 261; Idem IV, 321, 401, 413, 445.

88. George Pachymeres ΙΙΙ, 221; Doukas, 111. See also George Akropolites, 6 (βασιλεὺς 
παρὰ παντὸς ἀναγορεύεται τοῦ λαοῦ).

89. George Pachymeres ΙΙΙ, 103 (trial of Bekkos, «τῶν λαϊκῶν οἱ ἐλλόγιμοι»), 211 (trial 
of Strategopoulos in 1294 «τῶν τῆς πολιτείας ὅσον περιφανές τε καὶ ἔκκριτον»); Idem ΙV, 
449 (trial of despote Michael Angelos in 1304 «τῶν τῆς πολιτείας»), 595-597 (harangue); 



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

118

occasions90 by taking part in uprisings91 thus affecting in many cases 
political developments, especially during the civil wars of the 14th century92. 
Moreover, from the second half of the 14th century, when the Byzantine 
State became gradually tributary of the Ottoman sultan, it seems that the 
citizens were taken into account, at least formally, in decision making. Both 
Laonikos Chalkokondyles and George Sphrantzes mention the question 
addressed by Bayezid to the citizens of Constantinople (Βυζάντιοι), during 
the conflict between Manuel II (1391-1425) and Andronicus IV (1376-1379) 
for the occupation of the throne, about their preference for the succession 
of the byzantine throne93. The «πολιτεία»94, that is the representatives of 
the δῆμος, appears in this political context as a third pole of power next 

Nicephorus Gregoras Ι, 70, 169-170 (trial of Bekkos, «ὅσοι τῶν ἐλλογίμων»), 395-398 
(embassy), 531 (trial of conspirators in 1336), 557 (trial of Barlaam in 1341 «Ὅθεν ἐκυροῦτο 
συγκροτηθῆναι δικαστήριον ἐν τῷ μεγίστῳ νεῷ τῆς τοῦ θεοῦ Σοφίας, παρόντος καὶ 
βασιλέως αὐτοῦ μετὰ τῶν τῆς συγκλήτου λογάδων, καὶ ὅσοι τῶν σοφωτέρων ἀνδρῶν»); 
Idem ΙΙΙ, 538 «καὶ ἅμα ἕῳ τῇ ὑστεραίᾳ συνηθροικὼς ἱερέων ἐκκλησίαν καὶ ὅσοι τοῦ 
κλήρου καὶ ὅσον τοῦ δήμου πλησιόχωρόν τε καὶ πρόσοικον ὑπῆρχε τῷ περιωνύμῳ τῆς 
τοῦ θεοῦ σοφίας νεώ»; John Cantacuzenus Ι, 385-388 (assembly in Chios), 522 (assembly 
in Arta); Idem ΙΙ, 217 (assembly), 351 (assembly), 420 (assembly), 490 (assembly); Laonikos 
Chalkokondyles I, 57; George Sphrantzes, 196.

90. Nicephorus Gregoras Ι, 169 «καὶ ἔσται κατὰ τῶν δοκούντων ἀδικεῖν ἐκ τοῦ δήμου 
λοιδορία μακρὰ, νῦν μὲν ὑπ’ ὀδόντα ψιθυριζομένη, μετὰ δὲ κύκλους ἔστιν οὕς ἐνιαυτῶν 
ἀνακεκαλυμμένη καὶ ὕπαιθρος».

91. Heisenberg, Johannes Batatzes, 230 «ἀλλὰ καὶ τοὺς δήμους ἑκάστης πόλεως 
τεταραγμένους ἰδὼν ἐν ἀλλήλοις καὶ στασιάζοντας ᾤκτειρε»; Nicephorus Gregoras I, 408 
«τῶν τοῦ πολιτικοῦ δήμου στασιωτῶν», 413 «δεδιὼς τὴν τοῦ δήμου στάσιν», 426 «τοῦ 
δήμου τὴν φορὰν ἀνεχαίτισε»; Idem ΙΙ, 180 «οἱ δῆμοι δὲ ὑπὸ τῶν στασιαστῶν ἀγόμενοι 
καὶ τῶν ἀπόρων, τὰ βασιλίδος ᾑροῦντο μᾶλλον», 681 «στάσις ἐγεγόνει τοῦ δήμου» (in 
Trebizond); John Cantacuzenus ΙΙ, 176-179, 287, 545.

92. Nicephorus Gregoras Ι, 501 (where many of the people prompted the patriarch 
to negotiations for the union with the Latin Church); John Cantacuzenus Ι, 104 «… οἵ τ’ 
ἐφεστηκότες ταῖς πόλεσιν ἡγεμόνες, ὑπό τε τῶν ἰδίων ἕκαστος πολιτῶν ἐκβιαζόμενος καὶ 
τὴν ἀδηλίαν δεδοικότες τῆς τύχης, οὐκ εἰδότες πρὸς ὁπότερον τῶν βασιλέων τὸ κράτος 
χωρήσει, τῷ δυνατωτέρῳ τὸ νῦν ἔχον φαινομένῳ καὶ αὐτοῖς ἐπικειμένῳ παραδώσουσι τὰς 
πόλεις». Also in 1347 the money-changers were strong enough to prevent the imposition of 
economic measures by John Cantacuzenus (III, 34-42). Cf. Oikonomidès, Hommes d’affaires, 
64.

93. Laonikos Chalkokondyles I, 57. See also George Sphrantzes, 196.
94. Critoboulos, 41.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 119

to the senate and the emperor, although they do not seem to substantially 
influence political developments95.

Through its collective action, δῆμος was trying to make its own 
demands, which were first of all the protection of the empire’s territory 
and the reinforcement of its defense. When the ruler was indifferent or 
detrimental to the state’s territorial integrity, the people of the cities took its 
fate in their own hands exercising in this way pressure on the governor for 
a more rational foreign policy. The sources give us many examples. George 
Pachymeres, for example, mentions the discontent of the people, because of 
the reduction of maritime forces by Andronicus II and the popular outburst 
against the Catalans and the Genoese of the capital in 1305 after the attack 
led by the first against the Byzantines96.    

Also, in many cases the citizens of provincial cities decided whether 
to permit the entrance of a specific individual in their city97 as well as to 
support one or another potential ruler98. We only mention the case of despote 
Theodore I of Peloponnese99, who between 1397 and 1404 had decided, 
before the Ottoman threat, to yield most of his territory to the Knights of 
St John of Rhodes. The inhabitants of Sparta, however, refused to welcome 
the Knights and «πολεμεῖν Ῥοδίοις φανερῶς ἤρξαντο, καὶ ψήφισμα 
γέγονε κοινόν, ὅρκοις τὸ βέβαιον ἐσχηκός, ἢ τοὺς Φρερίους ἐξελάσαι τῆς 
αὑτῶν ἢ τεθνάναι»100. With the bishop of the city at their head, they rose 
in revolt101. The despote Theodore I regained his territory, and in 1404 the 
treaty of Vassilopotamos forced the Knights withdrawn from the towns they 
had seized102.

95. See also Kiousopoulou, Emperor or Manager, 169-170.
96. George Pachymeres IV, 581 «καὶ θροῦς ἠγείρετο παμπληθής…καὶ τὴν τῶν Ῥωμαϊκῶν 

νεῶν κατῃτιῶντο κατάλυσιν, ὡς οὐκ ἂν πάθοιεν τοιαῦτα, εἰ ὁ συνήθης στόλος περιὼν 
ἐξηρτύετο, καὶ πολλὰ καὶ παρὰ τὸ εἰκὸς διελάλουν» and 595. Cf. Kontogiannopoulou, 
Ανδρόνικος, 55; Matschke – Tinnefeld, Gesellschaft, 78-81.

97. George Akropolites, 8, 10 (the citizens of Nicaea); Doukas, 89.
98. George Akropolites, 21 (the citizens of Adrianople), 75, 149, 172; George Pachymeres 

ΙΙ, 443; Nicephorus Gregoras Ι, 16, 457; Doukas, 81-83; D. Balfour, Politico-historical Works 
of Symeon archbishop of Thessalonica (1416/17 to 1429) [WBS 13], Wien 1979, 57.

99. PLP, no. 21460.
100. Παλαιολόγεια καὶ Πελοποννησιακά, ed. S. Lambros, vol. 3, Athens 1926, 90.
101. George Sphrantzes, 204.
102. D. Zakythinos, Le Despotat grec de Morée. Vie et institutions, London 1975, 95. 

See also George Sphrantzes, 204, where the δῆμος of Sparta refused to welcome the despote 
Theodore I in the city.



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

120

Moreover, the people demanded that economic pressures and social 
injustices affecting mainly the middle and lower strata be reduced. According 
to Nicephorus Gregoras, Andronicus III gained the sympathy of the people 
of the Thrace and the capital in his fight against his grandfather Andronicus 
II, with promises for reduction of taxes and deliverance from the political 
inaction of the old emperor, which had enabled the state enemies to prey 
upon its lands and occupy its cities103. Also, in 1347 the money-changers 
of Constantinople put political pressure on John Cantacuzenus and thus 
prevented the imposition of economic measures by the emperor104. In 
addition, Symeon, archbishop of Thessalonica in the early 15th century, 
reproached, the archontes of the city because they perpetrated injustices105.

We also mention the protests of both the patriarch Athanasius and 
Nicolaus Cabasilas against the speculators106 and the social contradictions 
highlighted by Alexios Makrembolites107. Especially during the second 
civil war of the 14th century the social rivalries, which were smoldering 
mainly in the urban centers, manifested in violence. The regime of Zealots 
in Thessalonica that prevailed for almost a decade was the culmination of 
those rivalries108. 

The people also defended the preservation of the Orthodox doctrine and 
expressed their opposition to the Union with the Latin Church109, although 

103. Nicephorus Gregoras Ι, 392, 397, 399.
104. John Cantacuzenus ΙΙΙ, 34-42. Cf. Oikonomidès, Hommes d’affaires, 64. 
105. Balfour, Symeon, 47 «Καὶ ἄρχοντες μὲν κατασπαταλῶσι, θησαυρίζουσί τε καὶ 

ὑπεραίρονται κατὰ τῶν ὑπὸ χεῖρα, πᾶν ἀδικίας ἔργον ἀνέδην διαπραττόμενοι, οὐ μόνον 
οὐδὲν ἀποδίδοντες Θεῷ, ἀλλὰ καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ ἀφαρπάζοντες καὶ τοῦτο εἶναι ἀρχὴν 
ἡγούμενοι ἑαυτῶν καὶ τὸ τοὺς πενομένους καὶ ὑπ‘ αὐτοὺς μηδὲ φύσεως ἀνθρωπίνης 
σχεδὸν εἶναι νομίζειν».

106. George Pachymeres ΙV, 509; Maffry Talbot, Correspondence, no. 106; R. 
Guilland, Le traité inédit ‘Sur l’usure’ de Nicolas Cabasilas, in:  Εἰς μνήμην Σπ. Λάμπρου, 
Athens 1935, 269-277.

107.Alexios Makrembolites, 203-215.
108. See mainly Nicephorus Gregoras ΙΙ, 674-675, 796; John Cantacuzenus ΙΙ, 176-179, 

233-235, 287, 568 ff.; Idem ΙΙΙ, 108, 117. Cf. J. Barker, Late Byzantine Thessalonike: A 
Second City’s Challenges and Responses, DOP 57 (2003) 5-33, mainly p. 16-21.

109. Doukas, 317 «Ὁ χυδαῖος οὖν καὶ ἀγοραῖος λαὸς ἐξελθόντες ἐκ τῆς αὐλῆς τοῦ 
μοναστηρίου, ἐν καπηλείοις κρατῶντες ἐν χερσὶ τὰς φιάλας πλήρεις ἀκράτου ἀναθε
μάτιζον τοὺς ἐνωτικούς, πίνοντες εἰς πρεσβείαν τῆς εἰκόνος τῆς Θεομήτορος».



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 121

in some cases representatives of the people proposed the reconciliation of 
the two Churches110.

The expression of popular discontent in combination with the general 
weakening of the Byzantine State led the emperors to come into frequent 
contact with the δῆμος or its representatives, through the convocation of 
assemblies or harangues111 that they addressed to it in various circumstances 
so as to justify or impose their policy. We mention indicatively two cases where 
the emperors appealed to popular approval for economic or defence issues. 
First, the assembly called in 1347 by John Cantacuzenus for the ratification 
of tax measures112. Second, the assembly called in 1348 by the Empress 
Irene in order to respond appropriately to the embassy of the Genoese, who 
demanded the disarmament of the Byzantine fleet. The senators and «ὅσοι 
τοῦ Βυζαντίων δήμου συνετώτεροι εἶναι ἐδόκουν» attended this assembly 
and the Εmpress inquired «τὴν ἑκάστου γνώμην»113.

Moreover, the concession of privileges to the cities especially from 
the early 13th century onwards, as also the judicial reforms by the first 
Palaeologoi are illustrative examples of the emperors’ efforts to fulfill the 
demands of the δῆμος, in its wide sense114.

To summarize, the presence of the δῆμος in the sources of the period 
under study is not simply a re-use of the classical term derived from ancient 
literature but is related to the reorganization of the capital after its recapture 
in 1261, and more precisely to the organization of the city’s districts under 
the leadership of δήμαρχοι. The people in the provincial cities were also 
expressed in the sources after the reconquest of Constantinople with the 
term δῆμος. The δῆμος is also connected to the rise of the middle social 
class, which is subsumed in its notion. During these years the δῆμος was a 

110. Nicephorus Gregoras Ι, 501 «ἀπεσταλμένοι παρὰ τοῦ Πάππα (1334-5), διαλεξό
μενοι περί τε εἰρήνης καὶ ὁμονοίας τῶν ἐκκλησιῶν. καὶ ἦν εὐθὺς ἰδεῖν πολλοὺς τῶν τοῦ 
δήμου ζῆλον μὲν λαμβάνοντας, οὐ κατ’ ἐπίγνωσιν δὲ, καὶ πρόχειρόν τινα καὶ ἀταμίευτον 
προτείνοντας γλῶσσαν καὶ πρὸς γε ἔτι συνωθοῦντας καὶ αὐτόν γε τὸν πατριάρχην ἐς 
διαλέξεις».

111. George Pachymeres ΙV, 569, 595; Nicephorus Gregoras Ι, 532.
112. John Cantacuzenus ΙΙΙ, 34-39.
113. Nicephorus Gregoras ΙΙ, 846.
114. See Kontogiannopoulou, Ανδρόνικος, 125-127; Patlagean, L’immunité, 591-601; 

D. Kyritses, The ‘Common Chrysobulls’ of Cities and the Notion of Property in Late 
Byzantium, Σύμμεικτα 13 (1999) 229-245.



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

122

not homogeneous broad social body, which included members of both the 
middle and the lower social stratum. It is obvious that, while representing 
the δῆμος in collective bodies, the members of the middle social stratum 
were making their own demands. General terms such as λαός, οἰκήτορες, 
πολῖται, πολιτεία, ἔποικοι seem to have in many cases a similar meaning 
to that of δῆμος. Until the fall of the empire the δῆμος did not seem to act as 
an independent political authority which was regularly taken into account 
in decision making. Nevertheless, the organization and political action of 
the δῆμος especially through assemblies and uprisings, related to the general 
political developments of the era, indicate that its role in decision-making 
policies was in certain cases decisive.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 101-124

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 123

The Notion of Δημοσ and its Role in Byzantium 
During the Last Centuries (13th-15th C.)

The notion of demos/δῆμοι (people/circus factions) has been a favorite 
subject in modern research and various opinions have been formulated 
regarding to its organization and the role it played in political developments. 
In modern bibliography referred to the period with which we are concerned 
(13th-15th c.) the term δῆμος denotes generally the lower strata of the urban 
population, that is, small merchants, artisans and various laborers. However, 
through the systematic study of that period’s sources certain nuances can 
be detected in the meaning of the term δῆμος, which, apart from the lower 
social stratum, also seems to include the middle social class and moreover 
denotes a larger group that contains both the lower and the middle social 
stratum. This paper examines the concept of δῆμος and similar expressions, 
the social composition of this body and its role in the political life of the era, 
based on the sources of the late Byzantine period (13th-15th c.).

The presence of the δῆμος in the sources of the period under study 
is not simply a re-use of the classical term derived from ancient literature 
but is related to the reorganization of the capital after its recapture in 
1261, and more precisely to the organization of the city’s districts under 
the leadership of δήμαρχοι. The people in the provincial cities were also 
expressed in the sources after the reconquest of Constantinople with the 
term δῆμος. The δῆμος is also connected to the rise of the middle social 
class, which is subsumed in its notion. During these years the δῆμος was a 
not homogeneous broad social body, which included members of both the 
middle and the lower social stratum. It is obvious that, while representing 
the δῆμος in the collective bodies, the members of the middle social stratum 
were making their own demands. General terms such as λαός, οἰκήτορες, 
πολῖται, πολιτεία, ἔποικοι seem to have in many cases a similar meaning 
to that of δῆμος. Until the fall of the empire the δῆμος did not seem to act as 
an independent political authority which was regularly taken into account 
in decision making. Nevertheless, the organization and political action of 



Anastasia Kontogiannopoulou

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 101-124

124

the δῆμος especially through assemblies and uprisings, which are related 
to the general political developments of the era, indicate that its role in the 
decision-making policies was in certain cases decisive.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Georgios Theotokis

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries in the Service of the 
Byzantine Emperors (9th-11th C.)

Numbers, Organisation and Battle Tactics in the Operational Theatres 

of Asia Minor and the Balkans

It is common knowledge to everyone who has dealt with the history of 
the Byzantine Empire that non-Greek mercenaries were employed by the 
Emperors since the times of the Late Roman period, frequently and in 
large numbers depending on the occasional needs of the Imperial army for 
additional high-quality manpower1. Narrowing down our analysis to the 
period of the “Reconquest” (956-1025), a time when the Empire was in 
desperate need for large quantities of able-bodied and experienced soldiers 
to conduct its wars in the East and the Balkans, we have ample examples of 
large bodies of non-Greek troops finding their way to the Imperial pay-rolls, 
not yet termed as «μισθοφόροι» (the person who receives pay in Greek) 
but rather as “allies” (σύμμαχοι) or “foreigners” (ἐθνικοί)2. It was roughly 

1. On the employment of non-“Roman” mercenaries in the fourth century: J.H 
Liebeschuetz, Barbarians and Bishops: army, church and state in the reign of Arcadius, 
Oxford 1990, 7-85.

2. Compare with: Constantinus Porphyrogenitus, De Administrando Imperio, Greek 
text edited by Gy. Moravcsik; English translation by R. J. H. Jenkins, Washington D.C. 
1967, 13. 96, p. 70, 31. 40, p. 148; Constantine Porphyrogenitus, Three Treatises on Imperial 
Military Expeditions, ed. J. F. Haldon, [CFHB, vol. 28], Vienna 1990, pp. 118-9; The Taktika 
of Leo VI, text, translation and commentary by G. T. Dennis [Dumbarton Oaks Texts 12], 
Washington DC, 2010, XVI. 54, XVIII. 212, 365, 620, XX. 290, 305, 379, 385, 456, 801; 
The Anonymous Book on Tactics, in: Three Byzantine Military Treatises, tr. G. T. Dennis, 
Washington 1985/latest edition 2008, 18, p. 292; Presentation and Composition on Warfare 
of the Emperor Nicephoros, in: Sowing the Dragon’s Teeth: Byzantine Warfare in the Tenth 



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

126

during the following period of the Epigonoi of the Macedonian dynasty 
(1025-56) that we begin to observe a slight change in terminology by 
chroniclers, who are using the term μισθοφόροι instead, thus indicating a 
period of change in the way the Empire was recruiting its mercenaries3. But 
what was the difference between these large units of foreign mercenaries and 
the westerners that first appeared in the Imperial Court in the second half 
of the eleventh century?

The troops that had been employed by the Byzantine Empire to cover 
its needs for large quantities of soldiers were supplied, primarily, by states 
like Armenia and the neighbouring principalities of the Caucasus, Bulgaria, 
Hungary and Kiev. These were not only neighbouring countries, but in many 
cases were either in cordial relations with Constantinople or were depended 
upon their trading agreements or were simply satellite or vassal states. And 
in order to raise these sizeable enough units, Constantinople had to have the 
permission and active cooperation of their respective lords or overlords. 

If we examine the case of the Byzantine expedition in Sicily in 1038, 
when 300 mounted Normans took part in that campaign sent by Gaimar of 
Salerno, a suzerain of the Normans of Aversa and a vassal of the Empire4. 
The example of the Normans fits in the already established pattern of 
the Byzantines employing large units of mercenary soldiers to cover their 
occasional need for troops, thus marking the first case of a “Frankish” unit 
being employed by a Byzantine expeditionary force. However, these Frankish 
troops that first arrived in the mid-eleventh century, although they should 
have been receiving a fixed pay (ρόγα – σιτηρέσιον), their main difference 
was that they were employed as individuals – materialistic volunteers who 
had travelled long-way in search for sufficient pay and the opportunity to 
pillage and destroy, literally matching the term “soldiers of fortune”. Further, 
the contingents of troops provided by the aforementioned states were serving 

Century, tr. and ed. by E. McGeer, Washington 1995, I. 52, p. 14; J.-A. de Foucault, Douze 
chapitres inedits de la tactique de Nicephore Ouranos, TM 5 (1973) 308-9; Cecaumenus, 
Strategicon, ed. B. Wassiliewsky – V. Jernstedt, St. Petersburg 1896, 95; Nicephori Bryennii, 
Historiarum Libri Quattuor, ed. P. Gautier [CFHB, vol. 9], Brussels, 1975, 91, 259, 265, 27.

3. The use of μισθοφόρος as “wage-receivers” is first seen in the work of Skylitzes 
who uses it along with the older terms σύμμαχοι and ἐθνικοί. See the detailed analysis by: 
J. Shepard, The Uses of the Franks in Eleventh-Century Byzantium, Anglo-Norman Studies 
15 (1993), 280-1. 

4. An analysis of this campaign, along with bibliography, can be found in p. 140. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 127

the Emperor for a limited number of campaigns, and maybe even a single 
campaign, while a large number of Franks served under Imperial generals 
for many decades, either for or against the Emperor. Thus, the 300 Normans 
of the 1038 campaign, although they were sent by Gaimar of Salerno who 
was a vassal of Byzantium, they were not their native subjects and they 
were serving George Maniaces under their own leaders, namely William 
and Drogo Hauteville. A significant number of them were still referred to as 
“Maniakatoi” by Anna Comnena in 10785, serving the rebel dux Nicephorus 
Bryennius at the battle of Kalavryai against the Imperial army.

But even before the first appearance of Franks as individual mercenaries 
in the service of the Byzantine Emperors in the mid-1040s, troops from 
Russia had already left their mark in the Byzantine army and society, mostly 
due to the famous regiment of the Varangians which was in the personal 
service of the Byzantine Emperors. A number of studies have been published 
on these two types of mercenaries, the Varangians and the Franks, and I 
owe to mention two of them which served me as guides through the writing 
of this paper. Regarding the Varangians in Byzantine service, a great study 
is Sigfus Blöndal’s The Varangians of Byzantium, translated and revised by 
Benedikt Benedikz, which offers a magnificent insight into the mysterious 
world of these warriors through the examination of Greek, Latin, Rus, Arabic, 
Armenian and, most significantly, Scandinavian and Icelandic sagas6. For 
the establishment of Frankish mercenaries in the Byzantine Empire and the 
career of their officers in the period 1040s-80s, the classic study of “The 
Uses of the Franks in Eleventh-Century Byzantium” by Jonathan Shepard is 
of great value to any historian of the period7.

However, no study has attempted to examine these significantly 
different mercenary groups and compare their fighting tactics with those of 
their enemies on each of the two major operational theatres of the Byzantine 

5. Annae Comnenae Alexias, (2 vols.), ed. D. R. Reinsch – A. Kambylis [CFHB, vol. 
40], Berlin 2001, I. v, 21-22. 

6. S. Blöndal, The Varangians of Byzantium, tr. and ed. by B. Benedikz, Cambridge 
1978 (latest edition, 2007); I did not have the chance to go through: Wladyslaw Duczko, 
Viking Rus: Studies on the Presence of Scandinavians in Eastern Europe, Leiden 2004.

7. Shepard, The Uses of the Franks, 275-307; see also: J. -C. Cheynet, “Le Role des 
Occidentaux dans l’Armée Byzantin avant la Premiére Croisade”, in: Byzanz und das 

Abendland im 10. und 11. Jahrhundert, ed. E. Konstantinou, Köln 1997, 111-28.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

128

Empire, the Balkans and Asia Minor. Thus, not structuring my analysis on a 
chronological basis but rather on the different enemies that these mercenaries 
were facing in different geographical conditions, the main objective of my 
research is to give answers to a series of questions; what evidence do we have 
about the organisation of the mercenary units of the Rus, the Varangians and 
the Franks and in what numbers were they descending at Constantinople? 
What were the political circumstances that led to their employment by the 
Emperors throughout our period of study? What was their standing in the 
Byzantine military establishment? Did they pose any threat to the central 
government? What evidence do we have about their battle and siege tactics 
and their overall role in each operational theatre?

The formal date for the introduction of the Varangian Guard to the 
Byzantine military establishment is widely considered to be the year 9888. In 
that year, the Emperor Basil II was faced with the one of the most challenging 
tasks of his reign which was the suppression of a rebellion led by two of the 
most powerful families of Asia Minor, the Phokades and the Skleroi9. With 
the rebel armies marching against him and in a desperate need for troops he 
turned to Prince Vladimir of Kiev, who agreed to send him 6,000 elite troops 
in exchange for the hand of a πορφυρογέννητη princess, Basil’s sister Anna. 
But even before the arrival of the Varangians, Swedish warriors from Russia 
had already left their mark in the Empire for more than a century. The 
earliest surviving records that indicate a Swedish-Russian presence in the 
Constantinopolitan court dates back to the reign of Theophilus (829-42), 
when “a Rus ambassador” participated in an embassy sent by the Emperor 
to Louis the Pious on 18th May 83910. It is reasonable to think that these 

8. G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State, Oxford 1989, 304; A. A. Vasiliev, 
History of the Byzantine Empire, (2 vols.), Madison, 1928-29, I, 392; M. Angold, The 
Byzantine Empire, 1025-1204, London 1997, 25.

9. C. Holmes, Basil II and the Governance of Empire (976-1025), Oxford 2005, 
240-99; Eadem, Political Elites in the Reign of Basil II, in: Byzantium in the Year 1000, ed. P. 
Magdalino, Leiden 2003, 35-69, especially 44-56; J.-C. Cheynet, The Byzantine Aristocracy, 
(8th-13th c.), in: The Byzantine Aristocracy and its Military Function, ed. J.-C. Cheynet, 
Ashgate-Variorum 2006, 281-322.

10. Annales Bertiniani [MGΗ. Scriptores 5], ed. G. Waitz, Hannover 1883, vol. 20, 434; 
for a translation into English: The Annals of St-Bertin, tr. J. L. Nelson, Manchester 1991, 
44. See also A. V. Riasanovsky, The Embassy of 838 revisited: some Comments in connection 
with a “Normanist”source on Early Russian History, Jahrbücher für Geschichte Osteuropas 
10 (1962), 1-12.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 129

particular emissaries must have been sent by a Swedish-Russian ruler in an 
attempt to seal a trading deal, but unfortunately the sources are not clear at 
this point.  

What might have brought the Swedish-Rus11 warriors in close contact 
with the Byzantines would have been the raids of their chieftains during 
the previous decade that threatened the archondate of Cherson, in the 
north coasts of the Black Sea, and it is implied that the root cause for the 
unsettled situation in the north was indeed the Rus from southern Russia12. 
However, it is widely believed that the official date for the establishment 
of firm relations between Byzantium and the Rus was the year 860 which 
marks their first siege of Constantinople. In its aftermath, we find treaties 
being drawn between Michael III and the Russians in the years 866 and 
868 where it is clearly noted that troops should be sent to the Emperor’s 
personal service13. 

For the following decades the relations between the Rus and Byzantium 
remained mostly cordial, though it is important to mention one of the terms 
of the Russian - Byzantine treaty of September 911, which followed the 
Russian siege of Constantinople in 907, that “Whenever you [Byzantines] 
find it neccessary to declare war, or when you are conducting a campaign, 

11. The Russians were an amalgamation of Scandinavian – mainly Swedish – settlers 
and Slavic and Finno-Ugrian nomads. From now on only the term Rus will be used, mainly 
as a geographical term that will include Russians of both Slavic and Scandinavian origin, 
unless specified otherwise. For more on the debate concerning the origin of the ninth and 
tenth century Rus: G. Vernadsky, The Origins of Russia, Oxford 1959, 198-201; Blöndal, 
The Varangians of Byzantium, 1-14; H. R. E. Davidson, The Viking Road to Byzantium, 
London 1976, 57-67. A. Carile, Byzantine Political Ideology and the Rus’ in the tenth-
twelfth centuries, Harvard Ukrainian Studies, 12/13, Proceedings of the International 
Congress commemorating the Millenium of Christianity in Rus’- Ukraine (1988/1989), 400-
413.

12. De administrando imperio, 42. 76-78, p. 186. This issue has been largely debated in: 
A. A. Vasiliev, The Goths in the Crimea, Cambridge Mass. 1936, 108 ff; J. B. Bury, A History 
of the Eastern Roman Empire, from the fall of Irene to the accession of Basil I, London 1912, 
417-8; D. Obolensky, The Byzantine Commonwealth, London 1971, 175-6; S. Franklin – J. 
Shepard, The Emergence of Rus, London 1996, 85.

13. Anecdota Bruxellensia I, Chroniques byzantines du Manuscrit 11376, ed. F. 
Cumont (1894), 33-4. This chronicle was compiled in the eleventh century and we have to be 
cautious about the information we derive from it. For a much detailed study and an extensive 
literature: A. A. Vasiliev, The Russian attack on Constantinople in 860, Cambridge Mass. 
1946. 



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

130

providing any Rus desirous of honouring your Emperor come at any time 
and wish to remain in his service, they shall be permitted in this respect to 
act according to their desire”14. This Russian-Byzantine treaty of 911 was 
further developed to a treaty of friendship and alliance after the Russian 
siege of Constantinople in 941 and the peace-treaty of 944, signed after 
Prince Igor’s show of power in the Danube in 943. In that treaty of 944, 
we read: “And if our [Byzantine] Empire needs military assistance from 
you against our adversaries, we shall write to you Great Prince [Igor], and 
he shall send us as many troops as we require. And so other nations shall 
learn what amity the Greeks and the Rus entertain toward each other”15. 
The importance of these aforementioned treaties, along with the one which 
ended the 971 campaign by Svyatoslav in the lower Danube and simply 
confirmed the previous one of 94116, and the gradual conversion of the 
Kievan Russians to Christianity in the same period17 ,were fundamental for 
the Rus who wished to serve as professional soldiers in the Imperial Army. 
Especially after 944 they had ample opportunities to do so.

The most important operational theatre of the Empire through the 
period of the “Reconquest” was, undoubtedly, Cilicia and Syria. In Egypt 
there were the Ikhshidites, nominal masters of Syria as well, who were ousted 
by the Fatimids of Ifriqiya in 969. In the meantime, the Hamdanid dynasty 
had established itself at Mosul and Aleppo, in 944/5, staying in power until 

14. Povest Vremennykh Let, ed. V. P.Adriannova-Peretts, Moscow and Leningrad, 
1950, cols. 29-36; The Russian Primary Chronicle, Laurentian Text, tr. and ed. by S. H. 
Cross – O. P. Sherbowitz-Wetzor, Cambridge Mass. 1953, 64-68; see also: G. Ostrogorsky, 
L’Expedition du Prince Oleg contre Constantinople en 907, Annales de l’Institut Kondakov 
11 (1939), 47-62; A. A. Vasiliev, The Second Russian Attack on Constantinople, DOP 6 
(1951), 161-225; for a detailed study of the Russian-Byzantine treaties of  911, 944 and 971, 
see: S. Mikuchi, Etudes sur la diplomatique russe la plus ancienne, Krakow 1953; J. Shepard, 
Some problems of Russo-byzantine relations c. 860-c. 1050, The Slavonic and East European 
Review 52 (1974), 10-33; J. Malingoudi, Die russisch-byzantinischen Verträge des 10. Jhds. 
aus diplomatischer Sicht, Thessaloniki 1994.

15. Povest Vremennykh Let, i. 45-54; The Russian Primary Chronicle, 72-77.
16. Povest Vremennykh Let, i. 72-74; The Russian Primary Chronicle, 89-90
17. The famous visit of Princess Olga to Constantinople, in 957, and her conversion to 

Christianity. The Primary Chronicle talks about an agreement made between Constantine 
VII and Olga before her departure for Kiev: “You [Olga] promised me that on your return to 
Rus’ you would send me many presents of slaves, wax, and furs, and despatch soldiery to aid 
me”. Povest Vremennykh Let, i. 62-63; The Russian Primary Chronicle, 83.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 131

the Byzantine conquest of Antioch in 969, being reduced to a vassal state 
after that. The Arab armies18, consisted primarily of two categories of troops; 
first, we had the regular troops – the professionals, the conscripts and the 
volunteers (ghazis), with large numbers of Bedouin and Sudanese auxiliary 
units (abid); also, we had the foreign mercenaries – specialists who performed 
particular roles in battle, primarily infantry units of Iranian Daylami, along 
with Kurds and steppe Turkish and Khorasanian cavalry of slave-soldiers 
(ghulam mamluk)19. The battle tactics and equipment of the Arabs were 
very similar to those of the Byzantines, revealing the great influence of the 
Eastern Roman Empire upon them throughout the centuries, meaning they 
were fighting on horseback at full gallop and in closed formation intending 
to deliver a heavy blow rather than encircle and harass the enemy20. However, 
we have to note that certain units of the Arab armies were fighting in a 
similar way with that of the Seljuks, more specifically the Berber auxiliary 
units armed with a lance, with Nicephoros Phocas devoting much attention 
to them in his Praecepta Militaria21. 

In this period that began with the abortive expedition against the 
Umayyad Muslims of Crete in 949, some 629 Rus participated in the 

18. For the best accounts on the organisation, consistency and battle tactics employed 
by the Hamdanids and Fatimids: E. McGeer, Sowing the Dragon’s Teeth, 225-46; C. W. C. 
Oman, A History of the Art of War in the Middle Ages AD 378-1485, (2 vols.), London 
1924 (latest edition: 1991), I, 208-16; B. J. Beshir, Fatimid Military Organization, Der Islam 
55 (1978), 37-56; W. J. Hamblin, The Fatimid Army during the Early Crusades, PhD thesis, 
University of Michigan 1985; Y. Lev, Infantry in Muslim armies during the Crusades, in: 
Logistics of Warfare in the Age of the Crusades, ed. J. H. Pryor, Ashgate 2006, 185-206.

19. In contrast to the vast numbers of mounted archers that the Seljuks could put in 
the field, this element was not as dominant in the Aghlabid, Tulunid, Ikhshidite – and later 
the Fatimid – and the Hamdanid armies: J. L. Bacharach, African Military Slaves in the 
Medieval Middle East: The Cases of Iraq (869-955) and Egypt (868-1171), International 
Journal of Middle East Studies [13. 4 (1981)], 478-80; Hamblin, 85-7; Y. Lev, Regime, Army 
and Society in Medieval Egypt, 9th-12th Centuries, in: War and Society in the Eastern 
Mediterranean, 7th-15th Centuries, ed. Y. Lev, Leiden 1997, 120-22, 129.

20. Leo VI, Tactica, XVIII. 110, 114; see also: T. G. Kolias, The Taktika of Leo VI and 
the Arabs, Graeco-arabica 3 (1984), 129-35.

21. They are identified as the Arabitai (Ἀραβίται) and they were the main reason for 
the adding of the third line of horsemen in the Byzantine cavalry formations of the tenth 
century: Praecepta Militaria, II. 101-110, p. 28.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

132

campaign which was sent by Constantine VII22, while we also know that 
about 700 Rus had already been employed by Leo VI in his Cretan expedition 
against the Arabs in 912, being paid 7,200 nomismata23. Five years after 
the second failed expedition against Crete, in 954, Bardas Phocas – the 
Domestic of the Scholae – is said to have brought a number of Rus with him 
in northern Mesopotamia in his campaigns against the Emir of Aleppo 
Saif-ad-Daulah24. The campaigns in Upper Mesopotamia can be traced 
back almost continuously since the early 930s, conducted under the brilliant 
generalship of John Curcuas, the same general who was summoned to deliver 
the capital from the danger of the Russian invasion of Bithynia in 94125. Did 
he personally introduce a number of Russians into the units of his army? 
We cannot say with certainty but it is quite possible. Whatever the case, a 
number of Rus and Bulgarian soldiers had been active in Mesopotamia and 
Armenia since the Byzantine campaigns of 94726. It would have been very 
interesting, indeed, if we were able to reconstruct the Rus fighting tactics 
primarily against the infantry of the Iranian Daylami under the command 
of the Hamdanids of Aleppo. The latter had very similar equipment with the 
Rus, meaning large battle-axes and swords, accompanied with two-pronged 
spears (zupin or mizraq). Their ethnic background made them excellent 

22. Constantinus Porphyrogenitus, De Cerimoniis Aulae Byzantinae, [CSHB, 5-6], ed. 
I. Reiske – E. Weber, Bonn 1829-30, I, 664ff.; A.A Vasiliev, Byzance et les Arabes, 867-959, 
(4 vols.), Brussels 1968, II, p. 334. Most likely a part of them would have participated in 
the Byzantine reinforcements sent to Italy in 934/5. Constantine VII writes about 415 Rus 
being transported by 11 chelandia. See: De Cerimoniis, I, 660; J. Gay, L’ Italie meridionale 
et l’Empire Byzantine depuis l’avenement de Basile Ier jusqu’a la prise de Bari par les 
Normands (867-1071), (2 vols.), Paris 1904, I, 210; J. H. Pryor – E. M. Jeffreys, The Age of 
the Δρόμων, the Byzantine Navy ca 500-1204, Boston 2006, 189.

23. De Cerimoniis, I, 654; for the conquest of Crete by the Arabs: V. Christides, The 
conquest of Crete by the Arabs (ca. 824): a turning point in the struggle between Byzantium 
and Islam, Athens 1984, 157ff.; D. Tsougarakes, Byzantine Crete from the 5th century to the 
Venetian Conquest, Athens 1988; C. Makrypoulias, The Navy in the Works of Constantine 
Porphyrogenitus, Institute for Graeco-Oriental and African Studies 6 (1995), 1-19. 

24. Mutanabbi, Poem on Hadath, in: Byzance et les Arabes, 867-959, ed. A. A. Vasiliev 
and trans. M. Canard, Brussels 1950, vol. 2.II, 331; Canard, M., Histoire de la Dynastie des 
Hamdanides de Jazira et de Syrie, Alger 1951, 779. 

25. ODB, (3 vols.), ed. by A. P. Kazhdan, New York 1991, II, 1156-57; Ostrogorsky, 
History of the Byzantine State, 277.

26. A. Rambaud, L’Empire grec au Xe siècle: Constantin Porphyrogénnète, Paris 1870, 
425.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 133

fighters in mountainous and broken terrain where the cavalry could not 
operate, with the Taurus Mountains of Cilicia and the broken terrain in 
Syria being the perfect battle-ground for them, thus we pressume they would 
have met with the Rus in battle at some point27.

In the third and final expedition against the Cretan Arabs commanded 
by Nicephoros Phocas in 960/1, the elite unit that preceded the rest of the 
invading army and broke through the coastal defences of the Arabs probably 
consisted of an unknown number of Rus28, most likely foot-soldiers judging 
by the nature of their mission, and it is reasonable to believe that these elite 
and battle-hardened troops would have been of much use to Nicephorus II 
against Aleppo in 962. According to Leo the Deacon, during the early years 
of Nicephorus’ reign, a number of Rus is mentioned to have taken part in an 
expedition launched against the Kalbite Muslims of Sicily, in 964-5, which 
resulted to a complete failure for the Imperial forces at Rametta29. Next year, 
however, the Imperial fleet managed to capture Cyprus from the Arabs, 
and although no reference is made by the chroniclers, it is quite likely that 
Russian troops would have taken part in that expedition as well.

So far, the cardinal distinction between the aforementioned troops and 
those in the Varangian Guard after the year 988 was that the former were 
employed as individuals, and although they had even managed to penetrate 
into the tagmatic unit of the ἑταιρεία already since the years of Michael 
III30, they never formed a separate and distinct unit like the Varangians. It 
seems that these Russian troops were primarily infantry units, basing our 
conclusions mainly on the nature of their missions and upon considering 
that in all the cases when they arrived outside the walls of Constantinople 

27. For the Daylami: McGeer, Sowing the Dragon’s Teeth, 233-6; C. E. Bosworth, 
Military Organisation under the Buyids of Persia and Iraq, Oriens 18 (1965-66), 149-51. 

28. Leonis diaconi, De Velitatione bellica Nicephori augusti, ed. C. B. Hase, [CSHB, 4], 
Bonn 1828, 7-18, 24-8; The History of Leo the Deacon: Byzantine military expansion in the 
tenth century, tr. by A. M. Talbot, Washington D.C. 2005, 60-9, 76-9.

29. Leo the Deacon, 65-8; The History of Leo the Deacon, 115-7; Ibn-el-Athir, Kamil 
fit-ta ta’rih, tr. M. Canard, in: Byzance et les Arabes, 867-959, ed. A. A. Vasiliev, 160-1; 
Liutprand of Cremona, The Works of Liutprand of Cremona, Antapodosis, Liber de Rebus 
Gestis Ottonis, Relatio de Legatione Constantinopolitana, trans. with and introduction by 
F. A. Wright, London 1930, p. 261; see also: G. L. Schlumberger, Un empereur byzantin au 
dixième siècle, Nicéphore Phocas, Paris 1890, 447-9; M. Amari, Storia dei Musulmani di 
Sicilia, (3 vols.), Catania 1935, v. II, 304-15. 

30. De Cerimoniis, 579, 682; Schlumberger, Nicéphore Phocas, 295.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

134

they had been transported by their famous μονόξυλα (“single-strakers”), 
relatively small wooden vessels with low hull that could hardly have had 
space for the transportation of horses. Leo the Deacon, who describes 
Svyatoslav’s Danube expedition of 969-71, gives us a description of the Rus 
warriors’ defensive formations: “They [Rus] quickly seized their weapons and 
shouldered their shields that reached to their feet31, and drew up into a strong 
close formation and advanced against the Romans. Since the Scythians [Rus] 
were on foot (for they are not accustomed to fight from horseback, since 
they are not trained for this), they were not able to withstand the spears 
of the Romans”32. But even when the chroniclers talk about the Rus setting 
out against “Tsargrad” by horse and boat, it is much more likely that they 
hired mercenary troops, like they did with the Patzinaks, the Varangians 
from Sweden and other Turkic nomads in 907, 944 and 97133. Finally, 
an interesting note is written by the Emperor Nicephoros Phocas in his 
Praecepta militaria, where the javeliners who constituted a fifth of a typical 
1000-man infantry drungus (or taxiarchy) of the period were “either Ros or 
other foreigners”34, while the late tenth century treatise On Tactics mentions 
these troops forming elite units of heavily armed infantry, probably spear 
men or javeliners35, escorting the Emperor and performing special duties 
during the campaign.

31. Ποδηνεκεῖς θυρεούς: Leo the Deacon, pp. 133, 144; The History of Leo the Deacon, 
pp. 180, 188. Compare the shape of the shield with the Viking and Norman ones of the 
period: J. K. Siddorn, Viking Weapons & Warfare, Stroud 2003, 39-60; an excellent analysis 
of the Byzantine shield can be found in: T. G. Kolias, Byzantinische Waffen. Ein Beitrag 
zur byzantinischen Waffenkunde von den Anfängen bis zur lateinischen Eroberung [BV 17] 
Vienna 1988, 88-133.

32. Leo the Deacon, pp. 133-4, 143; The History of Leo the Deacon, p. 180, 188.
33. Povest Vremennykh Let, i. 22, 29, 44; The Russian Primary Chronicle, 60, 64, 71-2; 

Joannes Scylitzes, Ioannis Scylitzae Synopsis historiarum, ed. I. Thurn, [CFHB, Berlin 1973], 
I, 288; Leo the Deacon, p. 108. This practice eclipsed by the coming of the eleventh century. 
See: B. Grekov, Kiev Rus, Moscow 1959, 461-71; G. Vernadsky, The Origins of Russia, 257, 
265.

34. εἰ μὲν εἰσίν ἀκοντισταί, εἴτε Ρῶς εἴτ’ ἕτεροι ἐθνικοί: Praecepta Militaria, I. 52, p. 
14.

35. The text reads: “Let him [the Emperor] also have some Rus and malartioi.” Malartioi, 
according to Dennis were later (11th century) referred to as κονταράτοι (spearmen). Thus 
the Rus would probably have belonged to the same category or perhaps, javeliners: “On 
Tactics”, 10. 37-40, p. 280; 19. 35, p. 294.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 135

A new era, however, for the mercenary forces employed by the Byzantines 
began in the late 980s with the coming of the Scandinavian regiment of the 
Varangians in Constantinople. We read in Psellus’ description of their arrival: 
“The Emperor Basil was well aware of the disloyalty of the Romans, but not 
long before this a picked band of Scythians had come to help him from the 
Taurus. These men, fine fighters, he had trained in separate corps and put 
them in a division with other foreign troops, and sent them out against the 
enemy”36. The fact that this unit was mixed with other mercenaries, bearing 
in mind that the Byzantines used to keep the units, both indigenous and 
foreign, ethnically and geographically coherent, makes us think that this 
core of 6,000 men would have been increased with existing troops from 
Russia, of either Slavic or Scandinavian origin37, already in service. And 
by the time the Varangians arrived in the capital and won their first battle 
against the rebels at Abydos (13th April 989), they immediately replaced 
the Excubitai38 as the personal guard of the Emperor. In addition, they 
were divided into the “Varangians of the City” (οἱ ἐν τῇ πόλει Βάραγγοι), 
who guarded the Emperor and escorted him in his tours, either within the 

36. Although we have to bear in mind that Psellus cannot be taken as an authority in 
military matters: The History of Psellus, edited with critical notes by C. Sathas, London 1899, 
7-8, from now on: Psellus; M. Psellus, Fourteen Byzantine rulers: the ‘Chronographia’ of Michael 
Psellus, tr. E. R. A. Sewter, London 1966, I, 13-15, pp. 34-5, from now on: Chronographia. 
For the documentation of the arrival of the Varangian regiment, see also: Skylitzes, II, 444; 
Ioannis Zonaras, Annales [CSHB, 41], 42.1, 42.2, Bonn 1841-97, III, 553; for an edition into 
modern Greek: Ιωάννης Ζωναράς, Επιτομή Ιστοριών, μτφ. Ι. Γρηγοριάδης, Αθήνα 1995-99; 
Asochik, Histoire Universelle, tr. E. Dulaurier – F. Macler, Paris 1883-1917, II, 164-5; 
Yahya-ibn-Said Antaki, Histoire de Yahya-ibn-Sa’īd d’Antioche, continuateur de Sa’īd-ibn-
Bitriq, ed. and tr. I. Krachkovskii – A. A.Vasiliev, Paris 1932-57, Patrologia Orientalis, t. 18, 
fasc. 5, 425-6.

37. Whether these troops before the 980s were of Slavic or Scandinavian origin is 
debatable. Even if the newly arrived Scandinavian Varangians were reinforced by existing 
forces of “Scythians”, we must remember that the Byzantine chroniclers used this term to 
describe all the Rus, both of Slavic and Scandinavian origin. See: Povest Vremennykh Let, i. 
29; The Russian Primary Chronicle, 64.

38. Elite unit of Constantinopolitan noblemen who were responsible for the defence of 
the Imperial Palace. They should not be confused with the men of the Etaireia who formed 
the Emperor’s life-guard. See: J. B. Bury, The Imperial Administrative System in the Ninth 
Century, London 1911, 57-60; H. J. Kühn, Die byzantinische Armee im 10. und 11. Jahrhundert: 
Studien zur Organisation der Tagmata, Wien 1991, 93-104; A. Christophilopoulou, Βυζαντινὴ 
Ἱστορία, Thessaloniki 21997, II, 335; Blöndal, The Varangians of Byzantium, 18-21.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

136

capital or in his campaigns, and the “Varangians outside the City” (οἱ ἔξω 
τῆς πόλεως Βάραγγοι) who were stationed in key posts in the provinces39. 
In fact, it is worth quoting a letter found in the Primary Chronicle, allegedly 
sent from prince Vladimir to Basil II: “Varangians are on their way to your 
country. Do not keep many of them in your city, or else they will cause 
you such harm as they have done here. Scatter them therefore in various 
localities, and do not let a single one return this way”40.

This elite regiment of fighters would certainly have accompanied Basil II 
in his series of campaigns, both in the East and in the Balkans. In the Syrian 
expedition of 999, when Basil II was called to restore order in the region after 
the duke of Antioch’s defeat by the Fatimids the year before, the Emperor 
besieged and captured Raphanea and Emesa. According to the History of the 
Muslim chronicler Yahia-ibn-Said, an unknown number of Varangians was 
used in the operations, with their presence being made known by their burning 
of a church where people had taken refuge41. The same army that left Cilicia 
and Syria can be found in Armenia in the following year, when an Armenian 
chronicler notes the presence of the Varangian regiment, clearly foot soldiers 
that used horses for transportation, in full-strength in the Armenian palace42.

Regarding the Empire’s Balkan struggle against the Bulgarians in Basil 
II’s reign, although the great Byzantine general Nicephorus Ouranos had 
inflicted a serious blow to them in 997, it was only after the Emperor’s 
return to Constantinople in 1001 that the great counter-offensive began43. In 

39. Blöndal, The Varangians of Byzantium, 45.
40. Povest Vremennykh Let, i. 79; The Russian Primary Chronicle, 93; the chronicler 

erroneously copies this letter under the year 980.
41. Yahya-ibn-Said Antaki, Histoire de Yahya-ibn-Sa’īd d’Antioche, continuateur 

de Said-ibn-Bitriq, ed. and tr. I. Krachkovskii – A. A. Vasiliev, Paris 1932- 57, Patrologia 
Orientalis, t. 23, fasc. 3, 458; G. Schlumberger, L’épopée byzantine à la fin du dixième siècle, 
(2 vols.), Paris 1896-1905, II, 152-3; B. S. Benedikz, The Evolution of the Varangian Regiment 
in the Byzantine Army, BZ 62 (1969), 24.

42. Asochik, Histoire Universelle, 165; Aristakès de Lastivert, Récit des Malheurs 
de la Nation Arménienne, trans. with introduction and commentary by M. Canard – H. 
Berbérian, Brussels 1973, 4.

43. P. M. Strässle, Krieg und Kriegführung in Byzanz: Die Kriege Kaiser Basileios II. 
gegen die Bulgaren (976-1019), Köln 2006, 296-301; J.-C. Cheynet, “La politique militaire 
byzantine de Basile II à Alexis Comnène”, ZRVI 29-30 (1991), 61-74, especially 61-64; P. 
Stephenson, The legend of Basil the Bulgar-Slayer, Cambridge 2003, 11-49; Idem, Byzantium’s 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 137

an attempt to cut Tsar Samuel off from his traditional Bulgarian territories 
of the lower Danube, Basil conducted a series of campaigns44, sometimes 
taking place throughout the year, attacking Sardica and advancing towards 
Pliska (the former Bulgarian capital) and both the Great and Little Preslav. 
The two major battles he fought and won over Samuel took place in 1004, not 
far from Skopje, and ten years later he nearly reached his goal of pacifying 
the Bulgars in the famous battle at the Kleidion Pass (29th July 1014)45. 
Although no detailed mentioning is made by our contemporary sources46, 
it is almost certain that throughout this period Basil would have used his 
elite Varangians to sweep off any Bulgarian elements from Macedonia, 
Thessaly and the areas of Great and Little Preslav. It would be fascinating 
to be able to reconstruct their fighting tactics in the mountainous regions 
of Macedonia and Bulgaria against the infantry forces that the Bulgarians 
were able to put to the field and see whether they were used as elite units 
like in Syria or Crete. 

To understand the military tactics employed by the Bulgars from the 
late eighth until the early eleventh centuries we need to examine two factors; 
their ethnic background and the geography of the Balkan Peninsula. The 
Onogur-Bulgars47 were a Turkish tribe that by the late ninth century it 
would have been classified to the group of nations which Leo VI identifies 

Balkan frontier: a political study of the northern Balkans, 900-1204, Cambridge 2000, 47-80. 
Although the author’s ground-breaking opinions should be viewed with some caution; J. V. A 
Fine, The Early Medieval Balkans, Ann Arbor Michigan 2008, 188-200.

44. This is the old established view of Basil marching against the Bulgars every year. See: 
Skylitzes, I, p. 348. Stephenson argues that Skylitzes’ comments are exaggerated: Stephenson, 
The Legend of Basil the Bulgar-Slayer, pp. 21ff; Byzantium’s Balkan frontier, 66-79.

45. J. Haldon, The Byzantine Wars, Stroud 2001, 107-8.
46. Skylitzes, I, 348-51.
47. Οn the origins of the Bulgars: D.M. Lang, The Bulgarians, From Pagan Times to 

the Ottoman Conquest, Southampton 1976, 21-92; Ευάγγελος Κ. Κυριάκης, Βυζάντιο και 
Βούλγαροι, 7ος-10ος αι.: συμβολή στην εξωτερική πολιτική του Βυζαντίου, Αθήνα 1993; 
I. Kafesoglu, Origins of Bulgars, Ankara 1986; G. Feher, Culture of Turco bulgars, Magyars 
and other peoples akin to them: Impact of Turkish culture on Europe, Ankara 1986:  M. 
Whittow, The Making of Orthodox Byzantium, London 1996, 262-98; the most recent study 
is: E. N. Luttwak, The Grand Strategy of the Byzantine Empire, London 2009, 171-96;  Γ. 
Καρδαράς, Η Πολεμική Τέχνη των Πρώιμων Σλάβων (Στ΄-Ζ΄αι.), Βυζαντινά Σύμμεικτα 18 
(2008), 185-205.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

138

as the Scythian tribes – the Magyars, the Patzinaks and the Bulgars48. They 
were largely a nomadic nation of light horsemen armed mainly with spears 
and bows, with their fighting tactics being very similar to the Turkish ones49. 
The Balkans present a very rugged and fragmented landscape, with few 
major fertile plains in Thessaly, Thrace and the Danube area and around 
two thirds of the peninsula are covered with high mountains50. Thus, in 
order to successfully deal with the Byzantine army, and especially the heavy 
tagmatic cavalry, the Bulgars had to take advantage of the terrain, and in 
many occasions that was exactly what they did by either trying to lure the 
Byzantine units deep into hostile territory and trap them by blocking the 
mountain roads and passes with fell timber51, like Pliska (811), Anchialos 
(917) and Kleidion (1014)52, or simply trying to avoid any pitched battle, like 
Samuel between 997-101453. 

In the period following the death of Basil II, a key date concerning the 
leadership of the Varangian Guard was the year 103454, when the younger 
half-brother of the Norwegian King Olaf II and future King Harald III 

48. Leo VI, Tactica, XVIII. 42-73.
49. Oman, The Art of War, vol. I, p. 206-7.
50. Read about Nicephorus Phocas’ brief foray into Bulgaria in 968: Leo the Deacon, 

pp. 62-3; The History of Leo the Deacon, p. 111. For an examination of the geography of 
the Balkans: Ευστρατία Συγκέλλου, Ο Πόλεμος στον Δυτικό Ελλαδικό Xώρο κατά τον 
Yστερο Mεσαίωνα (13ος-15ος αι.), Αθήνα 2008, 43-101; Strässle, Krieg und Kriegführung 
in Byzanz, 148-214; J. Koder, Der Lebensraum der Byzantiner, Wien 1984 (latest edition: 
2001), especially 20-42; M. Whittow, The Political Geography of the Byzantine World – 
Geographical Survey, in: The Oxford Handbook of Byzantine Studies, ed. E. Jeffreys – J. F. 
Haldon – R. Cormack, Oxford 2008, 219-31; Haldon, Warfare, State and Society, 46-66.

51. Leo the Deacon, pp. 105, 130-3; The History of Leo the Deacon, pp. 154-5, 176-9; 
Another factor that needs to be considered seriously is the condition of the roads and paths 
through the mountains and plains: J. Haldon, Roads and communications in the Byzantine 
Empire: wagons, horses, and supplies, in: Logistics of Warfare in the Age of the Crusades, ed. 
J. H. Pryor, Ashgate 2006, 131-58, especially 136-44. 

52. For the use of fell timber by the Bulgars to block mountainous roads and passes: 
Ἀνωνύμου Βιβλίον Τακτικόν, in: Three Byzantine Military Treatises, ed. G. T. Dennis, 
Washington D.C. 1985 (latest edition: 2008), 19. 25-32, p. 294; McGeer, Sowing the Dragon’s 
Teeth, pp. 342-43.

53. Haldon, The Byzantine Wars, pp. 71-6, 87-8, 105-8.
54. J. Shepard, A Note on Harold Hardraada: the Date of his Arrival at Byzantium, 

JÖB 12 (1973), 145-50.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 139

(Hardrada, the “Severe”) had made his way from Norway to enter the 
Varangian Guard. From this year onwards, our main primary sources 
consist mainly of numismatic and other archaeological evidence along with 
Scandinavian sagas which entail the life stories of Haraldr Sigurdarson. 
These, mainly Norwegian and Icelandic, sagas were written some 200 
years after the events had taken place, and although the writers would have 
been aware of the related poems and traditional stories, these can be quite 
misleading on a number of occasions55. According to the sagas, Harald 
and his mercenaries “served on the galleys with the force that went into 
the Grecian Sea”56. It sounds reasonable for the Empire to have used these 
experienced mercenaries in policing duties in the Aegean Sea57, an area that 
was ravaged by Arab raids in the past centuries, even more so if we consider 
the grand naval strategy that had been taking shape as early as the reign of 
Romanus III (1028-34) and involved the revival of the Imperial Fleet and the 
expulsion of the Muslims from Sicily58. However, whether the Varangians 
were used as crews of some sort of privateer ships or they actually manned 
Imperial ships, thus being under the direct command of the δρουγγάριος 
τοῦ πλωίμου, is not made entirely clear by the sources, although the last 
case seems much more likely. Further, it is important to note that in this 
early period Harald was still in command of the “Varangians outside of the 
City”, which probably had its winter quarters in the region of the Thrakesion 
theme59. 

55. K. Ciggaar, Visitors from North-West Europe to Byzantium. Vernacular Sources: 
Problems and Perspectives, in: Byzantines and Crusaders in non-Greek Sources, 1025-1204, 
ed. M. Whitby, Oxford 2007, 123-55.

56. Heimskrigla, ed. B. Adalbjarnson, Reykjavik 1941-51; Chronicle of the Kings of 
Norway (Snorri Sturluson), ed. S. Laing, (3 vols.), London 1844. The newest edition that I did 
not have the chance to go through is: Heimskrigla, History of the Kings of Norway (Snorri 
Sturluson), ed. by Lee M. Hollander, Austin Texas 1964 (4th ed.: 2002).

57. “Gyrger [George Maniakes] and Harald went round among all the Greek islands, and 
fought much against the corsairs”: Chronicle, ed. S. Laing, v. III, p. 4. Although, according 
solely to the Heimskringla, the Varangians were active in the coasts of Tunisia as well: 
Heimskringla, III, p. 75; Chronicle, ed. S.Laing, v. III, p. 6.

58. H. Ahrweiler, Byzance et la Mer, Paris 1966, 123; see also: Salvatore Cosentino, La 
Flotte Byzantine Face a l’Expansion Musulmane. Aspects d’Histoire Institutionelle et Sociale 
(VIIe-Xe Siècles), BF 28 (2004), 3-21.

59. Skylitzes, I, p. 394.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

140

The campaign that made Harald’s Varangian Guard famous throughout 
the Empire, however, was their participation in the 1038 campaign against 
the Kalbite Muslims of Sicily, under the command of George Maniakes60. 
In this campaign a contingent of them, probably around 500 under the 
command of Harald, was sent to Italy to take part in the expulsion of the 
Arabs of Sicily along with units from the Balkan mainland and 300 Normans 
from Aversa61. The Heimskringla implies that they were used to man the 
imperial naval squadron sent to patrol the coastline of eastern Sicily, while 
it is also highly likely that they were sent to reduce a number of fortified 
sites in the east and south-east of the island62. The fact that they manned 
imperial ships during this campaign is further supported by their role in 
Apulia between the years 1066-68, a very similar operational theatre where 
they patrolled the Apulian coasts and defeated a Norman fleet off Brindisi 
according to contemporary chroniclers. However, it is very regrettable that 
the Heimskringla is our only source concerning the siege-tactics of the 
Varangians in Sicily. These were the enforcement of a land-blockade, the 
digging of tunnels to undermine the city-walls, along with “unchivalric” 
tricks employed to win over an unidentified castle63.  

60. A. Savvides, Γεώργιος Μανιάκης. Κατακτήσεις και υπονόμευση στο Βυζάντιο του 
11ου αιώνα, 1030-1043 μ.Χ., Athens 2004. For his presence in Vaspurakan as a Catepan for 
one year (1036-7): G. Leveniotes, Η Πολιτική κατάρρευση του Βυζαντίου στην Ανατολή, 
το ανατολικό σύνορο και η κεντρική Μικρά Ασία κατά το Β’ ήμισυ του 11ου αιώνα, 
DPhil Thesis, Aristotle University of Thessaloniki, Thessaloniki 2007, 189, 493; Rodolphe 
Guilland, Titres et Fonctions de l’Empire Byzantin, London 1976, XIII, 10-12.

61. Cecaumenus,  97. Geoffrey Malaterra, De Rebus Gestis Rogerii Calabriae et Siciliae 
Comitis et Roberti Guiscardi Ducis Fratris Eius, [Rerum Italicarum scriptores, vol. 5.i], ed. 
L. A. Muratori, Città di Castello, 1900-. I. 7; Amatus, II. 8, in:L’ystoire de li Normant et la 
Chronique de Robert Viscard par Aime, moine du Mont-Cassin, ed. By M. Champollion-
Figeac, Paris 1835; Gesta, I, 203-6, p. 110; Skylitzes mentions 500 men: Skylitzes, I, 425. 

62. The Heimskringla tells us about the siege of four unidentified castles: Chronicle, ed. S. 
Laing, v. III, pp. 7-12. Could it be that the two of them were Messina and Syracuse, for which 
the rest of our sources talk about? See: Malaterra, 1. 7; Amatus, II. 8, 9; Skylitzes also mentions 
the capture of thirteen more cities: Skylitzes, I, p. 408. For the course of the campaign: Amari, 
Storia dei Musulmani di Sicilia, v. II, pp. 438-55; J. Gay, L’Italie Meridionale et l’Empire 
Byzantine, Paris 1904, 450-54; F. Chalandon, Histoire de la domination normande en Italie et 
en Sicile, (2 vols.), Paris 1907, I, 88-96; W. Felix, Byzanz und die islamische Welt im früheren 
11. Jahrhundert: Geschichte der politischen Beziehungen von 1001 bis 1055, Wien 1981, 207ff.

63. Chronicle, ed. S. Laing, v. III, pp. 7-12; see also: H. Davidson, A Viking Road to 
Byzantium, London 1976, 214ff.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 141

After the failure of the Sicilian expedition, the Byzantine forces were 
called to crush a Lombard rebellion in Apulia (1041). Three battles took 
place in that year, more specifically in March (Olivento), May (Ofanto) 
and September (Montepeloso) with the rebel forces consisting of Lombard 
footsoldiers and a few hundred Norman cavalry emerging victorious from 
all three of them64. At Olivento, it is more possible that the rebel Lombard 
army would have been confronted by local militias raised hastily by the 
Catepan of Bari65, but after their initial success, the Catepan Doukeianos 
managed to regroup his scattered forces and offer a second battle at Ofanto, 
on the 4th May. He probably received all the necessary reinforcements from 
Sicily66, because now we also find troops from the themes of Opsikion and 
Thrace, along with contingents from the Varangian Guard67. For the third 
and final battle of the year, although Amatus tells us that the new Catepan 
Boioannes had brought with him Varangians from the capital, and William 
of Apulia writes about reinforcements called in from Sicily, it is more likely 
that Boioannes had to rely on the forces that his predecessor had gathered 

64. There are a number of excellent studies that deal with the Norman expansion 
in the South, although none of them provide a specifically military analysis: Chalandon, 
Domination normande, vol. I; H. Tavianni-Carozzi, La terreur du monde, Robert Guiscard 
et la conquete Normande en Italie, Paris 1996; R Βunemann, Robert Guiskard 1015-1085. 
Eine Normanner erobert Süditalien, Cologne 1997; G. A. Loud, The Age of Robert Guiscard: 
Southern Italy and the Norman Conquest, London 2000. A detailed analysis of the strategy 
and military tactics of the Normans in the “early stages” of their expansion in Italy between 
1018-1068 can be found in: G. Theotokis, The Campaigns of the Norman Dukes of southern 
Italy and Sicily against Byzantium, in the years between 1071 and 1108 AD, PhD thesis, 
University of Glasgow 2010, 154ff.

65. Skylitzes does not mention the presence of elite troops at Olivento, while for the next 
battle at Ofanto a few weeks later he specifically talks about troops from the Balkan mainland 
and Varangians: Skylitzes, I, p. 426. Amatus of Montecassino notes that Doukeianos’ troops 
were “as weak as women”, meaning that they did not have sufficient military training, thus 
they could not have been troops brought from Sicily: Amatus, II, 22. See also: H. Hunger, 
Graeculus Perfidus, Ἰταλὸς ἰταμός, Unione Internazionale degli Istituti di Archeologia, 
Storia e Storia dell’Arte, Rome 1987.

66. William of Apulia notes that he asked for reinforcements after his second defeat at 
Ofanto, but he is probably wrong: Gesta, I, 310-12, pp. 114-6.

67. Skylitzes, I, p. 426. Amatus, II. 22. For the course of the battle: Amatus, II. 23; Gesta, 
I, 297-308, p. 114; Malaterra, 1.10, although Malaterra confuses Ofanto with Montepeloso; 
Chronica monasterii Casinensis, [MGH SS 34], II, 66, pp. 298-301.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

142

along with newly-recruited Apulian troops as well68. Unfortunately, next to 
nothing is known for the course of this battle and the scarce information we 
get from the chroniclers do not allow us to reconstruct the Guard’s battle-
tactics and its general role among the army’s units69.

For the following period of Constantine IX’s reign (1042-55), the 
Varangians were present in almost every operational theatre in both Asia 
Minor and the Balkans. And it was in this crucial period that the Franks 
first appear as individual mercenaries in the service of the Byzantine 
State in the year 1047, during the revolt of Leo Tornikios. The siege of the 
capital by the latter in September brought to the forefront of the political 
life of the capital a man who was very much known to the Normans in 
Italy. That person was Argyros, son of the former Lombard rebel Melus and 
Catepan of Longobardia between 1042-5, who was recalled to the capital in 
that year or early in 1046 to be given a high rank in the Imperial Court70. 
According to the primary sources, there is strong evidence to suggest that 
his coming to the capital in 1046 would have been combined with a number 
of Norman mercenaries from Italy, while it is also possible that remnants 
from Maniakes’ army would also have ended up in imperial service by the 
mid-1040s71. Coupling these two aforementioned statements, we can see 
that Argyros’ coming to Constantinople in 1046 is highly likely to have 
been combined with a number of Normans from Italy who might have 
thought that Byzantium would have been a more profitable place to offer 
their services. In addition, it is quite possible that another unknown number 
of Normans from Italy might have ended up in the Imperial Court after 
George Maniakes’ failed campaign against the Emperor in 1042, when he 
was escorted by “Romans from Italy and Albanians”, meaning of course 
Greeks from his command in Italy and local soldiers from Illyria.

68. Amatus, II, 24. Gesta, I, 328-30, p. 116. Skylitzes is adamant that no reinforcements 
were sent with Boioannes from the mainland, see: Skylitzes, I, 426-7. It would be more prudent 
if we believe Skylitzes’ account at this point because, as a senior officer of the tagmatic 
armies of the capital (δρουγγάριος τῆς βίγλας), he must have been better informed.

69. Amatus, II, 26; Gesta, I, 373-95, pp. 118-20; Chronic. Casin., II, 66, pp. 298-301.
70. ODB, 165-6. See also: A. Pertusi, “Contributi alla storia dei themi bizantini dell’ 

Italia meridionale”, Atti del 3 congresso internazionale di studi sull’ alto medioevo (1956), 
Spoleto 1958, 495-517.

71. Skylitzes, I, 439-40; Anonymous Barenses, Chronicon, [RIS, v. 151], s.a. 1047. For 
the remnants of the Maniakes’ army Michaelis Attaliatae, Historia, [CFHB, vol. 50], ed. E. 
Tsolakes, Athens 2011, 15. Psellus, 125; Chronographia, VI. 86-7, pp. 197-8;.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 143

Indeed, the Norman soldiery would not have gone unnoticed by the 
Emperor, judging by the sending of Argyros back to Bari to seek for the 
recruitment of more Normans72. We also have to mention the embassy sent 
to Duke William of Normandy by the Emperor Constantine IX, probably 
around that period, in an attempt to recruit new Normans “right from the 
source”73. 

In the Balkan theatre both the Franks and the Varangians were called 
to fight off the Patzinak penetration south of the Danube which had taken 
place in the winter of 1046/774. According to Attaliates who was an eye-
witness we do know that a Varangian contingent of unknown numbers 
took part in the 1049 campaign, while the same chronicler also mentions 
a number of Frankish troops being recalled from the Armenian border-
towns of Mantzikert and Khliat to man a number of fortresses against the 
Patzinaks during the same year75. But the first major campaign to dislodge 
the Patzinaks took place in the last years of Constantine IX’s reign, in 1052, 
when Byzantine forces penetrated in eastern Bulgaria (towards Preslav) in 
an effort to drive them out. Again we have no idea about the size or the 
consistency of the Byzantine force sent for the task, although it is likely 
that Constantine might have called for the Varangians and the experienced 
western tagmata, aware that he was dealing with very experienced mounted 
soldiers. In fact, Skylitzes rights that Constantine Arianites, Domesticus of 
the West, along with Macedonian, Bulgarian and thrakesian soldiers were, 
indeed, mobilised for that campaign76.

Another fundamental change seen in the structure of the mercenary 
Frankish troops employed by the Byzantines after 1049 was that from now 
on they would have their own leader. Hervé or Ἑρβέβιος ὁ Φραγγόπωλος77, 

72. Gesta, II. 55-60, p. 134. 
73. Gesta Guillelmi of William of Poitiérs, ed. and tr. by R. H. C. Davis and M. Chibnall, 

Oxford 1998, 96-7.
74. J. Shepard, John Mauropous, Leo Tornicius and an alleged Russian army: The 

chronology of the Pecheneg crisis of 1048-1049, JÖB 24 (1975), 61-89. 
75. Attaliates, 26-33; Cecaumenos, 22-3.
76. Skylitzes, I, 458. We have to bear in mind that in Skylitzes’ text the term τάγματα 

means the whole of the troops of a military area.
77. Hervé’s origin has not been established and we may presume that he was either a 

Norman or Frank. Frankopoulos meant, in Greek, “the son of a Frank.”: ODB, vol. I, 922; 
E.M.C Van Houts, Normandy and Byzantium, Byz 55 (1985), 554-5.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

144

a veteran of Maniakes’ Sicilian campaign78, who commanded the left wing of 
the Imperial army against the Patzinak invaders in 1049 under the general 
Catacalon Cecaumenos79. The left wing commanded by Hervé is described 
by Skylitzes as the wing of the “Roman phalanx” consisting of mounted 
Frankish mercenaries who were Hervé’s fellow-countrymen80. However, if 
we accept the probability of Hervé’s men being all Franks, their numbers 
should have been quite substantial if they made up an entire wing of the 
Imperial army’s battle-line. Even though Hervé is mentioned to have fled the 
field in disgrace, it is quite likely he returned to fight the Patzinaks a couple 
of years later, although again no specific mentioning of him can be traced 
in our sources81.

During the reign of Constantine X Doukas (1059-68) the Varangians 
were mainly used in the distant province of Longobardia against the 
expanding Norman states82. In 1066, a contingent of them was sent to Bari 
to take the initiative against the Normans in Apulia. They succeeded in 
re-taking Taranto, Brindisi and Castelanetta, with a number of them being 
posted in Brindisi, where they successfully defended it against a Norman 
assault and Otranto83. During this period and until the siege of Bari 
(1068-1071) they were employed in one of their usual tasks, meaning the 
naval patrol of the Apulian coasts84. 

In the eastern provinces of Asia Minor during the same period, a force 
of some 3,000 Varangians took part in the annexation of the Armenian 
Kingdom of Ani (1045), in operations that spread from the Byzantine 

78. Skylitzes, I, 484.
79. Cecaumenos was a senior army officer, himself a Sicilian veteran in the head of 

the Armeniac contingent under the command of Maniakes where he, probably, invested 
Messina. For more on Cecaumenos, see: A. Savvides, The Byzantine Family of Kekaumenos 
(Cecaumenus), late 10th-early 12th centuries, Δίπτυχα 4 (1986-87), 12-27.

80. ἄρχοντα τῷ τότε τῶν ὁμοεθνῶν: Skylitzes, I, 467-8.
81. Ibid., I, 467-8.
82. Loud, Robert Guiscard, 130-137.
83. Anon. Bar., s.a. 1066; Chalandon, Domination Normande, I, 183; Gay, Italie 

Meridionale, 535. For the siege of Otranto: Cecaumenus, 30; for a modern Greek edition, see: 
Kεκαυμένος, Στρατηγικόν, tr. by D. Tsougarakis, Athens 1996.

84. Lupus Protospatharius Annales [ MGH SS. Vol. 60], s.a 1071; Cecaumenos clearly 
distinguishes between the infantry units of the Rus (κονταράτοι) and the Varangians who 
were marines (πλώιμοι); Cecaumenos, 30. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 145

Armenia to Georgia and Abkhazia to the north85, while in the mid-1050s, 
a large unit of Varangians and Normans was called to defend the Imperial 
fortresses – Mantzikert in particular – in Armenia against the Seljuk raids, 
with much success86. We know that Hervé had his household in “Armenian 
lands” in the early 1050s, being sent to these areas to defend the Empire’s 
Armenian outposts87. 

As one of the most elite regiments of the Byzantine Army, the 
Varangians played a protagonist role in the coup d’etat of the summer of 
1057, the one that cost Michael VI (1056-57) his throne by the Domesticus 
of the East Isaac Comnenus. Although since the arrival of the Varangian 
Guard in 988, this elite unit had always remained faithful to its employer the 
Emperor, this was the first case where the rare phenomenon of Varangians 
facing each other is reported. The most possible explanation, however, is that 
the Emperor’s Varangians were the “Varangians of the City”, the personal 
guard of Michael VI, while Isaac must have won, not the hearts and minds, 
but rather the pockets of the “Varangians outside of the City”, who were in 
Armenia fighting the Seljuks just before Isaac’s coup d’etat broke out. 

Skylitzes and Matthew of Edessa mention the presence of Franks, this 
time specifically put on horseback, sent to Upper Armenia by Michael VI 
(1056-57) to fight-back a Seljuk raiding party in 1056, again under the 
command of Hervé88. And this Frankish contingent not only managed to 
push back the Seljuks but successfully pursued the retreating Turks. This was 
a very risky battle-tactic indeed, if we consider the characteristic battle-tactic 
of the steppe people – the feigned retreat – the aim of which was to confuse 
and demoralize the enemy, isolate and break-up the enemy’s formations89. 

85. Skylitzes, I, 474-5. 
86. Matthew of Edessa, Chronique, tr. E. Dulaurier, Paris 1858, 99-102; The Chronicle 

of Matthew of Edessa, II, 3, p. 87; Skylitzes, I, 474-5; Aristakès de Lastivert, 79-80.
87. Skylitzes, I, 485; probably in a region called Dagabare: P. Magdalino, The Byzantine 

Army and the Land: from Stratiotikon Ktema to Military Pronoia, in: Byzantium at War (9th-
12th Century), Εθνικό Ιδρυμα Ερευνών, Athens 1997, 28-9; A. J. Simpson, Three sources of 
military unrest in Asia Minor: the Norman chieftains Hervé Frankopoulos, Robert Crispin 
and Roussel de Bailleul, Mesogeios/Mediterranée 9-10 (2000), 185.

88. Skylitzes, I, 485; Matthew of Edessa, Chronique, 99-102; The Chronicle of Matthew 
of Edessa, II, 3, p. 87. 

89. Some expert works on Seljuk warfare are: Oman, The Art of War in the Middle 
Ages, v. I, pp. 206-19, 273-4; R. C. Smail, Crusading Warfare (1097-1193), Cambridge 1956, 



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

146

Regarding Isaac’s rebellion Skylitzes mentions that the general 
Catacalon Cecaumenus, one of the ring-leaders, was sent to Chaldea and 
Colonia to gather troops for Comnenus’ upcoming rebellion, and he came 
up with “two Frankish τάγματα and one Russian who were spending the 
winter in these areas”90. For these mercenary troops that eventually but very 
reluctantly followed Isaac Comnenus to his siege of Constantinople, in 1057, 
we have an eye-witness description of them from Psellus, who was one of 
the ambassadors sent by Michael VI to negotiate with Isaac: “There were 
Italians, and Scyths from the Taurus, men of fearful appearance, dressed 
in fearful garb, both alike glaring fiercely about them. The one [the Franks] 
made their attacks as their spirit moved them, were impetuous and led by 
impulse, the other [the Varangians] with a mad fury; the former in their first 
onslaught were irresistible, but they quickly lost their ardour; the latter, on 
the other hand, were less impatient, but fought with unsparing devotion 
and a complete disregard for wounds”91. What we see in this description by 
Psellus is the whole theme that dominated the Byzantine military manuals, 
from the Strategicon to the Tactica92, where the Franks were characterised 
by the tremendous impact of their cavalry charge and their limited stamina. 

From the late 1040s, but mainly in the 1050s, the Franks would have 
been permanently established in areas pointed out by the governmental 
officials to live off the land. They would have been quartered for the winter 
in the Armeniac thema, where we find their leaders holding large estates 
in the immediate period that follows, while many of them should have 
been stationed in the neighbouring themata of Chaldea, Iberia and Colonia 
along with a number of Varangians93. Thus, a very valuable source is the 
exemption acts (chrysobulls), granted to landowners or monastic houses 
from the obligation of providing shelter and all the neccessary supplies to 

75-83; J. France, Victory in the East, A Military History of the First Crusade, Cambridge 
1999, 147-9; see also: N. Zbinden, Abendlaendische Ritter, Griechen und Tuerken im ersten 
Kreuzzug: zur Problematik ihrer Begegnung, Athens 1975.

90. Skylitzes, I, 490.
91. Psellus, 199-200; Chronographia, VII. 25, 289.
92. Das Strategikon des Maurikios, ed. by G. T. Dennis, 1981; Maurice’s Strategikon: 

handbook of Byzantine military strategy, English translation by G. T. Dennis, Philadelphia 
1984 (latest edition: 2010), XI. 3, pp. 119-20; Leo VI, Tactica, XVIII. 80-95.

93. Skylitzes, I, 474.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 147

the Imperial troops94. This policy might be considered as an attempt not 
only to settle down these restless warriors, especially in a sensitive frontier 
area like the north-east Asia Minor, but also to avoid paying by cash in a 
period when the collapse of the economy was at its first stages and the coin 
had already been significantly debased by Constantine IX95. 

The second of the three Frankish commanders to be found in Byzantium 
in our period of studying was Robert Crispin96. He had followed a rather 
similar career pattern as Hervé, having sailed to Constantinople, as Amatus 
tells us, “to become a noble (chevalerie) at the Emperor’s Court”, probably 
between 1067-6997. Attaleiates tells us that after his arrival Robert was 
immediately sent east to the Frankish camps to spend the winter of 1068/9, 
along with the rest of his followers98. It is not possible to put down an exact 
figure for the troops under his command at this early stage, but Matthew of 
Edessa does mention a strong garrison of 200 Frankish knights at Sewawerat, 
north of Edessa in northern Mesopotamia, defending the castle against a

94. Actes de Lavra, ed. G. Rouillard – P. Collomp, Paris 1937, 1, 28, 80; Sathas, 
Bibliotheca graeca medii aevi, (6 vols.), Venice-Paris 1872-94, 1, 55. For more on these sources, 
see: Haldon, Warfare, State and Society, 146-48; A. Kazhdan, B. Fonkic, Novoe izdanie 
actor Lavry i ego znachenie dlja vizantinovedenija, VizVrem 34 (1973), 49; G. Ostrogorsky, 
Pour l’histoire de l’immunité a Byzance, Byzantion 28 (1958), 165-254; G. Leveniotes, Το 
στασιαστικό κίνημα του Νορμανδού Ουρσελίου (Ursel de Bailleul) στην Μικρά Ασία, 
1073-1076, M. Phil. Thesis, Aristotle University of Thessaloniki, 66ff.

95. Hendy, M., Studies in the Byzantine Monetary Economy c. 300-1450, Cambridge 
1985 (latest edition: 2008); A. Laiou – C. Morrisson, The Byzantine Economy, Cambridge 
2007; A. Harvey, Economic expansion in the Byzantine Empire, 900-1200, Cambridge 1989; 
P. Lemerle, The Agrarian History of Byzantium from the origins to the Twelfth century. The 
Sources and the Problems, Galway 1979.

96. For traces of the Crispin family in Normandy and post-Conquest England, see: M. 
Fauroux, Recueil des Actes des Ducs de Normandie de 911 à 1066, Caen 1961, 33, 34 (n. 
77).

97. Amatus, I. 8. Although the exact date is not specified by any source, we presume it 
would not have been long before his rebellion, in spring 1069, against Romanus IV (1068-71). 
In 1066 he was still in the service of Richard I of Capua. See: G. A. Loud, A calendar of 
diplomas of Norman princes in Capua, Papers of the British School at Rome 36 (1981), 
121-22.

98. συνδιαπλευσάντων αὐτῷ καὶ συναφικομένων ὁμογενῶν: Attaleiates, 96.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

148

Seljuk raid in 1065/6699. Could this mean that by the end of the decade 
Robert would have had a substantial following of several hundred knights?

After several acts of insubordination, in 1069, against imperial authority 
in the regions neighbouring his Armeniac base at Μαυρόκαστρον100 Crispin 
must have had a substantial number of followers by that time -some four 
hundred if we believe Attaleiates and Bryennius who relate the army that 
Roussel of Bailleul took over with that which Robert Crispin commanded 
before him101. 

After the defeat at Mantzikert and the deposition of Romanus, the new 
emperor Michael VII Doukas restored Crispin to his former command and 
greatly filled his castle with imperial gifts, clearly in an attempt to gain a 
strong ally against the legitimate Emperor102. Skylitzes tells us that in the 
campaign launched against the latter, in spring 1072, under Andronicus 
Doucas, where Robert was in command of the army’s left wing103. This 
would have raised great resentment and discontent, both against Crispin 
and the Emperor, from the Byzantine generals which it is duly noted by 
Cecaumenos in his Στρατηγικόν, written between the years 1075-78: “The 
foreigners, if they do not come from the royal family of their land, do not 
raise them in great offices nor trust them with significant titles; because if 
you honour the foreigner with the officium of πριμικήριος or στρατηγός, 
then what is the point of giving the generalship to a Roman? You will turn 
him [the Roman] into an enemy”104. A precedent of a Frank commanding a 
large division of the Byzantine army had already been set by Hervé in 1049. 
However the fundamental distinction, though, between these two cases is 
that Hervé commanded a division of fellow Franks under the command of a 
Byzantine general-in-command against foreign invaders (Patzinak invasion 
of 1049), while Crispin participated in civil conflicts, having the full support 
of an Emperor that the rest of the Byzantine generals quite possibly would 

99. The Chronicle of Matthew of Edessa, II, 27, pp. 107-8. Matthew also notes the 
presence of a Frank in the garrison of Edessa for the same year. Ibid., II, 28, p. 109.

100. Attaleiates, 98.
101. Attaleiates, 145; Bryennius, 147.
102. Attaleiates 97.
103. Bryennius, 135; Psellus underlines the crucial role played by Crispin in his attacking 

and breaking the enemy centre division with his cavalry unit: Psellus, 257; Chronographia, 
VII. 31-32, pp. 363-4. Attaleiates, 132-34.

104. Cecaumenos, 95.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 149

not have had, and apparently he was the dominant figure in Andronicus’ 
army in 1072, inspiring admiration not only by his men but from Byzantine 
troops as well105. The last mentioning of Robert Crispin comes from Psellus, 
probably around 1073, and has to do with his death106. 

The most famous of the Franks to have been employed by Constantinople 
in the second half of the eleventh century was, undoubtedly, Roussel of 
Bailleul, Roger Hauteville’s principal lieutenant in Sicily, who won the day 
for the Normans at the battle of Cerami in June 1063107. The fact that he is 
no longer mentioned by the “Italian” chroniclers after Cerami suggests that, 
around that period of stalemate in Sicily he decided to pursue a more profitable 
career across the Adriatic. The next mentioning of Roussel comes in 1071 
and Romanus IV’s fatal third campaign against the Seljuks where, according 
to Attaliates, Roussel’s contingent numbered around five hundred although 
no exact figures are provided108. This is important because it points out the 
dominant role played by Roussel in the command of the Frankish contingents 
after the “discharge” of Robert Crispin to Abydos just before the campaign109.

The first signs of Roussel’s ambitions for the Imperial throne can be seen 
in his insurrection against the ruling Doukas family (winter of 1073/4)110. 
Challenging Isaac Comnenus’ authority during an expedition against the 
Seljuks, Roussel defeated him in an open battle and in command of just 
400 men (1074). Roussel’s army during that period must have increased 
significantly, from 400 men to around 2.700-3.000 men, all cavalry, in just a 
few months. While at the same time, his estates and thus his power had been 
growing rapidly, thus turning him into one of the most powerful nobles in 
north-eastern Asia Minor, “having gathered a considerable force made up 
partly of his own countrymen and partly of other nationalities”111. He had 

105. Attaleiates, 134; his role is more clearly seen in Psellus’ account: Psellus, 257; 
Chronographia, VII. 39, p. 364.

106. Psellus, 257; Chronographia, VII. 39, p. 363; Bryennius, 134.
107. Malaterra, 2. 33. For Geoffrey Ridel, see: P. Skinner, Family Power in Southern 

Italy: the Duchy of Gaeta and its neighbours, 850-1139, Cambridge 1995, 157. 
108. Attaleiates, 115; Zonaras, III, 697; Haldon, Byzantine Wars, 171.
109. Amatus mentions that Roussel was captured by Alp-Arslan and released afterwards 

with Romanus, see: Amatus, I. 11.
110. Attaleiates, 143ff.; Alexiad, I. i, pp. 11-12.
111. Attaleiates 145-6; Zonaras, III, 709-712. Anna Comnena is our only source that 

does not talk solely about Franks in Roussel’s contingent. It is possible that she might be 



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

150

managed to take advantage of the desperation of the local inhabitants of 
the areas of Lykaonia and Galatia, on the Armeniac thema, for protection 
against the Seljuk raids, by establishing himself in the area and rapidly 
winning the support of the population112. 

It would be in the face of Alexius Comnenus that Roussel would find 
a cunning and much formidable rival. Sent in Amaseia in 1075 the young 
officer resorted to the plundering of Roussel’s estates and besieging the 
principal cities under his control, thus denying him his source of revenue 
and avoiding a pitched battle113.

Undoubtedly, the period of Alexius’ maturing years, meaning the 
collapsing period of the 1070s when the latter was a young officer in the 
service of the Doukas family, must had taught him a lot about how to deal 
with mercenaries, and especially the Westerners. In a significant change of 
tactics towards them, he may have allowed some of them to have their own 
commander after becoming an Emperor, but Constantine Humbertopoulos, 
a nephew of Robert Guiscard, had been living in Byzantium for a long time, 
and judging from his Orthodox-Greek name he was not a newcomer who 
had raised his own followers in a distant Imperial province, but rather a 
trusted Imperial officer who actively assisted Alexius’ rise to the throne114. 
Humbertopoulos also took part in the 1081 campaign against Robert 
Guiscard’s siege of Dyrrachium, commanding a “regiment of Franks”. But 
Alexius did not make the mistake of deploying the Frankish regiments in 
some distant winter camps in eastern Anatolia or in the Balkans, although 

confused, since she is writing about seven decades later. See: Alexiad, I. i, p. 12. In our 
contemporary primary sources like Attaleiates, Skylitzes and Bryennius the Franks are 
mentioned as cavalry, thus I presume that it would have been unlikely for Roussel to have 
introduced native infantry men in his contingent. Turks would have been employed quite 
easily but our sources would certainly have mentioned any Turks and Franks fighting side 
by side. 

112. Bryennius, 167,185. Attaleiates 153. Shepard, the Uses of the Franks, 303,  notes 
that the collection of taxes in the name of Roussel would have been undertaken by the official 
tax-collectors of the Byzantine State .

113. Bryennius, 185; Simpson, Three sources of military unrest, 196; Alexiad, I. ii, pp. 
13-14. The tactic of avoiding battle unless it is of the utmost need is stressed by Vegetius, 
Leo VI and Nicephoros Phocas, in their military manuals: Vegetius: Epitome of Military 
Science, tr. by N. P. Milner, Liverpool 2001, III, 26, 116-9; Leo VI, Tactica, XX. 36; Praecepta 
Militaria, IV. 192-208, p. 50.

114. Alexiad, II. iv-v, pp. 93-104; Shepard, The Uses of the Franks, 303-4. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 151

someone might wonder if there were indeed any areas under Byzantine 
control in Asia Minor in the 1080s where the Franks could have been 
deployed, but he rather kept them in the capital under his close supervision115.

Conclusions

In this paper I had the chance to examine two types of mercenaries 
that were employed by the Empire for its wars since the second half of the 
ninth century. On the one hand we had the Rus of Kiev who were employed 
in large numbers by the Byzantine government on the grounds of treaties 
that were signed with the official Kiev authorities since their first siege of 
Constantinople in 860 and were occasionally renewed in the tenth century. 
The fundamental difference between these troops and the units of the 
Varangian Guard that arrived in the capital in 988 was that the former 
were recruited as individuals or in large groups, but they never formed a 
distinct unit like the Varangians. The Franks, on the other hand, that are 
first recorded in service in Constantinople in the mid-eleventh century can 
be characterised as the typical “soldiers of fortune” – a term which may 
sound commonplace but it encapsulates the degree of individualism that 
characterised the relatively small number of western mercenaries that 
descended in Constantinople and which can be viewed as the source of 
their fighting techniques. And although they were registered in the Imperial 
payrolls, thus receiving a regular and fixed pay, they were materialistic 
individuals that could desert their employers whenever suited them best.

The second half of the tenth century marked a period of expansion for 
the Byzantine State in its eastern borders, with units of Rus taking part in 
the expeditions against the Umayyad Arabs of Crete in 902, 949 and again in 
960/1 when the island’s capital (Chandax) finally capitulated, while evidence 
from primary sources allow us to locate them in northern Mesopotamia, 
Armenia and Syria throughout the middle decades of the tenth century. It 
is impossible to assess the numbers of the Rus in Byzantine service at any 
period, but judging from the nature of their campaigns and from whatever 
pieces of evidence we can collect and put together from the primary sources, 
we understand that they would have been primarily infantry units that had 

115. The aforementioned Frankish regiment under Humbertopoulos is clearly seen 
to have been based at Constantinople before Alexius’ campaign against the Normans in 
Dyrrachium, in August 1081: Alexiad, IV. iv,  199.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

152

very similar equipment to their Scandinavian relatives and were completely 
unfamiliar to mounted warfare. Unfortunately, the amount of information 
we have does not allow us to reconstruct in detail their fighting tactics in 
the plains and mountainous terrains of Syria, Cilicia and Armenia. Probably 
they would have been elite heavily armed regiments of spearmen that would 
operate in conjunction with other elite tagmatic units of the Imperial Army, 
either occupying a place in the centre of the infantry formation before a 
pitched battle or – as the military treatises of the period suggest – take the 
role of javeliners in the high mountain passes of the Taurus against the 
expeditionary forces of the Muslims. 

A turning point in the history of mercenary units was the year 988, 
when the famous 6,000 strong Varangian Guard arrived in the Imperial 
Court. Chronicler material puts the Varangians at Antioch in 999, restoring 
order in the vicinity of the Syrian capital, while next year they were to 
be found in Armenia. But the most significant operational theatre in Basil 
II’s reign was Bulgaria and the struggle against Tsar Samuel (1001-1018). 
Although no specific mentioning of them can be found in the primary 
sources of the period, the Varangians – perhaps not the entire regiment but 
certainly a significant number of them – would have had a leading role in 
the sweeping operations against the Bulgarian forces in the central Balkan 
area. Further, a unit of Varangians was transported to Italy in the same 
period to face a rebellion of Lombards in Apulia, again playing a key role in 
the operations to suppress a local insurrection. And because the Lombard 
rebels enjoyed the military assistance of several hundred Norman cavalry 
men, that operation marked the first contact between Byzantine forces and 
the newly arrived Normans in Italy, although it would have been extremely 
interesting if we had any first-hand evidence as to what impression did the 
Norman fighting tactics made upon the men of the Guard.

The regiment of the Varangians would have consisted of heavy infantry 
units that were using horses for transportation and would dismount before 
battle in their typical Viking fashion. Their equipment would have been very 
similar, if not identical, to their Scandinavian relatives with contemporary 
or later accounts of the sources – including the illustrations from the 
Skylitzes manuscript in Madrid116, identifying the famous battle-axes, an 

116. A. Grabar – M. Manoussacas, L’illustration du manuscrit de Skylitzes de la 
Bibliotheque Nationale de Madrid, Venice 1979; V. Tsamakda, The Illustrated Chronicle 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 153

ideal weapon for infantry warfare117. As an elite and experienced unit they 
would have been used in special operations like the siege of a city or a castle 
and in large-scale battles they would have probably been put in the centre of 
the formation to repel any enemy cavalry attack. And Bulgaria would have 
been an operational theatre that favoured the use of these Viking warriors 
in smaller units, since the rough and fragmented terrain and the nature of 
the operations (i.e. siege of Bulgarian strongholds) did not favour mounted 
warfare. In addition, the operational role of the Varangian Guard was 
expanded in 1034 after the arrival of Harald Hardrada in Constantinople. 
The Scandinavian experience in naval warfare and the change in Imperial 
politics towards the establishment of a powerful navy during the reign of 
Romanus III, strongly favoured the assigning of units of the Guard into 
policing duties in the eastern Mediterranean. 

The 1040s was the decade that saw the arrival in large numbers of 
the first Frankish mercenaries in the Byzantine capital (1047). These were 
all primarily cavalry units, fighting in their usual Frankish manner of 
mounting a frontal cavalry charge against the enemy, a battle tactic that had 
been well known in France for several decades118. And we also have evidence 
that the Byzantines were well aware of the charge of the Frankish chivalry, 
judging by the writings of Leo VI in the early tenth century119. Their main 
operational role, judging by the evidence provided by our chroniclers, was 
the manning of key towns and fortresses in strategic border areas in both 
the Balkans and Asia Minor. A fundamental difference between these 
troops and the Rus of the previous period is that the former were serving 
under their own commanders after 1049. Indeed, the presence of Frankish 
troops in Imperial service after the late 1040s has largely depended on the 
ambitions of their leaders, and three names are frequently mentioned by the 
primary sources of this period; Hervé the Frangopolos (1049-63), Robert 
Crispin (1067/9-73) and Roussel of Bailleul (1064-80). All of them seem to 
have had a remarkably similar career, arriving in Byzantium with an already 

of Ioannes Skylitzes in Madrid, Leiden 2002; A. B. Hoffmeyer, Military Equipment in the 
Byzantine Manuscript of Scylitzes in Biblioteca National in Madrid, Granada 1966.

117. Kolias, Waffen, 162-73; K. DeVries, Medieval Military Technology, Ontario 1992, 
16-18.

118. J. France, “La Guerre dans la France feodale à la fin du IXe et au Xe Siècle”, Revue 
Belge d’Histoire Militaire 23(1979), 189ff.

119. Leo VI, Tactica, XVIII. 80-98.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

154

established reputation in Sicily (Hervé and Roussel) and Spain (Crispin). 
Thus, they were immediately transferred to a crucial border area of the 
Empire, either to the Balkans to face the Patzinaks (Hervé) or the Cumans 
(Roussel) or to Armenia (Crispin). They all had established their lands in the 
Armeniac theme and, already since the early years of their careers, they had 
managed to gather a significant number of knights in their service, varying 
from 400 to 2,500 men. Although great land-owners, it is very difficult 
to establish whether the troops in their service were household knights 
or mercenaries living off the land, or possibly both. We should highlight, 
however, that Crispin was the only one of the three who had the chance 
to command Imperial troops in military operations during the civil wars 
that followed the defeat at Mantzikert, contrary to the others who, although 
were deployed in combat alongside Imperial forces, they never commanded 
Imperial troops themselves. Eventually, their ambitions led them to mount 
rebellions against the Byzantine Emperors and they were involved in this 
period’s civil strives, taking the side of the highest bidder.

It has frequently appeared throughout this study the reference to the 
Franks as materialistic volunteers who would desert their paymasters at 
any time120. However, this can be quite misleading and the long-established 
view of them being the main cause for numerous rebellions throughout the 
centuries has been challenged by a recent series of studies121. And, indeed, 
the arguments are simple enough; no evidence can support the fact that 
indigenous troops, either thematic or tagmatic, were more loyal to the central 
government than the Franks were. In fact, more rebellions were mounted by 
the armies of the East or West in the second half of the eleventh century 
than the Franks were even capable of. Second, there is a direct correlation 
between the timing of these rebellions and their political context; Hervé 
turned against the weak government of Michael VI in the summer of 1057 
which strangely coincided with the rebellion of two of the most senior 
Byzantine generals; Robert Crispin’s insubordination against Romanus IV’s 
government took place in the Armeniac thema (spring 1069), a region with 
a political power vacuum for at least a decade due to the Turkish infiltration; 
and it was in the same region that Roussel of Bailleul had established his 
base when he was involved in the civil wars of the 1070s. In this political 

120. Attaleiates, 96,98; Strategikon, XI. 3, p. 119; Leo VI, Tactica, XVIII.  82-84.
121. Shepard, The Uses of the Franks; Haldon, Warfare, State and Society, 85-93.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 125-156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries 155

context, it was the indigenous troops that played a dominant role in the 
events rather than the Frankish mercenaries. Finally, as Shepard rightly 
puts it, it was the colourful risings of rebels that excited the curiosity of the 
chroniclers, and there may have been many “Frankish” commanders whose 
service in Byzantium was almost as illustrious as Crispin or Roussel’s, but 
who never behaved in such a way as to attract attention; that is, they never 
revolted122.

122. Shepard, The Uses of the Franks, 276.



Georgios Theotokis

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 125-156

156

Rus, Varangian and Frankish Mercenaries in the Service of the 
Byzantine Emperors (9th-11th C.)

Numbers, Organisation and Battle Tactics in the Operational Theatres 

of Asia Minor and the Balkans

This study examines two significantly different mercenary groups 
(Varangians and Franks) that played a vital part in the organisation and 
structure of the Byzantine armies after the ninth century and compare 
their fighting tactics with those of their enemies on each of the two major 
operational theatres of the Byzantine Empire: the Balkans and Asia 
Minor. Structuring my analysis not on a chronological basis but rather 
on the different enemies that these mercenaries were facing in different 
geographical conditions, the main objective of this paper is to examine what 
evidence do we have about the organisation of the mercenary units of the 
Rus, the Varangians and the Franks and in the numbers in which they were 
descending at Constantinople,  the political circumstances that led to their 
employment and their standing in the Byzantine military establishment and 
– most importantly – what do we know about their battle and siege tactics 
and their overall role in each operational theatre.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 157-171

Νικολαοσ Σ. Κανελλοπουλοσ

Περί της Στρατιωτικησ Εκγυμνασησ και Εκπαίδευσης στο Βυζάντιο 
κατά την Υστερη Περίοδο (1204-1453)

Μεταξύ των παραγόντων που επιδρούν στην απόδοση ενός στρατεύματος 
συγκαταλέγονται το ηθικό των πολεμιστών, ο εξοπλισμός τους, η πολε
μική τακτική και, σε ανώτερο επίπεδο, η επιλεγείσα στρατηγική. Σε 
αυτούς αναμφισβήτητα προστίθεται η στρατιωτική εκπαίδευση. Ο βαθμός 
ρεαλισμού της εκπαίδευσης, η διάρκεια και η έντασή της αποτελούν 
θεμελιακούς λίθους για τη βέλτιστη προετοιμασία των μαχητών. Συνδέε
ται άρρηκτα με την τακτική και την επιτυχία κατά τις πολεμικές επιχει
ρήσεις, καθώς οι στρατιώτες καλούνται να πολεμήσουν κατά τον τρόπο 
που εκπαιδεύτηκαν, ειδάλλως η μεν εκπαίδευση αποτυγχάνει ως προς 
το σκοπό της, η δε μαχητική ικανότητα του στρατεύματος τίθεται σε 
αμφισβήτηση πριν καν αυτό εισέλθει στη μάχη1.

Οι Βυζαντινοί, κληρονόμοι και συνεχιστές της ρωμαϊκής στρατιωτικής 
παράδοσης, ασχολήθηκαν με ζητήματα στρατιωτικής εκπαίδευσης. Αδιά
ψευστο μάρτυρα αποτελούν τα εγχειρίδια περί τακτικής και πολιορκητικής 
που έχουν διασωθεί, τα οποία προορίζονταν για την θεωρητική εκπαί

1. Γενικά για την στρατιωτική εκπαίδευση στον μεσαιωνικό κόσμο, βλ. J. F. 
Verbruggen, The Art of Warfare in Western Europe during the Middle Ages from the eighth 
century to 1340, μετ. S. Willard – R.W. Southern, Woodbridge 1997, 27-36. P. Contamine, War 
in the Middle Ages, μετ. M. Jones, Oxford 1984, 210-218. H. Nicholson, Medieval Warfare. 
Theory and Practice of War in Europe, 300-1500, Hampshire 2004, 113-122. Αξίζει να 
σημειωθεί ότι τον Μεσαίωνα η στρατιωτική εκπαίδευση δεν είχε τη συστηματική μορφή, 
την οποία έλαβε όταν τα στρατεύματα εξελίχθηκαν και οργανώθηκαν στους μόνιμους 
πλήρως επαγγελματικούς στρατούς της Αναγέννησης και του 19ου αιώνα.



Νικολαοσ Σ. Κανελλοπουλοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 157-171

158

δευση και κατάρτιση των βυζαντινών αξιωματούχων2. Συνήθως, ακολου
θώντας την ελληνορωμαϊκή παράδοση, αυτά περιελάμβαναν στην ύλη 
τους ειδικότερες οδηγίες για την εξάσκηση των στρατευμάτων3. Αν 
και σημαντικό ζήτημα, η εκπαίδευση του βυζαντινού στρατού δεν έχει 
προσελκύσει το ενδιαφέρον των ερευνητών, με εξαίρεση ένα μικρό αριθμό 
εξειδικευμένων μελετών, οι οποίες επικεντρώνονται στη μέση βυζαντινή 
περίοδο, για την οποία οι πληροφορίες είναι σχετικά επαρκείς4. 

Για την ύστερη περίοδο, στην οποία θα αναφερθούμε, δεν δια
θέτουμε στοιχεία αντλούμενα από στρατιωτικά εγχειρίδια σχετικά με 
την θεωρητική ή πρακτική εκπαίδευση του βυζαντινού στρατού, καθώς 
είτε δεν εγράφησαν είτε δεν σώζονται παρόμοια κείμενα5. Παρά ταύτα, 
συγκεντρώνοντας στοιχεία από τις ιστορικές πηγές και κυρίως από κείμενα, 
όπως επιστολές, εγκωμιαστικούς λόγους, φιλοσοφικές και συμβουλευτικές 
πραγματείες, έχουμε τη δυνατότητα να σχηματίσουμε μία ικανοποιητική 
εικόνα των μεθόδων εξάσκησης των στρατιωτών. Συγκεκριμένα, για τον 
13ο-14ο αιώνα, πληθώρα στοιχείων αντλούμε από τα ιστορικά έργα των 
Γεωργίου Παχυμέρη, Νικηφόρου Γρηγορά και Ιωάννη Καντακουζηνού 
(1347-1354), ενώ λιγότερο χρήσιμη αποδεικνύεται η Χρονική Συγγραφή 

2. Βλ. σχετική ανάλυση στα: A. Dain, Les stratégistes byzantins, TM 2 (1967), 317-392 
και H. Hunger, Die hochsprachliche Profane Literatur der Byzantiner, v. 2, München 1978, 
321-340 [=Βυζαντινή Λογοτεχνία. Η λόγια κοσμική γραμματεία των Βυζαντινών, τ. 3, μετ. 
Τ. Κόλιας, Αθήνα 2000, 157-182].

3. Ο αυτοκράτορας Λέων ΣΤ΄ αφιερώνει σημαντικό τμήμα των Τακτικών του στη 
στρατιωτική εκπαίδευση: The Taktika of Leo VI, έκδ. G.T. Dennis [CFHB 49], Washington 
D.C. 2010, 104-145. Στο «Περὶ στρατηγίας» αναφέρονται πληροφορίες σχετικά με την 
εκπαίδευση των τοξοτών: G. T. Dennis, Three Byzantine Military Treatises [CFHB 25], 
Washington D.C. 1985, 130-134. Επίσης, δύο κεφάλαια αφιερώνονται στο «Ἀνωνύμου 
Βιβλίον τακτικόν», το ένα εκ των οποίων αφορά την εκπαίδευση στην ορθή στρατοπέδευση 
και την διάταξη κατά την πορεία: Dennis, Military Treatises, 318-320 και 322. Τέλος 
στο «Περί παραδρομής πολέμου» αφιερώνονται αρκετές σελίδες στην εκπαίδευση του 
στρατεύματος: Le Traité sur la Guérilla (De velitatione) de l’empereur Nicéphore Phocas 
(963-969), έκδ. G. Dagron – H. Mihăescu, Paris 1986, 107-112.

4. C. M. Mazzucchi, War and Games in Byzantium, στο: War and Games, εκδ. T. 
Cornell, Woodbridge 2003, 73-83, καθώς και την βιβλιογραφία για τις κονταρομαχίες 
υποσ. 17 κατωτέρω.

5. Σχετική συζήτηση από τους M. C. Bartusis, The Late Byzantine Army. Arms and 
Society, 1204-1453, Philadelphia 1992 (ανατύπ. Philadelphia 1997), 10-11 και S. Kyriakidis, 
Warfare in Late Byzantium, 1204-1453, Leiden-Boston 2011, 4, 63-64.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 157-171

Περί της Στρατιωτικησ Εκγυμνασησ και Εκπαίδευσης στο Βυζάντιο 159

του Γεωργίου Ακροπολίτη. Ο αυτοκράτορας Θεόδωρος Β΄ Λάσκαρις 
(1254-1258) διασώζει ορισμένες πληροφορίες σε επιστολές και κείμενά 
του, ενώ σχετικά στοιχεία εντοπίζονται επίσης σε επιστολές και έργα 
βυζαντινών λογίων, όπως ο Νικήτας Χωνιάτης, ο Νικηφόρος Βλεμμύδης, 
ο Δημήτριος Κυδώνης. Αντίθετα με τους ιστορικούς του 13ου και 14ου 
αιώνα, καμία σχετική πληροφόρηση περί της στρατιωτικής εκπαίδευσης 
δεν μας παρέχουν οι ιστορικοί του 15ου αιώνα, για τον οποίο ορισμένες 
πληροφορίες συγκεντρώσαμε από κείμενα ξένων περιηγητών που 
επισκέφθηκαν την Κωνσταντινούπολη. Την έλλειψη στοιχείων, ιδιαίτερα 
στο τέλος της περιόδου που εξετάζουμε, θα πρέπει να την αποδώσουμε όχι 
μόνο στην έλλειψη σχετικών πηγών, αλλά και στην σταδιακή υποβάθμιση 
της ισχύος και της αριθμητικής δύναμης του βυζαντινού στρατού. 

Ο βυζαντινός στρατός την περίοδο μετά το 1204 περιελάμβανε 
ποικίλα στρατιωτικά σώματα, διακρινόμενα από την μέθοδο χρημα
τοδότησης, τον τρόπο με τον οποίο μάχονταν και τον οπλισμό τους ή 
την στρατιωτική υπηρεσία που επιτελούσαν. Στις τάξεις του βυζαντινού 
στρατού καταγράφονται έφιπποι πολεμιστές, βαριά ή ελαφρά 
οπλισμένοι, ιπποτοξότες, πεζοί αλλά και στρατιωτικά σώματα όπως 
η αυτοκρατορική φρουρά, οι φρουρές των κάστρων, οι φρουροί των 
συνόρων6. Η χρηματοδότησή τους εξασφαλιζόταν με διάφορες μεθόδους. 
Μία από αυτές αποτελούσε το σύστημα της πρόνοιας, στο οποίο θα 
αναφερθούμε αναλυτικότερα στο τέλος του άρθρου. Άλλες κατηγορίες 
στρατιωτών ήταν οι κάτοχοι μικρής έγγειας ιδιοκτησίας, οι οποίοι 
λάμβαναν καλλιεργήσιμη γη σε αντάλλαγμα της στρατιωτικής τους 
υπηρεσίας7 και οι μισθοφόροι, που έτειναν να αποτελέσουν μόνιμο τμήμα 
του στρατού κατά την ύστερη περίοδο8. Για τους σκοπούς της μελέτης 
μας, η πλειονότητα των πληροφοριών που διαθέτουμε από τις πηγές 
για τη στρατιωτική εκπαίδευση, αφορά τους έφιππους πολεμιστές, και 
κυρίως εκείνους που ανήκαν στο αυτοκρατορικό περιβάλλον.

Γενικά, για την ύστερη περίοδο, μας παραδίδεται η εικόνα ότι οι 
Βυζαντινοί (έστω και σε θεωρητικό επίπεδο) αναγνώριζαν την αξία της 
στρατιωτικής εκπαίδευσης. Ο λόγιος Νικηφόρος Χούμνος αναφέρει σε 
επιστολή του ότι ο στρατηγός πρέπει να δίδει ιδιαίτερη σημασία και να 

6. Bartusis, Late Byzantine Army, 270-321. Kyriakidis, Warfare, 93-96.
7. Bartusis, Late Byzantine Army, 157-190.
8. Bartusis, Late Byzantine Army, 139-156. Kyriakidis, Warfare, 101-135.



Νικολαοσ Σ. Κανελλοπουλοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 157-171

160

επιμελείται της εκπαιδεύσεως των στρατιωτών, καθώς, εάν την αμελήσει, 
το αρνητικό αποτέλεσμα θα ανακύψει στη μάχη9. Και ο καρδινάλιος 
Βησσαρίων, σε επιστολή του προς τον Κωνσταντίνο ΙΑ΄ (1448-1453), 
αποδίδει ιδιαίτερη βαρύτητα στη στρατιωτική εκπαίδευση, πρακτική 
και θεωρητική10. Αν και δεν διαθέτουμε στοιχεία για οργανωμένη στρα
τιωτική εκπαίδευση και εξάσκηση υπό μορφή γυμνασίων, διαθέτουμε 
ικανοποιητικές πληροφορίες για τρείς δραστηριότητες που θεωρούνται 
ως βασικές μέθοδοι εξάσκησης, ατομικής και συλλογικής, των στρατιωτών 
(κατά σειρά σπουδαιότητας): α) το «τζυκάνιον» β) τις κονταρομαχίες και 
γ) το κυνήγι11.

α) Το «τζυκάνιον» ήταν ένα αθλητικό παιχνίδι για το οποίο διαθέ
τουμε πληροφορίες ότι αποτελούσε μορφή στρατιωτικής εκπαίδευσης·με 
τη σύγχρονη ορολογία αντιστοιχεί στο άθλημα «πόλο επί ίππου». Διεξα
γόταν σε κατάλληλο χώρο (το «τζυκανιστήριον») από δύο έφιππες 
ομάδες, κάθε μία από τις οποίες προσπαθούσε με χρήση μπαστουνιών να 
θέσει μια μπάλα στο τέρμα της άλλης. Ήταν ιδιαίτερα δημοφιλές μεταξύ 
της βυζαντινής αριστοκρατίας και από τη φύση του αποτελούσε άθλημα 
που συνδεόταν με τους έφιππους πολεμιστές12. Σε συμβουλευτικό λόγο 
του ο Νικηφόρος Βλεμμύδηςκρίνει το τζυκάνιο, παρά την δημοτικότητά 
του, ως μη επωφελές για την εκπαίδευση των στρατιωτών. Ενδεχομένως 
ο βυζαντινός λόγιος είχε υπόψη του άλλες μορφές άσκησης, όπως οι 
κονταρομαχίες, τις οποίες θεωρούσε χρησιμότερες από το τζυκάνιο13. Ο 

9. Anecdota Nova, έκδ. J. Fr. Boissonade, Paris 1844 (ανατύπ. Hildesheim 1962), 54. 
Για τις επιστολές του, βλ. J. Verpeαux, Nicéphore Choumnos. Homme d’état et humaniste 
byzantin (ca. 1250/1255-1327), Paris 1959, 65-73.

10. Σπ. Π. Λάμπρος, Παλαιολόγεια καὶ Πελοποννησιακά, τ. 4, Αθήνα 1930, 35-36 
(στο εξής ΠΠ). 

11. Πρβλ. C. J. Rogers, Soldiers’ Lives through History. The Middle Ages, Westport, 
Connecticut 2007, 3-7.

12. Για το τζυκάνιον βλ. Σ. Γ. Γιάτσης, Το θέαμα του ιπποδρόμου και οι σωματικές 
ασκήσεις στο Βυζάντιο, Διδ. διατριβή, ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 1988, 171-186, του ιδίου Ιστορία 
της άθλησης και των αγώνων στον ελληνικό κόσμο κατά τους ελληνορωμαϊκούς, τους 
βυζαντινούς και τους νεότερους χρόνους, Θεσσαλονίκη 1998, 161-163. Β. Λυμπερόπουλος, 
Το βυζαντινό τζυκάνιο. «Παιδιὰ ὀλισθηρὰ πάντη καὶ κινδυνώδης», Διαχρονία 1 (1997), 
6-16. Βλ. επίσης ODB III, 1939.

13. Des Nikephoros Blemmydes Βασιλικὸς Ἀνδριὰς und dessen Metaphrase von 
Georgios Galesiotes und Georgios Oinaiotes, έκδ. H. Hunger – I. Ševcenco [WBS 18], Wien 
1986, 84 και 135.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 157-171

Περί της Στρατιωτικησ Εκγυμνασησ και Εκπαίδευσης στο Βυζάντιο 161

Γεώργιος Παχυμέρης αναφέρεται επίσης στην διεξαγωγή του συγκεκρι
μένου αθλήματος14. Ακόμη, ο αυτοκράτορας Θεόδωρος Β΄, μεταξύ άλλων 
γυμνασίων, αναφερόμενος στο τζυκάνιο, το περιγράφει ως την άσκηση 
με το «σμικρὸν σφαιρίδιον»15. Είναι χρήσιμο να τονίσουμε ότι το πόλο 
επί ίππου είναι άθλημα που εξασκεί ιδιαίτερα στην ιππασία και απαιτεί 
από τον αναβάτη συνεργασία με το άλογο για να επιτευχθεί ευελιξία, 
ταχύτητα και ακρίβεια κινήσεων. Είναι άρρηκτα συνδεδεμένο με την 
εκπαίδευση ταχυκίνητων ιππέων και ιπποτοξοτών, συνεπώς και με την 
τακτική των Βυζαντινών κατά τον 13ο αιώνα, όπου κυριαρχούσε ο 
ανταρτοπόλεμος ή «έμμεσος» πόλεμος16. 

β) Διοργάνωση κονταρομαχιών μνημονεύεται για πρώτη φορά στο 
Βυζάντιο την περίοδο του Μανουήλ Α΄ Κομνηνού (1143-1180)17. Μετά το 
1204 ο Γεώργιος Παχυμέρης αναφέρεται σε διεξαγωγή κονταρομαχιών 

14. Γεώργιος Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι Ι.21 και ΙΙ.9, έκδ. A. Failler, Georges 
Pachymérès Relations Historiques [CFHB 24], τ. 1, Paris 1984, 95 και 147 αντιστοίχως.

15. N. Festa, Θεοδώρου τοῦ Λάσκαρι Κοσμικὴ δήλωσις, Giornale della Società 
Asiatica Italiana 12 (1899), 50.

16. Για την άρρηκτη σχέση αναβάτη – ίππου και την εκπαίδευσή τους ώστε να 
εκτελούν ελιγμούς στο πεδίο της μάχης, βλ. C. Gilmor, Practical Chivalry: The Training 
of Horses for Tournaments and Warfare, Studies in Medieval and Renaissance History 13 
(1992), 8-13. Επίσης Γιάτσης, Σωματικές ασκήσεις στο Βυζάντιο, 179. Για την τακτική των 
Βυζαντινών, όπως διαμορφώθηκε κατά τον 13ο αιώνα, βλ. N. Kanellopoulos – J. Lekea, 
The Struggle between the Nicaean Empire and the Bulgarian State (1254–1256): Towards 
a Revival of Byzantine Military Tactics under Theodore II Laskaris, Journal of Medieval 
Military History 5 (2007), 56-69. Ν. Κανελλόπουλος, Η οργάνωση και η τακτική του 
βυζαντινού στρατού στην ύστερη περίοδο (1204-1461), Διδ. διατριβή, Παν. Θεσσαλίας, 
Βόλος 2010, 295-308. Kyriakidis, Warfare, 197-203. Τέλος, για τους ίππους των Βυζαντινών 
είναι ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα η ανάλυση του A. Babuin, Ο ίππος και η εξάρτυσή του κατά 
την ύστερη βυζαντινή εποχή, Βυζαντινά 27 (2007), 119-127.

17. Βασικές μελέτες για τις κονταρομαχίες στο Βυζάντιο αποτελούν οι εξής: Φ. 
Κουκουλές, Αγώνες, αγωνίσματα και αθλητικά παίγνια κατά τους βυζαντινούς χρόνους, 
ΕΕΒΣ 13 (1937), 65-122. Β. Πούχνερ, Η «Γκιόστρα» στην ελληνική παράδοση, Ηπειρωτικά 
Χρονικά 31 (1994), 107-163, και Του Ιδίου, Zum Ritterspiel in griechischer Tradition, 
BZ 91(1998), 435-470. Βλ. επίσης την περιγραφή των ιππέων που συμμετείχαν στις 
κονταρομαχίες τον 12ο αιώνα στο άρθρο του Σ. Λάμπρου, Ἔκφρασις τῶν ξυλοκονταρίων 
τοῦ κραταιοῦ καὶ ἁγίου ἡμῶν αὐθέντου καὶ βασιλέως, ΝΕ 5 (1908), 3-18 και σχετική 
ανάλυση στα: P. Schreiner, Ritterspiele in Byzanz, JÖB 46 (1996), 227-242. H. Maguire 
– L. Jones, A Description of the Jousts of Manuel I Komnenos, BMGS 26 (2002), 104–148. 
Επίσης Kyriakidis, Warfare, 52-57.



Νικολαοσ Σ. Κανελλοπουλοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 157-171

162

τουλάχιστον σε δύο περιπτώσεις18. Διεξαγωγή τους αναφέρεται επίσης 
κατά τον 14ο αι. από τον Νικηφόρο Γρηγορά με πρωτοβουλία του 
Ανδρονίκου Γ΄ (1328-1341) και με αφορμή τη γέννηση του υιού του Ιωάννη 
Ε΄ (1341-1391). Η αύξηση της συχνότητας των περιπτώσεων διεξαγωγής 
κονταρομαχιών από τους Βυζαντινούς θα πρέπει να οφείλεται σε 
ενίσχυση της δυτικής επιρροής, μέσω της επαφής με τους Φράγκους που 
εγκαταστάθηκαν στα εδάφη της αυτοκρατορίας19. Ο Νικηφόρος Γρηγοράς 
αναφέρει ότι οι ιππείς χωρίζονται σε δύο ίσες αριθμητικά ομάδες και 
διακρίνει το αγώνισμα σε «ντζούστρα», δηλαδή διαδοχική κονταρομαχία 
ενός εναντίον ενός ιππέα από κάθε ομάδα, και σε «τορνεμέν», όπου οι 
ομάδες εμπλέκονται ταυτόχρονα σε εκ του συστάδην σύγκρουση. Αυτές 
οι συγκρούσεις κατέληγαν σε μάχη σώμα με σώμα με χρήση ροπάλων και 
ήταν αρκετά βίαιες και επικίνδυνες, με αποτέλεσμα οι γηραιότεροι να 
αποτρέπουν τον αυτοκράτορα από τη συμμετοχή σε αυτές20. Τα δύο είδη 
κονταρομαχίας μνημονεύει και ο Ιωάννης Καντακουζηνός, προσθέτοντας 
ότι πρόκειται για αγωνίσματα με δυτική προέλευση21. Ο Ruy Gonzalez 
de Clavijo, που επισκέφτηκε την Κωνσταντινούπολη στις αρχές του 15ου 
αι., μας πληροφορεί για διεξαγωγή κονταρομαχιών στον ιππόδρομο22. Ο 
Γάλλος περιηγητής Bertrandon de la Broquière παρέστη σε κονταρομαχία 
κατά την επίσκεψή του στην Κωνσταντινούπολη το 1432. Αλλά η 
διεξαγωγή της διέφερε από την τυπική, δυτικού τύπου, κονταρομαχία. Οι 
ιππείς δεν συγκρούονταν μεταξύ τους, αλλά με χρήση ξύλινων κονταριών 
επιχειρούσαν να πετύχουν μία οριζόντια σανίδα, η οποία είχε αναρτηθεί 
σε έναν στύλο23.

18. Παχυμέρης, Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι Ι, 95, 147.
19. Οι Φράγκοι κατακτητές δεν εγκατέλειψαν την συνήθεια της διεξαγωγής 

κονταρομαχιών, όπως για παράδειγμα μαρτυρείται στην Πελοπόννησο: Τὸ Χρονικὸν 
τοῦ Μορέως, έκδ. J. Schmitt, London 1904, στίχ. 2409 και 3369, σσ. 162-163 και 224-225 
αντιστοίχως (=έκδ. Π. Π. Καλονάρος, Αθήνα 1940 [ανατύπ. χ.χ.],157 και 206).

20. Νικηφόρος Γρηγοράς, Ἱστορία Ῥωμαϊκή Χ.3, έκδ. L. Schopen, Nicephori 
Gregorae Byzantina Historia [CSHB], τ. 1, Bonn 1829, 482-483: οἳ δὴ τοῖς Λατίνοις πάλαι 
ἐπινενόηνται γυμνασίας ἕνεκα σώματος, ὁπότε σχολὴν ἄγοιεν τῶν πολεμικῶν.

21. Ιωάννης Καντακουζηνός, Ἱστορίαι Ι.42, έκδ. L. Schopen, Ioannis Cantacuzeni 
eximperatoris Historiarum libri IV [CSHB], τ. 1, Bonn 1828, 205-206.

22. Clavijo, Embassy to Tamerlane, 1403-1406, μετ. Guy Le Strange, London 1928, 37.
23. Le Voyage d’Outremer de Bertrandon de la Broquière, έκδ. Ch. Schefer, Paris 1892 

(ανατύπ. Farnborough 1972), 166-167. Bartusis, Late Byzantine Army, 330.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 157-171

Περί της Στρατιωτικησ Εκγυμνασησ και Εκπαίδευσης στο Βυζάντιο 163

Οι κονταρομαχίες θεωρούνται από τους μελετητές του δυτικού 
μεσαιωνικού πολέμου ως μία μορφή άσκησης των ιπποτών πριν την 
πραγματική μάχη24. Έχει όμως διατυπωθεί η άποψη ότι οι κονταρομαχίες 
δεν αποτελούσαν παρά ένα είδος αθλήματος («sport») με σχεδόν 
αποκλειστικό σκοπό την αναψυχή και την επίδειξη των ικανοτήτων των 
αριστοκρατών. Το συμπέρασμα αυτό στηρίζεται στο γεγονός ότι σπάνια 
τα μεσαιωνικά στρατεύματα εμπλέκονταν σε κατά μέτωπο σύγκρουση 
και, όταν αυτό συνέβαινε, οι τακτικές στις οποίες είχαν εξασκηθεί οι 
ιππείς εφαρμόζονταν ελάχιστα έως καθόλου στο πραγματικό πεδίο της 
μάχης25. Η θέση αυτή φαίνεται να βρίσκει εφαρμογή και επιβεβαίωση 
στην περίπτωση του Βυζαντίου. Οι κονταρομαχίες, όπου γίνεται μνεία για 
αυτές στις πηγές μας, όπως αναλύσαμε στην προηγούμενη παράγραφο, 
συνδέονται συνήθως με τον αυτοκράτορα και μέλη του περιβάλλοντός 
του, συνεπώς αποτελούσαν κύρια ενασχόληση της αριστοκρατίας, 
χωρίς να διαθέτουμε όμως στοιχεία ότι οι υπόλοιπες τάξεις του στρατού 
αποκλείονταν από αυτές. Επιπλέον, η φύση της τακτικής των Βυζαντινών, 
ιδιαίτερα κατά τον 13ο αιώνα, δεν μας επιτρέπει τη σύνδεσή της με την 
πρακτική άσκηση που παρείχετο με τις κονταρομαχίες. Πέραν των όσων 
αναφέραμε, δεν μπορούν οι κονταρομαχίες να αποσυνδεθούν πλήρως 
από την πραγματική μάχη, διότι προσέφεραν εξάσκηση στην ιππασία 
με πλήρη εξοπλισμό, είτε κατά μόνας είτε σε ομάδα και ειδικά στη 
δεύτερη περίπτωση, όταν η κονταρομαχία εξελισσόταν σε σύγκρουση 
σώμα με σώμα, ενδεχομένως αντικατόπτριζε αρκετά ρεαλιστικά τις 
πραγματικές συνθήκες. Η αναντιστοιχία της τακτικής που εφαρμοζόταν 
στην κονταρομαχία με την τακτική στην πραγματική μάχη δεν αναιρεί 
το γεγονός ότι η πρώτη αποτελούσε αξιόλογη μορφή άσκησης ίππων και 
αναβατών.

γ) Το κυνήγι, εκτός από μορφή αναψυχής και διασκέδασης, 
αποτελούσε άριστη ευκαιρία για σωματική άσκηση καθώς και εξάσκηση 
στην ιππασία και τη χρήση των όπλων26. Οι πηγές κατ’ επανάληψη 
αναφέρονται σε συμμετοχή των αυτοκρατόρων στο κυνήγι, ενώ, κατά 

24. Verbruggen, Art of Warfare, 30-36. Nicholson, Medieval Warfare, 117-118.
25. Gilmor, Practical Chivalry, 16-20.
26. Α. Κ. Σινάκος, Το κυνήγι κατά τη μέση βυζαντινή εποχή (7ος-10ος αι.), στο Ζώα 

και περιβάλλον στο Βυζάντιο (7ος-12ος αι.), έκδ. Ηλ. Αναγνωστάκης – Τ. Γ. Κόλιας – Ευτ. 
Παπαδοπούλου, Αθήνα 2011, 71-86.



Νικολαοσ Σ. Κανελλοπουλοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 157-171

164

τον πόλεμο με τους Βούλγαρους, το 1254-1256, ο Θεόδωρος Β΄ δεν θα 
δυσκολευτεί να χρησιμοποιήσει τους επαγγελματίες κυνηγούς ως «ερασι
τέχνες» στρατιώτες για να αυξήσει την αριθμητική ισχύ του στρατεύματός 
του27. Κατά τη διάρκεια της παραμονής του Μανουήλ Β΄ (1391-1425) 
στην Λήμνο (1389-1390), ο Δημήτριος Κυδώνης αποστέλλει επιστολή, 
στην οποία εκφράζει τη δυσαρέσκειά του για την μη λήψη απάντησης 
σε προηγούμενες επιστολές του. Θεωρεί ότι ο λόγος της ολιγωρίας του 
αυτοκράτορα είναι η ενασχόλησή του με το κυνήγι, του οποίου την 
χρησιμότητα αναγνωρίζει για τη στρατιωτική εξάσκηση: «Χρῶ τοίνυν 
θήρᾳ, ἱκανῶς στρατιώτου καὶ σῶμα πρὸς πόνους καὶ διάνοιαν πρός τε 
πολεμίων ἀποφυγὰς καὶ αὖ ἐπιθέσεις ταῖς κατὰ τῶν θηρίων ἐπιβουλαῖς 
δυναμένῃ γυμνάζειν, ...»28. 

Σε επιστολή του Λουκά Νοταρά περιγράφονται οι αρετές ενός 
ίππου κατάλληλου για κυνήγι, στις οποίες συγκαταλέγονται η κίνηση 
σε δύσβατα και ορεινά εδάφη, η υπερπήδηση τάφρων και εμποδίων, 
ικανότητες οι οποίες απαιτούν ιππευτική δεινότητα και προετοιμάζουν 
τον αναβάτη για συμμετοχή σε πολεμικές επιχειρήσεις29.

Εκτός των ανωτέρω, υπό μία έννοια «έμμεσων» μορφών στρατιωτικής 
εκπαίδευσης, θα πρέπει ο στρατός να διεξήγε ασκήσεις και στρατιωτικά 
γυμνάσια, για τις οποίες οι πληροφορίες μας είναι ανεπαρκείς. Ο 
αυτοκράτορας Θεόδωρος Β΄ σε κείμενό του αναφέρεται στην εξάσκηση 
στην ιππασία (με και χωρίς αναβολέα), στη χρήση δόρατος και ασπίδας, 
στη χρήση τόξου και ακοντίου30. Σύμφωνα με τον Bertrandon de la 
Broquière, ο δεσπότης του Μορέως Θεόδωρος Β΄ (1407-1443) και η 
συνοδεία του ασκούνταν έφιπποι στην τοξοβολία με τον εξής τρόπο: ενώ 
κάλπαζαν, εκτόξευαν τα καπέλα τους στον αέρα και στη συνέχεια τα 
στόχευαν με τα τόξα τους31. 

Πέρα από την πρακτική εκπαίδευση, οι στρατιωτικοί ηγέτες 
τουλάχιστον, μελετούσαν σχετικά στρατιωτικά εγχειρίδια, όπως υπο

27. Γεώργιος Ακροπολίτης, Χρονικὴ Συγγραφή, έκδ. Α. Ηeisenberg, Georgii 
Acropolitae Opera, τ. 1, Leipzig 1903 (β΄ έκδοση από P. Wirth με διορθώσεις, Stuttgart 
1978), 124-126.

28. Δημήτριος Κυδώνης, Ἐπιστολαί, έκδ. R-J. Loenertz, Démétrius Cydonès 
Correspondance, τ. 2, Città del Vaticano 1960, 357-358.

29. ΠΠ τ. 2, 182-184.
30. Θεόδωρος Λάσκαρις, Κοσμικὴ Δήλωσις [βλ. σημ. 15], 50.
31. Bertrandon de la Broquière, 158.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 157-171

Περί της Στρατιωτικησ Εκγυμνασησ και Εκπαίδευσης στο Βυζάντιο 165

νοείται στον επιτάφιο του Ιωάννη Γ΄ (1222-1254) από τον Γεώργιο 
Ακροπολίτη: «Οὐ γὰρ ἐξ ἱπποσύνης ἢ  τοξοσύνης ἢ τοῦ πέμπειν εὐστόχως 
βέλος ἢ κραδαίνειν εὐφυῶς δόρυ ἢ ἀσπίδα προβάλλεσθαι δεξιῶς οὐδ᾽ ἐκ 
ταχυτέρων τινῶν κινημάτων τῶν μικρῶν ὄντων ἀξίων ὁ βασιλεὺς ἀρτίως 
ἐξώρμηται, ἅπερ ὡς ἐν μέρει παιγνίων πάλαι τούτῳ νενόμισται, εἰ καὶ 
εἰς ἄκρον ἐξείργασται, ἀλλ᾽ ἐκ λόγων καὶ βίβλων καὶ φιλοσοφίας αὐτῆς, 
ἀλλ᾽ ἐκ μαθημάτων καὶ ἐξ ἀκροτάτης τῶν ὄντων γνώσεως»32. 

Ο Θεόδωρος Α΄ Λάσκαρις (1204-1222) παρουσιάζεται από τον Νική
τα Χωνιάτη όχι μόνο ως θεωρητικός γνώστης των «νόμων της τακτικής», 
αλλά και ως ηγεμόνας που τους εφαρμόζει και συμμετέχει ενεργά στις 
επιχειρήσεις33. Ανάλογο ενδιαφέρον για την εκπαίδευση του στρατού 
εκφράζει σε επιστολή του ο Θεόδωρος Β΄ Λάσκαρις, απευθυνόμενος 
στον Νικηφόρο Βλεμμύδη34. Σε ορισμένες περιπτώσεις οι διοικητές του 
στρατού ελάμβαναν γραπτές οδηγίες από τον αυτοκράτορα για τον τρόπο 
με τον οποίο έπρεπε να προετοιμάσουν και παρατάξουν το στράτευμα 
για μάχη, όπως για παράδειγμα αναφέρει ο Γεώργιος Ακροπολίτης 
ότι έπραξε ο Ιωάννης Γ΄ κατά την εκστρατεία του 1249 στη Ρόδο35. O 
Ιωάννης Καντακουζηνός μας πληροφορεί ότι η απόκτηση εμπειρίας περί 
τα στρατιωτικά εξασφαλιζόταν και με τη μαθητεία κοντά σε ηγετικά 
στελέχη του στρατεύματος36.

Γενικότερα λοιπόν, δεν διαθέτουμε αναλυτικές πληροφορίες για την 
εκπαίδευση των ανώτερων αξιωματούχων και διοικητών του στρατού. 
Οπωσδήποτε πρέπει να συμμετείχαν στην εκπαίδευση των στρατιωτικών 
σωμάτων, κυρίως των ιππέων, και σημαντικό ρόλο διαδραμάτιζε η 
εμπειρία τους από προηγούμενες συγκρούσεις, στις οποίες είχαν λάβει 
μέρος. Παραδείγματα αποτελούν ο Μιχαήλ Η΄ (1259-1282) με την πλούσια 
πολεμική δράση του, πριν αναλάβει τα ηνία της αυτοκρατορίας, και οι 
αυτοκράτορες Ανδρόνικος Γ΄, Ιωάννης ΣΤ΄ και Μανουήλ Β΄. Το θέμα της 

32. Τοῦ Ἀκροπολίτου κυροῦ Γεωργίου ἐπιτάφιος τῷ ἀοιδίμῳ βασιλεῖ κυρῷ Ἰωάννῃ 
τῷ Δούκᾳ, έκδ. Α. Ηeisenberg, Georgii Acropolitae Opera, τ. 2. Leipzig 1903 (β΄ έκδοση από 
P. Wirth με διορθώσεις, Stuttgart 1978), 20.

33. Νικήτας Χωνιάτης, Λόγοι καὶ Ἐπιστολαί, έκδ. J. L. van Dieten, Nicetae Choniatae 
Orationes et Epistulae [CFHB 3], Berlin-New York 1972, 141.

34. Θεόδωρος Λάσκαρις, Ἐπιστολή 44, έκδ. N. Festa, Theodori Ducae Lascaris 
Epistulae CCXVII, Firenze 1898, 56-59.

35. Ἀκροπολίτης, Χρονικὴ Συγγραφή, 87.
36. Καντακουζηνός, Ἱστορίαι ΙΙ. 4. τ. Ι, 334.



Νικολαοσ Σ. Κανελλοπουλοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 157-171

166

στρατιωτικής εκπαίδευσης και παιδείας την οποία ελάμβαναν οι βυζαντινοί 
αυτοκράτορες αποτελεί κοινό τόπο σε εγκώμια και πανηγυρικούς λόγους, 
όπου η συνήθως πομπώδης αφήγηση καθιστά αδύνατο να διαχωρίσουμε 
σε ποιό βαθμό αντικατοπτρίζει την πραγματικότητα ή υπηρετεί μόνο την 
τυποποιημένη, στερεότυπη μορφή εξύμνησης του ηγεμόνα37. 

Ο Θεόδωρος Παλαιολόγος (1306-1338), δευτερότοκος υιός του 
Ανδρονίκου Β΄ (1282-1328) και της Ιολάντας του Μονφερράτου (της 
μετέπειτα αυτοκράτειρας Ειρήνης), ανέλαβε την διοίκηση της μαρκιωνίας 
μετά τον θάνατο του Ιωάννη Α΄ (1292-1305), αδελφού της Ιολάντας, 
ο οποίος δεν είχε απογόνους. Το 1326-1327 συνέταξε στα ελληνικά 
πραγματεία, με σκοπό να δώσει συμβουλές στους συμπατριώτες του περί 
τα στρατιωτικά, την οποία αργότερα μετέφρασε ο ίδιος στα λατινικά. 
Το ελληνικό πρωτότυπο δεν έχει ανευρεθεί, και από το λατινικό κείμενο 
σώζεται μόνο ένα μικρό απόσπασμα. Το έργο μας είναι γνωστό μέσω 
μίας γαλλικής μετάφρασης από το λατινικό κείμενο38. Ο Θεόδωρος 
Παλαιολόγος, όταν συνέτασσε την πραγματεία του, είχε αποκτήσει 

37. Ορισμένα χαρακτηριστικά παραδείγματα αποτελούν τα εξής: α. Εγκώμιο του 
Μανουήλ Ολοβόλου προς τον Μιχαήλ Η΄, όπου εξαίρεται η στρατιωτική εκπαίδευση του 
Ανδρονίκου Β΄: Μανουὴλ Ολόβολος, Λόγοι, έκδ. M. Treu, Manuelis Oloboli orationes, 
Programm des Victoria-Gymnasiums, Potsdam 1907, 93-94. β. Πανηγυρικός λόγος ανωνύμου 
συγγραφέως προς τον Μανουήλ Β΄ και τον Ιωάννη Η΄, ΠΠ τ. 4, 169-170. γ. Εγκώμιο του 
Ιωάννη Δοκειανού με αναφορά στη στρατιωτική παιδεία του Κωνσταντίνου ΙΑ΄, ΠΠ τ. 
1, 226-227. Επίσης, ο Μανουήλ Φιλής, σε ποίημα του προς τον αυτοκράτορα, αφιερώνει 
αρκετούς στίχους στη στρατιωτική παιδεία του, μνημονεύοντας συμμετοχή στο κυνήγι 
αλλά και σε κονταρομαχίες:  

Τὸ γὰρ φέρειν θώρακα καὶ δόρυ στέγειν
ἐν τῇ κατὰ πρόσωπον ἱππηλασίᾳ

(Manuelis Philae Carmina, έκδ. E. Miller, τ. 1, Paris 1855, 272-273. Βλέπε σχετικά και 
D. Angelov, Imperial Ideology and Political Thought in Byzantium, 1204-1330, Cambridge 
2007, 79-93. Kyriakidis, Warfare, 61- 65.

38. D. J. A. Ross, The Prince Answers Back: ‘Les Enseignements de Théodore Paliologue’. 
στο The ideals and practice of medieval knighthood. Papers from the first and second 
Strawberry Hill conferences, εκδ. C. Harper-Bill – R. Harvey, Woodbridge 1986, 165-167. J. 
Bastin, Le traité de Théodore Paléologue dans la traduction de Jean de Vignai, στο Études 
Romanes dédiées à Mario Roques par ses amis, collègues et éleves de France, Paris 1946, 
77-79. Les Enseignements de Théodore Paléologue, έκδ. Ch. Knowles, London 1983, 1-20. 
Ch. Knowles, Les Enseignements de Théodore Paléologue, Byz 22 (1952) 389-394 και A. E. 
Laiou, A Byzantine Prince Latinized: Theodore Palaeologus, Marquis of Montferrat, Byz 38 
(1968), 386-410.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 157-171

Περί της Στρατιωτικησ Εκγυμνασησ και Εκπαίδευσης στο Βυζάντιο 167

πολεμική εμπειρία στη Δύση, ενώ δεν γνωρίζουμε εάν είχε συμμετάσχει σε 
επιχειρήσεις κατά το διάστημα παραμονής του στο Βυζάντιο. Αν και δεν 
περιλαμβάνει οδηγίες για την στρατιωτική εκπαίδευση, ο συγγραφέας 
μας πληροφορεί ότι οι στρατιωτικοί ηγέτες αγνοούν τα σχετικά κείμενα. 
Για τον λόγο αυτό συνέγραψε το εγχειρίδιο, προκειμένου δηλαδή, να 
μεταδώσει την εμπειρία του και να καθοδηγήσει τους συμπατριώτες του, 
άρα υπό αυτή την έννοια είχε εκπαιδευτικό χαρακτήρα39. 

Αξίζει να αναφέρουμε ότι σε ειδική μελέτη για την στρατιωτική 
εκπαίδευση των Βυζαντινών, ο C. M. Mazzuchi υποστηρίζει ότι το μόνο 
αγώνισμα που συνδεόταν με τον πόλεμο ήταν το κυνήγι40. Με βάση τα 
ανωτέρω, εκτιμώ ότι η συγκεκριμένη άποψη δεν ευσταθεί, καθώς μετά 
από προσεκτικότερη μελέτη των διατιθέμενων στοιχείων διαπιστώσαμε 
ότι και άλλες αθλητικές ή ψυχαγωγικές δραστηριότητες, όπως το 
τζυκάνιον, αλλά και υπό μία έννοια και οι κονταρομαχίες, συνδέονταν 
με τη στρατιωτική εκπαίδευση.

Ολοκληρώνοντας τη σύντομη αναφορά στο ζήτημα της στρατιωτικής 
εκπαίδευσης των Βυζαντινών, θα επιχειρήσουμε να τη συνδέσουμε με το 
ζήτημα της σχετικής αναποτελεσματικότητας του βυζαντινού στρατού 
κατά την ύστερη περίοδο. Η στρατιωτική αδυναμία του Βυζαντίου 
εκπορεύτηκε κατά κύριο λόγο από παράγοντες όπως η οικονομική του 
καχεξία και η έλλειψη ικανής πολιτικής και στρατιωτικής ηγεσίας41. 
Σε αυτούς τους παράγοντες θα μπορούσαμε να προσθέσουμε και την 
ανεπαρκή στρατιωτική εκπαίδευση.

Την αποτελεσματική και συστηματική εκπαίδευση του βυζαντινού 
ιππικού δεν ευνοούσε, μεταξύ άλλων, και το σύστημα της πρόνοιας, 
το οποίο παράλληλα δεν συνέβαλλε, σε αντίθεση προς τον θεσμό του 
φέουδου στη Δύση, στην στρατιωτικοποίηση της κοινωνίας. Το ζήτημα της 
πρόνοιας έχει απασχολήσει ιδιαίτερα τους ερευνητές και έχει δημοσιευθεί 

39. Les Enseignements de Théodore Paléologue, έκδ. Knowles, 35-36. Ιδιαίτερα 
διαφωτιστικές για την ενασχόληση του Θεόδωρου Α΄ με τα στρατιωτικά είναι οι μελέτες 
του A. Kiesewetter, Markgraf Theodoros Palaiologos von Montferrat (1306-1338), seine 
Enseignements und Byzanz, Medioevo Greco 3 (2003), 121-180. A. A. Settia, Esperienza 
militare e di governo negli “Insegnamenti” di Teodoro I di Montferrato, Acqui Terme 2007.

40. Mazzucchi, War and Games, 79.
41. Αναλυτικότερα, σχετικά με την παρακμή του βυζαντινού στρατού L.-P. Raybaud, 

Le gouvernement et l’administration centrale de l’empire Byzantin sous les premiers 
Paléologues (1258-1354), Paris 1968, 249-251. Bartusis, Late Byzantine Army, 342-348.



Νικολαοσ Σ. Κανελλοπουλοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 157-171

168

πληθώρα ειδικότερων εργασιών42. Το κράτος παραχωρούσε προσόδους 
ή οικονομικά δικαιώματα, όπως για παράδειγμα τη συλλογή των φόρων 
συγκεκριμένων ιδιοκτησιών, σε ένα φυσικό πρόσωπο με υποχρέωση 
εκ μέρους του εκτέλεσης στρατιωτικής υπηρεσίας. Οι στρατιώτες που 
αμείβονταν μέσω του θεσμού της πρόνοιας πολεμούσαν κατά βάση 
έφιπποι και συμπεριλαμβάνονταν στους καλύτερα εξοπλισμένους του 
βυζαντινού στρατού. Από το γεγονός αυτό συμπεραίνουμε ότι οι κάτοχοι 
πρόνοιας συγκροτούσαν μονάδες ιππικού και κύρια βαρέως οπλισμένου. 
Η πρόνοια, αν και στο παρελθόν συσχετίστηκε και εν μέρει εξομοιώθηκε 
με το δυτικό φέουδο, παρά ταύτα δεν φαίνεται να αποτελεί ισοδύναμο 
θεσμό43. Μία από τις κύριες διαφορές τους αποτελεί το γεγονός ότι στον 
θεσμό της πρόνοιας δεν υφίσταται σχέση κυρίου–υποτελούς, βάσει της 
οποίας ο δεύτερος όφειλε στον πρώτο παροχή στρατιωτικών υπηρεσιών. 
Στη Δύση ο «κύριος» (senior) ήταν επικεφαλής ομάδας υποτελών με 
τους οποίους συμμετείχε στις εκστρατείες. Οι «κύριοι» μπορεί με τη 
σειρά τους να ήταν υποτελείς άλλων φεουδαρχών, και κατά αυτό τον 
τρόπο δημιουργείτο μια φεουδαρχική ιεραρχία, ανώτατη κορυφή 
της οποίας ήταν ο αυτοκράτορας ή ο βασιλέας, άρα εξασφαλιζόταν η 
συμμετοχή μεγάλου τμήματος των δυναμένων να φέρουν όπλα στις 
πολεμικές επιχειρήσεις44. Αντίθετα, η σχέση του κατόχου της πρόνοιας 
και των παροίκων φαίνεται ότι εξαντλείτο στον οικονομικό τομέα και 
οι τελευταίοι δεν προσέφεραν κάποιας μορφής στρατιωτική υπηρεσία45. 

42. G. Ostrogorskij, Pour l’histoire de la féodalité Byzantine, Bruxelles 1954. H. 
Ahrweiler, La «pronoia» à Byzance στο Structures féodales et féodalisme dans l’Occident 
méditerranéen (Xe-XIIIe siècles), Rome 1980, 681-689. Τρ. Μανιάτη-Κοκκίνη, Ο βυζαντινός 
θεσμός της πρόνοιας. Διδ. Διατριβή, ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 1990. I. Karayannopoulos, Ein 
Beitrag zur Militärpronoia der Palaiologenzeit, στο Geschichte und Kultur der Palaiologenzeit, 
έκδ. W. Seibt, Wien 1996, 71-89. 

43. Ostrogorskij, Féodalité Byzantine, 56-58. Bartusis, Late Byzantine Army, 182-184. 
Kyriakidis, Warfare, 75-82 και σχετική συζήτηση στον A. Kazhdan, Pronoia: The History 
of a Scholarly Discussion, MHR 10 (1995), 138-144.

44. Contamine, War in the Middle Ages, 77-90. M. Prestwich, Armies and Warfare 
in the Middle Ages. The English Experience, New Haven-London 1996, 57-81. J. Flori, 
Chevaliers et chevalerie au Moyen Âge, Paris 2008, 109-114.

45. Αντίθετη άποψη έχει εκφράσει ο Ostrogorskij, Féodalité, 176-179, ο οποίος όμως 
ταυτίζει το φεουδαρχικό με το σύστημα της πρόνοιας. Για την απουσία ιεραρχικής δομής 
βλ. P. Lock, The Franks in the Aegean 1204-1500, New York 1995, 282-284.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 157-171

Περί της Στρατιωτικησ Εκγυμνασησ και Εκπαίδευσης στο Βυζάντιο 169

Ακόμη, αν και δεν είναι απολύτως διευκρινισμένο, οι κάτοχοι πρόνοιας 
διέμεναν μόνιμα στην ευρύτερη περιοχή από όπου αντλούσαν την 
πρόσοδό τους (ενδεχομένως στα αστικά κέντρα) και επισκέπτονταν 
τουλάχιστον περιοδικά τις εκτάσεις, με τις οποίες συνδεόταν το εισόδημά 
τους46. Τα στοιχεία αυτά παρέχουν σημαντική πληροφόρηση για την 
αποτελεσματικότητα των βυζαντινών ιππέων. Ο κατακερματισμός των 
εν λόγω εκτάσεων συντελούσε στον διασκορπισμό των στρατιωτών 
στις διοικητικές περιοχές της αυτοκρατορίας, γεγονός που στερούσε την 
δυνατότητα όχι μόνο γρήγορης επιστράτευσής τους, όπως εύστοχα έχει 
επισημάνει ο Ν. Οικονομίδης47, αλλά και αποτελεσματικής συνεκπαίδευσής 
τους. Οι βυζαντινοί ιππείς όχι μόνο ήταν μεταξύ τους απομονωμένοι 
γεωγραφικά, αλλά και δεν συγκροτούσαν μικρές στρατιωτικές ομάδες, 
λόγω απουσίας της έννοιας κυρίου–υποτελούς. Ο θεσμός της πρόνοιας 
αποτελούσε κυρίως μέθοδο χρηματοδότησης των στρατιωτών, χωρίς να 
συντελεί στην πολεμική ετοιμότητα και την στρατιωτική προετοιμασία 
των κατόχων της, όπως συνέβαινε στην Δύση, όπου οι φεουδαρχικές δομές 
συντελούσαν στην στρατιωτικοποίηση της κοινωνίας και ενίσχυαν τον 
επαγγελματισμὀ των πολεμιστών48. Το αποτέλεσμα ήταν ένα στράτευμα με 
χαμηλή συνοχή, το οποίο, ιδιαίτερα όταν απουσίαζε η κατάλληλη ηγεσία, 
παρουσίαζε δείγματα απειθαρχίας και έτεινε να εγκαταλείψει το πεδίο της 
μάχης. Στην χαμηλή συνοχή συνέβαλε και το γεγονός της επιστράτευσης 
πολλών μισθοφόρων ή μισθοφορικών ομάδων διαφορετικής εθνοτικής 
προέλευσης, τους οποίους δεν κατάφεραν οι Βυζαντινοί να εντάξουν 
στο στρατιωτικό τους σύστημα και να τους επιβάλουν αποτελεσματικό 
πολιτικό έλεγχο49.

Την απειθαρχία και το χαμηλό επίπεδο ορισμένων στρατιωτών 
παρουσιάζει ο Θεόδωρος Υρτακηνός σε επιστολή του με αποδέκτη τον 
Θεόδωρο Μετοχίτη, όπου αποτυπώνει την εικόνα ενός βαθμοφόρου 
(δέκαρχος) με ιδιαίτερες επιδόσεις στην οινοποσία και τα τυχερά παίγνια, 

46. Bartusis, Late Byzantine Army, 176. Ν. Oikonomidès, A propos des armées des 
premiers Paléologues et des compagnies des soldats, TM 8 (1981), 353-354.

47. Oikonomidès, Compagnies des soldats, 355. Επίσης Bartusis, Late Byzantine Army, 
343.

48. Flori, Chevaliers, 113. 
49. S. Kyriakidis, The employment of large groups of mercenaries in Byzantium in the 

period ca. 1290-1305 as viewed by the sources, Byz 79 (2009), 208-230.



Νικολαοσ Σ. Κανελλοπουλοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 157-171

170

ο οποίος έχει τεθεί επικεφαλής εννέα στρατιωτών ανάλογης ποιότητας50. 
Συντριπτική είναι και η σύγκριση των στρατιωτών που διέθετε ο Ιωάννης 
Γ΄ με εκείνους του 14ου αιώνα, συγχρόνους του συγγραφέα του βίου 
του αγίου Ιωάννη του Ελεήμονος, οι οποίοι: τὸ τοῦ λόγου ἄνδρας κοὐκ 
ἄνδρας, ἀνδρικοὺς μὲν τὴν ἀσέβειαν, τὸν τρόπον δὲ θηλυδρίας, δειλοὺς 
ανοήτους ἐκλελυμένους ἰταμοὺς ἀναιδεῖς ἀκολάστους ὑβριστὰς λῃστὰς 
ἅρπαγας ἐπιβούλους κωμαστὰς διερρυηκότας, κτήμασιν ἀλλοτρίοις 
εφαλλομένους, ἀγρῶν καὶ κήπων καὶ ἀλσῶν καὶ ἀμπέλων ὀλοθρευτὰς 
ἀπανθρώπους ...51. 

Η απουσία συστηματικής και αποτελεσματικής εκπαίδευσης των 
στρατευμάτων κατά την ύστερη περίοδο, δεν δημιουργούσε τις απαι
τούμενες συνθήκες για την καλλιέργεια πνεύματος συναδελφικότητας και 
πειθαρχίας μεταξύ των πολεμιστών, γεγονός το οποίο σε συνδυασμό με 
τη ρευστή πολιτική κατάσταση και τη διασπασμένη βυζαντινή διοίκηση 
συχνά συνέτειναν στην αποτυχία στο πεδίο της μάχης. 

Γενικά, διαπιστώσαμε ότι κατά την ύστερη βυζαντινή περίοδο 
υπήρχε ενασχόληση με την εκγύμναση των πολεμιστών και γενικότερα 
την στρατιωτική εκπαίδευση. Το τζυκάνιον, οι κονταρομαχίες και το 
κυνήγι αποτελούσαν δραστηριότητες που συνέβαλλαν στην εξάσκηση 
των στρατιωτών και εμμέσως τους προετοίμαζαν ώστε να υπομένουν τις 
κακουχίες της εκστρατείας και τις απαιτήσεις της ένοπλης σύγκρουσης, 
ενώ παράλληλα υπάρχουν ισχυρές ενδείξεις ότι συνεχιζόταν η μελέτη 
θεωρητικών κειμένων περί της τακτικής, προερχόμενων από τη δεξαμενή 
της μακράς βυζαντινής παράδοσης. Όμως φαίνεται ότι οι όποιες 
προσπάθειες αναδιοργάνωσης του στρατεύματος και αποτελεσματικής 
εκπαίδευσης προσέκρουσαν στην αριθμητική του ανεπάρκεια, ιδιαίτερα 
έναντι της οθωμανικής πλημμυρίδας, στη δεινή οικονομική κατάσταση, 
στις έριδες και τις εμφύλιες διαμάχες του 14ου και 15ου αιώνα, με 
αποτέλεσμα να καταδικαστούν σε αποτυχία.

50. Θεόδωρος Υρτακηνός, Ἐπιστολαί, εκδ. F.J.G. de La Porte-du Theil, Lettres de 
Théodôre l’Hyrtacènien, στο: Notices et extraits des manuscripts de la Bibliothèque nationale 
5 (1798), 740.

51. A. Heisenberg, Kaiser Johannes Batatzes der Barmherzige. Eine mittelgriechische 
Legende, BZ 14 (1905), 228-230.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 157-171

Περί της Στρατιωτικησ Εκγυμνασησ και Εκπαίδευσης στο Βυζάντιο 171

On Military Training in Late Byzantium (1204-1453)

Although a vital element of armed force effectiveness, the issue of military 
training in Byzantium has largely been neglected by modern scholarship. 
This article focuses on military training in late Byzantium and despite the 
lack of military manuals, a fairly clear image of the training methods is 
pictured. Tzykanion (game equivalent to modern horse polo), tournaments 
and hunting were forms of military exercise, especially widespread among 
the upper class high ranking officers. The relationship between military 
training and the efficiency of the late Byzantine army is investigated in close 
connection with the pronoia system of army recruitment and financing.   





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Δημητρα Π. Καραμπουλα

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur

(Kατά την του νόμου αυστηρότητα θα κολάσει δια προσφόρου ποινής)*

Στον καθηγητή κύριο Σπύρο Τρωιάνο honoris gratia.

Εισαγωγικά 

Στο καθεστώς της απόλυτης μοναρχίας οι αντιλήψεις περί μοναρχίας 
εκδηλώνονται όχι μόνον στην οργάνωση της διοίκησης, αλλά και 
στη διάπλαση του δικαίου, ποινικού και δικονομικού. Άλλωστε, το 
(δημόσιο) δίκαιο,- είτε επρόκειτο για ποινικό δίκαιο, είτε για ποινική 
δικονομία, είτε πολιτειακό, είτε διοικητικό δίκαιο,- αντιμετωπιζόταν 
από τους Ρωμαίους ως κρατική υπόθεση. Ειδικότερα όσον αφορά στο 
ποινικό δίκαιο, ο αυτοκράτορας επιφυλασσόταν του δικαιώματός του 
να επιβάλλει αυστηρότερες ποινές, την κεφαλική ποινή1, πράξη η οποία 
αποτελούσε την καλύτερη έκφραση του απολυταρχικού χαρακτήρα της 
αυτοκρατορικής εξουσίας. Η μετάβαση από το μετριοπαθές μοναρχικό 
καθεστώς της περιόδου της Ηγεμονίας (27 π.Χ.-235 μ.Χ.) στο καθεστώς της 
Δεσποτείας (285 μ.Χ.-565 μ.Χ.), το οποίο απαιτούσε την ολοκληρωτική 
υποταγή των υπηκόων, πραγματοποιήθηκε σταδιακά. Εγκαινιάσθηκε 
με τις εξελίξεις του μοναρχικού θεσμού επί των τελευταίων Αντωνίνων 

* Oι μεταφράσεις από τα λατινικά είναι της συγγραφέως.
1. Επί Σύλλα, αλλά και επί των αυτοκρατόρων, οι απόλυτες ποινές ήσαν μειωτικές 

για τα εγκλήματα abitus και calumnia ή χρηματικές για το έγκλημα repetundae peculatus˙ 
ουδέποτε όμως υπήρξαν απόλυτες οι κεφαλικές ποινές. Βλ. E. Levy, Gesetz und Richter im 
kaiserlichen Strafrecht, Gesammelte Schriften, τ. II, Köln-Graz 1963, 444 [στο εξής Levy, 
Gesetz und Richter]. 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

174

(138-80) και εγκαθιδρύθηκε σταδιακά από την εποχή του Σεπτιμίου 
Σεβήρου (193-211). Στη διάρκεια ωστόσο του 3ου αιώνα μεσολάβησε 
μία μακρά περίοδος βαθύτατης πολιτικής και στρατιωτικής κρίσης της 
αυτοκρατορίας (235-284), η περίοδος της στρατοκρατίας, η οποία δεν 
οφειλόταν μόνο στην εξωτερική πολιτική των αυτοκρατόρων, αλλά και 
στη γενικότερη μεταμόρφωση του παλαιού πολιτικού, οικονομικού, 
κοινωνικού και πολιτικού συστήματος της αυτοκρατορίας2. Η περίοδος 
αυτή χάρη στις καίριες επεμβάσεις του αυτοκράτορα Διοκλητιανού 
(285-304) στο στρατό, την οικονομία, τη διοίκηση και τους θεσμούς 
μετασχηματίζεται σε μία καινούργια εποχή˙ οι θεσμοί και οι διοικητικές 
δομές του ρωμαïκού κράτους ειδικότερα αναδιαρθρώνονται κατά 
ουσιώδη τρόπο3. Η περίοδος της διακυβέρνησης του Διοκλητιανού 
αποτελεί τομή για το ρωμαïκό κράτος ενώ παράλληλα σηματοδοτεί την 
αρχή της Δεσποτείας, του καθεστώτος της απόλυτης μοναρχίας. 

Αντικείμενο της παρούσας μελέτης αποτελούν οι συνέπειες της 
μετάβασης από την Ηγεμονία στη Δεσποτεία όπως αυτές απεικονίζονται 
στην οργάνωση των δικαστηρίων, καθώς και ο αντίκτυπος που είχαν επί 
της ποινικής κυρίως δικαιοσύνης. Εξ αφορμής ειδικότερα των ποινικών 
διατάξεων των ετών 293/294 που περιελήφθησαν στον Ερμογενειανό 
κώδικα ως ad hoc δίκαιο, διερευνάται ειδικότερα η διαδικασία επί των 
ποινικών υποθέσεων, ο ρόλος του διοικητή της επαρχίας ως δικαστή κατά 
τη διαδικασία της cognitio και ο κολασμός extra ordinem.  

2. Βλ. A. Demandt, Geschichte der Spätantike (Das Römische Reich von Diocletian 
bis Justinian 284-565 n. Chr., München 1998: [Die Reichskrise unter den Soldatenkaisern 
(235-284)], 19-29.

3. Βλ. A. Demandt, Diokletian als Reformer, στον τόμο A. Demandt – A. Goltz – H. 
Schlange-Schöningen, Diokletian und die Tetrarchie: Aspekte einer Zeitenwende, Berlin-
New York 2004, 1-9 [στο εξής Demandt, Diokletian als Reformer]. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 175

Μέρος πρώτο
Η αναδιάρθρωση της δικαιοσύνης 

Ι. Η οργάνωση των δικαστηρίων 

Μεταρρυθμίσεις στην οργάνωση των δικαστηρίων αναδεικνύουν 
τον συγκεντρωτισμό4 της περιόδου αυτής επιφέροντας ομοιομορφία στον 
τομέα της διοίκησης και του δικαίου. Η πολιτική και ποινική δικαιοδοσία 
ασκείται πλέον από το ίδιο πρόσωπο, τον διοικητή της επαρχίας, 
πολιτικές δε και ποινικές υποθέσεις οι οποίες εξάγονταν από το ίδιο 
πραγματικό εκδικάζονται βάσει κοινής διαδικασίας. Με τις διοικητικές 
αυτές μεταρρυθμίσεις, οι οποίες επηρέασαν τον τομέα της δικαιοσύνης, 
η διαδικασία των formulae περιέπεσε σε αχρησία παραχωρώντας τη 
θέση της στην extraordinaria cognitio. Με την καθιέρωση της iudicium 
extra ordinem, οπότε παύει η διάκριση της δίκης σε δύο στάδια (in iure 
και apud iudicem), η δικαστική δικαιοδοσία περιέλαβε πλέον και την 
κάταρξη της δίκης και την έκδοση της απόφασης: Η υπόθεση εκδικαζόταν 
μέχρι τέλους από εκείνον, ενώπιον του οποίου η δίκη εισαγόταν, αυτός 
εξέδιδε την απόφαση επιμελούμενος συγχρόνως και την εκτέλεσή της. H 
καινούργια διαδικασία εναρμονιζόταν καλύτερα με το νέο πoλιτικό και 
διοικητικό σύστημα. Οι δικαστές της ordo iudiciorum (praefectus urbi, 
praesides rectores provinciae, proconsules, consulares, correctoreς Ιtaliae) 
εκδίκαζαν πλέον κάθε υπόθεση5, παρέπεμπαν δε στους iudices pedanei, 
δικαστές δηλαδή διορισμένους από τους διοικητές των επαρχιών και 
επιφορτισμένους αντ’ αυτών με την εκδίκαση των διαφόρων υποθέσεων 
(iudices dati)6, εκείνες μόνον τις υποθέσεις τις οποίες δεν μπορούσαν να 
εκδικάσουν εκ πραγματικού υφισταμένου κωλύματος. Στο πλαίσιο αυτό 
οι iudices pedanei (χαμαιδικαστές) δεν αποκλείονταν από την εκδίκαση 

4. Bλ. Th. Mommsen – P. Krüger (edd.), Digesta, Hildesheim 2000 [στο εξής D.], C. Deo 
auct. 10 =P. Krüger (ed.), Codex Iustinianus, Hildesheim 1997 [στο εξής C.], 1. 17. 1. 10 
(530)˙ βλ. σχετικά M. Kaser, Das Römische Privatrecht τ. II, München 1975, 53 σημ. 6 [στο 
εξής Kaser, RPR II].

5. Όσον αφορά στη διαδικασία της δίκης ο Διοκλητιανός επενέβη απρογραμμάτιστα 
χωρίς να περιλάβει εισαγωγή στη διαδικασία της cognitio [C. 3. 3. 2 (294)].

6. D. 1. 18. 8˙ 9: [praeses] aestimare debet, utrum ipse cognoscat an iudicem dare 
debeat˙ βλ. σχετικά Th. Mommsen, Römisches Strafrecht, Leipzig 1899, 249 σημ. 3 [στο εξής 
Mommsen, Strafrecht]. 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

176

των ποινικών υποθέσεων κατά τη διαδικασία της cognitio. Όπου άλλωστε 
στις πηγές γίνεται πλέον αναφορά σε iudex datus, αφορά στη δικαστική 
δικαιοδοσία κατά τη διαδικασία της cognitio7. Την περίοδο αυτή δεν 
γίνεται συχνή αναφορά σε iudices pedanei (iudices dati). Ο τίτλος C. 3. 
3 που αφορά στους iudices pedanei περιλαμβάνει ένα ήδικτο και δύο 
επιστολές του Διοκλητιανού (C. 3. 3. 2-4) των ετών 294 (3. 3. 2-3) και 303 
(3. 3. 4), πράγμα το οποίο αποδεικνύει ότι παρόμοια πρακτική δεν ήταν 
συνηθισμένη κατά τη συγκεκριμένη περίοδο.

Σε ορισμένες επαρχίες η διαδικασία της formula εξακολούθησε 
να υφίσταται έχοντας προσλάβει ήδη από την περίοδο της ηγεμονίας 
στοιχεία της cognitio. Με αφορμή τις διατάξεις Vat. 312 (293): ad formulam 
promissam8, Cons. 5. 7 (295): specialiter genus litis edere9, C. 4. 52. 3, C. 2. 
4. 33. 1 (294) ίχνη της κλασικής formula είναι δυνατόν να αναζητηθούν 
επί Διοκλητιανού10. Υπολείμματα per formulam διαδικασίας, ωστόσο, 
ανευρίσκονται και σε άλλες διατάξεις, όπως στη διάταξη C. 2. 17. 1 (241): 
rei publicae viribus adiuvari ... 

7 D. 5. 1. 12. 1. 81˙ D. 49. 1. 21. 1. και 23 pr.˙ C. 7. 64. 2. 6 βλ. σχετικά Mommsen, 
Strafrecht, 249 σημ. 3. 

8. Βλ. I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Fragmenta Vaticana, Fontes Iuris Romani 
Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 1940 [στο εξής Vat.]. Στη διαδικασία της formula υπάγεται 
και ο διορισμός των δικαστών. Δικαστές οι οποίοι επιλέγονταν από κατάλογο δικαστών 
δια κλήρου (iudices sortiendi), μαρτυρούνται στις επαρχίες έως την εποχή του Τραïανού 
(98-117). Βέβαιο είναι ότι και αργότερα οι δικαστές ορίζονταν κατά παρόμοιο τρόπο˙ βλ. 
σχετικά M. Kaser, Das Römische Zivilprozessrecht, München 1966, 124 σημ. 64 [στο εξής 
Kaser, RZ].

9. Βλ. I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Consulatio, Fontes Iuris Romani 
Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 1940 [στο εξής Cons.]. O Διοκλητιανός διατηρεί τους τύπους 
των αγωγών, πράγμα το οποίο προκύπτει από την εξατομίκευση των αγωγών με την 
editio actionis. Η διάταξη αυτή, λόγω του specialiter genus litis edere της κοινοποίησης του 
είδους της δικαστικής αγωγής, συνδέεται περισσότερο με τη formula παρά με τη cognitio˙ 
βλ. σχετικά Kaser, RZ, 384 σημ. 10˙  πρβλ. 439 σημ. 4.

10. Η iuris formulae καταργείται με διάταξη του 342 (C. 2. 57. 1)˙ βλ. σχετικά Kaser, 
RZ, 124 σημ. 68. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 177

ΙΙ. H διαδικασία επί ποινικών υποθέσεων

Σε περίπτωση τέλεσης εγκλήματος καθοσίωσης11 ο ίδιος ο αυτοκρά
τορας επιφυλασσόταν του δικαιώματός του να επιβάλει τη θανατική 
ποινή, χωρίς αυτό να σημαίνει τον υποβιβασμό του διοικητή. Ανέκαθεν 
οι αυτοκράτορες εκδίκαζαν οι ίδιοι τις σοβαρότερες υποθέσεις ιδιωτικού, 
αλλά και ποινικού δικαίου, όταν εμπλέκονταν άτομα από την τάξη των 
honestiores. Ειδικότερα η ανθρωποκτονία, η πλαστογράφηση διαθήκης 
και η κιβδηλία εκδικάζονταν αρχικά στη Ρώμη στο αυτοκρατορικό 
δικαστήριο. Επειδή παρόμοια πρακτική αποδείχθηκε αναποτελεσματική, 
από τον 1ο μ.Χ. αιώνα η δικαιοδοσία (αρμοδιότητα) εκδίκασής τους 
μεταβιβάσθηκε στον διοικητή της επαρχίας στην οποία το έγκλημα είχε 
διαπραχθεί. 

Ο διοικητής της επαρχίας είχε το δικαίωμα του ξίφους (ius gladii)12 
και μπορούσε να επιβάλει την ποινή13 του μετάλλου14 ˙και μόνον κατόπιν 
εγκρίσεως του αυτοκράτορα επέβαλλε την ποινή της deportatio15. Στην 

11. D. 48. 4. 1: maiestatis autem crimen illud est, quod adversus populum Romanum 
vel adversus securitatem eius committitur˙ πρβλ. A. Cenderelli (ed.), Ricerche sul “Codex 
Hermogenianus”, Milano 1965, [στο εξής Cenderelli], 125. (Ad legem Iuliam maiestatis). Η 
ποινή αρχικά αφορούσε στην in perpetuum aqua et igni interdictio˙ κατά την περίοδο αυτή 
όμως επεβάλλετο η θανατική ποινή στους honestiores, οι δε humiliores ερρίπτοντο στα 
θηρία: C. 9. 8˙ I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Sententiarum receptarum libri quinque, 
qui vulgo Julio Paulo adhuc tribuuntur, Fontes Iuris Romani Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 
1940 [στο εξής P.S.], 5. 29. 1: His antea in perpetuum aqua et igni interdicebatur: nunc vero 
humiliores bestiis obiciuntur vel vivi exuruntur, honestiores capite puniuntur  βλ. επίσης C. 9. 
8. 5˙ D. 48. 4. 1= H. J. Scheltema – N.Van Der Wal – D. Holwerda (edd.), Basilicorum libri 
LX, Groningen 1953-1985, [στο εξής B.], 60. 36. 1.

12. D. 48. 19. 8. 1. 
13. Βλ. για τις ποινές γενικότερα Σπ. Ν. Τρωιάνος, Οι ποινές στο βυζαντινό δίκαιο, 

στον τόμο Έγκλημα και Τιμωρία στο Βυζάντιο, Αθήνα 1997, 13-65 (στο εξής Τρωιάνος, Οι 
ποινές στο βυζαντινό δίκαιο). 

14. D. 1. 18. 6. 8. 
15. Όταν ο διοικητής έκρινε ότι κάποιος έπρεπε να περιορισθεί σε νησί (in 

insulam deportandum putent), το ανέφερε στον αυτοκράτορα κατονομάζοντας αυτόν 
και στοιχειοθετώντας την κατηγορία. Ο αυτοκράτορας εκτιμούσε στη συνέχεια την 
κατάσταση και διεμόρφωνε άποψη όσον αφορά στην αποδοχή ή όχι της πρότασης του 
διοικητή (D. 48. 22. 6. 1)˙ βλ. σχετικά G. Kleinfeller, Deportatio in insulam, RE, τ. V, 1, 
Stuttgart 1903, 231-233˙ πρβλ. σχετικά F. von Holtzendorff, Die Deportationsstrafe im 
römischen Alterthum hinsichtlich ihrer Entstehung und rechtsgeschichtlichen Entwickelung 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

178

ενίσχυση της δικαστικής αυθεντίας αποβλέπει ο Διοκλητιανός όταν, μετά 
από επερώτηση, ενώ υπερασπίζεται στο εκδοθέν rescriptum την υπόσταση 
του αιτούντος ως ελεύθερου, παρά ταύτα του προτείνει σε περίπτωση 
που η αδικία επαναληφθεί σε βάρος του να απευθυνθεί στον διοικητή 
της επαρχίας, ο οποίος, σε κάθε περίπτωση, γνωρίζει τί πρέπει να πράξει 
και πώς16.

ΙΙΙ. extra ordinem de crimine cognoscere

α) vel severius vel clementius
Ήδη από την περίοδο της Ηγεμονίας ο δικαστής κατεγίγνωσκε την 

ποινή κατά την αιτία, το πρόσωπο, τον τόπο, το χρόνο, την ποιότητα, 
την ποσότητα, το αποτέλεσμα17, πράγμα το οποίο σήμαινε ότι κατά την 
επιμέτρηση της επιβλητέας ποινής μπορούσε να επέλθει και μείωση της. 
Ειδικότερα, μετά τη διμερή διαίρεση της κοινωνίας κατά τη διάρκεια του 
2ου αιώνα σε honestiores και humiliores18, ο δικαστής ελάμβανε υπόψιν του 
και τον status του δράστη επιμετρώντας την επιβλητέα ποινή extra ordinem 
vel severius (ρίψη στα θηρία)19, vel clementius (deportatio ή metallum)20 
εντός των υπό του συγκεκριμένου νόμου διαγραφομένων ορίων χωρίς 
να μπορεί να υπερβεί την μετριοπαθή λογική του θετού κανόνα δικαίου: 
hodie licet ei, qui extra ordinem de crimine cognoscit, quam vult sententiam 

dargestellt, Leipzig 1859 (ανατύπ. 1975). Αξίζει να σημειωθεί ότι στο ρωμαïκό δίκαιο η 
αρμοδιότητα για την επιβολή της ποινής της deportatio in insulam ανήκε στον praefectus 
praetorio, καθώς και βάσει ειδικής αδείας από τον αυτοκράτορα στον praefectus urbi 
[D. 48. 22. 6 1˙ 1. 12. 1. 3. Αμέσως μετά την έκδοση της απόφασης από τον έπαρχο ο 
καταδικασθείς απέβαλε την πολιτεία (D. 48. 19. 2. 1)].

16. C. 2. 10. 1 (290).
17. D. 48. 19. 16. 1: sed haec quattuor genera consideranda sunt septem modis: causa 

persona, loco, tempore, qualitate, quantitate, eventu˙ D. 47. 10. 45: De iniuria nunc extra 
ordinem ex causa et persona statui solet.

18. Βλ. R. Rilinger, Humiliores-Honestiores: zu einer sozialen Dichotomie im Strafrecht 
der römischen Kaiserzeit, Mϋnchen 1988.

19. D. 48. 13. 7 (6): sed moderanda poena est usque ad bestiarum damnationem˙ D. 28. 
1. 8. 4: Hi vero, qui ad ferrum aut ad bestias aut in metallum damnantur, libertatem perdunt 
bonaque eorum publicantur˙ D. 29. 2. 25. 3˙ D. 48. 8. 11. 1˙ D. 48. 29. 12. 

20. Όσον αφορά στον gradus poenarum βλ. D. 48. 19. 28: capitalium poenarum fere 
isti gradus sunt. summum supplicium esse videtur ad furcam damnatio. item vivi crematio 
... item capitis amputation. Deinde proxima morti poena metalli coercitio. Post deinde in 
insulam deportatio. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 179

ferre, vel graviorem vel leviorem, ita tamen ut in utroque modo rationem 
non excedat21. 

Όταν επομένως σε ένα σημαντικό αριθμό από rescripta ο αυτο
κράτορας αναφέρει ότι ο διοικητής θα ενεργήσει pro sua gravitate22, pro sua 
exercitatione23, pro sua experientia24, pro sua auctoritate atque experientia25, 
επικαλείται τη μετριοπαθή χρήση της εξουσίας εκ μέρους του δικαστή 
η οποία εκφράζεται κυρίως με τη μείωση της ποινής σε περίπτωση 
αμφιβολίας. Παρόλο που έως και την εποχή του Διοκλητιανού το έγκλημα 
π.χ. της προσβολής της ελευθερίας μπορούσε να κολασθεί και ποινικά, ο 
αυτοκράτορας ως προς τις causae liberales θεωρεί την καταδίκη εκ του 
ποινικού δικαίου ως ασυνήθη και προτείνει στον διοικητή να περιορισθεί 
στις εκ του ιδιωτικού δικαίου συνέπειες της calumnia26. 

Επί Τραïανού, σε ερώτηση του Πλινίου 27 ως διοικητή της επαρχίας 
de modo poenae (Ep. 29) και ενώ ο αυτοκράτορας (Ep. 30) αποφασίζει 
τη θανατική ποινή για συγκεκριμένη περίπτωση που αφορά δούλους 
(animadvertendum in illos erit), παραπέμπει παρά ταύτα τον διοικητή στα 
mandata του σύμφωνα με τα οποία εναπόκειται σε αυτόν και μόνον να 
διαγνώσει an capitale supplicium meruise videantur, αν δηλαδή πρέπει να 
επιβληθεί η θανατική ποινή. Η poena, σε αντίθεση με τη χρηματική ποινή 
(multa) εκ του διοικητικού δικαίου η οποία εναπέκειτο στην κρίση του 
αξιωματούχου που την επέβαλε, ήταν για κάθε αδίκημα certa και μάλιστα 
ήταν η συγκεκριμένη ποινή την οποία προέβλεπε η κρίσιμη διάταξη. 

H αρχή της poena legis, επομένως, δεν απείχε από τη σημερινή θεμελιώ
δη αρχή nulla poena sine lege. Όσο βαρύτερες ποινές προέβλεπαν οι νόμοι28 

21. Βλ. D. 48. 19. 13. 
22. C. 2. 3. 18 (287)˙ 2. 26. 4 (286). 
23. C. 4. 50. 5 (290). 
24. Vat. 274˙ C. 5. 51. 6 (290).
25. Vat. 271 (286). 
26. C. 9. 46. 5. 
27. M. Schuster (ed.), C. Plini Caecili Secundi, Epistularum Libri Novem, Epistularum 

ad Traianum Liber Panegyricus, Lipsiae 21952˙ πρβλ. Levy, Gesetz und Richter, 444.
28. D. 48. 1. 1: Non omnia iudicia, in quibus crimen vertitur, et publica sunt, sed 

ea tantum, quae ex legibus iudiciorum publicorum veniunt, ut Iulia maiestatis, Iulia de 
adulteriis, Cornelia de sicariis et veneficis, Pompeia parricidii, Iulia peculatus, Cornelia de 
testamentis, Iulia de vi privatα, Iulia de vi publica, Iulia ambitus, Iulia repetundarum, Iulia 
de anonna.  



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

180

για διαπραχθέντα εγκλήματα, όπως τα κεφαλικά29, τόσο δυσκολότερο 
ήταν ο δικαστής να επιλέξει μία ελαφρύτερη από την προβλεπόμενη 
ποινή ή την αθώωση του δράστη30. Ο ποινικός νόμος υπ’ αυτήν την έννοια 
ήταν δεσμευτικός για τον δικαστή31, η δε απονομή χάριτος αποτελούσε 
προνόμιο της αυτοκρατορικής εξουσίας. Όσον αφορά δε στο παραπάνω 
παράδειγμα, αν και η θανατική ποινή καταγιγνωσκόταν πάντα όταν ο 
δράστης ήταν δούλος, δεν μπορούμε να αμφισβητήσουμε το γεγονός ότι 
σε συγκεκριμένες περιπτώσεις όπως στη περίπτωση αυτή των χριστιανών 
δούλων ενδεχομένως να υπήρξαν και μειώσεις των ποινών32. Στο 
ρωμαϊκό κράτος κατά την περίοδο αυτή επεβάλλοντο ποινές κυρίως για 
την αδιάλλακτη στάση των χριστιανών σε θέματα δημόσιας λατρείας, 
όταν δηλαδή δεν απέδιδαν τιμές στον αυτοκράτορα και όχι για αυτή 
καθεαυτή την πίστη. Από ειδωλολατρική άποψη άλλωστε δεν υπήρξε 
ποτέ κατακριτέο και κατ̓’ επέκταση τιμωρητέο το περιεχόμενο μιας 
πίστης, αλλά μόνον ο αντίκτυπος και οι επιπτώσεις που είχε στη δημόσια 
τάξη και ασφάλεια, εφόσον οι λατρευτικές συνήθειες συνδυάζονταν με 
προσβλητικά ήθη, εγκληματικές ενέργειες ή αμφισβήτηση της εξουσίας.

β) sed iuxta legis severitatem congruenti poena ulciscetur
Όταν στη διάρκεια του 3ου αιώνα το ρωμαïκό κράτος έγινε 

θέατρο εξωτερικών και εσωτερικών συγκρούσεων και οι στρατιώτες-
αυτοκράτορες, λόγω περιορισμένης παραμονής στην εξουσία, δεν 
μπορούσαν να λάβουν τα απαραίτητα μέτρα για την σταθεροποίηση 
του κρατικού μηχανισμού, οι διορισμένοι από το εκάστοτε στρατιωτικό 
καθεστώς διοικητές-δικαστές δεν διακρίνονταν ούτε για την ικανότητά 
τους, αλλά ούτε και για την αντικειμενικότητά τους κατά την εκδίκαση 
των ποινικών υποθέσεων. Η εξουσία τους είχε γίνει τόσο επικίνδυνη, 
όσο απάνθρωπες είχαν εξελιχθεί οι συνθήκες ζωής, γεγονός που οδήγησε 
τελικά στο να τεθούν όρια στη δικαστική δικαιοδοσία του διοικητή της 

29. D. 48. 1. 2: Capitalia sunt, ex quibus poena mors aut exilium est, hoc est aquae et 
ignis interdictio: per has enim poenas eximitur caput de civitate. nam cetera non exilia, sed 
relegationes proprie dicuntur.

30. D. 48. 4. 4 pr.˙ C. 9. 23. 3-5˙ D. 48. 10. 5 βλ. σχετικά Levy, Gesetz und Richter, 460 
σημ. 172. 

31. D. 48. 13. 4. 2: prout quisque deliquerit, in eum animadvertant. Et sic constitutionibus 
cavetur, ut sacrilegi extra ordinem digna poena puniantur. 

32. Levy, Gesetz und Richter, 460. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 181

επαρχίας. Σε ορισμένες διατάξεις μάλιστα καθοριζόταν επακριβώς η 
ύψιστη ποινή (usque ad)33.

Η νομοθετική πολιτική του Διοκλητιανού ακολουθεί τους νομο
θετικούς ορισμούς και τις εννοιολογικές κατασκευές, όπως αυτές είχαν 
διαμορφωθεί στο κλασικό δίκαιο. Επί του ιδιωτικού δικαίου, παράλληλα 
με τις πολιτισμικές και τις ηθικές αντιλήψεις, είναι εμφανής η επιρροή την 
οποία άσκησε η αλλαγή του πολιτεύματος με την παρέμβαση του κράτους 
στον τομέα δραστηριότητας του ατόμου. Όσον αφορά στο ποινικό 
δίκαιο, ο Διοκλητιανός, αναφερόμενος στον Κορνήλιο ή στον Ιούλιο 
νόμο ή σε άλλους προγενέστερους ποινικούς νόμους34 οι οποίοι, αν και 
είχαν δημοσιευθεί ως δεσμευτικοί, είχαν χάσει την αποτελεσματικότητά 
τους, όχι όμως και την ισχύ τους, τήρησε τη γραμμή που ακολούθησαν 
οι προκάτοχοί του. Οι διοικητές των επαρχιών αποδείκνυαν κατά τη 
διαδικασία της cognitio, σύμφωνα με την κρίση τους, εάν ο δράστης 
ενεχόταν εκ των διατάξεων που αφορούσαν στο συγκεκριμένο έγκλημα35, 
στη συνέχεια δε κόλαζαν κατά την αυστηρότητα του νόμου με την 
προσήκουσα (πρόσφορη) ποινή: sed iuxta legis severitatem congruenti 
poena ulciscetur36.

Οι ποινικές διατάξεις, οι οποίες περιελήφθησαν στον Ερμογενειανό 
κώδικα, προέρχονται από την πρακτική εμπειρία, τη δικαστηριακή 
πρακτική της περιόδου των ετών 293/294˙ αποτελούν δηλαδή ad hoc 
δίκαιο. Επειδή δε οι διατάξεις αυτές αφορούσαν στο εφαρμοζόμενο 
δίκαιο της περιόδου μετά την στρατοκρατία, παρατηρείται επαύξηση των 
κανονικών ποινών: sed solent hodie capite puniri37. Τι σήμαινε όμως στο 

33. Βλ. I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Collatio legum Mosaicarum et 
Romanarum, Fontes Iuris Romani Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 1940, [στο εξής Coll.], 
4. 10. 1 (Πρωτότυπη διάταξη C. 9. 9. 4)˙ βλ. επίσης D. 47. 18. 1. 2˙ D. 49. 9. 1: usque ad 
relegationem, βλ. σχετικά Levy, Gesetz und Richter, 492. 

34. Στον Ερμογενειανό κώδικα αναφέρονται οι lex de vi privatα [C. 8. 4. 4 (294), 9. 
12. 3 (293), eod. 5 (294)], lex Cornelia de sicariis [C. 9. 16. 5 (294)], lex Visellia [C. 9. 21. 1. 
1 (300)]˙ βλ. σχετικά Levy, Gesetz und Richter, 498 σημ. 429. 

35. C. 9. 12. 4. 1 (293): si legis Iuliae de vi privata reum deferendum putaveris, apud 
praesidem provinciae age non ignarum, quemadmodum criminibus probatis res vindicari 
debeat.

36. Impp. Diocletianus et Maximianus AA. Saturnino C. 10. 33. 1˙ πρβλ. C. eod 2: 
congruenti poena adficiet=θα κολάσει δια προσφόρου, προσηκούσης ποινής.

37. D. 48. 8. 3. 5˙ P.S. 5. 21. 1. 2. βλ. σχετικά Levy, Gesetz und Richter, 464 σημ. 201 
και 487. 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

182

πλαίσιο αυτό, όταν ο αυτοκράτορας ανέφερε στα rescripta ότι ο δράστης 
είναι ένοχος του crimen falsi ή ότι έπρεπε να κολασθεί με την ποινή που 
προέβλεπε η lex Cornelia περί δολοφόνων (poenae legis Corneliae de 
sicariis tenetur) ή ότι ενεχόταν εκ των διατάξεων του Ιουλίου νόμου περί 
μοιχείας (in legem Iuliam de adulteriis committit); Παρόμοιες διατυπώσεις 
εμφανίζονται με μεγάλη συχνότητα στα rescripta της περιόδου αυτής. Οι 
πρώτες μάλιστα 20 διατάξεις υπό τον τίτλο του C. De falsis 9. 22 δεν 
αναφέρουν συγκεκριμένη ποινή για το έγκλημα της πλαστογραφίας, 
πράγμα που ωστόσο αλλάζει από την περίοδο του Κωνσταντίνου και 
μετά38.

γ) H poena legis
Από την ορισμένη εκ του νόμου ποινή (Ιουλίου, Κορνηλίου κ.λπ.) 

είχε προκύψει εκ της νομολογίας η κανονική ποινή, η ποινή δηλ. η οποία 
κατά την περίοδο αυτή συνηθιζόταν να επιβάλλεται (sequi solet). Από τη 
στιγμή όμως που ο δικαστής είχε το δικαίωμα, όπως και την υποχρέωση για 
κάθε περίπτωση ξεχωριστά, αφού λάβει υπόψιν του όλες τις περιστάσεις, 
να επιμετρήσει την επιβλητέα ποινή, ο νόμος (lex Cornelia) δεν είχε παρά 
να του προτείνει τη μέση λύση, δηλαδή την κατά τον νόμο ποινή (poena 
legis). Η poena legis Corneliae π.χ. ως capite quaerito επί Σύλλα, ως aqua 
et ignis interdictio αργότερα, μετασχηματίζεται τον 2ο αιώνα, όταν στα 
νομικά κείμενα εμφανίζεται η διάκριση μεταξύ των honestiores και των 
humiliores σε deportatio, ποινή που επεβάλλετο στους honestiores. Η 
poena legis Corneliae, όπως και το publicum iudicium ή capitale iudicium, 
δεν σήμαινε για τον αρμόδιο δικαστή απολύτως τίποτα εν σχέσει προς 
την οργάνωση των δικαστηρίων ή τη δικαστική διαδικασία, αλλά είχε 
ιδιαίτερη σημασία, όπως άλλωστε και παλαιότερα, από την άποψη 
των παρεπόμενων ποινών εκ του ιδιωτικού ή δημοσίου δικαίου, οι 
οποίες ανέκαθεν συνδέονταν με μία καταδίκη39 iudicio publici ή capitali 
crimine και εξακολουθούσαν κατά την περίοδο αυτή να υφίστανται40. 
Η ίδια όμως η ποινή δεν χάνει την ισχύ της, αλλά την απολυτότητά της. 

38. Βλ. ειδικότερα Κ. Γ. Πιτσάκης, Έγκλημα χωρίς τιμωρία. Τα πλαστά στη βυζαντινή 
ιστορία, στον τόμο Έγκλημα και Τιμωρία στο Βυζάντιο, Αθήνα 1997,  337-381.

39. Βλ. για την poena capitis, Mommsen, Strafrecht, 907, 908 σημ. 1, 911 έπ., 916˙βλ. 
επίσης Τρωιάνος, Οι ποινές στο βυζαντινό δίκαιο, 29 σημ. 51.

40. Levy, Gesetz und Richter, 486. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 183

Ως εκ τούτου δεν εμποδίζει πλέον τον ποινικό κολασμό extra ordinem. 
Όταν, επομένως, ο αυτοκράτορας αναφέρει στα rescripta ότι ο δράστης 
είναι ένοχος του crimen falsi ή ότι πρέπει να κολασθεί με την ποινή που 
προβλέπει η lex Cornelia περί δολοφόνων (poenae legis Corneliae de 
sicariis tenetur) ή ότι ενέχεται εκ των διατάξεων του Ιουλίου νόμου περί 
μοιχείας (in legem Iuliam de adulteriis committit) δεν εννοεί τίποτα άλλο 
από το ότι ο διοικητής της επαρχίας δεν εμποδίζεται να επιβάλει ποινή 
extra ordinem, ποινή δηλαδή η οποία δεν είναι η κανονική. Ο δράστης 
επομένως κολάζεται κατά την αυστηρότητα του νόμου αναλόγως με τον 
status του (sed iuxta legis severitatem congruenti poena ulciscetur).  

Μέρος δεύτερο 
Ο κολασμός extra ordinem 

Δικαϊκές ρυθμίσεις του Ερμογενειανού κώδικα στον τομέα του ποινικού 
δικαίου41

α) Eκ του Ιουλίου νόμου περί βίας δημόσιας (de vi publica)42 
C. 9. 12. 3 (293): Si confidis sponsam filii tui raptam esse vel filium tuum 

inclusum, instituere sollemni more legis Iuliae de vi accusationem apud praesidem 
provinciae non prohiberis. (Εάν πιστεύεις ότι άρπαξαν την μνηστή του υιού 

σου ή ότι ο υιός σου κρατείται κάπου έγκλειστος, δεν εμποδίζεσαι να εγείρεις 

κατηγορία κατά τα συνηθισμένα ενώπιον του διοικητή της επαρχίας σύμφωνα 

με τις διατάξεις περί βίας). 

41. Oι δικαϊκές ρυθμίσεις του Ερμογενειανού κώδικα έχουν ταξινομηθεί σύμφωνα 
με την αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli, ο οποίος ακολούθησε το σύστημα 
ταξινόμησης του Ιουστινιάνειου κώδικα. 

42. D. 48. 6˙ C. 9. 12. De vi et de vi armata (D. 43. 16). Υπό τον τίτλο 127 (Ad legem 
Iuliam de vi publica seu privata) του Ερμογενειανού κώδικα στην αποκατάσταση που 
προτείνει ο Cenderelli έχει καταχωρισθεί και η διάταξη C. 9. 12. 3 (293). Βλ. D. 48. 5. 30. 
9: eum autem, qui per vim stuprum intulit vel mari vel feminae … cum eum publicam vim 
committere nulla dubitatio est, 48. 6. 3. 4: Praeterea punitur huius legis poena, qui puerum vel 
feminam vel quemquam per vim stupraverit˙ I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Edictum 
Theoderici Regis, Fontes Iuris Romani Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 1940 [στο εξής E.T]., 
60. 61. 63. 59.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

184

H διάταξη αφορά στο έγκλημα της αρπαγής γυναίκας43, το οποίο 
ετιμωρείτο με την εσχάτη των ποινών. Kαι το έγκλημα ωστόσο της παρά
νομης κατακράτησης σύμφωνα με την παραπάνω διάταξη44, κολαζόταν με 
την εσχάτη των ποινών λόγω του δολίου σχεδιασμού του (dolus malus). 
Οι δράστες ενέχονταν και στις δύο περιπτώσεις  εκ των διατάξεων της 
Lex Iulia de vi publica και όχι της lex Plautia de vi. 

β) Eκ του Ιουλίου νόμου περί βίας ιδιωτικής (de vi privata)45 
C. 9. 12. 4. (293): Si criminis accusationem propter res a servo raptas 

intentandam putaveris, non contra dominum, sed contra eum quem facinus 
commisisse proponis hanc instituere debes. Sed quoniam a fuscinillo etiam te 
verberibus46 adflictum adseveras, si hominibus coactis hoc fecit, de hoc etiam, si legis 
Iuliae de vi privata reum deferendum putaveris, apud praesidem provinciae age non 
ignarum, quemadmodum criminibus probatis res vindicari debet. (Eάν πιστεύεις 

ότι πρέπει να προβείς σε καταγγελία για πράγματα που έχει αρπάξει δούλος, 

θα πρέπει να εγείρεις κατηγορία όχι κατά του κυρίου, αλλά κατ’ εκείνου που 

διατείνεσαι ότι διέπραξε το έγκλημα. Εφόσον όμως, όπως ισχυρίζεσαι, ο δούλος 

επιπλέον σε έδειρε, εάν αυτό συνέβη ενώπιον συγκεντρωμένων ανθρώπων, και 

νομίζεις ότι μπορείς να καταγγείλεις τον ένοχο για βία ιδιωτική, τότε οφείλεις 

να καταγγείλεις το έγκλημα ενώπιον του διοικητή της επαρχίας, ο οποίος θα 

γνωρίζει, εάν το έγκλημα αποδειχθεί, ποιά ποινή και κατά ποίου θα πρέπει να 

επιβάλει).

43. D. 48. 6. 5. 2: Qui vacantem mulierem rapuit vel nuptam, ultimo supplicio punitur˙ 
D. 48. 6. 6 (Knabenraub) βλ. σχετικά Mommsen, Strafrecht, 664 σημ. 7˙ πρβλ. σχετικά με 
την αρπαγή γυναίκας την ειδική μονογραφία του Δ. Δελή, Η αρπαγή γυναίκας στο 
Βυζαντινό Δίκαιο [Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte-Athener Reihe, 16], 
Αθήνα –Κομοτηνή 2005, η οποία σε αρκετά σημεία ασχολείται με τη διάταξη (βλ. τον 
Πίνακα Πηγών σ. 248). 

44. D. 48. 6. 5 pr.: quique hominem dolo malo incluserit obsederit˙ P.S. 5. 26. 3: qui quem 
... obsederit clauserit˙ E.T. 8. 9. 

45. D. 48. 7˙ C. 9. 12. Υπό τον τίτλο 127 (Ad legem Iuliam de vi publica seu privatα) 
του Ερμογενειανού κώδικα στην αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli έχουν 
καταχωρισθεί οι διατάξεις C. 9. 12. 4 (293) και 5 (294).

46. Η. Heumann-Ε. Seckel, Handlexikon zu den Quellen des römischen Rechts, Jena 
1907 (ανατύπ.Graz 1971) [στο εξής Heumann-Seckel], “Verber”, D. 4. 2. 3. 1˙ 49. 14. 12˙ C. 
9. 42. 3). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 185

Η διάταξη αυτή έχει δύο σκέλη:
Α) Σε περίπτωση που δούλος έχει διαπράξει κλοπή ή ληστεία, ο 

κύριος παραδίδει τον δούλο in noxam (ad noxam dedere) εις αποκα
τάσταση- ανόρθωση της ζημίας˙ επιπλέον δε οφείλει να αποδώσει 
το περιελθόν. Σύμφωνα με τις διατάξεις E.T. 109 (ληστεία)47 και 98 
(εμπρησμός)48 ο δούλος παραδιδόταν στον δικαστή για κολασμό49, μετά 
δε την εκτέλεση της ποινής επιστρεφόταν στον κύριο. Το ίδιο συνέβαινε 
και στην περίπτωση κλοπής (E.T. 118)50. Ο κύριος μετά την παράδοση 
του δούλου in noxam έπρεπε να αποδώσει και την ωφέλεια. Ο παθών, 
σύμφωνα με διάταξη του Διοκλητιανού, μπορούσε να εγείρει αγωγή για 
το τετραπλάσιο κατά του κυρίου του δούλου, εφόσον είχε παρέλθει το 
έτος για το απλούν. Εάν όμως ο κύριος του δούλου παρέδιδε τον δούλο 
εις αποκατάσταση της ζημίας, ο παθών δεν εμποδιζόταν να εναγάγει τον 
κύριο για το ποσό, το οποίο περιήλθε στα χέρια του από το έγκλημα της 
κλοπής ή της αρπαγής51. 

47. Ε.Τ. 109: Si servus aut colonus domino nesciente violenter aliqua rapiat, dominus 
eius intra annum in quadruplum, post annum in simplum convenietur: aut pro noxia certe 
si hoc magis elegerit, ipsum servum vel colonum noverit ad poenam iudici contradendum: 
ita ut, quod ad eum ex ipsa servi violentia pervenisse constiterit, reddat. (aut pro noxia 
certe=vindictae, ad vindictam, ad poenam, pro culpa, pro facto tradere)˙ πρβλ. σχετικά M. 
Kaser-F. Schwartz (edd.), Die Interpretatio zu den Paulussentenzen, Köln-Graz 1956 [στο 
εξής I.P.], 2. 32. 11  I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Lex Romana Burgundionum sive 
forma et expositio legum Romanarum, Fontes Iuris Romani Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 
1940, 4. 3: ad vindictam tradere 15. 1: pro culpa dare presentem˙ K. Zeumer (ed.), Lex 
Visigothorum (Antiqua) στον τόμο M.G.H., Leges I, 1, Hannover-Leipzig-Hahn 1902 [στο 
εξής LV(Ant.)], 8. 2. 2.

48. E.T. 98: Ex eo vero incendio, quod incaute servus aut colonus in domini suo agro 
supponit … aut aestimatione habita dominus eius, per quem vicino damnum continget, sarciat 
atque compenset:aut ipsum qui ignem supposuit, si hoc magis elegerit, pro facti culpa tradat 
iudici puniendum˙ πρβλ. P.S. 5. 20. 3. 4.  

49. Βλ. κατά το κλασικό δίκαιο D. 9. 4. 32.
50. E.T. 117: Servus si furtum fecerit, vel damnum cuilibet dederit, nisi eius dominus 

hoc pro sua qualitate reddere vel sarcire paratus sit, noxae eum dare cogitur ...  
51. C. 3. 41. 4 (294): Si servus ignorante domino vel sciente et prohibere nequeunte res 

tuas vi rapuit, dominum eius apud praesidem provinciae, si necdum utilis annus excessit, 
quadrupli, quod si hoc effluxit tempus, simpli noxali iudicio convenire potes: qui si noxae 
maluerit servum dedere, nihilo minus cum ipso quantum ad eum pervenit experiri non 
prohiberis˙βλ. σχετικά Kaser, RPR, II 434 σημ. 15.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

186

Β) Η lex Iulia de vi privatα δεν βρίσκει εφαρμογή ως προς τη 
συγκεκριμένη διάταξη και τούτο επειδή οι ποινές που προέβλεπε, 
υπερορία δηλαδή (relegatio), απώλεια του τρίτου της περιουσίας του 
καταδικασθέντος και ατίμωση52, δεν εφαρμόζονταν σε δούλο53. Το ίδιο 
ισχύει και για τους άλλους νόμους οι οποίοι προέβλεπαν χρηματική 
ποινή54 ή και κεφαλική55. Tο έγκλημα της ιδιωτικής βίας διαπραττόταν 
εφόσον κάποιος εδάρη ενώπιον συγκεντρωμένων ανθρώπων56. Η ποινή 
για τον δούλο σε περίπτωση άσκησης βίας ήταν η θανατική ποινή57, 
εάν το γεγονός συνέβη εν αγνοία του κυρίου του (inscio domino). 
Εάν το έγκλημα διαπράχθηκε επειδή ο κύριος προκάλεσε (metu atque 
exhortatione dominorum) την εκτέλεση της υπό του δούλου διαπραχθείσας 
πράξης (violentiam admiserint), ο μεν δούλος παραδιδόταν στην ποινή 
του μετάλλου (metallis post sententiam dedi), ο δε κύριος κηρυσσόταν 
άτιμος (secundum legem Iuliam infamem pronuntiatum). Εάν δε ο κύριος 
υπήρξε ήδη άτιμος (viles autque infamesque personae), ενεχόταν εκ των 
αυτοκρατορικών διατάξεων (του Ιουλίου δηλαδή και του Κορνηλίου 
νόμου) και του επιβαλλόταν κεφαλική ποινή (constitutionum divalium 
poena teneantur). Ακόμα και ο δικαστής ετιμωρείτο ως άτιμος, εάν 
καθυστερούσε να επιβάλει τις προβλεπόμενες ποινές (quod gravi infamia 

52. D. 48. 7. 1 pr.: De vi privata damnati pars tertia bonorum ex lege Iulia publicatur et 
cautum est, ne senator sit, ne decurio,  aut ullum honorem capiat ... 

53. D. 48. 2. 12. 4. Όταν ο Venuleius Saturninus αναφέρεται στη relegatio ως μία 
μη εφαρμοζόμενη κεφαλική ποινή στους δούλους (capitis poena), εννοεί στην περίπτωση 
αυτή την deportatio (Mommsen, Strafrecht, 909 σημ. 2). 

54. D. 48. 1. 2: non capitalia sunt, ex quibus pecuniaria aut in corpus aliqua coercitio 
poena est.

55. Βλ. παραπάνω σημ. 29.
56. C. 9. 12. 4. (293): si hominibus coactis hoc fecit. Σύμφωνα με τις διατάξεις του 

νόμου περί βίας ιδιωτικής το έγκλημα αυτό εθεωρείτο ότι είχε διαπραχθεί επίσης, όταν 
κάποιος είχε συγκεντρώσει ανθρώπους για να εμποδίσει την προσαγωγή κάποιου άλλου 
στο δικαστήριο (D. 48. 7. 4: Legis Iuliae de vi privata crimen committitur, cum coetum 
aliquis et concursum fecisse dicitur, quo minus quis in ius produceretur) ή, όταν κάποιος 
συναθροίζοντας ανθρώπους άοπλους εκδίωξε κάποιον άλλον από την νομή του (αγρός) 
(D. 48. 7. 5: si quis aliquem deiecit ex agro suo hominibus congregatis sine armis, vis privatae 
postulari possit).   

57. C. 9. 12. 8 (390): Servos, qui fecisse violentiam confessionibus testium aut propriis 
docebuntur, si id inscio domino commiserint, postremo supplicio deditos luere perpetrata 
censemus. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 187

sit notandus). Η διάταξη C. 9. 12. 8 (290) υπαινίσσεται ότι ακόμα και σε 
ελεύθερους μπορούσε να επιβληθεί η θανατική ποινή, εφόσον επήλθε ο 
θάνατος κάποιου58. 

C. 9. 12. 5 (294): In possessionem fundi licet creditor per vim ingrediatur, 
Iuliae legis vis privatae reus deferri potest (Στην περίπτωση που πιστωτής βιαίως 

εισήλθε στη νομή αγρού μπορεί να κατηγορηθεί και να αποδειχθεί ένοχος εκ του 

Ιουλίου νόμου περί βίας ιδιωτικής).

Η βίαιη κατάληψη της νομής, η οποία έθετε σε κίνδυνο τη ρωμαïκή τάξη 
πραγμάτων, διώκεται πλέον ποινικά εκ των διατάξεων του Ιουλίου νόμου 
για βία ιδιωτική59, η δε αυτοάμυνα σε κατάσταση ανάγκης παραχωρεί 
τη θέση της σε διαδικαστικά δικονομικά ένδικα μέσα60. Ο Διοκλητιανός 
παραχωρεί στον νομίμως εγκατασταθέντα στη νομή του πράγματος το 
δικαίωμα να ασκήσει αυτοδικία inculpatae tutelae moderatione illatam 
vim propulsare licet61 περιορίζοντας έτσι το δικαίωμα αυτό62. 

Vat. 31263: Successoribus donatoris perfectam donationem revocare non 
permittitur, cum inperfectam perseverans voluntas per doli mali replicationem 
confirmet. Unde aditus praeses provinciae, si de possessione te pulsum animadvertit 
nec annus excessit, ex interdicto “unde vi” restitui te cum sua causa providebit, vel 
si hoc tempus finitum est, ad formulam promissam quasi nulla vires donationem 
habuisse dicatur, quaestione facti examinata, iudicem praeses provinciae sententiam 
ferre curabit. (Στους διαδόχους του δωρητή δεν επιτρέπεται η ανάκληση τελείας 

δωρεάς. Αλλά και η ατελής δωρεά ισχυροποιείται, εάν η βούληση του δωρητή 

δεν έχει αλλάξει μέχρι το θάνατό του, δια της προβολής της replicatio dolus 
mali. Ως εκ τούτου ο διοικητής της επαρχίας αντιλαμβανόμενος ότι εκδιώχθηκες 

από την νομή και δεν έχει παρέλθει έτος, εκ του παραγγέλματος unde vi θα σε 

αποκαταστήσει προνοώντας έτσι για το ζήτημά σου. Εάν όμως ο χρόνος αυτός 

έχει παρέλθει, θα παραπέμψει την υπόθεση στη διαδικασία της formula σαν να 

58. Πρβλ. D. 48. 6. 10. 1: Hac lege tenetur et qui convocatis hominibus vim fecerit, quo 
quis verberetur et pulsetur, neque homo occisus sit βλ. σχετικά Mommsen, Strafrecht, 659 
σημ. 4. 

59. D. 48. 7. 5: ...vis privatae postulari possit ... βλ. σχετικά Kaser, RPR II, 64 σημ. 7.
60. Kaser, RPR II, 64 σημ. 8.
61. C. 8. 4. 1 (290): Recte possidenti ad defendendam possesionem, quam sine vitio 

tenebat, inculpatae tutelae moderatione illatam vim propulsare licet. 
62. Kaser, RPR II, 64 σημ. 6.
63. H διάταξη αυτή έχει καταχωρισθεί υπό τον τίτλο 123 (De donationibus) του 

Ερμογενειανού κώδικα στην αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

188

ήταν η δωρεά ανενεργός. Μετά την εξέταση των πραγματικών ζητημάτων ο 

διοικητής της επαρχίας θα υποδείξει στον δικαστή την έκδοση της δικαστικής 

απόφασης). 

Προϋπόθεση για την εγκυρότητα της δωρεάς (donatio perfecta, τε
λεία δωρεά) κατά την περίοδο αυτή δεν ήταν η υπόσχεση, αλλά η 
άμεση μεταβίβαση της κυριότητας του πράγματος. Για τα ακίνητα στην 
Ιταλία απαιτείτο κατ᾽ αρχάς ο τύπος της mancipatio, στη συνέχεια επα
κολουθούσε traditio, παράδοση δηλαδή του πράγματος. Ως προς τα 
επαρχιακά ακίνητα αρκούσε η παράδοση του πράγματος (traditio Vat. 
293). Με την αναγνώριση ωστόσο της εδαφικής εξουσίας του ρωμαïκού 
κράτους επί των ενοποιημένων με την επέκταση ενιαίου φορολογικού 
συστήματος επαρχιών παύει πλέον να υφίσταται η διάκριση σε επαρχιακά 
και Ιταλικά ακίνητα. Για την εγκυρότητα όλων των δωρεών απαιτείτο 
πλέον η παράδοση του πράγματος. Σύμφωνα με τη διάταξη αυτή, στους 
διαδόχους του δωρητή δεν επιτρεπόταν ανάκληση τελείας δωρεάς. Αλλά 
και στη περίπτωση που δεν είχε γίνει παράδοση του πράγματος η δωρεά 
ήταν επίσης ισχυρή, εφόσον η βούληση του δωρητή δεν είχε αλλάξει 
μέχρι το θάνατό του. Στην περίπτωση αυτή στους διαδόχους του δωρητή 
δεν εχορηγείτο μέσω της χορήγησης αντενστάσεως στο δωρεοδόχο 
(replicatio)64 η ένσταση για υπέρμετρες δωρεές (exceptio legis Cinciae), 
και τούτο γιατί η βούληση του δωρητή έπρεπε να μείνει σεβαστή. 

Για την προστασία της νομής την περίοδο αυτή παραχωρούνται 
στον καλόπιστο νομέα δύο ένδικα μέσα: το interdictum uti possidetis65 
και το interdictum unde vi66. Με το πρώτο (interdictum uti possidetis) 
εξακριβωνόταν μεταξύ των διαδίκων ο νομέας του πράγματος, προκει
μένου ο αντίδικος να προσκομίσει τις αποδείξεις για τη διάγνωση της 
κυριότητας του πράγματος. Το δεύτερο (interdictum unde vi, ποινικού 
χαρακτήρα) εχορηγείτο στον βιαίως εκδιωχθέντα από τη νομή για να 
μπορέσει εντός ενός έτους να διεκδικήσει την επιστρoφή του πράγματος. 
Το interdictum unde vi αποτελούσε επομένως προσωρινή απόφαση και δεν 

64. D. 44. 1. 22. 1: Replicatio est contraria exceptio, quasi exceptionis exceptio 
(αντένστασις είναι αντίθετος ένστασις, ως ένστασις ενστάσεως).

65. C. 8. 1. 3 (293): Incerti iuris non est orta proprietatis et possessionis lite prius 
possessionis decidi oportere quaestionem competentibus actionibus, ut ex hoc ordine facto de 
dominii disceptatione probationes ab eo qui de possessione victus est exigantur. 

66. C. 8. 4. 2 (293): Vi pulsos restituendos esse interdicti exemplo, si necdum annus 
excessit, certissimi iuris est, et heredes teneri in tantum, quantum ad eos pervenit. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 189

μπορούσε να ασκηθεί κατά των κληρονόμων του εναγομένου (κατά των 
κληρονόμων των διαδόχων του δωρητή στη συγκεκριμένη περίπτωση). 

C. 8. 4. 4 (294):67 Si de possessione vi deiectus es, cum et legis Iuliae vis privatae 
reum postulare et ad instar interdicti unde vi convenire potes, quo reum causam 
omnem praestare, in qua fructus etiam, quos vetus possessor percipere potuit, non 
quos praedo percepit, venire non ambigitur (Εάν κάποιος βιαίως εκδιώχθηκε από 

τη νομή μπορεί αυτόν που βιαίως κατέλαβε την νομή να τον κατηγορήσει βάσει 

του Ιουλίου νόμου για βία ιδιωτική και βάσει των όρων του παραγγέλματος 

(interdictum unde vi) μπορεί να τον αναγκάσει να του επιστρέψει τη νομή και, 

αναμφίβολα, και τους καρπούς που ως παλαιός νομέας θα μπορούσε να έχει 

συλλέξει και όχι αυτούς που εκείνος συνέλεξε). 
Σύμφωνα με τις διατάξεις C. 9. 12. 5 (294), C. 8. 4. 4 (194) και C.Th. 

9. 20. 1 (378)˙68 πρβλ. επίσης C. 9. 31. 1 (378): όποιος εξεβλήθη από τη 
νομή βιαίως, εάν προς ανάκτηση της νομής μεταχειρίσθηκε για πρώτη 
φορά το παράγγελμα interdictum unde vi, δεν εμποδίζεται παρα ταύτα 
να εγείρει σε δημόσια δίκη και την κατηγορία για ιδιωτική βία εκ του 
Ιουλίου νόμου.

Σύμφωνα με διάταξη των αυτοκρατόρων Αρκαδίου και Ονωρίου69 
το interdictum unde vi ή momentariae possessionis interdictum70 δεν 
αφορούσε πάντα στις περιπτώσεις βίας, ιδιωτικής ή δημόσιας, αλλά με το 
ένδικο αυτό μέσο διασφαλιζόταν η περιουσία κάποιου, εάν η περιουσία 
αυτή είχε παραχωρηθεί προσωρινά προς διαχείριση σε φίλο, συγγενή ή 
ακόμα και σε δούλο, κατά την απουσία του νομέα. Στην περίπτωση αυτή 
το momentariae possessionis interdictum=interdictum unde vi μπορούσε 
να ασκηθεί άμεσα και χωρίς να πρέπει να συμπληρωθεί η απαιτούμενη 
inscriptio71. Σε περίπτωση που δεν εστοιχειοθετείτο η καταγγελία, η ποινή 
επιβαλλόταν σε αυτόν που καταχρηστικά είχε προβεί στην καταγγελία. 

67. Η διάταξη αυτή έχει καταχωρισθεί υπό τον τίτλο 108 (De interdictis) του 
Ερμογενειανού κώδικα στην αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli.

68. Τh. Mommsen-P. M. Meyer (edd.), Codex Theodosianus I, 2, Berlin 1905, ανατύπ. 
Berlin 1990 [στο εξής C.Th.].

69. C.Th. 2. 1. 8 (395).
70. C. 8. 4. 8 (395)˙βλ. σχετικά A. Berger, Encyclopedic Dictionary of Roman Law, 

Philadelphia 1980, „Possessio momentaria“, 638. 
71. C. 9. 37 (395): Abacti animalis accusatio non solum cum inscriptionibus, sed etiam 

sine ea observatione proponitur. 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

190

γ) Εκ των διατάξεων περί κλοπών (de furtis)72 
C. 6. 2. 14 (293): Eos, qui a servo furtim ablata scientes susceperint, non 

tantum de susceptis convenire, sed etiam poenali furti actione potes. (Εκείνοι, οι 

οποίοι αποδέχθησαν κλοπιμαία τα οποία άρπαξε δούλος, ενάγονται όχι μόνον 

με την αγωγή των κλεπταποδόχων, αλλά και με την ποινική αγωγή για κλοπή).

Σε περίπτωση κλοπής στο θύμα παρεχόταν η ποινική αγωγή actio 
furti73 και οι εμπράγματες αγωγές (actiones in rem) της απαίτησης (condictio 
ex causa furtiva) και της διεκδίκησης (actio rei vindicatio)74. Η αγωγή 
της κλοπής ήταν ποινική, ο δε ενάγων όφειλε να καταγγείλει εγγράφως 
όχι επειδή η αγωγή αυτή ήταν δημόσια, αλλά διότι έπρεπε δια εκτάκτου 
ποινής να κολάζεται η επιπολαιότητα των εναγόντων75. Δεν εμποδιζόταν 
όμως κάποιος να εναγάγει και εκ του ιδιωτικού δικαίου (αστικώς)76.

Όσον αφορά στην actio poenalis υπό τον τίτλο 39 (Ex delictis de
functorum quemadmodum conveniantur successores)77 του Ερμογενειανού 
κώδικα έχει καταχωρισθεί η διάταξη C.H. 2. 1 (293)78: Licet ante litem 
contestatam defuncto, qui ex proprio delicto conveniri potuit, successores non 
possint poenali actione conveniri, tamen hos etiam in tantum quantum ad eos 
pervenit teneri, ne scelere ditentur alieno, certissimi iuris est. Auditis itaque partium 
allegationibus u.c. proconsul provinciae Africae amicus noster in pronuntiando 

72. D. 47. 2˙ C. 6. 2. Υπό τον τίτλο 85 (De furtis) του Ερμογενειανού κώδικα στην 
αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli έχουν καταχωρισθεί οι διατάξεις C. 6. 2. 9-19 
και η διάταξη E.T. 116. 

73. Σύμφωνα με τη διάταξη D. 47. 2. 50 pr.: Ιn furti actione non quod interest 
quadruplabitur vel duplabitur, sed rei verum pretium.

74. C. 3. 45. 5 (294)˙ 4. 8. 1 (294)˙ 6. 2. 12 (293)˙ 15 (293)˙ 17 (294)19˙ βλ. σχετικά E. 
Levy, Weströmisches Vulgarrecht. Das Obligationenrecht, Weimar 1956, 304 (στο εξής Levy, 
VR). 

75. D. 47 2. 93: Meminisse oportebit nunc furti plerumque criminaliter agi et eum qui 
agit in crimen subscribere, non quasi publicum sit iudicium, sed quia visum est temeritatem 
agentium etiam extraordinaria animadversione coercendam. non ideo tamen minus, si qui 
velit, poterit civiliter agere.

76. C. 3. 41. 5 (294): si tibi per furtum nec manifestum ancillam servus ope consilioque 
domini cum aliis rebus subtraxit, cum inter servum et liberum civile iudicium consistere 
non possit, eum ob hoc delictum dupli poenali actione et de rebus propriis vindicatione vel 
condictione convenire potes. 

77. C. 4. 17. 1 (294). 
78. Βλ. I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Epitome Codicis Hermogeniani (Ex 

Corpore Hermogeniani), Fontes Iuris Romani Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 1940.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 191

forman iuris sequetur (Αν πριν από την κάταρξη της δίκης έχει πεθάνει αυτός που 

εξ ιδίου εγκλήματος μπορούσε να διωχθεί, τότε οι διάδοχοι του δεν μπορούν να 

διωχθούν με την actio poenalis, αλλά θα εναχθούν σύμφωνα με το δίκαιο κατά το 

μέρος το οποίο περιήλθε σε αυτούς, ώστε να μην ωφεληθούν από την εγκληματική 

πράξη άλλου. Αφού εισακουσθούν τα επιχειρήματα αυτά, ο ανθύπατος της 

επαρχίας Africae, φίλος δικός μας, θα ανακοινώσει την απόφαση).

Ι.H. 2. 179: Haec lex praecipit, si quis antequam moriatur non fuerit de facti 
sui scelere conventus atque convictus, si post eius obitum quod ab eo cum poena 
reddendum erat apud successores eius fortasse repertum fuerit, hoc tantum ab 
heredibus reddendum est quod ad eos cognoscitur pervenisse. Ceterum in tali re heres 
nec ad poenam nec ad aliquam satisfactionem tenetur obnoxious (Η διάταξη αυτή 

ορίζει ότι (στις ποινικές υποθέσεις), εάν κάποιος πέθανε χωρίς να έχει διωχθεί 

και καταδικασθεί για έγκλημα, το οποίο είχε διαπράξει, και το οφειλόμενο μετά 

ποινής από αυτόν βρεθεί στα περιουσιακά στοιχεία των διαδόχων του, τότε 

αυτοί οφείλουν να αποδώσουν τόσο, όσο τους αναλογεί κατά την κληρονομική 

τους μερίδα. Κατά τα λοιπά, για το θέμα αυτό, δεν μπορεί να επιβληθεί στον 

κληρονόμο ποινή ή να απαιτηθεί από αυτόν κάποια άλλη ικανοποίηση)80. 
Με την actio poenalis επιβαλλόταν στον εναγόμενο η καταβολή 

χρηματικής ποινής υπέρ του ενάγοντα. Σύμφωνα με τη διάταξη αυτή οι 
κληρονόμοι δεν μπορούν να εναχθούν με την αγωγή αυτή διότι ευθύνονται 
μόνον κατά το μερίδιο το οποίο τους αναλογεί επί της κληρονομιαίας 
περιουσίας81.

E.T. 116: Qui sciens ex rapinis aliqua a raptore, id est a fure, servanda 
susceperit, eadem qua raptor poena teneatur (Όποιος εν γνώσει του παρακρατεί 

πράγματα που προέρχονται από αρπαγή, πράγματα δηλαδή προερχόμενα με τον 

ένα ή άλλο τρόπο από τον ίδιο τον άρπαγα, δηλ. από τον κλέπτη, τιμωρείται με 

την ίδια ποινή που τιμωρείται και ο άρπαγας. O κλεπταποδόχος τιμωρείται με 

την ποινή που επιβάλλεται στον κλέπτη).

79. Βλ. I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Epitome Codicis Hermogeniani 
(Interpretatio), Fontes Iuris Romani Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 1940.

80. Πρβλ. C. 4. 17 (294)=B. 24. 7. 8: Ex delictis defunctorum … successores eius in 
solidum, alioquin in quantum ad eos pervenit conveniri iuris absolutissimi est, ne alieno 
scelere ditentur. 

81. E.T. 88: … nisi ob earum tantum rerum repetitionem, quas ad eos pervenisse 
constiterit. Αντιθέτως σύμφωνα με τη διάταξη LV (Ant.) 7, 2, 19 οι κληρονόμοι έχουν 
πλήρη υπαλλακτική ευθύνη˙ βλ. σχετικά Levy, VR, 307, 314 έπ.˙ Kaser, RPR II, 426 σημ. 
17˙ Kaser, RZ, 232 έπ. 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

192

Ως προς τη νομική της αντιμετώπιση, την αντικειμενική υπόσταση 
του εγκλήματος και το ύψος της ποινής82 η αρπαγή εξομοιώνεται με την 
κλοπή83. Oι όροι furari και rapere έχουν την ίδια σημασία84, στον δε 
άρπαγα επιβάλλονται επιπλέον και οι ποινές εκείνες που προβλέπονται 
για το αδίκημα της εγκληματικής βίας85. Όσον αφορά στην poena dupli ή 
quadruplum επί Διοκλητιανού βλ. τις διατάξεις C. 3. 41. 5 (294) και 6. 2. 
11 (293)86. 

δ) Εκ του Φαβίου νόμου περί ανδραποδισμού (De lege Fabia de 
plagiariis)87 

Ε.Τ. 81: Si quis nesciens a plagiatore mancipia comparaverit, reatu plagii 
non potest obligari. (Εάν κάποιος εν αγνοία του88 αγόρασε από ανδραποδιστή 

ανδράποδα, δεν μπορεί να κατηγορηθεί για το έγκλημα του ανδραποδισμού)89.
Πρβλ. C. 9. 20. 10 (293): Comparantem ab eo, qui abduxit plagio mancipia, 

si delicti socius non probetur, nullo crimine teneri convenit (Εκείνος, ο οποίος 

αγόρασε από ανδραποδιστή ανδράποδο που έχει αρπάξει, εάν δεν αποδειχθεί 

82. Η αρπαγή, αλλά και η κλοπή, ετιμωρείτο την περίοδο αυτή με το quadruplum˙ 
βλ. Th. Mommsen – P. Krüger (edd.), Institutiones, Hildesheim 2000, [στο εξής Inst.], 4. 1. 5: 
Poena manifesti furti quadrupli est tam ex servi persona quam ex liberi, nec manifesti dupli. 

83. Βλ. E.T. 116 και Coll. 7. 5. 3, όπου furari και rapere εξομoιώνονται. 
84. Coll. 7. 5. 3 (Paulus libro sententiarum II sub titulo de furibus): nec manifestus est 

fur, qui in rapiendo quidem conprehensus non est… πρβλ. P.S. 2. 31. 2 (in faciendo)˙ I. Baviera 
(ed.), Pars altera. Auctores, Gai Institutionum Epitome, Fontes Iuris Romani Anteiustiniani 
τ. ΙΙ, Florentiae 1940 [στο εξης Gai Inst.], 2. 11. 6˙ E.T. 57. 

85. C.Th. 9. 10. 1-4 (Violentia) (Κaser, RPR II, & 240 I b/c &198 II). 
86. C. 6. 2. 11 (293): … non ignorat in quadruplum manifesti, nec manifesti vero dupli 

actione furti constituta condemnationem formare και 19: actione dupli furti nec manifesti 
convenitur βλ. σχετικά Levy, VR, 316. 

87. D. 48. 15, C. 9. 20 Υπό τον τίτλο 130 (Ad legem Fabiam) του Ερμογενειανού 
κώδικα στην αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli έχουν καταχωρισθεί οι διατάξεις 
C. 9. 20. 9-15 (293-294) [πρβλ. 3. 15. 2 (294)] και η διάταξη Ε.Τ. 81. Βλ. σχετικά με τον 
ανδραποδισμό την δημοσίευση του F. Botta, Per lo studio del diritto penale bizantino. 
Aspetti del regime repressivo del “plagium” fra tradizione romana e innovazione orientale, 
στους J. H. A. Lokin-B. H. Stolte, Introduzione al diritto bizantino. Da Giustiniano ai 
Basilici, IUSS Press, Pavia-Italia, 2011, 617-633. 

88. Γενικεύεται ο κανόνας errantis nulla voluntas est βλ. σχετικά Coll. 6. 6˙ D. 39. 3. 
20, όσον αφορά στην iusta causa erroris (ignorantia).

89. Obligari αφορά και στις δεσμεύσεις, οι οποίες απορρέουν από ποινικές διαδικασίες 
(Kaser, RPR II, 329 σημ. 2) 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 193

κοινωνός του εγκλήματος αυτού, είναι δεκτό ότι δεν είναι ένοχος για κανένα 

έγκλημα). 

To plagium, ο ανδραποδισμός, ως ποινικά τιμωρούμενη πράξη 
διαχωρίζεται σαφώς από το furtum90. H Lex Fabia plagii αφορούσε κυρίως 
στην προστασία ευκατάστατων ανθρώπων σε περίοδο οικονομικής 
δυσπραγίας, όπου ο αριθμός των δούλων είχε σημαντικά μειωθεί. Η 
ποινή ήταν χρηματική91, αλλά από τότε που η cognitio μεταφέρθηκε στον 
praefectus urbi και στον praeses provinciae, μπορούσε extra ordinem να 
επιβληθεί και η θανατική ποινή. Η υπό του Φαβίου νόμου ορισθείσα 
χρηματική ποινή (poena pecuniaria) έπαυσε να είναι σε χρήση επειδή οι 
αποκαλυφθέντες (nam in hoc crimine detecti) ότι διέπραξαν παρόμοιο 
έγκλημα έπρεπε να τιμωρηθούν κατά το μέτρο του εγκλήματος (pro delicti 
modo coercentur)92. Για την επιβολή του Φαβίου νόμου ήταν απαραίτητη η 
εγγραφή (έγγραφη κατηγορία) (subscriptio)93, η καταγγελία (accusatio)94 
και η δικαστική απόφαση (sententia). 

Oι διατάξεις P.S. 5. 6. 1495, C. 9. 20. 6 (287)96, Coll. 14. 3. 497 απο
δεικνύουν ότι για το έγκλημα του ανδραποδισμού οι χρηματικές ποινές 
εξακολουθούσαν να είναι σε ισχύ. Από τη διάταξη P.S. 5. 6. 14 προκύπτει 
ότι, όταν το πραγματικό του furtum διασταυρωνόταν με την ειδική 
υπόσταση του plagium, τότε στο δράστη επιβαλλόταν για το μεν ένα 
ποινή εκ του ιδιωτικού δικαίου για το δε άλλο ποινή εκ του δημοσίου 
δικαίου98. Υπό αυτήν την έννοια η διάταξη C.Th. 9. 20. 1 (378) αντιτάσσει 

90. Levy, VR, 321 έπ. 
91. Coll. 14. 2. 2. 3.
92. D. 48. 15. 7. 
93. Subscriptio in crimen: D. 48. 2. 7 pr.˙ C. 9. 2. 13˙ C.Th. 9. 1 βλ. σχετικά Heumann-

Seckel, “Subscriptio”.
94. Accusatio: D. 48. 2˙ C. 9. 1 και 2 βλ. σχετικά Heumann-Seckel, “Αccusatio”.
95. P.S. 5. 6. 14: Αdversus eum qui hominem liberum vinxerit … et interdicto quidem 

id agitur, ut exhibeatur is qui detinetur, lege autem Fabia, ut etiam poena nummaria 
coerceatur.

96. C. 9. 20. 6 (287): In fuga servum constitutum neque vendere neque donare licet... 
quae super huiusmodi delictis certam poenam fisco inferendam statuit. 

97. Coll. 14. 3. 4: Lege autem Fabiam tenetur, qui civem Romanum eumve, qui in Italia 
liberatus sit, celaverit vinxerit vinctumve habuerit, vendiderit emerit, quive in eam rem socius 
fuerit: cui capite primo eiusdem legis poena iniungitur. Si servus quis sciente domino fecerit, 
dominus eius sestertiis quinquaginta milibus eodem capite punitur.

98. Levy, VR, 322 σημ. 84.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

194

την furti actio στην legis Fabiae constitutum. Η διάταξη C. 9. 20. 6 (287) 
ορίζει ότι δεν μπορεί κανείς να προβεί σε αγοροπωλησία φυγάδα δούλου. 
Όποιος όμως είναι ένοχος για το έγκλημα αυτό (delictum) πρέπει να 
πληρώσει ορισμένη ποινή στο δημόσιο ταμείο (certam poena fisco). Μόνο 
κατά τη διαίρεση κοινής περιουσίας (in divisione communium rerum) 
μπορεί να γίνει αμοιβαίος πλειστηριασμός. Στις υπόλοιπες περιπτώσεις 
η πώληση ενός δραπέτη δούλου είναι νόμιμη όταν αυτός βρεθεί από τον 
αγοραστή. Σε περιπτώσεις, επομένως, αγοραπωλησιών δούλων που είχαν 
δραπετεύσει οι ποινές ήσαν πάντα χρηματικές. Από τη διάταξη τέλος 
Coll. 14. 3. 4 προκύπτει ότι ενέχεται εκ των διατάξεων της Lex Fabia 
όποιος κρύβει (άκοντα) (celaverit), αλυσοδένει (vinxerit), κρατεί σε δεσμά 
(vinctumque habuerit), εκποιεί και έχει αγοράσει (vendiderit emerit) 
ελεύθερο πολίτη αλλά και απελεύθερο ο οποίος απελευθερώθηκε στην 
Ιταλία. Εκ των διατάξεων της Lex Fabia ενέχεται και ο συνεργός του στα 
παραπάνω εγκλήματα. Εάν το έγκλημα διεπράχθη από δούλο εν γνώσει 
του κυρίου του, ο κύριος θα καταβάλει χρηματική ποινή. Χρηματική 
ποινή επιβάλλεται σε όποιον χρησιμοποίησε πειθώ για να δραπετεύσει 
δούλος, ο οποίος βρισκόταν υπό την εξουσία τρίτου, αλλά και σε όποιον 
αγόρασε και πώλησε δούλο χωρίς τη θέληση του κυρίου του. Η ίδια ποινή 
επιβαλλόταν και στο συνεργό του δράστη.

ε) Εκ των διατάξεων περί της αγωγής περί ελευθερίας (De liberali 
causa)99

de calumniatoribus100/de lege Iulia repetundarum/101de iniuriis102 
Ε.Τ. 79: Qui ingenuum in servitude tenet, nec conditioni potest obnoxium 

comprobare, et calumniae et iniuriarum reus teneatur adstrictus (Όποιος κρατεί 

ελεύθερο άνθρωπο σε κατάσταση δουλείας και δεν μπορεί να αποδείξει ότι 

από υπαιτιότητά του ο άνθρωπος αυτός περιέπεσε στην κατάσταση αυτή είναι 

ένοχος για ύβρη και κατασυκοφάντηση)103. 

99. D. 40. 12˙ C. 7. 16. Υπό τον τίτλο 96 De liberali causa του Ερμογενειανού κώδικα 
στην αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli έχουν καταχωρισθεί οι διατάξεις C. 7. 
14. 4-14 (293/294)˙ 7. 16. 9-40 (293/294)˙ 7. 18. 2˙ 7. 19. 5-6 (293)˙ 7. 20. 2 (294)˙ 7. 22. 1 (293) 
και η διάταξη Ε.Τ. 79.

100. D. 3. 6˙ C. 9. 46. 
101. D. 48. 11˙ C. 9. 27.
102. Inst. 4. 4˙ C. 9. 35˙ D. 47. 10.
103. Το Edictum Theodorici παραβλέπει την κλασική προϋπόθεση infamandi gratia, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 195

Πρβλ. τη διάταξη Ε.Τ. 79 με τη διάταξη C. 7. 16. 31 (294)104: Si tibi 
servitutis improbe moveatur quaestio, sollemnibus ordinatis de calumnia vel iniuria, 
prout vindictae viam elegeris, habita contestatione, posteaquam servus non esse 
fueris pronuntiatus, adversus eam sententiam postulare potes, tunc demum de his 
etiam quae direpta probaveris restitutionem, cum pro libertate fuerit pronuntiatum, 
petiturus. (Εάν κακόπιστα κινήθηκε δίκη με σκοπό να αποδειχθεί ότι o status σου 

ήταν εκείνος του δούλου, εσύ δύνασαι να εγείρεις αγωγή για κατασυκοφάντηση 

ή για ύβρη, όποιο από τα δύο επιλέξεις. Εάν στη συνέχεια το δικαστήριο κρίνει 

ότι δεν είσαι δούλος μπορείς να κινηθείς κατά της προδικαστικής απόφασης και 

να ζητήσεις αποκατάσταση των περιουσιακών στοιχείων που σου άρπαξαν, 

εφόσον υπάρχει πλέον απόφαση ότι είσαι ελεύθερος).

To ζήτημα, διαφορά105, το οποίο αφορούσε στην κοινωνική θέση 
(status) ενός ανθρώπου, επιλυόταν με προδικαστική απόφαση (δια 
προκρίματος κατά το διηνεκές διάταγμα) an liber sit106. Εάν η vindicatio 
ήταν in libertatem ενάγων ήταν ο adsertor in libertatem107, ο οποίος 
υποστήριζε ότι επρόκειτο περί ελευθέρου και εναγόμενος εκείνος, ο οποίος 
τον διεκδικούσε ως δούλος του. Όταν η vindicatio ήταν in servitutem, οι 
ρόλοι αντιστρέφονταν108. 

Όσον αφορά στην προσβολή της ελευθερίας, το ιδιωτικό έγκλημα 
(delictum) διαχωρίζεται από το δημόσιο (ex causa publici iudicii=publicum 
iudicium)109 χαρακτηριζόμενο το μεν ένα ως iniuria110 το δε άλλο ως 
calumnia. Η αγωγή de calumniatoribus, ωστόσο, εγείρεται τόσο σε ιδιωτικές 
υποθέσεις όσο και σε δημόσιες δίκες, εφόσον εκ του Ιουλίου νόμου περί 
καταχρήσεων ενέχεται όποιος έλαβε χρήματα ώστε κατασυκοφαντικώς 

την οποία προβλέπει η διάταξη C. 9. 35. 9 (294): Qui liberos infamandi gratia dixerunt 
servos, iniuriarum conveniri posse non ambigitur˙ βλ. σχετικά Levy, VR, 328. 

104. Πρωτότυπη διάταξη της E.T. 79 (Levy, VR, 328). 
105. Liberalis causa, status quaestio D. 40. 12˙ C 7. 16 (B. 48. 20). 
106. C. 7. 16. 21 (293): si controversia erit, utrum ex servitute in libertatem petatur an 

ex libertate in servitutem. 
107. Μ. Kaser, “Αdsertor”, Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 79 

(1962) 397 έπ. 
108. Kaser, RPR, I &67 IV 288. 
109. Publica iudicia D. 48. 1.
110. Η Iniuria αποτελούσε ιδιωτικό έγκλημα (delictum), το οποίο εδιώκετο μόνον 

κατόπιν αιτήσεως του προσβληθέντος. 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

196

να δημιουργήσει δυσχέρειες111. Κατά τη διοκλητιάνεια περίοδο, ως 
προς τις δημόσιες δίκες, σε όποιον ενεχόταν εκ του Ιουλίου νόμου περί 
καταχρήσεων επιβαλλόταν extra ordinem ποινή, η ποινή της εξορίας είτε 
και σκληρότερη ποινή κατά το διαπραχθέν (prout admiserint). Ως προς τις 
ιδιωτικές υποθέσεις εναντίον εκείνου για τον οποίο υπήρχε ο ισχυρισμός 
ότι πήρε χρήματα ώστε κατασυκοφαντικώς να εγείρει δίκη ή να μην 
εγείρει δίκη, άρμοζε εντός ενός έτους η εκ του γεγονότος (πραγματικού) 
αγωγή=in factum actio112 compedit για το τετραπλούν των χρημάτων τα 
οποία έλαβε, μετά δε το έτος για το απλούν113. 

Όσον αφορά στο αδίκημα της προσβολής της τιμής (iniuria)114, 
μπορούσε ο παθών να εναγάγει είτε ποινικώς είτε πολιτικώς115. Και 
εάν μεν εγειρόταν αγωγή (civiliter), αφού είχε γίνει διατίμηση, η ποινή 
επιβαλλόταν κατά τα λεχθέντα, αν όμως εγειρόταν ποινική αγωγή 
(criminaliter), επιβαλλόταν στον ένοχο έκτακτος ποινή (extra ordinem) 
κατ̓’ εκτίμηση του δικαστού. 

Επειδή κατά τον Διοκλητιανό οι συκοφάντες κινδύνευαν σε 
υποθέσεις δημοσίων δικών και όχι σε υποθέσεις ελευθερίας, οι οποίες 
περιελάμβαναν ιδιωτικές έριδες116, ως προς τις υποθέσεις ελευθερίας 
(causae liberales) o αυτοκράτορας περιορίζεται στις εκ του ιδιωτικού 
δικαίου συνέπειες της calumnia117. Καταδίκη εκ του ποινικού δικαίου 
επί ιδιωτικών υποθέσεων εθεωρείτo μη συνηθισμένη. Παρόλα αυτά, έως 

111. D. 3. 6. 1. 1: Hoc autem iudicium non solum in pecuniariis causis, sed et ad 
publica crimina pertinere … maxime cum et lege repetundarum teneatur, qui ob negotium 
faciendum aut non faciendum per calumniam pecuniam accepit˙ C. 9. 27(Ad legem Iuliam 
repetundarum=B. 60. 43. 11˙ βλ. σχετικά Mommsen, Strafrecht, 806 σημ. 8 και 491 σημ. 2. 

112. Βλ. για τις αγωγές in factum βλ. P. Gröschler, Actiones in factum, Berlin 2002. 
113. D. 3. 6. 1 (De calumniatoribus): Ιn eum qui, ut calumniae causa negotium faceret 

vel non faceret pecuniam accepisse dicetur, intra annum in quadruplum … post annum simpli 
in factum actio competit.

114. Inst. 4. 4. 10.
115. D. 47. 10. 7. 6: Posse hodie de omni iniuria, sed et de atroci civiliter agi imperator 

noster rescripsit (o αυτοκράτορας αποφάσισε ότι είναι δυνατόν σήμερα να εγερθεί αστική 
αγωγή για κάθε αδίκημα και για βαρύ έγκλημα)˙ πρβλ. επίσης D. 47. 10. 37. 1: Etiam ex lege 
Cornelia iniuriarum actio civiliter moveri potest condemnatione aestimatione iudicis facienda 
(και εκ του Κορνηλίου νόμου, εγείρεται αστική αγωγή για κάθε αδίκημα γινομένης της 
καταδίκης κατ̓ εκτίμηση του δικαστού).

116. C. 9. 46. 5.
117. Levy, “Gesetz und Richter”, 493 σημ. 394. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 197

και την εποχή του το έγκλημα της προσβολής της ελευθερίας μπορούσε 
να κολασθεί και ποινικά. H εξορία, ως εσχάτη ποινή, επιβάλλεται extra 
ordinem κατά την περίοδο αυτή: Qui per calumniam iniuriae actionem instituit, 
extra ordinem punitur: omnes enim calumniatores exilii vel insulae relegatione 
aut ordinis amissione puniri placuit118. (Όσον αφορά στις καταχρήσεις και την 

calumnia, η κατά τον νόμο ποινή παρέμεινε η ίδια˙ μέσω όμως της διαδικασίας 

extra ordinem έγινε επουσιώδης ώστε να μην μπορεί ούτε ως μέτρο να παίξει 

κάποιο ρόλο).

Ad senatus consultum Ninnianum 
C. 7. 20. 2 (294): Libertinae condicionis constitutis privatis pactis mutare 

statum non licere Ninniano senatus consulto contra collusorem poena statuta 
praemioque detegenti promisso manifeste declaratur. (Με τη διάταξη αυτή 

απαγορεύθηκε η μεταβολή του status libertinae condicionis με ιδιωτικά σύμφωνα, 

η ποινή δε γι᾽ αυτόν ο οποίος θα συμμετείχε σε παρόμοια συμπαιγνία αποτελούσε 

και ανταμοιβή γι αυτόν ο οποίος θα την αποκάλυπτε)119. 

Ad senatus consultum Claudianum
Cons. 9. 7 (365): Felici consulari Macedoniae120: Si servilibus contuberniis 

sese mulieres quondam ingenuae subdiderint, et nunc contemnentes dominum 
minoris aetatis servitutis iugum conantur effugere, gravitas tua his, qui servilem 
condicionem non statim in ipsis coniunctionum primordiis refugerunt, necessitatem 
subeundae servitutis imponat (Εάν ελεύθερες γυναίκες συνευρέθησαν με δούλους 

και τώρα επιχειρούν να διαφύγουν από τον ζυγό της δουλείας προφασιζόμενες 

ότι ήταν ανήλικες, η δική σου αυστηρότητα θα επιβάλει το καθεστώς της δουλείας 

118. P.S. 5. 4. 11=D. 47. 10. 43: extra ordinem damnatur: id est exilium aut relegationem 
aut ordinis amotionem patiatur. 

119. Βλ. όσον αφορά στο SC Ninnianum επί Δομητιανού (81-96) και στην ποινή 
contra collusorem D. 40. 16. 1: … senatus consultum factum est Domitiani temporibus, quo 
cautum est, ut, si quis probasset per collusionem quicquam factum, si iste homo servus sit, 
fieret eius servus qui detexisset collusionem (θεσπίσθηκε επί των χρόνων του Δομητιανού 
συγκλητικό δόγμα με το οποίο ορίσθηκε, εάν κάποιος αποδείκνυε ότι με συμπαιγνία έγινε 
δούλος κάποιος ελεύθερος, ο ελεύθερος να γίνεται δούλος εκείνου που αποκάλυψε τη 
συμπαιγνία) (Kaser, RPR I, σημ. 68˙ RZ § 55 σημ. 47).  

120. Η διάταξη Cons. 9. 7 έχει καταχωρισθεί υπό τον τίτλο 97 (Ad senatus 
consultum Claudianum) του Ερμογενειανού κώδικα στην αποκατάσταση που προτείνει 
ο Cenderelli.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

198

στις γυναίκες αυτές, οι οποίες ευθύς εξ αρχής δεν απέφυγαν να συνευρεθούν με 

δούλους). 
Σύμφωνα με το SC Claudianum (52 μ.Χ)121 το καθεστώς της δουλείας 

επιβαλλόταν από τις αρχές122 σε ελεύθερη γυναίκα, η οποία συνευρέθηκε 
με δούλο παρά τη θέληση του κυρίου του δούλου και αφού είχε η ίδια 
προειδοποιηθεί τρείς123 τουλάχιστον φορές από τον κύριο του δούλου 
ενώπιον επτά μαρτύρων124. Σε περίπτωση που ο κύριος του δούλου 
είχε συναινέσει, η γυναίκα κατόπιν συνεννόησης μαζί του μπορούσε 
να παραμείνει ελεύθερη. Τα τέκνα από την συνεύρεση αυτή, ωστόσο, 
έπρεπε να περιέλθουν σε κατάσταση δουλείας125. Επί Αδριανού, τα 
προερχόμενα από παρόμοια συνεύρεση τέκνα θεωρήθηκαν ελεύθερα126. Η 
παραπάνω διάταξη δεν εύρισκε εφαρμογή ως προς τους άνδρες οι οποίοι 
συνευρίσκονταν με δούλες alienae ancilae sequuntur127 (contubernium)128. 
Σύμφωνα με το κλασικό δίκαιο αρκούσε μία φορά να προειδοποιηθεί η 
γυναίκα129. 

Επί Κωνσταντίνου η ποινή επαυξήθηκε: στον ελεύθερο επιβαλλόταν 
η κεφαλική ποινή, ο δε δούλος παραδιδόταν στο πυρ130. Το Κλαυδιανό 

121. D. 29. 5 (Kaser, RPR, I 289, σημ. 7).
122. Kaser, RPR IΙ, 131 σημ. 17˙ βλ. επίσης B. Biondi, Scritti giuridici III, Milano 1965, 

48 έπ.  
123. Gai. Inst, I. 91, 160˙ E. Koestermann, Tacitus Annalen III (11-13) Heidelberg 1968 

[στο εξής Tac. Ann.],  12, 53, 1. Σύμφωνα με τις διατάξεις P.S. 2. 21a. 17 και C.Th. 4. 11. 2. 6. 
η denuntiatio έπρεπε να υποβληθεί τρείς φορές˙ βλ. σχετικά Kaser, RPR I, 292 σημ. 39.

124. Η denuntiatio έπρεπε να υποβληθεί εγγράφως [C.Th. 10. 20. 3 (365)=C. 11. 8. 3 
(sollemni)˙ P.S. 2. 21a. 17]. Σύμφωνα με τη διάταξη I.T. 4. 12. 2 (Interpretatio στον C.Th.) η 
καταγγελία έπρεπε να γίνει ενώπιον επτά μαρτύρων, οι οποίοι ήσαν ρωμαίοι πολίτες, βλ. 
K. G. Bruns- E. Schau, Syrisch-Römisches Rechtsbuch aus dem fünften Jahrhundert, Leipzig 
1880 (ανατύπ.1961), L 48 (στο εξής SRR). 

125. C.Th. 4. 12. 6. 1.
126. Gai. Inst. I. 84. Όσον αφορά στις ιδιαιτερότητες του SRR L 48˙ πρβλ. L. Mitteis, 

Reichsrecht und Volksrecht in den östlichen Provinzen des römischen Kaiserreichs, Leipzig 
1891 [ανατύπ. Hildesheim 1963], 364 έπ. 

127. C. 7. 16. 3 (225) (SRR L 48).   
128. Ως contubernium χαρακτηριζόταν η κατ’ αρχήν νομικώς αδιάφορη ένωση 

μεταξύ δούλων, αλλά και η ένωση μεταξύ δούλου και ελεύθερου (D. 21. 1. 35˙ D. 23. 2. 14. 
3˙ D. 40. 4. 59 pr.˙ C. 5. 5. 3˙ C. 7. 16. 3. 29˙ C. 9. 9. 23˙ C 9. 9. 24).  

129. Bλ. E. Levy, West-östliches Vulgarrecht und Justinian, Gesammelte Schriften, τ. I, 
Köln–Graz 1963, 275 (στο εξής Levy, West-östliches Vulgarrecht und Justinian).

130. C. 9. 11 (326).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 199

συγκλητικό δόγμα εφαρμόσθηκε και από τους μετέπειτα αυτοκράτορες131. 
Επί Ιουστινιανού καταργήθηκε132. 

στ) Εκ του Κορνηλίου νόμου περί δολοφόνων (de lege Cornelia de 
sicariis)133 

C. 9. 16. 5 (294): Si quis te reum Corneliae legis de sicariis fecerit, innocentia 
purgari crimen, non adulta aetate defendi convenit (Eάν κάποιος σε κατηγορήσει, 

βάσει του Κορνηλίου νόμου περί δολοφόνων πρέπει να αποδείξεις την αθωότητά 

σου και όχι να υπερασπίζεσαι τον εαυτό σου προβάλλοντας το νεαρό της ηλικίας, 

[ότι δηλ. είσαι κάτω των 25 ετών]). 
Ο Κορνήλιος νόμος αφορούσε στην υπαίτια ανθρωποκτονία134. 

Δεν ενεχόταν εκ του νόμου αυτού νήπιος (infans= minor VII annis) ή 
φρενοβλαβής, επειδή τον μεν ένα προστάτευε η αθωότητα της βουλήσεως 
(innocentia consilii) τον δε άλλο απάλλασσε η συμφορά που τον είχε βρει 
από την κακιά του τύχη135. Η διάταξη αυτή αφορά ανήλικο (adultus) κάτω 
των 25 ετών136, ο οποίος σε καμία περίπτωση δεν μπορεί να επικαλεσθεί 
αθωότητα της βουλήσεώς (innocentia consilii). Η innocentia consilii ισχύει 
μόνον ως προς τα νήπια (infans=minor VII annis). 

C. 9. 16. 6 (294): Is, qui cum telo ambulaverit hominis necandi causa, 
sicut is, qui hominem occiderit vel cuius dolo malo factum erit commissum, legis 
Corneliae de sicariis poena coercetur (Όποιος οπλισμένος πορεύεται για να 

φονεύσει κάποιον, όπως και αυτός που εφόνευσε ή αυτός που δολίως διέπραξε 

φόνο, θα κολάζεται με την ποινή του Κορνηλίου νόμου περί δολοφόνων)137. 

131. C.Th. 4. 11. 2. 6. eod. 7˙ πρβλ. P.S. 2. 21a. 17 (denuntiatio)˙ I.T. 4. 12. 2˙ LV (Ant.) 
3. 2. 4˙ SRR L 48.

132. C. 7. 24 (531-34) (De senatus consulto Claudiano tollendo)˙ Inst., 3. 12. 1 βλ. 
σχετικά Kaser, RPR II, 131 σημ. 18. 

133. D. 48. 8˙ C. 9. 16. Υπό τον τίτλο 128 (De lex Cornelia de sicariis) του Ερμογενειανού 
κώδικα έχουν καταχωρισθεί οι διατάξεις C. 9. 16. 4 (290)=Coll. 1. 10˙ C. 9. 16. 5 (294)˙ C. 
9. 16. 6 (294) και Coll. 1. 8.

134. D. 48. 8. 7: neque in hac lege culpa lata pro dolo accipitur (Mommsen, Strafrecht, 
626 σημ. 1).

135. D. 48. 8. 12.
136. Ανήλικος κάτω των 25 ετών adultus (D. 4. 4. 11. 2˙ 4. 4. 41˙ 43˙ 49˙ C. 2. 41. 2˙ 2. 

3. 22). 
137. Πρβλ. D. 48. 8. 1.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

200

Φόνος (υπαίτια ανθρωποκτονία) διαπιστώνεται εφόσον υπάρχει 
(αξιόποινος) σκοπός (causa negandi, occidendi)138 και βούληση, θέληση, 
πρόθεση (voluntas negandi, occidendi)139. Χαρακτηριστικό για την 
περίοδο αυτή είναι η εισαγωγή του υποκειμενικού στοιχείου στην τέλεση 
του εγκλήματος, η voluntas  που προϋποθέτει δόλο. Ο σχεδιασμός dolo 
malο, η δολία πρόθεση, θεωρείται αντί πράξεως (dolus pro facto accipitur), 
το βαρύ όμως πταίσμα, η lata culpa - σε αντίθεση με τη levis culpa ή nimia 
neglentia -δεν εξομοιώνεται με δόλο (neque culpa lata pro dolo accipitur)140. 
Στο ποινικό δίκαιο, άλλωστε, ο κανόνας magna neglentia culpa est∙ magna 
culpa dolus est ουδέποτε εφαρμόσθηκε.

Δεδομένου λοιπόν ότι έγκλημα συντελείται, εφόσον υπάρχει πρόθεση 
βλάβης (si et voluntas nocendi intercedat), θα πρέπει τα λοιπά εγκλήματα 
τα οποία διαπράττονται εξαιτίας απροόπτου γεγονότος (ex improviso 
casu) και όχι εκ δόλου (quam fraude) να αποδίδονται στην τύχη και όχι 
στην αδικία (fato plerumque, non noxae inputantur)141. Εάν κάποιος έχει 
διαπράξει ανθρωποκτονία όχι εκ προθέσεως (non voluntate), αλλά κατά 
τύχη (sed casu), η δε αφορμή του θανάτου προήλθε από λάκτισμα (calcis 
ictu mortis occasio), αυτός απαλλάσσεται142. H θανάτωση ανθρώπου με 
όπλο, το οποίο μάλλον έχει ξεφύγει από χέρι παρά έχει ριφθεί με πρόθεση, 
πράγμα το οποίο στον Δωδεκάδελτο νόμο σήμαινε τη θανάτωση (Tödtung), 
εν αντιθέσει προς την ειδική ανθρωποκτονία (Μord) εντάσσεται στον εξ 
αμελείας φόνο143. Fraus (dolus)144 και casus145, voluntas και casus146 την 
περίοδο αυτή αποτελούν αντίθετες έννοιες˙ ο ορισμός ωστόσο του casus 
περιλαμβάνει και την culpa147.

138. Causa με γενική (causa negandi, occidendi) εκφράζει τον αξιόποινο σκοπό. 
139. C. 9. 16. 1: crimen enim contrahitur, si et voluntas nocendi intercedat πρβλ. Coll. 

1. 9: … voluntas occidendi.
140. D. 48. 8. 7.
141. Coll. 1. 9.1.
142. C. 9. 16. 4 (290)=Coll. 1. 10.
143. Μommsen, Strafrecht, 837 σημ. 1.
144. Όσον αφορά στη σταδιακή αντικατάσταση του dolus από τον fraus στη 

διάρκεια της μετακλασικής περιόδου βλ. Kaser, RPR II, 349 σημ. 22 και 347 σημ. 13.
145. Coll. 1. 9. 1 (222). 
146. C. 9. 16. 4 (290)=Coll. 1. 10.
147. Coll. 1. 9. 1˙ Coll. 10. 3.1: dolum, non etiam casum (Mommsen, Strafrecht, 837 

σημ. 1). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 201

Η deportatio148 επιβάλλεται extra ordinem στους honestiores. Ως 
κανονική ποινή (Normalstrafe) για το έγκλημα της υπαίτιας ανθρω
ποκτονίας ισχύει η θανατική ποινή (solent hodie capite puniri).

Coll. 1. 8 (215): Frater vester rectius fecerit, si se praesidi provinciae optulerit: 
cui si probaverit non occidendi animo Iustam a se percussam esse, remissa homicidii 
poena secundum disciplinam militarem sententiam proferet. (Ο αδελφός σου θα 

έπραττε ορθότερα, εάν είχε παρουσιασθεί ενώπιον του διοικητή της επαρχίας. 

Διότι, εάν είχε αποδείξει ότι εφόνευσε την Ιούστα χωρίς πρόθεση, ο διοικητής 

θα παρέλειπε την επιβολή της ποινής της ανθρωποκτονίας και θα είχε εκδώσει 

απόφαση σύμφωνα με τη στρατιωτική πειθαρχία).

Όσον αφορά στα εγκλήματα στρατιωτών τη δικαιοδοσία εκδίκασης 
ανθρωποκτονιών είχε ο διοικητής της επαρχίας. Ο φόνος (υπαίτια 
ανθρωποκτονία) εκδικαζόταν σύμφωνα με το κοινό δίκαιο, η δε ανθρω
ποκτονία εξ αμελείας και η εξ αμελείας σωματική βλάβη υπαγόταν στο 
στρατιωτικό κώδικα149. Oι υποθέσεις οι οποίες εκδικάζονταν βάσει 
του στρατιωτικού κανονισμού (secundum disciplinam militarem)150 
μπορούσαν να εκδικασθούν από το διοικητή της επαρχίας, κατά κανόνα 
όμως παραπέμπονταν στον διοικητή της λεγεώνας (legatus legionis, 
legatus Augusti legionis)151. O legatus Augusti pro praetore152 δεν είχε τη 
δικαιοδοσία να επιβάλει κεφαλική ποινή επί των στρατιωτών, οι οποίοι 
υπηρετούσαν στις λεγεώνες που στάθμευαν στις επαρχίες153.

148. D. 48. 8. 3. 5.
149. Mommsen, Strafrecht, 289 σημ. 2 (D 1. 21. 1 pr.˙ 49. 5. 1) Για τη διάταξη αυτή 

ειδικότερα και όσον αφορά στα στρατιωτικά εγκλήματα και στη δικαιοδοσία του 
διοικητή της επαρχίας βλ. Ε. Sander, Das römische Militärstrafrecht, Rheinisches Museum 
103 (1960), 289-319 και 295 σημ. 356. Όταν ο ενάγων είναι πολίτης και ο εναγόμενος 
στρατιώτης, η υπόθεση εκδικάζεται ενώπιον του στρατιωτικού διοικητή. Αντιθέτως, όταν 
πολίτης ενάγεται από στρατιώτη, την υπόθεση εκδικάζει πολιτικό δικαστήριο. 

150	. C. 9. 16. 1 (215)˙ C.Th. 2. 1. 2 (355).
151	. Vat. 222.
152	. Ο legatus Augusti pro praetore διοριζόταν από τον αυτοκράτορα ως διοικητής 

των αυτοκρατορικών επαρχιών για απροσδιόριστο χρονικό διάστημα και αποστελλόταν 
στις συγκλητικές επαρχίες με σκοπό τη διεκπεραίωση συγκεκριμένης αποστολής. 

153	. D. 2. 1. 3.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

202

ζ) Εκ του Ιουλίου νόμου περί πλαστών (de lege Cornelia de falsis)154 
E.T. 40: Qui falsum nesciens allegavit, ad falsi poenam minime teneatur 

(Όποιος εν αγνοία του πλαστογραφεί δεν ενέχεται εκ των διατάξεων του 

εγκλήματος αυτού).

C. 9. 22. 20 (294): Nec exemplum precum editionis aliter per errorem 
scriptum, cum non nisi dolo falsum committentes crimini subiugentur, cognitionem 
dati iudicis moratur (Για αντίγραφο αιτήσεως, το οποίο δεν γράφτηκε σωστά από 

πλάνη, δεν πρέπει να χρονοτριβήσει να εκδώσει απόφαση ο δοθείς δικαστής, 

και αυτό γιατί μόνον οι δολίως διαπράττοντες πλαστογραφία υπόκεινται στο 

έγκλημα αυτό). 

Ε.Τ 129155: Qui per mendacium vel subreptionem aliquid impetraverit, nec 
ipsi prosit, nec alterum laedat (Όποιος με ψευδολογία ή με υφαρπαγή δικαστικής 

απόφασης προσπαθεί να πετύχει κάτι, ούτε ο ίδιος θα ωφεληθεί, ούτε τον άλλο 

θα βλάψει). 
Στην περίπτωση που ο ενάγων κατόρθωνε με αθέμιτα μέσα την έκδοση 

απόφασης, η απόφαση ήταν ανίσχυρη156. Ο εναγόμενος μπορούσε να 
ασκήσει ένσταση (praescriptio mendaciorum), στον δε αντίδικο εχορηγείτο 
αναβολή προκειμένου να προσκομίσει τις αποδείξεις157. Ακόμα και οι 
δικαστές που παρακώλυαν τον έλεγχο της falsitas precum ετιμωρούντο 
με μεγάλη αυστηρότητα158. Προβαλλομένης ενστάσεως ψευδολογιών 
(praescriptione mendaciorum), είτε όσον αφορά στη διατύπωση της 

154	. D. 48. 10˙ C. 9. 22. Υπό τον τίτλο 132 (Αd legem Corneliam de falsis) του 
Ερμογενειανού κώδικα στην αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli έχουν 
καταχωρισθεί οι διατάξεις E.T. 40˙ C. 9. 22.12- 20 (293/294)˙ C. 9. 25. 1 (De mutatione 
nominis) και E.T. 40.

155. H διάταξη Ε.Τ. 129, όπως άλλωστε και οι διατάξεις C. 1. 18. 5-10(293/294)˙ 1. 22. 
1-2, έχει καταχωρισθεί υπό τον τίτλο 45 (De iuris et facti ignorantia) του Ερμογενειανού 
κώδικα στην αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli. 

156. C.Th. 1. 2. 6 (333)=C. 1. 22. 4 (333).
157. C.Th. 22. 7. 1 (314)=C. 3. 11. 2 (314) βλ. σχετικά Kaser, RZ, 523 σημ. 38, πρβλ. § 

67 σημ. 51 και § 89 σημ. 13. 
158. C. 1. 22. 3 (313) βλ. επίσης C. 1. 22. 5 (426)˙ R. H. Barrow (ed.), Q. Aurelii 

Symmachi Relationes, Oxford 1973, 19, 6 33, 3, 39˙ B. P. Grenfell-A. S. Hunt (edd.), I, 
II, The Amherst Papyri, Being an Account of the Greek Papyri in the Collection of the 
Right Hon. Lord Amherst of Hackney, F.S.A. at Didlington Hall, Norfolk, London 1900-, II 
27=L. Mitteis-U. Wilcken (edd.), Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde, II Bd., 
Juristischer Teil, I. Hälfte Grundzüge von L. Mitteis, Leipzig-Berlin 1912, 380˙ βλ. σχετικά 
Kaser, RZ, 523 σημ. 37. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 203

διατάξεως (sive in iuris narratione), είτε όσον αφορά στα γεγονότα (sive 
in facti), είτε όσον αφορά στην απάτη που διεπράχθη με αποσιώπηση (sive 
in tacendi fraude), ο δικαστής (datus iudex) αποφασίζει για την αιτία (de 
causa convenit ferre sententiam) σύμφωνα με τη διαδικασία της cognitio 
(debere cognoscere) και όχι σύμφωνα με τις διαβεβαιώσεις εκείνου που 
προβάλλει ένσταση159. 

Στα τέλη της κλασικής περιόδου, ως προς το έγκλημα της πλαστο
γραφίας η ποινή για τον δούλο ήταν ο θάνατος, για δε τον honestior η 
deportatio, η οποία περιελάμβανε την omnium bonorum publicatio160. 
Για τους humiliores προέβλεπαν οι διατάξεις Ιnst. 4. 18. 7161 και D. 48. 
10. 1. 13, εξαιτίας της έλλειψης διάκρισης των τάξεων, την ίδια ποινή με 
τους honestiores˙ οι διατάξεις ωστόσο P.S. 5. 25. 1162, P.S. 5. 25. 7163 και 
P.S. 5. 25. 10164, που αφορούσαν στο crimen falsi, προέβλεπαν για τον 
ευρύτερο πληθυσμό την ποινή του μετάλλου. Η σταύρωση165 αποτελούσε 
επαύξηση της ποινής και εφαρμοζόταν σε συγκεκριμένο χρονικό 
διάστημα και σε συγκεκριμένη επαρχία, για την οποία δημοσιεύθηκε η 
διάταξη αυτή. Οι διατάξεις P.S. 5. 25. 7 και P.S. 5. 25. 10 δεν αναφέρουν 
καθόλου την συγκεκριμένη ποινή. Οι διάφορες υποκατηγορίες του 

159. C. 1. 22. 2 (294): praescriptione mendaciorum opposita, sive in iuris narratione 
mendacium reperiatur sive in facti sive in tacendi fraude, pro tenore veritatis, non deprecantis 
adfirmatione, datum iudicem cognoscere debere et secundum hoc de causa convenit ferre 
sententiam. 

160. D. 48. 10. 1. 13: poena falsi vel quasi falsi deportatio est et omnium bonorum 
publicatio: et si servus eorum quid admiserit, ultimo supplicio adfici iubetur.

161. Ιnst. 4. 18. 7: Item lex Cornelia de falsis, quae etiam testamentaria vocatur, 
poenam irrogat ei, qui … eiusque legis poena in servos ultimum supplicium est …in liberos 
vero deportatio.

162. P.S. 5. 25. 1: Honestiores quidem in insulam deportantur, humiliores autem aut 
in metallum dantur aut in crucem tolluntur, servi autem post admissum manumissi capite 
puniuntur.

163. Πλαστογράφηση διαθήκης και άλλων δημοσίων εγγράφων: P.S. 5. 25. 7˙D. 48. 19. 
38. 7: Qui vivi testamentum aperuerit, recitaverit resignaverit poena legis Corneliae tenetur: et 
plerumque aut humiliores in metallum damnantur aut honestiores in insulam deportantur.

164. Χρήση πλαστογραφημένων αυτοκρατορικών αποφάσεων: P.S. 5. 25. 10: Qui 
falsis instrumentis, actis epistulis rescriptis sciens dolo malo usus fuerit, poena falsi coercetur; 
ideoque humiliores in metallum damnatur, honestiores in insulam deportantur. 

165. P.S. 5. 25. 1.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

204

falsum αντιμετωπίζονται κατά μέσον όρο είτε με μείωση της ποινής166 είτε 
με επαύξηση της ποινής167. Ο δικαστής extra ordinem είχε το δικαίωμα, 
αλλά και την υποχρέωση, αφού λάμβανε υπόψιν του όλες τις συνθήκες, 
να προβεί κατά περίπτωση στην επιμέτρηση της ποινής.

η) Εκ του Ιουλίου νόμου περί μοιχείας (De lege Iulia de adulteriis)168 
C. 9. 9. 25 (293): Quoniam Alexandrum, qui in crimen vocatur, etiam 

praescriptionem esse pollicitum eo nomine, quod accusator uxorem post 
comprehensum adulterium penes se habuisse videatur, et de statu suo agere nunc 
velle perspeximus … sin vero eundem servum esse cognoveris remotis praescriptionis 
impedimentis in adulterium crimen protinus debebis inquirere ac, si eum detectum 
in eo flagitio esse perspexeris, poenam decernere, quam in adulterii crimen legum 
sanctio statuit. (Επειδή ο Αλέξανδρος, ο οποίος κατηγορήθηκε για το έγκλημα 

της μοιχείας, θέλει να προβάλει ένσταση ότι ο κατήγορος από τη στιγμή που 

αποκαλύφθηκε η μοιχεία συνέχισε να κρατάει τη γυναίκα του, θεωρούμε ότι 

κατά πρώτο πρέπει να διερευνηθεί η κοινωνική του θέση ώστε, εάν μετά την 

ακρόαση βρεθεί ότι είναι ελεύθερος, να του επιτραπεί η ένσταση. Εάν ωστόσο 

βρεθεί ότι είναι δούλος, απορρίπτονται τα κωλύματα που θα προέκυπταν από 

ένσταση, διερευνάται το έγκλημα της μοιχείας, και, εάν αποδειχθεί ένοχος του 

εγκλήματος αυτού, θα πρέπει να επιβληθεί η ποινή που προβλέπουν οι νόμοι για 

το συγκεκριμένο έγκλημα)169. 
Η διάταξη αναφέρεται σε κάποιον Αλέξανδρο, ενδεχομένως δούλο, 

ο οποίος κατηγορείται για το έγκλημα της μοιχείας και προβάλλει την 
ένσταση ότι ο κατήγορος σύζυγος μετά την επ’ αυτοφώρω σύλληψη 

166. C. 9. 22. 5 D. 48. 10. 31.
167. Κιβδηλεία: D. 48. 10. 8 si quidem liberi sunt, ad bestias dari, si servi, summo 

supplicio adfici debent. Υποβολή τέκνου: P.S. 2. 24. 9: Obstetricem quae partum alienum 
attulit, ut supponi possit, summo supplicio adfici placuit.

168. D. 48. 5˙ C. 9. 9. Υπό τον τίτλο 126 (Ad legem Iuliam de adulteriis et de strupo) 
του Ερμογενειανού κώδικα στην αποκατάσταση που προτείνει ο Cenderelli έχουν 
καταχωρισθεί οι διατάξεις 9. 9. 25-26 (293-294)˙ 9. 9. 27 (295) και το σχόλιο του Θεοδώρου 
ad C. 2. 4. 18: G. E. Heimbach, Basilicorum Libri LX, Tom. I (Lib. I-XII), Lipsiae 1833 [στο 
εξής Hb.], I, 704  

169. Όσον αφορά στη συγκεκριμένη διάταξη βλ. M. A. De Dominicis, Sulle origini 
romano-cristiane del diritto del marito ad accusare “constante matrimonio” la moglie 
adultera, Studia et Documenta Historiae et Iuris 16 (1950), 226 σημ. 14˙ πρβλ. σχετικά 
Kaser, RPR II, 172 σημ. 24. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 205

κράτησε τη σύζυγο. Κατά πρώτον, πρέπει να εξετασθεί από το 
δικαστήριο η κατάσταση του Αλέξανδρου, εάν είναι ελεύθερος ή δούλος. 
Εάν διαγνωσθεί ότι ο Αλέξανδrος είναι όντως δούλος, απορρίπτεται η 
ένσταση της προαγωγείας κατά του ανδρός (Leno), στη δε συνέχεια, εάν 
αποδειχθεί ένοχος του εγκλήματος της μοιχείας, ο διοικητής της επαρχίας 
θα επιβάλει την ποινή που οι νόμοι προβλέπουν για το έγκλημα αυτό. 
Χρησιμοποιείται ο πληθυντικός νόμοι και αφορά στις leges Corneliae και 
Iuliae.

C. 9. 9. 26 (294): Commissum ante adulterium cum eo, cui se postea 
nuptiis sociavit, velamento matrimonii non extinguitur (Διαπραχθείσα μοιχεία δεν 

εξαλείφεται με εκ των υστέρων γάμο). 
C. 9. 9. 27 (295): Ita nobis pudor cordi est, ut removeamus prisci iuris ambages 

et constituamus in adulterii quaestione abolitis de medio ceteris praescriptionibus 
praeter quinquennii temporis et lenocinii quod marito obicitur exceptionem, illam 
etiam, quae post solutum prius matrimonium ante denuntiationem nuptae competit, 
fidem criminis nosci. (Τόση είναι η αιδώς στη ψυχή μας ώστε αποφασίσαμε να 

διορθώσουμε τις ασάφειες των προηγουμένων νόμων και, όσον αφορά στο 

ζήτημα της μοιχείας, όλες οι άλλες ενστάσεις διαγράφονται πλην της ενστάσεως 

της πενταετίας, της ενστάσεως της προαγωγείας που προβάλλεται κατά του 

ανδρός και εκείνης με την οποία ωφελείται η γυναίκα μετά τη διάλυση του 

προηγούμενου γάμου και πριν ειδοποιηθεί να μην συνάψει δεύτερο γάμο επειδή 

ο συνένοχός της στο έγκλημα της μοιχείας θα διωχθεί)170.
Σύμφωνα με τη διάταξη αυτή, αίρονται οι ενστάσεις για το έγκλημα 

της μοιχείας πλην της ενστάσεως της πενταετίας, της προαγωγείας, η οποία 
αντιτάσσεται κατά του ανδρός και της ενστάσεως εκείνης που μπορεί να 
χορηγηθεί στη γυναίκα η οποία μετά τη διάλυση του πρώτου γάμου της 
ξαναπαντρεύθηκε πριν ειδοποιηθεί ότι ο μοιχός (άνδρας) θα διωχθεί.

C. 2. 4. 18 (293): Transigere vel pacisci de crimine capitali excepto adulterio171 

non prohibitum est, in aliis autem publicis criminibus quae sanguinis poenam 
non ingerunt, transigere non licet citra falsi accusationem. (Δεν απαγορεύεται ο 

170. Όσον αφορά στη διάταξη αυτή βλ. E. Volterra, Nota critica all. l. 27 (28) C. Ad 
l. Iul. De adult. 9, 9, Rom 1929. 

171. Η φράση excepto adulterio, με την οποία εξαιρείται η μοιχεία από τα crimina 
εκείνα για τα οποία επιτρέπεται ο συμβιβασμός, έχει αξιολογηθεί ως παρεμβλημένη με 
το επιχείρημα ότι η μοιχεία καθιερώθηκε ως δημόσιο αδίκημα μόλις την εποχή του Μ. 
Κωνσταντίνου.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

206

συμβιβασμός στα κεφαλικά εγκλήματα πλην του εγκλήματος της μοιχείας. Επί 

των λοιπών δημοσίων εγκλημάτων που δεν επισύρουν την ποινή του αίματος δεν 

επιτρέπεται ο συμβιβασμός πλην του εγκλήματος της πλαστογραφίας)172.
Επί Διοκλητιανού ίσχυε η αρχή ότι η δυνατότητα συμβιβασμού σε 

δημόσια εγκλήματα (crimina)173 ήταν απεριόριστη. Η διάταξη αυτή είναι 
γνήσια μόνον ως προς το πρώτο της μέρος. Θεωρήθηκε ότι ο αυτοκράτορας 
παρέλαβε τη διάταξη αυτή από το απόσπασμα του Ουλπιανoύ D. 48. 21. 1: 
In capitalibus criminibus a principibus decretum est non nocere ei qui adversarium 
corrupit, sed in his demum, quae poenam mortis continent: nam ignoscendum 
censuerunt ei, qui sanguinem suum qualiterqualiter redemptum voluit (Οι ηγεμόνες 

ορίζουν ότι είναι δυνατή η παύση της ποινικής δίωξης που επέρχεται με τη 

δωροδοκία του ενάγοντος–κατηγόρου από τον κατηγορούμενο, δωροδοκία 

που δεν τιμωρείται στις περιπτώσεις εκείνες που ο τελευταίος αντιμετωπίζει την 

ποινή του θανάτου, επειδή θεώρησαν ότι έπρεπε να δοθεί συγχώρεση σε εκείνον 

που θα ήθελε να εξαγοράσει το αίμα του).

Τόσο ο συμβιβασμός, όσο και η δωροδοκία του ενάγοντα–κατη
γόρου από τον κατηγορούμενο, δωροδοκία που δεν τιμωρείται στις 
περιπτώσεις εκείνες που ο τελευταίος αντιμετωπίζει την ποινή του 
θανάτου, συνεπάγονται και οι δύο την αποφυγή ή τερματισμό της ποι
νικής δίκης με βάση την συμφωνία των μερών. Πρόκειται ωστόσο για 
δύο εντελώς διαφορετικές νομικές περιπτώσεις, οι οποίες στο ρωμαïκό 
δίκαιο αντιμετωπίζονταν ξεχωριστά και επέφεραν διαφορετικές η 
κάθε μία νομικές συνέπειες. Η δυνατότητα συμβιβασμού σε δημόσια 
εγκλήματα προβλεπόταν την εποχή του Διοκλητιανού, όχι όμως στους 
μεταγενέστερους χρόνους, όταν πλέον η δίωξη των εγκλημάτων από την 
ιδιωτική πρωτοβουλία μετατέθηκε εξ ολοκλήρου στη σφαίρα εξουσίας του 
αυτοκράτορα, ο οποίος ενεργούσε δια των κρατικών του υπαλλήλων.

 

172. Για την διάταξη αυτή βλ. την ανάπτυξη της Δ. Παπαδάτου, Η συμβιβαστική 
επίλυση ιδιωτικών διαφορών κατά τη μέση και ύστερη βυζαντινή εποχή, Αθήνα-Κομοτηνή 
1995, 65-67 [στο εξής Παπαδάτου, Συμβιβασμός]. 

173. Τα crimina κολάζονταν με ποινή που είχε δημόσιο χαρακτήρα, σε αντίθεση με 
τα delicta που διώκονταν με ιδιωτική πρωτοβουλία και επέσυραν ποινή ιδιωτικής φύσης, 
η οποία συνίστατο σε χρηματικό ποσό, το οποίο ο δράστης κατέβαλλε στον παθόντα 
(Παπαδάτου, Συμβιβασμός, 65 σημ. 22). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 207

Θεοδώρου ad C 2. 4. 18174 :Καὶ μὴν ἡ μοιχεία οὐ δι’ αἵματος οὐδὲ κεφαλικὴν 
ἔχει τὴν τιμωρίαν…ἀλλ’ εἰς τὸ ἥμισυ μόνον δημεύεται ὁ σεμνὸς μοιχός. Πῶς οὖν 
δι’ αἵματος ἐχόντων τὴν καταδίκην ὑπεξεῖλε τὴν μοιχείαν ἡ διάταξις αὕτη; Κατὰ 
τοὺς παλαιοὺς νομικοὺς καὶ τὰς ἐν τῷ Ἐρμογενιανῷ καὶ Γρηγοριανῷ διατάξεις.

O Διοκλητιανός χαρακτηρίζει τον incestus ως nefarium scelus175. Για 
εκφοβισμό των πολιτών και προς υπενθύμισή τους ότι και στο παρελθόν σε 
μεμονωμένες περιπτώσεις είχαν επιβληθεί extra ordinem θανατικές ποινές, 
ο Διοκλητιανός απειλεί ότι ανά πάσα στιγμή επί των ενόχων μπορούν 
να επιβληθούν θανατικές καταδίκες (graviter puniri commemorate digna 
severitate plectentur). Εάν ο Διοκλητιανός ωστόσο ήθελε πράγματι να 
εισαγάγει τη θανατική ποινή, όπως συνέβη αργότερα επί Κωνστάντιου και 
Κωνσταντίνου (capitalis sententiae poena teneatur)176, δεν θα εκφραζόταν 
με τόσο συγκεχυμένο τρόπο.

H μοιχεία προ Κωνσταντίνου, ο οποίος και εισήγαγε την απόλυτη 
ποινή, την κεφαλική τιμωρία (sanguinis poenam)177, δεν επέσυρε την 
ποινή του θανάτου178. πλην μεμονωμένων περιπτώσεων179. O Mommsen 
ερμηνεύοντας εσφαλμένα τις διατάξεις C. 2. 4. 18 (293)180, C. 9. 9. 9 

174. B. 11. 2. 35=C. 2. 4. 18 (Hb. I 704=H. J. Scheltema, Basilicorum Libri LX, Series B 
(Volumen I), Scholia in Libr.I-XI, Groningen 1953, I 409.

175. Coll. 6. 4. 8˙ πρβλ. Coll. 6. 4. 3: nefaria facinora (nefarium facinus). 
176. C.Th. 3. 12. 21 (342) (De incestis nuptiis).
177. C.Th. 11. 36. 4 (339)˙ C.Th. 3. 12. 1 (342). 
178. Βλ. D. 49. 16. 4.7: Adulterii vel aliquo iudicio publico damnati inter milites non 

sunt recipiendi: D. 48. 18. 5: Si quis viduam vel alii nuptam cognatam, cum qua nuptias 
contrahere non potest, corruperit, in insulam deportandus est, quia duplex crimen est, et 
incestum, quia cognatam violavit contra fas, et adulterium vel stuprum adjungit. Denique 
hoc casu servi in personam domini torquentur (Εάν κάποιος διέφθειρε χήρα ή γυναίκα 
παντρεμένη με συγγενή του, εξορίζεται σε νήσο επειδή διπλούν είναι το έγκλημα. Αφενός 
μεν αιμομιξία διότι αθεμίτως εβίασε συγγενή, αφετέρου δε μοιχεία ή φθορά. Σε παρόμοια 
περίπτωση οι δούλοι θα βασανίζονται ενώπιον του κυρίου).

179. Επί Τιβερίου (14-37) ο Sex. Marius και η κόρη του γκρεμίσθηκαν με συγκλητική 
απόφαση από τους βράχους (Tac. Ann. 6. 19˙ Ph. U. Boissevain (ed.), Cassii Dionis Cocceiani 
Historiarum Romanarum quae supersunt I-V, Dublin-Zurich 1969 [στο εξής Dion Cass.] 58. 
22  βλ. σχετικά Mommsen, Strafrecht, 688 σημ. 4. 

180. C. 2. 4. 18 (293): Transigere vel pacisci de crimine capitali excepto adulterio non 
prohibitum est. in aliis autem publicis criminibus, quae sanguinis poenam non ingerunt, 
transigere non licet citra falsi accusationem.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

208

(224)181, P.S. 5. 4. 14182 θεώρησε ότι ως προς το έγκλημα αυτό επιβαλλόταν 
η θανατική ποινή. Στον Apuleius η iuris severitas ερμηνεύθηκε επίσης ως 
θανατική ποινή183. Βέβαιο ωστόσο είναι ότι δεν εφαρμοζόταν η ποινή 
αυτή, αλλά η deportatio. O Mαïοράνος μέμφεται αξιωματούχους του οι 
οποίοι επέβαλαν την ποινή της relegatio αντί της deportatio184. Ο Παύλος 
αναφέρεται στις ποινές της lex Iulia ως ισχύον δίκαιο185. Περίπου την ίδια 
εποχή ο αυτοκράτορας Αλέξανδρος Σεβήρος σε ένα rescriptum του έτους 
224186 για τις γυναίκες οι oποίες εμπίπτουν στις διατάξεις της Iulia lex de 
pudicitia, προϋποθέτει την εφαρμογή της poenae legitimae. Το έτος 215 
ο Δίων Κάσσιος187 διηγείται για τον Καρακάλλα (198-217) ότι εφόνευε 
τους μοιχούς παρὰ τὰ νενομισμένα. 

Αργότερα αντί της κεφαλικής τιμωρίας επεβλήθησαν σοβαρές 
περιουσιακές ποινές188, οι οποίες στη διάταξη Nov. 12 (535) καθορίσθηκαν 
εκ νέου. Ο γάμος του δράστη θεωρείτο ανυπόστατος με αποτέλεσμα ο 
ίδιος να μην έχει δικαιώματα επί της προικώας περιουσίας της συζύγου, 
στη δε σύζυγο και στα τέκνα τα οποία γεννήθηκαν από την ένωση 
αυτή δεν μπορούσε να κάνει δωρεά, αλλά ούτε να τους εγκαταστήσει 
κληρονόμους με διάταξη τελευταίας βούλησης. Η περιουσία του στη 
περίπτωση αυτή περιερχόταν στο δημόσιο ταμείο. Παράλληλα έχανε την 

181. C. 9. 9. 9 (224): Castitati temporum meorum convenit lege Iulia de pudicitia 
damnatam in poenis legitimis perseverare. qui autem adulterii damnatam, si quocumque 
modo poenam capitalem evaserit, sciens duxit uxorem vel reduxit, eadem lege ex causa 
lenocinii punietur.

182. P.S. 5. 4. 14: perfecto flagitio capite punitur, imperfecto in insulam deportatur 
και 15: ex auctoritate amplissimi ordinis in insulam deportatur=D. 47. 11. 1 pr.: … propter 
voluntatem perniciosae libidinis extra ordinem puniuntur ... και 2: ... perfecto flagitio punitur 
capite, inperfecto in insulam deportatur: corrupti comites summo supplicio adficiuntur. 

183. Βλ. P. Murgatroyd (ed.), Apuleius Metamorphoses. An intermediate Latin 
Reader by P. Murgatroyd, Cambridge 2009˙ D. S. Robertson (ed.)-P. Vallette (tr.) Apulée, 
les Μetamorphoses (Les Belles Lettres), Paris 1965, 9, 27. 

184. R. Schoell – G.Kroll (edd.), Novellae, Hildesheim 1993, [στο εξής Nov.] 9˙ πρβλ. 
D. 48. 5. 12 pr.: deportatique debeat.

185. P.S. 2. 26. 14: adulterii convictas mulieres dimidia parte dotis et tertia parte bonorum 
ac relegatione in insulam placuit coerceri: adulteris vero viris pari in insulam relegatione 
dimidiam bonorum partem auferri, dummodo in diversas insulas relegentur.

186. C. 9. 9. 9 (224). 
187. Dion Cass. 76, 16. 
188. C.Th. 3. 12. 3 (396) (Aρκάδιος και Ονώριος).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 209

ικανότητα σύνταξης διαθήκης, εκτός από ορισμένες περιπτώσεις, σύμφωνα 
με τις οποίες παρόμοιες διαθήκες συντάσσονταν προς το συμφέρον των 
πλησιέστερων συγγενών189. Σύμφωνα με τη διάταξη Nov. 89, 15 (539) η 
θέση των τέκνων που προέρχονταν από ανόσιους και μιαρούς γάμους 
δεν εξισώνονταν ούτε με εκείνη των εκτός γάμου και ως εκ τούτου δεν 
μπορούσαν να έχουν αξίωση διατροφής.

θ) Eκ των διατάξεων περί αιμομικτικών και ακύρων γάμων (de incestis et 
inutilibus nuptiis)190 

Coll. 6. 4. 5: Cum quibus autem personis tam cognatorum quam ex adfinium 
numero contrahi non liceat matrimonium, hoc edicto nostro conplexi sumus: cum 
filia nepte pronepte itemque matre avia proavia et ex latere amita ac matertera 
sorore sororis filia et ex ea nepte. Itemque ex advinibus privigna noverca socru nuru 
ceterisque quae antiquo iure prohibentur, a quibus cunctos volumus abstinere (Σε 

κανέναν δεν επιτρέπεται να συνάπτει γάμο με την κόρη του, την εγγονή του, 

απεγγονή του, όπως και με την μητέρα του, μάμμη, προμάμμη και εκ πλαγίου με 

τη μητραδελφή ή πατραδελφή, με την αδελφή, την θυγατέρα της αδελφής και 

την εγγονή της αδελφής αυτού. Απαγορεύεται επίσης ο γάμος με την κόρη όπως 

και με την εγγονή του αδελφού του όπως και με τους συγγενείς εξ αγχιστείας, 

δηλ. με την προγονή του, τη μητρυιά του, τη νύφη του, την πεθερά του και τους 

λοιπούς συγγενείς. Η σύναψη παρόμοιων γάμων απαγορευόταν ήδη από το 

αρχαίο δίκαιο).  

Ο Διοκλητιανός, προκειμένου να αποφευχθούν αιμομικτικοί γάμοι, 
απαριθμεί τα πρόσωπα με τα οποία απαγορεύεται η σύναψη γάμου: 
κόρη, εγγονή, μητέρα, μάμμη, προμάμμη αδελφή, θυγατέρα αδελφής 
κ.λπ.191 Σύμφωνα με το αρχαίο ρωμαϊκό δίκαιο οι ποντίφηκες δεν 
επέτρεπαν να συνάπτονται γάμοι μεταξύ συγγενών ενδεχομένως μέχρι 
6ου βαθμού συγγενείας. Στην αυτοκρατορική περίοδο, όπως προκύπτει 
από απόσπασμα του Ουλπιανού (UE 5. 6)192 αλλά και από απόσπασμα 

189. Βλ. Inst. 1. 10. 12˙ C. 5. 5. 4 (Αρκάδιος Ονώριος)˙ 5. 5. 9 (476-484) (Ζήνων)˙ 5. 8. 
2 (Ζήνων). 

190. C. 5. 5. Υπό τον τίτλο de nuptiis (Gregorianus) -o τίτλος de nuptiis (C.G.) 
αντιστοιχεί στον τίτλο de nuptiis C. 5. 4 (B. 28. 4. 25), D. 23. 2, Inst. 1. 10- έχει καταχωρισθεί 
η διάταξη Coll. 6. 4. 5 και η διάταξη Coll. 6. 6. 1.

191. Πρβλ. Inst. 1. 10. 3˙ D. 48. 5. 39. pr. και 1.
192. Βλ. I. Baviera (ed.), Pars altera. Auctores, Tituli XXVIII ex corpore Ulpiani, 

Fontes Iuris Romani Anteiustiniani τ. ΙΙ, Florentiae 1940.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

210

του Γαΐου (Gai. Inst. I. 59), ίσχυσε η απαγόρευση σύναψης γάμου μεταξύ 
ανιόντων και κατιόντων τόσο σε ευθεία όσο και σε πλαγία γραμμή. Από 
την απαγόρευση αυτή εξαιρέθηκαν οι γάμοι μεταξύ εξαδέλφων καθώς 
και θείου και κόρης αδελφού του193. 

Coll. 6. 6. 1 (287) (Gregorianus): Qui sororis filiam uxorem duxerat per 
errorem, antequam praeveniretur a delatore, diremit coitum: quaero an adhuc possit 
accusari? Respondit: ei qui coitu sororis filiae bona fide abstinuit, poenam remitti 
palam est, quia qui errore cognito diremit coitum, creditur eius voluntatis fuisse, 
ut, si scisset se in eo necessitudinis gradu positum, non fiuisset tale matrimonium 
copulaturus. (Κάποιος παντρεύθηκε την κόρη της αδελφής του από πλάνη. 

Μετά την καταγγελία διέλυσε το γάμο. Τίθεται το ερώτημα για ποιό πράγμα θα 

κατηγορηθεί. Στη περίπτωση αυτή είναι φανερό ότι αυτός που απείχε καλόπιστα 

και διέλυσε το γάμο του δεν θα τιμωρηθεί γιατί δεν θα τελούσε το γάμο αυτό εάν 

γνώριζε την πλάνη του).  
Όποιος παντρεύθηκε την κόρη της αδελφής του per errorem δεν θα 

τιμωρηθεί, εφόσον διέλυσε το γάμο του. Το γάμο αυτό άλλωστε δεν θα 
τον είχε τελέσει, εάν γνώριζε την πλάνη του.

Coll. 6. 5. 1 (291)194: His, qui incestas nuptias per errorem contrahunt, 
ne poenis subiciantur, ita demum clementia principum subvenit, si postea quam 
errorem suum rescierint, ilico nefarias nuptias diremerint. (Σε αυτούς οι οποίοι 

τέλεσαν αιμομικτικούς γάμους από πλάνη δεν θα επιβληθούν ποινές, διότι 

έτσι η επιείκεια του ηγεμόνα έκρινε, εφόσον πληροφορούμενοι την πλάνη τους 

διέλυσαν τους ανόσιους γάμους)195. 
Πρόκειται για error in persona, πλάνη ως προς την ιδιότητα τoυ 

προσώπου, το οποίο προφανώς συγχωρείται. Η άγνοια της ιδιότητας 
του προσώπου, κυρίως όμως το γεγονός ότι η αιμομιξία συντελέσθηκε με 
τη μορφή γάμου, θα μπορούσε ενδεχομένως να αποτελέσει τεκμήριο ότι 
ο αιμομίκτης ενήργησε καλόπιστα196 και ως εκ τούτου δεν έχει ποινικές 

193. Βλ. SC 49 μ.Χ.˙ Gai. Inst. I. 62˙ Tac. Ann. 12, 5˙ M. Ihm (ed.), C. Suetonius 
Tranquillus Opera vol. I, De vita Caesarum (libri VIII), München-Leipzig 2003, 26, 3.

194. Βλ. T. Honoré, Emperors and Lawyers, Oxford 1994, 158 σημ. 197 για τη διπλή 
χρονολόγηση της διάταξης αυτής (στο εξής Honoré, EL). 

195. Βλ. D. 23. 2. 68: ut errantes maiore poena excusantur. 
196. Πρβλ. D. 48. 5. 39. 3: Nonnumquam tamen et in maribus incesti crimina, 

quamquam natura graviora sunt, humanius quam adulterii tractari solent: si modo incestum 
per matrimonium illicitum contractum sit (Ως προς τους άνδρες το έγκλημα της αιμομιξίας, 
παρά το γεγονός ότι είναι ως προς τη φύση του βαρύτερο, τιμωρείται επιεικέστερα και 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 211

ευθύνες. Ειδικότερα στον τομέα του ποινικού δικαίου εισήχθη κατά 
την περίοδο αυτή το υποκειμενικό στοιχείο, η voluntas, στην τέλεση του 
εγκλήματος και γενικεύεται ο κανόνας errantis nulla voluntas est. 

III. Eκ του Ηδίκτου περί τιμών (De pretiis)
Ενδιαφέρουσα είναι η ποινή η οποία επιβάλλεται στο Ήδικτο περί 

τιμών (301) που εκδίδει ο Διοκλητιανός σε μια προσπάθεια καταπολέμησης 
του πληθωρισμού και αντιμετώπισης της οικονομικής κρίσης. Το Ήδικτο 
αυτό καθορίζει τις ανώτατες τιμές διαφόρων ειδών και το μέγεθος 
των μισθών και ορίζει ότι: placet ut si quis contra formam statute huius 
conixus fuerit audientia, capitali periculo subiugetur197. Δεν είναι σαφές 
αν η έκφραση capitali periculo subiugetur αφορούσε στη θανατική 
ποινή, όπως υποστήριξαν παλαιότεροι ερευνητές ή περιελάμβανε και 
την ποινή της deportatio σύμφωνα με την κλασική αντιληψη της έννοιας 
capitalis198. Σύμφωνα με τον Lactantius199 σημαντικός αριθμός θανατικών 
καταδικών είχε εκδοθεί κατά την περίοδο της Δεσποτείας, κατά κύριο 
λόγο επί Διοκλητιανού200. Ειδικότερα, όσον αφορά στο Ήδικτο περί 
τιμών, θεωρήθηκε ότι η οργάνωση του στρατού με την αύξηση των 
στρατευμάτων και την περάτωση των οχυρωματικών έργων στον 
Δούναβη προκάλεσε μετάθεση της ζήτησης και κατά συνέπεια αύξηση 
των τιμών201. H παραπάνω άποψη δεν μπορεί να ελεγχθεί λόγω ελλείψεως 
πηγών202. Μάλιστα επί Κωνσταντίνου και ενωρίτερα επί Βαλεριανού Α’ 

από τη μοιχεία αρκεί η αιμομιξία να τελέσθηκε με αθέμιτο γάμο). Η συγκεκριμένη διάταξη 
δεν αναφέρει την πλάνη αντίθετα προς τη διάταξη D. 48. 5. 39. 1 (Papinian.). Σύμφωνα με 
τη διάταξη D. 48. 5. 39. 1 (Papinian.): πολύ διαφέρει εάν συνάπτεται από πλάνη αθέμιτος 
γάμος (errore matrimonium illicite contrahatur) και 2: η γυναίκα απαλλάσσεται από το 
έγκλημα της αιμομιξίας (mulier ab incesti crimine erit excusata). Πρβλ. επίσης Coll. 6. 3. 3: 
remisso mulieri iuris errore ipse poenam adulterii lege Iulia patitur βλ. σχετικά Μοmmsen, 
Strafrecht, 687 σημ. 3 και 4.

197. H. Dessau (ed.), Inscriptiones Latinae Selectae, Berlin 1892-1916, 642.
198. Bλ. σχετικά Levy, Gesetz und Richter, 498 σημ. 436 
199. J. Moreau (ed.), Lactance, De la mort des persécuteurs, (Sources Chrétiennes 39), 

Paris 1954, 7, 6 (στο εξής Lact., De Mort. Pers.).  
200. Levy Gesetz und Richter, 433-508˙ ειδικότερα 498, σημ. 436.   
201. Βλ. B. Meisner, Über Zweck und Anlass von Diokletians Preisedikt, Historia 49 

(2000), 79-100. 
202. S. Corcoran, The Empire of the Tetrarchs, Imperial Pronouncements and 

Government (AD 284-324), Oxford 1996, 20, 215 (στο εξής Corcoran, Tetrarchs)˙ W. Kuhoff, 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

212

(253-260), εποχές κατά τις οποίες ασκήθηκε ανάλογη φιλόδοξη πολιτική 
στα στρατιωτικά ζητήματα, δεν παρουσιάσθηκαν πληθωριστικά φαι
νόμενα203. Επί του θέματος αυτού θα μπορούσαμε να αντιτάξουμε, 
αφενός μεν όσον αφορά στην πολιτική που ασκήθηκε επί Βαλεριανού Α’ 
και Κωνσταντίνου, ότι η κάθε ιστορική περίοδος αποτελεί συνισταμένη 
περισσότερων παραγόντων με αποτέλεσμα παρόμοιες πολιτικές να 
επιφέρουν mutatis mutandis διαφορετικά αποτελέσματα σε διαφορετικές 
χρονικές περιόδους, αφετέρου δε ότι, εάν κατά την περίοδο Διοκλητιανού 
με την αύξηση των τιμών εθίγετο το ιδιαίτερα ευαίσθητο ζήτημα της 
τροφοδοσίας του στρατού, η θανατική καταδίκη θα αποτελούσε μία 
απόλυτα δικαιολογημένη ποινή. 

Ο Fulvius Asticus204, διοικητής στην Καρία και Φρυγία, αποφεύγει 
στο διάταγμα με το οποίο θέτει σε εφαρμογή το Ήδικτο περί τιμών205 να 
αναφερθεί στους στρατιώτες ως επαπειλούμενη ομάδα, η οποία έπρεπε 
να προστατευθεί με κρατικά μέτρα προστασίας˙ το Ήδικτο περί τιμών 
με τη νομική θεμελίωση που είχε συντάξει η αυτοκρατορική γραμματεία, 
θα προσέκρουε στην αντίδραση του λαού206. Άλλωστε από το εσωτερικό 
της Μικράς Ασίας, την Καρία και την Φρυγία μαρτυρούνται διάφορα 
επιγραφικά μνημεία τα οποία αναφέρονται σε παράπονα του πληθυσμού 
για κακοποιήσεις, λεηλασίες, εκβιασμούς και κατασχέσεις ή επιτάξεις για 
στρατιωτικούς λόγους207. 

Σε κάθε περίπτωση, η νομισματική αλλαγή, στην προσπάθεια του 
αυτοκράτορα να δημιουργήσει με διάφορα μέτρα σχέση αμοιβαίας 
αντιστοιχίας στην αξία των διαφόρων μετάλλων, καθώς και το Ήδικτο 

Diokletian und die Epoche der Tetrarchie. Das römische Reich zwischen Krisenbewältigung 
und Neuaufbau (284-313 n. Chr.), Frankfurt a. Main 2001, 40 έπ. 

203. H. Brandt, Erneute Überlegungen über das Preisedikt Diokletians, στον τόμο 
Demandt – Goltz – Schlange – Schöningen, Τetrarchie, 47-55 (στο εξής Brandt, Erneute 
Überlegungen).  

204. Fulvius Asticus v.p. praeses Cariae 293/305? PLRE I.  
205. M. H. Crawford – J. Reynolds, The publication of the Prices Edict: a new 

inscription from Aezani, JRS 65 (1975), 160-163˙ L’ Anneé Epigraphique, 1975, 805 N. Lewis, 
The Governor’s edict at Aizanoi, Hellenica 42 (1991/2), 15-20. 92˙ L’ Anneé Epigraphique 
1997, 1443.

206. Brandt, Erneute Überlegungen, 51. 
207. Βλ. Brandt, Erneute Überlegungen, 51˙ βλ. επίσης P. Hermann, Hilferufe aus 

römischen Provinzen. Ein Aspekt der Krise des römischen Reiches im 3. Jhd n. Chr., Berichte 
der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften Jg. 8, Heft 4, Hamburg 1990. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 213

περί τιμών απετέλεσαν μία ενιαία δέσμη δημοσιονομικών μέτρων τα 
οποία επεξεργάσθηκε η αυτοκρατορική γραμματεία ενδεχομένως σε 
διαφορετικές χρονικές περιόδους. Το ότι στο Ήδικτο περί τιμών δεν 
γίνεται αναφορά στη νομισματική πολιτική του αυτοκράτορα δεν είναι 
άξιο απορίας. Ο αυτοκράτορας δεν θα ομολογούσε ποτέ ότι για την 
αύξηση των τιμών ήταν κατά βάση ο ίδιος υπεύθυνος. 

IV. Εκ του Ηδίκτου κατά των Μανιχαίων (De maleficiis et manichaeis) 
και εκ των Ηδίκτων κατά των Χριστιανών 

Στο ήδικτο κατά των Μανιχαίων208, το οποίο καταχωρίσθηκε 
υπό τον τίτλο De maleficiis et manichaeis του Γρηγοριανού κώδικα, 
ο αυτοκράτορας ορίζει ότι οι γραφές των Μανιχαïστών πρέπει να 
παραδοθούν στην πυρά, οι περιουσίες τους να δημευθούν και στους 
ίδιους να επιβληθεί η ποινή του μετάλλου209. Το περιεχόμενο των ηδίκτων 
κατά των Χριστιανών (303-304) δεν είναι γνωστό. Όσον αφορά στο ύφος 
τους, δεν πρέπει να συντάχθηκαν κατά παρέκκλιση από το ΄Ηδικτο κατά 
των Μανιχαίων. Το ότι περιελάμβαναν πάντως συγκεκριμένες κυρώσεις 
και ποινές δεν μπορεί σε καμία περίπτωση να αμφισβητηθεί210. 

Η απαγόρευση του μανιχαïσμού, ο οποίος επί Διοκλητιανού 
θεωρήθηκε ομαδικό και μαζικό έγκλημα κατά του κράτους,211 θεμελιώθηκε 

208. Σύμφωνα με τον Honoré, EL, κεφ. 4 σημ. 511, η διάταξη αυτή θα μπορούσε 
να χρονολογηθεί στις 31 Μαρτίου του έτους 302 ή στις 31 Μαρτίου του έτους 297. Ως 
πιθανόν έτος δημοσίευσης θεωρήθηκε το 302˙ βλ. Th. Mommsen, Die Benennungen der 
Constitutionensammlungen, Zeitschrift der Savigny-Stiftung fur Rechtsgeschichte 10=23 
(1889), 345 έπ.˙ D. Jörs, Codex Gregorianus, RΕ, IV, 1, Stuttgart 1900, 162˙ Corcoran, 
Tetrarchs, 33 σημ. 54˙ T. D. Barnes, The New Empire of Diocletian and Constantine, 
Cambridge=Massachusetts 1982, 55.

209. Coll. 15. 3. 6. και 7: eorum patrimonia fisco nostro adsociari facies, ipsos … metallis 
darι. 

210. Lact., De Mort. Pers. 7, 6˙ πρβλ. E. Schwartz – Th. Mommsen (edd.), Eusebius 
Caesariensis Werke. Band 2. Die Kirchengeschichte, Teil 2.-2., ανατύπ. από τον F. Winkelmann, 
Berlin 1999, 9, 10˙ βλ. επίσης Levy, Gesetz und Richter, ειδικότερα 498 σημ. 436, και R. 
Bradož, Die diokletianische Christenverfolgung in den Donau-und Balkanprovinzen, στον 
τόμο A. Demandt – A. Goltz – H. Schlange-Schöningen, Diokletian und die Tetrarchie, 
Berlin–New York 2004, 124 σημ. 32.

211. Βλ. σχετικά με τον μανιχαϊσμό ως έγκλημα κατά του κράτους V. M. Minale, 
Diritto bizantino e eresia manichea. Storia di un’ossessione, στους J. H. A. Lokin – B. H. 
Stolte, Introduzione al diritto bizantino. Da Giustiniano ai Basilici, 351-378. 



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

214

στο ότι δεν έπρεπε να διακινδυνεύσουν υφιστάμενα θρησκευτικά ήθη 
και να διαταραχθεί η δημόσια ασφάλεια από υποκινητές στάσεων και 
ανθρώπους εχθρικά διακείμενους προς τη Ρώμη, οι οποίοι υποστη
ρίζονταν από την Περσία. Στη συνείδηση του αρχαίου κόσμου η Περσία 
ως αυτοκρατορία μπορούσε να εγείρει ανά πάσα στιγμή αξίωση για 
παγκόσμια κυριαρχία. Τα βαθύτερα ωστόσο αίτια των διωγμών κατά 
των Μανιχαίων ανάγονται στις ίδιες τις αρχές της πίστης τους. Οι 
αρχές της παγκοσμιότητας, της οικουμενικότητας και της καθορισμένης 
διδασκαλίας, όπως και η εξάπλωση σε οικουμενική κλίμακα των 
μανιχαïστών, έθεταν σε αμφισβήτηση την κυριαρχία του ρωμαïκού 
κράτους. Ο Διοκλητιανός, τόσο σε θέματα δημόσιας λατρείας όσο και 
στο περί δικαίου αίσθημα, επιθυμούσε τη σύμπνοια, την ομόνοια των 
ομοφρονούντων και την υποταγή παράλληλων ομοειδών δυνάμεων στην 
υπηρεσία του ρωμαïκού κόσμου και του αυτοκράτορα, αντίληψη, η οποία 
θα έβρισκε την έκφρασή της αργότερα στη διάταξη των αυτοκρατόρων 
Κωνσταντίου (337-361) και Ιουλιανού (360-363): Gaudere enim et gloriari ex 
fide semper volumus, scientes magis religionibus quam officiis et labore corporis vel 
sudore nostram rem publicam contineri212.

Συμπεράσματα 
Συνοψίζοντας, η ποινή για το έγκλημα της δημόσιας βίας ήταν 

η απαγόρευση ύδατος και πυρός. Με τη διάκριση όμως σε honestiores 
και humiliores επιβαλλόταν πλέον στους honestiores extra ordinem η 
deportatio. Στους humiliores και τους δούλους επιβαλλόταν η θανατική 
ποινή213. Σύμφωνα με τη διάταξη D. 48. 20. 3 δημεύεται και η προίκα 
γυναίκας η οποία κατηγορήθηκε για το έγκλημα της δημόσιας βίας.

Η ποινή για το έγκλημα της ιδιωτικής βίας συνίστατο στην relegatio, 
στη δήμευση του τρίτου της περιουσίας και στην ατίμωση. Στους humiliores 
επιβαλλόταν η ποινή του μετάλλου214. Ο Διοκλητιανός υπαινίσσεται ότι 
ακόμα και σε ελεύθερους μπορούσε να επιβληθεί extra ordinem η θανατική 

212. C.Th. 16. 2. 16 (361).
213. P.S. 5. 26. 1: Lege Iulia de vi publica damnatur, qui aliqua potestate … cuius rei 

poena in humiliores capitis in honestiores insulae deportatione coercetur.
214. D. 48. 7. 1. 2: De vi privata damnati pars tertia bonorum ex lege Iulia publicatur˙πρβλ. 

P.S. 5. 26. 3: Lege Iulia de vi privata tenetur, qui quem armatis hominibus possessione domo 
villa agrove deiecerit expugnaverit … si honestiores sunt, tertia pars bonorum eripitur et in 
insulam relegantur: humiliores in metallum damnatur.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 215

ποινή, εφόσον επήλθε ο θάνατος κάποιου215. Ως προς τους honestiores 
η ποινή ήταν κατά κανόνα η deportatio. Σύμφωνα με τη διάταξη C.Th. 
9. 10 1=C. 9. 12. 6 (317), επί Κωνσταντίνου επαυξάνεται η ποινή. Ο 
ένοχος δεν τιμωρείται πλέον δια υπερορίας (relegatio) ή περιορισμού εις 
νήσον (deportatio), αλλά του επιβάλλεται η κεφαλική ποινή supplicium 
capitale, η ποινή του θανάτου. Η διάταξη αυτή εφαρμοζόταν και ως προς 
τους ελεύθερους και ως προς τους δούλους. Οι μεταγενέστεροι νόμοι 
επιστρέφουν στην επιβολή της deportatio.

Η κλοπή εξομοιώνεται με την αρπαγή και ως προς την αντικειμενική 
υπόσταση του εγκλήματος και ως προς το ύψος της ποινής (quadruplum)216, 
στον δε άρπαγα επιβάλλονται επιπλέον και οι ποινές εκείνες που 
προβλέπονται για το αδίκημα της εγκληματικής βίας217. 

Η ποινή για το έγκλημα του ανδραποδισμού ήταν χρηματική 
από τη στιγμή όμως που η δικαστική δικαιοδοσία μεταφέρθηκε στον 
διοικητή της επαρχίας μπορούσε να επιβληθεί extra ordinem και η ποινή 
του θανάτου218 (mors ή exilium)219. Στους μεν humiliores επιβαλλόταν η 
ποινή του μετάλλου220 ή η σταύρωση221, στους δε honestiores η διηνεκής 
(perpetua) relegatio και η δήμευση της μισής τους περιουσίας222. Η υπό 

215. C. 9. 12. 8 (290)˙ πρβλ. D. 48. 6. 10. 1: Hac lege tenetur et qui convocatis hominibus 
vim fecerit, quo quis verberetur et pulsetur, neque homo occisus sit βλ. σχετικά Mommsen, 
Strafrecht, 659 σημ. 4). 

216. Inst. 4. 1. 5: Poena manifesti furti quadrupli est tam ex servi persona quam ex liberi, 
nec manifesti dupli˙ πρβλ. D. 47. 2. 50 pr.: In furti actione non quod interest <quadruplabitur 
vel> duplabitur, sed rei verum pretium.

217. C.Th. 9. 10. 1-4 (Violentia) (Κaser, RPR II, & 240 I b/c &198 II). 
218. Coll. 14. 2. 2: Et olim quidem huius legis poena nummaria fuit, sed translata 

est cognitio in praefectum urbis, itemque praesidis provinciae extra ordinem meruit 
animadversionem.

219. Όταν ο νομοθέτης αναφέρεται στην capitis accusationem σύμφωνα με τη 
διάταξη D. 37. 14. 10: Labeo existimabat capitis accusationem eam esse, cuius poena mors 
aut exilium esset εννοεί τη θανατική ποινή ή την εξορία.

220. Coll. 14. 2. 2. 2 και 3: in metallum datur˙ D. 48. 15. 7: nam in hoc crimine detecti 
pro delicti modo coercentur et plerumque in metallum damnantur.

221. Coll. 14. 2. 2: in crucem tolluntur. 
222. P.S. 5. 30b. 1: … legis poena nummaria fuit, sed translata est cognitio in praefectum 

urbis, itemque praesidis provinciae extra ordinem meruit animadversionem. Ideoque 
humiliores aut in metallum dantur aut in crucem tolluntur, honestiores adempta dimidia 
parte bonorum in perpetuum relegantur.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

216

του Φαβίου νόμου ορισθείσα χρηματική ποινή (poena pecuniaria) 
έπαυσε να είναι σε χρήση επειδή οι αποκαλυφθέντες (nam in hoc crimine 
detecti) ότι διέπραξαν παρόμοιο έγκλημα θα ετιμωρούντο κατά το 
μέτρο του εγκλήματος (pro delicti modo coercentur)223. Επί Διοκλητιανού 
ωστόσο επιβαλλόταν πλέον σε όλους όσοι ήσαν ένοχοι για το έγκλημα 
του ανδραποδισμού η θανατική ποινή, είτε τα θύματα αρπαγής ήσαν 
ελεύθεροι είτε δούλοι224.

Για τη συκοφάντηση, η εκ του νόμου ποινή παρέμεινε η ίδια, το 
τετραπλούν δηλ. των χρημάτων, τα οποία έλαβε ο συκοφάντης, μετά δε 
το έτος το απλούν225. Μέσω όμως της διαδικασίας extra ordinem έγινε 
δευτερεύουσα και επουσιώδης ώστε να μην μπορεί ούτε ως μέτρο να 
χρησιμοποιηθεί. Extra ordinem η καταδίκη πλέον αφορούσε στην εξορία 
ή υπερορία και τάξεως απώλεια226 .Σύμφωνα δε με τη διάταξη P.S. 1. 5. 2 
οι καταδικασθέντες είτε εκ του ιδιωτικού είτε εκ του δημοσίου δικαίου 
για calumnia κολάζονταν πλέον extra ordinem αναλόγως της ποιότητος 
του εγκλήματος227. 

Για τις καταχρήσεις επιβάλλεται extra ordinem ποινή εκ του νόμου 
περί καταχρήσεων η ποινή της εξορίας είτε και σκληρότερη ποινή κατά 
το διαπραχθέν (prout admiserint)228. Σύμφωνα με τη διάταξη P.S. 5. 28 
στους χαμαιδικαστές επιβαλλόταν σε περίπτωση διαφθοράς τους είτε η 
ποινή της εξορίας είτε η ποινή της relegatio για συγκεκριμένο χρονικό 
διάστημα (ad tempus σε αντιδιαστολή με in perpetuum)229.

223. D. 48. 15. 7: nam in hoc crimine detecti pro delicti modo coercentur. 
224. C. 9. 20. 7 προς τον praefectus urbi M. Iunius Maximus (287): Ac propterea si 

quem in huismodi facinore deprehenderis, capite eum plecti non dubitabis, ut poenae genere 
deterreri ceteri possint, quominus istiusmodi audacia vel servos vel liberos ab urbe abstrahere 
atque alienare audeant. 

225. D. 3. 6. 1 (de calumniatoribus): In eum qui, ut calumniae causa negotium faceret 
vel non faceret, pecuniam accepisse dicetur, intra annum in quadruplum eius pecuniae, 
quam accepisse dicetur, post annum simpli in factum actio competit.

226. D. 47. 10. 43: Qui iniuriarum actionem per calumniam instituit, extra ordinem 
damnatur: id est exilium aut relegationem aut ordinis amotionem patiatur.

227. P.S. 1. 5. 2 de calumniatoribus: Et in privatis et in publicis iudiciis omnes calumniosi 
extra ordinem pro qualitate admissi plectuntur.

228. D. 48. 11. 7. 3: Hodie ex lege repetundarum extra ordinem puniuntur et plerumque 
vel exilio puniuntur vel etiam durius, prout admiserint.

229. P.S. 5. 28: ad legem Iuliam repetundarum: Iudices pedanei si pecunia corrupti 
dicantur …. aut in exilium mittuntur aut ad tempus relegantur.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 217

Για την ύβρη επιβάλλεται extra legem ποινή κατά τις περιστάσεις 
και τα πρόσωπα. Οι δούλοι, αφού μαστιγωθούν, επιστρέφονται στους 
κυρίους τους, οι ταπεινής προέλευσης υποβάλλονται σε ραβδισμούς, οι 
δε λοιποί τιμωρούνται είτε με πρόσκαιρη εξορία είτε με απαγόρευση 
ορισμένων αντικειμένων230. 

Για την υπαίτια ανθρωποκτονία η ποινή ήταν για μεν τους honestiores 
poena capitis, για δε τους humiliores η σταύρωση ή η ρίψη στα θηρία231. 
Η εκ της lex Cornelia ποινή, η deportatio, επιβάλλεται την περίοδο αυτή 
extra legem ως προς τους honestiores για την σημαντική παρεπόμενη 
ποινή που περιλαμβάνει και κατ’ εξαίρεση πλέον παραμένει σε ισχύ. Την 
περίοδο αυτή η κανονική ποινή (Normalstrafe) είναι η θανατική232. 

Η ποινή για την πλαστογραφία ήταν η deportatio, η οποία 
περιελάμβανε την omnium bonorum publicatio˙ για τον δούλο η ποινή 
ήταν ο θάνατος233.

Η ποινή για το έγκλημα της μοιχείας ως προς την γυναίκα αφορούσε 
στη relegatio, στη δήμευση της μισής της προίκας και στη δήμευση του ενός 
τρίτου των περιουσιακών της στοιχείων234. H μοιχεία προ Κωνσταντίνου, 

230. D. 47. 10. 45: De iniuria nunc extra ordinem ex causa et persona statui solet: et 
servi quidem flagellis caesi dominis restituuntur, liberi vero humilioris quidem loci fustibus 
subiciuntur, ceteri autem vel exilio temporali vel interdictione certae rei coercentur.

231. P.S. 5. 23. 1: Lex Cornelia poenam deportationis infligit ei qui hominem occiderit 
eiusve rei causa furtive faciendi cum telo …. Quae omnia facinora in honestiores poena capitis 
vindicari placuit, humiliores vero in crucem tolluntur aut bestiis obiciuntur.

232. D. 48. 8. 3. 5: Legis Corneliae de sicariis ut veneficis poena insulae deportatio est 
et omnium bonorum ademptio. Sed solent hodie capite puniri, nisi honestiore loco positi 
fuerint, ut poenam legis sustineant: humiliores enim solent vel bestiis subici, altiores vero 
deportantur in insulam.

233. P.S. 4. 7. 1: Qui testamentum falsum scripserit… poena legis Corneliae de falsi 
tenebitur, id est in insulam deportatur D. 48. 10. 1. 13: poena falsi vel quasi falsi deportatio 
est et omnium bonorum publicatio: et si servus eorum quid admiserit, ultimo supplicio adfici 
iubetur˙ πρβλ. D. 48. 10. 33: Si quis falsis constitutionibus nullo auctore habito utitur, lege 
Cornelia aqua et igni ei interdicitur˙ Inst. 4. 18. 7: eiusque legis poena in servos ultimum 
supplicium … in liberos vero deportatio˙ πρβλ. Ιnst. 1. 12. 3: servi… in metallum damnantur 
et qui bestiis subiciuntur. 

234. P.S. 2. 26. 14: Adulterii convictas mulieres dimidia parte dotis et tertia parte 
bonorum ac relegatione in insulam placuit coerceri: adulteris vero viris pari in insulam 
relegatione dimidiam bonorum partem auferri, dummodo in diversas insulas relegantur.



Δημητρα Π. Καραμπουλα

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 173-219

218

ο οποίος και εισήγαγε την απόλυτη ποινή (sanguinis poenam)235, δεν 
επέσυρε την ποινή του θανάτου αλλά ούτε άλλη κεφαλική ποινή236. Στην 
περίπτωση που διαπράττονταν adulterium και incestus μαζί η ποινή ήταν 
της deportatio.

Η ποινή για τους ανόσιους γάμους όσον αφορά στον άνδρα 
(honestior) ήταν η deportatio˙ όσον αφορά στη γυναίκα δεν επιβαλλόταν 
ποινή εφόσον αυτή δεν ενεχόταν εκ της lex Iulia de adulteriis237. 

Όσον αφορά στο Ήδικτο περί τιμών, εάν κατά την περίοδο του 
Διοκλητιανού με την αύξηση των τιμών εθίγετο το ιδιαίτερα ευαίσθητο 
ζήτημα της τροφοδοσίας του στρατού, η θανατική καταδίκη θα 
αποτελούσε μία απόλυτα δικαιολογημένη ποινή. Στην περίπτωση αυτή 
ως προς τους honestiores θα επιβαλόταν extra ordinem η deportatio.

Όσον αφορά στο Ήδικτο κατά των Μανιχαίων τέλος, όπως και 
στα Ήδικτα κατά των Χριστιανών, ο αυτοκράτορας αντιμετωπίζει την 
άρνησή τους να αποδώσουν τιμές στον αυτοκράτορα, να συμμετάσχουν 
δηλ. στην δημόσια λατρεία, ως έγκλημα κατά του κράτους (Staatsverb
rechen=Massenverbrechen). Το γεγονός αυτό θα δικαιολογούσε την 
επιβολή της θανατικής ποινής, σε κάθε περίπτωση πάντως την επιβολή 
μίας συγκεκριμένης ποινής η οποία θα έπρεπε να εκτελεσθεί από όλους 
τους διοικητές των επαρχιών. Ως προς τους honestiores ο Διοκλητιανός 
επιβάλλει την deportatio238 … ut non de iniuria, non de adulterio non de 
rebus ablatis agere possent239.

235. C.Th. 11. 36. 4 (339).
236. Βλ. D. 49. 16. 4.7 και D. 48. 18. 5.
237. P.S. 2. 26. 15: Incesti poenam, quae in viro in insulam deportatio est, mulieri 

placuit remitti.
238. Capitalis υπό την κλασική έννοια περιελάμβανε και την deportatio˙ βλ. 

παραπάνω σημ.199.  
239. Lact., De Mort. Pers. 13. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 173-219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur 219

Sed Iuxta Legis Severitatem Congruenti Poena Ulciscetur

(Kατά την του νόμου αυστηρότητα θα κολάσει δια προσφόρου ποινής)

Late Antiquity, or rather the post classical period, the Dominate, is a 
term familiar especially to legal historians; it means the final period of Roman 
iurisprudence. Apart of that it is a crucial period of change and transition 
in the history of the Roman Empire where each and every one challenge to 
imperial authority elicited an energetic response. It is a well documented 
period especially in contrast to the dearth of the mid-third century. There 
is a notable richness in the variety and number of imperial texts, deriving 
from legal sources. Those texts prove that legal science did not die with 
the Principate, but took on forms suitable to contemporary conditions.  
This study discusses the results of the transition from the time of the Principate 
to the time of the Dominate in the legal proceedings and the criminal law. 
With reference to the laws included in the Codex Hermogenianus, as ad hoc 
law, namely, the whole output of rescripts for the years 293/294, the study 
focuses on the jurisdiction in criminal cases, in particular on the role of the 
governor of a province, not only in answering petitions but also judging 
according to the cognitio procedure, and on the extra ordinem execution 
of a penalty





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

Andrea Catanzaro

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas 
Choniates’ Chronikè Diéghesis: 

Α Contributing Factor to the Constantinople’s Fall in 1204*

Although we cannot consider the Byzantine historian Niketas Choniates 
a political thinker in the strict sense of the word1, it is possible to find 

(*) This article is an enhanced version of Il problema della “sicurezza” nella Chronikè 
Diéghesis di Niceta Coniata: per una lettura della caduta di Costantinopoli, that I published 
in Il Pensiero Politico XLIV (2011), 149-170. 

1. A. Pertusi, Il pensiero politico e sociale bizantino dalla fine del secolo VI al secolo 
XIII, in: Storia delle idee Politiche Economiche e Sociali, ed. L. Firpo, Torino 1982, 778 and 
791 ss.; passages of Chronikè Diéghesis that I quoted in this article are showed according to 
the critical edition edited by J.-L. Van Dieten in Nicetae Choniatae Historia, Berolini et Novi 
Eboraci 1975; the English translations of the Chronikè Diéghesis’ passages that I quoted both 
in the text and in the footnotes come from H. J. Magoulias, O city of Byzantium, Annals of 
Niketas Choniatēs, Detroit 1984 (from this point forward [H.M.]); about Niketas Choniates 
cfr. A. Simpson, Niketas Choniates: the Historian, in: Niketas Choniates. A Historian and 
a Writer, eds. A. Simpson and S. Efthymiadis, Geneva 2009, 14; S. Efthymiadis, Niketas 
Choniates: The Writer, in: Niketas Choniates. A Historian and a Writer, 35-58; A. Kazhdan 
– R. Maisano – A. Pontani (eds), Niceta Coniata. Grandezza e catastrofe di Bisanzio, vol. 
I, Milano 1994, XIV-XV; A. Pontani – J.-L. Van Dieten (eds.), Niceta Coniata. Grandezza 
e catastrofe di Bisanzio, vol. II, Milano 1999; J.-L. Van Dieten, Two unpublished fragments 
of Niketas Choniates’ historical works, BZ 49 (1956), 311-317; Idem, Noch einmal über 
Niketas Choniates, BZ 57 (1964), 302-328; Idem, Zur Überlieferung und Veröffentlichung 
der Panoplia Dogmatike des Niketas Choniates, Amsterdam 1970; Idem, Niketas Choniates: 
Erläuterungen zu den Reden and Briefen nebst einer Biographie, Berlin-New York 1971; 
Idem, Bemerkungen zur Sprache der sog. vulgärgriechischen Niketasparaphrase, BF VI 
(1979), 37-78; Idem, Corrigenda et non-corrigenda in «meinem» Niketas, Byz. 53 (1983), 
359-369; A. Kazhdan – A. Wharton Epstein, Change in Byzantine Culture in the Eleventh 



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

222

in his Chronikè Diéghesis some significant elements of political thought 
concerning the situation in the Byzantine Empire in the XIIth century. 
One of the most important among them is the theme of ἀσφάλεια which 
represents, in my opinion, a peculiar characteristic of Niketas’ political 
thought.

His conception of ἀσφάλεια is a complex idea, placed at the confluence 
of numerous ideas of safety that are linked to different fields related to 
politics: foreign affairs, social peace, confidence in institutions, relations 
between the emperor and the church or between the emperor and the 
members of aristocracy. 

My aim is to analyze three of these aspects that I consider related, more 
or less closely, to the cultural background of the “second class” aristocracy 
as defined by P. Magdalino in his The Empire of Manuel I Komnenos 
(1143-1180)2. 

The “second class” aristocracy is a wide section of the Byzantine 
aristocracy which was largely penalized by the political choices of the 
Emperor Alexios I Komnenos. After his taking power, in order to enhance 
the strong position of his family, he started to increasingly favor the members 
of his clan and those who were related to the Komnenoi through blood ties. 
The aristocrats that were not in some way related suffered exclusion from 
the most important positions of power3.

The first aspect that I would like to analyze concerns the link between 
the overturn of the traditional τάξις in the empire and the progressive 
decrease of its internal ἀσφάλεια. The second one is focused on the lack of 
safety deriving from the choice of keeping a part of the aristocracy out of 
the most relevant positions in power. The last one concerns the problem of 
ἀσφάλεια in the event of rebellion and usurpation. I intend to analyze these 

and Twelfth Centuries, Berkeley 1985; A. Kazhdan, La produzione intellettuale a Bisanzio. 
Libri e scrittori in una società colta, Napoli 1983, 91-94 (first edition Moscow, Naukla, 1973); 
M. Angold, L’Impero bizantino (1025-1204). Una storia politica, Napoli 1992, 139-428 
(first edition 1984); H. J. Magoulias, Byzantine Christianity: Emperor, Church and the West, 
Chicago 1970, 1-16. 

2. P. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos. 1143-1180, Cambridge 1993, 
188-190; Idem, Aspects of Twelfth-Century Byzantine Kaiserkritik, Speculum 58 (1983), 
326-346. 

3. About the radical changes in the aristocratic corpus under Alexios I, cfr. C. M. 
Brand, Byzantium confronts the West. 1180-1204, Cambridge 1968, 9.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 223

from the perspective of a member of the Byzantine administrative apparatus 
and an historian whose cultural background was deeply influenced by the 
political ideas of the “second class” aristocracy.

In order to clarify the idea of ἀσφάλεια in the Chronikè Diéghesis, I 
need to make some preliminary remarks about Niketas’ historical work.

The fall of Constantinople in 1204 represents a significant milestone 
in the life of the Byzantine historian both as a citizen deeply involved in 
the empire’s political life and as a writer4. Although he began writing his 
historical work in 1185, he revised the text after the fall5. Obviously that 
event influenced both his work and his political analysis about the period 
1118-1206 which is covered by his Chronikè Diéghesis6. The fall is considered 
as an unavoidable consequence and a just punishment from God for the sins 
of the empire7. According to Niketas the subversion of traditional imperial 
τάξις imposed by Alexios I Komnenos’s politics and then perpetuated, 
more or less strongly, by his successors is one of the worst among these 
sins. Niketas’ conception of τάξις is a first significant milestone in order 
to analyze his idea of ἀσφάλεια: as a matter of fact he thinks that τάξις 
represents the antithesis of lack of ἀσφάλεια, which the Byzantine historian 
considers one of the most dangerous political problems8. 

Life without ἀσφάλεια – as was, in Niketas’ analysis, the life in the 
Byzantine Εmpire under the Komnenoi and the Angeloi – created a sort 
of lack of relations in society: men started not to trust institutions, not 

4. Simpson – Efthymiadis (eds.), Niketas Choniates: a Historian and a Writer, passim; 
Kazhdan – Maisano – Pontani (eds.), Niceta Coniata. Grandezza e catastrofe di Bisanzio, 
IX-XVI.

5. Kazhdan, La produzione intellettuale a Bisanzio. Libri e scrittori in una società 
colta, 94-95.

6. Simpson, Niketas Choniates: the Historian, 14; A. J. Simpson, The Versions of Niketas 
Choniates’ «Historia», DOP 60 (2006), 189-190; M. Gallina, Potere e società a Bisanzio. 
Dalla fondazione di Costantinopoli al 1204, Torino 1995, 279; Kazhdan – Wharton Epstein, 
Change in Byzantine Culture in the Eleventh and Twelfth Centuries, 225. 

7. Cfr. Chronikè Diéghesis, 581; cfr. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos. 
1143-1180, 14; S. Ronchey, Lo stato bizantino, Torino 2002, 123-124; Kazhdan, La 
produzione intellettuale a Bisanzio. Libri e scrittori in una società colta, 98-100 and 116; 
Simpson, Niketas Choniates: the Historian, 22.

8. About the τάξις and its overturn in the Chronikè Diéghesis, see A. Kaldellis, 
Paradox, Reversal and the Meaning of History, in: Niketas Choniates. A Historian and a 
Writer, 75-99.



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

224

to trust themselves, not to trust their relatives too. So, when the crusaders 
attacked the capital city, the Byzantine system, also for these reasons, was 
so internally damaged that they could easily conquer it9. In Niketas’ thought 
the idea of τάξις comes first from a parallel between the pecking order in 
the Kingdom of Heaven and the hierarchical order in the earthly empire. 
Secondly τάξις appears as the respect people should have for their social 
standing and in their reciprocal relations according to a sort of natural 
order10. 

In the Chronikè Diéghesis this second feature of τάξις seems to me 
principally linked to three different areas. The first one is associated with 
the institutional field: when John II explained the reasons for the designation 
of Manuel as his successor, for example, he said that nature (ἡ μὲν φύσις) 
usually follows a τάξις based on birthright, but in these circumstances it 
was not respected11. The second one is related to the conspiracies against 
the emperors carried out by members of their families: Niketas wrote that 
through this behavior they compete to subvert the natural τάξις of the 
empire12. The last one is linked to the respect people should have for their 
position in society: the power acquired by Alexios III’s wife became more 
powerful than the power of previous empresses and even more powerful than 
her husband’s power too. The result was the creation of a sort of diarchy in

9. Cfr. Chronikè Diéghesis, 549-550, 552, 561-562, 564. 
10. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos. 1143-1180, 236-237; Kaldellis, 

Paradox, Reversal and the Meaning of History, 80.
11. Cfr. Chronikè Diéghesis, 44: “Perceiving in my own case that the proper order of 

succession was observed, and that you are eager that the same should hold true for offspring 
of my loins, and that you long to be ruled by one of my surviving sons (these are Isaakios and 
Manuel); and that you do not want to make the selection yourselves but entrust the election 
for me, I must admit it has been the custom [ἡ μὲν φύσις], by the very nature of things, to 
award the highest office to the firstborn son; however, in the matter of highest promotions 
it does not always please God that should be the case”, [H.M.], 25; in Chronikè Diéghesis, 
49. Isaakios, Manuel’s elder brother, complains about not being appointed emperor that had 
been “extolled the order [τάξις] by which the whole universe is sustained”, [H.M.], 29; cfr. 
Kaldellis, Paradox, Reversal and the Meaning of History, 79.

12. Emperor John II after his sister’s plot against him says: “How the natural order of 
things [τάξις] has been inverted [ἀντέστραπται] for me! Kinsmen have become the enemy, 
and strangers friends”(Cfr. Chronikè Diéghesis, 11; [H.M.], 8); cfr. Kaldellis, Paradox, 
Reversal and the Meaning of History, 79.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 225

the empire and, in Niketas’ strongly monarchical view, a subversion of the 
natural τάξις13. 

When τάξις turns into ἀταξία, power cannot be oriented towards the 
common good and the empire grows weaker. A relevant example is in a 
passage of the Chronikè Diéghesis which describes the situation in the 
empire after the death of the Emperor Manuel I:

For just as confusion [ἀταξία] reigns everywhere with the 

overthrow of a noble-minded and earnest leader, as when a column 

is removed from its firm and steadfast base the whole structure leans 

in the opposite direction, so did each pursue his own end, and all 

conspired against one another14.

This idea of τάξις probably derives from Niketas’ education; his family 
sent him to Constantinople in order to enter the bureaucratic apparatus of the 
empire15. He studied “grammar, rhetoric, poetry, mathematics, astronomy, 
law and politics”16 and the Holy Scriptures. These studies – particularly the 
legal studies17 – influenced him and his political thought: he was persuaded 

13. Cfr. Chronikè Diéghesis, 460: “Because the empress had overstepped the bounds and 
held in contempt the conventions of former Roman empresses, the empire was divided into two 
dominions. It was not the emperor alone who issued commands as he chose; she gave orders 
with equal authority and often nullified the emperor’s decrees, altering them to her liking”, 
[H.M.], 252; about Eufrosyne cfr. Efthymiadis, Niketas Choniates: The Writer, 51-53; J.-C. 
Cheynet, L’imperatore e il Palazzo, in: Il mondo bizantino. L’impero bizantino (641-1204), 
ed. J.-C. Cheynet, Torino 2008, 202-203; in another passage of Chronikè Diéghesis Niketas 
describes an analogous situation of subversion of natural order writing about some events 
related to the life of Theodore Kastamonitēs (cfr. Chronikè Diéghesis, 438); cfr. Magoulias, 
O city of Byzantium, Annals of Niketas Choniatēs, XIX; Brand, Byzantium confronts the 
West. 1180-1204, 119.

14. Cfr. Chronikè Diéghesis, 224; [H.M.], 127.
15. A. Kazhdan, Some Observations on the Byzantine Concept of Law: Three Authors 

of the Ninth through the Twelfth Centuries, in: Law and Society in Byzantium, Ninth-Twelfth 
Centuries, ed. A. E. Laiou – D. Simon, Washington D.C. 1994, 213; Kazhdan, La produzione 
intellettuale a Bisanzio. Libri e scrittori in una società colta, 91-128; Kazhdan – Maisano – 
Pontani, Niceta Coniata. Grandezza e catastrofe di Bisanzio, XII-XIII; Magoulias, O City 
of Byzantium, Annals of Niketas Choniatēs, IX-XXVIII.

16. Magoulias, O City of Byzantium, Annals of Niketas Choniatēs, XII. 
17. Cfr. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos 1143-1180, 357-360; Idem, 

Aspects of Twelfth-Century Byzantine Kaiserkritik, 334-335: “Educated Byzantine may not 



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

226

that the imperial monarchy was the best form of government, but not the 
monarchy of the Komnenoi and – at least partially – of the Angeloi18. Starting 
from the reign of Alexios I the political system changed19 and the events of 
1204 are deeply linked to those changes: the politics of Alexios I contributed 
to the decrease of internal ἀσφάλεια in the empire and competed to create 
the conditions of the fall. 

Niketas’ idea of ἀσφάλεια is strongly related to a second significant 
element that immediately appears in the Proem of the Chronikè Diéghesis: 
the concept of ἀρετή. In the Proem the Byzantine historian lays out the 
educational function of history which is considered a powerful instrument 
to show people – to quote his words the “τῶν ἀνθρώπων μεγαλογνώμονες”20 
– which actions and behaviors are right and wrong. Particularly he wrote: 

Furthermore, even when History is composed with solemnity and 

reverence, she passionately desires to be the reward of diggers and of 

smiths covered with soot; she is also familiar with the armed company 

of Ares and is not captious with women who cultivate her21. 

I cannot escape the need to contextualize this passage: it is difficult to 
believe that Niketas really wanted to address his work to all the people in 
the Byzantine Empire. If we overlook which categories of individuals would 
be interested in the work and which would be really able to read it, in the 
passages of the Chronikè Diéghesis in which Niketas speaks about men 
belonging to the “crowd” he harshly criticizes them22 – both as individual 

have been unreceptive to the ancient idea that democratic element was a necessary component 
of the ideal constitution, the «mixed polity», which would combine the rule of one, the rule 
of the best, and the rule of the many. Kinnamos’ contemporary Eustathios of Thessalonica 
describes the Christian order as a «Trinity» of monarchy, aristocracy, and democracy”. 

18. Cfr. Chronikè Diéghesis, 529 and 537; cfr. Magdalino, Aspects of Twelfth-Century 
Byzantine Kaiserkritik, 333; about a summary of Niketas’ judgment about Angelos family 
cfr. J.-C. Cheynet, Le rôle de la «bourgeoisie» constantinopolitaine (XIe-XIIe Siècle), ZRVI 
46 (2009), 92.

19. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos. 1143-1180, 226-227.
20. Cfr. Chronikè Diéghesis, 1.
21. Cfr. Chronikè Diéghesis, 3; [H.M.], 4.
22. Cfr. L. Garland, Political Power and the Populace in Byzantium Prior to the Fourth 

Crusade, BSl 53 (1992), 46-47; A. Kazhdan, Byzantine Town and Trades as Seen by Niketas 
Choniates, BSl 56 (1995), 218. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 227

men and collectively as a group – and only on rare occasions does he show 
his appreciation for them23. 

The citizens of Constantinople are accused of not being able to decide 
for themselves autonomously and not being able to gladly obey their 
governors24. They are considered – due to their unstable nature (ἀστασία 
ἤθους)25 – inclined to rebellion, while the variety of their crafts (τῇ τῶν 
τεχνῶν ποικιλίᾳ)26 makes them difficult to govern. That is why they are 
called ἀβέλτεροι27 by Niketas.

Perhaps it is more appropriate to think that the τῶν ἀνθρώπων 
μεγαλογνώμονες  – those men who are naturally inclined to do good and 
who receive from history numerous, clear and educational examples of right 
and wrong – could be, in Niketas’ thought, the members of aristocracy and, 
particularly, the members of that “second class” aristocracy marginalized 
by the Komnenoi. Probably he considered them the only class able to rebuild 
and govern the empire effectively after its fall. 

Considering the loathing against the crowd and the members of the 
aristocracy linked to the Komnenian family by blood ties (and for this 
reason holders, of the most important government positions, although often 
unskilled), at least regarding the political message of Niketas Choniates, I 
deduce that the Byzantine historian wanted to address his work principally 
to the members of the “second class” aristocracy. During the entire XIIth 
century this class could merely look upon the crumbling of the empire and 
helplessly witness its fall. However, after this event, it had to respond to 

23. Cfr. Chronikè Diéghesis, 560-561.
24. Cfr. Chronikè Diéghesis, 552.
25. Cfr. Chronikè Diéghesis, 234.
26. Cfr. ivi. 
27. Cfr. Chronikè Diéghesis, 270; a list very similar to the traditional trades of the 

popular class can be found in a passage (Chronikè Diéghesis, 349-350) dedicated to the 
composition of the mass that insults the deposed emperor Andronikos; despite the indubitable 
differences related to the context, the analogy remains: “But the stupid and ignorant 
inhabitants of Constantinople, and of these more so the sausage sellers and tanners, as well 
as those who pass the day in the taverns and eke out a niggardly existence from cobbling and 
with difficulty earn their bread from sewing, even as tribes of flies are gathered together and 
swarm around milk pails in the springtime and drink deep from the ivy-wood cups filled to 
overflowing, gave no thought to the fact that but a few short days earlier this man had been 
emperor”, [H.M.], 193; cfr. Kazhdan – Maisano – Pontani, Niceta Coniata. Grandezza e 
catastrofe di Bisanzio, 567-568 and 687. 



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

228

it. For Niketas the Chronikè Diéghesis should be a precious tool to show 
the “second class” aristocracy the right way; so history teaches its readers 
ἀρετή. 

In Niketas’ work the conception of ἀρετή comes from two different 
cultural traditions. The first one is the Greek and Roman tradition; the 
second comes from Christian thought. The result is a manifold and quite 
original idea of ἀρετή and consequently of ἦθος which is, at the same time, 
both a condition and a tool in order to realize the ἀσφάλεια which Niketas 
considers one of the most important aims of politics. Ηis idea of ἀσφάλεια 
represents the link between the conception of ἀρετή which runs the risk 
of remaining on a merely idealistic plan and the contingencies of real and 
pragmatic politics28. 

In order to avoid this risk, Niketas is careful not to completely idealize 
or totally stigmatize the lives and behaviors of the protagonists of his 
narrative: none of them are presented entirely good or bad. Although he is 
inclined, for example, to idealize John II and, on the contrary, to stigmatize 
Andronikos I, he tries, even if not so frequently, not to carry his judgment 
to extreme and unrealistic positions29. 

One of the most significant tools or units of measurement that Niketas 
uses to show if and how emperors, high officials and men belonging to the 
ruling class are virtuous in their public offices and what the impact of their 
actions and behavior is on the society is his conception of ἀσφάλεια. This 
idea, due to the insistence of the Byzantine historian who does not miss 
any opportunity to point it out, represents one of the original and peculiar 
elements of Niketas’ political thought and is one of the most relevant features 
in his complex analysis about the fall of the Byzantine Empire. 

Although in the Chronikè Diéghesis ἀσφάλεια appears in several 
different contexts, I will focus on three aspects that I consider close to the 
ideals of the “second class” aristocracy as explained by a member of this 
class. The first one is concerned with a worry that is deeply related to the 
idea of τάξις that we have just seen to be an essential basis of the political 
thought of the “second class” aristocracy. The balance between emperor and 

28. The amount of ἀσφάλεια in the empire can be considered the litmus paper of the 
moral virtue of its rulers.

29. Cfr. Chronikè Diéghesis, 47 and 353; cfr. Kazhdan, La produzione intellettuale a 
Bisanzio. Libri e scrittori in una società colta, 103-104.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 229

members of aristocracy30 is an essential value for this class that considers 
itself heavily damaged by the political choices of an imperial government 
almost totally devoted to benefiting members of the imperial family. 

In Choniates’ idea ἀσφάλεια is mainly safety from imperial power and, 
consequently, from other political and administrative powers deriving from 
it. This question is inserted in a wider debate concerning the differences 
between the good emperor and a tyrant and is strictly related to the discussion 
about the limits of imperial power that, in Komnenian Byzantium, was 
heated31. 

Although Niketas deals with this, he appears more worried about the 
abuses of lawful power than the abuses of tyrants, usurpers and not clearly 
virtuous politicians. He fears the aspect of ἰσχὺς that is an essential element 
both of the positive and of the negative political power; for this reason he 
pays great attention to the theme of arbitrary punishments imposed by 
emperors on their subjects. This is for Niketas a significant criterion to 
distinguish a good ruler from a bad one32. Due to this he appreciates John 
II33 and – although partially – Alexios III34 for their temperance in passing 
sentences on their subjects but he criticizes Isaakios II35 – even though under 
his reign Niketas became an high official of the empire36 – and Andronikos 
I37 for the opposite reason. 

30. Brand, Byzantium confronts the West. 1180-1204, 1. 
31. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos 1143-1180, 249-250; Idem, Aspects 

of Twelfth-Century Byzantine Kaiserkritik, 327. 
32. This aspect appears clear, although it seems to be left in the background, in the 

discourse of John II about the choice of Manuel as his successor; cfr. Chronikè Diéghesis, 
45: “Isaakios has often appeared to me as being irascible; provoked by some cause he flies 
into a towering rage, a fault which ruins the wise and because of which the majority of man 
act thoughtlessly. Manuel, on the other hand, together with the cluster of virtues shared by 
Isaakios, is not a stranger to meekness, readily yielding to what is useful and willing to listen 
to reason”, [H.M.] 26.

33. Cfr. Chronikè Diéghesis, 11 and 47. 
34. Cfr. Chronikè Diéghesis, 548.
35. Cfr. Chronikè Diéghesis, 367. 
36. Cfr. Kazhdan – Maisano – Pontani, Niceta Coniata. Grandezza e catastrofe di 

Bisanzio, XIII; Magoulias, O City of Byzantium, Annals of Niketas Choniatēs, XII-XVI; 
Ronchey, Lo Stato bizantino, 123.

37. Cfr. Chronikè Diéghesis, 223-354.



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

230

However, I think it is both reductive and misleading to restrict this 
analysis of Choniates only to the debate concerning the limits of imperial 
power. In fact his thought focuses on this topic but he attempts to bypass the 
merely technical aspects of it and to analyze its consequences and effects on 
society. Life in a precarious system in which personal safety is potentially 
denied to everyone –the passage “if the brother is not safe, then what man 
is?”38 devoted to the dethronement and the blindness of Isaakios II by his 
brother Alexios in 1195 is emblematic – creates a progressive lack of trust 
in institutions and undermines the solidity of social relations. In Choniates’ 
thought when abuse ousts ἀρετή, τάξις coming from relations based on trust 
between the rulers and the people deteriorates and the societies can fall into 
anarchy, which he considers the worst form of government. 

The account of the episode of Styppeiotēs, as recounted by Niketas39, 
is a good example. In the final lines, Choniates writes “Styppeiotēs’ pupils 
were forthwith destroyed, and he was unjustly [ἀδίκως] blinded, never again 
to see the sun”40. The use of the adverb ἀδίκως clearly shows the position of 
the historian: he considers the reaction of Manuel I against his subject an 
unjustifiable abuse of power; furthermore, in Niketas’ account, this action is 
based on an unfounded accusation. The arbitrary punishment of Styppeiotēs 
poses a threat to the personal ἀσφάλεια of each imperial citizen and appears 
very similar to the above mentioned passage concerning the dethronement 
of Isaakios II by his brother Alexios: if a member of an upper class as 
Styppeiotēs cannot escape from the emperor’s misuse of power, how can a 
simple man be safe? The protostrator Alexios too meets a fate similar to that 
Styppeiotēs’, but the situation is worsened by the indefensible attempt to 
justify this arbitrary act by some slanderers who wanted to gain the favour 
of Manuel I41.

Niketas does not correlate the problem of abuse of power only to 
the emperors: ἀσφάλεια depends on the ἀρετὴ of all the men who are in 
power, so the safety of the empire as a whole is related to their virtue. A 

38. Cfr. Chronikè Diéghesis, 454, [H.M.] p. 249.
39. Cfr. Chronikè Diéghesis, 110-113; about this episode see Magdalino, Aspects of 

Twelfth-Century Byzantine Kaiserkritik, 334-335; Idem, The empire of Manuel I Komnenos 
1143-1180, 198-199.

40. Chronikè Diéghesis, 113, [H.M.], 64.
41. Cfr. Chronikè Diéghesis, 143-144.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 231

wrong and guilty use of power or a lack of ἀρετὴ by the administrators 
– as clearly appears, for example, in the episode of John of Poutzē42 – can 
lead to dangerous consequences for the society. People cease to trust men 
who represent the emperor, the ties between the ruler and his subjects are 
loosened and the cohesion of the empire is broken. This situation creates 
social instability and fertile soil for demagogues, usurpers and seditious 
acts. In Niketas’ analysis this aspect of abuse of power comes principally 
from the lust of the rulers both for wealth and power; it nourishes their fear 
towards emerging men who appear or are considered dangerous rivals owing 
to, among other things, their skills in public affairs or in leading armies43. 

According to the Byzantine historian, this occurs without distinction 
to emperors, high officials and those who hold political, military or 
administrative offices. So if Niketas criticizes Manuel for this misbehavior44, 
he shows his appreciation for Alexios III because he did not commit such

42. Cfr. Chronikè Diéghesis, 54-55.
43. Chronikè Diéghesis, 143: “Every men who holds power is fearful and suspicious; 

each rejoices in executing the works of Thanatos and Chaos an Erebos, felling the nobility, 
overturning and casting forth as excrement the influential and capable counselor, and cutting 
down the courageous and ingenious general. The mighty of the earth can be likened to lofty 
and tapering pine trees; just as these rustle when the sharp wind shake the needles of their 
branches, so do these rulers mistrust the man of wealth and cower before him who surpasses 
most in manly spirit. And should there exist someone endowed with the beauty of a statue 
and the lyrical eloquence of a nightingale in song, gifted, moreover, with ready wit, then the 
wearer of the crown can neither sleep nor rest, but his sleep is interrupted, his voluptuousness 
suppressed, his appetite for pleasure lost, and he is filled with grave apprehensions; with 
wicked tongue he curses the creator nature for fashioning others suitable to rule and for not 
making him the first and last fashioning others suitable to rule and for not making him the 
first and last and the fairest of men”, [H.M.], 81; cfr. Magdalino, Aspects of Twelfth-Century 
Byzantine Kaiserkritik, 326. A similar idea appears also in a passage devoted to explain 
the reasons of ostracism of emperor Manuel against Andronikos (Chronikè Diéghesis, 103): 
“The reasons of his incarceration has been cited above, but no less a cause was his constant 
outspokenness and the fact that he excelled most men in bodily strength; his perfect physique 
was worthy of empire, and his pride was not to be humbled. All these things generate 
suspicion and provocation deep in the hearts of rulers because of the fear that surrounds the 
throne. For these attributes, as well for his cleverness in battle and the nobility of his birth 
[...], Andronikos was viewed with a jaundiced eye and was greatly distrusted”, [H.M.], 59.

44. Chronikè Diéghesis, 143.



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

232

unjust actions45. In the closing lines of the account concerning the life of this 
emperor he writes:

If it be exceedingly difficult for emperors not to cut down the 

ears of corn which overtop the rest, and not to leap brutally upon

those who have offended them, one could see that Alexios was rich in 

such virtue46. 

In the Byzantine Empire, on the contrary, during the XIIth century 
it often happens that rulers use their power not for the public good, but 
against people, particularly those belonging to the aristocracy, and those 
who are considered a threat to their positions. A systematic application 
of this principle gradually deprives the empire of its best men, makes it 
unstable and undermines its ἀσφάλεια 47. As we shall see, the second aspect 
of ἀσφάλεια in Choniates’ Chronikè Diéghesis that I want to analyze will 
highlight, though for different reasons, the same political problem.

Furthermore when political or bureaucratic powers are not virtuously 
exercised, people start to fear for their safety and tend to place their personal 
ἀσφάλεια before the collective one; this can seriously damage the stability 
of the empire. Niketas says that, during the reign of Alexios II, the power of 
the protosebastos Alexios Komnenos became so great that those belonging 
to the highest rank of Byzantine society were so terrified that they placed 
their personal safety before the safety of other citizens (τὸ καθ’ αὑτοὺς 
ἀσφαλὲς τοῦ πέλας προυτίθεσαν)48.

Niketas’ analysis about the social consequences coming from the 
regime of terror created by Andronikos Komnenos picks up another 
serious question linked to the reduction of internal solidity coming from 
the emperors’ abuse of power: during Andronikos’s reign this decrease of 
ἀσφάλεια was even able to destroy relationships naturally and traditionally 
very strong such as the relationships between parents and sons or between 
brothers49. Even though we consider the lapse of time between 1183 and 

45. See footnote 34.
46. Chronikè Diéghesis, 548, [H.M.] pp. 299-300.
47. See footnote 43.
48. Cfr. Chronikè Diéghesis, 225.
49. Chronikè Diéghesis, 258: “The flux of those times was irresistible and the mutual 

distrust, even among the most genuine friends, an intolerable evil. Not only did brother 
ignore brother and father neglect son, if such was to Andronikos’s liking, but they also 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 233

1185 a sort of exception, a period – as Niketas calls it – of “Polyarchy 
[πολυαρχίας], the mother of Anarchy [ἀναρχίας]”50, we can observe that, 
in the entire Chronikè Diéghesis, Choniates usually shows how things can 
became dangerous and critical when subjects are not protected against the 
power of the emperor or his high officials51. 

The Byzantine historian illustrates this situation, but he does not seem 
eager or able to suggest a political solution: he explains the events and 
says that ἀρετὴ should be a sort of natural limit for individual behaviors, 
but he does not enter into the matter deeper. He commits his answer to 
his historical work which, as he wrote in the Proem, should be not only a 
narration of the events of XIIth century but also an educational tool devoted 
to τῶν ἀνθρώπων μεγαλογνώμονες. Ιt seems as if Niketas wants to give his 
readers a precious instrument with which to analyze the fall of the empire 
so as to rebuild it on firmer foundations in the future. It is hard not to think 
that Niketas considered the “second class” aristocracy the real protagonist 
of this desired renaissance of the Byzantine Empire and this element could 
compete to reinforce the hypothesis that the political message in Chronikè 
Diéghesis was really principally devoted to this social class.

The second meaning of ἀσφάλεια in Niketas’ thought I will focus on is 
more peculiarly linked to the “second class” aristocracy than the previous. 
The analysis of the Chronikè Diéghesis allows us to pick out two of Niketas’ 
worries concerning the problem of lack of ἀσφάλεια in the empire deriving 
from the marginalization of members of the “second class” aristocracy. 
Firstly, he is persuaded that men who held the highest positions were unable 
to govern or manage the empire effectively. According to Niketas this 
actually happened during the XIIth century. Secondly, the discontent arising 

cooperated with the informers in bringing about the utter ruin of their families. There were 
those who personally informed against their relatives for scoffing at Andronikos’s actions or 
for being devoted to Emperor Alexios’s hereditary rule, thus shaking themselves free from 
Andronikos’s grip. In the very act of making accusations, many were themselves accused, 
and while exposing others or workers of evil against Andronikos, they themselves were 
denounced by the accused or by others who were present; both accusers and accused were led 
away to the same prison”, [H.M.], 144; cfr. Pontani – Van Dieten, Niceta Coniata. Grandezza 
e catastrofe di Bisanzio, 596; cfr. Brand, Byzantium confronts the West. 1180-1204, 55.

50. Cfr. Chronikè Diéghesis, 225, [H.M.], 128; Pontani – Van Dieten, Niceta Coniata. 
Grandezza e catastrofe di Bisanzio, 551.

51. Cfr. Chronikè Diéghesis, 56, 224, 367, 454.



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

234

in men systematically excluded from power could foster – and this actually 
happened –internal instability, rebellions and seditions that occurred many 
times, during the XIIth century. 

The choice by Alexios I and their successors to marginalize a large section 
of the aristocracy from the highest positions of the empire’s administration, 
in order to place political and bureaucratic power principally in the hands 
of aristocratic members linked to the imperial family by blood ties, turned 
the members of the “second class” aristocracy against the Komnenoi and 
their relatives and created a deep cleavage in the noble class. 

Until the reign of Alexios I, the vertical mobility inside the civil 
aristocracy was quite good and numerous aristocratic families invested 
in their sons education in order to improve their social standing52. The 
Choniates family did it both with Niketas and his elder brother Michael 
who became the metropolitan of Athens in 118253. Alexios I’s politics 
required a sharp reversal of this traditional custom: he reformed imperial 
dignities and reduced increasingly the opportunities for aristocrats who 
were not bound to his family54. The “second class” aristocracy came out 
severely damaged by this policy although it was not totally a new policy but 
the aggravation of a bad policy implemented by previous emperors55. Some 
empirical data appear more significant in contextualizing and showing the 
effects of this aspect of Alexios I’s politics: during his reign, the Komnenian 
family represented 60% of the Byzantine élite; they increased their power 
to 89% in the following period56; moreover in the same years, the number of 

52. A. Kazhdan – S. Ronchey, L’aristocrazia bizantina dal principio dell’XI alla fine 
del XII secolo, Palermo 1997, 140-141; Magoulias, O City of Byzantium, Annals of Niketas 
Choniatēs, X; G. Ostrogorsky, Observations on the aristocracy in Byzantium, DOP 25 
(1971), 1-32. 

53. About Micheal Choniates cfr. M. Angold, Church and Society in Byzantium under 
the Comneni. 1081-1261, Cambridge 1995, 197-212; K. M. Setton, A Note on Michael 
Choniates, Archbishop of Athens (1182-1204), Speculum 21 (1946), 234-236.

54. Cfr. G. Ostrogorsky, Storia dell’impero bizantino, Torino 1968, 335-337 (first 
edition 1963); Cheynet, L’imperatore e il palazzo, 90-93; Magdalino, The empire of Manuel 
I Komnenos. 1143-1180, 181.

55. Cfr. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos. 1143-1180, 188-190.
56. Kazhdan – Ronchey, L’aristocrazia bizantina dal principio dell’XI alla fine 

del XII secolo, 146; J-C. Cheynet, Le classi dirigenti dell‘impero, in: Il mondo bizantino. 
L’impero bizantino (641-1204), 197-198; Magdalino, Aspects of Twelfth-Century Byzantine 
Kaiserkritik, 336. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 235

foreigners employed in the political, administrative or military fields rose57. 
Obviously members of the Byzantine “second class” aristocracy were heavily 
penalized by these political choices and criticized them58; due to this it seems 
clear why Niketas considered this peculiar aspect of lack of ἀσφάλεια one 
of the conditions that contributed to the fall of the empire. 

Evidently we cannot claim that this situation was not subject to 
modifications by the successors of Alexios I, but some lines of continuity 
with his political choices were maintained by them59. In spite of all, Niketas 
Choniates represents proof that some career opportunities, albeit small, 
could still exist. As a matter of fact he, although coming from a family not 
linked to the Komnenoi, was able to hold the highest offices of the empire 
with mixed success. Even so the Byzantine historian was a member of the 
“second class” aristocracy and his political ideas were deeply influenced by 
this membership60.

As we have seen, Niketas accuses the emperors and those who hold 
political offices of keeping away, as dangerous competitors, men considered 
very skilled in political, administrative or military activities61. For this reason, 
rulers try continuously to keep these rivals out of politics. The exclusion of 
the “second class” aristocracy reflects a similar purpose, but the question is 
quite different because it does not concern individual subjects, but a sizeable 
section of a social class. It seems clear that a reading concerning the lack of 
ἀσφάλεια focused only on the fear of men who are in power towards skilled 
members of the aristocracy is only a superficial analysis of a many-sided 
question that, on the contrary, Niketas considered a deliberate political 
project of the Komnenian emperors. 

We can find his accurate analysis, even if often craftily left in the 
background, within the narrative: while he was carefully describing the events 
of the empire in XIIth century, he unraveled, through the description of 
actions, origin, education and, above all, blood ties between imperial family 
and various protagonists, the complex network of relations interwoven 

57. Kazhdan – Ronchey, L’aristocrazia bizantina dal principio dell’XI alla fine del XII 
secolo, 148; cfr. Chronikè Diéghesis, 205 and Chronikè Diéghesis, 209.

58. Cfr. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos. 1143-1180, 190.
59. Cfr. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos. 1143-1180, 191 and 226; 

Idem, Aspects of Twelfth-Century Byzantine Kaiserkritik, 336.
60. Magdalino, Aspects of Twelfth-Century Byzantine Kaiserkritik, 337.
61. See footnote 43.



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

236

by the Komnenoi in the political and bureaucratic imperial apparatus. 
Obviously he did not miss the opportunity to fiercely criticize the actions 
and behavior of these administrators and surely who, in those years, could 
read the Chronikè Diéghesis – we know that this work or partial sections of 
it were circulating in Byzantine Empire while Niketas was still writing it62 – 
and could clearly understand and contextualize each references. So while he 
was writing about political careers, abrupt removals, resounding military 
victories or bitter defeats, wise or disastrous economical and fiscal politics 
implemented by emperors or by their officials, Niketas was setting the scene 
of his time and showing both his disappointment and his concern about the 
decline of ἀσφάλεια in the empire. 

Kinship (συγγένεια), blood-relation (καθ’αἷμα) and affiliation to the 
imperial family group (γένος) progressively became the main criterion for 
the selection of the ruling classes. The abuse of these criteria in selecting high 
officials broke the internal τάξις and created a very dangerous situation. 
Συγγένεια in itself is not considered in a negative way by Niketas, but a 
precious resource to strengthen social ties and consequently ἀσφάλεια63. 
Problems for the empire occur when someone, particularly an emperor abuses 
this valuable tool. Politicians and administrators, even if very skilled in their 
peculiar fields, were denied the highest positions in the imperial system. The 
senate was increasingly marginalized and robbed of its traditional authority; 
due to this we can easily understand the reasons of Niketas’ grudge against 
the Komnenian emperors64. A passage of the Chronikè Diéghesis focused on 
the period following the death of the Emperor Manuel, although referring to 
the short reign of his young son Alexios II and its specific context, helps to 
explain this situation:

And as equality of privilege was no longer esteemed [τῆς 
δὲ ἰσοτιμίας ἀτιμασθείσης] by the great and powerful and by the 

emperor’s kinsmen [κατὰ γένος], concern over the affairs of the state 

62. Simpson, Niketas Choniates: the Historian, 16-17; Eadem, The Versions of Niketas 
Choniates’ «Historia», 205-221; Efthymiadis, Niketas Choniates: The Writer, 44.

63. Cfr. Chronikè Diéghesis, 32.
64. Cfr. Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos. 1143-1180, 188 ss.; Idem, 

Aspects of Twelfth-Century Byzantine Kaiserkritik, 335-336. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 237

dissipated [αἵ τε ὑπέρ τῶν κοινῶν φροντίδες] and assemblies and 

councils disappeared65.

In these lines three essential elements are summarized. Niketas seems to 
consider them the three fundamental factors that compete to undermine this 
second side of the idea of ἀσφάλεια: ἰσοτιμία  – the equality of opportunities 
and honors – was dishonored (Niketas uses the verb ἀτιμόω whose root is 
the same, although opposite, to the noun ἰσοτιμία) by men who boasted of 
blood-relations (κατὰ γένος) with the Komnenoi. In this transition from a 
situation of ἰσοτιμία to the ἀτιμία created by the Komnenoi, the traditional 
τάξις of the empire deriving from ἀρετὴ remained only a vacuous pretence. 
In this situation the ruling class stops pursuing the common good (τῶν 
κοινῶν) and pursues only individual interests.

In a passage concerning the reign of Alexios ΙΙΙ Angelos Niketas clearly 
mentions the problem of the decrease of dignity and authority linked to 
the arbitrary assignment of honors and high positions in the political and 
administrative Byzantine apparatus:  

He did not raise up someone held in high repute because of his 

learning or did he elevate a dignitary to the next successive grade, but 

he raised up and promoted everyone, both him who had received some 

dignity but briefly and him who had never been considered worthy 

even of the lowest rank, to the highest and supreme dignity. Thus the 

highest honor became dishonorable and the love of honor a thankless 

pursuit. Many equated promotion with demotion when later they 

were justly and deservedly promoted to those dignities which others 

received undeservedly, awarded the same honor and esteem as those 

who deserved the dignity but who were overlooked and reckoned as 

ignoble66.

A few paragraphs later, while he is criticizing the same emperor for his 
deplorable habit in assigning political offices even to Cumans and Syrians, 
comparing the empire to a ship and Alexios to a captain, Niketas says that, 
owing to this bad practice, citizens stigmatize all the men who are in power, 

65. Chronikè Diéghesis, 224; [H.M.], 127; cfr. Brand, Byzantium confronts the West. 
1180-1204, 10 and 31-34.

66. Cfr. Chronikè Diéghesis, 454; [H.M.], 249-250.



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

238

cease to trust them, and consequently the political navigation become 
unsafe67. 

As already pointed out, in Choniates’ view trust in imperial institutions 
and the empire’s ἀσφάλεια are linked to each other: if the subjects become 
aware of the fact that public offices are not assigned on the basis of merit, 
the solidity of the state is fatally compromised. 

Paradoxically the only Komnenian emperor who utilized a system 
based on merit in order to allocate public offices was Andronikos Komnenos 
generally defined by Niketas in the Chronikè Diéghesis as a wild and bloody 
tyrant. However, even if he strongly criticized Andronikos and his beastly 
politics, he judged him positively for the implementation of this system68. 

On the contrary during the reign of Emperor John II, for example, 
Gregory of Kamateros, although a learned man (λόγιος), was only able 
to become logothete of the sekreta after his marriage to a relative of the 
emperor: he was not considered worthy being promoted until the creation 
of a blood tie with the Komnenoi69. Similarly, in the years of Isaakios II’s 
reign, Basil Vatatzēs70, who belonged to an unremarkable family, became 
domestic of the East through a marriage to “the emperor’s second cousin on 
his father’s side”71. Niketas tells us that he himself was arbitrarily removed

67. Cfr. Chronikè Diéghesis, 484: “the pilot of the ship of state, therefore, was ill-spoken 
of by all, and the officers he stationed in command at the bow and the crew were subjected 
to the most abominable curses”, [H.M.], 265; about Alexios Angelos as a steersman, see also 
Chronikè Diéghesis, 460. 

68. Cfr. Chronikè Diéghesis, 325-326: “But he refused to sell these public offices to 
those who wanted them, to hand them out to the baseborn for a sum; instead, he carefully 
selected them and appointed them to office without receiving payment in return [...]; and as 
Ezekiel’s vision wishes it to be, bones were drawn to bones and joints to joints. Within a short 
time the greater number of cities revived and recovered their former prosperity”, [H.M.], 179; 
cfr. Chronikè Diéghesis, 330; Kazhdan – Maisano – Pontani, Niceta Coniata. Grandezza e 
catastrofe di Bisanzio, 663; Kaldellis, Paradox, Reversal and the Meaning of History, 94.

69. Cfr. Chronikè Diéghesis, 9; cfr. Kazhdan – Maisano – Pontani, Niceta Coniata. 
Grandezza e catastrofe di Bisanzio, 518; Kazhdan, La produzione intellettuale a Bisanzio. 
Libri e scrittori in una società colta, 106.

70. Pontani – Van Dieten, Niceta Coniata. Grandezza e catastrofe di Bisanzio, 
731-732.

71. Cfr. Chronikè Diéghesis, 400; [H.M.], 220.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 239

from an important political office by the Emperor Alexios V Doukas who 
wanted to promote a relative72. 

The Byzantine historian is however more worried about the second 
consequence deriving from this critical situation so much that I am inclined 
to consider it as a third peculiar and independent aspect of ἀσφάλεια in his 
thought. The decrease of career opportunities for members of the “second 
class” aristocracy might support rebellions and usurpation attempts. These 
were very frequent during the later XIIth century and were promoted by 
different actors: in some of them only the members of the imperial family 
were involved; other rebellions were instigated by the aristocracy; others, 
finally, were concerned with an entire social corpus73. 

Indubitably all these circumstances are related to the theme of ἀσφάλεια. 
However, even if we think that this worry is related to Niketas’ link to the 
“second class” aristocracy, it seems to be a concern of a member of the 
generic aristocracy. In fact if we can refer to his cultural membership the 
idea that those violent social perturbations represent the opposite of τάξις, 
he does not seem focused on this, but, above all, on the risk involvement of 
the masses (στῖφος) in seditious actions. 

In his view there is no worse damage for τάξις than the wild insurrections 
of the mob. The consequences of these actions are more dangerous than the 
events themselves: no-one can imagine and foreshadow what the people’s 
rage will be in these situations. The mob is determined to pursue its aims 
and, while it is acting, it often loses sight of them and inclines to become 
subservient to individual interests; due to its poorly solid nature it can also 
be easily led by demagogues74. So for political power it can be very hard to 

72. Cfr. Chronikè Diéghesis, 565: “Following him about as his assistant was the feeble 
shadow of his father-in-law Philokalēs, and in order to place him at the head of the senate, 
he dismissed me as logothete of the sekreta, without even the benefit of a specious excuse, 
and promoted him in my place”, [H.M.], 311; cfr. Kazhdan – Maisano – Pontani, Niceta 
Coniata. Grandezza e catastrofe di Bisanzio, 518; Kazhdan, La produzione intellettuale a 
Bisanzio. Libri e scrittori in una società colta, 106; Magoulias, O City of Byzantium, Annals 
of Niketas Choniatēs, XIV.

73. Cfr. Chronikè Diéghesis, 10, 231 ss., 266, 376 ss., 392, 399 ss., 420 ss., 450 ss.; cfr. 
Cheynet, Le classi dirigenti dell’impero, 210-212; Garland, Political Power and the Populace 
in Byzantium Prior to the Fourth Crusade, 51-52. 

74. Consider, for example, the accession to the throne and the sudden fall of Nicholas 
Kannavos initially supported by the people and immediately abandoned by them (cfr. 



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

240

restore internal τάξις and consequently the condition of ἀσφάλεια for all 
citizens. Niketas’ thought about this topic can be read from two different 
perspectives: as a member of the “second class” aristocracy he appears very 
worried about the subversion of imperial τάξις and then for the ἀσφάλεια 
of the empire, but as a member of aristocracy at large, he seems to fear for 
his personal ἀσφάλεια too. He recalls in the Chronikè Diéghesis the fall 
of protosebastos Alexios during the reign of the young Alexios II and the 
plundering of houses and properties by aristocratic members linked to him 
and his tyrannical politics75. Niketas criticizes the protosebastos Alexios76, 
but he is afraid of the mob’s wild reaction, which he considers a serious 
problem in the rebuilt empire. 

In order not to compromise the social τάξις, non aristocratic people 
must trust power and obey it: they can neither decide nor act autonomously. 
In Niketas’ thought the obedience by the mob is one of the conditions which 
allows the empire to survive and to be solid: he considers that it is right by 
nature because it reflects the pecking order in the Kingdom of Heaven that 
represents the ideal reference pattern for all political systems on earth.

The elements of Niketas’ political conception found in his Chronikè 
Diéghesis are indubitably linked to, and deeply influenced by, his membership 
to the aristocratic class: his strongly monarchical view, his contempt for the 
mob, his rigid hierarchical vision of society appear strongly related to the 
cultural background of this social group. Furthermore his anti-absolutism 
and his fierce opposition to the Komnenian emperors derive from his link to 
the “second class” aristocracy that was producing in these years a political 
thought strictly bound up with these political ideas. 

However it seems that Niketas, by his enlarging the aspects related to 
the trinomial τάξις, ἀρετὴ and ἀσφάλεια, deeply examines this political 
problem trying to understand if and how it influenced the fall of the empire. 
It neither makes Niketas a political thinker nor renders his Chronikè 
Diéghesis a political text, but the political analysis in this work is a very 

Chronikè Diéghesis, 564): “Not long afterwards, he was overpowered by Doukas’s armed 
troops and thrown into prison, receiving no assistance from his subjects, all of whom had 
dispersed immediately following Doukas’s proclamation”, [H.M.], 309.

75. Cfr. Chronikè Diéghesis, 234-235; cfr. Garland, Political Power and the Populace 
in Byzantium Prior to the Fourth Crusade, 35.

76. Cfr. Chronikè Diéghesis, 250.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 221-242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas Choniates 241

significant resource to try to read as widely as possible the events of 1204. 
From this perspective the most innovative contribution is in my opinion 
the complex idea of ἀσφάλεια and the subsequent analysis of the spread of 
insecurity inside the social corpus. As I have said in the opening lines it is 
not merely confined to the three cases that I have focused on, but involves 
several political and social fields that competed to create the preconditions 
of the fall. 



Andrea Catanzaro

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 221-242

242

The Political Problem of Internal «Ασφάλεια» in Niketas 
Choniates’ Chronikè Diéghesis: 

Α Contributing Factor to the Constantinople’s Fall in 1204

In this essay I analyze the idea of internal ἀσφάλεια (safety) in 
the political thought of the Byzantine historian Niketas Choniates 
(1150-55/1217 ca.), as it appears in his Chronikè Diéghesis. This historical 
work covers the period 1118-1206 and is a very significant source about the 
history of Byzantine Empire in the XIIth century and about its fall in 1204. 
Particularly I focus on three aspects of the idea of ἀσφάλεια in the “second 
class aristocracy”, as Paul Magdalino defined it in his works. According 
to Niketas’ thought, the lack of safety in the empire creates in the XIIth 
century certain preconditions of Constantinople’s fall in 1204.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Σπυροσ Τρωιανοσ

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου Επι τη Αναδειξει και 
Προβολη του Διδασκαλου των Νομων

H Νεαρά Κωνσταντίνου του Μονομάχου ἐπὶ τῇ ἀναδείξει καὶ προβολῇ τοῦ 
διδασκάλου τῶν νόμων παραδίδεται σε έναν μόνο κώδικα (codex unicus). 
Πρόκειται για τον Vat. gr. 676, fol. 280v-292v, ο οποίος χρονολογείται 
γύρω στον 11ο-12ο αι.1 και περιέχει τα έργα του Ιωάννου Μαυρόποδος, 
μητροπολίτη Ευχαΐτων και γνωστού φιλοσόφου του 11ου αιώνα2. Για 
τη Νεαρά αυτή γράφτηκαν πολλά στην προσπάθεια να απαντηθούν 
τα ερωτήματα που έθεταν αφενός μεν αυτή καθ’ εαυτήν η απόλυσή 
της, αφετέρου δε το κείμενό της. Ένα από τα ερωτήματα αφορά στη 
χρονολόγησή της. Παλαιότερα ετοποθετείτο γενικώς η Νεαρά στο έτος 

1. R. Devreesse, Codices Vaticani graeci, τ. 3. Codices 604-866, In bibliotheca Vaticana 
1950, 130.

2. Πρώτη έκδοση της Νεαράς: I. Böllig – P. de Lagarde, Iohannis Euchaitorum 
metropolitae quae in codice Vaticano graeco 676 supersunt, Abhandlungen der Göttinger 
Gesellschaft der Wissenschaften 28 (1882) 195-202. Ακολούθησαν και άλλες εκδόσεις: I. 
Cozza-Luzi, De legum custode et Athenaeo Constantinopolitano decretum seu novella imp. 
Constantini Monomachi descripta a Ioanne Euchaitensi et ab Card. A. Mai latine versa, 
Studi e documenti di storia e diritto 5 (1884), 289-316· C. Ferrini, Novella di Costantino 
Monomaco per la prima volta tradotta e illustrata, Archivio Giuridico 33 (1884), 425-448· Ι. 
Α. Βαλαωρίτης, Ἰωάννης ὁ Νομοφύλαξ καὶ ἡ περὶ ἐπανιδρύσεως τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει 
Νομικῆς Σχολῆς Νεαρὰ Κωνσταντίνου τοῦ Μονομάχου, Ἐφημερὶς τῆς Ἑλληνικῆς καὶ 
Γαλλικῆς Νομολογίας 5 (1885), 329-360. Την έκδοση αυτή και μερικές από τις σημειώσεις 
της έκδοσης Ferrini περιέλαβαν οι Ι. και Π. Ζέπος στο Ius graecoromanum (JGR, τ. I, 
618-627). Τελευταία έκδοση, στην οποία γίνονται και οι παραπομπές της παρούσας 
μελέτης, είναι αυτή του A. Salač, Novella constitutio saec. XI medii [Textus brevi graeci et 
latini 1], Pragae 1954.



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

244

10453. Η Enrica Follieri4 προέκρινε το έτος 1043, έχοντας σύμφωνο και 
τον Günter Weiss5. Τελικά όμως ο Jacques Lefort6 υπεστήριξε με πειστικά 
επιχειρήματα ότι η Νεαρά απελύθη το 1047, δηλαδή κατά το έτος των 
εγκαινίων του ναού του αγίου Γεωργίου των Μαγγάνων, που έγιναν στις 
21 Απριλίου 1047.

Το ότι το κείμενο της Νεαράς προήλθε από τη γραφίδα του Μαυρό
ποδος – ύστερα, βεβαίως, από αυτοκρατορική εντολή – διαπιστώθηκε 
ήδη κατά την ανακάλυψή του, γιατί ο μοναδικός κώδικας που διέσωσε 
το κείμενο της Νεαράς περιείχε έργα του Μαυρόποδος. Η πατρότητα του 
κειμένου αμφισβητήθηκε μόνο μία φορά, όταν ο Jirí Cvetler προσπάθησε 
να την αποδώσει στον Ιωάννη Ξιφιλίνο7. Η άποψη αυτή δεν βρήκε όμως 
καμία ανταπόκριση, πολύ περισσότερο επειδή ο Ιωάννης Μαυρόπους 
φαίνεται να διεκδικεί ακόμη και την ιδέα να εκδοθεί Νεαρά με τέτοιο 
περιεχόμενο. Αυτό στηρίζεται σε τρεις στίχους του Μαυρόποδος, 
περιεχόμενους στον ίδιο κώδικα με τη Νεαρά. Οι στίχοι επιγράφονται 
Εἰς τὴν τοῦ νομοφύλακος νεαράν και έχουν ως εξής:

Αὐτὸς σκοπήσας πρᾶγμα κοινῆ (sic) συμφέρον,
αὐτὸς βασιλεῖ τὸ σκοπηθὲν γνωρίσας,
αὐτός τε πείσας, αὐτός ἐστιν ὁ γράφων8.

Άλλο σημείο διαφωνίας ανάμεσα στους ιστορικούς του δικαίου 
υπήρξε ο σκοπός, στον οποίο απέβλεψε ο αυτοκράτωρ εκδίδοντας τη 

3. Fr. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches, 2. Teil. Regesten 
von 1025-1204, München und Berlin 1925 (νέα έκδοση από τον P. Wirth, München 1995), 
αρ. 863.

4. E. Follieri, Sulla Novella promulgata da Costantino IX Monomaco per la 
restaurazione della Facoltà Giuridica a Costantinopoli (Sec. IX Med.), στο: Studi in onore de 
Edoardo Volterra, τ. II, Milano 1971, 647-664.

5. G. Weiss, Oströmische Beamte im Spiegel der Schriften des Michael Psellos, München 
1973, 67, 188 σημ. 208.

6. J. Lefort, Trois discours de Jean Mauropous en 1047, TM 6 (1976), 265-303, εδώ 
279-284· πρβλ. P. Lemerle, Cinq études sur le XIe siècle byzantin, Paris 1977, 207, καθώς 
και A. Schminck, Vier eherechtliche Entscheidungen aus dem 11. Jahrhundert, FM III (1979), 
221-279, εδώ 221 σημ. 1.

7. J. Cvetler, The Authorship of the Novel on the Reform of legal Education at 
Constantinople (about 1045 A.D.), Eos 48/2 (1956) [=Symbolae Raphaeli Taubenschlag 
dedicatae II], 297-328. 

8. Salač, Novella constitutio, 7.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 245

Νεαρά. Στo παρελθόν είχε επικρατήσει η άπoψη, πως o Κωνσταντίνoς 
Θ΄ Μoνoμάχoς είχε ιδρύσει Νoμική «Σχoλή», κατά τα πρότυπα τoυ 6ου 
αιώνα. Την άποψη αυτή, ερειδόμενη κατά τη γνώμη της σε παρανόηση, 
προσπάθησε να ανατρέψει με δύο εκτενείς μελέτες της η Wanda Wolska-
Conus9 προβάλλοντας ότι στην πραγματικότητα τα κίνητρα δεν ήταν 
θεσμικά, αλλά πρoσωπικά, δηλαδή ότι o αυτoκράτωρ απέβλεψε στην 
υπoστήριξη τoυ Iωάννη Ξιφιλίνoυ (πoυ διoρίστηκε πρώτoς «νoμoφύλαξ») 
και τoυ Μιχαήλ Ψελλoύ, δύo λογίων που διατηρoύσαν στην Κωνσταντι
νoύπoλη ιδιωτική σχoλή για τη διδασκαλία της φιλoσoφίας, της ρητoρικής 
και τoυ δικαίoυ. Τo αρχικώς ενιαίo αυτό παιδευτήριoν διασπάσθηκε μετά 
την παραπάνω Νεαρά σε δύo ιδρύματα, από τα oπoία τo νoμικό υπήρξε 
ιδιαίτερα βραχύβιo· δεν φαίνεται να ξεπέρασε τo 1054. Στο ίδιο πλαίσιο 
κινείται και η Marie Theres Fögen10 που τονίζει, ότι ο αυτοκράτωρ ήθελε 
μεν να συνδέσει το όνομά του με τη διδασκαλία του δικαίου σε μία εποχή 
ακμής της νομικής επιστήμης, εκδίδοντας όμως τη Νεαρά είχε στραμμένο 
το βλέμμα όχι στη Σχολή, αλλά στο πρόσωπο του νομοφύλακος, όπως, 
άλλωστε, συνάγεται και από την επικεφαλίδα στο σωζόμενο αντίγραφο 
της Νεαράς: ἐπὶ τῇ ἀναδείξει καὶ προβολῇ τοῦ διδασκάλου τῶν νόμων. 

Πρόβλημα όμως υπάρχει και ως προς αυτό τούτο το εκδεδομένο κεί
μενο. Ο Paul Speck υπoστηρίζει με σοβαρά επιχειρήματα ότι τo εμφανιζό
μενo ως κείμενo της Nεαράς δεν είναι παρά τo σχέδιo πoυ εκπoνήθηκε 
από τoν Iωάννη Μαυρόπoδα11– άποψη που όμως δεν έχει επικρατήσει, 
παρά το γεγονός ότι στο κείμενο έχουν καταλειφθεί ασυμπλήρωτα κενά, 
όπως θα δούμε και κατά την ανάλυση της Νεαράς.

Στις εκδόσεις το κείμενο της Νεαράς διακρίνεται σε 27 κεφάλαια. 
Στα κεφ. 1 και 2 ανάγεται σε πρώτιστο μέλημα της αυτοκρατορικής 
εξουσίας η έκδοση των νόμων. Έχει ήδη επισημανθεί12 ότι σε αντίθεση 

9. W. Wolska-Conus, Les écoles de Psellos et de Xiphilin sous Constantin IX Monomaque, 
TΜ 6 (1976), 223-243 και η ίδια, L’École de droit et l’enseignement du droit à Byzance au 
XIe siècle: Xiphilin et Psellos, TΜ 7 (1979), 1-106, όπoυ και η παλαιότερη βιβλιoγραφία.

10. M. Th. Fögen, Modell und Mythos. Die Rechtsfakultäten von Konstantinopel, 
Neapel und Bologna im Mittelalter, Rechtshistorisches Journal 15 (1996), 181-204, εδώ 
182-186.

11. P. Speck, Konstantinopel – ein Modell für Bologna? Zur Gründung einer Rechtsschule 
durch Irnerius, Varia III [Πoικίλα Βυζαντινά 11], Bonn 1991, 307-348, ειδικότερα 330, 341 κ.ε.

12. D. Simon, Gesetzgebung als Weltordnung und Rechtsordnung. Die Auffassungen 
der byzantinischen Kaiser von Justinian I. bis zu Leon VI. vom Zweck der Gesetze, Επετηρίς 



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

246

προς παλαιότερα νομοθετικά κείμενα, όπου προβάλλεται η ιδέα της 
δικαιοσύνης, εδώ προτάσσεται η πρόνοια για τους νόμους. Οι βασιλείς 
οφείλουν να κυβερνούν ἐκ νόμου καὶ διὰ νόμου. Αυτό όμως δεν 
αποτελεί εξαγγελία νομοθετικής πολιτικής, αλλ’ απλή επανάληψη της 
παλαιάς ἐννόμου ἐπιστασίας. Πρόκειται για έναν ρόλο που αρκετά 
ενωρίς αποδόθηκε από την πρώιμη εκκλησιαστική γραμματεία στον 
αυτοκράτορα13 και από εκεί βρήκε πάροδο και σε νομοθετικά κείμενα 
της μέσης περιόδου. Ως παραδείγματα μπορεί να μνημονευθούν η 
Εἰσαγωγὴ 2.1: Βασιλεύς ἐστιν ἔννομος ἐπιστασία, κοινὸν ἀγαθὸν πᾶσι 
τοῖς ὑπηκόοις, μήτε κατὰ ἀντιπάθειαν τιμωρῶν, μήτε κατὰ προσπάθειαν 
ἀγαθοποιῶν, ἀλλ’ ἀνάλογός τις ἀγωνοθέτης τὰ βραβεῖα παρεχόμενος14, 
ή το προοίμιο της Νεαράς 133 του Ιουστινιανού: μηδὲν ἄβατόν ἐστιν 
εἰς ζήτησιν τῇ βασιλείᾳ κοινὴν πάντων ἀνθρώπων ἐπιστασίαν ἐκ θεοῦ 
παραλαβούσῃ15, καθώς και μία Νεαρά του Μανουήλ Α΄ Κομνηνού του 
έτους 1166, που αρχίζει με τις λέξεις: Ἔννομον ἐπιστασίαν οἱ πάλαι 
σοφοὶ τὴν βασιλείαν ὡρίσαντο16.

Με βάση τον κοινό τόπο της παραίτησης του καλού ηγεμόνα από τα 
προνόμιά του, παραίτησης που συντελείται όχι υπέρ άλλου οργάνου ή 
προσώπου, αλλά υπέρ του νόμου, γίνεται επίκληση της γνωστής ρήσης του 
Συνεσίου του Κυρηναίου ως προς τη διάκριση τυραννίας και βασιλείας. 
Ο τύραννος έχει τον τρόπον νόμο, ενώ ο βασιλεύς έχει τον νόμο τρόπον, 
δηλαδή ο τύραννος προσαρμόζει τον νόμο στη συμπεριφορά του, ενώ ο 
βασιλεύς συμπεριφέρεται σύμφωνα με τον νόμο. Στη συνέχεια παραθέτει 

Κέντρου Ερεύνης Ιστορίας του Ελληνικού Δικαίου της Ακαδημίας Αθηνών 31 (1995), 
23-50, εδώ 47 κ.ε.

13. Απ’ όσο γνωρίζω, πρώτος συνέδεσε τον όρο «ἔννομος ἐπιστασία» με τον 
χριστιανό ηγεμόνα ο Ισίδωρος Πηλουσιώτης (5ος αι.)· βλ. Επιστολών βιβλίον Δ΄ αρ. 143, 
PG τ. 78, στ. 1224 C· πρβλ. και τον παράλληλο τύπο ἔννομος ἀρχὴ σε ορισμό του Μιχαήλ 
Η΄ Παλαιολόγου (JGR, τ. I, 502, Fr. Dölger – P. Wirth, Regesten der Kaiserurkunden des 
oströmischen Reiches, 3. Teil. Regesten von 1204-1282, München 1977, αρ. 1972). Σχετικά 
βλ. G. Dagron, Lawful society and Legitimate Power: Ἔννομος πολιτεία, ἔννομος ἀρχή, 
στο: Law and Society in Byzantium, Ninth-Twelfth Centuries, επιμ. A. E. Laiou – D. Simon, 
Washington, D.C. 1994, 27-51.

14. JGR, τ. 2, 240.
15. CIC, τ. III, 666.23-25.
16 R. Macrides, Justice under Manuel I Komnenos, FM 6 (1984), 99-204, εδώ 122. 

Dölger – Wirth, Regesten, 3, αρ. 1465.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 247

ο συντάκτης της Νεαράς αποσπάσματα από κείμενα, στα οποία εξαίρεται 
η αξία του νόμου. Τέτοια κείμενα είναι χωρίο του Μαρκιανού από τον 
Πανδέκτη (1.3.2), όπου καταχωρίζεται η ρήση του Δημοσθένη ότι ο 
νόμος εὕρεμα μέν ἐστι καὶ δῶρον θεοῦ17, και αμέσως μετά άλλο χωρίο 
του Ουλπιανού, πάλι από τον Πανδέκτη (1.1.1), όπου επαναλαμβάνεται 
ο ορισμός του Κέλσου ius est ars boni et aequi, που εξελληνίστηκε στα 
Βασιλικὰ 2.1.1 ως εξής: ἔστι γὰρ νόμος τέχνη τοῦ καλοῦ καὶ ἴσου. Εδώ 
πρέπει να παρατηρηθεί ότι ο λατινικός όρος ius αποδόθηκε ως νόμος 
και όχι ως δίκαιον. Επομένως έτσι ερμηνεύεται η επισήμανση, η οποία 
αναφέρθηκε προηγουμένως, ότι στη Νεαρά του Μονομάχου η πρόνοια 
για τους νόμους κερδίζει έδαφος σε βάρος της προβολής της ιδέας της 
δικαιοσύνης.

Κατά το παρελθόν οι αυτοκράτορες γνωρίζοντας την αξία των νόμων 
τούς τίμησαν δεόντως. Αυτό τονίζεται στο κεφ. 3, όπου δεν παραλείπει 
ο συντάκτης να εξυμνήσει, χωρίς όμως να τους αναφέρει ονομαστικά, 
τον Ιουστινιανό αφενός και τους Μακεδόνες αυτοκράτορες αφετέρου. 
Από την ιουστινιάνεια εποχή ξαναφέρνει στην επιφάνεια τον παλαιό 
συσχετισμό νόμων και όπλων, γνωστό από τους κυρωτικούς νόμους της 
κωδικοποίησης18. Ο συσχετισμός αυτός εκφράζεται με πoλλή σαφήνεια στo 
πρooίμιo του κυρωτικού νόμου των Εἰσηγήσεων, δηλαδή της constitutio 
Imperatoriam maiestatem, υπό το ακόλουθο χιαστί σχήμα: Imperatoriam 
maiestatem non solum armis decoratam, sed etiam legibus oportet esse 
armatam, ut utrumque tempus et bellorum et pacis recte possit gubernari19. 
Δηλαδή η αυτοκρατορική εξουσία δεν αρκεί να διακοσμείται με όπλα, αλλά 
οφείλει να είναι εξοπλισμένη και με νόμους, γιατί τότε έχει τη δυνατότητα 
να κυβερνά καλά τόσο εν καιρώ πολέμου όσο και εν καιρώ ειρήνης: 
«βασιλικῆς μεγαλοφροσύνης ἐστὶν ἴδιον οὐ μόνον ὅπλοις κοσμεῖσθαι, 
ἀλλὰ καὶ νόμοις ὁπλίζεσθαι, ὥστε ἑκάτερον καὶ τὸν τοῦ πολέμου καὶ 
τὸν τῆς εἰρήνης καιρὸν ὀρθῶς κυβερνᾶσθαι», κατά την παράφραση 

17. Δημοσθένης, Κατὰ Ἀριστογείτονος Α΄, §16. 
18. Πρβλ. R. Dannenbring, Arma et leges: über die justinianische Gesetzgebung im 

Rahmen ihrer eigenen Zeit, Acta Classica 15 (1972), 113-137· M. Th. Fögen, Armis et 
legibus gubernare. Zur Codierung von politischer Macht in Byzanz, στο: Bilder der Macht 
in Mittelalter und Neuzeit, Byzanz-Okzident-Russland, επιμ. O. G. Oexle – M. A. Boicov, 
Göttingen 2007, 12-22.

19. CIC, τ. I, XXII.



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

248

της constitutio που έχει προσαρτηθεί στα ᾽Ινστιτοῦτα του Θεοφίλου20. 
Παρεμφερής διατύπωση απαντά και στο προοίμιο του κυρωτικού νόμου 
του Κώδικα (De Iustiniano codice confirmando), της constitutio Summa rei 
publicae: summa rei publicae tuitio de stirpe duarum rerum, armorum atque 
legum veniens21, δηλαδή η υπέρτατη ασφάλεια της πολιτείας απορρέει από 
την αρχή δύο πραγμάτων, των όπλων και των νόμων. 

Μνημονεύει επίσης ο συντάκτης της Νεαράς αυτή την ίδια την 
κωδικοποίηση, εξαίροντας με τις λέξεις ὡς πολλοῖς μὲν κόποις καὶ πόνοις 
τὴν τούτων ἀμετρίαν συστεῖλαι την προσπάθεια του Ιουστινιανού να 
περιορίσει τον υπερβολικό όγκο των νόμων. Είναι γνωστό ότι στα κείμενα 
των προπαρασκευαστικών ή των κυρωτικών νόμων της ιουστινιάνειας 
κωδικοποίησης δεν σπανίζει η δριμεία κριτική κατά των νομομαθών 
προηγούμενων εποχών για τη φλυαρία τους. Στην constitutio Deo 
auctore, με την οποία συνέστησε στις 16 Δεκεμβρίου 530 την επιτροπή 
για τη σύνταξη του Πανδέκτη (De conceptione digestorum), επέβαλε 
απαγόρευση της προσθήκης σχολίων στο μελλοντικό κείμενο, ώστε να μην 
το αλλοιώσουν οι νομικοί με την πολυλογία τους, επικαλούμενος μάλιστα 
φαινόμενα σύγχυσης στην ερμηνεία του Δικαίου κατά το παρελθόν. Ιδού 
τι γράφεται στον νόμο: «στο έργο μας που θα δημιουργήσετε με τη βοήθεια 
του Θεού, το οποίο ορίζουμε να φέρει την ονομασία Digesta ή Πανδέκτης, 
κανένας νομομαθής να μην τολμήσει στο μέλλον να προσθέσει σχόλια, 
καταστρέφοντας με τη φλυαρία του τη βραχύτητα του προαναφερθέντος 
κώδικα, όπως συνέβη σε παλαιότερους χρόνους, οπότε εξαιτίας των 
αντιφατικών απόψεων των ερμηνευτών είχε επικρατήσει σύγχυση σε όλο 
σχεδόν το Δίκαιο»22. Δεν αποκλείεται όμως να θεώρησε τον περιορισμό 
του όγκου επίτευγμα των Μακεδόνων23.

20. Theophili Antecessoris Paraphrasis Institutionum, εκδ. J. H. A. Lokin – R. Meijering  
– B. H. Stolte – N. van der Wal, Groningen 2010, 950.1-3.

21. CIC, τ. ΙΙ, 2.
22. Κεφ. 12: nostram autem consummationem, quae a vobis deo adnuente componetur, 

digestorum vel pandectarum nomen habere sancimus, nullis iuris peritis in posterum 
audentibus commentarios illi applicare et verbositate sua supra dicti codicis compendium 
confundere: quemadmodum et in antiquioribus temporibus factum est, cum per contrarias 
interpretantium sententias totum ius paene conturbatum est (CIC, τ. I, ΧΙΙΙI).

23. Πρβλ. το προοίμιο του Πρoχείρου Νόμου στην έκδοση του A. Schminck, Studien 
zu mittelbyzantinischen Rechtsbüchern [Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 
13], Frankfurt am Main 1986, 58.52: καὶ τὸ μὲν πλάτος εἰς συμμετρίαν περιεστείλαμεν.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 249

Στη συνέχεια εξαίρει ο συντάκτης της Νεαράς το επίτευγμα της 
ανακωδικοποίησης των Μακεδόνων ως προς τη σαφή ερμηνεία των 
λατινικών πρωτοτύπων με τις λέξεις: πολλὰ δὲ καμεῖν περὶ τὴν ἑρμηνείαν 
τῆς Ἰταλίδος, καθ᾿ ἣν ἡ τῶν νόμων ἀρχαιότης συνέκειτο, οὐκ ὀλίγα δὲ 
πρὸς τὴν τούτων ταλαιπωρῆσαι σαφήνειαν24. Αλλά και η ἀνακάθαρσις 
τῶν παλαιῶν νόμων, που βρισκόταν στο επίκεντρο της νομοθετικής 
πολιτικής των Μακεδόνων, δεν έμεινε αμνημόνευτη: ἔτι δὲ καὶ τὴν 
ἀνακάθαρσιν ὅτι πλείστης φροντίδος καὶ σπουδῆς ἀξιῶσαι. Δοθέντος 
ότι και στις Νεαρές του Ιουστινιανού γίνεται μνεία ανακαθάρσεως, θα 
ήταν θεωρητικώς δυνατό να νοείται μαζί με τους Μακεδόνες και εκείνος 
στην περίπτωση αυτή. Η χρήση πάντως πληθυντικού αριθμού στις 
μετοχές ἐπικοσμοῦντες, δεικνύντες και σπουδάσαντες, αναφερόμενες 
στους προ του Μονομάχου εὐσεβεστάτους βασιλεῖς, καθιστά πιθανότερο 
να είχε κατά νουν ο συντάκτης το νομοθετικό έργο περισσοτέρων μεν 
αυτοκρατόρων, κυρίως όμως εκείνων της μακεδονικής δυναστείας, επειδή 
γίνεται συχνότερα χρήση του όρου ἀνακάθαρσις στους νόμους τους, κατ’ 
εξοχήν μάλιστα αυτούς του Λέοντος ΣΤ΄. Παρ’ όλα αυτά – συνεχίζει το 
κείμενο της Νεαράς – δεν έδωσαν οι νομοθέτες τη δέουσα προσοχή σε ένα 
αντικείμενο ιδιαίτερα σημαντικό για το κοινό συμφέρον.

Όπως διευκρινίζεται στο επόμενο κεφ. 4, οι αυτοκράτορες τίμησαν 
μεν τους νόμους, αλλά δεν μερίμνησαν για την υλοποίησή τους. Αυτό 
προκύπτει από τη φράση «ὧν γὰρ τὴν χρῆσιν ἐτίμησαν, τούτων ὑπερεῖ
δον τὴν ἄσκησιν. Την αντιπαράθεση των όρων χρῆσις και ἄσκησις 
αντιλαμβάνομαι ως διαστολή μεταξύ ερμηνείας και εφαρμογής των 
νόμων. Η μομφή δηλαδή δεν ήταν ότι παραμελήθηκε η κατάρτιση θεω
ρητικών του δικαίου, αλλά εφαρμοστών των νόμων. «Αντί λοιπόν να 
ορίσουν εκπαιδευτές γι’ αυτόν τον σκοπό, περιορίζονταν οι προκάτοχοι 
του Μονομάχου στο να υποβάλουν σε εξέταση συμβολαιογράφους και 
δικηγόρους, για να διαπιστώσουν την πηγή των νομικών τους γνώσεων. 
Πριν δε αποδείξουν οι ενδιαφερόμενοι κοντά σε ποιον νομοδιδάσκαλο 
φοίτησαν και επί πόσο χρόνο, δεν τους επέτρεπαν να γίνουν μέλη των 
οικείων επαγγελματικών σωματείων. Επειδή λοιπόν δεν φρόντισαν να 
επιλέξουν κατάλληλο διδάσκαλο των νόμων, ούτε όρισαν τον πρόσφορο 

24. Μτφρ.: «πολύ κοπίασαν για την ερμηνεία των λατινικών, στα οποία ήταν 
γραμμένοι οι παλαιοί νόμοι, ούτε είναι λίγες οι προσπάθειες που κατέβαλαν για χάρη της 
σαφήνειάς τους».



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

250

τόπο για τους εραστές της νομικής παιδείας ή τα αναγκαία κονδύλια για 
αμοιβές, ούτε οτιδήποτε άλλο συστατικό στοιχείο ενός διδασκαλείου, 
εγκαταλείφθηκε η ιερά επιστήμη των νόμων στην τύχη της, σαν ακυβέρνητο 
πλοίο καταμεσής στο πέλαγος». Δεν μπορεί να περάσει απαρατήρητο 
το ειρωνικό ύφος που διακρίνει το κείμενο κατά την απαρίθμηση των 
παραλείψεων των προηγουμένων νομοθετών, οι οποίοι μακροθύμως εὖ 
μάλα καὶ μεγαλοψύχως παρέδραμον να κάνουν ό,τι όφειλαν, ἐλαφρᾷ τῇ 
καρδίᾳ, όπως θα λέγαμε σήμερα.

Στο κεφάλαιο αυτό γίνεται έμμεση αναφορά σε νόμο του Λέοντος Α΄ 
του έτους 460 που έχει καταχωριστεί στον Κώδικα (2.7.11.2). Η διάταξη 
αυτή αφορά στις προϋποθέσεις επιλογής για την κατάληψη μίας από τις 
150 θέσεις συνηγόρων που συστήθηκαν με τον ίδιο νόμο: iuris peritos etiam 
doctores eorum iubemus iuratos sub gestorum testificatione depromere, 
esse eum qui posthac subrogati voluerit, peritia iuris instructum25. Θεωρώ 
πολύ πιθανό να είχε υπόψη του ο Μαυρόπους το αυθεντικό κείμενο του 
Κώδικα,  επειδή στα Βασιλικὰ η εν λόγω διάταξη αποδίδεται συνοπτικά 
ως εξής: ἐξομόσηται δὲ καὶ ὁ διδάσκαλος αὐτοῦ (ενν. του υποψηφίου 
συνηγόρου) ἐγγράφως ἐν ὑπομνήμασιν ἀκριβῶς αὐτὸν ἠσκῆσθαι τοὺς 
νόμους (8.1.26.2). Ως προς την ταυτότητα του διδασκάλου, κάτι που 
επιδέχεται περισσότερες από μία ερμηνείες, είναι διαφωτιστικό το εξής 
σχόλιο στη διάταξη των Βασιλικῶν: οὐχ ὅλοι οἱ ὄντες ἀντικήνσωρες ἐν 
τῇ πόλει, ἀλλὰ μόνος ὁ διδάσκαλος αὐτοῦ γεγονώς26. 

Με βάση αυτά τα στοιχεία, μόνο τον διορισμό των δικηγόρων κάλυπτε 
το περιεχόμενο στον Κώδικα δίκαιο. Περί διορισμού συμβολαιογράφων 
δεν είναι κάτι γνωστό από την εποχή εκείνη. Κατά συνέπεια, όσα 
αναφέρονται στη Νεαρά περί συμβολαιογράφων δεν μπορεί να επα
ληθευθούν. Είναι πάντως απορίας άξιο, ότι δεν γίνεται καθόλου μνεία 
της προβλεπόμενης από το ᾿Επαρχικὸν Βιβλίον διαδικασίας εκπαίδευσης 
των συμβολαιογράφων. Ας σημειωθεί ακόμη ότι το παραπάνω χωρίο των 
Βασιλικῶν, όπου καταχωρίστηκε η διάταξη του Κώδικα, δεν σχολιάζεται 
στην Εcloga Basilicorum, πιθανότατα επειδή, ανεξάρτητα από τη Νεαρά 
του Μονομάχου, δεν είχε κατά τον 12ο αιώνα καμία πρακτική σημασία.

25. CIC, τ. II, 99α. Μτφρ.: «διατάσσουμε δε οι νομοδιδάσκαλοί τους [ενν. των 
υποψηφίων συνηγόρων] να καταθέσουν ενόρκως σε έγγραφη βεβαίωση, ότι ο μέλλων να 
διοριστεί είναι έμπειρος στη γνώση των νόμων».

26. Βλ. σχόλιο αρ. 2 (έκδ. H. J. Scheltema, 77).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 251

Έτσι, συνεχίζοντας ο συντάκτης της Νεαράς το κατηγορητήριο κατά 
των προκατόχων του Μονομάχου, γράφει στο κεφ. 5, ότι όσοι από τους 
νέους επιθυμούσαν να προσεγγίσουν αυτή την επιστήμη, αναζητούσαν τον 
κατάλληλο διδάσκαλο και μη βρίσκοντας κάποιον με επίσημο διορισμό από 
τον αυτοκράτορα, απευθύνονταν σε οποιονδήποτε, έστω και αν ήταν τελείως 
αμύητος στην επιστήμη των νόμων (κἂν πάντων ἀτελέστερον ἔχοι περὶ τὴν 
τοῦ μαθήματος ἄσκησιν). Το αποτέλεσμα ήταν ότι οι μαθητές ενστερνίζονταν 
όχι αυτά που όριζαν οι νόμοι, αλλ’ αυτά που ο καθένας είχε ακούσει από 
τον δάσκαλό του, επιμένοντας μάλιστα σε αυτά,  με την πεποίθηση ότι τα 
ξέρει καλύτερα από όλους τους άλλους. Συνέπεια αυτού του ανταγωνισμού 
λανθασμένων απόψεων ήταν να δημιουργείται σύγχυση και αβεβαιότητα 
τόσο στη θεωρία του δικαίου όσο και στις δικαστικές αποφάσεις. Πρέπει να 
σημειωθεί ότι κατά τη διατύπωση αυτού του κεφαλαίου, όπου η κατάσταση 
περιγράφεται με μελανά χρώματα, είχε ασφαλώς ο συντάκτης ως πρότυπο τα 
ιουστινιάνεια κείμενα, δηλαδή αφενός μεν την επικεφαλίδα των Εἰσηγήσεων, 
οι οποίες απευθύνονται προς την legum cupidam iuventutem, όπως εδώ, 
όπου γίνεται λόγος για το τῆς νεότητος μέρος που πρὸς τὴν τοῦ μαθήματος 
τούτου γνῶσιν ὀργᾷ, αφετέρου δε το κεφ. 12 της constitutio Deo auctore, 
στo οποίο, όπως είδαμε ήδη, προβάλλεται η σύγχυση που επικρατούσε πριν 
από την κωδικοποίηση. Λησμόνησε όμως ο συντάκτης – δεν θεωρώ πιθανό 
να μην το ήξερε – ότι, αφότου έκλεισαν οι δύο Νομικές Σχολές της Ανατολής 
των ιουστινιάνειων χρόνων, δεν υπήρξε άλλη, στην οποία οι καθηγητές να 
διορίζονταν από τον αυτοκράτορα.

Το κείμενο συνεχίζει αναφέροντας ότι αυτή η κατάσταση δεν είναι 
δυνατόν – κατά τον, υποτίθεται, ομιλούντα αυτοκράτορα – να γίνει ανεκτή 
και μάλιστα σε καιρούς που με τη βοήθεια του θεού στα μεν σύνορά μας 
επικρατεί ειρήνη, στο δε εσωτερικό ηρεμία, ώστε τίποτε δεν εμποδίζει 
να στρέψουμε την προσοχή μας στην αναδιοργάνωση του κράτους. Δεν 
μπορεί βεβαίως να περάσει απαρατήρητο, ότι το κεφ. 6 είχε ως πρότυπο 
ένα νόμο, για τον οποίο έκανα ήδη δύο φορές λόγο, εκείνον δηλαδή, με 
τον οποίο ο Ιουστινιανός ανήγγειλε την πρόθεσή του να καταρτιστεί ο 
Πανδέκτης: Deo auctore nostrum gubernantes imperium, ... et bella felliciter 
peragimus et pacem decoramus et statum rei publicae sustentamus27. 

27. CIC, τ. I, ΧΙΙΙ. Μτφρ.: κυβερνώντας το κράτος μας με τη βοήθεια του θεού (...), και 
τους πολέμους έχουμε διεξαγάγει με επιτυχία και την ειρήνη κοσμούμε, και τα πολιτικά 
πράγματα ανορθώνουμε.



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

252

Παρεμφερές περιεχόμε νο έχει και το χωρίο που παρατίθεται πιο πάνω 
από την constitutio Imperatoriam maiestatem.

Είναι δε η κατάσταση αυτή ιδιαίτερα απαράδεκτη, γιατί άλλες 
επιστήμες διαθέτουν κτίρια, καθηγητές, έδρες και αμοιβές διδασκόντων, 
τὸ δὲ πάντων μὲν μαθημάτων ἀναγκαιότατον, πάντων δὲ σπουδασμάτων 
βιωφελέστατον, οὗ χωρὶς τἆλλα πάντα περιττὰ καὶ ἀνόνητα, δηλαδή η 
επιστήμη των νόμων, έμεινε στερημένη τάξης, αυθεντίας και προνομίων 
κατά τα γραφόμενα στο κεφ. 7α. Και εδώ διαπιστώνεται παραλληλισμός 
με την constitutio Deo auctore, για την οποία έγινε ήδη λόγος, όπου 
τονίζεται ότι από όλα τα πράγματα κανένα δεν είναι τόσο άξιο σπουδής, 
όσο η αυθεντία των νόμων (cum itaque nihil tam studiosum in omnibus 
rebus invenitur quam legum auctoritas)28. Και σε αυτό το κεφάλαιο βέβαια 
δεν φείδεται ο συντάκτης ακραίων εκφράσεων, για να δείξει τον ξεπεσμό 
της νομικής επιστήμης εξαιτίας της αδιαφορίας των διοικούντων.

Αυτό όμως εφεξής θα αλλάξει, μας βεβαιώνει ο Μονομάχος. Ο Ιωάννης 
Ξιφιλίνος, κριτὴς ἐπὶ τοῦ ἱπποδρόμου και ἐξάκτωρ, που έχει διακριθεί για 
την ευρυμάθειά του και για τις νομικές του γνώσεις, ορίζεται ἐξηγητὴς καὶ 
διδάσκαλος τοῖς νόμοις. Του ανατίθεται δηλαδή όχι μόνον η διδασκαλία του 
δικαίου αλλά και η δεσμευτική κατά κάποιον τρόπο ερμηνεία των νόμων29. 
Εκτός από τα πολλά προσόντα του Ξιφιλίνου εξαίρεται στις τελευταίες γραμμές 
του κεφ. 8 και η νομιμοφροσύνη του απέναντι στον αυτοκράτορα: ὃς (δηλ. ο 
Ξιφιλίνος) οὐκ ἀφανῶς οὐδ᾿ ἀσήμως οὐδ᾿ ἀμυδρῶς ἐπεδείξατο τὴν ἑαυτοῦ 
πολυμάθειαν, ἀλλὰ δημοσίᾳ καὶ φανερῶς ἐν αὐταῖς ταῖς τῶν πραγμάτων 
πείραις ἐξέλαμψεν, ὁμοίως μὲν ταῖς τῆς λογιότητος, ὁμοίως δὲ καὶ ταῖς τῆς 
τῶν νόμων εἰδήσεως τέχναις κεκοσμημένος, καὶ μηδὲν προτιμότερον μηδέποτε 
θέμενος τῶν ἡμετέρων κελεύσεων. Ως προς την προβολή της νομιμοφροσύνης 
του Ξιφιλίνου πρέπει να παρατηρηθεί ότι δεν είναι κάτι το νέο. Έπαινος της 
νομιμοφροσύνης των εκτελεστών των αυτοκρατορικών εντολών απαντά 
και στο κεφ. 3 της constitutio Imperatoriam maiestatem, αναφερόμενος 
στους Τριβωνιανό, Δωρόθεο και Θεόφιλο, στους οποίους είχε αναθέσει ο 
Ιουστινιανός την εκπόνηση των Εἰσηγήσεων (quorum ...circa nostras iussiones 
fidem ...accepimus30, τὸ περὶ τὰς βασιλικὰς κελεύσεις πιστότατον). 

28. CIC, τ. I, ΧΙΙΙ.
29. Ο Speck, Konstantinopel – ein Modell für Bologna?, 342, αναλύοντας το επίμαχο 

χωρίο, γράφει: «Das heißt Verbindlicher Ausleger und Lehrer».
30. CIC, τ. Ι, ΧΧΙΙ.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 253

Στο κεφ. 9 περιγράφεται σε γενικές γραμμές το ανατιθέμενο 
στον Ιωάννη Ξιφιλίνο έργο: οὗτος τοιγαροῦν ἤδη πρῶτος ἀγαθῇ καὶ 
μοίρᾳ καὶ κρίσει τῆς ἐκκρίτου τῶν νόμων καὶ δεδοκιμασμένης ἄρξει 
διδασκαλίας, προεδρίᾳ τε τιμηθεὶς ἀξιολόγῳ καὶ ζηλωτῇ, ἀφορμάς τε 
λαβὼν οὐ τὰς τυχούσας εἰς θεραπείαν ἐκ τῆς ἡμετέρας φιλοτιμίας, καὶ 
διδασκαλείου τυχὼν οὐ μικροπρεποῦς οὐδὲ φαύλου, τοὐναντίον μὲν οὖν 
μεγαλοπρεπεστάτου καὶ διασήμου καὶ τοιούτῳ πράγματι πρέποντος. Η 
λέξη προεδρία οδήγησε τον Paul Speck στη διατύπωση της υπόθεσης, ότι 
νοείται η προεδρία ενός συστήματος, διερωτάται δε αν πρόκειται για κοινή 
ενδεχομένως συντεχνία συμβολαιογράφων και συνηγόρων31. Θεωρώ την 
άποψη αυτή στο σύνολό της εξαιρετικά τολμηρή, επειδή ούτε στο κείμενο 
της Νεαράς έχει ερείσματα ούτε επιβεβαιώνεται από άλλες πηγές. Δέχεται 
δε ο Speck περαιτέρω ότι ο Ξιφιλίνος θα είχε την εποπτεία επί των λοιπών 
νομοδιδασκάλων της πόλεως, οι οποίοι δεν θα διέκοπταν – κατ’ αυτόν – 
τη διδακτική τους δραστηριότητα, γιατί προορισμός του Ξιφιλίνου δεν 
ήταν να τους αντικαταστήσει. Η άποψη αυτή είναι πολύ συζητήσιμη, 
δοθέντος ότι πρώτον, ασφαλώς θα υπήρχαν στην πρωτεύουσα και άλλοι 
νομοδιδάσκαλοι και δεύτερον, ότι με τη Νεαρά δεν απαγορεύθηκε, όπως 
είχε συμβεί επί Ιουστινιανού με την § 7 της constitutio Omnem, η διδακτική 
δραστηριότητα άλλων προσώπων στο πεδίο του Δικαίου.

«Διαμορφώνεται σε διδασκαλείο των νόμων το ωραιότερο οικοδόμημα 
του αυτοκρατορικού οίκου, ο ναός του αγίου Γεωργίου (των Μαγγάνων) 
και ο διδάσκαλος των νόμων θα φέρει τον τίτλο του νομοφύλακος» 
ὅτι νόμους διδάσκων καὶ φυλάττων ἔλαχε νόμους. Ακολουθεί δε η 
επεξήγηση: τοῦτο μὲν οἷς ἐνάξει τοὺς μαθητευομένους αὐτῷ πρὸς 
φυλακὴν καὶ συντήρησιν τῆς τῶν νόμων βουλήσεως, σαφηνίζων πάντα 
καλῶς καὶ παραδιδοὺς ὡς οἷόν τε τὴν νομομάθειαν ἄπταιστον, τοῦτο 
δ’, ὅτι φυλάξει καὶ τὰς βίβλους τῶν νόμων, ἃς ἐκ τῆς ἐκεῖσε βιβλιοθήκης 
παρὰ τοῦ εὐλαβεστάτου βιβλιοφύλακος εἰς ἐλευθέραν λήψεται χρῆσιν 
καὶ πρὸς το δοκοῦν αὐτῷ μεταχειριεῖται, δηλαδὴ τὰς χρειωδεστέρας 
καὶ πρὸς τὴν διδασκαλίαν τῶν νόμων χρησιμοτέρας. Επομένως, κατά το 
κείμενο της Νεαράς, το έργο του νομοφύλακος συνίστατο, πρώτον, στο 
να διδάξει στους φοιτητές την επιστήμη των νόμων, δεύτερον, στο να 
φυλάττει τα νομικά βιβλία που είχε το δικαίωμα να χρησιδανείζεται από 
τον εὐλαβέστατον βιβλιοφύλακα, προφανώς της βιβλιοθήκης της μονής. 

31. Speck, Konstantinopel – ein Modell für Bologna?, 343.



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

254

Και ως προς μεν το πρώτο σκέλος του έργου, αυτό είναι αυτονόητο. 
Ο σεβασμός της βούλησης των νόμων (και όχι του νομοθέτη) δεν πρέπει 
να μας ξενίζει, γιατί η προσωποποίηση των νόμων εμφανίζεται σε 
νομοθετικά κείμενα, κατεξοχήν στις Νεαρές του Λέοντος του Σοφού. Ως 
προς τη φύλαξη όμως των βίβλων των νόμων, δεν μπορεί να νοείται εδώ 
η in corpore φύλαξη των νομικών βιβλίων, όσο πολύτιμα και αν ήταν 
αυτά λόγω της παλαιότητάς τους, και μάλλον πρέπει να παρενόησε ο 
Μαυρόπους τις αυτοκρατορικές οδηγίες. Προφανώς πρόκειται για τη δια 
της ερμηνείας και διδασκαλίας «φύλαξη», δηλ. τήρηση, αυτών τούτων 
των νόμων32. Άλλωστε ο όρος «βιβλιοθήκη» δεν πρέπει να νοηθεί με το 
σημερινό του εννοιολογικό περιεχόμενο, γιατί δηλώνει ευρύτερα την 
αυτοκρατορική γραμματεία και τα οικεία αρχεία, όπως μαρτυρεί η 
επικεφαλίδα του βιβλίου 28 των Βασιλικῶν: περὶ τῶν οἰκείων τῶν ἱερῶν 
βιβλιοθηκῶν καὶ τῶν λοιπῶν ἐνταῦθα στρατευομένων. Με τον όρο ἱεραὶ 
βιβλιοθῆκαι αποδόθηκε ο λατινικός sacra scrinia (C. 12.19). Υπό την 
έννοια αυτή είχε την πρόθεση ο αυτοκράτωρ να θέσει στη διάθεση του 
νομοφύλακος όλα τα νομικά βιβλία από τη βιβλιοθήκη των ανακτόρων. 

Για να τονίσει το ενδιαφέρον του αυτοκράτορος για το νέο ίδρυμα, 
σε ξεχωριστή πρόταση του κειμένου γράφει ο συντάκτης της Νεαράς ότι 
τίθεται στη διάθεση του εκάστοτε νομοφύλακος και κάθε άλλο βοήθημα, 
τὰ τῆς τέχνης ὄργανα κατά λέξη, για να μην είναι υποχρεωμένος να τα 
προμηθεύεται από άλλους, ούτε να βρεθεί στην ανάγκη κάθε τόσο να ζητά 
κάτι και να εκλιπαρεί γι’ αυτό, επειδή το στερείται33. Αυτά περιέχονται 
στο κεφ. 10 της Νεαράς. 

Μετά τον καθορισμό του τόπου εγκατάστασης, των δικαιωμάτων και 
προνομίων του νομοφύλακος, ακολουθεί στο κεφ. 11 ο προσδιορισμός 
της θέσης του μέσα στην κρατική ιεραρχία και των αποδοχών του. Ο 
νομοφύλαξ λοιπόν εντάχθηκε στους συγκλητικούς και του δόθηκε στην 
ιεραρχία η επόμενη θέση μετά τον ἐπὶ τῶν κρίσεων με τα ίδια δικαιώματα 
να γίνεται δεκτός από τον αυτοκράτορα, όπως και εκείνος. Διάσημα του 
αξιώματός του θα είναι πορφυρή τήβενος (βλαττίον) και κλάδος φοίνικα 

32. Έτσι και ο Speck, Konstantinopel – ein Modell für Bologna?, 343.
33. Salač, Novella constitutio, 25: ἵν’ οἴκοθεν ἔχοι τὰ τῆς τέχνης ὄργανα πάντα ὁ εἰς 

ταύτην ἀεὶ παρὰ τῆς βασιλείας προχειριζόμενος καὶ μὴ παρ’ ἑτέρων ταῦτα δανείζοιτο 
μηδὲ πράγματα ἔχοι ἄλλοθεν ἄλλο προσαιτεῖν καὶ συλλέγειν ἐφ’ ἑκάστης ἀναγκαζόμενος, 
ἂν αὐτὸς τυχὸν τούτων ἀποροίη διὰ πενίαν. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 255

(βαΐον), θα λαμβάνει δε ετήσιο μισθό τέσσερις λίτρες χρυσού. Το ύψος 
όμως των σιτηρεσίων έμεινε απροσδιόριστο, ένδειξη του ότι πρόκειται για 
σχέδιο (σιτηρεσίων δὲ χάριν ἕξει τάδε καὶ τάδε). Έτσι, ικανοποιημένος 
από το έργο του, ο Μονομάχος φέρεται να λέγει: «επλάσαμε με τη 
βοήθεια του Θεού έναν λαμπρό νομοφύλακα, σαν να είχαμε σμιλεύσει 
έναν καινούργιο ανδριάντα (κεφ. 12)». 

Στη συνέχεια απευθύνεται ο αυτοκράτωρ στο ζωντανό άγαλμα: 
«μεγαλοφυέστατε Νομοφύλαξ, μη διαψεύσεις τις ελπίδες μας· δείξε όλον 
σου τον ζήλο για να αποκαλύψεις στους νέους το πνεύμα των νόμων – 
τῶν νόμων διάνοιαν, γράφει εδώ, όχι την βούλησιν τῶν νόμων, όπως 
πιο πάνω. Αυτό πρέπει να αποτελεί την αποκλειστική και συνεχή σου 
απασχόληση, ώστε κατά τη διάρκεια της νύχτας να επιδίδεσαι στην 
ερμηνεία των νόμων, την οποία την ημέρα θα εκθέτεις στους φοιτητές· 
θα εξαιρούνται εκείνες μόνον οι ημέρες, στις οποίες αργούν και οι 
γραμματικοί (ενν. οι σχολές γενικής παιδείας)». Ως προς το τελευταίο 
αυτό σημείο  παρατηρεί ο Salač ότι δεν του είναι τίποτε γνωστό34. Έχω 
εν προκειμένω τη γνώμη, ότι δεν θα διέφεραν οι ημέρες αυτές αργίας από 
εκείνες που ίσχυαν και για τη λειτουργία των δικαστηρίων35. Όσο δε για 
την υποχρέωση του νομοφύλακος να προετοιμάζει τη διδασκαλία του τη 
νύκτα, αυτό θυμίζει αρκετά τη μνεία για τα ξενύχτια του Ιουστινιανού 
προς χάριν των υπηκόων του, όπως αυτά περιγράφονται στα προοίμια 
των Νεαρών του, κατεξοχήν στη Νεαρά 8. 

Και συνεχίζει ο αυτοκράτωρ λέγοντας: «δεν θα κάνεις δεκτούς τους 
φοιτητές με βάση την περιουσιακή τους κατάσταση, αλλά τις ικανότητές 
τους· όλοι θα έχουν πρόσβαση χωρίς την καταβολή διδάκτρων· φρόντισε 
να έχεις καθαρά τα χέρια σου και να κάνεις χρήση  καθαρής γλώσσας 
και νου επί των νόμων, οι οποίοι δείχνονται αυστηροί απέναντι σε 
εκείνους που καταρυπαίνουν άλλα αξιώματα με δωροληψία· δεν 
απαγορεύουμε ωστόσο ένα δώρο που κάποιος από εισοδηματικά 
ανώτερη τάξη θα θελήσει λόγω φιλοφροσύνης να προσφέρει στον 
διδάσκαλο». Η απαγόρευση λήψης αμοιβής σε συνδυασμό ωστόσο με 
τη δυνατότητα αποδοχής ενός δώρου συνάδει απόλυτα προς την αρχή, 

34. Salač, Novella constitutio, 48 αρ. 13.
35. Πρβλ. Σπ. Ν. Τρωιάνος, Οι ημέρες αργίας στα βυζαντινά δικαστήρια, Δίκη 33 

(2002), 202-229 (προδημοσίευση). Τελικό κείμενο στο: «Ως αίνος της αττικής διαλεκτικής». 
Τιμητικός  τόμος του Κώστα Ε. Μπέη, Αθήνα 2003, 4121-4152.



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

256

που διατυπώνεται στο χωρίο 50.13.1 του Πανδέκτη, κατά την οποία δεν 
είναι αγώγιμες αξιώσεις των νομοδιδασκάλων απέναντι στους μαθητές 
τους36. Η διάταξη καταχωρίστηκε ως εξής στα Βασιλικὰ 54.14.1: «1.Τοῖς 
παιδευταῖς μόνον τῶν ἐλευθερίων σπουδασμάτων, οἷον ῥήτορσι καὶ 
γραμματικοῖς καὶ γεωμέτραις καὶ ἰατροῖς καὶ ἰατρίναις (...) 3. ... περὶ 
μισθῶν ἐξτραορδιναρίως ὁ ἄρχων δικαιοδοτεῖ. 4. Οἱ δὲ φιλόσοφοι 
τοῖς παιδευταῖς οὐ συναριθμοῦνται· τὸ μὲν γὰρ πρᾶγμά ἐστιν ἱερόν, 
καταφρονεῖν δὲ χρημάτων ὀφείλουσιν. 5. Οὔτε δὲ τοῖς ἐξηγηταῖς τῶν 
νόμων δικάζει περὶ μισθῶν διὰ τὸ μὴ ὀφείλειν τὴν τοιαύτην σπουδὴν 
ἀποτιμᾶσθαι χρήμασιν». Από τη σύγκριση όμως του παραπάνω χωρίου 
με το λατινικό πρωτότυπο προκύπτει ότι οι συντάκτες των Βασιλικῶν 
αλλοίωσαν τό κείμενο του Πανδέκτη, παραλείποντας ουσιώδη μέρη 
του, μεταξύ άλλων και τα της δυνατότητας λήψης δώρων. Ίσως αυτό να 
επιτρέπει την υπόθεση, ότι ο Μαυρόπους είχε υπόψη του κάποιο κείμενο 
αντικήνσορα με πιστή απόδοση του Πανδέκτη ή, ενδεχομένως, κάποιο 
σχόλιο των Βασιλικῶν που δεν σώζεται (κεφ. 14).

«Στα καθήκοντά σου – συνεχίζει το κείμενο της Νεαράς – ανήκει επίσης 
η μέριμνα για τη συμπεριφορά των μαθητών»: προνοήσῃ δὲ μάλιστα καὶ τῆς 
τῶν ἀκροατῶν εὐκοσμίας, καὶ σχῆμα τῇ σχολῇ περιθήσεις φροντιστηρίου 
σεμνοῦ,  ἐπειδήπερ δεῖ τὸν παιδεύσεως ἀληθινῆς ὀρεγόμενον πρὸ τοῦ 
λόγου τὸν τρόπον καὶ τὸ ἦθος ἔχειν πεπαιδευμένον (κεφ. 15). Ούτε εδώ 
πρωτοτυπεί ο Μαυρόπους. Το κεφ. 9 της constitutio Omnem, με την οποία 
αναμορφώθηκαν οι νομικές σπουδές, είναι αφιερωμένο στη συμπεριφορά 
των φοιτητών, καταλήγει δε με την εξής ιεράρχηση των στόχων: προηγείται 

36. CIC, τ. I, 855: Ulpianus libro octavo de omnibus tribunalibus. §5. Proinde ne iuris 
quidem civilis professoribus ius dicent: est quidem res sanctissima civilis sapientia, sed quae 
pretio nummario non sit aestimanda nec dehonestanda, dum in iudicio honor petitur, qui 
in ingressu sacramenti offerri debuit. Quaedam enim tametsi honeste accipiantur, inhoneste 
tamen petuntur. Η κατά λέξη μετάφραση του πρωτοτύπου στο κρίσιμο σημείο έχει ως εξής: 
«Ως εκ τούτου δεν παρέχεται ούτε στους διδασκάλους του πολιτικού δικαίου αυτό το 
ένδικο βοήθημα, επειδή η γνώση του Δικαίου είναι μεν πράγμα ιερόν, αλλά τέτοιου είδους, 
ώστε είναι αδύνατο να αποτιμήσει κανείς την αξία του σε χρήματα. Θα ήταν συνεπώς 
μειωτικό, εάν επεδίωκε κανείς δικαστικώς την αξίωση αμοιβής για την είσοδο στο ιερό. 
Αυτό λοιπόν που τιμητικώς αποδέχεται κανείς ως προσφορά, δεν μπορεί να το απαιτήσει 
χωρίς να υποστεί μείωση η υπόληψή του». Πρβλ. Sp. N. Troianos, Rechtsunterricht und 
Honorar der Professoren in byzantinischer Zeit, Bulletino dell’Istituto di Diritto romano 
“Vittorio Scialoja”, 3 serie, 40-41 (1999), 41-59.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 257

η μόρφωση του πνεύματος των νέων και έπεται εκείνη του λόγου (cum 
oportet prius animas et postea linguas fieri eruditos37). 

«Εφ’ όσον πληρούνται οι παραπάνω προϋποθέσεις η θέση είναι 
ισόβια, άλλως ο κάτοχός της κινδυνεύει να την απωλέσει. Αυτό πρέ
πει να είναι γνωστό στους διαδόχους σου», γράφει παρακάτω, «οι 
οποίοι οφείλουν να γνωρίζουν καλώς το δίκαιο, να κατέχουν και τις 
δύο γλώσσες, την ελληνική δηλαδή και τη λατινική, και να μην τους 
αποθαρρύνει η ταλαιπωρία της νυκτερινής εργασίας, ενόψει της τιμής 
να κατέχουν αυτή τη θέση· αν όμως την καταλάβει κάποιος, έχοντας 
διοριστεί εκ πλάνης, θα αντικαθίσταται αμέσως με άλλον περισσότερο 
άξιο». Στη συνέχεια βεβαιώνει ο αυτοκράτωρ ότι στο μέλλον θα 
επιμελείται ο ίδιος προσωπικώς της επιλογής του νομοφύλακος, ώστε να 
έχει και ο επόμενος τα ίδια προσόντα, όπως και ο πρώτος, του οποίου 
οι ικανότητες εξαίρονται με κάθε λεπτομέρεια (κεφ. 16-18). Το ότι στα 
τυπικά προσόντα του νομοφύλακος ανήκε και η γνώση της λατινικής 
γλώσσας, τουλάχιστον σε ικανοποιητικό βαθμό (τὴν ὅση ῥωμαϊκήν, 
κατά το κείμενο), έχει προκαλέσει συζητήσεις, μολονότι λογικό είναι 
ο διευθυντής του Διδασκαλείου να οφείλει να ανατρέχει κάποτε στα 
σωζόμενα κείμενα της ιουστινιάνειας κωδικοποίησης ερμηνεύοντας τα 
Βασιλικά. Πάντως ο συνεκδότης των τελευταίων Nicolas van der Wal έχει 
εκφράσει έντονες επιφυλάξεις για το κατά πόσον, εκτός από τον Ιωάννη 
Ξιφιλίνο, οι άλλοι νομικοί του 11ου αιώνα ήταν σε θέση να αντιληφθούν 
τις πηγές στο λατινικό τους πρωτότυπο38.

Αφού εξαντλήθηκαν τα θέματα τα αναφερόμενα στον νομοφύλακα 
και μετά το κατηγορητήριο κατά των προκατόχων του Μονομάχου, που 
παρέλειψαν να ρυθμίσουν αποτελεσματικά την εκπαίδευση των νομικών, 
έφθασε η ώρα να εξαγγελθούν οι νέες ρυθμίσεις. Αυτές περιέχονται 
στα κεφ. 19-21 της Νεαράς, εισάγονται δε με μία απίθανη φράση: «19. 
Λίγο ακόμη και θα μας διέφευγε!» (Οἷον δὲ μικροῦ καὶ διέφυγεν ἡμᾶς 
παρελθόν!). «Μια και κάναμε ήδη λόγο για συμβολαιογράφους και 
συνηγόρους, θεωρήσαμε αναγκαίο να υποβάλουμε σε ρύθμιση τα κατ’ 
αυτούς, ώστε να είναι από κάθε πλευρά πλήρης και χωρίς ελλείψεις αυτή η 

37. CIC, τ. I, XVII.
38. N. van der Wal, Problèmes linguistiques rencontrés par les juristes byzantins, Non 

Nova, Sed Nove. Mélanges de civilisation médievale dédiés à Willem Noomen [Medievalia 
Groningana 5], Groningen 1984, 279-283, εδώ 280.



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

258

χρησιμότατη για την κοινωνία σπουδή των νόμων. 20. Θεσπίζουμε λοιπόν 
να επανέλθουν σε ισχύ όσα όριζαν γι’ αυτούς οι παλαιοί νόμοι, που λόγω 
αχρησίας πιστευόταν ότι δεν είχαν ποτέ γραφεί. Αυτοί δε, δηλαδή οι 
υποψήφιοι συμβολαιογράφοι και συνήγοροι, να εκπαιδεύονται με κάθε 
τρόπο και να μαθαίνουν με επιμέλεια από τον λογιότατο νομοφύλακα 
τα σχετικά με τους νόμους και να μην εντάσσονται στα αντίστοιχα 
επαγγελματικά σωματεία, πριν ο ίδιος ο διδάσκαλος παράσχει μαρτυρία 
και βεβαιώσει την επάρκειά τους ως προς τη γνώση των νόμων και τίς 
λοιπές ικανότητές τους σχετικά με τον προφορικό λόγο και τη γραφή. 21. 
Αν τολμήσει δε κάποιος να ενταχθεί στους συνηγόρους ή τους λεγομένους 
ταβουλλαρίους κατά παράβαση των ανωτέρω, η προπέτειά του δεν θα 
τον ωφελήσει σε τίποτε, γιατί θα εκδιωχθεί απ’ εκεί κακήν κακώς, ώστε 
από το πάθημά του να εμπεδώσει όχι την αδιαφορία που επικρατούσε 
μέχρι τώρα, αλλά την εφεξής εφαρμοζόμενη παλαιά ακρίβεια των νόμων, 
και ότι αυτά, δηλαδή η ένταξη στο σωματείο, δεν είναι ούτε αποτέλεσμα 
τύχης ούτε το προϊόν αρπαγής, αλλά το έπαθλο σπουδής και φιλοπονίας 
που προσφέρεται μόνο στους αξίους»39.

Είδαμε ήδη ότι στο κεφ. 4 γίνεται έμμεση αναφορά σε ένα νόμο του 
Λέοντος Α΄ (C. 2.7.11.2). Με το κεφάλαιο 20 της Νεαράς επανατίθενται σε 
ισχύ οι παλαιοί νόμοι που, όπως γράφεται στο κείμενο, αποδυναμώθηκαν 
λόγω αχρησίας. Μία απλή σύγκριση των ρυθμίσεων πείθει ότι ως 
«παλαιοί νόμοι» νοείται εδώ η προαναφερθείσα διαταξη του Λέοντος. 

39. Salač, Novella constitutio, 31:19. Οἷον δὲ μικροῦ καὶ διέφυγεν ἡμᾶς παρελθόν! 
Ἐπεὶ γὰρ ἅπαξ ἐμνήσθημεν συμβολαιογράφων καὶ συνηγόρων, ἀναγκαῖον ᾠήθημεν καὶ 
τὸ κατ’ ἐκείνους εὖ θέσθαι, ὡς πανταχόθεν ἡμῖν ἄρτιον εἴη καὶ κατὰ μηδὲν ἐλλιπὲς τὸ περὶ 
τοὺς νόμους τοῦτο κοινωφελέστατον σπούδαγμα. 20. Θεσπίζομεν οὖν τὰ τοῖς παλαιοῖς 
διηγορευμένα νόμοις περὶ ἐκείνων, ἅπερ ἤδη σχεδὸν ἀντὶ μὴ γεγραμμένων νομίζεσθαι ἡ 
ἀχρησία πεποίηκε, τὴν ἰδίαν καὶ πάλιν ἔχειν ἰσχὺν καὶ μὴ μόνον αὐτοὺς πάντα τρόπον 
ἐκπονεῖν καὶ μανθάνειν ἐπιμελῶς τὰ τῶν νόμων παρὰ τῷ λογιωτάτῳ νομοφύλακι, ἀλλὰ 
μηδ’ ἐντάττεσθαι πρότερον τοῖς τοιούτοις συστήμασι, πρὶν ἂν οὗτος αὐτὸς ὁ διδάσκαλος 
αὐτοῖς ἐπιμαρτυρήσοι, καὶ τὴν ἐκείνων ὑπόληψιν ἐπί τε τῇ τῶν νόμων μαθήσει καὶ τῇ 
λοιπῇ δεξιότητι – γλώττης ἅμα φωνῇ καὶ χειρὸς γραφῇ – βεβαιώσοι. 21. Τὸν δὲ παρὰ 
τοῦτον τὸν τύπον ἑαυτὸν εἰς τοὺς συνηγόρους ἢ τοὺς καλουμένους ταβουλλαρίους 
παρενείρειν τολμῶντα μηδὲν καθ’ ἅπαξ κερδαίνειν ἐκ τῆς ἑαυτοῦ προπετείας, ἀλλ᾿ αὖθις 
ἐκεῖθεν ἐξωθεῖσθαι μετὰ σφοδρότητος, ὡς ἂν ἐκ τοῦ παθεῖν ἐπιγνῷ μηκέτι τὴν εἰς δεῦρο 
κρατήσασαν ἐπ’ αὐτοῖς ἀδιαφορίαν, ἀλλὰ τὴν ἀρχαιοτάτην ἐκείνην ἀκρίβειαν τῶν νόμων 
ἐμπολιτευομένην ἄρτι τοῖς πράγμασι, μηδὲ δώρημα τύχης ἢ περιδρομῆς ἅρπαγμα, ἀλλ’ 
ἔπαθλον σπουδῆς καὶ φιλοπονίας τὰ τοιαῦτα νῦν μόνοις τοῖς ἀξίοις προκείμενα. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 259

Η διατύπωση ωστόσο του κεφ. 20 δημιουργεί ορισμένα ερωτήματα. 
Αφενός μεν συνάγεται με σαφήνεια από τη Νεαρά ότι εκτός από τον 
νομοφύλακα δεν υπήρχε άλλο διδακτικό προσωπικό στο Διδασκαλείο 
των Νόμων40, αφετέρου όμως ότι μετά το πέρας των σπουδών απαιτείτο 
να βεβαιώσει «οὗτος αὐτὸς ὁ διδάσκαλος» όσα αναφέρονται εκεί. Η μόνη 
δυνατή ερμηνεία – αν δεν θέλουμε να αποδεχθούμε την άποψη του Paul 
Speck, ότι ο Νομοφύλαξ δεν επρόκειτο να αντικαταστήσει τους λοιπούς 
νομοδιδασκάλους της πρωτεύουσας – είναι ότι τη βεβαίωση θα εξέδιδε ο 
ίδιος ο Νομοφύλαξ. Στην περίπτωση όμως αυτή γιατί δεν υπήρξε το κείμενο 
σαφέστερο; Προφανώς ο Μαυρόπους, έχοντας αυτοκρατορική εντολή, 
να δημιουργήσει το νομικό υπόβαθρο για τη λειτουργία εκπαιδευτικού 
ιδρύματος προς χάριν του Ξιφιλίνου, έκρινε πρόσφορο να αντιγράψει 
τον παραπάνω νόμο του Λέοντος Α΄, δοθέντος ότι η ίδρυση Νομικών 
Σχολών ιουστινιάνειου τύπου ήταν πρακτικώς αδύνατη. Προσπάθησε 
λοιπόν να εντάξει την παρουσία του Νομοφύλακος μέσα στη διάταξη 
του Λέοντος, χωρίς να αλλοιώσει εμφανώς το κείμενο του Κώδικος. 
Υπό την εκδοχή αυτή, απαιτείται στο κεφ. 20 τόσο η παρακολούθηση 
της διδασκαλίας του Νομοφύλακος όσο και η πιστοποίηση από αυτόν 
της συνδρομής δύο προϋποθέσεων: πρώτον, της επάρκειας των νομικών 
γνώσεων των τελειοφοίτων και δεύτερον, των ικανοτήτων τους στον 
λόγο και τη γραφή. 

Αυτό το τελευταίο ίσως παρέσχε αφορμή στον Franz Dölger να 
υποστηρίξει41, ότι ως παλαιοί νόμοι που καθίστανται πάλι ενεργοί 
νοούνται οι αναφερόμενες στους ταβουλλαρίους ρυθμίσεις του Λέοντος 
του Σοφού στο Ἐπαρχικὸν βιβλίον (1.2): «῾Ο μέλλων ταβουλάριος οφείλει 
να κατέχει από στήθους τους σαράντα τίτλους του εγχειριδίου νόμου, 
να γνωρίζει τα εξήντα βιβλία, να έχει δε ολοκληρώσει και την εγκύκλιο 
εκπαίδευση, ώστε να μην κάνει λάθη κατά τη σύνταξη εγγράφων και να 
μην υποπίπτει σε σφάλματα διατύπωσης. Να έχει επίσης φθάσει σε τέτοια 
ηλικία, ώστε να έχει αναπτυχθεί πλήρως πνευματικά και σωματικά»42. 

40. Σύμφωνος και ο Speck, Konstantinopel – ein Modell für Bologna?, 346 σημ. αρ. 
26.

41. Fr. Dölger, Regesten, 2, αρ. 863.
42. J. Koder, Das Eparchenbuch Leons des Weisen [CFHB XXXIII], Wien 1991, 

74.26-30: ὁ προχειρισθησόμενος ὀφείλει ἐπὶ στόματος ἔχειν τοὺς τεσσαράκοντα τίτλους 
τοῦ ἐγχειριδίου νόμου καὶ τῶν ἑξήκοντα βιβλίων τὴν γνῶσιν, παιδευθῆναι δὲ καὶ τὴν 
ἐγκύκλιον παίδευσιν, ὡς ἂν μὴ διαμαρτάνῃ ἐν ταῖς ἐκδόσεσιν, ὀλισθαίνῃ δὲ καὶ περὶ τὴν 



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

260

Αυτό όμως δεν προκύπτει από το κείμενο της Νεαράς του Μονομάχου, 
όπως δέχεται και ο Contardo Ferrini, του οποίου τις παρατηρήσεις 
καταχωρίζουν οι Ιωάννης και Παναγιώτης Ζέπος στη δική τους έκδοση 
της Νεαράς43. Την αρχική άποψη του Dölger υιοθέτησε προφανώς και ο 
Peter Wirth, δοθέντος ότι επαναλαμβάνεται και στη δεύτερη έκδοση των 
Regesten (1995)44. 

Στο κεφ. 22 διατρανώνει ο αυτοκράτωρ την απόφασή του να 
παραμείνει το έργο του – πάντοτε με τη βοήθεια του Θεού – αιώνια, ως 
κόσμημα του πολιτεύματος. Βέβαια στο κεφ. 23 προστίθεται ότι το έργο 
έγινε πρὸς δόξαν θεοῦ καὶ πρὸς μνήμην ἀθάνατον τῆς ἡμῶν γαληνότητος. 
Αυτά τα γράφει ο αυτοκράτωρ απευθυνόμενος στους μελλοντικούς 
φοιτητές, τους οποίους διαβεβαιώνει ότι εφεξής δεν θα ακούνε στη 
διδασκαλία πλάγιους χρησμούς, για την κατανόηση των οποίων θα 
χρειάζονται άλλους χρησμούς, όπως στο παρελθόν, αλλά σαφέστατη 
ερμηνεία από το στόμα του διδασκάλου, ακριβή και βέβαιη από κάθε 
άποψη45. Προτρέπει στη συνέχεια τους φοιτητές να τιμούν τη μητέρα 
και τροφό της παιδείας τους, δηλαδή τη μονή του αγίου Γεωργίου. 
Δεν διανοούμαι να συμπεράνω ότι οι φοιτητές κατέβαλλαν στη μονή 
τροφεία46. Η πληθωρικότητα του κειμένου στο σημείο αυτό καθιστά 
σαφές, ότι συντάκτης του δεν είναι κάποιος από τους αξιωματούχους που 
ὑπηγόρευον συνήθως τους νόμους.

Δεν χάνει την ευκαιρία να τονίσει ο αυτοκράτωρ στους φοιτητές, 
ακολουθώντας πάντοτε ιουστινιάνεια πρότυπα, πόσο προνομιούχοι 
είναι που, χάρη στις προσπάθειές του να επιτύχει κάτι τόσο δύσκολο 

λέξιν· ἔχειν δὲ καὶ τὸν χρόνον πληρέστατον τοῦ διατρανοῦσθαι καὶ τῷ νοῒ καὶ τῷ σώματι. 
Βλ. και τη μετάφραση των Τ. Κολια – Μ. Χρονη, Το Επαρχικόν Βιβλίον Λέοντος ς΄ του 
Σοφού, Αθήνα 2010, 49 κ.ε.

43. JGR, τ. I , 623 σημ. 21.
44. Fr. Dölger, Regesten, 2, αρ. 863.
45. Salač, Novella constitutio, 33: οὐκέτι γὰρ ὑμεῖς ὡς οἱ πρότερον αἰνίγμασι 

καὶ γρίφοις ἐντεύξεσθε γυμνοῖς ἐξηγήσεως (τοῖς νομικοῖς λέγω ῥήμασιν), οὐδ’ ὥσπερ 
χρησμῶν τινῶν λοξῶν ἐπακούσεσθε, ἄλλου χρηστηρίου δεομένων εἰς τὴν σαφήνειαν, 
οὐδὲ τῆς αὐτῶν διανοίας ἀμφιβόλως καταμαντεύσεσθε ... ἀλλ᾿ εὐκρινεστάτῃ μὲν ἑρμηνείᾳ, 
πεπαρρησιασμένῃ δὲ γλώττῃ καὶ πανταχόθεν ἐχούσῃ τὸ ἀκριβές τε καὶ βέβαιον τοὺς 
σωτηριώδεις τῶν νόμων ἐπιγνώσεσθε λογισμούς. 

46. Ο Speck, Konstantinopel – ein Modell für Bologna?, 346 σημ. αρ. 23 είναι 
διστακτικός.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 261

(ὄκνον ἀποθέμενοι πάντα καὶ μηκέτι πρὸς τὴν τοῦ πράγματος ἰλιγ
γιῶντες δυσχέρειαν μηδ’ ὡς ἀκατόρθωτον ὅλως ἢ δυσκατόρθωτον), 
βρίσκονται στην πηγή της γνώσης και δεν είναι υποχρεωμένοι, όπως οι 
συνάδελφοί τους παλαιότερων αιώνων να ταξιδεύσουν στην πρεσβυτέρα 
Ρώμη ή στη Βηρυτό, όπου δίδασκαν έξοχοι νομοδιδάσκαλοι. Ξεχνάει 
όμως εδώ, ότι Νομική Σχολή λειτούργησε στην Κωνσταντινούπολη όχι 
μόνον επί Ιουστινιανού, αλλά και πριν από αυτόν επί Θεοδοσίου Β΄ και 
Βαλεντινιανού Γ΄47 (κεφ. 24). Με διάταξη των εν λόγω αυτοκρατόρων 
προσετέθησαν νομικά μαθήματα στο ήδη υφιστάμενο πανεπιστήμιο.

Για να δελεάσει δε τους φοιτητές, ώστε να επιδοθούν με ζέση στις 
νομικές σπουδές, τους υπόσχεται μεγάλες θέσεις στη διοίκηση και 
προτίμηση κατά την επιλογή των φορέων των διαφόρων αξιωμάτων 
(δῆλον γὰρ ὡς τοὺς ὄνομα καὶ δόξαν λαμπρὰν ἐπὶ νομομαθείᾳ λαβόντας 
καὶ ἡ βασιλεία ἡμῶν καὶ οἱ μεθ᾿ ἡμᾶς ἀεὶ βασιλεύσοντες, προκρινοῦμεν 
τῶν ἄλλων ἐν ταῖς διανομαῖς τῶν ἀρχῶν· ...) (κεφ. 25α). Αυτό το τελευταίο 
αντέγραψε ασφαλώς ο Μαυρόπους από την καταληκτήρια φράση του 
κυρωτικού νόμου των Εἰσηγήσεων (constitutio Imperatoriam maiestatem), 
όπου ανάλογες υποσχέσεις δίνει ο Ιουστινιανός στους φοιτητές των 
Νομικών Σχολών του 533: ut spes vos pulcherrima foveat toto legitimo opere 
perfecto posse etiam nostram rem publicam in partibus eius vobis credendis 
gubernare48 (ὥστε αὐτοὺς ὑπὸ καλλίστης τρέφεσθαί τε καὶ θάλπεσθαι τῆς 
ἐλπίδος, ὡς παντὸς αὐτοῖς τοῦ νομικοῦ διανυθέντος ἔργου διαφόρων τῆς 
αὐτοῦ πολιτείας ἄρξουσι μερῶν, κατά την παράφραση της constitutio49.

«Ενόσω υπάρχει ουρανός και γη, αγαπητά μου παιδιά» συνεχίζει 
ο αυτοκράτωρ «ας αυξάνει ο αριθμός των μελών του θαυμάσιου χορού 
σας, κανένας δε να μην φύγει απ’ εδώ ανέτοιμος και άχρηστος, αλλά να 
γίνετε τιμή για τους γονείς σας, καύχημα για τους συγγενείς σας, κόσμημα 
της αυτοκρατορίας, σωτήριοι για την κοινωνία· είθε με τη βοήθεια του 
Θεού να διαπρέψετε στις βαθμίδες των αξιωμάτων, έχοντας αφθονία 
όλων των αγαθών (κεφ. 26)». Ως προς τα τελευταία κεφάλαια της 
Νεαράς παρατηρεί ο Paul Speck, ότι θυμίζουν περισσότερο την κατάληξη 
πανηγυρικού λόγου από τα εγκαίνια της σχολής παρά νομοθέτημα50. Εγώ, 

47. Διάταξη της 27ης Φεβρουαρίου 425 (CTh 14.9.3.1 = CJ 11.19.1.4).
48. CIC, τ. I, XXII.
49. Theophili Antecessoris Paraphrasis Institutionum, 954.4-6.
50. Speck, Konstantinopel – ein Modell für Bologna?, 346 σημ. αρ. 23.



Σπυροσ Τρωιανοσ

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 243-263

262

αντιθέτως, έχω τη γνώμη, ότι ο Μαυρόπους παρασύρθηκε απλώς από 
το ύφος των κυρωτικών νόμων της ιουστινιάνειας κωδικοποίησης, όπου 
ο αυτοκράτωρ απευθύνεται προσωπικά στους αποδέκτες των νόμων 
αυτών. Ιδιαίτερα επέδρασαν, λόγω του αντικειμένου τους, δύο νόμοι, ο 
κυρωτικός των Εἰσηγήσεων (constitutio Imperatoriam maiestatem) της 21 
Νοεμβρίου 533 που απευθυνόταν στην legum cupidam iuventutem, και ο 
νόμος για την αναμόρφωση των νομικών σπουδών  (constitutio Omnem) 
της 16 Δεκεμβρίου 533, που είχε ως αποδέκτες οκτώ αντικήνσορες, δηλαδή 
καθηγητές της Νομικής. 

Συμπέρασμα: Έχουμε εδώ έναν, κατά τη σημερινή ορολογία, 
φωτογραφικό νόμο, τη σύνταξη του οποίου ανέθεσε ο αυτοκράτωρ, 
ακριβώς λόγω της ιδιορρυθμίας του περιεχομένου του, όχι σε κάποιον 
από τους αρμόδιους για την επεξεργασία των κειμένων των νόμων 
αξιωματούχο, αλλά σε έναν φιλόσοφο, τον Ιωάννη Μαυρόποδα, 
δείγμα της ρητορικής δεινότητας του οποίου αποτελεί το κείμενό μας. 
Αυτός όμως, μη όντας εξοικειωμένος με την εκπόνηση τέτοιου είδους 
κειμένων, επεστράτευσε παρεμφερή κείμενα του 6ου αιώνα, πιθανότατα 
στο πρωτότυπο, δοθέντος ότι ο Μονομάχος μαζί με την εντολή για τη 
σύνταξη του σχεδίου του νόμου θα έθεσε ασφαλώς στη διάθεση του 
Μαυρόποδος και την αυτοκρατορική βιβλιοθήκη. Για τη λειτουργία 
του Διδασκαλείου τῶν Νόμων δεν έχουμε καμία είδηση. Το κακό δε 
είναι ότι ο τίτλος του νομοφύλακος, που δεν άργησε να περιέλθει στη 
δικαιοδοσία της Εκκλησίας, παρέσυρε σοβαρούς ιστορικούς του δικαίου 
να υποστηρίξουν ότι η σχολή ήταν σε λειτουργία ακόμη και τον 14ο αιώνα. 
Επομένως η προσφορά της Νεαράς από άποψη νομικών πληροφοριών 
είναι εξαιρετικά πενιχρή. Ακόμη και η με μελανά χρώματα περιγραφή 
της σύγχυσης που επικρατούσε ως προς την ερμηνεία και εφαρμογή του 
δικαίου ενδέχεται να αποδίδει όσα επισημαίνονται στα κείμενα του 6ου 
αιώνα. Δηλαδή, πολύ κακό για το τίποτε.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 243-263

Η Νεαρα Κωνσταντινου του Μονομαχου 263

Die Novelle Konstantinos’ Monomachos

über die Ernennung und Einsetzung des Lehrers der Gesetze

Es handelt sich um die ausführliche Kommentierung der 
höchstwahrscheinlich im Jahre 1047 promulgierten Novelle Konstantinos’ 
IX. Monomachos. Durch dieses Gesetz bezweckte der Kaiser theoretisch 
die Verstaatlichung des Rechtsunterrichts, in Wirklichkeit aber die 
Bestellung des Hippodromrichters Ioannes Xiphilinos zum Hüter der 
Gesetze (Nomophylax). Dieser Amtsträger wird in die Klasse der Senatoren 
eingereiht, sein Jahresgehalt besteht in vier Pfund Gold und darüber hinaus 
in der Novelle nicht genau bestimmten Naturalleistungen; als Amtszeichen 
trägt er Seidengewand und einen besonderen Stab. In Zukunft sollen 
hinsichtlich der Ausbildung der Notare und Anwälte die alten Gesetze, 
nämlich die (nicht expressis verbis erwähnte) Konstitution Leons I. (C. 
2.7.11.2), in Kraft bleiben, doch soll ihre Aufnahme in die jeweilige 
Zunft aufgrund eines Zeugnisses des Nomophylax erfolgen. In Bezug auf 
ideologische Fragen (etwa die Auffasung von Gesetzgeber und Gesetz, das 
Verhältnis von leges und arma, u.s.w.) schöpfte der bekannte Philosoph des 
11. Jahrhunderts Joannes Mauropus, der den Entwurf der Novelle angefertigt 
und dem Kaiser vorgelegt hatte, in zunehmendem Maße aus dem Brunnen 
der justinianischen Rechtstexte.





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Maria Luisa Agati

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548)

Theophilos1, nato a Zichni in Macedonia tra il 1460-1470 (cronologia che 
si ricava da alcuni indizi di sue sottoscrizioni2), è tra i copisti agioriti più 
celebri del XVI secolo, di grande fama anche al suo tempo – doveva tra 
l’altro conoscere l’arabo, a giudicare dalla firma in doppia lingua apposta 
quasi sempre, soprattutto nella prima fase della sua vita -, e annoverato tra 
i santi nel calendario liturgico della Chiesa ortodossa3.

I suoi dati biografici si evincono non solamente dal racconto del suo 
biografo, originariamente il πρῶτος del Monte Athos Serafim, che ne era 
coetaneo e amico, nel cod. Athos, Pantel. 478 (5985), ff. 117-121v4, racconto 

1. M. Vogel – V. Gardthausen, Die griechischen Schreiber des Mittelalters und der 
Renaissance, Leipzig 1909, 146-147; V. Th. Kontovàs, Ἕλληνες βιβλιογράφοι ἑλληνικῶν 
κωδίκων ἱερᾶς μονῆς Χελανδαρίου, JÖB 32/4 (1982= XVI. Internationaler Byzanti­
nistenkongress, Wien, 4.-9. Oktober 1981, Akten 2/4), 69; Repertorium der griechischen 
Kopisten 800-1600, 1. Teil, Handschriften aus Bibliotheken Grossbritanniens, A. Verzeichnis 
der Kopisten, erstellt von E. Gamillscheg und D. Harlfinger, [Österreichische Akademie 
der Wissenschaften. Veröffentlichungen der Kommission für Byzantinistik 3/1 A], Wien 
1981, 87-88 (n° 139); 3. Teil, Handschriften aus Bibliotheken Roms mit dem Vatikan, A. 
Verzeichnis der Kopisten, erstellt von E. Gamillscheg, unter Mitarbeit von D. Harlfinger 
und P. Eleuteri [Österreichische Akademie der Wissenschaften. Veröffentlichungen der 
Kommission für Byzantinistik 3/3 A], Wien 1997, 92 (n° 231).

2. Così L. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι τοῦ 16ου αἰώνα, Ἑλληνικὰ 15 (1957), 
374 e 376 (ristampa: L. Politis, Paléographie et littérature byzantine et néo-grecque. Recueil 
d’études. Préface de D. Zakythinos, London 1975, n° VII). Nel ms Athos, Ivir. 519 (4639) del 
1542 il monaco dichiara di essere ormai vecchio e debole; Vogel – Gardthausen, Schreiber, 
146; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 370 (ms n° 12).

3. La ricorrenza è la data della sua morte, 8 luglio (1548); BHG 2449.
4. Sp. P. Lampros, Κατάλογος τῶν ἐν ταῖς βιβλιοθήκαις τοῦ Ἁγίου Ὄρους ἑλληνικῶν 

κωδίκων, v. 2, Cambridge 1900, 378.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

266

poi riadattato e pubblicato da Costantino Ch. Doukakis5, ma anche e 
abbondantemente dalle personalissime, ricchissime e lunghe sottoscrizioni, 
o annotazioni, che egli aveva l’abitudine di apporre nelle sue copie, talora 
anche in più punti, e che quindi costituiscono una verifica puntuale, nonché 
talora un’integrazione, della narrazione dell’agiografo.

Tali dati sono stati riassunti, sia pure con leggere differenze nei dettagli, 
nei due principali contributi sinora a lui consacrati: il primo di Linos Politis 
nel lontano 1957, all’interno del suo storico Ἁγιορεῑτες βιβλιογράφοι6, ed 
il secondo più recente, nel 2000, di Kriton Chrysochoidis, dove peraltro 
era annunciato uno studio complessivo sul personaggio7. Già questo 
primo suo studio, tuttavia, costituiva un importante passo in avanti nella 
comprensione della vita del personaggio, grazie all’inedita restituzione, 
a lui, di manoscritti sottoscritti col primo nome da monaco, Theodosios, 
identificati nel monastero athonita di Iviron, dove il santo soggiornò più a 
lungo. Punto di partenza per tale identificazione è stata per Chrysochoidis 
la lista delle 31 copie realizzate per quel monastero che lo stesso Theophilos 
si è compiaciuto di stilare nella lunga sottoscrizione di un suo manoscritto 
del 1523, sottoscrizione che era stata pubblicata per esteso, senza commenti, 
dal Politis8.

5. Cf. rispettivamente K. Chrysochoidis, Παραδόσεις καὶ πραγματικότητες στὸ Ἅγιον 
Ὄρος στὰ τέλη τοῦ ΙΕ΄ καὶ στὶς ἀρχὲς τοῦ IΣΤ΄ αἰώνα, in: Ὁ Ἄθως στοὺς 14ο-16ο αἰῶνες 
[Ἀθωνικὰ Σύμμεικτα 4], Atene 1997, 112 e tav. 10; K. Ch. Doukakis, Μέγας Συναξαριστής, 
v. 7, Μὴν Ἰούλιος, Atene 1893, 499-510 (8 Ἰουλίου). Sulla svista tipografica, secondo la 
quale il Bios compare anche nel tomo 6, sotto il mese di giugno, si veda soprattutto Politis, 
Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 374 e n. 1, e 377 s. (sul quale si tornerà), nonché K. Chrysochoidis, 
Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο τῆς Μονῆς Ἰβήρων στὶς πρῶτες δεκαετίες τοῦ 16ου αἰώνα, 
in: Ἡ ἑλληνικὴ γραφὴ κατὰ τοὺς 15ο καὶ 16ο αἰῶνες [Διεθνῆ Συμπόσια 7], Atene 2000, 
534 n. 12.

6. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 365-379.
7. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 533 n. 11. Sul santo copista si veda 

inoltre D. Z. Sofianos, Γραφεῖς καὶ βιβλιογραφικὰ ἐργαστήρια τῶν μονῶν τῶν Μετεώρων 
(15ος-16ος αἰ.), in: Ἡ ἑλληνικὴ γραφή, 330-331, 334, 346 e Id., Τὸ καλλιγραφικὸ ἐργαστήρι 
τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Βαρλαὰμ τῶν Μετεώρων κατὰ τὸν Ιϛ΄ καὶ ΙΖ΄ αἰώνα, Τρικαλινὰ 20 
(2000), 31.

8. Ms Ivir. 581 (4701), Panegyrikon (Vogel – Gardthausen, Schreiber, 146), ff. 
429v-430r; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 367-368 (ms n° 2); cf. anche Chrysochoidis, Tὸ 
βιβλιογραφικό ἐργαστήριο, 544 (ms n° 13), e cf. lista riscritta di Theophilos a p. 538. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 267

Da questi nuovi codici tratti alla luce, ma non solo da essi, la lettura di 
annotazioni prima trascurate o affatto ignote ha consentito al Chrysochoidis 
di documentare concretamente, con copie manoscritte sopravvissute, anche 
la fase di attività del santo anteriore all’anno in cui normalmente si era 
collocato l’inizio della sua carriera grafica: il 1518. Questo è infatti l’anno 
della sua prima trascrizione che porta la firma di Theophilos, che è l’Ivir. 809 
(4929), Tetravangelo, Salterio e altro9, col quale unanimemente si aprono le 
liste dei mss di Theophilos sia dei Vogel-Gardthausen, sia di Politis, e sia del 
Repertorium der griechischen Kopisten10.

Sotto il nome Theodosios, invece, come altra identità, εὐτελὴς θύτης 
τάλας τάχα καὶ ῥακενδύτης, i Vogel-Gardthausen repertoriavano due ma
noscritti iviroti rispettivamente del 1513 e del 1514: l’Ivir. 436 (4556), Vite 
di Santi, e l’Ivir. 834 (4954), Menologio di agosto11, ma – attenzione – con un 
punto interrogativo. Questi due manoscritti sono oggi i numeri 1 e 4 della 
nuova lista di codici di Chrysochoidis restituiti a Theophilos12. 

Eppure, nel 1971 Tsirpanlis aveva discusso sulla omofonia dei due 
nomi Theodosios/Theophilos riportati nel Βίος: era un fatto consueto che 
quando si prendeva definitivamente l’abito monastico (μέγα καὶ ἀγγελικὸν 
σχῆμα) si cambiava il nome preferibilmente con un altro che avesse le stesse 
iniziali13, mentre nel 1991 Linos Politis, nel suo catalogo dei manoscritti 
1857-2500 della Biblioteca Nazionale di Grecia, riportava con acribia tutte le 
annotazioni del ms EBE 2400, Liturgie, del 1548 proveniente dal monastero 
del Prodromo di Serres (n° 198 [503]) del quale egli stesso nel 1957 aveva 
riportato la sola sottoscrizione e i dittici14. Questa seconda volta – senza 
trarne alcun commento – egli pubblicava anche l’annotazione di f. 107r, in 
cui il copista dichiara apertamente la propria doppia identità col cambio 
di nome nel momento in cui ricevette “l’angelico schima” (Ἀυτὴ εἱ (sic) 

9. Lampros, Κατάλογος, v. 2, 227.
10. Vogel – Gardthausen, Schreiber, 146; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 366; Re­

pertorium der griechischen Kopisten 1. Teil, A., 87-88 (n° 139).
11. Vogel – Gardthausen, Schreiber, 133; Lampros, Κατάλογος, v. 2, rispettivamente 

146 e 229.
12. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 539 e 540-541.
13. Ζ. Tsirpanlis, Οἱ Μακεδόνες σπουδαστὲς τοῦ Ἑλληνικοῦ Κολλεγίου Ρώμης καὶ 

ἡ δράση τους στὴν Ἑλλάδα καὶ στὴν Ἰταλία, 16ος αἰ.-1650 [Μακεδονικὴ Βιβλιοθήκη 35], 
Thessaloniki 1971, 23.

14. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 372 (ms n° 25).



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

268

θεία καὶ ἱερᾶ λητουργεία ἀφιερόνεται παρὰ τοῦ μακαρίου πν(ευματ)
ικοῦ παπ(ᾶ) κῦρ Θεοδοσίου, τοῦ ὀνομασθέντος δι<ὰ> τοῦ ἀγγελικοῦ 
σχήματος Θεοφίλου … )15.

Un caso, questo, che non rimane isolato nell’autobiografia sparpagliata di 
Theophilos: anche il ms Ivir. 678 (4798), Vite di santi, senza cronologia16, porta 
il doppio nome sia a f. 298r che a 441v. Come ha dimostrato la nuova lettura e la 
restituzione dei nuovi manoscritti, basta indagare a fondo nella fitta rete delle 
sue annotazioni, che consentono di ricostruire in modo completo, biografia 
alla mano, il percorso biografico-grafico-spirituale del santo sin dalle prime 
testimonianze. Queste risalgono al 1504, anno in cui venne fatto monaco e 
diacono, probabilmente a Rentina, visto che a tonsurarlo fu il vescovo di quella 
diocesi Akakios, che gli era molto amico17. È sorprendente la puntualità, 
o lucidità, con cui lo stesso copista riporta per iscritto, in genere alla fine 
delle sue trascrizioni, le tappe dei suoi spostamenti, corredandoli dell’esatta 
cronologia. Fondamentali le note del summenzionato Ivir. 809 (4929) - il primo 
ms, ribadiamo, in cui si firma col nuovo nome Theophilos - dove a f. 495v 
spiega, così come trent’anni dopo nell’EBE 2400, il mutamento onomastico 
διὰ τοῦ ἀγγελικοῦ καὶ μεγάλου σχήματος μετονομασθεὶς Θεόφιλος μοναχὸς 
καὶ πρεσβύτερος …. A f. 496v prosegue come divenne presbitero nel 1506, e 
giunse sull’Athos, a Vatopedi, nel novembre di quell’anno, a Gerusalemme nel 
1508 e al Sinai nel 1509 (come tra l’altro attesta la sua sottoscrizione in un 
codice che si trovava nella biblioteca del Monastero di Santa Caterina, oggi 

15. L. Politis μὲ τὴ συνεργασία M. L. Politi, Κατάλογος τῶν χειρογράφων τῆς 
Ἐθνικῆς Βιβλιοθήκης τῆς Ἑλλάδος ἀρ. 1857-2500 [Πραγματεῖαι τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν 
54], Atene 1991, 394. Si segnala tra l’altro che a f. 3v il ms è latore della celebre formula 
conclusiva Ὥσπερ ξένοι χαίροντες …, una variante della quale si trova anche nel colofone 
dell’altro codice teofileo (?) di Atene, EBE 789, Typikon di San Saba, f. 164r, su cui si 
discuterà più avanti (I. Sakkelion – A. I. Sakkelion, Kατάλογος τῶν χειρογράφων τῆς 
Ἑθνικῆς Βιβλιοθήκης τῆς Ἑλλάδος, Atene 1892, 142). Politis medesimo, però, accoglieva 
tacitamente il fatto nelle aggiunte e correzioni della ristampa del suo articolo Ἁγιορεῖτες 
βιβλιογράφοι; L. Politis, Paléographie et littérature, iv.

16. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 544 (ms n° 12); Lampros, Κατάλογος, 
v. 2, 198-199.

17. Così ipotizzano sia ex silentio Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 374, e sia 
esplicitamente Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 534. Assieme ad Akakios, 
Theophilos fu mandato dal Patriarca di Tessalonica, Nifon, ad Alessandria d’Egitto, da dove 
farà poi le puntate al Sinai, a Gerusalemme (dove l’amico muore) e a Costantinopoli.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 269

Alexandrinus 34, del 1509, f. 342r18), e l’anno dopo di nuovo a Gerusalemme 
(come dice nel menologio del 1514 già citato, Ivir. 834, f. 475v19); quindi a 
Iviron nel maggio 1511 – al tempo dell’igoumeno Dionisio, come dice nell’Ivir. 
436 (4556), del 1512/13, f. 493v20 -, e nel 1517 nell’esicastirio del Prodromo 
dello stesso monastero dove, al sopraggiungere del 1518, appunto, dice di 
aver copiato il manoscritto. Mentre il Politis si era limitato a riportare la sola 
sottoscrizione finale21, ignorando queste importanti annotazioni, queste sono 
state pubblicate per la prima volta dal Chrysochoidis22.

A Iviron e dintorni deduciamo che si ferma per dodici anni, secondo la 
sua dichiarazione nel cod. Ivir. 519 (4639), Canoni dell’Ottoeco23, vergato 
– dice - dopo il 20mo anno dalla sua partenza, e cioé nel 1542, e come, 
ancora, egli stesso dice nell’altra sottoscrizione che si trova nel codice di 
omilie Ivir. 683 (4803)24. Questo manoscritto è del XIV secolo, ma vi si trova 
incollato come controguardia il foglio sottoscritto da Theophilos: si vuole 
qui sottolineare che ciò ha provocato l’errore dei Vogel-Gardthausen che, non 
accorgendosi della diversa provenienza del lacerto, hanno attribuito tutto il 
codice ad un Theophilos monaco del sec. XIV25. Non è l’unico equivoco, 
come stiamo cercando di dimostrare.

Prima del menzionato ms Ivir. 809 (4929), datato 7 aprile 1518 e firmato 
– si ripete - Theophilos, l’ultimo che invece porta la firma di Theodosios è 
del marzo 1516 (Ivir. 159026), facendo desumere che, dunque, tra queste due 
date deve collocarsi quel μέγα σχῆμα in cui egli cambia il suo nome27.

Sembra, piuttosto, singolare che dopo il 1523, anno del ms di Vite e 
martiri di santi Ivir. 581 (4701)28, ed anche del Protatou 75 (75), Liturgia di 

18. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 535 e n. 18, 556 (πίν. 11).
19. Ibid., 540 (ms n° 4); e cf. sopra, nn. 11 e 12.
20. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 539 (ms n° 1); e cf. sopra, n. 11 per 

il codice.
21. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 366-367.
22. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 542 e 563 (πίν. 18).
23. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 370 (ms n° 12).
24. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 372-373 (ms n° 29).
25. Cf. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 372. 
26. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 541 (ms n° 6).
27. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 536.
28. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 367-368 (ms n° 2); Lampros, Κατάλογος, v. 2, 

173-174.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

270

Crisostomo29 e del Docheiar. 208 (2882), ancora Liturgie – mancante, questo, 
in Vogel-Gardthausen perché Lampros non aveva visto la sottoscrizione, e 
aggiunto, quindi, da Politis30 -, non disponiamo, almeno da quanto risulta per 
il momento, di testimonianze manoscritte sino al 1534 (Athina, EBE 78931): 
da questa data, quindi con un salto di undici anni, la lista dei suoi codici 
si arricchisce nuovamente sino al 1548, ma la cronologia di quelli trascritti 
per Iviron arriva sino al 1541/2, dimostrando come egli non avesse mai 
interrotto i rapporti col suo monastero, nonostante che dal 1538 si trovasse 
per lo più nel κελλίον di San Basilio del Monastero del Pantocrator, che fu 
l’ultima sua residenza dopo il κελλίον del Prodromo di Iviron e la laura τῶν 
Καρεῶν. Lì sarebbe morto la domenica 8 luglio 1548, assistito dal fedele 
discepolo Isaac, il cui nome non tralascia mai, assieme al suo, nei dittici 
delle liturgie che scrive32. Il Politis corregge, con solide argomentazioni, la 
data poco attendibile 1558 del Sinassarista, assieme all’altro errore della 
doppia pubblicazione del Βίος nel tomo di giugno: non solo l’8 luglio del ’48 
cadeva di domenica, ma sarebbe difficile ipotizzare una longevità che fosse 
arrivata al ’58, visto che già nel 1522 egli si definiva γέρων … καὶ ἀδύνατος 
καὶ τὸ πλεῖστον τοῦ σώματος σεσηπώς33, e nel 1523 lamentava l’ἀσθένεια 
del suo fisico34; e visto che non ci sono giunti suoi manoscritti datati dopo 
il ’48 (sì, però, senza data35). Anche ammesso che non avesse più scritto per 
vecchiaia, sarebbe strano che il Βίος non abbia posto l’accento su questa 
situazione che sarebbe stata eccezionale36.

29. Vogel – Gardthausen, Schreiber, 146; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 368 (ms n° 
3); Lampros, Κατάλογος, v. 1, Cambridge 1895, 10.

30. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 368-369, (ms n° 4); Lampros, Κατάλογος, v. 2, 258.
31. Cf. sopra, n. 15, e F. Dimitrakopoulos, Ἡ βιβλιοθήκη τῆς ἱερᾶς μονῆς Δουσίκου, 

ΕΕΣΜ 5 (1974-1975), 424; Id., Συμβολὴ εἰς τοὺς καταλόγους ἑλλήνων κωδικογράφων, 
ΕΕΒΣ 45 (1981-1982), 280 (n° 36α’); Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 538 
e n. 31. Questo manoscritto manca in Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, che passa all’anno 
successivo 1535, col ms Cambridge, Trinity College 179 (Politis, 369 [ms n° 5], e cf. Vogel-
Gardthausen, Schreiber, 146, e Repertorium der griechischen Kopisten 1. Teil, A., 87-88 [n° 
139]), e in effetti si potrebbe discutere sulla sua paternità, come l’analisi della sua micrografia 
ci indurrà a fare (infra, 279-280).

32. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 371, 372 (mss n° 16, 17, 24, 25).
33. Ivir. 683 (4803); Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 372-373 (ms n° 29).
34. Ivir. 581 (4701); Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 367-368 (ms n° 2).
35. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 372-373 (mss n° 26 e 29).
36. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 377-378.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 271

Fare il punto sulla situazione, sia pure per sommi capi, era necessario 
per introdurre quanto si sta adesso per dire.

Lo scopo principale di questo contributo è una rettifica, un’ulteriore 
rettifica, visti tutti gli equivoci di cui Theodosios/Theophilos è stato oggetto. 
Nel contempo, si cercherà di mettere in evidenza alcuni aspetti peculiari 
della mano, dei manoscritti e delle abitudini del santo copista.

Andiamo per ordine.
Il codice athonita Konstam. 48, piccolo eucologio cartaceo di ff. 112, 

viene sommariamente descritto dal Lampros a p. 40 del I tomo del suo 
catalogo, dove porta il numero d’ordine 484 e dove l’autore segnala l’affinità 
di mano con quello stesso Kyrillos di Naupatto (sic) del codice precedente 
Konstam. 39 (475). Questo è un codice firmato dal Naupattiota e datato 
1561, ed è il tomo di agosto di un menologio, il cui tomo di luglio, scritto 
e firmato dallo stesso, consiste nel successivo cod. 40 (476)37 . Al di fuori di 
questi due codici datati e sottoscritti da Kyrillos, il Lampros gli attribuisce 
la serie di menologi contenuti in altri otto privi di sottoscrizione (o almeno 
così da lui ritenuti), proprio all’interno della descrizione del 39 (475), e cioé 
i Konstam. 30 (466), 32 (468), 33 (469), 34 (470), 35 (471), 36 (472), 37 
(473) e infine 48 (484). Automaticamente dopo Lampros, non solo viene 
riproposta l’affinità, ma gli stessi esemplari vengono direttamente attribuiti 
a Kyrillos dai Vogel-Gardthausen, che – anzi – si dimenticano del 40 (476) tra i 
datati e sbagliano una cifra scrivendo 33 (466) invece che 3038. In blocco, tale 
multipla paternità passa ormai come scontata, tant’è che parecchi anni dopo 
essa non viene nemmeno messa in discussione e i manoscritti appaiono tutti 
nella lista completa di Kyrillos stilata definitivamente da Vasilis Katsaros, 
nel suo lavoro monografico, risolutivo, sul copista naupattiota39.

Per una strana sorte, va detto per inciso che neanche il testo di Katsaros 
si presenta esente da sviste, scrivendo 89 (457) al posto di 39 (475) a p. 378, 
e per di più col dato cronico 1541 al posto di 156140.

37. Lampros, Κατάλογος, v. 1, 39.
38. Vogel – Gardthausen, Schreiber, 239-240.
39. B. Katsaros, Kύριλλος ὁ Ναυπάκτιος. Ἕνας μεταβυζαντινὸς γραφέας χειρο

γράφων, μοναχὸς τῆς Μονῆς Βαρνάκοβας, Ναυπακτιακὰ 10/2 (1998-1999= Ἡ Ναύπακτος 
καὶ ἡ περιοχή της στὴ βυζαντινὴ καὶ μεταβυζαντινὴ ἐποχὴ (325-1820), Β΄ Ἐπιστημονικὸ 
Συνέδριο, Ναύπακτος 17-18-19 Ὀκτωβρίου 1997), 378 e 400 (ms n° 15) dei manoscritti 
non datati (!), con una data presunta 1562-1564.

40. Esatta invece è la cifra 39 nella lista di p. 399.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

272

Si comprende bene come, cercando di mettere ordine nella ingarbugliata 
matassa di queste mani metabizantine, fosse logico seguire il criterio di 
riverificare ogni attribuzione; il risultato, nel caso presente, è stato di dover 
escludere dalla paternità di Kyrillos i 3 mss Konstam. 32 (468), 33 (469) ed 
il 48 (484) di cui sopra41.

E torniamo a quest’ultimo. Si può, prima di tutto, riflettere che 
alla base dell’osservazione errata del Lampros stanno probabilmente il 
primo foglio recto e i fogli finali 105r-112v del codice, che esibiscono una 
mano di modulo piccolo, nervosa e rapida nell’impression d’ensemble che 
richiama, forse, quella del Naupattiota, se non fosse, tuttavia, soprattutto 
per una pendenza verso destra che in verità è ignota a quel Kyrillos. La 
mano di Kyrillos è rigorosamente verticale, i nuclei delle lettere sono molto 
minuti, e inconfondibile si presenta il loro tracciato: per dirne alcuni casi, 
epsilon moderno quasi coricato, theta aperto e legato, phi molto rotondo 
con l’asta tozza (Tav. 1). Ma, al di là della scrittura, nessuno si era sinora 
accorto che il codice è sottoscritto, e anche datato, non da Kyrillos bensì 
da Theophilos!

Tale sottoscrizione completa di dato cronico viene lasciata dal santo 
non alla fine dell’odierno manoscritto ma alla fine del testo di f. 104v (e 
certamente per questo sfuggita all’attenzione generale), con lo stesso 
modulo di scrittura precedente, dopo un ἀμὴν disposto a croce secondo 
una sua consuetudine, e dopo un rigo di dossologia. Suona Θεοῦ τὸ δῶρον, 
καὶ Θεοφίλου πόνος, formula assai diffusa specialmente nel periodo 
metabizantino e, anch’essa, corrente nell’uso del copista, cui segue, nel rigo 
sottostante, ἐν ἔτει ϙζνδ΄, dunque a.m. 7054/a.D. 1545/46 (Tav. 2). Ma non 
solo: altre due volte, nel margine inferiore dei ff. 3r e 25r, fogli iniziali delle 
liturgie di Crisostomo e Basilio, in questo manoscritto pure come in altri, il 
santo ripete il suo nome nei dittici assieme a quello di Isaac.

Il contenuto dell’eucologio è riassunto nel sommario che la stessa mano 
di Theophilos verga sul contropiatto anteriore. Una verifica permette di 
constatarne l’esattezza sino alla chiusura del f. 104v, e cioè:

41. Questi esiti sono stati resi noti in M. L. Agati, Παλαιογραφικά. Supplemento ai 
copisti della Turcocrazia (1453-1600) e digrafismo metabizantino, Scripta. An International 
Journal of Palaeography and Codicology 5 (2012), 11-29, in particolare 16-19.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 273

1) (ff. 3r-24v) Liturgia di Giovanni Crisostomo42;
2) (ff. 25r-55r) Liturgia di Basilio43;
3) (ff. 55v-70r) Liturgia dei Presantificati44;
4) (ff. 70v-89v) Apostoloevaggelia, diafora;
5) (ff. 90r-100r) Il piccolo agiasmos45;
6) (ff. 101r-103v) Preghiera di perdono per coloro che partecipano alla 

comunione (εὐχὴ συγχωρητικὴ ἐπὶ τοὺς μεταλαμβάνοντας);
7) (ff. 104r-104v) Preghiera dei κolyba (εὐχὴ τῶν κολλύβων)46.

In sostanza, sono fuori sommario proprio i ff. da 105r alla fine del codice, 
che hanno dato adito all’equivoco, di cui sopra, per il minuto modulo grafico, 
diverso dai fogli precedenti. Dimostreremo che essi sono, invece, della stessa 
mano di Theophilos. Prima, però, si dia uno sguardo d’insieme al manoscritto.

La mano del santo comincia dal f. 1r, ma i ff. 1v-2r sono visibilmente di 
altra mano. Il modulo di questo f. 1r è leggermente ridotto e il ductus un po’ 
più slabrato rispetto ai fogli successivi, mentre alla fine, f. 112v, la nota di 
possesso del Monastero di Konstamonitou è verosimilmente di altra mano. 
Ai due piatti lignei della legatura, infine, sia a quello anteriore che a quello 
posteriore, sono incollati due rispettivi fogli con tropari e annotazione 
musicale47.

42. J. Goar, Εὐχολόγιον sive Rituale Graecorum, Venetiis 21730 (Graz 21960), 47-94.
43. Goar, Εὐχολόγιον, 135-157.
44. Goar, Εὐχολόγιον, 159-173.
45. Goar, Εὐχολόγιον, 358-362. Dopo l’ἀπόλυσις, tuttavia, il codice aggiunge altre due 

preghiere (f. 100r: inc. Δέσποτα πολυέλεε, Κύριε Ἰησοῦ Χριστὲ ὁ Θεὸς ἡμῶν πρεσβείαις 
παναχράντου … ; f. 100v: Εὐχὴ ἡτις λέγεται παρὰ ἀρχιερέα, ἣ πνευματικοῦ ἐπὶ τὸν μέλλοντα 
κοινωνῆσαι, su cui cf. un altro codice liturgico dello stesso Theophilos, sorprendentemente 
datato in due punti diversi negli stessi anni del nostro, 1545 e 1546 – e vi torneremo –, il 
Dousikon 11, ff. 82v-85v, dove tale orazione è collocata nella stessa posizione tra l’akolouthia 
del piccolo ἁγιασμὸς e la preghiera dei κόλυβα: cf. D. Z. Sofianos – F. Ar. Dimitrakopoulos, 
Τὰ χειρόγραφα τῆς Μονῆς Δουσίκου ἁγίου Βησσαρίωνος. Κατάλογος περιγραφικός, Atene 
2004, 26. Ma si veda, ad es., anche il ms Meteore, Metam. 169, sec. XVII, f. 42r: N. A. Veis, 
Τὰ χειρόγραφα τῶν Μετεώρων. Κατάλογος περιγραφικὸς τῶν χειρογράφων κωδίκων τῶν 
ἀποκειμένων εἰς τὰς μονὰς τῶν Μετεώρων, v. 1, Τὰ χειρόγραφα τῆς Μονῆς Μεταμορφώσεως, 
Προλεγόμενα-προσθῆκαι L. Vranoussis – D. Z. Sofianos, Atene 21998, 199).

46. Goar, Εὐχολόγιον, 524 lin. 12.
47. Lampros, Κατάλογος, v. 1, 40 (: membr., del sec. XIII, col rinvio al cod. Konstam. 

37 [473], che rinvia a sua volta al cod. Konstam. 59 [495]).



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

274

Vale ora la pena di esaminare il contenuto dello stesso primo foglio 
recto, che, sganciato dal resto, consiste in una nota: una delle tante, tipiche, 
elaborate note autobiografiche di Theophilos, non priva di un suo humor, 
interessante, nel contesto cronologico della copia, anche se difficile da 
tradurre alla lettera.

Ms Konstam. 48 (484), f. 1r:

† Τὸ παρὸν εὐχολόγιον ἀφήνω (ἀφίνω cod.) εἰς τὸν ἐπισκόπον τοῦ 
τόπου ὅπου με φθάση ὁ θάνατος· να ἔλθη ἐπάνω μου (in margine: ἢ εἰς τὸν 
τάφον ὕστερον), νὰ βάλλη ἐπιτραχήλιον καὶ ὠμόφορον· νὰ διαβιβάση 
τὰ συγχωρητικὰ γράμματα, ὅσα ἔχω· καὶ τὴν συγχωρητικὴν εὐχὴν ὁποῦ 
ἔναι εἰς τοῦτο· καὶ τότε να τὸ ἐπάρη· εἰ δὲ οὐδὲν ἔλθη, νὰ μὴ τὸ λάβη· εἰ 
μὴ ἄλλος ἀρχιερεὺς ἢ πνευματικὸς ἐξ ἀνάγκης· ἐὰν γένη καὶ λειτουργήσει· 
καὶ πάντως ὁ ἐπίσκοπος ἢ πρῶτον ἢ ὕστερον (Tav. 3).

Come si cerca di interpretare, il santo dice che lascia il presente 
eucologio al vescovo del luogo in cui gli sopraggiungerà la morte, affinché 
venga su di lui – oppure dopo sulla tomba -, gli getti sopra stola e pallium, 
e trasmetta quante lettere di indulgenza lui abbia ed anche la preghiera di 
perdono, dove che sia per questo. E allora – dice - lo prenda (l’eucologio). 
Se però (il vescovo) non venisse affatto, non dovrà prenderlo (l’eucologio); 
in tal caso (se non [venisse]) (lo prendano) un altro alto prelato o anche un 
padre spirituale per necessità: se accadesse, celebri pure la funzione liturgica, 
malgrado sia sempre il vescovo, o prima o poi (sulla tomba) a celebrare.

In sostanza, l’interesse della nota consiste nella funzione ben precisa 
che il santo attribuisce al suo libretto di preghiere: servirsene per le sue 
proprie esequie che, assolutamente, andranno celebrate dalla massima 
autorità ecclesiastica. Da qui un attaccamento particolare che trapela per 
questo suo eucologio, da cui egli non intendeva, non poteva separarsi sino 
alla morte. Ricordiamo che il manoscritto è datato 1545/46, due anni prima 
della morte, e dunque questa nota si configura come una dichiarazione 
testamentaria, forse insolito che si trovi all’inizio e non a chiusura del libro 
di preghiere, ma la collocazione starebbe a dimostrare quanto egli ci tenesse 
che tale suo espresso desiderio fosse ben in evidenza e non potesse passare 
inosservato.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 275

Egli presagiva la fine. Tuttavia, tale sentimento non sembra impedirgli 
di pensare ancora a spostarsi per qualche dove che neppure lui sa. Dal 
1534 e ’35, secondo le sottoscrizioni rispettive del codice di Atene, EBE 
789 (ammesso che sia di suo pugno, ma se ne riparlerà) e di Cambridge, 
che abbiamo menzionato - ma avrebbe potuto esserci già da prima, visto 
che ci manca la documentazione dal 1523 a questi anni -, egli risiedeva nel 
κελλίον di San Basilio, e non risulta che si sia più mosso. La nota del nostro 
manoscritto, tuttavia, farebbe pensare che egli si sentiva ancora le forze 
necessarie per cambiare di luogo. In quegli ultimi due anni, peraltro, egli 
avrebbe trascritto ancora ben sette manoscritti, stando ai numeri 20-29 della 
lista di Politis, da cui bisogna tuttavia escludere i 27 e 28, rispettivamente 
Ivir. 787 (4907) e 786 (4906), non datati, la cui paternità, assieme a quella 
del cod. 795 (4915) del 1537, Chrysochoidis ha corretto in quella del copista 
Theodoros Ariologas48. Tutti questi esemplari presentano la formula classica 
Θεοῦ τὸ δῶρον καὶ Θεοφίλου πόνος49 con l’aggiunta dell’anno nella forma 
classica ἐν ἔτει … esibita anche nel nostro codice Konstamonitou.

Tra questi sette, però, non convince un’altra segnatura che Politis 
prende automaticamente dai Vogel-Gardthausen, e poi più recentemente 
anche Kontovàs: il codice Konstam. 10750. Il ms athonita di Lampros 
Konstam. 107, che porta il numero d’ordine di catalogo 543, non solo ha 
testi diversi e non ha alcuna sottoscrizione ma ha anche una cronologia 
diversa (sec. XIII). L’errore è comunque spiegabile: Vogel-Gardthausen 
attingevano agli Eucologi di Dmitrievskij (dove viene riportata pure la 
sottoscrizione di Theophilos), ricopiandone la cifra dell’ordine progressivo 
in lettere romane (CVII)51. Hanno però dimenticato di copiare il numero 
successivo dato dallo stesso Dmitrievskij così come hanno fatto per il CVIII 
(480 di Koutloumousiou)! Dmitrievskij dava con esattezza il numero di 
Konstamonitou che, appunto, è 48, il nostro manoscritto equivocato! Sembra 

48. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 537 e n. 30.
49. Di cui sono privi proprio i due manoscritti da escludere e il foglio incollato nell’Ivir. 

683 (4803), troppo poco per poter giudicare completa la sua annotazione.
50. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 371 (ms n° 21), con un punto interrogativo, e così 

ripetuto anche nel πίν. di p. 383; Vogel-Gardthausen, Schreiber, 147; Lampros, Κατάλογος, 
v. 1, 42; Kontovàs, Βιβλιογράφοι, 69.

51. A. Dmitrievskij, Opisanie liturgičeskich rukopisej chranjaščichsja v bibliotekach 
pravoslavnago Vostoka, v. 2, Εὐχολόγια, Kiev 1901, 791.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

276

strano che non se ne fosse accorto neanche il Politis, che pure ripete l’iter 
dei Vogel-Gardthausen attraverso Dmitrievskij, ma senza, evidentemente, 
andare a verificare.

 
Risolta, dunque, la coincidenza del contenuto (eucologio) e dell’anno 

(1546) tra un inesistente codice CVII e il nostro 48 (484), a gettar luce su 
questo eucologio non basta un’ulteriore, strana, coincidenza, che, piuttosto, 
potrebbe complicare le problematiche ad esso relative. Nella lista stesa da 
Theophilos delle sue trascrizioni fatte per l’amato monastero di Iviron, 
figura un εὐχολόγιον μικρόν. Nessun eucologio è stato ancora identificato 
dal Chrysochoidis (come neppure i due sinassari, i due irmologi ed uno dei 
due Πατερικά)52. Vero è, in questo caso, che due elementi sono a sfavore 
di una identificazione dell’eucologio elencato e non trovato con questo 
nostro eucologio: uno è la diversa data, essendo stata la lista trascritta nel 
1523, come si è detto; l’altro è la nota di possesso di un altro monastero, 
Konstamonitou e non Iviron, anche se quest’ultimo elemento non può avere 
ruolo determinante, considerata l’ampiezza di diramazione dei manufatti di 
Theophilos per la sua grande fama: potrebbe, piuttosto, giustificare come 
mai l’eucologio della lista non si trovi più in loco, a Iviron.

Il vero ostacolo è, invero, la cronologia discrepante.
Anche se, oltre a questi due eucologi, ne risulta solo un altro trascritto 

dal santo, il Koutloum. 48053, purtroppo consultabile solo all’Athos, quel 
che si può evincere da quest’unico nostro Konstam. 48 è che esso sembra 
indubbiamente oggetto di una affezione speciale da parte del suo trascrittore 
perché era l’ultimo (o tale egli era sicuro che fosse).

Volendo capirne di più, ci si potrebbe chiedere quale ruolo potrebbe 
avere quell’ultima parte fuori sommario. Tutta la parte precedente presenta 
regolare segnatura dei 14 fascicoli, al centro del margine inferiore di ogni 
primo foglio recto ed ultimo verso, mentre l’ultima ne è esente. Inoltre, essa 
è pure acefala, malgrado sia composta di otto fogli, e quindi si tratti di 
un apparente quaternione, di cui però attraverso il microfilm (visionato 
all’Istituto di Studi Patriarcali di Salonicco54) non è purtroppo possibile 

52. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 538.
53. Vogel-Gardthausen, Schreiber, 147 e Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 371-372 

(ms n° 23).
54. Πατριαρχικὸν Ἵδρυμα Πατερικῶν Μελετῶν, presso la Μονὴ Βλατάδων.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 277

verificare la struttura. Ci si può chiedere se la parte mancante sia andata 
perduta già nelle mani di Theophilos (partendo dal presupposto che sua sia 
la grafia) oppure posteriormente; ovvero se si tratti di un pezzo accorpato 
accidentalmente all’eucologio datato. Non hanno purtroppo avuto frutto 
neanche le ricerche per l’identificazione del testo, che sulle prime mi aveva 
fatto pensare ad una qualche diataxis della liturgia, un testo non inidoneo ad 
essere unito alle preghiere liturgiche55. Diverse volte Theophilos ha copiato 
questo genere di διατάξεις, specialmente quella di Philotheos Kokkinos 
patriarca di Costantinopoli, assieme ai testi liturgici, categoria che sembra 
essere tra le sue preferite, o che gli erano più richieste nell’ambito monastico 
per le esigenze dell’ufficiatura, a giudicare dalle nostre testimonianze56.

E comunque, un testo aggiunto e una scrittura diversificata rispetto a 
quella precedente, sono sufficienti per autorizzare l’ipotesi di due stesure/
copie cronologicamente distanti tra loro? Oppure una differenza di modulo 
rientra normalmente nelle abitudini grafiche di Theophilos?

Tale problema ci porta ad un esame più attento e completo della 
grafia di Theophilos, che dovrebbe confermare la paternità a lui anche 
dell’ultima parte. La grafia presentata dal primo blocco, quello munito di 
espressione cronica, è la sua variante più grossa, impaginata con una media 
di 15 righe. I contributi su Theophilos, di cui abbiamo parlato, di Politis 
e di Chrysochoidis, descrivono questa grafia come rientrante nel filone 
“liturgico” del XVI secolo, pur avendo una propria personalità57. Osserverei 
solo che proprio per questa sua spiccata personalità il termine “liturgico” 
andrebbe usato con una certa cautela. Grande, chiara e leggibile, questa di 

55. Il fatto che questo testo non risulti sul TLG esclude che si tratti di un testo patristico, 
e l’impossibilità di confronti con altri codici della produzione teofilea ci preclude la strada ad 
altri tentativi di identificazione.

56. Sul totale dei codici da lui trascritti sinora ufficialmente noti, le liturgie vere e 
proprie (e διατάξεις della liturgia) ricorrono con una frequenza che arriva al 53%. Per il 
resto si tratta della consueta produzione monastica, e quindi ogni altro tipo di libro liturgico, 
come il Triodio, l’Ottaeco, i Menologi o i Πανηγυρικά, Ἀκολουθίαι varie, e poi Θηκαρᾶς, 
Λαυσαϊκόν, omelie, inni, vite di santi ecc.

57. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 378; Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ 
ἐργαστήριο, 538. Per quanto riguarda questo filone di minuscola, e inoltre in epoca post-
bizantina, se ne è ampiamente discusso in Agati, Παλαιογραφικά, 12 n. 5 e Ead., Un copista 
greco della dominazione ottomana: Δανιήλ, da due manoscritti del Museo Bizantino e Cristiano 
di Atene, Scriptorium 67/1 (2013), 1-50 (in corso di stampa).



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

278

Theophilos, leggermente inclinata verso destra, si distingue notevolmente 
dalla massa di scritture liturgiche metabizantine per un particolare aspetto 
rapido e slanciato, un poco corsiveggiante, con lettere poco legate e di forma 
allungata, a volte un po’ appuntita, ed un singolare scatto verso sinistra: 
si vedano ad esempio la coda del kai abbreviato, o la punta del gamma 
minuscolo o anche del ny moderno, assai caratteristico. Il tau è alto, a 
bandierina, e lega ad es. col secondo braccio di omega, che è sempre aperto e 
può essere legato all’accento circonflesso; è invece chiuso, stretto e allungato 
il theta; il beta a cuore ha la verticale pronunciata in basso; phi è basso; pi può 
ricorrere sia minuscolo che maiuscolo, caratterizzandosi rispettivamente 
con un tratteggio unificato nei due cerchi che finiscono per non chiudere 
al centro, e molto tendente invece a chiudere in alto, quasi a punta. Non 
sfugge, inoltre, una forma arcuata, come disegnata intenzionalmente, della 
virgola, accompagnata dalla mano sino alla fine nel suo tracciato. Non 
mancano poi aspetti propriamente corsivi, come le desinenze abbreviate 
di - ων, - ας e tutti i legamenti di epsilon, alto e legato a pi maiuscolo, o 
anche “ad asso di picche” con rho aperto. Questa è la variante esibita dalla 
maggior parte delle sue trascrizioni, che abbiamo verificato sia attraverso le 
riproduzioni esistenti e sia attraverso la visione dei microfilms disponibili 
allo stesso Istituto di Studi Patriarcali, mentre de visu è stato studiato il 
cod. Vaticanus gr. 2545, Menologio mal ridotto, acefalo e mutilo, privo 
di indicazioni cronologiche, di attuali ff. 29658. Lievi differenze tra questi 
esemplari possono semmai riguardare l’aspetto più arioso o più fitto (così 
ad es. si presenta nel ms Pantel. 421 (5928) del 1545, con un’impaginazione 
di 24 righe59), oppure più ordinato o meno (disordinato, per es., appare nel 
ms Ivir. 519 (4639) del 154260).

58. Repertorium der griechischen Kopisten 3. Teil, A., 92 (n° 231). Il codice fa parte 
dell’ultimo gruppo di 131 codici ancora fuori catalogo del fondo vaticano, per lo più acquisiti 
sotto il pontificato di Pio XI, e in particolare viene dalla collezione di Louis Petit (1868-1927). 
In attesa dell’aggiornamento, da parte di S. J. Voicu, dell’inventario di P. G. Nikolopoulos, 
L’inventario dei codici vaticani greci 2404-2631, ΕΕΒΣ 35 (1966-1967), 129-131, cf. Guida 
ai fondi manoscritti, numismatici, a stampa della Biblioteca Vaticana, a cura di F. D‘Aiuto 
e P. Vian, v. 1, Dipartimento manoscritti [StT 466], Città del Vaticano 2011, 608.

59. Vogel-Gardthausen, Schreiber, 147; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 371 (ms n° 
16); Lampros, Κατάλογος, v. 2, 372.

60. Vogel-Gardthausen, Schreiber,147; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 370 (ms n° 
12); Lampros, Κατάλογος, v. 2, 162.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 279

Ora, tutte queste caratteristiche, compresa la forma della virgola, non 
appaiono modificate neanche quando la mano si presenta di modulo inferiore: 
potremmo per intenderci definirla “liturgica” b rispetto alla “liturgica” a, se 
convenzionalmente accettiamo il termine di “liturgica”. Così si presenta ad 
es. il ms Iviron 834 (4954) del 151461, o anche il Iviron 809 (4929) del 151862. 
E non c’è dubbio che il nostro ultimo fascicolo sia vergato in questa variante 
“minore”, e che quindi vada imputato al santo. Sia sufficiente osservare le 
morfologie inconfondibili del kai tachigrafico con la coda che va a sinistra, 
e poi di pi, tau, phi ecc., di cui si è appena parlato.

Chrysochoidis parla però anche di una seconda variante, “filologica”, 
di Theophilos, densa e liberamente inclinata a destra63. Forse intende quella 
dei primi codici sottoscritti con nome Theodosios, come l’Ivir. 436 (4556), 
del 1512/1364, o anche l’Ivir. 279 (4399), del 151365. Aggiungerei, piuttosto 
piccola nei nuclei (ma non tanto nelle aste che rimangono slanciate), assai 
di più persino rispetto alla variante b della prima scrittura. Tale fenomeno 
si presenta accentuato oltremisura proprio nel codice di Atene EBE 789 
più volte citato, proveniente dal celebre monastero tessalo del Dousikon66, 
in cui la minuscola grafia, spezzata e saltellata, sembra talmente diversa da 
far pensare ad una mano differente (Tav. 4a-b). Ma è veramente lui? L’asse 
è dritto più che pendente a destra, le aste sono tozze (cf. beta, gamma, my, 
ecc.), mancano le punte tipiche di Theophilos (ad es. si veda la differenza 
nella legatura epsilon-rho ad “asso di picche” o anche epsilon-pi, con la 
cupoletta a fungo). Non corrisponde neanche la formula conclusiva, che in 
questo caso dice Τλήμωνος ῥακώδους καὶ ἐν ἱερομονάχοις ἐλαχίστονος 
Θεοφίλου πόνος. Certo, sarebbe singolare trovare un altro copista che si 
firma Theophilos con il theta aperto come lo fa il Nostro e la stessa forma 

61. Sul quale cf. nn. 11, 12 e anche 19; Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 
540-541 cit. (ms n° 4) e 560 (πίν. 15).

62. Ibid., 542 (ms n° 7) e 564 (πίν. 19).
63. Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 538.
64. Ibid., 539 (ms n° 1) e 558 (πίν. 13).
65. Ibid., 539-540 (ms n° 2) e 559 (πίν. 14); cf. poi 540, sugli errori del Lampros.
66. Nella diocesi di Triccala, fu fondato da s. Bessarione nel 1515. Cf. S. Kokkinis, Τὰ 

μοναστήρια τῆς Ἑλλάδος, Atene 21999, 29-31, e, tra i vari contributi di Dimitri Sofianos e di 
Fotis Dimitrakopoulos, oltre a quelli citati in n. 30, specialmente Sofianos – Dimitrakopoulos, 
Χειρόγραφα τῆς Μονῆς Δουσίκου, citato in n. 45.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

280

allungata e stretta di phi (solo nel colofone!), e per di più a lui coevo, 
ma, pur avendo visionato quasi tutti i codici teofilei elencati dai Vogel-
Gardthausen, non ho trovato alcun esempio simile (forse presente nel dossier 
ancora inedito di Chrysochoidis?). Per tale ragione si preferisce lasciare, 
al momento, in sospeso la questione di paternità di questo unicum della 
Biblioteca Nazionale di Atene.

Ci si concentri, invece, sulle varianti a e b, più grande e più piccola, 
della prima grafia di cui sopra.

Tornando al nostro eucologio, ed esaminando adesso la formula 
di sottoscrizione usata, nell’identico grosso modulo del testo, e la sua 
articolazione su tre righe, si trova che anch’essa è perfettamente consona 
ad un suo – per così dire – standard. Si può rinviare al ms Ivir. 783 (4903), 
Liturgia di Crisostomo67, o al Pantel. 418 (5925), Liturgie anch’esso su 15 
righe68, ambedue del 1542; o al già menzionato Pantel. 421 (5928), Philotheos, 
Diataxis della liturgia del 154569, o al Meteore, Metam. 570, Liturgie e Diataxis 
di Philotheos70, tutti con identica presentazione di colofone, mentre molto 
simile questa tipologia di colofone si presenta nel codice Esfigm. 162 (2175), 
sempre del ’45 e con lo stesso testo di Philotheos71. Ma ancora, attraverso 
le riproduzioni esistenti, sorprendente è l’analogia col codice liturgico 
Dousikon 1172, f. 86v in cui il santo conclude la sua trascrizione con la 
medesima orazione dei κόλυβα del nostro ed un’impaginazione che sembra 
quasi una fotocopia del nostro f. 104v (Tav. 5); impostazione della pagina 
verso che si ripete in modo molto affine anche negli altri due manoscritti 
liturgici delle Meteore Barlaam 75, quasi coevo (1546/7), f. 91v (Tav. 6)73, e 

67. Vogel – Gardthausen, Schreiber, 147; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 370 (ms n° 
11); Lampros, Κατάλογος, v. 2, 225.

68. Vogel-Gardthausen, Schreiber, 147; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 370 (ms n° 
13); Lampros, Κατάλογος, v. 2, 372.

69. Cf. sopra, n. 59.
70. Cf. Veis, Χειρόγραφα τῶν Μετεώρων, v. 1, 596.
71. Vogel-Gardthausen, Schreiber, 147; Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 371 (ms n° 

17); Lampros, Κατάλογος, v. 1, 189.
72. Già menzionato a n. 45 per analogie testuali col nostro codice.
73. N. Veis, Χειρόγραφα τῶν Μετεώρων, v. 2, Tὰ χειρόγραφα τῆς Μονῆς Βαρλαάμ, 

Athina 1984, 83-84 e πίν. 79.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 281

Barlaam 77, di qualche anno anteriore (1541/2), differenza cronologica che 
evidenzia la lieve differenza, questa volta, di impaginazione (Tav. 7)74. 

Identica in tutti è la grande variante grafica.
Ritornando al nostro codice, tale variante sembra cambiare, come 

si è più volte detto, nella pagina affrontata, col testo extra-sommario, 
acefalo. Nel tentativo di rispondere ai quesiti posti più sopra, si riprenda 
proprio il summenzionato cod. Barlaam 75. Sofianos riproduce nel πίν. 79 
i ff. 91v (con la sottoscrizione) e 92r per mostrare che «τὰ ἐν φ. 92α-100β 

φαίνονται γεγραμμένα ὑπὸ χειρὸς διαφόρου τῆς τοῦ Θεοφίλου». La stessa 
impressione, lo stesso equivoco sulla stessa mano, l’impatto è identico: la 
scrittura del f. 92r, a ben guardarla, conserva una somiglianza stretta con 
la liturgica di Theophilos, ovvero è la stessa, allo stesso identico modo del f. 
105r rispetto al 104v nel nostro eucologio. Abbiamo dunque, in ambedue i 
casi, da parte del medesimo scrivente, due diversi approcci alla liturgica, che 
perde la sua prerogativa di “grande e leggibile” facendosi piccola e rapida, 
ma mantenendo la sua identità nelle forme e legature; e, in ambedue i casi, 
tale “scivolamento” avviene dopo la sottoscrizione, subito nel foglio recto 
affrontato, con un contenuto che sembra integrare quello precedente. Questa 
perfetta analogia di articolazione grafico-testuale tra il codice delle Meteore 
(ma non solo) e il nostro, corrobora la supposizione che la mano è la stessa 
e non un’altra.

Ma si auspica di poterlo confermare anche per casi meno sicuri. Tale 
è il Dousikon 11, dove andrebbe approfondita con un confronto diretto tra 
gli esemplari l’analisi paleografica dei fogli che seguono a quello sottoscritto 
dal santo di cui s’è detto, i ff. 87r-88v (Letture evangeliche della domenica 
di Pasqua), dagli autori del catalogo attribuiti col punto interrogativo al 
monaco discepolo Isaac75. Questa seconda mano, infatti, a parte il modulo 
ridotto, presenta una rotondità dei nuclei che sembrano piuttosto, a nostro 
avviso, richiamare la piccola e saltellante grafia del ms EBE 789 più volte 
discusso. Potrebbe dunque, l’esame di questo caso, portare a soluzione 
l’identificazione di quella insolita variante, riconoscendone finalmente 
la definitiva paternità a Theophilos? Va ricordato che anche quel codice 
di Atene proviene dal monastero tessalo del Dousikon, e visto in questo 
contesto ciò non sembra affatto irrilevante.

74. Ibid., 85 e πίν. 81.
75. Sofianos–Dimitrakopoulos, Χειρόγραφα τῆς Μονῆς Δουσίκου, 26.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

282

Allo stato attuale delle nostre conoscenze, comunque, si può intanto 
concludere che l’aggiunta di un testo integrativo con modulo più piccolo a 
un libro “compiuto” e “firmato” sembra essere una prassi frequente e anzi 
naturale di Theophilos. Meglio, può affermarsi che egli usa volentieri un 
duplice registro della sua liturgica (o eventualmente un radicale duplice 
registro della sua mano). 

Inoltre, a quanto pare, senza alcuna discriminazione cronologica.
In sostanza, la sua mano non sembra mostrare una vera, o grossa 

evoluzione attraverso il tempo, a meno che si consideri come primo stadio 
la variante “filologica” di Chrysochoidis; questa, in effetti, non mi risultava 
più adottata dopo gli anni Venti, fatta salva l’eccezione del (dubbio) codice 
di Atene del 1534 che adesso il Dousikon 11, vicino all’anno di decesso del 
copista, rimetterebbe in discussione. 

Ad ogni modo, la certezza paleografica che il nostro eucologio 
equivocato è tutto di mano di Theophilos non risolve il quesito che tali 
fogli pongono da un punto di vista contenutistico e strutturale, o storico; 
l’analogia col manoscritto emblematico delle Meteore e con gli altri sopra 
rievocati non comprende, purtroppo, anche la mutilazione del testo che qui 
comincia dopo la sottoscrizione.

Alla fine di questa discussione, sarebbe stato mio desiderio dare, per 
ricapitolare, una nuova lista congiunta, in ordine cronologico, di tutti 
gli esemplari sinora conosciuti di Theophilos, con i relativi riferimenti 
bibliografici, nell’attesa che altri vengano resi noti dalle ricerche di 
Chrysochoidis.

I colleghi e amici greci, tuttavia, dell’Istituto storico del Centro 
Nazionale delle Ricerche di Atene (E.I.E.), Kriton Chrysochoidis, 
per l’appunto, e Zisis Melissakis, mi informano che numerose altre 
testimonianze sono loro emerse nel corso dei loro viaggi sulla Sacra 
Montagna, anche in materiale documentario oltre che librario, e che 
verranno rese pubbliche. Li ringrazio pertanto per non avermi scoraggiato 
in questa mia imprevista e imprevedibile incursione e per averla accolta 
nel periodico del loro Istituto, e per chiudere mi limito a ricordare solo in 
sintesi la situazione attuale relativa all’ammontare degli esemplari noti di 
Theophilos.

Dopo i 20 manoscritti riportati sotto il nome Theophilos dai Vogel-
Gardthausen, 29 esemplari sono stati successivamente elencati dal Politis 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 283

(meno tre che erano in realtà di un altro copista76) di cui sei nuovi 
rispetto ai Vogel-Gardthausen77; uno inedito è stato aggiunto nel 1982 dal 
Kontovàs; quindi 13 del solo monastero di Iviron dal Chrysochoidis, sei col 
nome Theodosios di cui solo due in Vogel-Gardthausen, e sette col nome 
Theophilos, di cui cinque nuovi più sei mss frammentari78. Tutti questi vanno 
integrati: a) col Vat. gr. 2545 segnalato nel Repertorium der griechischen 
Kopisten 3 (non comparendo alcun nuovo esemplare nel Repertorium der 
griechischen Kopisten 1); b) con sei tra i manoscritti sparsi segnalati in 
cataloghi (Monasteri delle Meteore Metamorfosi79 e Barlaam80, Monastero 
citato del Dousikon81); e, infine, c) con il nostro eucologio equivocato di 
Konstamonitou: per un totale di 44 manoscritti più sei frammenti di codici.

76. Cf. sopra, 275 e n. 48.
77. Politis, Ἁγιορεῖτες βιβλιογράφοι, 368-370, 372-373 (mss n° 4, 7, 10, 25, 26, 29).
78. Un particolare curioso: nella lista di Chrysochoidis figura il codice datato di Atene, 

Loverdou 74, Cicli lunari ecc., del 1513/4 (Chrysochoidis, Tὸ βιβλιογραφικὸ ἐργαστήριο, 
540 [ms n° 3]), che non mi è risultato più reperibile nella collezione privata Loverdou, da 
me visitata nel 2007, e neppure nel Museo Cristiano e Bizantino di Atene dove molti di quei 
codici sono passati, oltre che all’Archivio Greco Letterario e Storico (EΛΙΑ) e all’Archivio 
Storico e Paleografico dell’Istituto Culturale della Banca Nazionale di Grecia (MIET). Sullo 
stato della situazione Loverdou, compresi i codici che non si trovano più, cf. J.-M. Olivier, 
Répertoire des bibliothèques et des catalogues de manuscrits grecs de M. Richard [Corpus 
Christianorum], Turnhout 31995, 115 s.

79. Meteore, Metam. 570 e 645 (parte α’); Veis, Χειρόγραφα τῶν Μετεώρων, v. 1, 
rispettivamente 595-596 cit., e 698.

80. I codici 75 e 77, di cui sopra, nn. 73 e 74.
81. Mss 13 del 1542/3, 11 già discusso, del 1545/6, e 7 del 1547/8; Sofianos–

Dimitrakopoulos, Χειρόγραφα τῆς Μονῆς Δουσίκου, rispettivamente 30-32, 26-28, 18-21 
(a p. 21 bibliografia su Theophilos).



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

284

Tav. 1. Atene, EBE 246, f. 20v. Mano di Kyrillos di Naupatto.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 285

Ta
v.

 2
. A

th
os

, K
on

st
am

. 4
8 

(4
84

),
 f

f. 
10

4v
-1

05
r.

(M
ic

ro
fi

lm
 d

el
 Π

ατ
ρι

α
ρχ

ικ
ὸν

 Ἵ
δρ

υμ
α

 Π
ατ

ερ
ικ

ῶ
ν 

Μ
ελ

ετ
ῶ

ν)
.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

286

Tav. 3. Athos, Konstam. 48 (484), f. 1r.
(Microfilm del Πατριαρχικὸν Ἵδρυμα Πατερικῶν Μελετῶν).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 287

TAV. 4. a. Atene, EBE 789, f. 44v.

TAV. 4. b. Atene, EBE 789, f. 164r.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

288

T
A

V
. 5

. D
ou

si
ko

n,
 c

od
. 1

1,
 f

f. 
86

v-
87

r
( S

o
f

ia
n

o
s–

D
im

it
r

a
k

o
po

u
l

o
s,

 Χ
ει

ρό
γρ

αφ
α 

τῆ
ς 

Μ
ον

ῆς
 Δ

ου
σί

κο
υ,

 π
ίν

. 2
3)

.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 289

T
A

V
. 6

. M
et

eo
re

, B
ar

la
am

 7
5,

 f
f. 

91
v-

92
r

(V
e

is
, Χ

ει
ρό

γρ
αφ

α 
τῶ

ν 
Μ

ετ
εώ

ρω
ν,

 v
. 2

, π
ίν

. 7
9)

.



Maria Luisa Agati

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 265-291

290

T
A

V
. 7

. M
et

eo
re

, B
ar

la
am

 7
7,

 f
f. 

25
v-

26
r

(V
e

is
, Χ

ει
ρό

γρ
αφ

α 
τῶ

ν 
Μ

ετ
εώ

ρω
ν,

 v
. 2

, π
ίν

. 8
1)

.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 265-291

Un Manoscritto Equivocato del Copista Santo Theophilos († 1548) 291

Ένα Λανθάνον Χειρόγραφο του Γραφέα Θεόφιλου († 1548)

Ἡ μελέτη ἐπικεντρώνεται στὴν ἐπανόρθωση τῆς - ἕως τώρα ἐσφαλμέ
νης - ἀπόδοσης τῆς ἀντιγραφῆς τοῦ ἁγιορειτικοῦ κώδ. Κωνσταμονίτου 
48 (Εὐχολόγιο τοῦ ἔτους 1545/6). Μὲ βάση τὸ κωδικογραφικό του 
σημείωμα, ποὺ εἶχε διαφύγει τῆς προσοχῆς τῶν ἐρευνητῶν, τὸ χειρόγραφο 
αὐτὸ πρέπει νὰ ἀποδοθεῖ ὄχι στὸν Κύριλλο τὸν Ναυπάκτιο, ἀλλὰ στὸν 
διάσημο γραφέα καὶ ὅσιο Θεοδόσιο-Θεόφιλο, ποὺ ἐργάσθηκε κυρίως 
στὴ Μ. Ἰβήρων μεταξὺ τοῦ 1513 καὶ 1548. Ἀπὸ τὸ πλούσιο κείμενο τοῦ 
Βίου του διατρέχουμε τὶς κυριότερες φάσεις τῆς ζωῆς του, λαμβάνοντας 
ὑπόψιν τὶς συμβολὲς τοῦ Λίνου Πολίτη καὶ τοῦ Κρίτωνα Χρυσοχοΐδη, σὲ 
μία προσπάθεια νὰ κατανοήσουμε ὀρθὰ τὸν κώδικα, τοῦ ὁποίου δίνεται 
μία ἀκριβὴς περιγραφή, καὶ ἀπὸ τὸν ὁποῖο δημοσιεύεται, μεταξὺ ἄλλων, 
καὶ ἕνα ἐνδιαφέρον αὐτοβιογραφικὸ σημείωμα τοῦ ὁσίου. Ὁ κώδικας 
θέτει διάφορα προβλήματα, ποὺ συζητοῦνται, ἐνῶ καθίσταται φανερὴ 
ἡ ἀνάγκη μιᾶς παλαιογραφικῆς ἐξέτασης τῆς γραφῆς τοῦ Θεόφιλου ὑπὸ 
τὸ φῶς νέων στοιχείων.





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Κωνσταντίνος Τσουρής

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 
(9ος – 15ος Αιώνας)

Σύμφωνα με το Περὶ στρατηγίας, έργο ανωνύμου συγγραφέως του τέλους 
της αρχαιότητος, ο πρώτος όρος που έπρεπε να ικανοποιεί μια θέση για 
να επιλεγεί ως τόπος ιδρύσεως οικισμού ήταν η ασφάλεια1. Ο δεύτερος 
όρος ήταν η εξασφάλιση υδρεύσεως2. Από την άποψη αυτή ασφαλής 
ήταν ο οικισμός, του οποίου οι διαθέσιμες πηγές υδάτων δεν ήταν μόνον 
επαρκείς, αλλά και η άντλησή τους αβλαβής. 

Κατά την αρχαιότητα συνήθης τρόπος υδρεύσεως οικισμού ήταν η 
μεταφορά υδάτων από ανανεώσιμες πηγές3. Η μεταφορά εξασφαλιζόταν 
με υπόγειο, επίγειο ή υπέργειο υδραγωγείο ή με συνδυασμό δύο ή και των 
τριών από τις προηγούμενες μεθόδους. Ωστόσο κατά τη μέση και ύστερη 
βυζαντινή περίοδο δεν φαίνεται να κατασκευάστηκαν νέα υδραγωγεία. 
Λιγοστές μεγάλες πόλεις εξακολούθησαν να χρησιμοποιούν, να συντη
ρούν και να επισκευάζουν τα υδραγωγεία που είχαν κατασκευαστεί 
μέχρι το τέλος της αρχαιότητος4. Ενδείξεις για την ύπαρξη συστημάτων 

1. Ανωνύμοσ, Περὶ στρατηγίας, ι΄ 3-5, εκδ. G. Dennis, Three Byzantine Military 
Treatises [CFHB 25], Washington D.C. 1985, 30. Πρόκειται για έργο χρονολογούμενο 
πιθανώς στη βασιλεία του Ιουστινιανού Α΄ (527-565)· βλ. σχετικά Dennis, Treatises, 2-3.   

2. Ανωνύμοσ, Περὶ στρατηγίας, θ΄ 37-38, 30 και ι΄ 6-11, 30.
3. Σχετική βιβλιογραφία και ποικίλες απόψεις: ODB, τ. 1, 145, λήμμα Aqueduct  (C. Foss) 

και τ. 3, 2191, λήμμα Water (A. Kazhdan)· Χ. Μπούρας, Πολεοδομικά των μεσοβυζαντινών 
και υστεροβυζαντινών πόλεων, ΔΧΑΕ περίοδος Δ΄ 20 (1998), 90· Χ. Μπουρασ, Απόψεις των 
βυζαντινών πόλεων από τον 8ο έως τον 15ο αιώνα, στο: Οικονομική ιστορία του Βυζαντίου 
από τον 7ο έως τον 15ο αιώνα, γεν. επιμ.  Α. Λαϊου, τ. 2, Αθήνα 2006, 202, 224-227.

4. Για την Κωνσταντινούπολη, βλ. J. Crow – J. Bardill – R. A. Bayliss, The water 
supply of Byzantine Constantinople [JRS Monograph 11], London 2008· C. Mango, The 



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

294

μεταφοράς υδάτων ή πληροφορίες πηγών για κατασκευή υδραγωγείων 
από τον 9ο μέχρι τον 15ο αιώνα παραμένουν σπάνιες και δεν έχουν 
μελετηθεί συστηματικά5. Στην εικόνα αυτή εντυπωσιακή εξαίρεση 
αποτελούσαν μερικά μοναστηριακά υδραγωγεία6.

Καθώς οι οικισμοί της μέσης και ύστερης βυζαντινής περιόδου 
βρίσκονταν ως επί το πολύ σε υψώματα, η μεταφορά υδάτων με υδραγωγείο 
καθίστατο αδύνατη για τις τεχνικές δυνατότητες του μεσαίωνος. Το 
πρόβλημα της υδρεύσεως ενός οικισμού αντιμετωπιζόταν 1. με την 
άντληση από παρακείμενες ανανεώσιμες πηγές (ποτάμια, λίμνες, πηγές) 
εκτός οχυρώσεως7 ή 2. με την άντληση από πηγές8 και την κατασκευή 
κοινοχρήστων και ιδιωτικών (στις τελευταίες συμπεριλαμβάνω και τις 

water supply of Constantinople στο: Constantinople and its hinterland (Papers from the 
Twenty-seventh Spring Symposium of Byzantine Studies, Oxford, April 1993), εκδ. C. 
Mango – G. Dagron, Cambridge 1995, 9-18· για τη Θεσσαλονίκη, βλ. Γ. Ταμιωλάκης, Η 
ιστορία της ύδρευσης της Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 1985. 

5. Η πληροφορία για κατασκευή υδραγωγείου στη Θήβα τον 12ο αιώνα από τον 
μητροπολίτη της, Ιωάννη Καλοκτένη, προέρχεται από Βίο του, ο οποίος δεν έχει γνωρίσει 
επιστημονική δημοσίευση· βλ. σχετικά Ch. Bouras, City and village: Urban design and 
architecture, στο: XVI Internationaler Byzantinisten Kongress, Akten, JÖB 31/Ι.2 (1981),  
643· Β. Δελβινακιώτης, Η Θήβα κατά τον ΙΒ΄ μ. Χ. αιώνα και ο μητροπολίτης Ιωάννης 
ο Καλοκτένης (Α΄ Διεθνές Συνέδριο Βοιωτικών Μελετών, Θήβα, 10-14 Σεπτεμβρίου 
1986), Επετηρίς της Εταιρείας Βοιωτικών Μελετών, 1/1 (1988), 705.  Όσον αφορά στο 
υδραγωγείο του Μυστρά, δεν βλέπω τι αποδεικνύει ότι είναι έργο της υστεροβυζαντινής 
περιόδου και όχι της β΄ βενετοκρατίας ή της β΄ τουρκοκρατίας. Για την ύδρευση του 
Μυστρά, βλ. Σ. Αρβανιτόπουλος, Όψεις της καθημερινής ζωής σε μια υστερο-βυζαντινή 
πολιτεία. Η περίπτωση του Μυστρά, Διαχρονία 31 (1997), 17-21.

6. Υδραγωγεία κατασκευάστηκαν π.χ. στις Μονές Μεγίστης Λαύρας και Σιμωνόπετρας 
στον Άθωνα, Κοσμοσωτείρας στη Βήρα, Αγίου Ιωάννου του Προδρόμου στον Ιορδάνη 
(Παλαιστίνη), Ταξιαρχών (Παλαιά) στην Αιγιάλεια.  

7. Οι περισσότεροι βυζαντινοί οικισμοί βρίσκονταν δίπλα ή πολύ κοντά σε υδάτινα 
ρεύματα. 

8. Πάνω στα υψώματα, στα οποία βρίσκονταν στη συντριπτική τους πλειονότητα οι 
βυζαντινές οχυρώσεις, ήταν σχεδόν αδύνατον να εντοπισθούν πηγές. Οι εξαιρέσεις ήταν 
σπάνιες, αλλά πάντως υπήρχαν: ο Νικήτας Χωνιάτης αναφέρεται στην αρχαία Πειρήνη 
κρήνη στον Ακροκόρινθο· Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ διήγησις, εκδ. Ι. A. van Dieten 
[CFHB 11/1], Berlin-New York 1975, 75.64-65· για την κρήνη, βλ. R. Stillwell, Upper 
Peirene, στο: C. W. Blegen – O. Broneer –  R. Stillwell – A. R. Bellinger, Acrocorinth. 
Excavations in 1926 [Corinth III.I], Cambridge, Massachusetts 1930, 31-49.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 295

μοναστηριακές) δεξαμενών ομβρίων υδάτων9 εντός οχυρώσεως. Σε καιρό 
πολέμου οι ανάγκες καλύπτονταν μόνον από τις δεξαμενές, καθώς η 
προσέγγιση των υδάτων εκτός οχυρώσεως ήταν άκρως επικίνδυνη. Η 
αβλαβής άντληση υδάτων από ανανεώσιμες πηγές ήταν επομένως ζήτημα 
επιβιώσεως ενός οικισμού. Αυτό μπορούσε να επιτευχθεί με διάφορες 
μεθόδους. Ένας τρόπος ήταν η κατασκευή υπογείων ή ημιυπογείων 
σηράγγων ή καλυμμένων διαδρόμων, κατά τμήματα υπογειοποιημένων, 
από τα τείχη μέχρι τα νερά (υδάτινο ρεύμα, πηγή ή δεξαμενή)10. Πρόκειται 
για κατασκευές λαξευτές, κτιστές ή κατασκευές που εμφανίζουν 
συνδυασμό των δύο ανωτέρω τεχνικών. Στην περίπτωση αυτή δεν 
έχουμε να κάνουμε με οχυρωματικό έργο (ούτε ο διάδρομος ούτε η θέση 
συγκεντρώσεως των υδάτων ήταν με οποιονδήποτε τρόπο οχυρωμένη, 
απλώς καταβαλλόταν προσπάθεια –όχι πάντοτε απολύτως επιτυχής– να 
είναι αφανή), με άλλα λόγια η ύπαρξη ή όχι δεν επηρέαζε άμεσα σε τίποτε 
τις αμυντικές δυνατότητες της οχυρώσεως. Για το λόγο αυτό τα σχετικά 
παραδείγματα εξετάζονται σε άλλη εργασία. Ένας άλλος τρόπος ήταν 
η επέκταση της οχυρώσεως μέχρι την πηγή αντλήσεως και ένας τρίτος η 
κατασκευή βραχίονα του τείχους, ο οποίος κατέληγε σε πύργο επί της πηγής 
των υδάτων. Εξ όσων γνωρίζω, τη μοναδική μέχρι σήμερα εργασία για τα 
ζητήματα αυτά οφείλει η έρευνα στον Ν. Μουτσόπουλο11. Το αντικείμενο 
της παρούσης εργασίας είναι οι δύο τελευταίες περιπτώσεις12. Έμφαση 
δίδεται στα παραδείγματα της Αδριανουπόλεως και του Διδυμοτείχου, 
τα οποία πρακτικά είναι άγνωστα στην έρευνα. 

9. Μπουρασ, Απόψεις των βυζαντινών πόλεων, 202, 224. 
10. Ρεντίνα, Červen, Άμαστρις, Αμάσεια, Κολωνεία, ίσως Μήδεια. O Sl. Ćurčić, 

Architecture in the Balkans from Diocletian to Süleyman the Magnificent, c. 300-1550, New 
Haven-London 2010, 477 αναφέρει επίσης την περίπτωση του Βερατίου ως «guarded access 
to water supplies». Στο Βεράτι δεν μπόρεσα να πραγματοποιήσω αυτοψία και επομένως 
δεν έχω ιδίαν αντίληψη της μορφής της προσβάσεως.

11. N. Moutsopoulos, Pensées et observations à l’occasion des fouilles archéologiques 
récentes à la Grande Laure aux pieds de Tzarevetz à Veliko Tirnovo. Tours rondes et passages 
souterrains aux fortifications médiévales, BalkSt 26 (1985), 3-9· βλ. επίσης Ν. Μουτσόπουλος, 
Ρεντίνα ΙΙ. Το βυζαντινό κάστρο της Μυγδονικής Ρεντίνας. Η οχύρωση και η ύδρευση 
του οικισμού, Αθήνα 2001, 150-161.

12. Η παρούσα μελέτη αντλεί από τις εργασίες του γράφοντος «Η οχύρωση του 
Διδυμοτείχου», «Η ύδρευση του βυζαντινού οικισμού του Διδυμοτείχου» και «Οι 
Βυζαντινοί και το νερό», που είναι υπό δημοσίευση ή ετοιμάζονται για δημοσίευση.  



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

296

Επέκταση της οχυρώσεως μέχρι τα νερά

α. Αθήνα
Στην Ακρόπολη των Αθηνών μετά τον 6ο αιώνα ανακάλυψαν εκ 

νέου τις δυνατότητες της Κλεψύδρας μόλις κατά τον 10ο-11ο αιώνα13. Οι 
de la Roche, στα μέσα του 13ου αιώνα ή αργότερα, κατασκεύασαν τείχος 
το οποίο περιέκλεισε την Κλεψύδρα και την ενσωμάτωσε στο κάστρο 
της Ακροπόλεως και πραγματοποίησαν συμπληρωματικές εργασίες για 
τη διαμόρφωση προσβάσεως από την Ακρόπολη (προς το φρέαρ)14. 

β. Διδυμότειχο
Το δεύτερο παράδειγμα βρίσκεται στο κάστρο του Διδυμοτείχου. Η 

οχύρωση του οικισμού κτίστηκε σε βραχώδη λόφο με απότομες, σχεδόν 
απροσπέλαστες πλαγιές, δίπλα στον Ερυθροπόταμο, παραπόταμο του 
΄Εβρου (εικ. 1). Το τείχος παρακολουθεί τη διαμόρφωση του εδάφους και 
υψώνεται στο φρύδι του λόφου. Στην πλευρά του λόφου που βρίσκεται 
δίπλα στον Ερυθροπόταμο, δύο βραχίονες του τείχους ξεκινούσαν από 
τη βάση του απότομου βραχώδους υψώματος, κατέβαιναν στην κοίτη του 
ποταμού και εκεί παράλληλα προς αυτήν χωρούσε το ποτάμιο τείχος, 
που ένωνε τα άκρα των δύο βραχιόνων. ΄Ετσι κατά μήκος του ποταμού 
και δίπλα του διαμορφωνόταν μια περίπου τετράπλευρη προέκταση 
της οχυρώσεως, η οποία προέκταση ένωνε το ύψωμα, που είχε απότομη 
περιφέρεια, με τα πεδινά και το ποτάμι. 

Το έργο αυτό κατασκευάστηκε πρωτίστως για να εξασφαλίσει την 
κάθοδο των κατοίκων στον Ερυθροπόταμο και δεν σχετίζεται άμεσα 
με την αμυντική θωράκιση του οικισμού. Με την επέκταση αυξανόταν 
ο οχυρωμένος χώρος που διέθετε ο οικισμός, αλλά αυτή δεν αύξανε 
τις αμυντικές δυνατότητες του οικισμού άμεσα. Είτε υπήρχε είτε όχι, η 
οχύρωση εξακολουθούσε να έχει τις ίδιες δυνατότητες. Η συμβολή στην 
άμυνα ήταν έμμεση: εφ’ όσον εξασφαλιζόταν η διαρκής ύδρευση, η άμυνα 
εξαρτιόταν απολύτως από τα οχυρωματικά έργα και τους πολεμιστές και 
δεν απειλούνταν από έλλειψη νερού. 

13. A. Parsons, Klepsydra and the paved court of the Pythion, Hesperia 12 (1943), 
250-251· Τ. Τανούλας, Τα Προπύλαια της Αθηναϊκής Ακρόπολης κατά τον Μεσαίωνα 
[Βιβλιοθήκη της εν Αθήναις Αρχαιολογικής Εταιρείας 165], Αθήνα 1997, 288. 

14. Parsons, Klepsydra, 251-259· Ι. Ν. Τραυλός, Πολεοδομική εξέλιξις των Αθηνών 
από των προϊστορικών χρόνων μέχρι των αρχών του 18ου αιώνος, Αθήναι 1960, 164· 
Τανούλας, Προπύλαια, 304.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 297

Στη βόρεια γωνία της οχυρώσεως, στο βόρειο άκρο του ποτάμιου 
τείχους δηλαδή, υψωνόταν ισχυρός κυκλικός πύργος και δίπλα του 
ανοιγόταν πύλη, ενώ κατά μήκος του ποτάμιου τείχους υψώνονταν 
πύργοι. Το ποτάμιο τείχος και οι πύργοι του βρίσκονταν όλα μέσα 
στα νερά του ποταμού, ενώ σε σταθερή γη βρίσκονταν οι δύο, κάθετοι 
προς τον ποταμό, βραχίονες. Από την επέκταση αυτή σήμερα σώζονται 
ο βόρειος γωνιακός πύργος 16, γνωστός με το όνομα Πεντάζωνο, και 
συνδεδεμένα με αυτόν μικρό υπόλειμμα της πύλης 7 και μικρού μήκους 
τμήμα του ποτάμιου τείχους. Επίσης ανασκάφηκαν, ερευνήθηκαν και στη 
συνέχεια καταχώθηκαν τα θεμέλια του πύργου 17. 

Οι παλαιοί Θρακιώτες λόγιοι, που ασχολήθηκαν με το Διδυμότειχο, 
είχαν απόλυτη επίγνωση της κύριας λειτουργίας του πύργου και της 
σχέσεώς του με τα τείχη, στη γωνία των οποίων υψωνόταν, διατηρούσαν 
σαφή εικόνα των λειτουργιών των επί μέρους στοιχείων της επεκτάσεως 
της οχυρώσεως (πύργος, πύλη, περίδρομος) και το κυριότερο, αυτό που 
δεν διαθέτει ο σύγχρονος ερευνητής, είχαν δει οι ίδιοι ή είχαν ακούσει 
ανθρώπους που είχαν δει οι ίδιοι τμήματα της επεκτάσεως, τα οποία 
σήμερα είναι καταχωμένα ή κατεστραμμένα15. Ήταν, λοιπόν, ξεκάθαρο 
για αυτούς ότι το Πεντάζωνο λειτουργούσε ως πηγάδι ή δεξαμενή με νερό 
διαρκώς ανανεωνόμενο16 και ήταν μέρος της παραποτάμιας επεκτάσεως 
της οχυρώσεως17, ότι δίπλα του υπήρχε πύλη18 και ότι στο εσωτερικό της 
επεκτάσεως υπήρχε δεξαμενή, η οποία τροφοδοτούνταν με τα νερά του 
ποταμού19.

Σε καιρό ειρήνης οι κάτοικοι μπορούσαν να αντλούν νερά κατ’ ευ
θείαν από τον Ερυθροπόταμο, αλλά σε περίπτωση πολιορκίας μπορούσαν 
να αντλούν νερό από το εσωτερικό του μεγάλου γωνιακού κυκλικού 

15. Γ. Λαμπουσιάδης, Οδοιπορικόν επί των ημερών της Ελλ. Κατοχής της αν. Θράκης, 
Θρακικά 2 (1929), 89-90· Π. Ευθυμίου, Το Διδυμότειχον κατά τους βυζαντινούς χρόνους, 
Αρχείον Θρακικού Λαογραφικού και Γλωσσικού Θησαυρού 22 (1957), 376· Δ. Μανάκας, 
Συλλογή αφηγήσεων, θρύλων, παραδόσεων και ιστορικών γεγονότων Διδυμοτείχου, 
Θρακικά 37 (1963), 31-32. Βιβλιογραφική ενημέρωση για τον οικισμό βλ. στο: P. 
Soustal, Thrakien (Thrakē, Rodopē und Aimimontos) [TIB 6], Wien 1991, 240-244, λήμμα 
Didymoteichon.

16. Ευθυμίου, Το Διδυμότειχον, 376· Μανάκας, Συλλογή αφηγήσεων, 32.
17. Ευθυμίου, Το Διδυμότειχον, 376· Μανάκας, Συλλογή αφηγήσεων, 31-32.
18. Μανάκας, Συλλογή αφηγήσεων, 32.
19. Λαμπουσιάδης, Οδοιπορικόν, 90· Μανάκας, Συλλογή αφηγήσεων, 32.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

298

πύργου 16, του Πενταζώνου (εικ. 2), ο οποίος θεμελιωνόταν στην άκρη 
του ποταμού, αλλά μέσα στην κοίτη του, ήταν κενός εσωτερικά και 
λειτουργούσε σαν πηγάδι. Ο πύργος ήταν προσβάσιμος μόνον από τον 
περίδρομο του τείχους, το οποίο είχε πλάτος 3μ. στο σημείο της ενώσεως 
με τον Π16. Το τείχος αυτό ξεκινούσε από το βράχο και κατέληγε στον 
πύργο, ο οποίος συναρμοζόταν, αλλά δεν επικοινωνούσε με το ποτάμιο 
τείχος. Σε τελική ανάλυση ο πύργος λειτουργούσε όπως ακριβώς οι 
πύργοι επί ανανεωσίμων πηγών υδάτων και για το λόγο αυτό εξετάζεται 
διεξοδικά μαζί με τα έργα της επόμενης ομάδας. 

Κάτω από την είσοδο του πύργου 16, στο εξωτερικό του, σώζεται η 
γένεση τόξου. Σήμερα η περίμετρος του πύργου είναι καταχωσμένη από 
τη μεριά του υψώματος του κάστρου, άλλοτε όμως ήταν εξ ολοκλήρου 
ελεύθερη και ήταν δυνατόν να διαπιστώσει κανείς ότι το τόξο κάλυπτε 
ένα άνοιγμα. Πρόκειται για ό,τι απέμεινε από το τόξο της πύλης 7. Το τόξο 
στη βόρεια πλευρά του, δηλαδή την εξωτερική, περιοριζόταν με τύμπανο. 
Την εικόνα αυτή μπορεί να αποκομίσει ο μελετητής της οχυρώσεως από 
τις πολύτιμες φωτογραφίες που δημοσίευσαν οι Δ. Μανάκας και Α. 
Γουρίδης (εικ. 3) πριν από χρόνια20.

Από τον Π16 ξεκινά τείχος πλάτους 1,20μ. Χωρεί 2,20μ. προς τα 
νότια, κατά μήκος του ποταμίου ρεύματος και, σε όσο μήκος σώζεται, 
δεν υπήρχε περίδρομος. Φυσικά δεν αποκλείεται στη συνέχεια το πλάτος 
του τείχους να αυξανόταν επιτρέποντας τη διαμόρφωση περιδρόμου και 
επάλξεων, αλλά αυτό παραμένει στη σφαίρα της καθαρής υποθέσεως, η 
οποία δεν μπορεί να αποδειχθεί ούτε να απορριφθεί. Το ουσιώδες είναι 
ότι το ποτάμιο τείχος δεν επικοινωνούσε με τον Π16. Το τείχος, επίσης, 
σωζόταν στα βόρεια και στα νότια του Π17 σε μήκος μέγιστο ±1,50μ.

Σε καιρό πολέμου οι κάτοικοι του οικισμού μπορούσαν να αντλούν 
νερό από τον Ερυθροπόταμο κυκλοφορώντας σχετικά επικίνδυνα στον 
περίδρομο του τείχους, εάν βεβαίως αυτός υπήρχε. Ούτως ή άλλως η 
κίνηση αυτή ήταν σχεδόν περιττή, εφ’ όσον μπορούσαν να αντλούν νερό 
από τον Π16 χωρίς κανέναν απολύτως κίνδυνο. 

Στα νότια του Πενταζώνου και σε απόσταση περίπου 56μ. 
από αυτό, σύντομη ανασκαφική έρευνα αποκάλυψε τα θεμέλια του 

20. Μανάκας, Συλλογή αφηγήσεων, εικ. στη σ. 33· Α. Γουρίδης, Το ιστορικό 
Διδυμότειχο. Συμβολή στην ιστορία και την τοπογραφία της πόλης του Διδυμοτείχου, 
Διδυμότειχο 1999, εικ. στη σ. 119. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 299

πύργου 17 και τα παρακείμενα τμήματα τείχους (εικ.1). Ακολούθως τα 
ανωτέρω λείψανα καταχώθηκαν για τις ανάγκες της επεκτάσεως του 
περιφερειακού δρόμου. Πύργος και τείχος θεμελιώνονταν στην άμμο της 
κοίτης του ποταμού. Τα θεμέλια του πύργου δεν έσωζαν κανενός είδους 
πρόσωπο, αλλά διαμορφώνονταν σε μία συμπαγή μάζα τοιχοποιίας, η 
οποία μου επιτρέπει να υποθέσω ότι ο πύργος ήταν τετράπλευρος, είχε 
μήκος περίπου 3,90μ. και πλάτος (μέτωπο) περίπου 4,60μ. Η μάζα της 
τοιχοποιίας βρισκόταν, όταν ερευνήθηκε, περίπου στο τότε επίπεδο 
των υδάτων του Ερυθροποτάμου, με άλλα λόγια στο επίπεδο περίπου 
της κρηπίδας του Π16. Η συμπαγής σωζόμενη τοιχοποιία επιτρέπει να 
υποθέσουμε ότι δεν λειτουργούσε σαν πηγάδι: αν συγκεντρώνονταν 
νερά στο εσωτερικό του πύργου αυτά έπρεπε να εισχωρήσουν από την 
τοιχοποιία, πράγμα μάλλον δύσκολο έως αδύνατο.

Με ποιον τρόπο επικοινωνούσε ο πύργος με τον περίδρομο και με 
το εσωτερικό της οχυρώσεως αποτελεί επίσης αντικείμενο αναποδείκτων 
εικασιών. Εάν δεν υπήρχε περίδρομος, τότε ο πύργος έπρεπε οπωσδήποτε 
να επικοινωνεί με το εσωτερικό της οχυρώσεως και αυτό μπορούσε να 
επιτευχθεί με τη βοήθεια κτιστής ή αιρετής, ξύλινης κλίμακας.     

Σε λιθογραφία του 1829-1830 (εικ. 4) διακρίνονται ο στρογγυλός 
πύργος 16 (εικ. 5) στη βόρεια γωνία της προεκτάσεως και στο τείχος 
κατά μήκος του ποταμού ένας στρόγγυλος και ένας τετράγωνος πύργος: 
οι τρεις πύργοι και το ποτάμιο τείχος βρίσκονται όλοι μέσα στα νερά 
του Ερυθροπόταμου21. Ο στρογγυλός πύργος του ποταμίου τείχους 
στη λιθογραφία βρίσκεται περίπου στη θέση στην οποία εντοπίσθηκε 
ανασκαφικά ο πύργος 17. Επομένως εγείρεται θέμα σχετικής πιστότητας 
της λιθογραφίας, όσον αφορά στο συγκεκριμένο σημείο. 

Η λιθογραφία δίνει επίσης μία πληροφορία για ένα σημείο της 
οχυρώσεως, το οποίο έχει πια χαθεί: στα νότια του πύργου 17 απεικονίζει 
έναν ακόμη πύργο, μάλλον τετράπλευρο. Νοτίως του τελευταίου 
δεν φαίνεται άλλος πύργος ούτε τείχος. Αν έχω ερμηνεύσει σωστά τα 
δεδομένα των λειψάνων της οχυρώσεως δίπλα στον Ερυθροπόταμο και 
το παρακείμενο βραχώδες ύψωμα και τα δεδομένα της γεωμορφολογίας, 

21. C. Sayger – A. Desarnod, Album d’ un voyage en Turquie fait par ordre de Sa Majesté 
l’empereur Nikolas Ier, en 1829 et 1830, Paris [1832], πίν. 27. Τη λιθογραφία δημοσίευσε 
σε έντυπη μορφή πρώτος ο Φ. Γιαννόπουλος, Διδυμότειχο. Η ιστορία ενός βυζαντινού 
οχυρού, Αθήνα 1989, εικ. 7. 



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

300

τότε ο τελευταίος προς νότον πύργος της λιθογραφίας είναι ο γωνιακός 
πύργος της επεκτάσεως. Στο σημείο αυτό η οχύρωση στρεφόταν και πάλι 
προς το ύψωμα. 

Μία επί πλέον είδηση για την ύδρευση του οικισμού χάρις στη επέκτα
ση της οχυρώσεως παρέχουν τοπικές παραδόσεις, οι οποίες δυστυχώς, 
επί του παρόντος τουλάχιστον, δεν είναι δυνατόν να επαληθευθούν ή να 
απορριφθούν, αλλά δεν αποκλείεται αυτό να γίνει σε ένα ακαθόριστο 
μέλλον. Δεν αποκλείεται στο εσωτερικό της επεκτάσεως να υπήρχε μεγάλη 
υπόγεια δεξαμενή (κινστέρνα), στην οποία συγκεντρώνονταν νερά από 
τον Ερυθροπόταμο. Αν οι περιγραφές τοπικών λογίων22 είναι αξιόπιστες, 
τότε ελεύθερα στηρίγματα αγνώστου αριθμού οργάνωναν το εσωτερικό 
σε θολοσκέπαστους χώρους, όπως στις περισσότερες τυπικές βυζαντινές 
δεξαμενές κάποιων αξιώσεων.

Υπολογίζω ότι το ποτάμιο τείχος εμφάνιζε μέτωπο περίπου 250μ., οχύ
ρωνε περιοχή με πλάτος που έφθανε κατά τόπους τα 35–40μ. και συνολι
κά η οχυρωμένη έκταση, μέχρι το βράχο, είχε εμβαδόν περίπου 0,8–1ha, 
όσο δηλαδή ένα φρούριο, όπως το Πύθιο (0,7ha), ένα καστρομονάστηρο, 
όπως η Μονή της Βήρας (0,85ha), ή, τέλος, μία μικρή «πόλη», όπως η 
Μάκρη (1ha). 

Πύργοι επί ανανεωσίμων πηγών

Ένας άλλος τρόπος ήταν η προέκταση όχι ολόκληρης της οχυρώσεως, 
αλλά ενός σκέλους ή βραχίονα του τείχους, δηλαδή ενός τμήματος του 
τείχους, που κατέληγε σε πύργο, ο οποίος βρισκόταν πάνω σε πηγή 
υδάτων. ́ Ετσι εξασφαλιζόταν η αβλαβής προσέγγιση από τους κατοίκους, 
η περιφρούρηση της πηγής αντλήσεως και εν τέλει η ακίνδυνη άντληση. 
Υπάρχουν περιπτώσεις στις οποίες δεν είναι σαφές αν ο πύργος συνδεόταν
με τείχος με την υπόλοιπη οχύρωση ή ήταν παντελώς ανεξάρτητος από 
αυτή23. 

22. Λαμπουσιάδης, Οδοιπορικόν, 90· Ευθυμίου, Το Διδυμότειχον, 376· Μανάκας, 
Συλλογή αφηγήσεων, 32.

23. Σχετικό επίσης παράδειγμα βρίσκεται στη Βιζύη και αποτελεί αντικείμενο μελέτης 
Τούρκου συναδέλφου.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 301

α. Λιβαδειά

Στο κάστρο της Λιβαδειάς υπάρχει ένα χαρακτηριστικό παράδειγμα24. 
Η οχύρωση του βορειοανατολικού άκρου του κάστρου κατεβαίνει 
χαμηλότερα από την υπόλοιπη οχύρωση, ακριβώς για να προσεγγίσει 
μια πηγή. Από τον εξωτερικό περίβολο του κάστρου ξεκινά σκέλος του 
τείχους, στο άκρο του οποίου βρίσκεται ισχυρός πύργος (εικ. 6). Στο 
σκέλος αυτό διαμορφώνεται, ανάμεσα σε δύο τείχη, φαρδύς διάδρομος 
πλάτους περίπου 3μ. και μήκους περίπου 12μ. Ο διάδρομος κατηφορίζει 
απότομα προς τον πύργο. Το ένα από τα δύο τείχη είχε πάχος 1,20μ., 
επάλξεις και περίδρομο που διαμορφωνόταν με σκαλοπάτια λόγω της 
μεγάλης κλίσεως. Από την άλλη μεριά, πάνω από τον γκρεμό, υπήρχε 
χαμηλότερο τείχος με τοξικές θυρίδες. Οι κάτοικοι μπορούσαν να 
κινούνται με ασφάλεια στο διάδρομο, ενώ οι υπερασπιστές του κάστρου 
μπορούσαν να μάχονται και προς τις δύο πλευρές από τον περίδρομο ή από 
τις θυρίδες. Ο πύργος έχει κάτοψη με σχήμα ακανονίστου πενταπλεύρου 
και μετρά 8,50Χ15μ. περίπου. Μια κτιστή σκάλα στο κάτω τμήμα του 
επέτρεπε την κάθοδο στον πυθμένα του, όπου ανέβλυζε πηγή. Μετρούμενο 
στο χαμηλότερο σημείο της θεμελιώσεως το ύψος του πύργου ξεπερνούσε 
τα 17μ. Ψηλά, στην τελευταία στάθμη, διέθετε εξώστη (κατά μήκος μιας 
πλευράς και σε τμήματα άλλων δύο πλευρών) με πάτωμα, τοίχους και 
στέγη από ξύλα. Η ακριβής αρχική μορφή του εξώστη και της απολήξεως 
του πύργου διαφεύγει. Όσον αφορά στη λειτουργία του φαίνεται κατ’ 
αρχάς ότι επρόκειτο για διεύρυνση του ορόφου επί ξυλίνων προβόλων 
για πολεμικούς σκοπούς. Ωστόσο, το υλικό της κατασκευής φαίνεται 
να ακυρώνει σε κάποιο βαθμό αυτή την λειτουργία: η ξύλινη διεύρυνση 
ήταν δυνατόν να παραδοθεί στις φλόγες με μερικά φλεγόμενα βέλη που 
μπορούσαν να ρίξουν οι πολιορκητές.

Ο ισχυρός, ογκώδης και ψηλός πύργος με τον περιμετρικό εξώστη 
κυριαρχούσε κυριολεκτικά πάνω στην πηγή και οι υπερασπιστές του, 
χάρις στα πλεονεκτήματα αυτά, μπορούσαν να ελέγξουν κάθε εχθρική 
κίνηση στη βάση του. Κατά τους μελετητές του κάστρου οι κατασκευές 
της βορειοανατολικής γωνίας του είναι έργα πιθανώς του 6ου αιώνος 
στο κατώτερο τμήμα τους, ψηλότερα εμφανίζουν επισκευές της 

24. Στ. Μαμαλούκος, Παρατηρήσεις στην οικοδομική ιστορία και την αρχιτεκτονική 
των οχυρώσεων του Κάστρου της Λιβαδειάς, ΔΧΑΕ περίοδος Δ΄ 33 (2012), 10-13. 



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

302

μεσοβυζαντινής περιόδου και ανακατασκευές της υστεροβυζαντινής, άρα 
της Φραγκοκρατίας25. Φαίνεται λοιπόν πιθανό – ανεξάρτητα από την κατά 
περιόδους ακριβή μορφή – ότι η λειτουργία παρέμεινε απαράλλαχτη από 
την πρώτη περίοδο (6ος αι.) μέχρι την τελευταία (13ος -14ος αι.).

β. Μελένικος
Για τον Μελένικο κείμενο του 19ου αιώνα παρέχει την πληροφορία 

ότι ένα μονοπάτι κατέβαζε από το κάστρο στο ποτάμι, που περιρρέει 
μεγάλο τμήμα της πόλεως. Εκεί, στην όχθη, ο «πύργος του νερού» 
χρησιμοποιούνταν από τους κατοίκους για να αντλούν νερό από το 
ποτάμι26.

γ. Τύρνοβο
Στο Τύρνοβο27, πρωτεύουσα του δευτέρου βουλγαρικού βασιλείου, 

από την οχύρωση ξεκινούσε βραχίονας του τείχους, ο οποίος οδηγούσε 
σε πύργο (εικ. 7), θεμελιωμένο εν μέρει ή εξ ολοκλήρου μέσα στο ρεύμα 
του περιρρέοντος το οχυρωμένο ύψωμα ποταμού28. Στο βραχίονα 
διαμορφωνόταν διάδρομος ανάμεσα σε τείχη. Κατά μία άποψη 
ο διάδρομος ήταν καλυμμένος29, ενώ σύμφωνα με μία άλλη ήταν 
ακάλυπτος30. Η μεγάλη κλίση επέβαλε τη διαμόρφωση κλίμακας στον 
περίδρομο, η οποία διευκόλυνε σχετικά την κίνηση προς και από τον 
πύργο (κάθοδος και άνοδος). Στο εσωτερικό του πύργου (εικ. 8) διηθείτο 
το νερό του ποταμού, το οποίο αντλούνταν από την κορυφή του πύργου 
με κάδους31. 

δ. Αδριανούπολη 
Στην Αδριανούπολη σωζόταν άλλοτε ένα ακόμη παρόμοιο παρά

δειγμα. Από τον πύργο της νοτιοδυτικής γωνίας της οχυρώσεως ξεκινούσε 

25. Μαμαλουκοσ, Παρατηρήσεις, 10-13, 16-17. 
26. Β. Tsvetkov, Vodosnabdjavane na Melnishkata krepost, Arkheologija, 22.2 (1980), 45.
27. Ćurčić, Architecture, 477. 
28. V. Vjalob, Vodosnabdjavane na srednovekovnite bulgarski gradove i kreposti (VII-

XIV v.), Arkheologija 19.1 (1977), 18. 
29. Ćurčić, Architecture, 477.
30. Vjalob, Vodosnabdjavane, σχεδιαστική αναπαράσταση εικ. 2.   
31. Σχετικά διαφορετική αναπαράσταση: Moutsopoulos, Pensées et observations, εικ. 3.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 303

ευθύγραμμο τμήμα τείχους, μικρού μήκους, και στο άκρο του υπήρχε ένας 
ακόμη πύργος. Ο τελευταίος φαίνεται λειτουργικά ανεξάρτητος από 
την υπόλοιπη οχύρωση: εκ πρώτης όψεως δεν φαίνεται να εξυπηρετεί 
σε τίποτε την άμυνα της πόλεως αυτήν καθ’ εαυτήν. Η οχύρωση στην 
περιοχή αυτή είναι σήμερα ολοσχερώς κατεστραμμένη, αλλά μια σειρά 
δεδομένων που αντλούνται από παλαιά δημοσιεύματα επιτρέπουν τη 
συναγωγή ορισμένων μάλλον αξιόπιστων συμπερασμάτων32.    

Τη διαμόρφωση της νοτιοδυτικής γωνίας της οχυρώσεως της 
Αδριανουπόλεως απεικονίζουν οι χάρτες της πόλεως, που έχουν δημο
σιεύσει οι Ο. Peremeci (1939), Ν. Νικολαΐδης (1993), Θ. Παπαζώτος (2007) 
και R. Ousterhout (2007)33. Σε αυτούς ας προστεθεί και ο χάρτης που 
εξεπόνησε το 1854 ο συνταγματάρχης M. Osmont (εικ. 9) υπό κλίμακα 
1:10.000, τον οποίο δημοσίευσε η Α. Γερολύμπου34. Εξ όσων γνωρίζω ο 
τελευταίος είναι ο παλαιότερος. Όλοι οι χάρτες φαίνεται να βασίζονται σε 
ένα ή δύο κοινά πρότυπα και παρέχουν την ίδια εικόνα για την περιοχή 
που ενδιαφέρει την εργασία αυτή: ο πύργος της νοτιοδυτικής γωνίας ήταν 
κυκλικός, όπως επίσης και ο, εκτός περιγράμματος οχυρώσεως, διπλανός 
του· ένα ευθύγραμμο τείχος μικρού μήκους ενώνει τους δύο πύργους· οι 
Ν. Νικολαΐδης και Θ. Παπαζώτος (εικ. 10) σημειώνουν άνοιγμα ανάμεσα 
στους δύο πύργους· οι Ν. Νικολαΐδης, Θ. Παπαζώτος και R. Ousterhout 
τοποθετούν επί της όχθης του Τόνζου τον πύργο που βρισκόταν απέναντι 

32. Οι αναφορές σε παλαιότερες εργασίες, αρχαιολογική τεκμηρίωση, χάρτες και 
λιθογραφίες περιορίζονται στις απαραίτητες για την παρούσα εργασία. Θεώρησα περιττό 
να επιβαρύνω το κείμενο με επί πλέον στα απαραίτητα στοιχεία τα οποία ούτως ή άλλως 
δεν αλλάζουν τα συμπεράσματά μου. Ίσως με άλλη ευκαιρία αναφερθώ αποκλειστικά 
στην οχύρωση της Αδριανουπόλεως διεξοδικότερα. Βιβλιογραφική ενημέρωση για τον 
οικισμό βλ. στο: Soustal, Thrakien, 161-167 (λήμμα Adrianupolis).

33. Ν. Νικολαϊδης, H Αδριανού μας, Αθήνα 1993, σχ. Ρ1· Θ. Παπαζώτος, Σχόλια, στο: Γ. Ι. 
Λαμπουσιάδης, Περί των τειχών της Αδριανουπόλεως: μελέτη αρχαιολογική [Παράρτημα 
Θρακικής Επετηρίδας 6], Κομοτηνή 22007, σχ. 1, 2· R. Ousterhout – Ch. Bakirtzis, The 
Byzantine Monuments of the Evros/Meriç River Valley, Thessaloniki 2007, χάρτης στη σ. 
162· την πληροφορία για χάρτη του Ο. Ν. Peremeci, Edirne Tarihi, Istanbul 1939 αντλώ 
από τους R. Ousterhout – Ch. Bakirtzis, Evros Valley, σχ. στη σ. 162. Κατάλογο χαρτών 
της Αδριανουπόλεως βλ. στο: Κ. Κrεiser, Edirne im 17. Jahrhundert nach Evliyâ Çelebî 
[Islamkundliche Untersuchungen 33], Freiburg 1975, 277-278. 

34. A. Yerolympos, Urban Transformations in the Balkans (1820-1920). Aspects of 
Balkan Town Planning and the Remaking of Thessaloniki, Thessaloniki 1996, πίν. στη σ. 92.  



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

304

από τον πύργο της νοτιοδυτικής γωνίας, ενώ στο χάρτη του Μ. Osmont 
o πύργος φαίνεται να απέχει περίπου 40μ. Λαμβάνοντας υπ’ όψιν ότι η 
σημερινή κοίτη του Τόνζου δεν ανταποκρίνεται στην πραγματικότητα 
πριν από το 1930, υπολογίζω ότι η κατά προσέγγιση θέση του εκτός 
οχυρώσεως πύργου απέχει περισσότερο από 50μ. από τη σημερινή κοίτη 
του Τόνζου. 

Σε απεικόνιση της Αδριανουπόλεως, που σχεδιάστηκε το 1685-7 
για λογαριασμό του πλοιάρχου35 Gravier d’ Ortières (εικ. 11), την οποία 
δημοσίευσε και πάλι η Α. Γερολύμπου, βλέπουμε την πόλη από το 
νοτιοδυτικό άκρο της, δηλαδή λίγο έξω από τη νοτιοδυτική γωνία της 
οχυρώσεως36. Σε πρώτο επίπεδο παριστάνεται το νοτιοδυτικό άκρο της 
οχυρώσεως, αριστερά, σε δεύτερο επίπεδο, είναι μία τοξωτή γέφυρα, 
μάλλον η γέφυρα του γαζή Μιχάλ, και στα βορειοδυτικά, ψηλότερα 
από τα υπόλοιπα κτίρια της πόλεως, κυριαρχεί ο όγκος του μεγάλου 
τζαμιού του Σινάν. Το νοτιοδυτικό άκρο της οχυρώσεως τοποθετείται 
σε σωστή θέση σε σχέση με τις άλλες δύο κατασκευές. Παριστάνεται 
τείχος με επάλξεις, στο οποίο ανοίγεται τοξωτή πύλη. Στα δεξιά, σε 
κάποια απόσταση από την πύλη, προς το μέρος της πόλεως και προς 
τη νοτιοανατολική γωνία της οχυρώσεως, υπάρχει τετράπλευρος 
πύργος. Αν ερμηνεύω σωστά την εικόνα, πρόκειται για τον πύργο της 
νοτιοδυτικής γωνίας της οχυρώσεως. Στα αριστερά της πύλης, ανάμεσα 
σε αυτή και το ποτάμι, σχεδόν δίπλα της, κυριαρχεί ογκώδης κυκλικός 
πύργος. Φαίνεται να θεμελιώνεται στην όχθη, αλλά όχι μέσα στην κοίτη 
του ποταμού. Σε μικρή απόσταση, προς το μέρος του ποταμού, ανάμεσα 
στον παρόχθιο κυκλικό πύργο και το ποτάμι, υψώνεται τρίτος πύργος, 
τετράπλευρος, μικρότερος από τους δύο προηγούμενους, ο οποίος 
θεμελιώνεται στα νερά του ποταμού. Τείχος με επάλξεις τον συνδέει με 
τον κυκλικό πύργο. 

Σε λιθογραφίες που φιλοτεχνήθηκαν το 1830 από τον A. Desarnod 
(εικ. 12-13) απεικονίζεται τείχος και πύλη της οχυρώσεως της Αδριανου
πόλεως, από την εσωτερική της πλευρά37. Στα αριστερά της πύλης 

35. Την πληροφορία για το βαθμό του στρατιωτικού αυτού οφείλω στην κυρία Α. 
Γερολύμπου.

36. Yerolympos, Urban Transformations, εικ. στη σ. 71.
37. Sayger – Desarnod, Album, πίν. 15-16. Την πρώτη –εξ όσων γνωρίζω– συστηματική 

αναφορά στη λιθογραφία βλ. στο: Κ. Κrεiser, Edirne, 17-18, ιδίως 19 υποσ. 6· πρώτη, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 305

φαίνεται συνεχής δόμηση, ενώ στα δεξιά της, σε μικρή απόσταση από 
αυτή, υψώνεται ισχυρός κυκλικός πύργος. Η περιοχή στα δεξιά της 
πύλης, τριγύρω δηλαδή από τον κυκλικό πύργο, φαίνεται αδόμητη ή 
ελάχιστα δομημένη. Ο πύργος δεν φαίνεται να συνδέεται με άλλο τμήμα 
της οχυρώσεως στα δεξιά του. Πάνω στο τείχος και πάνω από την πύλη 
φαίνεται ο περίδρομος του τείχους με επάλξεις προς την εξωτερική 
πλευρά της πύλης. Ο περίδρομος οδηγεί σε είσοδο του πύργου.    

Αναλυτική αρχαιολογική τεκμηρίωση της οχυρώσεως της Αδρια
νουπόλεως οφείλεται στον Γ. Λαμπουσιάδη, ο οποίος πρόλαβε την 
οχύρωση σε καλή κατάσταση γενικώς, τουλάχιστον όσον αφορά στο 
μήκος της. Δεν γνωρίζω σε τι κατάσταση διατηρήσεως σωζόταν η οχύ
ρωση, όταν ο Ν. Νικολαΐδης άρχισε το δικό του έργο. Σύμφωνα με 
τον Γ. Λαμπουσιάδη σε απόσταση 10μ. από τον νοτιοδυτικό γωνιακό 
πύργο της Αδριανουπόλεως υπήρχε ένας ακόμη πύργος δίπλα στην 
όχθη του ποταμού Τόνζου38. Τους δύο πύργους συνέδεε ευθύγραμμο 
τείχος, στο οποίο ανοιγόταν πύλη39. Κατά τον Αδριανουπολίτη λόγιο 
ο γωνιακός μεν ήταν βυζαντινός, ο παρόχθιος δε οθωμανικός, από την 
πύλη υδρευόταν η φρουρά, οι δύο πύργοι «συνεκοινώνουν άνωθεν δι’ 
αποκρύφου διαδρόμου», η πύλη ονομαζόταν «Ουγρούν-καπού» (κατά 
τον Γ. Λαμπουσιάδη σημαίνει «συρτή» πύλη) ή «Ουγουρλού-καπού» 
(κατά τον ίδιο σημαίνει «αισία» [στην πραγματικότητα διάβαζε «τυ
χερή»] πύλη), στο τόξο της πύλης κρέμονταν δύο λίθινες σφαίρες, οστά 
προϊστορικού θηρίου και χαυλιόδοντας40. 

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον έχει η πληροφορία του Γ. Λαμπουσιάδη ότι 
κατά την κατεδάφιση του πύργου, της οποίας παρέστη μάρτυς, βρέθηκαν 
στη θεμελίωση κίονες τοποθετημένοι κάθετα προς την περιφέρειά του. 
Κατά πάσα πιθανότητα επρόκειτο για ενίσχυση της θεμελιώσεως41 του 

γνωστή σε μένα, δημοσίευση σε έντυπη μορφή παραλλαγής της λιθογραφίας βλ. στο: 
Νικολαϊδης, H Αδριανού, σχ. Ρ1· τη λιθογραφία δημοσίευσε σε έντυπη μορφή ο Παπαζώτος, 
Σχόλια, πίν. 2-3.  

38. Λαμπουσιάδης, Περί των τειχών της Αδριανουπόλεως, 53· Παπαζώτος, Σχόλια, σχ. 2.
39. Λαμπουσιάδης, Περί των τειχών της Αδριανουπόλεως, 53· Παπαζώτος, Σχόλια, σχ. 2.
40. Λαμπουσιάδης, Περί των τειχών της Αδριανουπόλεως, 53-54.
41. Τεχνικές βελτιώσεως του εδάφους θεμελιώσεως σε υγρά περιβάλλοντα βλ. στο: 

Στ. Δαδακη, Η βυζαντινή οχύρωση των Σερρών, στο: Πρακτικά Συνεδρίου Οι Σέρρες και 
η περιοχή τους από την αρχαία στη μεταβυζαντινή κοινωνία (Σέρρες, 29 Σεπτ. - 3 Οκτ. 
1993), επιμ. Μ. Παρχαριδου, τ. 1, Σέρρες 1998, 178.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

306

πύργου, η κοίτη της οποίας ανοιγόταν σε μονίμως υγρό ή λασπώδες 
έδαφος, στο οποίο από ένα βάθος και κάτω ανέβλυζαν νερά.

Ο Θ. Παπαζώτος θεώρησε άδηλο «πού βρισκόταν η πυλίδα» της 
λιθογραφίας του A. Desarnod (εικ. 13), στη συνέχεια σημείωσε πως 
«φαίνεται» ότι το άνοιγμα βρισκόταν ανάμεσα στους δύο πύργους της 
νοτιοδυτικής γωνίας της οχυρώσεως, αναρωτήθηκε για τη λειτουργία της 
«περιμέτρου των τειχών», θεώρησε ότι το ερώτημα θα μείνει αναπάντητο 
και εν τέλει κατέληξε ότι «ίσως αυτό το μέρος των τειχών αποτυπώνουν 
χαρακτικά του 19ου αιώνος»42, τα οποία δημοσίευσε στη δεύτερη έκδοση 
του έργου του Γ. Λαμπουσιάδη43. 

Με βάση τα στοιχεία που έχουν δημοσιευθεί μέχρι σήμερα, προ
χωρώ στις ακόλουθες εικασίες και προτάσεις. Ο παρόχθιος πύργος 
κατά πάσα πιθανότητα είναι βυζαντινής περιόδου, χωρίς όμως να απο
κλείεται κατηγορηματικά χρονολόγηση στην οθωμανική περίοδο, όπως 
υποστηρίζει ο Γ. Λαμπουσιάδης. Η άποψή μου στηρίζεται στα δύο 
χαρακτικά του 1830, στα οποία πλίνθινα ντουζένια φαίνονται να οργα
νώνουν τη λιθοδομή του πύργου σε φαρδιές ζώνες. Όπως είναι γνωστό, 
πρόκειται για χαρακτηριστικό της αρχιτεκτονικής της πρωτεύουσας 
–όλων των περιόδων–. Εντοπίζεται επίσης στον πύργο «Πεντάζωνο» 
του Διδυμοτείχου, τον οποίο διαπραγματεύομαι ακολούθως. Ωστόσο 
το στοιχείο αυτό δεν είναι άγνωστο –χωρίς όμως να είναι ευρέως 
διαδεδομένο– στην πρώιμη οθωμανική αρχιτεκτονική44. Στα οθωμανικά 
μνημεία του Έβρου εντοπίζεται στην τουρκική προσθήκη στην οχύρωση 
του Διδυμοτείχου45.    

Η πύλη ανάμεσα στον γωνιακό νοτιοδυτικό και τον παρόχθιο πύργο 
είναι πέραν πάσης αμφιβολίας αυτή που εικονίζεται στα χαρακτικά του 
1832 (εικ. 12-13). Η περιγραφή του Γ. Λαμπουσιάδη είναι αρκετή: τα οστά 
των προϊστορικών θηρίων και οι δύο λίθινες σφαίρες, που περιγράφει ο 
λόγιος, απεικονίζονται στα δύο χαρακτικά.

42. Παπαζώτος, Σχόλια, 70.
43. Παπαζώτος, Σχόλια, πίν. 2-3.  
44. R. Ousterhout, Constantinople, Bithynia, and Regional Developments in Later 

Palaeologan Architecture, στο: The Twilight of Byzantium. Aspects of Cultural and Religious 
History in the Late Byzantine Empire, εκδ. Sl. Ćurčić – D. Mouriki, Princeton - New Jersey 
1991, σ. 86, σ. 108 εικ. 26, σ. 109 εικ. 28, σ. 110 εικ. 31.  

45. Α. Γουρίδης, Διδυμότειχο, μία άγνωστη πρωτεύουσα, Κομοτηνή 2006, φωτ. 76, 78.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 307

Η όψη που απεικονίζουν τα ανωτέρω χαρακτικά είναι η εσωτερική 
(δηλαδή στην πραγματικότητα η βόρεια πλευρά της πύλης και της 
οχυρώσεως στο σημείο αυτό) και όχι η εξωτερική (δηλαδή στην 
πραγματικότητα η νότια πλευρά της πύλης και της οχυρώσεως στο σημείο 
αυτό). Η όψη αναφέρεται ως εξωτερική στις λεζάντες των πινάκων που 
συνοδεύουν την επανέκδοση του κειμένου του Γ. Λαμπουσιάδη46. Η πύλη 
στη θεωρούμενη στις λεζάντες εσωτερική της πλευρά είναι στενότερη 
από ό,τι στη θεωρούμενη εξωτερική. Κατ’ αρχάς δεν ήταν δυνατόν να 
σταθούν και να ανοιγοκλείνουν θυρόφυλλα στην πλευρά που θεωρεί η 
επανέκδοση εσωτερική. Εν συνεχεία σημειώνω ότι στην εξωτερική πλευρά 
των πυλών, όπου τα θυρόφυλλα ελέγχουν την κίνηση, το πλάτος είναι 
πάντοτε μικρότερο από την εσωτερική πλευρά και το τόξο του θυραίου 
ανοίγματος είναι χαμηλότερο από την καμάρα που καλύπτει το χώρο 
πίσω από τα θυρόφυλλα.

Περαιτέρω στα χαρακτικά, στα δεξιά της πύλης όπως την βλέπουμε 
εμείς, ο παριστανόμενος πύργος συνδέεται με τείχος σε ένα σημείο της 
περιμέτρου του, ενώ η υπόλοιπη περίμετρος φαίνεται ελεύθερη, άρα 
μάλλον είναι ακριανός πύργος. Η ελεύθερη περίμετρος περιβάλλεται από 
τοπίο με ψηλά δέντρα, όπως αναμένεται στις όχθες ποταμού, και είναι 
αδόμητη ή ελάχιστα δομημένη, πράγμα μάλλον εύλογο. Στα αριστερά 
της πύλης, υπάρχει συνεχής δόμηση. Αν ερμηνεύω σωστά τα χαρακτικά, 
ο εικονιζόμενος πύργος είναι ο παρόχθιος, ενώ στην άλλη πλευρά του 
τοπίου υπήρχε ο γωνιακός νοτιοδυτικός πύργος της οχυρώσεως, ο οποίος 
δεν απεικονίστηκε στο χαρακτικό. Επομένως, ο σχεδιαστής στεκόταν 
μπροστά και έξω από το δυτικό τείχος της πόλεως, είχε τον Τόνζο στα 
δεξιά και την πόλη στα αριστερά του και κατά συνέπεια ήταν στην 
«εσωτερική» πλευρά του τοπίου σε σχέση με την πύλη, ενώ η νότια 
πλευρά της οχυρώσεως ήταν στην «εξωτερική» πλευρά του τοπίου σε 
σχέση με την πύλη.

Το τείχος που συνέδεε τους δύο πύργους εξασφάλιζε την αβλαβή 
προσέγγιση του ποταμού και ο πύργος την ακίνδυνη άντληση των υδάτων 
του: με άλλα λόγια από τον γωνιακό νοτιοδυτικό πύργο της πόλεως 
μπορούσε κανείς να προχωρήσει πάνω στο τείχος, να φτάσει στον πύργο 
του ποταμού και εκεί να αντλήσει νερό στο εσωτερικό του πύργου, που 
λειτουργούσε σαν πηγάδι. Εφ’ όσον αυτή η προέκταση της οχυρώσεως 

46. Παπαζώτος, Σχόλια, πίν. 2, 3.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

308

(τείχος, πύλη, πύργος) προοριζόταν μόνον να εξασφαλίσει την ασφαλή 
προσέγγιση των υδάτων του Τόνζου47, δεν υπήρχε κανένας λόγος, το 
τοξωτό άνοιγμα να φραχτεί με θυρόφυλλα. Σε τι χρησίμευε λοιπόν το 
ίδιο το άνοιγμα; Μια θύρα χωρίζει το εσωτερικό από το εξωτερικό ενός 
χώρου και εμποδίζει την είσοδο. Αλλά εδώ η πύλη δεν οδηγούσε στο 
εσωτερικό ενός κλειστού χώρου. Έχω την άποψη ότι η πύλη ανοίχτηκε 
για να επιτρέπει την απρόσκοπτη κυκλοφορία κατά μήκος της όχθης του 
ποταμού, δίπλα στην οχύρωση της πόλεως, και όχι για να οδηγεί στο 
εσωτερικό ενός τειχισμένου χώρου. Η κυκλοφορία αυτή θα απεκόπτετο 
από ένα συμπαγές τείχος χωρίς άνοιγμα. 

Η ανωτέρω ερμηνεία φαίνεται κατ’ αρχάς να προσκρούει εν μέρει 
στα δεδομένα της απεικονίσεως της Αδριανουπόλεως των ετών 1685-1687 
εδώ υπάρχει ένας επί πλέον πύργος και αυτός βρίσκεται μέσα στο ποτάμι, 
επομένως ο, κατά την προηγηθείσα ανάλυση του χαρακτικού του 1830 
του A. Desarnod, πύργος του νερού βρισκόταν σε σταθερό έδαφος στην 
όχθη και όχι μέσα στο ποτάμι. 

Όποια και αν ήταν η πραγματικότητα, νομίζω ότι είναι επιτρεπτή η 
συναγωγή τριών ελαχίστων συμπερασμάτων. Πρώτον: στη νοτιοδυτική 
γωνία της οχυρώσεως μία ευθύγραμμη προέκταση του τείχους απέληγε σε 
πύργο που βρισκόταν μέσα στα νερά του Τόνζου. Από τον πύργο αυτό 
ήταν δυνατή η διαρκής και αβλαβής άντληση των ποταμίων υδάτων. 
Από την άποψη αυτή ο πύργος λειτουργούσε ως πηγάδι με ανεξάντλητα 
υδάτινα αποθέματα. Δεύτερον: η γραμμική αυτή προέκταση δεν αποτε
λούσε απαραίτητο μέρος της οχυρώσεως της πόλεως, βελτίωνε εν μέρει, 
αλλά όχι σε καθοριστικό βαθμό, τις δυνατότητες της τελευταίας και 
κατασκευάστηκε αποκλειστικά για να εξασφαλίσει την ασφαλή ύδρευση

47. Ο Κrεiser, Edirne, 11-12, έχει την άποψη ότι η διαμόρφωση της οχυρώσεως στο 
σημείο αυτό αποσκοπούσε να δυσκολεύει την ανάπτυξη ενός πλήρους, χωρίς κενά ή 
ρήγματα, πολιορκητικού κλοιού περιμετρικά της πόλεως. Η προτεινόμενη λειτουργία 
είναι σωστή, αλλά παρεπόμενη και δευτερεύουσα. Κατά την άποψή μου ο βραχίονας 
κτίστηκε πριν από όλα για να εξασφαλίσει την προσέγγιση των ποταμίων υδάτων και 
παρεμπιπτόντως παρεμπόδιζε έναν συνεχή κλοιό. Ο δακτύλιος της πολιορκίας ήταν 
πλήρης έτσι κι’ αλλιώς, απλώς σε ένα μόνον σημείο του, ελαχίστων μέτρων, διακοπτόταν η 
συνέχειά του και η επικοινωνία των πολιορκητών. Η τανάλια έκλεινε τέλεια, αλλά τα δύο 
άκρα της δεν εφάπτονταν απολύτως. Με άλλα λόγια, εάν δεν υπήρχε ανάγκη αντλήσεως 
νερού από τον Τόνζο, νομίζω ότι δεν θα κατασκευαζόταν ο βραχίονας με την πύλη και 
τον πύργο, μόνο και μόνο για να εμποδίσει την απόλυτη πολιορκία και περικύκλωση.     



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 309

της πόλεως. Τρίτον: η οχύρωση στην περιοχή αυτή ήταν ιδιαιτέρως 
ισχυρή.      

ε. Διδυμότειχο
Στο Διδυμότειχο ο πύργος 16 (εικ. 14) ήταν γωνιακός πύργος της 

επεκτάσεως της οχυρώσεως του κάστρου προς τον Ερυθροπόταμο48. 
Το κάστρο του Διδυμοτείχου είναι κτισμένο πάνω σε ασβεστολιθικό 

ύψωμα του ανωτέρου ηωκαίνου. Η πεδιάδα που το περιβάλλει διαμορφώ
θηκε από αλλουβιακές αποθέσεις (προσχώσεις του Ερυθροποτάμου). 
Όσο η οπτική παρατήρηση επιτρέπει να κρίνω, η κοίτη του ποταμού 
δεν είχε (τουλάχιστον στην περιοχή του κάστρου) κροκάλες, που είναι 
στρωμένες στις κοίτες των ρευμάτων τα οποία διασχίζουν βραχώδη, 
ορεινά εδάφη, αλλά ήταν αμμώδης και αργιλική. Σε αυτό το έδαφος 
θεμελιώθηκε ο Π16 και καθ’ όλη τη διάρκεια του έτους βρισκόταν μέσα 
στο υδάτινο ρεύμα τουλάχιστον μέχρι το ύψος της κρηπίδας. Το νερό 
γέμιζε το εσωτερικό μέχρι το επίπεδο της επιφάνειας του ποταμού και 
οι αντλούμενες ποσότητες αναπληρώνονταν αμέσως χάρις στη συνεχή 
εισροή των ποταμίων υδάτων. Έτσι η τροφοδοσία των κατοίκων ήταν 
συνεχής, απρόσκοπτη και ακίνδυνη. Επομένως ο πύργος λειτουργούσε 
σαν πηγάδι. Το εσωτερικό δεν είχε επιχρισθεί ποτέ με υδραυλικό κονίαμα, 
συνεπώς ο πύργος δεν μπορεί να θεωρηθεί δεξαμενή.  Οι διευθετήσεις της 
εικοσαετίας 1980-2000 απέκοψαν παντελώς τον πύργο από τα νερά του 
Ερυθροποτάμου και κατέχωσαν την κρηπίδα και μέρος της πρώτης ζώνης 
λιθοδομής, περισσότερο προς το μέρος του βράχου και λιγότερο προς το 
μέρος του ποταμού. 

48. Λαμπουσιάδης, Οδοιπορικόν, 89-90· Ευθυμίου, Το Διδυμότειχον, 376· Μανάκας, 
Συλλογή αφηγήσεων, 31-32· Γιαννόπουλος, Διδυμότειχο, 123-124· Γουρίδης, Το ιστορικό 
Διδυμότειχο, 106, 114-115, φωτ. σ. 119· Γουρίδης, Διδυμότειχο, μία άγνωστη πρωτεύουσα, 
66-67, φωτ. 63-65· Ousterhout – Bakirtzis, Evros Valley, 96-97· Κ. Τσουρής, Νέα ευρήματα 
από το Διδυμότειχο, Αρχαιολογικά Ανάλεκτα εξ Αθηνών 22 (1989), 98, υποσημ. 15· 
K. Τσουρής – A. Μπρίκας, Το φρούριο του Πυθίου και το έργο της αποκαταστάσεώς 
του. Προκαταρκτική ανακοίνωση, Καβάλα 2002, 48· Σ. Τάνου, Τυπολογία βυζαντινών 
πύργων σε οχυρωματικούς περιβόλους του βορειοελλαδικού χώρου [Μεταπτυχιακή 
εργασία], Θεσσαλονίκη 2005, 185· Κ. Τσουρής, Νεάπολις – Χριστούπολις – Καβάλα. 
Διορθώσεις – προσθήκες – παρατηρήσεις στην οχύρωση και την ύδρευση, ΑΔ 53 (1998), 
Μελέτες,  437-438.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

310

Ο πύργος προστάτευε πύλη, εφαπτόμενη στην πίσω πλευρά του. 
Το τείχος σχημάτιζε εδώ σχεδόν ορθή γωνία. Όπως ήδη σημειώθηκε, το 
ένα σκέλος έβαινε κατά μήκος της όχθης, παρακολουθώντας περίπου 
την περίμετρο του βραχώδους όγκου του κάστρου, και το άλλο περίπου 
κάθετα προς το βράχο και την όχθη. Στο τελευταίο ανοιγόταν η πύλη. 
Έξω από την κορυφή της γωνίας των τειχών κατασκευάστηκε ο πύργος 
16, του οποίου η τοιχοποιία συμπλέκεται και με τα δύο σκέλη του τείχους. 
Στην πραγματικότητα, καθώς ο πύργος δεν είναι ολόκληρος κύκλος, η 
πίσω πλευρά του ταυτίζεται εν μέρει  με το τείχος.

Τον πύργο μπορούσε να προσεγγίσει κανείς από τον περίδρομο του 
τείχους, το οποίο εκτεινόταν ανάμεσα σε αυτόν και τη βάση του βράχου. 
Από την άποψη της διαμορφώσεως της ποτάμιας οχυρώσεως, της σχέσεώς 
της με τον ποταμό και την οχύρωση της πόλεως, το σύνολο της ποτάμιας 
οχυρώσεως εμπίπτει στην κατηγορία των επεκτάσεων των οχυρώσεων, ενώ ο 
πύργος 16 ανήκει στην ομάδα των πύργων επί ανανεωσίμων πηγών υδάτων.  

Ο πύργος 16 της οχυρώσεως του Διδυμοτείχου είναι γνωστός ως 
Πεντάζωνο49, στην τουρκική μπες κουσάκ / beş kuşak = πέντε ιμαντώσεις 
ή πέντε ζωνάρια. Χρωστά το όνομά του στα (άλλοτε) πέντε πλίνθινα 
ντουζένια, που οργάνωναν την τοιχοποιία σε πέντε ζώνες λιθοδομής. 

Η θεμελίωση βρισκόταν, ανάλογα με τη στάθμη του ποταμού, 1. 
κατά κανόνα εξ ολοκλήρου μέσα στην κοίτη του ποταμού (περίπου μέχρι 
το 1990), 2. άλλοτε εν μέρει στην κοίτη και εν μέρει στην όχθη και 3. στην 
άμμο της όχθης εξ ολοκλήρου, όταν η στάθμη υποχωρούσε υπερβολικά ή 
ο ποταμός ξεραινόταν παντελώς.   

Ο πύργος είχε κρηπίδα, μία μόνον στάθμη, τυφλή, και επ’ αυτής 
δώμα. Σώζεται σχεδόν σε όλο του το ύψος. Στο εσωτερικό, το μέγιστο 
σωζόμενο ύψος (από το κλειδί του σφαιρικού θόλου μέχρι τον σημερινό 
πυθμένα του πύργου) φτάνει τα 8μ. Η κρηπίδα είναι σήμερα καταχωμένη, 
ενώ επάλξεις και στηθαία έχουν ολοσχερώς καταστραφεί από το δάπεδο 
του δώματος και πάνω, σε άγνωστη χρονική στιγμή. Είναι κτισμένος με 
αρκετά καλά επεξεργασμένους λίθους, μεσαίου μεγέθους, σε σχετικά 
κανονικές στρώσεις, με χαλαρό πλινθοπερίκλειστο σύστημα και ζώνες με 
δέκα σειρές πλίνθων (ντουζένια). Κατά τόπους εφαρμόζεται η τεχνική της 
κρυμμένης πλίνθου στην κανονική της μορφή, με ορισμένες ακανονιστίες 

49. Βλ. εδώ σ. 297-300.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 311

ή αμέλειες (εικ. 21, 2). Οπωσδήποτε δεν είναι αυτή που κυριαρχεί στις 
πλινθοδομές του πύργου. Το συνδετικό υλικό είναι ασβεστοκονίαμα. 
Νομίζω ότι τα οικοδομικά υλικά χρησιμοποιήθηκαν εδώ σε πρώτη χρή
ση: οι πλίνθοι είναι ακέραιες και οι λίθοι, αρκετά καλά επεξεργασμένοι, 
έχουν τις απαραίτητες διαστάσεις για να σχηματίσουν λίγο – πολύ κανο
νικές στρώσεις. 

Η σωζόμενη τοιχοποιία βρίσκεται σε αρκετά καλή κατάσταση: 
εξωτερικά η λιθοδομή έχει υποστεί ασήμαντες φθορές, ενώ στα πλίνθινα 
ντουζένια οι πλίνθοι έχουν διατηρηθεί κατά τόπους μέχρι το πρόσωπο, 
αλλά στη μεγαλύτερη έκτασή τους έχουν απομειωθεί σε ποικίλο βάθος. 
Εσωτερικά η τοιχοποιία σώζεται σε καλύτερη κατάσταση, ενώ δεν σώζει 
κανενός είδους επίχρισμα. Επίχρισμα απαντά στις περιπτώσεις που ο 
πύργος λειτουργεί σαν δεξαμενή (στέρνα) για την αποταμίευση ομβρίων 
υδάτων.

Η μοναδική είσοδος στον πύργο ανοίγεται περίπου στο μέσο του 
σωζόμενου ύψους του (εικ. 15, 17). Το θυραίο άνοιγμα είχε πλάτος 0,90μ. 
και μήκος 0,35μ. Πίσω από το αριστερό πλαίσιο του ανοίγματος στο 
κατώφλι σώζεται σφαιρική εκβάθυνση: πρόκειται για υποδοχή στροφέως, 
πράγμα που σημαίνει ότι το άνοιγμα έκλεινε με μονό θυρόφυλλο ή 
τουλάχιστον ότι υπήρχε πρόθεση να τοποθετηθεί τέτοιο ασχέτως του 
γεγονότος, αν τελικά τοποθετήθηκε αυτό ή όχι. Η παρατήρηση υπο
δηλώνει ότι ο κατασκευαστής επεδίωκε να ελέγχουν οι φρουροί του 
πύργου την είσοδο στο εσωτερικό του (εικ. 16). Η πρόσβαση στην είσοδο 
επιτυγχανόταν μόνον από τον περίδρομο του τείχους, το οποίο έφραζε 
το διάστημα ανάμεσα στο ποτάμι και το βράχο, δηλαδή το κάθετο προς 
το βράχο σκέλος της ποτάμιας οχυρώσεως. Στην εξωτερική (βόρεια) 
πλευρά του τείχους διαμορφωνόταν το προστατευτικό στηθαίο και οι 
επάλξεις. Καθώς το δάπεδο του περιδρόμου βρισκόταν στο ίδιο ακριβώς 
επίπεδο με το δάπεδο της εισόδου (κατώφλι δεν υπήρχε), η τελευταία 
έπαλξη υψωνόταν μέχρι τη γένεση του τόξου της εισόδου του πύργου 
και με τον τρόπο αυτό προφύλασσε την είσοδο του πύργου από όποιον 
προσέβαλε την οχύρωση από τα βόρεια. Ο επιτιθέμενος από τη μεριά του 
ποταμού δεν είχε οπτική επαφή με την είσοδο του πύργου, αλλά μόνο με 
το παράλληλο προς τον ποταμό τείχος, στο οποίο δεν διαμορφωνόταν 
πρόσβαση προς την είσοδο του πύργου.      



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

312

Εξωτερικά ο Π16 σε όλο το ύψος του είναι περίπου κυκλικός σχεδόν 
κατά τα τρία τέταρτα, ενώ το υπόλοιπο τέταρτο (το τμήμα δηλαδή που 
ενώνεται με το ποτάμιο τείχος και με το τείχος που τον συνδέει με το βράχο 
του υψώματος) διαμορφώνεται από γωνία, σχεδόν ορθή (εικ. 14). Το 
εσωτερικό παρακολουθεί, σε γενικές γραμμές, τη μορφή του εξωτερικού: 
η πρώτη στάθμη, μέχρι το ύψος της εισόδου, είναι κατά τα τρία τέταρτα 
κυκλική, ενώ το υπόλοιπο τέταρτο διαμορφώνεται με σχεδόν ορθή γωνία. 
Η γωνία βρίσκεται λίγο πιο δεξιά (περίπου 0,50μ.) από την περασιά του 
δεξιού τοίχου του διαδρόμου της εισόδου. Καλύπτεται με λιθόκτιστο 
ημιχώνιο (εικ. 18). Από το ύψος της εισόδου και πάνω το εσωτερικό 
είναι αποκλειστικά σχεδόν κυκλικό (εδώ εμφανίζει γωνία δηλαδή) και 
καλύπτεται από πλινθόκτιστο σφαιρικό θόλο, που κατασκευάστηκε επί 
ξυλοτύπου (εικ. 19). Οι οπές πακτώσεως του ξυλοτύπου σώζονται στη 
γένεση του θόλου.

Μετά το θυραίο άνοιγμα διαμορφώνεται διάδρομος πλάτους 
1,27/1,30μ., που οδηγεί στο κυλινδρικό εσωτερικό. Ο διάδρομος καλύπτε
ται από πλινθόκτιστο κυλινδρικό θόλο (εικ. 17). Το κλειδί διαμορφώνε
ται από κομμάτια πλίνθων τοποθετημένα εγκάρσια προς τον κατά μήκος 
άξονα του θόλου. Το κλειδί απέχει από το δάπεδο του διαδρόμου 2,60μ. 
Σταθερή κάθοδος προς τον πυθμένα της πρώτης στάθμης δεν υπήρχε 
και επομένως οι χρήστες του πύργου όφειλαν να χρησιμοποιούν αιρε
τή κλίμακα, εάν για οποιονδήποτε λόγο παρίστατο ανάγκη. Κλίμακα 
στο πάχος του τοίχου (εικ. 20) οδηγούσε από το επίπεδο της εισόδου 
στον εξώστη. Τα σκαλοπάτια είχαν ύψος (μέτωπο) 0,90-0,97μ. και μήκος 
(πάτημα) εσωτερικό 0,20-0,30μ. και εξωτερικό 0,30-0,52μ. Η κλίμακα 
καλυπτόταν με κυλινδρικό θόλο. Ο πύργος κτίστηκε ολόκληρος σε μία 
φάση. 

Ο πυθμένας του πύργου, περίπου στο ύψος της κρηπίδας, ήταν 
στρωμένος με θραυστό αδρανές υλικό από λατομείο (3Α). Δεν διαπίστωσα 
το πάχος αυτού του στρώματος. Η μικρή έκταση (περίπου 0,50μ.2) που 
μπόρεσα να ερευνήσω έδειξε ότι το στρώμα αυτό ήταν καθαρό, δηλαδή 
δεν περιείχε κανενός άλλου είδους υλικά.  

Η χρονολόγηση του Π16 και της ποτάμιας οχυρώσεως αποτελεί 
ενιαίο αντικείμενο. Ολόκληρη η ποτάμια οχύρωση εκπροσωπεί ενιαία 
αμυντική και οχυρωματική αντίληψη, η οποία μάλιστα βρίσκεται σε 
αρμονία με την οργάνωση και τις λειτουργίες της βυζαντινής πόλεως κατά 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 313

τη μέση και ύστερη βυζαντινή περίοδο. Επί πλέον, από όσο τα χαρακτικά 
του 183050 επιτρέπουν να κρίνει κανείς, τα τμήματά της εμφανίζουν την 
ίδια οικοδομική τεχνική. Αυτό βεβαίως δεν αποκλείει το ενδεχόμενο 
να πραγματοποιήθηκαν ορισμένες επισκευαστικές εργασίες σε κάποια 
τμήματα της ποτάμιας οχυρώσεως, ωστόσο είναι αδύνατον πλέον να 
ελεγχθεί με κάθε λεπτομέρεια τι συνέβαινε στην πραγματικότητα. Κατά 
συνέπεια στην εργασία αυτή ο Π16 χρονολογείται με βάση τα πραγματικά, 
σωζόμενα δεδομένα και ταυτοχρόνως η χρονολόγησή του συνεξετάζεται 
και εντάσσεται στο σύνολο των δεδομένων για την ποτάμια οχύρωση. 

Χρονολόγηση
Η χρονολόγηση του Π16 είναι από τα δυσεπίλυτα προβλήματα της 

οχυρώσεως. Κατ’ αρχάς επισημαίνεται ότι η ποτάμια οχύρωση είναι 
παντελώς ανεξάρτητη από τη χερσαία, εμφανίζει δηλαδή αμυντική αυτο
τέλεια από την οχύρωση του βραχώδους υψώματος του κάστρου: δεν 
συνάπτονται, ανοικοδομήθηκαν αυτόνομα και η μία δεν προϋποθέτει 
την άλλη. Επομένως δεν δύναται να συσχετισθεί άμεσα με κάποια από 
τις φάσεις των χερσαίων τειχών.

Το πλινθοπερίκλειστο σύστημα εφαρμόζεται κατά τόπους και στην 
αμελή του μορφή, πράγμα που τοποθετεί χρονολογικά τον πύργο γενικώς 
στη μέση και ύστερη βυζαντινή περίοδο. 

Τα πλίνθινα ντουζένια είναι γνωστά στη φρουριακή αρχιτεκτονική 
των περιόδων από τον 3ο μέχρι τον 6ο αιώνα51 και εμφανίζονται ξανά 
από τον 9ο μέχρι τον 14ο αιώνα52, αλλά στη δεύτερη περίοδο είχαν 
πλέον πρωτίστως διακοσμητικό χαρακτήρα και βρίσκονταν μόνον στην 

50. Sayger – Desarnod, Album, πίν. 27. 
51. C. Foss – D. Winfield, Byzantine Fortifications. An Introduction, Pretoria 1986, 

18, 26-27, 161-162· A. W. Lawrence, A skeletal history of Byzantine fortification, The 
Annual of the British School at Athens 78 (1983), 181, 192· H. Barnes – R. M. Whittow, The 
Oxford University / British Institute of Archaeology at Ankara Survey of Medieval castles 
of Anatolia (1992). Mastaura Kalesi: A preliminary report, Anatolian Studies 43 (1993), 
125-126· Τσουρής, Νεάπολις – Χριστούπολις – Καβάλα, 420-421· Τσουρής – Μπρίκας, Το 
φρούριο του Πυθίου, 47· K. Τσουρής, Παρατηρήσεις στη χρονολόγηση της οχυρώσεως 
της Δράμας, στο: Γ΄ Επιστημονική συνάντηση «Η Δράμα και η περιοχή της, ιστορία και 
πολιτισμός», Δράμα 21-24 Μαΐου 1998, επιμ. Χ. Φαρακλασ, Δράμα 2002, 115-116.

52. Foss – Winfield, Byzantine Fortifications, 144-145. 



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

314

εξωτερική όψη του τείχους53. Eδώ εμφανίζονται μόνον στην όψη του 
πύργου, χαρακτηριστικό το οποίο περιορίζει αυτομάτως τη χρονολόγηση 
στη δεύτερη. 

Ζώνες με πέντε ή περισσότερες σειρές πλίνθων εντοπίζονται σε 
πύργους τoυ Κοτυαείου που κτίστηκαν κατά τον 12ο αιώνα, επί Ιωάννη 
Β΄ Κομνηνού (1118-1142) ή Μανουήλ Α΄ Κομνηνού (1142-1180)54. Στη 
Μικρά Ασία μονές και πολλαπλές σειρές πλίνθων εφαρμόστηκαν στις 
οχυρώσεις του Ιερού –ζώνες με τέσσερις έως επτά σειρές πλίνθων– και των 
Μαλαγίνων –ζώνες με τρεις έως πέντε σειρές πλίνθων–, έργα και τα δύο 
πιθανότατα του Μανουήλ Α΄55. Μονές, διπλές ή τριπλές σειρές πλίνθων 
εφαρμόστηκαν σε οχυρώσεις της Λυδίας (Τρίπολη, Μαγνησία, Ασάρ) και 
της Σμύρνης, οι οποίες θεωρούνται έργα του 13ου αιώνα, μάλλον των 
Λασκαριδών56.    

Στην Κωνσταντινούπολη οι ζώνες με πολλαπλές σειρές πλίνθων είναι 
συνήθεις σχεδόν σε όλες τις περιόδους. Οι εποχές διαφοροποιούνται με
ταξύ τους με βάση άλλα, εξ ίσου ισχυρά, χαρακτηριστικά της τοιχοποιίας 
(οικοδομικά υλικά σε δεύτερη χρήση, λιθοδομή, πλινθοπερίκλειστο, 
πλινθία στους αρμούς, κρυμμένη πλίνθος στα ντουζένια και στη θολοδο
μία). Πέραν τούτων, όμως, θεωρώ ότι η οχύρωση της Βασιλευούσης πόλεως 
παρέμενε πάντοτε έργο απλησίαστο για τις δυνατότητες της βυζαντινής 
περιφέρειας: στην καλύτερη περίπτωση οι οχυρώσεις των επαρχιών 
μπορούσαν να ακολουθούν ορισμένα μόνον από τα χαρακτηριστικά των 
τεχνικών, των μορφών και των τύπων της φρουριακής αρχιτεκτονικής 
της πρωτεύουσας, αλλά έργα παρόμοιας ολκής δεν ανηγέρθησαν στις 
επαρχίες, παρά μόνον σε μεμονωμένες και εξαιρετικές περιπτώσεις. Από 
την άποψη αυτή συγκρίσεις με την οχύρωση της πρωτεύουσας έχουν 
μόνον ενδεικτική και όχι καθοριστική σημασία. Με τις επιφυλάξεις που 
επιβάλλουν οι ανωτέρω παρατηρήσεις σημειώνω ότι στους πύργους των

53. Barnes – Whittow, Mastaura, 125-126· Τσουρής, Νεάπολις – Χριστούπολις – 
Καβάλα, 432, 445· Τσουρής – Μπρίκας, Το φρούριο του Πυθίου, 47-48. 

54. C. Foss, Survey of the Medieval Castles of Anatolia, I: Kütahya [British Institute of 
Archaeology at Ankara, Monograph No. 7 – BAR Ιnternational Series 261], Oxford 1985, 
83–84, εικ. 26, 58, 59. 

55. Foss – Winfield, Byzantine Fortifications, 148.
56. C. Foss, Late Byzantine Fortifications in Lydia, JÖB 28 (1979), 301, 316-318, εικ. 

2-4, 14, 18, 27-30.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 315

Βλαχερνών, του Μανουήλ του Α΄ του Κομνηνού (1142-1180), υπάρχουν 
ζώνες με πολλαπλές σειρές πλίνθων57. 

H τεχνική της κρυμμένης πλίνθου58 εισήχθη στη βυζαντινή (εκκλη
σιαστική και κοσμική) αρχιτεκτονική από τα τέλη του 10ου αιώνος 
και μετά59 και εφαρμόστηκε μέχρι τον 14ο (εικ. 21). Στη μέση βυζαντινή 
περίοδο συναντάται στην κανονική της μορφή, με φαρδείς αρμούς, στο 
εξωτερικό και στο εσωτερικό των μνημείων, στην τοιχοποιία (ντουζένια, 
δηλαδή ζώνες τριών ή περισσοτέρων σειρών πλίνθων), στην τοξοδομία 
και στην θολοδομία. Παράλληλα, κατά την ίδια περίοδο εμφανίστηκε 
στη φρουριακή αρχιτεκτονική μία αμελής μορφή: στους αρμούς – που 
δεν είναι ιδιαίτερα φαρδείς – εισάγονται πλίνθινα μόλια (βύσματα), που 
είναι κομμάτια κεραμιδιών και πλινθία60. Η τελευταία δεν είναι ευρέως 
διαδεδομένη. Στην ύστερη περίοδο τα συνεργεία εξακολούθησαν να 
εφαρμόζουν την κανονική μορφή σε τοιχοποιίες (ντουζένια, συνήθως 
μικρού ύψους61), αλλά με αρμούς όχι ιδιαίτερα φαρδείς, σε ανοίγματα και 
υποχωρημένες επιφάνειες (τόξα και σταθμούς)62, αλλά όχι στην τοξοδομία 

57. Β. Meyer-Plath – A. M. Schneider, Die Landmauer von Konstantinopel, 
[Archäologisches Institut des Deutschen Reiches. Denkmäler antiker Architektur 8], Berlin 
1943, πίν. 50-55.

58. Η. Βuchwald, Laskarid Architecture, JÖB 28 (1979), 271-272· P. Vocotopoulos, 
The Concealed Course Technique: Further Examples and a few Remarks, JÖB 28 (1979), 
247-260· P. Vocotopoulos, The Role of Constantinopolitan Architecture during the Middle 
and Late Byzantine Period, JÖB 31/2 (1981), 556-557· Γ. Βελενησ, Ερμηνεία του εξωτερικού 
διακόσμου στη βυζαντινή αρχιτεκτονική, Θεσσαλονίκη 1984, 67-96, 299· R. Ousterhout, 
Observations on the “Recessed Brick” Technique during the Palaeologan Period, AΔ 39 
(1984), Μελέτες, 163-170. 

59. Βελενησ, Ερμηνεία, 299· Π. Βοκοτοπουλοσ, Η βυζαντινή εκκλησιαστική αρχιτεκτονική 
στην Χερσόνησο του Αίμου τον 10ο αιώνα, στο: Β΄ Διεθνής Βυζαντινολογική Συνάντηση: 
Κωνσταντίνος Ζ΄ ο Πορφυρογέννητος και η εποχή του, Δελφοί, 22-26 Ιουλίου 1987, Αθήνα 
1989, 216· Στ. Μαμαλουκοσ, Η αρχιτεκτονική του καθολικού, στο: Ιερά Μεγίστη Μονή 
Βατοπεδίου. Παράδοση – Ιστορία – Τέχνη, τ. 1, Άγιον Όρος 1996, 176.    

60. Πύργος της Μονής Κοσμοσωτείρας (1152)· Κ. Τσουρησ – Α. Μπρικασ, Βυζαντινές 
οχυρώσεις στον Έβρο, Ι, Μεσημβρία – Ποταμός – Άβας – Τραϊανούπολις – Φέρες, 
Βυζαντινά 26 (2006), 187.     

61. Υπάρχουν σπάνιες εξαιρέσεις, όπως ο Άγιος Ιωάννης Χαλκιού Χίου με 
περισσότερες στρώσεις.

62. Κ. Τσουρής, Το κάστρο στο Παλιό Πυλί της Κω και ο όσιος Χριστόδουλος ο 
Λατρηνός, στο: Α΄ Διεθνές Επιστημονικό Συνέδριο Ιστορία – Τέχνη – Αρχαιολογία της Κω, 



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

316

και τη θολοδομία του εσωτερικού63. Κυρίως όμως εφάρμοσαν την αμελή 
μορφή (brick filled mortar joints)64, η οποία υποκατέστησε εν πολλοίς 
την κανονική μορφή στην εκκλησιαστική και φρουριακή αρχιτεκτονική 
στα ντουζένια, τα τόξα και τους θόλους65. Όσον αφορά, επομένως, 
στο Πεντάζωνο η εφαρμογή της αμελούς μορφής δείχνει περισσότερο 
χρονολόγηση στην υστεροβυζαντινή περίοδο παρά στη μεσοβυζαντινή, 
χωρίς πάντως να αποκλείει την τελευταία κατηγορηματικά. Η συνύπαρξη 
των δύο μορφών, επίσης, κατευθύνει τη χρονολογική τοποθέτηση στην 
υστεροβυζαντινή περίοδο. Η απουσία της τεχνικής από την τοξοδομία 
και τη θολοδομία, τέλος, οδηγεί και πάλι στην υστεροβυζαντινή περίοδο.   

To μεικτό τόξο της πύλης, γνωστό στη Μικρά Ασία66, στα νησιά του 
Ανατολικού Αιγαίου67 και την Κρήτη68 ήδη από τη μεσοβυζαντινή περίοδο, 

(Κως, 2-4 Μαΐου 1997) [Πανεπιστήμιο Αθηνών, Φιλοσοφική Σχολή. Σειρά Δημοσιευμάτων 
Περιοδικού «Αρχαιογνωσία» 1], επιμ. Γ. Κοκκορου-Αλευρά – Α. Α. Λαιμού – Ε. Σημαντώνη-
Μπουρνιά, Αθήνα 2001, 367.

63. Το μοναδικό, αναφερόμενο στη βιβλιογραφία, υστεροβυζαντινό παράδειγμα 
θολοδομίας με την τεχνική στην αμελή της μορφή εντοπίζεται στον μεγάλο πύργο του 
Πυθίου· Τσουρής, Το κάστρο στο Παλιό Πυλί, 367· Τσουρής – Μπρίκας, Το φρούριο του 
Πυθίου, 48.

64. Βuchwald, Laskarid Architecture, 271-272· Ousterhout, Observations, 163-170. 
65. Πύργος Μονής Παντοκράτορος Άθωνος: P. Vocotopoulos, The Role of Constanti

nopolitan Architecture during the Middle and Late Byzantine Period, JÖB 31/2 (1981), 557, 
εικ. 8· Πύθιο, ακρόπυργος: Τσουρής – Μπρίκας, Το φρούριο του Πυθίου, 48. 

66. Άγιος Γεώργιος (Karagedik Kilise) στην κοιλάδα Περιστρέμματος Καππαδοκίας: Π. 
Ανδρουδησ, Ο μεσοβυζαντινός ναός του Αγίου Γεωργίου (Karagedik Kilise) στην κοιλάδα 
του Περιστρέμματος (Belişırma) της Καππαδοκίας, Βυζαντινά 28 (2008), 165, εικ. 12, 
13·  Çanli Kilise στο Akhisar Καππαδοκίας: Μ. Καππασ, Η εφαρμογή του σταυροειδούς 
εγγεγραμμένου στη μέση και την ύστερη βυζαντινή περίοδο. Το παράδειγμα του απλού 
τετρακιόνιου / τετράστυλου [Διδ. διατριβή], τ. 2, Θεσσαλονίκη 2008, 27· Λάτμος, εκκλησία 
αρ. 8 (Kaiwe Asar Adasi): Βuchwald, Laskarid Architecture, εικ. 10, 26, 27.

67. Νέα Μονή Χίου: Σ. Βογιατζησ, Νεώτερα στοιχεία για την οικοδομική ιστορία του 
Καθολικού της Νέας Μονής Χίου, ΔΧΑΕ, περίοδος Δ΄, 14 (1987-1988), 169· Α. Χριστοφιδου 
– Α. Παπανικολαου, Συμβολή στην οικοδομική ιστορία του καθολικού της Νέας Μονής 
Χίου. Νεότερα στοιχεία, ΔΧΑΕ περίοδος Δ΄, 28 (2007), 48 εικ. 7.

68. Προχείρως βλ: Άγιος Δημήτριος Αγίου Δημητρίου, Άι – Κυρ – Γιάννης Αλικιανού, 
Άγιος Ιωάννης Ρουκανίου, Άγιος Γεώργιος Καλαμά, καθεδρικός ναός Μυλοποτάμου και 
Άγιος Μύρων Αγίου Μύρωνος: Ε. Θεοχαροπουλου, Συμβολή στη μελέτη των σταυροειδών 
εγγεγραμμένων ναών της Κρήτης από τον 10ο μέχρι τον 13ο αιώνα [Διδ. διατριβή], 
Αθήνα 2000, 174· Άγιος Δημήτριος Αγίου Δημητρίου Ρεθύμνου: Καππασ, Η εφαρμογή 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 317

εξαιρετικά σπάνιο στη ναοδομία των ευρωπαϊκών επαρχιών κατά τη 
μεσοβυζαντινή περίοδο69, αρχίζει να γίνεται σύνηθες στις τελευταίες κατά 
το β΄ μισό του 12ου αιώνα70 και εφαρμόζεται πλέον συστηματικά στην 
παλαιολόγεια αρχιτεκτονική71. Επομένως με κριτήριο το μεικτό τόξο 
είναι επιτρεπτή χρονολόγηση στο β΄ μισό του 12ου αιώνα, στην περίοδο 
των Λασκαριδών ή στην παλαιολόγεια περίοδο. 

Αν συγκρίνουμε την τοιχοποιία του Πενταζώνου με τις τοιχοποιίες 
του φρουρίου του Πυθίου, διαπιστώνουμε ότι υπάρχουν κοινά χαρακτη
ριστικά (οικοδομικά υλικά σε πρώτη χρήση, χαλαρό πλινθοπερίκλειστο, 
ζώνες πλίνθων, κρυμμένη πλίνθος, αμιγείς πλινθοδομές σε τόξα και θόλους) 
και διαφορές (διαφορετικής ποιότητας οικοδομικές τεχνικές –υψηλές 
στο Πύθιο, συνήθεις στο Πεντάζωνο–, θολοδομία με κρυμμένη πλίνθο 
–Πύθιο– και κοινή –Πεντάζωνο–, αριθμός σειρών πλίνθων  –τρεις ορατές 
(πέντε συνολικά) στο Πύθιο, πέντε ορατές (δέκα συνολικά) κατά τόπους 
ή δέκα ορατές κατά τόπους στο Πεντάζωνο). Όλα αυτά δεν οφείλονται 
κατ’ ανάγκην σε χρονική απόσταση, είναι εξ ίσου δυνατόν να οφείλονται 
σε διαφορετικά συνεργεία ή/και σε διαφορετική χρηματοδότηση. Κατά τη 
γνώμη μου μόνο ο αριθμός των σειρών πλίνθων στα πλίνθινα ντουζένια 
δείχνει χρονολογική απόσταση: οι δέκα σειρές (Πεντάζωνο) φαίνονται 
παλαιότερο γνώρισμα από τις τρεις (Πύθιο). 

Η προφανής διαφορά της τοιχοποιίας από αυτή των πύργων του 
Ταρχανειώτη (τέλη 13ου-αρχές 14ου αι. ή μέσα 14ου αι.)72 στην οχύρωση 
του λόφου του Διδυμοτείχου δείχνει πως οι δύο τεχνικές ή απέχουν 
χρονικά μεταξύ τους ή οφείλονται σε οικοδομικά συνεργεία που τα χωρίζει 
μεγάλη απόσταση όσον αφορά στην ποιότητα των οικοδομικών τεχνικών 
ή ότι τα οικονομικά μέσα που διέθεταν οι κτίτορες ανήκαν σε τάξεις 
μεγέθους τελείως διαφορετικές. Συνοψίζοντας τις διαφορές σημειώνω ότι 

του σταυροειδούς, 126, εικ. 1· Άι Κυρ Γιάννης (Ζωοδόχος Πηγή) Αλικιανού Κυδωνίας: 
Καππασ, Η εφαρμογή του σταυροειδούς, 135 εικ. 1, 4, 5, 7.

69. Π. Βοκοτοπουλοσ, Η εκκλησιαστική αρχιτεκτονική εις την δυτικήν Στερεάν 
Ελλάδα και την Ήπειρον από του τέλους του 7ου μέχρι του τέλους του 10ου αιώνος, 
Θεσσαλονίκη 21992, 161 υποσημ. 2, 188· Θεοχαροπουλου, Συμβολή, 174.

70. Παναγία στο κάστρο της Πετριτζού: C. Mango, Byzantine Architecture, New York 
1976, πίν. 331.

71. Α. Πασαδαιοσ, Ο κεραμοπλαστικός διάκοσμος των βυζαντινών κτηρίων της 
Κωνσταντινουπόλεως, εν Αθήναις 1973, πίν. 34-38.

72. Τσουρής, Νεάπολις – Χριστούπολις – Καβάλα, 439.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

318

διαφέρουν τα μεγέθη, η επεξεργασία, η διάταξη και η προέλευση των 
λίθων και η ποσότητα, η ποιότητα, τα μεγέθη, η επεξεργασία, η διάταξη 
και η προέλευση των πλίνθων. Μάλλον λοιπόν έχουμε να κάνουμε με 
διαφορετικές περιόδους, με διαφορετικά συνεργεία, με διαφορετικές 
χρηματοδοτήσεις ή με όλα μαζί. Οπωσδήποτε, συγκρίνοντας την ποτάμια 
οχύρωση με τις μεσοβυζαντινές και υστεροβυζαντινές επεμβάσεις στο 
Διδυμότειχο, πρέπει να επισημάνω ότι ο Π16 οφείλεται σε συνεργείο και 
χρηματοδότηση που τοποθετούνται πολύ ψηλά: η εντολή, οι δυνατότητες 
και τα υπέρπυρα προέρχονται από τον ίδιο τον αυτοκράτορα ή κάποιον 
ανώτατο αξιωματούχο του αμέσου αυτοκρατορικού περιβάλλοντος. 
Από την άποψη αυτή ο Π16 είναι παλαιότερος από τους πύργους του 
Ταρχανειώτη. Με την πάροδο του χρόνου και τη συνεχή απαξίωση του 
κράτους οι δυνατότητες και τα υπέρπυρα ελαττώθηκαν δραματικά.

Ο Ανδρόνικος Γ΄ Παλαιολόγος (1327 μονοκράτωρ-1341) και ο 
Ιωάννης Ϛ΄ Καντακουζηνός (1347-1354) διέμεναν στην πόλη με τις 
οικογένειές τους και την χρησιμοποιούσαν ως βάση στρατιωτικών 
επιχειρήσεων. Επίσης έρχεται στο νου πως και οι δύο υλοποίησαν 
στα εδάφη που εξουσίαζαν ένα σημαντικό οχυρωματικό έργο (κυρίως 
ο πρώτος) και επομένως είναι θεμιτό να αποδοθεί σε έναν από τους 
δύο η ποτάμια οχύρωση. Εάν η οχύρωση του Ταρχανειώτη είναι έργο 
των ετών γύρω από το 130073, όπως δέχθηκε ο C. Mango, τότε οι δύο 
εστεμμένοι κύριοι του Διδυμοτείχου δεν είχαν και πολλά πράγματα να 
κάνουν για αυτήν, επομένως η παραποτάμια οχύρωση θα μπορούσε να 
αποτελεί εύλογη συνέχιση των έργων αμυντικής θωρακίσεως της πόλεως. 
Εάν η οχύρωση του Ταρχανειώτη είναι έργο του 1352, όπως δέχονται 
οι Αικ. Ασδραχά και Χ. Μπακιρτζής74, τότε αυτό σημαίνει ότι οι δύο 
αυτοκράτορες ζούσαν και δραστηριοποιούνταν σε μία πόλη, της οποίας 
η οχύρωση βρισκόταν σε τόσο κακή κατάσταση, ώστε πολύ λίγα χρόνια 
μετά από το πέρασμά τους έπρεπε να επισκευαστεί σε μεγάλη έκταση. Αν 
αυτό γίνει δεκτό, τότε στη συνέχεια επιβάλλεται να συμπεράνουμε ότι οι 
δύο ηγεμόνες μερίμνησαν για την άμυνα από την πλευρά του ποταμού, 
αλλά αδιαφόρησαν για την άμυνα από την πλευρά της πεδιάδας. Οι δύο 

73. C. Mango, Τhe Monument and its History, στο: H. Belting – C. Mango – D. 
Mouriki, The Mosaics and Frescoes of St. Mary Pammakaristos (Fethiye Camii) at Istanbul, 
Washington D.C. 1978, 14.

74. C. Asdracha – Ch. Bakirtzis, Inscriptions byzantines de Thrace (VIIIe–XVe siècles). 
Édition et commentaire historique, AΔ 35 (1980), Μελέτες, 263-265. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 319

αυτές εκδοχές δεν φαίνονται πολύ ισχυρές. Εξ άλλου ο Καντακουζηνός, 
ο οποίος δεν χάνει ευκαιρία να αναφερθεί –κάποτε υπερβάλλοντας– στο 
φρουριακό έργο του Ανδρονίκου του Γ΄ και το δικό του, υποθέτω ότι δεν 
θα παρέλειπε να καταγράψει την ανοικοδόμηση του Πενταζώνου.  

Συνοψίζοντας τις χρονολογικές ενδείξεις, διαπιστώνω ότι ορισμένες 
από αυτές δείχνουν ότι το Πεντάζωνο κτίστηκε κατά την περίοδο ανάμεσα 
στον 11ο και τον 13ο αιώνα, αλλά ορισμένα δεδομένα επιτρέπουν να 
αποκλειστεί ο 11ος αιώνας. Επομένως, είναι δυνατό να είναι ο πύργος 
έργο της περιόδου των Κομνηνών, των Λασκαριδών ή ίσως και των 
Παλαιολόγων – πάντως πριν από το 1300 περίπου. Τα δεδομένα που 
σώζει ο πύργος δεν επιτρέπουν, κατά τη γνώμη μου, να αποφασίσει 
κάποιος ποιο από τα ανωτέρω ενδεχόμενα συμβαίνει. Στην περαιτέρω 
διερεύνηση του προβλήματος συμβάλλουν με κάποιο τρόπο οι ιστορικές 
πηγές και η τοπογραφία της πόλεως. 

Σύμφωνα με τον Νικήτα Χωνιάτη ο βούλγαρος τσάρος Ιωάννης 
(1197-1207)  πολιόρκησε το Διδυμότειχο το 1206, αλλά γνωρίζοντας πως 
οι κάτοικοι κατέβαιναν από το ύψωμα στο ποτάμι χρησιμοποιώντας 
καθόδους, άγνωστες στους πολλούς, και υδρεύονταν ακινδύνως και 
επαρκώς, αποφάσισε να εκτρέψει το ρεύμα75: περὶ τοίνυν τὸ Διδυμότειχον 
καταστρατοπεδευσάμενος καὶ τὸ χωρίον ὁρῶν ὑπερδέξιον χαλεπόν 
τε καὶ ἄπορον αἱρεθῆναι μεταφέρειν τὸν ποταμὸν Εὗρον ἐπεβάλετο, 
περικλώμενον τῷ φρουρίῳ καὶ διὰ καθόδων τοῖς πολλοῖς ἀγνώστων 
τοὺς ἔνδον ποτίζοντα. καὶ μηχανὰς περιστήσας τὸ τεῖχος ἔτυπτεν, ἐν 
οἷσπερ εἴκαζε μὴ πάμπαν εἶναι τοῖς προσβάλλουσιν ἀκατάσειστον, οὔτε 
μὴν προεκλύοιντο τὰ διαφιέμενα τῶν λίθων βάρη τῷ διαστήματι. 

Ο Χωνιάτης αναφέρεται σε ασφαλή άντληση νερού διά μυστικών 
καθόδων. Κατά τη γνώμη μου επρόκειτο για αφανείς, μη ορατές, άρα 
υπόγειες, καθόδους. Επίσης δεν αναφέρεται σε οχύρωση που επέτρεπε 
την αβλαβή προσέγγιση του υδάτινου ρεύματος. Ο ιστορικός κατά πάσα 
πιθανότητα γνώριζε τον τόπο και, στην αντίθετη περίπτωση, αν δεν είχε ο 
ίδιος άμεση αντίληψη, υποθέτω ότι ήταν δυνατόν να διαθέτει πληροφορίες 
από ανθρώπους ή πηγές που είχαν άμεση αντίληψη: είχε διατελέσει το 
1189 δοὺξ και ἀπογραφεὺς Φιλιππουπόλεως76, δηλαδή διοικητής του 

75. Νικήτας Χωνιάτης, 632.22-24.
76. Η. Hunger, Βυζαντινή λογοτεχνία, τ. Β΄, Ιστοριογραφία, Φιλολογία, Ποίηση, μετ. 

Τ. Κολιας – Κ. Συνελλη – Γ. Χ. Μακρησ – Ι. Βασσησ, Αθήνα 1992, 266· Χρ. Κυριαζόπουλος, Η 



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

320

θέματος Φιλιππουπόλεως. Την ίδια εποχή το Διδυμότειχο ανήκε στο 
γειτονικό θέμα Αδριανουπόλεως και Διδυμοτείχου77. Συνεπώς φαίνεται 
μάλλον δύσκολο ο Χωνιάτης να συνέχεε σήραγγες με οχύρωση. Ωστόσο 
δεν μπορώ να το αποκλείσω κατηγορηματικά. Στη συνέχεια διηγείται ότι 
ο Ιωάννης έστησε πολιορκητικές μηχανές (πετροβόλα μηχανήματα) και 
χτυπούσε το τείχος. Το ερώτημα είναι αν το προσβαλλόμενο τείχος ήταν 
το ποτάμιο ή το τείχος του υψώματος. Αν πρόκειται για το ποτάμιο τείχος, 
ο πολιορκητής αφού έσπαζε την άμυνα δίπλα στο ποτάμι, στη συνέχεια 
έπρεπε να υπερκεράσει τη δεύτερη γραμμή άμυνας, την οποία αποτελούσε 
αφ’ ενός μεν το απροσπέλαστο ύψωμα δίπλα στην παραποτάμια περιοχή 
αφ’ ετέρου δε τα τείχη του υψώματος. Μου φαίνεται λοιπόν απίθανο 
ο ιστορικός να αναφέρεται σε προσβολή ποτάμιου τείχους. Αντιθέτως 
νομίζω ότι αναφέρεται στο τείχος του υψώματος, που εμφάνιζε πολύ πιο 
εκτεταμένη επιφάνεια προσβολής. Αν οι εκτιμήσεις αυτές είναι σωστές, 
τότε το Διδυμότειχο το 1206 μάλλον δεν διέθετε ποτάμια οχύρωση.  

Οι ανωτέρω συλλογισμοί είναι δυνατόν να αναπτυχθούν ακόμη 
περισσότερο: σκέφτομαι δηλαδή ότι η κατάληψη και καταστροφή της 
πόλεως από τον τσάρο Ιωάννη κατά πάσαν πιθανότητα επέφερε και 
κάποιες καταστροφές στην οχύρωση και έτσι κατέστη απαραίτητη η 
επέμβαση του 1300 περίπου ή του 1352. Η τελευταία αυτή επέμβαση, όπως 
ήδη επισημάνθηκε, είναι απολύτως διακριτή από την ποτάμια οχύρωση. 
Πέραν τούτου, όμως, αναρωτιέμαι επίσης γιατί η ποτάμια οχύρωση 
έμεινε ανέγγιχτη από την επίθεση του 1206, εάν βεβαίως υπήρχε κατά 
το έτος αυτό: η κατάσταση διατηρήσεως της ποτάμιας οχυρώσεως κατά 
τον ρωσοτουρκικό πόλεμο, όπως φαίνεται στις σχετικές λιθογραφίες 
(παριστάνονται τρεις πύργοι, σωζόμενοι σχεδόν σε όλο το ύψος τους), 
και η παρούσα κατάσταση διατηρήσεως του Π16, του σημαντικότερου 
στοιχείου της ποτάμιας οχυρώσεως, δείχνουν ότι η οχύρωση της όχθης του 
Ερυθροποτάμου έφθασε στον 19ο αιώνα χωρίς δραματικές καταστροφές. 
Επομένως δεν υπήρχε το 1206. 

Κατά τα ανωτέρω, συμπεραίνω ότι η ποτάμια οχύρωση κα
τασκευάστηκε μετά το 1206 και πριν από την ανοικοδόμηση της 
οχυρώσεως του Διδυμοτείχου από τον Ταρχανειώτη. Στο διάστημα 

Θράκη κατά τους 10ο – 12ο αιώνες. Συμβολή στη μελέτη της πολιτικής, διοικητικής και 
εκκλησιαστικής της εξέλιξης, Θεσσαλονίκη 2000, 234-240.

77. Κυριαζόπουλος, Η Θράκη, 231-234.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 321

αυτό συνθήκες, οι οποίες επέτρεπαν και επέβαλαν την οχύρωση του 
Διδυμοτείχου από τη μεριά του ποταμού, διαμορφώθηκαν, όταν το 1242 
η περιοχή του Διδυμοτείχου περιήλθε στην αυτοκρατορία της Νικαίας, 
την οποία κυβερνούσε ο Ιωάννης ο Γ΄ ο Δούκας Βατάτζης (1222-1254)78. 
Ο Βατάτζης ἐκ Διδυμοτείχου ἦν ὡρμημένος79. Ίσως στην απόφαση 
της ανοικοδομήσεως της ποτάμιας οχυρώσεως ώθησε η ανάμνηση της 
απόπειρας εκτροπής του Ερυθροποτάμου από τους Βουλγάρους, πριν από 
περίπου σαράντα χρόνια. Ο αυτοκράτορας αυτός θεωρείται ότι ανέπτυξε 
αυξημένη οχυρωματική δραστηριότητα στις επαρχίες της Μικράς Ασίας 
που ανήκαν στην αυτοκρατορία της Νικαίας των Λασκαριδών80  

Συμπερασματικά: η ποτάμια οχύρωση του Διδυμοτείχου κατά πάσαν 
πιθανότητα είναι έργο του Ιωάννη Γ΄ Βατάτζη (1222-1254), περίπου των 
μέσων του 13ου αιώνος.  

Ανακεφαλαίωση 

Σε μικρό αριθμό οχυρώσεων της Βαλκανικής χερσονήσου, κατά 
τη μέση και ύστερη βυζαντινή περίοδο, κατασκευάστηκαν αυτοτελείς 
αμυντικά προεκτάσεις των οχυρώσεων ή πύργοι επί ανανεωσίμων πηγών 
υδάτων, πηγαίων ή ποταμίων. Οι πύργοι  συνδέονταν με την οχύρωση 
με βραχίονα τείχους, με εξαίρεση μία ελλιπώς τεκμηριωμένη περίπτωση. 
Λειτουργούσαν σαν πηγάδια και η σχέση τους με την οχύρωση επέτρεπε 
την αβλαβή άντληση ανεξαντλήτων ποσοτήτων υδάτων. Εξασφάλιζαν 
ύδρευση σε σημαντικούς, συνήθως, οικισμούς (Λιβαδειά, Μελένικος, 
Τύρνοβο, Αδριανούπολη, Διδυμότειχο) ή ακροπόλεις (Αθήνα). Όλες οι 
περιπτώσεις ανήκαν σε περιφερειακές πρωτεύουσες (Αδριανούπολη, 
Διδυμότειχον, Τύρνοβο) ή σε έδρες ηγεμονιών της περιόδου του κατα
κερματισμού της βυζαντινής περιφέρειας (Αθήνα, Λιβαδειά, Μελένικος). 

78. C. Asdracha, La région des Rhodopes aux XIIIe et XIVe siècles. Étude de géographie 
historique [Texte und Forschungen zur byzantinisch-neugriechischen Philologie 49], Athen 
1976, 243· Ιστορία του ελληνικού έθνους, τ. 9, 88-90: Από την άλωση ως την ανάκτηση της 
Κωνσταντινουπόλεως (1204-1261) (D. Nicol).  

79. Γεωργίοσ Ακροπολίτησ, Χρονικὴ συγγραφή, §15, στο: Georgii Acropolitae opera 
[Bibliotheca Teubneriana], εκδ. A. Heisenberg, τ. 1, Stuttgart 21978, 26.21. 

80. Foss, Late Byzantine Fortifications in Lydia, 320. Στο άρθρο αυτό ο συγγραφέας 
αναφέρει ότι ο Βατάτζης ανοικοδόμησε οχυρωματικά έργα και στις δυτικές επαρχίες του 
κράτους του χωρίς, όμως, να αναφέρει συγκεκριμένα παραδείγματα.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

322

Στις περιπτώσεις της Λιβαδειάς, της Αδριανουπόλεως και του Διδυ
μοτείχου, ίσως και του Τυρνόβου, τα έργα αυτά διαφοροποιούνταν λίγο 
ή πολύ από την υπόλοιπη οχύρωση λόγω της αυξημένης οχυρωματικής 
και κατασκευαστικής ισχύος τους. 

Οι επεκτάσεις, οι πύργοι στο άκρο βραχίονος και οι μεμονωμένοι 
πύργοι  δεν είχαν άμεση φρουριακή λειτουργία. Μαζί με τους διαδρόμους 
που οδηγούσαν σε, επίσης, ανανεώσιμες πηγές υδάτων, και οι οποίοι 
διάδρομοι δεν είχαν φρουριακή λειτουργία, αποτελούσαν σημαντικές 
και ιδιαίτερης αξίας μεθόδους υδρεύσεως μεσαιωνικών οχυρώσεων.      



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 323

Εικ. 1. H οχύρωση του Διδυμοτείχου. Τοπογραφικό διάγραμμα, 1986.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

324

Εικ. 2. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Άποψη από τα νότια. Λήψη Κ. Τσουρη, 1986. 
(Αρχείο 12ης ΕΒΑ).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 325

Εικ. 3. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Άποψη από τα νότια. 
(Γουριδησ, Το ιστορικό Διδυμότειχο, εικ. στη σ. 119).



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

326

Εικ. 4. Διδυμότειχο, η ποτάμια οχύρωση. Άποψη από τα βόρεια. 
(Σχέδιο Sayger – Desarnod, Album, πίν. 27).

Εικ. 5. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. 
(Σχέδιο Sayger – Desarnod, Album, πίν. 27, λεπτομέρεια).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 327

Εικ. 6. Λιβαδειά, κάστρο. Οχύρωση ΒΑ γωνίας, ο πύργος του νερού. Αναπαράσταση. 
(Μαμαλούκοσ, Παρατηρήσεις, εικ. 5).

Εικ. 7. Τύρνοβο, ο πύργος του νερού. Σχεδιαστική αναπαράσταση. Σκαρίφημα (με βάση 
το: Vjalob, Vodosnabdjavane, εικ. 2., με μερικές τροποποιήσεις). Σχ. Ε. Νικολέτου. 



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

328

Εικ. 8. Τύρνοβο, ο πύργος του νερού. Σχεδιαστική αναπαράσταση. 
(Moutsopoulos, Pensées et observations, σχ. 3).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 329

Εικ. 9. Αδριανούπολη, η οχύρωση. Σχέδιο του συνταγματάρχη Osmont. Paris, Service 
Historique de l’Armée de Terre. (Yerolympos, Urban Transformations, πίν. στη σ. 92).



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

330

Εικ. 10. Αδριανούπολη, το ΝΔ άκρο της οχυρώσεως. Λεπτομέρεια (Παπαζώτος, Σχόλια, 
στο: Λαμπουσιάδης, Περί των τειχών της Αδριανουπόλεως, σχ. 2).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 331

Εικ. 11. Αδριανούπολη, άποψη από τα ΝΔ. Σχέδιο του 1685 – 7, Bibliothèque Nationale 
de France. (Yerolympos, Urban Transformations, πίν. στη σ. 71).

Εικ. 12. Αδριανούπολη, το ΝΔ άκρο της οχυρώσεως το 1830. Τείχος, πύργος, πύλη. 
(Sayger – Desarnod, Album, πίν. 15).



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

332

Εικ. 13. Αδριανούπολη, το ΝΔ άκρο της οχυρώσεως το 1830. Πύλη 
(Sayger – Desarnod, Album, πίν. 16).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 333

Εικ. 14. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Οριζόντια τομή στη στάθμη της εισόδου, 2012. 
Σχέδιο Α. Τσανακα.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

334

Εικ. 15. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Άποψη από τα νότια. Η είσοδος του Πενταζώνου. 
Λήψη 2012.

Εικ. 16. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Υποδοχή στροφέως θύρας. Λήψη 2012.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 335

Εικ. 17. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Η καμάρα του διαδρόμου της εισόδου. Λήψη 2012.

Εικ. 18. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Πυθμένας, ημιχώνιο. Λήψη 2012.



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

336

Εικ. 19. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Σφαιρικός θόλος, λεπτομέρεια. Λήψη 2012.

Εικ. 20. Διδυμότειχο, Πεντάζωνο. Κλίμαξ ανόδου προς το δώμα. Λήψη 2012.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 337

Εικ. 21. Κρυμμένη πλίνθος: 1. Φέρες, 
περίβολος Μονής Κοσμοσωτείρας. Πύρ
γος του κωδωνοστασίου. 2. Κάστρο Δι
δυμοτείχου, Πεντάζωνο. 3. Πύθιο, ακρό
πυργος. 4. Κως, κάστρο Παλιού Πυλιού. 
5. Καβάλα, σταθμός Πετροπηγής. ΝΔ 
πύργος. 6. Καβάλα, ακρόπολη. Πεντά
πλευρος πύργος. (Τσουρής – Μπρίκας, Το 
φρούριο του Πυθίου, σχ. 6.)



Κωνσταντίνος Τσουρής

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 293-339

338

Fortifications on Renewable Water Resources

(9th - 15th centuries)

Τhe usual way to cover the water needs at the settlements of the middle 
and late Byzantine period in the Balkans was the saving of rainwater. Most of 
the settlements that were established after the end of antiquity were situated 
on steep, rocky hills, thus the transportation of water from renewable 
sources was nearly impossible. The settlements’ inhabitants were obliged 
to make the necessary water supplies from adjacent watersources (springs, 
rivers or lakes). During peacetime this transportation from those sources 
to the settlement’ s interior was harmless though wearing. However, during 
the sieges supplying from sources outside the fortification was extremely 
dangerous. In order to reserve a harmless way to supply water from lowlands 
settlements’ inhabitants constructed in some cases tunnels that were leading 
to the springs, rivers or lakes, while in other cases constructed fortifications 
onto or nearby the water sources. 

In the archaeological literature, there are mentions so far of two kinds 
of fortifications onto renewable water sources or nearby them. The first kind 
was the construction of a fortification extension so as for the water source 
to be inside the extension or for the fortification to be near a water supply. 
In this way the fortified area was increased but the specific extension  did 
not increase the settlements defensive capabilities directly. The fortifications 
capabilities were exactly the same either with the extension or without it.  
The extension’s contribution to the defense was however indirect: as long 
as there was continuous water supply the  defense was not threatened by 
water shortage and was exclusively depended on the fortification and the 
warriors. 

The second kind of construction was a tower inside or nearby a 
water source. The tower was sometimes completely independent from the 
settlement’s fortification, while in other cases was linked by a wall with 
the rest of the fortification. In the latter case a branch of the wall (a linear 
construction) started from the steep hill’s fortification and descended to the 
hill’s feet, where there was the water source (spring or river). A tower was 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 293-339

Οχυρωματικά Εργα επί Ανανεωσίμων Πηγών Υδάτων 339

erected onto the point of pumping, inside of whom the inhabitants of the 
castle could draw water without being exposed to hostile fire. Thus the tower 
served as a fortified well. The above constructions were not so widespread 
and they are located in fortified cities or towns. Some of these fortified cities 
were of particular importance in the medieval Balkans, especially in the late 
Byzantine period.





ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΕΣ / BOOK REVIEWS





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 343-348

T. C. Lounghis, Byzantium in the Eastern Mediterranean: Safeguarding 
East Roman Identity (407 – 1204), Nicosia 2010 (Cyprus Research Centre. 
Texts and Studies in the History of Cyprus, LXIII), pp. IX-XXXIV, 1-220, 
(ISBN: 978-9963-0-8118-9)

Safeguarding East Roman Identity è una ricerca concernente la concreta 
applicazione della nozione di identità romano-orientale – intendendo con 
«identità» la percezione che i governanti romani avevano della dimensione 
terrena del proprio potere – alla politica di difesa navale dello spazio 
marittimo dell’impero. Se si vuole, è un libro dedicato alla definizione di 
quella che, tra V e XII secolo, potremmo chiamare l’estensione delle «acque 
territoriali» dell’impero di Costantinopoli. Oggetto e finalità dello studio 
si muovono dunque all’interno del più generale quadro della storia politica 
romano-orientale, nell’ambito del quale L. ha già fornito, come è noto, 
importanti contributi alla bizantinistica, dalle sue Ambassades byzantines 
en Occident (1980) alla Ἡ Βυζαντινὴ κυριαρχία στὴν Ἰταλία (1989), dall’ 
Ἡ ἰδεολογία τῆς βυζαντινῆς ἱστοριογραφίας (1993), al recente Βυζαντινὰ 
στρατεύματα στὴ Δύση (2008, miscellaneo ma di cui L. è stato il coordinatore 
della ricerca). 

Il libro è articolato in cinque capitoli: il primo tratta della nozione 
dell’identità politica romano-orientale nel suo raccordo con lo spazio 
mediterraneo («The east Roman identity and the eastern Mediterranean», 
pp. 1-38); il secondo, del rapporto tra i Bizantini e il mare nel corso dei 
secoli in questione: porti, strategia navale ed istituzioni militari marittime 
(«The Byzantines and the sea through the centuries», pp. 39-76); il terzo, 
è dedicato alla descrizione del confine marittimo orientale della Romania 
(«The importance of southern boundary», pp. 77-114); il quarto, alla 
descrizione del confine occidentale («The western boundary: Sicily or 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 343-348

344

southern Italy?», pp. 115-145); il quinto, indaga l’emergere di una nuova 
nozione di ecumene politica nel IX secolo («“New Rome” and the “limited 
ecumene”, pp. 147-185); infine un ultimo, breve ma denso capitolo è dedicato 
alle Conclusions (pp. 187-202).

Il filo teorico del volume si dipana seguendo la creazione, la finalità 
e la trasformazione delle flotte d’alto mare dall’età giustinianea fino a 
quella comnena. In sintesi, il discorso di L. può essere riassunto come segue: 
l’organizzazione della flotta dei Carabisiani, della quale non si conoscere 
il luogo in cui era di stanza, è il riflesso di una concezione politica 
universalistica, giacché il suo raggio di azione si estendeva all’intero 
Mediterraneo. La nascita della flotta dei Cibirreoti (di cui è attestato un 
turmarca dalla fine del VII secolo), coinciderebbe con un cambiamento 
strategico, giacché indicherebbe la necessità di presidiare il limite orientale 
di questo confine ideologico contro gli attacchi della marineria araba. Le 
ragioni ultime della comparsa dei Cibirreoti sono da ricondurre, secondo L., 
al controllo di Cipro e dello spazio siro-palestinese, dal quale provenivano 
tra VII e VIII secolo gli attacchi musulmani. All’estremo opposto, la nascita 
dei una στρατηγία di Sicilia (fine del VII secolo), con la sua annessa marina 
militare, è interpretata con la necessità di costituire un presidio militare 
dello spazio occidentale dell’impero. La Sicilia viene vista, nel periodo tra 
la fine del VII e gli inizi del IX secolo, da un lato come «marcatore» di 
tale confine militare occidentale, dall’altro come punto di proiezione per 
l’esercizio concreto della talassocrazia bizantina anche nel Mediterraneo 
occidentale. Questo assetto istituzionale, riflesso di una concezione 
universalistica del potere politico, è messo in crisi dalla conquista di Creta e 
della Sicilia. L’occupazione della prima avrebbe determinato la necessità di 
un sistema di difesa, nell’Egeo, più nord-sud che est-ovest (con la formazione 
dei temi dell’Egeo e di Samo); la seconda – la conquista della Sicilia – 
avrebbe invece comportato il concreto abbandono da parte del governo 
imperiale della vocazione al dominio universale, sostituendolo con una più 
realistica visione della sfera dei propri interessi centrata sull’Egeo e il basso 
Adriatico (si veda la Map. 4, tratta da J. Herrin, Byzantium. The Surprising 
Life of a Medieval Empire, London 2007, pp. 368-369, che indica, secondo 
L., il confine di questa «limited ecumene»). Tale nuova nozione dello spazio 
politico di pertinenza dell’impero, che si riflette anche nella delimitazione 
di quelle che possono essere concepite come le sue acque territoriali, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 343-348

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 345

sarebbe stata portata avanti consapevolmente dai due primi rappresentanti 
della dinastia macedone, Basilio I (867-886) e Leone VI (886-912). Essi 
avrebbero consapevolmente abbandonato la difesa della Sicilia – Siracusa 
fu conquistata nell’878, Taormina nel 902 – a favore di una risistemazione 
delle posizioni imperiali nell’Italia meridionale. Allo stesso tempo, la 
creazione della flotta imperiale (βασιλικὸν πλώιμον), viene interpretata 
come il ritrarsi del controllo di quella che, nel VII secolo, erano gli estremi 
confini orientali e occidentali. Di fatto, tra il X e la prima metà dell’XI 
secolo, la flotta bizantina agì all’interno dello spazio tracciato dalla «limited 
ecumene» creatasi nella prima età macedone. La riconquista di Cipro e 
di Creta, nella seconda metà del X secolo, si tradusse nella riproposizione 
di queste isole come baluardi fortificati a presidio dello spazio marittimo 
romano-orientale. Ma si trattò di baluardi che, a partire dall’età comnena, 
saranno privi di significative istallazioni militari marittime, giacché le 
flotte provinciali declineranno ovunque a vantaggio dell’unica squadra 
attiva a Costantinopoli. Il XII secolo vide la progressiva incapacità da parte 
di Bisanzio di presidiare lo spazio marittimo del suo impero che divenne 
appannaggio dei Latini. 

Il libro propone una coerente interpretazione del rapporto tra politica 
e strategia di controllo dello spazio mediterraneo attuata dal governo 
romano-orientale. Particolarmente originale è la riflessione che L. propone 
al lettore circa l’esistenza di un ambito marittimo di pertinenza all’impero 
–dipendente dai contenuti della sua auto-rappresentazione culturale – che si 
trasforma a seconda dei cambiamenti che intervengono sul piano ideologico. 
Tuttavia, se la proposta avanzata da L., a livello di modello interpretativo, 
appare stimolante e ben organizzata, la sua concreta capacità di dimostrarne 
l’assunto teorico risulta in diversi punti suscettibile di una discussione. 
Per esempio, si può notare che la flotta dei Carabisiani viene introdotta 
dall’Autore senza alcuna approfondita indagine su cosa fosse la marina 
militare tardoantica. L. sembra dare per scontato una sua continuità di 
organizzazione e funzione strategica tra il V-VI secolo e il VII secolo (cfr. 
pp. 24-25), quando invece essa fu segnata da una profonda metamorfosi nel 
passaggio tra la tarda antichità e l’età bizantina. Non convincente appare 
il collegamento tra la quaestura exercitus (creata da Giustiniano nel 536 e 
comprendente le province di Moesia II, Scythia, Insulae, Caria e Cyprus) e 
i Carabisiani, sebbene esso fosse già stato proposto da C. Diehl nel 1905, e 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 343-348

346

sia stato poi sostenuto in seguito da altri studiosi. La prima istituzione, la 
quaestura, comprendeva sì delle isole, ma era finalizzata al mantenimento 
dell’esercito sulla frontiera danubiana; i Caravisiani sono invece – da quel che 
possiamo intuire dalle fonti superstiti – una vera e propria flotta d’intervento 
d’altomare, non una semplice squadra di navi per il trasporto truppe. L’età 
giustinianea è contraddistinta da una pluralità di centri che ospitavano 
squadre composte da navi da guerra dal tonnellaggio assai ridotto: Septem, 
probabilmente Carales, forse Cartagine, la Sicilia (Siracusa?), Ravenna, 
Thessalonica (?), Costantinopoli, forse Cipro. Non sappiamo con precisione 
se questa struttura nelle regioni occidentali dell’impero fosse mutata nel 
corso dell’età eracliana, anche se sembra che non fosse così; nel Mediterraneo 
orientale, invece, l’organizzazione della flotta cambiò profondamente a partire 
dalla metà del VII secolo di fronte all’espansione musulmana. La nascita dei 
Caravisiani, cioè una consistente flotta sotto un proprio στρατηγός, è da 
collocare probabilmente poco prima o poco dopo la battaglia di Phoinix (a 
mio avviso estate del 654, cfr. S. Cosentino, Constans II and the Byzantine 
Navy, in BZ, pp. 577-603; Id., L’assedio arabo di Costantinopoli del 654 
in una pseudo-Apocalisse del profeta Daniele poco nota, in Studi di storia 
del cristianesimo. Per Alba Maria Orselli, a cura di L. Canetti, M. Caroli, 
E. Morini, R. Savigni, Ravenna 2008, pp. 91-97). L. sembra pensare che i 
Carabisiani fossero di stanza in Occidente (p. 25); al contrario, una serie di 
argomentazioni già addotte da A. Pertusi (Constantino Porfirogenito, De 
thematibus, introduzione, testo critico, commento a c. di A. Pertusi, Città 
del Vaticano 1952, pp. 153-154) rende estremamente plausibile l’ipotesi che 
essi fossero ospitati nell’isola di Samo. 

Nell’interpretazione di L. la creazione della flotta dei Cibirreoti (inizi 
dell’VIII secolo), originariamente una turma dipendente dai Carabisiani, 
si spiega più con la volontà del governo costantinopolitano di controllare 
l’attività militare nelle acque siro-palestinese, dopo che Cipro era stata 
smilitarizzata, che con la volontà di Leone III di «punire» i Caravisiani, come 
pensava la Ahrweiler. Condivido su questo punto l’analisi di L. Egli, tuttavia, 
sembra anche ritenere che, a partire dalla menzione del primo στρατηγὸς 
dei Cibirreoti (nel 732), la flotta dei Caravisiani sia stata smantellata (cfr. 
pp. 46-47). Tuttavia, questa convinzione è messa in dubbio dall’esistenza 
del sigillo di un Apelates, πατρίκιος, βασιλικὸς πρωτοσπαθάριος καὶ 
στρατηγὸς τῶν Καραβισιάνων, databile alla prima metà del IX secolo 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 343-348

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 347

(cfr. PMBZ, n. 575; così anche L. Brubaker and J. Haldon, Byzantium in 
the Iconoclast Era, c. 680-850. A History, Cambridge 2011, pp. 729-730). 
Continuando nella discussione di alcuni specifici punti del libro, L. sembra 
istituire un rapporto tra la decadenza dello στόλος siciliano a seguito 
dell’invasione musulmana dell’isola, la contemporanea eclissi dei Cibirreoti 
e la nascita dello βασιλικὸν πλώιμον costantinopolitano. Invero, sempre 
testimonianze provenienti dalla sigillografia, come quella di Iohannes 
βασιλικὸς σπαθάριος καὶ δρουγγάριος τοῦ βασιλικοῦ πλωίμου e di Leon 
χαρτουλάριος τοῦ βασιλικοῦ  πλωίμου (la prima databile tra la seconda 
metà dell’VIII e i primi del IX secolo; la seconda nell’VIII o nel IX secolo, 
secondo Pančenko, cfr. PMBZ, rispettivamente nn. 3141, 4385), paiono 
indebolire la ricostruzione di L., tanto nella sua convinzione che la nascita 
del βασιλικὸν πλώιμον dati al pieno IX secolo, quanto nel legame postulato 
tra l’eclissi delle squadre siciliane e dei Cibirreoti e l’emergere della flotta 
costantinopolitana. Personalmente, sarei più incline a vedere la formazione 
del βασιλικὸν πλώιμον nell’ambito di quel processo di rafforzamento 
delle unità militari di stanza nella capitale, favorito da Costantino V 
negli anni ’60 dell’VIII secolo con la costituzione delle σχολαί, cui può 
benissimo essersi accompagnata la costituzione di una stabile forza navale a 
Costantinopoli. Ancora, L. sottolinea a più riprese il fatto che la difesa della 
Sicilia fu consapevolmente abbandonata dai primi due rappresentanti della 
dinastia macedone, Basilio I e Leone VI (pp. 114, 131 ss.), che preferirono 
rafforzare le posizioni dell’impero in Italia meridionale, piuttosto che inviare 
truppe sull’isola. Ma i due processi non paiono in opposizione. Di fronte 
al progressivo cedimento della linea di difesa siciliana, è naturale che gli 
imperatori cercassero un potenziamento nelle vicine Calabria e Puglia. Ma 
non rinunciarono, contemporaneamente, a pianificare un ritorno in Sicilia. 
Una flotta bizantina sbarcò nei pressi di Palermo nell’880 costruendo una 
postazione fortificata nei pressi della città che fu distrutta dai musulmani 
solo due anni dopo; spedizioni finalizzate alla riconquista dell’isola furono 
effettuate nel 956, 964, 1025, 1038; Taormina cadde nel 902, fu ripresa e 
venne nuovamente conquistata nel 962; Rametta capitolò nel 965. 

I punti specifici che qui si sono segnalati, al di là delle discussioni che 
possono sollevare, indicano l’aspetto più problematico dell’intelaiatura 
del libro. Il nesso tra la East Roman identity, l’ideologia politica e la sua 
concreta applicazione nel controllo marittimo tra il V e il XII secolo è 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 343-348

348

rievocato in uno schema piuttosto rigido, con meccanismi di trasformazione 
che appaiono unidirezionali. Sotto questo profilo il volume potrebbe essere 
definito un’opera «a tesi». Ma non perché l’Autore enunci concetti che, poi, 
non si sforzi di calare in una concreta indagine sulle fonti – anzi, in questo, L. 
mostra la sua consueta padronanza, soprattutto nell’uso delle testimonianze 
narrative; ma perché le fonti vengono talvolta sovra-interpretate e analizzate 
in una prospettiva un po’ teleologica. Allo stesso tempo, però, questa 
impostazione è anche quella che consente a L. di operare una ricostruzione 
coerente dell’oggetto della sua ricerca; e non vi sono dubbi che, ridotta alle 
sue proposizioni essenziali, la sua proposta appare convincente: esistette 
senza dubbio una relazione tra l’identità politica dell’impero e la sua 
concreta proiezione nel controllo dello spazio marittimo; le sue ambizioni 
egemoniche sul Mediterraneo, riflesso di una vocazione al dominio 
universale derivante dell’ideologia della regalità sacra, vennero modificate 
dalla conquista musulmana di Cipro, Creta e della Sicilia; sotto questo 
profilo, l’età macedone si caratterizzò per l’elaborazione di una nozione 
di sovranità più limitata, che comportò un restringimento delle sue acque 
territoriali all’areale tra il basso Adriatico e il Mar Egeo; l’età comnena 
venne segnata della progressiva egemonia che i Latini eserciteranno sullo 
stesso ambito marittimo, un’egemonia che corse parallela all’indebolimento 
di Bisanzio come potenza militare. Il Mar Nero rimane completamente 
fuori dall’ottica di L.; sarà compito di future ricerche verificare fino a che 
punto il modello interpretativo proposto dello studioso greco è applicabile 
anche in quest’area. 

Salvatore Cosentino

Universita di Ravenna



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 349-355

Andreas Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Ikonen und Objekten 
der Kleinkunst nebst Addenda zu Band I “Byzantinische Epigramme 
auf Fresken und Mosaiken” (Byzantinische Epigramme in inschriftlicher 
Überlieferung, hrsgg. von Wolfram Hörandner, Andreas Rhoby und Anneliese 
Paul, Band 2) [Österreichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
historische Klasse, Denkschriften, 408. Band / Veröffentlichungen zur 
Byzanzforschung XXIII], Wien 2010, σελ. 540 (ISBN 978-3-7001-6824-9)

Vorliegende Publikation stellt den zweiten Teil1 eines breit angelegten 
und in vier Bänden zu erscheinen geplanten Corpus der “Byzantinischen 
Epigramme in inschriftlicher Überlieferung” dar. Dieser zweite Band des 
von Wolfram Hörandner angeregten Wiener Forschungsprojektes umfasst 
insgesamt 240 metrische Inschriften, von denen 67 auf Ikonen, 173 auf 
verschiedenen Objekten der Kleinkunst erhalten sind; im Einzelnen: 115 
Epigramme auf (Edel)metallen und Emails (auf Kreuzen, Reliquiaren etc.), 
34 auf Elfenbeinen, 9 auf Holz, 4 auf Steatit und 11 auf Textilien. Darüber 
hinaus bietet der Verfasser 33 Addenda zu den im ersten auch vom ihm 
erstellten Band erschlossenen Epigrammen auf Fresken und Mosaiken. 

Die Objekte, deren Inschriften in diesem Band präsentiert werden, 
sind zwischen 600 und 1500 n.Chr. zu datieren; in der Mehrzahl stammen 
sie aber aus dem Zeitalter der Makedonen-, der Komnenen- und der 
Palaiologendynastie. Eine zweifellos richtige Entscheidung war es, auch auf 
heute nicht mehr existierenden Objekten angebrachte Epigramme in das 
Corpus aufzunehmen. Die Anordnung des Materials innerhalb der einzelnen 
Kategorien erfolgt jeweils nach ihrem heutigen Aufbewahrungsort.

1. Zum vorausgegangenen ersten Band (A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fres-
ken und Mosaiken, Wien 2000), vgl. die Rezension von A. Karpozilos, ByzSym 20 (2010), 
311–314.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 349-355

350

Nach einem mehrere Seiten umfassenden Siglen- und 
Abkürzungsverzeichnis (S. 14–30) präsentiert der Verf. in einer eingehenden 
Einleitung das Material (S. 30-36) und legt interessante Beobachtungen zu 
den (möglichen) Verfassern einzelner Epigramme (S. 36-38) nieder, ebenso zu 
der Interaktion zwischen Wort, Bild und Betrachter (S. 38-39), sowie zu der 
äußeren Gestalt der Gedichte (Paläographie, Metrik und Sprache, S. 39-42). 
Der Aufbau der Studie richtet sich nach dem Muster des ersten Bandes des 
eingangs genannten Projektes. Auf die Präsentation und Beschreibung des 
Objektes, auf dem das Epigramm erhalten ist, folgt die kritische Edition des 
Textes, die diesbezügliche Bibliographie2 und eine deutsche Übersetzung. Im 
anschließenden Kommentar werden jeweils Fragen sprachlicher, metrischer 
und prosopographischer Natur ausführlich behandelt; dabei werden auch 
die kulturgeschichtliche Bedeutung des Epigramms sowie eventuelle 
interpretatorische Schwierigkeiten in überzeugender Weise erläutert. Obwohl 
die meisten Epigramme bereits bekannt sind, wenn auch häufig durch wenig 
zufriedenstellende Editionen, bietet vorliegender Band immerhin die editio 
princeps von 19 unedierten Epigrammen, deren Entdeckung dem Verf. zu 
verdanken ist.

Den Band beschließen sechs wertvolle Indices. In den vier ersten werden 
die Epigrammanfänge, die zitierten Quellen und Testimonien, sowie die 
in den Epigrammen vorkommenden Eigennamen und Wörter umfassend 
verzeichnet. Zwei weitere Indices, ein chonologischer und ein allgemeiner 
zu Namen und Orten, erleichtern die Orientierung. Auf die Indices folgen 
Farb- und Schwarzweissabbildungen von guter Qualität fast aller metrischen 
Inschriften, die ihre Nachprüfung ermöglichen.

Nachstehend einige Anmerkungen zu Text und Übersetzung:
S. 59 (Ik 9), Vers 7: lies οὕτως, δυσωπῶ, σῶσον oder οὕτως (δυσωπῶ) 

σῶσον (οὕτως gehört offenbar zu σῶσον, nicht zu δυσωπῶ). Der Text ist 
folgendermassen zu verstehen: ὥσπερ εἰς φῶς ἐπανήγαγες, οὕτως … σῶσον 
(δυσωπῶ), d.h. sowie du (ihn) ins Licht zurückgebracht hast, so (flehe ich) 
rette …

S. 71 (Ik 14): Vers 1 ist eher nicht als prosodielos einzustufen; er weist 
Fehler nur bei den Dichrona auf.

2. Die manchmal (wie etwa bei den Epigrammen der Limburger Staurothek, um nur 
ein frappantes Beispiel zu nennen) recht umfangreiche Literatur wird in vieler Hinsicht ge-
bührend berücksichtigt.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 349-355

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 351

S. 121 (Ik 46): Πλαντέαν. Es ist nicht einsichtig, warum “die korrekte 
(Akkusativ) Form von Πλαντέας […] Πλαντέα lauten [müsste]“. Da der 
Name im Nominativ Πλαντέας (und nicht etwa Πλαντεὺς) lautet, ist die 
Akkusativform Πλαντέαν nach der Akkusativ-Endung der A-Deklination 
einwandfrei gebaut.

S. 129 (Ik 52) Vers 2: ὦ ξένον θαῦμα. Es handelt sich nicht um einen 
Vokativ (das Epigramm richtet sich an die Gottesmutter), sondern um eine 
Exclamatio; ὦ muss also zu ὢ geändert werden. Die beigegebene Übersetzung 
lautet richtig: “o erstaunliches Wunder!“

S. 142 (Ik 65) Vers 3: ὡ]ς ὄμβρος ἡ[δὺ]ς [ὕ]δωρ ποι[η]τρό[φ]ον. Der 
Vers hat elf Silben. Vielleicht ist ein ὡς vor [ὕ]δωρ hinzuzufügen?

S. 142 (Ik 65), Vers 10: ακρ[……... γ]ένος. Der Halbvers kann m. E. 
folgendermaßen gelesen werden: ἀκρί[δ]ο[ς γ]ένος. Die Buchstaben Ι und Ο 
lassen sich ziemlich deutlich erkennen (vgl. Abb. XXVI). Die Heuschrecken 
würden zur Thematik des Epigramms (Trockenheit, Regenlosigkeit, 
Hungersnot) gut passen.

S. 221 (Me 51): Die Textgestalt des Epigramms bereitet mehrere 
Schwierigkeiten, sprachlicher, metrischer sowie inhaltlicher Natur, wie 
bereits der Verf. und vor ihm W. Hörandner konstatiert hat: 1) Sollte das Wort 
Θεοῦ richtig überliefert bzw. gelesen worden sein, so kann man es nicht als 
Vokativ auffassen3 . 2) ξύλον kann nicht vom Partizip ἡμ[μένο]ν abhängig 
sein; ἅπτομαι regiert den Genitiv, nicht den Akkusativ. 3) der Binnenschluß 
hinter ἅμα καὶ ist im Rahmen eines Fünfzehnsilbers nicht akzeptabel. Ich 
meine, dass das Epigramm nicht aus zwei Fünfzehnsilbern besteht, ein 
Versmaß, das ja für eine Inschrift des 11. Jh.s sehr ungewöhnlich wäre, 
sondern dass es aus drei mehr oder weniger richtig gebauten Zwölfsilbern 
besteht; deshalb schlage ich folgende Textkonstitution vor:

	 Θεοῦ με σώζο[ις] ἅμα καὶ θεῖον ξύλο[ν]
	 ἡμ[…]ν […………………………..….] ἐξ ὕλης
	 κρύπτοντα πιστῶς ἀργύρου καὶ μαργά[ρων].
Anders als der Verf. denke ich, dass der Sprecher des Gedichtes sich 

an Gottes heiliges Holz (Θεοῦ ἅμα καὶ θεῖον ξύλον) richtet, wenngleich die 
Formulierung nicht ganz gelungen ist. Darüber hinaus sollte man freilich 
mit einer Lücke hinter ἡμ[…]ν rechnen; offenbar ist ein Teil im unteren 

3. Als Vokativ wird Θεοῦ in der beigegebenen Übersetzung (S. 222) aufgefasst: “Gott, 
mögest du mich retten …“



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 349-355

352

Bereich des Kreuzstammes verloren gegangen, wie man zumindest aufgrund 
der Abb. 35 vermuten könnte. Es ist nicht auszuschliessen, dass auch der 
Name des Stifters in dieser Lücke verzeichnet war.

S. 229 (Me 58), Vers 1: Πάντων κεφαλὴν προκηρύττει <σὸν> κάρα. Um 
den doppelten Verstoß gegen die Prosodie bei προκηρύττει zu vermeiden, 
sollte man das vom Verf. richtig vorgeschlagene Wort <σὸν> vor (und nicht 
nach) προκηρύττει hinzufügen, d.h. Πάντων κεφαλὴν <σὸν> προκηρύττει 
κάρα. Statt <σὸν> könnte man freilich auch <σὴ> ergänzen, da κάρα häufig 
als feminin gebraucht wird.

S. 234 (Me 66), Vers 1: Λείψανα Σάμψωνος δὲ τοῦ ξενοδόχου. 
Der Wortform Σάμψωνος ist offenbar die häufig bei Flavius Josephus 
vorkommende Form Σαμψῶνος vorzuziehen. In der durch Gori angefertigten 
Zeichnung der nunmehr verlorengegangenen Inschrift (vgl. die beigegebene 
Abb. 39 am Ende des Bandes) liest man aber ΣΑΜΨΩΝΩ | ΔΕ, was eher 
als Σαμψὼν ὧδε (statt Σαμψῶνος δὲ) zu deuten wäre, eine Lesart, die 
besser in den Sinnzusammenhang passt. Der Verstoß gegen die Prosodie 
bei ξενοδόχου (ξεινδόχου in der Zeichnung von Gori) im zweiten Halbvers 
könnte vielleicht durch die Änderung zu ξενηδόχου beseitigt werden, obwohl 
diese Form sonst nur ein weiteres Mal belegt ist (bei Menandri Sententiae 
1, 402 Meineke). Die Lesart ξεινδόχου (= ξενιδόχου ?) bei Gori könnte 
übrigens auch auf ξενηδόχου hindeuten.

S. 328 (El 21): Die Tatsache, dass “am Beginn von Vers 2 […] ein Kreuz 
eingeritzt [ist]“, spricht m.E. auch dafür, dass nur dieser Vers als metrisch 
zu klassifizieren ist.

S. 330 (El 22): Das Epigramm besteht aus zwei Teilen ebenso wie das 
Elfenbeindiptychon, auf dem es angebracht ist. In den ersten beiden Versen 
richtet der Sprecher des Epigramms eine Frage an Christus hinsichtlich 
Seiner Menschwerdung (πῶς … Λόγε;). Die Frage ist nicht eine rhetorische; 
sie bleibt nicht in der Luft hängen. In den unmittelbar folgenden Versen 
(3-4) antwortet ihm Christus: “die Schar der Propheten soll dich mit ihren 
donnernden Worten darüber belehren“. Es ist also plausibel anzunehmen, 
dass Christus auch im zweiten Teil des Epigramms (und des Diptychons), d.h. 
in den sich nun auf die Kreuzigung beziehenden Versen 5-8, angesprochen 
wird. Das Verb, von dem der Nominativ ὁ δεσπότης abhängt, ist leider auf 
der Inschrift nicht vollständig erhalten. Der Verf. ergänzte λύε[ι μ]ε, was 
sicherlich die glücklichste aller vorgeschlagenen Lösungen darstellt. Durch 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 349-355

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 353

die Verwendung einer Verbform in der 3. Person (λύει) gerät jedoch der 
Vokativ Λόγε des ersten Teils in Vergessenheit. Daher schlage ich vor, λύε[ις 
μ]ε (statt λύε[ι μ]ε) zu schreiben (“du, der Herr, erlöst mich“), eine Lesart, 
die den Kontakt der persona loquens zu Christus in diesem zweiten Teil 
wiederherstellt (der für drei Buchstaben erforderliche Raum ist in der Inschrift 
vorhanden). Zu einer ähnlichen Formulierung vgl. etwa das Epigramm des 
Pseudo-Psellos auf Christi Himmelfahrt (Nr. 77, S. 457 Westerink), Verse 
3-4: εἰς γῆν γὰρ ἐλθὼν συμπαθῶς ὁ δεσπότης | εἰς οὐρανοὺς ὕψωσας ἡμῶν 
τὴν φύσιν.

S. 355 (Ho 6), Vers 1: Ναί, τῆς φθορᾶς ἔξελε [……….] γένους. 
Auf der Inschrift (s. Abb. LXIV) erkenne ich folgendes: ΕΞΕΛΘΕ[.] | 
ΑΙΡΕΥΣΑΝΓΕΝΟΥΣ. Die Lesart ἔξελθε, die dubitanter im apparatus 
criticus vom Verf. vorgeschlagen wird, gehört m.E. in den Text: Sie ist auf der 
Inschrift eindeutig (statt ἔξελε) zu lesen. Nach ἔξελθε fehlt ein Buchstabe, 
von dem sich nur eine senkrechte Haste schwach erkennen lässt. Man könnte 
ein Ny vermuten, das zusammen mit dem darauffolgenden ΑΙ ein ναὶ 
bilden würde, das Wort also, mit dem auch der Vers beginnt; es ist durchaus 
möglich, dass der zweite Halbvers mit demselben Wort emphatisch eingeführt 
wird4. Der Rest des Verses (ῥεῦσαν γένους) fungiert sehr wahrscheinlich 
als ein Vokativ. Ändert man γένους zu γένος, so erhält der Vers folgende 
Gestalt: Ναί, τῆς φθορᾶς ἔξελθε, [ν]αί, ῥεῦσαν γένος. Da das Epigramm 
eine Darstellung der Hadesfahrt und Auferstehung Christi begleitet, stellt 
dieser erste Vers eine Aufforderung an das gefallene Menschengeschlecht 
dar, sich aus dem Verderben (des Todes) zu befreien. Der zweite Vers erklärt 
den Grund dieser Aufforderung (καὶ γὰρ τὸ φῶς ἔλαμψε τῆς ἀφθαρσίας). 
Das Partizip ῥεῦσαν in der Bedeutung “verkommen, verwelkt, verdorben” 
begegnet uns übrigens häufig bei Manuel Philes5. Vielleicht sollte man hier 
anmerken, dass der Ausdruck τὸ φῶς τῆς ἀφθαρσίας auch bei Manuel Philes 
und einmal bei Theodoros Studites’ Iamben vorkommt (vgl. TLG On-Line). 

4. Vgl. eine ähnliche Konstruktion bei Theod. Prodromos, Tetrast. zum NT 184a, 1-2 (ed. 
Papagiannis, S. 193)  Ναί, λυχνία, πρόκεισο· ναί, παστάς, πλέκου· | ναί, στάμνε, πλάττου· 
ναί, φύου, χρυσῆ βάτε.

5. Bei Philes bezeichnet das Partizip ῥεῦσαν folgende Substantive: 1) ῥόδον: πρὸ τοῦ 
φυσικοῦ δυστυχῶς ῥεῦσαν θέρους (ed. Miller, Bd. 2, S. 17 [P 9, Vers 15]); 2) κράτος: μᾶλλον 
δὲ ῥεῦσαν καὶ σαπὲν τῇ νόσῳ τῶν πραγμάτων (ed. Gedeon, Ἐκκλησιαστικὴ Ἀλήθεια 3 
[1882/83], S. 219 [Ged. 1, Vers 3]); 3) κάλλος: ῥεῦσαν τὸ κάλλος καὶ μετελθὸν εἰς κόνιν (ed. 
Miller, Bd. 1, S. 363 [F 198, Vers 105]).



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 349-355

354

Da die Inschrift ins 14. Jh. datiert wird, fällt nicht auf, dass das Epigramm 
stilistisch von Philes’ Ausdrucksweise beeinflusst ist.

S. 376 (Te 5), Vers 3: ἐξ ὄρους θεοπτίας. Zum Ausdruck vgl. Theod. 
Balsamon, Ged. XXB (ed. K. Horna, Wiener Studien 25, 1903, 187) Vers 11: 
ἀλλ’ εἰς τὸ Σινά, τῆς θεοπτίας ὄρος.

S. 376 (Te 5), Vers 5: πῶς ἀπαρακάλυπτο(ν) αὐτὸς ἀνίδ[ω]. Statt 
ἀνίδ[ω] könnte man auch ἂν ἴδ[ω] schreiben.

S. 397 (Add 12), Vers 1: Ὅσαις ἀΰλοις χερσὶ πλασθεὶς ἐν ὕλῃ. Alternativ 
könnte man auch an folgende Deutungsmöglichkeit denken: Ὁ σαῖς ἀΰλαις6 
χερσὶ πλασθεὶς ἐν ὕλῃ (“Der mit deinen immateriellen Händen in Materie 
geschaffene“).

S. 410 (Add 29), Vers 3: ὡσὰν ὀρεκτὸς τῶν ἀκηράτων πέλει. Statt ὡσὰν 
ὀρεκτὸς ist auf der Inschrift ὡς ἀνόρεκτος eindeutig zu lesen, eine Lesart, 
die in den Sinnzusammenhang besser passt und daher ohne Bedenken in 
den Text gehört.

S. 399 (Add 13) Ein weiteres ‘Melismos’-Gedicht ist in einer 
postbyzantinischen, heute verschollenen Handschrift (cod. Zografeiou 32, 
2. Hälfte des 18. Jh.s, von der Hand des Kaisarios Dapontes) unter dem 
Titel «Στίχοι εἰς τὴν θείαν μετάληψιν» überliefert (ed. A. Papadopoulos-
Kerameus, Κατάλογος τῶν ἐν τῇ Βιβλιοθήκῃ «Ζωγραφείου» ἑλληνικῶν 
κωδίκων, IRAIK 14 [1909] 146): Ἀμνὸς πρόκειμαι μυστικῶς ἐσφαγμένος, 
| μελίζομαι δὲ καὶ τρέφω τοὺς ἀξίους. | Ἄνθρωπε, βλέπε μὴ σφαγῇς 
ἀναξίως | ἐσθίων καὶ πίνων τε σῶμα κυρίου.

Druckfehler sind relativ selten und meistens eher unerheblich. S. 31, Z. 
3 v. u. lies ‘praktisch’ statt ‘praktische’; S. 35, Z. 5 v.u. lies ‘oben – unten – 
links – rechts’ [vgl. S. 366] statt ‘oben – rechts – links – unten’; S. 49, Z. 21 lies 
‘zehn’ (Gebote) statt ‘zwölf’; S. 58, Z. 16 lies ‘an sich’ (oder ‘an und für sich’?) 
statt ‘an für sich’; S. 61 (app. crit. zu Vers 4) lies ‘[ἀνάκτ]ων’ statt ‘[ἄνακτ]
ων’; S. 69, Z. 5 lies ‘trägst’ statt ‘trägt’; S. 96 (Ik 29), Vers 1: lies ‘Μ(ήτ)ηρ’ 
statt ‘Μ(ῆτη)ρ’; S. 96 (Ik 29), Vers 4: lies ‘βασίλισσαν’ statt ‘βασιλίσσαν’; 
S. 103 (Ik 32), Vers 1: lies ‘γυμνός θ’’ statt ‘γυμνὸς θ’’; S. 115, Z. 21 lies 
‘Beispiel’ statt ‘Beispiele’; S. 118, Z. 11 lies ‘nicht in Frage’ statt ‘nicht Frage’; 
S. 132, Z. 5 v.u. lies ‘von Anfang an’ statt ‘von an Anfang an’; S. 142, Z. 
10 lies ‘roter’ statt ‘schwarzer’; S. 143, Anm. 595: lies ‘πολυμήχανος’ statt 

6. Auf der beigegebenen Skizze von Kissas ist eindeutig ἀΰλαις (nicht ἀΰλοις) zu lesen, 
s. Abb. 120.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 349-355

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 355

‘πολύμηχανος’; S. 186 (Me 24), Vers 1: lies ‘μὲν’ statt ‘μεν’; S. 191, Z. 4 v.u. 
lies ‘notwendige’ statt ‘notwendig’; S. 192 (Me 28), Vers 2: lies ‘κείνῳ’ statt 
‘κεῖνῳ’; S. 201, Z. 16 (2x) u. Z. 28 lies ‘θείαν’ statt ‘θεῖαν’; S. 208, Anm. 
365 lies ‘ἀπρόσιτος’ statt ‘ἀπόσιτος’; S. 217 (Me 47), Vers 2 (app. crit.) 
und ebd. Anm. 403 lies ‘καθημερινή’ statt ‘καθημηερινή’; S. 229 (Me 57) 
lies ‘das abgetrennte Haupt des Johannes’ statt ‘… des Herodes’; S. 257, Z. 8 
lies ‘κραταιὸν’ statt ‘κράταιον’; S. 290, Z. 11 lies ‘Parallele’ statt ‘Paralle’; S. 
299, Anm. 910 lies ‘Ημαθία’ statt ‘Ημάθια’; S. 308, Anm. 969 lies ‘αργυρών’ 
statt ‘αργύρων’; S. 321, Anm. 32 lies ‘μεστὸν’ statt ‘μέστον’; S. 327 (El 20), 
Z. 8 v.u. lies ‘τυφλοῦ’ statt ‘τύφλου’; S. 346, Z. 18 lies ‘aufgefordert’ statt 
‘aufgefordet’; S. 364, Anm. 12, Z. 2 lies ‘Epigramms’ statt ‘Epigramm’; S. 
395, Anm. 19, Z. 1 ‘oxytiist’ (?); schließlich sind die Abbildungen 34 und 
105-106 spiegelverkehrt gedruckt worden.

Diese Anmerkungen bezeichnen jedoch lediglich Marginalien, die den 
Wert des Buches keineswegs zu schmälern vermögen. Dem Verf. kommt das 
hohe Verdienst zu, ein vielfältiges, nicht immer vorteilhaft überliefertes und 
in oft nicht zufriedenstellenden Editionen publiziertes Material erschlossen, 
kritisch präsentiert, hinreichend kommentiert und bibliographisch reich 
dokumentiert dem interessierten Leser zugänglich gemacht zu haben.

Ioannis Vassis

Aristoteles Universität Thessaloniki 





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 357-362

Gary Vikan, Early Byzantine Pilgrimage Art. Revised Edition (first 
published 1982). Dumbarton Oaks Byzantine Collection Publications 
5, Washington DC: Dumbarton Oaks Research Library and Collection, 
Trustees for Harvard University 2011, pp. 109. ISBN: 978-0-88402-358-6. 

The essay Early Byzantine Pilgrimage Art constitutes a revised and 
considerably enlarged edition of Garry Vikan’s Byzantine Pilgrimage Art 
(first published in 1982), published to accompany a small exhibition of 
pilgrimage art from the early Byzantine period. Its author, Director of the 
Walters Art Museum in Baltimore, is a distinguished scholar of medieval 
art, who is considered one of the world’s leading experts on the material 
culture and other aspects of Byzantine pilgrimage. In fact, in the “Preface” 
to this revised edition, Garry Vikan clearly enumerates some of the facets of 
pilgrimage addressed in the course of his book, stressing that his primary 
aim was: “To explore the portable artefacts of eastern Mediterranean 
pilgrimage from the fifth to the seventh century against the backdrop of 
contemporary pilgrims’ texts and the archaeology of the holy sites” (p. 1). 
Given that the text has doubled in length as has the number of illustrations, 
which are high quality and mostly colour, that the author has integrated 
numerous secondary sources into his argument and striven to place the 
“world of the early Byzantine pilgrim within the context of late antique 
magic” (p. 1), and that he compares the analytical evidence he provides on 
early Byzantine pilgrimage art with data from the later period, there can be 
no doubt that the revised edition offers a far richer narrative and argument 
than the original work. What’s more, it manages to present this argument in 
only 109 pages with content of interest to experts and in a style that is also 
accessible to non-experts.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 357-362

358

The book is divided into ten chapters and includes an epilogue. The 
main part of the book opens with two maps: a general map of the eastern 
Mediterranean and a detailed map of Palestine; the main place names 
mentioned in the text are also marked on the maps, helping readers to 
familiarize themselves from the start with the main regions and places dealt 
with in the book. Each chapter is divided into further sub-chapters, making 
the author’s argument easier to follow than in the 1982 edition, which lacked 
them, and rendering easier to grasp the main facets of Byzantine pilgrimage 
art—meaning, as Vikan states in his “Preface”, the artefacts pilgrims took 
home from the holy sites, their iconography, their place of manufacture and 
the purpose of the objects themselves, as well as that of the choice of specific 
iconographic themes to be represented on them. 

The first chapter (“Pilgrims and Pilgrimage”) is meant to serve as an 
introduction to the book, and explains key concepts to the reader: pilgrimage, 
pilgrim and pilgrimage art— which is divided between portable pilgrimage 
artefacts or material “blessings” which the pilgrims took home from the holy 
sites, and votive artefacts or “thank offerings” that the pilgrims left at the 
holy sites—, the pilgrims’ motivations and the types of shrines and relics. 
The information is supplemented, as in the 1982 edition, with evidence from 
primary sources, such as the journeys of the Piacenza pilgrim or of the 
noblewoman, Egeria. However, in this revised edition, the more constant use 
of quotations from the Piacenza pilgrim’s journey allows for a more complete 
reconstruction, on the reader’s part, of a pilgrimage, with extracts covering 
every facet of a pilgrimage mentioned above. Additionally, quotations from 
Theodoret of Cyrrhus, Sophronius of Jerusalem and an anonymous author 
add further information on the pilgrims’ characteristics and motivation, as 
well as the attitude of holy men towards the pilgrims.

Chapter two (“The Pilgrim’s Blessing”) serves as an introduction to the 
next three chapters (“Image-Bearing Blessings”, “The Pilgrim’s Belief” and 
“Four Major Types of Image-Bearing Blessings”), since all these chapters 
refer particularly to the portable artefacts of pilgrimage, i.e. the “blessings” 
(eulogiai), and illustrate the material culture of early Byzantine pilgrimage. 
In chapter two, the complex definition of a religious blessing is explained 
in a very compact but comprehensive way: blessing by contact with a 
holy person, place or object; blessing by some substance (earth, water, oil 
etc.) that had previously been in contact with the holy, in which case the 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 357-362

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 359

portable objects used to hold and transport this holy substance became of 
interest to the pilgrims. In the sub-chapter “Function”, an attempt is made 
to present in a condensed way the various functions the material blessings 
(“εὐλογίαι”) served. The third chapter, (“Image-Bearing Blessings”) 
introduces a particular aspect of these blessings, that of images or/and words 
accompanying the artefact. In this chapter, Vikan uses specific examples 
of objects to highlight the three main forms of this decoration: a) themes 
directly related to the origins of the object (he uses the example of the locus 
sanctus scenes decorating a box in the Vatican from the Sancta Sanctorum 
treasure), b) themes referring directly to the circumstances of the use of 
each material blessing—the dangers faced by pilgrims travelling by sea, for 
instance (using the pictures on pilgrim tokens of Saint Phokas and Saint 
Isidore as examples), and c) themes combining both and referring both “to the 
circumstances of its origin and to the context of its use by a pilgrim in peril” 
(using a terracotta “token” of Saint Elisabeth as an example). Still, however 
useful this chapter may be as a concise introduction to the fifth chapter 
and the various forms of image-bearing eulogiai (“εὐλογίαι”), its division 
into three separate sub-chapters, each presenting a specific form of material 
blessing, accompanied by a very brief reference to its correspondence to 
one of the three general forms of image-bearing, but without any text to 
link together the presentations of objects which are seemingly very different 
from one another, may not facilitate reader comprehension. Further on, 
when commenting on the scene of the “Women at the Tomb” on the box 
of the Sancta Sanctorum, the decision to omit the comparison included in 
the 1982 edition with the Monza-Bobbio ampullae, which are well-known 
for bearing representations of the same scene, actually detracts from the 
argument. The next chapter (“The Pilgrim’s Belief”) seeks to interpret the 
pilgrims’ belief in the sacred power of the objects that came into their 
possession at the holy sites. Based on primary sources, Vikan stresses that 
material blessings were empowered with sacred power (“δύναμις”) simply 
by having been in contact with holy relics or substances. He also comments 
on the pilgrims’ belief that sacred protection could be acquired through the 
act of mimesis. A useful review of similar rituals and beliefs from the Greek 
pagan world sheds further light on some of these Christian practices. This 
chapter is a useful addition to the earlier edition, since it helps to better 
contextualize the blessings that are examined in greater detail later on along 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 357-362

360

with their meanings. The fifth chapter (“Four Major Types of Image-Bearing 
Blessings”) completes what could be considered the first part of the book 
with a concise but detailed presentation of the four basic examples of early 
Byzantine image-bearing material blessings: the Simeon tokens, the Menas 
flasks, the flasks from Asia Minor and the Monza-Bobbio ampullae. These 
correspond to the four major areas of Christian pilgrimage: Syria, Egypt, 
Asia Minor and Palestine. The basic characteristics of each example of 
portable blessing are given along with the latest bibliography and evidence 
and/or thoughts on their provenance and use.

The chapter “The Question of Authenticity” uses numerous examples 
from the primary sources to illustrate how the pilgrims perceived the innate 
power of the material blessing to heal and protect; for the pilgrims, this 
power was authenticated by the miracles the blessings performed, since 
they rarely paid attention to concepts of authenticity as we understand 
them today. The following two chapters (“Iconography and Ritual” and 
“Iconography, Sacred Power, and Magic”) are based on an analysis of the 
iconography of both the main forms of portable eulogiai and of objects of an 
amuletic character (such as rings and armbands). The chapters present some 
interesting interpretations which shed light on: a) the pilgrims’ perceptions, 
and the ways in which the powers of the portable blessings derived from 
their material or/and content are further enhanced by their iconography; 
b) the implied reference to the pilgrim in some representations, which 
seeks to transfer the blessing’s sacred power to its owner either during their 
journey through life or during “the passage to the afterlife”; c) the amuletic 
function of the locus sanctus cycle of images (sometimes accompanied by 
specific phrases) on personal objects; although the objects may not have 
been portable eulogiai (“εὐλογίαι”), they nevertheless served as sources of 
sympathetic magic through their particular iconography. The structure of 
this chapter, subdivided as it is into seven sub-chapters, makes the author’s 
arguments on these issues easier to follow than in the original 1982 edition. 

Having analyzed what the pilgrims took with them on their way back 
from the holy sites, in “The Pilgrim’s votive” the author offers a compact 
presentation of the second of the two sides of the material culture of 
pilgrimage: the artefacts the pilgrims left behind as votives (“χαριστήρια”). 
These could be: a) simple personal objects of value, b) inscriptions of a 
votive character, c) image-bearing votives: the best-known form of votives, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 357-362

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 361

these could be of various forms and materials. This chapter is considerably 
enlarged in comparison with the 1982 edition and contains further material 
evidence on image-bearing votives, introducing a short sub-chapter on pre-
Christian votives, like the one on pagan rituals and beliefs addressed further 
above, and an interpretation of the possible role played by votives in healing 
pilgrims in incubation centres, given that iconic votives could have acted as 
intermediaries for the pilgrim’s “sacred seeing” (p. 77). 

The chapter entitled “Pilgrims, Relics, and Icons” moves away from 
pilgrims and the material culture of pilgrimage to explore the notion that 
an icon can hold sacred power by virtue of its “iconographic coincidence” 
with its “prototype”: the holy figure. Vikan’s argument hinges on a detailed 
reference to acheiropoieta icons (i.e. icons “not made by human hands”) 
(p.79), specifically in reference to the most famous acheiropoieton icon of 
all: the Mandylion of Edessa. With this chapter, Vikan introduces into his 
essay a concept central to Byzantine beliefs: that, since “the icon looked the 
way it ought to look, … it received the overshadowing of the sacred … which 
allowed for the channelling of sacred power anywhere, independent of place-
specific relics” (p. 82). This chapter thus serves as a sort of avant-epilogue 
in preparation for the “Epilogue: the Arab Conquest and Beyond”, since it 
tends to unite concepts presented above with the evolving belief that icons, 
as sacred images, had sacred powers of their own. The iconography of the 
portable pilgrimage art of later periods, as illustrated by the objects analyzed 
by the author, clearly shows, as Vikan quite rightly states, this shift “from 
relic palpability and pilgrim participation to icons and intercession” (p. 
87). In a concise way, the author comments on the different characteristics 
of these later pilgrimages and pilgrimage art: different pilgrimage centres 
gained importance, fewer holy sites, fewer and lesser varied relics, differences 
in the iconography of portable pilgrimage artefacts.

The text and illustrations are accompanied by a bibliography separated 
into primary and secondary sources, illustration credits and an index. The 
primary sources include references to various revised editions published 
after 1982, while the secondary sources also take into consideration the 
numerous pertinent works published after 1982. It is interesting to note 
that the author has also included works not cited in the text in view of their 
relevance to the general subject. In this respect, reference to the studies of 
Thomas J. Kraus (“Fragmente eines Amulet-Armbands im British Museum 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 357-362

362

(London) mit Septuaginta-Psalm 90 und der Huldingung der Magier”, 
Jahrbuch der Antike und Christentum 48-49 [2004-2005], pp. 114-127) and 
Alicia Walker (“A Reconsideration of early Byzantine Marriage Rings” in: 
S.-R. Asirvatham et al. (eds.), Between Magic and Religion. Interdisciplinary 
Studies in Ancient Mediterranean Religion and Society, New York, Oxford 
2001, pp. 149-164) could also have been made, particularly in relation to the 
eighth chapter regarding groups of rings, armbands and censers featuring the 
locus sanctus cycle of images. Similarly, reference to the study of Anne Van 
den Hoek, Denis Feissel and John J. Herrmann (“Lucky Wearers: A Ring 
in Boston and a Greek Epigraphic Tradition of Late Roman and Byzantine 
Times”, Journal of the Museum of Fine Arts, Boston 6 [1994], 41-62) would 
have been a welcome addition in relation particularly to objects of personal 
use with inscriptions referring to the health of the wearer and mentioned in 
Chapter Seven (sub-chapter “Health and Healing”). 

The revised edition of Early Byzantine Pilgrimage Art, with its 
considerably extended text which adds to the argument presented in the first 
edition and its high quality illustrations can and should be used as a concise 
monograph on the history and art of the early Byzantine pilgrimage. The 
multiple facets of this complex issue are explored in depth in a fluent and 
clear style which is accessible even to the non-specialist; both expert and non-
expert alike can use this book as a tool for familiarizing themselves with the 
extremely interesting world of religious belief, magic and the intersections 
between the two, and for retrieving information relating to more specialized 
studies, should they wish to delve more deeply into the matter.

Anastasia G. Yangaki, 
Institute for Historical Research

National Hellenic Research Foundation



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 363-369

Piotr Ł. Grotowski, Arms and Armour of the Warrior Saints: Tradition 
and Innovation in Byzantine Iconography (843-1261). Translated by 
Richard Brzezinski. Leiden, Boston: Brill, 2010. Pp. XXV, 483. ISBN 978 
90 04 18548 7

The present book is a major work by the Polish author Piotr Grotowski. 
He has set himself the task of ascertaining to what extent the images of 
warrior saints reflect the reality and how much Byzantine iconography 
took into account the actual changes in arms and armour. The work begins 
with an Introduction (pp. 1-18), in which the purpose of the study and the 
chronological limits are defined. Light is also shed on the present state of 
research into the cult and iconography of the holy warriors, as well as the 
Middle Byzantine army. In the first chapter –  Sources (pp. 19-56), Grotowski 
discusses the archaeological, written and iconographic sources with which he 
is well acquainted and makes skilful use of them. The considerable attention 
given by the author to Byzantine military treatises is fully justified. In the 
second chapter – Origins of the Image of the Warrior Saint (pp. 57-123), 
Grotowski studies the inception and subsequent evolution of the cult of 
warrior saints and their typology (on foot and mounted). The third chapter 
– Iconography of the Costume and Armour of the Warrior Saints (pp. 
125-312), is the longest. It contains a thorough examination of the body 
armour and protection for arms and legs of the saintly warriors, the types 
of shields (circular, oval and almond-shaped), and the costume with various 
insignia. In the author’s conclusion, “Byzantine artists not only repeated 
classical iconographic motifs, but also actively introduced elements based 
on contemporary forms” (p. 311). In the fourth chapter – Weapons in the 
Iconography of the Warrior Saints (pp. 313-378), Grotowski reviews various 
types of shafted weapon (as well as war standards), edged weapon, mace 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 363-369

364

and bow. He notes correctly the particularly accurate depiction of the sword 
in Byzantine iconography (p. 377). In the last, fifth chapter Equestrian 
Equipment (pp. 379-398), such as stirrup, saddle with saddlecloth, horse 
harness and spurs are discussed. The author researches the question of 
horse armour and ascertains the reasons why it failed to be reflected in 
Byzantine iconography. These reasons are lack of iconographic tradition, 
the small number of cataphracts and non-existence of links between warrior 
saints and cataphract formations. Grotowski’s observation to the effect that 
iconographic traditionalism allowed the introduction of new motifs within 
the limits of composition, without demolishing the entire structure by 
bringing in such elements as horse armour, is highly significant (p. 395). In 
the Conclusions (pp. 399-404) the author reviews Byzantine iconography by 
periods and various schools, and at the same time appraises their rendition 
of reality. His assertion that the further the artist (or a school of painting) 
was removed from the imperial centre, the less conservatism is found in his 
works, is justified.

It should be said unequivocally that Grotowski has good knowledge 
of the subject and the book is well written. Although, “the author’s aim 
has not been to create a complete catalogue or corpus of preserved works 
depicting warrior saints” (p. 8), the material considered by him is impressive. 
Special note should be made of the fact that the author takes into account 
the countries of the Byzantine οἰκουμένη, where the iconographic tradition 
came under the influence of Byzantine art. In this respect, the material 
presented is unprecedented in terms of its comprehensiveness, which should 
be appraised as a positive example for emulation. In this, the author evinced 
his broad knowledge in his earlier studies as well1. Grotowski discusses in 
detail not only the equipment but the costume of warrior saints as well. 
His conclusions are basically valid, highlighting the changes in Byzantine 
iconography in the wake of the real changes occurring in armament as well 
as the cases in which reality is rendered in an idealized form.

It is natural to come across certain imprecisions and errors in a work 
of this scope. In some passages the author‘s interpretation of the text quoted 
is erroneous. Thus, Grotowski believes that Anna Komnene’s well-known 
statement, Kελτὸς γὰρ ἀνὴρ ἔποχος μὲν ἀκατάσχετος καὶ κἂν τεῖχος 

1. See P. Grotowski, The Legend of St. George Saving a Youth from Captivity and its 
Depiction in Art, Series Byzantina, I (Warszawa, 2003), 27-77.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 363-369

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 365

διατετρήνειε βαβυλώνιον2, refers to the Norman armour: “Normans so 
solidly armoured that they could break through the walls of Babylon” (p. 
50, n. 135). Whereas, Anna has in mind the force of impact of a mounted 
Norman rather than the level of armouring. From the Song of Roland, where 
triple mail is mentioned, the author draws the erroneous conclusion that in 
the “West, where two or even three mail-shirts were occasionally worn” (p. 
136, n. 48), for which he quotes J. France. While in that passage France 
explains that “it is equally unlikely that anyone would have worn three full 
hauberks”3. He also misinterprets A. Hoffmeyer and considers yelman as 
curve-bladed sabre: “the palash and curve-bladed yelman were known in 
Byzantium”, (p. 358, n. 195), though yelman is not a type of sabre but a 
double-edged end of a sabre. On one occasion Grotowski quotes M. Fulford, 
D. Sim and A. Doig, according to whom a cuirass allegedly has 40 scales 
or lamellae (p. 134, n. 39), which stems from a misunderstanding, for in 
the original the authors imply a lorica segmentata discovered in Corbridge, 
which was made of 40 large-sized elongated plates rather than scales or 
lamellae4. A single scale or lamellar cuirass would need many dozens (even 
hundreds) of scale and lamellar plates.

The following remarks refer basically to the technical characteristics 
of the armament – a complex question per se, about which there is so far 
no consensus. In Grotowski’s view, scale armour “provides good ventilation 
for the body” (p. 133, on p. 312, he repeats that scale was light and well 
ventilated). It is mail armour that is characterized by good ventilation 
rather than scale, whose scales are fastened to a lining, being an obstacle 
to ventilation. The author repeats one widespread error according to which 
lamellar armour is more flexible than scale, for  “absence of the base material 
... produces a more flexible type of armour” (p. 133, n. 35). To be sure, the 
rows of lamellar armour are movable but its plates are fixed immovably 
in the rows. On the whole it is rather rigid, protecting the body well from 

2. Annae Comnenae Alexias, ed. D. R. Reinsch – A. Kambylis [CFHB 40], Berlin 2001, 
ΧΙΙΙ, 8, 3, pp. 405-406 («for a mounted Kelt is irresistible, able to bore his way through the 
walls of Babylon»: Anna Komnene, The Alexiad, transl. E. R. A. Sewter, revised by Peter 
Frankopan (London, 2009), 378).

3. J. France, Western Warfare in the Age of the Crusades, 1000-1300 (London, repr. 
2003), p. 18.

4. M. Fulford – D. Sim – A. Doig, The Production of Roman Ferrous Armour, Journal 
of Roman Archaeology, 17 (2004), 197.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 363-369

366

arrows and thrusting weapons. In comparison with lamellar, scale armour 
is more elastic, as its scales are fixed (on base material) mainly on one side5. 
Due to its elasticity, scale armour could be long-sleeved, while the stiffer 
lamellar was only short-sleeved. In general, the more elastic the armour, the 
less its resistance to arrows and piercing blows. Mail that is more elastic is 
most vulnerable to such impact. In this aspect, scale armour is superior to 
it, while lamellar is better than the latter.

Grotowski believes that on a group of ivory triptychs of the tenth and 
early eleventh centuries cuirasses with directed upward plates represent scale 
armour rather than lamellar (p. 135, n. 44). These plates do indeed resemble 
scales with their characteristic central rib. However, the question cannot 
be definitively settled. Scale armour is not characterized by plates directed 
upward and such specimens have not been found anywhere. The argument 
that it is not lamellar because of “lack of holes for linking the lamellae” (p. 
135, n. 44), is weakened if it is borne in mind that even in the case of scale 
armour, plates directed upward would need a rivet or some fastener so that 
they should be kept in place. Such fastener is lacking, which points to the 
master’s error. In my opinion, here the question to which the book is devoted 
should have come to the fore, i.e. whether this representation conforms to 
reality. The answer must probably be negative, for the master has confused 
the realities and we are faced with armour formed of scale plates, designed for 
ceremonial purposes with large plates and an arrangement characteristic of 
lamellar (generally, in comparison with lamellar, scales are smaller in size).

One of the central questions of the work under review is the problem of 
depicting mail armour and the existence of mail in the complex of Byzantine 
armament. In Grotowski’s view, mail armour was not used in Byzantium, 
being introduced only under the influence of the crusaders. He takes images 
rendered through semi-rings or rings for scale armour (pp. 154-61). In 
his view, mail armour, popular in the Roman army, was not produced in 
Byzantium because its manufacture took up much time, was heavy and less 
resistant to arrow and piercing blows (p. 161). None of these explanations 
are satisfactory: making mail was indeed time consuming, but the bulk of 
the work could be performed by women, to say nothing of apprentices; as 

5. A. N. Kirpichnikov, Old Russian Arms, Issue 3, Armour, Complete Set of Battle 
Weapons in the 9th-13th Centuries (Leningrad, 1971), 18 (in Russian).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 363-369

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 367

compared to other types of armour, mail was not so heavy (the weight of a 
full hauberk reaching to the knees is 12-14 kg, while short mail weighs 4-5 
kg, and in this it is equivalent to scale or lamellar cuirass). As to piercing 
blows, mail is indeed less resistant to them, yet it has many advantages: mail 
is the most elastic and comfortable armour, and it protects all parts of the 
body; mail is more technologically advanced than scale armour and it can 
be repaired easily in field conditions; it can be fitted and remade easily; one 
can put it on and remove it without outside help. It is hard to conceive that 
the Byzantine army neglected such armour since the tradition of making 
it already existed in the empire. It is more probable that we are dealing 
with an iconographic problem. The problem with depicting mail did exist 
in Orthodox art, as the Georgian example may prove. Georgian narrative 
sources and documents mention mail over the centuries and are backed up 
by archaeological evidence, establishing the existence of mail armour beyond 
doubt. Nevertheless, Georgian iconography follows that of Byzantium, and 
mail is rendered in the shape of scales. Obviously, the matter lies precisely in 
the iconographic tradition rather than in the non-existence of mail armour. 
On p. 136 Grotowski lists the frescos of twelfth century warrior saints: St 
George on foot and on horseback, St Nestor, St Christopher, St Procopios, St 
Theodore Teron from Holy Anargyroi in Kastoria, St George from Panagia 
Phorbiotissa (Asinou, Cyprus) and St George from Kurbinovo (FYROM), 
whose armour the artist presents as closely fitting the body. Grotowski 
believes that here armour formed of small-sized scales is depicted (p. 135). 
Scale armour, with a leather or fabric backing cannot fit so closely to the 
body. This is feasible only in the case of mail armour (that has no lining). To 
account for such an outline as being due to scale armour worn over muscled 
cuirass (p. 136), does not seem satisfactory. As the author himself notes 
correctly, the manufacture of muscled cuirass must have ceased in the sixth 
century (p. 132), and if it was still depicted, the reason was its ceremonial 
nature and iconographic tradition. Had the artist wished to depict the 
cuirass, he would have shown it from above, which would have been more 
natural. In general, I do not think it right to perceive scales wherever the 
structure of armour is rendered through semi-rings, and especially full rings. 
In this connection I note G. Baranov’s observation that the raised arm of St. 
George of Panagia Phorbiotissa still has the semi-rings directed downward, 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 363-369

368

which would be impossible in the case of scales, and therefore it points to 
mail6. As to the full ring, it rules out scales and must convey only mail.

Generally speaking, the perception of images is rather individual. Thus, 
the author believes that in Skylitzes’s miniature “Thomas the Slav’s horse is 
depicted with scale armour covering its body” (pp. 139, n. 60; 395). In my 
view, a studded horse is depicted here rather than the horse armour. This 
view is supported by the fact that the so-called scales goes nowhere beyond 
the outline of the horse, which should have been the case with armour.

We may be more precise in the case of crux hastata. Grotowski links the 
emergence of cross-tipped lance in Byzantine iconography to Constantine 
the Great’s vision of a cross before the battle with Maxentius, and concludes: 
“Hence, the recent reconstructions of the crux hastata as an actual item 
of equipment of the Early Byzantine army should be rejected outright” (p. 
337). Rejecting the existence of crux hastata does not seem justified. At any 
rate, we have the evidence of Bar Hebraeus on Georgian envoys entering 
Mosul in 1161 with crosses attached to the top of their spears7. Here too, 
iconography appears to reflect reality. Obviously, cross-tipped spears must 
have been created first in Byzantium and then in Georgia.

Finally, though this does not refer to any error, I shall touch on the 
provenance of the term clibanarius. Along with others, Grotowski considers 
that it “was probably borrowed by the Byzantines from Persian grivpan 
meaning neck protector” (p. 126, n. 4). However, there exists a different 
view as well, deriving the word clibanarius from the greek κλίβανος, oven8, 
used in Roman army and pointing to the situation in which a heavily armed 
rider found himself in hot weather9. The rider and the horse, both in heavy 

6. G. V. Baranov, Three types of λωρίκια of Constantine Porphyrogenitus and armour 
of saint warriors on steatite icons from the excavation of medieval Chersonese, Materials 
in the Archaeology and History of Ancient and Medieval Crimea, Issue II (2010), 199 (In 
Russian).

7. The Chronography of Gregory Abu’l Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew Physician 
Commonly Known as Bar Hebraeus, translated from the Syriac by Ernest A. Wallis Budge, 
vol. I (London, 1932), pp. 286-7.

8. A. D. H. Bivar, Cavalry Equipment and Tactics on the Euphrates Frontier, DOP 26 
(1972), 277-8, n. 28. The Greek word κλίβανος means a closed pot resembling an oven, in 
which bread was baked. J. W. Eadie, The Development of Roman Mailed Cavalry, The Jour-
nal of Roman Studies, 57 (1967), 169.

9. P. Connolly, Greece and Rome at War (London, 1981) 257.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 363-369

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 369

armour, “were cooked alive” as it were in the scorching sun. A term of similar 
content was used in Persia to denote the heavy equipment of a cavalryman. 
A synonym of the Latin clibanarius was the Persian word tanurig, meaning 
“oven” and here, too, conveying the state of a heavily armed warrior in the 
heat10. Tanurig, as well as clibanarius, literally meant an “oven man”11. An 
example in support of this statement can be quoted from Georgian use. 
In Georgian a heavily equipped warrior and the armour of his horse and 
an oven are denoted by a word of the same stem: torn-i is armour, and at 
the same time torn-e is an oven for baking bread. A word of the same dual 
meaning – armour and oven – denoting a warrior mounted on an armoured 
horse was used in the armies of Rome and Persia. Semantically, torni is 
clearly of the same construction as clibanarius and tanurig. In imitation of 
Romans and Persians it became established to denote the warrior’s heavy 
equipment. Hence, there must be no doubt that the term clibanarius  has 
originated from the greek word for oven. 

Regrettably, there are a number of misprints in the book, e. g. Baubin 
instead of Babuin (p. 5, n. 17), Византийская армя instead of Византийская 
армия (p. 15, n. 57), cotemporaneous instead of contemporaneous (p. 111, 
n. 178), since is repeated twice (p. 157), Klivanion revisted instead of 
Klivanion revisited (p. 419), Dithart instead of Diethart (p. 420).

Notwithstanding these errors, they are all secondary and do not belittle 
the merit of the book. The author has coped splendidly with his task and 
his work shows well when and to what extent we should trust Byzantine 
iconography in reconstructing the arms and armour of the time under 
review. Grotowski’s work is a highly significant book for the study of 
Byzantine armament.

Mamuka Tsurtsumia 
Tbilisi, Georgia

10. Manouchehr Moshtagh Khorasani, Arms and Armor from Iran: The Bronze Age 
to the End of the Qajar Period (Tübingen, 2006), 277.

11. D. Nicolle, Jawshan, Cuirie and Coats-of-Plates: An Alternative Line of Develop-
ment for Hardened Leather Armour, in A Companion to Medieval Arms and Armour, ed. by 
D. Nicolle (Woodbridge, 2002), 182-3. It is interesting to note that the stem jush of the Persi-
an term for armour jawshan, in addition to “breast”, meant “heat” as well. Ibid., 183, n. 24.





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 371-374

A. Aναγνώστου, Τὰ δημόσια ἀρχεῖα στὴν ρωμαϊκὴ Αἴγυπτο, δι
δακτορικὴ διατριβή, Σύλλογος πρὸς διάδοσιν ὠφελίμων βιβλίων, Ἀθῆναι 
2012, pp. 472 (3 maps and 4 photographs of papyri included). ΙSBN 
978-960-8351-61-5

The book under review is the published version of the author’s doctoral 
thesis, which was submitted to the Department of Archives and Library 
Science of the Ionian University in 2003. Its subject is public archives in Ro
man Egypt, a fundamental institution of public administration in that era.

The book is initiated by a short foreword, in which the author explains 
how he made the choice of his topic, defines the term “archive”, offers a brief 
summary of contents and makes certain acknowledgements. After three lists 
of bibliographical abbreviations, editions of papyrical archives and editorial 
signs, the main text begins. It is divided in two parts:

The first chapter of the first part deals with the institutional frame of 
public archives in Roman Egypt. Their organization was based, without 
major changes, on the pre-existing archival system of the Ptolemaic period, 
which in turn had succeeded that of the Pharaonic era. In this chapter there 
is a synthesis and a critical appreciation of the existing literature, with a 
view to painting a complete picture of the institution of public archives in 
Roman Egypt, while the parallel examination of textual sources has helped 
the author to locate wrong interpretations or even references. Furthermore 
there were sources detected, which had never been studied until now.

After a short description of the administrative system of Roman 
Egypt, the author illustrates the functions of each kind of archive and 
the duties of the several civil servants employed therein in a detailed and 
fully documented way. There are chapters elucidating the operations of 
the local archives and officers, such as the γραφεῖα, the ἀγορανομεῑα, the 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 371-374

372

μνημονεῑα, the βιβλιοθήκη δημοσίων λόγων, the βιβλιοθήκη ἐγκτήσεων, 
the χωρικὴ βιβλιοθήκη, the συναλλαγματογράφοι, the βιβλιοφύλακες, 
the ἀμφοδογραμματεὺς and the βασιλικογραμματεύς, but also others 
depicting the central archives of Alexandria, such as the καταλογεῖον, the 
διαλογή, the Ναναῑον, the Ἁδριανεῖον, the βιβλιοθήκη ἐν Πατρικοῖς and 
the ἡγεμονικὴ βιβλιοθήκη (the prefect’s archive), as well as their officers, 
such as the ἀρχιδικαστής, the ἀπολογισταὶ γραμματεῖς, the εἰκονισταί, the 
νομογράφος ἀγορᾶς, the ἀρχιταβλάριος and the ἐπίτροπος βιβλιοθηκῶν. 
The author also explains the procedure by which a document could be 
transformed into a public one (δημοσίωσις), the rules and limitations 
governing contracts and the measures taken against forgery.

The second chapter of the first part similarly makes a complete synthesis 
and critical evaluation of the archival system in Rome itself, in order to stress 
the similarities as well as the differences with the system valid in Egypt. This 
kind of comparison is unprecedented by the existing bibliography.

A distinction is made between the period of the res publica and that 
of the principatus. In the former period we encounter the aerarium, the 
plebei archive, several archives located in temples, the pontifices’ archive, 
the tabularium, the tabularium coloniae and the private archives of the 
powerful noble families (tablina). In the latter period we come across the 
central imperial archive (tabularium/sanctuarium Principis/Caesaris), 
the secret personal archive of the Emperor (sacrarium/secretarium), the 
Consistorium’s archive, several archives serving the imperial bureaucracy 
(mainly the a memoria archive), archives pertaining to financial matters 
and services, the provincial archives, the military archives and finally the 
municipal archives (the commentarii of the decemprimi).

The conclusion of the above analysis is that the Romans did not apply 
a uniform archival system over all of their dominion, but they adopted the 
local systems, provided the latter ensured control of power and smooth 
administration of the provinces. The archives in Egypt were divided in more 
categories than those in Rome and they performed more functions. In Rome 
archives rather formed a permanent deposit of public documents and had 
little to do with citizens’ transactions, either among themselves or with the 
state.

The first chapter of the second part makes the distinction among 
private, public and mixed archives, as this distinction has not always been 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 371-374

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 373

clear. After a list of the diverse sources of the archives’ names and the clas
sification of the different types of documents under the headers ‘private’ and 
‘public’ document respectively, the author elucidates the meaning of each of 
the three categories in Roman Egypt systematically and thus, unlike any 
other scholar up to now, offers a means to avoid confusion and characterize 
each archive accurately. The chapter is concluded by the analysis of two 
representative specimens of mixed archives, namely the archives of Aurelius 
Isidorus (late 3rd – early 4th cent. AD) and Flavius Abinnaeus (4th cent. 
AD).

The second chapter of the second part, which is the most extensive 
one in the book, presents eight published public archives of the Roman 
period, mainly aiming at examining their typology, which is investigated 
in a systematic and methodical way for the first time. The reason why these 
specific archives have been chosen is that they are adequately complete and 
well preserved. Their contents are mainly or exclusively financial. These 
eight archives belonged to the notarial office of Tebtunis and Kerkesouchon 
Oros (1st cent. AD), the public record office of Theadelphia (2nd cent. 
AD), the public record office of Karanis (second half of 2nd cent. AD), the 
Soknobraisis’ temple in Bacchias (late 2nd – early 3rd cent. AD), the senate 
of Polydeukia (early 3rd cent. AD), the assembly of Hermoupolis (second 
half of the 3rd cent. AD), the corn dole service of Oxyrhynchus (late 3rd 
cent. AD) and finally the assembly of Oxyrhynchus (late 3rd – early 4th cent. 
AD). Each archive is preceded by a brief and enlightening introduction 
concerning its date and origin, the operations of its bearer and the kinds 
of documents it contains. Afterwards the typology of the documents is 
analyzed extensively. Documents are classified in categories and they are 
subsequently subject to a document by document scrutiny.

The main conclusions of the second part are as follows: There was an 
extensive bureaucracy and several cases of corruption. Civil servants often 
tried to make personal profit of their duties. An elaborate and developed 
system of notary deeds existed and wide use of copies was made, in order 
to safeguard and secure the parties involved. There were templates for all 
kinds of documents. The archives of lower level, namely the local ones, 
carried out more legal transactions and thus they were richer in number of 
documents. All transactions, especially fiscal ones, were strictly controlled 
by the state. Equally strict control was exercised upon temples and priests 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 371-374

374

of the Egyptian religion. Even lower subjects could address a petition to 
high authorities, even the prefect himself, without any intervention of local 
officers. Many documents refer to marriage, divorce and dowry, revealing 
the upgraded social status of women. Professional guilds were very strong 
and strictly organized. Documents were written almost exclusively in Greek 
with the exception of very few Demotic and Latin ones.

The detailed investigation of the aforementioned archives is followed by 
an appendix of complete texts, small extracts of which can be found mainly 
in the second chapter of the second part. Finally, a glossary follows, covering 
the archives under examination, as well as other archives which needed to 
be studied by the author; its originality lies in the fact that it also includes 
explanations of entries, or entries missing even from the recent supplement 
of the Oxford Greek-English Lexikon, by Liddell, Scott et al. (1996).

The book is concluded by a series of useful tables: Symbols and 
abbreviations used by the scribes of papyri, the nomes of Egypt, the Egyptian 
months and their Macedonian, Roman and modern equivalents, Roman 
emperors up to the year AD 305 grouped by dynasties and finally a short 
chronological table displaying the history of Roman Egypt.

The last pages are covered by a well updated bibliography, a summary 
in English, an outline depicting the operation of the archival system in 
Roman Egypt, three maps of Roman Egypt, four plates with photographs 
of papyrical texts and finally very rich indexes of emperors, kings, deities, 
nations, months, temples, archives, institutions, historical events, place 
names, personal names, administrative terms, legal terms, financial terms 
and different sorts of taxes.

In conclusion, Dr. Anagnostou’s treatise is a remarkable work from 
many aspects. It is a valuable source of information both for specialists 
and for the educated public in general. Based on original textual sources 
it elucidates the administration of Egypt, a country strongly influenced 
by Greek language and civilization, even under Roman rule, and offers 
to Greek readers a means of access to a very important period of Greek 
history, which is almost neglected by the official school timetable in modern 
Greece. From this point of view it is a dissertation no library, either public 
or private, should miss.

Efstathios Papapolychroniou

Athens



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 375-381

A. Giannouli – Ε. Schiffer (εκδ.), From Manuscripts to Books. 
Proceedings of the International Workshop on Textual Criticism and 
Editorial Practice for Byzantine Texts (Vienna, 10-11 December 2009) 
/ Vom Codex zur Edition. Akten des internationalen Arbeitstreffens zu 
Fragen der Textkritik und Editionspraxis byzantinischer Texte (Wien, 
10.-11. Dezember 2009) (Österreichische Akademie der Wissenschaften, 
Philosophisch-historische Klasse, Denkschriften, 431 / Veröffentlichungen 
zur Byzanzforschung, 29), Βιένη 2011, σελ. 217. ISBN 978-3-7001-7132-4

Το κομψό αυτό βιβλίο προέκυψε, όπως δηλώνεται και στον τίτλο 
του, από μια διήμερη συνάντηση εργασίας στο Ινστιτούτο (πλέον Τμήμα) 
Βυζαντινών Σπουδών της Ακαδημίας Επιστημών της Βιένης το 2009, σε 
συνδιοργάνωση με το Τμήμα Βυζαντινών και Νεοελληνικών Σπουδών 
του Πανεπιστημίου Κύπρου. Στη συνάντηση αυτή συμμετείχαν δώδεκα 
ερευνητές με ισάριθμες ανακοινώσεις, από τις οποίες εδώ δημοσιεύονται 
οι εννέα. Αντικείμενο των εργασιών υπήρξε, κατά τρόπο ασυνήθιστο 
όσο και αξιέπαινο, η εκδοτική πρακτική για τα λόγια πεζά βυζαντινά 
κείμενα, καθώς για τη δημώδη λογοτεχνία έχουν ήδη υπάρξει ανάλογες 
προσπάθειες. Στόχος της συνάντησης, και φυσικά του βιβλίου, υπήρξε η 
παρέμβαση στις τρέχουσες συζητήσεις για δύο κυρίως θέματα που έχουν 
από καιρό εγερθεί χωρίς όμως να έχει υπάρξει γενική συμφωνία ανάμεσα 
στους φιλολόγους-εκδότες, αυτά της ορθογραφίας και της στίξης των 
κειμένων. Τα συγκεκριμένα θέματα ίσως ακούγονται σχολαστικά σε 
μη φιλολόγους, τα ζητήματα όμως που ανακύπτουν έχουν σημαντικές 
επιπτώσεις στον χώρο της εκδοτικής. Η λύση που κάθε φορά προκρίνεται 
από τον εκδότη σε σχετικά προβλήματα έχει άμεσες συνέπειες για το 
μεσαιωνικό κείμενο, την κριτική αποκατάσταση, έκδοση και παρουσίασή 
του και, οπωσδήποτε, για την ορθή κατανόησή του από τους σύγχρονους 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 375-381

376

αναγνώστες. Με άλλα λόγια, το αποτέλεσμα των εκδοτικών επιλογών 
και στα περιφερειακά αυτά ζητήματα επηρεάζει την επίτευξη του τελικού 
στόχου της εκδοτικής, που είναι η προσέγγιση του κειμένου όπως αυτό 
προέκυψε από το χέρι του συγγραφέα (manus scriptoris).

Το βιβλίο δομείται ως εξής: πρόλογος, πρόγραμμα της συνάντησης, 
κατάλογος πινάκων, συντομογραφίες, αγγλική εισαγωγή, μελέτες κατ᾽ 
αλφαβητική σειρά των συγγραφέων, γραμμένες κυρίως στη γερμανική 
(έξι στον αριθμό) αλλά και από μία στην αγγλική, γαλλική και ιταλική 
γλώσσα, επίλογος, βιβλιογραφία, ευρετήρια, κατάλογος συμμετεχόντων. 
Οι πίνακες, εβδομήντα στον αριθμό, που αντιστοιχούν σε τέσσερα άρθρα 
(των Δενδρινού, Gastgeber, Noret και Panteghini) και καταλαμβάνουν 
το ένα τρίτο της έκτασης του βιβλίου, παρέχουν τη δυνατότητα στον 
αναγνώστη να ελέγξει την επιχειρηματολογία και τα συμπεράσματα 
των συγγραφέων. Κάθε μελέτη συνοδεύεται από κατατοπιστική αγγλική 
περίληψη. Στη συνέχεια παρουσιάζω μόνο το γενικό θέμα της κάθε 
εργασίας.

Η εισαγωγή (σελ. 17-24), γραμμένη από την συνεκδότρια του 
τόμου A. Γιαννούλη, παρουσιάζει τα προβλήματα εκδοτικής πρακτικής 
που απασχόλησαν τους συνέδρους, κυρίως αυτά της στίξης και του 
τονισμού και εν γένει της ορθογραφίας. Παρέχει επίσης κατατοπιστικά 
στοιχεία για την έως τώρα μελέτη τους, δίνοντας έμφαση στο θέμα της 
στίξης. Ο Χ. Δενδρινός (σελ. 25-39 και πίνακες στις σελ. 40-53) εξετάζει 
παλαιογραφικές και κειμενικές όψεις ενός αυτόγραφου κώδικα του Ιωσήφ 
Βρυεννίου και του Μακαρίου Μακρή, του D 268 του Κέντρου Ι. Dujčev 
της Σόφιας (πρώην Μονής Εικοσιφοινίσσης). Στη μελέτη περιλαμβάνονται 
παρατηρήσεις για την πρακτική του συλλαβισμού στο χειρόγραφο και τον 
τονισμό του εγκλιτικού τέ (σελ. 32-33). Ο Chr. Gastgeber (σελ. 55-65 και 
πίνακες στις σελ. 66-78) ασχολείται με θέματα τονισμού, στίξης και δομής 
των περιόδων (διαίρεση σε κώλα) στα χειρόγραφα Vindob. hist. gr. 47 και 
48, που διασώζουν τον Κώδικα του Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως, 
σε σύγκριση και με την ακολουθούμενη μέθοδο στην έκδοση του Κώδικα. 
Μολονότι δεν πρόκειται για λογοτεχνικά κείμενα, η εξέταση των σχετικών 
πρακτικών των γραφέων είναι σημαντική για τους λόγους που εκτίθενται 
αναλυτικά στην εισαγωγή της μελέτης. H A. Γιαννούλη (σελ. 79-84) 
παρουσιάζει τη στίξη των τεσσάρων ερμηνευτικών διδασκαλιών του 
Λέοντος Βαλλιανίτου στον codex unicus Escor. Y-II-10 και τη στενή σχέση 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 375-381

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 377

της με τον πεζογραφικό ρυθμό των κειμένων αυτών. Χρησιμοποιώντας 
συγκεκριμένα παραδείγματα από διαφορετικά είδη λογοτεχνικών (με 
την ευρύτερη έννοια) κειμένων, η K. Metzler (σελ. 85-92) υπογραμμίζει 
τη σημασία του ακριβούς εντοπισμού των βιβλικών χωρίων και της 
παραπομπής σε αυτά στα υπομνήματα πηγών των κριτικών εκδόσεων. 
Επιπλέον, επισημαίνει την ανάγκη μεταφράσεων, οι οποίες θα αποδίδουν 
το πλήρες νόημα των εν λόγω χωρίων στο νέο τους συγκείμενο. O J. Noret 
(σελ. 93-96 και πίνακες στις σελ. 97-126) μελετά τα ειδικά ορθογραφικά 
σημεία, όπως η υπογεγραμμένη και η απόστροφος, καθώς και τις 
ορθογραφικές ιδιαιτερότητες που παρατηρούνται στην αντιγραφή από 
τον Γεώργιο Κύπριο έργων του Μαξίμου του Ομολογητή στον κώδ. Monac. 
gr. 225. O S. Panteghini (σελ. 127-162 και πίνακες στις σελ. 163-174) εξετάζει 
λεπτομερώς τη στίξη του κώδικα Vindob. hist. gr. 8, του codex unicus της 
Εκκλησιαστικής Ιστορίας του Νικηφόρου Καλλίστου Ξανθοπούλου, και 
τη συσχετίζει με τη θεωρία περί στίξης του Διονυσίου του Θρακός. O D. 
R. Reinsch (σελ. 175-184), με τον χαρακτηριστικό τίτλο “Παλινωδίες ενός 
εκδότη”, επανέρχεται στις παλαιότερες κριτικές εκδόσεις που είχε ο ίδιος 
ετοιμάσει, αυτές του Ματθαίου Εφέσου, του Κριτοβούλου του Ιμβρίου 
και της Άννας Κομνηνής, για να επισημάνει επί τη βάσει συγκεκριμένων 
χωρίων τις διαφορετικές πρακτικές σε θέματα ορθογραφίας και στίξης 
που θα ακολουθούσε σήμερα. Επιπλέον, παρουσιάζει την επίδραση της 
νέας προσέγγισης στην κριτική έκδοση που επεξεργάζεται, αυτή της 
Χρονογραφίας του Ψελλού. H E. Schiffer (σελ. 185-191) εξετάζει τους 
κώδ. Barocci 131 και Coislin 278, φορείς της παράδοσης των έργων του 
Πατριάρχη Γερμανού Β´, εστιάζοντας την προσοχή της προπάντων αλλά 
όχι αποκλειστικά σε έναν λόγο του, κυρίως ως προς θέματα ορθογραφίας 
και στίξης. Αντιβάλλει επίσης τους κώδικες προς την παλιά έκδοση του 
Σπ. Λαγοπάτη. O R. Tocci (σελ. 193-206) μελετά συγκριτικά με βάση 
αποσπάσματα τη στίξη κωδίκων της Παλαιολογείου εποχής, κατά κύριο 
λόγο ορισμένων Βατοπεδινών χειρογράφων που παραγγέλθηκαν από τον 
Ιωάννη Ϛ´ Καντακουζηνό και εγγράφων που γράφτηκαν από τον Μιχαήλ 
Κλωστομάλλη, και την αντιβάλλει με τη στίξη που χρησιμοποιήθηκε στις 
σύγχρονες εκδόσεις. Τέλος, o D. R. Reinsch (σελ. 207-208) συνοψίζει τη 
θεματική και τα αποτελέσματα της συνάντησης.

Η χρησιμοποιούμενη δευτερεύουσα βιβλιογραφία, συγκεντρω
μένη στο τέλος του τόμου (σελ. 210-213), είναι εξαιρετικά χρήσιμη, 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 375-381

378

γιατί καλύπτει με επάρκεια τα θέματα στίξης και ορθογραφίας, συμπε
ριλαμβανομένου του τονισμού, και μπορεί να χρησιμεύσει ως οδηγός 
για όποιον θα ήθελε να ασχοληθεί με αυτά. Ταυτοχρόνως δίνει μια καλή 
εικόνα της σχετικής επιστημονικής ενασχόλησης κατά τις προηγούμενες 
δεκαετίες.

Από την προηγηθείσα σύντομη επισκόπηση της θεματικής των μελετών 
καθίσταται φανερό ότι οι ερευνητές, που ανήκουν σε διαφορετικές 
γενιές αλλά τους ενώνει το κοινό και διαπιστωμένο ενδιαφέρον τους για 
την εκδοτική των λόγιων βυζαντινών κειμένων, ασχολούνται με ευρύ 
φάσμα κειμένων και χειρογράφων, από τον ενδέκατο αιώνα ως και την 
Παλαιολόγεια εποχή. Κατά δήλωση των συγγραφέων, στην πλειονότητα 
των περιπτώσεων οι μελέτες έχουν προκύψει από κριτικές εκδόσεις 
ευρισκόμενες σε εξέλιξη (Gastgeber, Γιαννούλη, Metzler, Panteghini, 
Reinsch, Schiffer) και παρουσιάζουν τον εκδοτικό προβληματισμό. Κατά 
βάση, επομένως, πρόκειται για την εξέταση συγκεκριμένων περιπτώσεων 
(case studies), κάτι απολύτως απαραίτητο προκειμένου να αναχθούμε 
κάποια στιγμή στο μέλλον σε σύνθεση με την εξαγωγή ευρέως αποδεκτών 
συμπερασμάτων. Η προβληματική που αναπτύσσεται στις μελέτες και η 
μεθοδολογία που ακολουθείται οδηγούν γενικά σε ορθές παρατηρήσεις και 
συμπεράσματα. Η επίδραση των εκδοτικών πρακτικών που εφαρμόζονται 
κυρίως, αλλά όχι μόνο, στη γνωστή σειρά Corpus Christianorum δηλώνεται 
επανειλημμένως. Γίνονται συχνές αναφορές στα σχετικά βασικά άρθρα 
του J. Noret, του οποίου οι παρατηρήσεις επιβεβαιώνονται σε μεγάλο 
βαθμό (π.χ. σελ. 190). Τόσο ο ίδιος ο J. Noret όσο και ο D. R. Reinsch, 
που έχουν δημοσιεύσει σημαντικές μελέτες για τις υπό εξέταση πλευρές 
της εκδοτικής, στην εισαγωγή των εδώ μελετών τους διατυπώνουν 
περιεκτικές και ανακεφαλαιωτικές απόψεις για τη σημασία που πρέπει 
να δίνεται σε θέματα στίξης και ορθογραφίας με βάση την πρακτική 
των χειρογράφων και για την ανάγκη να εγκαταλειφθεί η γενικευμένη 
πρακτική του εικοστού αιώνα που ισοπέδωνε τις μεσαιωνικές γραμματικές 
αυτές ιδιαιτερότητες προς τις σύγχρονες πρακτικές, διαφοροποιούμενη 
από την πρακτική του δέκατου ένατου αιώνα, που ήταν πλησιέστερη 
προς αυτή των χειρογράφων. Η πρακτική των χειρογράφων οφείλει 
πράγματι να υιοθετείται σε περιπτώσεις αυτογράφων, αλλά όχι μόνο 
σε αυτές. Όπως αποδεικνύει ο Tocci, και τα χειρόγραφα επαγγελματιών 
γραφέων είναι εξίσου προσεγμένα ως προς τα υπό εξέταση θέματα και 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 375-381

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 379

πρέπει να λαμβάνονται υπόψιν. Αλλά και η Γιαννούλη τονίζει τη χρονική 
εγγύτητα προς τον αρχέτυπο και την αξιοπιστία του σημαντικού κώδικα 
με τον οποίο ασχολείται. Τα συμπεράσματα αυτά με βρίσκουν απολύτως 
σύμφωνη και παραπέμπω στην εισαγωγή της κριτικής μου έκδοσης των 
Ομιλιών του Λέοντος Ϛ´ για τον βασικό κώδικα των Ομιλιών, που αν 
και δεν είναι αυτόγραφος είναι εντελώς αξιόπιστος σε θέματα στίξης και 
ορθογραφίας1. Στο βιβλίο υπάρχει επίσης μια καλοδεχούμενη θεωρητική 
προσέγγιση από τον Panteghini, που, όπως αναφέρθηκε, ανατρέχει στη 
γραμματική του Διονυσίου του Θρακός για να διαπιστώσει την ισχύ 
της στην ύστερη βυζαντινή περίοδο. Απαντώνται επίσης σε κάθε μελέτη 
εξαιρετικά χρήσιμες διαπιστώσεις για τις πρακτικές των (συγ)γραφέων, 
τις οποίες δεν χρειάζεται να επαναλάβω εδώ και οι οποίες συγκλίνουν 
σε γενικές γραμμές. Οι διαπιστώσεις αυτές μπορούν, επομένως, να 
χρησιμεύσουν ως υπόβαθρο σε μελλοντικές κειμενικές εκδόσεις, αφού 
φυσικά ελεγχθούν μέσω της εξέτασης των εκάστοτε χειρογράφων. Ως 
εκδότρια, έχω ήδη με τη σειρά μου διαπιστώσει την ισχύ τους κατά την 
έκδοση που προανέφερα και παραπέμπω στη σχετική εισαγωγή2.

Ένα άλλο ενδιαφέρον θέμα του βιβλίου αποτελεί η μετρημένη 
αλλά σαφής αναφορά (από τους Δενδρινό, Gastgeber και Γιαννούλη) 
σε ηλεκτρονικές εκδόσεις ως μελλοντική νέα παράμετρο στην εκδοτική 
των κειμένων, οι οποίες αφενός θα ανανεώνονται από τον εκδότη με νέο 
υλικό μέχρι την ολοκλήρωση της εκδοτικής προσπάθειας και αφετέρου 
θα παρέχουν τη δυνατότητα στον αναγνώστη να διαπιστώνει με δικές 
του ενέργειες τη μαρτυρία των χειρογράφων για τα θέματα που τον 
απασχολούν. Ήδη η γνωστή ηλεκτρονική έκδοση του σιναϊτικού κώδικα 
της Βίβλου αποτελεί παράδειγμα προς μίμηση. Τέλος, σε έναν άλλο τομέα, 
η στενή σχέση της στίξης των χειρογράφων με τον πεζογραφικό ρυθμό 
καθίσταται φανερή στον σχετικό πίνακα που παραθέτει η Α. Γιαννούλη.

Σε επιμέρους σημεία μπορεί κανείς βέβαια να εκφράσει κάποιες 
επιφυλάξεις ή αντιρρήσεις. Μια τέτοια περίπτωση αφορά στην πρόταση 
για μη χρήση του κόμματος πριν από το καί σε περιπτώσεις που κατά τη 
γνώμη μου επιβάλλεται, όχι μόνο γιατί αυτό (ή ισοδύναμο σημείο στίξης) 
απαντάται στα χειρόγραφα, αλλά προπάντων γιατί η παρουσία του 

1. T. Antonopoulou, Leonis VI Sapientis Imperatoris Byzantini Homiliae (Corpus 
Christianorum, Series Graeca, 63), Turnhout 2008, σελ. ccxxiii.

2. Ό.π., σελ. ccxxiii-ccxxviii.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 375-381

380

διευκολύνει την κατανόηση του κειμένου και ενδεχομένως βοηθά στην 
αποφυγή παρανοήσεων. Αναφέρομαι για παράδειγμα σε δύο χωρία του 
Θ. Μετοχίτη, για τα οποία ο R. Tocci (σελ. 199, 201: “Beispiel 3”) θεωρεί 
ότι δεν χρειάζεται απαραιτήτως να παραμείνει στην έκδοση η στίξη του 
χειρογράφου πριν από το καί. Στο ένα χωρίο διαφωνεί με τον εκδότη 
του κειμένου, ο οποίος χρησιμοποιεί κόμμα (πριν το καὶ μήν), στο άλλο 
συμφωνεί μαζί του στην απουσία του κόμματος (πριν το καὶ ῥᾷον). Ο 
λόγος που θεωρώ ότι και στις δύο περιπτώσεις το κόμμα χρειάζεται, είναι 
γιατί προηγείται άλλο καί που συνδέει άλλους όρους, και ο (συγ)γραφέας 
επιθυμούσε να υποδείξει στον αναγνώστη ότι τα δύο καί δεν λειτουργούν 
παρατακτικά. Μια άλλη περίπτωση αφορά στο υπόμνημα πηγών, όπου 
σε αντίθεση με τα υποστηριζόμενα στη σελ. 85, δεν θεωρώ ότι πρέπει να 
δίνεται παραπομπή για κάθε μεμονωμένη λέξη βιβλικής προέλευσης, κάτι 
που ειδικά για τη θεολογική γραμματεία θα καθιστούσε υπερβολικά βαρύ 
και δύσχρηστο το υπόμνημα, αλλά μόνο όταν πρόκειται για συνδυασμό 
τουλάχιστον δύο λέξεων σε συγκείμενο συναφές με αυτό της πηγής, μια 
τακτική που προσωπικά ακολούθησα στην προαναφερθείσα έκδοση των 
Ομιλιών του Λέοντος Ϛ´. 

Το βιβλίο είναι καλά επιμελημένο και μόνο σε λίγες περιπτώσεις θα 
ήταν ευκταίες κάποιες διορθώσεις, όπως για παράδειγμα στη σελ. 23, όπου 
θα προτιμούσα “Ancient Greek” (αντί για “Greek”) “and Byzantine texts”, ή 
στη σελ. 92 (“Summary”, 4 φορές) Bible με κεφαλαίο το αρχικό γράμμα.

Εν κατακλείδι, πρόκειται για ένα εξαιρετικά χρήσιμο βιβλίο για 
θέματα κυρίως στίξης και ορθογραφίας αλλά και συναφών εκδοτικών 
προβλημάτων. Η ανάγκη για περαιτέρω διερεύνησή τους είναι προφανής. 
Η εκδοτική πρακτική των μεσαιωνικών ελληνικών και λατινικών 
κειμένων βρίσκεται μάλιστα στο επίκεντρο του τρέχοντος σουηδικού 
προγράμματος Ars edendi. Σε τόμο που κυκλοφορήθηκε πρόσφατα στο 
πλαίσιό του διατυπώθηκαν ήδη εκ διαμέτρου αντίθετες απόψεις: αφενός 
η του D. R. Reinsch, στην κατεύθυνση που προαναφέρθηκε, αφετέρου η 
του B. Bydén, στην αντίθετη, παραδοσιακή κατεύθυνση3. Φαίνεται ότι η 

3 A. Bucossi – E. Kihlman (εκδ.), Ars Edendi. Lecture Series, τόμ. II (Acta Universi-
tatis Stockholmiensis, Studia Latina Stockholmiensia, 58), Στοκχόλμη 2012, όπου (σελ. 131 
κ.εξ.) τα άρθρα του Reinsch “What Should an Editor do with a Text like the Chronographia 
of Michael Psellos?” και του Bydén “Imprimatur? Unconventional Punctuation and Diacri-
tics in Manuscripts of Medieval Greek Philosophical Works”.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 375-381

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 381

καθιέρωση γενικευμένης πρακτικής για όλα τα εκδοτικά θέματα θα είναι 
μάλλον αδύνατη στο άμεσο μέλλον. Παρόλα αυτά, το εδώ κρινομένο 
βιβλίο καθιστά σαφές ότι κανείς εκδότης δεν μπορεί να αγνοεί πλέον, 
ηθελημένα ή αθέλητα, τη σχετική προβληματική και να μην τη λαμβάνει 
υπόψιν στη συγκρότηση του κειμένου.

Θεοδώρα Αντωνοπούλου

Πανεπιστήμιο Αθηνών





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 383-390

Αntje Bosselmann – Ruickbie, Byzantinischer Schmuck des 9. bis 
frühen 13. Jahrhunderts. Untersuchungen zum metallen dekorativen 
Körperschmuck der mittelbyzantinische Zeit anhand datierter Funde 
[Spätantike – Frühes Christentum – Byzanz. Kunst im ersten Jahrtausend. 
Hsgb. von Beat Brenk, Johannes G. Deckers, Arne Effenberger, Franz 
Alto Bauer. Reihe B: Studien und Perspektiven. Bd. 28], Reichert Verlag, 
Wiesbaden 2011, 420 σσ. +832 εικ. ISBN 978-3-89500-717-0

Το βιβλίο αυτό βασίζεται κατά μεγάλο μέρος στη διδακτορική 
διατριβή της συγγραφέως του, η οποία εγκρίθηκε το 2006 από το 
Πανεπιστήμιο της Βόννης (Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität 
Bonn) και διακρίθηκε με τα βραβεία «Juliana-Anicia-Preis 2007» και 
«Dr Walther-Liebehenz-Preis 2008». Πρόκειται για μια ιδιαίτερα διεξο
δική μελέτη 256 μεταλλικών κοσμημάτων τα οποία επιλέχθηκαν προς 
μελέτη με κριτήριο τη δυνατότητα ασφαλούς χρονολόγησής τους 
στη μεσοβυζαντινή περίοδο (9ο – αρχές 13ου αι.). Τα έργα αυτά είναι 
ανασκαφικά ευρήματα από τη Βουλγαρία και την Ελλάδα καθώς και 
μουσειακά αντικείμενα των οποίων οι επιγραφές, τα μονογράμματα ή 
τα εικονογραφικά χαρακτηριστικά μπορούν να αποτελέσουν ασφαλείς 
χρονολογικές ενδείξεις. 

Το βιβλίο αποτελείται από δύο μέρη. Το πρώτο, συνθετικό τμήμα 
του, διαρθρώνεται σε οκτώ ενότητες: 

Ι. «Εισαγωγή». Αναφέρεται στο υλικό της μελέτης, στη δομή και τη 
μεθοδολογία της, σε θέματα ορολογίας και στην έως τώρα πρόοδο της 
σχετικής έρευνας. 

ΙΙ. «Το μελετώμενο υλικό». Η ενότητα αυτή περιλαμβάνει επτά 
κεφάλαια στα οποία α) καθορίζονται τα κριτήρια επιλογής των προς 
μελέτη έργων, β) μελετώνται διεξοδικά τέσσερις θησαυροί, γ) γίνεται 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 383-390

384

αναφορά στα ανασκαφικά ευρήματα της Κορίνθου και σε συγγενή τους 
– άγνωστα στην επιστήμη – κοσμήματα στο Μουσείο του Kurdshali της 
Βουλγαρίας και εξετάζονται επιλεκτικά δύο ταφικά ευρήματα από την 
Κόρινθο, δ) προτείνεται η αναχρονολόγηση ανασκαφικών ευρημάτων 
από το Τηγάνι της Μάνης και την Κόρινθο, ε) σχολιάζονται έργα 
αμφισβητούμενης γνησιότητας, στ) εξετάζονται απεικονίσεις κοσμημάτων 
στη μεσοβυζαντινή τέχνη και ζ) παρατίθενται οι μεσαιωνικές γραπτές 
πηγές που μας παραδίδουν στοιχεία για κοσμήματα και κυρίως για τις 
χρησιμοποιούμενες στη μικροτεχνία τεχνικές μεθόδους και τα εργαλεία. 

ΙΙΙ. «Ανάλυση». Η ενότητα αυτή περιέχει έξι κεφάλαια στα οποία α) 
παρουσιάζονται τα υλικά και οι τεχνικές επεξεργασίας των κοσμημάτων, 
τα εργαστήρια και τα εργαλεία, β) τα εξεταζόμενα έργα κατατάσσονται 
σε τύπους, γ) διατυπώνονται απόψεις για τους κατόχους, δ) εξετάζονται 
ο τρόπος, που φέρονταν τα κοσμήματα, και η λειτουργία τους και 
ε-στ) μελετώνται τα έργα από εικονογραφική και τεχνοτροπική άποψη 
αντιστοίχως. 

ΙV. «Συγκρίσεις με πρωτοβυζαντινά κοσμήματα». Εξετάζονται κυρίως 
οι διαφορές  στις τεχνικές, τους τύπους και τη μορφή των κοσμημάτων της 
πρωτοβυζαντινής και της μεσοβυζαντινής περιόδου.

V. «Συμπεράσματα».
VΙ. Γλωσσάριο τεχνικών όρων της μικροτεχνίας.
VΙΙ. Βιβλιογραφία.
VΙΙΙ. Παράρτημα με αναφορές εργαστηριακών αναλύσεων.
Το δεύτερο μέρος απαρτίζουν: Ι. Ο κατάλογος των μελετώμενων 

έργων, τα οποία διατάσσονται κατά είδη (περιδέραια, εγκόλπια, ενώτια, 
ψέλλια και περικάρπια, δακτυλίδια), με αναλυτική περιγραφή τους 
και πλούσια φωτογραφική τεκμηρίωση, ΙΙ. Κατάλογος απεικονίσεων 
κοσμημάτων στη μεσοβυζαντινή τέχνη (τοιχογραφίες, εντοίχια ψηφιδωτά, 
εικόνες, χειρόγραφα, ελεφαντοστά, μεταλλικά αντικείμενα, έργα από 
σμάλτο, υφάσματα, κεραμεικά), με σύντομα λήμματα και φωτογραφική 
τεκμηρίωση, και ΙΙΙ. Φωτογραφίες του παράλληλου υλικού. Το βιβλίο 
κλείνει με ένα γενικό ευρετήριο. Ένας χάρτης, στον οποίο θα σημειώνονταν 
οι θέσεις προέλευσης των μελετώμενων έργων, θα ήταν πολύ βοηθητικός 
για τον αναγνώστη.

Το περιεκτικό βιβλίο της Α. Β.-R. προσεγγίζει σημαντικά ζητήματα 
της βυζαντινής μικροτεχνίας, επανεξετάζοντας με κριτικό και εξαιρετικά 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 383-390

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 385

αναλυτικό τρόπο το υλικό και τις παλαιότερες θεωρήσεις του και 
προτείνοντας, σε πολλές περιπτώσεις, νέες ερμηνείες και χρονολογήσεις.

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον για την έρευνα παρουσιάζει η μελέτη των 
τεσσάρων θησαυρών (1ο μέρος, ενότ. ΙΙ, κεφ. β΄, σ. 18-57) και δη:

α) Του θησαυρού από την Πρεσθλάβα. Πρόκειται για ένα ανασκαφικό 
εύρημα με πιθανή χρονολογία απόκρυψης το 971, έτος κατά το οποίο ο 
Ιωάννης Τζιμισκής καταλαμβάνει τη βουλγαρική πρωτεύουσα. Ο θησαυρός 
αποδίδεται σε κωνσταντινοπολίτικο αυτοκρατορικό εργαστήριο και 
συνδέεται με τον γάμο του βούλγαρου τσάρου Πέτρου Α΄ με τη Μαρία – 
Ειρήνη Λεκαπηνή, εγγονή του αυτοκράτορα Ρωμανού Α΄ Λεκαπηνού, το 
927, στη βυζαντινή πρωτεύουσα. Το πλούσιο αυτό σύνολο ερμηνεύεται 
δηλαδή ως διπλωματικό δώρο ή τμήμα προίκας το οποίο η βυζαντινή 
πριγκίπισσα έφερε στη Βουλγαρία από την Κωνσταντινούπολη. Την 
υπόθεση ενισχύουν γραπτές μαρτυρίες του Συνεχιστού του Θεοφάνους 
και του λεγόμενου Χρονικού του Λογοθέτου. Εάν η χρονολόγηση του 
θησαυρού της Πρεσθλάβας είναι ορθή, τότε η λεγόμενη μικτή τεχνική 
της επεξεργασίας των σμάλτων η οποία, όπως πιστεύεται, άρχισε να 
χρησιμοποιείται περί τα μέσα του 10ου αιώνα, θα πρέπει να ήταν γνωστή 
και παλαιότερα (σ. 88, 153, 157).

β) Τμήματος του θησαυρού από την Κρήτη, που ανήκει στη Συλλογή 
Σταθάτου, σήμερα στο Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο. Ο θησαυρός 
αυτός εντοπίσθηκε τυχαία στο χωριό Μεσονήσι, του νομού Ρεθύμνης, 
γύρω στο 1900, και περιήλθε αρχικά σε συλλέκτες και αργότερα και 
σε μουσεία. Με βάση τις χρονολογικές ενδείξεις, που προσφέρουν τα 
χρυσά νομίσματα του μελετώμενου τμήματος του θησαυρού, καθώς και 
τεχνοτροπικές συγκρίσεις των ενωτίων του με έργα του θησαυρού της 
Πρεσθλάβας, η συγγραφέας χρονολογεί τα κοσμήματα από την Κρήτη 
στο α΄ μισό του 10ου αιώνα και τοποθετεί την απόκρυψη του θησαυρού 
στο 961, έτος ανακατάληψης του νησιού από τους Βυζαντινούς. Τον 
ερμηνεύει, όπως και σε παλαιότερο άρθρο της1, ως διπλωματικό δώρο 
της αυτοκρατορικής αυλής προς κάποιον εμίρη της Κρήτης και, πάντως, 
αποδίδει τα κοσμήματά του σε εργαστήριο της βυζαντινής πρωτεύουσας. 

1. Α. Bosselmann–Ruickbie, Byzantinisch, Islamisch oder „Internationaler Stil“? 
Email- und Körbchenohrringe aus dem östlichen Mittelmeerraum, στο: U. Koenen, M. Mül-
ler–Wiener [Hg.], Grenzgänge im östlichen Mittelmeerraum, Byzanz und die islamische 
Welt vom 9. bis 13. Jahrhundert, Wiesbaden 2008, 97-107.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 383-390

386

Η ερμηνεία αυτή δεν λαμβάνει, ωστόσο, υπόψη της και τα άλλα – εκτός 
των έργων της Συλλογής Σταθάτου – αντικείμενα του θησαυρού του 
Μεσονησίου, του οποίου σύγχρονοι ερευνητές μελετούν την ανασύσταση. 
Πρόκειται για ετερόκλητα αντικείμενα, άλλα αραβικά και άλλα 
χριστιανικά, χρονολογούμενα στον 9ο και τον 10ο αιώνα, που βρίσκονται 
σε διάφορα μουσεία της Ελλάδας και, ίσως, και του εξωτερικού. Έτσι, μια 
διαφορετική ερμηνεία του ετερογενούς αυτού συνόλου, αποταμιεύματος 
Άραβα της Κρήτης με ληστρικές – πειρατικές δραστηριότητες2, ίσως να 
βρίσκεται πιο κοντά στην πραγματικότητα. Η επιχειρούμενη σύνδεση 
ενός εικονιστικού θέματος από τη διακόσμηση ενωτίων του θησαυρού 
με την αυτοκρατορική εικονογραφία δεν είναι πειστική. Η σύνδεση αυτή 
βασίζεται στον παραλληλισμό της απεικόνισης σκύλων σε ζωηρή κίνηση, 
στο ζεύγος ενωτίων με αρ. ευρ. Στ. 483, με ανάλογο θέμα στο ένδυμα 
του Αλεξίου Ε΄ Μούρτζουφλου στη μικρογραφία (f. 291v) του κώδ. 
Vind. Hist. gr. 53, σήμερα στην Εθνική Βιβλιοθήκη της Βιέννης (σ. 42, 
σημ. 397, σ. 44 και σ. 137, σημ. 1779). Όπως, όμως, έχει δειχθεί3, η ένθετη 
αυτή μικρογραφία με το πορτραίτο του Αλεξίου είναι ψευδεπίγραφη και 
δεν εικονίζει αυτοκρατορική μορφή, αλλά μορφή κάποιου βυζαντινού 
αριστοκράτη. 

γ) Δύο θησαυρών από τη Θεσσαλονίκη. Ο παλαιότερος προέρχεται 
από ανασκαφή του 1956 στο κέντρο της πόλης (στην οδό Δωδεκανήσου) 
και εκτίθεται σήμερα στο Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού, Θεσσαλονίκη. 
Με βάση τεχνοτροπικές συγκρίσεις κυρίως με έργα του θησαυρού της 
Πρεσθλάβας, η συγγραφέας χρονολογεί τα πολύτιμα κοσμήματα (ζεύγος 
περικαρπίων με διακόσμηση από σμάλτο, περίαπτο, δύο ζεύγη χρυσών 
ενωτίων) του ανασκαφικού ευρήματος της Θεσσαλονίκης στο α΄ μισό του 
10ου αιώνα, και δη γύρω στα μέσα του, και τα αποδίδει σε σύγχρονο – ή 
και στο ίδιο – κωνσταντινοπολίτικο εργαστήριο. Ο δεύτερος θησαυρός 
της Θεσσαλονίκης, δεν διαθέτει αρχαιολογικά συμφραζόμενα, καθώς 
προέρχεται από το εμπόριο. Η σχέση του με την πόλη βασίζεται σε 
πληροφορία του εμπόρου έργων τέχνης, από τον οποίο αγοράσθηκε για 

2. Κ. Σιδηρόπουλος – Μ. Βασιλειάδου, Ο θησαυρός Μεσονησίου Ρεθύμνου της 
Συλλογής Σταθάτου, στο: Ν. Μπονόβας – Α. Τζιτζιμπάση [Επιστ. επιμ.], Βυζάντιο και 
Άραβες. Κατάλογος έκθεσης, Θεσσαλονίκη 2011, 40.

3. Ι. Spatharakis, The Portrait in Byzantine Illuminated Manuscripts, Leiden 1976, 
155-158.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 383-390

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 387

τη Συλλογή Σταθάτου, σήμερα στο Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο. Οι 
χρονολογικές ενδείξεις από τα νομίσματα αυτού του συνόλου καθώς 
και η εικονογραφική και τεχνοτροπική ανάλυση των κοσμημάτων του 
(ζεύγους ενωτίων, ζεύγους ψελλίων, 14 δαχτυλιδιών), σε αρκετά από τα 
οποία διαπιστώνονται δυτικές επιδράσεις, ευνοούν την υπόθεση ότι ο 
κάτοχός του ήταν ένας από τους φράγκους κατακτητές της Θεσσαλονίκης 
μετά την Δ΄ σταυροφορία. Η απόκρυψη του θησαυρού τοποθετείται είτε 
στο έτος 1224, οπότε το φραγκικό βασίλειο της Θεσσαλονίκης καταλύθηκε 
από τον Θεόδωρο Α΄ Άγγελο Δούκα, δεσπότη της Ηπείρου, είτε στο 1246, 
έτος προσάρτησης της πόλης στην αυτοκρατορία της Νικαίας από τον 
Ιωάννη Γ΄ Δούκα Βατάτζη.

Μεγάλης σημασίας για την έρευνα της βυζαντινής μικροτεχνίας 
είναι εξάλλου η πρόταση αναχρονολόγησης των ταφικών ευρημάτων της 
βασιλικής στο Τηγάνι της Μάνης (1ο μέρος, ενότ. ΙΙ, κεφ. δ΄, σ. 59-61), 
καθώς τα ευρήματα αυτά είχαν για πολλά χρόνια χρησιμοποιηθεί ως 
ασφαλής βάση χρονολόγησης πολλών τυπολογικά συγγενών έργων. 
Λαμβάνοντας υπόψη νεότερες σεισμολογικές έρευνες, η συγγραφέας 
αμφισβητεί την καταστροφή των τάφων της βασιλικής από τους σεισμούς 
του 550/551 και τη συνακόλουθη χρονολόγηση των κτερισμάτων τους 
στην πρωτοβυζαντινή περίοδο. Με βάση τεχνοτροπικές συγκρίσεις των 
κοσμημάτων αλλά και άλλων έργων μικροτεχνίας από τους τάφους αυτούς 
(δύο σταυρών από στεατίτη, δύο χάλκινων σταυρών, οστέινων κουμπιών 
και πόρπης) με ασφαλώς χρονολογημένα έργα, προτείνεται η χρονολόγηση 
των κτερισμάτων της βασιλικής του Τηγανίου στους μεσοβυζαντινούς 
χρόνους. Εάν η άποψη αυτή είναι σωστή, τότε συγκεκριμένοι τύποι 
ενωτίων και δακτυλιδιών, για τους οποίους μέχρι τώρα πιστεύαμε 
ότι εμφανίζονταν απαράλλακτοι τόσο στην πρωτοβυζαντινή όσο και 
στη μεσοβυζαντινή περίοδο, θα πρέπει να θεωρηθούν αποκλειστικά 
μεσοβυζαντινοί. Οριστικές απαντήσεις στα ζητήματα αυτά μπορεί να 
δώσει, πάντως, και κατά τη συγγραφέα (σ. 61), μια σύγχρονη συνολική 
επανεξέταση της ανασκαφής του Τηγανίου.

Στο ίδιο κεφάλαιο (1ο μέρος, ενότ. ΙΙ, κεφ. ε΄, υποκεφ. ε΄.1, σ. 
62-64) εκφράζονται απόψεις, ανάλογες με εκείνες του David Buckton4, 

4. D. Buckton, The Glory of Byzantium, Burlington Magazine 1131, June 1997, 426. Ο 
ίδιος, Η Παναγία στα σμάλτα, στο: Μ. Βασιλάκη [Επιμ.], Μήτηρ Θεού. Απεικονίσεις της 
Παναγίας στη βυζαντινή τέχνη, Αθήνα χ.χ., σ. 182.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 383-390

388

ότι το ζεύγος των «ενωτίων του Τζιμισκή», σήμερα στο Museum für 
Byzantinische Kunst του Βερολίνου, φιλοτεχνήθηκε στον 19ο αιώνα. 
Τις απόψεις αυτές ενισχύει η από 5.2.2001 αναφορά αποτελεσμάτων 
εργαστηριακής εξέτασης του σμάλτου των ενωτίων, η οποία διενεργήθηκε 
από το Ινστιτούτο Ανόργανης και Αναλυτικής Χημείας του Πολυτεχνείου 
του Βερολίνου και παρατίθεται στην ενότητα VΙΙΙ. Σύμφωνα με τις 
εργαστηριακές αναλύσεις, η δομή και η σύσταση του σμάλτου των 
ενωτίων, κυρίως η υψηλή περιεκτικότητά του σε οξείδιο του μολύβδου 
και η παρουσία χρωμίου, αλλά και η τεχνική επεξεργασία του δεν 
χαρακτηρίζουν τα βυζαντινά σμάλτα, αλλά σμάλτα του 19ου αιώνα. 
Από την άλλη πλευρά, οι συγκρίσεις του χρυσού στελέχους των έργων 
με σειρά ασφαλώς χρονολογημένων βυζαντινών ενωτίων οδηγούν στο 
συμπέρασμα ότι τα λεγόμενα ενώτια του Τζιμισκή είναι βυζαντινά έργα 
του 10ου – 11ου αιώνα που δέχθηκαν επεμβάσεις κατά τον 19ο αιώνα με 
στόχο την αύξηση της εμπορικής αξίας τους.

Αμφισβητείται επίσης (1ο μέρος, ενότ. ΙΙ, κεφ. ε΄, υποκεφ. ε΄.2, σ. 
64-65) η γνησιότητα ενός ενωτίου του Μουσείου Κανελλοπούλου (αρ. 
ευρ. Π197), διακοσμημένου με ενεπίγραφο σταυρό και την ανάγλυφη 
προτομή της Παναγίας, καθώς και ενός ζεύγους πανομοιότυπων ενωτίων 
στη Συλλογή του Dumbarton Oaks, Washington (αρ. ευρ. 1951.27.1-2), το 
οποίο είχε ήδη θεωρηθεί κίβδηλο5. Όπως έχει υποστηριχθεί σε άλλη θέση6, 
η αμφισβήτηση της γνησιότητας των έργων με βάση εικονογραφικά και 
επιγραφικά στοιχεία δεν στοιχειοθετείται. Αντιθέτως, ο συνδυασμός των 
θεμάτων και της επιγραφής, η σωστή μεταγραφή της οποία είναι ΦΩΣ - 
ΖΩΗ (πρβλ. εικ. 60, 61) και όχι ΦΩΣ - ΣΩΗ (σ. 64), φανερώνει βαθειά γνώση 
της βυζαντινής θρησκευτικής εικονογραφίας. Ο πεταλόμορφος κρίκος 
στερέωσης των ενωτίων απαντά, όπως παρατηρεί και η συγγραφέας, και 
σε καλαθόσχημα ενώτια, ο τύπος των οποίων – ακόμη και αν από μερίδα 
επιστημόνων θεωρείται φατιμιδικής προέλευσης – είναι διαδεδομένος 
και στο Βυζάντιο. Πεταλόμορφοι είναι άλλωστε και οι κρίκοι των 

5. S. A. Boyd – G. Vikan [Eds.], Questions of Authenticity among the Arts of Byzanti-
um [Dumbarton Oaks Byzantine Collection Publications 3], Washington DC 1981, σ. 20-21, 
αρ. 9

6. J. Albani, Elegance Over the Borders. The Evidence of Middle Byzantine Earrings, 
στο: Ch. Entwistle – N. Adams [Eds.], ‘Intelligible Beauty’. Recent Research on Byzantine 
Jewellery [British Museum Research Publications, Nr 178], London 2010, σ. 200 σημ. 8



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 383-390

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 389

ενωτίων, με το μηνοειδές στέλεχος, τα οποία φέρει η Άννα Ραδηνή στην 
τοιχογραφία του ναού των Αγίων Αναργύρων Καστοριάς7. Η συναρμογή 
δύο ανάγλυφων ελασμάτων, ώστε το έργο του Μουσείου Κανελλοπούλου 
να φέρει διακόσμηση και στις δύο όψεις παρατηρείται και σε ιδίου 
τύπου ασημένιο ενώτιο με ανάγλυφη προτομή ανδρικής μορφής, στην 
ίδια μουσειακή συλλογή (αρ. ευρ. Χ1105), ενώ ανάλογη διακοσμητική 
αντίληψη διέπει ενώτια με τοξοειδές στέλεχος διακοσμημένο με σμάλτο. Η 
ταινία από στρεπτό σύρμα, που τονίζει την περιφέρεια του εξεταζόμενου 
ενωτίου, είναι εξαιρετικής τεχνικής εκτέλεσης. Τα σφαιρίδια, στα άκρα 
του τοξοειδούς στελέχους του είναι όντως συμπαγή, ομοίως και του 
ασημένιου ενωτίου του μουσείου. 

Στο σχετικό με την τυπολογία κεφάλαιο (1ο μέρος, ενότ. ΙΙΙ, κεφ. 
β΄, σ. 91-125) η κατάταξη των εξεταζόμενων περιδεραίων, ενωτίων, 
περικαρπίων και δακτυλιδιών σε τύπους, ανάλογα με τη μορφή τους, είναι 
υποδειγματική. Στο κεφάλαιο αυτό η συγγραφέας συντάσσεται με την 
άποψη και άλλων ερευνητών, ότι τα καλαθόσχημα ενώτια εμφανίσθηκαν 
αρχικά σε ισλαμικές περιοχές, κυρίως στη φατιμιδική Αίγυπτο και τη Συρία, 
πιστεύει δε ότι διαδόθηκαν πολύ γρήγορα, το αργότερο στις αρχές του 11ου 
αιώνα, στον βυζαντινό κόσμο. Θεωρεί επίσης ότι ο τύπος των ενωτίων, το 
διακοσμητικό στέλεχος των οποίων έχει μορφή Ψ, είναι σλαβικός, αφενός 
μεν διότι τα παραδείγματα, που έχουν βρεθεί στα Βαλκάνια, υπερέχουν 
σε αριθμό των ανάλογων ευρημάτων στον ελλαδικό χώρο, αφετέρου δε 
διότι κοσμήματα αυτού του τύπου βρέθηκαν σε ελλαδικές περιοχές με 
βεβαιωμένη σλαβική παρουσία όπως, για παράδειγμα, στην Κόρινθο. 
Δύο παραδείγματα του τύπου, που έχουν βρεθεί στην Κρήτη, σε τάφους 
μέσα στον δίκλιτο ναό του Αγίου Ιωάννη του Θεολόγου στον Στύλο 
Αποκορώνου8, δεν θεωρούνται από τη συγγραφέα ως μεσοβυζαντινά 
δείγματα. Με βάση τη – σήμερα χαμένη – κτητορική επιγραφή του 
βόρειου κλίτους, η οποία τοποθετεί χρονικά τις τοιχογραφίες μεταξύ 
των ετών 1271 και 1280, η συγγραφέας ανάγει το κτίριο στο β΄ μισό του 

7. Σ. Πελεκανίδης – Μ. Χατζιδάκης, Βυζαντινή τέχνη στην Ελλάδα. Καστοριά, 
Αθήνα 1984, σ. 42 εικ. 22.

8. J. Αlbani, In der Hofnung auf ewiges Leben. Grabbeigaben aus der byzantinischen 
und nachbyzantinischen Sammlung in Chania, Kreta, Wiener Byzantinistik und Neogräzis-
tik. Beiträge zum Symposion Vierzig Jahre der Universität Wien im Gedenken an Herbert 
Hunger [BNV, Band XXIV], Wien 2004, εικ. 7, 14



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 383-390

390

13ου αιώνα και θεωρεί όλα τα ταφικά ευρήματα μεταγενέστερα του 1271 
(σ. 26 σημ. 173, σ. 100, σ. 101 σημ. 1251). Ανασκαφικές έρευνες της 13ης 
Εφορείας Βυζαντινών Αρχαιοτήτων έχουν αποκαλύψει, ωστόσο, στο 
βόρειο κλίτος του οικοδομήματος θεμέλια δύο παλαιότερων ναών, στο 
νεκροταφείο μέσα και έξω από τον ναό έχουν διαπιστωθεί τουλάχιστον 
τέσσερις αλλεπάλληλες φάσεις, ενώ στον χώρο έχουν βρεθεί διάσπαρτα, 
μεταξύ άλλων, και νομίσματα 12ου αιώνα. Συνεπώς, τα κτερίσματα αυτά 
μπορούν, και λόγω, των μορφολογικών συγγενειών τους με έργα αυτού 
του τύπου, να χρονολογηθούν στη μεσοβυζαντινή περίοδο. Σχετικές με 
τον ναό και τα ταφικά ευρήματα πληροφορίες δίδονται και στη μόνιμη 
έκθεση της Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Συλλογής Χανίων. Την 
υπόθεση εξάλλου, ότι ο ναός είχε μεσοβυζαντινή φάση, ενισχύει σχετικά 
πρόσφατη μελέτη εγγράφου του 1196, η οποία τοποθετεί το αναφερόμενο 
στο έγγραφο κρητικό μετόχι της Ι. Μ. Αγίου Ιωάννου του Θεολόγου 
Πάτμου στον Στύλο Αποκορώνου9. 

Κλείνοντας, θα ήθελα να επισημάνω ότι η πληροφορία της σ. 129, 
ότι η αγία Ειρήνη μαρτύρησε το 305 στη Θεσσαλονίκη, δεν απαντά σε 
συναξάρια της Ορθόδοξης Εκκλησίας.

Το βιβλίο της Α. Β.-R. αποτελεί μια σημαντική προσφορά στην 
έρευνα της βυζαντινής μικροτεχνίας, όχι μόνο λόγω της συστηματικής 
παρουσίασης ενός σημαντικού αριθμού μεσοβυζαντινών κοσμημάτων, 
αλλά κυρίως λόγω του πλούτου των ερμηνευτικών προτάσεων και 
παρατηρήσεων που περιέχει αναφορικά με τα εξεταζόμενα έργα καθώς 
και με το παράλληλο υλικό. 

Τζένη Αλμπάνη

Aθήνα

9. Λ. Φ. Καλλιβρετάκης, Το μετόχι της Πάτμου στον Στύλο Αποκορώνου και η 
αυτοκρατορική λύσις του 1196, Τετράδια Εργασίας ΚΝΕ/ΕΙΕ 18/2003, 91-132.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 391-396

G. Fingarova, Die Baugeschichte der Sophienkirche in Sofia [Spätantike 
– Frühes Christentum – Byzanz, Band 33], Reichert Verlag, Wiesbaden 2011, 
416 Seiten, 350 s/w Abb., auf 192 Tafeln. ISBN 978-3-89500-784-2

Die vorliegende Arbeit ist das Ergebnis einer intensiven mehrjährigen 
Beschäftigung mit der Sophienkirche in Sofia. Es handelt sich um eines 
der wichtigsten Monumente auf dem heutigen bulgarischen Territorium 
überhaupt, dessen Einordnung in die byzantinische Architekturgeschichte 
allerdings bisher nicht geklärt war. Erstaunlich ist, wie wenig Beachtung 
der Bau vor dieser Studie in der Fachwelt gefunden hat. Dies mag 
einerseits daran liegen, dass der Hauptteil der Literatur seit dem Beginn 
des wissenschaftlichen Diskurs im 19. Jh. vor allem auf Bulgarisch verfasst 
wurde und andererseits daran, dass die Restaurierungen die Lesung des 
Baus erschwerten.

Fingarova gelingt es, die baugeschichtliche Bedeutung der Kirche mit 
einer äusserst detaillierten architektonischen Untersuchung zu betonen. 
Zuerst wird die Geschichte der Stadt vorgestellt (S. 5-11), da das Schicksal 
der Sophienkirche eng mit dieser zusammenhängt. So bekommt die Stadt 
gegen Ende des 14. Jhs. ihren Namen von der Kirche Sveta Sophia, die zu 
jener Zeit die Kathedrale der Stadt war (S. 10). Hier muss eingewendet 
werden, dass diese historische Darstellung sehr früh und losgelöst von der 
Kirche beginnt (ab dem 3. Jahrtausend. v. Chr.), so dass der Leser nicht 
direkt den Bezug zum Monument herzustellen vermag. 

Ein grosser Gewinn ist die weit über eine reine Architekturuntersuchung 
gehende Darstellung des bisherigen Kenntnisstandes, dieses Kapitel wird 
in “Quellenlage” (S. 12-17) und “Wissenschaftliche Literatur” (S. 17-29) 
unterteilt. So wird etwa die Kirche bereits im 14. Jh. in zwei bulgarischen 
Quellen, allerdings eher nebenbei, erwähnt. Die Bemühungen der Autorin, 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 391-396

392

den Erwähnungsgrund in den jeweiligen Quellen zu erklären, führen zu 
interessanten Ergebnissen (etwa aufgrund der geographischen Nähe der 
Kirche zu einem Markt, S. 14). Die verschiedenen Quellen werden im 
Quellenanhang am Ende des Textteiles in chronologischer Folge aufgelistet 
und übersetzt (S. 171-182).

Die Auseinandersetzung mit der wissenschaftlichen Literatur gibt 
den aktuellen Kenntnisstand wieder (S. 17-29). So wird etwa auf die erste 
Zeichnung der Sophienkirche (S. 18), auf die in der Kirche ausgeführten 
Grabungen sowie auf alle bekannten Publikationen eingegangen. Die erste 
Monographie über die Kirche erschien im Jahre 1912 von Protić (S. 20), in 
der anch der Grundriss des Architekten Donkov publiziert wurde. Einen 
Wendepunkt für die wissenschaftliche Erforschung der Kirche bedeuten 
die Ausgrabungen von 1910-1911, die der Archäologe Filov geleitet hat. 
Seine Erkenntnisse veröffentlichte er 1913. Unzählige Male nimmt Finga
rova auf diese Ausgrabungen Bezug, um den Zustand der Kirche am 
Anfang des 20. Jhs. kritisch auszuwerten, da die Ausführungen und die 
qualitätvollen Fotografien von Filov nach einer Reihe von Restaurierungen 
(die letzten aus den Jahren 1997-1999) eine unschätzbare Hilfe für die 
Untersuchung des Ursprungsbaus liefern. Ab 1913 wurde die Forschung 
stark von Filovs Monographie beeinflusst. Dies ist besonders auch an den 
Restaurierungsarbeiten (1927-1930), welche getreu nach den Vorstellungen 
Filovs ausgeführt wurden, ersichtlich (z. B. S. 65).

 Fingarova deckt im Kapitel über die Befundaufnahme zahlreiche 
Ungenauigkeiten dieser Restaurierungen bzw. der Erkenntnisse von Filov auf 
(S. 51-107). Bojadžiev ist in den 50er Jahren des 20. Jhs. der erste Forscher, der 
Zweifel am heutigen Bau anbrachte. Fingarova diskutiert die verschiedenen 
Meinungen ausführlich. Auch nicht publizierte Werke verdienen eine 
Erwähnung (S. 28-29). Hier muss betont werden, dass in den 70er Jahren 
des 20. Jhs. der Bau von technischen Mitarbeitern des Nationalinstituts 
für Denkmalpflege vollständig photogrammetrisch erfasst wurde und die 
entstandenen Aufnahmen nun zum ersten Mal in der vorliegenden Arbeit 
veröffentlicht werden (Abb. 66-79). Diese photogrammetrischen Pläne 
erlauben, einige Fehler der früheren Grundrisse aufzudecken (z.B. S. 55, 
97). Auch die Pläne des Architekten Kitov, die in Zusammenhang mit 
den modernen Restaurierungsarbeiten 1990 angefertigt wurden, werden 
hier zum ersten Mal der Öffentlichkeit zugänglich gemacht (Abb. 9-12, 17, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 391-396

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 393

19, 20, 63, 64, 80-90). Auf diese Pläne, ebenso auf alte und neue Fotos, 
welche zahlreich im vorliegenden Buch publiziert wurden (Abb. 1-328), 
verweist die Autorin bei ihren Betrachtungen mannigfach. Dass die Fotos 
alle zusammen in dieser Monographie veröffentlicht wurden, erleichtert 
den Nachvollzug des Diskurses für den Leser. Es ist festzustellen, dass sich 
Fingarova intensiv mit der Vorarbeit und dem heutigen Bau beschäftig hat. 
Die Autorin versucht, diesen aus verschiedenen Blickwinkeln zu betrachten, 
um die Fragen, welche immer noch unbeantwortet blieben, möglichst genau 
zu beantworten.

Der archäologische Teil der Arbeit beginnt mit der detaillierten 
Besprechung des topographischen Kontextes bzw. der Vorgängerstrukturen 
(S. 30-49), wobei es gelingt, die Sophienkirche durch die Klärung der 
Vorgängerstrukturen kulthistorisch-topographisch einzuordnen. Damit 
wird offensichtlich, dass der Bau nicht isoliert von seiner Umgebung 
diskutiert werden darf, wie es bisher in der Forschung geschehen ist.

Als äusserst informativ kann die Befundaufnahme der Sophienkirche 
bezeichnet werden (p. 51-107), der auch der Grossteil des Buches gewidmet 
ist. Die Einteilung des Kapitels macht offensichtlich, dass nicht das 
Aufzeigen einer chronologischen Entwicklung der ganzen Kirche das Ziel 
war, sondern vielmehr die Untersuchung jedes einzelnen Bauelementes. 
Nach den Fundamenten und dem Sockel kommt der Aussenbau an die Reihe 
und dann die Innenräume. Diese detaillierte Befundaufnahme fehlte in den 
früheren Publikationen.

Positiv zu nennen ist ausserdem, dass Fingarova mit grosser Kenntnis 
die Ergebnisse am Bau selbst abliest. Bei der Beschreibung hält sie zuerst 
den heutigen Zustand fest und vervollständigt die Befundaufnahme mit 
den Informationen der bereits oben genannten älteren Plänen, Fotografien 
und Berichte. Entscheidende Punkte, wie etwa, dass die Fundamente der 
Kirche im Gegensatz zu den Vorgängerbauten keine Rücksicht auf die 
spätantiken Gräber nehmen (S. 52-53), werden gut herausgearbeitet. Die 
im voran gegangener Kapitel genannten Vorgängerstrukturen werden in 
diesem Zusammenhang nun in die Untersuchung einbezogen (z. B. hat 
die Grabkammer Nr. I bei der Errichtung der Kirche eine besondere Rolle 
gespielt, S. 52). Dies ist umso notwendiger, da die späteren Ausbesserungen 
die originale Situation verunklärt hatten. Obwohl es aufgrund der 
zahlreichen Änderungen heute nicht mehr möglich ist, jedes Element des 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 391-396

394

Ursprungsplanes nachzuvollziehen (so z.B. die Führung der Treppe im 
Treppenhaus, S. 101-102), sind die Ausführungen von Fingarova doch sehr 
detailliert und facettenreich. Als besonders interessant sollen exemplarisch 
die Betrachtung der Freskenreste an der Westwand des Südarmes genannt 
werden (S. 84). Ausserdem wird geklärt, welche Ausbesserungsarbeiten zu 
welchem Zeitpunkt stattgefunden haben. Der Leser könnte sich bei solchen 
komplexen Ausführungen sicher besser zurechtfinden, wenn analog zu den 
Fotografien auch alle Pläne und Zeichnungen im Abbildungsteil datiert 
wären (Abb. 1-8, 13-16, 22-23, 28-31, 49-62).

Im nächsten Kapitel befasst sich die Autorin nicht weniger intensiv mit 
der Interpretation des Befundes. Positiv herauszuheben ist, dass es zahlreiche 
und in verschiedenen Kontexten Vergleiche mit anderen Kirchen gibt (z. 
B. zur Art der Bogenbildung, S. 114-116). Ihre ausgezeichnete Kenntnis 
der byzantinischen Architektur erlaubt es Fingarova, Hypothesen zu 
bekräftigen (etwa zum Tribelon sowie zur Erhöhung der Basen, S. 118-119), 
zudem kann sie die Behauptung widerlegen, wonach die Sophienkirche keine 
Bauplastik aufgewiesen habe (S. 120, 124). Als besonders bemerkenswert zu 
bezeichnen ist, dass es Fingarova gelingt, Planänderungen nachzuvollziehen 
(S. 121-122, 127-128) oder etwa zu beweisen, dass aufgrund des sparsamen 
Umgangs mit dem zu dieser Zeit vermutlich kostbaren Material Holz auf 
hölzerne Dachkonstruktionen verzichtet wurde (S. 123).

Im nächsten Kapitel wird der Ursprungsbau diskutiert (S. 133-158). 
Die Aufnahme des Befundes und seine Interpretation ergaben, dass der 
Bau einen Grossteil seiner ursprünglichen Struktur bis zum heutigen Tag 
bewahrt hat. Damit widerlegt Fingarova zahlreiche Hypothesen, welche 
von einem grundsätzlich unterschiedlichen Aussehen des Baus während 
der ursprünglichen Bauphase ausgehen. Entscheidend für das originale 
Erscheinungsbild der Sophienkirche ist die Hervorhebung der Geschlossenheit 
des Baus, der Konzipierung der Fenster (die nicht so tief herunterreichten, 
wie sie heute rekonstruiert sind, was die Lichtzufuhr deutlich verminderte), 
sowie die Feststellung keramoplastischen Dekors. Zwei weitere Faktoren 
haben den Ursprungsbau geprägt: einerseits die Vorgängerstrukturen 
(die, wie bereits gesagt, erst von Fingarova intensiv und vor allem in 
Zusammenhang mit der Sophienkirche untersucht wurden) und andererseits 
die offenkundigen Planänderungen, die während des Bauprozesses aus 
Gründen der Stabilität vorgenommen wurden (S. 135-136). Die Autorin 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 391-396

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 395

geht in diesem Kapitel auch der Frage nach, in welchem Ausmass der 
Vorgängerbau die Gestalt der Sophienkirche beeinflusst hat (S. 133-136). 
Fingarova hat die richtige Konsequenz gezogen, dass dieser unikale Bau nur 
dann richtig gedeutet und verstanden werden kann, wenn die Bautechnik 
und die einzelnen Architekturelemente und –formen berücksichtig werden 
und dass sich die Beurteilung der Kirche allein nach ihrem Bautypus, worauf 
sich die bisherige Forschung zumeist beschränkte, als untauglich erwies.

Die Untersuchung der Ziegel (S. 138-141) führen zu überraschenden 
Ergebnissen, etwa, dass die grundsätzliche Einheitlichkeit der Ziegel dafür 
spricht, dass sie speziell für diesen Bau erzeugt wurden. Ausserdem können 
zwei Bauphasen ausgeschlossen und Schlussfolgerungen auf die enormen 
Baukosten gemacht werden (S. 140). Die Mannigfaltigkeit der Gewölbe 
lassen erkennen, dass die Baumeister experimentiert haben (S. 144-145). 
Anhaltspunkte zur Datierung konnten die Ziegel allerdings nicht liefern 
(S. 138-139). Bezüglich der Bogen hat Fingarova herausgefunden, dass sie 
als eines der technischen Details gelten können, die sie als Signatur der 
Werkstatt bezeichnet (S. 141-142). Auch diese  Hypothesen kann Fingarova 
mit zahlreichen Parallelen untermauern.

Im Unterkapitel zur Raumdisposition wird die solide und monumentale 
Erscheinung der Sophienkirche vor Augen geführt (S. 145-148), wozu 
neben den beträchtlichen Ausmassen auch die Eintönigkeit des Materials 
und die strengen architektonischen Formen beitragen. Die Analyse der 
Raumdisposition der Sophienkirche bildet die Grundlage für die Untersuchung 
des Baus als Funktions- und Bedeutungsträger, wobei hier vor allem auf 
die liturgischen und sepulkralen Funktionen eingegangen wird (S. 148-151). 
Schliesslich erlauben die festgestellten Besonderheiten chronologische 
Anhaltspunkte des Baus zu bestimmen. Die Ausführungen ergeben, dass 
die Sophienkirche nach dem Ende des 7. Jhs. und vor 811 errichtet wurde. 
Die mehrmals betonten Ähnlichkeiten zu der 2. Bauphase der Irenenkirche 
in Istanbul (ca. 753) sprechen für eine Datierung zwischen der Mitte des 8. 
Jhs. und 811. Mit der intensiv durchgeführten Bauanalyse kann der Platz der 
Sophienkirche in der byzantinischen Geschichte und Architekturgeschichte 
ergründet und ihre Bedeutung als Architekturdenkmal nachvollzogen 
werden (S. 151-158). Der Bau liefert damit für die byzantinische Architektur 
wertvolle Informationen für ein Zeitalter, welches die Wissenschaft immer 
noch als “dunkel” bezeichnet. Fingarova sammelt die Indizien, die auf einen 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 391-396

396

sicher reichen und hochgestellten Stifter hinweisen, und geht auch auf die 
politische Aussage der Sophienkirche (Patrozinium) ein. Ein Überblick 
über die späteren Bauphasen und Geschichte schliesst diese ausserordentlich 
informative Studie ab (S. 159-168).

Die Analyse am Bau selber sowie der kritische Auswertung seines 
Zustandes am Anfang des 20. Jhs. anhand von umfangreichem Bildmaterial 
und Beschreibungen zeitgenössischer Forscher haben äusserst wichtige 
Erkenntnisse über die Baugeschichte der Sophienkirche erbracht. Diese 
eingehende Untersuchung hat zu Ergebnissen geführt, die von denjenigen 
der bisherigen Forschung beträchtlich abweichen. Es ist wünschenswert, 
dass sich die zukünftige Bauforschung dieses Buch als Vorbild nimmt.

Dr. Manuela Studer-Karlen

Université de Fribourg (CH)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 397-401

P. Schreiner – E. Vogt (eds.), Karl Krumbacher. Leben und Werk, 
München, Verlag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften in 
Kommission beim Verlag C. H. Beck, München 2011 (Bayerische Akademie 
der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, Sitzungsberichte, 
Jahrgang 2011, Heft 4), σελ. 147, 5 εικ., ΙSBN 978-3-7696-1569-0

Για τα εκατό χρόνια από το θάνατο του Karl Krumbacher (1856-1909) 
στις 12 Δεκεμβρίου 1909, ο ομότιμος καθηγητής της Βυζαντινολογίας στην 
Κολωνία, Peter Schreiner, παρουσιάζει μαζί με τον Ernst Vogt μια σφαιρική 
εκτίμηση της κομβικής για τη Βυζαντινολογία προσωπικότητας – πολλοί 
μιλούν για τον ιδρυτή της επιστήμης αυτής – δημοσιεύοντας τέσσερεις ομιλίες 
που έγιναν στις 12 Δεκεμβρίου 2009 στη Ludwig-Maximilians-Universität του 
Μονάχου. Αφορμή για τη δημοσίευση των ομιλιών αυτών σε διευρυμένη και 
βιβλιογραφικά τεκμηριωμένη μορφή ήταν και το γεγονός, πως δεν υπάρχει 
καμιά μονογραφία για τον βίο και το έργο του Karl Krumbacher και ότι 
τα πολύ πλούσια κατάλοιπά του κείτονται ανέγγιχτα και ανεκμετάλλευτα 
στο Τμήμα Χειρογράφων της Εθνικής Βιβλιοθήκης της Βαυαρίας· 
συμπεριλαμβάνουν μεταξύ άλλων και 6815 επιστολές από 1360 πρόσωπα 
προς αυτόν - αυτό το τεράστιο δίκτυο αλληλογραφίας τεκμηριώνεται για 
πρώτη φορά στο παράρτημα του τόμου αυτού. Το μικρό βιβλίο ξεκινάει με 
ένα χρονολόγιο του Krumbacher και μια μικρή βιβλιογραφία νεκρολογιών 
και βιο-βιβλιογραφικών αποτιμήσεων (σσ. 9 εξ.). Ακολουθεί ύστερα η ομιλία 
του Albrecht Berger, «Ο Κarl Krumbacher και η εποχή του» (13-26), ο οποίος 
περιγράφει τις βασικές φάσεις της βιογραφίας του ιδρυτή της Byzantinische 
Zeitschrift (1892 εξ. με την περίφημη βιβλιογραφία της): τις σπουδές του στην 
Κλασσική Φιλολογία, την πανεπιστημιακή του διδασκαλία της Μέσης και 
Νεωτέρας Ελληνικής Φιλολογίας (Seminar für Byzantinistik), τις δυσκολίες 
και αντιστάσεις στη θεσμοθέτηση της Βυζαντινής Φιλολογίας στον 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 397-401

398

ακαδημαϊκό χώρο, τη συγγραφή της Ιστορίας της Βυζαντινής Λογοτεχνίας 
(1891 και στην διευρυμένη οριστική της μορφή 1897), το ταξίδι του στην 
Ελλάδα (έκδοση 1886), τις επεμβάσεις του στο γλωσσικό ζήτημα στην 
Ελλάδα (η ομιλία του στην Ακαδημία Das Problem der neugriechischen 
Schriftsprache, Mόναχο 1902). Ο Franz Tinnefeld ομιλεί για την ίδρυση της 
Βυζαντινολογίας ως επιστημονικού κλάδου (27-37): ο Krumbacher έγραψε 
την διατριβή του επί υφηγεσία για την ιστορία της ελληνικής γλώσσας: 
Beiträge zu einer Geschichte der griechischen Sprache1. Από τον Οκτώβριο 
του 1884 ώς τον Μάιο του 1885 βρίσκεται, με οικονομική υποστήριξη της 
βαυαρικής βασιλείας, στην Ελλάδα2, για να μελετήσει την ομιλούμενη 
ελληνική της εποχής του. Γυρνώντας στο Μόναχο ξεκίνησε τη διδασκαλία 
του στο Πανεπιστήμιο. H Iστορία της Βυζαντινής Λογοτεχνίας αποτελούσε 
τη συνέχεια της Ιστορίας της Ελληνικής Λογοτεχνίας του δασκάλου και 
μέντορά του Wilhelm von Christ, που έφτανε ώς τον Ιουστινιανό3. Το 1890 
εκλέχθηκε έκτακτο, το 1895 τακτικό μέλος της Βαυαρικής Ακαδημίας· στα 
πρακτικά της [στο εξής SB Akad. München] έχει δημοσιεύσει αγιογραφικά 
και υμνολογικά μελετήματα καθώς και μελέτες για τη δημώδη και τη 
νεότερη ελληνική γλώσσα. Ειδικά πρέπει να αναφερθούν η μονογραφία 
του για τον Άγιο Γεώργιο4  και τα μελετήματά του για τον Ρωμανό τον 
Μελωδό5. Η πρότασή του για τη θεσμοθέτηση βυζαντινών σπουδών στο 
Πανεπιστήμιο βρήκε αρχικά σθεναρή αντίσταση από τη βαυαρική Βουλή, 
και ιδρύθηκε ως Σεμινάριο μόλις το 1899. Από την τεράστια αλληλογραφία 
του δεν σώζονται οι δικές του επιστολές6.

1. Εν μέρει δημοσιευμένη στην Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung 27 (1885), 
481-545 και 29 (1888), 188-192.

2. K. Krumbacher, Griechische Reise. Blätter aus dem Tagebuche einer Reise in 
Griechenland und in der Türkei, Βerlin 1886 (ανατύπωση Αθήνα 1979).

3. W. von Christ, Geschichte der griechischen Litteratur bis auf die Zeit Justinians, 
München 1888 πρώτη και 1890 δεύτερη έκδοση.

4. Εκδίδεται μεταθανάτια από τον Α. Εhrhard: K. Krumbacher, Der heilige Georg 
in der griechischen Überlieferung, Abhandlungen der philos.-philol. Klasse der k. bayer. 
Akademie der Wissenschaften zu München 25.3, 1911, 1-332.

5. K. Krumbacher, Studien zu Romanos (SB Akad. München 1898, 69-268).- 
Umarbeitungen bei Romanos (SB Akad. München 1899, 3-156) και Miscellen zu Romanos, 
Abhandlungen … München [βλ. προηγούμενη σημ.], 24.3, 1909, 1-138.

6. F. Tinnefeld, “Die Sammlung ‘Krumbacheriana’ in der Bayerischen Staatsbibliothek 
zu München”, XXe Congrès Intern. des Études byzantines, Pré-Actes, I. Séances plénières, 
Paris 2001, 383-398.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 397-401

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 399

Ο Peter Schreiner εστιάζει την προσοχή του στο επιστημονικό έργο του 
Krumbacher (σσ. 39-61), το οποίο δεν έχει ακόμα καταγραφεί εξαντλητικά 
(η βιβλιογραφία του Αug. Heisenberg, Byzantinische Zeitschrift 19, 
1910, 700-708, διαθέτει 140 λήμματα)· αυτό χωρίζεται χοντρικά σε τρεις 
διαφορετικούς θεματικούς κύκλους: 1) τις γλωσσολογικές εργασίες, 2) 
τις σχολιασμένες εκδόσεις, και 3) την Ιστορία του, που δημοσίευσε το 
1891 μόλις 35 ετών και η οποία βρίσκεται κάπως απομονωμένη μέσα 
στο υπόλοιπο έργο του, γιατί υπάρχουν ελάχιστες σχετικές προεργασίες 
και ύστερα από την έκδοσή της (2η έκδ. 1897) δεν επανήλθε σε ειδικά 
μελετήματα σ’ αυτήν. Ως γλωσσολόγος, το ενδιαφέρον του επικεντρώθηκε 
κυρίως στην όψιμη και μεταβυζαντινή εποχή· ως εκδότης έδωσε ιδιαίτερη 
σημασία στην κωδικολογική περιγραφή και την παλαιογραφία, τη 
γενεαλογία και την παράδοση των χειρογράφων, παραθέτοντας σχεδόν 
πάντα και φωτογραφίες χειρογράφων στις εκδόσεις του· ως λαογράφος 
έδωσε ιδιαίτερη βαρύτητα στα δημώδη θεολογικά αναγνώσματα (βλ. και 
την έκδοση των θρησκευτικών παραδόσεων για τον Άγιο Θεοδόσιο7), 
στις εξονυχιστικά σχολιασμένες βυζαντινές συλλογές παροιμιών8, 
καθώς και σε δημώδη βιβλία όπως ο “καθρέπτης γυναικών”9 – αυτή 
η λαογραφική διαφώτιση λογοτεχνικών έργων βρήκε συνέχεια στη 
νεοελληνική και βαλκανική φιλολογία, αλλά πολύ περιορισμένα μόνο 
στη βυζαντινολογία (ο Schreiner αναφέρει το βιβλίο μου, Studien zur 
Volkskunde Südosteuropas und des mediterranen Raums, Wien etc. 2009 
καθώς και το δικό του, Stadt und Gesetz - Dorf und Brauch. Versuch einer 
historischen Volkskunde von Byzanz: Methoden, Quellen, Gegenstände, 
Beispiele. Göttingen 200110). Στις διάφορες επιστημονικές πτυχές της 
εργασίας του Krumbacher εξέχουσα θέση έχει βέβαια ο ιστορικός της 
λογοτεχνίας: η Ιστορία του το 1891 τον έκανε, τότε δάσκαλο ακόμα στο 
γυμνάσιο, μόλις 35 ετών, διεθνώς γνωστό· στην δεύτερη έκδοση του 1897 
δεν άλλαξε το δικό του μέρος, αλλά πρόσθεσε 200 σελίδες για τη θεολογική 

7. K. Krumbacher, Studien zu den Legenden des Hl. Theodosios, SB Akad. München 
1892, σσ. 220-397.

8. K. Krumbacher, Εine Sammlung griechischer Sprichwörter, SB Akad. München 
1887/2, 43-96.- Mittelgriechische Sprichwörter, SB Akad. München 1893/2, 1-272.- Die 
Moskauer Sammlung mittelgriechischer Sprichwörter, SB Akad. München 1900, 399-464.

9. K. Krumbacher, Ein vulgärgriechischer Weiberspiegel, SB Akad. München 1905, 
335-432.

10. Βλ. την εκτενή βιβλιοκρισία μου στην Λαογραφία 40, 2004-2006, 813-826.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 397-401

400

γραμματολογία του Albert Ehrhard και 150 σελίδες για τις ιστορίες των 
βυζαντινών αυτοκρατόρων του Heinrich Gelzer (ο εκδοτικός οίκος C. H. 
Beck του Μονάχου είχε προγραμματίσει και τρίτη έκδοση, η οποία όμως 
δεν πραγματοποιήθηκε). Το οpus magnum έμεινε σημείο αναφοράς για 
δεκάδες χρόνια (η μετάφραση του Γεωργίου Σωτηριάδου, Ιστορία της 
βυζαντινής λογοτεχνίας, εν Αθήναις 1897-1900, χρησιμοποιήθηκε σχεδόν 
ώς το τέλος του 20ου αιώνα)· δεν υπάρχει πρότυπο για τη σύνθεση αυτή 
και δεν σώζονται και προεργασίες του ίδιου, για να σχηματίσει κανείς 
μια ιδέα πώς πραγματοποιήθηκε το μεγάλο αυτό σύνθεμα, το οποίο δεν 
διαρθρώνεται χρονολογικά αλλά κατά είδη και δίνει μεγάλη έμφαση 
στις προσωπικότητες (η “αρχή της προσωπικότητας” εκδηλώνεται 
και σε σύνθετες εργασίες του, όπως αυτές για τον Μιχαήλ Γλυκά11  
και την Κασία12). Η ομιλία του Schreiner δίνει και μια αποτίμηση του 
Krumbacher ως κριτικού και βιβλιοκριτή καθώς και ως οργανωτή της 
επιστημονικής κίνησης, που προώθησε και τις σλαβολογικές επιστήμες 
και τη Βαλκανιολογία στο πανεπιστήμιο του Μονάχου.

Το κύριο μέρος του βιβλίου τελειώνει με την ομιλία του Εrnst Vogt 
για τον Krumbacher ως μέλος της Βαυαρικής Ακαδημίας Επιστημών (64-
82), ο οποίος, εξαιτίας της διεθνούς φήμης και της πολυγλωσσίας του, την 
εκπροσώπησε σε πολλές επιστημονικές συναντήσεις του εξωτερικού. 
Όλως ιδιαίτερο ενδιαφέρον όμως έχει το παράρτημα του βιβλίου με τον 
κατάλογο επιστολών που έλαβε ο Krumbacher (σσ. 83-147), το οποίο 
τεκμηριώνει την εξαιρετικά μεγάλη εμβέλεια της αλληλογραφίας του 
επιστήμονα. Αυτή η κωδικοποιημένη καταλογογράφηση παραθέτει το 
εκάστοτε όνομα του συγγραφέα (μαζί με τις βιογραφικές χρονολογίες 
του), τον αριθμό επιστολών, τον τόπο αποστολής τους, το χρόνο 
αποστολής, και το επάγγελμα του αποστολέα. Ανάμεσα στα 1360 
πρόσωπα είναι και πολλοί Έλληνες, ανάμεσά τους οι Αδ. Αδαμαντίου, 
Αλεξ. Λαυριώτης (μοναχός στο Άγιον Όρος, 6 επιστολές 1892-1900), 
Κωνστ. Άμαντος, Σταυρ. Αριστάρχης, Νικ. Βέης (7 επιστολές, 1903-
9), Δημ. Βικέλας, Γ. Βλαχογιάννης, Ι. Βογιατζίδης, Γ. Χατζιδάκης, 
Γ. Δροσίνης, Τρ. Ευαγγελίδης, Θ. Κακριδής, Δημ. Καμπούρογλου, 

11. K. Krumbacher, Michael Glykas. Eine Skizze seiner Biographie und seiner 
litterarischen Thätigkeit nebst einem unedierten Gedichte und Briefe desselben, SB Akad. 
München 1894, 491-560.

12. K. Krumbacher, Kasia, SB Akad. München 1897/1, 305-370.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 397-401

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 401

Γ. Καμπύσης, Κ. Κανελλάκης, Π. Καρολίδης, Σπ. Λάμπρος, Αντ. 
Μηλιαράκης, Ι. Πανταζίδης, Σ. Παπαδημητρίου, Α. Παπαδόπουλος-
Κεραμεύς, Κ. Παπαϊωαννίδης, Γρ. Παπαμιχαήλ, Μ. Παρανίκας, Δημ. 
Πετρακάκος, Αλ. Φιλαδελφεύς, Νικ. Πολίτης (44 επιστολές,1890-1909), 
Κ. Ραγκαβής, Κ. Ράλλης, Εμμ. Ροΐδης, Γ. Σωτηριάδης, Κωνστ. Σπανούδης, 
Κ. Τριανταφυλλίδης, κτλ.

Το μικρό αυτό βιβλίο θυμίζει το μεγάλο χρέος που έχουν οι Βυ
ζαντινολόγοι αλλά και οι μελετητές των σπουδών της Ανατολικής και 
Νοτιοανατολικής Ευρώπης στον μεγάλο αυτόν σκαπανέα, που εισήγαγε 
τη μέση ελληνική φιλολογία στη συγκριτική γραμματολογία και στις 
ιστορίες της Μεσαιωνικής Ευρώπης, ανατρέποντας την έως τότε ισχύουσα 
ιδέα της ευρωπαϊκής ιστορίας και γραμματολογίας, η οποία ήταν, κατά 
τις αντιλήψεις του Διαφωτισμού, “δυτικοκεντρική”, όπως θα λέγαμε 
σήμερα· επίσης δίνει μια ιδέα, για το πόσο επείγουσα ανάγκη είναι να 
συγγραφεί και μια σφαιρική και λεπτομερής μονογραφία για το βίο και 
το έργο του Κarl Krumbacher.

Walter Puchner

Πανεπιστήμιο Αθηνών





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 403-412

Chr. Gastgeber – E. Mitsiou – I. A. Pop – M. Popović – J. Preiser-
Kapeller – A. Simon (Hrsg.), Matthias Corvinus und seine Zeit. Europa am 
Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit zwischen Wien und Konstantinopel 
(= Veröffentlichungen zur Byzanzforschung, Bd. 27 = ÖAW. Phil.-hist. Klasse, 
Denkschriften, Bd. 409), Wien 2011, 265 S. ISBN 978-3-7001-6891-1

Den 550. Jahrestag der Thronbesteigung des ungarischen Königs 
Matthias Corvinus (1458-1490) nahmen das (damalige) Wiener Institut 
für Byzanzforschung der ÖAW und das rumänische Centrul de Studii 
Transilvane (Cluj-Napoca) zum Anlass einer international ausgerichteten, 
im Oktober 2008 veranstalteten Tagung über Matthias Corvinus and his 
Time. Sie fand im siebenbürgischen Klausenburg (Koloszvár/Cluj) statt, wo 
Matthias Corvinus 1443 als Kind des Feldherrn János Hunyadi († 1456) 
und der Adligen Elisabeth Szilágyi geboren wurde. In den vorliegenden 
Band hat man laut Vorwort aus der Menge der Tagungsvorträge speziell 
diejenigen aufgenommen, die auch zu den “Forschungsschwerpunkten” 
der Wiener Byzanzforschung einen klaren Bezug aufweisen, nämlich 
“Geschichte des Patriarchats von Konstantinopel und der orthodoxen Kirche, 
griechische Handschriftenkunde und Rezeptionsgeschichte”,wobei letztere 
als “besonderer Wiener Schwerpunkt” hinzugenommen worden sei, “um das 
Nachleben diachron nachzuzeichnen”. Abschließende Hinweise betonen 
die Bedeutung des “außergewöhnlichen Herrschers, der neben seinen 
militärischen und politischen Erfolgen als Mäzen und mit einer klugen 
Propaganda durch die Humanisten bis heute eine Legende ist”: Die Ära 
seiner Herrschaft gelte “als letzte Blütezeit des mittelalterlichen ungarischen 
Staates” und stelle “für ganz (Ostmittel)Europa eine höchst bewegte Periode 
des Übergangs […] in die Neuzeit” dar. In ihr hätten sich “die Interessen des 
Corvinus […] sowohl nach Ost, wo er den Vormarsch der Osmanen” nach 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 403-412

404

1453 “aufzuhalten versuchte, als auch nach West” gerichtet, “wo er danach 
strebte, Böhmen und die habsburgischen Erblande mit Ungarn zu einer 
ersten ‘Donaumonarchie’ zu vereinen”. Zudem hat er bekanntlich “Kunst 
und Kultur” gefördert, “italienische Humanisten und einheimische Gelehrte 
an seinen Hof” gezogen und “lateinische und griechische Handschriften” 
für  seine berühmte Hof-Bibliothek gesammelt. Sie wurde bald nach seinem 
Tod, endgültig infolge der Katastrophe von 1526 (Mohács), in alle Winde 
verstreut, so dass die Forschung zur Rekonstruktion und Wiederauffindung 
ihrer Bestände noch keineswegs beendet ist, was gleich mehrere Beiträge 
dieses Bandes sehr eindrucksvoll verdeutlichen.

Der “interdisziplinär” ausgerichtete Sammelband, der konzeptionell 
an den Band Emperor Sigismund and the Orthodox World (hrsg. von 
E. Mitsiou [u. anderen], Wien 2010, vgl. die annotierte Anzeige von Th. 
Wünsch, Deutsches Archiv 68 [2011], 791f.) anschließt, gliedert sich, den 
Vorgaben entsprechend, in vier thematische Abschnitte: “Kreuzzüge 
und Diplomatie” (fünf Beiträge, S. 9-62), “Kirchen und Privilegien” (vier 
Beiträge, 63-101), “Handschriften und Gelehrte” (sechs Beiträge, 103-207, 
mit insgesamt 22 Abb. und 3 Tafelseiten) und “Nachlese und Rezeption” (vier 
Beiträge, 209-260); ein Index (zu “Personen” bzw. “Quellen/Handschriften”) 
beschließt den Band. Ein gesondertes (Adress-)Verzeichnis der Autoren 
bzw. Autorinnen fehlt ebenso wie jegliche Karte oder eine Abbildung des 
Königs1.    

Den ersten Abschnitt eröffnet O. J. Schmitt (Matthias Corvinus 
und Skanderbeg oder die jahrzehntelange Allianz der Häuser Hunyadi 
und Kastriota im Krieg mit den Osmanen, 9-13) mit einer konzisen 
Neuinterpretation der Beziehungen Johann Hunyadis sowie des Matthias 
Corvinus zu Skanderbeg, die sich u.a. auf noch ungedruckte und erstmals 
hier ausgewertete Berichte mailändischer Gesandten “aus Venedig, Rom 
und Neapel” (9) stützt. Gleichzeitig gelingt es Schmitt, klar und konzis die 
These zu untermauern, dass Skanderbeg († 1468) und die beiden Hunyadi 

1. Zu denken ist an sein zeitgenössisches Abbild als thronender König auf einer dem 
Ofener Königspalast entstammenden Ofenkachel (aufbewahrt im Historischen Museum, 
Budapest), der “eine als authentisch geltende Denkmalfigur als Vorbild” diente, vgl. den 
Eintrag von E. Ko[vács], in:  Bayern – Ungarn. Tausend Jahre / Bajorország és Magyarors-
zág. 1000 éve: Katalog zur Bayerischen Landesausstellung 2001 […], Haus der Bayerischen 
Geschichte, hrsg. v. W. Jahn (u. anderen), Augsburg 2001, 190 Nr. 4.1. (mit farbiger Abb.).  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 403-412

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 405

im Zeitraum ca. 1440 bis 1468 sich viel enger, als bisher bekannt war, 
politisch und militärisch miteinander abgestimmt und kooperiert haben. 
Der Beitrag gründet sich u.a. auf  Schmitts umfangreiche Recherchen 
für sein bahnbrechendes Buch Skanderbeg. Der neue Alexander auf 
dem Balkan (Regensburg 2009), das er sinnvoll ergänzt. – A. Simon (La 
«parentèle ottomane” des Hunyadi, 15-21)2 richtet den Blick auf das 
Wechselspiel der Beziehungen des Matthias Corvinus (und anderer, ganz 
unterschiedliche Interessen verfolgenden christlichen Mächte) zu den 
Osmanen von Mehmed II. bis hin zu Bayezit II. (1481-1512): Dabei geht es 
ihm um das gelegentlich ins diplomatische Spiel gebrachte Konstrukt einer 
(von gemeinsamen walachischen Vorfahren abgeleiteten, doch weitgehend 
fiktiven) Verwandtschaft oder gar Blutsbrüderschaft zwischen Matthias 
Corvinus und Mehmed II., d.h. um Aufkommen, Funktion und Verwendung 
dieses Konstrukts. Eine halbwegs konkrete Dimension gewann es erst im 
Zuge der Auseinandersetzungen zwischen den Söhnen Mehmeds II., Sultan 
Bayezit II. (1481-1512) und Prinz Cem († 1495): Dieser hatte sich – nach 
Verlassen des Osmanischen Reiches und auf der zumeist vergeblichen Suche 
nach Unterstützung bei den christlichen Mächten – vor allem Hilfe von 
Ungarns König erwartet. Doch auch Matthias, der den Prätendenten Cem 
nur als diplomatisches Druckmittel, zur Verbesserung seiner Position bei 
Verhandlungen mit Bayezit II. benutzen wollte, verhielt sich Cem gegenüber 
reserviert. Also zahlten sich selbst in diesem Fall die von ihm und Cem 
angesprochenen, doch unterschiedlich begründeten Familienbande politisch 
nicht aus (Matthias verwies auf seine Ur-Großmutter väterlicherseits, deren 
Schwester als osmanische Gefangene in den Harem gelangt sei, Cem aber 
auf seine Mutter als eine Verwandte des Königs: Hier konstatiert Simon 
nur die genealogische Diskrepanz, ohne nähere Angaben zu den Personen 
beizusteuern, vgl. den Abschnitt: “L’affaire Djem” dans la politique 
royale Hongroise des années 1480, 18-19). – Anschließend beleuchtet, 
klar strukturierend, J. Dücker (Von Konfrontation und Kooperation. 
Matthias Corvinus und die Reichstage der Jahre 1479 bis 1481, 23-32) 
die damals sehr konfliktreichen Beziehungen Ungarns zum Römisch-
Deutschen Reich unter Kaiser Friedrich III. (1452-1493) angesichts der 
Bedrohung durch die Osmanen. Anhand der Reichstagsakten, aber auch 
weiterer zeitgenössischer Quellen, arbeitet sie die ebenso politischen wie 

2. Auf S. 18, letzte Zeile über dem Strich, lies montrer statt monter.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 403-412

406

strukturellen Ursachen deutlich heraus, die einer schnellen und wirksamen 
“Ungarnhilfe” oder gar einem Feldzug gegen die Türken entgegenstanden. 
– G. Işiksel (Friendship and the principle of good neighbourhood between 
Bayezid II and Mathias Corvinus, 33-36), der sich der osmanischen Seite 
widmet, hebt die (im Vergleich zu den Zeiten Mehmeds II.) neue Qualität 
der diplomatischen Beziehungen hervor, die mehr von den 1483 (auf 5 
Jahre) und 1488 (dreimal erneuert bis 1495) geschlossenen Verträgen als 
durch Kriegführung bestimmt war3. – Im letzten Beitrag dieses Abschnitts 
befasst sich J. Preiser-Kapeller (Sive vincitur Hungaria…Das Osmanische 
Reich, das Königreich Ungarn und ihre Nachbarn in der Zeit Matthias 
Corvinus  im Machtvergleich nach dem Urteil fünf griechischer Quellen, 
37- 62)4 mit den byzantinischen Historikern Dukas, Kritobulos, Laonikos 
Chalkokondyles und Sphrantzes (zudem auch mit dem anonymen 
Klagegedicht (Ἅλωσις Κωνσταντινουπόλεως) und ihrem Einfluss auf  bzw. 
ihrer Stellung zur Turcica-Literatur (“den westlichen Türkenschriften”). 
Er betont, “nur einige interessante Fallbeispiele herausgegriffen” zu 
haben aus der Vielzahl derjenigen “Themen und Einschätzungen”, die 
“der westlichen Türkenliteratur und den fünf griechischen Werken” 
gemeinsam seien (39). Die Themenbereiche werden aus den Überschriften 
der Abschnitte erkennbar, die diesen zentralen Beitrag gliedern: Religiöse 
und “metaphysische” Faktoren.- Das Wesen der Türken.- Die Pläne der 
Türken.- Die Macht der Türken.- Der Zustand Ungarns und Westeuropas 
und ihre Macht.- Konkrete Kreuzzugspläne. In der knappen Conclusio 
(58f.) hält Preiser-Kapeller ergänzend fest, es gebe “auch Unterschiede” im 
Vergleich zu den “westlichen Turcica-Schriften”, besonders bei Kritobulos, 
der sich mit der Osmanenherrschaft “völlig arrangieren konnte”, und bei 
Chalkokondyles, “der seine relativ objektive Darstellungsweise auch auf die 
Osmanen ausdehnte”. (58). Hier auch resümiert er das Ergebnis seiner Studie 
in Bezug auf Ungarn wie folgt: Auch wenn in den Quellen die osmanischen 
Gefahr durchaus thematisiert worden sei, so ließen sie doch soviel erkennen, 
dass man “gerade unter Matthias Corvinus” das Land als “Vormauer der 
Christenheit” betrachtet und für “relativ stabil” erachtet habe. Dass jedoch 

3. Eine Überlegung darüber, ob und inwieweit man mit dieser Politik nicht doch auch 
- bis zu einem gewissen  Grad – an  byzantinische Traditionen angeknüpft bzw. sie aufge-
griffen hat, wird nicht angestellt. 

4. S. 41 Mitte,  lies: das telos statt der telos.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 403-412

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 407

das damalige Ungarn (nach J. Bak eine “Monarchie im Wellental”) “dem 
osmanischen Reich auf Dauer strukturell unterlegen gewesen wäre”, das 
hätten “während der Regentschaft des Corvinus weder die westlichen noch 
die griechischen Quellen” konstatiert (59)5. 

Den zweiten Abschnitt (“Kirchen und Privilegien”) leitet V. Rus 
(Giovanni Corvino di Hunyad ed il monastero di Peri, 63-69) mit dem 
schlaglichtartigen Blick auf die Geschichte nicht nur eines, sondern zweier 
orthodoxer Klöster im historischen Ungarn ein: Es geht um das rumänisch-
orthodoxe Erzengel-Michael-Kloster bei dem Dorf Peri (Körtvélyes, Hruševo) 
in der siebenbürgischen Region Maramureş und das ruthenisch-orthodoxe 
Nikolaus-Kloster bei Mukačevo/Munkács (in der jetzigen Karpato-Ukraine), 
das unter dem Schutz des Königs Matthias stand. Das Michael-Kloster war 
1391 (unter Patriarch Antonios IV.) auf Bitten seiner adligen Eigentümer 
rumänisch-moldauischer Abkunft, Drag/Dragoş und seines Bruders, 
des Vojvoden Balitza/Baliţa6, in ein (patriarchales) Stauropegial-Kloster 
umgewandelt worden: Der Patriarch unterstellte es seinem Exarchen, dem 
Priestermönch Pachomios, der somit Hegumen/Abt des Klosters wurde, aber 
nun als Exarch auch den Auftrag erhalten hatte, die Gebiete der Maramureş 
zu beaufsichtigen, so dass er quasi als Bischof der dortigen rumänischen 
Orthodoxen fungierte. Viel später, bei einem langwierigen Rechtsstreit 
mit dem Nikolaus-Kloster der Ruthenen um gewisse Ländereien, wandte 
sich der damalige Abt des Michael-Klosters, Ilarion, um Hilfe an Johann 
Corvinus (1473-1504), den (unehelichen) Sohn des Matthias, der nach dem 
Tod seines Vaters u.a. neuer Protektor des Nikolaus-Klosters geworden war. 
Dieser ging der Sache nach und informierte den König, nunmehr Ladislaus/

5. Zu der auf S. 41 zu Dukas angegebenen Literatur vgl. ergänzend auch B. Flusin, Pré-
dictions et prophéties dans l’oeuvre de Doucas, in: P. Odorico – P. Agapitos – M. Hinterber-
ger (éds.), L’écriture de la mémoire. La litterarité de l’historiographie (Dossiers Byzantins 6), 
Paris 2006, 353-73. - Zu S. 43 Anm. 61 und 62: Hier hat Preiser-Kapeller die Dukas-Belege 
versehentlich vertauscht: Aus Anm. 61 muss man den Beleg Dukas III, 4 = ed. Grecu, 39,3-8 
zu Anm. 62, und aus Anm. 62 den Beleg Dukas IX,1 = ed. Grecu, 59, 11-18 zu Anm. 61 ver-
schieben. - Zu S. 49: Der Traktat Ordo Portae ist nicht nur im Paris.gr. 1712 überliefert, vgl. 
P. Schreiner, Eine zweite Handschrift des “Ordo Portae” und der Wegbeschreibung in das 
Gebiet des Uzun Hasan. Mit einer Hypothese zur Verfasserfrage, SüdostF 41 (1982), 9-25.

6. Ergänzend zu der auf S. 64, Anm. 3 angegebenen Literatur vgl. J. Preiser-Kapeller, 
Der Episkopat im späten Byzanz. Ein Verzeichnis der Metropoliten und Bischöfe des Patri-
archats von Konstantinopel in der Zeit von 1204-1453, Saarbrücken 2008, 544. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 403-412

408

Wŀadysław II. (Jagiello), der 1498 die Besitzrechte des Michael-Klosters 
abschließend bestätigte. - Einen nützlichen Überblick bietet F. Solomon (Vom 
Abendland zum Morgenland. Orthodoxe und Katholiken in der Moldau 
im Mittelalter, 72-76). Dabei konzentriert er sich auf folgende Punkte: a) 
auf “den Status der beiden, orthodoxen und katholischen, Kirchen in den 
Gebieten östlich der Karpaten im Spätmittelalter […], um  den Einfluss 
des religiösen Lebens auf den kulturellen Alltag im Fürstentum Moldau 
wenigstens ansatzweise beschreiben zu können;” b) auf die “Folgen des 
Eintritts dieser staatlichen Strukturen in die byzantinische Einflusssphäre” 
und ihr “infolgedessen modifiziertes Verhältnis zu Mittel- und Westeuropa;” 
und c) auf “die Entwicklung der Haltung der moldauischen Elite gegenüber 
dem Westen, einschließlich der römischen Kirche”. (72) – D. I. Mureşan 
(Bessarion et l’Église de rite Byzantin du royaume de Hongrie (1463-1472), 
77-92) analysiert, mit weiter Perspektive, das komplexe Beziehungsgeflecht 
der kirchlichen Hierarchie im Raum von Ost-Ungarn bis zum  Südwesten 
Polen-Litauens: Dort war es mancherorts wegen der Widerstände gegen 
die Union von Florenz zu Doppelbesetzungen der Metropolitan- und 
Bischofssitze (uniert/orthodox) gekommen, was ja auch für das Patriarchat 
von Konstantinopel gilt: Seine unierten Hierarchen (so auch der nach Florenz 
zum Kardinal und 1463 zum Titularpatriarchen erhobene Byzantiner 
Bessarion, † 1472 Ravenna) agierten, päpstlich unterstützt, nach 1453 
von ihren Exilorten Rom, Venedig oder Negroponte aus, während von 
Konstantinopel aus die antiunionistische, orthodoxe, vom Sultan tolerierte 
Hierarchie heftig gegensteuerte, mit Unterstützung des Metropoliten von 
Moskau. Das Verhältnis beider Seiten zueinander war weithin gespannt, 
sogar feindlich geprägt, nicht zuletzt, weil Pius II. 1463 zum Kreuzzug 
aufgerufen hatte. Das wiederum beeinflusste auch die Politik der Herrscher 
und Machthaber in Südost- und Osteuropa. Vor diesem Hintergrund geht 
es Mureşan  darum, das Wirken des Serben und griechisch-unierten Mönchs 
(aus dem Konstantinopler Kyprian-Kloster), Makarije/Makarios näher 
zu beleuchten: Anfang 1458 in Rom zum Bischof von Halicz (zusammen 
mit dem Bulgaren Grigorij/Gregorios, dem unierten Metropoliten Kievs) 
geweiht7 und im September in Halicz inthronisiert, geriet er 1465 mit dem 

7. Vgl. auch ebenda, 545 und B.N. Florja, s.v. Galickaja eparchija, XIV- nač. XVI v., 
in: Pravoslavnaja Ėnciklopedija 10 (2005), 325-327, hier 325. Dies in Ergänzung zu den 
Angaben Mureşans, 81, Anm. 28.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 403-412

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 409

orthodox gewordenen Grigorij, doch auch mit dem lateinischen Erzbischof 
von Lemberg, Gregor von Sanok, in Konflikt und ging nach Ungarn. Auf  
eine 1466 ergangene Anweisung Papst Pauls II. (an die Erzbischöfe J. Vitéz 
von Esztergom und S. Varday von Kalocsa) hin, sollte er dort unter den 
Gläubigen des griechischen Ritus in den Diözesen Arad, Transsilvanien 
und Eger für die Verbreitung der unionskonformen Glaubenslehre sorgen. 
Nach einem Einschub zur Beschreibung der päpstlichen Politik gegenüber 
Ungarn ab 1054 (84f.), richtet Mureşan sodann den Fokus auf das Wirken 
Bessarions als päpstlicher Legat für Ungarn ab 1461 und dabei auch auf 
seine diesbezüglichen Schriften (samt deren Handschriften) und Kontakte 
zu Gelehrten, wie den Bischof von Pécs, Janus Pannonius, oder Johannes 
Regiomοntanus (85-91). Nach 1469 versiegen die Nachrichten über Makarije 
von Halicz; vielleicht war er, wie auch höchste Kleriker des Landes, in 
eine Verschwörung gegen König Matthias involviert.- Abschließend weist 
Mureşan auf die u.a. durch Vermittlung des moldauischen Fürsten Stefan 
des Großen 1480 erfolgte Errichtung Erzbistums Transsilvanien unter dem 
Metropoliten Daniel, mit Sitz in Feleac/Fleck (bei Klausenburg) hin. Das 
Erzbistum war, bei Autonomie der Hierarchie, uniert-orthodox im Sinne 
der Union von Florenz, somit dem Ritus nach orthodox-byzantinisch, 
aber kanonistisch in Gemeinschaft mit Rom8. Nach Mureşan haben die 
Aktivitäten Isidors von Kiev († 1463, Rom) und Bessarions in den Jahren 
1460-70 wesentliche Vorarbeit dafür geleistet, dass dieses Erzbistum 
eingerichtet werden konnte. - I.-A. Pop (Les Roumains de Transylvanie et 
leurs privilèges accordés à l’epoque de Matthias Corvin, 93-101), beleuchtet 
übersichtlich, doch zugleich eingehend (und in historisch-vergleichender 
Perspektive) die an Rumänen Transsilvaniens (aber nie global an sie als 
Gesamtheit) vergebenen Privilegien unter Matthias Corvinus und betont am 
Ende, dass die Anzahl an Bestätigungen bestimmte Freiheiten / Befreiungen 
für Rumänen im Zeitraum 1457-1494 am höchsten gewesen sei, bezogen auf 
das ganze  ungarische Mittelalter.   

Von den sechs Beiträgen zum dritten Abschnitt (“Handschriften und 
Gelehrte”) werde ich (aus Zeit- und Platzgründen) nur den ersten und die 
drei letzten knapp besprechen, die übrigen zwei aber nur registrieren. - Z. 
Ötvös (Some Remarks on a Humanist Vocabularium (ÖNB Suppl. Gr. 45), 
(103-107, mit 3 Abb.) befasst sich mit einem Papier- Kodex des 15. Jh.s von 

8. Mureşan kündigt über die Errichtung des Erzbistums eine eigene Untersuchung an.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 403-412

410

331 Folia. Gebunden in schlichtes Leder mit Blindstempelprägung, enthält 
er großenteils ein griechisch-lateinisches Wörterverzeichnis 1r- 298r, eine 
kurze thematische griechisch-lateinische Wortliste von Baum-Bezeichnungen 
ff. 298r/v, ein lateinisch-griechisches Wörterverzeichnis (ff.299r-320r) und 
schließlich diverse Texte (ff. 320r-329r). Ötvös stellt den neuesten Stand der 
bisherigen Forschungen zur Geschichte der Handschrift (er selbst trug auch 
dazu bei) eingehend dar und fasst ihn (107) kurz zusammen: Sie gehörte 
anfangs dem gelehrten (Bischof von Pécs) Janus Pannonius (vgl. auch oben), 
der ihn während seiner Griechisch-Studien in Italien (1447-1454) erworben 
hatte, gelangte in dessen Todesjahr 1472 durch Konfiskation auf Befehl des 
Matthias Corvinus in seine Bibliothek, in der sie wohl bis ca. 1513 verblieb, 
als sie der Humanist und Diplomat Johann Cuspinianus, der sich oft in 
Budapest aufhielt,  erwarb9, und kam (nach weiteren Besitzwechseln) 1576 in 
die Wiener Hofbibliothek. – Hierauf folgen die Beiträge von Gy. Mayer (Zur 
Textgeschichte der Elegien des Janus Pannonius, 109-118) und G. Bolonyai 
(Taddeo Ugoleto’s Marginal Notes of his Brand-new Crastonus Dictionary,  
119- 154, mit 10 Abb.). – Im folgenden Beitrag legt A. Németh (The Mynas 
codex and the Bibliotheca Corviniana, 155-178, mit 3 Tafeln und 8 Abb.) 
eine scharfsinnige, höchst ergiebige Untersuchung vor: Sie erstreckt sich 
ebenso auf den Graeca-Bestand der Bibliotheca Corviniana (und seine 
teilweise noch immer hypothetische Erschließung) insgesamt, wie auch 
speziell auf den in der BN Paris aufbewahrten, inhaltlich für die Klassische 
Philologie und die Byzantinistik besonders wichtigen “Mynas Kodex” (Par. 
Suppl gr. 607)10 und erweist sich als nachgerade mustergültig. – Die ebenfalls 
an  scharfsinnig erschlossenen Ergebnissen reiche Untersuchung von Chr. 
Gastgeber (Griechische Corvinen. Additamenta, 179-194, mit vier Tafeln) 
ergänzt Némeths Untersuchung aufs Beste und beruht auf den Ergebnissen 
seiner im Erscheinen begriffenen Monographie (Habil.-Schrift): Miscellanea 
Codicum Manuscriptorum Graecorum II: Die griechischen Handschriften 

9. Aus seinen Briefen geht u.a. hervor, dass er in zwei Monaten Zonaras’ Ἐπιτομὴ 
Ἱστοριῶν durchgelesen habe. Dabei handelt es sich, so Ötvös (107), um einen Kodex der 
Bibliotheca Corviniana, den jetzt die Österr. Nationalbibliothek besitzt:  ÖNB Hist.gr.16. 
Auf ihn kommt auch Németh auf S. 159f. und 162f. seines unten besprochenen Beitrags zu 
sprechen.   

10. Den Mynas-Kodex hatte, so Németh 155, der nach Frankreich emigrierte griechische 
Philologe Mynoides Mynas (1798-1859) 1843 im Athos-Kloster Vatopedi im Zuge einer 
seiner staatlich finanzierten Forschungsexpeditionen entdeckt.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 403-412

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 411

der Bibliotheca Corviniana in der Österreichischen Nationalbibliothek. 
Studien zum Griechischstudium im Wiener Humanismus der ersten 
Hälfte des 16. Jahrhunderts. Wien 2012 [2013?].- Dieser Abschnitt wird 
abgeschlossen mit der sorgfältigen Studie von G. Masi (Nuovi manoscritti 
corviniani a Firenze. Ancora su Mattia Corvino e gli Archivi fiorentini, 
195-207): Aus ihr ergibt sich, dass sich der bisherige Bestand Florentiner 
Corvinen durch drei von Masi neu identifizierte von 21 auf 24 erhöht. –

Der vierte Abschnitt (“Nachlese und Rezeption”) wird eingeleitet von 
E. Mitsiou (John Hunyadi and Matthias Corvinus in the Byzantine sources. 
With an excursus on the “Greek poem of the Battle of Varna”, 209-229) 
mit einer gründlichen, klar strukturierten Untersuchung, die sich vor allem 
auf Hunyadi und seine Feldzüge bzw. Schlachten (“Langer Kreuzzug” 
1443-1444, Varnaschlacht 1444, Kossovoschlacht 1448, die ausgebliebene 
Hilfe für Konstantinopel 1452/53 und die erfolgreiche Abwehr der 
osmanischen Belagerung Belgrads 1456) konzentriert: Wer immer C. Imbers 
Buch zu Varna (The Crusade of Varna, 2006) benutzt, in der die griechisch-
byzantinischen Quellen zu kurz kommen, sollte diese vorzüglichen Studie 
unbedingt ergänzend heranziehen, da Mitsiou sich erfolgreich bemüht hat, 
alle verfügbaren Quellen zu den genannten Ereignissen, bei umfassender 
Kenntnis der Sekundärliteratur, zu sichten und auszuwerten. Vom Thema 
her verlangt eine solche Untersuchung auch die Einbeziehung literarischer/
dichterischer Quellen. Dementsprechend hat Mitsiou im Anhang auch das 
byzantinische volkssprachliche Gedicht über die Schlacht von Varna mit 
der ihr eigenen Umsicht im Wesentlichen sehr überzeugend untersucht 
und unter Einbringung neuer Überlegungen interpretiert (222-229). – 
Hierauf folgen noch drei ebenso nützliche wie anregende Beiträge, verfasst 
von M. St. Popović (Reminiszenzen an König Matthias Corvinus in den 
Reiseberichten des Salomon Schweigger und Reinhold Lubenau, 231-236), 
A. Moutafidou (John Hunyadi and Matthias Corvinus in Modern Greek 
Historiography, 237-246) und F. Kührer (Die Pforten der Christenheit. 
Der Fall Konstantinopels und der Kampf gegen die Osmanen in den 
rumänischen Geschichtsbüchern 1942-2006, 247-260). 

Dieser Band ist ein glänzendes Beispiel internationaler und 
interdisziplinärer Zusammenarbeit: Er vermittelt einen vorzüglichen 
Überblick über den Stand und das hohe Niveau der Forschungen zur 
Erhellung und zum Verständnis der gesamteuropäischen Bedeutung jener 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 403-412

412

Epoche, die einen König wie Matthias Corvinus hervorgebracht und auf die 
er  –  wie auch sein Vater Johann Hunyadi –  ebenso vielfältig wie folgenreich 
eingewirkt haben. Dem Herausgeberteam und den Autorinnen /Autoren 
gebühren Dank und höchste Anerkennung für einen Band, der den in ihn 
gesetzten Erwartungen voll entspricht.  

Günter Prinzing

Mainz



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

N. Siniossoglou, Radical Platonism in Byzantium. Illumination and 
Utopia in Gemistos Plethon, Cambridge (UK), Cambridge University Press, 
2011, pp. xvi+454. ISBN 978-1-107-01303-2

Τὸ ἔργον ἀποτελεῖται ἀπὸ τὸν Πρόλογο τοῦ συγγραφέα [στὸ 
ἑξῆς:σ.], τὴν Εἰσαγωγὴ καὶ τέσσερα Μέρη. Ἰδοὺ οἱ τίτλοι των καὶ ἡ 
ἀντίστοιχη διάρθρωση: Προτάσσεται ἀναλυτικός, τρισέλιδος Πίνακας 
Περιεχομένων (Contents, σσ. v-vii), ἀπὸ τὸν ὁποῖο ἤδη καταφαίνεται 
ἡ δαψίλεια τῆς ἐπιστημονικῆς συγκομιδῆς τοῦ σ., τῆς συντελεσμένης μὲ 
τὴν πολύμοχθη ἐργασία του, ἀλλὰ καὶ ἀπότοκος τῆς φιλοσοφικῆς του 
ἐμβριθείας καὶ τῆς πνευματικῆς του εὐμαρείας. Ἀκολουθεῖ ὁ Πρόλογος 
(σσ. ix-xii) καὶ ὁ Κατάλογος τῶν Βραχυγραφιῶν (xiii-xvi). Ἕπεται ἡ 
ἀναλυτικὴ Εἰσαγωγὴ (Introduction: Plethon and the notion of paganism, 
σσ. 1-45) καὶ τὰ τέσσερα Μέρη τοῦ βιβλίου: Part I: Lost rings of the 
Platonist golden chain (σσ. 49-160), τὸ ὁποῖο ἀπαρτίζεται ἀπὸ τρία 
κεφάλαια, ἤτοι 1.Underground Platonism in Byzantium (σσ.49-92), 2.The 
Rise of the Byzantine Illuminati (σσ. 93-124), 3. The Ρlethon affair (σσ.125-
160). Part II: The elements of Pagan Platonism (σσ. 161-323), τὸ ὁποῖο 
σύγκειται ἀπὸ τρία ἐπίσης κεφάλαια, ἤτοι 4.Epistemic Optimism (σσ.163-
222), 5. Pagan Ontology (σσ. 223-277), 6. Symbolic Theology (σσ.278-323). 
Part III: Mistra versus Athos (σσ. 325-392), τὸ ὁποῖο ἀποτελεῖται ἀπὸ 
ἕνα μόνον κεφάλαιο, τὸ 7. Intellectual and Spiritual Utopias (σσ.327-392). 
Part IV: The path of Ulysses and the path of Abraham (σσ.393-426), τὸ 
ὁποῖο ἀποτελεῖται ἀπὸ δυὸ κεφάλαια, τὸ 8. Conclusion (σσ. 395-417) καὶ 
9. Epilogue (σσ. 418-426). Τὸ ἔργο συνοδεύει ἐκτενεστάτη Βιβλιογραφία 
(σσ. 427-446), διακρινομένη σὲ Primary sources (σσ. 427-429) καὶ Modern 
works (σσ.429-446). Ἀναλυτικὸ Εὑρετήριο (σσ. 447-454) κατακλείει τὴν 
καλαίσθητη αὐτὴ ἔκδοση. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 413-429

414

Τὸ παρὸν βιβλίο εἶναι ἀπότοκο ἐρευνητικοῦ προγράμματος, χρη
ματοδοτηθέντος ἀπὸ τὴν Βρεταννικὴ Ἀκαδημία καὶ εὐγενῶς ὁ σ. 
εὐχαριστεῖ ὅλους ὅσους τὸν συνέδραμαν στὴν μελέτη του αὐτὴ (σ. xii).

Εὔστοχα τοποθετεῖ ὁ σ. τὸν προβληματισμό του γιὰ τὴν ἰδιάζουσα, 
πλὴν ὅμως ἐνδιαφέρουσα, προσωπικότητα τοῦ 14ου-15ου αἰῶνος, τὸν 
Γεώργιο Γεμιστό-Πλήθωνα. 

Ὁ σ. ἐκκινεῖ ἐκ τῆς θέσεως ὅτι ὁ ὅρος «Byzantine» (Βυζαντινός) εἶναι 
ἀναχρονιστικός, ὡς πλέον εὔστοχος κρίνεται ὁ ὅρος «Roman Orthodox» 
(σ. x). Ἐπισημαίνει μάλιστα ὅτι ὁ πλέον πρόσφορος ὅρος εἶναι «Roman 
orthodox world (1393-1492)», οἱ ἴδιοι οἱ κάτοικοι τοῦ Κράτους θεωροῦσαν 
τοὺς ἑαυτούς των Ρωμαίους τῆς Ἀνατ. Αὐτοκρατορίας (σ.4, σημ. 8). Ἐπὶ 
τῆς βασικῆς αὐτῆς θέσεως, ἡ ὁποία τίθεται ὡς ἀφετηρία γιὰ ὁποιαδήποτε 
περαιτέρω συζήτηση, ἂς μᾶς ἐπιτραπεῖ νὰ ἐκφράσουμε τὶς ἰδικές μας 
ἀπόψεις. 

Τὸ Βυζάντιο, ὡς Ἀνατολικὴ Ρωμαϊκὴ Αὐτοκρατορία, ἀποτελεῖ μετεξέ
λιξη τοῦ Ρωμαϊκοῦ Κράτους, συνιστᾶ «τὴν ἐκχριστιανισθεῖσα ρωμαϊκὴ αὐ
τοκρατορία ἑλληνικοῦ ἔθνους» (Α. Heisenberg)1. Θεωρητικὰ διατηρεῖ τὴν 
ρωμαϊκὴ ἰδέα, μὲ τὴν πάροδο, ὅμως, τοῦ χρόνου σημειώνεται ὑποχώρηση τῶν 
ρωμαϊκῶν στοιχείων. Τὸ φαινόμενο τοῦτο εἶναι ἀποτέλεσμα τῆς προελάσεως 
τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης καὶ τῆς ἑλληνοποιήσεως τῆς θεολογικῆς σκέψεως, ὅπως 
τοῦτο μαρτυρεῖται στὰ ἔργα τῶν Πατέρων τῆς Ἀνατ. Ἐκκλησίας. Ὁ διαχωρισμὸς 
αὐτὸς δὲν εἶναι ἄσχετος καὶ μὲ τὴν συνείδηση τῶν ρωμαίων χριστιανῶν, οἱ 
ὁποῖοι πολὺ ἐνωρὶς ἄρχισαν νὰ ταυτίζονται ἐθνολογικὰ καὶ γλωσσικὰ μὲ 
τοὺς πνευματικοὺς ἀνθρώπους τῆς Δύσεως καὶ νὰ ἐμπλουτίζουν τὴν Λατινικὴ 
Γραμματεία μὲ τὰ δικά τους ἔργα, ὅπως ὁ Μινούκιος Φήλικας μὲ τὸ ἔργον 
του Octavius καὶ ὁ σύγχρονός του Τερτυλλιανός (150-230 μ.Χ.) μὲ τὰ πολλὰ 
συγγράμματά του. Εἶναι γεγονὸς ὅτι οἱ ἀπολογητὲς αὐτοὶ τοῦ Χριστιανισμοῦ 
εἶχαν καταλάβει ὅτι ἡ Ἀνατολὴ εἶχε ἐπιλέξει τὴν ἑλληνικὴ πορεία καὶ γλῶσσα,
ἡ ὁποία βαθμιαῑα ἄρχισε νὰ κατακτᾶ ὅλους τοὺς χώρους τῆς Ἀνατολικῆς 
Αὐτοκρατορίας, ἐκτὸς ἀπὸ τὸ ὄνομα «Ρωμαῖος»2. 

1. Πβ. Θ. Στ. Νικολάου, Τὸ ἰδεῶδες τῆς συναλληλίας. Κράτος καὶ Ἐκκλησία ἐξ 
ἀπόψεως ὀρθοδόξου, ἐν Ἀριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης (ἔκδ.), Θεολογία 
καὶ κόσμος σὲ διάλογο. Τιμητικὸς Τόμος στὸν Καθηγητὴ Γ. Μαντζαρίδη, Θεσσαλονίκη, 
2004, 391-411 [=Θ. Στ. Νικολάου, Μετουσία Θεοῦ. Φιλοσοφικὲς καὶ θεολογικὲς Μελέτες, 
Ἀθῆναι, Κέντρον Πατερικῶν Ἐκδόσεων, 2011, 391-411].    

2. Π. Γ. Φούγιασ, Ἀθήνα-Φανάρι. Παραλειπόμενα, Θεσσαλονίκη, Μαλλιάρης-
παιδεία, 2006, 14-15.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 415

Εἶναι ἀναμφισβήτητο ὅτι ἡ λατινικὴ ὑπῆρξε ἡ ἐπίσημη γλῶσσα τοῦ 
Βυζαντινοῦ Κράτους κατὰ τὴν πρώιμη φάση τῆς ἱστορίας του. Ἡ σπουδὴ τῆς 
λατινικῆς εἶναι ἀπαραίτητη σὲ ὅσους ἀποβλέπουν σὲ δημόσια ἀξιώματα. Καὶ ἐὰν 
ὁ Λακτάντιος, κληθεὶς ἀπὸ τὸν Διοκλητιανό3, δὲν ηὖρε προθύμους μαθητὲς τῆς 
ρητορικῆς στὴν νέα πρωτεύουσα Νικομήδεια4, στὴν μετέπειτα νέα πρωτεύουσα 
τοῦ Κράτους, τὴν Κωνσταντινούπολη, δὲν φαίνεται νὰ ἀπουσιάζει ἡ σπουδὴ 
τῆς λατινικῆς. Μάρτυς εἶναι ὁ Λιβάνιος, ὁ ὁποῖος στηλιτεύει τὴν στροφὴ τῶν 
νέων πρὸς τὴν λατινικὴ γιὰ λόγους χρησιμοθηρικούς: κακòν δὲ ἕτερον σεισμòν 
ἐπενεγκòν τῇ τέχνῃ φυγὴ μὲν ἀπό τῆς τῶν Ἑλλήνων φωνῆς, πλοῦς δὲ ἐπ’ Ἰταλίας 
ζητούντων κατ’ ἐκείνους διαλέγεσθαι5, διατυπώνοντας παραλλήλως τοὺς 
φόβους του μήπως ἡ διδασκαλία τῆς ἑλληνικῆς καταργηθεῑ διὰ νόμου6. Ἐκτὸς 
τοῦ Λιβανίου, τόσο ὁ μεταλαβών …ἀξιώματος Ρωμαϊκοῦ7 Θεμίστιος (317-388), 
ὁ ὁποῖος καυτηριάζει τοὺς λατινοφώνους αὐτοκράτορες καὶ χαρακτηρίζει 
ἀναγκαίαν… τὴν πάτριον καὶ Ἑλληνικὴν ἀποχρώντως μεταχειρίζεσθαι8, ὅσο 
καὶ ὁ Συνέσιος9 περιφρονοῦν τὴν λατινική. Ὁ Μ. Κωνσταντῖνος ἀπευθύνεται 
τῷ τῶν ἁγίων συλλόγῳ10 τῆς Α´ ἐν Νικαίᾳ Οἰκουμενικῆς Συνόδου (ἀπὸ 14ης 
Ἰουνίου μέχρι 25ης Αὐγούστου 325) λατινιστί, ἡ ὁμιλία του μεταφράζεται 
ἑλληνιστί-μετέβαλον δ’ αὐτὴν Ἑλλάδι μεθερμηνευταὶ φωνῇ, ὡς παραδίδει ὁ 
ἱστορικὸς Εὐσέβιος (260-339)11,- ὁ αὐτοκράτορας ἐπηκροᾶτο… ἑλληνίζων τε 
τῇ φωνῇ ὅτι μηδὲ ταύτης ἀμαθῶς εἶχε12, γεγονὸς τὸ ὁποῖον ἀποδεικνύει τὴν 
βαθμιαία ἐπικράτηση τῆς ἑλληνικῆς μεταξὺ τῶν ἱεραρχῶν. Τὴν ὑπεροχὴ τῆς 
ἑλληνικῆς ἔναντι τῆς λατινικῆς κατὰ τὴν διατύπωση τῶν δογμάτων διατρανώνει 

3. Ὁ λατῖνος χριστιανός συγγραφέας Firmianus Caecilius Lucius Lactantius, 
καταγόμενος ἀπὸ τὴν Β. Ἀφρική, ὑπηρέτησε πρὶν ἀπὸ τὴν μεταστροφή του στὸν 
Χριστιανισμὸ τὸν Διοκλητιανό, ἐνῶ ὡς Χριστιανὸς διετέλεσε παιδαγωγὸς τοῦ γυιοῦ τοῦ 
Μ. Κων/νου, Κρίσπου στὰ Τρέβειρα (Trier).

4. A Βασιλικοπούλου, Ἡ πάτριος φωνή, Πρακτικά Β΄ Διεθνοῦς Συμποσίου «Ἡ 
ἐπικοινωνία στὸ Βυζάντιο», ἐπιμ. Ν. Γ. Μοσχονᾶ, [ΚΒΕ/ΕΙΕ], Ἀθήνα 1993, 103-113, 
ἐνταῦθα 103-104.

5. Λιβανίου, Βίος ἢ περὶ τῆς ἑαυτοῦ τύχης 214: 114, 18-20 (ed. Norman).
6. Λιβανίου, Βίος … 234: 122, 24-28.
7. Δημηγορία Κωνσταντίνου αὐτοκράτορος πρὸς τὴν Σύγκλητον ὑπέρ Θεμιστίου 

21α: III σ. 125, 21-22 (ed. Downey – Norman), Lipsiae, Teubner.
8. Θεμιστίου, Φιλάδελφοι ἢ περὶ φιλανθρωπίας 71c: I,σ. 106,1-4 (ed. Downey).
9. Συνεσίου, Ἐπιστ. 66:σ. 119, 10-11 (Garzya).
10. Εὐσεβίου, Εἰς τὸν βίον Κωνσταντίνου βασιλέως, λόγος δ΄ 32: ὅν αὐτὸς ἐπέγραψε 

«Τῷ τῶν ἁγίων συλλόγῳ»…. 
11. Εὐσεβίου, Εἰς τὸν βίον… 32.  
12. Εὐσεβίου, Εἰς τὸν βίον… λόγος γ΄ 13,2.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 413-429

416

ὁ Γρηγόριος ὁ Ναζιανζηνὸς (β΄ ἥμισυ τοῦ δ΄ αἰῶνος), γράφοντας ὅτι ἀλλ’ οὐ 
δυναμένοις διὰ στενότητα τῆς παρ’ αὐτοῑς γλώττης καὶ ὀνομάτων πενίαν 
διελεῖν ἀπὸ τῆς οὐσίας τὴν ὑπόστασιν13, ὁμολογώντας ὅτι γνωρίζει ὀλίγα 
λατινικά: οὐ Ρωμαϊκὸς ἐγώ τις τὴν γλῶσσαν οὐδὲ τὰ τῶν Ἰταλῶν δεινός14. 
Τέλος, οἱ σχετικοὶ νόμοι γιὰ τὴν παιδεία ἀναγνωρίζουν τὴν διγλωσσία καὶ 
βαθμιαίως ἡ ἑλληνικὴ γλῶσσα ἐπικρατεῖ στὸ ἀνατολικὸ ρωμαϊκὸ κράτος15. Ἡ 
ὀνομασία ὅμως Ρωμαῖοι, τὸ πολυθρύλητον τοῖς ἔθνεσιν ὄνομα καὶ ἐπίτιμον16, 
διατηρεῖται μέχρι τέλους. Ἀπόδειξη ὅτι ὁ Δημήτριος Κυδώνης (1324/25-1397/98), 
μεσάζων τῶν αὐτοκρατόρων Ἰωάννου Καντακουζηνοῦ καὶ Ἰωάννου Ε΄ 
Παλαιολόγου17, τιτλοφορεῖ τὸν συμβουλευτικό του πρὸς τοὺς κατοίκους τῆς 
αὐτοκρατορίας Ῥωμαίοις συμβουλευτικός18. Πολὺ μεταγενεστέρως, κατὰ τὴν 
παλαιολόγειο ἐποχή, ὅταν λαμβάνει χώρα ἡ συνάντηση τῆς ὀρθοδόξου καὶ τῆς 
λατινικῆς σχολαστικῆς θεολογίας, παρατηρεῖται μία στροφὴ πρὸς τὴν λατινικὴ 
γραμματεία καὶ μεταφράζονται τόσον Λατίνοι λαϊκοὶ ὅσον καὶ ἐκκλησιαστικοὶ 
συγγραφεῖς. Ἀψευδεῖς μάρτυρες εἶναι οἱ μεταφράσεις τοῦ Μαξίμου Πλανούδη19, 
ἀλλὰ καὶ τοῦ ἰδίου τοῦ Δημητρίου Κυδώνη, τῶν δύο σημαντικῶν ἔργων τοῦ 
Θωμᾶ Ἀκινάτου (1225-1274), Summa contra Gentiles καὶ Summa Theologica20,

13. PG 35, cols. 1124-1125.  
14. Ἐπιστ. 173,1: II 62, 1-2 (Gallay). A. Βασιλικοπούλου, Ἡ λατινικὴ ρητορικὴ στὸ 

Βυζάντιο, Παρουσία Ζ (1991), 171.
15. Πβ. σχετικῶς A. Βασιλικοπούλου, Ἡ πάτριος φωνή, 105-109.
16. Θεοφ. Σιμοκάττης Ι 1,5.
17. Χ. Π. Μπαλόγλου, Μαρτυρίες Δημητρίου Κυδώνη περὶ Πελοποννήσου, Medioe-

vo Greco 5 (2005), 73-91. Του Ιδίου, Μαρτυρίες Δημητρίου Κυδώνη περὶ Πελοποννήσου, 
Πρακτικά Διεθνοῦς Συνεδρίου «Ἡ Πελοπόννησος κατὰ τὴν Δ΄ Σταυροφορία τοῦ 1204» 
(Μυστρᾶς, 1-3 Οκτωβρίου 2004), Ἀθήνα-Μυστρᾶς, 2007, 363-387.

18. Δημητρίου Κυδώνη «Ῥωμαίοις Συμβουλευτικός (Oratio pro subsidio Latino-
rum)», PG 154 (1866) [2001] στ. 961-1008. Ὁ λόγος συνεγράφη τὸ φθινόπωρο τοῦ 1366.  

19. W. O. Schmitt, Lateinische Literatur in Byzanz: Die Übersetzungen des Maxi-
mos Planudes und die moderne Forschung, JOeBG 17(1968), 127-147. J. Monfasani, Greek 
Renaissance Migrations, Italian History and Culture 8 (2002), σσ. 1-14 [Greeks and Latins 
in Renaissance Italy. Studies on Humanism and Philosophy in the 15th Century, Ashga-
te Variorum 2004]. Τ. Γριτσοπούλοσ, Πατριαρχικὴ Μεγάλη τοῦ Γένους Σχολή, τόμ. Α΄, 
Ἀθῆναι 1967 [2004], 32.

20. Tὸ ἔργον ἐξεδόθη κριτικῶς ὑπὸ τοῦ Ἀκαδημαïκοῦ Εὐ. Μουτσοπούλου καὶ τῶν 
συνεργατῶν του εἰς τὴν σειρὰν τῶν ἐκδόσεων τοῦ Ἱδρύματος Ἐρεύνης καὶ Ἐκδόσεως 
Νεοελληνικῆς Φιλοσοφίας. Διὰ ἕναν πλήρη κατάλογον τῶν μέχρι τοῦδε ἐκδοθέντων 
τόμων, πβ. Χ. Π. Μπαλόγλου, Μαρτυρίες τοῦ Δημητρίου Κυδώνη περὶ Πελοποννήσου, 
73-91.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 417

ἀλλὰ καὶ ἔργων ἄλλων Λατίνων πατέρων τῆς Ἐκκλησίας, οἱ ὁποῑες συντελοῦν 
στὴν πνευματικὴ προσέγγιση Ἀνατολῆς καὶ Δύσεως21. 

Στὸν χαρακτηρισμὸ τοῦ σ. ὅτι ἡ ἐξεταζομένη περίοδος, ὁ 14ος καὶ 
15ος αἰώνας, ἀποτελεῖ μία «crucial, albeit under-studied, period: the late 
Byzantine fourteenth and fifteenth centuries» (σ. x), ἀξίζει νὰ ὑπενθυμίσουμε 
ὅτι ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ νομομαθοῦς, ἱστορικοῦ καὶ πολιτικοῦ καὶ 
πανεπιστημιακοῦ Παύλου Καλλιγᾶ (Σμύρνη, 20. 9. 1814-Φάληρο 15/27 
Σεπτεμβρίου 1896), ὁ ὁποῖος μὲ τὸ ἔργον Μελέται Βυζαντινῆς Ἱστορίας. 
Ἀπὸ τῆς Πρώτης (1204) μέχρι τῆς Τελευταίας Ἁλώσεως (1453) (Ἀθῆναι 
1896)22, ἄνοιξε τὴν ὁδὸ γιὰ τὴν μελέτη τῆς παλαιολογείου ἐποχῆς23, 
ἔχει χυθεῑ πολὺ νερὸ στὸ αὐλάκι24. Τόσο οἱ διερευνητικές, συνθετικὲς 
μελέτες τῶν St. Runciman (1903-2000), Ἀπ. Βακαλοπούλου (1909-2000), 
Ἰω. Καραγιαννοπούλου (1922-2000) καὶ Donald Nicol (1923-2004), 
ὅσο καὶ οἱ γενικὲς ἱστορίες τοῦ Βυζαντίου, πείθουν, νομίζουμε, νὰ μὴν 
συμφωνήσουμε μὲ τὸν χαρακτηρισμὸ τοῦ σ.25. Κατὰ τὸν ἴδιο τρόπο δὲν 
μᾶς εὑρίσκει συμφώνους ἡ τοποθέτησή του (σ. 10, σημείωση 31), ὅτι «The 

21. A. Glykofrydi-Leontsini, Demetrius Cydones as a Translator of Latin Texts, στὸν 
τόμο Ch. Dendrinos – J. Harris – E. Harvalia-Crook – J. Herrin, eds., Porphyrogenita. 
Essays on the History and Literature of Byzantium and the Latin East in Honour Julian 
Chrysostomides, London, Ashgate, 2003, 175-185.

22. Tὸ ἔργο ἀνατυπώθηκε φωτομηχανικὰ μὲ ἐλαφρῶς τροποποιημένο τὸν τίτλο: Π. 
Καλλιγᾶσ, Μελέται Βυζαντινῆς Ἱστορίας. Λασκαρίδαι - Παλαιολόγοι. Ἀπὸ τῆς Πρώτης 
(1204) μέχρι τῆς Τελευταίας Ἁλώσεως (1453), Προλογικὰ Α. Γ. Σαββίδη (σσ. ε΄-ιζ΄), 
Ἀθήνα, Δημιουργία, 1997.

23. Εἶναι ἐνδιαφέρον ὅτι ἡ παλαιολόγεια ἐποχὴ χαρακτηρίζεται ἀπὸ τὴν «πα
λαιολόγεια ἀναγέννηση», τὴν ἀνάπτυξη τῶν Γραμμάτων, ἀναβίωση τῶν κλασσικῶν 
γραμμάτων καὶ τῆς ζωγραφικῆς καὶ ἁγιογραφίας. I. Sevcenko, The Palaiologan Rena-
issance, στον τόμο Renaissances before Renaissance, Stanford,1984, 141-171. Α. Λαϊου, 
Στὸ Βυζάντιο τῶν Παλαιολόγων: Οἰκονομικὰ καὶ πολιτιστικὰ φαινόμενα, Εὐφρόσυνον. 
Ἀφιέρωμα στὸν Μανόλη Χατζηδάκη, τ. Α΄, Ἀθήνα 1991, 283-284.   

24. Γιὰ τὴν συνεισφορὰ τοῦ Π. Καλλιγᾶ στὴν μελέτη τοῦ Βυζαντίου πβ. Χ. 
Μπαλόγλου, Δύο Ἕλληνες τραπεζίτες τοῦ 19ου αἰῶνος γιὰ τὸ Βυζάντιο: Μάρκος Ρενιέρης-
Παῦλος Καλλιγᾶς, Μνημοσύνη 17(2006-2009), 163- 182, ἐνταῡθα σσ. 175-181. Του Iδίου, 
Ἕνας Ἕλληνας τραπεζίτης καὶ ἐπιχειρηματίας τοῦ 19ου αἰῶνος γιὰ τὸ Βυζάντιο: Παῦλος 
Καλλιγᾶς, Βυζαντιακά 29(2010-2011), 331-349.

25. Ἀξίζει νὰ ἐπισημανθεῑ ἡ συγγραφικὴ παραγωγὴ τοῦ συγγραφέα Γ. Λεονάρδου, 
μὲ τὰ ἱστορικὰ μυθιστορήματα, α) Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγος, β) Οἱ Παλαιολόγοι, γ) 
Σοφία Παλαιολογίνα. Ἀπὸ τὸ Βυζάντιο στὴ Ρωσία. Ἀθήνα, Λιβάνης, 2004, 2006, 2008 
ἀντιστοίχως.   



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 413-429

418

revival of international scholarly interest in Plethon is in itself an interesting 
phenomenon». Ὡς παράδειγμα ἀναφέρεται σὲ μελέτες ποὺ εἶδαν τὸ φῶς 
τῆς δημοσιότητος κατὰ τὰ τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ 2000, ἰδιαιτέρως τὰ ἔτη 
2008 καὶ 2009. Παράλληλα, οἱ συγγραφεῖς στοὺς ὁποίους ἀναφέρεται ὁ 
σ. εἶναι ὅλοι, πλὴν ἑνός, ἀλλοδαποί. 

Κατὰ τὴν προσωπική μας ἄποψη τὸ ἐνδιαφέρον γιὰ τὴν μελέτη 
τοῦ Πλήθωνος τόσο στὴν Ἑλλάδα ὅσο καὶ διεθνῶς ἦταν καὶ παραμένει 
σταθερό. Ὁ σ. θὰ μποροῦσε νὰ προστρέξει,πρώτον, στὴν βιβλιογραφία τοῦ 
G. Papacostas26, καὶ δεύτερον, στὶς βιβλιογραφίες ποὺ ἔχουμε συντάξει27, 
συνεχίζοντας τὸν Papacostas. Περαιτέρω, κατὰ τὸ διάστημα ἀπὸ 26-29 
Ἰουνίου 2002, ἐξ ἀφορμῆς τῆς συμπληρώσεως 550 ἐτῶν ἀπὸ τοῦ θανάτου 
τοῦ Γεμιστοῦ (26 Ἰουνίου 1452) συνεκλήθη Διεθνὲς Ἐπιστημονικὸ 
Συνέδριο στὸν Μυστρᾶ καὶ στὴν Μαγούλα μὲ πρωτοβουλία τῆς «Διεθνοῦς 
Ἐπιστημονικῆς Ἑταιρείας Πληθωνικῶν καὶ Βυζαντινῶν Μελετῶν» καὶ 
τοῦ «Κοινωφελοῦς Ἱδρύματος Βυζαντινῶν καὶ Μεταβυζαντινῶν Σπουδῶν 
Μυστρᾶ. Δέησις Παράσχου καὶ Ἀριστέας Σπέντζα»28. Κατὰ τὸ χρονικὸ 
διάστημα 22 Νοεμβρίου-20 Δεκεμβρίου 2002 ἔλαβε χώρα στὸ Ρίμινι 
ἐπιστημονικὸ συμπόσιο σὲ σειρὰ πέντε διαλέξεων μὲ θέμα «Ἡ ἐπιστροφὴ 
τοῦ Πλήθωνος» καὶ ὑπότιτλον «Ἕνας φιλόσοφος στὸ Ρίμινι»29. Τὸ ἴδιο 
ἐπετειακὸ ἔτος κυκλοφορήθηκε ἀπὸ τὸ περιοδικὸ Νέα Κοινωνιολογία 
εἰδικὸ ἀφιέρωμα γιὰ τὸν Πλήθωνα30. Τέλος, τὴν ἐξέλιξη τῆς περὶ τὸν 
Πλήθωνα βιβλιογραφίας μετὰ τὴν δημοσίευση τοῦ ἔργου τοῦ Fr. Schultze 

26. G. Papacostas, George Gemistos-Plethon. An Overview of his Life and Thought 
with a comprehensive bibliography, Harrisburg, 1979.

27. Χ. Π. Μπαλόγλου, Βιβλιογραφία, Νέα Κοινωνιολογία, τχ. 35, Φθινόπωρο 2002, 
76-86. Τοῦ Ιδίου, Ἡ ἐξέλιξη τῆς βιβλιογραφίας γιὰ τὸ Γεώργιο Γεμιστό-Πλήθωνα κατὰ τὸ 
διάστημα 2002-2006, Βυζαντινὸς Δόμος 15(2006), 351-358. Ἀμφότερα ἀναδημοσιευμένα εἰς 
Χ. Π. Μπαλόγλου, Μελετήματα περὶ Γεωργίου Γεμιστοῦ-Πλήθωνος, Ἀθήνα, Ἑπτάλοφος, 
2011, 211-232.

28. Λ. Γ. Μπενάκης – Χ. Π. Μπαλόγλου, ἐπιμ., Πρακτικά Διεθνοῦς Συνεδρίου ἀφιε
ρωμένου στὸν Πλήθωνα καὶ τὴν ἐποχή του μὲ τὴν συμπλήρωση 550 ἐτῶν ἀπὸ τὸν θάνατό 
του (Μυστρᾶς, 26-29 Ἰουνίου 2002), Ἀθήνα-Μυστρᾶς, 2003, 439 σσ.

29. Sul ritorno di Pletone. Un filosofo a Rimini (Atti del ciclo di conferenze), Sala della 
Cinetea Communale di Rimini (22 novembre-20 dicembre 2002), Rimini, Raffaelli Editore, 
2003.

30. Nέα Κοινωνιολογία, τχ. 35o, Φθινόπωρο 2002.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 419

(1846-1908)31 περιγράφει ὁ Θ. Στ. Νικολάου (1942- )32.Ἡ ἀναφορὰ στὰ 
κείμενα αὐτὰ ἀποδεικνύει τὸ ἀβάσιμο τοῦ ἐπιχειρήματος τοῦ σ..    

Στὴν ἐκτενεστάτη καὶ ἐμβριθῆ Εἰσαγωγή του θέτει ὁ σ., δίκην 
προγραμματικῶν, τοὺς στόχους τοῦ ἔργου του, οὐσιαστικῶς τὰ τέσσερα 
σημεῖα, γύρω ἀπὸ τὰ ὁποία κινεῖται: paganism, utopianism, humanism, 
idolatry. 

Ὁ σ. ἀποδέχεται τὴν ἄποψη περὶ τοῦ παγανιστικοῦ χαρακτῆρος 
τοῦ ὀνόματος «Ἕλλην», ποὺ ταυτίζεται μὲ τὸν μὴ χριστιανό. Ἡ σημασία 
τῶν ὅρων «Ἕλλην» καὶ «χριστιανὸς ὀρθόδοξος» καλύπτουν κατὰ βάση 
δυὸ διαφορετικοὺς τομεῖς. Ὁ πρῶτος σχετίζεται ἄμεσα μὲ τὸ ἔθνος, 
τὴν ἐθνικὴ ταυτότητα καὶ συνείδηση, ἐνῶ ὁ δεύτερος ἀναφέρεται στὴν 
θρησκεία καὶ ἅπτεται ὡς ἐκ τούτου ἑνὸς μόνον τῶν χαρακτηριστικῶν 
της ἐθνικῆς ταυτότητος33. Βαθμιαῖα ὁ ὅρος «Ἕλλην» ἀπέκτησε τὴν 
εὐρύτερη σημασία τοῦ μετόχου τῆς ἑλληνικῆς παιδείας καὶ τοῦ ἑλληνικοῦ 
πολιτισμοῦ. Εὔστοχα τὸ τοποθετεῖ ὁ Ἰσοκράτης, ἀπευθυνόμενος πρὸς 
τοὺς Ἀθηναίους, ὅτι ἡ πόλη μας, δηλαδὴ ἡ πόλη τῶν Ἀθηνῶν, τὸ τῶν 
Ἑλλήνων ὄνομα πεποίηκεν μηκέτι τοῦ γένους, ἀλλὰ τῆς διανοίας 
δοκεῖν εἶναι, καὶ μᾶλλον Ἕλληνας καλεῖσθαι τοὺς τῆς παιδεύσεως τῆς 
ἡμετέρας ἢ τοὺς τῆς κοινῆς φύσεως μετέχοντας34. Εἶναι ἐνδιαφέρον ὅτι ὁ 
Ἰσοκράτης χρησιμοποιεῖ τὸν ὅρο γένος, ποὺ συγγενεύει μὲν ἐννοιολογικὰ 
μὲ τὸν ὅρο ἔθνος, δὲν ταυτίζεται ὅμως μὲ αὐτόν, ἀφοῦ τὸ γένος ἐξαίρει 
περισσότερο τὴν συγγένεια καὶ τὴν κοινὴ φύση καὶ καταγωγή, δηλαδὴ 
τὴν γενιά. Ὁ Ἰσοκράτης διακρίνει μεταξὺ γένους καὶ διανοίας, μεταξὺ 
παιδεύσεως καὶ κοινῆς φύσεως. Πολὺ πρὶν ἀπὸ τὸν Πλήθωνα, ὁ ὁποῖος 
στὴν πολυσυζητημένη καὶ πλέον διαδεδομένη ρήση του πρὸς τὸν 
αὐτοκράτορα Μανουὴλ35 χρησιμοποιεῖ κατὰ τὸ ἀνάλογον τοῦ Ἰσοκράτους 
τὸν ὅρο γένος, ὁ Γεώργιος Ἀκροπολίτης (1217-1282) προβαίνει σὲ μία 
ἀξιοπρόσεκτη διάκριση. Ξεχωρίζει μεταξὺ σωματικῆς καὶ πνευματικῆς ἢ 

31. Fr. Schultze, Geschichte der Philosophie der Renaissance, Erster Band: Georgios 
Gemistos Plethon und seine reformatorischen Bestrebungen, Jena 1874 [Leipzig, Zentralan-
tiquariat der DDR 1975].

32. Θ. Στ. Νικολάου, Πληθωνικά, Θεσσαλονίκη, Βάνιας, 2004, 195-262. Πβ. Χ. Π. 
Μπαλόγλου, Τρεῖς πρόσφατες πληθώνειες ἐκδόσεις, Βυζαντινὸς Δόμος 15(2006), 341-350.

33. Th. Nikolaou, Der Begriff ἔθνος(Nation) in seiner Bedeutung für das Autoke-
phalon der Kirche, Orthodoxes Forum 14(2000), 5-23.

34. Ἰσοκράτους, Πανηγυρικός 50.
35. Πλήθωνος «Πρὸς τὸν βασιλέα Ἐμμανουῆλον», PG 160 (1865) [2001], στ. 841.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 413-429

420

ψυχικῆς ὑποταγῆς, δηλαδὴ μεταξὺ κρατικῆς καὶ θρησκευτικῆς ὑπαγωγῆς. 
Τὸ γένος τῶν Ἑλλήνων, γράφει, ὑπετάγη τὸ 1204 στοὺς Λατίνους μόνον 
σωματικῶς, ἐνῶ πνευματικῶς καὶ ψυχικῶς συνέχισε νὰ ἀναγνωρίζει 
ἄλλον ἀρχιερέα36. Ὁ Πλήθων, ὅπως εὐστόχως ἀναδεικνύει ὁ σ., 
προσδιόρισε τὴν ἑλληνικὴ ταυτότητα,-τὸ γένος,- ἀποκλειστικὰ μὲ βάση 
τὴν ἑλληνικὴ γλῶσσα καὶ παιδεία. Παρέλειψε δὲ τελείως τὴν μνεία τῆς 
ὀρθόδοξης χριστιανικῆς πίστεως ὡς συστατικοῦ στοιχείου τῆς ἑλληνικῆς 
ταυτότητος37. Ἀπαρνήθηκε ὅμως τὸν Χριστιανισμό, ὅπως γράφεται38; 
Ὑπῆρξε ὄντως παγανιστής, ὅπως τὸν παρουσιάζει ὁ σ.39;     

Ἡ ἀπάντηση δὲν εἶναι ἁπλὴ οὔτε καὶ μονολεκτική. Γιὰ νὰ προσπαθήσουμε 
νὰ ἀπαντήσουμε, ὀφείλουμε νὰ ἐρευνήσουμε τὴν ἐποχή. Ἡ θλιβερὴ πολιτικὴ καὶ ἡ 
ἀπορρέουσα κοινωνικοοικονομικὴ κατάσταση ποὺ χαρακτηρίζουν τὸ Βυζαντινὸ 
Κράτος κατὰ τὸν 13ον – 15ον αἰώνα διαπλέκεται μὲ πνευματικὲς συγκρούσεις. 
Τρεῖς μεγάλες θεολογικὲς ἔριδες συνταράσσουν τὴν βυζαντινὴ κοινωνία κατὰ 
τοὺς τρεῖς τελευταίους αἰῶνες τοῦ βίου της: πρῶτον, τὸ ἀρσενιανὸν σχίσμα (13ος 
αἰών), δεύτερον, ἡ διαμάχη τῶν Ἡσυχαστῶν καὶ τοῦ Βαρλαὰμ (14ος αἰών)40, 
καὶ τρίτον, τὸ ἑνωτικὸν πρόβλημα. Παράλληλα, συντελεῖται μία ἀξιοσημείωτη 
φιλολογικὴ καὶ πνευματικὴ ἀναγέννηση, χαρακτηριστικὰ γνωρίσματα τῆς ὁποίας 
εἶναι ἡ ἄνθηση τῶν τεχνῶν, τῆς ζωγραφικῆς καὶ τῆς ἁγιογραφίας. Ἀνάλογη εἶναι 
ἡ συνειδητὴ προσπάθεια ἀνασυνδέσεως τῆς πολιτιστικῆς παραδόσεως πρὸς τὰ 
κλασικὰ ἑλληνικὰ πρότυπα ποὺ παρατηρεῖται σὲ δυὸ κέντρα τῆς αὐτοκρατορίας, 
τὴν Θεσσαλονίκη καὶ τὸν Μυστρᾶ41. Ἡ ἀναγέννηση αὐτὴ ὑπῆρξε ἀφενὸς μὲν 
οὐμανιστική, ἀφετέρου δὲ ἁγιοπατερικο-θεολογική. Ἀντίρροπη πρὸς τὴν 
οὐμανιστικὴ αὐτὴ κίνηση ἦταν ἡ ἁγιοπατερικο-θεολογική. Κύριοι ἐκπρόσωποί 

36. Γεωργίου Ἀκροπολίτου, Χρονικὴ Συγγραφὴ 17: ed. A. Heisenberg, Opera,τόμ. 
Α΄, 305-8.  

37. Θ. Στ. Νικολάου, Ἑλληνικὴ ταυτότητα καὶ ὀρθόδοξη χριστιανικὴ πίστη, στὸν 
τόμο Του Ιδίου, Μετουσία Θεοῦ. Φιλοσοφικά…, 343-353.

38. Θ. Στ. Νικολάου, Ἑλληνικὴ ταυτότητα, 350.
39. Γιὰ νεοειδωλολατρία τοῦ Πλήθωνος κάνει λόγο ἡ Marine-Hélène Blanchet, 

Georges Gennadios Scholarios (vers 1400-vers 1472). Un intellectuel orthodoxe face à la 
disparition de l’empire byzantine, Paris, 2008[Archives de l’ Orient Chretien, 20].    

40. Γιὰ μία πρόφατη ἀποτίμηση τῶν ἡσυχαστικῶν ἐρίδων πβ. H Εὐαγγέλου, Τὸ 
κίνημα τοῦ ἡσυχασμοῦ ὡς παράγοντας προσέγγισης τοῦ ἑλληνικοῦ καὶ τοῦ ὀρθόδοξου 
νοτιοσλαβικοῦ κόσμου ἐν ὄψει τῆς ὀθωμανικῆς ἐπέλασης τὸν 14ο αἰώνα, Φιλοτιμία. 
Τιμητικὸς Τόμος γιὰ τὴν Ὁμότιμη Καθηγήτρια Ἀλκμήνη Σταυρίδου-Ζαφράκα, Θεσσαλο
νίκη, Βάνιας, 2011, 189-203, κυρίως 192-193, σημ. 13.

41. Χ. Π. Μπαλόγλου, Γεωργίου Γεμιστοῦ Πλήθωνος περὶ τῶν πελοποννησιακῶν 
πραγμάτων, Ἀθήνα, Ἐλεύθερη Σκέψις, 2002, 37-38, 87, σημ. 121.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 421

της ἦσαν οἱ μοναχοί-ἡσυχαστές, ποὺ ἀντιπροσωπεύουν τὸ κύριο θεολογικὸ 
ρεῦμα τῆς ἐποχῆς. Ἡ συνάντηση τῆς λατινικῆς καὶ ὀρθόδοξης θεολογίας τοὺς 
ἔδωσε τὴν εὐκαιρία νὰ γνωρίσουν τὴν λατινικὴ διδασκαλία καὶ νὰ μπορέσουν 
ἔτσι νὰ ὑπερασπισθοῦν καλύτερα τὴν πίστη τους, τόσο στὶς συζητήσεις γιὰ τὴν 
ἕνωση τῶν Ἐκκλησιῶν, ὅσο καὶ σὲ κάθε περίπτωση παρεισφρήσεως τῆς λατινικῆς 
θεολογίας στὸ χῶρο τῆς ὀρθοδόξου θεολογίας42. Κοινὸς τόπος καὶ τῶν δυὸ 
τάσεων εἶναι ἡ ἀναγνώριση τοῦ κινδύνου καὶ τῆς ἐπαπειλούμενης ὀθωμανικῆς 
ἀπειλῆς, στηλιτεύοντας τὴν οἰκονομικὴ καὶ κοινωνικὴ κρίση καὶ προτείνοντας 
λύσεις γιὰ τὴν διόρθωση τῶν «κακῶς ἐχόντων». 

Ἀνάμεσα στὶς δυὸ τάσεις κινεῖται ὁ Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων43. Ὁ 
Πολυΐστωρ τοῦ Μυστρᾶ προσπαθεῖ νὰ εὕρει τὶς ρίζες τοῦ Χριστιανισμοῦ καὶ 
τοῦ Ἰσλὰμ καὶ τὶς ἀνακαλύπτει στὴν ἀρχαία ἑλληνικὴ φιλοσοφία καὶ θρησκεία. 
Διαφοροποιεῖται τόσο ἀπὸ τὴν ἰδέα τῆς συμμαχίας πρὸς τὴν Δύση, ὅσο καὶ γιὰ 
τὴν σύμπηξη ὀρθοδόξου κράτους κάτω ἀπὸ ξενικὴ κατοχή. Οἱ προτάσεις του 
συγκεκριμενοποιοῦνται ὡς μία ἐσωτερικὴ πολιτικὴ καὶ κοινωνικο-οἰκονομικὴ 
ἀνασύνταξη, ἑδραζομένη στὶς δυνάμεις τοῦ κράτους, ποὺ θὰ ἐξαλείψουν 
τὴν «κακοπολιτεία»44. Ὁ Πλήθων εἶχε ἀντιληφθεῖ ὅτι ἡ ὅλη κακοδαιμονία 
προέρχεται ἀπὸ τὴν ἀποξένωση τοῦ λαοῦ ἀπὸ τὰ κοινωνικὰ του δικαιώματα, ὁ 
ὁποῖος ἔβλεπε -πλέον- μὲ ἀδιαφορία τὸ ἱστορικὸ πεπρωμένο τοῦ Ἔθνους του45, 
ἀφοῦ ἦταν κατ’ οὐσίαν ὑποτελὴς σὲ ἕνα πολιτικο-ἐκκλησιαστικὸ δεσποτισμό. 
Στὰ ὑπομνήματά του πρὸς τὸν αὐτοκράτορα Μανουὴλ Β΄ καὶ στὸν δεσπότη 
Θεόδωρο Β΄ Παλαιολόγο, στὸν ἐπικήδειό του πρὸς τὴν Κλεόπα, τὴν σύζυγο 
τοῦ Δεσπότη Θεοδώρου Β΄, ἀλλὰ κυρίως στὸ σημαντικώτερο ἔργο του Νόμων 
συγγραφή, προβάλλει ὡς πρωτίστη ἀρχὴ κοινωνικῆς συμβιώσεως καὶ εἰρήνης ὄχι 
τὴν ἐλευθερία, ἀλλὰ τὴν δικαιοσύνη, προτείνει παράλληλα ἐξειδικευμένα καὶ 
συγκεκριμένα μέτρα οἰκονομικῆς, δημοσιονομικῆς καὶ φορολογικῆς πολιτικῆς46, 

42. Ἀρχιμ. Β. Ιωαννίδησ, Θεολογία καὶ Γραμματεία ἀπὸ τὸν Θ΄ αἰῶνα καὶ ἐξῆς, 
Ἀθήνα, Π. Κυριακίδη, 2007, 36-37.

43. Πβ. τὴν βραχεία, πλὴν ὅμως ἐμβριθῆ ἀνάλυση τοῦ Μητροπολίτου Ναυπάκτου 
Ιεροθέου, Τρεῖς τάσεις πρὸ τῆς πτώσεως τῆς ΚΠολεως, ἐφημ. Ὀρθόδοξος Τύπος, 26.6.2009, 
ὅπου ὁ Γεμιστὸς χαρακτηρίζεται «ἴσως ὁ πιὸ πρωτότυπος στοχαστὴς τοῦ Βυζαντίου».  

44. Σπ. Λάμπροσ, Παλαιολόγεια καὶ Πελοποννησιακά, τόμ. Γ΄, Ἀθῆναι 1926 [ἀνατ. 
Ἀθῆναι, Γρηγοριάδης, 1972], σ. 309 4-7. 

45. Γεωργίου Γεμιστοῦ «Ὑπέρ τοῦ Λατινικοῦ δόγματος βιβλίον», PG τ. 160, στ. 
890. Πβ. Π. Πανταζάκοσ, Πλήθων καὶ Βησσαρίων: Περὶ εἱμαρμένης, ἀνάγκης καὶ θείας 
προνοίας, Ἐπιστημονικὴ Ἐπετηρὶς τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν, 
ΛΘ΄, 2007-2008, σσ. 89-100.  

46. Γιὰ τὰ θέματα αὐτά, τὰ ὁποῖα συνιστοῦν θεμελιώδη συμβολὴ στὴ βυζαντινὴ 
οἰκονομικὴ σκέψη καὶ φιλοσοφία, πβ. Σ. Σπέντζασ, Αἱ οἰκονομικαὶ καὶ δημοσιονομικαὶ 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 413-429

422

ἐξεγείρει τὸν Λαὸ κατὰ τῆς διεφθαρμένης πολιτικοεκκλησιαστικῆς ἡγεσίας 
τῆς ἐξουσίας καὶ τοῦ πλούτου. Ἡ προοπτικὴ εἶναι ἡ διὰ τῶν ἰδίων δυνάμεων 
ἀνάκαμψη. 

Ἀξίζει νὰ προβληθεῑ ὅτι ἡ θέση τοῦ Γεμιστοῦ περὶ ἐσωτερικῆς ἀνασυντάξεως 
τοῦ κράτους καὶ μὴ ἀναμονῆς ἐξωτερικῆς βοηθείας δὲν εἶναι πρωτότυπη. Ἤδη ἀπὸ 
τὰ μέσα τοῦ 13ου αἰ. ὁ νόμιμος διάδοχος τοῦ θρόνου τῆς Κωνσταντινουπόλεως 
Θεόδωρος Β΄ Λάσκαρις (1254-1258), ἐπισημαίνει ὅτι δὲν πρέπει οἱ Ἕλληνες, 
ὅταν μάχονται γιὰ τὴν ἐλευθερία τους, νὰ ἀναμένουν βοήθεια ἀπὸ τοὺς ἄλλους, 
δεδομένου ὅτι ὅλοι αὐτοὶ ἀποσκοποῦν στὴν ὑποδούλωση καὶ ἐξουδετέρωση 
τῆς ἀνατολικῆς αὐτοκρατορίας. Ὅπως, ἐπιτυχῶς ἔχει ἐπισημάνει ὁ Καθηγητὴς 
Νικόλαος Γ. Πολίτης σὲ ἐμβριθέστατο, ἔξοχο στοχασμοῦ ἄρθρο του47, ἐναντίον 
μας κινεῖται ἡ ἔχθρα καὶ τὰ διάφορα ἔθνη πολεμοῦν ἐναντίον μας. Ποιὸς λοιπὸν 
μπορεῖ νὰ μᾶς βοηθήσει;, ἀναρωτιέται ὁ Θεόδωρος48. Μετὰ τὴν ἀπαρίθμηση 
τῶν ἐλαττωμάτων τῶν λαῶν, ποὺ δυνητικὰ θὰ μποροῦσαν νὰ βοηθήσουν τοὺς 
Ἕλληνες, καταλήγει, λέγοντας ὅτι μόνον οἱ Ἕλληνες μποροῦν νὰ βοηθήσουν 
τοὺς ἑαυτούς τους, παίρνοντας κουράγιο ἀπὸ τὸν ἑαυτό τους49. Προφανῶς, ὁ 
Θεόδωρος μὲ τὴν χρήση τοῦ ὅρου «Ἕλληνες» δὲν προσμετρᾶται σὲ ἐκείνους ποὺ 

ἔχουν παγανιστικὴ σκέψη καὶ ἀντίληψη. 

ἀπόψεις τοῦ Πλήθωνος, διδ. διατριβή, Ἀθῆναι 1964. Ἀνατυπώθηκε μὲ τροποποιημένο 
τίτλο καὶ μὲ μεταγλώττιση στὴν νεοελληνικὴ μετὰ Προλόγου C. M. Woodhouse. Ἀθήνα, 
Καρδαμίτσα, 19872, 19903, 19964 (μετὰ Εὑρετηρίων Χ. Π. Μπαλόγλου). C. Baloglou, 
Georgios Gemistos Plethon: ökonomisches Denken in der spätbyzantinischen Geisteswelt. 
Vorwort B. Schefold, Athen, Basilopoulos, 1998 [Historical Monographs 19]. Χ. Μπαλόγλου, 
Πληθώνεια Οἰκονομικὰ Μελετήματα, Ἀθήνα Ἐλεύθερη Σκέψις, 2002. C. Baloglou, Eco-
nomic Thought in the Post-Byzantine Period, S. Todd Lowry – Barry Gordon, eds., Anci-
ent and Medieval Economic Ideas and Concepts of Social Justice, Leiden-New York-Köln, 
Brill, 1998. C. Baloglou History of Economic Thought: The Schumpeterian “Great Gap”, the 
“Lost” Byzantine Legacy, and the Literature “Gap”, στον τόμο G. Liacopoulos, ed., Church 
and Society. Studies in Honour of D. J. Constantelos, Boston, Somerset Hall Press, 2007, 
σσ.395-428. C. Baloglou, Economic and Social Thought in the Byzantine Times, Yavanika. 
Indo-Hellenic Studies 13(2010), 37-71+8 σσ. ἐκτὸς ἀριθμήσεως ὡς βιβλιογραφία. Α. Λαΐου, 
Οἰκονομικὴ σκέψη καὶ ἰδεολογία, στὸν τόμο Α. Λαΐου (Γενικὴ Ἐποπτεία), Οἰκονομικὴ 
Ἱστορία τοῦ Βυζαντίου. Ἀπὸ τὸν 7ο ἕως τὸν 15ο αἰῶνα, Ἐπιστημονικὴ Ἐπιτροπὴ C. 
Morrisson – Χ. Μποῦρας – Ν. Οἰκονομίδης – Κ. Πιτσάκης, τόμ. Γ΄, Ἀθήνα, ΜΙΕΤ, 2006, 
329-360. 

47. Ν. Γ. Πολίτησ, Ἐπιλογὲς καὶ ἐκτιμήσεις, ΕΕΒΣ ΝΓ΄ (2007-2009), 19-38.
48. Θεοδώρου Λασκάρεως Ἐπιστ. μδ΄, Πρὸς Νικηφόρον Βλεμμύδην, ed. Festa 

58,79-84.
49. Θεοδώρου Λασκάρεως Ἐπιστ. μδ΄, Πρὸς Νικηφόρον Βλεμμύδην, ed. Festa 

58,79-84.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 423

Ἡ πρωτοτυπία τῶν μεταρρυθμιστικῶν μέτρων τοῦ Γεμιστοῦ 
ἑδράζεται στὴν ἰδανικὴ διαμόρφωση τοῦ Κράτους, τὸ ὁποῖο, κατὰ τὸν 
Πολυΐστορα τοῦ Μυστρᾶ, δὲν ἐρείδεται στὴν πολιτικὴ ἰσότητα, ἀλλὰ 
στὴν ἰδέα τῆς διοικητικῆς ἁρμοδιότητος. Προϋπόθεση κάθε δημοκρατίας 
εἶναι ἡ πεφωτισμένη ὀλιγαρχία τῶν ἱκανῶν, ἕνα εἶδος πνευματικῆς 
ἀριστοκρατίας50.  

Ποῦ εὑρίσκεται ὅμως τὸ οὐτοπικὸν τοῦ ἰδεολογικοῦ συγκροτήματος 
τοῦ Γεμιστοῦ; Εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς ὀφείλουμε νὰ ὁρίσουμε καὶ νὰ διακρίνουμε 
τὶς οὐτοπίες σὲ δυὸ κατηγορίες ἔργων. Πρῶτον, ἐκεῖνες τὶς ἰδανικὲς 
πολιτεῖες, οἱ ὁποῖες ἀπηχοῦν θρησκευτικῆς ἐμπνεύσεως καὶ ἐπαγγελίας 
μυθικοὺς ὁραματισμούς, καὶ δεύτερον, σὲ ἐκεῖνες, οἱ ὁποῖες διακρίνονται 
γιὰ τὴν ὑπερβατική τους φύση καὶ περιγράφουν τὴν εὔρυθμη λειτουργία 
τῆς κοινωνίας51.  Ἀναμφίβολα οἱ προτάσεις τοῦ Πλήθωνος ἀνήκουν στὴν 
δεύτερη κατηγορία τῶν ἰδεατῶν πολιτειῶν, ἕνα λογοτεχνικὸ εἶδος ποὺ 
ἤκμασε κατὰ τὴν Ἀναγέννηση. Ποιὰ ἀπὸ τὰ μέτρα ποὺ προτείνει φέρουν 
τὸν Πλήθωνα κοντὰ στὴν οὐτοπία; Ἡ φράση του ὅλη ἡ γῆ, ὅπως δίνεται 
ἀπὸ τὴ φύση, πρέπει νὰ εἶναι κοινὸ κτῆμα τοῦ λαοῦ, ἐπαναστατικὴ 
καὶ ριζοσπαστικὴ γιὰ τὴν ἐποχή της, τὸν φέρνει κοντὰ στὸν ἀρχέγονο 
Χριστιανισμό, ὅπως προσφυῶς ὑπεστήριξε καὶ ἀνέδειξε ὁ Καθηγητὴς 
Μέγας Φαράντος52. Οἱ Δεσπότες ὅμως τῆς Ἐξουσίας καὶ τοῦ Πλούτου 
στὸ Βυζάντιο τὴν ἐξέλαβαν ὡς «ἑλληνική» καὶ παγανιστικὴ καὶ τὸν 
κατεδίωξαν. Ἡ καύση τῶν χειρογράφων του ἔργου του Νόμων συγγραφή, 
ἡ ὁποία κατεδικάσθη ὑπὸ συγχρόνων συγγραφέων53, προσλαμβάνει 

50. Δ. Γρ. Τσάκωνασ, Εἰσαγωγὴ εἰς τὸν Νέον Ἑλληνισμόν. Ἡ φυσιογνωμία τοῦ 
Νεοελληνικοῦ Πολιτισμοῦ, Ἀθῆναι 1958, σσ.27-40.

51. Dem. Savramis, Das Problem der sozialen Utopien, Θεολογία 54(3) (1983), 
734-762. Εὐ. Μουτσοπούλοσ, Μία πολυμερὴς συμβολὴ τοῦ Πλατωνισμοῦ στὴν Φιλοσοφία 
τῆς Ἀναγεννήσεως, ἐν Κ. Αδάμου-Φίκα, Οἱ ἰδεατὲς πολιτεῑες. Ἀπὸ τὸν Πλάτωνα στὸν 
Campanella. Ἀθῆναι, Ἀκαδημία Ἀθηνῶν, 2006, 11-12.

52. Μ. Φαράντου, Βιβλιοκρισία: Μ. Φούγια, Ἡ παγκόσμια διάσταση τοῦ Ἑλληνικοῦ 
Πολιτισμοῦ. Ἀθήνα, Λιβάνης, 2001, εἰς Μ. Φούγια, Θεολογικαὶ καὶ Ἱστορικαί Μελέται, 
τόμ. ΙΣΤ΄, Ἀθῆναι 2002, 750-755, κυρίως 752.

53. Δ. Μπαλάνοσ, Οἱ ἐκκλησιαστικοὶ συγγραφεῖς ἀπὸ τοῦ 800-1453 μ.Χ., Ἀθῆναι, 
Ἀποστολικὴ Διακονία, 1951. Ἀξίζει νὰ ἐπισημανθεῑ ὅτι ὁ Γεώργιος Σχολάριος, ὡς 
πατριάρχης Γεννάδιος Β΄, ἀκολούθησε πολιτικὴ ἀνοχῆς καὶ λειτούργησε σύμφωνα μὲ τὴν 
ἀρχὴ τῆς «οἰκονομίας», ἐνῶ στὴν περίπτωση τοῦ ἔργου τοῦ Γεμιστοῦ ἔδειξε μισαλλοδοξία. 
Πβ. τὶς εὔστοχες παρατηρήσεις τοῦ Π. Γουναρίδη, Γεώργιος Σχολάριος: «Γεννάδιος…



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 413-429

424

πολιτικὴ σημασία, δεδομένου ὅτι στὸ Ἔθνος ποὺ ψυχορραγοῦσε ὁ 
Πλήθων, ἀντὶ νὰ τονώσει τὴν ὀρθόδοξο πίστη, τὸ ἐπαναφέρει στὸν 
ἀρχαῖο ἑλληνικὸ κόσμο54. Σημειωτέον, ὅτι ὁ οὐτοπικὸς χαρακτήρας τῆς 
ἰδεολογίας τοῦ Πλήθωνος δὲν ἑδράζεται ἐπὶ τῶν κοινωνικοοικονομικῶν 
προτάσεων, ἀλλὰ στὴν προσπάθειά του νὰ ἀντικαταστήσει τὸν 
Χριστιανισμὸ μὲ νέα θρησκεία, κράμα ἑλληνικῶν καὶ ἀνατολικῶν 
θρησκευτικῶν καὶ φιλολογικῶν καὶ κυρίως χριστιανικῶν ἰδεῶν. Τὸ 
παράδοξο εἶναι ὅτι ὁ Πλήθων χρησιμοποιεῖ χριστιανικὰ λειτουργικὰ 
στοιχεῖα καὶ χριστιανικὴ ὁρολογία. Τοῦτο εἶναι ἐμφανὲς στὴν σύνθεση 
τοῦ ἡμερολογιακοῦ συστήματός του, ὅπου ἀποδεικνύεται ἡ ζωηροτάτη 
ἐπίδραση τοῦ λειτουργικοῦ βίου τῆς ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας55. Ἄλλωστε, 
ὁ Γεμιστὸς δὲν ὑπῆρξε «νησὶς ἀπομεμονωμένη» κατὰ τὴν ἐπιτυχῆ 
ἔκφραση τοῦ διδασκάλου μου Ὀδ. Λαμψίδου (1917-2006)56, ἀλλὰ τὴν 
φιλοσοφική του σκέψη τὴν ἐξέθρεψε ἡ βυζαντινὴ παράδοση, τόσο ἡ 
χριστιανικὴ ὅσο καὶ ἡ μὴ χριστιανική. Ἡ μετάβασή του στὴ Σύνοδο 
τῆς Φερράρας – Φλωρεντίας μπορεῖ νὰ ἀξιολογηθεῖ στὰ πλαίσια τῆς 
ἑλληνολατρείας του καὶ ὑπερασπίσεως τῶν ἑλληνικῶν θέσεων57. Ὁ ἴδιος 
ὁ Πλήθων πιθανὸν νὰ ἐπίστευε ὅτι ἡ βοήθεια τοῦ Πάπα θὰ ἦταν ἐλάσσων 
τῆς τῶν «Ἑλληνιζόντων» καὶ φιλοσοφούντων ἡγεμόνων τῆς Δύσεως καὶ 
ὅτι ὁ φιλελληνισμὸς τῆς Δύσεως ἠδύνατο νὰ στηριχθεῖ περισσότερο, ἐὰν 
διεμορφοῦτο νέα λατρεία, ποὺ θὰ ἀνεβίωνε τὴν ἀρχαία θρησκεία58. Γιὰ 
τὸν λόγο αὐτὸν γιὰ τὴν μελέτη περὶ τοῦ παγανιστικοῦ ἢ μὴ ἰδεολογήματος 
τοῦ Γεμιστοῦ δέον νὰ γίνει μία ἐκτενὴς ἀνάλυση τοῦ προβλήματος τῆς 
Ἑνώσεως τῶν Ἐκκλησιῶν, ἕνα ζήτημα ποὺ τόσο ταλάνισε τὴν κοινωνία 

πατριάρχης ἐν Κωνσταντινουπόλει τῶν ἁπάντων τοῦ Χριστοῦ πενήτων»,Τὰ Ἱστορικὰ 
26(50) (Ἰούνιος 2009), 238-246, κυρίως 244-245.  

54. Ν. Β. Τωμαδάκησ, Γεώργιος Σχολάριος καὶ αἱ πολιτικαί του ἀντιλήψεις, Ἐκκλησία, 
ΛΑ΄, ἀριθμ. 14-16(1954), 257β-261α, ἀριθμ. 17-18 (1954), 292α-295β, κυρίως, 294β.

55. Π. Ι. Μπρατσιώτησ, [Βιβλιοκρισία] Milton V. Anastos, Pletho’s calendar and Litur-
gy, DOP 4, 1948, EEBΣ, 19(1949), 350-351.   

56. Οδ. Λαμψίδησ, «[Βιβλιοκρισία] Fr. Masai, Pléthon et le platonisme de Mistra. 
Paris, Les Belles Lettres 1956», Ἀρχεῖον Πόντου, 21(1956), 238-241, κυρίως 241.

57. Πβ. τὶς εὔστοχες ἀναλύσεις τοῦ Μεθοδίου Φούγια, Ἕλληνες καὶ Λατῖνοι. 
Πρόλογος Δ. Γιανναροπούλου, Ἀθῆναι, Ἀποστολικὴ Διακονία, 19942, σσ. 394-397. Του 
Ιδίου, Θεολογικαὶ καὶ Ἱστορικαὶ Μελέται. Συλλογὴ δημοσιευμάτων καὶ μή, τόμ. ΙΖ΄, 
Ἀθῆναι, Ἑπτάλοφος, 2003, 419-426.

58. Δ. Β. Οικονομίδησ, «Ἡ γένεσις τοῦ Νέου Ἑλληνισμοῦ», ἐφημ. Ἑστία, 23.5.2009.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 425

καὶ τελικῶς τίποτε δὲν προσέφερε, δεδομένου ὅτι ἡ Ἕνωση ἀπέτυχε 
κυρίως διότι προσέκρουσε στὸ λαϊκὸ θρησκευτικὸ αἴσθημα59.  

Εἰδικώτερα, ἡ ἀρχὴ τοῦ Σχίσματος ἔλαβε χώρα τὸ 1054, ἀλλὰ βαθμηδὸν 
ἐξελίχθηκε, ἀναπτύχθηκε καὶ ὁριστικοποιήθηκε τὸ 120460, ὅταν ἡ κατάκτηση τῆς 
Κωνσταντινουπόλεως ἀπὸ τοὺς Σταυροφόρους εἶχε ὡς ἀποτέλεσμα τὴν βίαιη 
ἐπιβολὴ στὸ Πατριαρχεῖο Κωνσταντινουπόλεως τῆς περὶ Ἐκκλησίας καὶ παπικοῦ 
Πρωτείου ρωμαϊκῆς ἀντιλήψεως μὲ τὴν τοποθέτηση στὴν θέση τοῦ ὀρθοδόξου 
Πατριάρχου ἑνὸς ὑποταγμένου στὴν Ρώμη Λατίνου μὲ τὶς εὐλογίες τοῦ Πάπα 
Ἰννοκεντίου Γ΄61. Ὁ Πάπας Εὐγένιος Δ΄ δικαιολογοῦσε τὴν πρωτοβουλία του 
γιὰ τὴ σύγκληση Συνόδου μὲ τὴν ἐντολὴ τοῦ Κυρίου, ὁ ὁποῖος εἶχε ἐμπιστευθεῑ 
σὲ αὐτὸν τὴν φροντίδα «τῆς οἰκουμενικῆς Ἐκκλησίας». Ἡ κεφαλὴ καὶ μητέρα 
ὅλων τῶν Ἐκκλησιῶν θὰ ἦταν ἡ «Ρωμαϊκὴ Ἐκκλησία». Ὁ Εὐγένιος ἐπεκαλεῖτο 
ἐπίσης τὴν παρουσία τοῦ Ἁγίου Πέτρου στὴν Ρώμη. Ἀπὸ ἐκεῖ ἐξεμαίευε καὶ τὸ 
Πρωτεῖον ἐξουσίας, τοῦ ὁποίου τὴν οἰκουμενικότητα ἰδιαιτέρως ὑπογράμμιζε62. 
Ἡ τραγικὴ σχισματικὴ ἐξέλιξη καὶ διαδικασία κορυφώνεται στοὺς κανόνες 
4, 5 καὶ 9 τῆς κατὰ τὸ 1215 συγκληθείσης Δ΄ Συνόδου τοῦ Λατερανοῦ (12ης 
Οἰκουμενικῆς Συνόδου κατὰ τοὺς Ρωμαιοκαθολικοὺς ποὺ κατήργησαν τὴν 
αὐτοτέλεια καὶ ἀνεξαρτησία τῶν Ἐκκλησιῶν, οἱ ὁποῖες θεμελιώνουν τὴν ζωή 
τους στὴ μετ’ ἀλλήλων εὐχαριστιακὴ κοινωνία)63. Ἔκτοτε ἡ Δυτικὴ Ἐκκλησία 
θὰ προσπαθήσει μετὰ τὴν περιπέτεια τῆς Δ΄ Σταυροφορίας καὶ τῶν συνεπειῶν 

59. Χ. Γ. Πατρινέλησ, «[Βιβλιοκρισία] J. Gill, S.J., The Council of Florence, Cambridge, 
At the University Press, 1959», EEBΣ, 29(1959), 494-499.

60. Πβ. τοὺς δυὸ ἐπετειακοὺς τόμους, ποὺ περιλαμβάνουν τὰ ἀντίστοιχα Πρακτικὰ 
Συνεδρίων. (α) Ἡ Τέταρτη σταυροφορία καὶ ὁ ἑλληνικὸς κόσμος, ἐπιμ. Ν. Γ. Μοσχονᾶς, 
Ἀθήνα, 2008, 471 σσ. [ΕΙΕ/ΙΒΕ, Τὸ Βυζάντιο σήμερα, 5]. (β) Ἐπιστημονικὸ Συνέδριο 
(12.1.2005) 1054-1204-2004. Δυὸ ἐπέτειοι μὲ κοινὴ δυναμικὴ στὶς σχέσεις Ἀνατολῆς-
Δύσεως, Ἐπιστημονικὴ Ἐπετηρίδα Θεολογικῆς Σχολῆς Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν, ΜΔ΄ 
(2009), 485-620. 

61. Th. Nikolaou, Die Vervollständigung des Schismas zwischen Ost- und Westkirche im 
Jahr 1204 und die Anfänge des Uniatismus, εἰς Th. Nikolaou et al., ἐπιμ., Das Schisma zwischen 
Ost- und Westkirche-950 bzw. 800 Jahre danach (1054 und 1204), Mϋnster, LIT Verlag, 2004. 

62. A. Leιdl, Αἱ περὶ πρωτείου διαπραγματεύσεις κατὰ τὴν Σύνοδον τῆς Φλωρεντίας 
ὡς ἀπάντησις πρὸς τὴν δυτικὴν θεωρίαν τῆς ὑπερτάτης αὐθεντίας τῆς Οἰκουμενικῆς 
Συνόδου καὶ τὴν Ἀνατολικὴν θεωρίαν τῆς Πενταρχίας (μτφ. Φωκᾶ Αγγελάτου), 
Γρηγόριος Παλαμᾶς 61(1978), 155-180 [=Φωκᾶ Αγγελάτου, Πατερικὰ Μελετήματα καὶ 
Ἐκκλησιαστικὰ Θέματα, ἐπιμ. πρωτ. Δ. Κωνσταντέλου, Θεσσαλονίκη, Πατριαρχικὸν 
Ἵδρυμα Πατερικῶν Μελετῶν, 1999, 323-344, κυρίως 328].  

63. Ε. Θεοδώρου, «[Βιβλιοκρισία] Th. Nikolaou et al., Das Schisma [βλ. σημ. 61], 
Θεολογία, 77(2006), 745.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 413-429

426

της νὰ ὑπαγάγει μὲ τὴ μέθοδο τῆς διεξαγωγῆς τοῦ θεολογικοῦ διαλόγου καὶ 
τῆς ὑποσχέσεως ἀποτροπῆς τῆς ἀπειλῆς νέας σταυροφορίας ἢ τῆς προσφορᾶς 
στρατιωτικῆς βοηθείας τὴν Ἀνατολὴ στὴν Δύση. Τοῦτο κορυφώνεται μὲ δύο 
συνόδους, τὴν τῆς Λυὼν (7 Μαΐου – 17 Ἰουλίου 1274)64 καὶ τῆς Φερράρας – 
Φλωρεντίας (1438-1439)65. Ἡ διάσπαση ποὺ θὰ ἐπέλθει στὴ Δυτικὴ Ἐκκλησία, 
ἡ ὁποία θὰ κορυφωθεῖ μετὰ τὴν βαβυλώνεια αἰχμαλωσία τῶν Παπῶν στὴν 
Avignon (1308-1368), θὰ συνεχισθεῖ μὲ τὶς ἔριδες ποὺ θὰ ξεσπάσουν μὲ τὶς 
διαδοχικὲς Συνόδους τῆς Πίζης (25 Μαρτίου 1409), Κωνσταντίας (5 Νοεμβρίου 
1414), Παβίας-Σιένης (1423-1424) καὶ Βασιλείας (1431-1437)66. Κατὰ τὴ διάρκεια 
τῶν δογματικῶν ἀγώνων μεταξὺ ἑνωτικῶν καὶ ἀνθενωτικῶν, καὶ πέραν τούτων 
μέχρι τῆς Συνόδου στὸ Trento (1545-1563), ἡ βυζαντινὴ Ὀρθόδοξος Θεολογία 
ἔμεινε ἀνεπηρέαστος ἀπὸ τῆς λατινικῆς, ὡς τοῦτο ἐμφαίνεται ἀπὸ τὶς δογματικὲς 
συγγραφὲς τοῦ Παχωμίου Ρουσάνου (1508-1553) καὶ τῶν «Ἀποκρίσεων» 
τοῦ Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Ἱερεμίου Β΄ τοῦ Τρανοῦ πρὸς τοὺς 
Λουθηρανοὺς θεολόγους τῆς Βυρτεμβέργης67. Ἡ πολιτικὴ κατάσταση στὴ Δύση 
δὲν ἦταν ἡ καλύτερη δυνατή. Πόλεμοι διεξάγονταν μεταξὺ τῶν χριστιανῶν 
ἡγεμόνων. Ἡ Ἀγγλία καὶ μία Γαλλία διηρεμένη ἀπὸ ἐσωτερικὲς ἔριδες ζοῦσαν 
ἀκόμα στὴν ἀγωνία τοῦ ἑκατονταετοῦς πολέμου. Ἡ Πολωνία φιλονικοῦσε μὲ 
τοὺς Τεύτονες ἱππότες. 

64. Ἡ Σύνοδος τῆς Λυὼν ἀναγνωρίζεται ὡς ΙΔ΄ Οἰκουμενικὴ γιὰ τὴν Ρωμαιοκαθολικὴ 
Ἐκκλησία. Πβ. Y. Congar, 1274-1974. Structures ecclésiales et conciles dans les relations 
entre Orient et Occident, Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 58(1974),  
335-390.

65. Περὶ τῆς Συνόδου τῆς Φερράρας-Φλωρεντίας πβ. Χριστοφόρου Β΄ [Δανιηλίδου] 
Ἀλεξανδρείας, Τὸ ἄκυρον τῆς ἐν Φλωρεντίᾳ ἑνώσεως, ἐν Τὰ Ἅπαντα Χριστοφόρου Β΄, 
ἐπιμ. Εὐγ. Μιχαηλίδου, τόμ. Α΄, Ἀλεξάνδρεια 1960, 35-110. Βασ. Σταυρίδου, Φερράρας-
Φλωρεντίας Σύνοδος, Θρησκευτικὴ καὶ Ἠθικὴ Ἐγκυκλοπαιδεία 11 (1967), στ. 1015-1020. 
Ἀ. Παπαδάκη μὲ τὴν συνεργασία J. Meyendorff, Ἡ Χριστιανικὴ Ἀνατολὴ καὶ ἡ Ἄνοδος 
τοῦ Παπισμοῦ. Ἡ Ἐκκλησία ἀπὸ τὸ 1071 ἕως τὸ 1453, μτφ. Στ. Εὐθυμιάδου, Ἀθήνα, 
ΜΙΕΤ, 2003, 556-609. Τὴν ἱστορικὴ ἐξέλιξη τῶν προσπαθειῶν προσεγγίσεως Ἀνατολῆς 
καὶ Δύσεως κατὰ τὸν 15ον αἰώνα πραγματεύεται ὁ Ἀδαμ. Ν. Διαμαντόπουλος, Αἱ κατὰ 
τὸν ΙΕ΄ αἰῶνα ἀπόπειραι πρὸς Ἓνωσιν τῶν Ἐκκλησιῶν, Θεολογία 1(1)(1923), 99-108, 
202-217, 2(1)(1924), 24-45, 2(2)(1924), 121-147. Μ. Φούγιασ, Ἕλληνες καὶ Λατίνοι. Ἀθήνα, 
Ἀποστολικὴ Διακονία, 19942, Μέρος Πέμπτον.

66. Στ. Κουρούσησ «[Βιβλιοκρισία] Θ. Ζήση, Γεννάδιος Β΄ Σχολάριος. Βίος-
συγγράμματα-διδασκαλία. Θεσσαλονίκη 1980», ΕΕΒΣ, ΜΔ΄(1979-1980) 440-462, ἐνταῦθα 
σ. 441.

67. Πβ. Ιω. Καρμίρησ, Ἐκκλησιολογικαὶ εἰσηγήσεις πρὸς τὴν μικτὴν θεολογικὴν 
ἐπιτροπὴν ἐπὶ τοῦ διαλόγου μεταξὺ Ὀρθοδόξων καὶ Παλαιοκαθολικῶν, Θεολογία, 
45(1974), 433-454, ἐνταῦθα σ. 448.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 427

Ὁ Σιγισμοῦνδος, ἀφοῦ ἐξασφάλισε τὴ θέση του μὲ κάποια δυσκολία, 
περιεπλάκη πρῶτα μὲ τοὺς Βενετοὺς καὶ ἔπειτα σὲ ἐσωτερικὸ ἀγώνα μὲ τοὺς 
Βοημοὺς τῆς ἴδιας του τῆς χώρας. Κατὰ τὴ διάρκεια τοῦ Μεγάλου Σχίσματος 
τῆς Δύσεως καὶ γιὰ σαράντα περίπου χρόνια ὑπῆρξαν δυὸ καὶ τρεῖς Πάπαι, καὶ 
ὁ καθένας ἀγωνιζόταν μὲ ὅπλα καὶ συμμαχίες, μὲ δωροδοκίες καὶ μὲ ἀφορισμὸ 
τῶν ἀντιπάλων νὰ ἐξασφαλίσει γιὰ τὸν ἑαυτό του τὴν μεγαλύτερη ὑποστήριξη 
ἀνάμεσα στὰ ἔθνη68. Ἡ περιρρέουσα αὐτὴ ἀτμόσφαιρα ἐπηρέασε προφανῶς τὸν 
Γεμιστὸ γιὰ τὴν δημιουργία τοῦ ἰδικοῦ του κοσμοειδώλου. 

Ἕνα σημεῖο τριβῆς εἶναι ἡ ἐπίδραση τῆς περὶ ἰδιοκτησίας ἀπόψεως 
τοῦ Γεμιστοῦ ἐπὶ τοῦ Ἄγγλου διανοητοῦ καὶ Καγκελλαρίου Thomas 
Morus καὶ τοῦ ἔργου του Utopia (1516). Ἡ ἄποψη αὐτὴ ἑδράζεται ἐπὶ τοῦ 
γεγονότος ὅτι ὁ Ὀλλανδὸς οὐμανιστὴς Erasmus (1466-1536) κατεῖχε στὴν 
βιβλιοθήκη του69 τὰ χειρόγραφα τῶν δύο Ὑπομνημάτων τοῦ Πλήθωνος. 
Ἡ στενὴ φιλία τοῦ Erasmus μὲ τὸν Thomas Morus καὶ ἡ ἀνταλλαγὴ 
ἐπισκέψεων ὁδήγησαν κατὰ τὸ παρελθὸν70 συγγραφεῖς στὸ συμπέρασμα 
ὅτι ὁ Morus ἐγνώριζε τὸ περιεχόμενο τῶν δύο Συμβουλευτικῶν καὶ 
ἐπηρεάσθηκε κατὰ τὴν συγγραφὴ τοῦ ἔργου του ἀπὸ τὸν Πλήθωνα. Ἡ 
ἄποψη αὐτὴ ἐπανῆλθε προσφάτως στὸ προσκήνιο71 καὶ ὑποστηρίζεται 
ὑπὸ τοῦ σ.. Ὅμως, κατὰ τὸ παρελθόν, ἐξετάσαμε ἐνδελεχῶς τὶς θεωρίες 

68. J. Gill, The Council of Florence (Cambridge 1959), 12-13.
69. Fr. Husner, Die Bibliothek des Erasmus, ἐν Gedenkschrift zum 400. Todestag des 

Erasmus von Rotterdam, ἐκδ. ὑπὸ τῆς Historische und Antiquarische Gesellschaft zu Basel, 
1936, σσ. 228-259, ἐνταῦθα σ.242, No 273 καὶ 276 τοῦ καταλόγου τῆς Βιβλιοθήκης.  

70. Τοῦτο ἔθιξεν ἀρχικῶς ὁ Fr. Masai, Pléthon et le platonisme de Mistra. Paris, 
Les Belles Lettres 1956, σ. 75, σημ. 2, καὶ ἀνέλυσε ἐκτενέστερα ὁ J. Duncan M. Derrett, 
Gemistus Plethon, the Essenes and More’s Utopia, Bibiothèque d’Humanisme et Rena-
issance XXVII(3), (1965) 579-606, ἐνταῦθα σσ.580-591. N. Patrick Peritore, The Politi-
cal Thought of Gemistos Pletho:A Renaissance Byzantine Reformer, Polity, X(2)(Winter 
1977)168-191, ἐνταῦθα σ. 169 και ο D. Dedes, Die wichtigsten Gründe der Apostasie des 
Georgios Gemistos (Plethon), Φιλοσοφία 15/16(1985/86), 352-375, ἐνταῦθα σ. 372, ὁ ὁποῖος 
θεωρεῖ ὅτι ὁ Morus ἐγνώρισε τὰ Ὑπομνήματα μέσῳ τοῦ Pico della Mirandola, ἄποψη, ποὺ 
ἀνασκευάσθηκε ἀπὸ τὸν W. Blum, Georgios Gemistos Plethon. Politik, Philosophie und 
Rhetorik im spätbyzantinischen Reich (1355-1452), Stuttgart, A. Hiersemann, 1988, σ.40 
[Bibliothek der griechischen Literatur 25].  

71. P. Garnsey, Gemistus Plethon and Platonic Political Philosophy, Ph. Rousseau – 
M. Papoutsakis, eds., Transformations of Late Antiquity. Essays for Peter Brown, Ashgate, 
2009[ανατ. 2011], 327-340.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 413-429

428

περὶ ἰδιοκτησίας τῶν δυὸ στοχαστῶν72, ἀναδείξαμε τὰ κοινὰ σημεῖα καὶ 
τὶς διαφορές των καὶ κυρίως προβάλαμε τὸ διαφορετικὸ οἰκονομικο-
κοινωνικὸ πλαίσιο73. Τέλος, δὲν πρέπει νὰ μᾶς διαφεύγει μία σημαντικὴ 
συνιστῶσα τῆς προσωπικότητος τοῦ Γεμιστοῦ74: Θεωρητικῶς ὁμιλεῖ γιὰ 
ἐλευθερία τῆς χρήσεως τῆς γῆς, ἐμπράκτως ταυτίζεται μὲ τοὺς γαιοκτήμονες 
ποὺ στηλιτεύει, ἀποδεχόμενος μεγάλες ἐκτάσεις γῆς τοῦ Δεσποτάτου, οἱ 
ὁποῖες τοῦ παραχωροῦνται ὑπὸ τῶν Δεσποτῶν καὶ ἐπικυροῦνται ὑπὸ 
τοῦ αὐτοκράτορος75. Οἱ γαῖες αὐτὲς παραδίδονται κυρίως πρὸς τοὺς 
γυιοὺς τοῦ Γεμιστοῦ καὶ τέτοιου εἴδους παραχωρήσεις ἀποτελοῦν ἕνα 
βῆμα τεράστιον πρὸς τὸν φεουδαλισμόν76.  

Ἂς μας ἐπιτραποῦν ἐπίσης δυὸ διορθώσεις – προσθῆκες στὸ βιβλίο. 
Ἡ πρώτη διόρθωση ἀφορᾶ τὸ ὄνομα τοῦ G. Finley (σσ. 428-429, σ. 22, 
σημ. 53, σ. 435). Τὸ ὀρθὸν εἶναι G. Finlay (1799-1875).Πρόκειται γιὰ τὸν 
γνωστὸ Σκῶτο νομομαθῆ καὶ ἱστορικὸ τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπαναστάσεως, ὁ 
ὁποῖος ἔζησε στὴν Ἑλλάδα. Ἡ δεύτερη διόρθωση-προσθήκη εὑρίσκεται 
στὴν βιβλιογραφία. Στὴν σ. 429 ἀναγράφεται: Oratio ad Manuelem (Πρὸς 
τὸν βασιλέα [Μανουήλ]), ed. Sp. Lampros, ΠΠ, 3: 309-312. Ὁ τίτλος εἶναι 
λανθασμένος, δεδομένου ὅτι τὸ ἔργον αὐτὸ τοῦ Γεμιστοῦ ὁ Λάμπρος τὸ 
ἐπιγράφει: Πρὸς τὸν Βασιλέα [Ἰωάννην Παλαιολόγον]. Τὸ συγκεκριμένο 

72. Χ. Π. Μπαλόγλου, Αἱ περὶ ἰδιοκτησίας ἀπόψεις τοῦ Γεωργίου Γεμιστοῦ Πλήθωνος 
καὶ ἡ θέσις των εἰς τὴν ἱστορίαν τῶν οἰκονομικῶν ἰδεῶν, ΕΕΒΣ, Ν΄ (1999-2000) 17-38 [ =Χ. 
Π. Μπαλόγλου, Πληθώνεια Οἰκονομικὰ Μελετήματα, Ἀθήνα, Ἐλεύθερη Σκέψις, 2001, σσ. 
116-139]. Πβ. S. Spentzas, George Gemistos – Plethon and his position on private ownership 
as it appears in his two memoranda, Χαρμόσυνον Ἀριστοβούλου Μάνεση, τόμ. Γ΄, Ἀθήνα, 
Σάκκουλας, 2000, 233-240.

73. Σημαντικές διαφορές ἀνάμεσα στὸν Πλήθωνα καὶ στὸν Morus ἀναγνωρίζει ὁ Y. 
Smarnakιs, A contribution to the archaeology of Modern Thought: History and Utopia in 
Plethon’s Oeuvre, Historein-ἱστορεῖν, 7(2007), 103-113, ἐδῶ σ. 110.  

74. Εὔστοχα τὸ ἀναδεικνύει καὶ τὸ προβάλλει ὁ Δ. Β. Οικονομίδης, Ἡ γένεσις τοῦ 
Νέου Ἑλληνισμοῦ, ἐφημ. Ἑστία, 23.5.2009, ὅταν γράφει ὅτι πρόκειται γιὰ ἕναν φιλόσοφο, 
«ὁ ὁποῖος ἔταξε κατ’ ἀντινομίαν τὸν ἑαυτὸν του εἰς τὴν τάξιν τῶν ἀρχόντων, διὰ τῶν 
δυό, ὡς ἄνω, φεούδων τὰ ὁποῖα εἶχεν ἐκ δωρεᾶς εἰς τὴν κατοχήν του, ἐφρόντιζε δὲ νὰ 
περιέλθουν καὶ εἰς τοὺς ἀπογόνους των».

75. Πβ. Θ. Γιαννακοπούλοσ, Αἱ δημοσιονομικαὶ θεωρίαι τοῦ Γεμιστοῦ-Πλήθωνος, 
Πελοποννησιακὰ 16 (1990), 273-359, ἐνταῦθα σ. 318, σημ. 64.

76. Α. Διομήδους, Τὸ χρυσόβουλλον Κωνσταντίνου τοῦ Παλαιολόγου καὶ τὸ 
φεουδαλικὸν δίκαιον εἰς τὸ Βυζάντιον, ΠΑΑ 19(1944) [δημ. 1948]194-198, ἐνταῦθα 
σσ.194-195.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 413-429

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 429

ἔργο ἐξεδόθη τὸ πρῶτον ἀπὸ τὸν J. Müller77, ἐν συνεχείᾳ ἀπὸ τὸν Λάμπρον, 
ὅπως γράφει ὁ σ., ἀκολούθησε ὁ Ἀπ. Βακαλόπουλος78, ὁ Χρ. Σολδᾶτος79 
καὶ ἐκτὸς ἀπὸ τὴν μετάφραση γερμανιστί80, ὑπάρχει καὶ μετάφραση στὴν 
νεοελληνική81. Κατὰ τὸ παρελθὸν82 ἀποδείξαμε πειστικῶς ὅτι ἡ ἐπιστολὴ 
αὐτὴ ἀπευθύνεται πρὸς τὸν αὐτοκράτορα Μανουὴλ καὶ ὄχι πρὸς τὸν 
αὐτοκράτορα Ἰωάννη Ε΄. 

Ὁ σ. δὲν φείσθηκε χρόνου, κόπου καὶ μόχθου νὰ μᾶς παρουσιάσει μία 
νέα μονογραφία περὶ τοῦ βίου καὶ τοῦ ἔργου τοῦ Γεμιστοῦ, προσθέτοντας 
στὸ ψηφιδωτὸ καὶ προκαλώντας παράλληλα τὸν ἐρευνητὴ γιὰ περαιτέρω 
ἔρευνα. 

Χρῆστος Π. Μπαλόγλου, 
Αθήνα     

77. J. Müller, Byzantinische Analekten, Sitzungsberichte der Kaiserlichen Akademie 
der Wissenschaften, philos.-hist. Klasse, IX,2, Wien, 1852, 330-419, 400-402.   

78. Απ. Βακαλοπούλοσ, Πηγὲς τῆς Ἱστορίας τοῦ Νέου Ἑλληνισμοῦ. Ι. 1204-1669, 
Θεσσαλονίκη, 1965, σσ.134-136.

79. Χρ. Σολδάτοσ, Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων. Συμβολὴ εἰς τὸ ἐθνικὸν ἔργον τοῦ 
φιλοσόφου εἰς τὸν Μυστρᾶν καὶ τὴν θεμελίωσιν ὑπ’ αὐτοῦ τῶν φιλοσοφικῶν σπουδῶν 
εἰς τὴν Φλωρεντίαν, Ἀθῆναι 1973, σσ. 57-59 (κείμενο), καὶ σσ. 59-61 (ἀνάλυση τῆς 
ἐπιστολῆς).

80. W. Blum, Georgios Gemistos Plethon … σσ. 188-190.
81. Χ. Π. Μπαλόγλου, Γεώργιος Γεμιστὸς Πλήθων περὶ τῶν πελοποννησιακῶν 

πραγμάτων, Ἀθήνα, Ἐλεύθερη Σκέψις, 2002, σσ.130-137 καὶ σ. 138 σημειώσεις – σχόλια.
82. Χ. Π. Μπαλόγλου, Μία σημαντικὴ πρόσφατη πληθώνεια ἔκδοση, Βυζαντινὸς 

Δόμος, 5-6, 1991/1992 [δημ. 1993], σσ. 41-45 [=Μπαλόγλου, Πληθώνεια Οἰκονομικὰ 
Μελετήματα … σσ. 140-146, ἐνταῦθα σσ. 142-143].





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 431-441

G. Peters, Peter of Damascus. Byzantine Monk and Spiritual Theologian 
(Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Studies and Texts 175, 
2011), 182 p. + Appendices and Bibliography. ISBN 978-0-88844-175-1

This is a reworked doctoral dissertation on “an ignored author from 
the Byzantine Empire awaiting scholarly attention” and “an important 
contributor to the larger field of Byzantine monasticism and spirituality”, 
by an Anglican priest and Associate Professor of Medieval and Spiritual 
Theology in the Torrey Honors Institute at Biola University in La Mirada, 
California. The subject of the book, straightforward in appearance, is 
particularly complex; a complexity escaping even the author himself and 
this reviewer. The Introduction (Recovering a Lost Spiritual Theologian, 
pp. 1-12) gives a hint of the complexity without getting adequately into the 
nuances, and the significance, of the riddle.  In spite of his effort, the author 
leaves the fundamental question as to who is really “Peter of Damascus” 
essentially unanswered. The arguments offered do not place the figure, 
firmly and meaningfully, in the exact historical context and in the context 
of the Philokalia corpus. Here is briefly the outline and the conclusions of 
the book as stated by the author (pp. 5-8):

“Chapter 1 will locate Peter geographically” - implying that “Damascus” 
as well as the place “where he spent his life as a monk has hitherto been 
uncertain”, or under questioning. The author’s assumption is that Peter 
was a monk and biological brother of Leo, a twelfth-century bishop of 
Nauplia (Nauplion), an assertion which to him determines “both, location 
and firmer dates of Peter’s life”. “Chapter 2 will take up the question of 
Peter’s name” - implying an ambiguity as to a single “Peter” in the midst 
of various figures under this name. “Chapters 3 and 4 will explicate the 
spiritual theology of Peter of Damascus as found in his two philokalic texts: 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 431-441

432

the Admonition to His Own Soul (ὑπόμνησις [sic] πρὸς τὴν ἑαυτοῦ ψυχήν) 
and the Spiritual Alphabet (Λόγοι κατ’ ἀλφαβῆτον [sic]), implying that 
such an explanation is based on a Peter, whose identity, geography and 
dates are settled!  “Chapter 5 will examine how Peter understood that his 
spiritual “program” is open to both monks and laity”. “Chapter 6 will offer 
the following conclusions: 1) Peter’s spiritual theology is original and it does 
not strictly follow the so-called Evagrian/Maximian paradigm; and 2) Peter 
employs the literary technique of intertextuality [?], accounting for how he 
uses past authors innovatively and originally”. Finally, “Three Appendices 
[pp. 183-193] provide a comparison of the contents of the Admonition and the 
Spiritual Alphabet, and a textual emendation and translation found in Paris, 
Bibliothèque Nationale, Ancien gr. 1135”. A Bibliography [pp. 195-209] and 
an Index [pp. 210-4] complete the book. In our view the substantive matter 
is found, and remains, in the first two chapters of the book upon which all 
other considerations about Peter of Damascus are connected organically.

The Philokalia assumes a Peter earlier and different than the one 
of this book. Three at least early figures under the name “Peter” (“… 
of Damascus”, or not) appear in the sources: a Peter, metropolitan of 
Damascus during the first-part of the eighth century, a said recipient of 
“Λίβελλος περὶ ὀρθοῦ φρονήματος” (Libellus de recta sententia)1 and 
of “In tractatum Contra Jacobitas, Admonitio”2, which the well known 
John of Damascus is presumed to have written “ἐκ προσώπου [on behalf 
of] Πέτρου τοῦ ἁγιωτάτου Ἐπισκόπου Δαμασκοῦ πρὸς τὸν ἐπίσκοπον 
δῆθεν τοῦ Δαραίας τὸν Ἰακωβίτην”. According to Theophanes, this 
Peter became a confessor of faith when the Umayyad caliph al-Walīd II 
(r. 743-44) “ordered that the most holy metropolitan of Damascus [Peter], 
have his tongue cut off for reproving publicly the impiety of the Arabs 
and the Manichaeans, and exiled him to Arabia Felix [Yemen] where he 
died as a martyr on behalf of Christ after reciting the divine liturgy. Those 
who have told the story affirm to have heard it with their own ears”3. 
The information comes from a Syriac source4 repeated subsequently by 

1. PG 94: 1421-1432.
2. PG 94: 1436-1501.
3. Chronographia, ed. C. de Boor (Leipzig, 1883-85), 416.
4. Chronicon Syriacum 1234 = J.B Chabot, ed. Chronicon ad annum Christi 1234 

pertinens, 2 vols (Paris, 1937, Louvain, 1974).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 431-441

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 433

Michael the Syrian5. P. Peeter has suggested that this Peter of Damascus 
has been confused with a certain Peter of Capitolias [Bayt Ras] who had 
died as a martyr on an earlier date, January 13, 715 during the reign of 
caliph al-Walīd I (705-15)6. An Oration on this “pious neo-martyr Peter, 
who was put to death in the city of Capitolias”, has been attributed to John 
of Damascus and survived via Arabic only in a Georgian version, possibly 
from a Greek original. These two figures are distinct from each other, 
according to R.G. Hoyland; the first was a metropolitan and the second 
a government employee, a χαρτουλάριος of public taxes7. To confuse 
matters even further, Theophanes makes mention of two martyrs, a Peter 
metropolitan of Damascus (in 742/3, during the reign of al-Walīd II) and 
Peter of Maiuma (most likely Peter of Capitolias), connecting the name 
Qaiuma (Peter’s Syrian servant) to Maiuma (as in Syriac Q and M are 
very similar)8!  Hoyland, then, is right when wondering whether, as far as 
the name is concerned, Theophanes’ account has become confused with 
the fifth-century martyr Peter, bishop of Maiuma9. The fact also that both 
figures under the name “Peter” were punished under a caliph by the name 
al-Walīd, explains Theophanes’ date of martyrdom in the same year.  

A. Th. Khoury10 has attributed an Arabic treatise against Islam, now 
lost, to Peter of Damascus whom he identifies with Peter of Capitolias, 
thus agreeing with P. Peeters! This treatise may be the work to which J. 
Nasrallah refers to as a work in Greek against the Manicheans and Islam 
found in the Sinaitic manuscript Gr. 443 (erroneously referred to as Gr. 
343), misreading Theophanes’s Chronographia11 ! However, this particular 
manuscript contains a writing of ascetic nature under the title Ἀνάμνησις 

5. Chronique de Michel le syrien, patriarch jacobite d’Antioche (1166-1199), ed. tr. 
J.-B. Chabot, 4 vols, (Paris, 1899-1910).

6. P. Peeter, La Passion de S. Pierre de Capitolias (+ 13 janvier 715), AnBoll 57 (1939), 
299-333.

7. R. G. Hoyland, Seeing Islam as Others saw it.  A Survey and Evaluation of Christi-
an, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam (Princeton 1997), 359.

8. Chronographia, 417-8.
9. Cf. D. M. Lang, Lives and Legends of the Georgian Saints (London 1956) 57-80; 

Hoyland, Seeing Islam, 355, n. 69.
10. A. Th Khoury, Les théologiens byzantins et l’ Islam, (Leuven/Paris 1969), 40.
11. J. Nasrallah, Dialogue islamo-chrétien à propos de publications récentes, Révue 

des Études islamiques 46 (1978), 126.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 431-441

434

τῆς ἰδίας ψυχῆς, or better known as Ὑπόμνησις τῆς ἰδίας ψυχῆς; a treatise 
which H.-G. Beck has attributed to a much later “Peter of Damascus” dated 
either in late eleventh (1096-97) or middle twelfth (1156-57) century12.  

Much earlier than this confusing scholarly debate, Nicodemos the 
Hagiorite (1749-1809), who with Makarios Notaras (1731-1805) bishop 
of Corinth collected and edited the Philokalia texts13, author also of the 
unsigned Introduction to each figure, presented Peter as “bishop of Damascus 
during the reign of Constantine the Copronym in the year seven hundred 
and seventy five” [Constantine V (741-775)] who died as a martyr in Arabia 
Felix.  The inference here is that Peter served as bishop only for a short 
while during the year 775 when Constantine was still an emperor.  Peter, 
continues Nicodemos, was sent to exile “by Walid, the son of the ruler of 
the Arabs Isem” as he was a sharp critic “of the ill-intended heresy of the 
Arabs and the Manicheans”14. On the basis of two unspecified but dated 
manuscripts this view seems to be questioned by the commentator of a 
New Edition of the Philokalia, the Athonite monk Theokletos Dionysiates, 
who reluctantly places Peter and his works in the beginning of the 12th 
century; aiming at supporting especially hesychasts, but generally monks 
and ascetics of all forms of monastic life15. These two manuscripts may be 
the 13th century one of Peter’s works and another one of the 14th century, 
which have prompted some to date Peter in the years 1096-97 and 1156-57 
respectively. It is the dates of these manuscripts which, according to the 
translators of the Philokalia in English, have led Gouillard to place Peter in 
the twelfth century16.

 

12. H. G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich (Munich, 
1959), 644.

13. Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν Νηπτικῶν. Συνερανισθεῖσα παρὰ τῶν ἁγίων καὶ 
θεοφόρων Πατέρων ἐν ᾗ διὰ τῆς κατὰ τὴν πρᾶξιν καὶ θεωρίαν ἠθικῆς φιλοσοφίας ὁ 
νοῦς καθαίρεται, φωτίζεται καὶ τελειοῦται (Venice, 1782) 5 volumes (reprint: Ἀθῆναι, 
1957-1963)].

14. Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν Νηπτικῶν, volume III, (1960), 3.
15. Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν Νηπτικῶν. Μετάφραση Αντώνιος Γ. Γαλίτης, Third vol. 

(Θεσσαλονίκη: Τό Περιβόλι τῆς Παναγίας, 19973), 66.
16. The Philokalia. The Complete text compiled by St Nikodimos of the Holy Moun-

tain and St Makarios of Corinth. Translated from the Greek and edited by G.E.H. Palmer 
– Philip Sherrard – Kallistos Ware, Volume III, (London, 1984), 70.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 431-441

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 435

Greg Peters in a rather complicated discussion (Chapter One) attempts 
to establish the year 1050 as the terminus post quem and 1275 as the 
terminus ante quem of Peter of Damascus’s life. The details of the argument, 
not particularly convincing, may be evaluated closely by a more competent 
person than this reviewer.  The same can be said about the methodology and 
the validity of arguments used for explaining Peter’s identity as “Damascene” 
(Chapter Two). One is left wondering, for example, in what way does the 
lengthy discussion about Mediaeval controversies on the azymes and the 
filioque (pp. 40-43) lead or contribute, in a convincing way, to the identity 
of Peter of Damascus!  Also the argument that the twelfth-century debate 
about the nature of the Eucharist leads unequivocally to the person of Peter 
of Damascus as monk at the monastery of Areia and biological brother of 
Leo, bishop of Argos in the same century (pp. 46-48) seems, to this reviewer, 
as highly hypothetical!  Suggesting also that the interchangeable use of the 
Arabic name Mansur (of Damascene origin) with the epithet “Damascene” 
or “of Damascus” (something questionable!) may have resulted in Peter’s 
surname “of Damascus”, sounds as a huge leap of imagination. The first two 
chapters of the book have pressed the key points of fact, date and geography, 
far too much; thus raising more questions than clarifications beyond doubt.

With these confusing and at times contradictory data in mind, we turn 
now to the “Peter of Damascus, the holy martyr” («τοῦ ἱερομάρτυρος») 
of the Philokalia itself, as these two are according to Nicodemos the 
Hagiorite coherent and congenial entities to each other17. In dealing mostly 
with Byzantine spirituality and its scholarly renaissance and less with the 
historical and contextual Peter, Greg Peters in an earlier section of the 
book (pp. 9-12) was eager to discuss the question of How does one read 
Byzantine spiritual texts; a question, which we must say, is of modern 
Western concern but of no significance to the collectors or the masters of the 
spiritual texts contained in the Philokalia. Nikodemos the Hagiorite in his 
unsigned Introduction calls the Philokalia “the means to deification” (“τὸ 
τῆς θεώσεως Μέσον”) and in another place “the instrument of deification” 
(“τὸ τῆς θεώσεως ὄργανον”)18, while he characterizes Peter’s own place 
in it as “a Philokalia within the major Philokalia, the comprehensive one 
within the extended one” (“φιλοκαλίαν φιλοκαλίᾳ μείζονι μέγαν καὶ 

17. Cf. Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν Νηπτικῶν, Volume III, 4.
18. Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν Νηπτικῶν, Volume I, κβ΄ and κγ΄.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 431-441

436

τῇ συνεπτυγμένῃ τὴν πλατυτέραν”)19. Indeed, Peter’s texts make up the 
second largest section of the whole Philokalia after Maximos the Confessor, 
and cover all subjects of the ascetic and nyptic writings. The latter is also 
attested to by the plethora of sources which Peter has used. It is on both 
these counts that the above mentioned Theokletos Dionysiates in the New 
Edition sets the priorities of study differently, by remarking that although 
“one may harbor some doubts as to the identity of the author of these 
texts and the century in which he lived” he, nevertheless, belongs to the 
Philokalia because “he exercised himself as an ascetic, became a saint and 
fell asleep in the Lord without committing a sin or going against the truth 
of the Church”20. It is this “Peter of Damascus” who remains elusive and has 
received scant attention by the scholarly community - except for a study 
by Jean Gouillard21, and two articles published in 1995 by Greg Peters22, 
the author of the present book.  The puzzle of this Peter takes other forms, 
too.  For example, the first translation of the Philokalia in Slavonic by the 
Russian starets Paisy Velichofsky (1722-1794), published in St Petersburg 
one year before Paisy’s death in 1793, has remained faithful to its Greek 
original, while a later translation in Russian by Theophanes of Tabov and 
Vladimir in 1877, is marked by a number of additions and omissions of texts, 
most notable being the deletion of the whole section of “Peter of Damaskos”, 
with no explanation!

Peter of Damascus’s insistence that spirituality is equally applicable to 
monks and lay people makes him a precursor of the intellectual layman and 
admirer of hesyhasm, Nicholas Kavasilas (1322-ca.1391) - by two centuries, 
if we accept Greg Peters’s thesis that Peter of Damascus is a twelfth-century 
figure, or by five centuries, if we place him much earlier, in the late eighth 
century as is my opinion.  Peter is writing for those who are seeking practical 
advice on spiritual matters, and in a manner neither systematic with an 

19. Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν Νηπτικῶν, Volume III, 4.
20. Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν Νηπτικῶν, Third Volume (as in n. 15 above), 62-3.
21. J. Gouillard, Un auteur  spirituel byzantine du XIIe siècle, Pierre Damascène, Échos 

d’ Orient 38 (1939), 257-78, reprinted in his La vie religieuse à Byzance (London:Variorum, 
1981].

22. G. Peters, Peter of Damascus and Early Christian Spiritual Theology, Patristica et 
Medievalia 26 (2005), 89-109; and Recovering a Lost Spiritual Theologian: Peter of Damas-
cus and the Philokalia, St. Vladimir’s Theological Quarterly 49 (2005), 437-459.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 431-441

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 437

intention of proving, nor grandiose with a posture of lecturing, insisting that 
spiritual knowledge and salvation are within the reach of everyone. Divine 
aid and grace, prayer, meditation, hope and proper exercise of freedom 
of human will are fundamental presuppositions and means to salvation 
–principles and teachings characterizing the early spiritual fathers. Thus, 
there are internal, congenial and contextual indications of Peter’s early 
origin derived from within the Philokalia corpus, which seem to challenge 
the theses of the book. I will offer specifically three of them: 

First, it is essential to pay attention to the list of books which Peter used; 
books which he had borrowed from and returned to his spiritual brothers as 
he owed no book of his own.  The list is found in the Preface of the Treasury 
of Divine Knowledge.  In manner and order this list goes as follows:  The Old 
and the New Testament; specifically the Psalms, the four books of Kings, the 
six books of Wisdom (Job, Proverbs, Ecclesiastes, Song of Songs, Wisdom 
of Solomon, Sophia Sirah), the books of Prophets, the books of Chronicles, 
the Acts of the Apostles, the holy Gospels and the Commentaries to all of 
them.  After these Peter is citing writings of specific authors and fathers 
which he had read and quoted. This part is in itself a document. I have 
added for consideration the dates of these sources: [Pseudo]-Dionysius [the 
Areopagite, fl. ca. 500], Athanasios [295-373], Basil [ca. 330-379], Gregory 
the Theologian [329/330-ca.390], [John] Chrysostom [b.340-350-d.407], 
Gregory [of Nyssa (b.335-40-d. after 394)], Anthony [of Egypt, (ca. 251-356)], 
Arsenios [354-449], Makarios [of Egypt (ca.300-ca.390)], Neilos [d. ca. 430], 
Ephraim [the Syrian (ca. 306-373)], Isaak [fl. ca.680], Mark [the Ascetic 
(early 5th c.)], [John] Damascene [ca. 675-749], John of Klimakos [before 
579-ca. 650], Dorotheos [of Gaza (ca. 500-560-80)], [Abba] Philemon [?6th-
7th]; “as well as the lives and sayings of all the saints”, that is Hagiologies.  
The dates and kind of such sources should not be passed unnoticed as they 
provide a glimpse of Peter’s own life time and thought. The translators 
of the Philokalia in English have made a revealing calculation, albeit not 
exhaustive, as to the frequency of use of these sources in Peter’s works: Basil 
and Chrysostom each is mentioned 47 times. Next come John Klimakos 
(38 times), Isaac the Syrian (34 times), the Gerontikon or Sayings of the 
Desert Fathers (about 30 times), John of Damascus (28 times), Gregory of 
Nazianzos (23 times), Maximos the Confessor (19 times), Neilos (15 times), 
Dionysios (9 times), Dorotheos of Gaza (9 times), Mark the Ascetic and John 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 431-441

438

Cassian (2 times each)23. These same translators have also noted that Peter 
makes mention of the tenth-century Logothete St. Symeon Metaphrastes (d. 
ca. 1000); something which certainly may point to an author who died much 
later than the eighth century and of al-Walīd II’s era24. Even with this note 
in mind, no one can miss the point that Peter’s sources derive from a definite 
block of figures dating from the late third to the middle eighth century, from 
St. Anthony to John of Damascus, and that after this block a huge gap of 
about two and a half centuries follows until one reaches the single name of 
Symeon Metaphrastes!  Symeon does not appear in the list of sources but 
only once, in a paragraph of Peter’s Treasury of Divine Knowledge under 
the title “Active Spiritual Knowledge”, and in passim. The context may be 
important in evaluating this reference: 

“I have given the names of books and saints at the beginning, so as not to 
overburden my work by specifying to whom each saying belongs. Indeed, the 
holy fathers often copied out the words of the divine Scriptures just as they 
are, as St Gregory the Theologian did with those of Solomon; and Symeon 
Metaphrastis the Logothete said with reference to St John Chrysostom that 
it would be wrong not to use that saint’s words and to substitute his own 
…”25.

There is no substantive use of any Symeon’s teaching in this remark!  
Is it, then, unreasonable to suggest that the appearance of his name is, 
perhaps, the result of some kind of later editing and interpolation?  One 
may also wonder why Peter (if he were, indeed, not just an eleventh but 
a twelfth-century ascetic) does not make mention of such major spiritual 
writers, closer to him in age and thought, as Symeon the New Theologian 
(949?-1022) or Nicetas Stethatos (1005?-ca. 1090)? Greg Peters has not 
raised such questions, even as working hypotheses.  

Second, working on Gouillard’s premise, Greg Peters seems to have 
been convinced that Peter was a monk of the late eleventh century (p. 
13), although in a subsequent place (p. 21) has preferred later, middle 
twelfth century (1156-57) dates for his monastic life - both assumptions 
remaining unproven. His lengthy discussion on monasticism in the early 
twelfth century Byzantium and beyond (pp. 15-21), although informative, 

23. The Philokalia, Volume III, 70.
24. The Philokalia, Volume III, 70.
25. The Philokalia, Volume III, 103.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 431-441

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 439

does not necessarily lead to or strengthen this supposition. Descriptions 
and expressions of forms of monasticism do not yield facts but only 
speculation about the exact “Peter” and the kind of a monk he was, given 
the large number of 108 figures under the name “Peter” in the Byzantine 
Prosopography, of which seventeen from the twelfth century, counting the 
easily dismissible ones.  Greg Peters has identified his Peter by a questionable 
process of elimination.  After leaving aside seventeen 12th century “Peters” 
found in the Prosopography of the Byzantine World, he deals with the seven 
remaining ones discarding some of them because the, otherwise scant, 
sources do not refer to them as “monk”! What comes, however, from a close 
examination of Peter’s own writings is that he was living neither as a hermit 
nor as a member of an organized κοινόβιον.  He was rather a part of a 
semi-eremitic κελλίον – a third form of life of two or three monks pursuing 
a life of silence which his own favourite author, John of Klimakos (before 
579-ca.650), calls “the royal way”26.  

Third, Greg Peter in Chapter Three makes an exposition and evaluation of 
the so-called “spiritual theology” of Peter’s works Ὑπόμνησις εἰς τὴν ἑαυτοῦ 
ψυχήν, known also as The Admonition, and “Λόγοι κατ’ ἀλφάβητον”, or 
The Spiritual Alphabet.  In this chapter the author endeavors to a) elucidate 
the spiritual theology of Peter of Damascus, and b) evaluate and correct, 
when necessary, previously negative assessments of Peter’s corpus (p. 54).  
This discussion is a scholastic-apologetic exercise and analysis of Peter’s 
thought which, in the words of the author, is to the common judgment, 
“unorganized, random, or even unoriginal” – a criticism which “is ubiquitous 
in the sparse secondary literature” (p. 51). Such an approach evades the 
unrehearsed character of Peter’s (not “theology” but) spiritual admonitions!  
Arguing about specific points of interpretation would require another 
thesis, which a younger and more able person should, certainly, undertake.  
The following two examples may offer a hint as to the kind of challenge.  
The essential meaning of the word ἀπώλεια in Patristic and especially the 
spiritual literature is «perdition» rather than “destruction” (pp. 62, 86f.) – 
an essential distinction between Eastern and Western theological frame of 
mind and praxis, with fundamental repercussions and views on humanity, 
evil, sin, freedom, grace, salvation and million of other experiences and 
principles.  Secondly, postulations such as the following three: a) “a strong 

26. The Philokalia, Volume III, 70.  



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 22 (2012) 431-441

440

emphasis on grace is unusual in Byzantine writers of the period c. 850-1204” 
(!) while it is of a heightened interest among Western theologians, and thus 
it “arises the question naturally whether or not Peter had some exposure to 
those currents of thought” (p.64); b) that although it is insisted that Peter is 
a twelfth-century author at the same time it is maintained that “It is likely 
that he learned his theology of grace from the writings of Mark the Monk/
Hermit (early 5th century!), whom he references as one of his sources” (p. 
66); and c) that “It would appear that Peter’s theology of sin and grace, 
though sharing many similarities with western theologians, was acquired 
through his reading of Eastern Christian texts” (p. 67) [the emphasis is ours] 
- make little sense, and show a peripheral understanding and a speculative 
analysis of Peter’s theological and spiritual presuppositions, particularly 
because the one who is called to support Peter’s theology on sin and grace is 
the … early fifth-century Mark the Hermit!!

On a very different front, the book does not make for an easy reading.  All 
references seem to have come from the English translation of the Philokalia, 
while those from the Greek original are plagued with grammatical and spelling 
mistakes; for example: «Λόγοι κατ’ ἀλφαβῆτον», «… ἰνδικτιῶνος πεμπτῆς 
ἐτους...», «καὶ ταῦτα ἐν πάση», «Πέτρῳ πρωτοσπαθαριῳ», «λῃστῶν», 
«Ναυπλίου καὶ Ἅργους», «Ἔκδοσισ», «ἁγία μονἠ», «καθ’αἱμα», «ἑπίκρισις», 
«ἑπιτήρησις», «ὥσπερ τᾶλλα», «τοῦ πενύματοσ [for πνεύματος]», «ἐν τῷ 
πρώτῳ βιβλίω», «ὅυτω καταξιούμεθα», «οὐδ’ ὅλως βιβλίων ἰδίαν κέκτημαι, 
ἥ [instead of, ἤ] ἐκτησάμην ποτέ...», «ἁβροδιατίτης» (for ἁβροδιαίτος?), 
«Διἁταξις», «ὄσον τὸ ἐπ’ αὐτόν», «Ἱεροσολυμιτκὴ Βιβλιοθηκη, Τομος 
Πρωτος (En Petroupodei)», «ἐπισκόπου Πέτρῳ μητροπολίτη Δαμασκοῦ», 
«Επιστολη...», «κεφάλιον περὶ τοῦ ἀχράντου σώματος οὐ [instead of, οὗ] 
μεταλαμβάνομεν», «ἄζῦμος», «...πατριάχου Ἰεροσολύμων», «Επιστημονική 
Επετηρίς της Θεολογικής Σχολής του Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης», «... 
ὄσ [for ὡς] προπάτορα μὲν ... εν ἄναξι περιώνυμον», «ὅθεν καὶ διατόρῳ 
στόματι ἀνακηρύττο τε ... καὶ τῇ παναγια Τριάδι, τὸ ζωοποιὸν αἴμα...», 
«ἵννα εἴτε ἐλθὼν καὶ ἰδὼν ὑμᾶς ... ἐν ἑνὶ πνεύματι ... ἥτις ἐστὶν αὐτοῖς ἔνδεξις 
[instead of, ἔνδειξις]», «ἡσῦχία», «ἐγένετο σύζῦγος...», «εὑρων ὁ δράκων ... 
ἀλλ ἀὐτός καταλιπών τόν χιτῶνα... αὐτόυ ταῖς ἱκεσίαις...», «ἐν Ἐλλάδι» - 
an environment which makes the reading of the book cumbersome, and its 
scholarship suspect.  The flagrant use of Greek quotations and words (even 
when these are not definitive or necessary) is adding to the problem.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 22 (2012) 431-441

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 441

In spite of these comments, one has to say that this is a contribution to an 
important and essential subject of Byzantine monasticism and spirituality, 
as well as to a significant (albeit obscure) personality.  The author of the 
book and his mentors are to be commended for undertaking a topic which 
is neither easy to decipher, nor fanciful to the academia of our times to 
tackle. The challenge for a fresh, thorough, most serious reconsideration and 
meticulous treatment of the specific figure with its interwoven issues has 
now been posted; and for such a challenging task the book is a welcome 
beginning.

Daniel J. Sahas

Professor Emeritus
University of Waterloo (Canada)





BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 21 (2011) 457-461

Βραχυγραφιεσ – AbBREVIATIONS

ΑΔ	 	 	 	 Ἀρχαιολογικὸν Δελτίον
ΑΕ 	 	 	 	 Ἀρχαιολογικὴ Ἐφημερὶς
ΑΠ	 	 	 	 ᾽Αρχεῖον Πόντου
AASS				    Acta Sanctorum
ACO	 	 	 	 Acta Conciliorum Oecumenicorum, έκδ. E. 	
				    Schwartz – J. Straub (Βερολίνο 1914–)
AnBoll 		 	 	 Analecta Bollandiana
AOL 	 	 	 	 Archives de l’Orient Latin
BAR 				    British Archaeological Reports
BBA 				    Berliner Βyzantinistische Arbeiten
BCH 	 	 	 	 Bulletin de correspondance hellénique
BEFAR 				   Bibliothèque des Écoles françaises d’Athènes 
				    et de Rome
BF 	 	 	 	 Byzantinische Forschungen
BHG 	 	 	 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca, 
				    Bruxelles 31957
BHG Auct. 	 	 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca. 
	 	 	 	 Auctarium, Βρυξέλλες 1969
BHG Nov.Auct. 		 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca. 	
	 	 	 	 Novum Auctarium, Bruxelles 1984
BHO 	 	 	 	 Bibliotheca Hagiographica Orientalis, 		
				    Βρυξέλλες 1910
BMGS 	 	 	 	 Byzantine and Modern Greek Studies
BNJ 	 	 	 	 Byzantinisch‐neugriechische Jahrbücher
BNV 				    Byzantina et Neograeca Vindobonensia
ΒυζΣυμ/ΒyzSym		 	 Βυζαντινά Σύμμεικτα / Byzantina Symmeikta
(–2008 Σύμμεικτα) 		  (–2008 Σύμμεικτα)
BSl 	 	 	 	 Byzantinoslavica
BSO[A]S 	 	 	 Bulletin of the School of Oriental [and 
	 	 	 	 African] Studies



Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

BYZANTINA SYMMEIKTA 21 (2011) 457-461

458

BV 	 	 	 Byzantina Vindobonensia
Byz 	 	 	 Byzantion
ByzSt 	 	 	 ByzantineStudies/Études byzantines
BZ 	 	 	 Byzantinische Zeitschrift
CahArch 	 	 Cahiers archéologiques
CCSG 			   Corpus Christianorum, Series Graeca
CCSL 			   Corpus Christianorum, Series Latina
CFHB 			   Corpus Fontium Historiae Byzantinae
ChHist 		 	 Church History
CIC 	 	 	 Corpus iuris civilis, τ. 1‐3, ed. P. Krüger – T. Mommsen 
			   – R. Schöll – W. Κroll, Berlin 111954 (rep. Dublin 1972)
CJ 	 	 	 Codex Justinianus, ed. P. Krüger, Berlin 1929
CorsiRav 	 	 Corsi di cultura sull’arte ravennate e bizantina
CSCO 			   Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium
CSEL 			   Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum
CSHB 			   Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae
ΔΧΑΕ	 	 	 Δελτίον τῆς Χριστιανικῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας
DACL 	 	 	 Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie
DHGE 		 	 Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques
DMA 	 	 	 Dictionary of the Middle Ages (New York 1982‐89)
DOC 	 	 	 Catalogue of the Byzantine Coins in the Dumbarton 
	 	 	 Oaks Collection and in the Whittemore Collection, 
			   τ. 1-5, ed. A. R. Bellinger – P. Grierson – M. Hendy,
			   Dumbarton Oaks, Washington D.C. 1966-1999
DOCat 		 	 Catalogue of the Byzantine and Early Mediaeval 
	 	 	 Antiquities in the Dumbarton Oaks Collection, τ. 1‐2 by
			   M. C. Ross (Washington, D.C. 1962‐65); τ. 3 by 
			   K. Weitzmann (1972)
DOP 	 	 	 Dumbarton Oaks Papers
DOS 			   Dumbarton Oaks Studies
DOSeals	 	 Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and 
			   in the Fogg Museum of Art, εκδ. E. McGeer – J. Nesbitt
 			   – N. Oikonomides, τ. 1-6, Dumbarton Oaks, Washington
			   D.C. 1991-2009
ΕΕΒΣ	 	 	 Ἐπετηρὶς Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν
EI2 	 	 	 Encyclopaedie de l’Islam. Nouvelle édition, τ. 1-13,
	 	 	 Leiden-London–Boston 1960-2009. 
FM 	 	 	 Fontes minores



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 21 (2011) 457-461

Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS 459

GRBS 	 	 	 Greek, Roman and Byzantine Studies
JGR	 	 	 I. and P. Zepos, Jus Graecoromanum, τ. 1-8, Αθήνα 
			   1931 (rep. Aalen 1962)
JHS 	 	 	 Journal of Hellenic Studies
JMedHist 	 	 Journal of Medieval History
JÖB 	 	 	 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik, τ. 18‐ 
			   (Note: Before 1969: JÖBG)
JÖBG 	 	 	 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinischen 
	 	 	 Gesellschaft, τ. 1-17 (Note: After 1968: JÖB)
JRA 	 	 	 Journal of Roman Archaeology
Lampe	 	 	 G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon (Oxford 
			   1961‐68)
LBG	 	 	 Lexikon zur byzantinischen Gräzität, erstellt von 
			   E. Trapp (et al.), Wien 2001‐ 
LSJ9 	 	 	 H. G. Liddell – R. Scott – H. S. Jones et al., A 	 	
	 	 	 Greek‐English Lexicon (Oxford 1996)
MM 			   F. Miklosich – J. Müller, Acta et diplomata graeca medii
	 	 	 aevi sacra et profana, τ. 1-6, Wien 1860‐1890
MANSI 		  J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima 
	 	 	 collectio (Paris‐Leipzig 1901‐27)
MGH 			   Monumenta Germaniae Historica
ΝΕ 	 	 	 Νέος Ἑλληνομνήμων
OC 	 	 	 Orientalia Christiana
OCA 			   Orientalia christiana analecta
OCP 	 	 	 Orientalia christiana periodica
ODB 	 	 	 The Oxford Dictionary of Byzantium, ed. A. Kazhdan 
			   et al. (New York‐Oxford 1991)
ΠΑΑ	 	 	 Πρακτικὰ τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν
ΠΑΕ	 	 	 Πρακτικὰ τῆς ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας
PG 			   Patrologiae cursus completus, Series graeca, éd. J.‐P. 
			   Migne, Paris 1857‐66
PL 			   Patrologiae cursus completus, Series latina, éd. J.‐P. 
			   Migne, Paris 1844‐80
PLP 	 	 	 Prosopographisches Lexikon der Palaiologenzeit, ed. E. 
			   Trapp et al., Wien 1976‐1996
PLRE 	 	 	 The Prosopography of the Later Roman Empire, 
			   τ. 1-3, ed. A. H. M. Jones – J. R. Martindale – J. Morris,
			   Cambridge 1971-1992· τ. 2, ed. J. R. Martindale 1980



Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

BYZANTINA SYMMEIKTA 21 (2011) 457-461

460

PmbZ	 	 	 Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit, ed. 
			   R. J. Lilie et al. τ. 1–, Berlin 1999–
PO 			   Patrologia Orientalis, ed. R. Graffin – F. Nau, 1– . Paris 
			   1904– .
Ralles-Potles	 	 G. A Ralles – M. Potles, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν 
	 	 	 κανόνων τ. 1-6, Athens 1852-1859 (ανατ. Athens 1966)
RAC 	 	 	 Reallexikon für Antike und Christentum
RbK 	 	 	 Reallexikon zur byzantinischen Kunst, ed. K. Wessel
			   (Stuttgart 1963– )
RE 	 	 	 Paulys Real‐Encyclopädie der classischen
	 	 	 Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung von 		
			   G. Wissowa et al., Stuttgart 1894‐1978
REB	 	 	 Revue des études byzantines
REC	 	 	 Recueil des historiens des croisades
REG 	 	 	 Revue des études grecques
REH 	 	 	 Revue des études historiques
RESEE 	 	 Revue des études sud-est européennes
RH 	 	 	 Revue historique
RHSEE 	 	 Revue historique du sud-est européen
ROC 	 	 	 Revue de l’Orient chrétien
ROL	 	 	 Revue de l’Orient latin
RSBN 	 	 	 Rivista di studi bizantini e neoellenici
RSBS 	 	 	 Rivista di studi bizantini e slavi
SBN 	 	 	 Studi bizantini e neoellenici
SBS 	 	 	 Studies in Byzantine Sigillography
SC			   Sources chrétiennes
SCIAM 			  Settimane di Studio del Centro Italiano sull’Alto 	
	 	 	 Medioevo
StT 			   Studi e Testi
StVen 	 	 	 Studi Veneziani 
SubsHag			   Subsidia Hagiographica
Tafel –Thomas 	 	 G. L. F. Tafel – G. M. Thomas, Urkunden zur älteren 
	 	 	 Handels- und Staatsgeschichte der Republik Venedig,	
	 	 	 τ. 1-3, Wien 1856-57
TIB 			   Tabula Imperii Byzantini, ed. H. Hunger – J. Koder, 
			   Wien 1976– 
TLG 	 	 	 Thesaurus Linguae Graecae
TM 	 	 	 Travaux et mémoires



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 21 (2011) 457-461

Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS 461

VV 	 	 	 Vizantijskij Vremennik 
WBS			   Wiener Byzantinistische Studien
ZPE 	 	 	 Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik
ZRVI 	 	 	 Zbornik Radova Vizantološkog Instituta





Ο ΕΙΚΟΣΤΟΣ ΔΕΥΤΕΡΟΣ ΤΟΜΟΣ ΤΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΣΥΜΜΕΙΚΤΩΝ,
Ο ΟΠΟΙΟΣ ΕΧΕΙ ΕΚΔΟΘΕΙ ΗΔΗ ΣΕ ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΗ ΜΟΡΦΗ 

ΣΤΟ ΔΙΑΔΙΚΤΥΟ [www.byzsym.org], 
ΕΚΤΥΠΩΘΗΚΕ ΓΙΑ ΛΟΓΑΡΙΑΣΜΟ 

του ΤΜΗΜΑΤΟΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΤΟΥ ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟΥ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΙΔΡΥΜΑΤΟΣ ΕΡΕΥΝΩΝ ΣΕ 600 ΑΝΤΙΤΥΠΑ
Ο ΣΧΕΔΙΑΣΜΟΣ ΤΟΥ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ ΕΓΙΝΕ ΑΠΟ ΤΗΝ 

ΔΗΜΗΤΡΑ ΠΕΛΕΚΑΝΟΥ
Η ΑΝΑΠΑΡΑΓΩΓΗ ΕΓΙΝΕ ΑΠΟ 

...........................
ΤΟΝ ...................... ΤΟΥ ........

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

