
  

  Βυζαντινά Σύμμεικτα

   Τόμ. 20 (2010)

   ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20

   

 

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 27/01/2026 15:21:51



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 27/01/2026 15:21:51



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Tibor Živković

Sources de Constantin VII Porphyrogénète Concernant le Passé le 
Plus Ancien des Serbes et des Croates

Les chapitres 29 à 36 de l’ouvrage de l’empereur Constantin VII 
Porphyrogénète (945-959) De administrando imperio (DAI) sont à l’étude 
depuis les 400 dernières années environ1. Le passé le plus ancien des 
Serbes et des Croates, relaté dans ces chapitres2, est au cœur d’un débat 

1. L’ouvrage a été publié pour la première fois en 1611, en ayant comme base le 
manuscrit du XVIème siècle (Codex Vaticanus Palatinus gr. 126), copié par Antoine 
Eparchos, érudit humaniste grec venant de l’île de Corfu. À cette occasion, l’éditeur I. 
Meursius a défini le titre de l’ouvrage, préservé en historiographie jusqu’à nos jours; 
Constantini Imperatoris Porphyrogeniti, De administrando imperio, ad Romanum f., éd. 
I. Meursius, Lugduni Batavorum 1611. Le plus ancien manuscrit du DAI, datant du XIème 
siècle (Codex Parisinus gr. 2009), n’a été publié qu’en 1711, par A. Banduri, habitant de 
Dubrovnik; Imperium Orientale sive Antiquitates Constantinopolitanae in quatuor partes 
distributae, éd. A. Banduri, Parisiis 1711. I. Bekker a republié le DAI en 1840, en s’appuyant 
sur Meursius et Banduri; Constantinus Porphyrogenitus De thematibus et De administrando 
imperio, éd. I. Bekkerus, I-II, Bonnae 1840 (désormais: Bekker). La meilleure édition critique 
de cette oeuvre est, Constantine Porphyrogenitus De administrando imperio, éd. R. J. H. 
Jenkins – Gy. Moravcsik (CFHB 1), Washington, D.C. 1967 (désormais: DAI I). Le texte a 
été commenté par F. Dvornik – R. J. H. Jenkins – B. Lewis – Gy. Moravcsik – D. Obolensky 
– S. Runciman, Constantine Porphyrogenitus De administrando imperio, II: Commentary, 
London 1962 (désormais: DAI II). L’édition la plus récente est, Konstantin Bagrùnorodnóy 
Ob upravlenii imperiey, éd. G. G. Litavrin – A. P. Novoselcev, Moskva 1989 (désormais: 
Litavrin – Novoselcev, Ob upravlenii).

2. Deux chapitres sont, explicitement, consacrés aux Croates et aux Serbes, le 31 et 
le 32, alors que les chapitres 29 et 30 sont consacrés à la Dalmatie, et les chapitres 33, 34, 
35 et 36 aux principautés des Slaves du Sud – ceux des Zachlumi, des Terbuniôtes, des 

Επιμέλεια έκδοσης Βασιλικη Βλυσιδου, ΙΒΕ/ΕΙΕ



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

12

scientifique assez animé, lequel, n’ayant pas abouti a une conclusion finale, 
se poursuit aujourd’hui encore3. L’historiographie a traité les informations 

Dioklètianes, et des Pagani ou Arentanes. Pourtant, le récit se rapporte principalement aux 
Croates, également dans le chapitre 30.

3. L’intérêt pour les informations de Constantin VII sur les Serbes et les Croates s’est 
déjà manifesté à la deuxième moitié du XVIIème siècle, à l’époque où I. Lučić, le savant de 
Trogir, a essayé de faire une première analyse critique; De regno Dalmatiae et Croatiae 
libri sex, éd. I. Lucius, Amstelodami 1666. Pourtant, ce n’est qu’au XIXème siècle que 
l’ouvrage de l’empereur est devenu l’objet de recherches plus amples de Engel, Šafarik, 
Kopitar, Miklošić, Rački, Jagić, Grot et Florinski; cf. Fontes Byzantini historiam populorum 
Jugoslaviae spectantes, II, interp. et comment. B. Ferjančić, éd. G. Ostrogorsky, Beograd 
1959, 4-5. Le DAI a suscité beaucoup d’intérêt, encore au XXème, ce qui est démontré 
par une série de travaux scientifiques composés par d’éminents historiens, parmi lesquels 
il conviendra de citer les suivants: J. B. Bury, The Τreatise De administrando imperio, 
BZ 15 (1906) 517-577 (désormais: Bury, Treatise); G. Manojlović, Jadransko pomorje 9. 
stoljeća u svjetlu istočno-rimske (bizantinske) povijesti, Rad Jugoslovenske akademije 
znanosti i umjetnosti 150 (1902) 1-102; Idem, Studije o spisu “De administrando imperio” 
cara Konstantina VII Porfirogenita, Rad Jugoslovenske akademije znanosti i umjetnosti 
186 (1911) 104-184 (désormais: Manojlović, Studije); F. Šišić, Ime Hrvat i Srbin i teorije 
o doseljenju Hrvata i Srba, Godišnjica Nikole Čupića 35 (1923) 1-49; Lj. Hauptmann, 
Dolazak Hrvata, Zbornik kralja Tomislava, Zagreb 1925, 86-127; Idem, Seoba Hrvata i Srba, 
Jugoslovenski istorijski časopis 3 (1937) 30-61; A. Dabinović, Državnopravni odnos Hrvata 
prema istočnom carstvu, Rad Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti 270 (1941) 49-148; 
G. Ostrogorsky, Porfirogenitova hronika srpskih vladara i njeni hronoloki podaci, Istorijski 
časopis 1-2 (1948) 24-29 (désormais: Ostrogorsky, Hronika); B. Grafenauer, Prilog kritici 
izvjštaja Konstantina Porfirogenita o doseljavanju Hrvata, Historijski zbornik 5 (1952) 1-56 
(désormais: Grafenauer, Prilog); J. Ferluga, Vizantija i postanak najranijih južnoslovenskih 
država, ZRVI 11 (1968) 55-66; Idem, Vizantijsko carstvo i južnoslovenske države od sredine 
X veka, ZRVI 13 (1971) 75-107; A. Toynbee, Constantine Porphyrogenitus and His World, 
London 1973; L. Margetić, Konstantin Porfirogenit i vrijeme dolaska Hrvata, Zbornik 
Historijskog zavoda Jugoslovenske akademije znanosti i umjetnosti 8 (1977) 5-88; Idem, Još 
o pitanju vremena dolaska Hrvata, Zgodovinski časopis 42/2 (1988) 234-240; B. Ferjančić, 
Struktura 30. glave spisa De administrando imperio, ZRVI 18 (1978) 61-80; Idem, Dolazak 
Hrvata i Srba na Balkansko poluostrvo, ZRVI 35 (1996) 117-154 (désormais: Ferjančić, 
Dolazak); Idem, Vasilije I i obnova vizanitjske vlasti u IX veku, ZRVI 36 (1997) 9-30; V. 
Košćak, Pripadnost istočne obale Jadrana do splitskih sabora 925-928, Historijski zbornik 
33-34 (1981) 291-355; Lj. Maksimović, Struktura 32 glave spisa De administrando imperio, 
ZRVI 21 (1982) 25-32 (désormais: Maksimović, Struktura); Idem, Pokrštavanje Srba i Hrvata, 
ZRVI 35 (1996) 155-174; N. Klaić, O problemima stare domovine, dolaska i pokrštavanja 
dalmatinskih Hrvata, Zgodovinski časopis 29/4 (1984) 253-270; Idem, Najnoviji radovi o 29, 
30. i 31. poglavlju u djelu De administrando imperio cara Konstantina VII. Porfirogenita, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 13

de Constantin VII concernant l’arrivée, la christianisation et les relations 
entre les Serbes et les Croates, d’un côté, et Byzance, de l’autre – en suivant 
le schéma établi: vrai-faux, inventé-véritable – d’après une méthodologie 
basée sur la comparaison des informations que l’empereur possédait, avec 
d’autres sources, très diversifiées du point de vue chronologique, parlant de 
certains personnages, de certains peuples et de toponymes qui ont trouvé 
leur place dans le DAI4. Deux champs d’examens majeurs ont été négligés: le 
premier, concernant les remarques générales de l’œuvre entière, c’est-à-dire 
des 53 chapitres du DAI5, et le deuxième, concernant l’origine des sources 
que l’auteur a utilisées.

Les remarques générales du DAI permettraient aux chercheurs de 
comprendre Constantin Porphyrogénète en tant qu’écrivain et historien, 

Starohrvatska prosvjeta (1985) 31-60; Litavrin – Novoselcev, Ob upravlenii; I. Ševčenko, Re-
reading Constantine Porphyrogenitus, dans: Byzantine Diplomacy (J. Shepard – S. Franklin 
éds.), Aldershot 1992, 167-195; J. M. Riveros, Croatas y serbios en el “De administrando 
imperio” de Constantino VII Porfyrogénito, Byzantion Nea-Hellás 13/15 (1993/96) 55-80; J. 
V. A. Fine, Jr., The Early Medieval Balkans, Ann Arbor 1991, 49-59; Idem, When Ethnicity 
Did Not Matter in the Balkans: A Study of Identity in Pre-nationalist Croatia, Dalmatia, 
and Slavonia in the Medieval and Early-modern Periods, Ann Arbor 2006, 29-33; M. 
Lončar, Porfirogenitova seoba Hrvata pred sudom novije literature, Diadora 14 (1992) 
375-448; K. Belke – P. Soustal, Die Byzantiner und ihre Nachbarn. Die De administrando 
imperio genannte Lehrschrift des Kaisers Konstantinos Porphyrogennetos für seinen Sohn 
Romanos (Byzantinische Geschichtsschreiber 19), Wien 1995 (désormais: Belke – Soustal, 
Die Byzantiner); S. Ćirković, “Naseljeni gradovi” Konstantina Porfirogenita i najstarija 
teritorijalna organizacija, ZRVI 37 (1998) 9-32; É. Malamut, Les adresses aux princes 
des pays slaves du Sud dans le Livre des cérémonies, II, 48: interprétation, TM 13 (2000) 
595-615; B. Mondrain, La lecture du De administrando imperio à Byzance au cours des 
siècles, TM 14 (2002) 485-498; M. Eggers, Das “De administrando imperio” des Kaisers 
Konstantinos VII. Porphyrogennetos und die historisch-politische Situation Südosteuropas 
im 9. und 10. Jahrhundert, Ostkirchliche Studien 56 (2007) 15-100; T. Živković, Contribution 
to the New Reading about the Constantine Porphyrogenitus’ Statement on the Numbers of 
Croat Horsemen, Foot Soldiers and Sailors in Early 10th Century, BSl 65 (2007) 143-151; 
Idem, Constantine Porphyrogenitus’ kastra oikoumena in the Southern Slavs Principalities, 
Istorijski časopis 57 (2008) 7-26 (désormais: Živković, Kastra oikoumena).

4. Voir par exemple, DAI II, 107 (sur l’église de St. Stéphane à Dubrovnik, sur 
l’étymologie du Split); 114 (remarques sur l’information concernant la chute de Salona); 
114-115 (sur l’immigration des Croates) etc. Aussi, une approche encore plus appauvrie, 
Litavrin – Novoselcev, Ob upravlenii, 361-387; Belke – Soustal, Die Byzantiner, 142-183.

5. Une analyse similaire a été faite uniquement par Bury (Treatise, passim) et Manojlović 
(Studije, passim).



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

14

tandis qu’établir les sources exactes de l’empereur permettrait en grande 
partie de lever des incertitudes quant à savoir, si, ou dans quelle mesure, 
il a inventé des événements, s’il a été partial, ou encore si, et jusqu’à quel 
point il a été sous l’emprise idéologique. Après avoir découvert et éclairé 
les sources de Constantin VII sur les Serbes et les Croates, il sera plus facile 
d’estimer la valeur des informations que l’empereur nous transmet. On a 
souvent oublié que même la source de Porphyrogénète pouvait se montrer 
tendancieuse, d’origine et d’objectif douteux, influencée par des conditions 
politiques particulières. Une fois ces questions posées et résolues, on pourra 
atteindre l’essence de l’ouvrage de Constantin VII et établir dans quelle 
mesure son œuvre a réellement été composée par l’empereur lui-même, 
et jusqu’à quel point elle représente l’authenticité des faits relatés dans 
ses sources. En procédant de cette manière, on obtiendra une image plus 
claire du processus rédactionnel emprunté par Porphyrogénète, et par là, on 
pénètrera plus profondement dans le labyrinthe de ses pensées, de ses modes 
de réflexion, de ses méthodes d’examen des faits et du traitement critique 
de ses sources. Une analyse minutieuse des chapitres sur les Slaves du Sud 
démontrera que l’empereur a utilisé ses sources avec l’intention première de 
laisser son ouvrage en héritage à son fils et successeur Romain II, afin qu’il 
puisse mener au mieux la politique extérieure de l’empire. Dans ce contexte, 
on devra conclure que Constantin Porphyrogénète a voulu présenter les 
données les plus exactes possibles6.

Remarques générales

J. B. Bury a déjà remarqué et souligné le fait que les chapitres 29 à 
36 du DAI n’ont pas été achevés7. Tous les chercheurs furent plus ou 
moins conscients de cela; pourtant, lors de l’analyse des informations 
sur les Serbes et les Croates, cette observation importante de Bury a été 
généralement négligée ou prise avec insuffisamment de sérieux, car on 
considérait implicitement que cet inachèvement relevait plutôt de questions 
de style littéraire et éventuellement, de quelques additions mineures8. Plus 
précisément, nos recherches indiquent que la version de DAI, préservée 

6. Cf. Ferjančić, Dolazak, 148-150.
7. Bury, Treatise, 525: “… the work never enjoyed a final revision”.
8. Exception faite de Grafenauer (Prilog, 17) qui considérait le DAI comme étant 

“dijelo izrazito nedovršeno” (une œuvre manifestement inachevée).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 15

dans le manuscrit du XIème siècle9, ne représente qu’une seconde ébauche. 
Ainsi, par exemple, le chapitre 26, positionné entre les chapitres 25 et 27, 
a certainement été écrit après le chapitre 2710. Il en est de même pour les 
chapitres 29, 30 et 31; le chapitre 30 a sûrement été écrit après le chapitre 31 
et après l’achèvement de la Vita Basilii11. On a l’impression que Constantin 
VII a eu l’intention de refaire un nouveau chapitre 26 à partir du chapitre 
27, et également un nouveau chapitre 30 en se basant sur le chapitre 31. 
Étant donné que les deux ébauches (le chapitre 27 et le chapitre 31) ont été 
préservées dans la deuxième version de l’ouvrage, l’objectif de l’empereur 
a été, de toute évidence, d’examiner le matériel encore une fois et d’y faire 
encore une retouche. Cela est évident, pas uniquement à cause du style, 
mais également en raison des faits et de la façon dont il les présente. La 
désorganisation de certains chapitres est démontrée notamment par l’usage 
des expressions ἰστέον ὅτι, ὅτι (il faut savoir que, de ce fait, alors), indiquant 
les extraits tirés d’une source12, dans lesquels l’empereur parfois relie deux 
ou trois sources, relate un paragraphe de sa source avec ses propres mots, et 
quelquefois le reproduit littéralement13. Dans les chapitres bien ordonnés, tels 
que le 26 ou le 30, on note l’absence de ces expressions14. Elles sont également 

9. Le Codex Parisinus gr. 2009.
��������. Cf. Bury, Treatise, 524.
���������������������������������. Ce qui a déjà été prouvé par Bury, Treatise, 525, 572-573.
����. Bury, Treatise, 524-525.
���������������������������������������       . Par exemple, dans le chapitre 8 du DAI, Porphyrogénète inclut le récit sur la 

mission aux Hongrois du clerc nommé Gabriel, manifestement issu d’une autre source, à 
une section commençant par ὅτι; cf. DAI I, 8.23-33. Ce fait a aussi été signalé sur la marge 
du manuscrit Codex Parisinus gr. 2009, fol. 12r. De même, Codex Parisinus gr. 2009, fol. 
44r, où on retrouve une note à la marge: περὶ τῆς νήσου τῆς Κρήτης, montrant l’endroit 
où Constantin a commencé à utiliser la deuxième source en abandonant la première, la 
Chronique de Théophane, qu’il suivait jusque là. L’intégration de plusieurs sources dans un 
ensemble, survenant dans le cadre d’une section commençant par ὅτι, est plus évidente dans 
le chapitre 29. Ainsi, dans une section, en s’appuyant sur une source, l’empereur écrit sur 
le temps de la colonisation des Serbes et des Croates, en mentionnant simplement qu’il en 
parlera davantage dans les chapitres spécialement consacrés à ces deux peuples (cf. DAI I, 
29.54-56); ensuite, il commence à utiliser la deuxième source qui renseigne sur les relations 
entre les Serbes et les Croates à l’époque de l’empereur Basile Ier (cf. DAI I, 29.70-88) et il 
continue en écrivant sur les Arabes, sur Dubrovnik et ensuite sur l’Italie, en se servant d’une 
troisième source, d’origine italienne vraisemblablement (cf. DAI I, 29.88-112).

������������������������������������������������������������������������������������������. Plus précisément, le chapitre 26, bien qu’il commence par l’expression ἰστέον ὅτι, on 
remarque, au fil de l’exposé, que le matériel est bien ordonné.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

16

absentes du De Thematibus, un autre écrit de Constantin VII qui a eu sa 
rédaction finale. Même les titres des chapitres ordonnés indiquent s’ils ont 
eu, ou non leur rédaction finale. Ainsi, par exemple, si dans le titre est noté 
περί, dans le chapitre vont toujours figurer les paragraphes commençant 
par ὅτι ou ἰστέον ὅτι, alors que dans les chapitres sans ces expressions, on 
ne retrouvera pas περὶ dans leurs titres15. De même, le chapitre 29 parle de 
la Dalmatie et des peuples qui l’entourent (Περὶ τῆς Δελματίας καὶ τῶν ἐν 
αὐτῇ παρακειμένων ἐθνῶν); le chapitre 31 des Croates et de la région qu’ils 
habitent actuellement (Περὶ τῶν Χρωβάτων καὶ ἧς νῦν οἰκοῦσι χώρας), 
tandis que le chapitre 30, bien ordonné et intitulé “Récit sur le thème de 
Dalmatie” (Διήγησις περὶ τοῦ θέματος Δελματίας), englobe, entre autres, 
l’histoire des Croates. Dans le texte entier du DAI on ne retrouve que cinq 
chapitres portant leurs véritables titres: les chapitres 2616, 2817, 30, 4918 et 
5019. Tous les autres chapitres, spécialement ceux qui contiennent dans leurs 
titres l’indication de la source dont ils sont issus, tels que les chapitres 17 à 
22 (sur les Arabes), et même les chapitres 23 et 24 (sur l’Espagne), ne sont 
pas des chapitres au vrai sens du terme, mais représentent uniquement les 
premiers éléments, les extraits préparés pour le travail futur et un éventuel 
assemblage ultérieur dans un nouveau chapitre qui a vraisemblablement dû 

����������������������������������������������������������������������������������              . Les seuls exemples sont: le chapitre 14 (composé sur les bases de Grégoire le 
Moine), le chapitre 16 (en effet, un bref extrait de la source de Constantin VII), le chapitre 
17 (entièrement repris de la Chronique de Théophane), les chapitres 18, 19, 20, et 22 (sur les 
souverains arabes, basés sur les sources de Porphyrogénète également), les chapitres 23 et 24 
(sur l’Espagne, de source inconnue), le chapitre 42 (composé à partir de plusieurs sources; le 
titre même représente plutôt pour l’auteur un “aide-mémoire” de ce que contient ce recueil), le 
chapitre 43 (contient περὶ dans le titre, mais ne contient pas les expressions ὅτι ou ἰστέον ὅτι. 
Les transitions entre les sources différentes sont remarquées par l’usage de μετά), le chapitre 
47 (sur les Chypriotes, littéralement copié de la source de Constantin VII). Ces exceptions ne 
font que confirmer que les chapitres cités représentent, en effet, uniquement les préparatifs 
d’une création éventuelle d’un chapitre plus élaboré, sur les Arabes par exemple (les chapitres 
14 à 22).

����. DAI I, 26.1: Ἡ γενεαλογία τοῦ περιβλέπτου ῥηγὸς Οὔγωνος.
����. DAI I, 28.1-2: Διήγησις, πῶς κατῳκίσθη ἡ νῦν καλουμένη Βενετία.
����. DAI I, 49.1-3: Ὁ ζητῶν, ὅπως τῇ τῶν Πατρῶν ἐκκλησίᾳ οἱ Σκλάβοι δουλεύειν καὶ 

ὑποκεῖσθαι ἐτάχθησαν, ἐκ τῆς παρούσης μανθανέτω γραφῆς.
����. DAI I, 50.1-5: Περὶ τῶν ἐν θέματι Πελοποννήσου Σκλάβων, τῶν τε Μηλιγγῶν καὶ 

Ἐζεριτῶν καὶ περὶ τῶν τελουμένων παρ’ αὐτῶν πάκτων, ὁμοίως καὶ περὶ τῶν οἰκητόρων 
τοῦ κάστρου Μαΐνης καὶ τοῦ παρ’ αὐτῶν τελουμένου πάκτου.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 17

être consacré aux Arabes. Le chapitre 32 sur les Serbes, même s’il commence 
par ἰστέον ὅτι et se lit comme un chapitre achevé dans lequel la narration est 
solidement amalgamée à partir de plusieurs sources, il se termine par deux 
paragraphes commençant par la conjonction ὅτι, ce qui indique clairement 
que ce chapitre, également, n’a pas eu sa rédaction finale20. Les chapitres 
sur les principautés des Slaves du Sud, notamment ceux des Zachlumi, des 
Terbuniôtes, des Dioklètianes et des Pagani ou Arentanes (les chapitres 33 à 
36), ne représentent qu’un recueil d’extraits provenant de plusieurs sources. 
Leurs titres représentent plutôt un “aide-mémoire” pour l’auteur, afin qu’il 
puisse classifier le matériel relatif à ces états.

On peut conclure que le DAI, qui nous est parvenu dans sa forme 
manuscrite datant du XIème siècle, est loin d’être un ouvrage achevé. 
Pourtant, même en étant désorganisé de cette façon, cet écrit nous révèle 
des traces de sources sur lesquelles l’auteur s’est appuyé, ce qui représente 
une valeur inestimable pour un historien. Un ouvrage désorganisé de cette 
manière représente un vrai trésor qui cache des sources diverses, facilement 
reconnaissables dans ces extraits qui ne sont pas fondus dans un ensemble. 
En ayant à notre disposition uniquement la rédaction finale, il serait plus 
difficile de classer, et même de définir les sources de Constantin VII.

Sources de Constantin Porphyrogénète

Les sources de Porphyrogénète représentent, peut-être, la plus grande 
inconnue pour l’historiographie. On ne va pas traiter ici l’ouvrage dans son 
ensemble, car cela demandera une étude séparée importante; on s’occupera 
uniquement sur l’analyse des chapitres consacrés aux principautés des 
Slaves du Sud. Dans le passé, on a tiré des conclusions beaucoup trop 
hâtivement, en estimant que les données sur la Dalmatie et sur les Croates 
étaient fournies à Constantin VII par des fonctionnaires byzantins qui lui 
envoyaient les informations (à sa demande visiblement)21. Il est évident que 
cette approche ne répond pas à l’intérrogation sur la collecte du matériel 
concernant les Serbes, car il est très peu probable qu’il y ait eu à cette époque 
des fonctionnaires byzantins dans leur environnement proche. En dehors de 
cela, les données sur les Serbes et les Croates pour la période s’étendant entre 

����. DAI I, 32.146-151.
����. DAI II, 114; Litavrin – Novoselcev, Ob upravlenii, 372; Grafenauer, Prilog, 37-38; 

Ferjančić, Dolazak, 119.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

18

l’année 630 environ et l’année 878 témoignent d’une même méthodologie: 
d’où sont-ils venus, origo gentis, quand sont-ils arrivés, quand ont-ils été 
christianisés, tout en soulignant leur soumission à l’empereur des Ῥωμαίων 
– ce qui indique l’existence d’une source d’une uniformité narrative qui 
classifiait de façon identique le matériel sur les Serbes et les Croates. Cette 
méthodologie n’est pas confirmée dans le cas des Zachlumi, des Terbuniôtes, 
des Kanalites, des Dioklètianes et des Pagani ou Arentanes. De même, le 
récit de l’histoire serbe s’étend jusqu’à environ l’an 935, tandis que le récit 
sur les Croates s’arrête brusquement aux alentours de l’année 878. Dans 
ce cas-là, si une source commune sur les Serbes et les Croates a réellement 
existé, alors il faudra la situer dans le dernier quart du IXème siècle. Dans 
cet exposé, on se bornera à l’analyse de cette source, qui reste purement 
hypothétique pour l’instant, et qui pourrait se présenter comme la colonne 
vertébrale du récit de Porphyrogénète sur les Serbes et les Croates. Cette 
source se montre d’une importance clé, car elle relate des événements ayant 
eu lieu aux environs de l’année 630 et jusqu’aux environs de l’année 878. 
L’emploi de cette source, qui est commune aux chapitres serbes et croates du 
DAI, est brusquement interrompu par une césure dans le texte, exactement 
dans le passage où Constantin Porphyrogénète a redit que l’archôn serbe 
Mutimir vient d’avoir trois fils22, dont deux sont déjà mentionnés dans le 
texte lors des descriptions de certains événements antérieurs23. Ainsi, à 
partir de cette césure, Porphyrogénète commence à utiliser une autre source 
qui contient des informations sur les Serbes. Ce n’était ni la Chronique des 
souverains Serbes, ni l’Histoire des Serbes24, mais plutôt le matériel collecté 
à partir des archives de Constantinople: premièrement, il s’agit des lettres 
de Constantinople destinées aux archontes serbes, ensuite des lettres des 
archontes serbes envoyées à Constantinople, et enfin, des notes, mutuellement 
échangées, sur les missions diplomatiques25. D’où provient la chronologie 

����. DAI I, 32.65.
����. DAI I, 32.51-52.
������������������. La soi-disant Chronique des souverains serbes a été introduite pour la première 

fois dans l’historiographie par Ostrogorsky, Hronika, 24-29; cela provient, Maksimović, 
Struktura, 25-32.

����������������������    . Le chapitre 43 du DAI préserve justement le matériel diplomatique sur lequel 
Constantin Porphyrogénète s’est appuyé pour composer ce chapitre; cf. Manojlović, 
Studije, 113; Bury, Treatise, 540-541; DAI II, 162. Même si ces informations ont été traitées 
en historiographie avant tout comme les rapports de députés byzantins, on estime qu’il 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 19

relative: un an après, deux ans après, trois ans après, deux ans après, sept 
ans après26 – qui n’est, en effet, qu’une conséquence du recours aux lettres 
diplomatiques issues des archives impériales. Alors, toutes les informations 
concernant les Serbes, postérieures à l’année 890, sont exclusivement liées 
aux relations entre les Bulgares et les Serbes, telles qu’elles ont été perçues par 
Constantinople. Il semblerait qu’un certain nombre de ces données issues des 
archives n’ait pas été daté, ce qui explique les incertitudes sur la chronologie 
et sur la relation entre certains événements et personnages27. Ce phénomène 
qu’on vient de décrire est la conséquence du processus rédactionnel de 
Porphyrogénète et de ses capacités à positionner une source non-datée dans 
un cadre chronologique bien précis.

Quelques remarques générales sur les chapitres 30, 31 et 32 du DAI

Comme on l’a déjà mentionné, le récit de Constantin VII sur les Croates se 
situe dans les chapitres 30 et 31 du DAI. Notre thèse est en accord avec celle de 
Bury, à savoir que ces deux chapitres sont issus d’un même matériel initial28, 
mais à notre avis, la rédaction finale a été enregistrée dans le chapitre 30, et 
par conséquent, les données extraites de ce matériel initial sont classifiées 
différemment dans le chapitre 31. Ainsi, dans le chapitre 31, Porphyrogénète 
indique que la Croatie Blanche se situe derrière la Turquie (Hongrie) – 
ἐκεῖθεν Τουρκίας29. Il s’agit de la perspective depuis Constantinople, qui 

s’agissait le plus souvent de lettres mutuellement echangées entre les archontes de Taron et 
de Constantinople; cf. DAI I, 43.89-99, le passage oừ on voit clairement qu’il s’agit bien de 
lettres echangées. Cela est encore plus évident en DAI I, 43.100-108, oừ il est explicitement 
dit que Tornikis avait écrit à l’empereur. Dans le chapitre 45 du DAI, considéré comme 
désordonné, les extraits des rapports de députés aussi bien que les lettres, commencent par 
ἰστέον ὅτι (DAI I, 45.43; 45.67; 45.99) alors que dans le chapitre serbe, majoritairement 
ordonné, ces extraits commencent par μετά.

����. DAI I, 32.68-69; 32.72; 32.74; 32.105; 32.128.
�����������������  . Par exemple, DAI I, 32.81-86, le passage qui date la rencontre entre Léon 

Rhabdouchos, le strategos de Dyrrachion et l’archôn serbe, Pierre, en 917. Le premier qui a 
signalé l’impossibilité d’une pareille datation a été M. Lascaris, La rivalité bulgaro-byzantine 
en Serbie et la mission de Léon Rhabdouchos (917), Wetteren 1952; pour la chronologie 
895/896 cf. T. Živković, Južni Sloveni pod vizantijskom vlašću 600-1025, Beograd 2007, 
268-273.

����. Bury, Treatise, 524.
����. DAI I, 31.3-5.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

20

s’étale dans le sens Sud-Nord et correspond chronologiquement à la période 
d’après l’an 896, quand les Hongrois se sont installés en Pannonie. Pourtant, 
dans le chapitre 30 on évoque le fait que la Croatie Blanche se situe derrière 
la Bavière – ἐκεῖθεν Βαγιβαρείας30. Cela peut indiquer qu’il s’agit de la 
perspective depuis l’Italie, en traversant la Bavière et en se dirigeant vers 
la Pologne du Sud, c’est-à-dire dans le sens Sud-Ouest – Nord-Est. Cette 
perspective révèle également l’endroit où se situe l’auteur de cette phrase 
et représente la première trace indubitable qu’une source sur les Croates 
existait en Italie, et que ce matériel initial est, d’une manière ou d’une autre, 
arrivé jusqu’à l’empereur31.

Le fait que les deux chapitres sur les Croates ont été préservés, l’un 
(le 31) plein de conjonctions ὅτι qui ouvrent chacun des huit paragraphes 
du chapitre, et l’autre (le 30) sans les expressions ἰστέον ὅτι ou ὅτι, nous 
permet de suivre plus facilement les extraits issus des sources de l’empereur, 
car chaque paragraphe commençant par ὅτι nous indique la présence d’un 
extrait tiré d’une source au moins. Il se peut que l’analyse du sujet principal 
du récit croate nous renseigne sur l’identité même de cette source; autrement 
dit, cela nous permet d’établir de quelle source il s’agissait. Les paragraphes 
avec ὅτι peuvent nous indiquer également que Porphyrogénète a abrégé sa 
source principale, car, si les supposées sections ὅτι – par exemple, le A, le 
B et le C – appartiennent à une source identique, alors il devrait être clair 
qu’une partie du texte placée entre le A et le B, ou entre le B et le C – est 
manquante. Dans le cas contraire, Constantin VII n’aurait pas eu besoin de 
les séparer, mais il aurait plutôt fait un extrait in continuo à partir de sa 
source. De même, la partie omise provenant de la source originale, pouvait 
être utilisée dans un autre paragraphe du même chapitre, ou d’un autre. 
L’exemple correspondant à cette manière de procéder se trouve dans le récit 
du mariage de la fille de l’archôn serbe Vlastimir avec Kraïnas, le fils de 

����. DAI I, 30.61-63.
������������������������������������������������������������������������������������������. Il est curieux que, dans le chapitre inachevé, le chapitre 31, l’empereur procède, en 

effet, à une interpolation de sa source principale sur les Croates, en observant que la Croatie 
Blanche se situe derrière la Turquie – alors que dans le chapitre 30, ordonné, il revient au texte 
original de sa source. Ce fait représente une évidence nette que le chapitre 31, désordonné, 
n’est que la deuxième version, mais aussi que l’empereur s’était longuement préparé avant de 
l’écrire en lisant plusieurs sources sur les Croates. Cela nous apporte la confirmation qu’une 
section ὅτι peut contenir des informations issues de plusieurs sources.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 21

župan de Terbunie – car ce paragraphe a ostensiblement été extrait de la 
source principale sur les Serbes32.

En se basant sur le chapitre 31 on arrive à la conclusion suivante: 
les Croates ont migré depuis la Croatie Blanche à l’époque de l’empereur 
Héraclius; par la suite, le texte nous donne l’explication du nom “croate”; 
suit la narration indiquant comment l’empereur Héraclius les a baptisés à 
l’époque de Porga, le fils de cet archôn qui les a conduits33. Le récit continue 
au sujet d’un serment que les Croates ont prêté au pape, et ensuite, au sujet 
de l’arrivée de Martin, l’homme saint, à l’époque de Trpimir, qui leur a 
confirmé ce même serment34. Ainsi, on insiste sur les deux notions suivantes: 
βαπτισμένη Χρωβατία (la Croatie Dalmate) et ἀβάπτιστος Χρωβατία 
(la Croatie Blanche)35. On souligne le fait que les κάστρα οἰκούμενα – le 
terme que l’historiographie a mal interprété et sur lequel nous reviendrons 
à la suite de cet exposé36 – se trouvent en Croatie christianisée. À part ces 
données, relatives exclusivement à la christianisation des Croates et à la place 
qu’occupe la religion chrétienne chez ce peuple à cette époque, on retrouve 
encore un bref aperçu sur la guerre entre les Bulgares et les Croates, datant 
de l’époque de l’archôn Trpimir, incluant les effectifs de l’armée croate (notés 
au passé), mais aussi des informations sur quelques perturbations ayant eu 
lieu après la mort de Trpimir37.

����. DAI I, 34.7-8. Cela est clairement démontré par le cours de la narration dans le 
chapitre sur les Terbuniôtes, car il est d’abord indiqué que les Serbes sont arrivés à l’époque 
de l’empereur Héraclius; la narration s’arrête de façon inattendue par, jusqu’à l’époque 
de l’archôn Vlastimir; cf. DAI I, 34.3-7. Ensuite, on retrouve la description du contrat du 
mariage princier, suivie par une phrase courte: Les archontes de Terbunie se trouvaient sous 
le pouvoir des archontes de Serbie depuis toujours; cf. DAI I, 34.11-12. En effet, la phrase 
d’origine était: Jusqu’à l’époque de l’archôn Vlastimir, l’archôn de Serbie, les archontes de 
Terbunie étaient toujours sous le pouvoir des archontes de Serbie; cf. DAI I, 34.6-7; 34.11-12. 
De cette manière, on abouti infailliblement à la reconstruction du texte original: …, μέχρι τοῦ 
ἄρχοντος Σερβλίας τοῦ Βλαστιμήρου. … ἦσαν δὲ οἱ τῆς Τερβουνίας ἄρχοντες ἀεὶ ὑπὸ τὸν 
λόγον τοῦ ἄρχοντος Σερβλίας, ou: ἦσαν δὲ οἱ τῆς Τερβουνίας ἄρχοντες ἀεὶ ὑπὸ τὸν λόγον 
τοῦ ἄρχοντος Σερβλίας μέχρι τοῦ ἄρχοντος Σερβλίας τοῦ Βλαστιμήρου.

����. DAI I, 31.3-25.
����. DAI I, 31.26-52.
���. DAI I, 31.4; 31.31; 31.68; 31.71; 31.83.
��������. Cf. Živković, Kastra oikoumena, 7-26.
����. DAI I, 31.60-67; 31.71-79.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

22

Dans le chapitre 30 on ne retrouve aucune mention d’Héraclius, ni en 
tant qu’empereur qui a emmené les Croates, ni en tant qu’empereur qui les a 
baptisés; en revanche, on relate longuement l’origo gentis des Croates38, ensuite, 
la colonisation de la Pannonie par un clan des Croates39, le soulèvement des 
Croates contre les Francs et leur victoire sur le commandant franc Kocelj40. 
Le récit sur les Croates s’arrête chronologiquement à cet épisode, donc peu 
de temps après l’année 876. Dans le chapitre 30, en parlant du processus de 
la christianisation des Croates, on note très brièvement qu’ils ont été baptisés 
par Rome, à l’époque de l’archôn Porin41. Alors, par conséquent, l’absence 
d’Héraclius en tant que souverain ayant peuplé la Dalmatie de Croates et 
la christianisation venue de Rome sans l’entremise byzantine, représentent 
les différences essentielles entre la première rédaction (le chapitre 31) et la 
rédaction finale (le chapitre 30) des chapitres sur les Croates. Dans la mesure 
où ces deux chapitres sont issus d’une même matière initiale, on devrait 
alors conclure que Constantin Porphyrogénète a, lui-même, ôté la mention 
de l’empereur Héraclius de la rédaction finale, notamment du chapitre 30 
du DAI. Étant donné que le chapitre 30 du DAI a été composé après l’année 
950, lorsque la Vita Basilii fut achevée, on peut comprendre la raison pour 
laquelle Héraclius n’est pas mentionné dans la rédaction finale des chapitres 
sur les Croates: dans la Vita Basilii tout le mérite pour la christianisation 
des Serbes et des Croates avait déjà été attribué au fondateur de la dynastie 
macédonienne Basile Ier, grand-père de Porphyrogénète.

Dans le cadre chronologique de l’histoire croate (entre l’année 630 
environ et jusqu’à l’année 878), le récit sur les Serbes est considérablement 
plus pauvre, mais les sujets restent communs: l’arrivée des Serbes de la Serbie 
Blanche à l’époque d’Héraclius, leur colonisation aux environs de Servia, et 
l’interprétation étymologique de leur nom à partir de servus, esclave (donc 
du latin, que l’empereur ne connait d’ailleurs pas, et non du grec ou du slave); 
ensuite, on parle d’une nouvelle migration des Serbes vers le Danube, suivie 
par le fait qu’ils ont changé d’avis et se sont à nouveau tourné vers l’empereur; 
on indique leur colonisation définitive en Serbie, au pays des Zachlumi, en 

����. DAI I, 30.63-66.
����. DAI I, 30.75-78.
����. DAI I, 30.78-87.
����. DAI I, 30.87-90.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 23

Terbunie et en Paganie, suivie de leur christianisation42. Ensuite, on parle des 
quatre souverains qui ont précédé Vlastimir, qui a régné aux environs des 
années 830 et 851; on y retrouve également un grand nombre de précisions 
sur sa campagne militaire triennale contre les Bulgares. Le récit continue 
sur la campagne militaire de son héritier Mutimir contre les Bulgares avec 
une description assez minutieuse de l’instauration de la paix à côté de Ras, 
ville frontalière. Par la suite, on évoque Mutimir expulsant ses frères en 
Bulgarie quelque temps après (μετὰ μικρὸν dans le texte original), où l’un 
d’eux, Stroimir, avait marié son fils Klonimir avec une Bulgare, choisie par 
le duc bulgare en personne43. Le récit s’épuise et s’interrompt subitement à 
cet endroit, en nous laissant aux environs de l’année 855. Et finalement, le 
chapitre sur les Serbes se termine par un paragraphe avec ὅτι, parlant des 
κάστρα οἰκούμενα, et en soulignant qu’ils sont situés ἐν τῇ βαπτισμένῃ 
Σερβλίᾳ44.

La structure narrative des chapitres sur les Croates et les Serbes 
est analogue. Pourtant, deux différences sont visibles: la question du 
christianisme représente environ 80% du texte dans le chapitre croate (le 31); 
dans le chapitre sur les Serbes cela représente moins de 10%. L’origo gentis 
des Croates est précis, alors que celui des Serbes n’existe pratiquement pas 
– sauf la mention de deux frères, dont l’un est venu à l’empereur Héraclius 
avec la moitié du peuple, tandis que l’autre est resté en Serbie Blanche. De 
même, l’étymologie du nom “croate” semble plus convaincante que celle du 
nom “serbe”. Constantin VII a manifestement souhaité écrire des chapitres 
sur les Serbes et les Croates formés et conçus à l’identique, mais il n’y est pas 
parvenu, car son matériel ne le lui permettait pas. Si la source de l’empereur 
contenait les informations sur le passé le plus ancien des Serbes et des Croates, 
alors il faut y voir une insuffisance assez importante du matériel concernant 
les Serbes45. Ce fait relèverait, avant tout, du peu de renseignements sur les 
Serbes acquis par cet auteur anonyme.

����. DAI I, 32.2-29.
����. DAI I, 32.33-64.
����. DAI I, 32.149-151.
����. Grafenauer (Prilog, 24) a signalé que Constantin Porphyrogénète, en exposant sur 

la migration des Serbes, s’était appuyé sur la tradition du droit constitutionnel byzantin, aussi 
bien que sur ses étymologies et la tradition croate de la migration.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

24

Certaines caractéristiques distinctives de la source de Constantin 
Porphyrogénète pour les Serbes et les Croates

Le terme κάστρα οἰκούμενα, dès les premières traductions du DAI en 
latin, a été traduit littéralement par villes habitées46, ce qui n’est pas exact. 
Premièrement, il est paradoxal qu’un écrivain, en énumérant des villes, 
souligne le fait qu’il parle de villes habitées. S’il les mentionne, il devrait être 
sous-entendu qu’elles sont déjà habitées. D’autre part, on ne retrouve pas le 
terme κάστρα οἰκούμενα – qui aurait été utilisé avec le nom de la ville pour 
accentuer le fait qu’elle soit habitée – dans aucune des sources byzantines, 
mais uniquement dans le DAI. Constantin Porphyrogénète évoque plusieurs 
villes dans le DAI, mais n’utilise jamais le terme κάστρα οἰκούμενα. En 
revanche, il utilise uniquement le terme κάστρον, et parfois il ne mentionne 
que le nom de la ville47. Il est également curieux que la notion de κάστρα 
οἰκούμενα existe dans tous les autres chapitres sur les Slaves du Sud. En 
parlant de Dioklètianes, ce sont même des μεγάλα κάστρα οἰκούμενα, 
encore une fois mal interprétés comme grandes villes habitées48. Pourtant, 
dans les chapitres sur le pays des Zachlumi, la Terbunie, la Dioclée et la 
Paganie, on note l’absence de l’expression ἐν τῇ βαπτισμένῃ, employée au 
sujet de la Croatie et de la Serbie, ce qui ne pourrait indiquer que le fait 
suivant: la liste des κάστρα οἰκούμενα a été enregistrée dans les deux 
sources – celle qui parlait des Serbes, et l’autre, qui contenait le récit sur les 
Croates. Porphyrogénète a extrait une partie de cette liste, en relation avec 

����. Bekker, 151, 159: urbes habitatae ou oppida quae habitantur.
��������������������������������������������������������������������. Par exemple, κάστρον Χερσῶνος, mais aussi Χερσὼν tout court; cf. DAI I, 7.6; 

8.8. Ensuite, dans le chapitre sur les Russes, κάστρον Μιλινίσκα (Smolensk), mais dans 
le cas des trois villes qui suivent on note l’omission du κάστρον: Τελιούτζα (Teliutza), 
Τζερνιγῶγα (Chernigov) et Βουσεγραδὲ (Višegrad); cf. DAI I, 9.6-7. Dans le chapitre 32 
Δοστινίκα/Δεστινίκον (Dostinik/Destinik) figure en tant que κάστρον, mais pas en tant 
qu’οἰκούμενον, comme c’est mentionné dans la liste des κάστρα οἰκούμενα; cf. DAI I, 32.76; 
32.149-150. Dans le chapitre sur les Zachlumi, on retrouve encore deux villes mentionnées à 
côté des κάστρα οἰκούμενα, dans une section ὅτι à part – Βόνα καὶ Χλοὺμ (Bona et Hum); 
cf. DAI I, 33.13-14. Même dans le chapitre sur les Dioklètianes, à côté des villes citées dans 
le paragraphe sur les κάστρα οἰκούμενα, on retrouve la mention de Διοκλείας (Doklea/
Diokleia/Duklja) en tant que κάστρον dans un paragraphe ὅτι à part; cf. DAI I, 35.9-11.

����. Bekker, 162: urbes habitatae magnae. Pour l’interprétation, selon laquelle il s’agit 
des villes anciennes, car μέγας a le même sens comme maior en latin, mais peut également 
signifier ancien, d’antan, primaire, cf. Živković, Kastra oikoumena, 13-14.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 25

certaines principautés, à partir de cette source-là, et, par conséquent, il a dû 
continuellement reprendre la phrase toute faite κάστρα οἰκούμενα49. Notre 
conclusion est que les deux listes principales existaient et se trouvaient dans 
les deux premières sources, dont on trouve trace dans le chapitre croate 
qui contenait les κάστρα οἰκούμενα croates pour l’une, et dans le chapitre 
serbe pour l’autre, à laquelle les principautés maritimes et la Bosnie ont été 
inclus50. De cette manière on peut également affirmer l’existence de deux 
sources principales consacrées aux Serbes et aux Croates.

Κάστρα οἰκούμενα ne signifie donc pas villes habitées, mais cette 
phrase, en effet, nous révèle une sorte de catalogue des plus anciens sièges 
ecclésiastiques dans les principautés des Slaves du Sud; un fait qu’il est facile 
de prouver. En ce qui concerne la Croatie, la ville de Nin (Νῶνα) prend 
la première place, car la liste des κάστρα οἰκούμενα commence par elle; 
dans le cas du pays des Zachlumi c’est la ville de Ston (Σταγνόν), dans 
le cas de la Terbunie c’est la ville de Trebinje (Τερβουνία), et dans le cas 
de la Paganie c’est la ville de Mokro (Μόκρον)51. Ces quatre villes nous 
sont assez bien connues, et les quatre ont effectivement représenté des sièges 
épiscopaux, à partir de la deuxième moitié du IXème siècle (Nin), ou de 
la première moitié du Xème52. Mais, avant même d’avoir accédé au rang 
d’évêché, elles furent les centres de l’organisation ecclésiastique dans cettes 
principautés, ayant été placées soit sous le pouvoir d’un archiprêtre, soit 
sous celui d’un soi-disant chorévêque. De la même manière, les autres villes 
qui figuraient sur la liste, étaient leurs villes paroissiales. En ce qui concerne 
la Serbie, la ville de Destinik (Δεστινίκον) prend la première place, et dans 
le cas de Dioclée, c’est la ville de Gradete (Γράδεται). Ces deux villes sont 
de localisation méconnue, ainsi que leur villes paroissiales, à l’exception de 
Salines (Σαληνές), qui devrait être l’actuelle ville de Tuzla53. D’autre part, 
les κάστρα οἰκούμενα en Croatie, au pays des Zachlumi, en Paganie et en 
Dioclée, ont été en grande majorité identifiés. Dans certaines de ces villes, 

��������. Cf. Živković, Kastra oikoumena, 19.
�����������. Cf. T. Živković, On the Beginnings of Bosnia in the Middle Ages, dans: Spomenica 

akademika Marka Šunjića (1927-1998), Sarajevo 2010, 166-167.
����. DAI I, 31.68-69; 33.20-21; 34.19-20; 36.14.
�����������  . Cf. T. Živković, Crkvena organizacija u srpskim zemljama – rani srednji vek, 

Beograd 2004, 169 (désormais: Živković, Crkvena organizacija).
����. DAI I, 32.149-151; 35.12-13.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

26

Ošlje (Ἰοσλὴ) par exemple, quelques églises préromanes ont même été 
découvertes54. On reviendra sur cette expression, κάστρα οἰκούμενα, à la 
fin de cet exposé.

Le fait que la source (supposée) de Constantin Porphyrogénète insiste 
sur la christianisation, ensuite sur Rome, comme étant le point cardinal 
d’où les Serbes, aussi bien que les Croates, ont reçu la doctrine chrétienne, 
par les efforts communs de l’empereur Héraclius et du pape (non-nommé), 
suivi par l’énumération des villes ecclésiastiques qui se trouvaient, de toute 
évidence, sous l’égide de l’église romaine, mène à la conclusion qu’on a ici 
affaire à une source à part, d’origine ecclésiastique, venue de l’Ouest, plus 
probablement de Rome. La meilleure manière de vérifier cette conclusion est 
de comparer cet ouvrage avec une composition analogue, qui a vu le jour 
dans l’Ouest latin et dont le fil narratif et la structure auraient été concordé 
avec ceux des chapitres serbes et croates du DAI.

En 871, l’auteur anonyme de Salzbourg a composé un ouvrage connu 
sous le nom de De conversione Bagoariorum et Carantanorum (DCBC)55. Cet 
écrit date d’une période politique assez particulière, de l’époque marquée par 
la lutte d’influence en Pannonie et en Moravie, entre le pape et l’archévêque 
de Salzbourg. Le pape avait des prétentions sur cette region, considérée 
par l’église de Salzbourg comme faisant partie de son cadre spirituel. C’est 
précisément dans cette région que le pape a envoyé Méthode, en 869, en tant 
que son représentant chez les Slaves qui peuplaient cette région, et en qualité 
d’archévêque, dont le siège était à Sirmium56. En route, Méthode a été arrêté 
par l’archevêque de Salzbourg, Adaluin, et incarcéré pendant trois ans au 

����. Živković, Kastra oikoumena, 24.
����. De conversione Bagoariorum et Carantanorum libellus, éd. D. W. Wattenbach, 

MGH. Scriptores XI, Hannoverae 1854, 1-15 (désormais: DCBC); M. Kos, Conversio 
Bagoariorum et Carantanorum, Ljubljana 1936 (désormais: Kos, Conversio); H. Wolfram, 
Conversio Bagoariorum et Carantanorum: das Weissbuch der Salzburger Kirche über die 
erfolgreiche Mission in Karantanien und Pannonien, Wien 1979.

���������������������������������������������������������������������������������            . Sur l’auteur de cet ouvrage et sur l’interprétation de ses informations, cf. Kos, 
Conversio, 14, 102, 104; H. Wolfram, Salzburg, Bayern, Österreich. Die Conversio Bagoario
rum et Carantanorum und die Quellen ihrer Zeit, Wien-München 1995, 193-336; E. J. 
Goldberg, Struggle for Empire: Kingship and Conflict Under Louis the German 817-876, 
Cornell Univ. Press 2006, 300-301.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 27

monastère insulaire de Reichenau, sur le lac de Constance57, d’où il n’a été 
libéré que par la médiation du pape Jean VIII au printemps 87358.

Le DCBC a été envoyé à Rome, vraisemblablement dès 871, car le pape y 
était accusé d’avoir provoqué les turbulences ecclésiastiques en Pannonie en 
y envoyant Méthode. En effet, la phrase terminale indiquant qu’en Pannonie 
tout était en ordre jusqu’au moment où Méthode y est apparu avec sa doctrine, 
contient une incrimination ex silentio envers le pape: Hoc enim ibi observatum 
fuit usque dum nova orta est doctrina Methodii philosophi59. Car on sait qui 
était à l’origine de l’envoi de Méthode: le pape, c’est-à-dire son secrétaire, 
Anastase le Bibliothécaire. Anastase et son oncle, l’évêque Arsenius, étaient 
l’appui principal de Méthode à Rome60. Cette phrase terminale représente le 
message adressé au destinataire de cet écrit, composé poliment, sans vouloir 
provoquer de conflits ouverts, mais représentant une preuve indiscutable 
qui montre que le DCBC était réellement destiné à Rome. Cet ouvrage n’a 
pas été conçu ayant comme objectif la glorification de l’église de Salzbourg, 
ni en raison de la poursuite judiciaire contre Méthode. Son objectif était 
plutôt d’ordre pratique: établir la frontière du diocèse de Salzbourg vis-à-
vis de Rome, avec l’intention de la justifier à l’aide de nombreux documents 
incontestables61. Par conséquent, l’auteur de DCBC a également inclu dans 
son ouvrage les chartes qui nous apportent la conclusion indubitable que 
l’archevêché de Salzbourg propageait le christianisme depuis très longtemps 
dans la périphérie de la Pannonie Basse.

Selon le DCBC, les Romani, les Goths et les Gépides peuplaient la 
Pannonie, d’où les Avares (les Huns) les ont expulsés; ensuite, les Avares 
ont été expulsés par les Francs, les Bavarois et des Caranthaniens. Il est 
particulièrement intéressant d’analyser les mots exacts de ce récit: …, 
quosque Franci ac Bagoarii cum Quarantanis continuis affligendo bellis 
eos superaverunt62 (après avoir combattu continuellement, les Francs, les 

����. M. McCormick, Origins of the European Economy: Communications and 
Commerce, A.D. 300-900, Cambridge 2001, 193, n. 80 et fig. 7.1.

�����������������������������������. Vie de Méthode, c. 10.1, dans: Constantinus et Methodius Thessalonicenses: Fontes, éd. 
F. Griveć – F. Tomšić (Radovi Staroslovenskog Instituta 4), Zagreb 1960 (désormais: CMT).

����. DCBC, 14.27.
��������������������������������������. Vie de Constantin, c. 17.9, dans: CMT.
�����������������. Par exemple, DCBC, 12.11-28; 13.3-17.
���. DCBC, 6.20-7.2: Nunc adiciendum est qualiter Sclavi qui dicuntur Quarantani et 

confines eorum fide sancta instructi christianique effecti sunt, seu quomodo Huni Romanos 



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

28

Bavariens et les Caranthaniens prédominèrent à la fin). Dans le chapitre 
30 du DAI, on peut lire le passage suivant: ..., καὶ εὗρον τοὺς Ἄβαρεις 
κατέχοντας τὴν τοιαύτην γῆν. Ἐπί τινας οὖν χρόνους πολεμοῦντες 
ἀλλήλους, ὑπερίσχυσαν οἱ Χρωβάτοι, …63. Alors, après avoir pris possession 
de la ville de Salona, les Avares ont dominé pendant quelque temps la 
Dalmatie, mais, par la suite, les Croates y sont arrivés et après avoir fait 
la guerre, ils ont prédominé. La forme du verbe ὑπερίσχυσαν n’est que la 
traduction littérale en grec du latin superaverunt, qui figure à côté de cette 
description identique dans le DCBC: en guerroyant continuellement les uns 
contre les autres. Dans ce même chapitre 30, on mentionne qu’auparavant 
les Ῥωμαῖοι ont vécu en Dalmatie, d’où ils ont été expulsés par les Avares/
Slaves64. Cette même donnée est rendue encore plus précise dans le chapitre 
31: Ces Romani (ayant vécu en Dalmatie) ont été expulsés par les Avares à 
l’époque de l’empereur Héraclius, et par la suite, les Croates ont vaincu et 
expulsé les Avares65. On retrouve encore une information d’une importance 
singulière: dans le chapitre 29 les frontières de la Dalmatie sont tout à fait 
mythiques: Ἡ δὲ καὶ τῶν αὐτῶν Ῥωμάνων διακράτησις ἦν μέχρι τοῦ 
Δανούβεως ποταμοῦ66 (Le pouvoir de ces Romani s’étendait jusqu’au fleuve 
Danube), ce qui n’est évidemment pas vrai (car la province romaine de 
Dalmatie ne s’est jamais étendue jusqu’au Danube), mais voyons pour le 
moment ce qu’en dit le DCBC: Antiquis enim temporibus ex meridiana 
parte Danubii in plagis Pannoniae inferioris et circa confines regiones 
Romani possederunt67 (Dans les temps reculés, les Romani possédaient tous 

et Gothos atque Gepidos de inferiori Pannonia expulerunt et illam possederunt regionem, 
quosque Franci ac Bagoarii cum Quarantanis continuis affligendo bellis eos superaverunt. Le 
récit analogue apparait aussi dans le chapitre consacré aux Caranthaniens; DCBC, 9.3-9.12.

���. DAI I, 30.66-68.
����. DAI I, 30.8-12: Ἐκ παλαιοῦ τοίνυν ἡ Δελματία τὴν ἀρχὴν μὲν εἶχεν ἀπὸ τῶν 

συνόρων Δυρραχίου, ἤγουν ἀπὸ Ἀντιβάρεως, καὶ παρετείνετο μὲν μέχρι τῶν τῆς Ἰστρίας 
ὀρῶν, ἐπλατύνετο δὲ μέχρι τοῦ Δανουβίου ποταμοῦ. Ἦν δὲ ἅπασα ἡ τοιαύτη περίχωρος 
ὑπὸ τῶν Ῥωμαίων ἀρχήν, … .

����. DAI I, 31.15-20: Παρὰ δὲ τῶν Ἀβάρων ἐκδιωχθέντες οἱ αὐτοὶ Ῥωμᾶνοι ἐν ταῖς 
ἡμέραις τοῦ αὐτοῦ βασιλέως Ῥωμαίων, Ἡρακλείου, αἱ τούτων ἔρημοι καθεστήκασιν 
χῶραι. Προστάξει οὖν τοῦ βασιλέως Ἡρακλείου οἱ αὐτοὶ Χρωβάτοι καταπολεμήσαντες 
καὶ ἀπὸ τῶν ἐκεῖσε τοὺς Ἀβάρους ἐκδιώξαντες, Ἡρακλείου τοῦ βασιλέως κελεύσει ἐν τῇ 
αὐτῇ τῶν Ἀβάρων χώρᾳ, εἰς ἣν νῦν οἰκοῦσιν, κατεσκήνωσαν.

����. DAI I, 29.14-15.
����. DCBC, 9.3-4.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 29

les domaines situés au Sud du Danube, sur le territoire de la Pannonie Basse 
et des régions environnantes).

On y rencontre un modèle narratif identique. L’auteur du DCBC décrit le 
territoire qui l’intéresse, celui de la Pannonie Basse, en expliquant brièvement 
le passé politique depuis l’époque de la domination romaine, en passant par 
les Avares, leur expulsion par les Bavarois et les Caranthaniens, et ensuite il 
parle de l’arrivée des Francs, et des événements qui se produisirent jusqu’à 
son époque. L’auteur anonyme de la source supposée de Porphyrogénète 
écrit de manière identique, excepté le fait qu’il place la Dalmatie au cœur 
des événements, en y ajoutant la Pannonie. Cette évidente similitude dans 
le cours de l’exposé, même si les dires des deux auteurs sont opposés alors 
qu’ils mentionnent le même territoire, la Pannonie, impose la conclusion 
qu’il s’agit d’un écrit qui a suivi la narration du DCBC et qu’il a adapté la 
sienne à cette dernière. C’est pour ôter le droit spirituel de Salzbourg sur 
la Pannonie Basse, que dans la source de Porphyrogénète la Pannonie est 
déclarée comme faisant partie de la Dalmatie. Cette étendue, précisément, 
entrait dans la sphère de l’activité ecclésiastique de Méthode, plus exactement 
de Rome qui a sacré Méthode en 869 pour la fonction d’archévêque de la 
région de la Pannonie Basse, dont le siège était à Sirmium. Ce lien entre 
le DCBC et l’auteur anonyme, que Porphyrogénète a utilisé, est démontré 
par cette constatation surprenante dans le chapitre 30, mentionnant que 
les descendants des Avares se trouvent toujours en Croatie et qu’on peut 
conclure en les observant qu’il s’agit des Avares68. L’auteur du DCBC 
souligne aussi que les Avares – bien qu’ils aient été déjà vaincus à l’époque 
de Charlemagne – de son temps actuel, c’est-à-dire de nos jours (en 871), 
habitent toujours la Pannonie69. L’information fournie par le DCBC sur les 
Avares en Pannonie est la dernière les concernant qui provienne d’une source 
latine. Par conséquent, il serait curieux que Constantin Porphyrogénète sache 
en 949 que les Avares habitent la Croatie, vu qu’ils n’ont été mentionnés 
dans aucune des sources postérieures à l’année 871, ni sur le territoire de 
la Croatie (la Dalmatie), ni sur celui de la Pannonie. De cela résulte que 
cette donnée ait été reprise de la source de Porphyrogénète qui parlait des 
Croates, chronologiquement proche de la période de l’apparition du DCBC. 

����. DAI I, 30.69-71: Ἔκτοτε οὖν κατεκρατήθη ἡ τοιαύτη χώρα παρὰ τῶν Χρωβάτων, 
καὶ εἰσὶν ἀκμὴν ἐν Χρωβατίᾳ ἐκ {τοὺς} τῶν Ἀβάρων, καὶ γινώσκονται Ἄβαρεις ὄντες.

����. DCBC, 6.19-7.4.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

30

Étant donné que l’auteur anonyme a élargi l’étendue de la tribu croate aussi 
sur la Pannonie, vu qu’il a insisté sur le fait qu’un clan de Croates, qui s’était 
détaché de leur compatriotes arrivés en Dalmatie, a pris le pouvoir sur la 
Pannonie et sur l’Illyrie70, on en déduit que cette donnée sur les Avares en 
Dalmatie se rapporte à la Pannonie et non pas à la Croatie dalmate, comme 
Constantin VII l’a écrit – car il a intégré ses sources dans un ensemble figurant 
dans le chapitre 30. On remarque son recours à la source latine dans l’emploi 
du terme Illyrie (Illyricum) pour désigner la région de l’ancien diocèse 
romain d’Illyrie, jamais utilisé par des écrivains byzantins. Dans l’esprit 
byzantin, l’Illyrie représentait toujours la praefectura portant le même nom, 
plus exactement le territoire qui s’étendait à l’Est de la Dalmatie ayant pour 
siège Iustiniana Prima, et, plus tard, Thessalonique71. Ainsi, Constantin 
Porphyrogénète n’emploie jamais le terme Illyrie dans le DAI tout entier, ni 
comme praefectura, ni comme diocèse, à l’exception de l’exemple mentionné 
dans le chapitre 30, alors qu’il évoque la Pannonie encore deux fois, sans 
compter l’exemple cité dans le chapitre 30: premièrement, en se rapportant 
à sa source, Théophane le Confesseur qui mentionne les Goths en Pannonie, 
et deuxièmement, en s’appuyant sur sa source italienne, selon laquelle les 
Lombards ont jadis vécu en Pannonie72.

Pourtant, les ressemblances entre le DCBC et la source de Constantin 
Porphyrogénète pour le passé le plus ancien des Serbes et des Croates ne 
s’arrêtent pas là. En revanche, elles ne font que commencer.

Selon le DCBC, le duc des Caranthaniens a demandé à l’évêque Virgile 
de lui rendre visite afin de convertir son peuple à la foi chrétienne. On peut 
y lire, par la suite, que celui-ci … misso suo episcopo nomine Modesto ad 
docendam illam plebem, et cum eo Wattonem, Reginbertum, Cozharium, 
atque Latinum presbyteros suos, et Ekihardum diaconum cum aliis clericis, 
dans ei licentiam ecclesias consecrare et clericos ordinare iuxta canonum 
diffinitionem, …73. Alors, Virgile a envoyé son évêque Modeste, suivi par 
trois presbyteri, un diacre et des prêtres, pour qu’il consacre les églises et 

����. DAI I, 30.75-78: Ἀπὸ δὲ τῶν Χρωβάτων, τῶν ἐλθόντων ἐν Δελματίᾳ, διεχωρίσθη 
μέρος τι, καὶ ἐκράτησεν τὸ Ἰλλυρικὸν καὶ τὴν Παννονίαν· εἶχον δὲ καὶ αὐτοὶ ἄρχοντα 
αὐτεξούσιον, διαπεμπόμενον καὶ μόνον πρὸς τὸν ἄρχοντα Χρωβατίας κατὰ φιλίαν.

����. Živković, Crkvena organizacija, 36.
����. DAI I, 25.24-25; 27.30-31.
����. DCBC, 7.32-35.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 31

ordonne les prêtres en Caranthanie. L’auteur du DCBC connait les noms 
des trois presbyteri et aussi celui du diacre. Dans le chapitre 31 du DAI il est 
indiqué que l’empereur Héraclius a fait venir de Rome des prêtres et, ayant 
choisi parmi eux l’archevêque, l’évêque, des πρεσβυτέρους et des diacres, il 
a baptisé les Croates, à l’époque de l’archôn Porga74.

Il faut bien noter cette hiérarchie: les évêques, les πρεσβύτεροι, les 
diacres. L’auteur anonyme du récit sur les Croates va même plus loin, car il 
fait aussi mention de l’archevêque. Vu les ressemblances précédentes entre le 
DCBC et la source de Constantin VII, on peut conclure que l’auteur anonyme 
de cette source n’a procédé qu’en suivant le modèle narratif du DCBC.

Les ressemblances entre le DCBC et le DAI apparaissent aussi dans le 
chapitre sur les Serbes. Ainsi, l’empereur franc a ordonné à l’archevêque de 
Salzbourg, Arnon, de passer dans les régions slaves, d’y assigner les évêques et 
de convertir le peuple à la foi chrétienne par des prédications: …, populusque 
in fide et christianitate praedicando confortare. ... ordinavit presbyteros, 
populumque praedicando docuit75. Dans le chapitre 32 du DAI on peut lire 
que l’empereur a envoyé, de Rome, des πρεσβύτας qui ont appris (aux Serbes) à 
accomplir de manière correcte les actes religieux et leur ont exposé la doctrine 
chrétienne (… Σέρβλους …, οὓς ὁ βασιλεὺς πρεσβύτας ἀπὸ Ῥώμης ἀγαγὼν 
ἐβάπτισεν, καὶ διδάξας αὐτοὺς τὰ τῆς εὐσεβείας τελεῖν καλῶς, αὐτοῖς τὴν 
τῶν Χριστιανῶν πίστιν ἐξέθετο)76. Les phrases qui apparaissent dans le 
DAI représentent une traduction quasi littérale du DCBC; non seulement la 
traduction y est identique, mais le modèle également – on ne retrouve aucune 
mention de la hiérarchie, seulement des presbyteri, exactement comme dans 
le chapitre sur les Serbes (πρεσβύται). Il faudrait aussi attirer l’attention sur 
le fait que dans le DCBC on parle de deux tribus, deux peuples, les Bavarois 
et les Caranthaniens, et dans la source supposée de Constantin on mentionne, 
également, deux peuples: les Serbes et les Croates. Si on reste dans ce même 
registre, il est surprenant qu’on applique aux Croates le modèle venu de 
la christianisation des Caranthaniens (par exemple, la hiérarchie cléricale 

����. DAI I, 31.21-25: Ὁ δὲ βασιλεὺς Ἡράκλειος ἀποστείλας καὶ ἀπὸ Ῥώμης ἀγαγὼν 
ἱερεῖς καὶ ἐξ αὐτῶν ποιήσας ἀρχιεπίσκοπον καὶ ἐπίσκοπον καὶ πρεσβυτέρους καὶ 
διακόνους, τοὺς Χρωβάτους ἐβάπτισεν· εἶχον δὲ τῷ τότε καιρῷ οἱ τοιοῦτοι Χρωβάτοι 
ἄρχοντα τὸν Ποργᾶ.

����. DCBC, 10.4-8.
���. DAI I, 32.27-29.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

32

y est plus élaborée), alors qu’en ce qui concerne les Serbes, on reprend le 
modèle employé pour les Slaves Pannoniens (dans lequel on note l’absence 
de hiérarchie ecclésiastique).

L’auteur anonyme continue à suivre le DCBC, en relatant que Virgile, 
venu auprès du duc bavarien, Otile, sur ordre du roi franc Pépin, était: 
vir quidam sapiens et bene doctus77. Dans le chapitre 31 du DAI on dit 
que Martin, l’homme arrivé chez les Croates à l’époque de Trpimir, était 
un homme d’une piété absolue, habillé de vêtements profanes, les pieds 
amputés, et qui se déplaçait en tous lieux porté par quatre hommes78. 
L’auteur du DCBC a son homme saint qui se rend auprès des barbares; 
l’auteur anonyme écrivant sur les Croates doit disposer d’un même homme. 
On y rencontre à nouveau un modèle identique – le récit sur les Croates suit 
le fil narratif de la conversion des Bavarois. L’auteur anonyme se rapporte 
directement à la tradition croate dans le récit sur Martin, car il dit: comme 
les Croates le racontent eux-mêmes79. Il apparait que cet auteur disposât 
d’un informateur parmi les Croates, et qu’il n’ait pas composé son écrit 
simplement en imaginant les particularités, mais qu’il l’ait élaboré selon 
le modèle du DCBC en s’appuyant sur le matériel reçu de Croatie et de 
Dalmatie.

Ensuite, le DCBC montre beaucoup d’intérêt pour les ducs de la 
Pannonie Basse, Pribina et Kocelj; leurs chartes y sont même incluses. Ces 
ducs sont d’une importance majeure car ils représentaient le point d’appui 
de l’église de Salzbourg dans ces régions80. L’auteur anonyme parle de 
Pribina et de Kocelj; évidemment, il s’agit des mêmes personnes que dans le 
DCBC, mais il les représente en tant qu’oppresseurs des Croates – ce qui fut 
à l’origine du soulèvement qui aboutit au décès de Kocelj. On peut également 
y percevoir la satisfaction de l’auteur anonyme en ce qui concerne le fait que 
les Francs aient si mal fini en Croatie81.

De plus, le DCBC cite par moments certains des ducs caranthaniens, les 
quatre plus exactement (Pribislav, Kemik, Stoimir, Edgar)82, ce que fait aussi 

����. DCBC, 6.9-13.
����. DAI I, 31.42-52.
����. DAI I, 31.46.
����. DCBC, 11.20-12.20; 13.3-8; 14.5-6.
����. DAI I, 30.78-87.
����. DCBC, 11.13-20: Tunc primus ab imperatore constitutus est confinii comes 

Goterammus, secundus Werinharius, tertius Albricus, quartus Gotafridus, quintus Geroldus. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 33

l’auteur anonyme du chapitre sur les Serbes – en citant les quatre prédécesseurs 
de Vlastimir: Vicheslav, Radoslav, Prosigoi et Vlastimir83. Cette généalogie 
des souverains serbes ne devrait nullement être remise en question – car ces 
prénoms n’ont pas été inventés – mais il faudra plutôt attirer l’attention sur 
le besoin éprouvé par l’auteur anonyme de faire concorder son exposé avec le 
DCBC, en se basant sur le matériel reçu sur les Serbes et les Croates.

Enfin, l’auteur de DCBC nous a procuré encore une donnée 
d’importance particulière. Il nous transmet la liste de toutes les églises 
construites à l’époque de Pribina, en énumérant aussi les lieux où elles se 
trouvaient84. En tout, ils sont 13, et il est difficile de les concevoir en tant 
que villes; par la suite, un grand nombre d’entre eux disparait de la source85. 
On y rencontre à nouveau le terme κάστρα οἰκούμενα et on terminera 
cette brève analyse par ce qui suit. On a déjà dit que le terme κάστρα 
οἰκούμενα ne signifie pas villes habitées, mais plutôt villes placées dans 
l’encadrement de l’organisation ecclésiastique. Étant donné que l’auteur 
anonyme se trouvait en Italie, à Rome probablement, il en résulte que la liste 
des κάστρα οἰκούμενα dans les chapitres serbes et croates représente, en 
effet, le plus ancien témoignage de l’organisation de l’église romaine dans ces 
régions. Étant donné qu’il a suivi le modèle narratif du DCBC, son récit a 
également dû inclure la liste concernant les villes ayant des églises. Ce terme, 
κάστρα οἰκούμενα, a été employé par quelqu’un qui écrivait originalement 
en latin, et qui l’a ensuite traduit en grec, en utilisant le terme tout à fait 
erroné et mentionné uniquement dans le DAI. Anastase le Bibliothécaire a 

Interim vero dum praedicti comites orientalem procurabant plagam, aliqui duces habitaverunt 
in illis partibus ad iam dictam sedem pertinentibus. Qui comitibus praefatis subditi fuerunt 
ad servitium imperatoris; quorum nomina sunt Priwizlauga, Cemicas, Ztoimir, Etgar. Post 
istos vero duces Bagoarii coeperunt praedictam terram dato regum habere in comitatum, 
nomine Helmwinus, Albgarius et Pabo.

����. DAI I, 32.33-35.
���. DCBC, 12.32-13.2: Item in eadem civitate ecclesia sancti Iohannis baptistae 

constat dedicata, et foris civitatem in Dudleipin, in Ussitin, ad Businiza, ad Bettobiam, ad 
Stepiliperc, ad Lindolveschirchun, ad Keisi, ad Wiedhereschirichun, ad Isangrimeschirichun, 
ad Beatuseschirichun, ad Quinque basilicas temporibus Liuprammi ecclesiae dedicatae 
sunt; et ad Otachareschirchun et ad Paldmunteschirchun, ceterisque locis ubi Priwina et 
sui voluerunt populi. Quae omnes temporibus Priwinae constructae sunt et consecratae a 
praesulibus Iuvanensium.

��������. Cf. Kos, Conversio, 86-89.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

34

séjourné à Constantinople en 870; dans la lettre destinée au pape Adrien II, 
dans laquelle il lui résume l’évolution du litige ecclésiastique entre Rome et 
Constantinople, plus précisément depuis l’époque du pape Nicolas I et du 
patriarche de Constantinople Photius, il déclare avoir souvent réprimandé 
les Grecs pendant son séjour à Constantinople car ils qualifiaient le 
patriarche d’œcuménique, en employant le terme universalis qui a souvent 
été incorrectement interprété en latin; les Grecs lui répondirent: …, quod 
non ideo oecomenicon, quem multi universalem interpretati sunt, dicerent 
patriarcham, quod universi orbis teneat praesulatum, sed quod cuidam parti 
praesit orbis, quae a christianis inhabitatur. Nam quod Grece oecumeni 
vocatur, Latine non solum orbis, a cuius universitate universalis appellatur, 
verum etiam habitatio vel locus habitabilis nuncupatur86. Cette expression 
habitatio vel locus habitabilis, en relation avec l’organisation ecclésiastique, 
représente les κάστρα οἰκούμενα du DAI, c’est-à-dire de l’auteur anonyme. 
Tout ce qu’on vient de dire nous offre la preuve indubitable que le terme 
κάστρα οἰκούμενα provient de la terminologie ecclésiastique.

Si on compare le DCBC avec les informations sur les Croates et les 
Serbes, il devient clair que le modèle narratif y est identique. Il ne faut pas 
oublier que dans le DCBC figurent quelques descriptions relatives à l’histoire 
politique, surtout celles concernant les conflits guerriers caractéristiques des 
premières années du règne de Pribina; ces évènements, l’auteur anonyme les 
relate lui aussi, dans les deux chapitres sur les Serbes et les Croates. Puisqu’il 
est évident que le DCBC a servi de modèle aux écrits de l’auteur anonyme 
sur les Serbes et les Croates, alors il est certain que cet ouvrage ait été intitulé 
en reference au DCBC, c’est-à-dire De conversione Croatorum et Serborum 
(DCCS)87. Étant donné qu’il nous fournit des informations jusqu’à l’année 
878 environ en ce qui concerne les Croates, et jusqu’à l’année 855 environ en 
ce qui concerne les Serbes, on pourrait conclure que cet écrit a vu le jour à 
cette époque, plus exactement durant l’année 878. Le manque d’informations 
sur les Serbes et une chronologie moins élaborée pourraient démontrer le 
fait que son informateur a séjourné en Serbie seulement jusqu’aux alentours 

����. Anastasii Bibliothecarii Epistolae sive praefationes, éd. E. Perels – G. Laehr, MGH. 
Epistolarum VII: Karolini Aevi V, Berolini 1928, 417.20-26.

�������������������������. Par exemple, l’écrit De conversione Francorum se montre entièrement indépendant, 
en n’ayant aucun point en commun avec le DCCS ou le DCBC; cf. Flodoardi Historia 
Remensis ecclesiae I, éd. M. Lejeune, Reims 1854, 77-86.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 35

de l’année 855. D’autre part, la présence d’un informateur parmi les Croates 
a été confirmée déjà en 877. L’ouvrage a vraisemblablement été conçu entre 
les années 875 et 877. Autrement dit, l’empereur franc Louis II est décédé 
en 875 et Louis l’Allemand en 876; par conséquent, la papauté a acquis 
une position capitale dans les litiges opposant les prétendants à l’héritage 
du trône franc88. C’est seulement en ce moment-là qu’il est possible qu’un 
écrivain à Rome, haut représentant de l’église romaine, puisse s’exprimer 
d’une manière aussi injurieuse sur les Francs. De plus, c’est uniquement en 
877 et en 878, à l’époque de Zdeslav, que la Croatie a été sous la suprématie 
byzantine, et ce n’est qu’à cette période que quelqu’un a pu écrire que les 
Croates se trouvaient sous la domination byzantine89. La mort de Kocelj se 
situe à la fin de l’année 874 ou au début de l’année 875, car c’est en mai 873 
que les sources le mentionnent pour la dernière fois90. Le soulèvement des 
Croates contre les Francs s’est alors terminé au plus tard en 875; ce sont les 
derniers évènements relatés par l’auteur anonyme. Le titre de cet ouvrage, 
De conversione Croatorum et Serborum – qui contient d’abord le récit sur 
les Croates et ensuite sur les Serbes – aurait expliqué la place plutôt illogique 
du chapitre serbe par rapport au chapitre croate dans le DAI, car au Xème 
siècle, le rôle des Serbes à Byzance a été beaucoup plus important que celui 
des Croates, particulièrement en tant que précieux alliés dans les conflits 
avec les Bulgares à l’époque de Symeon (893-927). En effet, il serait difficile 
d’expliquer pourquoi Constantin Porphyrogénète aurait d’abord écrit sur les 
Croates, sur lesquels il disposait de peu d’informations pour la période du 
Xème siècle, et ensuite écrit sur les Serbes, sur lesquels il abondait en données 
concernant la fin du IXème et les trois premières décennies du Xème siècle. 
L’unique explication aurait été qu’il a procédé ainsi car, précisément, sa 
source principale sur le passé le plus ancien des Serbes et des Croates parlait 
premièrement des Croates, et ensuite des Serbes.

Si le DCCS a servi de source à Constantin Porphyrogénète pour le passé 
le plus ancien des Serbes et des Croates, alors toutes ces données doivent être 

����. Annales Fuldenses, éd. G. H. Pertz, MGH. Scriptores I, Hannoverae 1826, 389.4-5; 
46-50.

����. Giovanni Diacono Istoria Veneticorum, éd. L. A. Berto, Bologna 1999, 140.
����. Fragmenta registri Iohannis VIII. Papae, éd. E. Caspar, MGH. Epistolarum VII: 

Karolini Aevi V, Berolini 1928, 282.10-15; 283.7-10.



Tibor Živković

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 11-37

36

interprétées d’une manière entièrement différente. Par conséquent, ce n’est 
pas Porphyrogénète qui a introduit l’empereur Héraclius dans le récit sur 
la colonisation et sur la christianisation des Serbes et des Croates; ce n’ést 
également pas lui qui a imaginé l’étymologie du nom “serbe” à partir du 
latin servus, qui signifie esclave; ce n’est également pas Constantin VII qui a 
colonisé les Serbes deux fois, ni qui a mis en relation Rome et Constantinople 
dans leurs efforts communs de christianiser les Serbes et les Croates; ce n’est 
pas l’empereur qui a élargi l’étendue de la Dalmatie jusqu’au Danube. C’est 
l’auteur anonyme qui composait son ouvrage à Rome, où il habitait, qui a 
été à l’origine de toutes ces informations. On entrevoit alors une nouvelle 
possibilité qui ouvre la voie à l’interprétation des chapitres sur les Serbes 
et les Croates. En même temps, un nouveau chapitre de recherche vient de 
s’ouvrir, avec les questions suivantes: qui était l’auteur anonyme, à quelle 
occasion a-t-il composé son ouvrage, qui étaient ses informateurs, et, 
finalement, comment son écrit est-t-il parvenu jusqu’à Constantinople. De la 
réponse à toutes ces questions résultera indubitablement une nouvelle vision 
des chapitres du DAI sur les Slaves du Sud, qui réussira, peut-être, à percer 
définitivement le cercle enchanté de questions aux réponses invariables, 
vieux de plus de 400 ans.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 11-37

Sources de Constantin VII Porphyrogénète 37

The Sources of Constantine Porphyrogenitus 
Concerning the Earliest History of the Serbs and Croats

There are eight chapters (29-36) in De Administrando Imperio by 
Emperor Constantine VII Porphyrogenitus that contain known historical 
information on the Slavs of the Balkan Peninsula. Commonly accepted 
knowledge in historiography tells us that Constantine Porphyrogenitus 
must have used references on the Serbs, the Croats, and other Slavs from 
the archives of the Imperial Palace and the verbal accounts of Byzantine 
administrative personnel who were stationed in Dalmatia. However, our 
analysis of the earliest historical text on the Serbs and the Croats described 
in chapters 30, 31 and 32 of the DAI has established that oral tradition 
could not have been the source of the information on the Serbs or the Croats 
but rather that Constantine utilized a written source with its approximately 
dated to around 878.

The peculiar style of the source focuses on baptism (Conversio 
Croatorum et Serborum) and the close ties of the Serbs and the Croats 
with Rome. This style or literary genre – De conversione – did not exist in 
Byzantium but was well known during early medieval times in the West. 
The analysis of the aforementioned chapters of the DAI established a high 
degree of correlation with parts of the text known in historiography under 
the title – De conversione Bagoariorum et Carantanorum. 

The connection between De conversione Bagoariorum et Carantanorum 
and chapters 30, 31, and 32 of the DAI is easily recognised in the conception 
of the work, and in the annexed parts by the author. It is our conclusion that 
we can now take a different path in analysing data on the earliest history of 
the Serbs and the Croats; it is evident that Constantine Porphyrogenitus used 
the information collected by an anonymous author who had been employed, 
very likely, as a high commissioner of the Roman Church.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Καλλιόπη Μαυρομμάτη

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη

Χρονολόγηση και Ιστορική Προσέγγιση

Ο χρόνος και ο τόπος των Κατηχήσεων

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη, έργο των τελευταίων δεκαετιών 
του 12ου αιώνα, περιλαμβάνονται στο Αρχείο Σπυρίδωνος Λάμπρου, 
που έχει κληροδοτηθεί στο Ιστορικό Σπουδαστήριο της Φιλοσοφικής 
Σχολής του Πανεπιστημίου Αθηνών. Το 1906 ο Σπ. Λάμπρος, αφού με-
λέτησε τους κώδικες Mosquensis Synodalis 218 (olim 230) και 219 (olim 
262) του 13ου και 15ου αιώνα αντιστοίχως1, μετέγραψε τα κείμενα του 
Μιχαήλ Χωνιάτη και ετοίμασε κριτικό υπόμνημα με σκοπό να καλύψει 
το υπάρχον κενό στη συνολική και ολοκληρωμένη εικόνα του έργου του2. 
Όμως, η έκδοση δεν πραγματοποιήθηκε. 

Το Εργαστήριο Ψηφιακής Αποτύπωσης του Δημοσίου και Ιδιωτικού 
Βίου των Βυζαντινών, του Τμήματος Ιστορίας και Αρχαιολογίας του Πα
νεπιστημίου Αθηνών, ανέλαβε την ψηφιοποίηση του υλικού με σκοπό την 

Οφείλω θερμές ευχαριστίες στον καθηγητή κ. Κωνσταντίνο Πιτσάκη για τις πολύ
τιμες παρατηρήσεις και επισημάνσεις του. 

1. Για τη χρονολόγηση των χειρογράφων βλ. I. Čičurov, Probleme der Erforschung des 
literarischen Nachlasses des Michael Choniates, στο: Actes du XIVe Congrès International 
des Études Byzantines: Bucarest 6-12 Sept. 1971, έκδ. M. Berza – E. Stanescu, Bucarest 
1976, 67-69. 

2. Σπ. Λάμπρος, Μιχαὴλ Ἀκομινάτου ἀνέκδοτος κατηχητικὴ ὁμιλία, ΝΕ 6 (1909) 
3-5 (στο εξής: Λάμπρος, ΝΕ 6)· πρβλ. Κ. Δυοβουνιώτης, Αἱ ἀνέκδοτοι κατηχήσεις τοῦ 
μητροπολίτου Ἀθηνῶν Μιχαὴλ Ἀκομινάτου, ΝΕ 21 (1927) 411-412 (στο εξής: Δυοβουνιώτης, 
Ἀνέκδοτοι κατηχήσεις). 

Επιμέλεια έκδοσης Στελιοσ Λαμπακησ, ΙΒΕ/ΕΙΕ



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

40

ηλεκτρονική δημοσίευσή του και τη δημιουργία βάσης δεδομένων, από 
την οποία ο ερευνητής θα μπορεί να μελετήσει τα κείμενα, με τη μορφή 
εικόνων, απευθείας από τα μεταγραμμένα χειρόγραφα του Σπ. Λάμπρου. 
Έτσι, το έργο του μητροπολίτη Αθηνών δημοσιεύεται έναν περίπου αιώ-
να μετά τη συγκρότηση της πρώτης εκδοτικής προσπάθειας. 

Σχετικά με τις Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη, το Αρχείο περι-
λαμβάνει το χειρόγραφο της κριτικής έκδοσης 21 από τις συνολικά 26 
Κατηχήσεις, από την υπ’ αριθμόν 5 έως την 26, πλην της 73. Οι υπόλοιπες 
δεν διασώζονται, εκτός από την Κατήχηση 1, που έχει εκδοθεί αλλού4. Το 
σώμα αυτό αποτελείται από μεταγραμμένα χειρόγραφα, αριθμημένα από 
τον Σπ. Λάμπρο, στα οποία έχει δοθεί από το Εργαστήριο νέα ονομασία 
ψηφιακού τύπου, ώστε να καταστεί ευχερέστερη η ηλεκτρονική αναζή-
τησή τους στη βάση5. Από τις 21 Κατηχήσεις του Αρχείου είχαν εκδοθεί 
πέντε, επομένως υπήρχαν 16 ανέκδοτες, και από τις εκδεδομένες μόνο η 
Κατήχηση 14 βασιζόταν σε αντιπαραβολή των δύο κωδίκων της Μόσχας6.

3. Πρόκειται για ανέκδοτη κατήχηση, που σώζεται αποσπασματικά. Επιγράφεται 
Περὶ νηστείας και δεν περιλαμβάνεται στο Αρχείο Λάμπρου. Για την Κατήχηση 7 βλ. 
Φ. Χ. Κολοβού, Μιχαὴλ Χωνιάτης. Συμβολὴ στὴ μελέτη τοῦ βίου καὶ τοῦ ἔργου του. Τὸ 
Corpus τῶν ἐπιστολῶν, Ἀθῆναι 1999, 35, όπου σχετική βιβλιογραφία (στο εξής: Κολοβού, 
Χωνιάτης). 

4. Η Κατήχηση 1 έχει εκδοθεί από τoν Oxoniensis Baroccianus 131 στο: Σπ. Λάμπρος, 
Μιχαὴλ Ἀκομινάτου τοῦ Χωνιάτου τὰ σωζόμενα, τ. Α΄-Β΄, Ἀθῆναι 1879-1880, Α΄, 107-125 
και Β΄, 453 (στο εξής: Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄-Β΄). 

5. Σελ. α΄-γ΄, 1-891, α΄-κη΄ των χειρογράφων του Σπ. Λάμπρου. Βάση δεδομένων: 
Αρχείο Σπυρίδωνος Λάμπρου, διαδικτυακός τόπος Τμήματος Ιστορίας και Αρχαιολογίας 
Πανεπιστημίου Αθηνών: http://lamprosarcheio.arch.uoa.gr, επιμ. Εργαστήριο Ψηφιακής 
Αποτύπωσης του Δημοσίου και Ιδιωτικού Βίου των Βυζαντινών, κατηγορία: Μιχαήλ 
Χωνιάτης (Κατηχήσεις) (στο εξής: Κατήχηση). Σημειωτέον ότι για τις παραπομπές στο 
παρόν άρθρο χρησιμοποιούμε την ψηφιακή ονομασία των σελίδων του Αρχείου και όχι 
τη χειρόγραφη σελιδοποίηση του Σπ. Λάμπρου. 

6. Κατήχηση 5: Arsenij, Cetyre neizdannyja besedy Michaila Akominata mitropolita 
afinskago, greceskij tekst I russkij perevod, Novgorod 1901, 1-81. Κατήχηση 8: Arsenij, ό.π., 
88-156 και F. Gregorovius, Ἱστορία τῆς πόλεως τῶν Ἀθηνῶν κατὰ τοὺς μέσους αἰώνας: 
ἀπὸ τοῦ Ἰουστινιανοῦ μέχρι τῆς ὑπὸ τῶν Τούρκων κατακτήσεως, μετ. Σπ. Λάμπρος, τ. 
2, Αθήνα 1906, 677-712. Κατήχηση 9: Arsenij, ό.π., 160-229. Κατήχηση 14: Λάμπρος, ΝΕ 
6, 5-31. Κατήχηση 19: Arsenij, ό.π., 234-289 και τμήμα της στο Σπ. Λάμπρος, Χωρίον 
Μιχαὴλ Ἀκομινάτου περὶ Εὐσταθίου Θεσσαλονίκης, ΝΕ 13 (1916) 360-1. Κατήχηση 
26: F. Gregorovius, ό.π., 713-725. Πρβλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 34-38, όπου περαιτέρω 
μεταγενέστερη βιβλιογραφία.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 41

Οι Κατηχήσεις αυτές, βάσει του περιεχομένου τους, μπορούν να χω-
ρισθούν σε δύο μέρη. Τα 15 πρώτα κείμενα του Αρχείου αποτελούν μία 
ομάδα, από την Κατήχηση 5 έως και την 20. Σε αυτή συμπεριλαμβάνεται 
και η Κατήχηση 1, που, όπως είπαμε, δεν βρίσκεται στο εν λόγω Αρχείο. 
Τα κείμενα αυτά, πέρα από τη θεολογική προσέγγιση διαφόρων θεμά-
των, εμπεριέχουν πληροφορίες για την κοινωνική, οικονομική και πολι-
τισμική εικόνα της πόλης των Αθηνών, στοιχεία που δεν παρέχονται στις 
έξι τελευταίες. Εκείνες που αποτελούν τη δεύτερη ομάδα είναι αποκλει-
στικά θεολογικά κείμενα και, εκτός της αρίθμησης, έχουν το επιπλέον 
χαρακτηριστικό ότι επιγράφονται ως εξής: (κα΄) περὶ πορνείας, (κβ΄) περὶ 
φιλαργυρίας, (κγ΄) περὶ θυμοῦ, (κδ΄) περὶ λύπης, (κε΄) περὶ ἀκηδίας, (κς΄) 
περὶ κενοδοξίας7.   

Σχετικά με τον χρονολογικό προσδιορισμό της πρώτης ομάδας, από 
τη μελέτη του υλικού φαίνεται ότι εκφωνούνταν μία Κατήχηση κάθε χρό-
νο την περίοδο λίγο πριν από τη Μεγάλη Σαρακοστή. Ο Χωνιάτης μνη-
μονεύει την ἐτήσιον ὁμιλίαν, στην οποία οι πιστοί θα έπρεπε να δείχνουν 
φιλοτιμότερον ζήλο, ενώ αλλού δηλώνει ότι ήρθε και πάλι ο καιρός να 
αναλάβει το πηδάλιον τῆς διδασκαλίας, σχόλια που ενισχύουν την υπό-
θεση ότι οι ομιλίες αυτές συντάσσονταν μία φορά τον χρόνο8. Σε μία μά-
λιστα περίπτωση προσδιορίζεται σαφέστερα η περίοδος εκφώνησης των 
Κατηχήσεων: ο Χωνιάτης, μνημονεύοντας την έλευση της άνοιξης, καλεί 
τους πιστούς να υποδεχθούν χαρμόσυνα την επικείμενη περίοδο της νη-
στείας9. Δεδομένου ότι εκφωνούνταν κατηχήσεις καθ’ όλη τη διάρκεια 
της Μεγάλης Σαρακοστής, όπως θα δούμε, η συγκεκριμένη αναφορά μας

7. Ο Δυοβουνιώτης (Ἀνέκδοτοι κατηχήσεις, 415) θεωρεί ότι οι επιγραφές αυτές είναι 
μεταγενέστερες προσθήκες. 

8. Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 6, ΜΧΒ1046.5-11: Πείθει γάρ με διὰ χρόνου ἐνεργεῖν τὸ 
οἰκεῖον καὶ τεθειμένον ὑπὲρ καπνοῦ τὸ τῆς διδασκαλίας πηδάλιον καθιέναι πάλιν (...) λύει 
μὲν τῆς χρονίου σιωπῆς (...)· Κατήχηση 8, ΜΧΒ1104.1-4: μὴ καθ’ ἕκαστον μόνον ἐνιαυτοῦ 
κύκλον ἀφοσιοῦσθαί με τὴν πρὸς ὑμᾶς ταύτην προσλαλιὰν ὡς ἁπλῶς ἔθει δουλεύοντα 
ἢ ἄλλως τῷ καιρῷ πειθόμενον (…), και παρακάτω (ΜΧΒ1105a.1-2): Δεῖ δὴ τὴν ἐτήσιον 
γοῦν ταύτην ὁμιλίαν ἐμὲ μὲν ὡς ἐξὸν διατιθέναι φιλοτιμότερον, ὑμᾶς δὲ ἀσμενέστερον 
ἀκροᾶσθαι καὶ ὡς εἰπεῖν ἐκκρεμέστερον (…). Στην Κατήχηση 20 μάλιστα (ΜΧΒ2325.1-5 
και ΜΧΒ2328.8-9) τονίζει εκ νέου την άποψη ότι οφείλουν να προσέρχονται περισσότερες 
από μία φορές τον χρόνο, ώστε να είναι εφοδιασμένοι εἰς ἐνιαυτὸν ὅλον. 

9. Κατήχηση 15, ΜΧΒ2117.1-14. 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

42

οδηγεί λίγο πριν από την έναρξή της· είναι πολύ πιθανό να πρόκειται για 
την Κυριακή της Τυροφάγου, πριν από την Καθαρά Δευτέρα10. 

Όπως φαίνεται, ο μητροπολίτης εκφωνούσε κάθε χρόνο μία Κατήχηση 
από την πρώτη ομάδα, ενώ ακολουθούσαν οι έξι της δεύτερης, μία για 
κάθε εβδομάδα της Μεγάλης Σαρακοστής. Η αναφορά στην Κατήχηση 10 
είναι αρκετή για να αποκαλύψει τη σειρά αυτή των κειμένων: αφού ανα-
φερθεί διεξοδικά στην εγκράτεια και τη γαστριμαργία, ο Χωνιάτης, ολο-
κληρώνοντας τη διάλεξη, δηλώνει ότι θα μιλήσει στο μέλλον για έννοιες 
που συσχετίζει με τα θέματα αυτά, που, όπως φαίνεται από τα κείμενα, 
πρόκειται για εκείνες που εξετάζονται στην Κατήχηση 21 και διαδοχικά 
έως την 2611. Άλλωστε, κατά δήλωση του συγγραφέα, οι έξι τελευταί-
οι κατηχητικοί λόγοι διαμορφώνονται συμπληρωματικά μεταξύ τους12. 
Συνεπώς, η δεύτερη ομάδα αποτελεί ενιαίο έργο και αφορά αποκλειστι-
κά κατηχητικές παραινέσεις που σχετίζονται με την προετοιμασία των 
πιστών για το Πάσχα13. 

Ο ακριβής χρονολογικός καθορισμός κάθε έργου δεν είναι δυνα-
τός. Ωστόσο, η Κατήχηση 16 παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον. Εδώ ο 
Χωνιάτης, αφού αναφερθεί σε μια μακρά περίοδο σιγής διὰ τὰ ἐπιρρυέ-
ντα ἀνιαρά, που όμως δεν κατάφεραν να λυγίσουν την πόλη14, δηλώνει 

10. Πρβλ. Δυοβουνιώτης, Ἀνέκδοτοι κατηχήσεις, 415. 
11. Κατήχηση 10, ΜΧΒ1262.10-15: Ἠβουλόμην δὲ καὶ περὶ τῶν ἑπομένων ἑκατέρᾳ 

τούτων (δηλ. περὶ ἐγκρατείας καὶ γαστριμαργίας) λέγειν ἔτι· ἀλλ’ ἵνα μὴ τὰς ἀκοὰς 
ἀποκναίσητε, τῆς ὁμιλίας μηκυνομένης, νῦν μὲν ἄπιτε χαίροντες (…) διαλέξομαι περὶ τῶν 
ἑξῆς ἀρετῶν τε καὶ κακιῶν ἐς νέωτα (…). Κατήχηση 21, ΜΧΒ2375.7-10 και ΜΧΒ2378.10-13: 
(…) ἔφθημεν δὲ ἤδη περὶ ἐγκρατείας καὶ γαστριμαργίας διαλέξασθαι, διαλεκτέον ἡμῖν 
ἐστι τανῦν περὶ τῶν ἀντιθέτων καὶ ἑπομένων ἐκείναις, πορνείας καὶ σωφροσύνης (…).  

12. Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 22, ΜΧΒ2420.14-ΜΧΒ2421.9: Καὶ περὶ μὲν γαστρι­
μαργίας καὶ τῆς ἀντιθέτου ταύτης ἐγκρατείας ἤδη διειλέγμεθα, ἀλλὰ καὶ περὶ πορνείας, 
τοῦ πονηροῦ γαστριμαργίας γεννήματος, καὶ περὶ τοῦ καλοῦ βλαστήματος ἐγκρατείας, 
τῆς σωφροσύνης. Κατήχηση 23, MXB2455.10: Οὕτω μὲν δὴ τοῖς προδιειλεγμένοις ὁ περὶ 
τῆς ὀργῆς λόγος ἀκόλουθος. 

13. Πρβλ. Δυοβουνιώτης, Ἀνέκδοτοι κατηχήσεις, 416.
14. Στην Κατήχηση 16 (ΜΧΒ2176.3-16) ο Χωνιάτης δηλώνει χαρακτηριστικά: 

Καιρὸς γὰρ ἤδη προσθεῖναι δι’ ἃ μικροῦ ἂν ἐκωφώθημεν καὶ ἐσιγήσαμεν, πρῶτον μὲν 
διὰ τὰ ἐπιρρυέντα ἡμῖν ἀνιαρά, ὑφ’ ὧν μὴ καταποθῆναι τελέως οὐκ ἀνθρωπίνης ἦν ἔργον 
δυνάμεως, θεοῦ δὲ μόνου τοῦ καὶ φυγάδα Προφήτην ἐξ ἐγκάτων κητῴων ἀνεσπακότος 
καὶ ἐκ λεοντείων ῥυσαμένου χασμάτων ἕτερον. Μάλιστα, και σε επιστολή του 1198/9, 
προς τον πατριάρχη Θεοδόσιο Βοραδιώτη, χρησιμοποιεί την ίδια έκφραση, ότι ἐκωφώθη 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 43

ότι με την ομιλία αυτή ολοκληρώνει δεκαέξι χρόνια αρχιερατείας στην 
Αθήνα15, αναφορά που οδηγεί στο 1198. Δεν γνωρίζουμε εάν εκείνος που 
τοποθέτησε σε σειρά τις Κατηχήσεις την αρίθμησε ως 16η, έχοντας υπόψη 
αυτό το στοιχείο, ούτε εάν αυτές διασώθηκαν με χρονολογική σειρά. Στις 
υπόλοιπες πάντως δεν γίνεται μνεία της αρχιερατείας, ούτε υπάρχουν 
άλλα στοιχεία που να επιβεβαιώνουν ότι η θέση των σωζόμενων έργων 
στο corpus υποδηλώνει τη χρονική σειρά σύνταξής τους, με την εξαίρεση 
ίσως της Κατήχησης 19. 

Όπως θα δούμε, η χρονολόγηση της Κατήχησης 16 δημιουργεί 
έναν ενδιαφέροντα συνειρμό με τα στοιχεία της Κατήχησης 19. Εδώ ο 
Χωνιάτης αναφέρεται μεταξύ άλλων στον δάσκαλό του, τον Ευστάθιο 
Θεσσαλονίκης, και στα θαύματα που σχετίζονται με τη μνήμη του· ανα-
φορά η οποία την τοποθετεί μερικά χρόνια μετά τον θάνατό του (1195/6), 
πιθανόν μετά το 1198, καθώς έπρεπε να έχει παρέλθει ικανό διάστημα, 
προκειμένου να διαπιστωθεί και να διαδοθεί τυχόν θαυματουργική δρά-
ση. Συνεπώς, είναι πιθανό η Κατήχηση 19 να έπεται πράγματι της 16. Αν 
μάλιστα υποθέσουμε ότι τα κείμενα έχουν ακόλουθη χρονολογική συνά-

καὶ ἐσίγησε, χωρίς πάλι να επεκτείνεται· Μιχαήλ Χωνιάτησ, Ἐπιστολαί, έκδ. F. Kolovou, 
Michaelis Choniatae epistulae [CFHB 41], Berlin-New York 2001, Επιστολή 62, 84.4-5 (στο 
εξής: Επιστολή). Είναι ενδιαφέρουσα η αποκάλυψη εδώ ότι οι Αθηναίοι κατάφεραν να 
αντεπεξέλθουν σε δυσκολίες, που όμως ο Χωνιάτης δεν κατονομάζει. Η δήλωση αυτή ίσως 
δεν αναφέρεται μόνο στα γνωστά προβλήματα της μητροπόλεως για τα οποία το 1198 ο 
Χωνιάτης συνέταξε πλήθος επιστολών, καθώς και το Ὑπομνηστικὸν στον αυτοκράτορα 
Αλέξιο Γ΄ Άγγελο, κείμενα που στάλθηκαν μαζί στην Κωνσταντινούπολη και θεωρούνται 
ενιαίο έργο. Ίσως υπονοείται κάποιο στρατιωτικό γεγονός του ίδιου έτους, όπως η 
αντιμετώπιση της πειρατείας από τον αυτοκρατορικό ναύαρχο Στειριόνη ή η δράση του 
Σγουρού. Άλλωστε, ο Χωνιάτης παραλείπει να σχολιάσει αναλυτικά τέτοια γεγονότα στα 
έργα του. Μόνο στην επιστολή προς τὸν μεγάλο δοῦκα Μιχαήλ Στρυφνό (Επιστολή 60, 
82.24) μνημονεύονται κάποιοι κακοήθεις γείτονες, σχόλιο που θα μπορούσε να υπονοεί 
τη δράση του Σγουρού ή των πειρατών. Δυστυχώς, η ένδεια των πηγών δεν επιτρέπει 
βάσιμους συλλογισμούς. Για το ενιαίο έργο του Χωνιάτη το 1198 βλ. ενδεικτικά Κολοβού, 
Χωνιάτης, 145, 158, 162· G. Stadtmüller, Michael Choniates, Metropolit von Athen (ca. 
1138 - ca. 1222) [OC 33/2, no 91], Roma 1934, 249 [127]-250 [128] (στο εξής: Stadtmüller, 
Choniates). Για τη δράση του Στειριόνη βλ. H. Ahrweiler, Byzance et la mer: la marine de 
guerre, la politique et les institutions maritimes de Byzance aux VIIe-XVe siècles, Paris 1966, 
290 κ.ε. (στο εξής: Ahrweiler, Byzance et la mer).

15. Κατήχηση 16, ΜΧΒ2176.15-16:  Ἑκκαδέκαιτον ἤδη τοῦτον ἐνιαυτὸν ἱερατεύω 
παρ’ ὑμῖν, ὦ οὗτοι, καὶ τὴν μὲν ἐπέτειον τοῦ λόγου ποιοῦμαι σπορὰν (…). 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

44

φεια, θα πρέπει αναλογικά να τοποθετηθεί το 1201/2, ώστε το corpus να 
κλείνει με την 20 το 1202/3, προς τα τέλη της αρχιερατείας του Μιχαήλ 
Χωνιάτη16. Είναι αξιοσημείωτο ότι δεν αναφέρεται ο Λέων Σγουρός, οι 
επιδρομές του στην Αττική και η πολιορκία της πόλης, που θα μπορού-
σαν ενδεχομένως να συνεισφέρουν σε ακριβέστερη χρονολόγηση17.

Ο παραπάνω συλλογισμός θα μπορούσε να επιβεβαιώσει τη χρο
νολόγηση και των υπόλοιπων κειμένων, όμως, όπως προαναφέρθηκε, δεν 
υπάρχουν άλλες αναφορές που να οδηγούν σε ασφαλή συμπεράσματα. 
Κάποιες ασαφείς και συγκυριακές, στο πλαίσιο άλλων αναφορών, μνεί-
ες προκαλούν υποψίες ως προς τη χρονολογική τους τοποθέτηση, όμως 
αυτά τα συμπεράσματα είναι εξαιρετικά επισφαλή. Τέτοια είναι η περί-
πτωση της Κατήχησης 12, όπου μια γενικόλογη αναφορά σε αὐξομένας 
τῶν τελῶν ἀναβάσεις, λόγω της διαφθοράς και απληστίας των κρατικών 
υπαλλήλων, θα μπορούσε, κατά μία έννοια, να σχετίζεται με τις αυξήσεις 
των τελών επί Αλεξίου Γ΄· όμως θα μπορούσε να ληφθεί και ως απλή ανα-
φορά στην αισχροκέρδεια των προσώπων αυτών18. 

16. Ο Χωνιάτης ανέλαβε τα καθήκοντά του πιθανότατα την άνοιξη ή το καλοκαίρι 
του 1182, δεδομένου ότι ο προκάτοχός του, Γεώργιος Ξηρός, πέθανε τον Ιανουάριο 
του ίδιου έτους (Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, ιη΄). Φαίνεται ότι ο Χωνιάτης εκφώνησε 
20 κείμενα στα 22 χρόνια που διετέλεσε μητροπολίτης Αθηνών. Δεν γνωρίζουμε για 
ποιούς λόγους υπάρχουν δύο έτη κενά κατηχήσεων. Ίσως δεν πρόλαβε να εκφωνήσει 
κατηχήσεις το 1182 και να ξεκίνησε από το επόμενο έτος, οπότε προκύπτει μία περίοδος 
20 χρόνων (1183-1203), που συμφωνεί με το corpus των 20 κατηχήσεων. Ίσως, κάποιο 
άλλο σημαντικό γεγονός, όπως η δράση του Σγουρού ή τα γεγονότα πριν από την άλωση 
και η κρίση από την παρουσία των Σταυροφόρων στα εδάφη της αυτοκρατορίας, ήδη 
από το καλοκαίρι του 1203, ανέβαλαν την εκφώνηση κατηχήσεων την άνοιξη του 1204. 
Δυστυχώς, ελλείψει πληροφοριών μπορούμε να καταφύγουμε μόνο σε υποθέσεις. Για τα 
γεγονότα πριν από την άλωση βλ. Νικήτας Χωνιάτης, Χρονική Διήγησις, έκδ. Ι. Α. van 
Dieten, Nicetae Choniatae Historia [CFHB 11.1], Berlin–New York 1975, 547 κ.ε. (στο εξής: 
Νικήτας Χωνιάτης). 

17. Η ακριβής χρονολογία της πολιορκίας των Αθηνών δεν είναι γνωστή. Θεωρείται ότι 
συνέβη μετά το 1202· πρβλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 16· Stadtmüller, Choniates, 174 [52]. Ο Μ. 
Κορδώσης (Η κατάκτηση της Νότιας Ελλάδας από τους Φράγκους, Θεσσαλονίκη 1986, 68, 
στο εξής: Κορδώσης, Η κατάκτηση) θεωρεί ότι έπεται της άλωσης της Κωνσταντινούπολης 
το 1204, βασιζόμενος στον Νικήτα Χωνιάτη (606). Πάντως, ο Σγουρός συνιστούσε 
πρόβλημα ήδη από το 1200 (βλ. Επιστολή 75, 101.18-25 και 77, 103.17-23).

18. Κατήχηση 12, ΜΧΒ2030. 12-13: (…) ἐγὼ δέ, τὰς ἐντεῦθεν αὐξομένας τῶν τελῶν 
ἀναβάσεις ἐναργέστατα βλέπων, ὀδύρομαι. Ανάλογες δηλώσεις έκανε την ίδια περίοδο 
στο Ὑπομνηστικὸν του 1198· Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 307. 8-14. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 45

Ωστόσο, ούτε ο ενδεχόμενος συσχετισμός των Κατηχήσεων με τις 
Επιστολές μπορεί να παράσχει χρονολογικά στοιχεία. Οι αναφορές της 
Κατήχησης 1 στην αμάθεια και την ἀγροικία της πόλεως19, θα μπορού-
σαν, για παράδειγμα, να συσχετισθούν με αναφορές της περιόδου 1182/3 
στον Μιχαήλ Αυτωρειανό ή των ετών 1183/95, στον Βασίλειο Πικρίδη, 
λογαριαστὴ τοῦ πραίτωρος20. Όμως, ανάλογοι συσχετισμοί είναι επίσης 
παρακινδυνευμένοι. Άλλωστε, ο Χωνιάτης παραπονιέται διαρκώς στις 
Επιστολές του από την Αθήνα για τον μαρασμό της πόλης, οπότε η συ-
γκριτική μελέτη των δύο έργων προσφέρει επισφαλή χρονολογικά συμπε-
ράσματα.

Πέρα από τον χρόνο, τα κείμενα δίνουν στοιχεία για τον τόπο εκ-
φώνησης των Κατηχήσεων, όπως και για το κοινό που απευθύνονταν. 
Οι πιστοί, γυναίκες και άνδρες όλων των ηλικιών και των επαγγελμά-
των21, συνέρρεαν, όχι πάντα με μεγάλη διάθεση22, πιθανότατα στον ναό 
της Παναγίας της Αθηνιώτισσας του Παρθενώνα23. Ακόμη κι αν ο χώρος 
των κατηχήσεων δεν ήταν ο ναός της Παναγίας, η ἱερὰ κιγκλὶς αὕτη που 
διαχωρίζει τους ιερείς από το ποίμνιο, αν και πρόκειται για γενικόλογη 
αναφορά, ενισχύει το συμπέρασμα ότι οι κατηχήσεις διαβάζονταν εντός 
ιερού ναού. Θα παρίσταντο βεβαίως και μέλη του κλήρου24. Το σίγου-
ρο είναι ότι χρησιμοποιούσαν κάποιο χώρο στην Ακρόπολη, ίσως κοντά 

19. Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 124-125. 
20. Επιστολή 8, 11.2 και 52, 72.1-15. Για τον Πικρίδη βλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 161, 

υπ. 531. 
21. Κατήχηση 10 11, ΜΧΒ1263.13-17: ἐκ παντὸς γένους καὶ ἡλικίας πάσης καὶ 

παντοδαπῶν ἐπιτηδευμάτων (…) ἀκροατήριον πολυμιγὲς· Κατήχηση 12, ΜΧΒ2016.4-11: 
(…) γύναια καὶ νεανίσκοι καὶ παρθένοι καὶ μειρακύλλια.. 

22. Κατήχηση 18, ΜΧΒ2243.5-10: Δέδοικα δέ, ὦ παρόντες, μή ποτε αὐλήσωμεν ὑμῖν 
καὶ οὐκ ὀρχήσεσθε οὔτε τὴν ἑόρτιον, οὔτε μὴν τὴν ἐνόπλιον, ἀμφότερον, οἷς αὐτός τε οὐκ 
ἰσχυρὸν καὶ διάτορον, ἀλλ’ ἀμενηνόν τι καὶ ἄπνουν ᾄσειν μοι δοκῶ, καὶ ὑμεῖς δὲ νωθροὶ 
γεγόνατε ταῖς ἀκοαῖς διὰ τὰς θλίψεις τὰς εὑρούσας ἡμᾶς σφόδρα, ὡς δικαιοτέρους 
εἶναι ἐμὲ μὲν πενθῆσαι μᾶλλον ἢ αὐλῆσαι, ὑμᾶς δὲ κόψασθαι ἤπερ ὀρχήσασθαι. Βλ. και 
Κατήχηση 8, ΜΧΒ1105a.1-5.

23. Επωνυμία σε σφραγίδα, Σπ. Λάμπρος, Αἱ Ἀθῆναι περὶ τὰ τέλη τοῦ δωδεκάτου 
αἰῶνος, Ἀθῆναι 1878, 35 (στο εξής: Λάμπρος, Ἀθῆναι). 

24. Ο μητροπολίτης είχε κοντά του μεγάλο αριθμό κληρικών· J. Herrin, Realities of 
Βyzantine provincial government: Hellas and Peloponnesos 1180-1205, DOP 29 (1975), 261 
(στο εξής: Herrin, Provincial government). 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

46

στο Επισκοπείο ή στα Προπύλαια25, από όπου είχε κανείς πλήρη εικόνα 
της φυσικής ομορφιάς της Αττικής. Οι δεικτικές αντωνυμίες σε μνείες του 
Χωνιάτη επιβεβαιώνουν ότι οι πιστοί βρίσκονταν στην Ακρόπολη απ’  
όπου μπορούσαν να δουν πανοραμικά τὸν ἐγχώριον τουτονὶ Ἰλισσὸν ἢ 
Κηφισσὸν26.

Τα ιστορικά στοιχεία των Κατηχήσεων

Οι Κατηχήσεις επιβεβαιώνουν και συμπληρώνουν σε μεγάλο βαθμό τα 
οικονομικά και κοινωνικά δεδομένα από τις υπόλοιπες πηγές της περιόδου. 
Ο Χωνιάτης τονίζει την δριμεία μεταβολή της οικονομικής κατάστασης27 και 

25. Η κατοικία του μητροπολίτη ήταν πιθανόν στα Προπύλαια, αλλά είναι μάλλον 
απίθανο να εκφωνούνταν κατηχήσεις εκεί. Βλ. K. M. Setton, Athens in the later twelfth 
century, Speculum 19 (1944), 178-208 [=K. M. Setton, Athens in the Μiddle Αges, (Variorum 
Reprints, London 1975, III), 202 (στο εξής: Setton, Athens)· Λάμπρος, Ἀθῆναι, 42. 

26. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1105a.21. Βλ. και Κατήχηση 5, ΜΧΒ1021a.20-23· 
ΜΧΒ1013a.24-28: (…) παρὰ ταῖς πύλαις τοῦ ἱεροῦ τοῦδε (…) (ενν. Ακρόπολη)· Κατήχηση 
9, ΜΧΒ1159. 6-8: ὁ ἐν Ἀκροπόλει νεὼς οὗτος (...). 

27. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1135.9-12: ἵνα γὰρ μὴ πάσας ἀπαριθμῶμαι, οὐ ποίμνια 
ὠλιγώθησαν, οὐ βόες ἐπὶ φάτναις ἐξέλιπον; Ποῦ τὰ καταβληθέντα πέρυσι σπέρματα; Για το 
ίδιο θέμα βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 12, ΜΧΒ2033.7-17: Νῦν δ’ ὅ τε ἰσχυρὸς λιμὸς καὶ τὸ μηδ’ 
αὐτῶν τῶν κερατίων ἐμπίπλασθαι ἧς ἐκπέπτωκεν εὐδαιμονίας ἀνέμνησε καὶ πρὸς αὐτὴν 
ἀναδραμεῖν διανέστησεν, ἐντεῦθεν τληπαθεῖς ἡμεῖς καὶ γυμνοὶ καὶ τοῦ παντὸς ἐνδεεῖς 
διὰ ταῦτα τὸν ἄρτον ἐσθίομεν οὐκ ἀνιδρωτί. Ἐπὶ τούτοις ἡ τῶν ἀκανθῶν καὶ τριβόλων 
ἀνατολὴ καὶ μοχθηρὰ βιοτή, καὶ ξένοι πάντες καὶ παρεπίδημοι καὶ οὐδὲ μέχρι βήματος 
ἑνὸς δεσποτοῦντες γῆς. Καὶ μάρτυρες οἱ φόροι καὶ οἱ δασμοί, ἐφ’ οἷς οἱ ἀργυρολογοῦντες 
πράκτορες. Ο Χωνιάτης αναφέρεται συχνά στην οικονομική κατάσταση της Αθήνας. Στο 
Προσφώνημα προς τον πραίτωρα Δημήτριο Δριμύ, τονίζει χαρακτηριστικά τη μεταβολή 
(Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 157-159 και σποράδην). Πράγματι, υπήρξε έντονη οικονομική 
δυσπραγία σε σχέση με το παρελθόν. Αξίζει να σημειωθεί ότι τον 12ο αιώνα η Αθήνα ήταν 
αξιόλογο οικονομικό κέντρο, αν και δεν έφτανε στα επίπεδα της γειτονικής Θήβας ή της 
Κορίνθου, και είχε ευρύτερες διοικητικές αρμοδιότητες. Στη δικαιοδοσία της μητρόπολης 
Αθηνών υπάγονταν μεγάλες μονές, όπως η μονή Δαφνίου και η μονή Καισαριανής. Η 
μοναστηριακή περιουσία υπήρξε προφανώς αρκετά μεγάλη. Μάλιστα, μεταξύ 1185/92, 
ο Χωνιάτης συνέταξε απάντηση προς τον Θεόδωρο Κασταμονίτη, μεγάλο λογοθέτη και 
θείο του Ισαάκιου Β΄ Αγγέλου, για να διαμαρτυρηθεί για τη σύνταξη χρυσόβουλλου 
που στερούσε δικαιώματα από τη μητρόπολη Αθηνών (Επιστολή 44, 60.54-57). Η Αθήνα 
παρέμενε πάντα πόλη αγροτικού χαρακτήρα. Το Πρακτικόν των Αθηνών, έγγραφο 
πιθανόν μεγάλης μονής της Αττικής, που δεν γνωρίζουμε πότε ακριβώς συντάχθηκε, αλλά 
οπωσδήποτε πριν από το 1204, μαρτυρεί πάνω από εικοσιπέντε χωριά, εξαρτημένους 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 47

τον πνευματικό μαρασμό28 της πόλης, όπου οι κάτοικοι ασχολούνται 
αποκλειστικά με τη γεωργία και τις χειρωνακτικές εργασίες. Η οικονομι-
κή δυσπραγία, η μετανάστευση και η πενία οδήγησαν σε έλλειψη τεχνι-
κών ειδικοτήτων και κάμψη του εμπορίου29. Οι κάτοικοι, όπως αναφέρει 

αγρότες (παροίκους), μεγάλα υποστατικά (προάστεια) και δωρεές· Βλ. E. Granstrem 
– I. Medvedev – D. Papachryssanthou, Fragment d’un Praktikon de la region d’Athènes 
(avant 1204), REB 34 (1976), 10-15 (στο εξής: Πρακτικόν). Πρβλ. Μ. Καζανάκη-Λάππα, 
Μεσαιωνική Αθήνα, στο: Οικονομική Ιστορία του Βυζαντίου, τ. Β΄, γεν. εποπτεία Α. Ε. 
Λαΐου, Αθήνα 2006, 392 (στο εξής: Καζανάκη-Λάππα, Μεσαιωνική Αθήνα)· A. P. Kazdhan 
– A. W. Epstein, Change in Byzantine Culture in the eleventh and twelfth centuries, Berkeley-
Los Angeles - London 1985, 48 (στο εξής: Kazhdan - Epstein, Change)· Herrin, Provincial 
government, 259-266. 

28. Επιστολή 8, 12.3-6· 33-36. Στις Κατηχήσεις δεν αναφέρεται ειδικά στο θέμα 
αυτό, αν και δεν παραλείπει να τονίσει το χαμένο μεγαλείο της πόλης (βλ. ενδεικτικά: 
Κατήχηση 12, ΜΧΒ2031.10-16, υπ. 95). Πρβλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 83· Setton, Athens, 
183-184· Λάμπρος, Ἀθῆναι, 44-51.  

29. Επιστολή 8, 13.38-39: ἐξέλιπε καὶ φυσητήρ, οὐ σιδηρεὺς παρ’ ἡμῖν, οὐ χαλκεύς, 
οὐ μαχαιροποιός, ταῦτα δὴ τὰ χθὲς καὶ πρὸ τρίτης ἔτι σωζόμενα. Σε επιστολή προς 
τον Δημήτριο Τορνίκη (32, 46.56-57), ο Χωνιάτης παραπονιέται ότι οι εισφορές που 
καταβάλλονται στη μητρόπολη από τα συστήματα των Αθηνών δεν είναι επαρκείς, 
αναφορά που υπαινίσσεται την ύπαρξη εργαστηρίων στην πόλη. Πρβλ. G. Dagron, 
Αστική οικονομία στο: Οικονομική Ιστορία του Βυζαντίου, τ. Β΄, γεν. εποπτεία Α. Ε. 
Λαΐου, Αθήνα 2006, 77 (στο εξής: Dagron, Αστική οικονομία). Πάντως, πρέπει να υπήρξε 
ικανό εργατικό δυναμικό και τεχνίτες, αν λάβουμε υπόψη ότι ο προκάτοχος του Χωνιάτη, 
Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης, μητροπολίτης από το 1160 έως το 1175 (βλ. προσφάτως: Ε. 
Μαδαριάγα, Η βυζαντινή οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών (Ι): Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης, 
Πανεριώτατος Μητροπολίτης Αθηνών και Υπέρτιμος, Βυζ Σύμ 19 (2009), 99 -145, κυρίως 
172), επιδόθηκε σε μεγάλα οικοδομικά έργα στην Ακρόπολη. Πβλ. P. Magdalino, The 
empire of Manuel I Komnenos 1143-1180, Cambridge 1993 [Cambridge 1997], 177, στο 
εξής: Magdalino, Manuel). Οι Κατηχήσεις, αλλά και οι υπόλοιπες πηγές, δεν δίνουν 
σαφή στοιχεία για τα τεχνικά επαγγέλματα. Ούτε στο Πρακτικόν αναφέρονται ονόματα 
επαγγελματιών, εκτός ίσως από την περίπτωση του Ιωάννη Χαλκέα, από το χωριό 
Κυβισσάς (σημ. Κηφισιά), επώνυμο δηλωτικό επαγγελματικής ιδιότητας προφανώς 
προγόνου του, που όμως αναφέρεται ως ζευγαράτος (Πρακτικόν, Β2 10). Όσον αφορά 
στο εμπόριο, οι Κατηχήσεις δεν παρέχουν στοιχεία παρά μόνο μέσα από τις εκτενείς 
αναφορές στην πειρατεία, που θα δούμε παρακάτω, υπονοείται μείωση, παρακώλυση 
της διαδικασίας ή ενδεχόμενος εμπορικός αποκλεισμός. Πάντως, η πληροφόρηση από 
τις Επιστολές δηλώνει εμπορική κάμψη, που πρέπει να ήταν πρόσφατη. Σε επιστολή 
του 1198/9, ο Χωνιάτης αναλύει το θέμα στον υπεύθυνο για την διοίκηση της περιοχής, 
τὸν μεγάλο δοῦκα Μιχαήλ Στρυφνό. Στην προσπάθειά του να εμπνεύσει την φιλοτιμία 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

48

στις Κατηχήσεις, ασχολούνται με τεχνύδρια, δείγμα υποτονικότητας των 
επαγγελμάτων αυτών30. Το θέμα απασχόλησε τον μητροπολίτη που απο-
φάσισε να αναλάβει προσωπικά δράση και να συντάξει επιστολή, αιτού-
μενος αρωγή σε γεωργικά εργαλεία και γνωστές γεωργικές μελέτες31. 

Η μνεία σε νεόφυτους αμπελώνες στην Κατήχηση 1232, επιβεβαιώνει 
την προσπάθεια για ανάκαμψη της γεωργίας· αναφορά ενδεικτική της 
οικονομικής και αγροτικής δυναμικής της πόλεως, ίσως και του ενδια-
φέροντος που επέδειξε ο μητροπολίτης στο θέμα αυτό. Από το υπόλοιπο 
έργο του Χωνιάτη, έχουμε μόνο μία γενική πληροφορία, που αφορά στον 

του, ο Χωνιάτης φωτίζει μια όψη της εμπορικής δυνατότητας της πόλης κατά το άμεσο 
παρελθόν (Επιστολή 60, 82.16-21). Κάτι ανάλογο ίσως υπονοείται στην Κατήχηση 19 
(ΜΧΒ2312.12-14): Ἐντεῦθεν ἤπειρος μὲν χερσαίων ναυαγίων ἐμπέπλησται, θάλασσα δὲ 
αὕτη μεγάλη καὶ εὐρύχωρος λῃστρίσι πλέον ναυσὶν ἢ φορτίσιν ἐστένωται, αἱ πλείους 
δὲ ἤπειροι, τοῦ καθαροῦ Χριστιανῶν ἠρημωμένοι σπέρματος, ἀσεβῶν χῶρός ἐστι. Είναι 
βέβαιο ότι η γενικότερη αποσταθεροποίηση της δημογραφικής εικόνας των Αθηνών 
επηρέασε άμεσα το εμπόριο. Για την εμπορική όψη του λιμανιού του Πειραιά βλ. Χ. 
Μπαλόγλου – Ν. Νικολούδης, Το λιμάνι του Πειραιά κατά τους μεσαιωνικούς χρόνους, 
Βυζαντιακά 21 (2001), 379-380 (στο εξής: Μπαλόγλου – Νικολούδης, Πειραιάς). Για τη θέση 
των εργαστηρίων και των εμπορικών δρόμων βλ. Καζανάκη-Λάππα, Μεσαιωνική Αθήνα, 
393-394· Χ. Μπούρας, Απόψεις των βυζαντινών πόλεων από τον 8ο έως τον 15ο αιώνα, 
στο: Οικονομική Ιστορία του Βυζαντίου, τ. Β΄, γεν. εποπτεία. Α. Ε. Λαΐου, Αθήνα 2006, 
215-216 (στο εξής: Μπούρας, Απόψεις).   

30. Κατήχηση 5, ΜΧΒ1011a.25-ΜΧΒ1012a.1: Ἀλλ’ ἐπείπερ ὑμεῖς ὁ παρὼν σύλλογος 
ἄλλος ἐξ ἄλλων ἐπιτηδευμάτων τὰς ἀφορμὰς ἔχετε, καὶ ὁ μέν τις περὶ γῆν φιλοπονεῖ, ὁ 
δὲ διὰ τεχνυδρίου τινὸς τὴν ἐφήμερον τροφὴν πορίζεται, καὶ ταύτην γλίσχρην οἱ πλείους 
καὶ αὐχμηρὰν καὶ μετὰ θερμῶν μεμαγμένην ἱδρώτων (…).

31. Ο Μιχαήλ απευθύνεται στον πρώην πατριάρχη Θεοδόσιο στην Τερέβινθο για 
την αποστολή γεωργικού βιβλίου, καθώς και στον επίσκοπο Γαρδικίου και Περιστεράς, 
Επιφάνιο, αιτούμενος τη συμβολή των άριστων αμαξοποιών της περιοχής, καθώς και 
αρωγή σε γεωπονικά εργαλεία και εγχειρίδια (Επιστολή 22, 31.15-19 και 43, 58.8-13). 
Μάλιστα, ελλείψει τεχνικών ειδικοτήτων, ο γηραιός μητροπολίτης αναγκάζεται να 
ασχοληθεί προσωπικά και να επιδοθεί σε χειρωνακτικές εργασίες υποτιμητικές, όπως 
θεωρούνταν, για τους μορφωμένους άνδρες (πρβλ. Επιστολή 30, 41.18-22). Για τη θέση και 
την εμπορική σημασία της επισκοπής βλ. Α. Π. Αβραμέα, Ἡ βυζαντινὴ Θεσσαλία μέχρι τοῡ 
1204. Συμβολὴ εἰς τὴν ἱστορικὴν γεωγραφίαν, Αθήνα 1974, 162-163· R. J. Lilie, Handel 
und Politik zwischen dem byzantinischen Reich und den italienischen Kommunen Venedig, 
Pisa und Genua in der Epoche der Komnenen und der Angeloi (1081-1204), Amsterdam 
1984, 187.

32. Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 12, ΜΧΒ2035.11. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 49

πευκεδενή, τον ρητινίτη οίνο, δημοφιλές παράγωγο της αττικής γης, που 
δεν του άρεσε καθόλου, λόγω της συνήθειας να αλλοιώνεται με μεγάλη 
ποσότητα ρητίνης, δημιουργώντας ένα μείγμα που του προκαλούσε ἀη-
δίαν33. Βέβαια, είναι μάλλον απίθανο να υπήρξαν θεαματικά αποτελέ-
σματα στον αγροτικό τομέα, λόγω της πειρατείας, των επιδρομών του 
Σγουρού και τελικά της έλευσης των Λατίνων.

Είναι γεγονός ότι το φυσικό περιβάλλον της περιοχής δεν ευνόησε τη 
γεωργική ανάπτυξη της πόλης, όπως επισημαίνει ο Μιχαήλ. Το πετρῶδες 
τῆς ἀρούρης, τα περιορισμένα ύδατα και ο ταλαίπωρος αγρότης που πα-
σχίζει μάταια να δαμάσει την τραχιά γη είναι θέματα που θίγει επανει-
λημμένα στις Κατηχήσεις34. Αντιστοίχως και στις Επιστολές, ο Χωνιάτης, 

33. Κατά τη δύσκολη περίοδο 1183-1185, ο Χωνιάτης γράφει στον Ευθύμιο Μαλάκη 
ότι ούτε ο πικρός, ἐχεπευκὴς οίνος των Αθηνών δεν μπορεί να τον απαλλάξει από τη 
βαρυθυμία (Επιστολή 19, 23.14-19). Την θανατώδεα γεῦσιν του οίνου αυτού σχολιάζει 
στο ποίημά του Θεανὼ (Λάμπρος, Ἀκομινάτος Β΄, 378. 92).

34. Κατήχηση 12, ΜΧΒ2029-ΜΧΒ2030, σποράδην: (…) (η Αττική) εὔσταχυς νο­
μίζεταί τις καὶ παμφόρος, καὶ παρὰ τοῦτο ἀκριβεστέροις καταμετρεῖται ταῖς πήχεσιν, 
και ΜΧΒ2036.1-8: (απευθυνόμενος στους κάθε λογής αδικούντες): θαυμαστὸν οὖν ὅπως 
μὴ καὶ τὸν ὑπὲρ κεφαλῆς ἡμῶν χαλκοῦν ὡς τὰ πολλὰ οὐρανὸν μετρεῖτε σπιθαμῇ καὶ εἰς 
ὀμβροφόρον καινοτομεῖτε, ὦ πάντα τολμῶντες ὑμεῖς καὶ ῥᾳδίως πονηρίαν γράφοντες καὶ 
γῆν μὴ μόνον μετροῦντες δρακί, ἀλλὰ καὶ τὴν σιδηρᾶν τιθέμενοι μαλακὴν καὶ πίειραν 
ἄρουραν, τὴν δ’ ἄνυδρον εἰς πολυχεύμονα, καινουργοῦντες, τῷ γραφικῷ καλάμῳ, ὡς 
τῇ ῥάβδῳ Μωσῆς τὴν ἀκρότομον. Κατήχηση 16, ΜΧΒ2177.7-16: Ὦ κενόσπουδε σὺ τοῦ 
λόγου σπορεῦ, ὦ τῶν ξυγεώργων πολυτλημονέστατε, τί τοῦτο καινὸν ἀτύχημα πάσχεις; 
Ἆρα ἐς μεγακήτεα πόντον ῥιπτεῖς καὶ καθ’ ἠλιβάτων πετρῶν, καὶ παρὰ τοῦτο κλάων μὲν 
ἀεὶ βάλλεις σπέρματα, οὔ ποτε δὲ χαίρων αἴρεις δράγματα. Πότε δὲ καὶ θήσεις θαλύσια; 
Πότερον σὺ μόνος τῆς ἀκαρπίας αἴτιος; μὴ νεῶν νεώματα καὶ προομαλίζων τὴν ἄρουραν, 
ἀλλὰ σπείρων ἐπ’ ἀκανθῶν, εἴτε φειδομένως καὶ οὐκ ἐπ’ εὐλογίαις παρὰ τὰ προφητικά 
τε καὶ ἀποστολικὰ παραγγέλματα, ἢ καὶ τὸ ὑλοχαρὲς καὶ πετρῶδες τῆς ἀρούρης τῇ 
εὐετηρίᾳ προσίσταται, ἢ καὶ σπερμολόγα πτηνὰ πρὶν ἢ ταῖς αὔλαξιν ἐντεθάφθαι τὰ 
σπέρματα διαρπάζουσι; Βλ. και Κατήχηση 5, ΜΧΒ1012a.4-15 (βλ. υπ. 38)· Κατήχηση 
8, ΜΧΒ1105a.19-23 (βλ. υπ. 37)· Κατήχηση 12, ΜΧΒ2029.4-15. Η εικόνα ως προς το 
πετρώδες της Αττικής γης έχει διαμορφωθεί από την αρχαιότητα. Ο Πλάτων αναφέρει 
χαρακτηριστικά ότι τα βουνά της Αττικής προβάλλουν μέσα από τη γη οἷον νοσήσαντος 
σώματος ὀστᾶ, περιερρυηκυίας τῆς γῆς ὅση πίειρα καὶ μαλακῆ, τοῦ λεπτοῦ σώματος τῆς 
χώρας μόνου λειφθέντος [Πλάτων, Κριτίας 111 b 5-6, έκδ. J. Burnet, Oxford 1902 (ανατύπ. 
Oxford 1968)]. Η πόλη απλώνεται στη βάση του ασβεστολιθικού βράχου της Ακρόπολης. 
Η όψη από τον Παρθενώνα, δίνει στον θεατή την εικόνα του λεκανοπεδίου της Αττικής 
τριγυρισμένου από βουνά και άλλους μικρούς λόφους: ο Υμηττός, το Αιγάλεω, η Πεντέλη, 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

50

με αφορμή το άνυδρο και βραχώδες έδαφος των Αθηνών, αναφέρει στον 
Ευθύμιο Μαλάκη: πάλαι μὲν πέτρα τις ἦν Ἀθήνησιν ἐν παροιμίαις ᾀδο-
μένη αγέλαστος, νῦν δὲ πᾶσα ἡ Ἀττικὴ πέτρα λέγοιτ’ ἂν οὐκ ἀκόμψως 
ὡς ἄνικμος καὶ παρὰ τοῦτο ἀγέλαστος35. Σε αυτά θα μπορούσε να προ-
στεθεί μία φυσική καταστροφή: η ανομβρία με ακόλουθη ξηρασία που 
έπληξε την πόλη γύρω στο 1185, όπως υποστηρίζει ο Σπ. Λάμπρος στη 
διατριβή του για την πόλη των Αθηνών, βασιζόμενος σε δύο επιστολές 
που αντάλλαξαν ο μητροπολίτης με τον επίσκοπο Νέων Πατρών Ευθύμιο 
Μαλάκη36. Όμως, προσεκτικότερη μελέτη ανάλογων αναφορών από τις 

ο Κορυδαλλός, ο Λυκαβηττός κ.ά. Μάλιστα, μελετώντας τα τοπωνύμια της περιοχής, αν 
και πολλά μεταγενέστερα της εποχής που εξετάζουμε, διαπιστώνεται ότι το ανομοιογενές 
έδαφος των Αθηνών, πετρώδες, πηλώδες ή βραχώδες κατά περιοχή, υπήρξε αφορμή 
για την επικράτηση πολλών τοπωνυμίων δηλωτικών του εδάφους της. Βλ. ενδεικτικά 
Κ. Μπίρης, Αἱ τοπωνυμίαι τῆς πόλεως καὶ τῶν περιχώρων τῶν Ἀθηνῶν, Ἀθῆναι 1971 
(Αθήνα 2005), σποράδην. 

35. Επιστολή 20, 24.31-33· 132, 218.59.  
36. Λάμπρος, Ἀθῆναι, 51 κ.ε. Επιστολή 20, 24.17-38: Ἐπέλιπον τοὺς παραδείσους 

οἱ ποταμοί, τὰς λαχανείας αἱ κρῆναι, τὴν Καλλιρρόην τὸ ῥεῖθρον, οἱ μελισσῶνες τὸν 
Ὑμηττόν, αἱ πόαι τὰ ποίμνια. Χαλκοῦς γὰρ ὁ καθ’ ἡμᾶς οὗτος οὐρανός, ἡ δὲ γῆ σιδηρᾶ, 
ταῦτα δὴ τὰ θεόθεν τῶν ἁμαρτωλῶν ἐπιτίμια, καὶ ὡς ὑπὸ τὴν διακεκαυμένην ζώνην τὰς 
οἰκήσεις ποιούμενοι ἄνομβροι παράπαν ἐσμὲν καί, ὡς εἴποι ἄν τις, ἀλίβαντες. Ὅθεν 
οὐδὲ ἡ ποτὲ χρυσῆ ζώνη ἔτι χρυσῆ καὶ τοὺς Ἀθηναίους εὐφροσύνῃ περιζωννύουσα, 
ἅτε μηδεμιᾶς εὐμοιροῦσα χλωρότητος, ἀλλ’ αὖος γεγονυῖα καὶ σφίγγουσα λύπῃ τοὺς 
ταλαιπώρους ὡς οὐδ’ ὁτιοῦν ἀπολείβουσα ὑγρὸν ἔλαιον· Ευθύμιος Μαλάκης, Εὐθυμίου 
τοῦ Μαλάκη, μητροπολίτου Νέων Πατρῶν (Ὑπάτης), Τὰ σωζόμενα, τ. 1, έκδ. Κ. Μπόνης, 
Αθήνα 1937, 39-40.12-21 και σποράδην (στο εξής Μαλάκης): Κἂν γοῦν ὑδάτων οἱ κρουνοὶ 
τὴν Ἀθηναίων πόλιν ἐπέλιπον, κἂν ποταμοὶ καὶ πίδακες ἀπεψύγησαν, ἀλλὰ τὰ τῆς σῆς 
σοφίας ῥεῖθρα περιλιμνάζουσιν αὐτὴν καὶ κατάρδουσιν. αὖα τοῖς παραδείσοις καὶ ἄκαρπα 
τὰ φυτά, ἀλλ’ οἱ τῆς σοφίας λειμῶνες ὡς εὐανθεῖς καὶ πολύκαρποι. ἄνευ μελισσῶνος ὁ 
Ὑμηττός, ἀλλ’ ὑπερβλύζει τὸ τοῦ λόγου μέλι τοῖς Ἀθηναίοις καὶ τὸν ὄντως γλυκασμὸν 
ἀποσταλάσσει τὰ ὄρη καὶ οἱ βουνοὶ τὴν ἀληθεύουσαν ἀγαλλίασιν. ἠχρείωται ἡ χρυσέα 
ζώνη τῷ καιρῷ τυραννηθεῖσα καὶ τὸ τοῦ χρυσοῦ κάλλος ὀλέσασα, ἀλλὰ κοσμεῖ τὴν πόλιν 
τὸ χρυσίζον ἄνθος τῶν ἀρετῶν, ὅσαι λαμπρῶς τὸν ἀρχιποίμενα περιστέφουσι καὶ τὴν ἐκ 
Θεοῦ περιζωννύουσι δύναμιν. Στις αναφορές αυτές είναι πιθανό να αντικατοπτρίζονται 
προσωπικές ή αλληγορικές απόψεις για το γεγονός, που αποτελούν τμήμα παραμυθητικής 
προσπάθειας, ακολουθώντας τις επιστολογραφικές τάσεις της εποχής. Άλλωστε, είναι 
περίεργο ότι ο Μαλάκης αρκείται μόνο σε αναφορές για την Αττική, εφόσον μια τέτοιας 
έκτασης ξηρασία θα γινόταν έντονα αισθητή στην Υπάτη. Για την τάση «του συγγραφέα 
να μεταφέρεται στην κατάσταση του παραλήπτη», βλ. αναλυτικά: H. Hunger, Die hoch-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 51

Κατηχήσεις οδηγεί στο συμπέρασμα ότι πρόκειται για αλληγορικές εκ-
φράσεις και στα δύο έργα. Οι αναφορές των Κατηχήσεων 8 και 18, αλλά 
και πλήθος άλλων σχετικών σημείων στα κείμενα, καταδεικνύουν ότι ο 
Χωνιάτης, ορμώμενος συχνά από βιβλικά χωρία και περιστατικά, επιλέ-
γει να παραλληλίσει την κατάσταση των Αθηνών και την έλλειψη βοή-
θειας με την ανομβρία, ως θεομηνία, λόγω της ανθρώπινης πλεονεξίας και 
διαπλοκής37.

Σε σχέση με την αλιεία, το σχόλιο στην Κατήχηση 5 ότι οι κάτοι-
κοι δεν τρέφονται με ψάρια, ενισχύει την εύλογη σκέψη ότι η διατήρηση 
εκτενούς αλιευτικής δραστηριότητας επηρεάσθηκε αρνητικά38, κυρίως 

sprachliche profane Literatur der Byzantiner, τ. 1, München 1978, 214 κ.ε. Για το θέμα της 
ξηρασίας βλ. υπ. 37.

37. Ο Χωνιάτης δανείζεται χωρίο του προφήτη Ιερεμία για να συνδέσει τις αναφορές 
του για την κατάσταση των Αθηνών: Χαλκοῦς γὰρ ὁ καθ’ ἡμᾶς οὗτος οὐρανός, ἡ δὲ 
γῆ σιδηρᾶ (...) (Δευτερονόμιον, 28.23· πρβλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 233). Πρόκειται για 
συνηθισμένο στον Χωνιάτη ρητορικό σχήμα που δεν υποδηλώνει στην πραγματικότητα 
φυσική καταστροφή. Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 8, ΜΧΒ1133a.15-ΜΧΒ1135.5-6, 9-17: (…) 
τὴν τῶν καθ’ ἡμᾶς πραγμάτων ἀγχίστροφον μεταβολήν, οὕτω τεταγμένων ἐπὶ παιδαγωγίᾳ 
ἡμετέρᾳ παρὰ θεοῦ (…). Ἵνα γὰρ μὴ πάσας ἀπαριθμῶμαι, οὐ ποίμνια ὠλιγώθησαν, οὐ βόες 
ἐπὶ φάτναις ἐξέλιπον; Οὐ χαλκοῦς ὁ ὑπὲρ κεφαλῆς οὐρανὸς γέγονεν; οὐ σιδηρᾶ ἡ γῆ παρὰ 
τοῦτο; Ποῦ τὰ καταβληθέντα πέρυσι σπέρματα; Τίνα ἐδρεψάμεθα δράγματα; Τίς γεωργὸς 
δρεπάνης ἥψατο ἢ ποῖον ὄγμον θεριστὴς ἤλασεν ἢ τίνα θημωνίαν ἀμαλοδέτης ἤγειρεν; 
Ἐντεῦθεν ᾐσχύνθησαν ἅλωνες καὶ σιτῶνες ἀραχνίων ἐμπίπλανται, κονιορτοῦ δὲ πλήρεις 
αἱ ἀποθῆκαι καὶ τὰ ταμιεῖα κενὰ καὶ αὐχμοῦ πολλοῦ γέμοντα, λιμοῦ δὲ κατορχεῖται 
παντὸς καὶ τὸ τῆς σιτοδείας κακὸν τὴν χώραν ἡμῶν διαβόσκεται. Πρβλ. Κατήχηση 18, 
ΜΧΒ2243.14-ΜΧΒ2244.17· ΜΧΒ2273.7-15, όπου ο Χωνιάτης αναφέρεται σε πάνδημον και 
χρόνιον νόσον και θεομηνίαν: ἐξηράνθη οἶνος, ὠλιγώθη ἔλαιον, ἐξηράνθησαν οἱ γεωργοί, 
ἀπόλωλε τρυγητὸς ἐξ ἀγροῦ, αναφορά την οποία εξέλαβε ο Δυοβουνιώτης (Ἀνέκδοτοι 
κατηχήσεις, 417) ως ενδεικτική ασθενειών και θανάτων εξαιτίας του λιμού. Πρόκειται για 
αλληγορικές εκφράσεις, πρβλ. Κατήχηση 16, ΜΧΒ2187.16-18: Τῶν δὲ ποικίλων νόσων 
καὶ τῶν θανάτων, ὦ γενναῖοι, τῆς δὲ γλισχρότητος τῶν καρπῶν, αὐχμοῖς, ἐρυσίβαις, 
ἀνεμοφθορίαις διαλωβωμένων, τίνα δήπου καὶ αἰτιασόμεθα; Ανάλογες αναφορές για 
«ξηρασία» βλ. Κατήχηση 12, ΜΧΒ2036.1-8 (βλ. υπ. 34)· Επιστολή 20, 24.17-38 (βλ. υπ. 36)· 
Επιστολή 27, 36.29-30. Για τα ρητορικά σχήματα του Χωνιάτη βλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 
220-221. 

38. Κατήχηση 5, ΜΧΒ1012a.4-15: (…) ἄνθρωποι πένητες καὶ τοῖς πόνοις τῶν χειρῶν 
ἀποτρεφόμενοι, ἔχοντες περὶ τέχνας ἢ τῇ γῇ ἐπικύπτοντες καὶ πολλοῖς οὕτως ἱδρῶσι 
ῥαινόμενοι μόγις τῶν ἐφημέρων εὐποροῦμεν ἀλφίτων, τρυφῆς δὲ ὄνομα μόνον ἀκούομεν, 
ταύτην δὲ τίς ἐστιν οὐκ ἴσμεν, ὡς μάζῃ ἐνευπαθοῦντες τὰ πολλὰ, καὶ ταύτῃ κριθίνῃ, κρέως 
δὲ ἢ ὄψου ἰχθυροῦ οὐδὲ διὰ πολλῶν ἑξῆς περιόδων προσαπτόμεθα, λαχάνοις δὲ ἀγρίοις 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

52

εξαιτίας της πειρατείας. Δεν υπάρχουν άλλες πληροφορίες σχετικά με το 
θέμα. Ο Χωνιάτης στις Επιστολές αρκείται στην αυτονόητη πληροφορία 
ότι η αλιεία, λόγω της φυσικής θέσης της Αττικής, υπήρξε κύρια ενα-
σχόληση των κατοίκων39. Άλλωστε, η περιοχή υπήρξε αξιόλογο κέντρο 
παραγωγής πορφύρας, ενώ το επάγγελμα του κογχυλαρίου πρέπει να 
γνώρισε σημαντική άνθηση, αν κρίνουμε από την ομώνυμη συνοικία στα 
νότια της Ακρόπολης40. 

Οι Κατηχήσεις έρχονται να συμπληρώσουν τα δεδομένα των πηγών 
στο θέμα της κτηνοτροφίας. Αν και παρέχονται μόνο γενικά στοιχεία, 
σχηματίζεται η  εντύπωση της, αν όχι μεγάλης, τουλάχιστον σημαντικής 
παραγωγής, ενώ τονίζεται η μεταβολή της κατάστασης. Εδώ γίνονται 
αναφορές σε βόες, βουκόλια και ποίμνια προβάτων, που έχουν εκλείψει, 
με αποτέλεσμα οι κάτοικοι να μην τρέφονται με κρέας41. Συναφή αναφο-
ρά στην κτηνοτροφική δυνατότητα της περιοχής δίνει το Ὑπομνηστικὸν 
προς τον Αλέξιο Γ΄ Άγγελο, όπου αναφέρονται θρεμμάτων ὅλα ποίμνια 
καὶ ὀρνίθων ὅλας ἀγέλας, που πλήττονται από τη ληστρική οικονομική 
πολιτική42, αλλά και στο Πρακτικόν, όπου, εκτός από πολλούς ακτήμο-
νες, μαρτυρούνται βοϊδάτοι, ζευγαράτοι, αλλά όχι και μεγάλοι κτηνο-
τρόφοι43. Στις Επιστολές ο Χωνιάτης δεν αναφέρεται ιδιαίτερα στο θέμα, 

ἢ ἔτνει ἢ τυρῷ τὴν τράπεζαν ἐνίοτε ἱλαρύνοντες ἐς ἄκραν τρυφὴν δοκοῦμεν ἐκφέρεσθαι, 
οἴνου τε ἐκτροπίου καὶ ὑδαροῦ σπανίως ὅσα καὶ ἀνθοσμίου ὀσφραινόμεθα, ὡς εἶναι 
τὴν διὰ βίου ὑμῶν δίαιταν πολλῶν τῆς τῶν εὐπορωτέρων ἐγκρατείας στυγνοτέραν καὶ 
σκληροτέραν. 

39. Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 19, ΜΧΒ2312.14-15: (…) θάλασσα μεγάλη καὶ 
εὐρύχωρος (…) (βλ. υπ. 29). Πρβλ. Επιστολή 9, 14.15-19· Λάμπρος, Ἀκομινάτος Β΄, 554, όπου 
αναφέρεται στη μονή Καισαριανής και του Κυνηγού των Φιλοσόφων, που ανέπτυξαν 
αλιευτική δράση στις θάλασσες της Αττικής. Το γεωφυσικό ανάγλυφο της παραλιακής 
ζώνης της Αττικής είναι κατάλληλο για αλιεία και τα ψάρια, αναπόσπαστο τμήμα της 
μεσαιωνικής διατροφής, θα ήταν ιδιαιτέρως προσιτά σε περιοχές κοντά στα λιμάνια, όπως 
και κατά την αρχαιότητα. Βλ. A. Dalby, Σειρήνεια Δείπνα, μετ.  Ε. Πατρικίου, Ηράκλειο 
2001, 122, 203, 215.  

40. Πρακτικόν, 27-28, 35. Πρβλ. Καζανάκη-Λάππα, Μεσαιωνική Αθήνα, 392, υπ. 
27. Για την αλιεία των κοχυλιών βλ. Επιστολή 135, 222.9-12· Μπούρας, Απόψεις, 216· 
Λάμπρος, Ἀκομινάτος Β΄, 635.

41. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1136a16-18, ΜΧΒ1135.10 (βλ. υπ. 37)· Κατήχηση 5, 
ΜΧΒ1012a.9-10 (βλ. υπ. 38).

42. Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 309.5-10.
43. Πρακτικόν, 17, 39-40.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 53

παρά μόνο αρκείται στο σχόλιο ότι η Αττική δεν υπήρξε ζωοτρόφος στο 
επίπεδο ενδεχομένως της γειτονικής Θήβας44. Πάντως η κτηνοτροφική δυ-
νατότητα της περιοχής θεωρείται δεδομένη, άποψη που ενισχύεται από 
τη μαρτυρία του Νικήτα Χωνιάτη ότι ο Σγουρός άρπαξε πολλά ζώα κατά 
τη λεηλασία της περιοχής45. 

Πέρα από αυτά, η δυσχερής οικονομική κατάσταση του πληθυ-
σμού την εποχή της αρχιερατείας του Χωνιάτη ήταν γεγονός, που οδή-
γησε σε κατώτερης ποιότητας διατροφή και λιμό. Ο μητροπολίτης στις 
Κατηχήσεις διεκτραγωδεί την κατάσταση του πληθυσμού, τονίζοντας ότι 
οι λαϊκές μάζες καταναλώνουν λιγοστό κριθάρι, τροφή δεύτερης διαλο-
γής, και σπάνια ἱλαρύνει τὴν τράπεζαν ένας πολτός βρασμένων οσπρίων, 
λίγο τυρί ή άγρια λάχανα46. Είναι φανερό ότι ο Χωνιάτης περιγράφει ένα 
πρόβλημα διαβίωσης του πληθυσμού που είχε επίδραση στη δημογραφι-
κή κατάσταση. Η πολυετής φορολογική καταπίεση, οι αυθαιρεσίες των 
κρατικών λειτουργών, ίσως και γαιοκτημόνων47, αλλά και η πειρατεία, 
απείλησαν την πόλη με λιμό. Ο λαός επιβαρύνθηκε τόσο, ώστε πάσχιζε 
να επιβιώσει, με συνέπεια πολλοί να εξαναγκασθούν να μετοικήσουν ή 
να καταφύγουν στα βουνά. Η εικόνα των πενήτων που περιφέρονταν 

44. Επιστολή 60, 82.11. Ο Χωνιάτης, παραπονούμενος το 1198/9 στον Μιχαήλ 
Στρυφνό, σχολιάζει έμμεσα την οικονομική δυνατότητα της πόλης προφανώς σε σχέση 
με τη γειτονική Θήβα. Αλλωστε, την ίδια περίοδο παρουσιάζει συγκριτικά τις δύο πόλεις 
και αλλού, για να επιτύχει καλύτερους φορολογικούς διακανονισμούς. Βλ. ενδεικτικά 
Επιστολή 65, 52-57. Πβλ. Κολοβου, Χωνιάτης, 139-140.

45. Νικήτας Χωνιάτης, 608, 40-43. 
46. Κατήχηση 5, ΜΧΒ1012a.4-15 (βλ. υπ. 38)· Κατήχηση 15, ΜΧΒ2146.5-9· Κατήχηση 

16, ΜΧΒ2187.16-18 (βλ. υπ. 37).
47. Πέρα από τους κάθε λογής κρατικούς υπαλλήλους και τη φορολογική πολιτική, 

η οικονομική αποδυνάμωση της περιφέρειας την εποχή που εξετάζουμε οφειλόταν 
στην απόδοση του μεγαλύτερου μέρους των προϊόντων στην πρωτεύουσα. Ο Χωνιάτης 
επισημαίνει και καταδικάζει την πρακτική αυτή, που ερημώνει τις πόλεις και έχει 
επιπτώσεις στην κοινωνική ζωή. Επίσης, η απουσία κρατικού ελέγχου των επαρχιών 
είχε οδηγήσει σε φορολογικές αυθαιρεσίες (βλ. ενδεικτικά Επιστολή 50, 69.52-70.68· 
πρβλ. Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 309.5-10). Σε αυτά, θα μπορούσε να προστεθεί η δράση 
των τοπικών γαιοκτημόνων, που υπήρξε ενδεχομένως καταλυτική για την οικονομική 
αποσταθεροποίηση της περιοχής, αν και δεν γίνεται εκτενής λόγος στο έργο του Χωνιάτη. 
Για όσους λυμαίνονταν οικονομικά την περιοχή βλ. Κατήχηση 12, ΜΧΒ2033.12-14˙ 
Επιστολή 14, 19.27-31· 64, 87.25-29. Για την ύπαρξη εύπορων οικογενειών στην περιοχή 
βλ. υπ. 56. Για την τοπική διοίκηση βλ. Herrin, Provincial government, 270-276, 282-284. 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

54

αναζητώντας λιγοστό κριθάρι, γύναια καὶ παιδάρια παρὰ μίαν ἢ καὶ 
δευτέραν ἡμέραν ἐσθίειν φιλοτιμούμενα, άνθρωποι που έμοιαζαν σαν τα-
ριχευμένοι από την αδυναμία, αναπαριστά εξαθλιωμένους πληθυσμούς 
αγνώστου μεγέθους, που συγκεντρώθηκαν από την κοντινή ύπαιθρο στο 
Κάστρον των Αθηνών με την ελπίδα της επιβίωσης48.

Η οικονομική κρίση, όμως, ενισχύει την παραβατική συμπεριφορά. Ο 
Χωνιάτης παρουσιάζει τέτοια φαινόμενα στις Κατηχήσεις, τα οποία θε-
ωρεί ότι δεν απαντούν ούτε στα πλέον θηριώδη τῶν αὐτονόμων ἐθνῶν49. 
Κάποιοι εκμεταλλεύονται την ευκαιρία για να αρπάξουν την περιουσία 
όσων έφυγαν ή να κλέψουν ζώα, ενώ άλλοι εποφθαλμιούν την οικία του 
γείτονα, και ευκαιρίας δοθείσης καταπατούν το οικόπεδό του. Πρόκειται 
βεβαίως για τους επιτήδειους όλων των εποχών, που δρούσαν σε βάρος 
των υπολοίπων στην προσπάθειά τους να επιβιώσουν ή και εξαιτίας τῆς 
πλεονεξίας τους50. Ανάλογα περιστατικά προφανώς υπήρξαν καθημερινό 
κοινωνικό φαινόμενο και είναι λογικό να στηλιτεύεται αυτή η συμπε-
ριφορά στο πλαίσιο των κατηχήσεων51. Για την εποχή που εξετάζουμε, 
όμως, τέτοιες επισημάνσεις φωτίζουν την κατάσταση του πληθυσμού 
στην πόλη, όπου φαίνεται ότι η πιθανότητα επιστροφής όσων έφυγαν 
θα ήταν αντιστρόφως ανάλογη της δυνατότητας επανάκτησης εγκαταλε-
λειμμένων χώρων και επανεκμετάλλευσης των αγροτόπων τους.   

Ο Χωνιάτης στις Κατηχήσεις δίνει ιδιαίτερη έμφαση στο φαινόμενο 
της εγκατάλειψης και της συνακόλουθης καταπάτησης αγροτικών εκτά-
σεων και οικιών52, αντίθετα από ό,τι συμβαίνει στα υπόλοιπα έργα του. 

48. Κατήχηση 9, ΜΧΒ1165.17-ΜΧΒ166.1· Επιστολή 27, 37.50-55. 
49. Κατήχηση 14, ΜΧΒ2100.1-15. Πρβλ. Κατήχηση 13, ΜΧΒ2067.3-ΜΧΒ2069.6: (…) 

ἅπερ Σκύθαι μὲν ὡς φυσικά τινα πάτρια τιμῶντες αὐτοματίζουσιν, ἡμεῖς δέ, καὶ παρὰ 
τῶν εὐαγγελικῶν θεσπισμάτων νομοθετούμενοι, ἀπεστράμμεθα (…) καὶ τοσοῦτον τῶν 
βαρβαρικωτέρων ἐθνῶν ἀγριώτεροι ἐλεγχόμεθα (…).

50. Κατήχηση 12, ΜΧΒ2037.3-6. Αλλού νουθετεί ως προς την επιδίωξη της ύλης και 
αναφέρεται πάλι στην πλεονεξία: Κατήχηση 5, ΜΧΒ1027a.13-ΜΧΒ1028a.25· Κατήχηση 8, 
ΜΧΒ1133a.15-ΜΧΒ1134a.7.

51. Κατήχηση 14, ΜΧΒ2098.11-17. 
52. Κατήχηση 12, ΜΧΒ2028.10-17: Ἡμεῖς δέ, ἀλλ’ ἀδικώτατοι γείτονες ὄντες, ὅλους 

ἀγροὺς τῶν προσχώρων ἀποτέμνομεν, καὶ δυστήνων παῖδες εἰσιν οἷς ἂν προσέρποντες 
ἀγρογείτονες γενώμεθα. Οὐ φέροντες γὰρ τὴν συμφορὰν τοῦ γειτνιασμοῦ, ὡς ἀπὸ πυρὸς ἢ 
ὄφεως μεταναστεύοντες οἴχονται (βλ. και ΜΧΒ2026.5-13)· Κατήχηση 13, ΜΧΒ2077.12-13: 
(…) ὁ πονηρὸς γείτων ἀπὸ τοῦ συνάπτειν οἰκίαν πρὸς οἰκίαν καὶ ἀγρὸν πρὸς ἀγρὸν καὶ 
τοῦ εἰς κτῆμα ὀρφανικὸν εἰσέρχεσθαι (…). Κατήχηση 5, ΜΧΒ1028a.7-9. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 55

Σε κάποιες περιπτώσεις, οι οικίες κατασκάπτονταν και χρησίμευαν ως 
καλλιεργήσιμη γη, όπως αναφέρει στο Προσφώνημά του προς στον πραί-
τωρα Δημήτριο Δριμύ53, αναφορά συγκυριακή, στο πλαίσιο της παρου-
σίασης της εικόνας της πόλης, και συνεπώς ελάχιστα διαφωτιστική για 
το ζήτημα54. Το πλήθος ανάλογων σχολίων στις Κατηχήσεις αποκαλύπτει 
ότι ο μητροπολίτης ενδιαφέρεται περισσότερο να παραμείνουν άθικτες οι 
οικίες και γενικά η περιουσία όσων έφυγαν, παρά να χρησιμοποιηθούν 
ως αγροτική ζώνη από τους εναπομείναντες. 

Κατά μία άποψη, με τις συχνές αναφορές του στην πλεονεξία ορι-
σμένων υπαινίσσεται την ύπαρξη ευκατάστατων ανάμεσα στους πολίτες. 
Οι Κατηχήσεις δεν παρέχουν ιδιαίτερα στοιχεία πέρα από γενικόλογες 
πληροφορίες, που, αν δεν υπονοούν καταπάτηση γης προς όφελος της 
μεγάλης ιδιοκτησίας, τουλάχιστον υποδηλώνουν την οικονομική κατά-
σταση των κατοίκων κατά το παρελθόν. Σύμφωνα με τα λεγόμενα του 
Μιχαήλ, οι Αθηναίοι έχασαν τις περιουσίες τους, πάντες έγιναν ξένοι καὶ 
παρεπίδημοι καὶ οὐδὲ μέχρι βήματος ἑνὸς δεσποτοῦντες γῆς, ενώ την ίδια 
στιγμή άλλοι κληρονομίαν κρατίστην νομίζουσιν τὰ κτησείδια, ενώ σε 
κάποιες περιπτώσεις, οι ιδιοκτήτες κατέστρεφαν οι ίδιοι τις καλλιέργειές 
τους55, προφανώς για να αποφύγουν τον φόρο, ίσως και από αγανάκτη-
ση ή εκδικητικότητα απέναντι στους νέους ιδιοκτήτες. 

Πάντως, η σύγχρονη έρευνα συμφωνεί γενικά στην ύπαρξη ενός ανώ
τερου κοινωνικού στρώματος στην Αθήνα κατά τα τέλη του 12ου αιώνα. 
Οι πλουσιότεροι κάτοικοι ζούσαν βεβαίως στο Κάστρον, στην Ακρό
πολη56, και ίσως διασκέδαζαν στην περιοχή που ονομάζεται Τζυγκα­

53. Για τον Δριμύ βλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 145, υπ. 420.
54. Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 159.24. Εδώ γίνεται αναφορά σε οικίες κατεσκαμμένας 

καὶ γεωργουμένας. Με βάση τη σύγχρονη έρευνα η ύπαρξη καλλιεργήσιμων εδαφών μέσα 
στα τείχη της πόλης εκλαμβανόταν γενικά ως δείγμα παρακμής. Βλ. Μπούρας, Απόψεις, 
221. 

55. Κατήχηση 12, ΜΧΒ2033.12-14, ΜΧΒ2034.7 (βλ. υπ. 27)· Κατήχηση 8, 
ΜΧΒ1133a.19-ΜΧΒ1134a.19: (…) Χθὲς ἐδόκει σὸς ἀγρός, σήμερον ἄλλου νομίζεται. 
ἑτέρου δ’ εἰς αὔριον ἔσεται (…) πάροικοί ἐσμεν καὶ παρεπίδημοι (…). Τί γοῦν ἄλλοις 
πονοῦμεν καὶ κτησειδίων περιεχόμεθα ὧν οὐκ ἔσθ’ ὅπως οὐκ ἐκπεσούμεθα ὡς οὐκ ὄντες 
ἰδιοκτήτορες; (…) Τὸ δὲ σχετλιώτερον, οὐ καρπὸς οὗτος μόνον ἐρρύη ἀθρόον, ἀλλ’ ἤδη 
καὶ αὐτὰ φροῦδα τὰ δένδρα, τῆς τῶν κατεχόντων χειρὸς ἀποσπώμενα.

56. Για το θέμα της ύπαρξης ευπόρων στην Αθήνα βλ. Αγγ. Παπαγεωργίου, Το 
Υπομνηστικόν του Μιχαήλ Χωνιάτη και οι Καστρηνοί, Βυζαντινά Σύμμεικτα 18 (2008), 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

56

νιτζήριον57. Ακόμα και η πληροφορία στο Πρακτικόν για την ύπαρξη 
βοϊδάτων υπονοεί ευκατάστατους αγρότες, ικανούς να αντεπεξέλθουν 
στην αγορά και τη συντήρηση βοοειδών58. Οι Επιστολές παρέχουν μόνο 
μία ασαφή και συγκεχυμένη αναφορά σε εὐπορωτέρους, με την έννοια 
ότι είχαν κάτι να φάνε59. Μόνο στο Προσφώνημα στον Δημήτριο Δριμύ, 
ο Χωνιάτης αναφέρεται ξεκάθαρα στην ὀλιγαρχία τῶν πλουτούντων της 
πόλης των Αθηνών60. 

Κατά μία άποψη, η δράση των φορολόγων και των κάθε λογής κρα-
τικών υπαλλήλων δεν θα ήταν τόσο γενικευμένη, εάν η οικονομική δυνα-
μική της πόλης δεν το επέτρεπε ώς ένα βαθμό. Στα κείμενα δίνονται αξιό
λογα στοιχεία για τον τρόπο δράσης των υπαλλήλων αυτών. Σύμφωνα 
με τις Κατηχήσεις, κάθε βλαστάρι ή ξερό και γερασμένο δένδρο, ακόμα 
και οι αγριελιές, καταγράφονται ως ακμαία και παραγωγικά. Νεόφυτοι 
αμπελώνες, αλλά και χέρσα χωράφια, αξιολογούνται ως φορολογήσιμες 
εκτάσεις. Ο Χωνιάτης διαμαρτύρεται ότι οι άνθρωποι αυτοί προσβάλ-
λουν με τις μετρήσεις τους την επιστήμη της γεωμετρίας και ειρωνεύε-
ται τον δόλο που εμφανώς επεδείκνυαν στον υπολογισμό του εμβαδού 
των χωραφιών και στην καταμέτρηση των εκτάσεων. Ο Χωνιάτης χα-

167-168· Kazhdan – Epstein, Change, 57-58· A. Harvey, Economic expansion in the 
Byzantine Empire 900-1200, Cambridge 1989, 228 (στο εξής: Harvey, Economic expan-
sion). Stadtmüller, Choniates, 286 [17]. 

57. Η τοποθεσία αυτή βρίσκεται κοντά στην περιοχή τῆς Ἐλάφου, ὑπὸ τὴν Ἐπάνω 
Πόρταν και την γειτονιά τῶν Κογχυλαρίων. Βλ. Πρακτικόν, 26-27, 33-34· πρβλ. Καζανάκη-
Λάππα, Μεσαιωνική Αθήνα, 392· Μπούρας, Απόψεις, 228.

58. Harvey, Economic expansion, 150. 
59. Επιστολή 8, 12.19-23. Σε άλλη περίπτωση (Επιστολή 14, 19.26-30) αναφέρεται 

στους ἰσχυρωτέρους τῆς ἀγέλης. Στην Κατήχηση 22 (ΜΧΒ2449.5-9) νουθετεί ως 
προς τον πλούτο και την πενία, ενώ στην Κατήχηση 5, (ΜΧΒ1012a.25-ΜΧΒ1013a.2) 
ωθεί τους οικονομικά ασθενείς να μην αποφεύγουν τη συμμετοχή στη νηστεία και τη 
φιλανθρωπία με πρόφαση τη φτώχεια τους, αναφέροντας χαρακτηριστικά: ἔστι δὲ 
ῥᾴδιον τοὺς προβαλλομένους τὰς ματαίας ταύτας σκήψεις ἐλέγξαι καὶ διδάξαι πολλῷ 
τῶν πλουτούντων εὐχερέστερον δυναμένους αὐτοὺς καὶ νηστεύειν καὶ προσεύχεσθαι καὶ 
φιλανθρωπεύεσθαι (Για την πλεονεξία βλ. υπ. 50). Είναι ενδιαφέρουσες οι απόψεις του 
Ευσταθίου Θεσσαλονίκης για τον πλούτο ως εγκόσμια αξία, αλλά και τη φιλανθρωπία 
και ελεημοσύνη: Γ. Μέριανος, Οικονομικές ιδέες στο Βυζάντιο τον 12ο αιώνα. Οι περί 
οικονομίας απόψεις του Ευσταθίου Θεσσαλονίκης, Αθήνα 2008, 204-211 (στο εξής: 
Μέριανος, Ευστάθιος).

60. Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 174. 30-31. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 57

ρακτηρίζει τα σχοινία, με τα οποία μετρούσαν, στυγερώτερα τῶν ἀπαγ-
χονιζόντων καλωδίων και τονίζει ότι είναι τόσο αδίστακτοι, που συχνά 
δενδρομέτραι και χωρομέτραι ερίζουν μεταξύ τους για το ευνοϊκότερο 
αποτέλεσμα61.

Επίσης, η δράση δανειστών και τοκογλύφων στην πόλη φωτίζει 
έμμεσα την οικονομική πραγματικότητα των Αθηνών. Στις Κατηχήσεις 
διαφαίνεται αυτό που με σύγχρονους όρους θα ονομάζαμε «χρηματοπι-
στωτική δυνατότητα» των κατοίκων και ειδικότερα το φαινόμενο του 
δανεισμού με υπέρογκο τόκο, με τρόπο μάλιστα που δεν συμβαίνει σε κα-
νένα άλλο έργο του Χωνιάτη. Πρόκειται για την πτυχή ενός προβλήμα-
τος που σχεδόν αποσιωπάται στις Επιστολές, όπου προφανώς προείχαν 
άλλες σημαντικότερες αναφορές, όπως η επισήμανση στους αρμοδίους 
στην πρωτεύουσα της επαχθούς φορολογικής πολιτικής, της κακοδιοίκη-
σης και της πειρατείας. Στο πλαίσιο αυτό, το θέμα της τοκογλυφίας ανα-
γκαστικά εξέλιπε, ίσως ως αυτονόητο ζήτημα, απότοκο σοβαρότερων 
προβλημάτων. Στις Κατηχήσεις κρίνεται άξιο πολλαπλών αναφορών, με 
σκοπό την ηθική διαπαιδαγώγηση και την επαναφορά των αδικούντων 
στον «ορθό δρόμο». 

Φαίνεται, λοιπόν, ότι οι ασθενέστερες μάζες υπέφεραν από την ανε-
ξέλεγκτη δράση ενεχυροδανειστών και τοκογλύφων, σε συνδυασμό με 
τα ποικίλα φορολογικά βάρη και τις αυθαιρεσίες κρατικών λειτουργών, 
ίσως και γαιοκτημόνων. Ο Χωνιάτης καταδικάζει τον έντοκο δανεισμό62. 

61. Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 12, ΜΧΒ2030.1-16: Μὴ γὰρ τὸ μακάριον τῆς γεωμετρίας 
ὄνομα ῥυπαινέσθω, βαναύσῳ ἐπιτιθέμενον πράγματι. (…) (η Αττική) εὔσταχυς νομίζεταί 
τις καὶ παμφόρος, καὶ παρὰ τοῦτο ἀκριβεστέροις καταμετρεῖται τοῖς πήχεσιν. (…) Τί δέ; 
Οὐ τὰ φυτὰ διαριθμεῖται πάντα; οὐ πτόρθος ἅπας, οὐ κότινος, οὐ γρυνός, οὐ γεράνδρυον, 
καὶ μᾶλλον ὅσα τῆς οὐκ οἶδ’ ὅπως καλουμένης ταυτησὶ χρυσῆς ζώνης, ἣν ἄμεινον ἦν 
διακεκαυμένην ζώνην ἤ περ χρυσῆν ὀνομάζεσθαι (…). Bλ. ΜΧΒ2029.16-18· ΜΧΒ2031.4-9· 
ΜΧΒ2035.1-12· ΜΧΒ2036.1-8 (βλ. υπ. 34). 

62. Ο Χωνιάτης καταδικάζει τον έντοκο δανεισμό (Κατήχηση 11, ΜΧΒ1276.7-14): 
Εἰ δὲ καὶ τὸ ἐλεεῖν ἐπαχθές σοι, ἀλλὰ τὸ δανείζειν ἀνεκτοπίστως ἀνεπαχθὲς δοκείτω σοι· 
ἀπολαμβάνεις γὰρ ὃ δέδωκας δάνειον. Μὴ καπηλεύσῃς τῷ τόκῳ τοῦ δανείσματος τὴν 
χρηστότητα· μή, δανείζων καὶ φιλανθρωπίαν ἐμπορευόμενος, ἀποβάλῃς τὸ κέρδος διὰ 
τοῦ τόκου, κακὸν παρεμπόρευμα ἢ καὶ αὐτὸ τὸ κεφάλαιον ὑπὸ τοῦ οἰκείου τόκου ὡς 
τὰς ἐχίδνας φασί, διατρωγόμενον. Φυλαττέσθω σοὶ ἀδιάφθορος ἡ κίχρησις καὶ ἄτοκος. 
Βλ. και Κατήχηση 6, ΜΧΒ1070.23· Κατήχηση 12, ΜΧΒ2026.15-17. Για τους τόκους βλ. Δ. 
Γκόφας, Oι τόκοι στο βυζαντινό δίκαιο, στο: Οικονομική Ιστορία του Βυζαντίου, τ. Γ΄, 
γεν. εποπτεία Α. Ε. Λαΐου, Αθήνα 2006, 297 κ.ε. Για τις χρηματοπιστωτικές δραστηριότη-



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

58

Το πλήθος των σχολίων στις Κατηχήσεις, επιβεβαιώνει ώς ένα βαθμό ότι 
υπό συνθήκες οικονομικού μαρασμού, πειρατείας, ανικανότητας ελέγχου 
και απουσίας του κράτους, ο έντοκος δανεισμός άπτεται της προσωπικής 
αξιοπρέπειας του ανθρώπου και της χριστιανικής του παιδείας.    

Είναι γνωστό ότι τον 12ο αιώνα τέτοια φαινόμενα είχαν γενικευθεί, 
αγγίζοντας τις τάξεις του κλήρου63. Ο Χωνιάτης, στο ίδιο πλαίσιο με τον 
δάσκαλό του, Ευστάθιο Θεσσαλονίκης, δεν παραλείπει να σχολιάσει στις 
Κατηχήσεις τον ρόλο των ιερέων ως προς τα ηθικά τους καθήκοντα, αν 
και στο θέμα της παρέκκλισης από αυτά αρκείται στη δήλωση ότι τουλά-
χιστον δεν δάνειζαν με υψηλό τόκο ή καταπατούσαν αγροτεμάχια και οι-
κίες, υπονοώντας βέβαια σύγκριση με άλλες περιπτώσεις64. Δεν γνωρίζου-
με την έκταση του προβλήματος στη μητρόπολη Αθηνών. Ο Μιχαήλ δεν 
δίνει περισσότερα στοιχεία, παρά μόνο σε επιστολές, που παρουσιάζουν 
θέματα παράβασης καθήκοντος ορισμένων ανεξέλεγκτων κληρικών στην 
πόλη του Ευρίπου, που τον ανάγκασαν, όπως γράφει, να επισκεφθεί την 
επισκοπή, για να διευθετήσει τη διαφορά65.

τες στις πόλεις βλ. K. P. Matschke, Οικονομία των πόλεων, στο: Οικονομική Ιστορία του 
Βυζαντίου, τ. Β΄, γεν. εποπτεία. Α. Ε. Λαΐου, Αθήνα 2006, 169-176. Για τη φορολογική 
πολιτική βλ. Herrin, Provincial government, 270 κ.ε.

63. Η τοκογλυφία και η αισχροκέρδεια είχαν κατακριθεί από την Εκκλησία τον 
12ο αιώνα, αν και παρέμεινε νόμιμος ο έντοκος δανεισμός. Α. E. Λαΐου, Οι ανταλλαγές 
και το εμπόριο από τον 7ο-12ο αιώνα, στο: Οικονομική Ιστορία του Βυζαντίου, τ. Β΄, 
γεν. εποπτεία Α. Ε. Λαΐου, Αθήνα 2006, 550. Ο Magdalino (Manuel, 156) θεωρεί ότι τα 
πολλαπλά σχόλια της Εκκλησίας για τον δανεισμό τον 12ο αιώνα είναι ενδεικτικά του 
βαθμού που αγνοούνταν από τους πολίτες.  

64. Κατήχηση 5, ΜΧΒ1021a. 26-28: Αἰσχρὸν εἰ γενώμεθα οἱ ἱερεῖς καθὼς ὁ λαός, οὐ 
λέγω πλεονεκτοῦντες καὶ δανείζοντες ἐπὶ τόκῳ καὶ τὸν ἀγρὸν ἢ τὸν οἶκον ἢ τὸ ὑποζύγιον 
τοῦ πλησίον ἐπιθυμοῦντες· ΜΧΒ1023a. 1-14· Κατήχηση 17, ΜΧΒ2230.2-ΜΧΒ2231.18. Ο 
Ευστάθιος Θεσσαλονίκης κατηγόρησε τους μοναχούς για τη δράση τους στην ύπαιθρο 
και τις πόλεις (Ἐπίσκεψις βίου μοναχικοῦ, έκδ. K. Metzler, Eustathii Thessalonicensis 
De emendanda vita monachica [CFHB 45] Berlin-New York 2006, §60-61, 72). Πρβλ. 
Magdalino, Manuel, 157-158. Για την τοκοληψία στον Ευστάθιο Θεσσαλονίκης βλ. 
Μέριανος, Ευστάθιος, 185-199.

65. Μεταξύ 1185/7, προέκυψε διαμάχη μεταξύ του μητροπολίτη Νέων Πατρών 
Ευθυμίου Μαλάκη και του επισκόπου Ευρίπου Βαλσάμ. Δεν γνωρίζουμε τις αιτίες της 
ρήξης. Ο Μαλάκης (15) κατηγορεί τον Βαλσάμ για κατάχρηση σίτου. Βλ. ειδικότερα, 
Επιστολή 19 και 20, Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 180 κ.ε. · Β΄, 474- 475. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 59

Επίσης, στις Κατηχήσεις ο Χωνιάτης ασχολείται συχνά με το φλέ-
γον ζήτημα της πειρατείας, που προκάλεσε ως γνωστόν οξύ κοινωνικό 
και δημογραφικό πρόβλημα. Η πειρατεία αναπαριστάται δραματοποιη-
μένα με εκτενείς αναφορές σε περιστατικά αρπαγής γυναικόπαιδων, σε 
τραυματισμούς και ακρωτηριασμούς θυμάτων, μετοικήσεις, επιδρομές 
και «πολιορκίες» καταφυγίων, περιστατικά που φωτίζουν έντονα την 
πειρατική δραστηριότητα66. Ο Μιχαήλ περιγράφει γλαφυρά τη ζωή υπό 
συνθήκες πανικού και μετανάστευσης: οι κάτοικοι εξαναγκάζονται σε 
φυγή, εγκαταλείπουν φυσικά τις παραθαλάσσιες περιοχές, κρύβονται σε 
σπηλιές, φέρουν τραύματα και γενικά υπομένουν οικτρές καταστάσεις, 
ενώ άλλοι, όπως συμπληρώνει στις Επιστολές, ακολουθούν τους πειρα-
τές, οικειοθελώς ή διά της βίας, στρεφόμενοι εναντίον των συμπατριωτών 
τους67. Οι πειρατές απήγαγαν και εκβίαζαν τα θύματά τους, απαιτώντας 
λύτρα, με αποτέλεσμα πολλοί χειρότμητοι, ῥινότμητοι, τραυματίαι καὶ 
ἀχίτωνες να βρεθούν στην πόλη, προκαλώντας τον οίκτο του μητροπο-
λίτη, ενώ πολλοί στίγματα παραφαίνοντες  διηγούμενοι όσα βίωσαν στα 
χέρια των πειρατών 68. 

Είναι γνωστό, ότι η πειρατεία υπήρξε καθοριστικός παράγοντας των 
δυσκολιών επισιτισμού της Αττικής. Ο Μαραθώνας και η Ελευσίνα, οι 
σημαντικότεροι σιτοβολώνες της Αττικής, μεταβλήθηκαν σε πεδίο πειρα-
τικής δράσης69. Η πληροφορία που διασώζεται μόνο στις Κατηχήσεις επι
βεβαιώνει τη σκέψη ότι, μαζί με την Αίγινα και τη Μάκρη70, η Σαλαμίνα, 

66. Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 8, ΜΧΒ1137.22 κ.ε. Ο Χωνιάτης διεκτραγωδεί την 
ιστορία που πληροφορήθηκε από κάποιους έμπιστους σε αυτόν, για μια γυναίκα που 
σε επιδρομή πειρατών απήχθη μαζί με το βρέφος της και στο μισό της διαδρομής προς τα 
πειρατικά λημέρια, αναγκάστηκε να το εγκαταλείψει στην ύπαιθρο, ώστε ο θάνατος να 
το απαλλάξει από την κακομεταχείριση. 

67. Οι πειρατές απάγουν τους νέους και ξεκληρίζουν ολόκληρες οικογένειες. Ο 
Χωνιάτης αναφέρεται σε γερονταγωγία και λευκὴν χώραν τῶν Ἀθηνῶν και δηλώνει, με 
μια δόση ειρωνείας, ότι πολλοί αρπάζονται από τους μύλους ή ακόμα και από τα κρεβάτια 
τους. Βλ. Κατήχηση 18, ΜΧΒ2276.10-ΜΧΒ2277.5· πρβλ. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1135.23-
ΜΧΒ1140.24· Επιστολή 46, 63.31-35. Αναλυτικά για τις γενικές συνέπειες της πειρατείας, 
σε μεταγενέστερες όμως εποχές, βλ. A. Κραντονέλλη, Ιστορία της πειρατείας στους 
πρώτους χρόνους της Τουρκοκρατίας 1390-1538, Αθήνα 1998, 436 κ.ε.

68. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1140.1-24.
69. Βλ. ενδεικτικά Επιστολή 20, 24.25-30 και 27, 36.29-37.39. 
70. Η αναφορά δίνεται στο πλαίσιο συζήτησης για εκκλησιαστικά ζητήματα. Ο 

Χωνιάτης διαφωνεί με την ανάθεση της Αίγινας στη μητρόπολη Αθηνών, γιατί λόγω των 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

60

και ο Πειραιάς επίσης ελέγχονταν από τους πειρατές. Για τη Σαλαμίνα, ο 
Χωνιάτης είναι σαφής: νῦν δ’ ἐκ τῶν στενῶν τούτων πλατὺς παρανοίγεται 
ταῖς Ἀθήναις ὄλεθρος, γιατί οι κακοποιοί μπορούσαν εύκολα και γρήγο-
ρα να εξορμήσουν εναντίον της πόλης. Επίσης, ο λόφος της Μουνιχίας 
στον Πειραιά υπήρξε ασφαλές προκάλυμμα για τις επιθέσεις τους, ενώ η 
έλλειψη αντίστασης είχε ενθαρρύνει τη δράση βαθιά στην ενδοχώρα, στα 
κρησφύγετα των κατοίκων στα βουνά71. Ο Χωνιάτης είναι απογοητευ-
μένος, γιατί ο στόλος δεν επαρκεί για την περιφρούρηση των παραλίων 
και το τείχος των Αθηνών δεν είναι ικανό να αποτρέψει τους πειρατές72. 
Συνεπώς, τα νησιά του Σαρωνικού, όπως και τα λιμάνια της Αττικής, 
ήταν αποκλεισμένα από τακτική επικοινωνία73. Οι πειρατές ὑπὲρ τοὺς 

πειρατών δεν μπορούσε εύκολα να στείλει αντιπρόσωπο και είναι τόσο αμετάπειστος 
που, γράφοντας στον μετέπειτα πατριάρχη, Λεόντιο Θεοτοκίτη, δηλώνει διατεθειμένος 
να διευθετήσει προσωπικά το ζήτημα μεταβαίνοντας στην πρωτεύουσα (Επιστολή 46, 
63.24-35˙ πρβλ. Setton, Athens, 187). Όσο για τη Μάκρη, ήταν πανέρημος καὶ πάντη 
ἀοίκητος και ο Χωνιάτης εκφράζει το φόβο μήπως λόγω κακοδιοίκησης και πειρατείας 
ερημωθεί μοναστήρι του νησιού, πιθανόν ο Άγιος Γεώργιος· Επιστολή 116, 193.24-33· 
πρβλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 134. 

71. Αναλυτικά για την πειρατεία βλ. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1141a.1-ΜΧΒ1144.5: (…) (η 
Αίγινα και η Σαλαμίνα) νῆσοι καταράτων πειρατῶν ὀνομάζονται, καὶ ὑπὲρ τὴν Σαρδὼ 
ἦν ὅτε καὶ τὰς λοιπὰς νήσους λῃστηρίοις ἠγρίωνται (…) Πότε γὰρ ἠνίασεν Ἀθηναίους 
οὗτος (της Μουνιχίας) ὡς νῦν, ἐπιτείχισμα τοῖς λῃσταῖς προβεβλημένος ἐπὶ τοὺς πρὸ 
τοῦ ἄστεως ἀγροὺς καὶ σκοπευτήριον ἄποπτον καὶ δεξιὸν ὁρμητήριον καὶ πᾶν θ’ ὅ τι 
βουλομένοις ἐστίν; (…) Τί δὲ νήσους λέγω καὶ Πειραιᾶ, ὅτε καὶ τῶν ὀρῶν αἱ κορυφαὶ 
τοῖς πειρατεύουσι βάσιμοι; Για την ερήμωση του Πειραιά, βλ. Μπαλόγλου – Νικολούδης, 
Πειραιάς, 378-379. 

72. Κατήχηση 16, ΜΧΒ2187.5-11: Ἀλλὰ ποῦ εἰσὶν αἱ ῥωμαϊκαὶ τριήρεις, αἳ παρ’ 
ἡμῶν κατ’ ἐνιαυτὸν ἐξαρτύονται; Για τα τείχη βλ. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1143.12-13, όπου ο 
Χωνιάτης εμμέσως χαρακτηρίζει την πόλη ατείχιστη, καθώς και το Προσφώνημα στον 
πραίτωρα Δημήτριο Δριμύ (Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 159, 23-24). Δεν γνωρίζουμε σε 
ποιο τείχος αναφέρεται ο Χωνιάτης. Ίσως πρόκειται για το βασιλικόν τεῖχος του 6ου αι., 
δηλαδή το αρχαίο Θεμιστόκλειο, που σε συνδυασμό με το υστερορωμαϊκό αποτέλεσαν 
την δεύτερη και τρίτη γραμμή άμυνας, μετά το τείχος της Ακρόπολης, μέχρι τη λατινική 
κατάκτηση. Βλ. Ν. Γκιολές, Η Αθήνα στους πρώτους χριστιανικούς αιώνες: Πολεοδομική 
εξέλιξη, Αθήνα 2005, 60-62.  

73. Βλ. ενδεικτικά την Επιστολή 81, 107.7-19: Ο Μιχαήλ υποθέτει ότι ο φίλος του 
αναγραφέας Γεώργιος Κολυμβάς επέσπευσε την αναχώρησή του από την Θήβα για την 
Πελοπόννησο για να ταξιδέψει με ασφάλεια και να προστατευθεί από τους πειρατές από 
το ἐκεῖθεν συμμαχικόν. Η εξακρίβωση της ταυτότητας του πλοίου δεν είναι εφικτή. Για 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 61

Αἰγυπτίους βατράχους, κυνομυίας καὶ σκνίπας τὸ πλῆθος οὖσι και τα 
πλοιάριά τους κατέκλυζαν το σύνολο των ακτών της Αττικής· τα περισ-
σότερα μικρά και κωπήλατα, ίσως με βοηθητικά ιστία, ώστε να είναι ευ-
έλικτα ως καταδιωκτικά74. 

Η εθνικότητα όσων επάνδρωναν τους πειρατικούς στόλους δεν 
διευκρινίζεται στα κείμενα του Χωνιάτη. Στις Κατηχήσεις ονομάζονται 
Λογγοβάρδοι που μετέτρεψαν τα νησιά της Αττικής σε πειρατικό άντρο, 
όπως ακριβώς η Σαρδηνία με τα γύρω της νησιά75. Πρόκειται για Ιταλούς 
μεμονωμένους τυχοδιώκτες που δρούσαν στον χώρο, ειδικά μετά το 1185· 
ίσως πάλι υπονοείται ο Γενουάτης πειρατής Καφούρης, που μάλιστα 
αναμετρήθηκε στην περιοχή το 1197/8 με τον ναύαρχο Στειριόνη. Σε κάθε 
περίπτωση, υπονοείται δράση μεμονωμένων Λατίνων στον βυζαντινό 
χώρο πριν από το 120476.  

Γενικές κρίσεις για τις Κατηχήσεις

Όπως είδαμε, η μελέτη των Κατηχήσεων προσφέρει σχετικά ολο-
κληρωμένη εικόνα των συνθηκών που επικρατούσαν στην Αθήνα στα 
τέλη του 12ου αιώνα. Αν και πρόκειται για κείμενα κυρίως θεολογικού 
περιεχομένου και προσανατολισμού, συμπληρώνουν σημαντικά τόσο τις 
Επιστολές, όσο και τις υπόλοιπες πηγές της περιόδου. Σε πολλές περιπτώ-
σεις διασαφηνίζουν στοιχεία που αλλού υπονοούνται ή αποσιωπώνται 

υπό το βάρος άλλων, σημαντικότερων ίσως, αναφορών. Άλλωστε, είναι 
απαλλαγμένες από την ανάγκη εξασφάλισης κρατικής αρωγής, κύριο κί-

το θέμα βλ. Ahrweiler, Byzance et la mer, 287· πρβλ. Κολοβού, Χωνιάτης, 152, υπ. 473. 
Συνεπώς, η επικοινωνία δεν είχε διακοπεί εντελώς λόγω των καρυστείων πορθμείων, 
εμπορικών πλοίων της Καρύστου που διέσχιζαν το Αιγαίο. Βλ. Επιστολή 90, 119.55-56· 
πρβλ. J. Koder, Νησιωτική επικοινωνία στο Αιγαίο κατά τον όψιμο Μεσαίωνα, στο: Η 
επικοινωνία στο Βυζάντιο, Πρακτικά του Β΄ Διεθνούς Συμποσίου Βυζαντινών Ερευνών: 
Αθήνα, 4-6 Οκτωβρίου 1990, επιμ. Ν. Γ. Μοσχονάς,  Αθήνα 1993, 446. 

74. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1144.14-15 και ΜΧΒ1141a.1-3: Καὶ ταῦτα πάσχομεν Ἀθηναῖοι, 
οὐ στόλου πολλοῦ καταίροντος ἐς τὴν Ἀττικήν, σκαφιδίων δὲ πειρατικῶν, ἐρέταις ὡς 
τὰ πολλὰ ἐλαυνομένων ἑκκαίδεκα, περιπλεόντων τὰ κύκλῳ ταύτης καὶ διαφθειρόντων 
ἑκάστοτε. 

75. Κατήχηση 8, ΜΧΒ1136a.12.10-14 και ΜΧΒ1142a.3-4 (βλ. υπ. 71).
76. Μετά το 1185, τυχοδιώκτες πειρατές από τη Γένουα, την Πίζα και τη Σικελία 

δρούσαν μεμονωμένα στο Αιγαίο. Γνωστότεροι ήταν οι Γενουάτες Vetrono και Gafforto 
(Καφούρης). Βλ. Magdalino, Manuel, 137-139· Κορδώσης, Η κατάληψη, 63.



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

62

νητρο σύνταξης αρκετών από τις επιστολές του. Επίσης, εκφράζουν το 
πηγαίο συναίσθημα του μητροπολίτη Αθηνών και απευθύνονται στον 
λαό, με στόχο την επιστροφή στην ορθή χριστιανική οδό. 

Ειδικότερα, η οικονομική πραγματικότητα των Αθηνών, η βαριά 
φορολογία, η ληστρική συμπεριφορά των κάθε λογής κρατικών υπαλλή-
λων, η τοκογλυφία και η αισχροκέρδεια, η ηθική διαφθορά που αγγίζει 
ακόμα και τον κλήρο και, βεβαίως, η πειρατική δράση, είναι θέματα που 
θίγονται επανειλημμένα στις Κατηχήσεις. Ο συγγραφέας παρουσιάζει 
την κοινωνική διάσταση των προβλημάτων αυτών και σκιαγραφεί τις δι-
απροσωπικές σχέσεις και τον τρόπο που διαμορφώνονται υπό συνθήκες 
ακραίων οικονομικών συνθηκών. Διενέξεις, κλοπές, καταπατήσεις οικι-
ών και αγρότοπων και κάθε είδους παραβατική συμπεριφορά είναι όψεις 
της καθημερινότητας των Αθηνών κατά τα τέλη του 12ου αιώνα, λίγο 
πριν τη λατινική κατάκτηση.

Πέρα από αυτά, οι Κατηχήσεις είναι κείμενα παραίνεσης και νουθε-
σίας του ποιμένα στο ποίμνιο και γι’ αυτό ενέχουν αδιαμφισβήτητο διδα-
κτικό ρόλο77· όμως το θέμα δεν εξαντλείται εδώ. Ήδη από τον Εἰσβατήριο 
λόγο του στην Αθήνα, ο Χωνιάτης φαίνεται να δείχνει την πρόθεση να 
αναλάβει παιδαγωγικό ρόλο, ώστε το ποίμνιό του να πορεύεται στον 
δρόμο του Θεού, αλλά και να αποδειχθεί αντάξιο του ιστορικού παρελ-
θόντος του. Για τον λόγο αυτό, αναφέρεται στη φιλολογική παράδοση 
της πόλης και τα πρόσωπα που σημάδεψαν την ιστορική πορεία της, με 
τρόπο που υποδηλώνει την ανάγκη να καταστούν σαφή τα επιτεύγματα 
της αρχαιότητας, ώστε να αποτελέσουν παράδειγμα και έμπνευση για 
τη νεότερη γενιά· οι Αθηναίοι όφειλαν να αναδειχθούν ανώτεροι από 
τους προγόνους τους μέσω του Χριστιανισμού78. Όπως θα δούμε και στις 
Κατηχήσεις, ο ρόλος του Χωνιάτη είναι σύμφωνος προς όσα υποστηρί-
ζει ο P. Magdalino, όταν σχολιάζει τη «ρητορεία αστικού πατριωτισμού» 
πολλών μητροπολιτών και επισκόπων του 12ου αιώνα, που στόχευαν να 

77. Ο Χωνιάτης θεωρεί ότι όσα συμβαίνουν στην πόλη αποτελούν θεϊκό σχέδιο προς 
διαπαιδαγώγηση του ανθρώπου. Για τον λόγο αυτόν η νηστεία καταδεικνύεται ως το μόνο 
σωτήριο μέσο για απαλλαγή από τα δεινά, παρά την γενικότερη δυσπραγία και φτώχεια. 
Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 22, ΜΧΒ2427.12-ΜΧΒ2428.11· Κατήχηση 8, MXB1145a.15-
MXB1145a.24· Κατήχηση 5, 1012a. 3 κ.ε.

78. Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 98.24-99.1 και 100.12-102.12. Αναλυτικά για τον λόγο 
βλ. Setton, Athens, 188-190. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 63

εμφυσήσουν στο ποίμνιό τους υπερηφάνεια για το ένδοξο παρελθόν του 
τόπου τους79.  

Αν και αποφεύγει, όπως υποστηρίζει, τους πολύπλοκους και σύν-
θετους συλλογισμούς80, ο Χωνιάτης διατηρεί στα κείμενα το προσωπικό 
του ύφος, χωρίς να αλλοιώνει το βάθος της ρητορικής του παιδείας,81 γε-
γονός που καθιστά ευδιάκριτες τις γενικότερες πνευματικές τάσεις της 
εποχής. Συσχετίζει συχνά το περιεχόμενό των κατηχήσεων με αρχαίες 
φιλοσοφικές ιδέες ή με εκφράσεις και πρόσωπα από έργα της αρχαιότη-
τας, επιλογή απόλυτα συνυφασμένη με την παιδεία και την πνευματική 
κατάρτιση ενός λογίου, που όμως προβληματίζει τόσο για την παιδεία 
του ακροατηρίου του, όσο και για τον απώτερο σκοπό των Κατηχήσεων 
σε πνευματικό, αλλά και ρητορικό επίπεδο82. Είναι ενδιαφέρον ότι, ενώ 

79. Magdalino, Manuel, 153-154. 
80. Κατήχηση 20, ΜΧΒ2358. 9-16: Τάχα ποθεῖτε μαθεῖν πῶς τῶν ἀρετῶν αἱ μὲν 

βασίλισσαι λέγονται, αἱ δὲ παλλακαί, αἱ δὲ νεάνιδες καὶ πῶς αἱ μὲν ἑξήκοντα, αἱ δὲ 
ὀγδοήκοντα, αἱ δὲ κρείττους ἀριθμοῦ. Ἀλλ’ ἐπεὶ πολλή τις ἐστι καὶ δυσερμήνευτος ἡ 
τούτων θεωρία, τὸ μὲν ἐπεξιέναι τῷ θεωρήματι τῷ τέως ἀνεβαλόμην, ἵνα μή, βαθυτέροις 
καταπυκνώσας νοήμασι τὴν διάλεξιν, λάθω ἐμαυτὸν φορτικὴν ἄλλως ταῖς ὑμῶν ἀκοαῖς 
καὶ ψυχαῖς ἐργασάμενος. Ἀφορμὴν δέ τινα δίδωμι τοῖς φιλομαθεστέροις ὑμῶν, ἧς καὶ 
λαβόμενοι τὰ κατὰ τὸν τόπον σοφώτερον ἐξεργάσασθε. 

81. Ενδιαφέρουσα η αναφορά του Χωνιάτη στον λόγο πρὸς τοὺς αἰτιωμένους τὸ 
ἀφιλένδεικτον ότι δεν επιλέγει τη ρητορική επίδειξη και θεωρεί τη γνώση, όχι αυτοσκοπό, 
αλλά μέσο για την επίτευξη ανώτερων στόχων (Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 11.7 κ.ε.). Για 
τις ρητορικές και φιλοσοφικές τάσεις της εποχής βλ. Magdalino, Manuel, 331 κ.ε. Για τη 
γλώσσα και τη ρητορική του Χωνιάτη βλ. αναλυτικά Κολοβού, Χωνιάτης, 201 κ.ε. Για 
τη γλωσσική διάσταση μεταξύ λογίων και λαού βλ. αναλυτικά, Φ. Ευαγγελάτου-Νοταρά, 
Μορφές επικοινωνίας στο έργο του Μιχαήλ Χωνιάτη, στο: Η επικοινωνία στο Βυζάντιο, 
Πρακτικά του Β΄ Διεθνούς Συμποσίου Βυζαντινών Ερευνών: Αθήνα, 4-6 Οκτωβρίου 
1990, επιμ. Ν. Γ. Μοσχονάς, Αθήνα 1993, 303-310, όπου και εκτενής βιβλιογραφία. 

82. Οι Κατηχήσεις παρέχουν πλήθος από παραδείγματα ενδεικτικά της τάσης του 
Χωνιάτη να διατηρεί το λόγιο ύφος του. Για τη μεσότητα βλ. Κατήχηση 18, ΜΧΒ2246.3-7. 
Στην Κατήχηση 19 (ΜΧΒ2298.17-ΜΧΒ2299.4) χρησιμοποιεί επεξηγηματικά την ομηρική 
παροιμιακή έκφραση Τέτλαθι κραδίη. Στην Κατήχηση 17 (ΜΧΒ2239.2-10) με σκοπό να 
τονίσει την μισανθρωπία της εποχής του, αναφέρεται στον Απήμαντο, γνωστό κατά 
την αρχαιότητα μισάνθρωπο, πρόσωπο από το έργο Τίμων του Λουκιανού. Σε άλλη 
περίπτωση, στην Κατήχηση 14 (ΜΧΒ2079.5-15) αναφέρεται στον Άρατο τον Σολέα, 
ποιητή των Φαινομένων, που αναγνώρισε, κατά τα λεγόμενα, την ύπαρξη του Θεού, ενώ, 
λίγο παρακάτω, αναφέρεται στο γνωστό παράδοξο με το οποίο συνδέθηκε ο Επιμενίδης 
ο Κρής, θρησκευτικός διδάσκαλος και μάντης της αρχαιότητας: Κρῆτες ἀεὶ ψεῦσται. 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

64

επικεντρώνει την επιχειρηματολογία του κυρίως σε παραδείγματα από 
την Αγία Γραφή, με την ίδια ευκολία αναφέρεται σε προσωπικότητες 
του ιστορικού παρελθόντος, όπως τον Περικλή, τον Θεμιστοκλή ή τον 
Αριστείδη, χωρίς να επεξηγεί γενικά το έργο τους83. Εύλογα, λοιπόν, δη-
μιουργείται η υποψία ότι δεν τον παρακολουθούσαν μόνο αμόρφωτοι 
και ακαλλιέργητοι αγρότες, αλλά και μία ανώτερης ίσως παιδείας τοπική 
«αριστοκρατία» ή έστω άτομα που πρέπει να γνώριζαν ώς ένα βαθμό την 
ιστορική παράδοση της αρχαιότητας. Πάντως, ο τρόπος που αναμειγνύει 
τις αρχαίες ελληνικές έννοιες και εκφράσεις με τη γενικότερη επιχειρη-
ματολογία και τους σκοπούς της κάθε κατήχησης, καθιστά ώς ένα ση-
μείο οικείες τις έννοιες αυτές, ενώ  η αναφορά σε διαπρεπή πρόσωπα του 
ιστορικού παρελθόντος του τόπου θα μπορούσε να προκαλέσει το δέος 
και να εμπνεύσει αυτοπεποίθηση, που ίσως κινητοποιούσε τον αμαθή, 
ακόμα κι αν δεν γνώριζε ή δεν μπορούσε να καταλάβει τη συμβολή των 
προσώπων αυτών. 

Σε ένα άλλο επίπεδο, οι Κατηχήσεις έρχονται να ελέγξουν την αξιο-
πιστία του μητροπολίτη, σε σχέση με όσα παραδίδονται στις Επιστολές. 
Είδαμε ότι ο Χωνιάτης μάλλον υπερβάλλει ως προς την πνευματική καλ-
λιέργεια στην Αθήνα, που με τόση έμφαση σχολιάζει επικριτικά στις επι-
στολές του84. Ωστόσο, είναι γεγονός ότι ο μητροπολίτης μεγαλοποιεί ορι-

Στην ίδια κατήχηση (ΜΧΒ2086.2-8) αναφέρει παραδειγματικά και χωρίς επεξηγήσεις τον 
Μίθαικο, τον Σάραμβο και τον Θεαρίωνα, έναν μάγειρα, έναν κάπηλο και έναν αρτοποιό, 
πρόσωπα που απαντούν συγκυριακά στον Γοργία του Πλάτωνα.

83. Βλ. ενδεικτικά Κατήχηση 8, ΜΧΒ1141a.4-ΜΧΒ1143.14.
84. Στις Επιστολές παραπονιέται συχνά ότι η πόλη έχει χάσει την αρχαία φιλολογική 

αίγλη της και αναφέρει με αποδοκιμασία και υπερβολή ότι η παιδεία των Αθηναίων είναι 
οικτρή και ανύπαρκτη, ότι είναι ἄμουσοι και αμόρφωτοι και ότι ακόμα και ο ίδιος, ώς 
ένα βαθμό, λησμόνησε την αρχαία γλώσσα, λίγα μόλις χρόνια μετά τον ερχομό του στην 
πόλη. Σε επιστολή προς τον Γεώργιο Τεσσαρακοντάπηχυ αναφέρει χαρακτηριστικά: 
βεβαρβάρωμαι χρόνιος ὢν ἐν Ἀθήναις και αυτό γιατί οἱ πάλαι ἀττικισταὶ νῦν βαρβαρισταὶ 
(Επιστολή 28, 38.3-5, 17-39· πρβλ. και Επιστολή 52, 72.6-73.14). Setton, Athens, 191· 
Λάμπρος, Ἀθῆναι, 45 κ.ε. Είναι γνωστό ότι στον κόσμο του πνεύματος η εικόνα του 
αρχαίου αθηναϊκού μεγαλείου δεν είχε σβήσει. Γενικά για το θέμα βλ. την συνθετική 
επισκόπηση του H. Hunger, Athen in Byzanz. Traum und Realität, JÖB 40 (1990), 43-61 
(για τον Μιχαήλ Χωνιάτη κυρίως 55-58). Στις Επιστολές του ο Χωνιάτης θλίβεται για την 
απώλεια όχι μόνο της λαμπρότητας της αρχαιότητας, αλλά και του σχήματος της πόλεως 
(Λάμπρος, Ἀκομινάτος Α΄, 159.19-20). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 39-66

Οι Κατηχήσεις του Μιχαήλ Χωνιάτη 65

σμένες καταστάσεις για προφανείς λόγους85. Στις Κατηχήσεις όμως ελέγ-
χεται, ώς ένα βαθμό, η αξιοπιστία των πληροφοριών, εφόσον δεν υπήρχε 
λόγος να υπερβεί το πραγματικό, ενώπιον όσων βίωναν καθημερινά τις 
ζοφερές αυτές περιστάσεις, αν και εδώ παρασύρεται συχνά από το συ-
ναίσθημα.  

Τέλος, στα κείμενα αυτά αποκαλύπτεται ο πολλαπλός ρόλος του μη-
τροπολίτη, που αισθάνεται χρέος να δικαιολογηθεί για το μερίδιο ευθύ-
νης που του αναλογεί ως προς την παροχή βοήθειας, αλλά και να τονίσει 
την πνευματική ολιγωρία μερίδας του ποιμνίου του ή να επισημάνει, γνω-
ρίζοντας την κατάσταση του κράτους, ότι η αναμενόμενη και πολύτιμη 
κρατική προστασία δεν έχει πραγματοποιηθεί86. Πάνω από όλα καθίστα-
ται εμφανές το ήθος και η οξυδέρκεια του Μιχαήλ Χωνιάτη, που απο-
δίδει την παρακμή της εποχής, αλλά και της πάλαι ποτέ χρυσῆς πόλης, 
στην ανθρώπινη πλεονεξία και διαφθορά: Ἀθῆναι χρυσαῖ, ζώνη χρυσῆ, 
φλέβες ἀργυρίτιδες. Καὶ αὖθις λιπαραὶ καὶ ἀοίδιμοι Ἀθῆναι. ᾈδόμενα 
γὰρ ταῦτα πολλοῖς ἐκ παρακουσμάτων σοφιστικῶν, ὡς ἔοικεν, ἐρασμίας 
ταῖς φιλοχρύσοις ἀκοαῖς Ἀθήνας ποιοῦσιν ὡς χρυσὸν ἐκδιδούσαις ἀέ-
ναον, ὥσπερ καὶ τὰ χωλοβάφινα καὶ λιθαργύρινα φενακίζουσι τὴν ὄψιν, 
ἀργυρίου καὶ χρυσοῦ φύσιν φαντάζοντα87.

85. Κυρίως για να εξασφαλίσει την πολυπόθητη αρωγή για την πόλη και συχνά 
γιατί αναγκάζεται να ζει μακριά από το πολιτιστικό περιβάλλον της πρωτεύουσας. Βλ. 
ενδεικτικά M. Angold, Church and Society in Byzantium under the Comneni, 1081-1261, 
Cambridge 1995, 204. Παραπονιέται διαρκώς στις Επιστολές του ότι αναγκάζεται να 
διαμένει μακριά από την πρωτεύουσα στην ἐσχατιὰν (Επιστολή 20, 23.4-5· 26, 35.5-6· 28, 
38.5· 43, 59.13· 46, 62. 3· 52, 73.12-13· 65, 88.7). 

86. Στην Κατήχηση 8 (ΜΧΒ1105a.15-22) παραλληλίζει την ζωή του στην ἐσχατιὰν 
και την αδυναμία του να προσφέρει βοήθεια με την ανομβρία και πλέκει έναν εύσχημο 
παραλληλισμό σχετικά με την σύγκριση του Ιλισού και Κηφισού με τον Νείλο: Νεφέλαι 
μὲν ἡμεῖς λογικαί, ἐξ ἐσχάτου τῆς γῆς ἀναρρηγνύμεναι καὶ τῷ ἀξιώματι τοῦ πληρώματος 
ὑπεράνω φορούμεναι, οὐδὲ ὀμβροτόκοι καὶ ὑδάτων οὐρανίων ἐγκύμονες, ἄνυδροι δὲ 
μᾶλλον καὶ ὑπ’ ἀνέμων παραφερόμεναι. Καὶ ποταμοὶ μὲν εἶναι τε καὶ λέγεσθαι βουλόμεθα 
εἰ μὴ καὶ πελαγίζοντες κατὰ τὴν προφητείαν ὡς Νεῖλος, ἀλλὰ μετρίως γοῦν καί ποτε 
κατὰ τὸν ἐγχώριον τουτονὶ Ἰλισσὸν ἢ Κηφισσὸν ῥέοντες, πολλοῦ δέ, ἵνα μὴ λέγω τοῦ 
παντός, ἐλλείπομεν. Η πνευματική ολιγωρία των πολιτών επισημαίνεται στο σύνολο των 
Κατηχήσεων μέσα από νουθεσίες για επιστροφή στον ορθό δρόμο (βλ. υπ. 77).

87. Κατήχηση 12, ΜΧΒ2031.10-16. 



Καλλιόπη Μαυρομμάτη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 39-66

66

The Catechisms of Michael Choniates

Dating and Historical Approach

The Catechisms of Michael Choniates, archbishop of Athens, are 
included in Spyridon Lampros’ Archive, who first studied the sources in 
1906, and transcribed the texts from the manuscript Mosquensis Synodalis 
218 (olim 230) and 219 (olim 262). Although he prepared a critical edition, 
he did not proceed with publishing. Eventually, his work has been digitized, 
and the researcher can visit the Archive online through the website of 
the Laboratory of Digital Recording of the Public and Private Life of the 
Byzantines of the University of Athens (http://lamprosarcheio.arch.uoa.gr).   

The Catechisms are mainly, yet not exclusively, works of religious 
ethics; they also address the socioeconomic issues of the city of Athens at 
the end of the 12th century, and thus can be used as a supplementary source 
for this period. Indeed, the Catechisms offer a comprehensive account of the 
burdens endured by the Athenians, caused by the exploitative activities of 
state tax officers, usurers and pirates. On a different perspective, Choniates 
argues how adverse social conditions, such as poverty, immigration, and 
land tresspassing, modulate the social fabric and interpersonal relations. 
Although many of these issues are omitted or very briefly mentioned in 
other texts, they are clarified in the Catechisms.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Andreas Gkoutzioukostas

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 
in Thessalonike (11th c.)

Although there is an abundance of studies on the Byzantine Empire’s second 
city, there is one aspect of the history of Thessalonike that needs further 
research, and that is the administration of justice. This paper endeavours 
to analyse one facet of this topic. It focuses on judicial officers acting in 
Thessalonike in the 11th century, and more specifically on those who, accor-
ding to the sources, had previously served in the courts of Constantinople. 
The wealth of sigillary material and documents relating to the region that is 
preserved in the archives of the Athonite monasteries has enabled us to draw 
certain conclusions regarding the operation of the judicial system itself.

The official responsible for hearing cases in the district of Thessalonike 
at that time was the judge of the theme. Since, however, from the second fifth 
of the 11th century onward, the sources refer to a broader judicial and finan-
cial unit comprising the themes of Boleron, Strymon and Thessalonike1, for 

*This study is an elaboration of the paper I presented to the 21st International Symposium 
on “Christian Thessalonike” entitled: «Χριστιανικὴ Θεσσαλονίκη καὶ Κωνσταντινούπολις 
ἀπὸ τοῦ ἐνδεκάτου αἰῶνος μέχρι σήμερον» [Christian Thessalonike and Constantinople 
from the eleventh century to the present], Blatades Monastery, 18-20 October 2007.

1. See S. Kyriakides, Τὸ Βολερόν, ΕΕΦΣΠΘ 3 (1934) 289-494 [=Idem, Βυζαντιναὶ 
Μελέται, IΙ-V, Thessalonike 1939, no. IV), 313 f.f. (hereafter Kyriakides, Βολερόν); P. 
Lemerle, Philippes et la Macédoine Orientale à l’epoque chrétienne et byzantine. Recherches 
d‘histoire et d‘archéologie [Bibliothèque des Écoles Françaises d’Athènes et de Rome, 158], 
Paris 1945, 159-168 (hereafter: Lemerle, Philippes); Μ. Gregoriou-Ioannidou, Παρακμή και 
πτώση του θεματικού θεσμού. Συμβολή στην εξέλιξη της διοικητικής και στρατιωτικής 
οργάνωσης του Βυζαντίου από το 10ο αιώνα κ.ε., Thessalonike 1985 (Thessalonike 

Επιμέλεια έκδοσης: Μαρια Λεοντσινη, ΙΒΕ/ΕΙΕ



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

68

the purposes of this paper we have studied seals and documents that menti-
on judges of Thessalonike or judges of Boleron, Strymon and Thessalonike, 
as cited in the sources. 

It is clear from the combined evidence of contemporary documents and 
seals that several of the judges, that we know to have served in Thessalonike 
in the 11th century, had previously been judges of the hippodrome or judges 
of the velum in Constantinople. According to the Ecloga Basilicorum, an 
extensively commentated synopsis of the first ten books of the Basilica com-
piled most probably in Constantinople in 11422, the judges of the hippodrome 
and the judges of the velum were not classed among the “great” or superior 
judges, that is, the powerful magistrates (ἄρχοντες) who presided over the 
courts of the themes (krites, praitor) or of the imperial capital3, such as the 

2007), 78-79, n. 273 (hereafter Gregoriou-Ioannidou, Παρακμή); Chr. Kyriazopoulos, Η 
Θράκη κατά τους 10ο-12ο αιώνες. Συμβολή στη μελέτη της πολιτικής, διοικητικής και 
εκκλησιαστικής της εξέλιξης, Thessalonike 2000, 207f.f. (hereafter Kyriazopoulos, Θράκη). 
The evidence resulting from the publication of new documents and seals can now be added 
to the existing body of material relating to the judges of Boleron, Strymon and Thessalonike 
cited by these scholars: see e.g. Actes de Vatopédi, v. I, Des origines à 1329, ed. J. Bompaire – J. 
Lefort – V. Kravari – C. Giros [Archives de l’Athos, XXI], Paris 2001, no. 6.10 (1033), which 
mentions the judge of Boleron, Strymon and Thessalonike Andronikos (see also the editor’s 
notes). See also the seals published by J.-Cl. Cheynet – C. Morrisson – W. Seibt  (see below n. 
15) and a seal recently published by I. Leontiades (see below n. 14).

2. Ecloga Basilicorum, ed. L. Burgmann [Forschungen zur byzantinischen Rechtsge
schichte, 15], Frankfurt a.M. 1988, vii-xviii (hereafter Ecloga Basilicorum); cf. S. Troianos, 
Οι πηγές του βυζαντινού δικαίου, Athens – Komotini ²1999, 202; R. J. Macrides, The 
Competent Court, in: Law and Society in Byzantium: Ninth-Twelfth Centuries, ed. A. E. Laiou 
– D. Simon, Washington D.C. 1994, 117-130 [=Eadem, Kinship and Justice in Byzantium, 
11th-15th Centuries, Variorum Collected Studies Series, Aldershot-Brookfield-Singapore-
Sydney 1999, VIII], 118 (hereafter Macrides, Court). 

3. Ecloga Basilicorum Β.2.2.207 (68.2-11): καὶ γὰρ οἱ ἄρχοντες ἐξουσίαν ἔχουσι κατὰ 
τῶν ὑπὸ τὴν ἐξουσίαν τούτων. Οἷον ἄρχων λέγεται ὁ δοὺξ ἢ ὁ πραίτωρ ἢ ἄλλος ἄρχων 
ἑκάστης ἐπαρχίας· ἕκαστος γοῦν τούτων ἐξουσίαν ἔχει κατὰ τῶν ὄντων ὑπὸ τὴν ἐπαρχίαν 
αὐτῶν. Καὶ πᾶς δικαστής, ἂν ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐστίν, ἄρχων λέγεται καὶ ἐξουσίαν 
ἔχει κατὰ τῶν ὑπὸ τὴν δικαιοδοσίαν καὶ τὴν κρίσιν αὐτοῦ. Οἷον ὁ ἔπαρχος ἐξουσίαν 
ἔχει ἐπὶ πᾶσι τοῖς συστηματικοῖς καὶ ἰδιώταις καὶ τέχνην οἱανδήτινα μετερχομένοις, 
καὶ ἁπλῶς  πᾶς δικαστὴς ἐξουσίαν ἔχει ἐπὶ τοῖς ὑποκειμένοις καὶ δικαζομένοις παρ’ 
αὐτοῦ. Λέγεται οὖν ἡ τῶν ἀρχόντων ἐξουσία ἰδικῷ ὀνόματι κράτος—καὶ εἰκότως, ὅτι 
κρατεῖ τῶν ὑπὸ χεῖρα καί, ὅποι καὶ ὅπως βούλεται, ἄγει αὐτούς; Β.2.3.70 (112.20-24): 
Τῶν δικαστῶν οἱ μὲν ἔχουσι δικαιοδοσίαν καὶ δύνανται καὶ προστιμᾶν καὶ τιμωρεῖσθαι 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 69

megas droungarios, the eparchos of the city, the dikaiodotes, the koiaistor, 
the protoasecretis, the epi ton kriseon, and the katholikos4 or προκαθήμενος 
τῶν δημοσιακῶν δικαστηρίων5, but were lower-ranking judges: «Ἀλλ’ 
οὐδὲ δικαστήν, ἐν ὅσῳ κρίνει καὶ τὴν ἰδίαν ποιεῖται διάγνωσιν, χρὴ 
καλεῖν εἰς δικαστήριον — ὑπόθου δὲ τὸν τοιοῦτον δικαστὴν μὴ κατὰ τοὺς 
προειρημένους ἔπαρχον ἢ πραίτωρα ἢ τοὺς ἄλλους τοὺς τοιούτους, ἀλλ’ 
ὑποδεέστερον, οἷός ἐστιν ὁ κριτὴς τοῦ βήλου ἢ τοῦ ἱπποδρόμου»6. The 
judges of the hippodrome and the judges of the velum were, then, “small” or 
inferior judges7 who sat as commissioned judges or assessors, since they had

τοὺς ἁμαρτάνοντας, ὁποῖοί εἰσι σήμερον ὁ δρουγγάριος, ὁ ἔπαρχος καὶ οἱ τοιοῦτοι· 
οὗτοι γὰρ δύνανται καὶ δικαστὰς διδόναι ἐπὶ ὑποθέσει τοὺς ἄλλους κριτάς. Οἱ δὲ μηδὲν 
τοιοῦτον ἔχοντες τοῦτο μόνον ἔχουσιν, ὅτι δικάζουσιν, ὁποῖοί εἰσιν οἱ τοῦ βήλου κριταί; 
Β.7.2.32.6 (244.20-25); Β.7.3.1 (250.24-32): [Ἐνταῦθα μέλλει διδάξαι ὁ νομοθέτης περὶ 
τῆς τῶν δικαστηρίων τάξεως, ἤγουν περὶ τοῦ ποῖόν ἐστι μεῖζον, ποῖον δὲ ἔλαττον καὶ 
τίνες μὲν ὑπόκεινται τῷδε, τίνες δὲ ἐκείνῳ καὶ περὶ δικαιοδοσίας. Καὶ ἴσθι καθόλου, 
ὅτι πᾶς ἄρχων προκαθημένος δικαστηρίου ἢ ἔχων ἀρχὴν ἔχει καὶ δικαιοδοσίαν καὶ 
κράτος· προκάθηνται δὲ δικαστηρίων οἱ ὀφφικιάλιοι, ὡς ὁ μέγας δρουγγάριος, ὡς ὁ 
δικαιοδότης, ὡσαύτως καὶ οἱ τῶν ἐπαρχιῶν ἄρχοντες, καὶ ἔχουσι καὶ δικαιοδοσίαν, 
τουτέστι δύνανται διδόναι δικαστὰς τοῖς ἔχουσι δίκας, οἷον ὁ μέγας δρουγγάριος καὶ 
ὁ τῆς ἐπαρχίας ἄρχων δύνανται ἐντείλασθαι τῷδε τῷ δικαστῇ δικάσαι τόνδε καὶ τόνδε, 
τὸν Πέτρον τυχὸν καὶ τὸν Παῦλον. See also B.7.3.10 (254.15 f.f.); Β.7.5.12.1 (270.3.f.f.). 

4. See Macrides, Court, 119-120; cf. A. Gkoutzioukostas, Η απονομή δικαιοσύνης στο 
Βυζάντιο. Τα κοσμικά δικαιοδοτικά όργανα και δικαστήρια της πρωτεύουσας  [Βυζαντινά 
Κείμενα και Μελέται, 37], Thessalonike 2004, 152-154 (hereafter Gkoutzioukostas, Απονομή 
δικαιοσύνης).

5. See Gkoutzioukostas, Απονομή δικαιοσύνης, 238-245. 
6. Ecloga Basilicorum Β.7.8.2+4 (σ. 286.15-18); cf. L. Burgmann, Zur Organisation der 

Rechtsprechung in Byzanz (Mittelbyzantinische Epoche), in: La giustizia nell’Alto Medioevo 
(secoli IX-XI) [Settimane di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, XLIV], 
11-17 aprile 1996, Spoleto 1997, 905-930, and here 924 (hereafter Burgmann, Rechtsprechung); 
Gkoutzioukostas, Απονομή δικαιοσύνης, 154.

7. See also Scholia Basilicorum, ed. H. J. Scheltema, Basilicorum Libri LX. [Series B], 
v. I., Scholia in Librum I-XI, Groningen 1953, 7.1.3: Ὅρα ἐκ τούτου, ὅτι τοὺς ἄρχοντας 
τοὺς ὑπεράνω τῶν θείων δικαστῶν ὄντας, ἤτοι τῶν τοῦ ἱπποδρόμου κριτῶν... Cf. N. 
Oikonomidès, Les listes de préséance byzantines des IXe et Xe siècles [Le Monde Byzantin], 
Paris 1972, 322; R. J. Macrides, Justice under Manuel I Komnenos: Four Novels on Court 
Business and Murder, FM VI (1984) 99-204 [=Eadem, Kinship, IX], 173; Eadem, Court, 120; 
Burgmann, Rechtsprechung, 923-924; Gkoutzioukostas, Απονομή δικαιοσύνης, 155.



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

70

legal training and belonged to the class of professional judges and not that 
of archons8.

We have used the evidence of the sources to construct a chronological 
table of judges who had served in the courts of the imperial capital befo-
re being sent to Thessalonike or to the region of Boleron, Strymon and 
Thessalonike as judges of the theme. Wherever possible, we have endeavou-
red to formulate a specific position or hypothesis as regards the numerous 
problems of identity that we, like others before us, encountered.

The first judge of Thessalonike mentioned in the sources is the pro-
tospatharios and krites of the hippodrome Ioannes, who is named on a 
lead seal published by G. Schlumberger9. This seal probably predates the 
second fifth of the 11th century, the period in other words when the theme 
of Thessalonike begins to appear as a financial and judicial entity together 
with those of Boleron and Strymon. The judges cited below belong to the ca-
tegory of those whose sphere of responsibility lay within this administrative 
unit.

Thus, the Michael named on an 11th-century seal as protospatha-
rios, mystographos10, krites of the hippodrome, Boleron, Strymon and 
Thessalonike11, for example, may well (according to J. Nesbitt – N. 
Oikonomides) be the same person as the protospatharios of Chrysotriklinos 
and krites (of Boleron, Strymon, Thessalonike) Michael Serblias mentio-
ned in a document circa 102912. While it is clear from the evidence of seals 

8. See Gkoutzioukostas, Απονομή δικαιοσύνης, 155 and n. 663 with the relevant pri-
mary sources.

9. G. Schlumberger, Sigillographie de l’empire byzantin, Paris 1884 (Torino 1963), 103, 
no. 3 (hereafter Schlumberger, Sigillographie); cf. Kyriakides, Βολερόν, 354 (no. 4).

������������ . For the mystographos see A. Gkoutzioukostas, Some Remarks on Mystographos 
and Mystolektes, in: Ἠπειρόνδε. 10th International Symposium of Byzantine Sigillography, 
Ioannina, October 2009, Abstracts, p. 10.

����. G. Zacos, Byzantine Lead Seals (Compiled and edited by J. W. Nesbitt) [Τετράδια 
Ἀρχαιολογίας καὶ Τέχνης, 3], v. 2, Berne 1984, no. 594 (hereafter Zacos, Seals); J. Nesbitt – 
N. Oikonomides, Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and in the Fogg Museum 
of Art, v. 1, Washington 1991, v. 2, Washington 1994, v. 3, Washington 1996, and here v. 1, 
no. 18.25 (hereafter Nesbitt – Oikonomides, Catalogue); cf. Kyriazopoulos, Θράκη, 215. See 
also: www.pbw.kcl.ac.uk (2006.2) (Boulloterion 253).

����. Actes d’Iviron, v. II, Du milieu du XIe siècle à 1204, ed. J. Lefort – N. Oikonomidès 
– D. Papachryssanthou, avec la collaboration de V. Kravari et d’H. Métrévéli [Archives de 
l’Athos, XVI], Paris 1990, no. 34.7: …τηνικαῦτα τὰς κρίσεις τοῦ [καθ’ ἡ]μ̣ᾶ̣ς̣ ἰθύναντος 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 71

and the Ecloga Basilicorum13 that the Serbliai were a family of jurists in 
Constantinople, we do not know whether the above references concern one 
person or two. 

A few years ago Ioannes Leontiades published a seal of Michael, 
patrikios, krites of the velum, of the hippodrome, Boleron, Strymon and 
Thessalonike, dated by the editor on the basis of typological characteristics 
to the middle of the 11th century14. This patrikios Michael, who is probably 
not the same person as the protospatharios (or protospatharioi) mentioned 
above, is yet another judge whose career took him from the courts of the 
imperial capital to those of the theme of Boleron, Strymon, Thessalonike.

Other judges appointed to this theme were the protospatharios, thesmo-
graphos and krites of the hippodrome Niketas, who is attested by a seal of 
the second quarter of the 11th century15, and the protospatharios, hypatos 
and krites of the hippodrome Basileios, attested by a seal that has been dated 
to the middle of that century16.

Another official who apparently served as judge of Boleron, Strymon 
and Thessalonike from 1047-1056 was the protospatharios and krites of the 
hippodrome Georgios Hexamilites, who is mentioned in documents preser-
ved in the archives of the Monastery of Iviron17.

θέματος περιδόξου (πρωτοσπα)θ(α)ρ(ίου) ἐπὶ τ̣(οῦ) Χρυ(σοτρι)κλ(ίνου) κυ(ροῦ) Μ(ι)
χα(ὴλ) τοῦ Σερβλίου (hereafter, Actes d’Iviron).

������� . Βλ. Ecloga Basilicorum Β.7.3.1 (251.38), which mentions the Serbliai in the 
plural; cf. L. Burgmann, Vier Richter des 12. Jahrhunderts, in:  XVI. Internationaler 
Byzantinistenkongress, Wien 4-9 October 1981, Akten II/2, JÖB 32/2 (1982) 369-372, and 
here 372 and n. 13; Idem, Rechtsprechung 924 and n. 77. Another member of this family, 
Petros Serblias, is also mentioned on 11th-century seals as magistros, vestes, krites of the 
velum, of the Peloponnese and Hellas; see Nesbitt – Oikonomides, Catalogue, v. 2, no. 8.26. 
See also v. 3, no. 39.16; cf. Schlumberger, Sigillographie, 270-271.

����. I. Leontiades, Μολυβδόβουλλα του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού Θεσσαλο
νίκης [Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται, 40], Thessalonike 2006, no. 17.

����. J.-Cl. Cheynet – C. Morrisson – W. Seibt, Les sceaux byzantins de la collection 
Henri Seyrig, Paris 1991, no. 197 (hereafter Cheynet – Morrisson – Seibt, Seyrig); see also: 
www.pbw.kcl.ac.uk (Boulloterion 538). Regarding thesmographos see Gkoutzioukostas, 
Απονομή δικαιοσύνης, 200-201.

����. Zacos, Seals, no. 964; cf. Kyriazopoulos, Θράκη, 209; cf. www.pbw.kcl.ac.uk 
(Boulloterion 1007).

����. Actes d’Iviron, no. 34.15, 27 and p. 94, no. 35.12, 35 (1062), no. 48.12 (1098-1103); cf. 
A.-K. Wassiliou, Die Familie Hexamilites. Ein Beitrag zur byzantinischen Prosopographie, 



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

72

The record of a dialysis procedure settling a dispute between 
Constantine Phasoulos and the Monastery of St Panteleimon Sphrentze of 
the Thessalonians concerning the ownership of a piece of land lying between 
their properties, which is dated August 1056, mentions the hypatos, krites 
of the velum, of the hippodrome, of Boleron, Strymon and Thessalonike 
Leon Thylakas18. The litigants in this case, however, opted to have the mat-
ter settled by arbitration before the judicial decision was published19. Leon, 
as hypatos, krites of the velum, Boleron, Strymon and Thessalonike, also 
signs an act (September 1056) removing the metochion of Melissourgion 
from the epitropoi of the monk Kontoleon and returning it to the lavra of 
Iviron. According to this document, Leon had been commissioned by the 
Empress Theodora (1055-1056) to settle this dispute20. 

Documents preserved in the archives of Athonite monasteries menti-
on another two persons who are thought to be the same Leon Thylakas21. 
The monastery of Iviron has a document issued by the patrikios, anthypa-
tos, krites of the velum, notarios of the emperor and anagrapheus of the 

Ελληνικά 52.2 (2002) 243-261 and here 248, no. 8, which mentions Georgios Hexamilites 
and his career. See also: www.pbw.kcl.ac.uk (Georgios 131).

���������������������������������������������������������������������������������. The name Thylakas is known as well from another document in the Monastery of 
Iviron; See Actes d’Iviron, no. 37.5-6 (1063).

����. Actes de Dionysiou, ed. N. Oikonomidès [Archives de l’Athos, IV], Paris 1968, 
no. 1.14-19: Ὑμεῖς δὲ πάλιν προετίνεται λέγειν ἀγορᾶς τρόπ(ω) ἔχειν ταῦτα ἀπὸ 
Λέοντος σπαθ(α)ρ(ο)κ(αν)δ(ι)δ(ά)τ(ου) τοῦ Φουσκούλου. Ὥστε καὶ εἰς Λέοντ(α) τὸν 
περίβλεπτον ὕπατ(ον), κριτ(ὴν) τοῦ βίλου τοῦ ἱπποδρ(όμου) Βολερ(οῦ), Στρυ(μόνος) 
καὶ Θε(σσαλονίκης) τὴν ἔγκλησιν μὲν ἐποιησάμην καὶ τὰ ἐκάτερα μέρει ἐδικάσθημεν, 
οὔπω δὲ ἀπηρτήσθη παραυτοῦ ἡ ὑπόθεσις. Καὶ γὰρ τινὲς τῶν ἐμμέσω ἡμῶν εὑρεθέντων 
φιλοθέων ἀνδρῶν καὶ τὰ πρὸς εἰρίνην βραβεύσαντες, ἐκρίναμεν τὰ ἑκάτερα μέρει πάντα 
ἐκποδῶν ἀποκροῦσαι τὰ ἀναμεταξὺ ἡμῶν προτινόμε(να) καὶ τὸ τῆς εἰρήνης ἀγαθὸν 
ἀσπάσασθαι. Cf. D. Papadatou, Η συμβιβαστική επίλυση ιδιωτικών διαφορών κατά 
τη μέση και ύστερη βυζαντινή εποχή [Forschungen zur Byzantinischen Rechtsgeschichte, 
Athener Reihe, 9], Athens – Komotine 1995, 34-35, 84, 120-121.

����. Actes d’Iviron, no. 31.47, 61, which is signed by Leon. With regard to the above case, 
see also Actes d’Iviron, no. 36 and 37; The document Actes d’Iviron, no. 31 is the same as 
that cited by Kyriakides, Βολερόν, 314, no. 3 and 351 no. 4 but with an error in the date; see 
Actes de Lavra, v. Ι, Des origines à 1204, ed. P. Lemerle – A. Guillou –  N. Svoronos, avec la 
collaboration de D. Papachryssanthou [Archives de l’Athos, V], Paris 1970, p. 221 (hereafter 
Actes de Lavra). 

����������������������������������������������������������. See also: www.pbw.kcl.ac.uk (Leon 119) and (Leon 120).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 73

West that has been dated by its editors to 105922. Similarly, a document 
in the Monastery of Esphigmenou (1078) refers to an isocodex drawn up 
by the dishypatos and judge of the velum Leon, who, according to the edi-
tors, served as judge of Boleron, Strymon and Thessalonike23 circa 106024. 
Another document, this one in the Great Lavra Monastery (1079)25, menti-
ons a praxis of the dishypatos, krites and anagrapheus of Boleron, Strymon 
and Thessalonike Leon from the third indiction before 1079, i.e. the year 
1064/526. As scholars have noted27, the identification of the above three per-
sons, that is, Leon Thylakas, Leon the patrikios and anagrapheus of the 

����. Actes d’Iviron, no. 32. See also p. 83 (comments) and no. 31 (comments on p. 75). 
23. Actes d’Esphigménou, ed. J. Lefort [Archives de l’Athos, VI], Paris 1973, no. 4.2-4: 

Ἀναθεωρηθ(ῆ)ναι διὰ τοπικ(ῆς) ἐρεύνης τὰ ἐν τ(ῶ) ἰσοκωδ(ίκω) ἐμφερόμ(ενα) ὅρια 
καὶ γ[νω]ρίσματα, τῶ κὰι ἐμφανιζομέ(νω) παρὰ τοῦ (μον)αχ(οῦ) Κλημ(εν)τ(ος) κὰι 
καθηγουμέ(νου) τ(ῆς) μον(ῆς) τοῦ Ἐσφιγμέ(νου) καὶ φαινομένω ἐκτεθεῖναι παρὰ τοῦ 
δισυπάτ(ου) κ(υρο)ῦ Λέοντο(ς) κριτ(οῦ) τ(οῦ) βήλ(ου) κὰι δικαστοῦ χρηματίσαντ(ος) 
τοῦ καθ’ ἡμᾶς τούτου θέ(ματος) (hereafter Actes d’Esphigménou). 

����. Actes d’Esphigménou, p. 51; It is more likely to have been written in 1064/65, as 
indicated by another document by the dishypatos Leon; See also the following note.

����. Actes de Lavra, no. 39.1 f.f.: Ἰωάννης βέστης βασιλ(ικ)ὸ(ς) νοτάριος τῶν 
οἰκει(ακῶν) στρατη(γὸς) καὶ ἀναγρα(φεὺς) Σμολέν(ων)  σὺν τῆ νέ(α) διοική(σει) 
Θεσσαλον(ίκης) (καὶ) Σερρῶν ὁ Καταφλῶρ(ον) κ(α)τὰ τὴν θείαν (καὶ) βα(σιλικὴν) 
πρ(όστα)ξ(ιν) τοῦ κραταιοῦ καὶ ἁγίου ἡμῶ(ν) βασιλ(έως) ἔρευναν ποιούμενο(ς) τῶν 
π(αρὰ) τ(ῶν) πρὸ ἡμῶ(ν) πρακτ(ό)ρ(ων) πράξεων, λέγω δὴ Ἰω(άννου) ἀσηκ(ρή)τ(ου) 
καὶ γεγονότ(ος) κριτ(οῦ) καὶ ἀναγρα(φέως) Βολερ(οῦ) Στρυμ(όνος) καὶ Θεσσαλον(ίκης), 
πρὸ(ς) δὲ καὶ Ἀνδρονί(κου) (πρωτο)(σπα)θ(αρίου) καὶ κριτοῦ χρημ(α)τίσαντ(ος) τῶν 
α̣ὐ̣τῶν θεμ(ά)τ(ων), καὶ μέχρι τοῦ δισυπ(ά)του Λέ(ον)τ(ος) ὡς κἀκείνου κατὰ τ(ὴν) 
παρελθοῦ(σαν) γ(ην) (ἰνδικτιῶνα) κριτοῦ καὶ ἀναγρα(φέως) χρηματίσαντο(ς), ἀκριβῶς 
καὶ ἡμεῖς τὰς τούτου πράξεις ἀναζητήσαντες πολυπραγμονήσαντές τε καὶ ἐπιμελῶς 
διελθόν(τες), ἀνεγραψάμ(ε)θ(α) καὶ τὸ μετόχ(ιον) τοῦ Σωτῆρο(ς) τ(ῆς) μο(νῆς) τοῦ 
Καλιούρ̣γ̣(ου) τὸ ἀπὸ τ(ῆς) ὑποτα(γῆς) τοῦ κ(ά)στρ(ου) Ἐρισοῦ, καὶ ἐτυπώσαμεν 
καὶ τὸ τούτου δημόσιον κατὰ τὸ δέον ἐπαυξή(σαντες) ἐπὶ τῶ(ν) πρώην δημοσι(ακῶν) 
τούτου [τελεσμάτων] καθὼς ὑποτέτακται. For the isocodex see F. Dölger, Beiträge zur 
Geschichte der byzantinischen Finanzverwaltung besonders des 10. und 11. Jahrhunderts 
[Byzantinisches Archiv, 9], Leipzig – Berlin 1927 (Hildesheim 1960), pp. 108-109.

����. Actes de Lavra, p. 221-222. According to the editors the document should be dated 
to 1049/1050. Cf. however Actes d’Iviron, p. 83, with the annotation that the act of the 
dishypatos, krites and anagrapheus of Boleron, Strymon and Thessalonike Leon should be 
dated to 1064/1065, the year that corresponds to the preceding third indiction, as noted in 
the document («κατὰ τ(ὴν) παρελθοῦ(σαν) γ(ην) (ἰνδικτιῶνα)»), and not 1049/1050.

����. Actes d’Iviron, p. 83.  



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

74

West, and Leon the dishypatos and anagrapheus, as one and the same raises 
problems relating to their titles and period of office in the particular region. 
However, it cannot be excluded that the dishypatos Leon and Leon Thylakas 
are perhaps one and the same person. If this is indeed the case, then one 
must assume that Leon served a second term as krites, and additionally as 
anagrapheus, in the same theme, following his promotion from hypatos to 
dishypatos. The alternative is that these are two different persons, in which 
case we have another instance of a judge of the velum being sent as judge to 
the theme of Boleron, Strymon and Thessalonike. As regards the patrikios 
and anagrapheus of the West, if we adopt the editors’ dating of the docu-
ment in which he is mentioned, i.e. 1059, then he cannot possibly be the 
same person as Leon Thylakas or Leon the dishypatos, since this presumes 
a demotion from patrikios to dishypatos28. 

A chrysobull of Nikephoros III Botaneiates concerning the Great Lavra 
Monastery (1081) mentions a Niketas as patrikios, krites of Boleron, Strymon 
and Thessalonike. Concretely, it refers to a document written by Niketas 
before February 1062 when, as doux of Thessalonike, Botaneiates rever-
sed the judge’s decision29. This Niketas may, as Ν. Oikonomides thinks30, 
perhaps be the same person as the patrikios, krites of the velum, judge of 
Boleron, Strymon and Thessalonike and king’s man mentioned on a seal, 
and if this is the case he must be added to the list of those who were sent to 
Thessalonike after having served in Constantinople31.

This document also suggests that the doux of Thessalonike sometimes 
heard disputes or ratified judicial decisions, like the one mentioned below, 

�����������������������������������������������������������������������������������. Moreover, the editors of the relevant documents note that the signature of the hypa-
tos Leon (Actes d’Iviron,  no. 31) is not the same as that of the patrikios Leon (Actes d’Iviron, 
no. 32).

����. Actes de Lavra, no. 41.31-38: Κἂν γὰρ τὸ γεγονὸ(ς) ἔγγραφον τῶ τοῖς μοναχοῖς 
ἀντιδικήσαντι Θεοδόρω τότε παρὰ τοῦ π(ατ)ρικίου Νικήτ(α) (καὶ) γεγονότο(ς) 
κριτοῦ Βολεροῦ Στρυμόνο(ς) (καὶ) Θεσσαλονίκ(ης) ἐπὶ τῆ πρὸς αὐτὸν παραδόσει ἐπὶ 
νομῇ τῶν ἐπεγνωκότων δεσπότας τοὺς μοναχοὺς τοπίων παρὰ τοῦ Θεοδώρου ποτὲ ἢ 
τοῦ μέρους αὐτοῦ ἐμφανίζηται, εἰς οὐδὲν παρὰ πᾶσι κριταῖς λογισθήσεται τῶ παρόντι 
χρυσοβούλλω ΛΟΓΩ τ(ῆς) εὐσεβοῦς ἡμῶν βασιλείας τὰ νῶτα κλίνον (καὶ) πᾶσαν σχολὴν 
κατακρινόμενον καὶ ἀσθένειαν. 

����. Nesbitt – Oikonomides, Catalogue, vol. 1, no. 18.26. See also Cheynet – Morrisson – 
Seibt, Seyrig, no. 197; cf.www.pbw.kcl.ac.uk (Boulloterion 254) and (Niketas 122).

�������. See Gkoutzioukostas, Απονομή δικαιοσύνης, 203 n. 917.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 75

which is co-signed by Botaneiates and the judge of the theme Nikolaos 
Serblias. In any case, the participation of the doux in court proceedings is 
an indication both of the fluidity prevailing in the administration of justice 
as regards the persons of the court officials and of the fact that from the 
middle of the 11th century on the doux performed military as well as civil 
functions32.

The Monastery of Iviron possesses a judicial decision signed by Nikolaos 
Serblias (August 1062) as hypatos, krites of the hippodrome, krites of the 
velum, krites of Boleron, Strymon and Thessalonike, and also the related 
report drawn up by the a secretis Petros33. Nikolaos Serblias also appears 
as krites of the hippodrome and krites of the velum on a seal published by 
V. Laurent, which has been dated to the middle of the 11th century34. Taken 
together, these two sources confirm that this judge’s career took him from 
the courts of the imperial capital to those of the theme.

Another judge who was transferred from Constantinople to the theme 
of Boleron, Strymon, and Thessalonike was the protovestarches and krites 
of the velum Christophoros L…, who is recorded in a document preserved in 
the archives of the Monastery of Esphigmenou (1078)35. 

Judges of the theme, however, were not the only magistrates who heard 
cases in the courts of Thessalonike. The highest court in the Empire was the 
Imperial Court, and all citizens had the right to petition it for the settlement 
of a case or to hear an appeal. The emperor usually appointed imperial 
commissioners to hear cases, and then signed their decisions. An example 
of this is enshrined in a chrysobullos logos of Alexios I Komnenos (1084), 
according to which the emperor had mandated the protoanthypatos and 
krites of the hippodrome Michael Rhodios to investigate a dispute between 

������������. See also Gregoriou-Ioannidou, Παρακμή, 81.
����. Actes d’Iviron, no. 34.33, no. 35.39-40, 51; cf. Kyriakides, Βολερόν, 315, no. 6; 

Kyriazopoulos, Θράκη, 211; cf. www.pbw.kcl.ac.uk (Nikolaos 115).
����. V. Laurent, Le corpus des sceaux de l’empire byzantin, v. 2: L’administration cen-

trale, Paris 1981, no. 842.
����. Actes d’Esphigménou, no. 4.1-2: Κατὰ τὸν Μάρτι(ον) μῆνα τ(ῆς) ἐνισταμέ(νης) 

πρώτ(ης) ινδ(ικτιῶνος) τοῦ ͵ ϛφπ[ϛʹ] ἐτους παρεκβόλι(ον) ἐνεχειρίσθ(η) ἐμὸι [Ν]ικολάω 
(πρωτο)σπαθ̣(αρίω) καὶ ἀν(θρώπ)ω τοῦ λαμπροτάτου (πρωτο)βε[σ]τάρχου κριτοῦ τοῦ̣ 
β̣ή̣λ̣(ο̣υ̣) [Βολεροῦ Στρυ]μον(ος) κ[αὶ] Θε̣σ̣σ̣[αλονί]κ(ης) κ(υρο)ῦ Χριστοφόρου τοῦ 
Λ[....]δ(  ) πε(ρι)ἔχων αὐταῖς λέξεσιν οὕτ(ως). Cf. Kyriazopoulos, Θράκη, 212; see also 
www.pbw.kcl.ac.uk (Christophoros 110).



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

76

the Great Lavra Monastery and the emperor’s brother, the pansebastos pro-
tosebastos Adrianos. The judge of the hippodrome wrote a parasemeiosis, 
that is, a synopsis of his decision, and the monks then asked the emperor 
to ratify this decision with a chrysobullos logos to secure their rights, which 
he did36. 

The case of Michael Rhodios is particularly interesting, because he is 
mentioned in other contemporary documents as krites of Boleron, Strymon 
and Thessalonike. Specifically, he is cited in a chrysobull of Alexios I 
Komnenos of July 1104 as having been ordered by the emperor to sett-
le a land dispute37. It is thus clear that after having served as a judge in 
Constantinople Michael Rhodios was later transferred to Thessalonike. The 
information contained in the Athonite documents sheds light on his career 

����. Actes de Lavra, no. 46 (1084); F. Dölger – P. Wirth, Regesten der Kaiserurkunden 
des oströmischen Reiches von 565-1453. 2. Teil (1025-1204) zweite, erweiterte und ver-
besserte Auflage, Μünchen 1995, no. 1118 [1154] (hereafter Dölger – Wirth, Regesten); cf. 
Gkoutzioukostas, Απονομή δικαιοσύνης, 156-157; see also Actes de Lavra, no. 47.1 (1085); 
cf. Kyriazopoulos, Θράκη, 214.

37. Actes de Lavra, no. 56.34 f.f. (1104): ...(Καὶ) εἴδη(σις) μὲν τούτ(ων) ἐδ(ό)θ(η)
τῆ βασιλ(εία) μου διὰ τοῦ γεγονότο(ς) πρακτ(ικοῦ) π(αρὰ) τοῦ ἀναγραφ(έως), ὡς 
εἴρητ(αι), πρό(σ)τα(ξις) δὲ ταύτ(ης) πρὸ(ς) τ(ὸν) (πρό)εδρ(ον) (καὶ) τηνικ(αῦ)τ(α)
κριτ(ὴν) Βολερ(οῦ) Στρυμ(όνος) καὶ [Θεσσ]αλον(ίκης) κ(α)τεπέμφθη τ(ὸν) Ῥόδ(ιον), 
ἀνὰ χεῖρ(ας) λαβ(εῖν) [αὐ]τ(ὸν) διοριζ[ομέ]ν(η) [τὸ] π(αρὰ) τοῦ κουροπα(λά)τ(ου)
Κων(σταν)τ(ί)ν(ου) γεγονὸ(ς) πρακτ(ικὸν) κἀκεῖθ(εν) διαγνόν(τα) τά τε π(αρὰ) τ(ῆς)
βασιλ(είας) μου προορισθέντ(α) (καὶ) τὰ π(αρὰ) τούτου [πραχθέν]τ(α)...Καὶ ἐπὶ μὲν τῆ 
ἀνταλλα(γῆ) ταῦτ(α) ποιῆσαι ἡ βασιλ(εία) μου τότε τῶ Ῥοδ(ίω) παρεκελεύσατ(ο)...Κ(α)
τὰ τὴν π(ερί)λ(ηψιν) οὖν τ(ῆς) τοιαύτ(ης) προ(σ)τά(ξεως) παραδέδωκε πρὸ(ς) τὸ 
τ(ῆς) μον(ῆς) μέρο(ς) ὁ πρόεδρ(ος) (καὶ) κριτ(ὴς) Βολερ(οῦ) Στρυμ(ό)ν(ος) (καὶ) 
Θεσσαλον(ίκης) ὁ Ῥόδ(ιος) δι’ ἐνερ(γείας) Λέοντ(ος) μα̣γίστρ(ου) τοῦ Ἠνδρειωμ(έ)
ν(ου) τό τε ὅλ(ον) προ(ά)στ(ειον) τὴν Ἀσμαλ(οῦ) μοδ(ίων) εὑρεθ(ὲν) τετρακισχιλ(ίων) 
ἐννε̣α̣κοσί(ων) ὀγδοηκοντ(α)δύο ἥμισυ... Cf. Lemerle, Philippes, 164-165, who notes that 
Michael Rhodios was a krites of the above themes prior to 1104; Dölger – Wirth, Regesten,  
no. 1220e, who date the emperor’s prostaxis to shortly before 1104. A Rhodios, possibly 
Michael, is also mentioned in a record of proceedings of the krites and notarios Gregoras 
Xerites; see Actes de Lavra, no. 47.1 (1085); cf. Kyriazopoulos, Θράκη, 214-215, while a seal 
mentions the exisotes of Athens Michael Rhodios (11th/12th c.); see Nesbitt – Oikonomides, 
Catalogue, v. 2, no. 9.2; The editors of the Lavra documents raise the question as to whether 
Michael Rhodios is the same person as the Michael who was pansebastos sebastos and 
logothetes of the sekreta; see Actes de Lavra, p. 291 (comments), no. 58.24, 42-43, 47 (1109) 
(comments p. 302); cf. www.pbw.kcl.ac.uk (Michael 252) and (Michael 254).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 77

and thus confirms that those mentioned, chiefly on seals, as judges of the 
velum and judges of the hippodrome and also as judges of a theme were 
transferred for a time from the courts of Constantinople to a provincial 
centre with the higher rank of judge of a theme; as we have already seen, the 
judges of the velum and the judges of the hippodrome were inferior judges, 
whereas the judges of the themes ranked as archons.

An imperial horismos from the Palaiologan era preserved in the ar-
chives of the Monastery of Zographou concerning a dispute between that 
foundation and the Monastery of Karakalou over the Lontzian proasteion 
in the region of Strymon refers to earlier documents relating to a series of 
disputes and examinations in which two of the judges were the sebasto-
phoros38, judge of the hippodrome and logariastes of the estates of the de-
spoina (probably of Anna Dalassene39) Basileios and the megalepiphanesta-
tos kouropalates, krites of the velum, praitor and apographeus of Boleron, 
Strymon and Thessalonike Euthymios40. There can be no doubt, however, 
that the excerpts of the documents contained in the imperial horismos date

�������������������������������. For the honorific title of sebastophoros see R. Guilland, Études sur l’histoire admi-
nistrative de l’empire byzantin, Le Sébastophore: Ὁ σεβαστοφόρος, REB 21 (1963) 199-207 
[=Idem, Titres et fonctions de l’Empire byzantin, Variorum Reprints, London 1976, XVI]. Cf. 
ODB, v. 3, entry Sebastophoros (A. Kazhdan). 

�����������������������������������������������������������������������������������. Alexios I Komnenos granted his mother with extended administrative powers (see 
Dölger – Wirth, Regesten, no. 1073) and she issued various documents. See Dölger – Wirth, 
Regesten, nos 1083, 1137, 1137a, 1138, 1139, 1147, 1148, 1151, 1277 with the relevant refe-
rences.

����. Actes de Zographou, ed. W. Regel – E. Kurtz – B. Korablev, VV 13 (1907), 
Παράρτημα No. 1, no. 35.56-59 (1342?): προστάξει δὲ δεσποινικῇ ἐτηρήθη ἡ τοιαύτη 
ὑπόθεσις τοπικῶς παρὰ Βασιλείου Σεβαστοφόρου κριτοῦ ἐπὶ τοῦ ἱπποδρόμου καὶ 
λογαριαστοῦ τῶν κτημάτων τῆς δεσποίνης ἐκείνης πρότερον, 35.94-100: περὶ ἧς καὶ 
αὖθις ἁψιμαχίαι οὐκ ὀλίγαι καὶ ἀγωγαὶ προέβησαν μέσον αὐτῶν, εἶθ’ οὕτως καὶ δι’ 
ὅρκου ἀποκατάστασις· ἔχει δὲ ἡ ἀποκατάστασις τῆς τοιαύτης ὁρκωμοσίας, τῆς παρὰ 
Μιχαὴλ βέστου τοῦ Σπανοπούλου γεγονυίας, ἐξ ἐπιτροπῆς πεποιηκότος ταύτην τοῦ 
μεγαλεπιφανεστάτου κουροπαλάτου καὶ τῇ [κριτοῦ, according to F. Dölger] τοῦ βήλου 
πραίτορος καὶ ἀπογραφέως Βολεροῦ, Στρύμμονος καὶ Θεσσαλονίκης κυροῦ Εὐθυμίου. 
Cf. F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von von 565-1453. 4. 
Teil (1282-1341), Μünchen 1960, no. 2612, who thinks that the imperial horismos should 
be dated to the reign of Michael VIII Palaiologos, or even earlier; Cf. Kyriakides, Βολερόν, 
329-331;  Kyriazopoulos, Θράκη, 213; Gkoutzioukostas, Απονομή δικαιοσύνης, 179-180.



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

78

from the late 11th century and concern earlier disputes and contemporary 
attempts to settle them; this is further confirmed by the fact that Euthymios 
is cited as protokouropalates, krites of the velum, praitor and anagrapheus in 
a document of 1095 preserved in the Monastery of Esphigmenou41. 

The evidence relating to the krites Euthymios suggests that it may be 
necessary to revise to some extent the assumption, based on the sources and 
especially on the seals, that the term praitor was used, unlike that of krites, 
for a person whose career was not that of a jurist42. The case of Euthymios 
shows that the titles of praitor and krites do not indicate a difference in 
the legal training of their bearers43, since, like him, praitors could also have 
previously followed a judicial career and have acquired legal experience 
as judges of the hippodrome or of velum. Nor is this the only such case: 
other praitors of themes had also served as judges of the velum, as witness 
the praitor of Antioch Ioannes Katotikos (second or third quarter of the 
11th century)44, the praitor of Armeniakon Basileios (11th c.)45, the praitor

����. Actes d’Esphigménou, no. 5.1-4, no. 34 (1095): Εὐθύμιος (πρωτο)κουροπ(α)λ(ά)
τ(ης) πραίτ(ω)ρ καὶ ἀναγρα(φεὺς) Βο(λε)ρ(οῦ) Στρυμ(ό)ν(ος)  καὶ Θεσσαλονί(κης), 
κ(α)τὰ θείαν καὶ βασιλικὴν πρόστα(ξ)(ιν) διερευνώμενο(ς) τὰς πράξεις τῶν πρὸ 
ἡμῶν γεγονότ(ων) ἀναγραφέων τῶν αὐτῶν θεμάτ(ων), ἤγουν τοῦ τε μαγίστρου 
Νι(κή)τ(α) τοῦ Ξιφιλίνου καὶ τοῦ μοναχοῦ κυροῦ Γρηγορίου καὶ ὑπερτ(ί)μ(ου) 
τοῦ Ξηροῦ, καὶ ἐφ’ οἷς δέον ταύτας ἐπανορθούμενο(ς)...ἘΥΘΥΜ(ΙΟΣ) ΠΡΟΝΟΙΑ 
Θ(ΕΟ)Υ ΠΡΩΤΟΚΟΥΡΟΠΑΛΑΤ(ΗΣ) ΚΡΙΤ(ΗΣ) ΤΟΥ ΒΗΛ(ΟΥ) ΠΡΑΙΤ(Ω)Ρ 
(ΚΑΙ) ἈΝΑΓΡΑ(ΦΕΥΣ). Cf. Kyriazopoulos, Θράκη, 213; Gkoutzioukostas, Απονομή 
δικαιοσύνης 179-180; cf. www.pbw.kcl.ac.uk (Euthymios 113).

����. N. Oikonomidès, L’évolution de l’organisation administrative de l’empire byzantin 
au XIe siècle (1025-1118), TM 6 (1976) 125-152 [=Idem, Byzantium from the Ninth Century 
to the Fourth Crusade. Studies, Texts, Monuments, Variorum Collected Studies Series CS369, 
Hampshire – Brookfield 1992, X], 148. 

�������������� . The terms krites and praitor are considered to be synonymous. See H. Glykatzi-
Ahrweiler, Recherches sur l’administration de l’empire byzantin aux IXe -XIe siècles, BCH 84 
(1960) 1-109 [=H. Ahrweiler, Études sur les structures administratives et sociales de Byzance, 
Variorum Reprints, London 1971, VIII], 75-76; Gregoriou-Ioannidou, Παρακμή, 83; Aik. 
Christophilopoulou, Βυζαντινὴ Ἱστορία, v. II.1 (610-867), Thessalonike 21998, 310. 

����. Cheynet – Morrisson – Seibt, Seyrig, no. 163.
����. Zacos, Seals, no. 967.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 79

of Boukellarion Constantine Promoundenos (11th c.)46, and the praitor of 
Macedonia and Adrianople Niketas (950-1050)47. 

The prosopographical material yielded by seals and documents (11th 

c.) thus leads us to the conclusion that several of the judges who were ap-
pointed to serve in Thessalonike came from Constantinople, where they had 
acquired both legal training and judicial experience. The administration of 
justice in the district of Thessalonike, as in other provinces, was organised 
on two levels, one on which cases were heard by the judge of the theme, and 
one on which they were heard by a judge from the capital who was sent out 
as a commissioned judge by the emperor or the central administration48. 
It should also be noted that the decisions handed down by the judge of the 
theme could be appealed in the courts of Constantinople49.

����. Ε. McGeer – J. Nesbitt – N. Oikonomides (†), Catalogue of Byzantine Seals at 
Dumbarton Oaks and in the Fogg Museum of Art, v. 4, Washington DC 2001, no. 1.19. Cf. 
Α.-Κ. Wassiliou – W. Seibt, Die byzantinischen Bleisiegel in Österreich, 2. Teil: Zentral- und 
Provinzialverwaltung [Österreichische Akademie der Wissenschaften. Veröffentlichungen der 
Kommission für Byzantinistik II/2], Wien 2004, 178 no. 228 (hereafter Wassiliou – Seibt, 
Bleisiegel).

47. Nesbitt – Oikonomides, Catalogue, v.1, no. 44.8; cf. Wassiliou – Seibt, Bleisiegel, 
213 no. 398.

�������������������������������������. Another person who had served as judge of the hippodrome and taken part in a 
court hearing as a commissioner sent from Constantinople to the region of Strymon for 
that purpose was Ioannes Melidones, protovestes, krites of the hippodrome and megas oiko-
nomos of the sekreton of the Oikoproasteion, who was also man of the caesar Nikephoros 
Melissenos, the husband of the emperor’s sister. In 1085 Melidones was commissioned by 
Nikephoros, together with the magistros and vestarches Stephanos Chrysodaktylos, to settle 
a property dispute between the Diocese of Ezebos and the Monastery of Iviron. See Actes 
d’Iviron, no. 43.6 f.f. and the editors’ comments, p. 144. See also no. 52.323 (1104), which 
contains a reference to certain property that belonged to the proedros John Melidones. This 
Ioannes Melidones may well be the same person as the protokouropalates and krites of the 
same name who is recorded in a document in the Monastery of Docheiareiou as being a 
member of the court that heard a case in 1112. See Actes de Docheiariou, ed. N. Oikonomidès 
[Archives de l’Athos, III], Paris 1984, no. 3.13; cf. www.pbw.kcl.ac.uk (Ioannes 182) and 
(Ioannes 229).

����. Gkoutzioukostas,  Απονομή δικαιοσύνης, 292.



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

80

Table of judges of the velum and judges of the hippodrome in 
Thessalonike (11th c.)

Name Honorific Titles - 
Dignities

Primary Sources Date

1. Ioannes protospatharios, 
krites of the hip-
podrome and of 

Thessalonike

Schlumberger,
Sigillographie, no. 

3, p. 103

(before the 
second fifth 

of the 
11th c.)

2. Michael
     ↓

protospatharios, 
mystographos, kri-
tes of the hippodro-

me, of Boleron, 
Strymon and 
Thessalonike 

Zacos, Seals, no. 
594; Nesbitt – 
Oikonomides,

Catalogue 1, no. 
18.25

(11th c.)

According to 
J. Nesbitt-Ν.
Οikonomides
          ↓
=Michael 
Serblias

protospatharios, 
epi tou chrysotrikli-
nou and krites of 
Boleron, Strymon 
and Thessalonike

Actes d’Iviron, no. 
34.7 (1062)

(circa 1029)

3. Niketas protospatharios, 
thesmographos, kri-
tes of the hippodro-

me, of Boleron, 
Stymon and 
Thessalonike 

Cheynet – 
Morrisson – Seibt, 

Seyrig, no. 197

(circa 
second 

fourth of the 
11th c.)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 81

4. Michael patrikios, krites 
of the velon, of 
hippodrome, of 

Boleron, Strymon 
and Thessalonike

Leontiades,
Μολυβδόβουλλα, 

no. 17

(middle of 
the 11th c.)

5. Basileios protospatharios, 
hypatos, and krites 
of the hippodrome

Zacos, Seals, no. 4 (middle of 
the 11th c.)

6. Georgios
Hexamilites

protospatharios, 
krites of the hip-
podrome and of 

Boleron, Strymon 
and Thessalonike 

protospatha-
rios of the 

Chrysotriklinon, 
krites of the hip-
podrome, basili-
kos notarios of 
the ephoros and 

krites of Boleron, 
Strymon and 
Thessalonike 

Actes d’Iviron, no. 
34.15, 27 (1062)

Actes d’Iviron, 
no. 35.12, 15, 35 

(1062)

Actes d’Iviron, no.
48.12 (1098-1103)

(between
1047 and 

1056)

7. Leon Thylakas

        ↓

hypatos, krites of 
the velum, of the 
hippodrome, of 
Boleron, Strymon 
and Thessalonike

Actes de 
Dionysiou, no. 

1.15-16

Actes d’Iviron, no. 
31.47, 61 (1056), 

37.6 (1063)

(August 
1056)

(September 
1056)



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

82

same or diff-
erent person 
from
Leon dishypa-
tos
     ↓

dishypatos, krites 
of the velum and 
judge of Boleron, 

Strymon and  
Thessalonike

dishypatos, kri-
tes and anagra-

pheus of Boleron, 
Strymon and 
Thessalonike

Actes 
d’Esphigménou, 
no. 4.4 (1078)

Actes de Lavra, 
no. 39.3 (1079)

(probably
1064-1065)

Leon patrikios 
is rather a
different per-
son

patrikios, anthypa-
tos, krites of the 

velon, notarios of 
the emperor and 

anagrapeus of the 
West

Actes d’Iviron, no. 
32.41

(1059)

8. Niketas

     ↓

patrikios, krites of 
Boleron, Strymon 
and Thessalonike

Actes de Lavra, no. 
41.32-33 (1081)

(before 
February of 

1062)

(probably)
=Νικήτας

patrikios, krites 
of the velum, of 

Boleron, Strymon 
and Thessalonike 
and man of the 

emperor

Nesbitt – 
Oikonomides, 

Catalogue 1, no. 
18.26

9. Nikolaos
Serblias

krites of the hip-
podrome and of 

velum

Laurent,
Corpus, no. 842

(middle of 
the 11th c.)

hypatos, krites of 
the hippodrome, 
of the velum, of 

Boleron, Strymon, 
and Thessalonike 

Actes d’Iviron, no.
34.33 and no. 

35.1-2, 39-40, 51

(August 
1062)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 67-84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 83

10. Christophoros 
L...

Protovestarches, 
krites of the 

velum, of Boleron, 
Strymon and 
Thessalonike

Actes 
d’Esphigménou, 

no. 4.1-2

(1078)

11. Michael 
Rhodios

protoanthypatos, 
krites of the hip-

podrome

proedros and kri-
tes of Boleron, 
Strymon and 
Thessalonike

Actes de Lavra, 
no. 46.37

Actes de Lavra, no. 
56.35, 46 (1104)

(1084)

(before July 
1104)

12. Euthymios kouropalates, kri-
tes of the velum, 

praitor and apogra-
pheus of Boleron, 

Strymon and 
Thessalonike

protokouropalates, 
krites of the 

velum, praitor and 
anagrapheus of 

Boleron, Strymon 
and Thessalonike

Actes de 
Zographou, no. 

35.98-100 (1342?)

Actes 
d’Esphigménou, 

no. 5.1-4, 34

(1095)



Andreas Gkoutzioukostas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 67-84

84

Judges of the Velum and Judges of the Hippodrome 
in Thessalonike (11th c.)

The present study focuses on judicial officers coming from Constantino-
ple to Thessalonike in the 11th century. The judge of the theme of Thessalo-
nike was in charge of trying cases in the region. From the second fifth of the 
11th century, however, his jurisdiction was extended to the greater financial 
and judicial unit of Boleron, Strymon and Thessalonike as well. Lead seals 
and documents from the archives of the monasteries of Athos prove that 
many of the krites of Boleron, Strymon and Thessalonike had been previ-
ously krites of the velum and judges of the hippodrome who performed their 
duties in the capital and belonged to the ranks of the “small judges”. These 
judicial officers tried cases that were referred to them, while they could also 
function as assessors of the “great” or superior judges of Constantinople, i.e. 
the droungarios of the vigla, the dikaiodotes, the protoasecretis, the eparchos 
of the city, the koiaistor and the epi ton kriseon. The latter could delegate 
the authority to try cases to the “small” or inferior judges. Consequently, the 
judges of the velum and the judges of the hippodrome could also be sent from 
Constantinople to the themes by the emperor or other officials, in order 
to examine some cases and then return to the capital. This is confirmed 
by the primary sources, which mention for example the case of judge of 
the hippodrome Michael Rhodios, who was sent by Alexios I Komnenos in 
1084 from Constantinople to the region of Thessalonike, in order to exami-
ne a dispute between the Lavra monastery and the brother of the emperor, 
Adrianos. Some years later Michael Rhodios was sent again to try cases in 
Thessalonike, but this time as krites of Boleron, Strymon and Thessalonike. 
Consequently, apart from the judge of Boleron, Strymon and Thessalonike, 
other judges delegated by the emperor or by high officers could also exami-
ne cases there, as happened in other themes. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Ioannis Stouraitis

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos?*

The Byzantine perception of civil war (emphylios polemos), as well 
as of war against other Christian peoples, is part of the wider issue of 
Byzantine war ideology. In the course of recent research on this subject1, 
I noticed that some Byzantine authors after the ninth century define or 
present Byzantine wars fought against other Christian peoples as emphylios 
polemos. The central role of Christian religion and Christian identity in 
the Byzantine perception of war against all foreign enemies motivated me 
to undertake a separate study of the perception of Byzantine emphylios 
polemos2, focusing on the question of ideological and political similarities 
or differences between Byzantine civil war and wars fought between the 

* The current research was concluded within the framework of the research project 
“Holy war? Byzantine ideas and concepts of war and peace in the period from the late 11th 
to early 13th century” (Project Nr. 21096), supported by the Austrian Science Fund (FWF). 
For their useful observations I would like to thank Prof. Johannes Koder (Vienna) and Dr. 
Doretta Papadopoulou (Athens). For the translation of the Greek citations I use the English 
translation of the edition, when it exists, or other published translations, making occasion-
ally some changes of terms (for example, I use homogenously the modern term “civil war” 
as a translation for the term emphylios polemos). Unless otherwise cited, all translations are 
my own.

1. I. Stouraitis, Krieg und Frieden in der politischen und ideologischen Wahrnehmung 
in Byzanz (7. – 11. Jahrhundert) [Byzantinische Geschichtsschreiber, Ergänzungsband 5], 
Wien 2009.

2. Within the framework of this study, an additional paper on the ideological legitimiza-
tion and justification of civil war by the Byzantines is forthcoming: I. Stouraitis, Bürgerkrieg 
in ideologischer Wahrnehmung durch die Byzantiner: Die Frage der Legitimierung und 
Rechtfertigung, JÖB 60 (2010) 149-172.

Επιμέλεια έκδοσης: Χρηστος Μακρυπουλιασ, Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

86

Byzantines and other Christian peoples3. The main goal of this study is 
to further clarify the role played by religious identity in the Byzantines’ 
perception of the enemy when at war.  

1. Byzantine understanding of the term emphylios polemos

First, an overview of the term’s employment in Byzantine sources of the 
period under investigation is necessary in order to clarify the Byzantines’ 
understanding of the term emphylios polemos, which modern historians 
usually translate as “civil war”4. W. Treadgold has suggested “as a working 
definition of Byzantine civil war an armed conflict in which a significant 
number of Byzantine soldiers fought on both sides with a significant number 
of casualties”5. That definition seems to me to be a reasonable one and 
applicable as a description of most of the internal military conflicts in 

3. This study is chronologically limited to the Middle Byzantine period (seventh to 
twelfth century) and focuses particularly on the time from the late ninth to the early twelfth 
century, in which the ideological concept of civil war against other Christians is evident 
in the Byzantine sources. The chronological limit of the seventh century is justified on the 
one hand by the geopolitical and cultural transformation of the East Roman Empire, which 
was characterized by the reduction of its territory, its “Hellenization” and the establishment 
of a religious “orthodoxy” in the remaining territories; on the other, by the at least formal 
Christianization of most peoples in Roman territories that was concluded between the sev-
enth and tenth centuries. In respect to this last question, an examination of the sources 
from the sixth century for a possible employment of the term emphylios polemos in regard 
to wars against the Christianized Franks did not provide any evidence. On the political and 
military dimension of the phenomenon of armed conflicts inside Byzantine society in the pe-
riod under consideration, see J.-Cl. Cheynet, Pouvoir et contestations à Byzance (963-1210) 
[Byzantina Sorbonensia 9], Paris 1990; W. E. Kaegi, Byzantine Military Unrest 471-843. 
An Interpretation, Amsterdam 1981; F. Winkelmann, Studien zur herrschenden Klasse von 
Byzanz [BBA Bd. 54], München 1987, 33-94; K. A. Bourdara, Καθοσίωσις καὶ Τυραννὶς 
κατὰ τοὺς Μέσους Βυζαντινοὺς Χρόνους. Μακεδονικὴ Δυναστεία (867-1056), Athens-
Komoteni 1981, 35-128.

4. The modern term “civil war” has a specific meaning that does not fully correspond 
with the meaning of the Byzantine term emphylios polemos. However, it is conceptually the 
nearest term to emphylios polemos and therefore it will be used in this study when referring 
to Byzantine internal conflicts.   

5. W. Treadgold, Byzantium, the Reluctant Warrior, in: Noble Ideals and Bloody 
Realities. Warfare in the Middle Ages, ed. N. Christie – M. Yazigi, Leiden-Boston 2006, 
224.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 87

Byzantium; however, as it is an extrapolation from a present-day point of 
view, it does not correspond with the broader Byzantine perception of the 
term emphylios polemos. In regard to this argument, let us mention two 
examples which show that the presence of Byzantine soldiers on both sides 
was not necessary to the Byzantines in order to define, i.e. perceive, an 
internal conflict as a civil war. Sources that document the Nika revolt (532) 
during the reign of Justinian I report on a civil war between the people of 
the demoi and the Emperor’s barbarian guard: …civil wars were troubling the 
city… hate had grown by the demoi against the emperor and the empress, for 
the reasons already mentioned, so that both parties, Benetoi and Prasinoi – 
although traditionally opposed – came to an agreement and started a revolt. 
The emperor tried to stop the revolt by sending against them a division of 
barbarians, the so called Ailouroi6. Nicetas Choniates reports on a conflict 
between the Byzantine army and the Venetians, who were allies of Manuel I 
Comnenos during the Byzantine expedition against the Normans in Corfu 
(1149); the author defines a possible escalation of that conflict as civil war: 
The emperor had any right to punish the barbarians immediately, but he 
was afraid that a civil war could break out that would make the unrest even 
bigger. For that reason, he sent some of his own kin to the Venetians and 
assured them that their unlawful deeds against him as well as their hostile 
action against the Romans would stay unpunished7. 

In both cases, the authors define the conflict as an emphylios polemos 
(civil war), although Byzantine soldiers were not fighting on both sides. 
Moreover, the way in which the term emphylios polemos is used by the 
Byzantine authors reveals a Byzantine perception of the phenomenon that 
goes beyond the framework of political and military organization. The term 

6. … τὴν δὲ πόλιν κατέτρυχον ἐμφύλιοι πόλεμοι, …μίσους γὰρ ἐμφύντος τοῖς δήμοις 
κατὰ τοῦ αὐτοκράτορος καὶ τῆς βασιλίσσης δι’ ἅπερ εἴρηται, ὡμονόησαν ἄμφω τὰ μέρη, 
τό τε Βένετον καὶ τὸ Πράσινον, καίτοι ἀεὶ ἀλλήλοις ἐναντιούμενα, καὶ στάσεως ἤρξαντο. 
ὁ δέ γε κρατῶν μοῖράν τινα βαρβάρων τῶν καλουμένων Αἰλούρων αὐτοῖς ἐπαφεὶς στῆσαι 
τὴν στάσιν οὕτως ἐπικεχείρηκεν, Ioannis Zonarae epitomae historiarum libri xviii, vol. 3, 
ed. T. Büttner-Wobst [CSHB], Bonn 1897, 153.4-12.

7. Ἀλλ’ εἶχε μὲν ἀξίαν ἐπιθεῖναι δίκην τοῖς βαρβάροις ἐκ τοῦ παραυτίκα ὁ βασιλεύς, 
δείσας δέ, μὴ ἐμφυλίου κινηθέντος πολέμου εἰς πλεῖον προχωρήσῃ τὰ ἄτοπα, πέμψας τῶν 
ἐξ οἰκείου γένους τινὰς ἀμνηστίαν δίδωσι τοῖς Βενετίκοις ὧν τε εἰς αὐτὸν ἠνομήκασι καὶ 
ὧν εἰς Ῥωμαίους ὡς δυσμενεῖς ἐκακούργησαν, Nicetae Choniatae historia, ed. J.-L. van 
Dieten [CFHB 11.1], Berlin 1975, 86.25-87.1.



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

88

is used sometimes metaphorically, as for example in one of the letters of 
Theodorus Studites when he uses the phrase “the civil war of the flesh”8 to 
define the mental struggle between body and spirit. The monk Philagathus 
(twelfth century) uses it to define the slaughtering of the newborns by King 
Herod 9. Aside from these examples, authors employ the term mainly to define 
the war inside an ethnos (“nation”)10. For instance, Theophylactus Simocatta 
refers to the civil war among the Medoi (Persians)11 and later reports that a 
civil war broke out among the Turks12. Theophanes Confessor speaks of the 
civil war inside the “nation” of the Arabs: …but his brother, Abdelas, as well 
as his father’s army revolted against him in that same country of Chorasan 
and caused a civil war among their nation13. Constantine VII reports that 
the so called Goths, situated beyond the Danube, started a civil war among 

8. Theodori Studitae Epistulae, ed. G. Fatouros, vol. 1-2 [CFHB 31], Berlin 1992, 
406.42-3. Cf. Gregorius Nyssenus, Orationes viii de beatitudinibus, PG 44, Paris 1857-1866, 
1289.40-47. 

9. Philagathus Homiliae, in: G. Rossi Taibbi, Filagato da Cerami Omelie per i vangeli 
domenicali e le feste di tutto l’anno [Istituto Siciliano di Studi Bizantini e Neoellenici. Testi e 
Monumenti 11], Palermo 1969, 24.12.3-5.

10. In Byzantine sources, the term ethnos (“nation”=people) is often used identifiably in 
connection with the terms phyle (tribe/race) and genos (kin); it is used to define a group of 
people of common origin, i.e. common characteristics without presupposing political struc-
tures: see D. Papadopoulou, Συλλογική ταυτότητα και αυτογνωσία στο Βυζάντιο. Συμβολή 
στον προσδιορισμό της αυτοαντίληψης των Βυζαντινών μέσα από την λόγια γραμματεία 
τους (11ος αιώνας - αρχές 13ου αιώνα), unpublished dissertation, Ionian University Corfu 
2008, 225-307 (particularly 302-37). The word emphylios originates from the word phylon 
which according to Stephanus Byzantius means the same as the word ethnos: phylon (race) 
is the ethnos (nation), which originates from phyle (tribe/race) or of which phyle originates. 
Compounded becomes emphylos and emphylios (in the same race/tribe)…, Stephani Byzantii, 
Ethnika, ed. A. Meineke, Berlin 1849 (repr. 1958), 675.1-2.  

11. Μήδοις ὁ ἐμφύλιος κατατυρεύεται πόλεμος, Theophylacti Simocattae historiae, 
ed. C. de Boor, Leipzig 1887 (Stuttgart 1972, 1st edn. corr. P. Wirth) 4.1.4.1.

12. ... συγκροτεῖται τοῖς Τούρκοις ἐμφύλιος πόλεμος, Theophylactus Simocatta 
4.1.8.2-3; cf. Photius, Bibliothèque, ed. R. Henry, 8 vols, Paris 1959-1977, 65.392b.24-25. 

13. … πρὸς ὃν Ἀβδελᾶς, ὁ ἀδελφὸς αὐτοῦ, στασιάσας ἐκ τῆς αὐτῆς χώρας τοῦ 
Χωρασὰν ἅμα ταῖς πατρικαῖς δυνάμεσιν ἐμφυλίου πολέμου τῷ κατ’ αὐτοὺς ἔθνει 
γέγονεν αἴτιος, Theophanis chronographia, ed. C. de Boor, vol. 1, Leipzig 1883 (Hildesheim 
1963), 484.8-10; for the translation see C. Mango – R. Scott, The Chronicle of Theophanes 
Confessor. Byzantine and Near Eastern History AD 284–813, Oxford 1997, 665.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 89

themselves and were divided in two parts14, or mentions the civil wars of 
the Hellenes (ancient Greeks)15. These examples make it obvious that the 
Byzantine understanding of the term emphylios polemos, following the 
Byzantine perception of ethnos (“nation”), did not presuppose a political, 
i.e. military, organization.

Theophanes Continuatus draws a detailed picture of the Byzantine 
perception of civil war when he refers to the civil war between Michael II 
and Thomas the Slav (821-823): At that time, a civil war began in the East 
which brought all kind of evil upon the oikoumene and reduced the numbers 
of people; fathers armed their right hands against their sons and brothers 
against the ones that were born from the same womb and friends against 
the ones that had loved them the most16. An almost identical perception 
is given by Michael Attaleiates in his report on a battle during the civil 
war between Isaakios Komnenos and Michael VI (1057): Then, father and 
son did not hesitate to slaughter one the other contrary to their own nature; 
the child defiles his right hand with his father’s killing and brother gives 
his brother the final stroke and they neither show mercy nor make any 
distinction for relatives or family or people of the same race…17. Regarding 
the question of a common identity of the enemies in a civil war, Patriarch 
Nicephorus accentuates the Christian identity of the Byzantines when he 

14. Ὅτι ἐπὶ Οὐάλεντος τοῦ βασιλέως οἱ πέραν τοῦ Ἴστρου καλούμενοι Γότθοι 
ἐμφύλιον πρὸς ἑαυτοὺς κινήσαντες πόλεμον εἰς βʹ μέρη ἐτμήθησαν, Excerpta historica ius-
su imp. Constantini Porphyrogeniti confecta, vol. 1: excerpta de legationibus, ed. C. de Boor, 
pts. 1-2, Berlin 1903, 387.2-11. Cf. Socrates Scholasticus, Historia ecclesiastica, in: Socrate 
de Constantinople, Histoire ecclésiastique (Livres I-VII), ed. P. Maraval – P. Périchon, Paris 
2004-2007, 3.33.1.

15. … ἐν τοῖς τῶν Ἑλλήνων ἐμφυλίοις πολέμοις, Excerpta historica iussu imp. Con
stantini Porphyrogeniti confecta, vol. 2: excerpta de virtutibus et vitiis, ed. T. Büttner-Wobst 
– A. G. Roos, pt. 1, Berlin 1906, 1.213.1.

16. Κατὰ γὰρ τὸν καιρὸν τοῦτον ἀρχὴν λαβὼν ἐμφύλιος πόλεμος ἐξ Ἀνατολῆς 
παντοίων ἐνέπλησε τὴν οἰκουμένην κακῶν καὶ ἐκ πολλῶν ὀλίγους τοὺς ἀνθρώπους 
εἰργάσατο, πατέρων δηλονότι τὰς δεξιὰς κατὰ τῶν υἱῶν ὁπλισάντων, καὶ ἀδελφῶν κατὰ 
τῶν ἐκ τῆς αὐτῆς φύντων γαστρός, καὶ φίλου τὸ τέλος κατὰ τοῦ φιλοῦντος τὰ μάλιστα, 
Theophanes Continuatus, ed. I. Bekker, Bonn 1838, 49.20-50.3. 

17. τότε τοίνυν πατὴρ μὲν καὶ υἱός, τῆς φύσεως ὥσπερ ἐπιλαθόμενοι, πρὸς σφαγὴν 
ὀργᾶν ἀλλήλων οὐκ εὐλαβοῦντο, καὶ δεξιὰν παῖς πατρικῷ χραίνει φόνῳ, καὶ ἀδελφὸς 
ἀδελφῷ καιρίαν ἐλαύνει, καὶ συγγενείας ἢ συμφυΐας εἴτε τῶν ὁμοφύλων ἔλεος οὐδὲ 
διάκρισις ἦν, Michaelis Attaliotae historia, ed. I. Bekker [CSHB], Bonn 1853, 55.14-21.



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

90

reports on the civil war of the years 741-74318 between Constantine V and 
Artabasdos: Under these circumstances the Roman State was in extreme 
distress, inasmuch as the struggle for power among those men aroused a civil 
war among Christians (Byzantines)19.

All these statements demonstrate that emphylios polemos was 
understood as a war inside a “nation”, i.e. a community, in which the enemy 
parties were connected by social, cultural, religious, as well as family bonds. 
Based on this idea, Byzantine sources employ the term emphylios polemos 
to distinguish a war inside the Byzantine Empire, i.e. society, from a war 
fought against a foreign people. Writing in the ninth century, Theophanes 
Confessor reflects on the distinction between civil wars and those fought 
against barbarians during the reign of Constantine I: And thus at last the 
affairs of the Christian state enjoyed the perfect peace, with the tyrants put 
out of the way through the might of the life-giving Cross, and with God’s 
partner Constantine alone controlling the Roman Empire. …he was a man 
resplendent in all aspects, manly in spirit, sharp in mind, well educated in 
speech, upright in justice, ready as a benefactor, dignified in appearance, 
great in the barbarian wars through courage and fortune and invincible in 
civil wars, strong and unswerving in his faith20. The author of a military 

18. For the beginning of Artabasdos’ revolt in the year 741 see P. Speck, Artabasdos der 
rechtgläubige Kämpfer der göttlichen Lehren. Untersuchungen zur Revolte des Artabasdos 
und ihrer Darstellung in der byzantinischen Historiographie [Poikila Byzantina 3], Bonn 
1981, 19-77. A new approach on this matter re-dates the revolt a year earlier because of 
new evidence that puts the death of Emperor Leo III in the year 740; see F. Füeg, Corpus 
of the Nomismata from Anastasius II to John I in Constantinople 713-976. Structure of 
the Issues, Corpus of Coin finds, Contribution to the Iconographic and Monetary History, 
Lancaster, Pa. 2007, 14ff.

19. ἐντεῦθεν ἐν μεγίσταις συμφοραῖς τὰ Ῥωμαίων διέκειτο, ὁπηνίκα ἡ παρ’ ἐκείνοις 
περὶ τῆς ἀρχῆς ἅμιλλα τὸν ἐμφύλιον Χριστιανοῖς ἀνερρίπισε πόλεμον, Nikephoros 
Patriarch of Constantinople, Short History. Text, Translation and Commentary by C. Mango 
[CFHB 13], Washington, D.C. 1990, 65.15-17.

20. καὶ οὕτω λοιπὸν τελείας ἀπήλαυσε γαλήνης τὰ πράγματα τῆς Χριστιανῶν 
πολιτείας, τῇ δυνάμει τοῦ ζωοποιοῦ σταυροῦ γεγονότων ἐκποδὼν τῶν τυράννων, καὶ 
μόνου κρατήσαντος τοῦ θεοσυνεργήτου Κωνσταντίνου τῆς τῶν Ῥωμαίων ἀρχῆς. … ἦν δὲ 
ἀνὴρ τὰ πάντα λαμπρός, δι’ ἀνδρείαν ψυχῆς, δι’ ὀξύτητα νοός, δι’ εὐπαιδευσίαν λόγων, 
διὰ δικαιοσύνης ὀρθότητα, δι’ εὐεργεσίας ἑτοιμότητα, διὰ ἀξιοπρέπειαν ὄψεως, διὰ 
τὴν ἐν πολέμοις ἀνδρείαν καὶ εὐτυχίαν, ἐν τοῖς βαρβαρικοῖς μέγας, ἐν τοῖς ἐμφυλίοις 
ἀήττητος, ἐν τῇ πίστει στερρὸς καὶ ἀσάλευτος, Theophanes, 20.12-16; cf. Mango – Scott, 
The Chronicle of Theophanes Confessor, 33.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 91

treatise included in the tenth-century De cerimoniis of Constantine VII 
Porphyrogennetos highlights the distinction between civil war and armed 
conflict with foreign raiders: Lord Jesus Christ, My God, I place in Your 
hands this Your city (Constantinople). Defend it from all enemies and 
misfortunes which approach it, from civil war and from the inroads of 
foreign people21. A similar Byzantine attitude is evident in the sources of 
the eleventh and twelfth centuries. Writing about the period of Constantine 
IX (1042–1055), Michael Psellos reports that first civil wars upset the state; 
afterwards, barbarian raids despoiled most of our land…22. Ioannis Zonaras 
distinguishes between battles fought in a civil war and battles fought against 
barbarians: Having reported all about the civil battles up to that point, the 
narration turns now to the barbarian ones23. Michael Attaleiates designates 
the attack of the Christianized Rus’ against Constantinople after the civil 
war of Maniakes (1042–1043) as allophylos polemos (= war with a different 
race/people),24 which can be literally understood as the opposite of emphylios 
polemos (=war among the same race/people): After having settled these 
troubles the emperor had to face immediately new ones. A war (caused) 

21. Κύριε Ἰησοῦ Χριστὲ, ὁ Θεός μου, εἰς χεῖράς σου παρατίθημι ταύτην τὴν πόλιν 
σου. φύλαξον αὐτὴν ἀπὸ πάντων τῶν ἐπερχομένων ἐν αὐτῇ ἐναντίων καὶ δυσχερῶν, 
ἐμφυλίου τε πολέμου καὶ ἐθνῶν ἐπιδρομῆς, Constantine Porphyrogenitus, Three Treatises 
on Imperial Military Expeditions, introduction, edition, translation and commentary by J. 
F. Haldon [CFHB, 28], Wien 1990, 114.324-327. Haldon uses the English word “heathen” to 
translate the Greek word “ethnōn”, identifying in this way ethnos with a non-Christian peo-
ple. However, by this time the Byzantines used the word ethnos to characterize also Christian 
peoples (Bulgars) threatening the Empire: in the letters of Nicholas Mystikos there are nu-
merous mentions of ethnos Boulgarōn (see for example Nicolaus Mysticus, Epistulae, ed. R. 
J. H. Jenkins – L. G. Westerink, Nicholas I, Patriarch of Constantinople, Letters [CFHB 6], 
Washington, D.C. 1973, 14.61). Therefore, I use instead the broader term “foreign people”, 
which from my point of view corresponds better to the context of the text.

22. νῦν μὲν γὰρ ἐμφύλιοι πόλεμοι τὴν ἀρχὴν διετάραξαν, αὖθις δὲ βαρβαρικαί τινες 
ἐπιδρομαὶ τὰ πλεῖστα τῶν ἡμετέρων ληϊσάμεναι, Michel Psellos. ���������������������Chronographie ou his-
toire d’un siècle de Byzance (976-1077), ed. É. Renauld, 2 vols, Paris 1926-1928 (repr. 1967) 
6.72.11-13.

23. Μέχρι μὲν οὖν τοῦδε μάχας ἐμφυλίους ὁ λόγος διηγησάμενος μεταβήσεται νῦν 
πρὸς μάχας βαρβαρικάς, Ioan. Zon. 631.6-7.

24. For the meaning of allophylos (= of another race) see Suda, s.v. ἀλλόφυλος, in: 
A. Adler, Suidae lexicon, 4 vols. [Lexicographi Graeci 1.1-1.4], Leipzig 1928-1935 (repr. 
1967-1971), vol. Ι, 123.



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

92

by a foreign people, a naval war, took place in the area of the capital as far 
as Propontis25. Finally, Ioannis Scylitzes and Ioannis Zonaras distinguish 
the wars that took place between Basil II (976–1025) and the military 
aristocrats Bardas Skleros and Bardas Phokas from the wars fought against 
the Bulgars of Czar Samuel by defining the first as civil wars. According 
to Scylitzes: After the end of the civil wars and troubles, the emperor was 
thinking about how to deal with Samuel and the other local leaders who 
used his engagement in the rebellions as an opportunity to do great damage 
on the empire26. Zonaras reports: And the control over Bulgaria passed to 
Samuel alone who took advantage of the civil wars of the Roman armies and 
attacked the whole western part of the empire27.

This information demonstrates that the Byzantines perceived emphylios 
polemos as a war fought among Romans and that they differentiated it from 
wars fought against other “nations”, i.e. non-Romans, whether Christians or 
infidels, for which they occasionally used the contrasting terms allophylos 
or barbarikos polemos. Moreover, it confirms the main image of Byzantine 
civil war in the Middle Byzantine period until the end of the Comnenian era 
as a war fought within Byzantine society between two or more parties (one 
of which usually was the reigning emperor), i.e. a power struggle28. Based 
on the aforementioned evidence, it is particularly interesting to attempt an 
analysis of the sources’ information on wars between Byzantines and other 
Christian peoples, which seem to have been viewed by Byzantine authors as 
civil wars. 

25. Ἀπαλλαγεὶς οὖν ὁ βασιλεὺς τῆς τοσαύτης φροντίδος, εἰς ἑτέραν αὖθις ἀνάγκην 
ἐνέπεσε. πόλεμος γὰρ ἀλλόφυλος ναυτικὸς ἄχρι τῆς Προποντίδος τὴν βασιλίδα κατέλαβε, 
Mich. Attal. 20.9-11; cf. the report of Psellos, who defines the attack of the Rus’ as barbarikos 
polemos, Mich. Psel. 6.90.1-2.

26. Ἀπολυθεὶς δὲ τῶν ἐμφυλίων πολέμων καὶ φροντίδων ὁ βασιλεύς, πῶς ἂν διάθηται 
τὰ κατὰ τὸν Σαμουὴλ ἐσκόπει καὶ τοὺς λοιποὺς τοπάρχας, οἵτινες ταῖς ἀποστασίαις 
ἐνασχολουμένου ἄδειαν εἰληφότες οὐ μικρὰ τὰς τῶν Ῥωμαίων ἐπικρατείας ἐλύπησαν, 
Ioannis Scylitzae synopsis historiarum, ed. J. Thurn [CFHB 5], Berlin 1973, 339.64-66.

27. καὶ ἡ τῆς Βουλγαρίας ἀρχὴ εἰς μόνον περιέστη τὸν Σαμουήλ, ὃς τῶν Ῥωμαϊκῶν 
στρατευμάτων τοῖς ἐμφυλίοις ἀσχολουμένων ἄδειαν εὑρηκὼς τὰ τῆς Ῥωμαϊκῆς ἡγεμονίας 
ἑσπέρια ξύμπαντα περιῄει, Ioan. Zon. 548.2-6.

28. On the key role of the Byzantine aristocracy in most of the civil wars of the Middle 
Byzantine period see  Winkelmann, Quellenstudie zur herrschenden Klasse von Byzanz, 
34ff.; Cheynet, Pouvoir et contestations à Byzance, 13.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 93

2. Cases of war against Christians presented as civil war

The letters of Patriarch Nicholas I Mysticos to the Bulgar Czar Symeon 
dealing with the wars between the Byzantines and the Bulgars (914–926) 
are characterized by a rhetoric which allows little doubt that, because both 
sides were Christian, the Patriarch viewed and presented these wars as civil 
wars. To begin with, Symeon is addressed in almost all the Patriarch’s letters 
as his “child” and the Bulgars as the “sons and brothers of the Romans” 
(=Byzantines)29, an indication that he sought to emphasize close kinship 
between the Byzantines (whom he represented) and the Bulgars. In his 
ninth letter to Symeon, the Patriarch speaks of the devil that makes people 
fight against each other and, in commenting on the war with the Bulgars, 
highlights all characteristics of a civil war: Out of his insensate purpose 
from the beginning, brothers have armed their hands against those who are 
from the same seed and the same womb; fathers have slain sons for whom 
they have often prayed they might die before them; and friends have forgotten 
friendship. From that accursed demon (alas) come also the sufferings that 
afflict me now, and the complaints, and the tears; from his evil arts the 
rupture of the league of love between the children of my Christ and God, the 
Roman and Bulgar dominions30. 

With respect to the Byzantine-Bulgar conflict, he accentuates in 
letter 31 the difference between wars against foreign enemies and wars 
against relatives and fellow-believers. In doing so, he reflects the established 
Byzantine perception of civil war as the worst kind of war31: Wars are 
bad even against outside enemies; but what shall one say of wars against 
fathers, brothers, friends, fellow-believers, who have chosen one God, one 

29. A. Kolia-dermitzaki, Το εμπόλεμο Βυζάντιο στις ομιλίες και τις επιστολές του 
10ου και 11ου αι. Μια ιδεολογική προσέγγιση, in: Το εμπόλεμο Βυζάντιο (9ος-12ος αι.) 
[EIE/IBE, Διεθνή Συμπόσια 4], Athens 1997, 235.

30. Ἐκ ταύτης τῆς ἀπ’ ἀρχῆς μανιώδους αὐτοῦ προαιρέσεως καὶ ἀδελφοὶ ὥπλισαν 
χεῖρας κατὰ τῶν ἐκ τοῦ αὐτοῦ σπέρματος καὶ τῆς αὐτῆς προελθόντων γαστρός· καὶ 
πατέρες ἀπέκτειναν παῖδας, ὑπὲρ ὧν ηὔξαντο πολλάκις τὰς ψυχὰς προαφεῖναι, καὶ φίλοι 
φίλους ἠγνόησαν. Ἐκείνου τοῦ ἀλάστορος οἴμοι δαίμονος καὶ τὰ νῦν ἐμὲ καταλαβόντα 
πάθη καὶ οἱ θρῆνοι καὶ τὰ δάκρυα· ἐκείνου τῆς κακομηχανίας ἡ διάρρηξις τοῦ συνδέσμου 
τῆς ἀγάπης τῶν τοῦ Χριστοῦ καὶ θεοῦ μου τέκνων, τῆς τε Ῥωμαϊκῆς καὶ τῆς Βουλγαρικῆς 
ἐξουσίας, Nic. Myst. Epist., 9.14-21.

31. On this ideological concept see Stouraitis, Bürgerkrieg in ideologischer 
Wahrnehmung durch die Byzantiner, 153-155.  



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

94

Lord and Master and Saviour?32 In letter 17, he specifies that Romans and 
Bulgars were connected through bonds that were equal to kinship: But 
when slaughterers and slaughtered are partners not only in the way I have 
described, but are fathers and sons and brothers of one another, yea, and 
the Inheritance of Christ our God, Who has paid the price of the Blood of 
His holy Side (this incomparable benefit), that He might redeem us and 
make us His one Portion–when these people arm themselves against one 
another, and pollute the earth and their hands with slaughter, then what 
can one say?33 Further on in the same letter, he presents all Christians as 
one people having the same Christian blood and being united under their 
common leader, Jesus Christ: But what is not uncertain is this: whether the 
Bulgar force shall be destroyed by the Roman steel, or whether the Romans 
are cut to pieces by that of the Bulgars, Christian blood will be spilt by 
Christians, and the earth will be polluted with blood of Christians, and our 
Christ and God, of Whom you and these are the Chosen People and Sons 
and Inheritance, will sorrow over the destruction of the slaughtered34. 

In letter 24, he rounds out this ideological concept by distinguishing 
between Christians and infidels, defining the latter as enemies of all 
Christians and highlighting once more the bonds of kinship that unite 
Christians as a single people: You are not at arms against the infidel, or the 
enemies of the cross of Christ, or nations who do not know God’s name, 
but against fathers, against brothers, in a word, against your kin, whom not 

32. κακοὶ γὰρ καὶ οἱ πρὸς τοὺς ἔξωθεν ἐχθροὺς πόλεμοι, ὅσοι δὲ πρὸς πατέρας, 
πρὸς ἀδελφούς, πρὸς φίλους, πρὸς ὁμοπίστους, πρὸς τοὺς ἕνα θεὸν ἐπιγραφομένους, ἕνα 
κύριον καὶ δεσπότην καὶ σωτῆρα, τί ἄν τις εἴποι, Nic. Myst. Epist. 31.100-104.

33. Ὅταν δὲ οἱ σφάζοντες καὶ σφαζόμενοι οὐ μόνον καθ’ ὃν εἴπομεν λόγον ἔχουσι 
κοινωνίαν, ἀλλὰ καὶ πατέρες τυγχάνωσιν καὶ τέκνα καὶ ἀδελφοί, ναὶ δὴ καὶ κληρονομία 
τοῦ Χριστοῦ καὶ θεοῦ ἡμῶν τοῦ τὸ αἷμα τῆς ἁγίας αὐτοῦ πλευρᾶς τὸ ἀσύγκριτον τοῦτο 
τίμημα δεδωκότος, ἵνα ἡμᾶς ἐξωνήσηται καὶ κλῆρον οἰκεῖον ἀποδείξῃ· ὅταν οὗτοι κατ’ 
ἀλλήλων ὁπλίζωνται, ὅταν τὴν γῆν καὶ τὰς χεῖρας μιαίνωσι ταῖς σφαγαῖς, τί ἄν τις εἴποι, 
Nic. Myst. Epist. 17.41-47.

34. Ἀλλὰ τοῦτο οὐκ ἄδηλον, κἄν τε ὑπὸ Ῥωμαϊκῆς μαχαίρας τὸ Βουλγαρικὸν 
ἀναλωθήσεται, κἄν τε ὑπὸ τῆς τῶν Βουλγάρων Ῥωμαῖοι κατατμηθήσονται, Χριστιανικὰ 
αἵματα ὑπὸ Χριστιανῶν χέεται καὶ γῆ τοῖς Χριστιανῶν αἵμασι μολύνεται καὶ ὁ Χριστὸς 
καὶ θεὸς ἡμῶν, οὗ λαὸς ὑμεῖς τε καὶ οὗτοι περιούσιος καὶ τέκνα καὶ κληρονομία, ἐπὶ τῇ 
τῶν σφαζομένων ὀδυνήσεται ἀπωλείᾳ, Nic. Myst. Epist. 17.59-69.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 95

flesh and blood, but the All-holy Spirit of God has made one with you35. 
Finally, in letter 22 war among Christians is once more identified with war 
between brothers, friends or fathers and children: … and to the shame of 
the demon who out of his own malice has during so many years incensed 
Christians against Christians, friends against friends, and – in a word – 
brothers against brothers, sons against fathers36.

Comparing the Patriarch’s effort in all these letters to present the war 
between the Bulgars and the Romans as a war between people of the same 
kin with the aforementioned excerpts from Theophanes Continuatus and 
Michael Attaleiates in which Byzantine emphylios polemos is perceived 
explicitly as the war in which fathers, children and brothers fight against 
each other, it cannot be doubted that Nicholas Mysticos was trying to 
demonstrate in his letters an ideological concept of war among Christian 
peoples as an emphylios polemos. The ideological concept presented by 
the Patriarch seems to recognize a Christian identity that overshadowed 
any other cultural or political identity and formed bonds of kinship and 
community within the framework of which wars were considered to be 
civil wars. Certainly, the rhetorical exaggeration of a Church leader in his 
effort to prevent a war against the Empire through diplomatic means, along 
with the absence of the term emphylios polemos or any similar term in his 
writings, cannot be considered sufficient evidence for the existence of an 
established ideological concept among the ruling class of Byzantine society. 
However, almost two centuries later, when the empire was faced once more 
with Christian enemies, Anna Comnena presents the same concept again 
and goes a step further by directly defining wars between Byzantines and 
other Christians as civil wars.  

In her report on a peace agreement reached in the summer of 1094 
between Alexios I Comnenos and Bolcanus37, the leader of the Dalmatians 

35. Οὐ κατὰ ἀσεβῶν ὁπλίζῃ, οὐ κατ’ ἐχθρῶν τοῦ σταυροῦ τοῦ Χριστοῦ, οὐ κατ’ 
ἐθνῶν μὴ εἰδότων τὸ ὄνομα τοῦ θεοῦ, ἀλλὰ κατὰ πατέρων, κατὰ ἀδελφῶν, ἁπλῶς κατὰ 
συγγενείας, ἣν οὐ σὰρξ καὶ αἷμα, ἀλλὰ τὸ πανάγιον πνεῦμα ἥνωσε τοῦ θεοῦ, Nic. Myst. 
Epist. 24.51.

36. … καὶ εἰς αἰσχύνην τοῦ δαίμονος, ὃς τῇ ἑαυτοῦ κακοτροπίᾳ ἐπὶ τοσούτοις ἔτεσιν 
ἐξέμηνεν κατ’ ἀλλήλων, Χριστιανοὺς πρὸς Χριστιανούς, φίλους πρὸς φίλους, καὶ ἵνα συντόμως 
εἴπω, ἀδελφοὺς πρὸς ἀδελφοὺς καὶ τέκνα πρὸς πατέρας, Nic. Myst. Epist. 22.28-31.

37. F. Chalandon, Essai sur le règne d’Alexis Comnène (1081-1118), Paris 1900, 150ff.; 
I. Karayannopoulos, Ιστορία Βυζαντινού Κράτους, vol. III, Thessaloniki 1990, 65-67. 



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

96

(Serbs), she describes how a civil war between Christian parties was 
prevented: When Bolcanus heard that the Emperor had arrived at Lipenium 
and saw him in occupation and realized the impossibility of defying the 
Roman lines in their close formation and full strategic equipment, he at 
once asked for terms of peace, proposing at the same time to send those 
long-promised hostages and never again to commit any hostile act. So the 
Emperor received the barbarian with pleasure, for he hated the idea of, and 
wished to avert, civil fight; for though they were Dalmatians, they were still 
Christians38. The Dalmatians were barbarians from the Byzantine point 
of view and not direct subjects of the Roman emperor (i.e. they were not 
Romans), a fact proven by their signing of a peace agreement with Alexios 
I. This means that wars waged against them by the Byzantines should be 
considered to be wars waged against barbarian foreigners. Nevertheless, the 
fact that they were also Christians caused the Emperor to view the war waged 
against them as a civil war.  Instead of the descriptive rhetoric about a war 
fought between brothers, fathers and sons, as was the case with the letters of 
Nicholas Mysticos, here the author chooses to use the term emphylia mache 
(civil battle), a term equivalent to emphylios polemos.

In the same work, Alexios I Comnenos is shown as viewing a conflict 
with the Crusaders as a civil war: To begin with, he insisted that not a single 
person should go out of the city to fight the Latins, firstly, because of the 
sacredness of that day (for it was the Thursday of the greatest and holiest 
week, the day on which our Saviour suffered an ignominious death for us 
all) and secondly, because he wanted to avoid murder among the same

38. Μεμαθηκὼς δὲ ὁ Βολκάνος τὴν εἰς τὸ Λιπένιον τοῦ αὐτοκράτορος ἔλευσιν 
καὶ ἐπικαταλαβόντα τοῦτον θεασάμενος καὶ πρὸς τὰς ῥωμαϊκὰς παρατάξεις καὶ τὸν 
συνασπισμὸν ἐκεῖνον καὶ τὴν στρατηγικὴν πανοπλίαν μηδ’ ἀντωπῆσαι δυνάμενος 
ἀποστείλας παραχρῆμα τὰ περὶ εἰρήνης ἠρώτα ὑπισχνούμενος ἅμα καὶ αὐτοὺς τοὺς 
προϋποσχεθέντας ὁμήρους ἀποστεῖλαι καὶ μηδέν τι δεινὸν τοῦ λοιποῦ διαπράξασθαι. 
Δέχεται τοίνυν τὸν βάρβαρον ἀσμένως ὁ αὐτοκράτωρ ἀκηδιῶν οἷον καὶ ἀποστρεφόμενος 
τὴν ἐμφύλιον μάχην· κἂν γὰρ Δαλμάται ἦσαν, ἀλλ’ ὅμως Χριστιανοί, Annae Comnenae 
Alexias, ed. D. R. Reinsch – A. Kambylis [CFHB 40/1], Berlin 2001, 279.95-280.8; for an 
English translation cf. The Alexiad of the princess Anna Comnena being the history of the 
reign of her father Alexius I, Emperor of the Romans, 1081–1118 A.D., translated by E. A. 
S. Dawes, London 1928 (New York 1978), 233. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 97

people39. And further on: For, as I said above, he respected the sanctity of 
the day and did not wish for murder among the same people40. In this case, it 
is obvious that the term phonos (murder) refers to killing in battle, while the 
use of the term emphylios is reliant on the Byzantine perception of a phylon 
ton Christianon (race/nation of the Christians)41. Therefore, emphylios 
phonos stands here clearly for emphylios polemos, i.e. civil war. 

It is most probable that such a serious battle just outside the walls of 
Constantinople never took place and that it was just an invention of Anna 
in an effort to lend credence to her depiction of the Crusaders as enemies42. 
Thus, it was easier for her from a political and ethical standpoint to justify 
her father’s actions against the Crusaders, even though they were fellow 
Christians. However, the casting of this battle as a civil war by Anna – an 
author who did not represent the Church, but rather expressed the imperial 
point of view – taken together with the information from the letters of 
Nicholas Mysticos confirms the existence of an ideological concept in 
Byzantium that enabled wars fought between Christian parties to be perceived 
as civil wars. The fact that religion was a key element of Byzantine identity 
seems to have played a central role in the formation of this ideological 
concept. As the texts of Patriarch Nicephorus and Theophanes Confessor 
demonstrate, in their narrations of Byzantine civil wars Byzantine authors 
identify the Romans as Christians or the Roman (i.e. Byzantine) State as 
the State of the Christians. Anna Comnena does so as well when, referring 
to the rebellion of Alexios Comnenos, she mentions the Patriarch’s words to 

39. Τὰ μὲν οὖν πρῶτα οὐδ’ ὁντιναοῦν κατὰ τῶν Λατίνων τοῦ τείχους ἐξενεγκεῖν 
προτεθύμητο, τὸ μὲν διὰ τὴν ἐνισταμένην ἐκείνην σεβασμίαν τῶν ἡμερῶν (πέμπτη γὰρ ἦν 
τῆς μεγίστης καὶ ἁγίας τῶν ἑβδομάδων, ἐν ᾗ ὁ Σωτὴρ τὸν ἐπονείδιστον ὑπὲρ ἁπάντων 
ὑπέστη θάνατον), τὸ δὲ καὶ τὸν ἐμφύλιον παρεκκλίνων φόνον, Anna Com. 310.8-12; cf. 
The Alexiad of the princess Anna Comnena, 259.

40. Ἐδεδίει γάρ, ὡς ἄνωθεν εἴρηται, τὸ τῆς ἡμέρας σεβάσμιον καὶ τὸν ἐμφύλιον 
φόνον οὐκ ἤθελεν, Anna Com. 311.30-31; cf. The Alexiad of the princess Anna Comnena 
260.

41. On the use of the term phylon Christianōn (race/nation of the Christians) by the 
Byzantine authors see Papadopoulou, Συλλογική ταυτότητα και αυτογνωσία στο Βυζάντιο, 
262-274.

42. On the problems in Anna’s narration of this conflict see R.-J. Lilie, Anna Komnene 
und der erste Kreuzzug, in: Varia II [Poikila Byzantina 6], Bonn 1987, 75- 78; cf. also R. D. 
Thomas, Anna Comnena’s account of the First Crusade. History and politics in the reigns of 
emperors Alexius I and Manuel I Comnenus, BMGS 15 (1991) 277-278.



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

98

emperor Nicephorus III Botaneiates (1078–1081): Do not begin a civil war, 
he said, nor resist God’s decree. Do not allow the city to be defiled with the 
blood of Christians (Byzantines), but yield to the will of God, and depart 
from our midst43. 

Evidence from the sources leads to the observation that the Byzantines’ 
identity as Christians44 seems often to have overshadowed their identity as 
Romans when it came to civil conflict. This observation raises the question 
of Byzantine identity when Byzantines waged war against other Christian 
peoples. This question is closely related to the issue of religion as a means 
of foreign policy in the Middle Byzantine period. The examples cited above 
suggest that, when the Byzantines were at war, the fact that they were 
fighting other Christians took precedence over the fact of these enemies’ 
non-Roman, “barbarian” identities, thus facilitating the perception of a 
civil war. That this ideological concept can be traced for the first time in 
letters written by Nicholas Mysticos during the first quarter of the tenth 
century indicates that its emergence should be explored in association with 
the political and cultural development of the Roman oikoumene45 and the 
Byzantine State during the period from the late sixth to the ninth century. 
This period was characterized by the significant loss of Roman territories 
between the late sixth and the early eighth century (Syria, Mesopotamia, 
Egypt, North Africa, parts of Italy) which weakened the Byzantine Empire 
politically and economically and prevented it from reclaiming its former 
geopolitical domination through military means until the tenth century. 
At the same time, the at least formal Christianization of most foreign 

43. … «μὴ χώρει» λέγων «πρὸς ἐμφυλίους πολέμους μήτ’ ἀντίβαινε Θεοῦ προστάξει. 
Αἵμασι Χριστιανῶν μὴ θέλε μιανθῆναι τὴν πόλιν, ἀλλ’ εἴξας Θεοῦ βουλήσει ὑπέκστηθι 
τοῦ μέσου», Anna Com. 86.47-50; cf. The Alexiad of the princess Anna Comnena, 70.

44. On Christian identity in Byzantium in general see R. Farina, L’impero e l’imperatore 
cristiano in Eusebio di Cesarea: La prima teologia politica del Cristianesimo [Biblioteca 
Theologica Salesiana I 2], Zürich 1966, 159-162; N. H. Baynes, Eusebius and the Christian 
Empire, in: Byzantine Studies and other Essays, London 1955 (reprint 1960), 168-172; for 
the Middle Byzantine period see Papadopoulou, Συλλογική ταυτότητα και αυτογνωσία στο 
Βυζάντιο, 207-224.

45. On the Byzantines’ ideological oikoumene see J. Koder, Die räumlichen Vorstellungen 
der Byzantiner von der Ökumene (4. bis 12. Jahrhundert), in: Anzeiger d. philos.-hist. Klasse 
der Österr. Akad. d. Wiss. 137/2, Wien 2002, 25-31.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 99

peoples46 (except Arabs) who occupied territories of the Roman oikumene 
was concluded. These developments seem to have favored, by the end of the 
ninth century, the promotion by the Byzantine ruling elite of an ideological 
concept that propagandized the Christianization of foreign peoples47 as a 
substitute for war within the framework of Byzantine power politics, i.e. of 
the pursuit of political control over peoples within the Empire’s geopolitical 
sphere that could not be easily subjugated through military means48. This 
ideological and political development is evident in source information on 
the Christianization of Slavs and Bulgars in the ninth century. Leo VI in 
the Tactica and Georgius Monachus Continuatus praise this policy and 
emphasize that it meant the end of hostility and conflict between these 
groups and the Empire, thus making political control over them easier49. 
Especially in the Tactica, the author defines the Christian peoples of the 
Roman oikoumene, i.e. the Franks, Lombards and Bulgars, as friends and 
allies of Byzantium, even though the situation was in reality very different. 
The author propagandizes that war against these peoples was not in the 
Empire’s best interest because of their common religion50. The interaction 

46. For the Christianization of Bulgars and Slavs see M. Nystazopoulou-Pelekidou, Οι 
βαλκανικοί λαοί κατά τους μέσους χρόνους, Thessaloniki 1992, 129-156; D. Obolensky, 
The Byzantine Commonwealth: Eastern Europe, 500-1453, London 1971, 84-101.  

47. On the employment of religion as a means of political propaganda in Byzantium see 
H. G. Beck, Christliche Mission und politische Propaganda, Settimane di studio del Centro 
italiano di studi sull’alto medioevo XIV (1967) 649-674 (= Idem, Ideen und Realitäten in 
Byzanz [Variorium Reprints], London 1972). 

48. On this ideological concept and its use within the framework of the Byzantine 
elite’s political goal of predomination in its geopolitical sphere see Stouraitis, Krieg und 
Frieden, 232-244.

49. Leonis VI Tactica, ed. G. T. Dennis The Taktika of Leo VI. Text, translation and com-
mentary [CFHB, 49], Washington, D.C. 2010, 470.95; Georgii Monachi Vitae Recentiorum 
Imperatorum, ed. I. Bekker [CSHB], Bonn 1838, 824.18-23 (further Georg. Mon. Cont.). 
Constantine Porphyrogennitus employs this concept retrospectively in De administrando 
imperio, in order to praise the policy of the Christianization of the Croats and the Serbs by 
Emperor Heraclius in the seventh century, see Constantine Porphyrogenitus. De administ-
rando imperio, ed. G. Moravcsik, 2nd edn. [CFHB, 1], Washington, D.C. 1967, 31.31-42; cf. 
Obolensky, Commonwealth 86-87.

50. Leonis VI Tactica 452.42, 458.59; on Leo VI’s attitude towards the Bulgars, as 
the main Christian enemies of the Empire at the time, see S. Tougher, The Reign of Leo 
VI (886-912). Politics and People [The Medieval Mediterranean, Peoples, Economies and 
Cultures 400-1453, vol. 15], Leiden-New York-Köln 1997, 172-183.



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

100

between this ideological concept in the Tactica and the principal Byzantine 
concept of God-given Roman superiority over all other peoples51, whether 
Christian or non-Christian, produced the Byzantine political agenda of 
employing religion as a political tool for enabling peacemaking with other 
Christian peoples of the Roman oikumene while insisting on the political 
supremacy of the Christian Roman emperor of Constantinople52. It is within 
this ideological framework that we should look for the development of the 
Byzantine concept of war against Christians as civil war. 

Nicholas Mysticos wrote his letters to Symeon a few years after 
the Tactica were written within the framework of a diplomatic effort to 
prevent the latter’s attacks against the Empire. In connection with his 
characterization of Symeon as a tyrant who tried to usurp the God-given rule 
of the Byzantine emperor over the oikoumene53, the Patriarch’s views about 
a war fought between fathers and brothers of the same religion prove that 
he followed an ideological – political agenda that identified political order 
with a Christian peace in the Christian oikumene under the suzerainty of 
the Byzantine emperor. Anna Comnena verifies that this concept remained 
current until her time. She characterizes her father’s conflict with the 
Crusaders as a civil war while she defines attacks from other Christians 
against the Empire as tyranny, a term that was used to describe internal 

51. This idea, highlighted in the Middle Byzantine period by Constantine Porphyro
genitos in De administrando imperio, goes back to the first theoretical construct of Christian 
Roman ideology by Eusebius; see Eusebius, De laudibus Constantini, in I. A. Heikel, Euse
bius Werke, vol. 1 [Die griechischen christlichen Schriftsteller 7], Leipzig 1902, 16.5-7; De 
administrando imperio, Prooim. 31-39. 

52. On the ideological concept of Byzantine suzerainty over the oikoumene see E. 
Chrysos, Το Βυζάντιο και η διεθνής κοινωνία του Μεσαίωνα, in: Το Βυζάντιο ως οικουμένη 
[ΕΙΕ/ΙΒE, Διεθνή Συμπόσια 16], Athens 2004, 77; On the theory of a hierarchical world 
order see G. Ostrogorsky, Die byzantinische Staatenhierarchie, SemKond 8 (1936) 41-61; 
idem, The Byzantine emperor and the hierarchical world order, Slavonic and East European 
Review 35 (1956) 1-14; F. Dölger, Die “Familie der Könige” im Mittelalter, Historisches 
Jahrbuch der Görresgesellschaft 60 (1940) 397-420; A. Grabar, God and the “family of 
princes” presided over by the Byzantine Emperor, Harvard Slavic Studies 2 (1959) 117-124. 
For an alternative view of the issue of Byzantine ecumenical ideology see A. Kaldellis, 
Hellenism in Byzantium. The Transformations of Greek identity and the Reception of the 
Classical Tradition, Cambridge 2007 (reprint 2009), 100-111. 

53. Nic. Myst. Epist. 5.16-21.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 101

usurpation movements, i.e. civil wars54. In this respect, let us present as an 
example her report on Robert Guiscard’s war against Byzantium55: …it was 
fate that introduced other aspirants to the throne from abroad, and foisted 
them on the Empire like an irremediable sore and incurable disease. To 
this latter class belonged that braggart Robert, so famed for his tyrannical 
disposition. Normandy indeed begot him, but he was nursed and reared by 
consummate wickedness. The Roman Empire really brought this formidable 
foe upon herself by affording a pretext for all the wars he waged against us in 
proposing a marriage with a foreign, barbaric race, quite unsuitable to us56. 
From the author’s point of view the king of the Normans was not just an 
ordinary foreign enemy. Because of his Christian identity, he is characterized 
as a tyrant attempting to usurp the throne of Constantinople from Alexios 
I Komnenos, the legitimate Roman emperor57.

3. The role of Roman identity in the perception of emphylios polemos

Having collected the information from sources alluding to the existence 
of an ideological concept in Byzantium that facilitated a perception of war 

54. On tyranny as a political phenomenon in Byzantium see Cheynet, Pouvoir et 
Contestations à Byzance, 177-184; Bourdara, Καθοσίωσις καὶ τυραννίς, 137-147; for 
a typology of the tyrannos in Byzantium see L. R. Cresci, Appunti per una tipologia del 
Tyrannos, Byz 60 (1990) 90-129.

55. On Robert Guiscard’s war against Byzantium see the latest publication of E. 
Kislinger with an extensive bibliography; E. Kislinger, Vertauschte Notizen. Anna Komnene 
und die Chronologie der byzantinisch-normanischen Auseinandersetzung 1081-1086, JÖB 
59 (2009) 127-145.  

56. … νῦν δὲ ἔξωθέν τινας καὶ ἐπεισάκτους τυράννους τὰ τῆς τύχης ταύτῃ 
ἐπεισηγάγετο ἀπρόσμαχόν τι κακὸν καὶ ἀνίατον νόσημα, καθά γε καὶ τὸν ἐπὶ τυραννικῇ 
γνώμῃ διαβόητον Ῥομπέρτον ἐκεῖνον τὸν ἀλαζόνα, ὃν Νορμανία μὲν ἤνεγκε, φαυλότης 
δὲ παντοδαπὴ καὶ ἐθρέψατο καὶ ἐμαίευσεν.  Ἡ δὲ Ῥωμαίων ἐχθρὸν τηλικοῦτον ἐφ’ ἑαυτῆς 
εἵλκυσε πρόφασιν δεδωκυῖα τῶν ἀπ’ ἐκείνου πολέμων τοῖς πρὸς ἡμᾶς κῆδος ἑτερόφυλόν 
τε καὶ βάρβαρον καὶ τὰ πρὸς ἡμᾶς ἀπροσάρμοστον, Anna Com. 34.14-35.21; cf. The 
Alexiad of the princess Anna Comnena, 26. On Robert’s image as a tyrant cf. Scylitzes 
Continuatus, in: E. T. Tsolakes, Ἡ συνέχεια τῆς χρονογραφίας τοῦ Ἰωάννου Σκυλίτση 
[Ἑταιρεία Μακεδονικῶν Σπουδῶν. Ἵδρυμα Μελετῶν Χερσονήσου τοῦ Αἵμου 105], 
Thessaloniki 1968, 167.16-18.

57. Anna Comnena reports also in another part of her narration explicitly that Robert 
was striving for the mastership of the Roman Empire; Anna Com. 121.32-33; cf. The Alexiad 
of the princess Anna Comnena, 99.



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

102

against Christian peoples as being a civil war, the question that next arises 
pertains to how strong that concept was among the Byzantine ruling class. In 
other words, did it dominate the Byzantine perception of war against other 
Christians or, as only two Byzantine authors make it evident, did it play a 
secondary role and was therefore only referenced occasionally within the 
framework of the diplomatic or rhetorical instrumentalization of religion as 
a means to support the Empire’s ideological propaganda as a peace-making 
power and consequently to further facilitate the legitimation of Byzantine 
military actions.

The fact that war against other Christians was not principally viewed 
and perceived as emphylios polemos is evident in the aforementioned reports 
of Attaleiates, Scylitzes and Zonaras, who clearly distinguish the civil 
wars of Maniakes, Bardas Skleros and Bardas Phokas from the non-civil 
wars against the Christian Rus’ or the Christian Bulgars of Czar Samuel58. 
Attaleiates makes the distinction evident by employing the term allophylos 
polemos in describing the attack of the Rus (1043). The fact that the Rus 
had at least formally been Christians since the time of Basil II (976–1025)59 
and yet the author still viewed them as a different people (allophylon) proves 
that in this case he is not partial to the idea of a phylon Christianōn that 
included all Christians (also non-Roman ones), but rather to the idea of 
a phylon Rhomaiōn60 that emphasized Roman identity as the key element 
for defining a civil war as such. In the case of Samuel’s war, Scylitzes 
characterizes the movement of the Bulgars as apostasia61 (a term implying 
a civil conflict); however, he and Zonaras define as civil wars only the wars 
fought against Bardas Skleros and Bardas Phokas. This suggests that it was 
the non-Roman identity of the Bulgars (rather than their Christian identity) 
that defined the Byzantine perception of war fought against them. However, 
the way the Emperor treated the defeated Bulgars after the battle of Kleidion 
(1014) complicates this matter. The fact that Basil II blinded all Bulgar 
soldiers who fell into his hands62 is an extraordinary action that finds no 

58. See notes 26 and 27 above..
59. A. Poppe, The political background to the baptism of Rus’ : Byzantine Russian rela-

tions between 986-989, DOP 30 (1976) 197-244.
60. On the use of this term see for example the passage in Mich. Attal. 270.13-19.
61. Ioan. Scyl. 328.57-63.
62. Ioan. Scyl. 349.35-39. The great number of captured Bulgar soldiers (15,000) report-

ed by Scylitzes has been questioned, although Cecaumenos in Strategicon supports Scylitzes’ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 103

equal in the history of Byzantine civil wars63. Although blinding, according 
to the evidence of the Byzantine sources, was the most usual punishment 
for Byzantine rebels after the eighth century64, this punishment was almost 
always reserved for the leaders of the movement that had caused the civil 
war rather than for simple soldiers. Thus, the punishment of the Bulgar 
soldiers may imply on the one hand that they were regarded as Roman 
citizens who had fought a civil war against their legitimate emperor, which 
explains why they were not viewed and treated as common prisoners of 
war65. On the other hand, the fact that the punishment was exercised on all 
soldiers demonstrates a different political and ethical approach that seems 
to be related to the fact that the Bulgars were not considered Romans66 and 
therefore the war against them was not viewed as a Roman civil war67. 

version by reporting 14,000 prisoners (see Sovety i rasskazy Kekaumena. Sochinenie vizanti-
iskogo polkovodtsa XI veka, ed. G. Litavrin, Moscow 1972, 152). However, the fact that war 
continued for another four years after the battle of Kleidion makes it difficult to believe that 
the Bulgars had lost a whole field army there. It seems more probable that the incident con-
cerned a much smaller garrison charged with the defense of the fortress at the Kleidion pass; 
P. Stephenson, The legend of Basil the Bulgar-Slayer, Cambridge 2003, 2-6.  

63. Shortly after the battle of Kleidion the Emperor re-employed this same punish-
ment against Bulgar war prisoners in the vicinity of Pelagonia, Ioan. Scyl. 353.57-61; cf. 
Stephenson, The legend of Basil the Bulgar-Slayer, 6.

64. J. Herrin, Blinding in Byzantium, in: Polypleuros Nous. Miscellanea für Peter 
Schreiner zu seinem 60. Geburtstag, eds. C. Scholz – G. Makris [ByzA 19], Leipzig 2000, 
60-65; O. Lampsides, Ἡ ποινὴ τῆς τυφλώσεως παρὰ Βυζαντινοῖς, Athens 1949, 34ff; 
Bourdara, Καθοσίωσις και τυραννίς, 157ff. Byzantine law declared that soldiers captured 
during a civil war were not considered prisoners of war; see Epanagoge (=Eisagoge), in: JGR 
2, 48.14; Basilica, ed. H. J. Scheltema – N . van der Wal, Basilicorum libri LX. Series A, vols. 
1-8 [Scripta Universitatis Groninganae, ��������������������������������������������������Groningen 1955–1988, 34.1.21. It prescribed execu-
tion by the sword as the maximum penalty; Eisagoge 52.110; Leo VI, Novellae, ed. A. Dain 
– P. Noailles, Les novelles de Léon VI le Sage, Paris 1944 67.42-44.

65. D. Zakythenos, Βυζαντινὴ Ἱστορία (324-1071), Athens 1971, 441.
66. On Byzantine perception of otherness with regard to Christianized Bulgars see P. 

Stephenson, Byzantine conceptions of Otherness after the Annexation of Bulgaria (1018), in: 
Strangers to Themselves: The Byzantine Outsider, ed. D. C. Smythe, Aldershot-Hampshire 
2000, 245-257.  

67. On this point see the comments in E. Chrysos, Νόμος πολέμου, in: Το εμπόλεμο 
Βυζάντιο (9ος-12ος αι.) [ΕΙΕ/ΙΒE, Διεθνή Συμπόσια 4], Athen, 1997, 207; Stouraitis, 
Krieg und Frieden, 302.



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

104

Furthermore, the same wars against the Bulgars – the Empire’s primary 
Christian enemy during the tenth century – that were presented by Nicholas 
Mysticos as civil wars were not only not characterized as emphylios polemos 
among Christians by other Byzantine authors; they were also justified by 
the Byzantines through a religious concept that emphasized the Christian 
identity of the Byzantines while concealing, i.e. ignoring, that of the Bulgars. 
Theophanes Continuatus reports on the war of the empress Zoe against 
Symeon: The empress Zoe, seeing Symeon’s arrogance and his attacks 
against the Christians [scil. Byzantines], decided along with her officials 
to make peace with the Agarenoi and transfer the whole army of the East 
in order to fight and destroy Symeon68. Here the Bulgars are not described 
as fellow Christians and brothers of the Byzantines, but as enemies of the 
Christians, the latter in this case clearly represented only by the Byzantines. 
In fact, the religious spirit that dominated the preparation of the Byzantine 
campaign offered no room for a view of the enemies as fellow-believers:…
after the archpriest of the palace, Constantine, the so called Cephalas, and 
Constantine of Balelias in Thrace had brought the holy and life-making 
woods and everybody kneeled down and swore to die for one another, they 
marched in full strength against the Bulgars69. 

Thus, by not mentioning the Christian identity of the Bulgars, the 
Byzantines were in fact employing religion to underpin the just character 
of the war against the former. According to this ideological concept, the 
Bulgars did not deserve to be called Christians, for they had initiated the 
war, whereas the Byzantines were the true Christians, for they were the 
ones defending themselves70. This concept stands in clear contradiction 

68. Βλέπουσα δὲ Ζωὴ βασίλισσα τὴν ἔπαρσιν Συμεὼν καὶ τὴν κατὰ τῶν Χριστιανῶν 
αὐτοῦ ἐπίθεσιν, βουλὴν μετὰ τῶν ἐν τέλει βουλεύεται, ἀλλάγιον καὶ εἰρήνην μετὰ 
τῶν Ἀγαρηνῶν διαπράξασθαι, διαπερᾶσαι δὲ πάντα τὸν τῆς ἀνατολῆς στρατὸν πρὸς 
τὸ καταπολεμῆσαι καὶ ἀφανίσαι τὸν Συμεών, Theoph. Cont. 388.13-17; cf. Ioan. Scyl. 
202.71-203.86; Georg. Mon. Cont. 880.18- 881.9; Ps.-Symeon, ed. I. Bekker, Symeon Magister 
[CSHB], Bonn 1838, 723.21-22.

69. … ἐξαγαγόντων οὖν τὰ σεβάσμια καὶ ζῳοποιὰ ξύλα Κωνσταντίνου πρωτοπαπᾶ 
τοῦ παλατίου, τοῦ Κεφαλᾶ λεγομένου, καὶ Κωνσταντίνου τοῦ Βαλελίας ἐν τῇ Θρᾴκῃ, 
ἅπαντες προσκυνήσαντες καὶ ἐπομοσάμενοι συναποθνήσκειν ἀλλήλοις, πανστρατὶ κατὰ 
Βουλγάρων ἐξώρμησαν, Theoph. Cont. 388.23–389.4; cf. Ioan. Scyl. 203.83-86.

70. On religious rhetoric and symbolism in Byzantine wars fought against Christian 
enemies see Stouraitis, Krieg und Frieden, 322-326.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 105

to the concept of a civil war between brothers in faith. Byzantine authors 
presented religion not as a common unifier between Byzantines and 
Bulgars, but rather as a means of distinction that justified the actions of 
the righteous against the unrighteous. This attitude is also evident in the 
narrations of the Byzantine-Bulgar conflicts from the period of Romanos I 
Lakapenos71. Moreover, no perception of a civil conflict among Christians 
can be found in Nicephoros II Phokas’ answer to the Bulgar ambassadors, in 
which the Emperor declared a war against the Bulgars whom he described 
as a barbarian people, not equal to the Romans72.

The same attitude is also evident two centuries later, but directed 
towards the Empire’s new Christian enemies, the Normans and the 
Crusaders. In Alexios I Comnenos’ letter to the German emperor Henry IV 
(1084–1105), as reported to us by Anna Comnena, the war against Robert 
Guiscard is justified on religious grounds in the same manner as the wars 
fought against the Bulgars mentioned above: For your brotherly inclination 
and affection towards our Empire, and the labours you have promised 
to undertake against that evil-minded person, in order to make him, the 
guilty miscreant, the enemy of God and all Christians, pay due retribution 
for wicked plots, proves the true right-mindedness of your soul, and fully 
confirms the report of your piety. Our Majesty, prosperous in other respects, 
is exceedingly disturbed and agitated by the news about Robert. But if we are 
to place any trust in God and His righteous judgments, then the downfall 
of this most iniquitous man will be swift. For surely God will never allow 
the scourge of sinners to fall upon His own inheritance to such an extent73. 

71. Theoph. Cont. 402.22–403.8; Ioan. Scyl. 216.42-46; Georg. Mon. Cont. 895.3-12; 
Symeonis Magistri et Logothetae Chronicon, ed. St. Wahlgren [CFHB 44/1], Berlin 2006, 
318.164-172.

72. Leonis diaconi Caloensis Historiae libri X, ed. C. B. Hase [CSHB], Bonnae 1828, 
62.4-13.

73. Ἡ γὰρ πρὸς τὴν ἡμετέραν βασιλείαν ἀδελφική σου αὕτη ῥοπὴ καὶ διάθεσις 
καὶ ὁ μετὰ τοῦ κακομηχάνου ἀνδρὸς συμφωνηθεὶς ἀναδεχθῆναί σοι κάματος, ἵνα τὸν 
παλαμναῖον καὶ ἀλιτήριον καὶ τοῦ Θεοῦ πολέμιον καὶ τῶν Χριστιανῶν ἀξίως μετέλθῃς 
τῆς κακοφροσύνης αὐτοῦ πολλήν σοι τὴν ἀγαθοθέλειαν τῆς ψυχῆς διαδείκνυσι, καὶ τὸ 
ἔργον τοῦτο φανερὰν τὴν πληροφορίαν παρίστησι τοῦ κατὰ Θεόν σου φρονήματος. Τὰ 
δὲ κατὰ τὴν ἡμετέραν βασιλείαν τἆλλα μὲν ἔχει καλῶς, ἐν ἐλαχίστοις δὲ ἀστατεῖ καὶ 
ταράττεται τοῖς κατὰ τὸν Ῥομπέρτον κυμαινόμενα. Ἀλλ’ εἴ τι δεῖ πιστεύειν Θεῷ καὶ 
τοῖς ἐκείνου δικαίοις κρίμασι, ταχεῖα ἡ καταστροφὴ τοῦ ἀδικωτάτου τούτου ἀνθρώπου 



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

106

Robert Guiscard is called an enemy of God and of the Byzantines. The 
Byzantines are identified as Christians74, which distinguishes them from the 
Normans, who clearly are not viewed as fellow Christians. The justification 
of the Byzantine action against Robert is confirmed by God’s intervention, 
which will insure the sinner’s failure. The total absence of any concept of a 
civil war fought among Christians is more than evident in this case as well. 

A similar attitude is evident towards the Crusaders75. Apart from Anna 
Comnena’s information that it was Alexios I Comnenos’ intention to avoid a 
civil war with the western Christians, the main picture of the Crusaders in 
the Byzantine sources is not one of fellow-believers or of brothers, fathers and 
sons in common faith. Anna mentions in her first report on the Crusaders: 
Before he (Alexios I) had enjoyed even a short rest, he heard a report of the 
approach of innumerable Frankish armies. Now he dreaded their arrival 
for he knew their irresistible manner of attack, their unstable and mobile 
character and all the peculiar natural and concomitant characteristics which 
the Frank retains throughout; and he also knew that they were always looking 
for money, and seemed to disregard their truces readily for any reason that 
cropped up. For he had always heard this reported of them, and found it 
very true. However, he did not lose heart, but prepared himself in every way 
so that, when the occasion called, he would be ready for battle. And indeed 
the actual facts were far greater and more terrible than rumor made them. 
For the whole of the West and all the barbarian tribes which dwell between 
the further side of the Adriatic and the pillars of Heracles, had all migrated 
in a body and were marching into Asia through the intervening Europe, and 
were making the journey with all their household76. 

παρέσεται. Οὐδὲ γὰρ ἀνέξεται πάντως Θεὸς ῥάβδον ἁμαρτωλῶν κατὰ τῆς κληρονομίας 
αὐτοῦ ἐπαφίεσθαι, Anna Com. 112.70-82; cf. The Alexiad of the princess Anna Comnena, 
92.

74. On the identification of the Byzantines as Christians in the war against the Normans 
under Bohemund see also Anna Com. 155.29-36.

75. On Byzantine attitudes towards the Crusaders as presented in Alexias see D. R. 
Reinsch, Ausländer und Byzantiner im Werk der Anna Komnene, Rechthistorisches Journal 
8 (1989) 257-274; R.-J. Lilie, Anna Komnena und die Lateiner, BSl 54 (1993) 169-182; J. 
Harris, Byzantium and the Crusades, London-New York 2003, 56.

76. οὔπω δὲ μικρὸν ἑαυτὸν ἀναπαύσας λογοποιουμένην ἠκηκόει ἀπείρων Φραγγικῶν 
στρατευμάτων ἐπέλευσιν. Ἐδεδίει μὲν οὖν τὴν τούτων ἔφοδον γνωρίσας αὐτῶν τὸ 
ἀκατάσχετον τῆς ὁρμῆς, τὸ τῆς γνώμης ἄστατον καὶ εὐάγωγον καὶ τἆλλα ὁπόσα ἡ τῶν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 107

The author describes the Crusaders as an external threat and emphasizes 
their negative characteristics that differentiated them from the Byzantines, 
leaving aside the issue of the common faith that unified them. The image 
of the Latins as barbarian enemies stands in clear contradiction with her 
information about Alexios’ view of the potential conflict with them as a 
civil war among Christians. The image of a civil war is then by no means 
traceable in the conflicts between Byzantium and the Crusaders as the 
animosity between them increased after the developments of the First 
Crusade and the establishment of Crusader states in the East. Certainly, 
a few occasional reports of a Byzantine unwillingness to fight against the 
Crusaders because of the fact that they were Christians can be found in the 
sources77, but the concept and the terminology of a civil war is by no means 
present. 

In the second half of the twelfth century, the dominating Byzantine 
view of the Crusaders or the Latins in general is not one of brothers in faith, 
but of external enemies78. Ioannis Cinnamus’ report on the beginning of the 

Κελτῶν φύσις ὡς ἴδια ἢ παρακολουθήματά τινα ἔχει διὰ παντὸς καὶ ὅπως ἐπὶ χρήμασι 
κεχηνότες ἀεὶ διὰ τὴν τυχοῦσαν αἰτίαν τὰς σφῶν συνθήκας εὐκόλως ἀνατρέποντες 
φαίνονται. Εἶχε γὰρ ἀεὶ τοῦτο ᾀδόμενον καὶ πάνυ ἐπαληθεῦον. Καὶ οὐκ ἀναπεπτώκει, 
ἀλλὰ παντοίως παρεσκευάζετο, ὥστε καιροῦ καλοῦντος ἕτοιμον πρὸς τὰς μάχας εἶναι. 
Καὶ γὰρ καὶ πλέω καὶ φοβερώτερα τῶν φημιζομένων λόγων ἦσαν τὰ πράγματα. Πᾶσα γὰρ 
ἡ ἑσπέρα καὶ ὁπόσον γένος βαρβάρων τὴν πέραθεν Ἀδρίου μέχρις Ἡρακλείων στηλῶν 
κατῴκει γῆν, ἅπαν ἀθρόον μεταναστεῦσαν ἐπὶ τὴν Ἀσίαν διὰ τῆς ἑξῆς Εὐρώπης ἐβάδιζε 
πανοικὶ τὴν πορείαν ποιούμενον, Anna Com. 297.5-17; cf. The Alexiad of the princess 
Anna Comnena, 248.

77. See for example Nicetas Choniates’ report on the unwillingness of Manuel I 
Comnenos to enter Antioch by force, stressing the fact that he wanted to avoid fighting 
against Christians; Nic. Chon. 39.18-28. 

78. On the terminology of the Byzantine sources regarding the Crusaders, which is 
indicative of an enemy-image, see the analysis in A. Kolia-Dermitzaki, Die Kreuzfahrer 
und die Kreuzzüge im Sprachgebrauch der Byzantiner, JÖB 41 (1991) 163-188. On the im-
age of the Latins in Byzantium during the period of the Crusades see H. Hunger, Graeculus 
perfidus - Ἰταλὸς ἰταμός. ���������������������  ���������������������������������������������     Il senso dell’alterità nei rapporti greco-romani ed italo-bizanti-
ni [Unione internazionale degli Istituti di archeologia, storia e storia dell’arte in Roma. 
Conferenze 4], Roma 1987, 33-46; J. Koder, Das Bild des ‘Westens’ bei den Byzantinern 
in der frühen Komnenenzeit, in: Deus qui mutat tempora. Menschen und Institutionen im 
Wandel des Mittelalters. Festschrift Alfons Becker, ed. D. Hehl – H. Seibert – Fr. Staab, 
Sigmaringen 1987, 191-201; C. Asdracha, L’image de l’homme occidentale à Byzance: la 



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

108

Second Crusade is clearly dominated by the perception of an external enemy 
threatening the Empire with war, and not by the perception of a civil war: 
From this point affairs of the west had their outset. Celts and Germans and 
the nation of the Gauls and all that dwelled round old Rome, and Bretons 
and British, simply the whole western array had been set in motion, on the 
handy excuse that they were going to cross from Europe to Asia to fight the 
Turks on the way and recover the Church in Palestine and seek the holy 
places, but truly to gain possession of the land of the Romans by assault and 
trample down everything on their way79. 

Conversely, in Byzantine views of the wars of Manuel I in Italy, there 
is also no trace of the concept of a civil war among Christians, obviously 
because it was the Empire on the offensive against Christians. Finally, 
Nicetas Choniates and Nicholas Mesarites demonstrate clearly the Byzantine 
view of the Latins as foreign enemies shortly before the Latin conquest of 
Constantinople in 1204. In a sermon addressed to the emperor Alexius III 
Comnenos in 1200, Choniates says: We find ourselves surrounded by all-
brazen arms of enemies; from the east, the shameless Persians threaten 
us and from the west, the Alamanoi (Latins) bully us and take the worst 
of action against us…80. Nicholas Mesarites reports in his narration of the 
revolt of Ioannis Comnenos in 1201:‘Hail to the Roman State from now on 
and to us’ they were yelling, ‘no barbarian will ever again prevail over it, no 

temoignage de Kinnamos et de Choniatés, BSl 44 (1983) 31-40 ; R. J. Lilie, Byzanz und die 
Kreuzfahrerstaaten. Studien zur Politik des Byzantinischen Reiches gegenüber den Staaten 
der Kreuzfahrer in Syrien und Palästina bis zum vierten Kreuzzug (1096–1204) [Poikila 
Byzantina 1], München 1981, 275-284.

79. Ἐντεῦθεν τὰ ἐξ ἑσπέρας ἀρχὴν ἔσχε. Κελτοὶ γὰρ καὶ Γερμανοὶ καὶ τὸ Γαλατῶν 
ἔθνος καὶ ὅσα τὴν παλαιὰν ἀμφινέμονται Ῥώμην, Βρίττιοί τε καὶ Βρετανοὶ καὶ ἅπαν 
ἁπλῶς τὸ ἑσπέριον ἐκεκίνητο κράτος, λόγῳ μὲν τῷ προχείρῳ ὡς ἐξ Εὐρώπης ἐπὶ τὴν 
Ἀσίαν διαβήσονται Πέρσαις τε μαχησόμενοι τοῖς παρὰ πόδας καὶ τὸν ἐν Παλαιστίνῃ 
καταληψόμενοι νεὼν τόπους τε τοὺς ἱεροὺς ἱστορήσοντες, τῇ γε μὴν ἀληθείᾳ ὡς τήν τε 
χώραν Ῥωμαίων ἐξ ἐφόδου καθέξοντες καὶ τὰ ἐν ποσὶ καταστρέψοντες, Ioannis Cinnami 
epitome rerum ab Ioanne et Alexio Comnenis gestarum, ed. A. Meineke [CSHB], Bonn 1836, 
67.4-11; cf. English translation in Deeds of John and Manuel Comnenus by John Kinnamos, 
translated by Ch. M. Brand, New York 1976, 58. 

80. κύκλῳ δὲ παγχάλκοις ὅπλοις πολεμίοις ἡμεῖς εἱλούμενοι ἑωράμεθα, κἀκ μὲν τῆς 
ἕω τὸ Περσικὸν ἐπέχαινεν ἀναιδές, ἐκ δὲ τῆς ἑσπέρας ἦσαν Ἀλαμανοὶ ὡς θῆρες δεινὸν 
βλεμεαίνοντες καὶ καθ’ ἡμῶν τὰ χείρω βυσσοδομεύοντες, Nicetae Choniatae orationes et 
epistulae, ed. J.-L. van Dieten [CFHB 3]. Berlin 1972, 7.57.11-14.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 85-110

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos? 109

Scythian, no Bulgar, no Tauroscythian [scil. Cumans], no Persarmenian [scil. 
Seljuk Turks of Ankara], no Illyrian, no Triballian, no Paion, no Alaman, 
no Italian, no Iberian, no Libyan [scil.probably also Turks in the area of 
ancient Libya81] and not even the Persians [scil.Turks] who are so powerful 
nowadays in Asia82. 

Both texts, written before the sack of the City could have impacted on 
their authors’ perceptions, draw an image of the Latins as external enemies, 
placing them on the same level with all foreign and infidel enemies of the 
Empire. This image indisputably contradicts the notion of brothers in faith 
who formed part of a wider Christian community within the framework of 
which war could be understood as civil war.

4. Conclusion

In summarizing the comparative analysis of source evidence on Byzantine 
wars fought against Christian enemies, the main conclusion of this study is 
that the idea of civil war did not predominate in the Byzantine perception of 
such wars. Although after the ninth century an ideological concept becomes 
evident that allowed an armed conflict fought between Byzantines and 
other Christians to be characterized as a civil war, information from the 
sources demonstrates that this concept was of secondary significance. Its 
rare mention by Byzantine writers in connection with conflicts in which 
the Empire was defending itself against Christian enemies shows that it was 
employed within the framework of diplomatic efforts to prevent an attack 
against the Empire or of a Byzantine rhetoric that aimed to propagandize 
the Empire as a Christian, peace-loving entity and thus to further legitimize 
Byzantine military action against other Christians from an ethical – religious 
point of view. The main Byzantine perception of civil war was one of an 
armed conflict inside one “nation” (ethnos) as this was defined within the 
framework of the Byzantine perception of ethnicity, i.e. otherness.

81. See the comment by A. Heisenberg, Nikolaos Mesarites, Die Palastrevolution des 
Johannes Komnenos, Würzburg 1907, 58.

82. ὡς εὖ γε τῇ Ῥωμαΐδι τὸ ἀπὸ τοῦδε καὶ ἡμῖν «ἐπεφώνουν», οὐ καταστρατηγήσει 
τις ἔτι βάρβαρος ταύτης, οὐ Σκύθης, οὐ Βούλγαρος, οὐ Ταυροσκύθης, οὐ Περσαρμένιος, 
οὐκ Ἰλλυριός, οὐ Τριβαλλός, οὐ Παίων, οὐκ Ἀλαμανός, οὐκ Ἰταλός, οὐκ Ἴβηρ, οὐ Λίβυς, 
οὐκ αὐτὸς ὁ τὰ μεγάλα κατὰ τὴν Ἀσίαν ἰσχύων Πέρσης τὴν σήμερον, Heisenberg, Nikolaos 
Mesarites, 21.11-19.



Ioannis Stouraitis

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 85-110

110

Ioannis Stouraitis

Byzantine War Against Christians – an Emphylios Polemos?

The central role of Christian religion and Christian identity in the 
Byzantine perception of war against all foreign enemies motivated me 
to undertake a study of the perception of Byzantine emphylios polemos, 
focusing on the question of ideological and political similarities or differences 
between Byzantine civil war and wars fought between the Byzantines and 
other Christian peoples. The main goal of this paper is to further clarify the 
role played by religious identity in the Byzantines’ perception of the enemy 
when at war.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

Eleni Tounta

The Perception of Difference and the Differences of Perception: 
The Image of the Norman Invaders of Southern Italy in Contemporary 

Western Medieval and Byzantine Sources

The subject of the present study is the image of the Norman invad-
ers of southern Italy as it emerges from Western and Byzantine contem-
porary sources. The chronological limits of the examination will be from 
1017-1018, when the Normans arrived in southern Italy to fight as merce-
naries on the side of the Lombard rulers of the area who had risen in revolt 
against Byzantine control, to 1085, when they had succeeded in establish-
ing their authority in the area after conquering a large part of southern 
Italy as well as Sicily. Contrary – as well as complementary, of course – to 
most studies which have focused on the reasons of the Normans’ arrival in 
southern Italy1, the subject under examination here is the way their pres-
ence and actions were perceived. More specifically, I will examine the con-
ceptual notions that medieval men had at their disposal during the process 
of perception, which eventually shaped their view of the Norman invaders2. 

* An earlier version of this paper was presented at the 29th Pan-Hellenic Historical 
Congress (Thessaloniki, 16-18 May 2008). I would like to thank my colleagues P. Katsone, 
associate professor in Byzantine History at the Aristotle University of Thessaloniki, and Dr. 
N. Chrissis, teaching associate at the Royal Holloway University of London for providing 
useful suggestions. 

1. The relevant bibliography is extensive. See indicatively the widely accepted study of 
H. Hoffmann, Die Anfänge der Normannen in Süditalien, Quellen und Forschungen aus 
italienischen Archiven und Bibliotheken 49 (1969) 95-144. 

2. Recent research has already taken an interest in the way that the Norman Kingdom 
was perceived by its contemporaries. See the papers in the collective volume: Il mezzogiorno 

Επιμέλεια έκδοσης: Νικολαοσ Λιβανοσ, ΙΒΕ/ΕΙΕ



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

112

A further point of interest for the present study is to determine to what ex-
tent the conquerors of southern Italy were seen through an ethnic perspec-
tive, i.e. whether their Otherness was described in terms of ethnicity. This 
examination is important, as it corresponds to a vital debate in modern 
historiography, as to whether belonging to a certain gens, an ethnic group, 
constituted for the medieval man a basic framework of defining the Self and 
the Other3. 

A comparative approach, i.e. the comparison of the way Westerners 
and Byzantines perceived the image of the Other, was deemed necessary 
not only because the Normans encountered a sizeable Byzantine popula-
tion in southern Italy which they eventually subdued, but mostly in order 
to highlight any similarities or differences in the mentalities that defined 
Western and Byzantine perceptions of the “Other”. In fact, on account of the 
Byzantine presence in Italy, the Western sources which make mention of the 
Norman invaders cannot but view them in conjunction with the Byzantines 
of the area. Therefore, at a second level, the results of such comparisons en-
rich the question investigated by historiography in recent years on whether 
to include or not certain cultures into medieval Europe4. They can also offer 
an answer to the question whether Byzantium was one of the centres or one 
of the peripheries of medieval Europe, or it belonged to an entirely different 
cultural grouping; an answer to which, as it becomes evident, determines 
both the perspective and the methods of modern historiography5. 

normanno-svevo visto dall’Europa e dal mondo mediterraneo, ed. G. Musca [Atti delle tredi-
cesime giornate normanno-sveve. Bari, 21-24 ottobre 1997], Bari 1999. 

3. On the subject of ethnic identity in the Middle Ages, see indicatively R. Bartlett, 
Medieval and Modern Concepts of Race and Ethnicity, Journal of Medieval and Early 
Modern Studies 31.1 (2001) 39-56. Also, P. J. Geary, Ethnic identity as a situational con-
struct in the early middle ages, Mitteilungen der anthropologischen Gesellschaft in Wien 113 
(1983) 15-26. 

4. Mention should be made at this point of the important research project DFG-
Schwerpunktprogramm 1173 Integration und Desintegration der Kulturen im europäischen 
Mittelalter which operates in Germany since 2005, and for which 18 universities collaborate, 
with a total of – currently – 23 doctoral and postdoctoral studies. Also published within the 
framework of this project was the collective volume Mittelalter im Labor. Die Mediävistik 
testet Wege zu einer transkulturellen Europawissenschaft, ed. M. Borgolte – J. Schiel – B. 
Schneidmüller – A. Seitz, Berlin 2008.  

5. An attempt to write a comparative history of the medieval West and East by E. Pitz, 
Die griechisch-römische Ökumene und die drei Kulturen des Mittelalters. Geschichte des 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 113

The present study draws its materials from historical narratives writ-
ten from the mid-11th to the first decade of the 12th century, and coming 
from the Byzantine Empire, as well as the Western Empire (including the 
regnum Italiae, i.e. northern Italy) and the Kingdom of France, with regard 
to the West. The choice of the geographical limits for the historiographical 
sources can be easily understood. The Normans came from the Kingdom of 
France and invaded an area which was claimed by both the Byzantine and 
the Western Empire, on the basis of their ecumenical authority. In fact, the 
Lombard rulers of southern Italy acknowledged – at least in theory, if not 
always in practice – the overlordship of the western emperors in their ter-
ritories6. The study has excluded the important sources from southern Italy 
and Sicily narrating the Norman conquest of the area, as they exhibit a de 
facto pro-Norman stance, and for that reason they do not allow us to draw 
safe conclusions on the mentality and the conceptual processes of their au-
thors7.

The chronological proximity of the sources under examination with 
the Normans’ arrival and invasion of southern Italy is a crucial prerequisite 
in order to illuminate the image of the Normans as it was initially formed 
and, consequently, the Weltanschauung of the people who were “observing” 
them. Later sources, such as narratives composed after the establishment of 
the Norman Kingdom of southern Italy and Sicily, entail the risk of distort-
ing the initial image, as the outlook of the authors had by that time also 

mediterranen Weltteils zwischen Atlantik und Indischem Ozean 270-812, Berlin 2001. See 
also M. Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt 1050-1250, Stuttgart 2002. 

6. For the political circumstances before the arrival of the Normans, see indicatively G. 
A. Loud, The Age of Robert Guiscard: Southern Italy and the Norman Conquest, Harlow-
Munich 2000, 14-29.

7. Amato di Montecassino, ed. V. de Bartholomaeis, Storia de’ Normanni volgarizzata 
in antico francese [Fonti per la Storia d’ Italia, 76], Roma 1935; Guillaume de Pouille, ed. M. 
Mathieu, La geste de Robert Guiscard [Istituto Siciliano di Studi bizantini e neoellenici. Testi 
4], Palermo 1961; Gaufredus Malaterra, ed. P. Pontieri, De rebus gestis Rogerii Calabriae et 
Siciliae comitis et Roberti Guiscardi ducis fratris eius [Rerum Italicarum Scriptores, V/1], 
Bologna 1925-1928. For a brief approach to these three sources, see P. Toubert, La première 
historiographie de la conquête normande de l’Italie méridionale (XIe siècle), in: I caratteri 
originari della conquista normanna. Diversità e identità nel Mezzogiorno (1030-1130), ed. 
R. Licinio – F. Violante [Atti delle sedicesime giornate normanno-sveve. Bari, 5-8 ottobre 
2004], Bari 2006, 15-49.  



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

114

been shaped by the actions of the Norman kings, constituting an additional 
prism through which the Normans’ arrival was seen by later individuals. It 
has to be pointed out that the contemporary authors, the works of whom 
this study is based on, are not simply the most representative, but are actu-
ally the only ones who, fulfilling the criterion of chronological proximity, 
showed a particular interest in the activity of the Normans8. 

As it has already been made evident, the main historical and historio-
graphical subject of this study is the issue of the perception of the Other, i.e. 
of those belonging to a different cultural group; a question that has recently 
become a key issue in the context of the humanities. In the discipline of his-
tory, questions relating to the perception of Otherness do not only constitute 
a part of source-criticism for the reconstruction of facts, but they foremost 
serve to investigate mentalities of the past. Perception is, in general, a rela-
tive process. It sets the subject and the object of observation in a direct and 
unmediated relation to each other, allowing the integration and delimitation 
of both. The relative nature of perception stands out most sharply in the case 
of defining Otherness, since the Other can only be perceived by defining the 
Self. During the perceptual process, the observer comprehends Otherness 
through the prism of his personal Weltanschauung, which to a large degree 
has been shaped by the ideas and values he shares with the other members of 
the group in which he belongs. Therefore, the resulting image of Otherness 
provides more information about the Self and the collective mentality of 
one’s own group, rather than information about the Other9. 

When analysing the conceptual process, we should not overlook that the 
historical sources in which we seek the worldview of the observer/author do 
not constitute historical events (res gestae), but rather the narrative of events 
(narratio rei gestae)10. Decoding a historical text, more frequently than the 

8. This is easy to ascertain if one examines extensively the composition of annales and 
chronicles of this period in Italy, Germany and France which have been published in the col-
lection Scriptores in folio of the Monumenta Germaniae Historica, in vols. 4, 5, 6, 7, 8 and 9. 
For sources composed in the Byzantine Empire, see below, pp. 123-128. 

9. H. Bleumer – St. Patzold, Wahrnehmungs-und Deutungsmuster in der Kultur 
des europäischen Mittelalters, in: Wahrnehmungs-und Deutungsmuster im europäischen 
Mittelalter, ed. H. Bleumer – St. Patzold [Das Mittelalter. Perspektiven mediävistischer 
Forschung 8.2], Berlin 2003, 6-7. 

�������������������������������������������������������������������������������. See the definition of “history” by Isidore of Seville: Isidorus Hispalensis, ed. W. M. 
Lindsay, Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive Originum libri XX [Scriptorum 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 115

question “what event took place?” we should probably pose the questions: 
“how was the event perceived by the author?” and “in what ways did this 
event undergo narrative elaboration within the text?”11. The worldviews of 
the authors, which we wish to bring to light, form part of a narrative. That 
is, they appear in a written text with a specific narrative plot, constructed 
with specific narrative motifs. Both the plot and the narrative motifs com-
municate to the reader the mentality of the author who is “observing” this 
Otherness. Therefore, particular care is necessary to unveil these motifs, the 
way they are incorporated in the plot of the narrative, and how they relate 
to the mentality of the author of the text12. 

After this introduction, it is time to turn our attention to the medieval 
authors. Before attempting to investigate their thought-world categorising 
them by area of provenance, an overview is first necessary. What is striking, 
when examining the contemporary sources, both Western and Byzantine, 
on the arrival of the Norman mercenaries in Italy, is the paucity of particu-
lar references. The majority of the authors of the annales or the chronicles, 
even those from the areas of southern Italy directly affected by the Norman 
invasion, proceed to little but precious examination of this development. 
The Normans appear suddenly in the narrative without prior commentary 

Classicorum Bibliotheca Oxoniensis, 16], Oxford 1911, I, 41: De historia. Historia est narra-
tio rei gestae, per quam ea, quae in praeterito facta sunt, dinoscuntur. 

���������������������������������������������������������������. For a detailed introduction to the methodology, see H.-W. Gοετζ, Wahrnehmungs- und 
Deutungsmuster als methodisches Problem der Geschichtswissenschaft, in: Wahrnehmungs- 
und Deutungsmuster, 23-33. 

���������������������������������������������������������������������������������������. It is a fact that medieval historiography differs from both ancient and – mostly – 
modern historiography, as the medieval man had formed a specific way of thinking and con-
sequently of perceiving the past and his contemporary reality. Given the fact that thought is 
expressed through words, the analysis of the language of the texts through the methodology 
of linguistic/literary criticism (detecting the plot, narrative motifs, etc.) is in a position to 
illuminate the particularities of medieval historiography, and to offer the modern scholar 
attempting to study medieval history a research tool for medieval historical sources. At the 
same time, language-based analysis brings to light the mentality of the author of the text, 
which, to a large extent, reflects the corresponding society’s organisation, its ideology and 
its code of values. We should foremost note the studies by: G. M. Spiegel, The Past as Text. 
Theory and Practice of Medieval Historiography, Baltimore-London 1997; H.-W. Goetz, 
Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein im hohen Mittelalter, Berlin 22008. See also 
the collective volume Von Fakten und Fiktionen. Mittelalterliche Geschichtsdarstellungen 
und ihre kritische Aufarbeitung, ed. J. Laudage, Köln-Weimar-Wien 2003. 



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

116

regarding their presence in the area, and they are called by their ethnic ap-
pellation, Normanni, or – as pars pro toto – by the name of their leaders, 
most commonly Robert Guiscard. The authors display no interest in the 
Normans’ origin, their customs or the reasons that led them to arrive and 
then settle in southern Italy and Sicily. A characteristic example concern-
ing the area of southern Italy are the annales of Lupus Protospatharius 
(account of the events of years 855-1102), where the Normans are men-
tioned sporadically, without becoming the subject of any particular reflec-
tion. Nevertheless, there is a sense of Otherness, namely that a different 
ethnic group now dwells in the area of southern Italy. For example, when 
Lupus Protospatharius refers to the help that Robert Guiscard offered to 
Pope Gregory VII in 1084, he notes that duke Guiscard went to Rome after 
he mustered an army of Normans, Lombards and other ethnic groups13. The 
Normans became the subject of observation, although only sporadically in 
the 11th century, when they no longer limited themselves to their role as 
mercenaries and started to conquer territories of southern Italy.

In the area of the Western Empire, as it emerges from the sources, the 
stimulus for further reflection was the activity of Robert Guiscard. It is 
important to stress once more that all extensive references to the arrival 
of the Normans revealing the mentality of the contemporaries occur with-
in the context of the description of the conquests of the duke of southern 
Italy. Hermann, a monk of Reichenau, (account of events of years 1-1054) 
referring to events of the year 1053, relates that the Normans, a foreign 
ethnic group (gens adventitia) from the Gallic shores of the Ocean, flocked 
to the parts of Calabria, Samnia and Campania. And as it was a gens with 
greater military skills, it was initially gladly received, because it helped the 
indigenous population (indigenis) against the raids of the Greeks and the 
Saracens14. Similarly, the cleric Arnulf of Milan (account of years 925-1077) 

��������������������������������������      . Lupus Protospatharius, ed. G. H. Pertz [MGH Scriptores, 5], Hannover 1849 
(Stuttgart 1985) 61.33-34: A.D. 1084. Robertus dux, collecta multitudine Normannorum, 
Longobardorum aliarumque gentium, perrexit Romam, ut papam Gregorium dura obsidione 
retentum liberaret.   

������������������������. Herimannus Augiensis, Chronicon, ed. G. H. Pertz [MGH Scriptores 5], Hannover 
1849 (Stuttgart 1985) 132.4-19: A.D. 1053. Ea siquidem gens a temporibus prioris Heinrici 
imperatoris in Calabriae, Samniae Campaniaeque partes paulatim ex Gallici oris oceani 
adventitia confluebat; et quia bellicosior Italicis gentibus videbatur, primo gratanter accepta, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 117

noted that the Normans were called to assist the inhabitants of Apulia who 
were being oppressed by the Greeks15.

In the narratives mentioned above, the two basic notions can be found 
which defined the perceptual process in observing the Other, the Norman 
who entered the area of southern Italy. These notions were the ecumeni-
cal character of the Western Empire and common religion16. The notion 
of ecumenicity should not only be understood in its political dimensions, 
as it entails an important religious significance: in the image of God who 
rules in heaven, and by his command, the emperor rules the temporal world.  
Therefore, any violation of imperial rights constitutes at the same time an 
affront to God and to divine order17. In the narrative of Hermann, a sense of 
Otherness is at first discernible, as it is pointed out that the Normans were 
a foreign gens that arrived from another land. However, although foreign, 
this ethnic group was well-received, as it helped the indigenous population 
against the two enemies who were not considered to share in the cultural 
identity defined by the ecumenicity of the Western Empire and the Christian 
religion. The Byzantine emperors, who in the name of the ecumenicity of 
their own empire were striving to consolidate and expand their authority 
in southern Italy, not only impinged on the political rights of the Western 
Empire in this area, but also challenged at an ideological level the ecumenical 
authority and therefore the Roman imperial title of the western emperors18. 
The same was also perpetrated – and against both empires at that – by the 

crebro indigenis contra Grecorum et Saracenorum incursiones audacter praeliando auxilia-
batur.

������������. Arnulfus, Gesta archiepiscoporum Mediolanensium, ed. D. L. C. Bethmann – W. 
Wattenbach [MGH Scriptores 8], Hannover 1848 (Stuttgart 1992) 10.45-11.5: Illis in diebus 
primus in Apuliam Normannorum fuit eventus, principum terrae consultu vocatus, cum 
Graeci eam innumeris gravarent oppressionibus. 

������������. Cf. B. Anderson, Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of 
Nationalism, London-New York 1991, 19-20. 

����������������������. See among others: F.-R. Erkens, Vicarius Christi – sacratissimus legislator – sacra 
majestas. Religiöse Herrschaftslegitimierung im Mittelalter, Zeitschrift der Savigny-Stiftung 
für Rechtsgeschichte, kanonistische Abteilung, 89 (2003) 1-55. 

���������������������������������������������������������������������������������������. For the western view that the Byzantines belonged to a different cultural grouping 
see: B. Ebels-Hoving, Byzantium in Latin Eyes before 1204. Some remarks on the thesis of 
the “growing animosity”, in: The Latin Empire, some contributions, ed. K. Ciggaar – A. Van 
Aalst, Hernen 1990, 27.



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

118

Saracens, who had conquered Sicily and frequently raided areas of southern 
Italy. The Saracens, furthermore, on account of their religion, belonged to 
a wholly different cultural grouping than that of medieval Europe, which 
was Christian in its basis. In the medieval period, however, when religion 
constituted an essential criterion of community membership, and not solely 
an acceptance of principles or dogma, the ethnic and religious identity were 
almost coterminous19.  

Taking into consideration these notions, it is clear why the Normans’ 
arrival and activity became the subject of discussion during the period of 
Robert Guiscard’s deeds. When he raised claims of authority in the area by 
conquering land in his own name, he challenged the sovereign rights of the 
Western Empire. This behaviour provoked a surprised reaction on the part 
of the members of the western imperial polity, prompting them to narrate 
this nation’s arrival in southern Italy. This is why, after this brief digression 
on the beginnings of the Normans’ arrival, Hermann returns to the events 
of the Norman conquest and recounts that “as the Normans saw the riches 
of the Italian land and as their forces increased, they wanted to oppress 
with war the indigenous people, to impose their unjust rule, to seize castles, 
fields, villages, houses and even women from the legitimate heirs, to despoil 
church property, and finally to upset all the divine and human laws, with all 
their might, without giving in, even in name, to either the apostolic pontiff 
or to the emperor”20. Arnulf stressed that the Normans were “most impious” 
(impiissimi)21, while the cleric Landulf of Milan (account of events from the 

����. Bartlett, Medieval and Modern Concepts, 42, 52-53. For the image of the Muslims 
in medieval Europe and the mentalities through which they were perceived, see J. Tolan, Les 
Sarrasins, Paris 2003; P. Sénac, L’Occident médiéval face à l’Islam. L’image de l’autre, Paris 
2000.

������������������������������������. Herimannus Augiensis, 132.4-19: A.D. 1053. Postea vero pluribus eorum ad uberem 
terram accurrentibus, viribus adaucti, ipsos indigetes bello premere, iniustum dominatum 
invadere, heredibus legitimis castella, praedia, villas, domos uxorem etiam quibus libuit vi 
aufferre, res aecclesiarum diripere, postremo divina et humana omnia, prout viribus plus 
poterant, iura confundere, nec iam apostolico pontifici, nec ipsi imperatori, nisi tantum 
verbotenus cedere. The same information is found in the chronicle of Bernold, monk of St. 
Blasien of the bishopric of Constance, who narrates the events of years 1-1100: Bernoldus, 
Chronicon, ed. G. H. Pertz [MGH Scriptores 5], Hannover 1849 (Stuttgart 1985) 426.41-44. 

����������������������. Arnulfus, 18.6-9: Cui cum misericorditer displiceret oppressio illa vehemens, qua 
impiissimi Normanni miseram affligunt Apuliam, praedicatione mixta precibus temptat il-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 119

4th c. to 1085) notes that they were guilty not only of injustice but also novi-
tas, i.e. innovation22. With novitas bearing the meaning of unlawful subver-
sion of political order, and impiety (impiissimus) referring to the person of 
the emperor as well as to God, these two characterizations reflect precisely 
the two notions which influenced the perceptual process. 

Arnulf, who concurs with Hermann’s observation regarding the wealth 
of Italian land as a motivation for the Normans to conquer it, compares this 
newly-arrived nation with two other claimants of the area, the Byzantines 
and the Saracens. Thus, he depicts the Normans as “crueller than the Greeks 
and more savage than the Saracens” (atrociores facti Graecis, Saracenis 
furoriores)23. In this narrative, the image that the medieval Westerner had 
formed of the Byzantines and the Saracens serves as a perceptual and nar-
rative model for the nature and the actions of the Normans. It appears that 
the cultural representation of the Byzantine and the Saracen – the former 
challenging the political integrity of the Western Empire, and the latter the 
religious integrity of western medieval society – had been firmly established 
in the collective consciousness. For this reason, Arnulf, by comparing the 
Normans with the two other nations, is able to convey the impact of their 
actions on the established value-system, without having to describe in detail 
their deeds against the western imperial rights and consequently against 
God. 

los a tantis revocare flagitiis. Cumque nichil proficeret, armis aggreditur ipsam compescere 
feritatem, licet illi adversus belli fuerit exitus. 

���������������. Landulfus, Historia Mediolanensis, ed. L. C. Bethmann – W. Wattenbach) [MGH 
SS 8], Hannover 1848 (Stuttgart 1992) 100.18-30: Hic enim Apuliam et Calavriam multas-
que civitates marinas, exiens Nurmandiam, cuius miles pauper cum suisque sociis fuerat, 
noviter et iniuste cum suis multis criminibus invaserat. 

��������������������������. Arnulfus, 10.45-11.5: Illis in diebus primus in Apuliam Normannorum fuit even-
tus, principum terrae consultu vocatus, cum Graeci eam innumeris gravarent oppressionibus. 
Quibus subactis et aequore sulcato fugatis, considerantes Normanni Apulorum inertiam, 
regionis quoque in omnibus opulentiam, etsi pauci, invadunt ex parte provinciam. Remissis 
igitur legatis in patriam ad hoc ortantibus ceteros, crescente paulatim numero, totam reple-
verunt Apuliam, iure quasi proprio deinde possidentes, atrociores facti Graecis, Saracenis 
ferociores; imo deiectis prioribus, surrexerunt principes ipsi. Arnulf’s anti-Norman stance, 
which is discernible in this extract, is also noted and interpreted in connection to the impe-
rial rights by G. Andenna, Il Mezzogiorno normanno-svevo visto dall’Italia settentrionale, 
in: Il mezzogiorno normanno-svevo, 41-43.



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

120

Particularly eloquent is the testimony of the cleric Landulf when narrat-
ing the invasion of Rome by Robert Guiscard in 1084 in order to help Pope 
Gregory VII (1073-1085), who was threatened by the army of the German 
king Henry IV (1059-1106). The clergyman stresses that the Norman duke 
raised an army which also included as many Saracens as he could muster. 
As his narrative progresses, the gens adventitia of Hermann24 is turned into 
a gens diversa, a different ethnic group, which is ignorant of God (de Deo 
ignara), as well as steeped in crimes and murders, accustomed to adulteries 
and to various forms of fornication25. The ethnic Otherness, which was of 
no importance in the period of the Normans’ arrival and their activity as 
mercenaries, is emphasised once Guiscard challenges imperial rights and 
actually intervenes in Rome in favour of Gregory VII, the great opponent of 
the western emperor – king at the time – Henry IV. This action is adequate 
for ethnic, that is cultural, boundaries to be set between the Italians and the 
Normans, and for the latter to be depicted as ignorant of God. It appears 
that the same purpose is served by the specific mention of the Saracens that 
constituted part of Robert Guiscard’s army.

In the aforementioned extract, quite notable are the structural features 
of the historical narrative. Motifs from antiquity are used both in the per-
ceptual process and in organising the narrative. In the characterisations at-
tributed to the Normans, namely ignorance of God, the habit of committing 
crimes and murders, and the inclination to various forms of fornication, one 
can discern the image of the tyrant as found in ancient Greek and Roman 
thought. The qualities that characterised the tyrant in antiquity were pre-
cisely: vis (violence), crudelitas  (cruelty), superbia (arrogance), and libido, 
i.e. sexual excess26. Thus, the image of the Normans formed is that of the 
tyrant who oppresses in various ways the subject population. In the 12th 
century the Norman kings will be widely called tyrants, and the centre of 

����������������. See note 14.
��������������������������. Landulfus, 100.18-30: Igitur gente coadunata inmensa et Saracenis omnibus quos 

habere potuit, in paucis diebus Romam veterem, Romanis sese ac filios ac uxores minime 
tuentibus, Rufini et Albini reliquiis deficientibus armata manu Robertus intravit. […] Itaque 
gens diversa de Deo ignara, sceleribus ac homicidiis edocta, adulteriis variisque fornicationi-
bus assuefacta, omnibus criminibus, quae ferro et igne talibus agi solet negotiis, sese furialiter 
immerserat. 

����������. J. R. Dunkle, The Greek tyrant and Roman political invective of the late Republic, 
Transactions and Proceedings of the American Philological Association 98 (1967) 151-171. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 121

their administrative authority, Sicily, will be characterised as the ‘nurse’ 
of tyrants since the age of the Cyclopes27. To this 12th-century conclusion, 
significant was the contribution of the image of the Normans as it emerged 
from the views, and the incorporation of such views in narratives of 11th-
century historians. The characterisation “tyrant”, as is evident from these 
sources, did not refer solely to the usurpation of authority, but also denoted 
the moral shortcomings of the Normans28.   

Sigebert, abbot of Gembloux (account of years 381-1111) perceived the 
Normans in a different way. Although he came from the area of the Western 
Empire and held a pro-imperial stance in the Investiture Controversy, his 
perception of the Norman invasions does not appear to have been shaped 
by the ecumenical dimensions of imperial ideology, explaining why a nega-
tive image of the Normans does not appear in his work. On the contrary, 
the bravery and the resourcefulness and cunning of the Norman invaders 
are predominant in his narrative. Referring to the events of the year 1032, 
he relates that the Normans Robert and Richard left French Normandy for 
Apulia. As the Italians were divided, they offered military assistance, fight-
ing at times on the one side and at times on the other; and taking this op-

�����������������������������������������������������������������������������������    . This assessment is found in the work of abbot Otto of Freising: Otto Episcopus 
Frisingensis, Chronica sive Historia de duabus civitatibus, ed. W. Lammers [Ausgewählte 
Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters 16], Darmstadt 1974, ΙΙ, 19, p. 140: Sicilia 
enim primo Cyclopum, post tyrannorum usque in presentem diem fuisse nutrix traditur. In 
the 11th c. the Normans are only sporadically characterised as tyrants. As far as I am aware, 
the first such mention is found in the work of Bishop Benzo of Alba who belonged to the 
immediate environment of Emperor Henry IV. Benzo, Ad Heinricum IV. Imperatorem libri 
VII, ed. H. Seyffert [MGH Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum separatim 
editi 65], Hannover 1996, 196: Normannis, latronibus et tyrannis […] and p. 208: Quartum 
Normannus, factus de plebe tyrannus. For Benzo’s view of the Normans, see Andenna, Il 
Mezzogiorno normanno-svevo, 29-39. For the characterisation of the Norman kings of Sicily, 
especially the first king, Roger II (1130-1154), as tyrants, see H. Wieruszowski, Roger II 
of Sicily, Rex-Tyrannus, in twelfth-century political thought, Speculum 38.1 (1963) 46-78, 
where it appears that the characterisation of “tyrant” attributed to Roger II referred mostly 
to the usurpation of imperial rights in southern Italy and Sicily, rather than to the moral 
dimensions of a tyrant’s behaviour according to the models of antiquity. 

����. Andenna, Il Mezzogiorno normanno-svevo, 44-45, referring to the abovementioned 
extract of Landulf, comments that those were exaggerations connected with political propa-
ganda which intended to ‘demonise’ the Normans who impinged on the rights of the Western 
Empire. 



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

122

portunity they fought the Italians bravely and cunningly (callide et fortiter), 
and by pushing forth with their advances, they expanded their fame and 
they prepared the way for their future prosperity29. In this last observation 
it becomes evident that the abbot was aware of the consequent develop-
ments, which, as it appears from the narrative, he applauded. Subsequently 
in the narrative, the virtues of the Normans (dolus and virtus) are in con-
trast with the imbecillitas, the feebleness of the Italians. Thanks to those 
virtues, the abbot points out, the Normans managed to conquer the area, 
spreading terror to the neighbouring nations30. The contrasting pairs of no-
tions, dolus/virtus - imbecillitas around which the narrating is structured, 
elucidate the reasons for the Normans’ success and, by extension, legitimise 
their authority in the area. 

Moving from the Western to the Byzantine Empire, one would expect 
to find important information in the historiographical works coming from 
that area, as it was the Byzantine authority in southern Italy which mostly 
suffered by the activity of Norman mercenaries and subsequently by their 
conquests. Contrary to expectations, however, the relevant sources show 
practically no interest31. This observation is of particular importance, as 

����. Chronica Sigeberti Gemblacensis, ed. D. L. C. Bethmann [MGH Scriptores 6], 
Hannover 1844 (Stuttgart 1980), 357.1-6: Anno Domini 1032. Rotbertus et Richardus, minu-
endae domo multitudinis causa hoc tempore a Nortmannia Francorum digressi, Apuliam 
expetunt; et Italis inter se dissentientibus, dum alteri contra alterum auxilium prestant, hac 
opportunitate Italos callide et fortiter debellant, et successus urgendo suos, nomen suum 
dilatant, et futurae prosperitatis sibi viam parant. As far as the division of the Italian peoples 
is concerned, Sigebert of Gembloux refers to the conflicts between Byzantines and Lombards 
and those among the Lombard rulers of the area. 

����. Chronica Sigeberti Gemblacensis, 357.45-48: Anno Domini 1038. Nortmanni in 
Apulia copiis suis a Nortmannia paulatim adauctis, ad invadendam Apuliam fortitudi-
ne sua et Italorum imbecillitate animati, castellis et urbibus aut dolo aut virtute captis, in 
Apulia potenter agunt, vicinisque gentibus terrorem sui nominis incutiunt. It is difficult to 
explain why a pro-imperial author provides such a positive image for the Norman invasions. 
It is only to be stressed that Sigebert of Gembloux does not show an interest in the political 
course of the events in southern Italy. Even when he relates the invasion of Henry IV in 
Rome, he only mentions that Pope Gregory VII took refuge ad Normannos. See Chronica 
Sigeberti Gemblacensis, 364.42-43.  

���������������������������������������������������������������������������������������. The lack of interest by Byzantine historiographers in the geography and culture of 
western Europe has been interpreted on the basis of the Byzantines’ feeling of superiority 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 123

most historiographers held important positions in the empire’s administra-
tive apparatus32. For example, Michael Psellos (narrative of years 976-1077), 
who was not only a scholar but for a period also served as imperial secre-
tary and, therefore, had access to the state archives33. When he refers to the 
expedition of George Maniakes who aimed at putting down the revolt of 
the cities of Apulia, which had recruited Norman mercenaries, he provides 
no information on this new nation that appeared in the lands of south-
ern Italy. He only mentions that Maniakes was sent to reclaim territories 
that had been taken away from the Byzantine Empire34. Similar is the case 
of the history by Michael Attaleiates (narrative of years 1034-1079) who 
had also held court offices35. He only notes that the Italian cities turned
against Byzantium36. The most extensive reference is found in the history of 

towards the political entities that were outside the territory or the sphere of influence of 
the Byzantine Empire. See D. M. Nicol, The Byzantine view of Western Europe, GRBS 8 
(1967) 315-316; A. Ducellier, L’Europe occidentale dans les textes grecs médiévaux: tra-
dition impériale et redécouverte, Bsl 56 (1995) 245-255. Nevertheless, we should also note 
the tendency of Byzantine historiographers to take an interest mostly in the main political 
developments and the military events that pertained to the capital and the central authority, 
and in the issues that posed a threat to the empire’s existence. For example, the assault and 
four sieges against Thessaloniki by the Avars and Slavs in the 6th and 7th century are not 
mentioned in any historiographical text, but only in a hagiographical pastiche, The miracles 
of Saint Demetrius. For this observation, I would like to thank my colleague, G. Leveniotis, 
lecturer in Byzantine history at the Aristotle University of Thessaloniki.

��������������������������������������������������������������������������������������. Besides the works mentioned below, the historiographical production of the period 
(11th – early 12th c.) includes the work of George Kedrenos, Σύνοψις ἱστοριῶν, which does 
not provide any information on the Normans’ arrival in southern Italy.  

�������. H. Hunger, Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, Band I, München 
1978, 373. 

���������������������. Michael Psellos, Chronographie, ed. E. Renauld, T. II, Paris 1928, 2: Ἐπεὶ δὲ τὴν 
Ἰταλίαν ἀποσεσυλήμεθα καὶ τὸ σεμνότατον τῆς ἀρχῆς ἀφῃρήμεθα μέρος, πέμπει τοῦτον 
ὁ δεύτερος Μιχαὴλ πολεμήσοντα μὲν τοῖς ἡρπακόσιν αὐτήν, τῷ δὲ κράτει τὸ μέρος 
ἐπανασώσοντα˙ λέγω δὲ νῦν Ἰταλίαν, οὐ τὴν ἀκτὴν ξύμπασαν, ἀλλὰ μόνον δὴ τὸ πρὸς 
ἡμᾶς τμῆμα τὸ κοινὸν ἰδιωσάμενον ὄνομα. Ὁ μὲν οὖν τοῖς ἐκεῖσε μέρεσι μετὰ παντὸς 
ἐπιστὰς τοῦ στρατεύματος, πᾶσιν ἐχρᾶτο τοῖς στρατηγήμασι, καὶ δῆλος ἦν τοὺς μὲν 
κατασχόντας ἀπελάσων, τὴν δὲ αὐτοῦ χεῖρα ἀντ’ ἄλλου τινὸς ἐρύματος ἀντιστήσων ταῖς 
ἐκείνων ἐπιδρομαῖς. 

����. Hunger, Die hochsprachliche, 382-383.
����������������������  . Miguel Ataliates, Historia, ed. I.P. Martin [Nueva Roma 15], Madrid 2002, 7: 

Οὐ μὴν δὲ ἀλλὰ καὶ οἵ ποτε σύμμαχοι καὶ τῆς ἰσοπολιτείας ἡμῖν συμμετέχοντες, ὡς καὶ 



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

124

Skylitzes (narrative of years 811-1057) who noted that the Normans – called 
Franks by the Byzantines – captured cities of southern Italy, some of which 
joined them on their own will, while others by force37.  

The most important source on how the Byzantines viewed the Normans 
during the period examined, is the letter sent around August 107338 by 
Emperor Michael VII Doukas (1071-1078) to Robert Guiscard, in order 
to propose an alliance, which would be sealed with the marriage of the 
Byzantine emperor’s brother, Constantine, to one of the Norman ruler’s 
daughters. This letter is a formal document serving political aims, i.e. ward-
ing off the Norman threat, and perhaps acquiring Norman help to con-
front the Seljuk Turks in Asia Minor39. Difficult as it may be to deduce the 
Byzantine view of the Normans from the diplomatic language used by an 
emperor in an official diplomatic instrument serving an alliance, the expres-
sions of diplomatic courtesy reveal in my opinion specific mentalities which 
defined the way the Byzantines perceived Otherness, and specifically the 
inhabitants of medieval Europe. 

Michael VII points out that one of the motives prompting him to form 
an alliance with the Norman ruler was their common faith40. In the East, 

αὐτῆς τῆς θρησκείας, Ἀλβανοί καὶ Λατῖνοι ὅσοι κατὰ τὴν ἑσπερίαν Ῥώμην τοῖς ἰταλικοῖς 
πλησιάζουσι μέρεσι, πολέμιοι παραλογώτατοι ἐχρημάτισαν […].

�����������������������. Ioannis Scylitzae, Synopsis Historiarum, ed. I. Thurn [CFHB], Berlin 1973, 427: καὶ 
λοιπὸν οἱ Φράγγοι τῆς Ἰταλίας ὡς δορυκτήτου ἀντεποιοῦντο κτήματος, τῶν ἐγχωρίων ὧν μὲν 
ἑκουσίως, ὧν δὲ βίᾳ καὶ ἀνάγκῃ προσχωρούντων αὐτοῖς, πλὴν Βρενδισίου καὶ Ἱδροῦντος 
καὶ Τάραντός τε καὶ Βάρεως. On the political ideology of Skylitzes, Psellus and Attaleiates, see 
T. Lounghis, Η ιδεολογία της βυζαντινής ιστοριογραφίας, Athens 1993, 145-178.   

����������������������������������������������������������������������������������������. The negotiations resulted, in 1074, in an agreement for the marriage of the Emperor 
Michael VII’s son, Constantine, ratified by a chrysobull composed by Michael Psellus. 
Regarding the negotiations, two letters survive and have been published by K. Sathas: letter 
no. 143 and letter no. 144. I follow the opinion of A. Kolia-Dermitzaki, Michael VII Doukas, 
Robert Guiscard and the Byzantine-Norman Marriage Negotiations, Bsl 58 (1997) 251-268, 
who argues that only one of the two letters was sent, i.e. no. 143, and dates its composition 
in August 1073. 

����. Kolia-Dermitzaki, Michael VII Doukas, 257-258 with references to earlier biblio-
graphy. 

����������. Κ. Ν. Sathas, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, vol. V, Venice 1876 (Athens 1972), nr. 143, 
385: Τρία ταῦτά εἰσιν, εὐγενέστατε, καὶ συνετώτατε, τὰ κινήσαντά εἰς τὴν σὴν φιλίαν 
καὶ ἀκριβεστάτην διάθεσιν, ἡ ὁμοδοξία τῆς ἀληθοῦς πίστεως, ἡ τῆς προαιρέσεώς σου 
εὐγένεια, καὶ ἡ τοῦ γένους ὑπεροχή. See P. Gounaridis, Η εικόνα των Λατίνων την εποχή 
των Κομνηνών, Symmeikta 9 (1994) 158; Nicol, The Byzantine view, 327. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 125

as was the case in the West, common faith constituted a basic criterion of 
perceiving the Other. Michael VII seems, in fact, to insist on this criterion, 
as he repeats it two more times, stressing that he had been informed that 
Guiscard had made piety the foundation of his authority, and that he ruled 
with godliness and justice41. Apart from the political reasons that led to this 
statement, one should not doubt the integrating power of common religious 
faith and the central role played by the ecumenical imperial ideology42; and 
Michael VII’s outlook is ecumenical and not European, as D. M. Nicol has 
stated referring to the Byzantine emperor’s letter43. The emperor, as – at an 
ideological level – the ruler of the oecumene, is responsible for the salvation 
of christianitas, and conducts his policy towards other rulers in the context 
of this role. 

Furthermore, in Byzantium, as also in the West, where there was a ver-
tically hierarchical society, the social rank of the Other also defined the way 
he was viewed by the Byzantines. This is why the emperor, in the preface 
of his letter, besides common religion, also mentions the ‘pre-eminence of 
lineage’ of the Norman invader. With regard to this point, of course, he was 
either misinformed or he attempted to flatter Guiscard attributing to him 
an aristocratic standing the latter did not possess. As is well-known, the 
Altavilla (Hauteville), i.e. Robert Guiscard’s family, belonged to the lesser
nobility, and could not claim an outstanding position within the aristocracy 
of their homeland, Normandy44.

�������  ���. Κ. Ν. Sathas, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, Τ. V, nr. 143, 386: Ἀκούων δὲ παρὰ 
πολλῶν τῶν τὴν σὴν γνώμην ἀκριβωσάντων, ὅτι εὐσέβειαν μὲν πρὸ πάντων τῆς ἀρχῆς 
ἔθου θεμέλιον, δικαιοσύνῃ δὲ καὶ ὁσιότητι τρόπου τὴν σὴν κατευθύνεις ἀρχήν […] ἡ 
γὰρ ταὐτότης τῆς κατὰ θεὸν ὁμολογίας καὶ πίστεως, τὴν ἀκριβεστάτην ἁρμονίαν τῆς 
διαθέσεως, ἣν ἐρεῖ προϊὼν ὁ λόγος, εἰργάσατο.  

������������   . Βλ. H. Ahrweiler, L’idéologie politique de l’empire byzantin, Paris 1975, 9-102; 
I. E. Karayannopoulos, Η πολιτική θεωρία των Βυζαντινών, Thessalonica 1992, 7-11. 
Πρβλ. E. Chrysos, Το Βυζάντιο και η διεθνής κοινωνία του Μεσαίωνα, in: Το Βυζάντιο ως 
Οικουμένη, ed. Id. [ΙΒΕ/ΕΙΕ Διεθνή Συμπόσια 16], Athens 2005, 59-78. 

����. Nicol, The Byzantine View, 327 argues that “Much has been made of the flattering 
words addressed by the Emperor Michael VII Doukas to the Norman leader […] as indica-
tive of the underlying feeling of unity between Byzantines and westerners as members of a 
Christian and European community”. Subsequently, referring to Anna Comnena: “Far from 
congratulating him for his understanding of the basic unity of all European peoples […]”.

�����������������������������������������������������������������������������������������. Besides, the sources from the area of the Western Empire stressed the Normans’ pover-
ty and the fact that they were lured by the wealth of southern Italy. See notes 22 and 23.



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

126

In Michael VII’s letter, we can also indirectly discern another Byzantine 
concept which defined the way in which they perceived the world; namely 
the political and cultural superiority of the Byzantine Empire towards the 
other political formations of the oecumene. The emperor, ‘observing’ the 
Normans from a position of power, at least in terms of ideology, points out 
that joining the Byzantine Empire is a boon for the rulers of other nations45. 
The notion of the “barbarian” nature of the peoples who do not share in the 
political culture of the Byzantine Empire, i.e. do not acknowledge the over-
lordship of the Byzantine emperor, constituted a basic prism through which 
the Others were being perceived, and it illustrates the Byzantines’ collective 
feeling of superiority towards the other political formations46. The distinc-
tion between Byzantines and “barbarians” had political motives which were 
at least as important as the cultural ones. 

The image of the Normans of southern Italy as “barbarians” would be 
expressed in the Alexiad of Anna Komnene. As this work belongs to a later 
period than the chronological limits set by the present study, I will only 
briefly refer to it, to help illuminate the mentality behind the tone of the 
letter of Michael VII Doukas to Robert Guiscard. Anna Komnene, writing 
around the time of the Second Crusade47, had experienced not only Robert 
Guiscard’s attack against the Balkan territories of the Byzantine Empire 
and the activities of his son, Bohemond, during the First Crusade, but also 
the anti-Byzantine policy of the Norman king, Roger II. When she refers to 
the Normans and specifically to their diplomatic dealings with Emperor 

����������. Κ. Ν. Sathas, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, vol. V, nr. 143, 386: Οὐκ ἀγνοεῖς δὲ πάντως 
ὁποῖόν ἐστιν ἡ τῶν καθ’ ἡμᾶς Ῥωμαίων βασίλειος ἡγεμονία, καὶ ὅτι οἱ πόρρωθεν ἡμῖν κατὰ 
γένος συναπτόμενοι εὐτύχημα μέγιστον τὴν ἕνωσιν ἥγηνται. And p. 387: τοῦτο (sc. ο γάμος) 
ἐμὸν μὲν ἐνθύμημα, σὸν δὲ εὐτύχημα, θεοῦ δὲ ἄνωθεν οἰκονομία ἀμφοτέροις συμφέρουσα˙ 
σεμνοτέρα τε γάρ σοι ἐντεῦθεν ἡ ἡγεμονία γενήσεται, καὶ πάντες σε θαυμάσουσι καὶ 
ζηλώσουσι τοιαύτης τετυχηκότα λαμπρότητος. Athina Kolia-Dermitzaki demonstrates that 
the letter reflects the position of power of the Byzantine emperor towards Guiscard who at 
this time was facing political problems. Kolia-Dermitzaki, Michael VII Doukas, 257-268.  

����. L. Mavrommatis, Σημειώσεις για την εικόνα του άλλου στο Βυζάντιο, Symmeikta 
10 (1996) 236-238; Ducellier, L’Europe occidentale, 245-255; J. Hermans, The Byzantine 
view of the Normans – Another Norman Myth?, Proceedings of the Battle Conference on 
Anglo-Norman Studies 2 (1979) 81-82. Generally, for the Byzantines’ feeling of superiority 
towards other political formations, see Nicol, The Byzantine View, 315-316.

����. Hunger, Die hochsprachliche, 403-404.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 127

Michael VII Doukas, references to common religion which defined to a large 
extent the outlook of Michael VII are entirely absent48. The Normans, of 
course, did not cease to share the same faith. However, their attack against 
the Balkan territories of the Byzantine Empire modified for Anna Komnene 
the prism through which she perceived them. Their image was, at this pe-
riod, primarily aimed at demarcating the boundaries between them and 
the Byzantines. That is why, when Anna Komnene narrates Michael VII’s 
proposal to Robert Guiscard for a marriage alliance, she stresses that this 
marriage was “a marriage with a foreigner and a barbarian and ill-fitting to 
our own customs” (κῆδος ἑτερόφυλόν τε καὶ βάρβαρον καὶ τὰ πρὸς ἡμᾶς 
ἀπροσάρμοστον)49. Of course, she also depicts, Guiscard as “of tyrannical 
disposition” (τὴν γνώμην τυραννικός)50, having attempted to usurp powers 
that belonged to the Byzantine emperor.

�������������������������������������������������������������������������������������. The element of the common faith is not entirely absent from the narrative of the 
First Crusade, where Anna presents Alexios I as not wanting to attack to crusaders that 
had arrived in Constantinople, precisely because they were of the same faith; and exactly on 
account of their shared faith, he characterises a possible conflict as a “fratricide” (ἐμφύλιον 
φόνον). Anna Comnena, Ἀλεξιάς, ed. D. Reinsch – A. Kambylis [CFHB 40/1], Berlin 2001, 
Ι΄, 9, 5-7. Cf. I Stouraitis’ study in this volume, pp. 96-97. 

����������������������������. Anna Comnena, A΄, 10, 2: Ἡ δὲ Ῥωμαίων ἐχθρὸν τηλικοῦτον ἐφ’ ἑαυτῆς εἵλκυσε 
πρόφασιν δεδωκυῖα τῶν ἀπ’ ἐκείνου πολέμων τοῖς πρὸς ἡμᾶς κῆδος ἑτερόφυλόν τε καὶ 
βάρβαρον καὶ τὰ πρὸς ἡμᾶς ἀπροσάρμοστον […] ἐκεῖνος γὰρ ὁ εἰρημένος αὐτοκράτωρ ὁ 
Δούκας Μιχαήλ τὴν τοῦ βαρβάρου τούτου θυγατέρα εἰς τὸν ἑαυτοῦ υἱὸν κατηγγυήσατο 
[…] τοῦ βαρβαρικοῦ κήδους. For the image of the Normans in Komnene’s works, see M. 
Gallina, Il mezzogiorno normanno-svevo visto da Bisanzio, in: Il mezzogiorno norman-
no-svevo, 201-204. I disagree with the author’s claim (p. 204) that the characterisation 
ἑτερόφυλόν (‘of a different race’), constitutes an “aggettivo che, in quanto riconducibile 
all’ambito dell’alterità, sembrava voler suggerire l’idea di un’estraneità «per natura» tra greci 
e normanni”. In my view, the adjective denotes the cultural difference of the nations, and not 
an Otherness originating from natural or biological factors. 

�����������������������������. Anna Comnena, Α΄, 10, 4: Ὁ δὲ Ῥομπέρτος οὗτος Νορμάνος τὸ γένος, τὴν τύχην 
ἄσημος, τὴν γνώμην τυραννικός [...]. In the 11th century, which is of direct interest to 
us, only one Byzantine work characterises Robert Guiscard as a tyrant: the Stratēgikon by 
Kekaumenos, which was composed between the years 1075-1078. The author, wanting to 
stress that the ruler ought to be mindful of the plans of his opponents, uses as an example the 
Guiscard’s guile in capturing one of his opponents, and on this occasion calls him a tyrant. 
See Kekaumenos, Στρατηγικόν, ed. B. Wassiliewsky – V. Jernstedt, St. Petersburg 1896 
[repr. Amsterdam 1965], 35: ὁ δὲ Ῥουπέρδος ὁ Φράγγος κατὰ συγχώρησιν Θεοῦ γεγονὼς 
τύραννος […]. 



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

128

Moving on to the kingdom of France, the first medieval author to 
whom we should pay particular attention is the monk Ralph Glaber from 
Burgundy; and this is for two reasons.  On the one hand, he provides the 
most detailed narrative on the reasons that drove the Normans to the south. 
On the other hand, as he recounted the events of the years 900-1044, having 
died approximately in 1046-47, he did not experience the Normans’ effort 
to appropriate the territories of southern Italy, and therefore provides a 
primary image of the Normans’ arrival51. Of course, during the period he is 
writing, the Normans had already shown their dynamic, as they had man-
aged to receive as a fief from the Lombards the area of Aversa (1030) and 
they had captured the town of Melfi (1040-1042), which became their base 
for their assaults against both the Greeks and the Lombards52. 

The relevant narrative starts with the deeds of the Byzantine Emperor 
Basil II (976-1025). According to Glaber, Basil II, who ruled the Ηoly Εmpire 
of Constantinople, ordered one of his satraps, who were known by the name 
of Cataponti because they live by the sea, to go and claim from the cities of 
southern Italy (in the text: the cities that are beyond the sea, transmarinis 
civitatibus) the tribute that they owed to the Roman Empire (sc. the Western 
Empire). The satrap obeyed and sent a fleet to plunder the Italian posses-
sions. This went on for two years, and the Byzantines subjugated a large part 
of the province of Benevento53. 

In the same period, the chronicler continues, a very brave Norman, 
Rudolf, fell into displeasure with count Richard [sc. Richard II, count of 

�����������������������������������������������������������. No attempt is made to analyse Glaber’s narrative by O. Guyotjeannin, L’ Italie méri-
dionale vue du royaume de France (XIe – milieu XIIIe siècle), in: Il mezzogiorno normanno-
svevo, 146. He only points out that the monk sets his narrative of the Normans’ arrival in 
the context of international political circumstances, which absorb it entirely. The papacy is 
the driving force in an effort that was little other than a struggle against the Byzantines, and 
which was subsequently taken over by the western emperor. 

���������������������������. For the events, see F. Chalandon, Histoire de la domination normande en Italie et 
en Sicile, T. I, Paris 1907 (New York 1960) 76-80, 99-106; H. Taviani-Carozzi, La terreur du 
monde. Robert Guiscard et la conquête normande en Italie, Paris 1996, 145-154, 168-174. 

���������������������. Rodulfus Glaber, Historiarum libri quinque, ed. J. France, Oxford 1989, 96: Tunc 
etiam imperator Basilius sancti imperii Constantinopolitani precepit cuidam satrape suo, 
illi qui cognominatur Cataponti, eo scilicet quod iuxta marem inhabitet, ut a transmarinis 
civitatibus que Romano debentur imperio veniens tribute exigeret; qui libenter annuens misit 
Grecorum classem ad res Italicas sublaturas. Hoc vero pertemptatum est per duorum anno-
rum spacium; non parva etiam pars subiugata est a Grecis Beneventane provincie.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 129

Normandy (996-1026)], and fearful of his wrath, took his own men (sc. 
his knights), went to Rome, and reported his situation to Pope Benedict 
VIII (1012-1024). The Pope, judging that Rudolf was a most able warrior, 
related to him his complaints about the invasion of the Roman Empire 
by the Greeks, and his grief over the fact that there was no one in those 
parts who could repel this alien nation (viros extere nationis). When Rudolf 
heard these things, he vowed to fight against the Byzantines (in the text: 
“those who live beyond the sea”, transmarinos), if the Italians would assist 
him, for they were the ones suffering rather than him. Then the Pope sent 
Rudolf and his men to the rulers of Benevento urging them to receive Rudolf 
peacefully, to always have him as leader in war, and to readily obey him. 
And so it happened. Subsequently, Rudolf attacked the Byzantine officials 
who were collecting the taxes and killed them. As a consequence, fighting 
broke out between Normans and Byzantines, in which the former repeatedly 
emerged victorious, taking over the castles that the Byzantines abandoned. 
Meanwhile, the word spread that a few Normans triumphed over the arro-
gant Byzantines, and many of Rudolf’s compatriots left their homeland for 
southern Italy, along with their wives and children54.

����������������������������. Rodulfus Glaber, 96-98: Contigit autem ipso in tempore ut quidam Normannorum 
audacissimus, nomine Rodulfus, qui etiam comiti Richardo displicuerat, cuius iram metu-
ens cum omnibus quos secum ducere potuit Romam pergeret, causamque propriam sum-
mo pontifici exponeret Benedicto. Qui, cernens eum pugne militari elegantissimum, cepit ei 
querelam exponere de Grecorum invasione Romani imperii, seque multum dolere quoniam 
minime talis in suis existere qui repelleret viros extere nationis. Quibus auditis, spopon-
dit se idem Rodulfus adversus transmarinos preliaturum, si aliquod ei auxilium preberent 
vel illi quibus maior incumbebat genuine necessitudo patrie. Tunc vero predictus papa misit 
illum cum suis ad Beneventanos primates, ut eum pacifice exciperent, semperque preliatu-
ri pre se haberent, illiusque iussioni unanimes obedirent; egressusque ad Beneventanos qui 
eum, ut papa iusserat, susceperunt. Illico autem illos ex Grecorum officio qui vectigalia in 
populo exigebant inuadens Rodulfus, diripuit queque illorum ac trucidavit. His itaque audi-
tis, illorum socii, qui iam plures civitates et castella proprie subiugaverant ditioni, coacto in 
unum suorum exercitu, inierunt prelium adversus Rodulfum et eos qui eius favebant parti. 
In quo scilicet prelio pars Grecorum occubuit maxima, insuper et castra aliqua dimisere 
vacua; que subsecutus Rodulfi exercitus victor obtinuit. […] Interea cum auditum esset ubique 
quoniam paucis Normannorum concessa fuisset de superbientibus Grecis victoria, innume-
rabilis multitudo etiam cum uxoribus et liberis prosecuta est a patria de qua egressus fuerat 
[Rodulfus].   



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

130

In Glaber’s narrative, the plot is structured around the actions of three 
protagonists: the Byzantines, Rudolf and the Pope, i.e. the Roman Church. 
The characteristics attributed to the protagonists and the plot of the nar-
rative reveal how – and by the mediation of which cultural representations 
– the author perceived the arrival of the Normans. In his perception, the 
Byzantines were, for the westerners, a different cultural group who did not 
share in the western medieval culture. Glaber not only has the Pope calling 
them viros extere nationis55, but also chooses specific words that denote the 
ethnic Otherness, the ‘foreignness’ of this group. The term transmarinus 
that the author uses twice56 means the one living beyond the sea, and by 
extension the foreigner, with the Adriatic Sea considered as the boundary 
between Western Europe and the Byzantine Empire. The activities of the 
Byzantines turn against the Roman Empire, as they collect by force taxes 
belonging to the latter. At this point, again, the choice of words by which 
the narrative is carried forth recites: a Byzantine fleet was sent to plunder 
the Italian possessions (Grecorum classem ad res Italicas sublaturas57); the 
reference to the fleet precisely signifying the use of force by the Byzantines. 
Later in the narrative, the Byzantines are called superbientes58, arrogant. 
Denoting something more than merely a human moral imperfection, super-
bia held a specific position in the value-system of medieval culture, and con-
stituted one of the mortal sins. According to the interpretation of the Old 
Testament, arrogance was the sin of disobedience, the sin of rising up against 
the power of God, and by extension, against any earthly authority, secular 
or spiritual, stemming from God. This is the reason why this sin was consid-
ered the foremost enemy of socio-political order59. The Byzantines, trespass-
ing the rights of the Roman Empire in southern Italy, turned at the same 
time against God who had selected the western emperor, and had appointed 
him to rule over the oecumene. Besides, reference to the few Normans who 
triumphed over the much more numerous Byzantines does not only allude to 
the superior fighting skills of the Normans. Concealed within this phrase is 
the notion of Otherness, as boundaries are once more delimitated between 

���������. Ibid.
�������������������������. See notes 53 and 54. 
�����������������. See note 53. 
�����������������. See note 54. 
����. W. Hempel, Übermuot diu alte… Der Superbia-Gedanke und seine Rolle in der deut-

schen Literatur des Mittelalters, Bonn 1970, 9-28. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 131

the Byzantine and the Western world: the Byzantine soldier is implicitly 
presented as the counter-image of the Western knight, whose code of honour 
does not allow but for bravery and self-sacrifice in battle. 

The perception of the Normans by Glaber is compared to the image of 
the Byzantines formed by the Westerners, as previously seen60. The monk is 
not primarily interested in the Normans’ ethnic origin, because he considers 
them members of the wider western medieval culture. It can be argued that 
the lack of information on the Normans’ provenance is due to the fact that 
both they and the author came from the same political entity, the French 
Kingdom. This might be the reason for the particularly positive image of the 
Normans in the narrative. The characterisation audacissimus61 (most brave) 
that the author uses for Rudolf, the Pope’s decision to recount to him the 
situation in southern Italy based on his judgement that Rudolf was a most 
able warrior (cernens eum pugne militari elegantissimum, cepit ei querelam 
exponere de Grecorum invasione Romani imperii)62, as well as the Pope’s 
complaint that nobody in that area was able to repel the Byzantines (mul-
tum dolere quoniam minime talis in suis existeret qui repelleret viros extere 
antionis)63, not only provide a positive image of the Normans, but also legit-
imise their settlement, and by extension their authority, in southern Italy.  

The attempt to legitimise Norman authority in the area emerges from 
the process of narrating itself. Our attention should turn to Pope Benedict 
VIII’s alleged instruction to the Lombard rulers. He urged them to accept 
Rudolf as their permanent army leader, and to eagerly obey his orders (sem-
perque preliaturi pre se haberent, illiusque iussioni unanimes obedirent)64. 
Quite aside from the fact that to command the army was essentially a posi-
tion of political authority in a period when the person responsible for orga-
nising the army usually also held political/administrative powers65, the eager 
obedience of the Lombards to Rudolf’s orders denotes their subjection to the 
Normans. Therefore, thanks to their warrior skills, their fighting superiority 

�������������������. See p. 116-119.
������������������������������������������������������������������������. See note 54. From the context it becomes evident that the adjective audax is not 

used in its negative sense, i.e. ‘presumptuous’. 
���������. Ibid.
����������. Ibid. 
���������. Ibid.
��������  . J. Coleman, A History of Political Thought. From the Middle Ages to the 

Renaissance, Oxford 2000, 13-18.



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

132

over the Lombards and the expulsion of the ‘alien’ Byzantines from Western 
Europe, the Normans’ claims of authority in southern Italian territories are 
made legitimate. 

These claims, as presented by Glaber, were first legitimised by the 
Roman Church, which led the Normans to the south, and gave the relevant 
instructions to the Lombard rulers. Thus, it is time to turn our attention to 
the third protagonist of the plot, Pope Benedict VIII. First, it is necessary 
to examine how Glaber’s narrative has been treated by historical research 
with regard to the activity of the pontiff. The historians, in their effort 
to show how events unfolded, attempted to verify the author’s information 
on whether the Roman Church directed the Norman knights to southern 
Italy66. Although in the past it had been claimed that Glaber’s narrative 
reflected the facts67, research now accepts that the Roman Church played 
no part in the Normans’ arrival and settlement in the area68. H. Hoffmann 
was the first to challenge Glaber’s information, scrutinizing exhaustively the 
relevant sources. Despite his criticism of the French monk’s information, he 
did not attempt to explain why Glaber presented the beginnings of Norman 
presence in southern Italy in this way. He limited himself to noting that 

���������������������������������������������������������������������������������������. Rudolf’s meeting with Benedict VIII and his transition to southern Italy following 
the Pope’s admonition is also mentioned by the monk Ademar of Chabannes, who narrated 
the events of years 508-1028, and died around 1031. The present study does not examine 
this source in detail, as the brevity of the reference and the lack of specific narrative motifs 
does not allow for any safe conclusions on the monk’s conceptual process. See Ademarus, 
Historiarum libri III, ed. D. G. Waitz, [MGH Scriptores 4], Hannover 1841 (Stuttgart 1981), 
140.32-37: Richardo vero comite Rotomagi, filio Richardi, Normannos gubernante, multitu-
do eorum cum duce Rodulfo armati Romam, et inde conivente papa Benedicto, Appuliam 
aggressi, cuncta devastant. Contra quos exercitum Basilius intendit, et congressione bis et ter 
facta, victores Normanni existunt. Quarto congressu cum gente Russorum victi et prostrati 
sunt et ad nichilum redacti et innumeri ducti Constantinopolim, usque ad exitum vitae in 
carceribus tribulati sunt.

�������. E. Joranson, The inception of the career of the Normans in Italy – Legend and 
History, Speculum 3 (1948) 353-396. The same opinion by J. France, The occasion of 
the coming of the Normans to Southern Italy, Journal of Medieval History 17.3 (1991) 
185-205.  

����. Hoffmann, Die Anfänge. See also G. A. Loud, Betrachtungen über die normanni
sche Eroberung Süditaliens, in: Forschungen zur Reichs-, Papst- und Landesgeschichte. Peter 
Herde zum 65. Geburtstag, ed. K. Borchardt – E. Bünz, Stuttgart 1998, 115-131. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 133

the French monk had scarce information at his disposal69. This observation, 
however, does not answer the question why Glaber perceived these events in 
such a way, and why he composed his narrative in this specific way, using 
whatever information he might have had. 

An answer could be found by attempting to discern the outlook through 
which the author approaches the Roman Church. Benedict VIII is presented 
as the only one who is concerned and saddened by the situation developing 
in southern Italy. Although the area is considered to belong to the Western 
Empire, something which is actually pointed out in the text70, the western 
emperor himself is absent from the narrative. Through his absence, the nar-
rating makes evident his negligence and/or inability to act71. At the same 
time, there is an implicit comparison with the head of the Roman Church 
who takes an active interest and eventually procures a solution to the prob-
lem. The Roman Church is, therefore, shown as carrying out the role of the 
saviour of the Christians, and her superiority over the western emperor is 
brought into relief. This view of the Roman Church by Glaber is in no way 
surprising. The author from Burgundy spent his life in the monasteries of 
the area, including Cluny for a brief period72. The Cluniac ideology is too 
well known to be extensively presented here. It is only worth noting that the 
monastery of Cluny was the breeding ground of efforts for libertas ecclesiae 
from secular interventions. In order to achieve their aim, the abbots of the 
monastery established close ties with the Roman Church, treating her as the 
sole protector of ecclesiastical affairs. As the monastery’s power and influ-
ence grew, so did that of the Holy See, and their close links helped develop 
the notion of participation in a unitary ecumenical Church. It was precisely 

����. Hoffmann, Die Anfänge, 136-142.
�������������������������. See notes 53 and 54. 
��������������������������������������������������������������������������������������. It should be noted that subsequently in his narrative, Glaber mentions Henry II’s 

expedition to southern Italy in 1021-22, which is in fact presented as the result of a request 
by Rudolf the Norman to the western emperor to assist the Normans. This information is not 
corroborated by other sources: Raoul Glaber, III, 100: Perspiciensque Rodulfus suos defecis-
se virosque illius patrie minus belli aptos, cum paucis perrexit ad imperatorem Henricum, 
expositurus ei huius rei negocium. Qui benigne illum suspiciens diversis muneribus ditavit, 
quoniam rumor quem de illo audierat cernendi contulerat desiderium. Protinus imperator, 
congregans exercitum copiosum, ob tuendam rem publicam ire disposuit.  

�������������������������������������������������������������������������������������������. Glaber was only for a brief period at Cluny, but all the monasteries that he lived in, 
eight in total, were deeply influenced by Cluny’s policy, with which in any case they had close 
ties. See the introduction by J. France, Rodulfi Glabri Historiarum, 23.



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

134

this ideology, as it has been shown, that inspired Glaber in structuring his 
historical narrative73. 

His narrative on the reasons for the Normans’ arrival in southern Italy 
should be seen in this context. The author cannot treat an important event 
of the period he is recounting without connecting it to the activity of the 
Roman Church, which is furthermore in close proximity to southern Italy74. 
Much more importantly, however, the specific description of the meeting 
between Rudolf and Benedict VIII, emphasises the pre-eminence of the Holy 
See, legitimises its claims on the ecclesiastical affairs of southern Italy, and 
reinforces its position against the Western Empire. It is not at all unlikely 
that the conceptual framework, which shaped Glaber’s thought, was also 
influenced by contemporary developments in Rome. The monk experi-
enced – even if from a distance – the political and ecclesiastical frictions 
upsetting the Holy See during the pontificate of Pope Benedict IX (pope in 
21.10.1032-Sept.1044, 10.3.1045-1.5.1045, 8.11.1047-16.7.1048). The Pope 
had opposed the political intervention of the Western Empire in the internal 
affairs of the Church, and had furthermore attempted to reinforce the influ-
ence of the Roman Church in southern Italy, where it was threatened by the 
activity of the Byzantine Church. In fact, the expulsion of the Pope from the 
city in 1044 on account of an uprising incited by the Roman nobility is, 
chronologically, the last event mentioned in the monk’s work75. Therefore, 
perhaps wishing to ‘cleanse’ the Roman Church from its troubles, to stress 
its superiority over the authority of the western emperor, and to legitimise 
its policy, Glaber narrated the arrival of the Normans in southern Italy in 
this manner, attributing the ‘deliverance’ of the area from the Byzantines to 
the initiatives of Pope Benedict VIII76. 

����. France, Rodulfi Glabri Historiarum, 20. A point that is also stressed by Hoffmann, 
Die Anfänge, 139. 

���������������������������������������������������������������������������������������. The main routes – identical since antiquity – for anyone wishing to reach southern 
Italy from France necessitated a passage from Rome. See Taviani-Carozzi, La terreur, 
130-131.

��������������������������������������������������������������������������������������. Benedict IX was accused of immoral behaviour, but the information is too scant to 
establish this. For the Pope’s activity, about which relatively little is known, see Dictionnaire 
historique de la papauté, s.v. Benoît IX (K.-J. Hermann); LexMA, v., s.v. Benedikt IX (R. 
Schieffer).

�������. H. Taviani-Carozzi, La terreur, 132-134, simply quoting the information by Glaber, 
notes that they reflect the claims of the Holy See to bring Apulia and all the Greek areas of 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 135

It is very difficult to establish whether Glaber’s narrative was shaped by 
fragmented information that did not allow the monk to have a clearer pic-
ture of the early days of the Normans’ arrival in southern Italy, or whether 
it was a deliberate effort on his part to promote the political importance of 
the Roman Church. The medieval historical perception understood history 
as evolving in a linear way, according to God’s plan for the salvation of the 
world. For the medieval man, historia, i.e. the writing of history, meant the 
narrative of actual events, which also incorporated an effort to explicate or 
interpret those events in a way that made the workings of Divine Providence 
evident. In his interpretative scheme, the medieval historiographer does not 
discern any structural differences between his own time and the earlier pe-
riods, the events of which he is relating. Thus, it is a frequent phenomenon 
that events of the past are presented and interpreted on the basis of the cul-
tural circumstances of the historiographer’s age77. As Glaber was aware of 
the efforts of Benedict IX to impose the influence of the Roman Church in 
southern Italy at the expense of the Greek Church, and, at the same time, his 
attempt to emancipate the Holy See from the interventions of the Western 
Empire, it is understandable that he correspondingly narrated or interpreted 
the arrival of the Normans in southern Italy based on whatever information 
he had. On the other hand, medieval historiography is institutional History, 
i.e. it relates not to individuals, but to the institutions they represent, such 
as monasteries, bishoprics, kingdoms, empires. One of its basic purposes 
is to promote such institutions, to stress their pre-eminence, to legitimise 
their claims, particularly in times of crisis. The past constitutes, for the 
medieval historical perception, the weightier argument and the indisputable 
legitimising factor. Hence, the historiographers customarily relate founda-
tion and genealogical myths, bearing little to no relation to reality78. Even 
in such cases, however, it is not easy to speak of propaganda and deliberate 
falsification of reality, in modern terms, as we are dealing with a historical 
perception that differs radically from the modern one. This is precisely the 
value of studying the Weltanschauung of medieval historians. It does not 

southern Italy back into the sphere of influence of the Western Empire, and therefore under 
its own jurisdiction in ecclesiastical affairs, as it had been challenged by the Greek clergy. 

��������������������������������������������. On medieval historical perception, see Goetz, Geschichtsschreibung, 92-136, with 
references to earlier bibliography. 

�����. Goetz, Geschichtsschreibung, 337-347. 



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

136

only contribute to source-criticism in order to reconstruct the events of me-
dieval History, but it also provides us with a research tool for studying the 
thought-world of medieval people, on which we are now entirely reliant in 
order to compose the history of the Middle Ages.

Additionally interesting is the information provided by other authors 
from the French Kingdom, where the effort to legitimise the Norman con-
quests in southern Italy is equally evident. Reading the narrative of the 
monk Hugh of Fleury (narrative of years 842-1108), we can see that the au-
thor is interested neither in the ethnic origin of the inhabitants of the area, 
nor in the western emperors’ rights over it. His approach and, consequently, 
his outlook are not ecumenical, but mostly limited to the boundaries of the 
French Kingdom. Besides, his work focuses on the French kings. In his nar-
rative, the dominant motif is the energy/vigour (strenuitas) and the sharp-
ness of wit (ingenii acrioris) that characterized the Normans. Referring to 
the years 1016/17 he relates that Richard, a vigorous man (vir strenuus), a 
freeman yet not from a particularly noble family, arrived with his knights 
on mount Gargano of Apulia. When the Normans realised that the inhabit-
ants of the area were indolent and inert (homines eiusdem terrae esse de-
sides et inertes), they remained there and called others from Normandy with 
the incentive that, if they joined them, they would win riches and honours. 
Then, Hugo, making a chronological leap, refers to Robert Guiscard high-
lighting his sharpness of wit which led him to subjugate Sicily and Calabria 
(Rotbertus cum esset vir ingenii acrioris, Siciliam et Calabriam postmodum 
suo sibi subiecit ingenio)79. The antithetical pairs vigour/indolence and 

�����������������������. Hugo Floriacensis, Liber qui modernorum regum Francorum continent actus, ed. 
D. G. Waitz [MGH SS 9], Hannover 1851 (Stuttgart 1983), 389.4-14 : Hac denique tempest-
ate quidam miles Normannus nomine Richardus, vir quidem strenuus et ingenuus, sed non 
magnae nobilitatis, cum quibusdam militibus suae gentis oracionis causa montem Garganum 
expeciit. Sed cum peragrata Apulia animadvertisset homines eiusdem terrae esse desides et 
inertes, ibidem remansit et socios suos secum retinuit. Demum vero mandavit hominibus 
suae terrae, ut, si vellent, diviciis et honoribus ditari, ad eum confluerent. At illi deni ac 
viceni ceperunt crebro ad eum confluere. Inter quos nepos prefati Richardi Rotbertus eo pro-
fectus est. Qui cum numero viribusque valde crevissent, magnam provinciae partem sua sibi 
subposuere industria. Verum memoratus Rotbertus cum esset vir ingenii acrioris, Siciliam et 
Calabriam postmodum suo sibi subiecit ingenio. Et cum vivendi finem fecisset, duos reliquit 
filios, Rotgerium et Buiamundum. Quorum Rotgerius dux nobilis fuit, et Buiamundus pene 
totum orbem fama suae replevit industriae.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 137

sharpness of wit/inertia, around which the narrative is structured, legiti-
mise the Norman conquest of southern Italy. 

Furthermore, the internal economy of the text reveals, in my view, 
the collective values of French society, or more precisely those of its upper 
classes, in the 11th century. The virtues attributed to the Norman knights, 
which, at the same time, the inhabitants of southern Italy lack, should prob-
ably be seen as part of a value-system which had taken shape already since 
the late 10th century in French society, and particularly within the aristoc-
racy. Manorialism led, among other things, to the creation of a class of war-
riors, milites, whose sole occupation was war, and who gradually penetrated 
into the aristocracy. Committed to the service of their lords through feudal 
bonds, this group gradually developed a collective code of values, defined 
by the importance of bravery, loyalty to the lord, and the active pursuit of 
adventure and material gain80. It is not an unrelated development that in the 
11th century, when this body of professional warriors had established itself, 
the French society experienced a significant movement for expansion. As 
it has been rightly noted, it is in the context of this movement – which in 
any case characterised the society of Christian Spain as well as those of the 
German kingdom and the Italian maritime cities – that we should interpret 
the arrival of the Normans in southern Italy81. The implicit comparison, 
in the text, of the two value-systems, i.e. of the French and the southern 
Italian society, aims at bringing into relief the cultural superiority of the 
Normans, and, as has been argued, at demonstrating the legitimacy of their 
conquests82.  

������� . G. Duby, Les trois ordres ou l’imaginaire du féodalisme, Paris 1996, 609-619; J. 
Flori, L’essor de la chevalerie, XIe-XIIe siècles, Genève 1986, 119-130. Cf. the narrative of 
Sigebert of Gembloux, loc. cit., note 30.  

����. Loud, Betrachtungen, 116-118; Guyotjeannin, L’ Italie méridionale, 153 stresses 
that the narrative of Hugh of Fleury reflects the ‘common opinion’ of his time, namely that 
the Norman expeditions constituted a rare example of social and political advancement, and 
are in fact presented in his work detached from the international political context of the 
period.    

��������. The inertia of the inhabitants of southern Italy which “convinced” the Normans to 
settle in the area is also mentioned by Arnulf of Milan. See note 23. Andenna, Il Mezzogiorno 
normanno-svevo, 41, referring to the argument of inertia as well as of the wealth of the Italian 
land, notes – but without explaining in detail – that those were two motifs of classical litera-
ture or, rather, two commonplaces. In my view, interpreting stereotypical traits as common-



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

138

In another chronicle from the French Kingdom, that of the abbot Hugh 
of Flavigny (narrative of years 1-1102), the atrocities committed by the 
Normans in Rome in 1084, when they invaded in order to assist Gregory 
VII, are depicted not as a characteristic trait of the gens Normannorum, 
as in the sources coming from the Western Empire83, but as mos victori-
bus, the custom of victors84. It should be taken under consideration, at this 
point, that the abbot of Flavigny, up to 1096, held an anti-imperial stance 
in the Investiture Controversy, while he subsequently endorsed the imperial 
position85. This is perhaps one of the reasons why he characterised thus the 
brutalities perpetrated by the Normans in Rome. 

It is time now to summarise the conclusions arising from the analysis of 
the thought-process of the medieval authors under examination. As a gen-
eral principle, the conceptual process is defined primarily by the cultural 
proximity or distance between the observer and the observed. The process 
of perceiving Otherness is of strategic importance, as it is activated in a 
context of conflict, when the Other impinges on the interests of the Self. 
The difference itself is of no consequence. Otherness is of interest only when 
it affects power-relations, challenging the status quo. This constitutes the 
starting point of observation, as well as the reason for describing the Other. 
It is at this point that the Weltanschauung defining the process of percep-
tion is activated. For the medieval West, the participation in western culture 
and – consequently – common religious identity played an important role in 
the perception of the Other. This was one of the reasons why the Normans 

places is a methodological error. It presupposes that they are transmitted unchangeable from 
one era to another. Thus, no structural differentiation (i.e. mentalities, social values) between 
different eras can be discerned. Cultural representations, even if similar to those of the past, 
ensue from contemporary ideas or cultural facts. 

�����������������. See note 25. 
����. Chronicon Hugonis monachi Virdunensis et Divionensis, abbatis Flaviniacensis, 

ed. G. H. Pertz [MGH Scriptores 8], Hannover 1848 (Stuttgart 1992), 462.48-53  : At quia 
Normannorum instabilitas Urbe capta et praedae data multa mala perpetraverat, nobilium 
Romanorum filias stuprando, et nocentes pariter innocentesque pari poena affligendo, nul-
lumque modum, uti victoribus mos est, in rapina, crudelitate, direptione habendo: veritus 
ne duce recedente infidelitas Romana exagitata recrudesceret, et quos antea habuerat quasi 
fidos amicos, pateretur infidos, cedendum tempori arbitratus, Salernum se contulit.

���������������������������������������������. See the introduction to his work, in MGH Scriptores 8, 280-284. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 139

were initially positively received in southern Italy, and their presence there 
did not become the subject of observation and analysis. Subsequently, when 
they impinged on the sovereign rights of the Western Empire in southern 
Italy with their conquests, they “incited” the conceptual process of their 
contemporaries, and they were seen as covetous Others, based on criteria 
whose political dimension could not be dissociated from the religious one. 

Both the Western and the Byzantine Empire perceived the Normans 
through the perspective of their ecumenical claims. The imperial rights, and 
by extension God who is the source of their legitimacy, constituted the key 
notions with regard to the perception of the invaders of southern Italy. In the 
Byzantine Empire, the context within which the Normans were perceived 
was furthermore defined by the distinction between Byzantine and “barbar-
ian”, which meant to highlight the latter’s political and cultural inferiority. 
The ethnic difference which was mentioned both by the Byzantines and the 
Westerners, does not seem to have constituted a defining conceptual no-
tion. It was mentioned as a means of demonstrating Otherness. That is, the 
Normans were the gens adventitia in relation to the inhabitants of southern 
Italy, but this ethnic difference did not define the way they were perceived. 
The foreign nation became diversa when it was transformed into de Deo ig-
nara, i.e. ignorant of God, as it turned against both human and divine laws 
by not respecting the rights of the Western Empire. In other words, what 
appears to have perturbed contemporaries was not the conquest by a foreign 
people, but the nature of the conquest which was ‘tyrannical’.   

Different was the outlook of the authors of the French Kingdom who 
did not perceive the Normans as Others coveting an area upon which they 
had no rights; on the contrary, they attempted to legitimise the Norman 
conquests. The basic notion apparently defining their thought-process was 
the chivalric culture which was just being formed in the kingdom, i.e. the 
image of the brave, shrewd knight. It appears, in fact, that they did not see 
the inhabitants of southern Italy as participating in this culture, since the 
latter were depicted as slothful and pusillanimous. It would be interesting 
to establish to what extent this perception was based on a feeling of partici-
pation in a shared cultural identity, bringing all the nations of the French 
kingdom together. In order to draw safe conclusions, however, one should 
also examine the sources of the 12th century. In any case, the absence of 
an ecumenical perspective in the kingdom and the recognition of the pre-



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

140

eminence of the Roman Church as mater omnium christianorum played a 
crucial part in the creation of a positive image of the Normans by the au-
thors from the French lands.   

With regard to the third question posed in the preface of the present 
study, namely to what extent the Byzantine Empire can be included, in 
terms of historiography, in the Medieval West, the answer appears to be 
negative. Byzantium belonged, for the medieval Westerner, to a different 
cultural grouping, something which, after all, facilitated the Normans’ in-
tervention in southern Italy and their initially favourable reception. It is, in 
fact, telling that the Byzantines, as also, of course, the Saracens, operated 
as narrative and conceptual paradigms for the activities of the Normans in 
southern Italy. 

At this point, it would be useful to put forth some concluding thoughts 
with regard to the methodology implemented throughout this study. 
Analysing the plot and the narrative motifs structuring the narrative proves 
particularly important in exploring the mentality of the medieval man. 
For example, one need only remember the motif of the tyrant of the Greek 
and Roman antiquity, which provides structure to the narrative and, at the 
same time, a conceptual framework through which the Other is perceived. 
Detecting this motif in the plot elucidates, first of all, the content of the 
characterisation “tyrant” used for the Norman kings of southern Italy and 
Sicily during the 12th century. As was evident from the sources of the 11th 
century, this word did not only contain the meaning of usurping author-
ity, but it also carried with it an entire sequence of moral and value judg-
ments. Furthermore, this motif demonstrates the survival of ancient politi-
cal thought in the medieval world. If we turn to the authors from the French 
Kingdom, we note that the plot is structured around the activity of two 
protagonists, the Normans and the inhabitants of southern Italy, and the 
narrating process is built on the antithetical pairs “bravery - pusillanim-
ity” and “industriousness - slothfulness”. This narrative structure not only 
reveals that the Norman conquests in southern Italy were applauded by the 
authors from the French Kingdom, but – more importantly – also brings to 
light a particular worldview based on collective social values that had taken 
shape in that area. In Ralph Glaber’s narrative, examining the narrative plot 
and the functions of the protagonists reveals the mentality of the author and 
the social group he belonged in, and it offers historians investigating politi-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 111-142

The Perception of Difference and the Differences of Perception 141

cal developments, a “tool” with which to study the work of the French monk. 
In conclusion, it would not be too daring to argue that if we take no interest 
in decoding the notions that defined the thought-process of medieval men, 
we will unavoidably keep seeing their world through our own eyes, and we 
will be “historiographing” our own, personal, “middle ages”.  



Eleni Tounta

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 111-142

142

The perception of difference and the differences of perception:
The image of the Norman invaders in southern Italy in contemporary 

western medieval and Byzantine sources

The paper examines the image of the Norman invaders in southern Italy 
in contemporary western medieval and Byzantine sources. The comparative 
method and the methodology of linguistic and literary criticism are equally 
applied. The interest is focused on the conceptual notions that defined the 
perception of the Norman invaders by medieval men and, consequently, 
their cultural representation. In this way, mentalities and social values 
are revealed, and thus, historians investigating political developments are 
offered a research tool for interpreting medieval historical sources.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Μαρια Χρονη

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 
στα Βυζαντινa Ιατρικα Κείμενα

Συμβολη στην Μελέτη τῶν Αντιλήψεων για τις Ασθένειες 

και τις Θεραπεῖες τους στο Βυζάντιο

Οἱ βυζαντινοὶ ἰατροί – συγγραφεῖς ἀσχολήθηκαν γενικότερα μὲ ποι
κίλα ζητήματα, ὅπως ἡ φυσιολογία τοῦ ἀνθρώπινου σώματος, ἡ ἐκδήλω-
ση καὶ διάγνωση νοσημάτων καὶ ἡ χειρουργική. Ὡστόσο, καθ’ ὅλη τὴν 
βυζαντινὴ περίοδο, ἡ παραγωγὴ ἔργων σχετικῶν μὲ χειρουργικὲς ἢ ἄλλες 
θεραπευτικὲς μεθόδους φαίνεται νὰ εἶναι πενιχρή, συγκριτικὰ μὲ τὰ ἀντί-
στοιχα διατροφικὰ ἰατρικὰ συγγράμματα1. Σὲ αὐτὰ περιλαμβάνονται 
ὁδηγίες περὶ ὑγιεινῆς διατροφῆς καὶ ἀναφέρονται παράλληλα θεραπευ-
τικὲς ἰδιότητες φυτικῶν καὶ ζωϊκῶν προϊόντων, οἱ ὁποῖες ἐπενεργοῦν 
στὸν ἀνθρώπινο ὀργανισμὸ κατὰ τὴν λήψη τους εἴτε ὡς τροφὲς εἴτε ὡς 
φάρμακα.

Οἱ συγγραφεῖς τῶν ἰατρικῶν διατροφικῶν κειμένων κινοῦνται ὡς 
ἐπὶ τὸ πλεῖστον πάνω σὲ δύο ἄξονες: ὁ ἕνας στρέφεται γύρω ἀπὸ τὴν θρε-
πτικὴ ἀξία τῶν τροφῶν ἐνῶ ὁ δεύτερος ἀφορᾶ τὶς θεραπευτικὲς ἰδιότητες 
τῶν τροφῶν ἢ ὁρισμένων μερῶν τῶν ζώων. Οἱ ἄξονες αὐτοὶ εἶναι ἀλλη-
λοεξαρτώμενοι, καθὼς ἡ λήψη κάθε εἴδους τροφῆς ἔχει ἄμεση ἢ ἔμμεση 
ἐπίδραση στὴν ἀναλογία τῶν χυμῶν2 στὸν ἀνθρώπινο ὀργανισμό: τὸ αἷ­

1. Γιὰ τὴν σχέση διατροφῆς καὶ ἰατρικῆς στὸ Βυζάντιο βλ. Μ. Χρονη, Ζωϊκὰ 
προϊόντα στὴν διατροφὴ καὶ σὲ ἰατρικὴ χρήση στὸ Βυζάντιο. Συμβολὴ στὴν μελέτη τῶν 
ἀντιλήψεων γιὰ τὰ ζῶα καὶ τὴν χρήση τῶν προϊόντων τους κατὰ τὴν βυζαντινὴ περίοδο 
(διδ. διατρ.), Πανεπιστήμιο Ἀθηνῶν, 2010, σσ. 43 κ. ἑξ. 

2. Βλ. J. Jouanna, La postérité du traité hippocratique de la nature de l’homme: la théo-
rie des quatre humeurs, στό: Ärzte und ihre Interpreten, Medizinische Fachtexte der Antike 

Επιμέλεια έκδοσης: Στυλιανοσ Λαμπακησ, ΙΒΕ/ΕΙΕ



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

144

μα3, τὸ φλέγμα4, τὴν ξανθὴ καὶ τὴν μέλαινα χολὴ5. Ἀπὸ τὶς πιὸ χαρακτη-
ριστικὲς περιγραφὲς τῶν βυζαντινῶν ἰατρῶν περὶ χυμῶν εἶναι αὐτὴ τοῦ 
Λέοντος τοῦ ἰατροσοφιστοῦ, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία τὰ τέσσερα βασικὰ 
στοιχεῖα τῆς φύσεως, πῦρ, γῆ, ἀὴρ καὶ ὕδωρ, οἱ τέσσερις ἐποχὲς τοῦ ἔτους 
καὶ οἱ τέσσερις ἡλικιακὲς φάσεις τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς, νεότης, ἀκμή, πα­
ρακμὴ καὶ γῆρας, παρουσιάζουν ἀλληλένδετη σχέση μὲ τοὺς χυμοὺς τοῦ 
ὀργανισμοῦ6. 

Ἡ διατάραξη τῆς ἀναλογίας τῶν χυμῶν θεωρεῖται κύριος ὑπεύθυ
νος γιὰ τὴν ἐμφάνιση δυσλειτουργιῶν καὶ νοσημάτων, ἐνῶ ἀντίθετα ἐπι-
σημαίνεται ὅτι ἡ ἰσορροπία τῶν χυμῶν στὸν ὀργανισμὸ ἀποτελεῖ καθο-
ριστικὸ παράγοντα γιὰ τὴν ὕπαρξη καλῆς ὑγείας. Ἔτσι ἡ αὔξηση τῆς 
πηκτικότητας τοῦ αἵματος βλάπτει τὴν ὑγεία καὶ συνήθως ἀποδίδεται σὲ 
κατανάλωση λιπαρῶν τροφῶν7. Ἡ μείωση τῆς ποσότητας τοῦ φλέγματος 
θεωρεῖται εὐεργετικὴ γιὰ τὸν ὀργανισμὸ καὶ συνδέεται μὲ τὴν κατανάλω-
ση τροφῶν ποὺ συμβάλλουν στὴν ἰσόρροπη ποσότητα τοῦ χυμοῦ αὐτοῦ 

als Forschungsgegenstand der klassischen Philologie, ἐπιμ. C. W. Müller – C. Brockmann – 
C. W. Brunschön, Leipzig 2006, σσ. 117-141. 

3. Διεθνὴς Ἐπιστημονικὴ Ὀνομασία (στὸ ἑξῆς ΔΕΟ): Haema. LSJ9, λ. αἷμα. W. 
A. Newman, The American illustrated medical dictionary, Philadelphia 1938 (στὸ ἑξῆς 
MedDict), λ. blood / haema. Ἐπίσης, τὸ ἔγκυρο ἠλεκτρονικὸ λεξικὸ ἰατρικῆς ὁρολογίας 
www.pubmed.gov (a service of the US National Library of Medicine and the National 
Institutes of Health), λ. blood. 

4. ΔΕΟ: Phlegma. LSJ9, λ. φλέγμα. MedDict, λ. phlegma. 
5. ΔΕΟ: Chole. Βλ. LSJ9, λ. χολή. MedDict, λ. chole. Πρβλ. R. J. Durling, A dictionary 

of medical terms in Galen, Leiden-New York 1993, λ. χολή. 
6. Βλ. Λέων ἰατροσοφιστής, Σύνοψις εἰς τὴν φύσιν τῶν ἀνθρώπων, ἔκδ. R. Renehan, 

Leonis medici de natura hominum synopsis (Corpus medicorum Graecorum [=CMG], 10/
IV), Berlin 1969, σ. 18, §3.

7. Βλ. ἐνδεικτικά, Ὀρειβάσιος [βλ. σημ. 15], 2.59. Ἀέτιος Ἀμιδηνός [βλ. σημ. 16], 
2.121. Θεόδωρος Πρόδρομος, Στίχοι κατὰ ἰατρικὴν ἐπιστήμην εἰς τοὺς ιβ΄ μῆνας, ἔκδ. J. L. 
Ideler, Physici et Medici Graeci Minores, τόμ. Ι-ΙΙ, Berolini 1841-1842 (ἀνατ. Amsterdam 
1963) [στὸ ἑξῆς: Ideler ], I, 418-420. (Οἱ στίχοι παραδίδονται ἀπὸ πολλὰ χειρόγραφα, τὰ 
περισσότερα ἀπὸ τὰ ὁποῖα τοὺς προσγράφουν στὸν Πρόδρομο, σὲ ὁρισμένα φέρονται 
ὡς ἀνώνυμοι, ἐνῶ σὲ ἕνα χφ. ἀποδίδονται στὸν Μιχαὴλ Ψελλὸ καὶ σὲ ἕνα ἄλλο στὸν 
Νικόλαο Καλλικλῆ: βλ. W. Hörandner, Theodoros Prodromos Historische Gedichte [WBS 
XI], Wien 1974, 55, ἀρ. 159, καὶ R. Romano, Nicola Callicle Carmi, Napoli 1980, σσ. 49-54 
(βλ. καὶ παρακάτω,  σημ. 22). Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, ἔκδ. Ideler, 
II, σσ. 368 κ. ἑξ.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 145

στὸν ὀργανισμό8. Ἡ διάκριση τῆς χολῆς στὰ ἰατρικὰ κείμενα σὲ ξανθὴ 
καὶ μέλαινα πρέπει νὰ βασίζεται στὴν πηκτικότητα τοῦ χυμοῦ αὐτοῦ. 
Ὅταν ἡ πηκτικότητα εἶναι ὑψηλή, ἡ χολὴ εἶναι βαθύχρωμη καὶ ἐπικρατεῖ 
σὲ αὐτὴν τὸ φαιὸ χρῶμα, ἐνῶ ὅταν ἡ πηκτικότητα εἶναι χαμηλή, ἡ χολὴ 
εἶναι ἀνοιχτόχρωμη καὶ ἐπικρατεῖ τὸ ὠχρό. Ἡ αὔξηση τῆς μέλαινας χολῆς 
θεωρεῖται ἀπὸ τοὺς ἰατροὺς βλαπτικὴ γιὰ τὸν ὀργανισμὸ καὶ συνδέεται 
στὰ κείμενα μὲ τὴν κατανάλωση λιπαρῶν τροφῶν, ποὺ αὐξάνουν τὴν 
πηκτικότητα τοῦ ὑγροῦ. Ἀξιοσημείωτο εἶναι ὅτι ἡ χολὴ πολλῶν τετρα-
πόδων ζώων καὶ πτηνῶν συνιστᾶται εἴτε ὡς διατροφικὸ εἶδος εἴτε ὡς 
πρώτη ὕλη σὲ φαρμακευτικὰ σκευάσματα γιὰ τὴν θεραπεία νοσημάτων 
καὶ δυσλειτουργιῶν τῆς ἀνθρώπινης χολῆς. 

Εἶναι χαρακτηριστικὴ ἡ ἀναφορὰ τοῦ Θεοφύλακτου Ἀχρίδας σχε-
τικὰ μὲ τὴν κακὴ κατάσταση τῆς ὑγείας του, τὴν ὁποία ἀποδίδει στὴν 
κλιματικὴ ἀλλαγὴ καὶ τὴν κακὴ διατροφή, οἱ ὁποῖες προκάλεσαν διατα-
ραχὴ τῆς ἀναλογίας τῶν χυμῶν στὸν ὀργανισμό9. Ἀντίθετα ὁ Τιμαρίων 
στὸ ὁμώνυμο κείμενο, ἀσκεῖ εἰρωνικὴ κριτικὴ στὶς ἰατρικὲς ἀντιλήψεις 
ποὺ τοῦ ἐπέβαλαν αὐστηρὴ δίαιτα, προκειμένου νὰ θεραπευθεῖ ἀπὸ σο-
βαρὴ ἀσθένεια, ἡ ὁποία ὅμως τὸν ἀπεστέρησε, ὅπως λέει, σχεδὸν ὁλο-
κληρωτικὰ ἀπὸ τοὺς τέσσερεις χυμοὺς ποὺ ἔπρεπε νὰ εἶχε ὁ ὀργανισμός 
του10.

Ἡ αὐξομείωση τῶν χυμῶν ἐπιπλέον θεωρεῖται ἀνάλογη τῆς ἰδιο
συγκρασίας κάθε ἀνθρώπου καὶ τῆς χρονικῆς περιόδου, κατὰ τὴν ὁποία 
καταναλίσκεται κάθε εἶδος τροφῆς11. Ἡ τελευταία αὐτὴ παράμετρος 
ἀποδίδεται ἀπὸ τὸν Γαληνὸ στὸν συσχετισμὸ τῶν τεσσάρων χυμῶν μὲ τὰ 
ἰσάριθμα βασικὰ συστατικὰ τῆς φύσεως πῦρ, ὕδωρ, γῆ, ἀήρ καὶ τὶς ἐναλ-
λαγὲς θερμοῦ – ψυχροῦ, ποὺ ἐπιφέρουν οἱ ἐποχὲς τοῦ χρόνου. Σύμφωνα 
μὲ τὴν θεωρία του, ποὺ υἱοθετήθηκε ἀπολύτως ἀπὸ τοὺς βυζαντινοὺς ἰα-

8. Βλ. ἐνδεικτικά, Ὀρειβάσιος, 2.32, 2.63. Θεοφάνης Νόννος [βλ. σημ. 20], σ. 122. 
Συμεὼν Σήθ [βλ. σημ. 21], σσ. 33, 118.

9. Βλ. Θεοφύλακτος Ἀχρίδος, Ἐπιστολαί, ἔκδ. P. Gautier, Théophylacte d’Achrida 
Lettres [CFHB 16/ΙΙ], Θεσσαλονίκη 1986, ἐπιστ. 113, σ. 539.9 κ. ἑξ. 

������������������. Βλ. Ἀνώνυμος, Τιμαρίων, ἔκδ. R. Romano, Pseudo-Luciano, Timarione, Napoli 
1974, στ. 400-412. Βλ. κυρίως στ. 410-412: Ποῦ γὰρ εἰκὸς ἄνευ τῶν τεσσάρων στοιχειωδῶν 
χυμῶν ἄνθρωπον ζῆν τὴν ἄνω καὶ παρὰ τὸν βίον ζωήν;

�������������������������. Ἱερόφιλος Φιλόσοφος, Περὶ τροφῶν κύκλος, ἔκδ. Ideler, Ι, 409-417. Θεόδωρος 
Πρόδρομος, Στίχοι εἰς τοὺς ιβ΄μῆνας, ἔκδ. Ideler, I, 418-420. 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

146

τρούς, τὸ θέρος, ὁ χειμών, τὸ φθινόπωρον καὶ τὸ ἔαρ ἐπιφέρουν ἀντι-
στοίχως θερμότητα, ψυχρότητα, ξηρότητα καὶ ὑγρότητα, ἰδιότητες ποὺ 
ἀντιστοιχοῦν στοὺς χυμούς, ξανθὴ χολή, φλέγμα, μέλαινα χολή, αἷμα. 

Ἑπομένως ἡ σχέση αὐτὴ θὰ μποροῦσε νὰ ἀποδοθεῖ ὡς ἑξῆς: 
α) Πῦρ - θέρος - θερμότητα – ξανθὴ χολὴ
β) Ὕδωρ - χειμών - ψυχρότητα – φλέγμα 
γ) Γῆ - φθινόπωρο - ξηρότητα - μέλαινα χολὴ
δ) Ἀήρ - ἔαρ - ὑγρότητα – αἷμα12. 
Στὸν συσχετισμὸ αὐτὸν βασίστηκε ἀργότερα ἡ ἐνδιαφέρουσα ἄποψη 

τοῦ Ὀρειβάσιου γιὰ τὴν μετάδοση τῶν πανδήμων νοσημάτων μέσῳ τοῦ 
εἰσπνεόμενου ἀέρα. Σύμφωνα μὲ αὐτὴν ἀλλοιωμένες ἀπὸ ὑψηλὴ θερμο-
κρασία τροφὲς καὶ μολυσμένο νερὸ εἶναι οἱ πιὸ συχνὲς αἰτίες ἐπιδημιῶν13. 
Εἶναι δὲ ἀξιοσημείωτη ἡ κατηγοριοποίηση ὁρισμένων εἰδῶν τῆς πανίδας, 
στὴν ὁποία προβαίνει ὁ Ἀρέθας Καισαρείας μὲ τὰ ἴδια κριτήρια καὶ ἡ αἰτι-
ολόγηση τῶν χαρακτηριστικῶν ἰδιοτήτων καὶ τῆς συμπεριφορᾶς τους14. 

Οἱ βυζαντινοὶ ἰατροὶ ποὺ ἀναφέρονται στὰ κείμενά τους σὲ θέματα 
θεραπειῶν μέσῳ διατροφῆς ἢ λήψεως φαρμακευτικῶν σκευασμάτων εἶναι 
κατὰ χρονολογικὴ σειρὰ οἱ: Ὀρειβάσιος (4oς αἰ.)15, Ἀέτιος Ἀμιδηνός (6ος 

�����������������. Βλ. Γαληνός, Τῶν εἰς τὸ περὶ χυμῶν Ἱπποκράτους ὑπομνημάτων, ἔκδ. C. G. Kühn, 
Medicorum Graecorum Opera quae exstant [στὸ ἑξῆς MGO] 16, Leipzig 1829, 1.8-9. Γαληνός, 
Περὶ κράσεων, ἔκδ. C. G. Kühn, Claudii Galeni, opera I [MGO 1], Leipzig 1821, 1.1. 

��������������������  . Βλ. Ὀρειβάσιος, Σύνοψις ἐννέα λόγων πρὸς τὸν υἱὸν αὐτοῦ Εὐστάθιον, ἔκδ.  
I. Raeder, Oribasii Synopsis ad Eustathium Filium. Libri ad Eunapium (=CMG 6/ΙΙΙ), 
Lipsiae-Berolini 1926 [στὸ ἑξῆς: Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον· οἱ παραπομπὲς ἀντιστοιχοῦν 
σὲ βιβλίο καὶ κεφάλαιο], 6.24.

�����������������������. Ἀρέθας Καισαρείας, Σχόλια εἰς τὴν Πορφυρίου Εἰσαγωγὴν καὶ τὰς Ἀριστοτέλους 
Κατηγορίας, ἔκδ. M. Share, Arethas of Caesarea’s Scholia on Porphyry’s Ιsagoge and 
Aristotle’s Categories [Corpus Philosophorum Medii Aevi / Commentaria in Aristotelem 
Byzantina 1], Athens-Paris-Brussels 1994, σ. 46: (…) εἰ δὲ κατ’ ἐπικράτειαν τοῦ μὲν πυρός, 
γίνεται τὰ θυμοειδῆ τῶν ζῴων, ὡς λέοντες καὶ παρδάλεις· τοῦ δὲ ὕδατος, τὰ δειλότερα 
τῶν ζῴων, ὡς ἔλαφος, λαγωοί· τοῦ δὲ ἀέρος, τὰ πτηνά, ὡς ἀετoί, γῦπες· τῆς δὲ γῆς, τὰ 
γεώδη καὶ βαρέα, ὡς ἄρκτοι, σύες καὶ τὰ παραπλήσια. 

����������������. Ὀρειβάσιος, Ἰατρικῶν Συναγωγῶν Βιβλία, ἔκδ. I. Raeder, Oribasii, Collectionum 
medicarum reliquiae [CMG 6/Ι-ΙΙ], Lipsiae-Berolini 1926-1933 [στὸ ἑξῆς: Ὀρειβάσιος, καὶ ὁ 
ἀριθμὸς βιβλίου καὶ κεφαλαίου]. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 147

αἰ.)16, Ἀλέξανδρος Τραλλιανός (6ος αἰ.)17, Παῦλος Αἰγινήτης (7ος αἰ)18, 
Παῦλος Νικαίας, (9ος αἰ.;)19, Θεοφάνης Νόν(ν)ος (10ος αἰ.)20, Συμεὼν Σήθ 
(11ος αἰ.)21, Ψευδο- Καλλικλῆς (12ος αἰ.)22, Ἱερόφιλος Φιλόσοφος (12ος 
αἰ.)23, Νικόλαος Μυρεψός (13ος αἰ.)24, Ἰωάννης Ζαχαρίας ὁ Ἀκτουάριος 
(14ος αἰ.)25. 

����������������������. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, <Ἰατρικὸν Ὑπόμνημα>, ἔκδ. Α. Olivieri, Aetii Amideni Libri 
Medicinales I-VΙΙΙ [CMG 8/Ι-ΙΙ], Leipzig-Berlin 1935-1950, γιὰ τὰ ὀκτὼ πρῶτα βιβλία. Γιὰ 
τὶς ἐκδόσεις τῶν ὑπολοίπων βλ. σημ. 94, 108,118, 128,180 [στὸ ἑξῆς: Ἀέτιος Ἀμιδηνός, καὶ 
ὁ ἀριθμὸς βιβλίου καὶ κεφαλαίου]. 

���������������������������  . Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, Ἰατρικὰ βιβλία, ἔκδ. Τ. Puschmann, Alexander von 
Tralles: Original-Text und Übersetzung nebst einer einleitenden Abhandlung. Ein Beitrag zur 
Geschichte der Medicin, τ. 1-2, Wien 1878-1879 (ἀνατ. Amsterdam 1963). 

����������������������  . Παῦλος Αἰγινήτης, Ἰατρικὴ πραγματεία εἰς ἑπτὰ διῃρημένη βιβλία, ἔκδ. J. L. 
Heiberg, Paulus Aegineta [CMG 9/I-II], Lipsiae-Berolini 1921-1924, [στὸ ἑξῆς: Παῦλος 
Αἰγινήτης, καὶ ὁ ἀριθμὸς βιβλίου καὶ κεφαλαίου].

��������������������. Παῦλος Νικαίας, Περὶ πολλῶν τε καὶ ποικίλων γενομένων νοσημάτων ἀναριθμή­
των τε συμπτωμάτων περὶ τὰ ἀνθρώπινα σώματα, ποτὲ μὲν ἀπὸ διαφόρων ἀέρων, ποτὲ δὲ 
καὶ ἀπ’ αὐτῶν, τῆς φύσεως τῆς συνεχούσης τὸ ζῷον πανταχόθεν ἀναλυομένης, ἔτι δὲ καὶ 
διαίτης καὶ τῶν ποιοτήτων ὧν γε προσφερομένων, ἔκδ. Α.-Μ. Ieraci-Bio, Paolo di Nicea 
Manuale Medico, Napoli 1996, [στὸ ἑξῆς: Παῦλος Νικαίας].

���������������������. Θεοφάνης Νόννος, Σύνοψις ἰατρική, ἔκδ. H. Martius, Noni medici clarissimi de 
omnium particularium morborum curatione, Argentorati 1568. Ἡ ἔκδοση τοῦ J. St. Bernard, 
Theophanis Nonni epitome de curatione morborum, τ. 1-2, Gotha-Amsterdam 1794-1795, 
ἐπαναλαμβάνει τὸ κείμενο τῆς προηγούμενης ἔκδοσης. Βλ. J. Sonderkamp, Theophanes 
Nonnus: medicine in the circle of Constantine Porphyrogenitus, DOP 38(1984), 29, σημ. 3. 

����������������. Συμεὼν Σήθ, Σύνταγμα περὶ τροφῶν δυνάμεως κατὰ στοιχεῖον, ἔκδ. B. Langkavel, 
Simeonis Sethi, Syntagma de alimentorum facultatibus, Lipsiae 1868 [στὸ ἑξῆς: Συμεὼν 
Σήθ].

��������. R. Romano, Nicola Callicle, σσ. 125-128. Γιὰ τὴν πατρότητα τοῦ κειμένου βλ. τὴν 
βιβλιογραφία ποὺ σημειώνεται παραπάνω, σημ. 7. 

�������������������������. Ἱερόφιλος Φιλόσοφος, Περὶ τροφῶν κύκλος, ἔκδ. Ideler, Ι, 409-417. Ἱερόφιλος 
Φιλόσοφος, Πῶς ὀφείλει διαιτᾶσθαι ἄνθρωπος, ἔκδ. A. Delatte, Anecdota Atheniensia I, 
Liége-Paris 1939, σσ. 455-466.

����������������������. Νικόλαος Μυρεψός, Δυναμερὸν ἤτοι Περὶ συνθέσεως φαρμάκων, κώδικας 1478 
Ἐθνικῆς Βιβλιοθήκης τῆς Ἑλλάδος. 

������������������������. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ ἐνεργειῶν καὶ παθῶν τοῦ ψυχικοῦ πνεύματος καὶ 
τῆς κατ’ αὐτὸ διαίτης, ἔκδ. Ideler, I, 312-386. 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

148

Ἡ μέθοδος ποὺ ἀκολουθεῖ ὁ κάθε ἰατρὸς ὡς πρὸς τὸν τρόπο ποὺ 
παραθέτει τὶς πληροφορίες, σχετίζεται κυρίως μὲ τὴν χρονικὴ περίοδο 
συγγραφῆς καὶ τὴν ἐξέλιξη τῶν ἀντιλήψεων περὶ ὑγιεινῆς διατροφῆς καὶ 
φαρμάκων. Οἱ πληροφορίες γιὰ τὰ ζωϊκὰ προϊόντα ὡς θεραπευτικὰ δι-
ατροφικὰ εἴδη καὶ ὡς πρῶτες ὕλες σὲ φαρμακευτικὰ σκευάσματα, περι-
λαμβάνονται εἴτε σὲ αὐτοτελεῖς ἑνότητες εἴτε διάσπαρτες μεταξὺ ἄλλων 
διατροφικῶν καὶ ἰαματικῶν ὑλικῶν στοιχείων26. 

Σὲ ὁρισμένες περιπτώσεις ἡ διατροφικὴ ἀξία δὲν διακρίνεται πάντα 
ἀπὸ τὴν ἰαματικὴ ἐπενέργεια ποὺ ἀποδίδεται στὰ ἀναφερόμενα εἴδη. 
Ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον πάντως παρουσιάζει τὸ γεγονὸς ὅτι ζωϊκὰ προϊ-
όντα ἀναφέρονται σὲ ἰατρικὲς συνταγὲς γιὰ θεραπεία παθήσεων ὅλων 
σχεδὸν τῶν ὀργάνων τοῦ ἀνθρωπίνου ὀργανισμοῦ27. 

Οἱ ποικίλες ἀναφορὲς σὲ νοσήματα ποὺ ἐντοπίζονται σὲ ἄλλες κατη-
γορίες πηγῶν τῆς βυζαντινῆς γραμματείας, ἐπιβεβαιώνουν οὐσιαστικὰ τὶς 
πληροφορίες τῶν ἰατρικῶν κειμένων σχετικὰ μὲ τὸν τρόπο ἀντιλήψεως 
καὶ προσδιορισμοῦ τῶν ἀσθενειῶν καὶ τὴν περιγραφὴ τῶν συμπτωμά-
των. 

Γιὰ τὴν ἀρτιότερη ἀξιοποίηση τῶν στοιχείων τῆς ἔρευνας κρίθηκε 
ἀπαραίτητο νὰ διακριθοῦν οἱ τομεῖς τῆς ἰατρικῆς, στοὺς ὁποίους οἱ βυζαν
τινοὶ ἰατροὶ προτείνουν ζωϊκὰ προϊόντα εἴτε ὡς μέρη τῆς διατροφῆς εἴτε 
ὡς πρῶτες ὕλες σὲ φάρμακα. Ἡ κατάταξη τῶν ἀσθενειῶν ποὺ ἀκολουθεῖ 
εἶναι βέβαια διαμορφωμένη μὲ βάση τὶς σύγχρονες ἰατρικὲς ἀντιλήψεις 
περὶ συστημάτων τοῦ ὀργανισμοῦ ἀλλὰ ἀντιστοιχεῖ καὶ  στὴν σειρὰ ποὺ 
ἐφαρμόζεται στὰ περισσότερα βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα, ἀρχίζοντας 
ἀπὸ τὴν κεφαλὴ καὶ τὸν ἐγκέφαλο καὶ καταλήγοντας στὰ ἄκρα. Σὲ κάθε 
ἐπιμέρους ἑνότητα καταγράφονται οἱ δυσλειτουργίες28 καὶ τὰ νοσήμα-

�������������������������������������������. Βλ. ἐνδεικτικά, Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.84: Περὶ τῆς ἀπὸ τῶν ζῴων ὕλης εἰς φaρμάκων 
λόγον ἐνταῦθα λέγεται. (...). Οὐ μόνον τῶν στερεῶν μορίων ἐν τοῖς ζῴοις ἡ διδασκαλία 
τῆς δυνάμεως, ἀλλὰ καὶ τῶν ἐν αὐτοῖς περιεχομένων ἔσται, φλέγματος, χολῆς οὔρου, 
κόπρου καὶ τῶν ὁμοίων. 

�������������������������������������������������������������������������������. Ἡ ἀξιολόγηση βεβαίως τῶν ἰαματικῶν ἰδιοτήτων τῶν στοιχείων αὐτῶν ἐπαφίεται 
στοὺς ἰατροὺς καὶ βιοχημικούς. Ἐνδεχομένως μία μελλοντικὴ διεπιστημονικὴ ἔρευνα 
καὶ ἐπιμέρους μελέτη τῶν συνθέσεων αὐτῶν ὁδηγήσει σὲ σημαντικὰ συμπεράσματα 
σὲ σχέση μὲ τὶς φυσικὲς ἰαματικὲς ἰδιότητες ζωϊκῶν προϊόντων, τὶς ὁποῖες ἀγνοοῦμε ἢ 
παραγνωρίζουμε σήμερα.

���������. ΔΕΟ: Malfunction. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 149

τα29, ὅπως ἀναφέρονται στὶς πηγὲς καὶ παράλληλα οἱ προτεινόμενες θε-
ραπεῖες καὶ φάρμακα γιὰ κάθε περίπτωση. 

α. Θεραπεία δυσλειτουργιῶν, νοσημάτων καὶ παθήσεων τοῦ ἐγκεφάλου 
καὶ τοῦ νευρικοῦ συστήματος. 

Ἡ κατάταξη ὁρισμένων νοσημάτων στὴν κατηγορία τοῦ νευρικοῦ 
συστήματος, ὅπου σήμερα ἐντάσσονται νευρολογικὲς30 καὶ ψυχικὲς31 πα-
θήσεις, γίνεται μὲ κριτήρια τὴν ὀνομασία καὶ τὴν περιγραφὴ τῆς συμ
πτωματολογίας τους. Τὰ πλέον ἐπαναλαμβανόμενα τέτοιας φύσεως νο-
σήματα εἶναι ἀποπληξία, ἐπιληψία, κῶμα, λήθαργος, μανία, μελαγχολία, 
τέτανος, ὁ τρόμος καὶ ἡ φρενῖτις. Ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον παρουσιάζει ἡ 
ἄποψη τῶν βυζαντινῶν ἰατρῶν, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία βασικὸ αἴτιο τῆς 
μελαγχολίας, ἀποτελεῖ ἡ αὔξηση τῆς μελαίνης χολῆς στὸν ὀργανισμό32. 
Ὡς θεραπευτικὰ τῆς νόσου ἀπὸ τὰ ζωϊκὰ προϊόντα συνιστῶνται κυρίως 
τὸ μέλι καὶ ὁ ὀρὸς γάλακτος33.

��������� . ΔΕΟ: Complaint. Ἡ διάκριση μεταξὺ δυσλειτουργίας - νοσήματος βασίζεται 
στὴν σύγχρονη ἰατρικὴ ὁρολογία. Μὲ τὸν ὅρο δυσλειτουργία χαρακτηρίζεται κάθε μορφὴ 
μόνιμης, ἀνίατης καὶ σταθερῆς μὴ ὁμαλῆς λειτουργίας ἑνὸς συστήματος, ποὺ μπορεῖ νὰ 
ὑπάρχει ἐκ γενετῆς στὸν ὀργανισμό, ἢ νὰ εἶναι ἐπίκτητη (π.χ. μειωμένη ὄραση ἢ ἀκοή, 
δυσκοιλιότητα, λωβότητα). Μὲ τὸν ὅρο νόσημα προσδιορίζεται κάθε ἀσθένεια, παροδικὴ 
ἢ χρόνια, ἡ ὁποία θεραπεύεται ἢ ἐπιδεινώνεται. Μὲ τὴν ἐξέλιξη βεβαίως τῆς ἰατρικῆς 
πολλὲς δυσλειτουργίες ἀπεδείχθησαν ἰάσιμες, ὁπότε ἀλλάζουν τὰ δεδομένα ταξινόμησής 
τους. 

���������. ΔΕΟ: Neurologic (disease). 
���������. ΔΕΟ: Psychic (disease). 
�����������������������������������������������. Βλ. Συμεὼν Σήθ, σ. 66. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ ἐνεργειῶν..., σ. 369. Ἡ ἄποψη 

τῶν βυζαντινῶν ἰατρῶν ὁμοιάζει ἁδρομερῶς μὲ τὴν σύγχρονη ἐπιστημονικὴ αἰτίαση τῆς 
νόσου, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία, αὐτὴ ἐκδηλώνεται κατόπιν διαταράξεως συγκεκριμένων 
ἐγκεφαλικῶν ὁρμονῶν. Τὰ δὲ συνιστώμενα φάρμακα συμβάλλουν στὴν ἀποκατάσταση τῆς 
ἰσόρροπης ἔκκρισης αὐτῶν. Βλ. Α. Τ. Beck, Depression: causes and treatments, Pennsylvania 
1982, σσ. 168-151. P. Gilbert, Counselling for depression, London 1992, σσ. 124-125. E. E. 
Beckham – W. R. Leber – E. Edward, Handbook of depression, New York 21995, σ. 407.

��������� . ΔΕΟ: Serum Lacteum. LSJ9, λ. ὀρός. Ἡσύχιος Ἀλεξανδρεύς, Λεξικόν, ἔκδ. 
Κ. Latte, Hesychii Alexandrini Lexicon, vol. 2, E-O, Copenhagen 1966, λ. ὀρός. Βλ. 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 605. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 31, 32, 35, 36, 38, 40, 69. 
Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ ἐνεργειῶν..., σ. 370. Εἶναι ἀξιοσημείωτο ὅτι στὴν σύνθεση 
τῶν σύγχρονων ὁμοιοπαθητικῶν φαρμάκων ποὺ συνιστῶνται σήμερα ὡς θεραπευτικὰ 
τῆς κατάθλιψης, περιλαμβάνονται ἐπίσης ὡς πρῶτες ὕλες, μέλι καὶ ὀρὸς γάλακτος. Βλ. 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

150

Τὰ ζωϊκὰ προϊόντα ποὺ προτείνονται ὡς πρῶτες ὕλες σὲ φαρμακευτι
κὰ σκευάσματα γιὰ ἐπιληπτικοὺς καὶ καταθλιπτικοὺς ἀσθενεῖς εἶναι κυ
ρίως τὸ γάλα, τὸ μέλι καὶ τὰ παράγωγά του, ὑδρόμελι ἢ ἀπόμελι34, ὀξύμελι35, 
οἰνόμελι36, εὐκρατόμελι37, ἧπαρ ἀμνοεριφίων, ἐλάφειο κρέας38 καὶ κέρας μὲ 
ὑποκαπνισμό39. Ἰδιαίτερα συχνὲς εἶναι οἱ ἀναφορὲς τῶν θεραπευτικῶν 
ἰδιοτήτων τοῦ ἐγκεφάλου πολλῶν θηλαστικῶν ζώων στὴν ἐπιληψία40. 
Στὴν περίπτωση τῆς ἀποπληξίας συνιστᾶται ἡ βρώση ἐλαφείου κρέατος 
καὶ ἐντοσθίων καὶ σάρκας ἐνύδρων εἰδῶν, ὅπως ψάρου, πολύποδος καὶ 

J. E. Pizzorno – J. Michael – T. Muray, Textbook of natural medicine, Edinburg-New York 
21999, τ. Β΄, σσ. 34-35. W. S. Jackson, Melancholia and Depression. From hippocratic times 
to modern times, New Haven-London, 1986, σσ. 450-453.

����. Ὑδρόμελι ἢ ἀπόμελι ἢ μελίκρατο: μεῖγμα μελιοῦ καὶ νεροῦ. Λεξικὸ τῆς μεσαιω­
νικῆς ἑλληνικῆς δημώδους γραμματείας 1100-1669, ἔκδ. Ἐ. Κριαρας – Ἰ. Καζαζης, Θεσ
σαλονίκη 1968- (στὸ ἑξῆς Κριαρας, Λεξικό), λλ. ἀπόμελι, μελίκρατον. E. Trapp [et al.], 
Lexikon zur byzantinischen Gräzität, Wien 1994- (στὸ ἑξῆς TrappLex), λ. μελίκρατος. LSJ9, 
λλ. ὑδρόμελι, μελίκρατον. Antike Medizin: ein Lexikon (στὸ ἑξῆς AML), λ. honig. Βλ. 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 309, 327, 335, 531, 2, 213, 235. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 102, 
120, 124. Νικόλαος Μυρεψός, φ. 2b. Πβλ. Μ. Χρονη, Ζωϊκὰ προϊόντα, σσ. 240 κ. ἑξ., ὅπου 
καὶ σχετικὴ βιβλιογραφία.

����. Ὀξύμελι ἢ ὀξυμελίκρατον: μεῖγμα ὄξους καὶ νεροῦ. TrappLex, λ. ὀξύμελον. LSJ9, 
λ. ὀξυμελίκρατον. Ὀρειβάσιος, 2.58, 2.59. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 3.79-80. Παῦλος Αἰγινήτης, 
2.36. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 137, 235, 307, 309, 311, 327, 345, 423, 2, 257, 383, 
471, 489, 521. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 8, 32, 36. Ἀνώνυμος, Περὶ τῶν δώδεκα μηνῶν τοῦ 
ἐνιαυτοῦ, ποίαις δεῖ χρῆσθαι τροφαῖς ἐν ἑκάστῳ αὐτῶν καὶ ἀπὸ ποίων ἀπέχεσθαι, ἔκδ. 
Ideler, I, 423-429 (ἐδῶ 423). Πβλ. Μ. Χρόνη, Ζωϊκὰ προϊόντα, σσ. 251 κ. ἑξ.

36. Οἰνόμελι: μεῖγμα οἴνου καὶ μελιοῦ. Κριαρας, Λεξικό, λ. οἰνόμελι. LSJ9, λ. οἰνόμελι. 
Ὀρειβάσιος, 2.58, 2.59. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 3.72-75. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 555, 2, σ. 
217, 467, 487. Πβλ. Μ. Χρόνη, Ζωϊκὰ προϊόντα, σσ. 246 κ. ἑξ

���������������������������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 2.59. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 3.79-80. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.45. Θεοφάνης 
Νόννος, σσ. 27, 30, 31, 33, 36.

����������������. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, ἔκδ. I. Raeder, (βλ. σημ. 13) [στὸ ἑξῆς: Ὀρειβάσιος, 
πρὸς Εὐνάπιον], 2.5, 3.57. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.1. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.85, 2.114. 
Παῦλος Αἰγινήτης 1.84. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 587, 615, 2, σσ. 109, 249. Συμεὼν 
Σήθ, σ. 33.

��������������������������������������������������������������������������������. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 179. Θεοφάνης Νόννος, σ. 36. Νικόλαος Μυρεψός, 
φ. 1a.

���������������� . Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 2.5, 3.50. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.106. Ἀλέξανδρος 
Τραλλιανός, 1, σσ. 535, 563.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 151

ἐχίνου41. Γιὰ ὅλες δὲ σχεδὸν τὶς ἀναφερόμενες στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κεί-
μενα παθήσεις τοῦ νευρικοῦ συστήματος, συνιστῶνται καταπλάσματα 
ἀπὸ μαλλὶ καὶ θεραπευτικὰ ἐκχυλίσματα, στὰ ὁποῖα, μεταξὺ ἄλλων, πε-
ριλαμβάνονται κρέας καὶ ἐγκέφαλος λαγοῦ, λίπος χήνας καὶ κερί42. 

Ἡ κεφαλαλγία καὶ ἡ ἡμικρανία, σύμφωνα μὲ τοὺς βυζαντινοὺς ἰα-
τρούς, ἀντιμετωπίζονται μὲ κατάλληλη διατροφὴ καὶ δευτερευόντως 
μὲ ἐπιθέματα. Καὶ σὲ αὐτὲς τὶς περιπτώσεις, οἱ αἰτίες ἐντοπίζονται στὴν 
διατάραξη τῆς ἰσορροπίας τῶν χυμῶν στὸν ἀνθρώπινο ὀργανισμό. Τὰ 
εἴδη ποὺ προτείνονται γιὰ τὴν καταπολέμηση τῆς περιοδικῆς ἢ χρόνιας 
κεφαλαλγίας καὶ ἡμικρανίας εἶναι τὸ κρέας τῆς ὄρνιθος, τῆς ἀτταγῆνος 
καὶ τῆς ὠτίδος, ὁ χοίρειος ἀστράγαλος, τὸ γάλα καὶ τὸ μέλι43. Ἐπίσης 
συνιστῶνται ἐπιθέματα ἀπὸ ἀκατέργαστο μαλλὶ καὶ κηρωτή44. Τέλος, 

������������������������������������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 2.61, 8.47, 11(γρ. Α).19, 11(γρ. Γ).11, 11(γρ. Δ).9, 14.23, 14.48, 14.57, 
14.60, 15.2, 45.27. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 2.34. 2.45, 2.50, 4.40, 7.4. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐνάπιον, 2.15, 2.23. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 335, 443, 2, σσ. 367, 485. 
Συμεὼν Σήθ, σ. 60. Θεοφάνης Νόννος, σ. 200.

�������������������������������������������. Βλ. ἐνδεικτικὰ Θεοφάνης Νόννος, σ. 58: Περὶ τρόμου. Τὰ ἄκρα σκεπέσθω ἐρίοις 
... ἢ ... σπονδύλιον σὺν ὀξυμέλιτι ... πότιζε σὺν μελικράτῳ ... ὠφελεῖ λαγωοῦ ἐγκέφαλος καὶ 
ὁ λαγωὸς ἐσθιόμενος ... χηνείου στέατος καὶ κηροῦ. Ἐπίσης, σ. 56: Περὶ ἐμπροσθοτόνου 
καὶ ὀπισθοτόνου καὶ τετάνου ... τούτους φλεβοτομητέον καὶ ἐρίοις σκεπαστέον.

������������������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 1.3, 1.20, 2.42, 3.4, 3.17, 4.2, 4.3, 6.38. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 
4.16. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 1.34. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 193, 249, 403, 509. 
Παῦλος Αἰγινήτης 3.28, 3.32, 3.79, 4.1, 4.9. Συμεὼν Σήθ, σ. 31. Ἱερόφιλος Φιλόσοφος, Περὶ 
τροφῶν κύκλος, ἔκδ. Ideler, I, 409-417 (ἐδῶ 412).

����. Κηρωτή: πρόκειται γιὰ μεῖγμα κεριοῦ μὲ ἄλλα ὑλικά, ὅπως πίσσα, βούτυρο, 
κονιορτοποιημένα φύλλα φυτῶν, λάδι κ.ἄ., τὸ ὁποῖο χρησίμευε ὡς θεραπευτικὸ κατά
πλασμα (ἔμπλαστρο) καὶ ἐπίθεμα σὲ ἄλγη καὶ δερματικὲς φλεγμονές. LSJ9, λ. κηρωτός. 
Κριαρας, Λεξικό, λ. κηρόπισσον. Εἶναι ἐνδιαφέρον ὅτι τὸ σημερινὸ τσηρῶτο ἀποτελεῖ ἀντι
δάνειο τοῦ ὅρου κηρωτή: ἰταλ. cerotto < κηρωτόν < τσηρῶτο. Βλ. Γ. Μπαμπινιώτης, Λεξικὸ 
τῆς νέας Ἑλληνικῆς γλώσσας, Ἀθήνα 1998, λ. τσηρώτο. Ὁ Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστά­
θιον, 3.40-3.51, παραθέτει συνταγὲς γιὰ τὴν παρασκευὴ διαφόρων εἰδῶν κηρωτῆς γιὰ 
θεραπεία κυρίως δερματικῶν νοσημάτων. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 3.24. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 3.1, 3.2, 3.13. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 325, 357, 2, σσ. 197, 241, 373, 433, 
467, 555, 575. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 40, 133, 206. Ἡ κηρωτὴ ἐντοπίζεται ἐπίσης ὡς ἕνα 
ἀπὸ τὰ συνηθέστερα θεραπευτικὰ μέσα, ποὺ μεταφέρει τὴν θαυματουργικὴ ἐπενέργεια 
τῶν ἁγίων, στὰ ἁγιολογικὰ κείμενα. Ἀπὸ τὰ πιὸ ἀντιπροσωπευτικὰ παραδείγματα 
ἀποτελεῖ ἡ χρήση κηρωτῆς στὰ Θαύματα τοῦ Ἁγίου Ἀρτεμίου: ἔκδ. Ἀ. Παπαδοπουλος-
Κεραμευς, Varia Graeca Sacra, St. Petersburg 1909, σσ. 1-75 (ἀνατ. Leipzig 1975: Subsidia 
Byzantina lucis ope iterata 6), 16.25, ἐδῶ σσ. 36-37. (Βλ. καὶ The miracles of St. Artemios: a 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

152

ἀνάμεσα σὲ ὅλες τὶς παραπάνω ὁδηγίες, ἐντοπίζονται καὶ ὁρισμένες ποὺ 
ἀφοροῦν τὴν ἀποτροπὴ τῆς μέθης καὶ τῶν δυσάρεστων συμπτωμάτων της 
μέσῳ τῆς κατανάλωσης πνεύμονος ἀμνοεριφίων45. 

β. Θεραπεία ὀφθαλμικῶν καὶ ὠτικῶν νοσημάτων καὶ παθήσεων.

Οἱ ὀφθαλμικὲς καὶ ὠτικὲς δυσλειτουργίες ποὺ καταγράφονται στὰ 
βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα καὶ γιὰ τὴν ἀντιμετώπισή τους ἀναφέρεται 
χρήση ζωϊκῶν προϊόντων εἶναι αἰγιλωπία, ἀμβλυωπία, λεύκωμα, νυκτα­
λωπία, τράχωμα, ὠταλγία, ὀφθαλμικὲς καὶ ὠτικὲς φλεγμονές. Τὰ σκευά-
σματα ποὺ ἀφοροῦν σὲ θεραπεῖες τῶν παθήσεων αὐτῶν εἶναι ἐναιωρή
ματα, ἐπιθέματα καὶ καταπλάσματα. Τὰ βασικὰ συστατικὰ τῶν ὀφθαλ-
μικῶν καὶ ὠτικῶν κολλυρίων, εἶναι κοινά. Ἀπὸ τὰ ζωϊκὰ προϊόντα τὰ 
συνηθέστερα εἶναι γάλα, μέλι, αὐγά, ἧπαρ, λίπος, ζωμὸς καὶ σάρκα 
ὀστρακοειδῶν, χολὴ τετραπόδων ζώων, ἰχθύων καὶ πτηνῶν46. Ἰδιαίτερα 
ὡς ὀφθαλμικὸ ἐναιώρημα προτείνεται ἡ χολὴ τῶν ἰχθύων, εἴτε αὐτούσια 
εἴτε ὡς πρώτη ὕλη47, ἐνῶ ὡς ὠτικὸ προτείνεται κηρωτή. Σπανιότερα ἐντο-

collection of miracle stories by an anonymous author of seventh century Byzantium, by V. S. 
Crisafulli and J. W. Nesbitt, Leiden-New York 1997, σσ. 106-107, ὅπου ἀνατυπώνεται τὸ 
κείμενο τῆς ἔκδοσης τοῦ Α. Παπαδοπουλου-Κεραμεως). Πβλ. Γ. Θ. Καλοφωνος, Ἀσθένεια καὶ 
σωματικότητα στὸ πρώϊμο Βυζάντιο. Τὰ θαύματα τοῦ Ἁγίου Ἀρτεμίου, Ἀρχαιολογία 103 
(2007) 42-49 (ἐδῶ 45). Πρβλ. ἐπίσης Ἀνώνυμος, Βίος καὶ πολιτεία τῶν ἁγίων ἀναργύρων 
Κοσμᾶ καὶ Δαμιανοῦ, ἔκδ. L. Deubner, Kosmas und Damian, Lipsiae 1907, σσ. 129, 133, 
189, 190. Σωφρόνιος μοναχός, ὁ σοφιστής, Διήγησις θαυμάτων τῶν ἁγίων Κύρου καὶ 
Ἰωάννου τῶν σοφῶν ἀναργύρων, ἔκδ. Ν. F. Marcos, Los Thaumata de Sofronio [Manuales 
y anejos de Εmerita 31], Madrid 1975, σσ. 252, 261-262. 

��������������������������. Βλ. Συμεὼν Σήθ, σ. 37.
�����������������������������������������    . Ὀρειβάσιος 14.60, 14.62. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 2.5, 3.57. Ὀρειβάσιος, 

Πρὸς Εὐστάθιον, 3.1. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.85, 2.114, 3.22. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 
497, 2, σσ. 81, 87, 109, 113, 183, 293, 507. Παῦλος Αἰγινήτης 2.84, 7.3, 7.20, 7.36. Θεοφάνης 
Νόννος, σσ. 62, 66, 68, 72, 92, 95. Συμεὼν Σήθ, σ. 31, 86. 

������������������������������������������������������������������������������. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.106. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.31, ὅπου ἀναφέρονται δεκαεπτὰ 
εἴδη ἰχθύων, τῶν ὁποίων ἡ χολὴ ἐνδείκνυται ὡς ὀφθαλμικὸ κολλύριο. Βλ. καὶ Ἰ. 
Λασκαρατος, Ἡ ὀφθαλμολογία στὰ ἔργα τῶν βυζαντινῶν ἰατρῶν, Βυζαντιναὶ Μελέται 1 
(1988), 317-326. I. Lascaratos – M. Tsirou – J. Fronimopoulos, Ophthalmology according to 
Aetius Amidenus, Documenta Ophthalmologica 74 (1990), 37-48.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 153

πίζονται σὲ συνταγὲς κολλυρίων αἷμα, ἀφόδευμα ζωϊκῶν ὀργανισμῶν48 
καὶ ζωμὸς ἀπὸ βρασμὸ ἰχθύων καὶ ἐνύδρων εἰδῶν49. 

Γιὰ τὴν παρασκευὴ ὀφθαλμικῶν καὶ ὠτικῶν ἐπιθεμάτων καὶ κατα-
πλασμάτων οἱ συνήθεις πρῶτες ὕλες ἀπὸ ζωϊκὰ προϊόντα εἶναι ἀκατέρ­
γαστο ἔριον, γάλα, τυρός, βούτυρο, κηρωτὴ καὶ ζωμὸς ἀπὸ βρασμένα 
ἔνυδρα εἴδη50. Σπανιότερες ἀναφορὲς ἐντοπίζονται γιὰ χρήση οὔρων, λί-
πους καὶ χολῆς τετραπόδων θηλαστικῶν, ἰχθύων καὶ πτηνῶν51. 

γ. Θεραπεία πνευμονικῶν νοσημάτων καὶ ἀντιμετώπιση δυσλειτουργιῶν 
τοῦ ἀναπνευστικοῦ συστήματος. 

Ὡς νοσήματα τῆς κατηγορίας αὐτῆς στὴν ἀντιμετώπιση τῶν ὁποίων 
προτείνονται ζωϊκὰ προϊόντα, ἀναφέρονται στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κεί-
μενα κυρίως ἡ πλευρῖτις καὶ ἡ φθίσις καὶ πάσης φύσεως κρυολογήματα. 
Τὸ γάλα, τὸ βούτυρο, τὸ μέλι καὶ οἱ ὄρχεις ἀλεκτρυόνων θεωροῦνται 
φυσικὰ φάρμακα τῶν πνευμονικῶν καὶ θωρακικῶν φλεγμονῶν, τὰ ὁποῖα 
διευκολύνουν στὴν ἐκτόνωση τοῦ βήχα, ἐνδυναμώνουν τοὺς καχεκτικοὺς 
ὀργανισμοὺς καὶ βελτιώνουν τὰ συμπτώματα τῆς φυματίωσης. Ὡς ἀντι-
σηπτικὰ δὲ καὶ ἀποτρεπτικὰ τῆς μετάδοσης τῆς νόσου μέσῳ αἱμοπτύσε-
ων52, ἀναφέρονται ὁ θαλάσσιος σπόγγος καὶ τὸ ἀκατέργαστο αἰγοπρό-
βειο μαλλί53. Ἐπιπλέον γιὰ τὴν ἀντιμετώπιση τῆς φθίσεως καὶ τῆς πλευ­
ρίτιδος συνιστᾶται κατανάλωση ποτάμιων ὀστρακοειδῶν, πόσις ὄνειου 
γάλακτος καὶ βρώση ὄρχεων ἀλεκτρυόνων καθὼς καὶ χρήση καταπλα-
σμάτων μὲ βούτυρο54. Παρουσιάζουν ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον οἱ ἀναφορὲς 

�������������������������������������������������������������������������������������. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 375, 377. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 43, 44, 48, 57, 62. 
��������������������������������������������������������������������. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 70, 80, 81, 82, 86. Συμεὼν Σήθ, σσ. 43, 83.
�����������������������������������������    . Ὀρειβάσιος 14.60, 14.62. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 2.5, 3.57. Ὀρειβάσιος, 

Πρὸς Εὐστάθιον, 3.1. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.106. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.31. Ἀλέξανδρος 
Τραλλιανός, 1, σσ. 335, 449, 601, 2, σ. 219. Συμεὼν Σήθ, σ. 83.

����������������������������������������������������������������������������������. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 563, 2, σσ. 47, 73, 75, 91. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 
53, 403, 407, 503, 505.

���������. ΔΕΟ: Haemoptysis / Pneumoptysis. 
�����������������������������    . Θεοφάνης Νόννος, σ. 153: Περὶ αἵματος πτύσεως. ἔξωθεν πυριᾷν σπόγγοις ἢ 

ἔρια ἄπλυτα. Πρβλ. Λέων ἰατροσοφιστής, Σύνοψις ἰατρική, ἔκδ. F. Z. Ermerins, Anecdota 
medica graeca, Leiden 1840 (ἀνατ. Amsterdam 1963), σσ. 88-217 (ἐδῶ 163).

���������������������������������. Βλ. Θεοφάνης Νόννος, σ. 154: Περὶ φθίσεως. Τούτους δεῖ ὄνειον γάλα ἢ γυναι­
κεῖον διατρέφειν, ἐπιτιθέναι δὲ τῷ θώρακι κηρωτὰς τὰς διὰ βουτύρου, πινομένου 
μελικράτου. Πβλ. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 163. Συμεὼν Σήθ, σ. 27, 31, 69, 83.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

154

τοῦ Θεοφάνη Νόννου σὲ ζωϊκὰ προϊόντα, ποὺ συμμετέχουν σὲ αἱμοστα-
τικὰ σκευάσματα κατὰ τῶν ρινικῶν αἱμορραγιῶν καὶ σὲ ἀναλγητικὰ τῶν 
φλεγμονῶν τοῦ ἰγμορείου55. Συνιστῶνται καταπλάσματα στὸν τράχηλο 
ἀπὸ ἀκατέργαστο μαλλί, κερί, μέλι καὶ κονιορτοποιημένο μαστὸ θηλυκοῦ 
χοίρου, καθὼς καὶ ποικίλες ἀλοιφές, τῶν ὁποίων πρῶτες ὕλες ἀποτελοῦν 
μέλι, γάλα, κόπρος σκύλου, ὄρνιθας καὶ περιστεριοῦ, τέφρα χελιδονιοῦ, 
κέλυφος καὶ λεύκωμα αὐγοῦ. Ὡς ἐργαλεῖα ἐπάλειψης ἀναφέρονται πτερὰ 
πτηνῶν, ἐνῶ παράλληλα προτείνεται ἡ ἔμφραξη τῶν αὐτιῶν μὲ κερί56. 

δ. Ἐνίσχυση τῆς καρδιακῆς λειτουργίας, τοῦ κυκλοφορικοῦ συστήματος 
καὶ βελτίωση τῆς ποιότητας τοῦ αἵματος. 

Ἡ καρδιὰ χαρακτηρίζεται στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα ὡς και­
ριώτατον μόριον, ὁποιαδήποτε πάθηση τοῦ ὁποίου καταλήγει ἄμεσα 
στὸν θάνατο57. Ἀντίστοιχα τὸ αἷμα κατέχει τὴν πρώτη θέση μεταξὺ τῶν 
χυμῶν τοῦ ἀνθρώπινου ὀργανισμοῦ καὶ θεωρεῖται κύριος ρυθμιστὴς τῆς 
ὁμαλῆς καρδιακῆς λειτουργίας. Γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν οἱ ὁδηγίες τῶν βυζαν
τινῶν ἰατρικῶν κειμένων στρέφονται γύρω ἀπὸ τὴν δημιουργία εὐχρή­
στου αἵματος, τῆς ὁποίας βασικὸς παράγοντας θεωρεῖται ἡ διατροφή. 
Ἰδιαίτερα ὠφέλιμα γιὰ τὴν ἰσόρροπη σύσταση τοῦ αἵματος θεωροῦνται 
τὸ κρέας καὶ ὁ μυελὸς ὄρνιθος, ἀτταγῆνος, βοοειδῶν, χοίρου καὶ λαγωοῦ, 
οἱ ὄρχεις ἀλέκτορος, ὁ χοίρειος ἀστράγαλος, οἱ πετραῖοι ἰχθεῖς, κυρίως 
λάβραξ, φιλομήλα, σελάχη καὶ τὸ μέλι58.

Γιὰ τὴν ρύθμιση τῆς καλῆς κυκλοφορίας τοῦ αἵματος στὶς ἀρτηρί-
ες προτείνονται μελάτα αὐγὰ καὶ γάλα, ἐνῶ ἐνισχυτικὰ γιὰ τὴν σύστα-
ση τοῦ ἀνθρωπίνου μυελοῦ θεωροῦνται μυελοὶ ζώων καὶ πτηνῶν καὶ

���������. ΔΕΟ: Genyantrum.
���������������������������������������������. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 183, 184, 600, 606. 
���������. ΔΕΟ: Cardia / Heart. EEO: Καρδία. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 167: Περὶ παθῶν 

τῆς καρδίας. Ἡ καρδία οὔτε φλεγμονήν, οὔτε ἀπόστημα, οὔτε ἕλκος, οὔτε τι τοιοῦτον 
πάσχει, προλαμβάνει γὰρ ὁ θάνατος, ἐπειδὴ καιριώτατον μόριόν ἐστιν.

�����������������������������������������������������������������������������������            . Ὀρειβάσιος, 2.28, 2.49, 2.51, 2.58, 3.2, 3.4, 3.15, 11(γρ. Β).12, 15.1, 45.29. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 4.14. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 1.20. Παῦλος Αἰγινήτης, 
3.31. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 27, 169, 251, 305, 367, 421. Συμεὼν Σήθ, σσ. 27, 43, 
80, 63, 67-68, 69, 100, 118, 119-120. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 155

ἰδιαίτερα μόσχιος, ἐλάφειος καὶ ὀρνίθειος καθὼς καὶ λίπος αἰγός, ταύ­
ρου, λέοντος, παρδάλεως, ἄρκτου, ὄρνιθος, χηνὸς καὶ φασιανοῦ59. 

ε. Πρόληψη καὶ θεραπεία δυσλειτουργιῶν, παθήσεων καὶ νοσημάτων τοῦ 
πεπτικοῦ συστήματος. 

Ἡ σωστὴ λειτουργία τοῦ πεπτικοῦ συστήματος ἀποτελοῦσε ἕναν 
ἀπὸ τοὺς πιὸ σημαντικοὺς παράγοντες γιὰ τὴν ὕπαρξη καλῆς ὑγείας στὰ 
βυζαντινὰ κείμενα, ποὺ ἀσχολοῦνται μὲ τὴν ὑγιεινὴ διατροφή. Ἡ ρύθμιση 
τῆς κυκλοφορίας τῶν χυμῶν ἐξαρτᾶται ἄμεσα ἀπὸ τὴν θρεπτικότητα τῆς 
κάθε τροφῆς καὶ ἄρα ἡ πρόσληψη ἢ ἡ ἀποφυγή της κατὰ τὴν πρέπουσα 
χρονικὴ περίοδο, ἔχουν ἄμεσες συνέπειες στὴν λειτουργία τοῦ πεπτικοῦ, 
ἡ ὁποία παίζει καθοριστικὸ ρόλο στὴν ὑγεία ὅλου τοῦ ὀργανισμοῦ. 

Ὡς δυσλειτουργίες καὶ παθήσεις τοῦ πεπτικοῦ συστήματος στὴν 
ἀντιμετώπιση τῶν ὁποίων συμμετέχουν ζωϊκὰ προϊόντα, ἀναφέρονται 
αἱμοῤῥοΐδες, ἀπεψία, διάρροια ἢ διαχώρησις ἢ διαχώρημα, εἰλεός, ἕλμιν­
θοι, ἐμπνευμάτωσις, κωλικὲς διαθέσεις, τεινεσμός. Μεταξὺ αὐτῶν κατα-
γράφονται καὶ ὁρισμένα συμπτώματα, τὰ ὁποῖα σήμερα ἀποδίδονται σὲ 
ποικίλες παθολογικὲς καὶ ψυχολογικὲς αἰτίες, ὅπως εἶναι ἡ ἀνορεξία καὶ 
ἡ βουλιμία. 

Στὴν ἴδια ὁμάδα κατατάσσονται καὶ λοιμώδη νοσήματα, τὰ ὁποῖα 
ἐκδηλώνονται μὲ γαστρεντερικὰ συμπτώματα, ὅπως ἡ δυσεντερία, ἡ λει­
εντερία, ἡ χολέρα. Τὰ νοσήματα αὐτὰ ἀναφέρονται ἀπὸ ὁρισμένους βυ-
ζαντινοὺς ἰατροὺς καὶ ὡς πάνδημα60. Στὶς περιπτώσεις ποὺ ἡ μετάδοση 
τῆς νόσου ὀφείλεται στὶς κλιματικὲς ἀλλαγές, συνιστᾶται ἡ μελέτη τῆς 
συμπεριφορᾶς τῶν ζώων, τὰ ὁποῖα ἔχουν τὴν ἰδιότητα νὰ προσαρμό-
ζονται εὐκολότερα ἀπὸ τὸν ἄνθρωπο στὶς ἔντονες καιρικὲς μεταβολές. 
Ἐπιπλέον προτείνεται ἡ διαμόρφωση τῆς διατροφῆς ἀναλόγως τῆς αὐξο-
μειώσεως τοῦ ψύχους ἢ τῆς θερμότητας στὴν ἀτμόσφαιρα, μὲ εἴδη ποὺ 
ἀπογεννοῦν στὸν ὀργανισμὸ χυμοὺς κατ’ ἀναλογία μὲ τὸ κλίμα61. Σὲ ὅ,τι 
ἀφορᾶ τὴν κατηγορία αὐτὴ νοσημάτων δὲν γίνεται λόγος στὰ βυζαντινὰ 

����������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 1.1, 1.3, 3.4, 3.14-17. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 1.17, 2.56, 4.3, 4.10. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.28, 3.64-65, 4.85-86. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.106. Ἀλέξανδρος 
Τραλλιανός, 1, σσ. 613-615, 2, σσ. 47, 85. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 142, 289. 

��������������������. Βλ. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 6.24. Παῦλος Νικαίας, σ. 120(50).
��������������������. Βλ. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 6.24. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.1. Ἀέτιος 

Ἀμιδηνός, 5.95, Παῦλος Αἰγινήτης, 2.34, Παῦλος Νικαίας, σ. 120.5.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

156

ἰατρικὰ κείμενα γιὰ θεραπευτικὴ ἀγωγή, ἀφοῦ γιὰ τὶς περισσότερες τὰ 
μέσα ἀντιμετώπισης ἀνακαλύφθηκαν μόλις στὰ τέλη του 19ου καὶ κατὰ 
τὸν 20ο αἰώνα. Ἔτσι οἱ λίγες ἀναφορὲς τῶν ἰατρικῶν κειμένων σὲ λοι-
μώδη νοσήματα σχετίζονται μὲ τὴν προσωρινὴ ἀνακούφιση τῶν ἀσθενῶν 
ἀπὸ τὰ συμπτώματα62 καὶ τὴν ἀποφυγὴ μετάδοσης63. 

Παράλληλα μὲ τὰ νοσήματα τοῦ πεπτικοῦ οἱ βυζαντινοὶ ἰατροὶ ἀνα-
φέρουν καὶ ὁρισμένα ποὺ ἀφοροῦν ἄλλα ὄργανα ἐντὸς τῆς κοιλιακῆς 
χώρας64, μεταξὺ τῶν ὁποίων κατατάσσονται ὁ σκίῤῥος ἥπατος65 καὶ 
σπληνὸς66, ἡ ἡπατῖτις, ὁ ἴκτερος καὶ ὁ ὕδερος ἢ ὕδρωψ, γιὰ τὰ ὁποῖα προ-
τείνονται θεραπεῖες μὲ ζωϊκὰ προϊόντα. 

Ὡς φυσικὰ διατροφικὰ φάρμακα πρόληψης καὶ θεραπείας πεπτικῶν 
δυσλειτουργιῶν καὶ νοσημάτων, προβάλλονται τὸ κρέας τοῦ χοίρου, τῶν 
ἄγριων ἐλάφων καὶ κυρίως τοῦ νεβροῦ67. Ἀπὸ τὰ ἔνυδρα εἴδη, ὁ ζωμὸς 
ἀπὸ βρασμὸ πετραίων λευκῶν ἰχθύων καὶ ἰδιαιτέρως κωβίου68 θεωρεῖται 
ὅτι συμβάλλει στὴν ἰσόρροπη λειτουργία τοῦ πεπτικοῦ συστήματος καὶ 
εἶναι καταπραϋντικὸς τοῦ στομάχου. Ἀνάλογες ἰδιότητες ἀποδίδονται 
σὲ πολλὰ ὀστρακοειδῆ καὶ μαλακόσαρκα ἔνυδρα εἴδη, ὅπως βάλανοι, 
καραβίδες, κάραβοι, καθὼς καὶ στὸ ἰχθυοπαρασκεύασμα τοῦ γάρου69. 
Μεγάλη βαρύτητα δίδεται στὴν εὐεργετικὴ δράση τοῦ γάλακτος καὶ τοῦ 

����������������������. Συμεὼν Σήθ, σ. 61.
����������������������������������. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 154, 155.
��������������������������������������������������������������. Γιὰ τίς ἀντιλήψεις περὶ τῶν νοσημάτων αὐτῶν βλ. ἐπίμετρο. 
���������. ΔΕΟ: Hepar. LSJ9, λ. ἧπαρ. Βλ. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. σπλάγχνα. Ἰωάννης Ζωνα

ρᾶς, Λεξικόν, ἔκδ. J. A. H. Tittmann, Johannis Zonarae Lexicon, Lipsiae 1811 (ἀνατ. 
Amsterdam 1967), λ. ἧπαρ. 

���������. ΔΕΟ: Spleen. LSJ9, λ. σπλήν. Σούδα, Λεξικόν, ἔκδ. A. Adler, Suidae Lexicon, τ. 
1.4, Leipzig 1935 (ἀνατ. Stuttgart 1987), λ. σπλήν. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. σπλήν.

����������������������������. Συμεὼν Σήθ, σσ. 33, 119. 
���������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 2.50, 2.60, 3.4, 3.13, 3.15, 3.17. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 4.12, 

4.14, 4.16. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 1.20, 1.29, 1.34. Παῦλος Αἰγινήτης, 7.7. Συμεὼν 
Σήθ, σσ. 43, 59-60. Εἶναι χαρακτηριστικὴ ἡ ἀναφορὰ τοῦ τελευταίου στὴν ὠφελιμότητα 
τοῦ ζωμοῦ τοῦ κωβίου (σ. 60): ὁ δὲ τούτου ζωμὸς κοιλίαν ὑπάγει. αὐτὸς δὲ ἄνευ ἁλὸς 
ἐσθιόμενος ἰᾶται δυσεντερίας καὶ λειεντερίας καὶ τὰς τεινασμώδεις προθυμίας.

����������������������������������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 2.29, 2.48, 2.51, 2.54, 2.58, 3.13, 3.18, 3.28, 3.30, 6.20. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐστάθιον, 4.12, 4.17, 4.27, 4.30. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 1.29, 1.35, 1.44, 1.46. 
Παῦλος Αἰγινήτης, 3.31. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 335, 601, 2, σσ. 201, 221, 251, 281, 
329, 457, 473, 485, 519, 525. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σσ. 171-173. Συμεὼν Σήθ, σσ. 33, 60, 
83. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 157

βουτύρου ἐπὶ τοῦ πεπτικοῦ70. Γιὰ τὸ γάλα, οἱ βυζαντινοὶ συγγραφεῖς υἱο-
θετοῦν τὴν ἄποψη τοῦ Γαληνοῦ, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία διττὴν ἔχει τὸ 
γάλα χρείαν, τὴν μὲν ἑτέραν ὡς τροφήν, τὴν δὲ ἑτέραν ὡς φάρμακον71. 
Ἀντίθετα, οἱ διάφορες ποικιλίες τυριοῦ, μὲ ἐλάχιστες ἐξαιρέσεις, θεω-
ροῦνται ἰδιαίτερα ἐπιβαρυντικὲς γιὰ τὴν λειτουργία τῆς πέψης καὶ τὴν 
ἰσόρροπη κατανομὴ τῶν χυμῶν στὸν ὀργανισμό72. 

Τὰ ἀναφερόμενα φαρμακευτικὰ σκευάσματα γιὰ τὸ πεπτικὸ σύ-
στημα, στὰ ὁποῖα συμμετέχουν ὡς πρῶτες ὕλες εἴδη ζωϊκῆς προέλευσης, 
ποικίλουν ἀναλόγως μὲ τὴν πάθηση. Ἔτσι γιὰ τὴν θεραπεία διαφόρων 
μορφῶν κολίτιδας προτείνονται σκευάσματα ἀπὸ ψημένο χοιρινὸ ἀστρά-
γαλο, ζωμὸς ψαριῶν καὶ γάλα βρασμένο μαζὶ μὲ χαλίκια (κάχληκες) τοῦ 
θαλάσσιου βυθοῦ73. Τὸ τελευταῖο ἐπίσης θεωρεῖται ἀποτρεπτικὸ τῶν συν
επειῶν κατάποσης δηλητηρίου74. Γιὰ τὴν ἀντιμετώπιση τῶν ἐντερικῶν 
παρασίτων (ἑλμίνθων) ἀναφέρονται σκευάσματα ἀπὸ λειωμένο κέλυφος 
γαρίδας καὶ ἐλάφειο κέρας75. Τέλος ὡς ἐμετικὸ φάρμακο προτείνεται χολὴ 
ταύρου καὶ χερσαίου ἐχίνου76. Σχετικὰ μὲ ἄλλες παθήσεις τῶν σπλάχνων, 
ὅπως γιὰ τὴν κίρρωση τοῦ ἥπατος, τὴν σπληνομεγαλία καὶ τὴν ὑδρωπι-
κίαση, προτείνονται σκευάσματα καὶ καταπλάσματα ἀπὸ λίπος, κοπριὰ 
καὶ μυελὸ ζώων καὶ πτηνῶν77. 

στ. Πρόληψη καὶ θεραπεία δυσλειτουργιῶν, παθήσεων καὶ νοσημάτων 
τοῦ οὐροποιητικοῦ συστήματος καὶ τῶν νεφρῶν.

Τὰ ἀναφερόμενα στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα νοσήματα καὶ δυσ
λειτουργίες ποὺ ἀνήκουν στὴν κατηγορία αὐτή, στὴν ἀντιμετώπιση τῶν 
ὁποίων συμμετέχουν ζωϊκὰ προϊόντα εἶναι δυσουρία ἢ στραγγουρία καὶ 

70. Ὀρειβάσιος, 2.59-61. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.96-99. Παῦλος Αἰγινήτης, 1.86-88. 
Συμεὼν Σήθ, σσ. 27, 31. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 370. 

�������������. Γαληνός, Περὶ λεπτυνούσης διαίτης, ἔκδ. K. Kalbfleisch, Galeni De sanitate tuen­
da [CMG 4], Lipsiae 1924, 3.14.

72. Ὀρειβάσιος, 2.69. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.96. Παῦλος Αἰγινήτης, 1.89. Συμεὼν Σήθ, 
σ. 104. 

������������������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 2.58. Παῦλος Αἰγινήτης, 7.7. Συμεὼν Σήθ, σσ. 59, 119-120.
���������������������������������������������������������. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 365. Συμεὼν Σήθ, σ. 31. 
�������������������. Συμεὼν Σήθ, σσ. 33, 60. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 595.
����������������������. Ὀρειβάσιος, 8.47. 
����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σσ. 173, 185. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 209, 213, 214.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

158

λιθιάσεις νεφρῶν78 καὶ οὐροδόχου κύστεως79 Στὴν ἴδια ὁμάδα ἐντάσσον
ται ἀπὸ τοὺς βυζαντινοὺς ἰατροὺς καὶ νοσήματα τῶν ἀνδρικῶν γεννη-
τικῶν ὀργάνων, ὅπως πριαπισμός80, καθὼς καὶ ὁρισμένα εἴδη κήλης, ποὺ 
δημιουργοῦνται στὴν κοιλιακὴ χώρα (βουβωνοκήλη, ἐντεροκήλη, ὑδρο­
κήλη κ.ἄ.). Ἰδιαίτερη μνεία γίνεται γιὰ τὴν εὐεργετικὴ δράση τοῦ ζωμοῦ 
τῶν ὀστρακοδέρμων ἐπὶ ἀσθενῶν μὲ λιθιάσεις81. Ἐπίσης ὁ κρόκος τοῦ 
αὐγοῦ καὶ τὸ λίπος τῆς χήνας θεωροῦνται θεραπευτικὰ τῶν νεφρικῶν 
φλεγμονῶν, ἐνῶ πιτύα λαγωοῦ προτείνεται κατὰ τῆς δυσουρίας82. Οἱ 
ὁδηγίες αὐτὲς ἔχουν καθαρὰ ἰατρικὸ χαρακτήρα σὲ ἀντίθεση μὲ αὐτὲς 
ποὺ ἀφοροῦν τὴν νυκτερινὴ ἐνούρηση, τῶν ὁποίων τὰ ὅρια διαχέονται 
μεταξὺ προλήψεων καὶ θεραπείας83. Χαρακτηριστικὴ τῆς ἐφαρμογῆς τοῦ 
ἐμπειρισμοῦ ἀπὸ τὴν παρατήρηση τῆς φύσης στὴν παρασκευὴ φαρμα-
κευτικῶν σκευασμάτων εἶναι ἡ ἀναφορὰ στὸ ἔργο τοῦ Μανουὴλ Φιλῆ, ἡ 
ὁποία ἀπηχεῖ ἀντίστοιχη ἄποψη τοῦ Κλαύδιου Αἰλιανοῦ στὸ ὁμώνυμο 
ἔργο, σχετικὰ μὲ τὰ οὖρα τῆς λυγγός84. Γιὰ τὸν πριαπισμὸ καὶ τὶς κῆλες 
προτείνονται θερμὰ καταπλάσματα ἀπὸ ἔρια καὶ γάρο85.

���������. ΔΕΟ: Nephron.
��������.ΔΕΟ: Cystis urinaria.
�����������������������������������. Γιὰ τὴν ἀσθένεια βλ. ἐπίμετρο. 
������������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 2.58. Θεοφάνης Νόννος, σ. 200. Συμεὼν Σήθ, σ. 60. 
����������������. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.24. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.100. Ἀέτιος 

Ἀμιδηνός, 9.28, 11.19, 11.29, 13.18-20. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.45, 3.64. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 
2, σ. 487. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, ἔκδ. F. 
R. Dietz, Apollonii Citiensis, Stephani, Palladii, Theophili, Meletii, Damascii, Ioannis, ali­
orum, Scholia in Hippocratem et Galenum, Königsberg 1834 (ἀνατ. Amsterdam 1966), τ. 2, 
σσ. 236-544 (ἐδῶ 505). Παῦλος Νικαίας, 159(76). Θεοφάνης Νόννος, σσ. 201, 204.

�����������������������������. Θεοφάνης Νόννος, σ. 204: Περὶ τῶν ἐνουρούντων. Τοῦτο τοῖς παιδίοις μᾶλλον 
συμβαίνει. ἀλέκτορος λάρυγγα καύσας δὸς πιεῖν νήστει σὺν ὕδατι χλιαρῷ· ἢ λαγωοῦ 
ὄρχεις ἐπιξύων σὺν οἴνῳ ... ἢ κύστιν κεκαυμένην χοιρείαν σὺν οἴνῳ. 

�������������������. Μανουὴλ Φιλῆς: Περὶ ζῴων ἰδιότητος, ἔκδ. F. S. Lehrs – F. Dübner, Poetae bucoli­
ci et didactici, Paris 1842, στ. 432 κ. ἑξ. στ. 1304-1314. Πρβλ. Κλαύδιος Αἰλιανός, Περὶ 
ζῴων ἰδιότητος, ἔκδ. A. F. Scholfield, Αelian on the characteristics of animals, London 
1958-1959, 4.17. Βλ. Κ. Α. Σταυροπούλου – Σ. Μαρκετος, Θεραπευτικὲς ἀντιλήψεις στὸ 
βιβλίο τοῦ βυζαντινοῦ ποιητῆ Μανουὴλ Φιλῆ «Περὶ ζῴων ἰδιότητος», Πρακτικὰ Δ΄ 
Πανελληνίου Συνεδρίου τῆς Ἱστορίας, Φιλοσοφίας καὶ Κοινωνιολογίας τῶν Ἰατρικῶν 
Ἐπιστημῶν, Πάτρα-Ναύπακτος (1-2 Νοεμβρίου 1991), σσ. 48-52. Γιὰ παρόμοιες ἐφαρμογὲς 
ἐμπειρισμοῦ βλ. Ο. Τemkin, Byzantine Medicine: Tradition and Empiricism, DOP 16 (1962), 
97-115. 

����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 195.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 159

ζ. Θεραπεία γυναικολογικῶν παθήσεων, σύλληψη – ἀντισύλληψη καὶ το-
κετὸς 

Ἡ γυναικολογία φαίνεται ὅτι ἀπασχόλησε γενικότερα τοὺς βυζα-
ντινοὺς ἰατρούς, ὄχι μόνο ὡς πρὸς τὶς φαρμακευτικὲς ἀνάγκες ποὺ πα-
ρουσιάζονται στὸν τομέα αὐτόν, ἀλλὰ καὶ ὡς πρὸς τὴν διαδικασία τοῦ 
τοκετοῦ86. Οἱ πληροφορίες ποὺ ἐντοπίζονται σχετικὰ μὲ ἰατρικὰ σκευά-
σματα ἀφοροῦν τὴν διευκόλυνση ἢ ἀποτροπὴ σύλληψης, τὴν ὁμαλὴ ἐξέ-
λιξη τοῦ τοκετοῦ καὶ τὴν θεραπεία ποικίλων παθήσεων τῆς μήτρας. Στὴν 
ἐπίτευξη σύλληψης θεωρεῖται ὅτι συμβάλλει ἡ βρώση καρίδων καὶ χυλὸς 
ἀπὸ οἶνο καὶ κονιορτοποιημένο αἰδοῖο θηλυκοῦ λαγωοῦ87. Ἐπίσης ἡ 
οὐρὰ τοῦ ἐλαφιοῦ συμμετέχει ὡς πρώτη ὕλη σὲ ποικίλα σκευάσματα ποὺ 
συνιστῶνται ὄχι μόνο γιὰ τοὺς ἀνθρώπους ἀλλὰ καὶ γιὰ τὸ ζευγάρωμα 
τῶν ζώων88. Τὸ κρέας καὶ τὸ αἷμα λαγωοῦ καθὼς καὶ τὸ λίπος τῆς χηνὸς 
θεωρεῖται ὅτι λαμβανόμενα κατὰ συγκεκριμένη περίοδο τοῦ γυναικείου 
ἀναπαραγωγικοῦ κύκλου, ὑποβοηθοῦν τὴν σύλληψη. Ἀντίθετα πιτύα λα­
γωοῦ, ὁ ἐγκέφαλος τοῦ βατράχου καὶ τὸ λίπος τοῦ λέοντος προτείνονται 
ὡς ἀντισυλληπτικά89. Μυθικὴ ἰδιότητα ἀποδίδεται στὸ ψάρι ἐχενηΐδα, 
σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία, βοηθᾶ στὴν ἀποφυγὴ ἀποβολῶν, κατὰ τὸν ἴδιο 
τρόπο ποὺ συγκρατεῖ τὰ ἀκυβέρνητα πλοῖα στὶς θάλασσες90. Ὡς νοσήμα-
τα καὶ παθήσεις τῆς μήτρας, ἀναφέρονται ἀπόστημα, ἕλκωσις, ἐμπνευμά­
τωσις, κονδυλώματα, πρόπτωσις, ῥαγάδες, σκίῤῥος ἢ σκίῤῥωσις, φίμος 

86. Βλ. Ε. Kislinger, Ἡ γυναικολογία στὴν καθημερινὴ ζωή τοῦ Βυζαντίου, στὰ πρα-
κτικὰ τοῦ Συνεδρίου Ἡ καθημερινὴ ζωὴ στὸ Βυζάντιο. Τομὲς καὶ συνέχειες στὴν ἑλληνι­
στικὴ καὶ τὴν ρωμαϊκὴ παράδοση, Ἀθήνα 1988, σσ. 135-145. 

������������������������������������������������������������������������������. Βλ. ἐνδεικτικά, τὰ χαρακτηριστικὰ χωρία στὸ ἔργο τοῦ Συμεὼν Σήθ, σσ. 60-61. 
��������. Βλ. Γεωπονικά, ἔκδ. H. Beckh, Geoponica sive Cassiani Bassi scholastici de re ru­

stica eclogae, Lipsiae 1895, 19.5. Γιὰ τὴν σύνθεση καὶ χρήση βοηθητικῶν στὴν σύλληψη καὶ 
ἀντισυλληπτικῶν φαρμάκων στὸ Βυζάντιο, βλ. καὶ A. M. Ieraci Bio, Testi medici di uso 
strumentale, JÖB 32/3 (1982) [= XVI. Internationaler Byzantinistenkongress. Akten II/3],  
33-43.

�������������������. Μιχαὴλ Ψελλός, Ἐπιστολαί, ἔκδ. Κ. Σaθας, Μεσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη, τ. Ε΄, Paris 
1876 (ἀνατ. Ἀθήνα 1972), ἐπιστ. 86, σσ. 327-328. Συμεὼν Σήθ, σ. 61.

90. Γιὰ τὴν ἀπόδοση τῆς παράλληλης αὐτῆς ἰδιότητας στὴν ἐχενηΐδα, βλ. ἐνδεικτικὰ 
τὴν χαρακτηριστικὴ περιγραφὴ τοῦ Μανουὴλ Φιλῆ, Περὶ ζῴων ἰδιότητος, στ. 1953-1965. 
Πρβλ. Γεώργιος Πισιδίας, Ἑξαήμερος ἢ Κοσμουργία, ἔκδ. L. Tartaglia, Carmi di Giorgio 
di Pisidia, Torino 1998, στ. 999 κ. ἑξ. Βλ. καὶ Σούδα, λ. ἐχενηΐς. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, 
λ. ἐχενηΐς.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

160

ἢ φίμωση, φλεγμονή. Γιὰ τὰ νοσήματα τῆς μήτρας προτείνονται διάφορα 
φαρμακευτικὰ σκευάσματα στὰ ὁποῖα συμμετέχουν μέλι, κερὶ καὶ κατα-
πλάσματα ἢ ἐπιχρίσματα ἀπὸ αὐγά, λίπος καὶ μυελὸς διάφορων ζώων καὶ 
πτηνῶν, μαλλὶ προβάτου, θαλάσσιος σπόγγος καὶ ὀξύμελι91.

η. Θεραπεία δερματικῶν ἀλλοιώσεων, παθήσεων καὶ νοσημάτων. Δερμα
τικὲς καὶ ἀντιηλιακὲς ἀλοιφές. 

Οἱ ἀναφερόμενες ὡς δερματικὲς παθήσεις στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κεί-
μενα εἶναι ἀριθμητικὰ οἱ περισσότερες. Ἀπὸ αὐτές, ὁρισμένες ἀφοροῦν 
σαφῶς δερματικὲς ἀσθένειες, ἐνῶ ἄλλες ἀποτελοῦν συμπτώματα συστη­
ματικῶν νοσημάτων, ποὺ ἐκδηλώνονται καὶ στὸ δέρμα. Στὴν πρώτη κα-
τηγορία ἀνήκουν ἀκροχόρδων, ἀλφός, ἀλωπεκία, ἄνθραξ, ἀπόστημα, 
δοθιήν, ἕρπης, ἐρυσίπελας, λ(ε)ιχήν, λεύκη ἢ λεύκωμα, ὀφίασις, ῥαγάς, 
φλύκταινα, χίμετλον, ψωρίασις, ἐνῶ στὴν δεύτερη κατηγορία ἀνήκουν 
βουβών, ἐλεφαντίασις, ἐσχαρώδεις καὶ ἰχωρώδεις δερματικές ἀλλοιώ­
σεις, λέπρα, παρωτίς, χοιράς. Μιὰ ἄλλη ὁμάδα δερματικῶν ἀλλοιώσεων 
στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα, ἀποτελοῦν ὅσες ὀφείλονται σὲ τραυματι-
σμούς, δήγματα καὶ ἐγκαύματα. Γιὰ ὅλες αὐτὲς προβλέπονται θεραπεῖες 
στὶς ὁποῖες συμμετέχουν ζωϊκὰ προϊόντα. 

Τὰ φαρμακευτικὰ σκευάσματα ποὺ ἀφοροῦν σὲ δερματικὰ νοσήμα-
τα καὶ κακώσεις κατέχουν ἕνα μεγάλο μέρος στὸ σύνολο τῶν ἰατρικῶν 
συνταγῶν στὰ ἀνάλογα βυζαντινὰ κείμενα, τὰ ὁποῖα κατανέμονται σὲ 
εὐρύτερες ὁμάδες μὲ βάση τὴν αἰτιολογία τους. Ἔτσι ἐντοπίζονται ὁδηγί-
ες γιὰ ἀλοιφὲς ποὺ ἀφοροῦν τὴν ἀντιηλιακὴ προστασία καὶ τὴν θεραπεία 
ἡλιακῶν ἐγκαυμάτων, ἀντιιοβόλα σκευάσματα, ποὺ προλαμβάνουν τὶς 
δυσάρεστες συνέπειες τῶν δηγμάτων ἐντόμων καὶ ἑρπετῶν, ἀλοιφές, ἐπι-
θέματα καὶ καταπλάσματα γιὰ τραύματα καὶ παθολογικῆς αἰτιολογίας 
δερματικὰ νοσήματα. 

Βασικὰ ἀντιηλιακὰ συστατικὰ θεωροῦνται τὸ λευκὸν τοῦ ὠοῦ καὶ ὁ 
μυελὸς μόσχου καὶ ἐλάφου92, ἐνῶ θεραπευτικὲς ἀλοιφὲς καὶ καταπλάσμα-
τα γιὰ τραύματα καὶ δερματικὲς φλεγμονὲς ἀποτελοῦν σκευάσματα ἀπὸ 

91. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.52. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.102. 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 445, 2, σ. 267. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 235-241. Συμεὼν Σήθ, 
σ. 69. 

�����������������������������    . Θεοφάνης Νόννος, σ. 114: Ἐπίχριστα προφυλακτικὰ προσώπων ὥστε μὴ ὑπὸ 
ἡλίου ἢ ἀνέμου ἐκκαίεσθαι ... ὠοῦ τὸ λευκὸν, μυελὸν ἐλάφου ἢ μόσχιον ἐμβάλλομεν.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 161

κηρό, βούτυρο, λίπος ἄρκτου, ταύρου, χοίρου καὶ χήνας, ἐλάφειο κέρας 
καὶ μυελὸς, κόπρος ὄρνιθος καὶ περιστερᾶς, πτερὰ γερανοῦ καὶ σάρκες 
ἰχθύων93. Γιὰ τὰ δερματικὰ ἐξανθήματα συνιστῶνται ἐπιθέματα μὲ μέλι 
καὶ τυρό, ἐνῶ γιὰ τὴν ἀλωπεκία, τοὺς βουβῶνες, τὶς παρωτίτιδες καὶ τὰ 
ἄλγη τῆς βρεφικῆς ὀδοντοφυΐας βούτυρο καὶ λίπος ἄρκτου94. Στὸ ὄστρακο 
τῆς σουπιᾶς καὶ γενικότερα τῶν μαλακοστράκων ἐνύδρων95 ἀποδίδονται 
πολλὲς θεραπευτικὲς ἰδιότητες, ὅπως ἡ ἀντιμετώπιση τῶν ἀποστημάτων, 
τῆς λεύκης καὶ τῶν ἀλφῶν, τῶν τραυματισμῶν ἀπὸ αἰχμηρὰ ἀντικείμενα 
καὶ ἀγκάθια96. Ἐπιπλέον συνιστᾶται ὁ χυλὸς τῶν εἰδῶν αὐτῶν ὡς πόσιμο 
ἀντίδοτο δηλητηρίου97. 

Ὡς ἀντίδοτα ἐπίσης σὲ ἰοβόλα δήγματα προτείνεται πιτύα λαγω­
οῦ καὶ χοίρειο ἧπαρ98. Γιὰ τὰ δερματικὰ καρκινώματα καὶ μελανώματα 
προτείνονται ἐπιθέματα ἀπὸ λίπος καὶ μυελὸ ἐλαφιοῦ, ὄνειο λίπος καὶ 
χολὴ βοδιοῦ ἢ αἴγας99, ἐνῶ καὶ γιὰ τὶς φλεγμονὲς τῶν ποδιῶν ποὺ προ-
καλοῦνται ἀπὸ τὰ ὑποδήματα, καταπλάσματα ἀπὸ πνεύμονα χοίρου ἢ 
ἀμνοεριφίου100. Ἡ κόπρος πολλῶν ζώων ἐπίσης ἀποτελεῖ πρώτη ὕλη γιὰ 
ἀλοιφὲς ἢ ἐπιθέματα, ὅπως τῆς αἰγὸς γιὰ τὴν ψωρίαση καὶ τοὺς ρευμα-
τισμούς, τῆς καμήλου γιὰ τὴν λέπρα101. Γενικότερα γιὰ ὅλες σχεδὸν τὶς

���������������� . Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.61-62. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 136, 262, 275. 
Πρβλ. Ἀνώνυμος, Παιδιόφραστος Διήγησις περὶ ζώων τῶν τετραπόδων, ἔκδ. V. Tsiouni 
[MBM 15], München 1972, στ. 851-854. Πρβλ. τὴν χρήση λάβρακος ὡς ἐπιθέματος στὰ 
Θαύματα Κύρου καὶ Ἰωάννου, [ βλ. σημ. 44], σ. 259. 

���������������������������������    . Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 15.13, ἔκδ. Σ. Ζερβος, Ἀετίου Ἀμιδινοῦ[sic] λόγος δέκατος 
πέμπτος, [Ἀθηνᾶ 21(1909), 3-144]. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 2, 12, 13, 113. Συμεὼν Σήθ, σ. 
27.

���������������������������������������������������������������������������            . Γιὰ τὰ ἔνυδρα μαλακόστρακα εἴδη καὶ τὶς ὀνομασίες τους στὰ κείμενα τῆς 
βυζαντινῆς γραμματείας βλ. Μ. Chrone-Vakalopoulos – A. Vakalopoulos, Fishes and other 
aquatic species in Byzantine literature: Classification, terminology and scientific names, 
Byzsymm 18 (2008), 123-157 (ἐδῶ 147-150).

����������������������������������������������������. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 77, 275. Συμεὼν Σήθ, σ. 60.
���������������������������������������������������������������������. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 297, 298, 301, 309, 314. Συμεὼν Σήθ, σ. 83. 
��������������������������������. Συμεὼν Σήθ, σσ. 61, 119-120.
������������������������������������������������������. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 255, 297. Συμεὼν Σήθ, σ. 35. 
�����������������. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 7.5. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.19. Ἀέτιος 

Ἀμιδηνός, 2.154. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.79, 7.3. Παῦλος Νικαίας, σσ. 189-190(100). Θεοφάνης 
Νόννος, σ. 259. Συμεὼν Σήθ, σσ. 119-120.

���������������������������������������������������������������������������������. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 254, 266. Πρβλ. θεραπεία λέπρας μὲ ἐπίχρισμα ἀπὸ κόπρο 
καμήλου, Θαύματα Κύρου καὶ Ἰωάννου, σσ. 270-271.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

162

παθήσεις τῶν ἄνω καὶ κάτω ἄκρων καὶ τῶν ὀνύχων προτείνονται κατα-
πλάσματα ἀπὸ κερί, μέλι, λίπος καὶ κέρατα ζώων102. 

θ. Θεραπεία παθήσεων τῆς σπονδυλικῆς στήλης, τῶν ὀστῶν τοῦ κορμοῦ 
τοῦ σώματος, τῶν ἄνω καὶ κάτω ἄκρων. 

Οἱ παθήσεις τῆς κατηγορίας αὐτῆς, στὴν ἀντιμετώπιση τῶν ὁποίων οἱ 
βυζαντινοὶ ἰατροὶ παρέχουν διατροφικὲς ὁδηγίες καὶ φαρμακευτικὲς συν
ταγὲς μὲ ζωϊκὰ προϊόντα, εἶναι κατὰ βάση μορφὲς ἀρθρίτιδος, οἱ ὁποῖες 
ὀνομάζονται στὰ κείμενα χειράγρα καὶ ἀντίστοιχα ποδάγρα, γιὰ τὰ ἄνω 
καὶ κάτω ἄκρα, ἐνῶ γενικότερα ἀναφέρονται ὡς ἀρθρίτιδες, ἰσχιάδες 
καὶ ῥευματισμοί, ὅταν ἐμφανίζονται στὴν σπονδυλικὴ στήλη. 

Οἱ παθήσεις αὐτὲς εἶναι ἀπὸ τὶς πλέον συχνὰ ἀναφερόμενες σὲ ποι
κίλες πηγὲς τῆς βυζαντινῆς γραμματείας103. Ἰδιαίτερα στὰ ἔργα τῶν ἱστο
ριογράφων καὶ χρονογράφων ἐντοπίζονται πολλὲς ἀναφορὲς σὲ τέτοιας 
φύσεως ἀσθένειες, ἀπὸ τὶς ὁποῖες ἔπασχαν μέλη τῶν αὐτοκρατορικῶν
οἰκογενειῶν104. Ὁ Θεοφύλακτος Σιμοκάττης (7ος αἰ.) κάνοντας λόγο 
γιὰ τὴν ἀρθρίτιδα τοῦ αὐτοκράτορα Μαυρικίου (582-602), ἐπισημαί-
νει ὅτι ἡ ἀσθένεια αὐτὴ εἶχε σημειώσει ἔξαρση στὶς ἡμέρες του στὴν 
Κωνσταντινούπολη105, ἐνῶ πέντε περίπου αἰῶνες ἀργότερα παρόμοια 
παρατήρηση κάνει καὶ ὁ Μιχαὴλ Γλυκᾶς, ἀναφερόμενος στὴν ποδάγρα 

�����������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 4.78, 15.3, 44.4. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.14, 18. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐνάπιον, 2.1, 4.44. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.13, 1.145 κ. ἑξ., 2.104, 2.114, 5.125, 6.89, 
9.33, 15.13 κ. ἑξ. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.79. Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς 
Γλαύκωνα Γαληνοῦ θεραπευτικήν, ἔκδ. F. R. Dietz, Apollonii Citiensis... [βλ. σημ. 82], 
τ. 1, σσ. 233-344 (ἐδῶ 256). Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια τῶν ἀφορισμῶν Ἱπποκράτους, 
ἔκδ. L. G. Westerink, Stephanus of Athens, Commentary on Hippocrates’ Αphorisms, Berlin 
1985, 1.3. Παῦλος Νικαίας, σ. 228(131). Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς 
Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 257, 299, 414, 456, 498, 507, 526 κ. ἑξ. Θεοφάνης Νόννος, 
σσ. 257, 260, 261. 

������������������������������. Βλ. σχετικὰ στὸ ἐπίμετρο.
�����������������������������������������������. Βλ. ἐνδεικτικά, Χριστόφορος Μιτυληναῖος, <Στίχοι διάφοροι>, ἔκδ. Ε. Κurtz, 

Die Gedichte des Christophoros Mitylenaios, Leipzig 1903, 22: Εἰς τὸν μητροπολίτην 
Κυζίκου Δημήτριον διὰ τὴν ποδάγραν.

�����������������������������. Θεοφύλακτος Σιμοκάττης, Οἰκουμενικῆς ἱστορίας βιβλία η΄, ἔκδ. C. de Boor, 
Theophylacti Simocattae Historiae, Leipzig 1887 (ἀνατ. Stutgardiae 1972), σ. 301.10 κ. ἑξ: 
Ἐπιγίνονται δὲ αὐτῷ (δηλ. στόν Μαυρίκιο) νόσοι ἀρθρίτιδες. ταύτης τῆς νόσου εὐθένεια 
καθέστηκε δυστυχὴς τοῖς τὸ βασίλειον ἄστυ κατοικοῦσι διὰ παντός. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 163

τοῦ Κωνσταντίνου Θ΄ Μονομάχου (1042-1055)106. Ἡ κοινὴ αὐτὴ μαρτυρία 
ἀπὸ συγγραφεῖς ποὺ ἀπέχουν χρονικὰ μεταξύ τους, καθὼς καὶ οἱ ἐκτε-
ταμένες ἀναφορὲς τῶν ἰατρικῶν κειμένων σὲ ἀρθρίτιδες φανερώνουν τὴν 
διαχρονικὴ ἐμφάνιση τῆς νόσου καὶ τὴν δυσκολία ἀντιμετώπισής της. 

Ὡς θεραπευτικὰ σκευάσματα ὅλων τῶν νοσημάτων αὐτῶν προτεί-
νονται καταπλάσματα στὰ ὁποῖα συμμετέχουν ὡς πρώτη ὕλη ἡ αἰγεία 
κόπρος, ἅλμη ἀπὸ ταριχευμένους ἰχθεῖς καὶ λίπος πτηνῶν107. Ἰδιαιτέρως 
γιὰ τοὺς ρευματισμούς προτείνεται εἰδικὴ δίαιτα, κατὰ τὴν ὁποία ἀντεν-
δείκνυται ἡ βρώση τροφῶν ποὺ παράγουν μελαγχολικὸ χυμὸ καὶ φλέγμα, 
ὅπως τοῦ βοείου καὶ πρόβειου κρέατος108.

Ὅπως προκύπτει ἀπὸ τὰ παραπάνω, τὰ ζωϊκὰ προϊόντα ἀναφέρον
ται σὲ ἰατρικὲς συνταγὲς γιὰ θεραπεία παθήσεων ὅλων τῶν ὀργάνων τοῦ 
ἀνθρωπίνου ὀργανισμοῦ. Ἐπιπλέον δὲ σὲ πολλὲς περιπτώσεις εἶναι φα-
νερὴ ἡ κατ’ ἀντιστοιχία μὲ τὸ πάσχον μέρος τοῦ ἀνθρωπίνου σώματος 
χρήση ζωϊκῶν μερῶν καὶ μελῶν. Οἱ ἰχθεῖς καὶ τὰ ἔνυδρα ὄντα βρίσκονται 
μεταξὺ τῶν πλέον συχνὰ ἐπαναλαμβανομένων στὰ ἰατρικὰ κείμενα εἰδῶν 
ποὺ συνθέτουν ἰατρικὲς συνταγὲς ἢ συνιστῶνται ὡς διατροφικὰ εἴδη σὲ 
θεραπευτικὲς δίαιτες. Ἀπὸ τὰ ἄλλα ζωϊκῆς προελεύσεως προϊόντα, τὰ 

��������������������. Μιχαὴλ Γλυκᾶς, Βίβλος Χρονική, ἔκδ. B. G. Niebuhr, Michaelis Glycae Annales 
[CSHB], Bonn 1836, σ. 321, στ. 19-21: ὁ μέντοι βασιλεὺς τῇ συνήθει κακίστῃ νόσῳ, τῇ 
ποδάγρᾳ δηλονότι, κακουχούμενος ἔκειτο ἐν τῇ παρ’ αὐτοῦ δομηθείσῃ μονῇ. Πβλ. R. 
Radić, Ἡ ποδάγρα στὰ ἱστορικὰ ἔργα τοῦ Μιχαὴλ Ψελλοῦ καὶ τῆς Ἄννας Κομνηνῆς, 
στὰ Πρακτικά τοῦ Συνεδρίου Ἡ αὐτοκρατορία σὲ κρίση (;). Τὸ Βυζάντιο τὸν 11ο αἰ., 
1025-1081, Ἀθήνα 2003, σσ. 381-392.

�����������������������������������������������������������������������������          . Ὀρειβάσιος, 2.58, 3.1, 5.25, 7.2, 7.26, 9.11, 10.13, 45.30. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 3.103, 3.105,5.18, 9.56, 9.61 κ. ἑξ. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 1.3, 1.11, 
4.116. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.166, 1.193, 2.194, 1.238, 2.25, 3.10, 3.23, 3.33, 3.110, 3.122, 3.165 
κ. ἑξ., 3.181 κ. ἑξ., 4.30, 7.1 κ. ἑξ., 7.63 κ. ἑξ., 15.15 κ. ἑξ. Παῦλος Αἰγινήτης, 1.23, 3.59, 
3.78, 7.10. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 501 κ. ἑξ., 543, 549, 547, 579 κ. ἑξ. Θεόφιλος 
Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 331, 365, 500, 517. 
Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 209. Παῦλος Νικαίας, σσ. 224-227. 

�����������������������������������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 6.22, 8.24, 10.34. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.238, 7.24, 7.96, 8.76, 9.12 [ἔκδ. 
Σ. Ζερβος, Ἀετίου Ἀμιδηνοῦ Λόγος ἔνατος, Ἀθηνᾶ 23(1911), 265-392], 12.64 [ἔκδ. G. A.  
Kostomiris, Paris 1892]. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.78, 6.19. Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς 
Ἱπποκράτους προγνωστικόν, ἔκδ. J. M. Duffy, Stephanos of Athens, a commentary on the 
Prognostikon of Hippokrates, Berlin 1893, 1.10, 1.12, 3.3. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 
431, 2, σσ. 149, 225, 409, 437, 503, 533, 549. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς 
Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 439. Συμεὼν Σήθ, σσ. 38, 62, 65, 68, 82, 102, 104.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

164

πλέον συχνὰ ἐπαναλαμβανόμενα εἶναι τὸ μέλι, τὸ βούτυρο, τὸ γάλα, τὰ 
ὠὰ καὶ τὸ στέαρ, τὰ ὁποῖα περιλαμβάνονται στὶς περισσότερες θεραπευ-
τικὲς μεθόδους γιὰ νοσήματα ὅλων τῶν κατηγοριῶν.

Ὅπως σὲ κάθε ἀγροτικὴ κοινωνία, ἔτσι καὶ στὸ Βυζάντιο διαπι-
στώνεται μία «ὁλιστική» προσέγγιση τῆς ὑπάρχουσας καὶ διαθέσιμης σὲ 
κάθε ἐποχὴ τοῦ ἔτους καὶ σὲ κάθε περιοχὴ πανίδας, τὰ εἴδη τῆς ὁποίας 
ἐχρησιμοποιοῦντο καὶ ἀξιοποιοῦντο καθολικά. Τὸ γεγονὸς αὐτὸ βεβαίως 
δὲν ἀφορᾶ πρωτογενῶς τὴν βυζαντινὴ κοινωνία. Ἀποτελοῦσε προφανῶς 
αὐτονόητη πραγματικότητα γιὰ τὶς προγενέστερες κοινωνίες, τῶν ὁποί-
ων ἡ ζωὴ καὶ ἡ ἐπιβίωση ἦταν ἄμεσα καὶ κυρίως ἐξαρτώμενη ἀπὸ τὴν 
ἀγροτικὴ ἐργασία. Ὡστόσο στὸ Βυζάντιο διαφαίνεται μία διαφορετικὴ 
ἀντιμετώπιση τῆς πανίδας καὶ γενικότερα τῆς φύσεως. Ἡ διαφορετικό-
τητα αὐτὴ συνίσταται στὴν θεώρηση τῆς φύσεως καὶ τῶν ὄντων ἀπὸ μία 
ἄλλη φιλοσοφική-θεολογικὴ ὀπτικὴ γωνία. Ὅπως ἀποδεικνύεται, στὶς 
ἀντιλήψεις τῶν Βυζαντινῶν τὰ ζῶα δὲν ἦταν μόνο πηγὲς διατροφῆς καὶ 
πολύτιμα ἐργαλεῖα ἐργασίας ἀλλὰ ἔφεραν καὶ ἰδιότητες ἱκανὲς νὰ βοηθή-
σουν τὸν ἄνθρωπο νὰ ἐπιβιώσει, νὰ τὸν θεραπεύσουν καὶ νὰ βελτιώσουν 
τὴν ποιότητα τῆς ζωῆς του. 

Οἱ ποικίλες ἀναφορὲς σὲ νοσήματα ποὺ ἐντοπίζονται σὲ ἄλλες κατη-
γορίες κειμένων τῆς βυζαντινῆς γραμματείας ἐπιβεβαιώνουν οὐσιαστικὰ 
τὶς πληροφορίες τῶν ἰατρικῶν κειμένων σχετικὰ μὲ τὸν τρόπο ἀντιλήψε-
ως καὶ προσδιορισμοῦ τῶν ἀσθενειῶν καὶ τὴν περιγραφὴ τῶν συμπτωμά-
των. Ὡστόσο δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ διασταυρωθοῦν μὲ ἀκρίβεια στοιχεῖα 
σχετικὰ μὲ τὴν ἐφαρμογὴ τῶν προτεινομένων ἀπὸ τοὺς ἰατροὺς θερα-
πειῶν, καθὼς δὲν ἐντοπίζονται στὰ κείμενα τέτοιας φύσεως πληροφορίες. 
Κάποιες ἐλάχιστες ἀναφορὲς ὑπάρχουν σὲ ἁγιολογικὰ κυρίως κείμενα109, 
ὅπου ὅμως οἱ θεραπεῖες ἀποδίδονται σὲ θαυματουργικὴ ἐνέργεια καὶ 
ὄχι σὲ ἀνθρώπινη παρέμβαση110. Συνεπῶς δὲν μποροῦν νὰ διατυπωθοῦν 

���������������������. Βλ. ἐνδεικτικά: Θαύματα Κύρου καὶ Ἰωάννου, σσ. 252, 261-262, 259, 271-272. Βίος 
Κοσμᾶ καὶ Δαμιανοῦ, σσ. 104-107, 111-112, 133, 180, 190. Θαύματα ἁγίου Θεράποντος, 
ἔκδ. L. Deubner, De incubatione capita quattuor, Leipzig 1900, σ. 130.21. Βλ. καὶ Κανὼν 
εἰς τοὺς ἁγίους ἀναργύρους Κοσμᾶ καὶ Δαμιανό, α΄ Νοεμβρίου, στὰ Analecta Hymnica 
Graeca , v. 3. Canones Novembris, A. Kominis collegit et instruxit, Roma 1979, σσ. 44, 46, 
47, 49, 53. 

��������������������������������. Γιὰ τὸ θέμα αὐτὸ βλ. Η. J. Magoulias, The lives of the Saints as sources of data for 
the History of Byzantine Medicine in the sixth and seventh centuries, BZ 57 (1964), 127-150 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 165

σαφῆ συμπεράσματα σχετικὰ μὲ τὴν ἐφαρμογὴ τῶν περιλαμβανομένων 
στὰ ἰατρικὰ κείμενα θεραπευτικῶν καὶ προληπτικῶν ὁδηγιῶν στὴν κα-
θημερινὴ ζωὴ τῶν ἀνθρώπων στὸ Βυζάντιο. Πρέπει δὲ νὰ ληφθεῖ ὑπ’ ὄψιν 
ὅτι οἱ περισσότεροι ἀπὸ τοὺς συγγραφεῖς τῶν κειμένων αὐτῶν ἦταν ἐντε-
ταγμένοι στὸ λόγιο περιβάλλον τῆς αὐτοκρατορικῆς αὐλῆς καὶ τὰ ἔργα 
τους εἶχαν συνταχθεῖ κατ’ ἐντολὴν τοῦ αὐτοκράτορος ἢ ἦταν ἀφιερω-
μένα σὲ αὐτόν111. Δὲν μποροῦμε λοιπὸν νὰ γνωρίζουμε τὸ κατὰ πόσον 
τὰ κείμενα αὐτὰ ἦταν προσβάσιμα στὸ εὐρύτερο κοινὸ τῆς βυζαντινῆς 
κοινωνίας καὶ κατὰ συνέπεια οἱ ὁδηγίες τους ἦταν γνωστὲς στὸν ἁπλὸ 
λαό. Ἐπιπλέον, ὅπου γίνονται ἀναφορὲς σὲ ἀσθενεῖς καὶ νοσήματα, μὲ 
τὰ ὁποῖα διασταυρώνονται οἱ πληροφορίες γιὰ τὶς ὀνομασίες καὶ τὰ πε-
ριγραφόμενα συμπτώματα, δὲν δίδονται στοιχεῖα σχετικὰ μὲ λεπτομερεῖς 
ἐφαρμογὲς θεραπειῶν, ὥστε νὰ καταστεῖ δυνατὸν ἔστω καὶ μεμονωμένα 
νὰ ἐπισημάνουμε κοινοὺς τόπους μεταξὺ θεωρητικῆς ὁδηγίας καὶ πρα-
κτικῆς ἐφαρμογῆς. 

Ὁρισμένες ἀπὸ τὶς καταγεγραμμένες θεραπεῖες σήμερα μπορεῖ νὰ 
φαίνονται ἀνεφάρμοστες, ἀναποτελεσματικές, ἐνδεχομένως ἐπικίνδυνες 
ἢ ἐξαρτημένες ἀπὸ δεισιδαιμονίες καὶ δοξασίες. Μὲ μιὰ προσεκτικότερη 
προσέγγιση τῶν ἀντιλήψεων στὶς ὁποῖες βασίζονται οἱ θεραπεῖες αὐτές, 
διαπιστώνουμε ὅτι ξεκινοῦν ἀπὸ τὴν παρατήρηση τῆς φύσεως καὶ συγκε-
κριμένα τῆς φυσιολογίας καὶ τῆς συμπεριφορᾶς κάθε ζώου. 

Ἡ συστηματικὴ παρατήρηση τῆς φύσεως διαμόρφωσε, κυρίως κατὰ 
τὴν ὕστερη ἀρχαιότητα ποικίλες ἀντιλήψεις γιὰ τὰ συνόντα τοῦ ἀνθρώ-
που στὴν φύση ἀπὸ τὶς ὁποῖες προέκυψαν ἐνδιαφέροντες συμβολισμοὶ γιὰ 
τὰ ζῶα. Οἱ συμβολισμοὶ αὐτοὶ στὴν συνέχεια ἀνάγονται σὲ ἰαματικὲς ἰδι-
ότητες τῶν ζώων, οἱ ὁποῖες πλέον καταγράφονται σὲ συνταγὲς καὶ θερα-
πευτικὲς ὁδηγίες ποὺ περιλαμβάνονται συχνὰ ὡς κοινοὶ τόποι σὲ ἰατρικὰ 
κείμενα καὶ ἐγχειρίδια λευκῆς μαγείας, ὅπως οἱ Κυρανίδες. Σὲ ὁρισμέ-
νες περιπτώσεις μάλιστα ἐντοπίζονται παράλληλα ἀληθοφανεῖς ἰατρικὲς 

καὶ του Ιδιου, The lives of the Saints as sources of data for the history of magic in the sixth 
and seventh centuries A.D: Sorcery, Relics and Icons, Byz 37 (1967), 228-269. Βλ. καὶ B. 
Caseau, Parfum et guérison dans le christianisme ancien et byzantin: des huiles parfumés 
au myron des saints byzantins, στὸ Les Pères de l’Eglise face à la science médicale de leur 
temps, ἔκδ. V. Boudon-Millot – B. Pouderon – Y. M. Blanchard, Paris 2005, σσ. 141-191 
(κυρίως 156 κ. ἑξ.).

���������������������������������������. Ἀναλυτικὰ γιὰ τὸ θέμα αὐτὸ βλ. Μ. Χρόνη, Ζωϊκὰ προϊόντα, σσ. 304 ἑπ.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

166

συνταγὲς μὲ ὁδηγίες παρασκευῆς ἀποτροπαϊκῶν περιάπτων. Πρέπει νὰ 
ἐπισημανθεῖ ὅτι, ὡς πρὸς τὰ προτεινόμενα ζωϊκὰ εἴδη, ἡ διατύπωση τῶν 
κειμένων δὲν ἐπιτρέπει σὲ ὅλες τὶς περιπτώσεις νὰ καταστεῖ σαφὲς ποιά 
ἀπὸ αὐτὰ ἀποτελοῦσαν πράγματι θεραπευτικὲς ὕλες καὶ ποιά σχετίζον
ταν μὲ δεισιδαιμονίες ἢ προλήψεις. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 167

ΕΠΙΜΕΤΡΟ112

1. Νοσήματα καὶ παθήσεις τοῦ ἐγκεφάλου καὶ τοῦ νευρικοῦ συστήματος

Ἀποπληξία. ΔΕΟ: Apoplexia. ΕΕΟ: Ἐγκεφαλικὸ ἐπεισόδιο. Ὁ ὅρος στὰ βυ-

ζαντινὰ κείμενα περιγράφει τὴν βαριᾶς μορφῆς κατάθλιψη καθὼς καὶ τὴν ἀπώ-

λεια τῶν αἰσθήσεων: Ἀποπληξία ἐστίν, (…) ὅταν ἐξαίφνης τις πεσὼν ἀναίσθητος 
καὶ ἀκίνητος κινῆται ἐπὶ ἐμφράξει τῶν κοιλιῶν τοῦ ἐγκεφάλου113. 

Ἐπιληψία. ΔΕΟ: Epilepsia / Morbus comitialis epilepsy / Grand mal / Sacred 
Malady. ΕΕΟ: Ἐπιληψία. Ἡ ἐπιληψία ἀναφέρεται ἐπίσης καὶ ὡς ἱερὰ νόσος καὶ 

σεληνιασμός. Ἡ ὀνομασία ἱερὰ νόσος ἀποδίδεται στὸν Ἱπποκράτη, ὁ ὁποῖος 

ἀφιέρωσε ἕνα ἀπὸ τὰ ἰατρικά του βιβλία στὴν περιγραφὴ καὶ τὶς μεθόδους ἀντι-

μετώπισης τῆς νόσου114. Ἡ ὀνομασία σεληνιασμός, ἀποδόθηκε στὴν ἀσθένεια, 

��������������������������������������������������������������������������          . Γιὰ κάθε ἀσθένεια δίδεται ὁ πιὸ ἀντιπροσωπευτικὸς ὁρισμός, ἀπὸ ὅσους 
περιλαμβάνονται στὰ κείμενα, προκειμένου νὰ ἐπιτευχθεῖ ἀρτιότερη προσέγγιση τῶν 
ἀντιλήψεων περὶ ἀσθενειῶν καὶ θεραπειῶν στὸ Βυζάντιο. Γιὰ τὴν διαδικασία τοῦ 
προσδιορισμοῦ τῶν ἰατρικῶν ὅρων στὰ ἰατρικὰ βυζαντινὰ κείμενα καὶ τὴν κατὰ τὸ 
δυνατὸν ταύτισή τους μὲ σύγχρονους ἰατρικοὺς ὅρους χρησιμοποιήθηκαν τὰ ἑξῆς βασικὰ 
βιβλιογραφικὰ βοηθήματα, ἰατρικὰ λεξικὰ καὶ ἐγκυκλοπαίδειες: MedLex, MedDict, A. 
Nobel – E. Veillon, Medical dictionary, Medizinisches Wörterbuch, Dictionnaire medi­
cal, New York 51969. Stedman’s Medical Dictionary, ἔκδ. W. Hensyl, Baltimore 1990. R. 
J. Durling, A dictionary of medical terms in Galen, I-V, Leiden-New York 1993. P. Collin, 
Dictionary of medicine, Teddington 32000. E. Mosby, Medical, nursing & allied health dicti­
onary, St. Louis 72006. Ἐπίσης, τὰ ἔγκυρα ἠλεκτρονικὰ λεξικὰ ἰατρικῆς ὀρολογίας www.
pubmed.gov (a service of the U.S. National Library of Medicine and the National Institutes 
of Health) καὶ www.med.auth.gr/db/dictionary1/gr.

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 113. Βλ. ἐπίσης, Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. ἀποπληξία. 
Σούδα, λ. ἀποπληξία. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. ἀποπληξία: α) θλίψις, μανία, ἄνοια 
ἢ πλῆθος ἰχῶρος τὲ καὶ πνεύματος, ἐπισχόντος τὴν ἀναπνοήν. β) τὸ μετὰ ἀναισθησίας 
καὶ παρέσεως πάθος. Πρβλ. Ὀρειβάσιος, 7.12. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 8.13. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 6.27-28. Παῦλος Αἰγινήτης, 1.100, 3.18. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 575. 
Παῦλος Νικαίας, σ. 213(123). Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους 
ἀφορισμούς, σ. 333, Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, σ. 51. 
Θεοφάνης Νόννος, σ. 52. Βλ. καὶ LSJ9, λ. ἀποπληξία. Σήμερα χαρακτηρίζει τὸ ἐγκεφαλικὸ 
ἐπεισόδιο, ποὺ προέρχεται ἀπὸ ἐγκεφαλικὴ αἱμορραγία, θρόμβωση ἢ ἐμβολή.

���������  ������������. Βλ. Ἱπποκράτης, Περὶ ἱερῆς νόσου, ἔκδ. H. Grensemann, Die hippokratische 
Schrift “Über die heilige Krankheit”, Leipzig 1968. Σούδα, Λεξικόν, λ. ἱερὰ νόσος (: αὕ­
τη τῇ σελήνῃ ἀνάκειται). LSJ9, λ. ἐπίληψις (= σεληνιασμός). Βλ. ἐπίσης, Παλλάδιος, 
Σχόλια εἰς τὸν Ἱπποκράτη, ἔκδ. F. R. Dietz, [βλ. σημ. 82], τ. 2, σ. 165. Βλ. ἐπίσης Ἡσύχιος, 
Λεξικόν, λλ. ἐπιληπτικός, ἐπίληπτος (= ὁ τῇ ἱερᾷ νόσῳ κατεχόμενος), ἱερὰ νόσος. Σούδα, 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

168

ἐπειδὴ ἐθεωρεῖτο ὅτι οἱ παροξυσμοὶ τῶν ἀσθενῶν σχετίζονταν μὲ τὶς κινήσεις 

τῆς σελήνης καὶ τὸν ζωδιακὸ κύκλο115. Ἡ ἄποψη αὐτὴ δὲν φαίνεται νὰ γίνεται 

δεκτὴ ἀπὸ τοὺς βυζαντινοὺς ἰατρούς καὶ ἀποδίδεται σὲ ἁπλοϊκὲς δεισιδαιμο-

νίες: Ἐπιληψία ἐστίν, (…) ὅταν πεσών τις ἐξαίφνης σπᾶται καὶ ἀφρίζῃ, ὅπερ 
λέγουσιν οἱ ἰδιῶται δαίμονα καὶ σεληνιασμόν· γίνεται δὲ πάλιν ἐπὶ ἐμφράξει 
τῶν κοιλιῶν τοῦ ἐγκεφάλου καὶ συμβαίνει παιδίοις μᾶλλον, καὶ ἐστὶν ἀνίατον 
εἰ μή που ἡλικία προκόπτουσα θεραπεύει τὸ πάθος116. Δὲν εἶναι σαφὲς ἂν οἱ δύο 

περιπτώσεις σεληνιασμοῦ ποὺ ἀναφέρονται στὴν Καινὴ Διαθήκη (Ματθ. 4.24 

καὶ 17.15) καὶ ἀποδίδονται σὲ δαιμονικὴ ἐπήρεια, σχετίζονται μὲ ἐπιληπτικοὺς 

ἀσθενεῖς. Ὁ ὅρος ἐπιληψία δὲν ἀναφέρεται στὸ ἱερὸ αὐτὸ κείμενο, ἐνῶ ἀντίθετα 

δύο ἀναφορὲς τῆς λέξεως ἐπίληπτος ἐντοπίζονται στὴν Παλαιὰ Διαθήκη117. Ἀπὸ 

αὐτὲς μόνο ἡ πρώτη ἀφορᾶ τὴν ἀσθένεια τῆς ἐπιληψίας μὲ τὰ συμπτώματα ποὺ 

περιγράφονται στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα, δηλαδὴ ἀπώλεια αἰσθήσεων, σι-

ελόρροια καὶ σπασμούς, ἐνῶ ἡ δεύτερη ἔχει μεταφορικὴ σημασία καὶ ταυτίζεται 

μὲ ὕβρη, ποὺ ἀποδίδει τὴν ἔννοια τῆς παραφροσύνης118.

λ. ἐπίληπτος (= ὁ νοσῶν τὴν ἱερὰν νόσον). Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Περὶ τῆς τοῦ 
ἀνθρώπου κατασκευῆς, ἔκδ. G. A. Greenhill, Theophili Protospatharii de corporis humani 
fabrica libri v, Oxford 1843, 5.31, Γεωπονικά, 11.2.

�����������������������������������. Βλ. ἐνδεικτικὰ Μιχαὴλ Ψελλός, Στίχοι περὶ σεληνιασμοῦ, ἔκδ. L. G. Westerink, 
Michaelis Pselli Poemata, Stuttgart 1992, 11.

���������������. Βλ. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σσ. 115. Βλ. καὶ LSJ9 λ. ἐπιληψία. 
�����. Βασ. Α΄, 21.13 καὶ Βασ. Δ΄ 9.11.
������������������������������. Γιὰ τὸ θέμα αὐτό, βλ. J. Keir-Howard, Disease and Healing in the New Testament: 

An Analysis and Interpretation, University Press of America 2001, σσ. 132-134. Μ. J. Ross, 
Epilepsy in the Bible, Oxford-New York 2001, σσ. 190-191. Γενικότερα περὶ ἐπιληψίας στὰ 
βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα βλ. Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα 
Γαληνοῦ θεραπευτικήν, ἔκδ. F. R. Dιετζ [βλ. σημ. 82], τ. 1, σσ. 315-316: Ἐπιληψία ἐστὶ 
σπασμὸς τοῦ παντὸς σώματος μετὰ βλάβης τῶν ἡγεμονικῶν ἐνεργειῶν, ἀλλ’ οὐ παντελῶς. 
ἔστι δὲ καὶ κακοήθης ἡ τοιαύτη, ὅταν συνεχῶς γίνηται, ὡς ἀνίστασθαι καὶ καταπίπτειν, 
ἐφ’ ὧν συμβαίνει, τὴν δύναμιν καταλυθεῖσαν τὸ τῆς λειποθυμίας ὑποστῆναι πάθος. Βλ. 
καὶ Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 336-338. 
Ὀρειβάσιος, 6.38, 45.30. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 6.17-18, 16.67 (ἔκδ. S. Zervos, Gynäkologie des 
Aëtios, Leipzig 1901). Παῦλος Αἰγινήτης, 3.13, 3.71, 7.10. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, 
σσ. 493, 535, 537. Θεοφάνης Νόννος, σ. 46. Συμεὼν Σήθ, σ. 33. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα 
ἰατρικὸν ἄριστον δι’ ἰάμβων, ἔκδ. L. G. Westerink, (βλ. σημ. 115), σσ. 190-233 (ἐδῶ στ. 
784-808). Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 353-464 (ἐδῶ 386-387). Γιὰ 
τὶς αἰτιάσεις τῆς νόσου καὶ τὶς ἀντιλήψεις τῶν Βυζαντινῶν γενικότερα περὶ αὐτῆς, βλ. T. 
N. Economou – J. Lascaratos, The Byzantine physicians on epilepsy, Journal of the History 
of the Neurosciences 14/4 (2005), 346-352. Ἐπίσης G. Makris, Zur Epilepsie in Byzanz, BZ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 169

Ἡμικρανία. ΔΕΟ: Hemicrania / Hemicranium / Migraine. ΕΕΟ: Ἡμικρανία. 

Ὁ πόνος στὸ ἥμισυ τῆς κεφαλῆς, ἴδιας αἰτιολογίας μὲ τὴν κεφαλαλγία: Ἡμικρα­
νικὸν πάθος λέγεται, ὅταν τὸ ἥμισυ μέρος τῆς κεφαλῆς ἀλγῶσι μόνον, τὸ δεξιὸν 
ἢ τὸ ἀριστερόν. χρόνιον δὲ τὸ πάθος καὶ χαλεπόν119.

Κεφαλαλγία. ΔΕΟ: Εncephalalgia / Cephalalgia. ΕΕΟ: Κεφαλαλγία. Ὁ πόνος 

στὸ κεφάλι, ποὺ προκαλεῖται ἀπὸ διάφορα παθολογικά, ψυχολογικὰ καὶ βιολο-

γικὰ αἴτια: Κεφαλαλγία ἐστὶν ὀδύνη γινομένη κατὰ τὴν κεφαλήν· πολλὰς δὲ τὰς 
κατὰ μέρος ἔχει διαφοράς120. 

Κῶμα. ΔΕΟ: Coma. ΕΕΟ: Κῶμα. Παθολογικὴ κατάσταση πλήρους ἢ με-

ρικῆς ἀπώλειας συνειδήσεως, ποὺ συνοδεύεται ἀπὸ λήθαργο καὶ προκαλεῖται 

ἀπὸ σοβαρὲς ἐγκεφαλικὲς βλάβες: Κῶμα λέγεται ὁ βαθὺς καὶ παρὰ φύσιν ὕπνος, 
ὅταν ἀεὶ καθεύδωσιν οἱ κάμνοντες καὶ νυττόμενοι οὐκ ἐγείρωνται καὶ ἐγειρόμε­
νοι μόλις πάλιν πίπτωσιν. γίνεται δὲ ἐπὶ φλέγματι ψυχρῷ ἐν τῷ ἐγκεφάλῳ121. Στὰ 

βυζαντινὰ κείμενα ἀναφέρεται καὶ τὸ ἄγρυπνον κῶμα, κωματώδης κατάσταση, 

κατὰ τὴν ὁποία ὁ ἀσθενής, ἐνῶ ἔχει ἀπώλεια αἰσθήσεων, ἔχει συνεχῶς ἀνοιχτὰ 

τὰ μάτια: εἰ μιχθείη τῇ ξανθῇ χολῇ φλέγμα, νόθη φρενῖτις ἡ τοιαύτη καλεῖται καὶ 
τὸ καλούμενον ἐργάζεται ἄγρυπνον κῶμα122. 

88 (1995), 363-404. Γενικότερα γιὰ τὴν ἱστορία τῆς νόσου καὶ τὴν ἐξέλιξη τῶν ἀντιλήψεων 
σχετικὰ μὲ αὐτὴν κατὰ τὴν ἀρχαιότητα καὶ τὸν Μεσαίωνα, βλ. M. Wohlers, Epilepsie in 
Antiker Medizin, Astrologie und Religion, Marburg 1999. A. W. Hauser, The natural histo-
ry of temporal lobe epilepsy, στὸ: Epilepsy surgery, ἔκδ. H. O. Lüders, New York 1992, σσ. 
133-141. P. Wolf, Epileptic seizures and syndromes: Terms and concepts, Epileptic seizures 
and syndromes, ἔκδ. P. Wolf, Paris 1994, σσ. 1-7.

����������� . Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 113. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 1.5, 49.10. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 5.101, 7.96. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.5. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 499, 503. 
Παῦλος Νικαίας, σ. 73(16). Βλ. καὶ LSJ9, λ. ἡμικρανία.  

����������� . Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σσ. 109-111. Πρβλ. Ὀρειβάσιος, 7.26, 10.42. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 3.113, 5.48. Παῦλος Αἰγινήτης, 2.9, 3.4. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 465, 
479. Βλ. καὶ LSJ9, λ. κεφαλαλγία.

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 117. Βλ. ἐπίσης, Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. κῶμα (: κοίμημα, 
ληθώδης καταφορὰ ὕπνου βαθέως). Σούδα, λ. κῶμα. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. κῶμα.. 
Πρβλ. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 5.51, 6.6. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.6, 3.10. Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια 
εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, 1.1. Μιχαὴλ Ψελλός, Ἰατρικὸν πόνημα, στ. 477-483. Βλ. 
ἐπίσης, τὴν περιγραφὴ τῆς κωματώδους καταστάσεως, στὴν ὁποία εἶχαν περιέλθει ὁρισμένα 
ἀπὸ τὰ θύματα τοῦ λοιμοῦ τοῦ 541-542: Προκόπιος, Περὶ πολέμων, ἔκδ. J. Haury- G. Wirth, 
Procopii Caesariensis opera omnia, Leipzig 1962-1963, τ. Ι, 2.22.19 κ. ἑξ.

�������������������������������������������������������������������������������           . Βλ. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 513. Βλ. ἐπίσης, Παῦλος Αἰγινήτης, 3.10. 
Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 117. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους 
ἀφορισμούς, σ. 296. Βλ. καὶ LSJ9, λ. κῶμα.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

170

Λήθαργος. ΔΕΟ: Lethargus. ΕΕΟ: Λήθαργος. Πρόκειται γιὰ τὴν κατάστα-

ση νάρκης, βαθέως καὶ συνεχοῦς ὕπνου, ποὺ ἀποτελεῖ σύμπτωμα σοβαρῶν νευ-

ρολογικῶν ἢ ἐγκεφαλικῶν παθήσεων: Τί ἐστι λήθαργος; διανοίας καταφθορὰ 
λήθην ἐπιφέρουσα καὶ ἀκινησίαν σώματος. γίνεται δὲ τὸ τοιοῦτον πάθος ἀπὸ 
ψυχρᾶς καὶ ὑγρᾶς δυσκρασίας ὅτε ψυχροῖς χυμοῖς πληρωθῇ ὁ ἐγκέφαλος. αὕτη 
γὰρ ὁρᾶται ναρκοῦσα τὰς ψυχικὰς ἐνεργείας τοῦ μνημονευτικοῦ∙ διὸ καί τινες 
ἀμνημοσύνην τὸ πάθος καλοῦσι123. Στὰ βυζαντινὰ κείμενα ἀναφέρεται καὶ ὁ λη­
θαργικὸς πυρετός, ὁ ὁποῖος σχετίζεται προφανῶς μὲ τὴν ληθαργικὴ κατάσταση 

στὴν ὁποία ὁδηγεῖ τὸν ὀργανισμὸ ὁ πολὺ ὑψηλὸς πυρετός124. 

Μανία. ΔΕΟ: Mania. ΕΕΟ: Μανία. Κατάσταση παραλογισμοῦ καὶ πα-

ραφροσύνης, κατὰ τὴν ὁποία τὸ ἄτομο εἶναι ἐκτὸς ἐλέγχου καὶ διακατέχεται 

ἀπὸ ἔμμονη ἰδέα: Μανία ἐστὶ σφοδροτάτη παραφροσύνη ὅταν καὶ ἐπέρχωνται· 
ἔστι δὲ ὅτε καὶ ξίφος λαβόντες ἢ ξύλον ἢ λίθον φονεύουσι τοὺς παρατυγχάνον­
τας125. 

Μελαγχολία. ΔΕΟ: Melancholia. ΕΕΟ: Μελαγχολία / Κατάθλιψη. Ἡ κατά-

σταση βαριᾶς ἀθυμίας καὶ ἀρνήσεως γιὰ ὁποιαδήποτε δραστηριότητα, ἀκόμη 

καὶ γιὰ τὴν ἱκανοποίηση τῶν βασικῶν ἀναγκῶν τοῦ ὀργανισμοῦ. Ἡ νόσος στὰ 

βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα ἀποδίδεται στὴν αὔξηση τῆς μέλαινας χολῆς στὸν 

ὀργανισμὸ καὶ ἔτσι ἑρμηνεύεται ἡ ἐτυμολογία της: Μελαγχολία ἐστίν, ὅταν ἄνευ 
πυρετοῦ παραφρονῶσιν καὶ ληρῶσι καὶ εὔχωνται ἀποθανεῖν. γίνεται δὲ ἐπὶ με­
λαγχολικῷ χυμῷ ἐν τῇ κεφαλῇ, καὶ λέγεται ὑποχονδριακόν126. 

��������������������������������������������������������        . Βλ. Παῦλος Νικαίας, σ. 67(5). Βλ. ἐπίσης, Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. λήθαργος. 
Σούδα, λ. λήθαργος. Βλ. καὶ LSJ9, λ. λήθαργος.

���������������������������������������������������������������������������������. Βλ. Ὀρειβάσιος, 45.30. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 6.3-5. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 
527. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.9. Παῦλος Νικαίας, σ. 67(11). Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 101. 
Θεοφάνης Νόννος, σ. 31. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 361.24 κ. ἑξ.

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 121. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 6.38, 7.26. Ἀέτιος Ἀμιδη
νός, 6.8, 16.69. Παῦλος Αἰγινήτης, 7.19, 3.14. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 513, 597. 
Θεοφάνης Νόννος, σ. 38. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 386-389 
(κυρίως 386, ὅπου δίδεται καὶ ὁ συσχετισμὸς τῆς ἀνάπτυξης τῶν νοσημάτων τῆς 
κατηγορίας αὐτῆς μὲ τὴν αὔξηση τῆς μέλαινας χολῆς στὸν ὀργανισμό). Μὲ τὸν ὅρο μανία 
σὲ μὴ ἰατρικὰ κείμενα, ἐκτὸς ἀπὸ τὴν ἀσθένεια, δηλώνεται ἐπίσης ὁ θυμός, ἡ ὀργὴ καὶ ἡ 
θεϊκὴ ἔμπνευση. Βλ. Σούδα, λ. μανίαι δ’ οὐ πᾶσιν ὁμοῖαι. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. μανία. Βλ. 
καὶ LSJ9, λ. μανία.

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 119. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 7.23. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 
2.121, 3.23, 3.14. Παῦλος Αἰγινήτης, 1.100. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σσ. 593, 601, 607. 
Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα Γαληνοῦ θεραπευτικήν, σ. 316. 
Θεοφάνης Νόννος, σ. 40. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 386-389. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 171

Τέτανος. ΔΕΟ: Tetanus / Tetania. ΕΕΟ: Τετανία. Πρόκειται γιὰ σπασμωδικὴ 

τάση ἢ τέντωμα τοῦ σώματος, τὸ ὁποῖο ὁδηγεῖ σὲ πλήρη, νεκρικὴ ἀκαμψία: Περὶ 
τετάνου καὶ τῶν τούτου διαφορῶν. Ὁ δὲ τέτανος σπασμός τις ὢν καὶ αὐτός, 
γίνεται οἶον ἀποπαγέντων τῶν τοῦ σώματος καὶ μάλιστα τῶν κατὰ τὴν ῥάχιν 
μυῶν ὑπὸ ψυχροῦ χυμοῦ ἔνδοθεν καὶ ἔξωθεν συστάντος, ὅθεν οὐδὲ σφᾶς αὐτοὺς 
ἐπικάμψαι δύνανται. ἀλλ’ ὅτε μὲν εἰς τὸ πρόσω τείνεται τὰ μόρια τοῦ σώματος, 
λέγεται τὸ πάθος ἐμπροσθότονος, ὅταν δὲ εἰς τοὐπίσω, καλεῖται ὀπισθότονος, 
ὅταν δὲ ἰσοσθενῶς ἐφ’ ἑκάτερα τείνηται, τέτανος τὸ πάθος προσαγορεύεται127. 

Σήμερα θεωρεῖται ὅτι ὀφείλεται σὲ μολυσματικὴ ἀσθένεια, ποὺ προσβάλλει τὸν 

ὀργανισμό, λόγῳ εἰσαγωγῆς βακτηρίου ἀπὸ δερματικὸ τραῦμα. 

Τρόμος. ΔΕΟ: Tremor. ΕΕΟ: Τρόμος. Πρόκειται γιὰ τὸ τρέμουλο ἢ τρεμούλα 

ποὺ στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα ἀποδίδεται σὲ ὑπερβολικὴ ψύξη: Ὁ τρόμος 
δῆλός ἐστι καὶ τοῖς ἰδιώταις· γίνεται δὲ ἐπὶ ψύξει τῶν μορίων128. Σήμερα θεω-

ρεῖται σύμπτωμα πολλῶν νευρολογικῶν παθήσεων. 

Φρενῖτις. ΔΕΟ: Phrenitis. ΕΕΟ: Φρενῖτις. Μὲ τὸν ὅρο φρὴν κατὰ τὴν ἀρχαι-

ότητα καὶ τὸν μεσαίωνα προσδιορίζεται ἀφ’ ἑνὸς τὸ κέντρο τῶν νοητικῶν δυ-

νάμεων καὶ ἀφ’ ἑτέρου ὁ κυκλοτερὴς μῦς, ποὺ διαχωρίζει τὴν θωρακικὴ κοιλό-

τητα, μέσα στὴν ὁποία βρίσκεται ἡ καρδιὰ καὶ οἱ πνεύμονες, τὸ ὀνομαζόμενο 

σήμερα διάφραγμα129. Ἡ φρενῖτις ὡς ἀσθένεια στὰ ἰατρικὰ βυζαντινὰ κείμενα 

Βλ. καὶ LSJ9, λ. μελαγχολία (: κυρίως τὸ ἔχειν τὴν χολὴν μέλαιναν). Γιὰ τὴν ἐξέλιξη 
τῶν ἰατρικῶν ἀντιλήψεων περὶ τῆς νόσου αὐτῆς, βλ. καὶ W. S. Jackson, Melancholia 
and Depression. From hippocratic times to modern times, New Haven-London, 1986, σσ. 
441-442.

��������������������������������������������������. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.20. Βλ. ἐπίσης Σούδα, λ. τέτανος. Ὀρειβάσιος, 14.8, 25.38, 
45.30, 45.72. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 8.15. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 6.39. Παῦλος Νικαίας, 
σ. 219(125). Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 
453-455. Βλ. καὶ LSJ9, λ. τέτανος. 

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 125. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 6.20, 6.29, 46.27. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 3.172, 6.4, 13.20, 13.56 [ἔκδ. Σ. Ζερβος, Ἀετίου Ἀμιδηνοῦ περὶ δακνόντων ζῴων 
καὶ ἰοβόλων ἤτοι λόγος δέκατος τρίτος, Ἀθηνᾶ 18(1906), 241-302]. Παῦλος Αἰγινήτης, 
1.100, 2.9, 3.21. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 511. Παῦλος Νικαίας, σ. 92(30). Θεόφιλος 
Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 498. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, 
Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 385.12 κ. ἑξ. Βλ. καὶ LSJ9, λ. τρόμος.

������������������. Βλ. Ἡσύχιος, Λεξικὸν, λ. Φρένες. Σούδα, λ. φρενῖτις. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 45.30. 
Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 5.37, 5.121, 6.2. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.6. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 
509, 513, 517. Παῦλος Νικαίας, σ. 66(10). Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς 
Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 430, 462, 524. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 119. Μιχαὴλ 
Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 729 κ. ἑξ., Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, 
σσ. 387-389. Βλ. καὶ LSJ9, λλ. φρενῖτις (< φρήν), φρήν.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

172

προσδιορίζεται ὡς νόσος τῶν φρενῶν μὲ τὴν πρώτη ἔννοια, δηλαδὴ ἐκδηλώνε-

ται μὲ πυρετὸ καὶ ὁδηγεῖ σὲ παραφροσύνη: Ἡ φρενῖτις φλεγμονὴ τῶν μηνίγγων 
ἐστίν, ὁτὲ μὲν καὶ αὐτοῦ τοῦ ἐγκεφάλου συμφλεγμαίνοντος, ὁτὲ δὲ παρὰ φύσιν 
θερμασίας συστάσης ἐν αὐτῷ. αἴτιον δὲ τοῦ νοσήματος ἢ τὸ αἷμα πλεονάσαν ἢ 
ξανθοχολικὸς χυμός, ποτὲ δὲ καὶ ἡ ξανθὴ χολὴ ὑπεροπτηθεῖσα εἰς τὴν μέλαιναν 
μεταπεσοῦσα, ὅτε καὶ χαλεπωτάτη ἡ φρενῖτις γίνεται130. Μὲ τὸν ἴδιο ὅρο σήμερα 

προσδιορίζεται ἐγκεφαλικὴ διαταραχὴ (ἐγκεφαλίτιδα, μηνιγγίτιδα, κ.λπ), ποὺ 

συνοδεύεται ἀπὸ παραλήρημα.

2. Ὀφθαλμικὰ καὶ ὠτικὰ νοσήματα καὶ παθήσεις 

Αἰγιλωπία. ΔΕΟ: Dacryosyrinx. ΕΕΟ: Δακρυϊκὸ συρίγγιο. Ὀφθαλμικὴ πά-

θηση, κατὰ τὴν ὁποία ἐκδηλώνεται σταδιακὴ μείωση τῆς ὀράσεως καὶ τύφλωση 

λόγῳ ἀνάπτυξης δακρυϊκοῦ συριγγίου: Αἰγίλωψ λέγεται, ὅταν ἀπόστημα γένη­
ται ἐγγὺς τοῦ μεγάλου κανθοῦ καὶ τῆς ῥινός. ἔστι δὲ ὅτε ῥήγνυται καὶ συριγ­
γοῦται εἰς τὸν κανθόν, κακεῖθεν φέρεται τὸ πῦον131. 

Ἀμβλυωπία. ΔΕΟ: Anopia. ΕΕΟ: Ἀμβλυωπία. Ἡ μειωμένη ὄραση ποὺ ὀφείλε-

ται σὲ ποικίλα παθολογικὰ αἴτια: (…) φρόνει τὴν ἀμβλυωπίαν σύγχυσιν θέας132. 

Λεύκωμα. ΔΕΟ: Leukoma / Keratoleukoma / Walleye. ΕΕΟ: Λεύκωμα. 

Λευκὴ κηλίδα ποὺ σχηματίζεται στὸν κερατοειδῆ χιτώνα τοῦ ὀφθαλμοῦ λόγῳ 

����������������������������. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.6. 
�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 139. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 11.18. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 

7.87. Παῦλος Αἰγινήτης, 6.22. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 445.24 κ. 
ἑξ. Βλ. ἐπίσης LSJ9, λ. αἰγίλωψ. Εἶναι ἐνδιαφέρον ὅτι στὰ ἰατρικὰ κείμενα καταγράφεται 
φυτὸ μὲ τὴν ὀνομασία αἰγίλωψ, τὸ ὁποῖο προτείνεται ὡς θεραπευτικὸ τῆς αἰγιλωπίας. Βλ. 
Ὀρειβάσιος, 2.1, 11.10, 15.1, 44.1. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 2.50. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 
1.9. Παῦλος Αἰγινήτης, 7.3. Θεοφάνης Νόννος, σ. 70. Πρβλ. Γεωπονικά, 2.43. Βλ. καὶ 
Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. ἕλιξ. Βλ. καὶ LSJ9, λ. αἰγίλωψ.

��������������������  . Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 911. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 10.23. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 8.50. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.24, 4.117. Στέφανος 
Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα Γαληνοῦ θεραπευτικήν, σ. 243. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 7.41, 7.49, 7.50, 7.101. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.22, 7.16. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 
2, σσ. 45, 47. Συμεὼν Σήθ, σσ. 45, 87. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 
444-445. Πρβλ. Γεωπονικά, 12.31, 15.2. Βλ. ἐπίσης Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. ἀχλύς: ἡ ἐν τοῖς 
ὀφθαλμοῖς λεπτὴ ὕλη. (…) ἀμβλυωπία). Σούδα, λλ. ἀχλύς, ἀμβλυωπίας. Πρβλ. Ἰωάννης 
Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. ἀμβλυωπίας: ὁ ἀμυδρῶς ὁρῶν. Βλ. καὶ LSJ9, λ. ἀμβλυωπία.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 173

παθολογικῶν αἰτιῶν ἢ τραυματισμοῦ: Λεύκωμά ἐστιν οὐλὴ ἐξ ἑλκώσεως τοῦ κε­
ρατοειδοῦς χιτῶνος παχεῖα καὶ λευκὴ καὶ ἐμποδίζουσα τὴν ὄψιν εἰς τὸ ὁρᾶν133. 

Νυκταλωπία. ΔΕΟ: Nyctalopia / Blindness night. ΕΕΟ: Νυκταλωπία. 

Ὀφθαλμικὴ πάθηση, κατὰ τὴν ὁποία ἡ ὄραση τῶν ἀσθενῶν μειώνεται σημαν

τικὰ κατὰ τὴν διάρκεια τῆς νύκτας: Νυκταλωπίαν δὲ λέγουσιν, ὅταν συμβῇ τὴν 
μὲν ἡμέραν βλέπειν, δύναντος δὲ τοῦ ἡλίου ἀμαυρότερον ὁρᾶν, εἶτα νυκτὸς γε­
νομένης μηδόλως βλέπειν134. 

Τράχωμα. ΔΕΟ: Τrachoma. ΕΕΟ: Τράχωμα. Ἡ σκλήρυνση τοῦ ἐσωτερικοῦ 

χιτώνα τῶν βλεφάρων: Τὸ μὲν τράχωμα τραχύτης ἐστὶ τῶν ἔνδον τοῦ βλεφάρου, 
ἡ δὲ τούτων ἐπίτασις, ὥστε καὶ οἷον ἐντομὰς ἔχειν, σύκωσις καλεῖται, χρονίσα­
σα δὲ καὶ τυλωθεῖσα, τύλωσις ὀνομάζεται135. 

Φλεγμονή. ΔΕΟ: Phlegmasia / Inflammation. ΕΕΟ: Φλεγμονή. Ὡς ὠτικὴ 

φλεγμονὴ σήμερα ἀναφέρεται αὐτὴ τοῦ τυμπανικοῦ ὑμένα. ΔΕΟ: Myringitis.
Ὠταλγία. ΔΕΟ: Otalgia / Otodynia. ΕΕΟ: Ὠταλγία. Ὁ πόνος τῶν αὐτιῶν, 

ποὺ ὀφείλεται σὲ διάφορα παθολογικὰ αἴτια: Τί ἐστιν ὠταλγία; αὐτοῦ μόνου τοῦ 
ὠτὸς ἄλγημα δι’ ὕδατος ἐγκλυσθέντος εἰς τὸ οὖς ἢ βιαίου ἀνέμου ἐμπνεύσαντος 
ἢ ἄλλως πως, καὶ ἐξαπίνης γίγνοιτο ὠταλγία136. 

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 143. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 10.23, 11.73. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐνάπιον, 4.24. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 4.11, 7.40 κ. ἑξ., 7.101 κ. ἑξ. Παῦλος Αἰγινήτης, 7.3, 
3.22. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 37, 51, 148. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 62, 66, 68, 72. Βλ. 
καὶ LSJ9, λ. λεύκωμα.

����������������������������������������������������. Βλ. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 7.48. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.18. Θεοφάνης 
Νόννος, σ. 81. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 904. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
διαγνώσεως παθῶν, σσ. 444-445. Βλ. καὶ LSJ9, λ. νυκτάλωψ.

����������������������������������������������������      . Παῦλος Αἰγινήτης, 3.22. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.160. 
Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 7.2, 7.35, 7.40, 7.45, 7.101, 7.104, 7.112. Παῦλος Νικαίας, σ. 96(32). 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 49. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 131. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, 
Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 444-445. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 881-883. 
Καταγράφεται ἐπίσης καὶ ὡς νόσος τῶν ζώων. Βλ. Ἱππιατρικά, ἔκδ. K. Hoppe – Ε. Οder, 
Corpus hippiatricorum graecorum, τ. 2, Leipzig 1927, κεφ. 27.3 καὶ 28.1. Βλ. καὶ LSJ9, λ. 
τράχωμα.

������������������������������������������������������������. Βλ. Παῦλος Νικαίας, σ. 98(33). Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 2.56. 
Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.152, 5.124. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.3, 7.3. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, 
Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 357. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 92, 95. Πρβλ. 
Γεωπονικά, 12.29.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

174

3. Πνευμονικὰ νοσήματα καὶ δυσλειτουργίες τοῦ ἀναπνευστικοῦ συστήματος

Πλευρῖτις. ΔΕΟ: Pleuritis / Pleurisy. ΕΕΟ: Πλευρῖτις. Φλεγμονὴ τοῦ ὑπεζω-

κότος, μὲ ἢ χωρὶς ἐκροὴ ὑγροῦ στὴν πλευρικὴ κοιλότητα: Πλευρῖτίς ἐστι φλεγμο­
νὴ τοῦ ἔσωθεν ὑπεζωκότος137 τὰς πλευρὰς ὑμένος. σημεῖα δὲ τῆς πλευρίτιδος 
τὰ λεγόμενα ὑπὸ τῶν δογματικῶν παθογνωμικὰ τέτταρα· βήξ, δύσπνοια, πυρε­
τός ὀξύς, ὀδύνη νυγματώδης· ἔστι δὲ ὀδύνη νυγματώδης, ὡς εἴ τις ψηφῖδα ῥί­
ψας ἐν ὕδατι ποιήσειε κύκλον ἀεὶ μεγεθυνόμενον καὶ φεύγοντα ἀεὶ τὸ κέντρον 
αὐτοῦ138. 

Φθίσις. ΔΕΟ: Tuberculosis / Comsuption / Tisis. KEO: Φυματίωση. Ἡ σύγχρο

νη ἰατρικὴ διακρίνει τὴν νόσο σὲ φυματίωση τοῦ δέρματος (ΔΕΟ: Scrofuloderm), 

φυματίωση τῶν νεφρῶν (ΔΕΟ: Nefroturbelosis) καὶ φυματίωση τῶν πνευμόνων 

(ΔΕΟ: Pneumonophthisis). Στὰ βυζαντινὰ κείμενα δὲν προσδιορίζεται ἡ μορφὴ 

τῆς νόσου. Ἀπὸ τὶς περιγραφὲς τῶν συμπτωμάτων, συμπεραίνουμε ὅτι πρόκειται 

γιὰ τὴν φυματίωση τῶν πνευμόνων, ἡ ὁποία θεωρεῖται καὶ σήμερα ἡ πιὸ διαδε-

δομένη μορφή: Φθίσις ἐστὶν ἕλκος ἐν πνεύμονι· γίνεται δ’ ἐπί τε τοῖς ἐμπύοις καὶ 
τοῖς ῥευματικοῖς χρονίζουσι καὶ ἐπὶ ταῖς τοῦ αἵματος πτύσεσιν, ὅταν τῆς αἱμορ­
ραγίας ἐπισχεθείσης μήτε κολληθῇ τὸ ἕλκος μήτε εἰς οὐλὴν ἔλθῃ139. 

����������������������������������. Κατὰ τὴν διόρθωση τοῦ ἐκδότη ὑπειληφότος.
���������������. Βλ. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 165: Περὶ πλευρίτιδος. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 

4.34, 5.3, 45.30. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.7. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 8.76. Παῦλος 
Αἰγινήτης, 3.33. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς  Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, 
σσ. 258, 373. Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, 1.1, 2.8 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2(229). Παῦλος Νικαίας, Προοίμιον, σ. 49. Θεοφάνης Νόννος, 
σ. 17. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 938, 975 κ. ἑξ. Σούδα, λ. πλευρῖτις. Ἰωάννης 
Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. πλευρῖτις. LSJ9 λ. πλευρῖτις.

�����������������. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.4. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 10.28. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 
8.75, Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 381. 
Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 163. Συμεὼν Σήθ, σ. 32. Παῦλος Νικαίας, σ. 113(44). Θεοφάνης 
Νόννος, σ. 154. Βλ. καὶ LSJ9, λ. φθίσις.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 175

4. Δυσλειτουργίες, παθήσεις καὶ νοσήματα τοῦ πεπτικοῦ συστήματος140

Αἱμοῤῥοΐς. ΔΕΟ: Ηemorrhoid / Μarisca. ΕΕΟ: Αἱμορροΐς (συνήθως σὲ πλη-

θυντικό: αἱμορροΐδες [ἐνν. φλέβες]). Κιρσοειδεῖς διευρύνσεις τῶν φλεβῶν τοῦ 

ἀπευθυσμένου, ποὺ συνήθως αἱμορραγοῦν: Τίς ἡ αἰτία τῶν αἱμοῤῥοΐδων; οὐ 
κατὰ μίαν αἰτίαν (…) γίνονται, ἀλλ’ ἐνίοτε μέν, αὐτῆς τῆς φύσεως ἐκκαθαιρού­
σης τὸν μεγαγχολικὸν χυμόν, ἐνῇ τὸ πλῆθος ἐνόν, ὡς καὶ διὰ ῥινῶν αἱμοῤῥα­
γοῦσι141. 

Ἀνορεξία. ΔΕΟ: Αnorexia / Ιnappetence. ΕΕΟ: Ἀνορεξία. Ἡ ἔλλειψη ὀρέξεως 

γιὰ βρώση: Ἡ ἀνορεξία σιτίων ἐστὶν ἀποστροφὴ ἤτοι δυσκρασίας ὑπαρχούσης 
κατὰ τὸν στόμαχον ἢ χυμῶν περιουσίας142. 

Ἀπεψία. ΔΕΟ: Apepsia / Indigestibility / Indigestion. Πρόκειται γιὰ διατάρα-

ξη τῆς πεπτικῆς λειτουργίας, ἀδυναμία πέψης: Ὅταν δὲ χωρὶς τοῦ διαφθαρῆναι 
παντελὴς ἀπεψία γένηται, ἵνα οἷα παραληφθῇ τὰ σιτία τοιαῦτα διαμείνῃ κατὰ 
πᾶσαν ποιότητα, γνωστέον ἐν τῷδε νικᾶσθαι τὴν γαστέρα ἤτοι διὰ πλῆθος ἄμε­
τρον ἢ διὰ κατάψυξιν ἰσχυρὰν τοῦ ἐμφύτου θερμοῦ143. 

����������������������������������������������������������������������������          . Γιὰ τὶς ἀντιλήψεις περὶ τῶν νοσημάτων αὐτῶν βλ. χαρακτηριστικά, Παῦλος 
Νικαίας, σ. 130(58): Περὶ στομάχου. Τίνα καὶ πόσα πάθη περὶ τὸν στόμαχον γίνονται; 
πολλά· ἄλγημα, φλεγμονή, ἐμπνευμάτωσις, ἀνορεξία, παράλυσις, ναυτία, ἔμετος, 
ἐξερυγμός, σκίρωμα, ἀπόστημα, ἕλκωσις. Βλ. ἐπίσης, ὅ. π., σ. 142(63): Περὶ κοιλίας παθῶν. 
Τίνα καὶ πόσα περὶ τὴν κοιλίαν γίνονται πάθη; ἄλγημα, φλεγμονή, σκίρωμα, ἀπόστημα, 
ἕλκωσις καὶ ἡ λεγομένη κοιλιακὴ διάθεσις.

���������������������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 199(108). Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 4.82, 7.26, 10.13, 14.54, 45.20, 
45.30. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.17, 9.22, 9.40. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.234, 1.281, 15.14, 
16.53, 16.109. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.14, 6.79, 7.3. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς 
Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 491-492. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 177. Μιχαὴλ Ψελλός, 
Ἰατρικὸν πόνημα, στ. 955 κ. ἑξ. Συμεὼν Σήθ, σσ. 29, 54, 88. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
οὔρων, ἔκδ. Ideler II, 3-192, ἐδῶ σ. 155.13. Βλ. ἐπίσης, Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. φαύσιγγες. 
Βλ. καὶ LSJ9, λ. αἱμορροΐς.

������������������������������������������������������������������������������           . Βλ. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.37. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 4.38, 5.19, 6.35. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 3.159, 4.6, 8.57, 8.74, 9.19. Παῦλος Αἰγινήτης, 2.49. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 
2, σ. 253, 257, 403, 433. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους 
ἀφορισμούς, σσ. 395, 488. Παῦλος Νικαίας, σσ. 130(58), 136(60), 140(62), 159(76), 166(79) 
(ὅπου καταγράφονται ἀσθένειες ποὺ προκαλοῦν ἀνορεξία). Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 
169. Συμεὼν Σήθ, σσ. 27, 34, 58. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ ἐνεργειῶν σ. 381.7. Πρβλ. 
Πτωχοπρόδρομος, <Ποιήματα>, ἔκδ. H. Eideneier, Ptochoprodromos [Neograeca Medii 
Aevi 5], Köln 1991, ΙV, στ. 326. Βλ. καὶ Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. ἀσιτία. Σούδα, λ. ἀηδία. LSJ9 
λ. ἀνορεξία.

���������������������������������������������������������������������������         . Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 9.23. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 5.2, 8.17. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 6.7. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 4.45, 50, 5.58, 5.68. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

176

Βουλιμία. ΔΕΟ: Boulimia / Bulimia. EEO: Βουλιμία. Ὁ ὅρος ἐμφανίζεται 

στὰ ἰατρικὰ κείμενα μὲ δύο σημασίες: Ἡ μία δηλώνει μεγάλου βαθμοῦ ἀσιτία, 

πείνα, ἀνορεξία: Τί ἐστι βούλιμος; μέγας λιμός, γίνεται δὲ ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον 
ἐν ὁδοιπορίαις πολλαῖς καὶ μακραῖς καὶ μάλιστα χειμῶνος. ἐκλύονται καὶ ἀτο­
νοῦσι καὶ καταπίπτουσιν καὶ περιψύχονται καὶ μόλις ἀναπνέουσι, καὶ εἰ μὴ τύ­
χωσιν ἐπιμελείας, ἀποθνήσκουσιν144. Ἡ ἄλλη προσδιορίζει τὴν ἀκόρεστη ὄρεξη 

καὶ τὴν ἄκρατη πολυφαγία: Ἀλλ’ ἐν μὲν τοῖς σώμασι τὸ τοιοῦτον κόλασίς ἐστιν
ἡ χαλεπωτάτη, βουλιμία λεγόμενη παρὰ τῶν ἰατρῶν, ὅταν τις πολλῶν ἐμφορού­
μενος, τοῦ λιμώττειν μὴ ἀπαλλάττηται145. 

Διάῤῥοια. ΔΕΟ: Diarrhoea / Εnterorrhea. ΕΕΟ: Διάρροια. Σύμπτωμα πολλῶν 

ἐντερικῶν παθήσεων καὶ λοιμώξεων: Τί ἐστιν διάρροια; κοιλίας ἔκκρισις πολλὴ 
καὶ συνεχὴς μετὰ στρόφων καὶ ἀλγήματος, καὶ τὸ μὲν πρῶτον βεβαίων ἐκκρινο­
μένων, ἔπειτα δὲ ὑδατώδων καὶ ἀφρώδων μετὰ πνευμάτων καὶ ψόφων· πολλάκις 
δὲ καὶ λευκὰ οἷον γάλα, ἢ χολώδεα τὰ διαχωρήματα ἀποκρίνεται, κἂν ἐπιταθῇ 
ταῦτα, ἀποθνήσκουσιν146. 

Εἰλεός. ΔΕΟ: Ileum / Ileus / Volvulus. ΕΕΟ: Eἰλεός. Πρόκειται γιὰ ἀπό-

φραξη τῆς ἐντερικῆς διόδου, λόγῳ περιπλοκῆς τῶν ἐντερικῶν ἑλίκων: Ὀξύτατον 
ὑπάρχον πάθος καὶ ἐπώδυνον ὁ εἰλεὸς ἔχει τι σύμπτωμα τοῦ κινδύνου βαρύτε­

σ. 543, 2, σ. 209. Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα Γαληνοῦ 
θεραπευτικήν, σσ. 243, 315. Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, 
1.6, 2.6. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 353, 
430. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σσ. 171-173. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 614 κ. 
ἑξ., 1065 κ. ἑξ. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ οὔρων, σ. 97. Βλ. καὶ Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. 
ὀξυρεγμία (: ἀπεψία). LSJ9 λ. ἀπεψία.

���������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 127(55). 
��������������������������. Ἰωάννης Χρυσόστομος, PG 62, στ. 639. Πρβλ. ὅ.π., PG 62, στ. 471: Οὐχ ὁρᾶς 

οὓς καλοῦσι βουλιμιῶντας ὅτι ἀεὶ πεινῶσι; πάθος γάρ ἐστιν, ὥς φασιν ἰατρῶν παῖδες, 
ἐξελθὸν ἤδη τῆς φύσεως τοὺς ὅρους. Γενικότερα περὶ τῶν δύο σημασιῶν τῆς βουλιμίας, βλ. 
Μιχαὴλ  Χωνιάτης, Ἐπιστολαί, ἔκδ. Σ. Π. Λάμπρος, Μιχαὴλ Ἀκομινάτου τοῦ Χωνιάτου 
τὰ σωζόμενα, Ἀθήνα 1879-1880 (ἀνατ. 1968), τ. Β΄, σ. 214. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 6.36. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 9.6. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 169. Βλ. καὶ Σούδα, λ. 
βουλιμιᾶν. LSJ9, λ. βουλιμία.

����������������������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 148(68). Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 1.49, 5.3, 5.6, 8.19, 8.24, 25.48. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 8.15. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.141, 2.30, 3.136, 4.42, 5.3, 9.2, 
9.38. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.19. Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα 
Γαληνοῦ θεραπευτικήν, σ. 337. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, Περὶ πυρετῶν, ἔκδ. Puschmann 
[βλ. σημ. 17], τ. 1, σ. 347. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 183. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, 
Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 413, 523. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
οὔρων, σσ. 100.37, 157.9.3, 161.12.7. Βλ. καὶ LSJ9, λλ. διάρροια, διαχώρημα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 177

ρον· οἱ γὰρ κρατηθέντες οἰκτίστῳ θανάτῳ τελευτῶσι πρὸς τῷ τέλει κόπρον διὰ 
στόματος ἀνάγοντες147. 

Ἐντερικὰ παράσιτα. ΔΕΟ: Lubricus / Τaenia. ΕΕΟ: Ἀμοιβάδες / Ἐντερικὰ 
παράσιτα. Παρασιτικοὶ σκώληκες ἐγκατεστημένοι στὰ ἔντερα: Τίνα καὶ πόσα 
σημεῖα τῶν ἀπὸ τῶν ἑλμίνθων ὀχλουμένων; διαφοραί εἰσι γ΄· αἱ μὲν αὐτῶν 
στρογγύλαι, αἱ δὲ πλατεῖαι, αἱ δὲ ἀσκαρίδες. αἱ μὲν οὖν στρογγύλαι πᾶσίν εἰσιν 
εὔγνωστοι, αἱ δὲ πλατεῖαι οὐ πᾶσιν ἀλλὰ τοῖς ἐμπείροις μόνον, σπέρματα γὰρ 
ἐοίκασι κολοκύνθης, αἱ δὲ ἀσκαρίδες σκώληξι μικροῖς εἰσιν παραπλήσιοι. γί­
νονται δὲ ἕλμινθοι τὸ πλεῖστον τοῖς παιδίοις καὶ ἐπὶ πάσῃ δὲ ἡλικίᾳ γίνονται 
ὄχλησιν καὶ ἄλγημα παρέχοντες· πλείους δὲ γενάμεναι καὶ πυρετὸν ἐπιφέρουσι, 
καταφορὰν καὶ τῆξιν καὶ ὠχρίαν καὶ ἀνορεξίαν καὶ ἀτροφίαν148. 

Ἐμπνευμάτωσις. Στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα ὡς ἐμπνευμάτωσις ἀνα-

φέρεται ἡ διόγκωση τοῦ στομάχου καὶ τῶν ἐντέρων λόγῳ συσσώρευσης ἀερίων, 

ποὺ δημιουργοῦνται ἐξ αἰτίας κακῆς πέψεως. Ὁ ὅρος γενικότερα δηλώνει τὴν 

πλήρωση ἑνὸς ὀργάνου μὲ ἀέρα, τὸ φούσκωμα149. 

Κωλικὸς ἐντέρου. ΔΕΟ: Eilema / Colic. ΕΕΟ: Κωλικὸς ἐντέρου. Δριμὺ κοι-

λιακὸ ἄλγος ποὺ παρουσιάζεται ὡς σύμπτωμα ἐντερικῶν φλεγμονῶν: Τίνες εἰσὶν 
οἱ λεγόμενοι κωλικοί; ὅσοις ἄλγημα ὑπὸ τὸν ὀμφαλὸν ἀπὸ τῶν δεξιῶν μερῶν 
ἀρχόμενον ἀπὸ τοῦ ἥπατος μέχρι τοῦ σπληνὸς καὶ ὑπὸ ὅλον τὸ ὑπογάστριον 
διερχόμενον. (…) Γίνεται δὲ διὰ μοχθηρίαν τροφῆς ἢ δρυμέος χυμοῦ ἐμπεσόντος 
εἰς τὸ τυφλὸν ἔντερον, ὃ δὴ κόλον καλεῖται150. 

�������������������������������������������������������������������������         . Παῦλος Αἰγινήτης, 9.28, 3.44. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 8.28. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 9.16. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.90. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 9.10, 9.26, 9.28. 
Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα Γαληνοῦ θεραπευτικήν, σ. 
336. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 347, 2, σ. 351. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 179. Θεόφιλος 
Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 371-372, 510. Ἰωάννης 
Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 405-406. Βλ. καὶ LSJ9, λ. εἰλεός.

��������������������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 154(73). Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 8.24, 8.33, 8.39, 9.36, 9.49. 
Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 3.156, 3.160, 9.37-38. Παῦλος Αἰγινήτης, 4.57. Στέφανος Ἀθηναῖος, 
Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, 2.4. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 281, 587 κ. 
ἑξ. (ὅπου ἐκτενὴς ἐπιστολὴ Περὶ ἑλμίνθων). Μιχαὴλ Ψελλός, Ἰατρικὸν πόνημα, στ. 1326 κ. 
ἐξ. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 179. LSJ9 λ. ἕλμινς.

������������������������������������������������������         . Βλ. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 431, 2, σ. 275: Πρὸς ἐμπνευμάτωσιν τοῦ 
στομάχου καὶ ἐντέρων ποιοῦν (καὶ ἀκολουθοῦν φαρμακευτικὲς συνταγές). Βλ. ἐπίσης, 
Ὀρειβάσιος, 8.39, 9.24, 9.54. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.54. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 9.27, 
9.42, 16.73. Παῦλος Νικαίας, σ. 118(48). Βλ. καὶ LSJ9, λ. ἐμπνευμάτωσις.

��������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 149(69). Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 10.8. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστά­
θιον, 3.182. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.86. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.160, 2.113, 2.182, 9.31. 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

178

Τεινεσμός. ΔΕΟ: Τenesmus. ΕΕΟ: Τεινεσμός. Πρόκειται γιὰ σύμπτωμα 

ποὺ συνοδεύει ἑλκώδεις παθήσεις καὶ φλεγμονὲς τῶν ἐντέρων: Περὶ τεινεσμοῦ. 
Τεινεσμὸς προηγεῖται τῶν πλείστων δυσεντεριῶν, ἔστι δ’ οὗτος προθυμία πρὸς 
ἔκδοσιν ἀπαραίτητος οὐδὲν ἐξάγουσα εἰ μὴ ἄρα ὀλίγα οἰνωπά, καὶ μετὰ ταῦτα 
μυξώδη, ἃ σχεδὸν τῆς ἐπιτεταμένης προθυμίας γίνεται παραίτια, οἰδηματώδης 
δὲ φλεγμονὴ ἐντόπιος γινομένη ἔμφασιν παρέχει κοπρίου ἐγκειμένου καὶ ἐπιζή­
τησιν ἐκδόσεως151. 

5. Πάνδημα νοσήματα μὲ συμπτώματα ἐπὶ τοῦ πεπτικοῦ συστήματος

Δυσεντερία. ΔΕΟ: Tormina Intestinorum / Dysentery. ΕΕΟ: Δυσεντερία. 

Λοιμικὴ νόσος ποὺ ἐκδηλώνεται μὲ ἕλκωση τῶν ἐντέρων καὶ αἱμορραγικὲς κενώ-

σεις: Περὶ δυσεντερίας. Ἕλκωσίς ἐστι τῶν ἐντέρων κατὰ τὰ ἔνδον μέρη, ῥευμα­
τισμὸς δὲ κοιλίας· παρακολουθεῖ δὲ τοῖς τοιούτοις ποικίλη ἀπόκρισις καὶ γὰρ ἢ 
χολώδη ἢ πυρώδη ἢ αἱματώδη ἢ δυσώδη ἢ πυώδη ἢ μυξώδη ἢ φλεγματώδη· ποτὲ 
καὶ ἀμφότερα ἀλγημάτων καὶ στρόφων τισὶ καὶ πυρετοὶ παρακολουθοῦσιν152. 

Λειεντερία. ΔΕΟ καὶ ΚΔΟ: Lientery. ΕΕΟ: Λειεντερία. Λοιμικὴ νόσος κατὰ 

τὴν ὁποία ἡ τροφὴ δὲν πέπτεται καὶ ἐξέρχεται ἀπὸ τὸ ὀρθὸ ἄπεπτη: Λειεντερία 
ἐστὶ ταχεῖα διέξοδος τῶν προσφερομένων σιτίων, ἀμεταβλήτων ἐκκρινομένων153. 

Σήμερα ἀποδίδεται σὲ κακὴ διατροφή, πόση μολυσμένου νεροῦ καὶ γενικότερα 

σὲ κακὲς συνθῆκες ὑγιεινῆς. 

Παῦλος Αἰγινήτης, 7.3. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 377, 427. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, 
σσ. 177-179. Συμεὼν Σήθ, σ. 86. Βλ. καὶ LSJ9, λ. κωλικός.

�������������������������������������������������      . Ὀρειβάσιος, 8.39, 4.56. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.12. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 9.40-41. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.41. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 425, 437, 
415. Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, 2.4. Παῦλος Νικαίας, 
σ. 150(70). Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 177. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς 
Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 470, 529. Συμεὼν Σήθ, σ. 102. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
διαγνώσεως παθῶν, σσ. 401-403. LSJ9 λ. τεινεσμός.

��������������������������������������������������������������������������������          . Παῦλος Νικαίας, σ. 145(65). Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 5.3, 45.30. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐστάθιον, 9.14. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 9.40. Παῦλος Αἰγινήτης, 1.100, 3.42. Στέφανος 
Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα Γαληνοῦ θεραπευτικήν, σ. 236. Λέων, 
Σύνοψις ἰατρική, σσ. 173-177. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους 
ἀφορισμούς, σ. 512. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 397. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 154-155. 
Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 1045 κ. ἑξ. Βλ. καὶ LSJ9, λ. δυσεντερία.

������������������������������  . Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 
391, 487. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 4.55. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 9.43. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.40. 
Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 173. Παῦλος Νικαίας, σ. 146(66). Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
διαγνώσεως παθῶν, σ. 403. Βλ. καὶ LSJ9, λ. λειεντερία.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 179

Λοιμός. ΔΕΟ: Plague / Pestilence. ΕΕΟ: Λοιμός. Κοινὴ Ἑλληνικὴ Ὀνομασία 

(στὸ ἑξῆς ΚΕΟ): Ἐπιδημία. Πρόκειται γιὰ σύνολο νοσημάτων ποὺ μεταδίδονται 

ραγδαῖα στὸν πληθυσμὸ μιᾶς περιοχῆς μέσω μολυσμένων μικροοργανισμῶν154. 

Χολέρα. ΔΕΟ: Cholera. ΕΕΟ: Χολέρα. Λοιμώδης νόσος, ποὺ ἐκδηλώνεται σὲ 

ἐμετούς, διάρροια καὶ ὑποθερμία καὶ συνήθως καταλήγει σὲ θάνατο: Τί ἐστι χο­
λέρα; ὅταν ἀπ’ ἀπεψίας ἔμετος χολώδης ὀξέων καὶ κνισωδῶν πλειόνων γένηται, 
καὶ ἡ κοιλία ἡ κάτω οὐχ ὁμοῖα τοῖς ὑγιαίνουσιν, ἀλλὰ καὶ τῇ χολῇ διαχωρεῖ, καὶ 
δίψα παρακολουθεῖ καὶ ἐφίδρωσις καὶ λιποθυμία καὶ τῶν σφυγμῶν συγκοπὴ 
καὶ ὁμοίως ἐν ἀγκῶσι καὶ μηροῖς καὶ γαστροκνημίοις συνολκὴ καὶ τάσις τῶν 
νεύρων, χολέραν τὸ τοιοῦτον πάθος λέγω155. Ἡ νόσος, σύμφωνα μὲ τὶς σύγχρονες 

ἰατρικὲς ἀπόψεις, ἐμφανίζεται κατὰ κύριο λόγο σὲ περιοχὲς μὲ κακὲς συνθῆκες 

ὑγιεινῆς.

6. Νοσήματα ὀργάνων τῆς κοιλιακῆς χώρας

Ἡπατῖτις. ΔΕΟ: Hepatitis. ΕΕΟ: Ἡπατῖτις. Ἡ φλεγμονὴ καὶ διόγκωση τοῦ 

ἥπατος. Παρουσιάζει ἐνδιαφέρον ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖον ἀντιλαμβάνονται οἱ 

βυζαντινοὶ ἰατροὶ τὴν συγκεκριμένη νόσο. Στὰ ἰατρικὰ βυζαντινὰ κείμενα δὲν 

ἐντοπίζεται ὁρισμὸς τῆς ἡπατίτιδος, καὶ δὲν διασώζεται κἂν ὁ ὁρισμὸς τοῦ 

Ἱπποκράτη περὶ τῆς νόσου156. Ἐντοπίζονται ὅμως περιγραφὲς συμπτωμάτων, 

ἴδιων μὲ αὐτὰ ποὺ ἀναφέρει καὶ ὁ Ἱπποκράτης στὸ σχετικὸ χωρίο καὶ τὰ ὁποῖα, 

μὲ βάση τὰ σημερινὰ κριτήρια, φαίνεται ὅτι ἀποτελοῦν ἐκδηλώσεις τῆς νόσου157. 

������������������. Βλ. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. λοιμός: πάθος τι ἀερῶδες, φθοροποιὸν ζῴων, ἐκ τῶν 
τῆς γῆς φυσικῶν ἀναθυμιάσεων, καὶ τῆς τοῦ ἀέρος ἀταξίας γινόμενον. Βλ. καὶ LSJ9, λ. 
λοιμός. 

����������������������������������������������������������������������������          . Παῦλος Νικαίας, σ. 147(67). Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 8.27, 45.30. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 5.137, 9.12, 9.23. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.39. Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς 
τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα Γαληνοῦ θεραπευτικήν, σ. 314. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σσ. 
321-323. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 272. 
Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 173. Συμεὼν Σήθ, σ. 61. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως 
παθῶν, σ. 400.6 κ. ἑξ. Βλ. καὶ Σούδα, λ. χολέρα. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. χολέρα, 
Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. χολέρα. Βλ. ἀκόμη LSJ9, λ. χολέρα.

���������  ������������. Βλ. Ἱπποκράτης, Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν, ἔκδ. É. Littré, Oeuvres complètes 
d’Hippocrate, τ. VII, Paris 1851 (ἀνατ. Amsterdam 1962), 166-302 (ἐδῶ 27): Νοῦσος 
ἡπατῖτις∙ ἡ δὲ νοῦσος γίνεται ἀπὸ χολῆς μελαίνης, ὁκόταν ἐπιῤῥυῇ ἐς τὸ ἧπαρ. 

���������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 134(59): Περὶ ἡπατικῶν. Εἰ μὲν αἱματικῷ χυμῷ πάσχει τὸ 
ἧπαρ, ὅλον τὸ σῶμα πυῤῥὸν καὶ αἱματῶδες καὶ δεῖται φλεβοτομίας. εἰ δὲ κατὰ χολὴν 
ξανθὴν πάσχει, ὅλον τὸ σῶμα ὠχρόν ἐστιν καὶ οἱ ὀφθαλμοὶ οἷον ὑπὸ κρόκου ἐβάφησαν. 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

180

Ἀξιοσημείωτο εἶναι ὅτι ὁ Ἰωάννης Ἀκτουάριος χαρακτηρίζει τὴν ἡπατίτιδα ὡς 

νόσο τῆς χοληδόχου κύστεως καὶ ἀναφέρει ὅτι οἱ περισσότεροι τὴν θεωροῦσαν 

μορφὴ δυσεντερίας158. Γενικότερα ὁ ὅρος ἡπατῖτις ἀναφέρεται ἀπὸ ἐλάχιστους 

βυζαντινοὺς ἰατρούς, καθὼς οἱ περισσότεροι ἀποκαλοῦν τὴν νόσο φλεγμονὴ ἢ 
σκίῤῥωσι τοῦ ἥπατος159. 

Ἴκτερος. ΔΕΟ: Icterus / Jaundice. ΕΕΟ: Ἴκτερος. ΚΕΟ: Χρυσή. Ἀσθένεια 

κατὰ τὴν ὁποία συσσωρεύεται ὑπερβολικὴ ποσότητα χολερυθρίνης στὸ αἷμα, 

λόγῳ κακῆς λειτουργίας τοῦ ἥπατος: Τί ἐστιν ἴκτερος; ἀνάλυσις χολῆς καθ’ ὅλον 
τὸ σῶμα. (…). τὰ διαχωρήματα ἐπέχεται καὶ ἀποκρίνεταί τι λευκόν, τοῦτο καὶ 
σκληρόν. ἀνορεξία δὲ πολλὴ καὶ ἀδυναμία καὶ ἀθυμία καὶ πυρετὸς παρακο­
λουθεῖ καὶ τῶν ὑποχονδρίων τάσις καὶ ὀδύνη τοῦ ἥπατος... γίνεταί γέ πως δὲ τὸ 
πάθος τοῦτο τῆς ξανθῆς χολῆς κεχυμένης παρ’ ὅλον τὸ σῶμα καὶ διαβαπτούσης 
τὴν χροιὰν τοῦ σώματος ἔξωθεν καὶ ἔσωθεν160. Τὸ δέρμα τῶν πασχόντων ἀποκτᾶ 

ἔντονο κίτρινο χρῶμα, ἐξ οὗ καὶ ἡ κοινὴ ὀνομασία χρυσή161. 

Κήλη. ΔΕΟ: Cele / Hernia / Ramex / Protrusion. ΕΕΟ: Κήλη. Οἴδημα, ἐξω-

τερικὴ διόγκωση ποὺ ὀφείλεται σὲ μετακίνηση ὀργάνου ἀπὸ τὴν φυσιολογικὴ 

κοιλότητα, ὅπου περιλαμβάνεται162. Στὰ ἰατρικὰ κείμενα ἀναφέρονται διάφορα 

Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 7.2. Παῦλος Αἰγινήτης, 7.11, 7.16. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 
579, 2, σσ. 51, 271, 303, 305, 523, 531. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 
444-445. Βλ. καὶ Τιμαρίων, στ. 1015 κ. ἑξ.

�����������������������������. Βλ. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 444-445.
���������������������������������. Βλ. ἐνδεικτικά, Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.18: Περὶ τῶν ἐν ἥπατι παθῶν. 

Φλεγμονῆς οὔσης περὶ τὸ ἧπαρ ὀδύνη τε συνεδρεύει καὶ πυρετὸς πάντως. Παῦλος 
Αἰγινήτης, 3.33. Παῦλος Νικαίας, σ. 95(31). LSJ9 λ. ἡπατῖτις.

��������������������������������������������������������       . Παῦλος Νικαίας, σ. 140(62). Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.98. 
Παῦλος Αἰγινήτης, 3.50. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 187. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, 
Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 423-424. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
διαγνώσεως παθῶν, σσ. 375-377.

�������������������   . Βλ. Σούδα, λ. ἴκτερος. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. ἴκτερος, Ἡσύχιος, 
Λεξικόν, λ. ἴκτερος. Γιὰ τὴν ἑτυμολογία τῆς λέξεως, βλ. LSJ9, λ. ἴκτερος. Κριαρας, Λεξικό, 
λ. κιτρινάδα. Γ. Μπαμπινιώτης, Λεξικόν τῆς Νέας Ἑλληνικῆς Γλώσσας, Ἀθήνα 1998, λ. 
ἴκτερος. 

��������������������������   . Βλ. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. κήλη. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λλ. βραῦνα, 
κυβισίς, πυρίς. LSJ9 λ. κήλη.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 181

εἴδη κήλης, ὅπως βουβωνοκήλη163, ἐντεροκήλη164 καὶ ὑγροκήλη165, γιὰ τὴν θερα-

πεῖα τῶν ὁποίων συνιστῶνται σκευάσματα μὲ ζωϊκὰ προϊόντα. Πληροφορίες 

περὶ πάσης φύσεως κηλῶν ἀναφέρονται στὰ θαύματα τοῦ ἁγίου Ἀρτεμίου, στὸν 

ὁποῖον ἀποδίδεται ἡ ἰδιότητα τῆς θαυματουργικῆς θεραπείας τῶν παθήσεων 

αὐτῶν166. 

Κίῤῤωσις ἥπατος. ΔΕΟ: Scirrhus. ΕΕΟ: Σκίρρος / Κίρρωσις / Σκλήρωμα. Ἡ 

κακοήθης σκλήρυνση ὑπάρχουσας φλεγμονῆς: Ἀρχόμενον μὲν ἥπατος σκίῤῥον 
ἰασάμεθα πολλάκις, ἐκταθέντα δ’ εἰς πλείους ἡμέρας οὔτε αὐτὸς ἠδυνήθην οὔτε 
ἄλλον τινα εἶδον ἰάσασθαι167. 

Ὑδρωπικία. ΔΕΟ: Dropsy. EΕΟ: Ὑδρωπικία. Ἡ νόσος φαίνεται ὅτι συγ-

χέεται ἀπὸ ὁρισμένους συγγραφεῖς μὲ τὴν νόσο τοῦ διαβήτη168 (ΔΕΟ: Diabetes). 

Στὰ περισσότερα ὡστόσο βυζαντινὰ κείμενα ὡς ὕδερος ἀναφέρεται ἡ ὑδρωπι­
κία: Τρία εἴδη εἰσὶ τῶν ὑδέρων· ἕν μὲν ὁ λεγόμενος ἀσκίτης, ὅταν ὥσπερ ὄγκος 
ὀγκῶται, (…)· δεύτερος ὁ λεγόμενος τυμπανίας, ὅταν πνεύματος γέμῃ ἡ γαστήρ 

����������. ΔΕΟ: Βubonocele / Ιnguinal hernia. LSJ9, λ. βουβωνοκήλη. Κήλη ποὺ δημιουργεῖ
ται στὴν περιοχὴ τῶν βουβώνων. Βλ. Ὀρειβάσιος, 48.57. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 
3.41. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 4.26, 16.113. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.53, 6.66. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, 
σ. 195.

����������. ΔΕΟ: Εnterocele. LSJ9, λ. ἐντεροκήλη. Πρόκειται γιὰ γυναικολογικὴ συνήθως 
πάθηση, κατὰ τὴν ὁποία δημιουργεῖται κυκλικὸς σάκος ποὺ προβάλλει μέσα στὸν αὐλὸ 
τοῦ κόλπου, καλύπτεται ἀπὸ τὸ κολπικὸ βλεννογόνο καὶ περιλαμβάνει ἔντερο ἢ ἐπίπλουν. 
Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. βραῦνα. Ὀρειβάσιος, 48.7, 50.41. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.28. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 2.7. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.171, 15.15. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.53, 
6.65. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 195. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 
412.

���������� . ΔΕΟ: Ηydrocele / Ηydroperididymia. Πρόκειται γιὰ συσσώρευση ὑγροῦ στὸ 
ὄσχεο. Βλ. Ὀρειβάσιος, 16.112, 50.43,49-52. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.125, 128, 15.15. Παῦλος 
Αἰγινήτης, 3.53, 6.62, 6.82, 7.3. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 412. Βλ. 
καὶ LSJ9, λλ. ὑδροκήλη, ὑγροκήλη.

�������������������. Βλ. Ἀνώνυμος, Θαύματα τοῦ ἁγίου Ἀρτεμίου, ἔκδ. Ἀ. Παπαδοπουλος-Κεραμευς, 
[βλ. σημ. 44], σσ. 9-11, 19, 29, 28, 38, 57, 78-79.

����������������� . Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.20: Βλ. καὶ Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις 
εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα Γαληνοῦ θεραπευτικήν, σ. 286. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 209, 
214. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 183. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 
377-378. Βλ. καὶ LSJ9, λ. σκίρος / σκίῤῥος.

�������������������������������������������������. Βλ. ἐνδεικτικά, Παῦλος Νικαίας, σ. 158(75): Περὶ διαβήτου. Τί ἐστιν διαβήτης; 
ἐμοὶ δοκοῦσιν οἱ νεφροὶ πεπονθέναι καὶ ἄλλο πάθος, ὅ τινες μὲν διαβήτην καλοῦσιν τινὲς 
δὲ ὕδερον οἱ δὲ διάῤῥοιαν οὔρων, ἔνιοι δὲ δίψακον ὀνομάζουσιν διὰ τὴν ἄμετρον τοῦ 
πάσχοντος ἐνεδρεύουσαν δίψαν. Βλ. καὶ LSJ9, λλ. ὑδερικός, ὑδεροειδής, ὕδερος.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

182

μᾶλλον (…)· τρίτον δὲ εἶδος ὁ λεγόμενος ἀνὰ σάρκα, ὅταν ὅλο τὸ σῶμα ὀγκῶται169. 

Ὁ διαβήτης ἀπὸ τοὺς περισσότερους βυζαντινοὺς συγγραφεῖς καταγράφεται ὡς 

διαφορετικὴ νόσος μὲ αὐτὴν τὴν ὀνομασία170. 

7. Γυναικολογικὲς παθήσεις

Ἀπόστημα μήτρας. ΔΕΟ: Ecpyesis / Abscess / Gathering. ΕEO: Ἀπόστημα. 

Συσσώρευση πυώδους ὑγροῦ στὴν μήτρα, ποὺ ὀφείλεται σὲ φλεγμονή: Περὶ ἀπο­
στήματος ἐν μήτρᾳ. Ἀπόστημα γίνεται περὶ τὴν μήτραν, φλεγμονῆς δηλονότι 
προηγησαμένης, καθάπερ κἀπὶ τῶν ἄλλων μερῶν συμβαίνει171. 

Ἕλκωσις. ΔΕΟ: Helcosis / Ulceration. EEO: Ἕλκωσις. Ἡ δημιουργία ἕλκους 

στὰ τοιχώματα ἢ στὸν τράχηλο τῆς μήτρας: Περὶ ἑλκώσεως ὑστέρας. Ἑλκοῦται 
πολλάκις ἡ ὑστέρα διὰ δυστοκίαν ἢ ἐμβρυουλκίαν ἢ φθορὰν ἀπὸ φαρμάκων 
δριμέων ἢ ὑπὸ πνεύματος ἐξ ἀποστημάτων συῤῥαγέντων172. 

Ἐμπνευμάτωσις μήτρας. Κατὰ τοὺς βυζαντινοὺς ἰατροὺς ὡς ἐμπνευμάτωσις 

ὑστέρας ἀναφέρεται ἡ διόγκωσις τῆς μήτρας, ποὺ συνοδεύεται ἀπὸ νυγματώδη 

πόνο καὶ ὀφείλεται σὲ ψύξη ἢ δυστοκία: Περὶ ἐμπνευματώσεως. Ἐμπνευματοῦται 
ἡ μήτρα ἐκ ψύξεως ἢ φθορᾶς ἢ δυστοκίας τοῦ στομίου μύσαντος ἢ θρόμβου πα­
ρασφηνωθέντος ἐν αὐτῷ, ποτὲ μὲν ἐν τῇ κοιλότητι τοῦ κύτους ὑπολειφθέντων 
τῶν πνευμάτων, ποτὲ δὲ ἐν τοῖς ἀραιώμασι τοῦ τῆς μήτρας σώματος173. Ὁ ὅρος 

γενικότερα δηλώνει τὴν πλήρωση ἑνὸς ὀργάνου μὲ ἀέρα, τὸ φούσκωμα174. 

Κονδύλωμα. ΔΕΟ: Condyloma / Sycoma. ΕΕΟ: Κονδύλωμα. Σκληρὸ ἐξ

όγκωμα στοὺς ἰστοὺς τοῦ κόλπου καὶ τῆς μήτρας: Τὸ λεγόμενον κονδύλωμα 

���������������. Βλ. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σσ. 185-187.
����������������������������������������������������������      . Βλ. ἐνδεικτικά, Ὀρειβάσιος, 7.23, 44.10. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.54. 

Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.97. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 3.23, 9.43, 16.75. Παῦλος Αἰγινήτης, 
3.69, 5.18. Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, σσ. 493, 529. 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 439. Θεοφάνης Νόννος, σ. 113. Βλ. καὶ περὶ διαβήτου, 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 6.4. Παῦλος Αἰγινήτης, 2.13, 3.45, Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 
2, σ. 493.

�����������������������������������������������������������������������������������. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 16.88. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 4.97. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 16.22, 
16.89. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.68, 4.18, 6.22, 6.34. Παῦλος Νικαίας, σ. 184(95). Ἡσύχιος, 
Λεξικόν, λλ. γογγρώνη, οἴδημα. LSJ9 λ. ἀπόστημα.

�����������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.66. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 43.58, 44.1. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 9.50. Θεοφάνης Νόννος, σ. 236. LSJ9 λ. ἕλκωσις.

�����������������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.70. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 8.39, 9.24, 9.54. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐστάθιον, 9.54. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 9.27, 9.42, 16.73. Παῦλος Νικαίας, σ. 118(48). 

�����. LSJ9, λ. ἐμπνευμάτωσις.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 183

γίνεται στολίδος τοῦ δακτυλίου ἐπανισταμένης καὶ διογκουμένης παρὰ φύσιν 
φλεγμονῆς ἢ ῥαγάδος προηγησαμένης ἐν τούτῳ τῷ τόπῳ175. 

Πρόπτωσις. ΔΕΟ: Εxometra / Proptosis / Descensus uteri. EEΟ: Πρόπτωση 
μήτρας. Χαλάρωση καὶ πτώση τῆς μήτρας: Πολλάκις δὲ ἐν τῷ τίκτειν ἀπὸ βίας 
προκύπτει ἡ μήτρα καὶ μένει οὕτως176. 

Ραγάς. ΔΕΟ: Rhagas / Chap / Fissure. ΕEO: Ραγάς. Ὁ ὅρος ἀπαντᾶ κατὰ 

κανόνα στὸν πληθυντικό (ραγάδες). Πρόκειται γιὰ τοπικὴ ρήξη ἰστοῦ: Περὶ ῥα-
γάδων ἐν ὑστέρᾳ. Ἐκ βιαίων τόκων διὰ μέγεθος τῆς κεφαλῆς τοῦ βρέφους αἱ 
ῥαγάδες συμβαίνουσι περὶ τὸ στόμα τῆς ὑστέρας177. 

Φίμωσις. ΔΕΟ: Phimosis. ΕΕΟ: Φίμωση. Πρόκειται γιὰ στένωση τοῦ στομί-

ου τῆς μήτρας, ποὺ προκαλεῖται ἀπὸ συμφύσεις: Περὶ φιμώσεως μήτρας. Φίμωσις 
ἐστὶ σύμφυσις περὶ τὸ στόμα τῆς ὑστέρας ἢ τὸν τράχηλον γινομένη, ἑλκώσεως 
προηγησαμένης178. 

Φλεγμονή. ΔΕΟ: Phlebometritis. EEO: Φλεγμονή. Πρόκειται γιὰ τοπικὴ 

φλόγωση καὶ ἔντονο ἐρεθισμὸ τῶν φλεβῶν τῆς μήτρας, ποὺ ὀφείλεται σὲ ποικί-

λους παράγοντες: Ἡ φλεγμονὴ τῆς ὑστέρας ἐκ πλειόνων αἰτίων γίνεται· καὶ γὰρ 
ἐκ πληγῆς καὶ τῆς τῶν ἐμμήνων ἐποχῆς, ἀπό τε ψύξεως καὶ πνευματώσεως, οὐχ 
ἥκιστα δὲ καὶ ἐξ ἀμβλώσεως καὶ τοκετῶν διὰ κακὴν κύησιν179. 

��������������������������������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 151(71). Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.14, 3.55, 
7.43. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.55. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 3.161, 16.16, 16.118. Παῦλος 
Αἰγινήτης, 3.75, 6.71, 7.3. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 113. Βλ. καὶ LSJ9, λ. κονδύλωμα. 

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, 203. Ὀρειβάσιος, 10.19. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 
9.55. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.112. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 16.71. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 
244-245.

������������������������������������������������������      . Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 16.119. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 9.52. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.102. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.75, 6.80. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 
1, σ. 445, 2, σ. 267. Παῦλος Νικαίας, σ. 151(71). Θεοφάνης Νόννος, σσ. 235-241. Συμεὼν 
Σήθ, σ. 69. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λλ. λακίς, πήλυξ, ῥαγάς. Βλ. καὶ LSJ9, λ. ῥαγάς.

������������������������������������������������������������������������        . Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 16.107. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 50.5. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 9.53. LSJ9 λ. φίμωσις.

�����������������������������������������������������������������������        . Παῦλος Αἰγινήτης, 3.64. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 9.48. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 9.53. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 16.78. Θεοφάνης Νόννος, σ. 235. Ἐνδιαφέρον 
παρουσιάζει ἡ ἐπισήμανση τοῦ Σωρανοῦ στὸ Γυναικείων βιβλία δ΄, ἔκδ. J. Ilberg, Sorani 
Gynaeciorum libri iv [CMG 4], Lipsiae 1927, 3.17, σχετικὰ μὲ τὴν ἐτυμολογικὴ προέλευση 
τῆς λέξης: Περὶ φλεγμονῆς ὑστέρας. Ἡ φλεγμονὴ κέκληται μὲν ἀπὸ τοῦ φλέγειν καὶ οὐχ ὡς 
ὁ Δημόκριτος εἴρηκεν ἀπὸ τοῦ αἴτιον εἶναι τὸ φλέγμα. Προκατάρχει τῆς περὶ τὴν ὑστέραν 
δὴ φλεγμονῆς... LSJ9 λ. φλεγμονή.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

184

8. Δυσλειτουργίες, παθήσεις καὶ νοσήματα τοῦ οὐροποιητικοῦ συστήματος καὶ 

τῶν νεφρῶν

Δυσουρία. ΔΕΟ: Dysuria / Sysuresia / Dysury. ΕΕΟ: Δυσουρία. Ἡ δυσχέ-

ρεια κατὰ τὴν οὔρηση, ἡ ὁποία ἀποτελεῖ σύμπτωμα διαφόρων νοσημάτων τῶν 

νεφρῶν καὶ τῆς οὐροδόχου κύστεως: Περὶ δυσουρίας. Δυσουρία ἐστίν, ὅταν μετ’ 
ὀδύνης ἢ δυσχερῶς οὐρῶσιν, οἱ δὲ αὐτοὶ καὶ πάλιν κατ’ ὀλίγον οὐροῦσι· καὶ εἰ 
μὲν μετ’ ὀδύνης οὐροῦσιν, ἕλκος ἐστὶν ἐν τῇ κύστει, ὅθεν καὶ πῦον οὐροῦσι. (…) 
εἰ δὲ δυσχερῶς, καὶ μόλις, καὶ βραδέως, ἀσθένειά ἐστι τῆς κύστεως180. 

Λιθίασις νεφρῶν / λιθίασις οὐροδόχου κύστεως. ΔΕΟ: Nephrolithiasis καὶ 

Cystolithiasis / Calculosis / Lithureteria. ΕΕΟ: Λιθίασις νεφρῶν καὶ λιθίασις 
οὐροδόχου κύστεως. Ὁ σχηματισμὸς λίθων ἐντὸς τῶν νεφρῶν ἢ τῆς οὐροδόχου 

κύστεως ἀντίστοιχα: Περὶ λιθιάσεως: Λιθίασις γίνεται εἴτε ἐν νεφροῖς, εἴτε ἐν 
κύστει ὑπὸ θερμασίας παρὰ φύσιν πολλῆς. οὕτως ὁρῶμεν καὶ ἐν τοῖς λέβησι τοῦ 
θερμοῦ τοῦ ὕδατος λίθοι τήκτονται κατασπώμενοι ὑπὸ τῆς ἀμέτρου θερμασί­
ας181. 

9. Νοσήματα τῶν ἀνδρικῶν γεννητικῶν ὀργάνων.

Πριαπισμός. ΔΕΟ: Priapismus / Mentulagra / Styma. ΕΕΟ: Πριαπισμός. Ἡ 

παθολογικῆς αἰτίας διαρκὴς ἔνταση τοῦ ἀνδρικοῦ μορίου. Ἡ ὀνομασία τῆς νό-

σου προέρχεται ἐτυμολογικὰ ἀπὸ τὸν ἀρχαῖο Πρίαπο, θεὸ τῆς γονιμότητας: Περὶ 
πριαπισμοῦ. Πριαπισμός ἐστιν, ὅταν ἐκτείνηται συνεχῶς τὸ αἰδοῖον, ἡμῶν μὴ 
θελόντων, καὶ λέγεται πριαπισμὸς ἡ νόσος ἀπὸ τοῦ Πριάπου, οὗτος γὰρ μέγα

����������� . Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 193. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 
9.24. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.100. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 9.28, 11.19, 11.29 [στὴν 
ἔκδοση: C. Daremberg – C. É Ruelle, Oeuvres de Rufus d’Ephése, Paris 1879], 13.18-20. 
Παῦλος Αἰγινήτης, 3.45, 3.64, 5.6, 5.12. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 487. Θεόφιλος 
Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 505. Παῦλος Νικαίας, 
159(76). Θεοφάνης Νόννος, σ. 204. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως, σσ. 409-410.49. 
Σούδα, λ. στραγγουρία. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. στραγγουρία. Βλ. καὶ LSJ9, λ. δυσουρία.

181. Βλ. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 189. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 
1.11, 4.117. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 11.4, 11.11, 11.21. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.45, 6.1. Ἀλέξανδρος 
Τραλλιανός, 2, σ. 489. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφο­
ρισμούς, σσ. 377-378, 383. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Περὶ οὔρων, ἔκδ. Ideler I, 261-283, 
σ. 269.8. Παῦλος Νικαίας, σ. 160(77). Θεοφάνης Νόννος, σ. 200. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, 
Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 410-411. Βλ. καὶ LSJ9, λ. λιθίασις.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 185

εἶχε τὸ αἰδοῖον. γίνεται δὲ διὰ φυσῶδες πνεῦμα182. Ἡ νόσος ἀποκαλεῖται καὶ 

σατυρίασις183. 

10α. Δερματικὲς ἀλλοιώσεις, παθήσεις καὶ νοσήματα

Ἀκροχόρδων. ΔΕΟ: Verruca. ΕΕΟ: Ἀκροχορδόνα. Σάρκωμα μὲ λεπτὸ 

ἐξόγκωμα, κρεατοελιά: Ἀκροχόρδων ἐστι μῆκος ὄγκου ἐοικὸς τῷ πέρατι τῆς 
χορδῆς184. 

Ἀλφός. ΔΕΟ: Αlbino. ΕΕΟ: Ἀλφός. Ὑπόλευκος λέπρα κυρίως ἐπὶ τοῦ προ-

σώπου: Φλεγματικὸν αἷμα καὶ γλίσχρον ποιεῖ τὴν λεύκην, ὅταν τρέψῃ χρόνῳ 
πλείονι τὴν χρόαν καὶ ἐπὶ τὸ λευκότερον ἀλλοιώσῃ. τῶν δ’ ἀλφῶν ἡ γένεσις 
ὁμοειδὴς μέν ἐστιν, οὐ μὲν δι’ ὅλου τῆς σαρκὸς πεπονθυίας, ἀλλ’ ἐπιπολῆς τοῦ 
δέρματος ἐκ τοῦ φλεγματικοῦ μὲν χυμοῦ λευκοὶ γενόμενοι, μέλανες δὲ ἐκ τοῦ 
μελαγχολικοῦ185. 

Ἀλωπεκία. ΔΕΟ: Defluvium / Alopesia / Calvities. KEO: Ἀλωπεκία. Νόσος 

ποὺ ἐμφανίζεται συχνὰ στὴν ἀλεποῦ καὶ ἀποκαλεῖται ψώρα τῆς ἀλεποῦς. Στὸν 

ἄνθρωπο ἐκδηλώνεται μὲ πτώση μέρους ἢ ὅλου τοῦ τριχωτοῦ τῆς κεφαλῆς: Ἡ 
ἀλωπεκία πάθος ἐστὶ τριχῶν μάδισις, οὐκ ἐκ μιᾶς αἰτίας, ἀλλ’ ἐκ διαφόρων ἔχει 
τὴν γένεσιν186. 

����������� . Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 195: Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εύστάθιον, 9.39. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.104. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 11.32. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.57. 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 499. Μιχαὴλ Ψελλός, Ἰατρικὸν πόνημα, στ. 1169 κ. ἑξ. 
Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σσ. 411-412.

�����. LSJ9, λλ. πριαπισμός, σατυρίασις.
���������������. Βλ. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 211. Πρβλ. Φώτιος, Λεξικόν, ἔκδ. C. Theodoridis, 

Photii patriarchae lexicon (Α-Δ), τ. Ι, Berlin 1982, λ. ἀκροχόρδων: ἐξοχή τις περὶ τὴν 
ἕδραν καὶ περὶ ἄλλα μέρη τοῦ σώματος. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. ἀκροχορδῶνες. 
Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 45.11, 14. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 7.43. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐνάπιον, 3.55. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.59, 4.15, 6.87. Παῦλος Νικαίας, σ. 204(113). Ἰωάννης 
Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 457. Βλ. καὶ LSJ9, λ. ἀκροχόρδων.

�����������������. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.58. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 
7.48. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.315. Παῦλος Αἰγινήτης, 4.6. Παῦλος Νικαίας, σ. 204(112). Ἰωάννης 
Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 456. LSJ9 λ. ἀλφός.

�����������������������������������������������������������������������������������. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1, σ. 441. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 4.5, 46.30. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐστάθιον, 8.22-23. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 2.1, 4.5. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.2, 
1.295, 2.42, 2.114, 2.155 κ. ἑξ, 2.172, 6.55. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.1, 7.3. Λέων, Σύνοψις 
ἰατρική, σ. 215. Θεοφάνης Νόννος, σσ. 2, 12, 13. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. ἀλωπεκία. 
LSJ9 λ. ἀλωπεκία.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

186

Ἄνθραξ. ΔΕΟ: Carbunculus / Anthrax / Charbon / Splenic Fever. ΕΕΟ: 

Ἄνθρακας. Διαβρωτικὸ κακόηθες ἀπόστημα: Τί ἐστιν ἄνθραξ; πάθος καὶ αὐτὸ 
ἀπὸ ῥεύματος· μελαγχολικὸν τὸ αἷμα γενόμενον καὶ ἀναζέσαν καὶ ἐπιφλέξαν 
τὸ δέρμα ἀνθρακοειδὲς ποιεῖ· (…) ὅθεν καὶ ἡ προσηγορία τοῦ ἄνθρακος κέκτη­
ται187. Σήμερα συγκαταλέγεται μεταξὺ τῶν ζωονόσων. (ΔΕΟ: Zoonosis: νόσοι 

μεταδιδόμενοι στὸν ἄνθρωπο ἀπὸ ζῶα)188. 

Δοθιήν. ΔΕΟ: Furunculus / Furuncle. EEO: Δοθιήν. Μικρὸ δερματικὸ ἐξοί-

δημα, ἐξάνθημα: Καὶ ὁ δοθιὴν ὄγκος ἐστὶν ἀποστηματώδης ἐκ παχέων χυμῶν ἐν
τοῖς σαρκώδεσι μάλιστα τόποις συνιστάμενον, ἐπιεικὴς μὲν ὑπάρχων, ὅταν ἐν 
αὐτῷ μόνῳ συνίσταται τῷ δέρματι, κακοήθης δὲ ὅταν ἐκ πλείονος ἐνίσχῃ βά­
θους189. 

Ἕρπης. ΔΕΟ: Herpes / Serpes. ΕΕΟ: Ἕρπης. Ἔντονο οἴδημα, τὸ ὁποῖο ἐξα-

πλώνεται κατὰ μῆκος καὶ πλάτος τῆς ἐπιφανείας τοῦ δέρματος: Τί ἐστιν ἕρπης; 
δριμύς ἐστιν χυμὸς καὶ ὁ τὸν ἕρπητα ποιῶν· ἀλλ’ ἐὰν ἄμικτος ἡ χολὴ ῥεύσασα τῇ 
σφοδρᾷ δριμύτητι ἐσθιόμενον ἕρπητα συνίστησι, μετὰ ἀναβρώσεως τοῦ συνε­
χοῦς δέρματος ἐπιλαμβάνεται –διὸ καὶ ἕρπης ὠνομάσθη τὸ πάθος- κατεσθίων 
τὴν ὑποκείμενην σάρκα190. 

Ἐρυσίπελας. ΔΕΟ: Εrysipelas. ΕΕΟ: Ἐρυσίπελας. Ἰσχυρὴ ἐξοίδηση καὶ φλό-

γωση τοῦ δέρματος: Ἐρυσίπελάς ἐστι μετ’ ὀδύνης ὄγκος ξανθότερος φλεγμονῆς·

����������������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 177(90). Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 8.45, 43.43. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐνάπιον, 3.27. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 7.32. Παῦλος Αἰγινήτης. 3.22, Λέων, Σύνοψις 
ἰατρική, σ. 209. Ψελλός, Ἰατρικὸν πόνημα, στ. 1301 κ. ἑξ. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
διαγνώσεως παθῶν, σσ. 459-460. Σούδα, λ. φλικτίδες. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. 
ἄνθραξ. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. κάνδαρος. Βλ. καὶ LSJ9, λ. ἄνθραξ.

������������. Βλ. Θ. Χριστοδουλου, Λοιμώδη νοσήματα τῶν κατοικιδίων ζώων, Θεσσαλονίκη 
1978, σσ. 201-209. Ὀ. Παπαδοπουλος, Λοιμώδη νοσήματα τῶν ζώων, Θεσσαλονίκη 2004, 
λ. ἄνθραξ ἢ σπληνάρθαξ.

�����������������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Αἰγινήτης, 4.23. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 9.25, 44.29 κ. ἑξ. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐστάθιον, 3.77, 7.41κ. ἑξ. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.53. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 
15.13 κ. ἑξ., 15.44. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 209. Παῦλος Νικαίας, σ. 209(119). Ἡσύχιος, 
Λεξικόν, λ. δολεών. Βλ. καὶ LSJ9, λ. δοθιήν.

���������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 176(89). Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 44.26. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 7.33. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.49. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.146, 15.44. Παῦλος 
Αἰγινήτης, 4.17, 4.20. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 205. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια 
εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 529. Μιχαὴλ Ψελλός, Ἰατρικὸν πόνημα, στ. 584 κ. 
ἑξ. LSJ9 λ. ἕρπης.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 187

γίνεται δὲ ἐπὶ αἵματι ξανθοχολικωτέρῳ191. Σήμερα ἀποδίδεται στὸ μικρόβιο τοῦ 

στρεπτόκοκκου.

Λειχήν. ΔΕΟ: Lichen. KEO: Λειχήνας. Δερματικὸ ἐξάνθημα, τὸ ὁποῖο ἐπί-

σης σὲ ὁρισμένες περιπτώσεις συγχέεται στὰ κείμενα μὲ τὴν ψώρα καὶ συνδέ-

εται μὲ τὴν λέπρα: Τίς ἡ αἰτία λειχήνων; λεπτῶν μιχθέντων ἰχώρων ἢ παχέων 
καὶ δριμέων, ἐκ μελαγχολικοῦ χυμοῦ συνίστανται λειχῆνες κατὰ τοῦ δέρματος. 
χρονίσαντος δὲ τοῦ τοιούτου πάθους καὶ ἀμεληθέντος, ῥαδίως εἰς λέπραν μετα­
βάλλεται192. 

Λεύκη. ΔΕΟ: Vitiligo. EEO: Λεύκη. Ἀσθένεια κατὰ τὴν ὁποία ἐμφανίζονται 

λευκὲς κηλίδες στὴν ἐπιφάνεια τοῦ δέρματος: Ἡ λεύκη μεταβολή τίς ἐστι τοῦ χρωτὸς 
ἐπὶ τὸ λευκότερον, ὑπὸ γλίσχρου τε καὶ κολλώδους γινομένη φλέγματος193. 

Ὀφίασις. ΔΕΟ: Οphiasis. ΕΕΟ: Ὀφίασις. Πρόκειται γιὰ πάθηση συγγενὴ 

πρὸς τὴν ἀλωπεκία, κατὰ τὴν ὁποία γυμνώνεται ἑλικοειδῶς τὸ τριχωτὸ τῆς κε-

φαλῆς: Περὶ ἀλωπεκίας καὶ ὀφιάσεως. Ἀλωπεκία ἐστίν, ὅταν αἱ τρίχες ἀπο­
πίπτωσι τῆς κεφαλῆς, διὰ χυμὸν δριμὺν καὶ διαβρωτικὸν κόπτοντα τὰς ῥίζας 
αὐτῶν. Διαφέρει δὲ ἡ ὀφίασις τῷ σχήματι· ἡ γὰρ ὀφίασις σκολιωτέρα ἐστὶν 
ὥσπερ οἱ ὄφεις194. 

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 205. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 7.2, 7.9, 44.24, 44.28, 
45.30, 46.27. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.53, 7.32, 8.11. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 
3.47. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.5, 5.72, 5.90, 6.26, 15.1. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.8, 4.17, 4.21 κ. ἑξ. 
Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, 1.3, 3.3. Ἀλέξανδρος 
Τραλλιανός, 1, σσ. 321, 437, 439, 2, σσ. 151, 167. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς 
τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 257, 299, 414, 456, 498, 507, 526 κ. ἑξ. Παῦλος Νικαίας, 
σ. 175(88). Μιχαὴλ Ψελλός, Ἰατρικὸν πόνημα, στ. 1288 κ. ἑξ. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
οὔρων, σσ. 120.6.11. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. ἐρυσίπελαν. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. 
ζούϊον. Βλ. καὶ LSJ9, λ. ἐρυσίπελας.

����������������������������������������������������������������������������������           . Παῦλος Νικαίας, σ. 203(111). Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 9.2, 11.14, 13.5, 14.19, 
14.23, 14.48. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.95, 3.98, 7.21, 7.49. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐνάπιον, 2.1, 3.59-60. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.247, 3.165, 6.24, 15.15. Παῦλος Αἰγινήτης, 7.3. 
Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 368-369, 434. 
Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. λειχήν (= εἶδος ψώρας). Μὲ τὴν ἴδια ὀνομασία ἀναφέρεται 
στὰ βυζαντινὰ ἰατρικὰ κείμενα καὶ εἶδος βοτάνης, ποὺ θεωρεῖται θεραπευτικὸ διαφόρων 
δερματικῶν παθήσεων. Βλ. ἐνδεικτικά, Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 8.16, Παῦλος Αἰγινήτης, 4.3, 7.3. 
Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. λειχῆνες. Βλ. καὶ LSJ9, λ. λειχήν.

����������������������������������������������������������������������        . Παῦλος Αἰγινήτης, 4.5. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 4.78. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 7.48. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.58. Φώτιος, Λεξικόν, λ. ἀλφινία: λεύκη. 
Σούδα, λ. λεύκη. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. λεύκη. Βλ. καὶ LSJ9, λ. λεύκη.

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 213-215. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 
8.23. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.5. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.108, 6.55. Παῦλος Αἰγινήτης, 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

188

Φλύκταινα. ΔΕΟ: Pustule / Bleb. ΕΕΟ: Φλύκταινα. Δερματικὴ φουσκάλα, 

ποὺ περιέχει πῦον: Αἱ φλυκταῖνες γίνονται κατὰ τοῦ δέρματος ἐξ ὑγρῶν χυμῶν 
ἀπὸ τοῦ βάθους ἀναφερομένων195. 

Χίμετλον. ΔΕΟ: Κibe. ΕΕΟ: Χίμετλον. ΚΕΟ: Χιονίστρα. Ὁ ὅρος ἀπαντᾶ 

συνήθως στὸν πληθυντικό. Δερματοπάθεια ποὺ ἐκδηλώνεται μὲ διόγκωση καὶ 

φλεγμονὴ τῶν δακτύλων τῶν ποδιῶν καὶ τῶν χειρῶν, λόγῳ ὑπερβολικοῦ ψύχους: 

Τίνα ἐστὶν χίμετλα; ἕλκωσις περὶ τοὺς δακτύλους τῶν ποδῶν καὶ τῶν χειρῶν 
συνισταμένη χειμῶνος ὥρᾳ196. 

Ψωρίασις. ΔΕΟ: Psoriasis. ΕΕΟ: Ψωρίαση. Στὰ ἰατρικὰ κείμενα διαπιστώ-

νεται σύγχυση μεταξὺ τῶν ὅρων ψώρα, ψωρίασις καὶ λέπρα: Περὶ λέπρας καὶ 
ψώρας. Ἡ λέπρα καὶ ἡ ψώρα ἑκάτερον τραχυσμός ἐστι τῆς ἐπιφανείας μετὰ κνη­
σμοῦ καὶ ἀποψήξεως σωμάτων197. Μὲ βάση τὰ σύγχρονα δεδομένα, οἱ νόσοι δὲν 

συνδέονται καὶ θεωροῦνται ἐντελῶς διαφορετικές. Ὡς ψωρίαση ὁρίζεται χρόνια 

μὴ μεταδοτικὴ νόσος, ἀγνώστου αἰτιολογίας, ποὺ ἐκδηλώνεται μὲ τὴν ἐμφάνιση 

ἐρυθηματωδῶν ἑλκῶν στὸ δέρμα, τὰ ὁποῖα καλύπτονται ἀπὸ λευκὰ λέπια. Ὡς 

ψώρα ὁρίζεται μεταδοτικὴ δερματικὴ νόσος, μέσῳ παρασίτου, τὸ ὁποῖο διεισ-

δύει στὸ δέρμα καὶ μετακινούμενο ἀναπαράγεται προκαλώντας ἔντονο κνησμό. 

Ἐξωτερικὰ ἐκδηλώνεται μὲ φυσαλίδες καὶ γκριζωπὲς γραμμὲς στὸ δέρμα. 

3.1. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 504. LSJ9 
λ. ὀφίασις.

��������������������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σ. 208(118). Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 10.13, 43.43, 44.15, 46.30. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 1.31, 7.9, 7.12, 7.36, 8.44. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 
3.23, 3.27. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 4.21, 7.2, 7.31. Παῦλος Αἰγινήτης, 4.10, 4.25, 7.19. Στέφανος 
Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, 2.10. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 
361. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 13, 46. 
Σούδα, λλ. φλύκταινα (: τὰ τῶν χειρῶν ἐπαναστήματα, τὰ γινόμενα ἀπὸ τοῦ κωπηλατεῖν), 
φῶδες. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. φλύκταναι. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λλ. καυχαλίς, τύλαι, 
φλύκταινα. Βλ. καὶ LSJ9, λλ. φλύκταινα, φλυκταινίδιον, φλυκτανίς.

�������������������������������������������������������������������������������           . Παῦλος Νικαίας, σ. 228(131). Βλ. ἐπίσης Παῦλος Αἰγινήτης, 3.79. Σούδα, λ. 
χίμετλα. LSJ9 λ. Χίμετλον. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. χίμετλα: τὰ ἀποκαύματα τὰ 
γενόμενα ἐν τοῖς ποσίν, ὅπερ συμβαίνει ἐν τῷ χειμῶνι γίνεσθαι..

����������������������������������������������������������������������������������. Ὀρειβάσιος, 4.78, 10.27. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 5.143. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.22. Ἀλέ
ξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 491. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους 
ἀφορισμούς, σ. 434. Παῦλος Νικαίας, σ. 162.78. Θεοφάνης Νόννος, σ. 8. Μιχαὴλ Ψελλός, 
Ἰατρικὸν πόνημα, στ. 1252 κ. ἑξ. Βλ. Σούδα, λ. ψώρα. LSJ9 λλ. ψώρα, ψωρίασις.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 189

10β. Συστηματικὰ νοσήματα198 μὲ δερματικὲς ἐκδηλώσεις 

Βουβών. ΔΕΟ: Bubo / Groin. ΕΕΟ: Βουβώνας. Πρόκειται γιὰ παθολογικῆς 

μορφῆς διόγκωση τῆς περιοχῆς μεταξὺ γεννητικῶν ὀργάνων καὶ μηρῶν: Βουβὼν 
ἐστὶ φλεγμονὴ ἀδένων199. 

Ἐλεφαντίασις. ΔΕΟ: Elephantiasis / Chyloderma. ΕΕΟ: Ἐλεφαντίασις. Διά

χυτη καὶ ὑπέρμετρη παθολογικὴ πάχυνση τοῦ δέρματος καὶ τοῦ ὑποδορίου ἰστοῦ 

λόγῳ ὑπερτροφίας, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ παίρνει τὴν μορφὴ δέρματος ἐλέφαντα: 

Τί ἐστὶν ἐλεφαντίασις; <οὐ> τῆ τοῦ περισσοῦ καὶ μεγίστου καὶ ἰσχυροῦ τούτων 
ζῴων εἰσὶν πεπονθότες, ἀλλὰ περὶ τοῦ πάθους διὰ τὴν πρὸς θηρίον ὁμοιότητα τοῦ 
δέρματος τὴν προσηγορίαν ἔχει200. Ἀπὸ ὁρισμένους ἐθεωρεῖτο εἶδος λέπρας201. 

Ἐσχαρώδης ἀλλοίωσις. ΔΕΟ: Squarrous lesion. ΕEO: Ἐσχαρώδης ἀλλοίω­
σις. Πρόκειται γιὰ ἀλλοιώσεις ποὺ ἔχουν ἐσχαρώδη (< ἐσχάρα) μορφή. Μὲ τὸν 

ἴδιο ὅρο ἀναφέρεται καὶ τὸ κακάδι τῶν πρὸς ἐπούλωση τραυμάτων: Περὶ τῶν 
ἐν παρισθμίοις ἐσχαρωδῶν καὶ λοιμικῶν ἑλκῶν. Τὰ ἐν παρισθμίοις γινόμενα 
λοιμώδη καὶ ἐσχαρώδη ἕλκη, τὰ πολλὰ μὲν ἄρχεται μὴ προηγησαμένου ῥευμα­
τισμοῦ τῶν παρισθμίων, ἔστι δ’ ὅτε ἀπὸ τῶν συνήθως γιγνομένων περὶ τὰ παρί­
σθμια φλεγμονῶν ἀποτελεῖται ἀγριωθεισῶν τῶν φλεγμονῶν202. 

����������. ΔΕΟ: Systematic malady / Systemic disease. Ὁ ὅρος εἶναι σύγχρονος καὶ χαρακτη
ρίζει ἀσθένειες ποὺ προσβάλλουν περισσότερα ἀπὸ ἕνα συστήματα τοῦ ὀργανισμοῦ. 

������������������������������  . Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 
418. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 3.2, 6.24, 10.18, 44.5, 44.13 κ. ἑξ., 48.56 κ. ἑξ. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 7.31. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.7, 3.46. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 2.3, 3.7, 5.129, 
9.1, 11.20, 15.13, 15.15, 16.73, 16.78. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.62, 4.15 κ. ἑξ., 4.22, 4.54 κ. ἑξ., 
5.8, 6.74, 6.118. Στέφανος Ἀθηναῖος, Ἐξήγησις εἰς τὴν τοῦ πρὸς Γλαύκωνα Γαληνοῦ 
θεραπευτικήν, σ. 256. Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους προγνωστικόν, 1.3. 
Παῦλος Νικαίας, σ. 207-208(117). Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 1292 κ. ἑξ. Συμεὼν 
Σήθ, σ. 27. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 459. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. 
ἀνσατήρ. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. βουβών. LSJ9 λ. βουβών. Χαρακτηριστικὴ εἶναι ἡ 
περιγραφὴ τοῦ Προκοπίου σχετικὰ μὲ πολλαπλὴ ἀνάπτυξη βουβώνων σὲ διάφορα σημεῖα 
τοῦ σώματος τῶν θυμάτων τοῦ λοιμοῦ τοῦ 541-542. Προκόπιος, Ὑπὲρ τῶν πολέμων, τ. Ι, 
2.22.19. 

�����������������������������������������������������������������������������          . Παῦλος Νικαίας, σ. 181(93). Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 4.76, 45.28. Παῦλος 
Αἰγινήτης, 6.2. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σσ. 187-189. Θεοφάνης Νόννος, σ. 262. Ἰωάννης 
Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 454.

��������������. Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. ἐλεφαντίασις: εἶδος λέπρας. LSJ9 λ. ἐλεφαντίασις. 
����������������������������������������������������������������������        . Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 8.49. Βλ. ἐπίσης Ὀρειβάσιος, 43.43. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 

Εὐστάθιον, 7.12. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 3.27, 8.15, 8.49. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.22, 
4.25. Θεοφάνης Νόννος, σ. 10. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 99 κ. ἑξ. LSJ9, λλ. 
ἐσχαρώδης, παρίσθμιος.



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

190

Ἰχωραιμία. ΔΕΟ: Ichoremia. ΕΕΟ: Ἰχωραιμία. Ἡ ἐκκροή πυώδους ὑγροῦ 

στὸ αἷμα, ἡ ὁποία ἀποτελεῖ σύμπτωμα σήψεως ἰστῶν203. 

Λέπρα. ΔΕΟ: Lepra / Leprosy. ΕΕΟ: Νόσος τοῦ Hansen. KEO: Λέπρα / 
Λώβα / Κελεφία. Λοιμῶδες νόσημα, τὸ ὁποῖο προσβάλλει σταδιακὰ ὅλη τὴν 

ἐπιφάνεια τοῦ δέρματος καὶ τὰ νεῦρα τῶν ἄνω καὶ κάτω ἄκρων: Λέπρα γίνεται 
ἐπὶ χυμῷ διαβρωτικῷ, ὅθεν καὶ λεπίδες ἀποπίπτουσιν· ἔστι δὲ τὸ πάθος, εἰ κα­
τακρατήσῃ ἀνίατον204. Στὰ σύγχρονα ἰατρικὰ λεξικὰ ἀναφέρονται γιὰ τὴν ἴδια 

ἀσθένεια καὶ οἱ ὅροι judam καὶ kassa. 
Παρωτίς. ΔΕΟ: Parotis / Parotid. ΕEO: Παρωτίδα. Διόγκωση τῶν ἀδένων 

ἑκατέρωθεν τῶν ὤτων: Παρωτίδες εἰσὶ παρὰ τοῖς ὠσὶν ἀποστήματα, ταῦτα ἔνιοι 
διοσκούρους ἐκάλεσαν· ἐπὶ πυρετοῖς γινόμεναι τὰ πολλὰ τῶν πυρετῶν ἀπαλ­
λάσσουσιν205. 

��������������������������. Βλ. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, λ. ἰχώρ: τὸ σεσηπὸς αἷμα. παρὰ τὸ ἔχω, ἴσχω, 
ἰσχώρ, κατ’ ἀποβολὴν τοῦ ς ἰχώρ. Ὀρειβάσιος, 8.26, 14.45, 44.12, 45.30, 46.21. Ὀρει
βάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 2.31, 7.37, 9.46. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.12. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός, 3.138, 6.68 κ. ἑξ., 11.2, 8.23, 16.63. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.67, 4.9, 4.48, 5.17 κ. ἐξ. 
Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Περὶ οὔρων, σ. 276.14.4. Παῦλος Νικαίας, σσ. 188-189(99). 
Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 1260 κ. ἑξ. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ οὔρων, 
σ. 90.8.1. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 441.27 κ. ἐξ. LSJ9 λλ. ἰχώρ, 
ἰχωροειδής.

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 213. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 2.83, 4.78, 13.5, 8, 45.27. 
Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.98, 7.48 κ. ἑξ. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 2.31, 2.46, 
3.58 κ. ἑξ. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.58, 1.63, 1.140, 1.221, 1.271, 1.326, 1.335, 2.54, 2.96, 2.108, 
2.114, 3.23, 8.16, 15.15. Παῦλος Αἰγινήτης, 4.2, 7.3 κ. ἑξ. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 543. 
Παῦλος Νικαίας, σ. 203(111). Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους 
ἀφορισμούς, σσ. 369, 434. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 1252 κ. ἑξ. Ἰωάννης 
Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 455. Σούδα, λλ. λέπρα, τηλαύγημα (: ἀρχὴ λέπρας 
ἐν τῇ τοῦ σώματος ἐπιφανείᾳ). Ἡσύχιος, Λεξικόν, λ. Λέπρα. Ἰωάννης Ζωναρᾶς, Λεξικόν, 
λ. λέπρα: σπῖλος ἐγγινόμενος τῷ σώματι κατὰ τι πάθος, σβεννυμένου τοῦ αἵματος καὶ 
λευκαινομένου, οὐδὲν γὰρ ἕτερον ἐστι σάρξ πεπηγὼς αἷμα. LSJ9 λ. λέπρα.

��������������. Γαληνός, Ὅροι Ἰατρικοί, ἔκδ. G. K. Kuhn, De compositione medicamentorum 
secundum locos libri x, στὸ Claudii Galeni Opera Omnia, Leipzig 1826, (ἀνατ. Hildesheim 
1965), τ. XXII, σ. 664.10. Τὸν ὁρισμὸ τοῦ Γαληνοῦ ἔχουν υἱοθετήσει οἱ περισσότεροι 
βυζαντινοὶ ἰατροὶ στὰ συγγράμματά τους. Βλ. Ὀρειβάσιος, 15.3, 44.4. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 3.14, 3.18. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 2.1, 4.44. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.13, 
1.145 κ. ἑξ., 2.104, 2.114, 5.125, 6.89, 9.33, 15.13 κ. ἑξ. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.23, 4.18 κ. ἑξ., 
4.46, 7.3. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 432. 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 123 κ. ἑξ. Συμεὼν Σήθ, σ. 27. LSJ9 λ. παρωτίς. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 191

Χοιράς. ΔΕΟ: Scrofula / Strumosis. ΕΕΟ: Χοιράδωση. Πρόκειται γιὰ πάθη-

ση κατὰ τὴν ὁποία ἐκδηλώνεται διόγκωση τῶν λεμφικῶν ἀδένων στὸν λαιμό: Ἡ 
χοιρὰς ἀδήν ἐστιν ἐσκιῤῥωμένος κατά τε τράχηλον καὶ μασχάλας καὶ βουβῶνας 
ὡς μάλιστα συνισταμένη τοὔνομα λαβοῦσα ἀπὸ τῶν χοιράδων πετρῶν ἢ ἀπὸ 
τῶν συῶν, ὅτι πολυτόκον τὸ ζῷον, ἢ ὅτι τοιουτώδεις οἱ χοῖροι τραχήλους ἔχου­
σιν206. Σήμερα ἡ νόσος ταυτίζεται μὲ τὴν φυματίωση τῶν λεμφικῶν ἀδένων. 

11. Παθήσεις τῆς σπονδυλικῆς στήλης, τῶν ὀστῶν τοῦ κορμοῦ τοῦ σώματος, 

τῶν ἄνω καὶ κάτω ἄκρων.

Ἀρθρῖτις. ΔΕΟ: Αrthritis / Αrthritism. ΕΕΟ: Ἀρθρῖτις. Φλεγμονὴ τῶν ἀρθρώ-

σεων τῶν ἄνω καὶ κάτω ἄκρων καὶ τῆς σπονδυλικῆς στήλης: Περὶ ἀρθρίτιδος 
καὶ ποδάγρας καὶ ἰσχιάδος. Ἀρθρῖτις γίνεται, ὅταν φλέγμα μυξῶδες, ἢ χολὴ 
ἐπιῤῥεύσῃ ἐν τοῖς συνδέσμοις τῶν ἄρθρων, καὶ εἰ μὲν εἰς ὅλα τὰ ἄρθρα γένηται, 
λέγεται ἀρθρῖτις, εἰ δὲ εἰς τοὺς πόδας, λέγεται ποδάγρα· εἰ δὲ εἰς τὴν κοτύλην,
λέγεται ἰσχιάς207. Μαζὶ μὲ τὴν ποδάγρα εἶναι ἡ πλέον συχνὰ ἀναφερόμενη στὰ 

κείμενα τῆς βυζαντινῆς ἱστοριογραφίας νόσος208. 

Ἰσχιάς. ΔΕΟ: Ιschias / Ιschialgia / Ιschiodynia. ΕΕΟ: Ἰσχιαλγία. Πρόκειται 

γιὰ φλεγμονὴ τοῦ ἰσχύου, ποὺ προκαλεῖται ἀπὸ ἀλλοιώσεις τῶν ἀρθρώσεων 

καὶ ἐκδηλώνεται μὲ ἰσχυροὺς πόνους: Τί ἐστιν ἰσχιάς; ἰσχίου ἄλγημα διατεῖνον 
μέχρι μηροῦ τοῦ καταλλήλου καὶ γόνατος καὶ γαστροκνήμης καὶ πτέρνης καὶ 
μέχρι τοῦ δακτύλου τοῦ ποδός, παχέος καὶ γλίσχρου χυμοῦ ἐπιῤῥεύσαντος καὶ 

�����������������������������������������������������. Παῦλος Αἰγινήτης, 6.35. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.20, 9.51, 
45.17. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 15.5. Παῦλος Αἰγινήτης, 4.34 κ. ἑξ., 7.17. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, 
σ. 207. Παῦλος Νικαίας, σ. 206(116). Θεοφάνης Νόννος, σ. 136. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα 
ἰατρικόν, στ. 1318 κ. ἑξ. LSJ9 λ. χοιράς.

�����������. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 209. Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 2.58, 3.1, 5.25, 7.2, 7.26, 9.11. 
Πρὸς Εὐστάθιον, 3.103, 3.105, 9.58. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 1.3, 1.11, 4.116. Ἀέτιος 
Ἀμιδηνός (ὅπου καὶ οἱ περισσότερες ἀναφορὲς στὴν ἀσθένεια αὐτή) 1.166, 1.193, 2.194, 
3.10, 3.23, 3.33, 3.110, 3.122, 3.165 κ. ἑξ., 3.181 κ. ἑξ., 4.30, 5.84, 6.16, 7.62, 7.74, 7.49, 7.54, 7.67, 
9.32, 12.1 κ. ἑξ., 12.21, 12.63, 12.66 κ. ἑξ., 15.15, 15.19. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.29, 3.78, 7.3 κ. 
ἑξ., 7.17 κ. ἑξ. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 543, 549. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια 
εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σ. 365. Παῦλος Νικαίας, σσ. 224-225(128). Συμεὼν 
Σήθ, σ. 104. Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 1223 κ. ἑξ. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ 
διαγνώσεως παθῶν, σ. 406.47.28 κ. ἑξ. Βλ. καὶ Τιμαρίων, στ. 597 κ. ἑξ. LSJ9 λ. ἀρθρῖτις.

������������  . Βλ. Ν. Παπαδημητρίου, Νοσήματα καὶ ἀτυχήματα στὶς αὐτοκρατορικὲς 
οἰκογένειες τοῦ Βυζαντίου (324-1261) κατὰ τὴ βυζαντινὴ ἱστοριογραφία, Ἀθήνα 1996, 
σσ. 27-47, ὅπου ἐκτενεῖς ἀναφορὲς στὶς πηγὲς καὶ σχετικὴ βιβλιογραφία. 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

192

ἐπιπλάσαντος τὴν ἰσχιαδικὴν ἀρτηρίαν. χρονίας δὲ γεναμένης διαμεληθείσης, 
χωλὴν εἴωθεν ἐργάζεσθαι209. 

Ποδάγρα. ΔΕΟ: Podagra / Gout. EEO: Ἀρθρῖτις (τῶν ποδιῶν). Ὡς ἀρθρῖτις 

ὁρίζεται ἡ ἀρθρῖτις τῶν ἀρθρώσεων τῶν κάτω ἄκρων, ἡ ὁποία συνοδεύεται ἀπὸ 

ἔντονους πόνους, ποὺ καθιστοῦν δύσκολη ὁποιαδήποτε κίνηση τῶν ποδιῶν: 

Περὶ ποδάγρας καὶ ἀρθρίτιδος. Τὸ ποδαγρικὸν καὶ ἀρθρικὸν πάθος ὁμοιοειδῆ 
ἀλλήλοις καθεστήκασιν· διαφέρει δὲ ποδάγρα ἀρθρίτιδος οὐ τῷ ὅλῳ γένει, ἀλλὰ 
τοῖς ἀλγοῦσι τόποις, ἐπὶ πάντων γὰρ ἀσθένειά ἐστι τῶν ἄρθρων χρονία ῥευμα­
τική, ἥτις κατὰ μὲν τοὺς πόδας ἀποτελεσθεῖσα ποδάγρα προσαγορεύεται, κατὰ 
δέ τινος τῶν ἰσχίων ἰσχιὰς ὀνομάζεται, κατὰ δὲ πολλῶν ἄρθρων τοῦ σώματος 
ἐρείσασα ἀρθρῖτις λέγεται210. 

������������������������������������������������������������������������������������������. Παῦλος Νικαίας, σσ. 223-224(127). Βλ. καὶ Ὀρειβάσιος, 2.11, 6.21 κ. ἑξ., 9.23, 10.8, 
10.13, 10.28, 10.42, 45.30. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐστάθιον, 3.63, 3.74, 9.56, 9.61. Ὀρειβάσιος, 
Πρὸς Εὐνάπιον, 4.116. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.328, 1.196, 2.151, 3.8, 3.12, 3.114, 6.50, 7.1, 12.1 
κ. ἑξ., 12.63 κ. ἑξ., 15.15, 15.22. Παῦλος Αἰγινήτης, 7.3, 7.11, 7.17. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 
1, σσ. 351, 503. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 
371 κ. ἑξ., 518. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, σ. 209. Συμεὼν Σήθ, σσ. 33, 54, 83, 101, 103. Μιχαὴλ 
Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 1223 κ. ἑξ. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, 
σ. 406.47.28 κ. ἑξ. Ἐνδιαφέρον παρουσιάζει ἡ ἀναφορὰ τῶν ἰατρῶν σὲ φυτὸ καλούμενο 
ἰσχιάς, τὸ ὁποῖο προτείνουν ὡς πρώτη ὕλη σὲ φάρμακα θεραπευτικὰ τῆς ἀρθρίτιδος καὶ 
τῆς ἰσχιάδος. Βλ. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.181, Παῦλος Αἰγινήτης, 7.3. Πρβλ. Γεωπονικά, 10.54. 
Βλ. καὶ LSJ9, λ. ἰσχιάς. Γενικότερα γιὰ τὰ νοσήματα αὐτὰ στὸ Βυζάντιο, βλ. E. Jeanselme, 
La goutte à Byzance, Bulletin de la Société Française de la Médecine 14 (1920), 137-164. Ἰ. 
Λασκαράτος, Ἱστορικὲς πληροφορίες γιὰ τὴν ἀρθρίτιδα στὰ βυζαντινὰ χρόνια, Βυζαντιναὶ 
Μελέται 4 (1992), 295-332.

�����������������������������������������������������������������������        . Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 12.2. Βλ. ἐπίσης, Ὀρειβάσιος, 45.30. Ὀρειβάσιος, Πρὸς 
Εὐστάθιον, 5.18, 9.56 κ. ἑξ. Ὀρειβάσιος, Πρὸς Εὐνάπιον, 4.116. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.328, 
2.25, 3.23, 4.30, 7.1 κ. ἑξ., 7.63 κ. ἑξ., 15.15 κ. ἑξ. Παῦλος Αἰγινήτης, 1.23, 3.59, 3.78, 7.10. 
Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 501 κ. ἑξ., 547, 579 κ. ἑξ. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, 
Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, σσ. 331, 500, 517. Λέων, Σύνοψις ἰατρική, 
σ. 209. Παῦλος Νικαίας, σσ. 226-227(130). Μιχαὴλ Ψελλός, Πόνημα ἰατρικόν, στ. 1225 
κ. ἑξ. Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 406.47. 28 κ. ἑξ. Βλ. Σούδα, λ. 
ἀπόλεμος: ὁ μὴ ἰσχύων ἢ εἰδὼς πολεμεῖν. ἀπόλεμος γὰρ ἦν καὶ ὑπὸ νόσου ποδάγρας οὔτε 
οἱ πόδες οὔτε οἱ χεῖρες ἐτύγχανον ἄρτιοι. LSJ9 λ. ποδάγρα. Κωνσταντῖνος Ἀκροπολίτης, 
Ἐπιστολαί, ἔκδ. R. Romano, Costantino Acropolita, Epistole, Napoli 1991, ἐπιστ. 24.46 
κ. ἑξ., ὅπου ὁ συντάκτης περιγράφει τὴν ἐπώδυνη ποδάγρα ἀπὸ τὴν ὁποία πάσχει. Βλ. 
ἐπίσης Ν. Παπαδημητρίου, Νοσήματα καὶ ἀτυχήματα, σσ. 27-47. Διεξοδικὰ περὶ τῶν 
ἀντιλήψεων τῶν βυζαντινῶν ἰατρῶν γιὰ τὴν ποδάγρα καὶ τὶς θεραπεῖες της, βλ. Δημήτριος 
Κωνσταντινοπολίτης (Πεπαγωμένος), Σύνταγμα περὶ τῆς ποδάγρας, ἔκδ. Ἀ. Κούζης, 
Ἀθῆναι 1909.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 143-194

Θεραπειες Ασθενειων με Ζωϊκης Προελεύσεως Υλες 193

Ῥευματισμός. ΔΕΟ: Rheumatism. ΕΕΟ: Ρευματισμός. Κατὰ τὴν ἀρχαιό-

τητα ὡς ρευματισμὸς χαρακτηρίζονταν κάθε νοσῶδες ὑγρὸ ποὺ κυκλοφοροῦσε 

στὸν ὀργανισμό, τὸ ὁποῖο συσσωρεύονταν σὲ ὄργανα τοῦ σώματος ἀνθρώπων 

καὶ ζώων καθὼς καὶ στὶς ἀρθρώσεις προκαλώντας, ἀλλοιώσεις, πόνο καὶ δυ-

σκαμψία211. Μὲ τὸν ὅρο αὐτὸν σήμερα προσδιορίζεται κατηγορία νοσημάτων 

τῶν ἀρθρώσεων καὶ τῶν μυῶν, τῶν ὁποίων κοινὰ συμπτώματα εἶναι πόνος καὶ 

ἀκαμψία. 

Χειράγρα. ΔΕΟ: Chiragra. ΕΕΟ: Ἀρθρῖτις (τῶν χειρῶν). Πρόκειται γιὰ τὴν 

ἀντίστοιχη τῆς ποδάγρας, ἀρθρίτιδα τῶν ἄνω ἄκρων212. 

����������������������������������������������������������������������������������           . Βλ. Ὀρειβάσιος, 6.22, 8.24, 10.34. Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.238, 7.24, 7.96, 8.76, 
9.12, 12.64. Παῦλος Αἰγινήτης, 3.78, 6.19. Στέφανος Ἀθηναῖος, Σχόλια εἰς Ἱπποκράτους 
προγνωστικόν, 1.10, 1.12, 3.3. Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 1.431, 2.149, 2.225, 2.409, 2.437, 
2.503, 2.533, 2.549. Θεόφιλος Πρωτοσπαθάριος, Σχόλια εἰς τοὺς Ἱπποκράτους ἀφορισμούς, 
σ. 439. Συμεὼν Σήθ, σσ. 62, 65. LSJ9 λλ. ῥεῦμα, ῥευματισμός. Μὲ τὸν ὅρο ῥευματισμὸς στὰ 
ἰατρικὰ κείμενα, ἐκτὸς ἀπὸ τὴν νόσο τῶν ἀρθρώσεων χαρακτηρίζονται ποικίλες ἀσθένειες 
τῶν ὀφθαλμῶν, τοῦ στομάχου, τῶν ἐντέρων, τῆς μήτρας, (βλ. ἐνδεικτικά, Ὀρειβάσιος, 4.38, 
4.81, Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 7.96, Παῦλος Αἰγινήτης, 6.19, Ἀλέξανδρος Τραλλιανός, 2, σ. 225, 
Θεοφάνης Νόννος, σ. 62), γιὰ τὶς ὁποῖες δὲν ἐντοπίστηκε χρήση ζωϊκῶν προϊόντων, καὶ 
γιὰ τὸ λόγο αὐτὸ δὲν ἀναφέρθησαν παραπάνω στὶς ἀντίστοιχες ἑνότητες. Παρουσιάζει 
ἐνδιαφέρον γιὰ τὶς ἀντιλήψεις περὶ τῆς νόσου, ἡ περιγραφὴ ἀσθένειας ἀπὸ τὸν Γεώργιο 
Σφραντζῆ, τὴν ὁποία ὀνομάζει ῥευματισμόν. Βλ. Γεώργιος Σφραντζῆς, Μικρὸν χρονικόν, 
ἔκδ. R. Maisano, Cronaca, Roma 1990 [CFHB 29], 48.1: Τοῦ δ’ αὐτοῦ χρόνου τῇ πρώτῃ 
τοῦ Ὀκτωβρίου μηνὸς ἐπῆλθεν ἐμοὶ ῥευματισμὸς εἴς τε τὴν κεφαλὴν καὶ τὰ γόνατα 
καὶ ἐξῆλθεν ἀπὸ τοῦ στόματός μου καὶ τῆς ῥινὸς καὶ τῶν ὠτίων τοσαύτη ὑγρασία, ὅτι 
ἀπέλπισάν με.

������������������������������������������������������������������������������������           . Ἀέτιος Ἀμιδηνός, 1.238, 2.25, 4.30, 7.63. Παῦλος Αἰγινήτης, 1.100, 3.78, 7.10. 
Ἰωάννης Ἀκτουάριος, Περὶ διαγνώσεως παθῶν, σ. 406.47.28 κ. ἑξ. Γιὰ τὴν χειράγρα 
δὲν ἐντοπίζονται στὰ ἰατρικὰ κείμενα πολλὲς ἀναφορές, συγκριτικὰ μὲ τὴν ποδάγρα. 
Ἐπιπλέον, ὅπως εἶναι φανερὸ ἀπὸ τὶς παραπομπές, ὅπου γίνεται λόγος γιὰ χειράγρα 
ἀναφέρεται συγχρόνως καὶ ποδάγρα. Ἡ ἀπὸ κοινοῦ ἰατρικὴ ἀντιμετώπιση τῶν δύο 
αὐτῶν μορφῶν ἀρθρίτιδος ἐπιβεβαιώνει τὴν σύγχρονη ἀντίληψη, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία 
ἡ νόσος αὐτὴ προσβάλλει παράλληλα τὰ ἄνω καὶ κάτω ἄκρα. 



μαρια χρονη

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 143-194

194

Treatment of Diseases with Animal Origin Materials in Byzantine 
Medical Texts: Contribution to the Study of Conceptions about Diseases 

and Therapies in Byzantium

Byzantine doctors generally dealt with several issues of human health, 
following the patterns of the ancient Greek physicians and in particular 
Hippocrates, Dioskourides and Galen. One of the most important issues 
included in their texts is diet and its relation to health. As a result, a basic 
category of byzantine medical texts are nutritional manuals. The authors 
refer to nutritional value of foods, and the medicinal properties of each food, 
because they consider that there is a direct interaction between food and a 
proportion of the four fluids (χυμοί) of the human organism, according to 
ancient Greek medical concepts: blood, phlegm yellow bile and black bile. 
Disruption of the proportion of fluids (χυμοί) in the human organism is 
considered as primarily responsible for the appearance of malfunctions and 
disease. On the contrary, a balanced ratio of fluids is crucial for maintaining 
good health. Animal products are frequently mentioned in byzantine medi-
cal texts, either as dietary items, or as pharmaceutical preparations for the 
prevention and treatment of several diseases.   

In the present study suggested remedies of diseases with the use of ani-
mal products are mentioned analytically, as recorded in the texts of byzan-
tine physicians. In an addendum diseases are described as they are recorded 
in the texts, aiming at a comparatively studying their appellation both in 
Byzantine and Modern medicine.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Benjamin Fourlas

Κτίστας Θεωρεῖς. Wer ist der zivile Würdenträger

auf dem Stiftermosaik in der Demetrios-Kirche in Thessaloniki?

Das Stifterbild in der Demetrios-Basilika in Thessaloniki (Abb. 1) ge-
hört zu den Mosaiken der zweiten Ausstattungsphase nach einem Brand, 
der um 620/30 stattgefunden haben wird1. Es befindet sich an der Nordseite 
des südlichen Pfeilers des Sanktuariums und wurde zusammen mit weite-
ren Mosaiken an den Bemapfeilern und im nördlichen inneren Seitenschiff 
im Kontext der Renovierung der Kirche nach diesem Brand angebracht. 
Auf ihm ist in der Mitte der Titelheilige Demetrios dargestellt, der einem 
Bischof – mit großer Wahrscheinlichkeit der Bischof von Thessaloniki – und 
einem zivilen Würdenträger seine Hände auf die Schultern legt. Die Inschrift 
unter dem Bild spricht den Betrachter direkt an2: 

+ Κτίστας θεωρεῖς τοῦ πανενδόξου δόμου / ἐκεῖθεν ἔνθεν μάρτυρος 
Δημητρίου // τοῦ βάρβαρον κλύδωνα βαρβάρων στόλῳ / μετατρέποντος 

κ(αί) πόλιν λυτρουμένου + 
1. Der Brand wird in einem Wunder des heiligen Demetrios erwähnt. Zum Brand und 

seiner zeitlichen Einordnung siehe J.-M. Spieser, Thessalonique et ses monuments du IVe au 
VIe siècle [Bibliothèque des Ecoles françaises d‘Athènes et de Rome 254], Paris 1984, 197 f.; 
P. Lemerle, Les plus anciens recueils des miracles de Saint Démétrius et la pénétration des 
Slaves dans les Balkans, Paris 1979/1981, I 195 f. § 224 f.; II 108–110 (im Folgenden Lemerle, 
Miracles).

2. Text nach der Lesung von A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fresken und 
Mosaiken [Byzantinische Epigramme in inschriftlicher Überlieferung 1 = Veröffentlichungen 
zur Byzanzforschung 15 = Österreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-
Historische Klasse. Denkschriften 374], Wien 2009, 386 f. (im Folgenden Rhoby, Epigramme) 
und G. Belenēs, Σχόλια σε δύο ψηφιδωτές επιγραφές του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης, 
ΔΧΑΕ 24 (2003) 38 Abb. 2 (im Folgenden Belenēs, Σχόλια), ohne die in den älteren 
Editionen ergänzte Form στόλω(ν). Siehe dazu auch unten Anm. 142. 

Επιμέλεια έκδοσης: Γεωργιοσ Καρδαρασ, ΙΒΕ/ΕΙΕ



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

196

“Die Stifter des hochberühmten Hauses siehst Du / rechts und links vom 
Märtyrer Demetrios / der einen gewaltigen Seesturm gegen die Flotte der 

Barbaren / wendet und die Stadt erlöst”3.
Der in der Inschrift verwendete Begriff Ktistēs (κτίστης) bezeichnet 

in der byzantinischen Verwaltungssprache einen Stifter4. Der prestige-
trächtige Status eines κτίστης hatte vor allem auch juristische Relevanz, da 
mit ihm verschiedene Privilegien und Rechte verbunden waren5. Die pro-
minente bildliche Darstellung der κτίσται ist deshalb vor allem auch eine 
“[…] Dokumentation der Stifterrechte, der Ausweis einer Verfügungsgewalt 
über die Kirche und des Rechts auf eine Ehrenstellung nicht zuletzt im 
Memorialbereich”6. Vor allem die Memorialfunktion gilt als einer der we-
sentlichen Aspekte frühmittelalterlicher Stifterbilder7.

3. Diese Übersetzung erscheint mir treffender als die Wiedergabe von Rhoby, 
Epigramme, 386, der βάρβαρον κλύδωνα als “barbarische Welle” und λυτρουμένου mit 
“befreit” übersetzt.

4. LexMA, Bd. VIII, 180 s. v. Stiftung II 1 (P. Schreiner).
5. Zu den weitreichenden Rechten und Privilegien von Stiftern allgemein P. Baumann, 

Spätantike Stifter im Heiligen Land. Darstellungen und Inschriften auf Bodenmosaiken in 
Kirchen, Synagogen und Privathäusern [Spätantike – Frühes Christentum – Byzanz. Kunst 
im ersten Jahrtausend B 5], Wiesbaden 1999, 23–26 (im Folgenden Baumann, Stifter); J. Ph. 
Thomas, Private Religious Foundations in the Byzantine Empire [DOS 24], Washington 1987, 
53–58 (im Folgenden Thomas, Foundations). Grundlegend J. von Zhisman, Das Stifterrecht 
(Τὸ κτητορικὸν δίκαιον) in der morgenländischen Kirche, Wien 1888, 48–63 (im Folgenden 
von Zhisman, Stifterrecht).

6. So K. G. Beukers, Stifterbild und Stifterstatus. Bemerkungen zu den Darstellungen 
Papst Paschalis I. (817–24) in Rom und ihren Vorbildern, in: Form und Stil. Festschrift für 
Günther Binding zum 65. Geburtstag, Hrsg. S. Lieb, Darmstadt 2001, 65 (im Folgenden 
Beukers, Stifterbild) in Bezug auf spätantike und frühmittelalterliche Stifterbilder.

7. Beukers, Stifterbild, 66. Damit verknüpft ist ein wichtiges Privileg, nämlich 
das Recht auf Bestattung in der Kirche. N. El. Emmanouēlidēs, Το δίκαιο της ταφής 
στο Βυζάντιο [Forschungen zur Byzantinischen Rechtsgeschichte 3], Athen 1989, 187; 
Thomas, Foundations, 56. Es ist nicht auszuschließen, dass einige der wenigen Gräber in 
der Demetrios-Basilika für die auf dem Mosaik dargestellten κτίσται angelegt wurden. 
In Frage kämen vor allem das 2,5 x 1,7 m große tonnengewölbte Grab “frühchristlicher 
Zeit” im äußeren südlichen Seitenschiff sowie ein 2 x 0,6 m großes Grab im Mittelschiff, 
das an den nördlichen Stylobat zwischen dem ersten Pfeiler von Osten und die Säule öst-
lich davon stößt. N. G. Laskaris, Monuments funéraires paléochrétiens (et byzantins) de 
Grèce, Athen 2000, 122; G. Sōtēriou – M. Sōtēriou, Ἡ Βασιλικὴ τοῦ Ἁγίου Δημητρίου 
Θεσσαλονίκης [Βιβλιοθήκη τῆς ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας 34], Athen 1952, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 197

Der Bischof dürfte hauptsächlich aufgrund seiner institutionellen Rolle 
als Oberhaupt der örtlichen Kirche dargestellt worden sein, da er jegliche 
Baumaßnahmen in Bezug auf Sakralbauten zu genehmigen hatte8. Da die 
Inschrift unter dem Mosaik im Plural von mehreren Stiftern spricht, wird 
er sich wohl außerdem auch an den Kosten der Restaurierungsarbeiten der 
Kirche beteiligt haben. Die Bischofsliste von Thessaloniki im 7. Jh. ist lü-
ckenhaft, so dass sich der dargestellte Bischof nicht sicher benennen lässt9. 
Es kann sich jedoch nicht wie z. T. angenommen um Bischof Johannes I. (den 
Verfasser der ersten Wundersammlung des heiligen Demetrios) handeln, da

101 f. Abb. 36 (im Folgenden Sōtēriou, Βασιλικὴ). Unmittelbar südlich des Pfeilers mit 
dem Stiftermosaik befinden sich vier Gräber, von denen zwei frühestens ins 12. Jh. datiert 
werden. Für eines kommt jedoch eine ältere Zeitstellung in Frage. Ebd., 101 f. Außerdem 
liegt unmittelbar vor der Westfassade der Kirche ein 2,4 x 1,6 m großes tonnengewölb-
tes Grab, das ins 7./8. Jh. datiert wird. E. Markē, Η νεκρόπολη της Θεσσαλονίκης στους 
υστερορωμαϊκούς και παλαιοχριστιανικούς χρόνους: από τα μέσα του 3ου ως τον 7ο 
αιώνα μ.Χ. [Δημοσιεύματα του Αρχαιολογικού Δελτίου 95], Athen 2006, 119 Zeichnung 
56; 227 Nr. 77. In einer Wandnische an der Westseite des ναΐσκος genannten Raums in der 
Krypta (Sōtēriou, Βασιλικὴ, Taf. III: ν) wird sogar eine Sarkophagaufstellung vermutet. So 
K. Loberdou-Tsigarida, Η κρύπτη του ναού του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης, Athen 
2006, 16 Abb. 8; Sōtēriou, Βασιλικὴ, 55 f. Am oberen Rand der Westwand dieser Nische 
befindet sich der Rest eines bisher nicht publizierten und undatierten Wandmosaiks mit 
Resten einer Inschrift, was eine aufwendige Ausstattung dieses Bereichs bezeugt.

8. Baumann, Stifter, 24: “Vor jeder Baumaßnahme musste die Erlaubnis des zuständi-
gen Bischofs eingeholt werden.” Dazu auch ebd., 279–282; J.-P. Caillet, L’évergétisme monu-
mental chrétien en Italie et à ses marges d’après l’épigraphie des pavements de mosaïque 
(IVe–VIIe s.) [Collection de l’École Française de Rome 175], Rome 1993, 412 (im Folgenden 
Caillet, Évergétisme); von Zhisman, Stifterrecht, 21 mit Anm. 4. Die entsprechenden Gesetze 
der Jahre 535, 538 und 548 sind CJ Nov. V 1 (für Klöster); LXVII 1–2; CXXXI 7. Zu diesen 
Gesetzen, deren Regelungsgehalt auf dem VII. ökumenischen Konzil im Jahr 787 bestätigt 
wurde, siehe auch S. Troianos, Die Einweihung und Entweihung der Kirchengebäude nach 
orthodoxem Kirchenrecht, in: ΠΟΛΥΠΛΕΥΡΟΣ ΝΟΥΣ. Miscellanea für Peter Schreiner 
zu seinem 60. Geburtstag, Hrsg. C. Scholz – G. Makris [Byzantinisches Archiv 19], Leipzig 
2000, 386 f. 

9. Zu den namentlich bezeugten Bischöfen von Thessaloniki im 7. Jh. siehe L. Petit, Les 
évêques de Thessalonique (Suite), EO 4 (1901–02) 212–214. Zu einer neueren Bischofsliste 
dieser Metropole siehe G. Fedalto, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis I, Padova 1988, 
423–429. 



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

198

dieser bereits vor dem Brand der Basilika gestorben war10. Möglicherweise 
handelt es sich um den für das Jahr 649 im Amt bezeugten Paulos11. 

Thanasēs Papazōtos hat plausibel dargelegt, dass dieses Stifterbild mit 
dem Panel auf der Ostseite des Pfeilers als Einheit konzipiert worden ist12. 
Dort ist ein Diakon gemeinsam mit dem Titelheiligen der Kirche dargestellt 
(Abb. 2). Dieser Diakon wurde in der Fachliteratur einhellig mit einem im 
dritten Wunder der zweiten Sammlung des heiligen Demetrios erwähnten 
Mann in Verbindung gebracht. Der Heilige erschien diesem Mann unmit-
telbar nach dem Brand im Traum und versicherte ihm den Wiederaufbau 
der Basilika13. Entgegen den Zweifeln der Bevölkerung (fehlende 
Handwerker und Geldmittel) setzt dieser Mann mit Hilfe des Titelheiligen 
die Restaurierung der Kirche um. Dass die Bauaufsicht in Kirchen häufig 
von Diakonen oder Presbytern wahrgenommen wurde, geht auch aus spä-
tantiken Stifterinschriften hervor14. Vor diesem Hintergrund erscheint es 
sehr plausibel, dass der Diakon des Mosaikpanels mit der Durchführung 
der Reparaturarbeiten betraut war und dass es sich tatsächlich um den im 
Wunder erwähnten Mann handelt. Seine Darstellung in den Mosaiken dürf-
te vor allem durch diese institutionelle Rolle der Bauaufsicht bedingt sein15. 

����. E. Kitzinger, Byzantine Art in the Period between Justinian and Iconoclasm, in: 
Berichte zum XI. Internationalen Byzantinisten-Kongress, München 1958, München 1958, 
Anm. 101 (im Folgenden Kitzinger, Byzantine Art). Als Bischof Johannes wird er z. B. 
im LexMA, Bd. II, 177 s. v. Bildnis (K. Wessel) und von A. Xyngopoulos, The Mosaics 
of the Church of Saint Demetrius in Thessaloniki, Thessaloniki 1969, 20 (im Folgenden 
Xyngopoulos, Mosaics) sowie Sōtēriou, Βασιλικὴ, 194 angesprochen. Zu Bischof Johannes 
und seiner Amtszeit zwischen 610 und spätestens 649 PmbZ, Bd. III, 233 Nr. 2858.

����. Ch. Mpakirtzēs, «… βάρβαρον κλύδωνα βαρβάρων στόλων …», Βυζαντινά 13 
(1985) 1055 (im Folgenden Mpakirtzēs, Bάρβαρον). Zu Bischof Paulos PmbZ, Bd. III, 519 
f. Nr. 5764.

��������. Th. Papazōtos, Το ψηφιδωτό των κτητόρων του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης, 
in: Αφιέρωμα στη μνήμη Στυλιανού Πελεκανίδη [Μακεδονικά, Παράρτημα 5], Thessaloniki 
1983, 369–371 Abb. 1; Zeichnung 2–3 (im Folgenden Papazōtos, Ψηφιδωτό).

���������������. Zum Wunder Lemerle, Miracles I, 192 f. 196 f. § 227–229. Zur Identifizierung des 
Diakons mit dem im Wunder erwähnten «ἄξιον ἄνδρα» Belenēs, Σχόλια, 42 f.; Papazōtos, 
Ψηφιδωτό, 372; O. Tafrali, Sur la date de l’église et des mosaïques de Saint-Démétrius de 
Salonique, Revue archéologique 13 (1909) 98 f. (im Folgenden Tafrali, Sur la date).

����. Baumann, Stifter, 283–285; Caillet, Évergétisme, 419 f.
������������������������������������������������������������������������������         . Auch der im Apsismosaik der Euphrasiusbasilika hinter Bischof Euphrasius, 

dem Stifter des Kirchenbaus, dargestellte Erzdiakon Claudius wird als von ihm ernannter 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 199

Zudem ist nicht auszuschließen, dass er ebenfalls mit zu den Stiftern zähl-
te16. 

Umstritten ist die Rolle des zivilen Würdenträgers im Stiftermosaik, 
für dessen Identität bisher in der Forschungsliteratur zwei Deutungen vor-
gebracht worden sind. Beide werden aus der schriftlichen Überlieferung 
bzw. den Inschriften der Kirche abgeleitet. Eine Gruppe von Forschern 
sieht in ihm den aus den Passiones des heiligen Demetrios bekannten 
Prätorianerpräfekten des Illyricum Leontios, der die Basilika errichtet haben 
soll17. In diesem Fall würde es sich um ein posthumes Bild handeln. Der zwei-
te Deutungsvorschlag beruht auf einer Verknüpfung dieses Mosaikbildes mit 
einer weiteren Mosaikinschrift, die zusammen mit drei Medaillonbildern 
nach dem Brand des 7. Jhs. in die Wandmosaiken der älteren Phase im nörd-

Bauverantwortlicher identifiziert. C. Jäggi, Donator oder Fundator? Zur Genese des 
monumentalen Stifterbildes, Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der 
Universität Zürich 9–10 (2003) 35 Abb. 12 (im Folgenden Jäggi, Donator).

�������������������������������������������������������������������������������������. Wie bereits erwähnt, nennt die Inschrift unter dem Stiftermosaik die κτίσται nur 
allgemein im Plural ohne die Zahl zu spezifizieren. Papazōtos, Ψηφιδωτό, 372 f. 375 hat 
vorgeschlagen, dass er neben dem Bischof und dem Würdenträger als dritter κτίστης aufzu-
fassen ist. 

������������������������������������������������         . Passio Prima Kap. 8; Passio Altera Kap. 15 (Αγίου Δημητρίου Θαύματα. Οι 
συλλογές αρχιεπισκόπου Ιωάννου και Ανωνύμου. Ο βίος, τα θαύματα και η Θεσσαλονίκη 
του Αγίου Δημητρίου, hrsg. von Ch. Mpakirtzēs, Thessaloniki 1997, 34. 44 [im Folgenden 
Mpakirtzēs, Δημητρίου Θαύματα]). Papazōtos, Ψηφιδωτό, 367 Anm. 1 mit Verweisen 
auf die ältere Literatur zu diesem Deutungsansatz. Außerdem Ch. Mavropoulou-Tsioumi, 
Byzantine Thessaloniki, Thessaloniki 1992, 77; A. Effenberger, Frühchristliche Kunst und 
Kultur. Von den Anfängen bis zum 7. Jahrhundert, München 1986, 325; H. W. Haussig, 
Seidenstoffe als Mittel, die Vorlagen der Pfeilermosaiken mit Darstellungen des Heiligen 
Demetrios in Hagios Demetrios in Thessalonike zu bestimmen, in: Πρακτικά του 10ου 
Διεθνούς Συνεδρίου Χριστιανικής Αρχαιολογίας, Θεσσαλονίκη 28 Σεπτεμβρίου – 4 
Οκτωβρίου 1980 [Ελληνικά, Παράρτημα 26 = Studi di Antichità Cristiana 37], Thessaloniki 
1984, II 197 (im Folgenden Haussig, Seidenstoffe); Th. I. Uspenskij, O vnov otkrytych mozai-
kach v tserkvi Sv. Dimitrija v Soluni, IRAIK 14 (1909) 12 f. (im Folgenden Uspenskij, Vnov. 
Ich danke Irina Rappoport für die Übersetzung des Aufsatzes aus dem Russischen) und 
J. Strzygowski, Neuentdeckte Mosaiken in Salonik, Monatshefte für Kunstwissenschaft 1 
(1908) 1020 (im Folgenden Strzygowski, Mosaiken). Zum Problem der Identifizierung des 
Leontios mit einem historisch bezeugten Prätorianerpräfekten siehe auch B. Fourlas, Der 
frühbyzantinische Mosaikschmuck der Acheiropoietos-Basilika in Thessaloniki und ver-
wandte Denkmäler [Diss. Univ. Münster abgeschlossen 2010, in Druckvorbereitung].



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

200

lichen inneren Seitenschiff eingefügt worden ist (Abb. 4)18. Es ist stets er-
kannt worden, dass die Porträts des in diesen Medaillonbildern dargestellten 
Bischofs und Diakons den beiden Klerikern auf den Mosaiken des südlichen 
Bemapfeilers sehr ähneln (Abb. 1–2. 4)19. Deshalb ist davon auszugehen, dass 
es sich um dieselben Personen handelt. Es ist somit kaum anzuzweifeln, dass 
die Medaillonbilder mit der zugehörigen Inschrift in zeitlicher Nähe zu den 
Pfeilermosaiken entstanden sind20. Die Inschrift lautet:

+ Ἐπὶ χρόνων Λέοντος ἡβῶντα βλέπεις / καυθέντα τὸ πρὶν ναὸν 
Δημητρίου

“Zur Zeit Leons siehst Du nun blühend / 
die einst niedergebrannte Kirche des Demetrios”21.

Der in der Inschrift erwähnte Leo wird meist als ein Präfekt des 7. Jhs. 
gedeutet, da in einem Manuskript der Miracula Demetrii des 12. Jhs. die 
Passage, in der vom großen Brand der Kirche die Rede ist, die Überschrift 

����. J. M. Spieser, Inventaires en vue d’un Recueil des inscriptions historiques de 
Byzance 1. Les inscriptions de Thessalonique, TΜ 5 (1973) 155 Nr. 6 (im Folgenden Spieser, 
Inventaires).

����. Α. Mentzos, Ο ναός του Αγ. Δημητρίου προ και μετά την πυρκαγιά του 7ου 
αιώνα, in: Πρακτικά ΙΒ΄ Διεθνούς Επιστημονικού Συμποσίου Χριστιανική Θεσσαλονίκη, 
Ο ναός του Αγίου Δημητρίου, Προσκύνημα Ανατολής και Δύσεως, Ιερά Μονή Βλατάδων 
21–23 Οκτωβρίου 1998, Hrsg. G. Ch. Gkabardinas, Thessaloniki 2001, 239 (im Folgenden 
Μentzos, Ναός); Papazōtos, Ψηφιδωτό, 371; R. S. Cormack, The Mosaic Decoration of St. 
Demetrios, Thessaloniki. A Re-examination in the Light of the Drawings of W. S. George, 
ABSA 64 (1969) 41 (im Folgenden Comack, Mosaic Decoration); Sōtēriou, Βασιλικὴ, 196 
f. Der Diakon erscheint außerdem nochmals als Presbyter im Mosaik der vier Kleriker an 
der Westwand des Mittelschiffs. So Belenēs, Σχόλια, 43; G. Vélénis, Ταυτίσεις προσώπων 
σε ψηφιδωτά του Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης, in: XXe Congrès International des 
Études Byzantines Collège de France – Sorbonne, 19-25 août 2001. Pré-Actes III, Paris 
2001, 308 (im Folgenden Vélénis, Ταυτίσεις). Zu diesem Mosaik siehe auch Ν. Gkioles, 
Παλαιοχριστιανική Μνημειακή Ζωγραφική (π. 300–726), Athen 2007, 114 f. Abb. 38 (im 
Folgenden Gkioles, Μνημειακή Ζωγραφική); Ch. Bakirtzis, The Basilica of St. Demetrius 
[Archaeological Guides Ίδρυμα Μελετών Χερσονήσου του Αίμου 6], Thessaloniki 21998, 
55 f., Taf. 32 (im Folgenden Bakirtzis, Basilica); Xyngopoulos, Mosaics, 16 f., Taf. 8–10; 
Sōtēriou, Βασιλικὴ, 198, Taf. 69–70.

����������������������������������������������������������������������������������            . Im Gegensatz zum Stiftermosaik ist der Stil der Medaillonbilder nicht so male-
risch. Bei den Gewandfalten und den Gesichtsdetails ist ein stärker ausgeprägter Hang 
zur Linearität erkennbar. Die Medaillonbilder werden demnach wohl von einem anderen 
Mosaizisten gesetzt worden sein als die Mosaiken des südlichen Bemapfeilers.

���������������������. Übersetzung nach Rhoby, Epigramme, 389.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 201

«ἐπὶ τῶν χρόνων Λέοντος ἐπάρχου» (“zur Zeit des Präfekten Leo”) 
trägt22. In dem zivilen Würdenträger auf dem Panel wird deshalb der besag-
te Präfekt Leo gesehen23. Da auch Personen, die zur Instandsetzung oder 
Ausschmückung einer älteren Kirche beitrugen, den Titel κτίστης führen 
konnten24, sind prinzipiell beide Vorschläge denkbar.

In diese Deutungsvorschläge als Prätorianerpräfekt sind aber die 
Kleidung und die Insignien des Mannes so gut wie nie mit einbezogen worden. 
Aus den Schriftzeugnissen sind als Amtstracht eines Prätorianerpräfekten 
für das 6. Jh. ein kurzer Purpurmantel, eine Purpurtunika und eine als infu-
la bezeichnete Binde überliefert25. Für Auftritte auf dem Tribunal bezeugt 

����������������������������������������������������������������������������������������. Codex Parisinus 1517, 162r. Der Vorschlag geht auf Tafrali, Sur la date, 97 zurück. 
Cormack, Mosaic Decoration, 44, hält außer einem lokalen Beamten auch einen Bischof für 
möglich. Belenēs, Σχόλια, 42 dagegen plädiert jüngst für Kaiser Leo I. (451–474) oder gar 
Papst Leo I. (440–461). Auch der ikonoklastische Kaiser Leo III. (717–741) ist mehrfach vor-
geschlagen worden. Dazu Μentzos, Ναός, 239–245; P. Speck, De Miraculis Sancti Demetrii, 
Qui Thessalonicam profugus venit oder Ketzerisches zu den Wundergeschichten des Heiligen 
Demetrios und zu seiner Basilika in Thessalonike, Ποικίλα Βυζαντινά 12 = Varia IV (1993) 
371–375 (im Folgenden Speck, De Miraculis). Aufgrund der hier vorgeschlagenen Datierung 
der Mosaiken (siehe unten) ist dieser Kaiser sicher auszuschließen. 

����. B. Brenk, The Apse, the Image and the Icon. An Historical Perspective of the Apse as 
a Space for Images [Spätantike – Frühes Christentum – Byzanz B 27], Wiesbaden 2010, 89; G. 
Gounarēs, Εισαγωγή στην Παλαιοχριστιανική Αρχαιολογία Β΄. Ζωγραφική, Thessaloniki 
2007, 260 (im Folgenden Gounarēs, Εισαγωγή); Gkioles, Μνημειακή Ζωγραφική, 110. 114; 
R. Cormack, Byzantine Art, Oxford 2000, 71 f.; Bakirtzis, Basilica, 51 f.. Verweise auf die 
ältere Literatur zur Deutung als Präfekt Leo bei Papazōtos, Ψηφιδωτό, 367 Anm. 1.

���������������. So bereits Xyngopoulos, Mosaics, 22. Die entsprechenden gesetzlichen Regelungen 
finden sich in CJ Nov. LXVII 2 und Nov. CXXXI 7. Dazu auch Baumann, Stifter, 24; K. 
Hattersley-Smith, The Early Christian Churches of Macedonia and their Patrons, BF 21 
(1995) 234; Thomas, Foundations, 53. Vgl. von Zhisman, Stifterrecht, 24.

�����������������������������������������������        . Purpurmantel und Tunika: Lyd., mag. II 13 (Ioannes Lydus on Powers or the 
Magistracies of the Roman State [Memoirs of the American Philosophical Society 149], hrsg. 
und übers. von A. C. Bandy, Philadelphia 1982); infula: Cass., var. VI 3, 2 (Magni Aurelii 
Cassiodori Variarum Libri XII, Magni Aurelii Cassiodori Senatoris Opera I [CCSL 96], hrsg. 
Å. J. Fridh, Turnholti 1973). Als weitere Insignie sei noch das auch anderen Beamten zuste-
hende monumentale Schreibzeugfutteral, das Kalamarion (dazu Lyd., mag. II 14; P. C. Berger, 
The Insignia of the Notitia dignitatum, New York 1981, 184–190 Abb. 1. 46), erwähnt. Zum 
Darstellugsmodus der spätantiken bzw. frühbyzantinischen Prätorianerpräfekten liegt noch 
keine umfassende Studie vor. Zum Problem des Dienstkostüms der Prätorianerpräfekten 
nimmt Pamela Bonnekoh in ihrer Dissertation mit dem Titel “Die figürlichen Malereien in 



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

202

Johannes Lydos außerdem eine weiße Tracht26. Insbesondere die Farbigkeit 
der Gewänder des Mannes auf dem Mosaikbild steht zu diesen Angaben im 
Widerspruch.

Es wurde schon früh erkannt, dass die Insignien des Würdenträgers 
dem Darstellungsmodus spätantiker Konsuln ähneln27. Der Mann trägt eine 
tunica manicata, die frühbyzantinische Toga bzw. Trabea, ein Zepter mit 
stilisiertem Büstenaufsatz in seiner linken Hand und eine walzenförmige 
mappa in seiner Rechten28. Trotzdem ist der Dargestellte nahezu ausnahms-
los als Präfekt bezeichnet worden29. Einzig H. W. Haussig hat versucht, die 
Darstellung eines Mannes mit konsularischen Insignien auf einem Mosaik 
des 7. Jhs. zu erklären. Er folgerte, dass eine Statue oder ein Diptychon eines 
Jahreskonsuls als Vorlage für das Mosaik gedient habe und verwies auf das 
verwandte Bildformular des letzten regulären Konsuls Basilius aus dem Jahr 
541/42, wo eine Stadttyche in ähnlicher Weise wie der heilige Demetrios im 
Mosaik die Hand auf die Schulter des Basilius legt (Abb. 5)30. Er zog daraus 

Thessaloniki vom 4.-7. Jh. n. Chr. und verwandte Denkmäler. Provinz- oder ‚Reichskunst’?” 
(Universität Münster; abgeschlossen 2010) grundlegend und ausführlich Stellung.

�������������������������������������       . Lyd., mag. II 16. Vgl. dazu auch Ph. von Rummel, Habitus barbarus. Kleidung 
und Repräsentation spätantiker Eliten im 4. und 5. Jahrhundert [Ergänzungsbände zum 
Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 55], Berlin 2007, 213. Ein Epigramm der 
Anthologia Palatina (Anth. Graec. XVI 37; Anthologia Graeca, hrsg. von H. Beckby, München 
21965) erwähnt ein goldenes Gewand für den zweifachen Praefectus Praetorio Orientis und 
zweifachen (Ehren-) Konsul Petros Barsymes. Zum Epigramm siehe F. A. Bauer, Statuen 
hoher Würdenträger im Stadtbild Konstantinopels, BZ 96 (2003) 510. Zu Petros Barsymes 
PLRE, Bd. III, 999–1002 s. v. Petrus 9. Das goldene Gewand ist vermutlich mit der Würde des 
Ehrenkonsulats in Verbindung zu bringen. Zu Gold als Bestandteil der konsularischen Tracht 
siehe unten 210 f. mit Anm. 65.

����. Strzygowski, Mosaiken, 1020; Uspenskij, Vnov, 14. Auch A. Cutler, Le 
Consulardiptychen de Richard Delbrück et l’Hégémonie de la Klassische Archäologie, CRAI 
(1995) 407 (im Folgenden Cutler, Consulardiptychen); Haussig, Seidenstoffe, 197 f. und 
LexMA, Bd. II, 176 s. v. Bildnis B 2. (K. Wessel) (im Folgenden Wessel, Bildnis) haben die 
Kleidung und Insignien als konsularisch erkannt.

���������������. So bereits Haussig, Seidenstoffe, 197 f., der den Zepteraufsatz wie auch Uspenskij, 
Vnov, 14 irrtümlich als Adler bezeichnet. 

����. Strzygowski, Mosaiken, 1020; Haussig, Seidenstoffe, 199; Cutler, Consulardiptychen, 
407 (éparque de la cité). Wessel, Bildnis, 176 und Ders., Die Kultur von Byzanz, Frankfurt 
1970, 102 Abb. 60 vermutet den Rang eines Proconsuls.

����. Haussig, Seidenstoffe, 198. Cameron hat ebenfalls die Elfenbeintafel des Basilius 
mit dem Mosaik in Verbindung gebracht und meinte, der Künstler habe hier das durch 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 203

folgende Schlüsse: “Man kann also davon ausgehen, dass die Vorlage für die 
Darstellung des Präfekten Leontios auf dem Mosaik eines dieser offiziellen 
Portraits in der Form einer Statue oder eines Konsulardiptychons gewesen 
ist, das während oder unmittelbar nach der Amtszeit des Dargestellten 
angefertigt wurde. Auf Grund der Form dieser Wiedergabe kann man fer-
ner daraus schließen, dass dieses Portrait des Präfekten nicht für die von 
ihm im Jahre 413 errichtete Kirche angefertigt wurde, sondern mit sei-
ner Amtseinführung in Verbindung zu bringen ist”. Der Rechtecknimbus 
um den Kopf des Dargestellten verweise zudem darauf, dass ein zu seinen 
Lebzeiten angefertigtes Porträt als Vorlage gedient habe31. 

Folgt man Haussigs Überlegung, dann stellt sich die Frage, welches Amt 
Tracht und Insignien des Würdenträgers zum Ausdruck bringen. Wie bereits 
erwähnt, entsprechen die Insignien nicht denen eines Prätorianerpräfekten. 
Zudem ist für das 5./6. Jh. kein eponymer Konsul mit Namen Leontios be-
kannt, so dass auch ein Konsulardiptychon als Vorlage problematisch ist32. 
Für die Frage nach der Identität des Dargestellten scheint es sinnvoll, zu-
nächst von dem Mosaikpanel selbst auszugehen und die Insignien unter 

die Diptychen bekannte Bildformular christianisiert. A. Cameron, Consular Diptychs in 
their Social Context: New Eastern Evicence, JRA 11 (1998) 393 Abb. 2–3 (im Folgenden 
Cameron, Consular Diptychs). Zum Diptychon des Basilius siehe auch I. D. Varalis, in: 
Byzantium. 330–1453, Hrsg. R. Cormack – M. Vassilaki, London 2008, 381 f. Kat.-Nr. 15; C. 
Olovsdotter, The Consular Image. An Iconological Study of the Consular Diptychs [BAR 
International Series 1376], Oxford 2005, 34–38. 107–114, Taf. 8 (im Folgenden Olovsdotter, 
Consular Image); A. Cameron – D. Schauer, The Last Consul: Basilius and his Diptych, JRS 
72 (1982) passim, Taf. 4–5 (im Folgenden Cameron – Schauer, Last Consul); W. F. Volbach, 
Elfenbeinarbeiten der Spätantike und des Mittelalters [Kataloge vor- und frühgeschichtlicher 
Altertümer 7], Mainz 31976, 31 Nr. 5, Taf. 6 (im Folgenden Volbach, Elfenbeinarbeiten); 
R. Delbrück, Die Consulardiptychen und verwandte Denkmäler [Studien zur spätantiken 
Kunstgeschichte 2], Berlin 1929, 100 Nr. 6 (im Folgenden Delbrück, Consulardiptychen). 
G. Bühl, Constantinopolis und Roma. Stadtpersonifikationen in der Spätantike, Kilchberg/
Zürich 1995, 221–224 Abb. 111 und 170–175 zum Bildformular der von Stadtpersonifikationen 
flankierten Beamten.

����. Haussig, Seidenstoffe, 197.
����. Haussigs Annahme, ein Konsulardiptychon könnte als Bildvorlage gedient haben, 

setzt voraus, dass Leontios auch Consul ordinarius gewesen ist. Nur im Jahr 344 gab es einen 
Konsul mit diesem Namen. R. S. Bagnall – A. Cameron – S. R. Schwartz – K. A. Worp, 
Consuls of the Later Roman Empire [Philological Monographs of the American Philological 
Association 36], Atlanta 1987, 222. 



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

204

Berücksichtigung von Bildzeugnissen eingehender zu prüfen. Es ist zu klä-
ren, welche Amts- bzw. Würdenträger diese Insignien in frühbyzantinischer 
Zeit getragen haben. Zudem ist zu bewerten, ob sich die Darstellung an 
einem älteren Bild bzw. Bildformular orientiert, wie Haussig es vorschlägt, 
oder ob es sich um das Bild eines zeitgenössischen Würdenträgers des 7. Jhs. 
handelt.

Zunächst zu den Insignien: wie bereits erwähnt, trägt der Mann eine an 
der spätantik-frühbyzantinischen Togatracht orientierte Kleidung aus tunica 
manicata, Kolobium und Toga (Abb. 1)33. Die grüne tunica manicata ist von 
goldenen Fäden durchsetzt und nur an den Handgelenken sowie am unteren 
Gewandsaum über den Füßen erkennbar (Abb. 6: rot)34. Die Ärmel sind an 
den Handgelenken mit je zwei parallel platzierten, schmalen dunkelbraunen 
Besätzen versehen. Zwei senkrecht verlaufende dunkelbraune Linien über 
dem linken Fuß des Mannes sind wohl als clavi anzusehen. An der äußeren 
linken Kante (vom Betrachter aus) ist scheinbar eine weitere dieser senk-
rechten Linien vorhanden. Über der Tunika trägt der Mann das ebenfalls 
grün-goldene Kolobium (Abb. 6: blau). Der untere Saum wird von zwei waa-
gerecht verlaufenden dunkelbraunen Linien gebildet, die knapp über dem 
unteren Saum der tunica manicata zu sehen sind. Beim Kolobium handelt es 
sich um eine ärmellose weite Tunika, die über die Schulter herabfällt und so 
auf Höhe der Ellenbogen Scheinärmel ausbildet35. Über den Ellenbogen wird 
durch einen horizontal verlaufenden dunkelbraunen Streifen der Saum ange-
geben. Das Kolobium ist bis direkt an die Gesichts- bzw. Bartkontur heran-
geführt. Ein Halsausschnitt ist nicht erkennbar. Als oberste Gewandschicht 
trägt der Mann die Toga (Abb. 6: grün). Sie ist von der gleichen grün-golde-
nen Farbe wie Tunika und Kolobium. Die Säume der Toga sind ebenfalls von 
dunkelbrauner Farbe aber zusätzlich noch mit goldenen Tesserae durchsetzt. 
Die Drapierung der Toga entspricht der in der Spätantike gängigen Art36. 

�������������������������������. Zum spätantiken Togakostüm Delbrück, Consulardiptychen, 43 f.
�������� . Zur tunica manicata M. Pausch, Die römische Tunika. Ein Beitrag zur 

Peregrinisierung der antiken Kleidung, Augsburg 2003, 176–180 (im Folgenden Pausch, 
Tunika).

�����������������������. Zum Κolobium siehe Pausch, Tunika, 187–190; Delbrück, Consulardiptychen, 44.
����������������������������    . Zur Drapierung der Toga Delbrück, Consulardiptychen, 44–51 Abb. 16 a–b; C. 

Albizzati, L’ultima Toga, Rivista Italiana di Numismatica 35 (1922) 80 Abb. 17–20 (im 
Folgenden Albizzati, Toga). Vgl. H. R. Goette, Studien zu römischen Togadarstellungen 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 205

Charakteristische Elemente sind der quer über die Brust zur linken Schulter 
geführte balteus (Abb. 6: a) und der vor dem Unterleib ausgebildete Schoß 
bzw. sinus (Abb. 6: b), dessen Ende locker über den linken Unterarm des 
Würdenträgers geworfen ist. Bei dem schärpenartigen Streifen, der von der 
linken Schulter herabhängt und auf der Mittelachse des Körpers unterhalb 
des sinus verläuft (Abb. 6: c), könnte es sich einerseits um einen separaten 
Stoffstreifen handeln, den R. Delbrück als Hängestreifen bezeichnet37, oder 
um die mehrfach gefaltete lacinia, d. h. den einen Zipfel der halbkreisförmi-
gen Toga38. 

Am rechten Arm des Mannes kommt unter dem Saum des Kolobiums 
eine rot-violette Stoffmasse hervor, aus der wiederum der Ärmel der tu-
nica manicata hervorragt (Abb. 6: violett). Es muss sich hierbei um den 
Stoff eines über der tunica manicata und unter dem Kolobium getragenen 
Kleidungsstücks handeln. Dabei wird es sich wohl um das Ärmelende ei-
ner weiteren Tunika handeln39, wie es in ähnlicher Weise bei der Heiligen 
Agnes im Apsismosaik von Sant’Agnese in Rom (625–638) an ihrem rech-
ten Unterarm erscheint (Abb. 9)40. 

Die Schuhe sind von grüner Farbe und weisen im Bereich der Knöchel 
kreuzförmig angeordnete goldene Linien auf. Wahrscheinlich handelt es sich 
um Riemen, wie sie an gleicher Stelle bei den campagi des heiligen Demetrios 
im Stiftermosaik auftreten. Auf dem linken Fuß des Würdenträgers verläuft 
zudem noch eine goldene Linie vom Bereich des Knöchels bis in den Bereich 
der Fußspitze. 

Tracht und Insignien des Würdenträgers sind unter den 
Bildzeugnissen des 7. Jhs. m. W. einzigartig. Parallelen ergeben sich aber 

[Beiträge zur Erschließung hellenistischer und kaiserzeitlicher Skulptur und Architektur 10], 
Mainz 1990, 3 f. 99 f. Abb. 1–3 (im Folgenden Goette, Togadarstellungen).

����������������������. Zum Hängestreifen Delbrück, Consulardiptychen, 45.
������������������������������������������������������������. Auf diese Möglichkeit hat mich freundlicherweise Martin Kovacs hingewiesen. Vgl. 

H. Wrede, Rez. zu H. R. Goette, Studien zu römischen Togadarstellungen, Mainz 1990, in: 
Gnomon 1995, 544; Albizzati, Toga, Abb. 17–19.

����. P. J. Nordhagen, The Mosaics of John VII (705–707 A.D.). The Mosaic Fragments 
and their Technique, Acta ad archaeologiam et artium historiam pertinentia 2 (1965) 159 (im 
Folgenden Nordhagen, Mosaics) bezeichnet diesen Stoffteil als Teil einer Dalmatika.

���. Zum Apsismosaik Ch. Ihm, Die Programme der christlichen Apsismalerei vom vier-
ten Jahrhundert bis zur Mitte des achten Jahrhunderts [Forschungen zur Kunstgeschichte 
und christlichen Archäologie 4], Stuttgart 21992, 141 f., Taf. 26, 1.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

206

zu zwei Denkmälergruppen des 5./6. Jhs.: den Konsulardiptychen41 und den 
Togastatuen hoher Magistrate (Abb. 5. 7–8). Die Gemeinsamkeiten mit den 
Diptychen der Jahreskonsuln sind besonders auffallend. Das weiß-goldene 
Zepter erinnert in seiner schlanken Form mit komplexem Aufsatz an den 
Typus einiger östlicher Konsulardiptychen. Insbesondere die ungewöhnlich 
lange schlanke Form des Zepters findet sich auf den erhaltenen Diptychen 
nur bei Basilius, dem letzten eponymen Konsul (Abb. 5), sowie dem umge-
arbeiteten Konsulardiptychon in Monza42. Die weiß-goldene Farbe würde 
ebenfalls zum Elfenbein-Zepter (scipio eburneus) der Konsuln passen43. Der 
Zepteraufsatz besteht aus einer glockenförmigen, grau-goldenen Struktur 
(sicher einer Kaiserbüste)44 auf einer kurzen Querstrebe, an deren Enden 
je zwei dünne, in einem flachen Winkel nach unten gerichtete, schwarze 
Linien ansetzen. Etwas unterhalb der Querstrebe sitzt eine kugelförmige 
Verdickung auf dem Schaft des Zepters. An der Verdickung setzt zu jeder 
Seite ein schmales graues, S-förmiges Ornament an, das mit den zwei dün-
nen schwarzen Linien an den Enden der Querstrebe in Verbindung steht45. 
Der im Mosaik auftretende Zepteraufsatz mit den S-förmigen Ornamenten 
unter der Querstrebe findet bei den erhaltenen Konsulardiptychen keine di-
rekte Entsprechung46. 

�������������������������������������������������������������������������������� . Den Diptychen sind noch die Darstellungen von Konsuln auf nordafrikanischen 
Tontabletts zuzuordnen. A. van den Hoek, Peter, Paul and a Consul: Recent Discoveries in 
African Red Slip Ware, Zeitschrift für Antikes Christentum 9 (2006) 197–204 Abb. 1 a–b. 
13. 14–19 (im Folgenden van den Hoeck, Peter).

��������������������������������������������������������������������������������������. Bei dem Kreuz auf dem Zepter des Basilius handelt es sich vielleicht um eine nach-
trägliche Umarbeitung. So Olovsdotter, Consular Image, 35. 37. Zum in karolingischer Zeit 
umgearbeiteten Diptychon in Monza Volbach, Elfenbeinarbeiten, 45 Nr. 43, Taf. 24 und U. 
Koenen, Spätantik oder karolingisch? Zur Datierung der Elfenbeintafeln mit “Roma” und 
“Constantinopolis” und des Diptychons mit dem hl. Gregor und König David, JbAC 46 (2003) 
97–104, Taf. 11 a. Auch dort sind wahrscheinlich auf beiden Tafeln die Zepterbekrönungen 
umgearbeitet worden.

��������. Zum scipio eburneus Olovsdotter, Consular Image, 74–79.
���������������������������������������������. Zu den Büsten auf konsularischen Zeptern Olovsdotter, Consular Image, 74–76; 

Cameron – Schauer, Last Consul, 131–133.
�����������������������������������������������������������������������������������. Ähnliche Ornamente finden sich z. B. auf Konsulardiptychen als Zierelemente an 

den Inschriftentafeln oder der sella curulis: Delbrück, Consulardiptychen, Taf. 26–28. 32. 
41. 

���������������������������������������������������������������������������������������. Von der Anlage ist am ehesten das Zepter auf dem Diptychon eines östlichen Konsuls 
in Padua vergleichbar. Dort verlaufen von der kugelförmigen Verdickung leicht gebogene 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 207

Mit seiner rechten Hand umfasst der Mann eine massige walzenförmi-
ge mappa, deren Enden durch zwei parallel verlaufende, gebogene schwarze 
Linien abgesetzt sind47. Auf den Enden sind jeweils drei kurze schwarze 
Striche fächerförmig angeordnet. Die abgesetzten Enden bei der mappa fin-
den sich z. B. auf der Tafel des Areobindus in Paris oder des Anastasius 
in London48. Nach Johannes Lydos war die mappa der Konsuln weiß und 
wurde in der rechten Hand getragen49. R. R. R. Smith hat jüngst darauf 
aufmerksam gemacht, dass die mappa eher als allgemeines Standesrequisit 
aufzufassen ist und nicht als ausschließlich konsularische Insignie50. Im 
Zusammenhang mit dem Büstenzepter ist sie jedoch als die traditionelle 
konsularische mappa aufzufassen.

Trotz der auf den ersten Blick auffälligen Parallelen des Würdenträgers 
auf dem Mosaik zum Diptychon des Basilius sind einige Unterschiede zum 
gängigen Bildformular der Jahreskonsuln festzustellen. Der Halsausschnitt 
ist dort immer klar erkennbar angegeben. Der sog. Hängestreifen (Abb. 6: c) 
scheint beim Mosaik breiter zu sein als bei den Konsulardiptychen. Bei der 
Triumphaltoga (trabea) der Konsulardiptychen des späteren 5. und des 6. 
Jhs. tritt in der Regel ein von Delbrück als Brücke bezeichneter Stoffstreifen 
über der rechten Schulter der Konsuln auf (Abb. 5)51, der hier wie auch bei 

Strukturen zu den Enden der Querstrebe. Vielleicht handelt es sich dabei um einen stilisierten 
Blattkelch. Volbach, Elfenbeinarbeiten, 45 Nr. 42, Taf. 23; Delbrück, Consulardiptychen, 
174 Nr. 42. 

����. Gkioles, Μνημειακή Ζωγραφική, 108 f.; Gounarēs, Εισαγωγή, 259; J. C. Skedros, 
Saint Demetrios of Thessaloniki. Civic Patron and Divine Protector [Harvard Theological 
Studies 47], Harrisburg 1999, 98 (im Folgenden Skedros, Saint Demetrios); Bakirtzis, 
Basilica, 51 und R. S. Cormack, Writing in Gold. Byzantine Society and its Icons, New 
York 1985, 53 bezeichnen die mappa als Apokombion/Geldbeutel. N. P. Ševčenko, in: Age 
of Spirituality. Late Antique and Early Christian Art, Third to Seventh Century, Hrsg. K. 
Weitzmann, New York 1979, 554 f. Kat.-Nr. 500 bezeichnet die mappa gar als “container for 
the codicil”.

����. Volbach, Elfenbeinarbeiten, 33 Nr. 10, Taf. 5; 36 Nr. 18, Taf. 8. Ähnlich Cameron, 
Consular Diptychs, 393 mit Anm. 46 mit allgemeinem Verweis auf diese Form der mappa 
auf den Diptychen.

��������������������. Lyd., mag. I 32.
����. R. R. R. Smith, Late Antique Portraits in a Public Context, JRS 89 (1999) 180 (im 

Folgenden Smith, Portraits).
����. Volbach, Elfenbeinarbeiten, 31–34 Nr. 5–13, Taf. 3–6; 35 f. Nr. 15–18, Taf. 7–8; 

36–38 Nr. 20–24 bis, Taf. 9–11; 39 f. Nr. 28, Taf. 14; 40 f. Nr. 31–33, Taf. 16–17; 44 f. Nr. 
41–42, Taf. 22–23.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

208

den erwähnten Statuen (Abb. 7–8) nicht vorhanden ist52. Zudem sind die ob-
ligatorischen senatorischen calcei nicht eindeutig als solche erkennbar53. Die 
üblicherweise auf der Mitte des Fußrückens platzierten gekreuzten Riemen 
sitzen hier anscheinend im Bereich des Knöchels. Auch die normalerweise 
seitlich der Knöchel herabhängenden Riemen sind nicht zu erkennen54. Es 
könnte sich allenfalls um vereinfacht dargestellte calcei handeln. Bei einem 
Jahreskonsul wären weiße bzw. goldverzierte Schuhe zu erwarten gewesen 
(vgl. Abb. 10)55.

Soweit aus den Schriftzeugnissen geschlossen werden kann, war die tri-
umphale trabea der Jahreskonsuln purpurfarben und mit Goldfäden durch-
wirkt56. Die tunica palmata (bzw. das Kolobium) war ebenfalls purpurfar-
ben (vgl. Abb. 10)57. Außerdem war die vestis triumphalis der Jahreskonsuln 
mit Palmen- und Rosetten-Ornamenten sowie in manchen Fällen sogar 
mit figürlichen Darstellungen verziert (Abb. 5)58. Dies passt nicht zur 
Farbigkeit des Würdenträgers auf dem Mosaik, dessen einziges purpurfarbe-
nes Kleidungsstück am rechten Unterarm zu einem vierten Gewand gehört, 
für das es beim Kostüm spätantiker Konsuln meines Wissens keine Parallele 
gibt. 

����������������������� . Zu dieser ‘Brücke’ Goette, Togadarstellungen, 99; Delbrück, Consulardiptychen, 
46 f. 

�����������. Zu den calceus-Typen H. R. Goette, Mulleus – Embas – Calceus, Ikonographische 
Studien zu römischem Schuhwerk, Jahrbuch des deutschen Archäologischen Instituts 103 
(1988) 450 f. Abb. 35; Delbrück, Consulardiptychen, 44.

����������������������������������������������������      . Bei den frühbyzantinischen Togastatuen sind die calcei als Bestandteil der 
Standeszeichen stets sorgfältig ausgearbeitet. So Smith, Portraits, 179.

���������������������������������    . Das Leder der konsularischen calcei scheint weiß gewesen zu sein. Delbrück, 
Consulardiptychen, 53 mit Verweis auf Lyd., mag. I 32. Cass., var. VI 1, 6, ist zu entnehmen, 
dass die Schuhe der Konsuln mit Gold verziert waren.

����. Delbrück, Consulardiptychen, 53. 60. 
��������. Zur tunica palmata Pausch, Tunika, 163–166. 
������������������. Zum Dekor der trabea triumphalis und ihrer Farbigkeit Olovsdotter, Consular 

Image, 72 f.; G. Steigerwald, Das kaiserliche Pupurprivileg in spätrömischer und frühbyzan-
tinischer Zeit, JbAC 33 (1990) 232 f. mit Anm. 196. 199. 201 (im Folgenden Steigerwald, 
Pupurprivileg) und Delbrück, Consulardiptychen, 53 f. 59–60 mit Quellenverweisen. Das 
Triumphalgewand war fester Bestandteil des processus triumphalis und wurde Delbrück, 
Consulardiptychen, 54 zufolge nur zu besonderen Anlässen auch von anderen viri consulares 
getragen. Es wird angenommen, dass die trabea triumphalis im Wesentlichen nur während 
der pompa circensis in Rom und in Konstantinopel getragen werden durfte. So Olovsdotter, 
Consular Image, 73; Delbrück, Consulardiptychen, 98.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 209

Auch in den bekannten farbigen Darstellungen von Konsuln findet die 
Gewandfarbe des Würdenträgers keine Entsprechung. Die Aquarellkopie ei-
ner Tafel des Asturius-Diptychons aus dem 16. Jh. zeigt eine rot-purpurne 
Toga über einem bläulich-weißen Kolobium bzw. einer Tunika59. Im Opus-
sectile-Bild des processus consularis des Iunius Bassus aus der Kirche S. 
Andrea in Cata Barbara in Rom ist die Toga hauptsächlich von gelb-brauner 
Farbe (damit ist wohl Gold gemeint) mit rötlichen, gelben, orangefarbenen 
und dunkelblauen Partien60. In dem Monatsbild des Januars auf einem spä-
tantiken Bodenmosaik in Argos (Peloponnes) ist ein Konsul bei der sparsio 
dargestellt (Abb. 10)61. Er trägt eine weiße Tunika mit purpurroten clavi, da-
rüber anstelle des Kolobiums eine purpurrote tunica manicata mit goldenen 
clavi und Ärmelbesätzen sowie eine gelb-orangefarbene (also wohl goldene) 
Toga. Zudem erscheint hier wie bei den Konsulardiptychen die ‘Brücke’ über 
der rechten Schulter des Konsuls. Die Kleidung des ebenfalls als Konsul dar-
gestellten Januar-Monatsbildes in einer Miniatur des Codex Vat. gr. 1291 
ist von rot-violetter Farbe62. Der als Konsul angesprochene Vorsitzende in 
den beiden Miniaturen der Gelehrtenversammlung im Agrimensorencodex 
in Rom (um 820/30) trägt eine verzeichnete rötliche Toga über weißem 
Kolobium und einer Tunika in gleicher Farbe63. Möglicherweise orien-

����. Delbrück, Consulardiptychen, 53, Taf. 2 (farbige Abb.); Steigerwald, Purpurprivileg, 
Anm. 199: vermutlich Oxyblattapurpur.

����. G. Leari, in: L’orizzonte tardoantico e le nuove immagini 312–468. La pittura 
medievale a Roma 312–1431. Corpus I, Hrsg. M. Andaloro, Milano 2006, 247–252 Abb. 2 
(im Folgenden Andaloro, Orizzonte); M. Sapelli, in: Aurea Roma. Dalla città pagana alla 
città Cristiana, Hrsg. S. Ensoli – E. La Rocca, Roma 2000, 536 Kat.-Nr. 178.

����. G. Åkerström-Hougen, The Calendar and Hunting Mosaics of the Villa of the 
Falconer in Argos. A Study in Early Byzantine Iconography [Acta Instituti Atheniensis reg-
ni Sueciae Series in 4° 23], Lund 1974, 23, Farbtaf. 1,1 (Im Folgenden Åkerström-Hougen, 
Calendar).

�������������������������������������������������������������������������������������. Es handelt sich um eine Handschrift des 9. Jhs., die als Kopie eines Manuskripts 
aus dem 3./4. Jh. gilt. Åkerström-Hougen, Calendar, 73. 133 Abb. 85, 3. Farbige Abb. bei 
G. Galabarēs, Ελληνική Τέχνη. Ζωγραφική βυζαντινών χειρογράφων, Athen 1995, Abb. 
9. Von der Darstellung des Konsuls im Bodenmosaik der Kapelle des Elias, der Maria und 
des Soreg in Gerasa ist m. W. keine Farbabbildung publiziert worden. Dazu J. Saller – B. 
Bagatti, The Town of Nebo, Jerusalem 21982, 277, Taf. 47. 50, 3; Åkerström-Hougen, 
Calendar, 73 Abb. 82, 3.

�����������������������������������������������������������������������������������������. Cod. Palat. Lat. 1564 fol. 2r und fol. 3r. Aus der Drapierung der Trabea und anderen 
Indizien schließt M. Haffner, Die spätantiken Vorlagen und ein wiederverwendetes spätan-



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

210

tiert sich seine Tracht aber nicht an der eines Konsuls, sondern an der des 
Stadtpräfekten64.

Soweit aus den Bildzeugnissen geschlossen werden kann, war die tra-
bea der Konsuln entweder purpurfarben oder golden (Abb. 10)65. Die mit 
Goldfäden durchzogenen grünen Gewänder des Mannes auf dem Mosaik 
der Demetrios-Kirche sind in den Bildzeugnissen dieser Zeit einzigartig. 
Während Gold noch mit dem Kostüm der Jahreskonsuln in Beziehung ge-
bracht werden kann, weicht das Grün im wichtigen Bereich der Farbsymbolik 
vom bekannten konsularischen Darstellungsmodus ab. Es handelt sich we-
der um die triumphale noch um die einfache trabea, die ebenfalls purpurfar-
ben war66. Nur der am rechten Ärmel sichtbare purpurfarbene Stoff könnte 
eventuell als Teil einer konsularischen tunica palmata interpretiert werden, 

tikes Frontispiz in der Bildereinleitung eines karolingischen Agrimensorencodex, JbAC 34 
(1991) 132, Taf. 3 b–c, dass die Bildvorlage der Miniaturen auf die Mitte des 5. Jhs. zurück
geht.

��������������������������������������������������������������������������������. Das weiße Kolobium und insbesondere die roten Schuhe passen nicht recht zum 
gängigen Kostüm eines Konsuls (die Authentizität der Farbwiedergabe des Aquarells der 
Asturius-Tafel ist unsicher). Zudem fehlt das obligatorische Zepter. Die calcei der Konsuln 
waren weiß und mit Gold besetzt (Anm. 55), während für die Senatoren (zur Zeit der 
Republik) rote Schuhe bezeugt sind. RE, Bd. III 1, 1341 s. v. calceus (G. Mau). Die Beischrift 
bezeichnet den Vorsitzenden als praeses bzw. praeses consilii. Der Stadtpräfekt (praefectus 
urbi) fungierte in der Spätantike als Senatspräsident (Vgl. CJ Nov. LXII 2). Noch im 12. Jh. 
gehört zur Amtstracht des Stadtpräfekten von Konstantinopel eine weiße Tunika und ein 
roter Loros. V. Tsamakda, The Illustrated Chronicle of Ioannes Skylitzes in Madrid, Leiden 
2002, 84. 361 f. Abb. 94. Dieses Kostüm des Stadtpräfekten wurde vereinzelt in der mittel- 
und spätbyzantinischen Kunst auch für Pilatus verwendet. Dazu G. Parani, Reconstructing 
the Reality of Images. Byzantine Material Culture and Religious Iconography (11th-15th 
Centuries) [The Medieval Mediterranean 41], Leiden 2003, 81–83 mit Anm. 116, Taf. 90 (im 
Folgenden Parani, Reality of Images).

����������������  . Die goldene trabea der Julia Anicia in der Widmungsminiatur des Wiener 
Dioskourides (O. Mazal, Der Wiener Dioskurides. Codex medicus graecus 1 der 
Österreichischen Nationalbibliothek I [Glanzlichter der Buchkunst VIII 1], Graz 1998, 25 
fol 6v) gilt als Bestandteil der Tracht einer femina consularis inlustris. G. Steigerwald, 
Purpurgewänder biblischer und kirchlicher Personen als Bedeutungsträger in der frühchrist-
lichen Kunst [Hereditas 16], Bonn 1999, 98; Delbrück, Consulardiptychen, 55 f.

�����������������. Die einfache trabea wurde Delbrück, Consulardiptychen, 52 f. zufolge außerhalb 
Roms bzw. Konstantinopels getragen. Vgl. Steigerwald, Purpurprivileg, 233 mit Anm. 199. 
Delbrück, Consulardiptychen, 53 hält aber Abstufungen des einfachen Trabeakostüms für 
möglich, die durch die Schriftzeunisse nicht fassbar sind.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 211

die bei den Bildzeugnissen der Jahreskonsuln allerdings mit dem Kolobium 
identisch ist.

Jedenfalls ist das einfache senatorische Togakostüm auch in der 
Spätantike weiß67. Eine farbige Toga ist schon per se etwas Herausragendes68 
und kann (zumal mit Goldfäden durchsetzt) nur als besondere Auszeichnung 
des Trägers aufgefasst werden. Corippus nennt in seiner Lobrede auf Kaiser 
Justin II. (565–578) zwei Klassen von Senatoren, von denen die eine durch 
die trabea, die andere durch die Toga ausgezeichnet ist69. Bei den Trägern 
der trabea kann es sich nur um die höchste Klasse der Senatoren, d. h. die 
viri consulares handeln70. 

����. Delbrück, Consulardiptychen, 51 Abb. 17. Er verweist auf das Mosaik der Hochzeit 
des Moses in Santa Maria Maggiore (432–440). H. Karpp, Die frühchristlichen und mittel
alterlichen Mosaiken in Santa Maria Magiore zu Rom, Baden-Baden 1966, Taf. 90. Zum 
verzeichneten Togakostüm in diesem Mosaik B. Brenk, Die frühchristlichen Mosaiken in 
S. Maria Maggiore zu Rom, Wiesbaden 1975, 80 Abb. 50. Ergänzend sei auch auf das weiße 
Togakostüm verwiesen, das ein gewisser Optimus auf seinem Grabmosaik in Tarragona trägt 
(um oder bald nach 400): A. Arbeiter, Grabmosaiken in Hispanien, Römische Quartalschrift 
für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte 101 (2006) 271–275 Abb. 9. In einem 
Gesetz des Jahres 382 (Cod. Theod. XIV 10, 1) wird den Senatoren von Konstantinopel, 
dem ordo candidatus, das tragen der Toga bei öffentlichen Auftritten vorgeschrieben. Dazu 
D. Schlinckert, Ordo Senatorius und Nobilitas. Die Konstitution des Senatsadels in der 
Spätantike [Hermes Einzelschriften 72], Stuttgart 1996, 147–153 (im Folgenden Schlinckert, 
Ordo Senatorius).

���������������������������������������������������������������. Zu farbigen Darstellungen von Togati bis in die Spätantike Goette, Togadarstellungen, 
100 f. In den dort aufgeführten Denkmälern ist die Grundfarbe stets weiß. Vgl. ebd., 4–6 zur 
in den Schriftquellen erwähnten Farbigkeit der Togae. Eine grüne bzw. grün-goldene Toga ist 
weder durch die Denkmäler noch aus den Schriftzeugnissen bekannt. Für das 6./7. Jh. bezeugt 
ein Fresko in Bawit beim Erzengel Uriel ein bläuliches Kolobium unter einer (anscheinend 
mit Edelsteinen besetzten) roten Toga mit gelb und blau eingefasstem Saum als Bestandteil 
des frühbyzantinischen Toga- bzw. Loroskostüms. J. Maspero, Fouilles exécutées à Baouît 
[Mémoires de l’Institut Français d’Archéologie Orientale du Caire 59], Le Caire 1931, 41, Taf. 
48 (farbiges Aquarell). Das Kostüm und seine Farbigkeit sind sicher als Reflex der zeigenös-
sischen Hoftracht zu bewerten. Zur Auffassung der Engel als höhere Würdenträger ab dem 6. 
Jh. RbK, Bd. III, 27–29 s. v. Himmelsmächte, Erzengel und Engel (D. I. Pallas).

���������������������������. Cor. Just. IV 233–234 (Corippe, Éloge de l’empereur Justin II., hrsg. und übers. von 
S. Antès, Paris 1981).

����. U. J. Stache, Flavius Cresconius Corippus in laudem Iustini Augusti Minoris. Ein 
Kommentar, Berlin 1976, 517; Delbrück, Consulardiptychen, 52.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

212

In den Mosaiken des 7. Jhs. der Demetrios-Kirche findet sich dieser grün-
goldene Stoff auch als Besatz der Tunika des heiligen Sergios auf dessen rech-
ter Schulter und an den Ärmeln (Abb. 3). Es ist davon auszugehen, dass die-
ses Kostüm an der zeitgenössischen Tracht hochrangiger Beamter angelehnt 
ist und dass die Farbigkeit und auch die speziellen Gewandbesätze den Rang 
des Trägers anzeigen71. Wahrscheinlich erklärt sich die Übereinstimmung 
des Schulterbesatzes des Sergios zum Stoff der Gewänder des Würdenträgers 
dadurch, dass dieser Stoff in kaiserlichen Werkstätten hergestellt worden 
ist72. 

Wie C. Foss herausgearbeitet hat, tragen auch die frühbyzantinischen 
konsularischen Provinzstatthalter Toga, Zepter und mappa als Insignien ih-

������������������������������������������������������������������������������������. Allgemein zur Bedeutung der Farbe des Kostüms von Würdenträgern als Rangzeichen 
ODB, Bd. I, 539 s. v. Costume (N. P. Ševčenko). Zur Rangdifferenzierung von Soldaten und 
zivilen Würdenträgern durch Kleidung und ihre Farbigkeit in der Spätantike siehe auch R. 
MacMullen, Soldier and Civilian in the Later Roman Empire, Cambridge 1963, 170–172. 
179 f. Zu Gewandbesätzen als Insignien höfischer Würdenträger der mittelbyzantinischen 
Zeit J. L. Ball, Byzantine Dress. Representations of Secular Dress in Eigth- to Twelfth-
Century Painting, New York 2005, 53 f. Pausch, Tunika, 134 lehnt in Bezug auf die Mosaiken 
von Piazza Armerina eine Bedeutung der segmenta auf den Tuniken als Standessymbole ab. 
M. E. muss diese Frage für das frühbyzantinische Beamtenkostüm aber noch im Detail unter-
sucht werden. Immerhin waren die Tuniken der höheren Beamtenklassen mit purpurfarbenen 
Winkelborten versehen, und der Kaiser konnte als Auszeichnung goldene Gewandbesätze 
(paragaudae) auf der Tunika verleihen. Delbrück, Consulardiptychen, 39; Lyd., mag. I 17; 
Cod. Theod. X 21, 1–2 (Theodosiani libri XVI cum constitutonibus Sirmondianis, hrsg. von P. 
Krueger – Th. Mommsen, Berlin 31962). Vgl. Pausch, Tunika, 127 zur möglichen Angabe der 
Hierarchie durch die Anzahl von streifenförmigen Schulterbesätzen bei Soldatentuniken. 

������������������������������������������������������������������������������         . Kostbare Seidenstoffe und Textilien wurden in kaiserlichen Werkstätten in 
Konstantinopel hergestellt. Der Kaiser investierte insbesondere hochrrangige Würdenträger 
mit hochwertigen Kleidern aus diesen Werkstätten. Dazu H. Löhken, Ordines Dignitatum. 
Untersuchungen zur formalen Konstituierung der spätantiken Führungsschicht [Kölner 
Historische Abhandlungen 30], Köln 1982, 84 mit Anm. 97; R. S. Lopez, Silk Industry in the 
Byzantine Empire, Speculum 20 (1945) 3 f. 21. Zur vermutlichen Herstellung triumphaler 
trabeae in kaiserlichen Werkstätten Delbrück, Consulardiptychen, 58. Auch die Herstellung 
goldener und mit gold durchwirkter seidener Gewandborten (paragaudae) war ein Reservat 
kaiserlicher Werkstätten. Cod. Theod. XXI 1 = CJ XI 9. Dem Eparchenbuch zufolge war 
privaten Seidenschneidern sowohl die Herstellung bestimmter purpurfarbener als auch grün-
purpurner Tuniken verboten, die demnach zum Reservat kaiserlicher Werkstätten gehörten. 
Ep. Bibl. 8, 1 (Das Eparchenbuch Leons des Weisen, hrsg. und übers. von J. Koder [CFHB 
33], Wien 1991); Lopez, Silk Industry, 21 Anm. 2.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 213

res Amtes. Für fünf der in Ephesos gefundenen Togastatuen des 5./6. Jhs. 
ist die ursprüngliche Existenz eines Zepters sicher nachzuweisen (Abb. 
7)73. Foss konnte wahrscheinlich machen, dass es sich um Standbilder von 
Prokonsuln der Provinz Asia handelt74. Die in Aphrodisias gefundene 
Statue des Flavius Palmatus trägt ebenfalls diese Insignien (Abb. 8)75. Nach 
Ausweis der zugehörigen Inschrift war er consularis der Provinz Caria 
und vicarius der Diözese Asiana76. Über die Farbigkeit der Tracht dieser 
Amtsträger ist für die Spätantike und frühbyzantinische Zeit m. W. nichts 
bekannt. Jedenfalls tragen die genannten Statuen wie der Würdenträger 
auf dem Mosaik der Demetrios-Basilika keine ‘Brücke’ über ihrer rechten 
Schulter. Der sog. Hängestreifen ist bei den Statuen durchweg schmaler als 
bei dem Würdenträger auf dem Mosaik. 

Als Zwischenergebnis bleibt festzuhalten, dass nach Ausweis der 
genannten Denkmäler die Kombination des Togakostüms mit dem 
Büstenzepter und der mappa als Hinweis auf den konsularischen Rang des 
Dargestellten aufzufassen ist77. Die Tracht zeichnet den Würdenträger in 
jedem Fall als Angehörigen des Senats aus78. Die grün-goldene Farbe der 
Gewänder ist weniger als allgemeiner Ausdruck von Luxus oder Reichtum 

����. J. Kollwitz, Oströmische Plastik der theodosianischen Zeit [Studien zur spätanti-
ken Kunstgeschichte 12], Berlin 1941, 86 f. Nr. 7, Taf. 24–25; 87 Nr. 8, Taf. 27. 28, 1–2 Beilage 
14; 87 Nr. 9, Taf. 28, 3–4. 31, 2; 88 Nr. 11, Taf. 32, 2 (im Folgenden Kollwitz, Oströmische 
Plastik); J. Inan – E. Rosenbaum, Roman and Early Byzantine Portrait Sculpture in Asia 
Minor, London 1966, 157 f. Nr. 202, Taf. 178, 4. 186, 4–5 (im Folgenden Inan – Rosenbaum, 
Portrait Sculpture).

����. C. Foss, Stephanus, Proconsul of Asia and Related Statues, in: Okeanos. Essays 
presented to Ihor Ševčenko on his Sixtieth Birthday by his Colleagues and Students, Hrsg. 
C. Mango – O. Pritsak [Harvard Ukranian Studies 7], Cambridge (Mass.) 1983, passim (im 
Folgenden Foss, Stephanus).

����. J. Inan – E. Alföldi-Rosenbaum, Römische und frühbyzantinische Porträtplastik 
aus der Türkei. Neue Funde, Mainz 1979, 236–238 Nr. 208, Taf. 264, 1 (im Folgenden Inan 
– Alföldi-Rosenbaum, Porträtplastik).

����. Ch. Roueché, Aphrodisias in Late Antiquity. The Late Roman and Byzantine 
Inscriptions Including Texts from the Excavations at Aphrodisias Conducted by Kenan T. 
Erim [JRS Monographs 5], London 1989, 102–104 Nr. 62, Taf. 16 (im Folgenden Roueché, 
Aphrodisias).

�������������������������������������. So auch in Bezug auf die Statuen Smith, Portraits, 179.
����. Smith, Portraits, 178–181. Vgl. Foss, Stephanus, 209; Schlinckert, Ordo Senatorius, 

147–153.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

214

zu sehen79, sondern vielmehr als spezifisches Rangzeichen. Vor allem die 
Goldfäden der Kleidung und eventuell der purpurfarbene Ärmelzipfel sind 
neben Büstenzepter und mappa sehr wahrscheinlich als Hinweis auf den 
konsularischen Rang des Mannes zu deuten. Im Bereich der Farbigkeit und 
Verzierung entspricht das Kostüm jedoch nicht demjenigen der spätantiken 
consules ordinarii des 5. und 6. Jhs.

Nun ist zu klären, ob es sich wie von Haussig vorgeschlagen um eine 
Anlehnung an ein älteres Bild handelt oder um ein zeitgenössisches Porträt 
des 7. Jhs. Dazu muss die Frage des Rechtecknimbus diskutiert und der 
Porträcharakter des Kopfes näher untersucht werden.

Die rechteckigen Tafeln, die die Köpfe des Bischofs und des 
Würdenträgers im Mosaik hinterfangen, sind einerseits als Rechtecknimben 
und andererseits als Zinnen der Stadtmauer angesprochen worden80. Es 
ist auch eine doppelte Funktion erwogen worden. Die Mauerzinnen wür-
den als eine Art Rechtecknimben fungieren, und gleichzeitig verweise die 
Hintergrundgestaltung auf die Stadtmauer von Thessaloniki81. Jedoch 
ist die Deutung als Mauerzinnen eher unwahrscheinlich. Eine bis zur 
Schulterhöhe reichende Mauer erscheint auch in den anderen Mosaikbildern 

����. Skedros, Saint Demetrios, 98 meint, dass das goldene Gewand den Reichtum des 
Trägers angeben würde.

�����������������������������������������. Zur Deutung als Rechtecknimbus siehe R. Warland, Das Brustbild Christi. Studien 
zur spätantiken und frühbyzantinischen Bildgeschichte [Römische Quartalschrift für christ-
liche Altertumskunde und Kirchengeschichte Suppl. 41], Rom 1986, 36 mit Anm. 126 (im 
Folgenden Warland, Brustbild); Haussig, Seidenstoffe, 197; K. D. Kalokyrēs, Μνημεία της 
χριστιανικής τέχνης της Ελλάδος. Ι. Ο Άγιος Δημήτριος Θεσσαλονίκης και τα μωσαϊκά 
αυτού, ΕΕΘΣΠΘ 14 (1969) 104; Sōtēriou, Βασιλική, 193. Zur Deutung als Mauerzinne 
Bakirtzis, Basilica, 51. 53. 56; E. Jastrzebowska, Encore sur la quadrature du nimbe, in: 
Historiam Pictura Refert. Miscellanea in onore di Padre Alejandro Recio Veganzones 
O.F.M. [Studi di Antichità Cristiana 51], Città del Vaticano 1994, 356 (im Folgenden 
Jastrzebowska, Nimbe); G. B. Ladner, Die Papstbildnisse des Altertums und des Mittelalters 
III, Città del Vaticano 1984, 312 f. Die These geht letztlich auf W. de Grüneisen, Le Portrait. 
Traditions hellénistiques et influences orientales, Rome 1911, 84 f. Abb. 97 zurück. Zu die-
sem Problem auch R. F. Hoddinott, Early Byzantine Churches in Macedonia and Southern 
Serbia. A Study of the Origins and the Initial Development of East Christian Art, London 
1963, 151. Zum Rechtecknimbus allgemein Jastrzebowska, Nimbe, passim; G. B. Ladner, 
The So-Called Square Nimbus, Mediaeval Studies 3 (1941) passim (im Folgenden Ladner, 
Square Nimbus).

����. Skedros, Saint Demetrios, 99 f.; Sōtēriou, Βασιλική, 193.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 215

des Bemabereichs als Element der Hintergrundgestaltung (Abb. 2–3)82. 
Die sogenannten Zinnen hinterfangen nur die Porträtköpfe des Bischofs, 
des Diakons und des weltlichen Würdenträgers und stehen im Gegensatz 
zu den goldenen Nimben der Heiligen. Auch beim Panel an der Westwand 
des Mittelschiffs sind die Köpfe der Kleriker von weißen Rechtecken umge-
ben83. Eine Mauerstruktur ist hier nicht angegeben. Die weiße Mauer in den 
Bildfeldern der Bemapfeiler hat zudem nicht den Charakter einer Stadtmauer. 
In der spätantiken Kunst weisen Darstellungen von Stadtmauern in der 
Regel Quadermauerwerk auf und sind durch Tore, Türme und Zinnen cha-
rakterisiert84. Dies lässt sich nicht mit der Darstellung in den Mosaiken der 
Demetrios-Kirche in Einklang bringen. Die über den Mauern und ‘Zinnen’ 
drapierten Vorhänge sowie die Profilleisten am oberen Ende der Mauer im 
Panel der Stifter passen eher zu einer aufwendig und luxuriös gestalteten 
Hintergrundarchitektur, wie sie z. B. in den um die Mitte des 8. Jhs. ent-
standenen Fresken der Theodotuskapelle in Santa Maria Antiqua in Rom 
erscheint85. Durch den sowohl im Mosaik der Stifter als auch im Panel mit 
dem Diakon auf der oberen Kante der Tafeln aufliegenden Vorhang und 
die wie eine dünne Profilierung wirkende rote Linie am oberen Ende der 
rechteckigen ‘Tafel’ entsteht der Eindruck, dass es sich um plastische Gebilde 

����. Bakirtzis, Basilica, Taf. 29–30. 33–34; Sōtēriou, Βασιλική, Taf. 65–68. 71 α. Farbige 
Abb. bei E. Kourkoutidou-Nikolaïdou – A. Tourta, Spaziergänge durch das Byzantinische 
Thessaloniki, Athen 1997, Abb. 192. 197–198.

����. Bakirtzis, Basilica, Taf. 32; Sōtēriou, Βασιλική, Taf. 69–70.
����������. J. G. Deckers, Tradition und Adaption. Bemerkungen zur Darstellung der christ-

lichen Stadt, Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts, Römische Abteilung 
95 (1988) 378, Taf. 120, 1–4. 122, 2. 130, 2. 131, 1–3. 132, 2–5. 134, 2. 135, 2; D. Korol, Zu 
den gemalten Architekturdarstellungen des NT-Zyklus und zur Mosaikausstattung der ‘aula’ 
über den Gräbern von Felix und Paulinus in Cimitile/Nola, JbAC 30 (1987) 164–166, Taf. 10 
a. 11 h. g. 15 e. 

����. H. Belting, Eine Privatkapelle im frühmittelalterlichen Rom, DOP 41 (1987) Abb. 
1–2 (im Folgenden Belting, Privatkapelle). Dort erscheint auch eine Profilleiste am oberen 
Ende der Mauer. Die Mauer reicht nur bis zum Oberarm des Papstes und des Theodotus. 
Wäre sie wie in den Mosaiken der Demetrios-Basilika bis zu den Schultern hochgeführt, wür-
den ihre Rechtecknimben ebenfalls den Eindruck von Mauerzinnen erwecken. Dieser formale 
Bildaufbau geht anscheinend zeitlich bis in das 2. Jh. zurück. So zeigen manche Leichentücher 
aus Ägypten den Verstorbenen vor einer mauerartigen Architektur, auf die eine deren Kopf 
umgebende rechteckige Tafel aufgesetzt zu sein scheint. K. Parlasca, Mumienporträts und 
verwandte Denkmäler, Wiesbaden 1966, 174 f. 179–181, Taf. 35, 1. 61, 2.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

216

handelt, die mit dem Mauerhintergrund in Verbindung stehen. Es scheint 
bei diesen beiden Mosaiken eine Ambivalenz zwischen der luxuriösen 
Hintergrundgestaltung und einem einfachen Rechtecknimbus intendiert 
zu sein86. Als Beispiele für einfache weiße Rechtecknimben aus dem östli-
chen Mittelmeerraum sei auf die Stifterporträts des Abtes Longinus und des 
Diakons Johannes im Medaillonfries um das Apsismosaik der Kirche des 
Katharinen-Klosters auf dem Sinai verwiesen87.

Für die Kombination einer etwa schulterhohen Mauer mit einer recht-
eckigen Umfassung eines Κopfes lassen sich drei direkte Vergleichsdenkmäler 
anführen. Es handelt sich um das bekannte Fresko des Moses aus der 
Synagoge von Dura Europos (um 245)88, um die Figur der Susanna in den 
verlorenen Kuppelmosaiken von Santa Costanza in Rom (um 370)89 und 
um ein Fresko in der Commodilla-Katakombe in Rom (ca. 390–410)90. Bei 
letzterem sind neben dem Kopf des Mannes außerdem Vorhänge darge-
stellt. Beim erwähnten Fresko des Moses wurde die reckteckige Einfassung 
des Kopfes als ein Element zur gezielten Hervorhebung des Kopfes nach 
der Art eines Rechtecknimbus’ angesprochen91. Auch die Bildnisse der 
Patriarchen in der Vorhalle von Sant’Aquilino in Mailand (um 400) sind 

���������������������������������������������������������������������������������    . Auch der einfache Rechtecknimbus wurde im 8. und 9. Jh. in Rom teilweise als 
quasi plastische Bildtafel mit perspektivisch gestalteten Kanten dargestellt. Ladner, Square 
Nimbus, 36 f. Abb. 5; Ders., Die Papstbildnisse des Altertums und des Mittelalters I, Roma 
1941, 133 f.

����. G. H. Forsyth – K. Weitzmann, The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai. 
The Church and Fortress of Justinian, Ann Arbor 1973, 13, Taf. 120–121.

����. K. Weitzmann – H. L. Kessler, The Frescoes of the Dura Synagogue and Christian 
Art [DOS 28], Washington 1990, 34 Abb. 41 (im Folgenden Weitzmann – Kessler, Frescoes); 
C. H. Kraeling, The Synagogue. The Excavations at Dura-Europos Final report VIII, Part 1, 
New Haven 1956, 229 f., Taf. 76.

����. A. Arbeiter, Die Mosaiken, in: J. J. Rasch – A. Arbeiter, Das Mausoleum der 
Constantina in Rom [Spätantike Zentralbauten in Rom und Latium 4], Mainz 2007, 247 f. 
267–270 Abb. 31–32, Taf. 93, 2.

����������. J. G. Deckers – G. Mietke – A. Weiland, Die Katakombe “Commodilla”. Repertorium 
der Malereien [Roma Sotteranea Cristiana 10], Città del Vaticano 1994, 44 f., Farbtaf. 1 a. 

����. Weitzmann – Kessler, Frescoes, 34: “His head is placed within a square frame that 
seems to anticipate the square nimbus in Early Christian and medieval art; although one 
could call this feature a nimbus, the purpose may well have been to single out the head for 
special distinction”. Ähnlich in Bezug auf das Stiftermosaik Gounarēs, Εισαγωγή, 259 f.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 217

diesem Darstellungsmodus zuzuweisen92. Es scheint sich hierbei um ein ver-
breitetes Kompositionsschema zu handeln, das mit der Anlehnung an die 
Tradition der Emblematechnik93 den Anspruch der Porträthaftigkeit der 
Bildnisse betont. Somit ist dieses Kompositionsschema als eine Variante des 
Rechtecknimbus’ zu deuten, die den so eingefassten Kopf als ein veristisches 
Porträt charakterisiert94. 

Dies wird auch durch den ausgesprochen porträthaften Charakter 
des Kopfes bestätigt (Abb. 11). Der Kopf des Mannes hat eine langgezoge-
ne blockhafte Form. Die hohe Stirn ist in Falten gelegt und das schwarz-

����. C. Bertelli, I mosaici di Sant’Aquilino, in: La basilica di San Lorenzo in Milano, 
Hrsg. G. A. Dell’Acqua, Milano 1985, 163 f. Abb. 173–174. 176–177. Auf die Verwandtschaft 
des Darstellungsmodus’ des Freskos in Dura Europos und der mailänder Mosaiken mit dem 
Panel der Stifter hat bereits Kitzinger, Byzantine Art, 107 hingewiesen.

�����������������������������������������������������������������������������            . In der Gattung der Wandmosaiken stellt der Christuskopf in der Apsis der 
Lateranskirche in Rom das prominenteste Beispiel eines echten Wandmosaik-Emblemas dar. 
Er wurde auf einer rechteckigen Travertinkassette separat gesetzt und dann in die Apsis 
eingefügt. Andaloro, Orizzonte, 358–361 Abb. 1–5; Warland, Brustbild, 31–41. 212 Nr. B 
5 Abb. 13–16. 19. 21. Zu separat angefertigten Portäts auf rechteckigen Bildträgern, die in 
Fresken eingesetzt wurden siehe unten Anm. 94 und die Lünettebilder eines Arkosolgrabes 
in der Domitilla-Katakombe sowie der Katakombe Santi Marcellino e Pietro in Rom: N. 
Zimmermann, Verstorbene im Bild. Zur Intention römischer Katakombenmalerei, JbAC 50, 
2007 [2009], 165 f., Taf. 21 a; N. Zimmermann – V. Tsamakda, Wilperts Forschungen in 
der Domitilla-Katakombe auf dem Prüfstand, in: Giuseppe Wilpert Archeologo Cristiano. 
Atti del convegno (Roma 16-19 marzo 2007), Hrsg. S. Heid, Città del Vaticano 2009, 413 
Abb. 3; N. Zimmermann – V. Tsamakda, Das START-Projekt “Domitilla”. Arbeitsbericht 
über die Dokumentation und Erforschung einer römischen Katakombe unter Einsatz 
des 3D-Laserscanners, Mitteilungen zur christlichen Archäologie 13 (2007) 22 f. Abb. 
12; J. Deckers – H. R. Seeliger – G. Mietke, Die Katakombe “Santi Marcellino e Pietro”. 
Repertorium der Malereien [Roma Sotteranea Cristiana 6], Città del Vaticano 1987, 260; 
Warland, Brustbild, 36 Abb. 22.

���������������. Jüngst hat Jäggi, Donator, 40 nochmals betont, dass der Rechtecknimbus generell 
nicht als Auszeichnung eines Lebenden, sondern als Bildformel für ein “nach dem Leben 
gemaltes” Bildnis zu bewerten ist. So auch Warland, Brustbild, 36 f.; Ladner, Square 
Nimbus, 20. Belting, Privatkapelle, 56 Abb. 1–4. 8–9 vermutet in Bezug auf die rechtecki-
ge Umrahmung der Porträts des Papstes Zacharias und des Theodotus sowie seiner Kinder 
in der Theodotuskapelle von Santa Maria Antiqua in Rom (um die Mitte des 8. Jhs.) eine 
Betonung der Porträts gegenüber den Nichtporträts bzw. den Darstellungen von Heiligen. 
Dort waren die Köpfe des Papstes und des Theodotus als Emblemabilder auf einer mit Nägeln 
befestigten separaten Stuckschicht in die Fresken eingefügt. Dazu auch Ladner, Square 
Nimbus, 20–23. 



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

218

braune Haupthaar zeigt deutlich ausgeprägte Geheimratsecken, die durch 
eine anscheinend nach vorne gekämmte Haarzunge gebildet werden. An 
den Kopfflanken bildet das Haar volumenreiche und anscheinend lockige 
Ausstülpungen aus, welche die Ohren vollständig verdecken. Ein aus brau-
nen, rötlichen und dunkelgrauen Tesserae bestehender Vollbart rahmt das 
Gesicht ein95. Die Nase ist lang und schmal. Durch dünne rot-braune Linien 
sind die Nasolabialfalten vor dem Inkarnat angegeben. 

Das Bildnis knüpft an die Tradition älterer Porträts des 5. und 6. Jhs. an. 
So tritt das Motiv einer in die Mitte der Stirn gekämmten Haarzunge oder 
von Haarsträhnen in verschiedenen Varianten im 5. und 6. Jh. bei Porträts 
auf96. Auch für die aufgepolsterte volumenreiche Haarmasse an den seitli-
chen Kopfflanken lassen sich allgemeine Parallelen bei Bildnissen des 5. und 
6. Jhs. benennen97. Die Anlage der Frisur des Würdenträgers ist aber noch um 
die Mitte des 7. Jhs. verbreitet, wie z. B. die Haartracht der Soldatenmärtyrer 
in der Venantiuskapelle in Rom belegt (642–649) (Abb. 12)98. Eine in etwa 

�����������������������������������������������������������       . Der Kopf des Würdenträgers wurde mehrfach restauriert. O. Kanonidis – P. 
Mastora, Preservation of the Mosaics of Agios Georgios, the Basilica of Agios Demetrios 
and the Church of Agia Sofia – Thessaloniki, 1997–1999, in: VIIème Conferénce du Comité 
International pour la Conservation des Mosaïques. Les mosaïques: conserver pour présenter? 
22–28 novembre 1999 Arles – Saint-Romain-en-Gal, Hrsg. P. Blanc, Arles 2003, 407 f. Vor 
allem im Bereich des Mundes ist der Originalbestand nicht erhalten und in Farbe ergänzt. Zu 
den einzelnen Farbtönen und Materialien des Kopfes siehe Nordhagen, Mosaics, 158 f. 

���������������������������������������������������������������������. Z. B. Büste eines Togatus in Athen (nach der Mitte des 5. Jhs.): J. Meischner, Das 
Porträt der theodosianischen Zeit II, Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts 
106 (1991) 386, Taf. 87, 1; Kopf aus Ephesos (nach der Mitte des 5. Jhs.): ebd., 386, Taf. 
86, 2; Büste aus Stratonikaia (430er Jahre): ebd., 394, Taf. 88, 4; Kopf eines Mannes aus 
Aphrodisias (spätes 5. Jh.): Inan – Alföldi-Rosenbaum, Porträtplastik, 235 f. Nr. 207, Taf. 
263, 1–3; Diptychon des Konsuls Magnus (518): Volbach, Elfenbeinarbeiten, 37 Nr. 23, 
Taf. 10; Büste eines Togatus aus Ephesos (justinianische Zeit): Inan – Rosenbaum, Portrait 
Sculpture, 156 f. Nr. 201, Taf. 184, 2. 185, 4.

������������������������������������������������������������������������������������. Von den in Anm. 96 genannten Beispielen sind dies vor allem die Büste in Athen, 
der Kopf und die Büste aus Aphrodisias, die Büste aus Ephesos und der Kopf des Magnus. 
Außerdem die Beamtenportäts zu seiten des Kaisers Justinian I. im Kaisermosaik in San 
Vitale (544/45) und ein Kopf aus Ephesos (justinianische Zeit): I. Andreescu-Treadgold – 
W. Treadgold, Procopius and the Imperial Panels of S. Vitale, Art Bulletin 79 (1997) Abb. 
16; Inan – Rosenbaum, Portrait Sculpture, 154 f. Nr. 198, Taf. 185, 1–2.

����. J. Wilpert – W. N. Schumacher, Die römischen Mosaiken der kirchlichen Bauten 
vom IV.-XIII. Jahrhundert, Freiburg 1976, 331 f., Taf. 110 (im Folgenden Wilpert – 
Schumacher, Mosaiken).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 219

ähnlich aufgebaute Frisur tragen auch der heilige Sergios im Panel an der 
Westseite des südlichen Bemapfeilers (Abb. 3) sowie das Kind, das rechts 
des heiligen Georgios auf dem Mosaik an der Westseite des nördlichen 
Bemapfeilers dargestellt ist (Abb. 16)99. Zudem wird das Kaiserporträt der 
herakleidischen Dynastie, das sich klar von den Münzporträts der vorher-
gehenden Kaiser (insbesondere des Phokas mit seinem charakteristischen 
Spitzbart) absetzt, durch einen in etwa vergleichbar angelegten Frisurtyp 
und einen das Gesicht einrahmenden Vollbart charakterisiert100. Die an den 
Kopfflanken volumenreiche und unten gerundete Haarmasse findet sich bei 
Kaiserporträts des 7. Jhs. vornehmlich auf Münzen ab Kaiser Herakleios 
(610–641) bis zu Konstans II. (641–668)101. Die Frisur des Würdenträgers 
passt am ehesten zu den Frisuren des Kaisers Herakleios auf einigen konstan-
tinopler solidi des Typs II von 613 bis ca. 616 (Abb. 13)102. Das Münzporträt 
des Kaisers Konstans II. (641–668) auf einigen um 650 geprägten Münzen 
zeigt eine grundsätzlich ähnlich angelegte Frisur mit einem im Kinnbereich

���������������������   . Zu diesem Mosaik Ch. Mpakirtzēs, Προεικονομαχικό ψηφιδωτό του Αγίου 
Γεωργίου στή Θεσσαλονίκη, in: Δώρον. Τιμητικός τόμος στόν καθηγητή Νίκο Νικονάνο, 
Thessaloniki 2006, 127–134; C. Hennessy, Images of Children in Byzantium, Aldershot 
2008, 89–91, Taf. 6 (im Folgenden Hennessy, Images); Bakirtzis, Basilica, 54 f., Taf. 30; 
Xyngopoulos, Mosaics, 21–23, Taf. 15–18. Der Aufbau der Frisur ist heute aufgrund von 
Schäden in der Mosaikfläche nur noch zu erahnen. Maßgeblich sind die älteren Fotos, die 
einen besseren Erhaltungszustand wiedergeben: Xyngopoulos, Mosaics, Taf. 15. 18; Sōtēriou, 
Βασιλικὴ, Taf. 65 β; Ch. Diehl – M. Le Tourneau, Les mosaïques de Saint-Démétrius de 
Salonique, Monuments et mémoires. Fondation E. Piot 18 (1910), Taf. 21, 2. Wohl aufgrund 
der langen Haare wird das Kind in der Fachliteratur gelegentlich als Mädchen angesprochen. 
Frisurtyp und Dienstkostüm sprechen jedoch m. E. eindeutig für das männliche Geschlecht.

����������������������������������������������������������������������. Zu den Münzportäts der herakleidischen Dynastie DOC II 1, 90–94. Kitzinger, 
Byzantine Art, 27 bemerkt zu den Porträts auf den Pfeilermosaiken: “The severity of line and 
the sombreness of mood which are so striking in these panels are salient features of imperial 
portraits of the late and post-Heraclian era on coins. These mosaics perhaps even show an 
influence of court fashion.” 

����������������. So bereits D. H. Wright, The Shape of the Seventh Century Art, First Annual 
Byzantine Studies Conference. Abstracts of Papers, Chicago 1975, 10. Zu den Frisuren der 
Münzporträts dieser Dynastie DOC II 1, 93 f. 

��������������������������������������������������������������������������������������������. DOC II 1, 248 Nr. 8 g; 8 i.2; 8 j.4, Taf. 8. Ansonsten ist das Haar des Kaisers an den 
Kopfflanken meist zu den Seiten gekämmt, so dass sich markante Spitzen ausbilden. 



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

220

etwas längeren Bart (Abb. 14)103. Das en face Porträt dieses Kaisers auf den 
Münzen ist außerdem seit seinem Regierungsantritt durch eine in die Stirn 
gekämmte und vorne gerundete Haarzunge charakterisiert, die so wie beim 
Würdenträger stark ausgeprägte Geheimratsecken ausbildet104. Eine derarti-
ge Haarzunge tritt bereits beim Porträt Konstantins’ III. auf den erwähnten 
solidi des Herakleios auf (Abb. 13). In der Demetrios-Basilika findet sie sich 
beim Kind zur Rechten des Heiligen Georgios im erwähnten Mosaik am 
nördlichen Bemapfeiler (Abb. 15)105. 

Der Porträtcharakter des Kopfes des Würdenträgers mit der spezifi-
schen Frisur ist somit im 7. Jh. kein Anachronismus, sondern entspricht 
dem aktuellen Zeitgeschmack, der durch das Kaiserporträt mit geprägt 
wird106. Es wird sich somit m. E. kaum, wie von Haussig postuliert, um die 
Kopie eines älteren Beamtenbildes handeln, sondern eher um das Porträt 
eines Würdenträgers des 7. Jhs., der an den Kosten der Instandsetzung der 
Demetrios-Basilika maßgeblich beteiligt war und deshalb mit zu den Stiftern 
zählt. Auch die Hintergrundgestaltung mit der rechteckigen Umfassung des 
Kopfes, die als eine Variante des Rechtecknimbus’ aufzufassen ist, deutet 
an, dass es sich um ein nach dem Leben gemaltes und deshalb mit großer 
Wahrscheinlichkeit um ein zeitgenössisches Porträt handelt107. 

����������������������������������������������������������������������������������������������. Z. B. DOC II 1, 423 f. Nr. 13 c; 15 c; 16 a; 17 b, Taf. 24; 438 Nr. 50.7; 50.8, Taf. 25. 
Allerdings ist die Haarmasse an den Kopfflanken des Kaisers stets asymmetrisch an seiner 
linken Seite nach innen und an der rechten Seite nach außen gekämmt. DOC II 1, 93.

���������������������������������������������������������������������������������������. DOC II 1, 93: “The hair on the forehead is reduced to a small central bang, which 
projects beneath the diadem and has sometimes been mistaken for a nonexisting lower 
half of the semicircular ornament supporting the cross of the latter.” Diese Haarzungen 
treten auch bei einigen Münzportäts der Nachfolger Konstans II. auf, jedoch sind dort die 
Geheimratsecken in der Regel nicht so deutlich akzentuiert.

����������������������������������������������������������. Zum Mosaik siehe die in Anm. 99 angeführte Literatur.
������������������������. Vgl. das Zitat von Kitzinger in Anm. 100.
���������� . Vgl. J. Osborne, The Portrait of Pope Leo IV in San Clemente, Rome. A Re-

Examination of the So-Called ‘Square’ Nimbus, in Medieval Art, Papers of the British School 
at Rome 47 (1979) 64. Die von Ladner, Square Nimbus, 15–18 zusammengestellten frühmit-
telalterlichen Stifterbildnisse in Rom mit rechteckigem Nimbus dürften alle zu Lebzeiten oder 
unmittelbar nach dem Tod der porträtierten Personen angefertigt worden sein. Einzig bei 
einem Portätbild Papst Gregors des Großen wurde wohl der rechteckige Nimbus nachträglich 
hinzugefügt, um die Porträthaftikgkeit des Bildnisses zu betonen. Dazu ebd., 19 f. Haussig, 
Seidenstoffe, 197 dagegen meint, der Rechtecknimbus des Würdenträgers im Stiftermosaik 
deute darauf hin, dass die Vorlage des Bildes zu Lebzeiten des Beamten angefertigt worden 
sei.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 221

Das Mosaikbild des Würdenträgers in der Demetrios-Kirche belegt eine 
fortführende Verwendung des Bildformulars der spätantiken viri consulares 
im 7. Jh., das aber in einigen Details von der älteren Bildtradition abweicht. 
In jedem Fall ist das Stiftermosaik das späteste bisher bekannte Bildzeugnis 
für die frühbyzantinische Togaform sowie eines der spätesten Denkmäler 
für das kombinierte Auftreten der konsularischen Insignien mappa und 
Büstenzepter bei einem Würdenträger108.

������������������������������������������������������������������������������������. Als weitere Bildzeugnisse von Würdenträgern dieser Zeit mit einem Büstenzepter 
sei auf folgende Denkmäler verwiesen: Ein Fresko des 6./7. Jhs. aus der Kapelle 42 in Bawît 
zeigt einen nimbierten Mann in langärmeliger Tunika, Kolobium und togaartig drapiertem, 
sehr schmalen Loros. In seiner linken Hand hält er ein kurzes Zepter mit menschlichem Kopf 
am oberen Ende und einen langen Kreuzzepter in der Rechten. Eine Beischrift bezeichet 
ihn als “unser Herr Adam”. J. Clédat, Le monastère et la nécropole de Baouit [Mémoires 
de l’Institut Français d’Archéologie Orientale du Caire 111], Le Caire 1999, 48 Abb. 52. 
54. Es handelt sich wohl um einen hochrangigen Würdenträger. Mit dem Bildformular des 
Würdenträgers auf dem Mosaik hat er außer dem Büstenzepter nichts gemein. Interessant 
ist aber, dass einige Glasgewichte des 6./7. Jhs. mit den Büstenbildern von Stadtpräfekten 
zepterartige Objekte in ihrer linken Hand halten: M. Jungfleisch, Les dénéraux et estampilles 
byzantins en verre de la collection Foehner, Bulletin de l’Institut d’Égypte 14 (1932) 236 f. 
Nr. 5. 8–9; 238 Nr. 11–12 (im Folgenden Jungfleisch, Estampilles); G. Schlumberger, Poids 
de verre étalons monétiformes d’origin byzantine, REG 8 (1895) 64 f. Nr. 4. 7 (im Folgenden 
Schlumberger, Poids). Besonders gut ist dies bei Siegeln eines Rogatos erkennbar, der mit 
dem gleichnamigen Vater der ersten Frau des Kaisers Herakleios identifiziert wird: D. Feissel, 
in: Byzance. L’art byzantin dans les collections publiques françaises, Hrsg. R. Xavier, Paris 
1992, 95 Nr. 47 (im Folgenden Feissel, in: Byzance); D. Feissel, Le préfet de Constantinople, 
les poids-étalons et l’estampillage de l’argenterie au VIe et au VIIe siècle, Revue numismatique 
28 (1986) 122 f.; Jungfleisch, Estampilles, 238 Nr. 11–12; Schlumberger, Poids, 65 Nr. 7. 
Der Stab ist von einem glockenförmigen Objekt bekrönt, bei dem es sich um eine stilisierte 
Kaiserbüste handeln könnte. Bisher wurde eine Deutung als militärische Standarte, “main de 
justice”, oder stilisierter caduceus in Erwägung gezogen. So Jungfleisch, Estampilles, 238 Nr. 
12. Die mit dem Togakostüm bekleideten Büstenbilder der Stadtpräfekten auf den Gewichten 
halten zudem in ihrer erhobenen Rechten einen kurzen rollenförmigen Gegenstand, der wohl 
als mappa anzusprechen ist. Während das Bildschema mit der ‘mappa’ in der Rechten auf den 
Glasgewichten geläufig ist (Schlumberger, Poids, Nr. 2–3. 5. 8–11; Jungfleisch, Estampilles, 
Nr. 4. 13. 16–17. 19–21, Taf. 1; Feissel, in: Byzance, 95 Nr. 45–46), erscheinen die ‘Zepter’ 
in der Linken nur selten. Demnach scheint es sich nicht um eine für alle Stadtpräfekten ver-
bindliche Amtsinsignie zu handeln. Sollte es sich tatsächlich um Büstenzepter handeln, kön
nte überlegt werden, ob diese Präfekten nicht zusätzlich auch die Würde eines Ehrenkonsuls 
bekleideten. Für den Präfekten von Konstantinopel Zemarchos, der auf seinen Gewichten 
ebenfalls ein Zepter trägt (siehe unten Anm. 112), ist der Titel eines Ehrenkonsuls durch die 



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

222

Kommen wir zurück auf die eingangs gestellte Frage nach der Identität 
des dargestellten Mannes. Wer kann im 7. Jh. die konsularischen Insignien tra-
gen? Eigentlich kommen nur die alten konsularischen Ämter des Prokonsul/
ἀνθύπατος und consularis/ὑπατικὸς in Frage sowie anstelle des eponymen 
Jahreskonsuls der Rang des Ehrenkonsuls (exconsul/ἀπὸ ὑπάτων oder 
ὕπατος)109. Während die ersten beiden Amtstitel von Provinzstatthaltern 
sind, bezeichnet die vom Kaiser verliehene Würde eines Ehrenkonsuls im 7. 
Jh. den höchsten senatorischen Rang und steht in keinem Zusammenhang 
zum tatsächlich bekleideten Amt110. Zur Lösung dieser Frage können die 
Darstellungen von Ehrenkonsuln an der Fassade der Ĵvari-Kirche in Mc’xet’a 
(Mzecht) im heutigen Georgien (626–642) nichts beitragen, da die Stifter in 
persischer Tracht abgebildet sind111. Jedoch zeigen zwei Bronzegewichte des 

umlaufenden Inschriften gesichert. Anscheinend wurden Zepter als besondere Auszeichnung 
zuweilen aber auch vom Kaiser verliehen, wie Anth. Graeca I 96 vermuten lässt. 

���������������������������������   . Zum Ehrenkonsulat allgemein RE, Bd. IV, 1129 s. v. Consul (B. Kübler). Die 
Würde des unter Kaiser Leo I. (457–474) und Zeno (474–491) geschaffenen Ehrenkonsulats 
[dazu R. W. Mathiesen, Leo, Anthemius, Zeno, and Extraordinary Senatorial Status in the 
Late Fifth Century, BF 17 (1991) 209] ist auch nach der Abschaffung des regulären Konsulats 
durch Justinian I. im Jahr 542 noch lange als Titel hochrangiger byzantinischer Aristokraten 
nachweisbar: R. Guilland, Recherches sur les Institutions Byzantines II, Berlin 1967, 44–67 
(im Folgenden Guilland, Recherches); Ch. Courtois, Exconsul. Observations sur l’histoire 
du Consulat a l’époque Byzantine, Byzantion 19 (1949) 51–58. Erst zum Ende des 8. Jhs. 
wird der Titel abgewertet. Auch die Ehrenkonsuln empfingen die ornamenta consulatus. So 
Guilland, Recherches, 44; Kollwitz, Oströmische Plastik, 85 Anm. 1.

�����������������������������������������������������������������������������������������. Der Rang des Ehrenkonsuls stand im 7. Jh. und in der ersten Hälfte des 8. Jhs. über 
dem eines Patricius. F. Winkelmann, Byzantinische Rang- und Ämterstruktur im 8. und 9. 
Jahrhundert, Berlin 1985, 31 f. 37 (im Folgenden Winkelmann, Rang- und Ämterstruktur). 
Das Verhältnis der einzelnen Rangklassen zueinander für das ausgehende 7. Jh. macht das 
ökumenische Konzil von 680/81 deutlich. Dort sind in der Liste der anwesenden Würdenträger 
an erster Stelle 13 ἀπὸ ὑπάτων genannt. Ebd., 37 f. 63. Erst im 9. Jh. lässt die überragende 
Rolle des ὕπατος nach und wird nun vorwiegend mit Funktionen verbunden. Ebd., 62. Der 
Titel ist aber noch bis ins frühe 12. Jh. in Gebrauch.

���������������������������������������������������������������������������������         . Die georgischen Inschriften neben den in Relief ausgeführten Stifterbildern 
bezeichnen die dargestellten Demetrios und Adrnerse als Konsuln. Zu den Inschriften 
P. M. Mouradian, L’inscription arménienne de l’église de Djvari, REArm 5 (1968) 
122–130. Zu den Reliefs M. Thierry – N. Thierry, La cathédrale de Mrèn et sa décorati-
on, CahArch 21 (1971) 63 Abb. 21 und A. Plontke-Lüning, Frühchristliche Architektur in 
Kaukasien. Die Entwicklung des christlichen Sakralbaus in Lazakia, Iberien, Armenien, 
Albanien und den Grenzregionen vom 4. bis zum 7. Jh. [Österreichische Akademie der 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 223

Präfekten von Konstantinopel Zemarchos (565), der gleichzeitig den Titel 
ἀπὸ ὑπάτων trug, sein Büstenbild im Togakostüm mit mappa sowie mit 
einiger Wahrscheinlichkeit mit einem Büstenzepter112.

Im Thessaloniki des 7. Jhs. kommt theoretisch neben einem Ehrenkonsul 
nur der Statthalter der Provinz Macedonia Prima in Frage, die zumindest bis 
in justinianische Zeit von einem consularis verwaltet wurde113. Allerdings ist 
unklar, in welcher Form die Provinzialverwaltung und die alten Titulaturen 
der Statthalter im 7. Jh. weiterbestanden114. Zudem bestand zwischen einem 

Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse. Denkschriften 359 = Veröffentlichungen 
zur Byzanzforschung 13], Wien 2007, 315, Taf. 150, 13–14.

����. PLRE, Bd. III, 1416 s. v. Zemarchus 2. S. Bendall, Byzantine Weights. An 
Introduction, London 1996, 46. 48 Nr. 126–127 sowie ein bisher unpubliziertes Pendant 
in der Sammlung Christian Schmidt in München (Inv.-Nr. 2230). Die Kenntniss dieser 
Gewichte verdanke ich dem freundlichen Hinweis von Dr. Christian Schmidt. Zum Problem 
der Deutung des Zepters auf Gewichten von Stadtpräfekten siehe auch oben Anm. 108.

�����. RE, Bd. IV 1, 1142 s. v. consularis (B. Kübler). Siehe auch D. Feissel, Recueil des 
inscriptions chrétiennes de Macédoine du IIIe au VIe siècle [BCH Suppl. 8], Athènes 1983, 
139 Nr. 146 (im Folgenden Feissel, Recueil des inscriptions) zur Grabinschrift eines consu-
laris aus Thessaloniki (wohl 4./5. Jh.).

����������������������������������������������������������������������������������            . Es gibt für die nachjustinianische Zeit weder ein direktes Zeugnis für einen 
Statthalter der Provinz mit der Titulatur consularis, noch Anzeichen dafür, dass die alte 
Provinz im 7. Jh. aufgelöst wurde. Vgl. I. Karagiannopoulos, Το βυζαντινό διοικητικό 
σύστημα στα Βαλκάνια (4ος-9ος αι.), Athen 1994, 13 (im Folgenden Karagiannopoulos, 
Διοικητικό σύστημα). Generell ist der Titel eines consularis im 7. Jh. auf Siegeln noch 
bezeugt. Mit der Einführung des Themensystems verschwindet diese Amtsbezeichnung. 
ODB, Bd. I, 526 s. v. Consularis (ὑπατικὸς) (A. Kazhdan). Erst mit der Einrichtung des 
Themas Thessaloniki zwischen 796 und 802 ist die frühbyzantinische Verwaltungsstruktur 
auch im Umland von Thessaloniki vollständig beseitigt und auch das Amt des Präfekten 
von Thessaloniki, das wohl auf das Amt des alten Prätorianerpräfekten des Illyricum zurüc-
kgeht, abgeschafft. Entgegen der älteren Meinung eines Wandels des Amtes des Präfekten des 
Illyricum zu einem Stadteparchen plädiert die neuere historische Forschung z. T. dafür, in 
den durch Siegel des 7./8. Jhs. und einen Brief des Theodor Studites für 797 (Theodori Studitae 
Epistulae, hrsg. und übers. von G. Fatouros [CFHB 31, 1] Epist. 3, 106 f.) bezeugten Eparchen 
von Thessaloniki ein Fortleben der alten Prätorianerpräfektur des Illyricum bis zum Ende 
des 8./Anfang des 9. Jhs. zu sehen. A. Stauridou-Zaphraka, Τα Θέματα του μακεδονικού 
χώρου. Το Θέμα Θεσσαλονίκης, Βυζαντινά 19 (1998) 165; Karagiannopoulos, Διοικητικό 
σύστημα, 15–20; J. Haldon, Byzantium in the Seventh Century. The Transformation 
of a Culture, Cambridge 1990, 195 (nominelle Autorität über weite Teile des ehemaligen 
Territoriums). Zum Verschwinden der Verwaltungsstrukturen aller Prätorianerpräfekturen 
bis zur Mitte des 7. Jhs. W. Brandes, Finanzverwaltung in Krisenzeiten. Untersuchungen 



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

224

consularis, der zu den viri clarissimi/λαμπρότατοι (der untersten Klasse der 
Senatoren) gehörte, und den Ehrenkonsuln, die illustri/ἰλλούστροι waren, 
ein Rangunterschied115, der wahrscheinlich auch in der Farbigkeit des jewei-
ligen Kostüms zum Ausdruck kam116.

Wie ist die grün-goldene Farbgebung des Togakostüms des Würdenträgers 
zu bewerten? Grundsätzlich kam Grün in der Farbhierarchie am byzantini-
schen Hof eine der höchsten Positionen zu. So unterschrieben die Vertreter 
unmündiger Kaiser und seit komnenischer Zeit dann die Caesaren mit 
grüner Tinte117. Die höchsten byzantinischen Hofbeamten trugen zum Teil 
grüne Kleidungsbestandteile und Insignien118. Das Zeremonienbuch Kaiser 
Konstantins VII. Prophyrogennetos (913–959) sieht an bestimmten kirchli-
chen Feiertagen ein grünes Stemma und eine grüne Chlamys für den Kaiser 
vor119. Zudem überliefert es für den nobilissimus (νωβελήσιμος) neben einer 
roten Tunika eine mit goldenen Rosen verzierte grüne Chlamys mit golde-

zur byzantinischen Administration im 6.-9. Jahrhundert [Forschungen zur byzantinischen 
Rechtsgeschichte 25], Frankfurt 2002, 48–62. Er vertritt für den Eparchen von Thessaloniki 
die These eines Wandels zu einem Stadtpräfekten. 

�����. RE, Bd. IV 1, 1140 s. v. consularis (B. Kübler). Der spectabilis Flavius Palmatus ist 
insofern eine Ausnahme, da er zugleich das Amt des vicarius der Diözese Asiana bekleidete. 
Roueché, Aphrodisias, 103 f.

��������������������������������������������������������������������������������. Zur ranganzeigenden Funktion von Farbe beim Kostüm von Würdenträgern siehe 
oben Anm. 71.

�����. RbK, Bd. II, 527 s. v. Farbsymbolik (K. Wessel); Guilland, Recherches, 36. Ich 
danke Dr. Lars Hoffmann für diesen freundlichen Hinweis.

������������������������������������������������������������������������������������. Im 10 Jh. trug der Vorsitzende des Senats in der Kirche des Heiligen Stephanos 
eine grün-purpurfarbene Tunika. De cer. I 97 (Constantini Prophyrogeniti imperatoris de 
ceremoniis aulae byzantinae, hrsg. und übers. von J. J. Reiske [CSHB 5], Bonnae 1829, 
442). Mitte des 14. Jhs. gehörte nach dem Zeugnis des Pseudo-Kodinos (Traité des offices, 
hrsg. und übers. von J. Verpeaux, Paris 1966, 134 Z. 5; 135 Z. 28; 153 Z. 6. 9; 320 Z. 16 
f.) Grün zu den Farben von Kleidungsstücken und anderen Insignien zur Verdeutlichung 
der Hierarchie der Hofämter. Guilland, Recherches, 240 (Protovestiarios, Protosebastos). 
Zu den Bildzeugnissen von Beamten bzw. Würdenträgern mit grünen bzw. grün-goldenen 
Gewändern vom 11.–15. Jh. siehe die Beispiele bei Parani, Reality of Images, 329 f. Nr. 27; 
333 Nr. 41 (Logothetes tou Genikou); 334 Nr. 46 (Megas Kontostablos); 335 Nr. 54 (Megas 
Primikerios). Zu grün-purpurfarbenen Tuniken als Reservat kaiserlicher Werkstätten siehe 
oben Anm. 72.

������������������������������������������. De ceremoniis aulae Byzantinae I 46 (Constantin VII Porphyrogénète, Le livre 
de cérémonies, hrsg. und übers. von A. Vogt, Bd. I-II, Paris 1935–1940; im Folgenden Vogt, 
Cérémonies).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 225

nen Tablia als Zeichen seiner Würde120. Auf dem berühmten Kaisermosaik 
in San Vitale trägt der dem Kaiser am nächsten stehende Leibwächter eine 
grüne Tunika mit goldenen Besätzen (Abb. 17). Es handelt sich sehr wahr-
scheinlich um einen der beiden Anführer der candidati, die als 40 Mann 
starkes Elitekorps der Leibgarde (scholae) die persönliche Leibwache des 
Kaisers bildeten121. Für alle candidati ist von einer sehr hohen Rangstellung 
auszugehen122. Als ranghöchster candidatus gilt dabei der weiter links 
stehende Leibwächter mit einer rötlichen Tunika mit purpur-goldenen 
Besätzen, da er durch das kaiserliche Porträt in seinem Torques und durch 
das Christogramm auf seinem Schild besonders ausgezeichnet ist123. Grüne 

������������������������. De cer. II 53 (ed. Vogt): «ἡ χλαμύς ἐστιν πράσινος ἔχουσα ῥόδα χρυσᾶ καὶ ταβλία 
χρυσᾶ». Auch für diesen Hinweis bin ich Dr. Lars Hoffmann zu Dank verpflichtet. Der Titel 
eines nobilissimus bezeichnete nach dem Caesar die höchste Würde und war in der Regel 
Mitgliedern des Kaiserhauses vorbehalten. Zum nobilissimus RE, Bd. XVII 1, 791–800 s. v. 
Nobilissimus (W. Ensslin). Ebd., 797 zur Zuweisung der zitierten Stelle im Zeremonienbuch 
an die Erhebung des Niketas zum nobilissimus im Jahre 768. Die Angaben zur Farbigkeit der 
Gewänder in dem Kapitel sind widersprüchlich. In einem Zusatz am Ende des Kapitels trägt 
der nobilissimus während der Akklamation der Demen eine rote Chlamys. Für das Ende des 
9. Jhs. werden im Kleterologion des Philotheos schließlich eine purpurfarbene und mit Gold 
besetzte Tunika sowie Chlamys und Gürtel als Würdezeichen genannt. N. Oikonomides, Les 
Listes de préséance byzantines des IXe et Xe siècles (Paris 1972) 97 Z. 12 mit Anm. 51. Zu 
den Inhalten und Problemen dieser Stelle siehe auch den Kommentar zum Zeremonienbuch 
bei Vogt, Cérémonies II, 51 f. In Bezug auf die grün-goldenen Gewänder des Würdenträgers 
auf dem Mosaik ist jedoch entscheidend, dass diese Farbkombination grundsätzlich zur 
Auszeichnung einer der höchsten Würden im 8. Jh. in Frage kam. 

�������������������������������������������������������������. Zur Deutung der Leibwache auf dem Mosaik in Ravenna als candidati und allge-
mein zu dieser Elitetruppe der scholae palatinae R. I. Frank, Scholae Palatinae. The Palace 
Guards of the Later Roman Empire [Papers and Monographs of the American Academy 
in Rome 23], Rome 1969, 127–142 (im Folgenden Frank, Scholae). Zu den beiden primi-
cerii der candidati siehe M. Whitby, On the Omission of a Ceremony in mid-Sixth Century 
Constantinople: Candidati, Curopalatus, Silentiarii, Excubitores and Others, Historia 36 
(1987) 467 (im Folgenden Whitby, Ceremony).

�������������������������������. Über die Rangstellung der candidati ist nichts Genaues bekannt. Frank, Scholae, 
137 nimmt eine ähnliche Rangstellung mit dem direkt dem Kaiser unterstellten primicerius 
notariorum an, der den Prokonsuln gleichgestellt war. Die hohe Rangstellung der candida-
ti wird auch daraus ersichtlich, dass Justinian I. im Jahr 520 unter seinem Onkel Justin I. 
(518–527) als vir illustris von der Position eines candidatus zum magister militum aufstieg. 
Dazu B. Croke, Justinian under Justin: Reconfiguring a Reign, BZ 100 (2007) 25.

�����. Whitby, Ceremony, 466 f.; Frank, Scholae, 141.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

226

Tuniken mit goldenen Besätzen sind zudem in weiteren Darstellungen von 
Leibwächtern bezeugt, wobei ihnen in der Regel wie auf dem Kaisermosaik 
ein Soldat mit roter Tunika als Pendant auf dem Ehrenplatz zur Rechten des 
Herrschers entspricht124. Die genannten Beispiele legen den Schluss nahe, 
dass in Bezug auf die Farbsymbolik der Gewänder von Würdenträgern Grün 
bzw. Grün-gold in der Hierarchie unmittelbar nach Rot bzw. Rot-purpur 
folgte.

Aus der grün-goldenen Farbe der Gewänder und Schuhe des Mannes auf 
dem Mosaik der Gründer kann somit auf eine im Vergleich zu einem einfa-
chen Senator sehr hohe Position innerhalb der Hierarchie der Würdenträger 
geschlossen werden. Der Rang eines vir clarissimus, wie er dem consula-
ris der Macedonia Prima im 6. Jh. zukam, ist deshalb wenig wahrschein-
lich. Die Kleidung und die Insignien des Mannes sind somit m. E. eher als 
Zeichen der Würde eines Ehrenkonsuls zu interpretieren und weniger als die 
Tracht eines Provinzstatthalters. 

�����������������������������������������������������������������������������������              . In der Szene Christi vor Pilatus im Rossano-Codex (fol. 8r) trägt der auf dem 
Ehrenplatz zur Rechten hinter dem Thron des Pilatus stehende Standartenträger eine rote 
Tunika und der zur Linken eine grüne. K. Weitzmann, Spätantike und frühchristliche 
Buchmalerei, München 1977, Abb. 30. Auf zwei Miniaturen der Wiener Genesis trägt der 
Leibwächter auf dem Ehrenplatz hinter dem Thron König Abimelechs bzw. des Pharao, die 
jeweils im Dienstkostüm des Kaisers dargestellt sind, eine rote Tunika mit goldenen Besätzen 
und sein Pendant eine grüne Tunika ebenfalls mit goldenen Besätzen (fol 8v und 18v = pag. 
16 und 36). Auf einer dritten Miniatur (fol. 18r = pag. 35) wird der Leibwächter auf dem 
Ehrenplatz durch eine grüne Tunika mit roten Besätzen ausgezeichnet. Sein Pendant dagegen 
trägt eine grüne Tunika mit goldenen Besätzen. H. Gerstinger, Die Wiener Genesis, Wien 
1931, 89 f. 131 f. (die Tunika des Soldaten zur Linken des Pharao auf fol. 18r wird irrtümlich 
als blau bezeichnet). Der ranghöchste candidatus im Kaisermosaik von San Vitale ist vermut-
lich deshalb nach links vom Kaiser weggerückt, da die sonst übliche Position zu Seiten bzw. 
hinter dem Kaiser in diesem Mosaik von anderen Würdenträgern bzw. Bischof Maximian 
eingenommen werden. 

Weitere Beispiele für grüne Gewänder bei spätantiken Amtsträgern: auf dem farbigen 
Aquarell einer Tafel des Asturius-Diptychons (16. Jh.) tragen der Liktor und der Thekophoros 
grüne Chlamydes allerdings ohne goldene Besätze. Delbrück, Consulardiptychen, 97, Taf. 2. 
Lyd., mag. III 62 zufolge legte der Prätorianerpräfekt des Ostens, Johannes der Kappadokier, 
ein grünes (nicht näher spezifiziertes) Gewand an, um seine Unterstützung mit der 
Zirkuspartei der Grünen zu demonstrieren. Dies wird von Lydos jedoch abfällig kommenti-
ert. Es handelt sich demnach um einen Sonderfall. Zu Johannes dem Kappadokier PLRE, Bd. 
III, 627–635 s. v. Ioannes 11. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 227

Es kann sich bei dem dargestellten Würdenträger also nur dann um 
den Prätorianerpräfekten des Illyricum handeln, wenn er gleichzeitig die 
Würde eines Ehrenkonsuls innehatte. Dass die in Thessaloniki residierenden 
Präfekten diese Würde bekleiden konnten, belegen Bleisiegel des 8. Jhs., auf 
denen der Amtsbezeichnung der Titel ὕπατος vorangestellt ist125. Wenn der 
am rechten Unterarm erkennbare rot-purpurfarbene Stoffbausch nicht mit 
dem konsularischen Kostüm des 7. Jhs. zusammenhängt, könnte er vor diesem 
Hintergrund mit allem Vorbehalt vielleicht als Teil der bei Johannes Lydos 
(mag. II 13) erwähnten purpurfarbenen Tunika (χιτὼν καταπόρφυρος) der 
Prätorianerpräfekten interpretiert werden, die zusätzlich zu den höherwer-
tigen konsularischen Würdezeichen auf das spezifische Amt des Mannes 
verweisen würde126. Demnach ist es grundsätzlich möglich, dass es sich bei 
dem Würdenträger um den in der Mosaikinschrift des nördlichen inneren 
Seitenschiffs genannten Leo handelt. 

Geōrgios Belenēs hat den Vorschlag gemacht, mit dem in der 
Mosaikinschrift genannten Leo könnte Kaiser Leo I. (451–474) oder Papst 
Leo I. (440–461) gemeint sein127. Er sieht in der Formulierung ἐπὶ χρόνων 
einen zeitlichen Widerspruch zum Präsens in βλέπεις128. Seiner Meinung 
nach wird die Formulierung ἐπὶ χρόνων bzw. ἐπὶ τῶν χρόνων in Inschriften 
nicht benutzt. Aus einer Reihe von Beispielen dieser Formulierung in 
Kombination mit Personennamen in mittelalterlichen Texten zieht er den 

�����. J. Nesbitt – N. Oikonomides, Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton 
Oaks and in the Fogg Museum of Art I, Washington 1991, 59 Nr. 18.20: «Νικήτᾳ ὑπάτῳ 
βα(σιλικῷ) σπαθ(αρίῳ) κ(αὶ) ἐπάρχῳ Θεσσαλονίκης». Die Inschrift eines weiteren Siegels 
lautet «Λέοντι ὑπάτῳ, βασιλικῷ σπαθαρίῳ καὶ ἐπάρχ(ῳ) Θεσσαλον(ίκης)». PmbZ, Bd. III, 
34 Nr. 4391. Es wird in das 8./9. Jh. datiert. Nach der Einschätzung von Prof. Dr. Jean-Claude 
Cheynet (Mitteilung per E-Mail vom 27.02.2008) kann das Siegel in der zweiten Hälfte 
des 8. Jhs. entstanden sein. Eine Datierung ins 7. Jh. hält er wegen der im Dativ gehaltenen 
Legende für nahezu ausgeschlossen. Ab der Mitte des 8. Jhs. wird ἀπὸ ὑπάτων zugunsten des 
einfachen ὕπατος aufgegeben. Winkelmann, Rang- und Ämterstruktur, 37.

������������������������������������������������������           . Nach CJ Nov. LXII 2 aus dem Jahr 537 standen die viri consulares in der 
Rangordnung der Senatoren über den Prätorianerpräfekten. J. Haldon, The Fate of the Late 
Roman Senatorial Elite: Extinction or Transformation?, in: The Byzantine and Early Islamic 
Near East VI. Elites Old and New in the Byzantine and Early Islamic Near East, Hrsg. J. 
Haldon – L. I. Conrad [Studies in Late Antiquity and Early Islam 1], Princeton 2004, 190. 

�����. Belenēs, Σχόλια, 42.
�����. Belenēs, Σχόλια, 40.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

228

Schluss, dass sich dieser Passus der Inschrift auf ein lange zurückliegen-
des Ereignis beziehen müsse129. Zudem glaubt er, dass die Inschrift einem 
Chiasmus unterliegt und somit sinngemäß folgendermaßen lauten müßte: 
“Die Kirche des Demetrios, die zur Zeit des Leo errichtet wurde, siehst du 
erneuert nach dem Feuer”130. Desweiteren zieht Belenēs aus dem Fehlen ei-
ner näheren Charakterisierung des Leo den Schluss, dass es sich um eine be-
kannte historische Person gehandelt haben müsse. So kommt er schließlich 
auf Kaiser Leo I. (457–474) oder Papst Leo I. (440–461). 

Für die Bewertung der Mosaikinschrift sind zwei Fragen von 
Bedeutung: warum wurde der Name in der Inschrift genannt und was soll-
te damit bezweckt werden? Grundsätzlich ist in Inschriften das Formular 
des Schemas ἐπὶ + Name im Genitiv verbreitet. Dies betrifft vor allem auch 
Bauinschriften, die häufig mit dieser Formel eingeleitet werden131. In einigen 

�����. Belenēs, Σχόλια, 40 mit Anm. 19.
�����. Belenēs, Σχόλια, 41. Übersetzung nach Rhoby, Epigramme, 390.
������������������������������������������������������������������������������������ . Z. B. Inschrift in der Kuppel der Hagia Sophia in Thessaloniki (885): «[+ Ἐ]πὶ 

Παύλου τοῦ ἁγιωτάτο[υ ἡμῶν] ἀρχιεπισκόπου ἐγέν[ετο] [σ]ὺν Θ(ε)ῷ τὸ ἔργον τοῦ[το]» 
Spieser, Inventaires, 160 Nr. 10; Bauinschrift in der Seemauer von Thessaloniki (um 600): 
«Ἐπὶ τοῦ ἁγιωτ(άτου) ἀρχιεπισκό(που) Εὐσεβίου ἐγέ[νετο] -[...]» Feissel, Recueil des 
inscriptions, 91 Nr. 91; Dedikationsinschrift gefunden bei der Demetrios-Basilika (6. Jh.?): 
«Ἐπὶ Δημητρίου υἱοῦ Βινδεμίου (?) το[ῦ ..] ο [….γέγο]νεν τὼ ἔργων τοῦτω [...]» ebd., 92 Nr. 
92; Bauinschrift in Nihde in Kappadokien (vielleicht zw. 366/377): «Ἐπὶ Δομ(ετίου) [Μ]
οδέ[σ]του το[ῦ] λαμπροτάτου ἐπάρχου τῶν πρετωρίων καὶ τοῦτο ἔργον ἀπὸ [θεμ]ελίων 
ἐκτίσθ[η]» H. Rott, Kleinasiatische Denkmäler aus Pisidien, Pamphylien, Kappadokien 
und Lykien, Leipzig 1908, 379 Nr. 102. Weitere Beispiele bei P. Asēmakopoulou-Atzaka, 
Οι δωρητές στις ελληνικές αφιερωματικές επιγραφές του ανατολικού κράτους στην 
όψιμη αρχαιότητα, in: Αρμός. Τιμητικός τόμος στον καθηγητή Ν. Κ. Μουτσόπουλο 
για τα 25 χρόνια πνευματικής του προσφοράς στο Πανεπιστήμιο Α΄, Thessaloniki 
1990, 229 f. 232. 244 Abb. 1–4. 36 (im Folgenden Asēmakopoulou-Atzaka, Οι δωρητές); 
Baumann, Stifter, 277–280. 371 Anhang 12; SEG 39, 519 Nr. 1638. Häufig ist dieses Schema 
auch auf Kontrollgewichten bzw. Waagen, deren Überwachung zum Aufgabenbereich 
des Stadtpräfekten von Konstantinopel gehörte. Glasgewicht aus Salona (6. Jh.): «ἐπὶ 
Συμεώνου ἐπάρχου» SEG 45, Nr. 708; Schnellwaage aus Rumänien (ca. 561): «Ἐπὶ τοῦ μ(ε)
γ(αλοπρεπεστάτου) ἐπάρχου (τῆς) πόλεως Γεροντίου» Inscripţiile Greceşti şi Latine din 
secolele IV-XIII descoperite în România, Bucureşti 1976, Nr. 247; Gewicht aus Rumänien 
(ca. 561): «Ἐπὶ Φλ(αουίου) Γεροντί(ου)» ebd. Nr. 302. Siehe dazu auch PLRE, Bd. III, 534 s. 
v. Fl. Gerontius 3; vermutlich in Syrakus gefundenes Glasgewicht (6.?/7. Jh.): «+ Ἐπὶ Λέοντος 
ἐπάρχ(ου)» PLRE, Bd. III, 770 s. v. Leo 16. Weitere Beispiele bei U. Monneret de Villard, 
Exagia bizantini in vetro, Rivista italiana di numismatica e scienze affini 35 (1922) 97–99. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 229

Fällen werden auch Varianten wie z. B. ἐπὶ τῶν χρόνων oder ἐν τοῖς χρόνοις 
verwendet132. Die Bauinschriften nennen die Amtsträger, die während der 
Durchführung des Bauvorhabens im Amt waren und die Arbeiten zu ge-
nehmigen hatten. Dies sind in der Regel Bischöfe (vor allem bei Kirchen) 
oder Statthalter133. Die Nennung der Amtsträger hat genehmigenden und 
indirekt auch datierenden Charakter134, da deren Amtszeiten in Chroniken 
und lokalen Kalendern vermerkt wurden. So sind z. B. in der alexandrini-
schen Weltchronik die nach den Namen der Konsuln bezeichneten Jahre 
zusätzlich durch die Nennung des amtierenden Praefectus augustalis spezi-
fiziert, und zwar nach dem Schema ἐπὶ + Name im Genitiv135. Im Kalender 
von 354 sind die Listen des Praefectus urbi und der Bischöfe von Rom mit 
den Konsulatsangaben parallelisiert136. Bei längeren Bauinschriften ist die 
Nennung der Amtsträger häufig auch mit konkreten Datierungsangaben 

Vgl. auch die bereits bei O. Tafrali, Sur les réparations faites au VIIe siècle à l’église de Saint-
Demetrius de Salonique, Revue archéologique 14 (1909) 384 Anm. 5 (im Folgenden Tafrali, 
Sur les réparations) angeführte Inschrift auf einem Stoff aus dem 10. Jh.

��������������������������������������������������������������������������������           . Bauinschrift eines Brunnens in Herakleia Lynkestis (561): «[…] καὶ ἐπὶ τῶν 
χρόνων Ἰωάννου [vac. vac.] τοῦ ἁγιωτάτου καὶ μακαριωτάτου ἐπι[σκόπο]υ παρεσχέθη 
τὸ ὑδ[ρεῖο]ν τῇ πόλει […]» IG X 2, 2 Nr. 149; Bauinschrift aus Kom Ombo (Ägypten) (6./7. 
Jh.): «Τουτὸ τὸ τηλικοῦτον ἀγαθ(ὸν) τῆς οἰκοδομῆς τοῦ ἀπαντητηρίου ἐγένετο ἐπὶ τῶν 
αἰσίω(ν) χρόνων τοῦ ἐνδοξ(οτάτου) Γαβριηλίου δουκὸς Θηβαίων χώρας καὶ τοῦ […]» A. 
Bernand, De Thèbes à Syène, Paris 1989, 148 Nr. 196; Bauinschift auf einem Mosaikboden 
der Kirche des Bischofs Sergios in kh. Umm er rasas (Jordanien): «Ἐν τοῖς ἀγαθοῖς χρόνοις 
τοῦ δεσπότου ἡμῶν τοῦ ἁγιωτάτου κ(αί) μακαριω(τάτου) Σεργίου ἡμῶν ἐπισκόπου 
ἐμψηφώθη τὸ πᾶν ἔργον […]» Baumann, Stifter, 90. Zu weiteren Varianten siehe ebd., 371 f. 
Anhang 12.

������������������������������������������������������������������������������������. Nur in Ausnahmefällen werden Kaiser als genehmigende Instanz bei Kirchenbauten 
genannt. Baumann, Stifter, 280. 

������������������������������������������������������������. Zu mit ἐπὶ + Name im Genitiv eingeleiteten Inschriften Baumann, Stifter, 277–280. 
285. Auf den datierenden Charakter der Formel ἐπὶ + Name eines Amtsträgers im Genitiv 
weist auch M. Horster, Ehrungen spätantiker Statthalter, Antiquité Tardive 6 (1998) Anm. 
23 hin. Vgl. Tafrali, Sur les réparations, 384 f. In Bezug auf bischöfliche Stifter bemerkt 
Asēmakopoulou-Atzaka, Οι δωρητές, 228, dass der Name meist nur angegeben sei, um zu 
dokumentieren, dass das Werk zu ihrer Amtszeit ausgeführt wurde. 

�����. A. Bauer – J. Strzygowski, Eine alexandrinische Weltchronik, Wien 1905, 53 mit 
Anm. 3. 54. 61. 66. 73 f.

�����. Chronographus anni CCCLIV, X. XIII [MGH Auct. ant. IX], Hrsg. Th. Mommsen, 
Berolini 1982, 65–69. 73–76); M. R. Salzman, On Roman Time. The Codex-Calendar of 354 
and the Rhythms of Urban Life in Late Antiquity, Berkely 1990, 41 f. 47–50.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

230

verknüpft (z. B. einer Indiktionsangabe)137. Dies ist aber nicht zwingend 
erforderlich. Das Fehlen einer näheren Charakterisierung von Leos Amt (z. 
B. Präfekt, Bischof) in der Mosaikinschrift könnte durch das Versmaß oder 
durch den zur Verfügung stehenden Platz bedingt sein138. Eigentlich wäre in 
diesem Zusammenhang der örtliche Bischof als genehmigende Instanz zu 
erwarten gewesen (s. o.). Ein Bischof namens Leo ist für Thessaloniki im 7. 
Jh. aber nicht bezeugt. Die erwähnte Überschrift im Codex Parisinus 1517 
(ἐπὶ τῶν χρόνων Λέοντος ἐπάρχου = zur Zeit des Präfekten Leo) aus dem 
12. Jh. sollte m. E. nicht grundsätzlich als unglaubwürdig bewertet werden. 
Dass hier ein Kaiser oder gar ein Papst gemeint sein könnte erscheint mir 
jedenfalls ausgeschlossen139. 

Es besteht durchaus die Möglichkeit, dass der auf dem Mosaik dar-
gestellte Würdenträger mit dem erwähnten Leo identisch ist. So bezeugen 
zwei Siegel des 6./7. Jhs. bzw. des 7. Jhs. Ehrenkonsuln mit diesem Namen 
ohne Nennung von Ämtern140. Aus der Mosaikinschrift geht jedoch über-
haupt nicht hervor, ob die Nennung Leos ausschließlich genehmigenden 
bzw. datierenden Charakter hat oder ob er zusätzlich auch finanziell an den 
Renovierungen beteiligt war bzw. als Stifter fungierte141. Insofern bleibt eine 
Verbindung des genannten Leo mit dem auf dem Stiftermosaik dargestellten 
Würdenträger hypothetisch. 

Für die Datierung des Stiftermosaiks bietet die darunter befindliche 
Inschrift, die mit hoher Wahrscheinlichkeit auf die mit der Hilfe des heili-
gen Demetrios abgewehrte Belagerung der Stadt um 614 zu beziehen ist, 
einen terminus post quem142. Der in der Inschrift im nördlichen inneren 

�����. Baumann, Stifter, 285.
�������������������������������. Ähnlich versuchte bereits Tafrali, Sur les réparations, 386 das Fehlen des Zusatzes 

ἐπάρχου zu erklären. Bei kurzen durch den Namen eines Amtsträgers datierten Inschriften 
kann die Angabe des Amtes anscheinend gelegentlich wegfallen. So z. B. bei der Inschrift des 
in Anm. 131 angeführten Gewichts aus Rumänien. Auch bei dem zur Statue des Stephanos 
gehörigen Epigramm ist sein Amt nicht genannt. Foss, Stephanus, 200.

�����������������������������. Ablehnend zur These von Belenēs auch Rhoby, Epigramme, 390.
�����. PLRE, Bd. III, 770 f. s. v. Leo 14 (Mitte 6.–Mitte 7. Jh.) und s. v. Leo 20 (7. Jh.).
����������. Vgl. Mentzos, Ναός, 242. Zu diesem Problem bei Inschriften im Heiligen Land vgl. 

Baumann, Stifter, 296 f.
����������������. Zum Wunder Lemerle, Miracles I, 169–179 § 179–194. Zum Datum um 614, Lemerle, 

Miracles II, 91. Zu den Belagerungen von Thessaloniki durch die Awaren siehe Th. Korres, 
Some Remarks on the First Major Attempts of the Avaroslavs to Capture Thessaloniki (597 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 231

Seitenschiff erwähnte Brand der Basilika wird um 620/30 datiert und bildet 
für die Mosaiken der jüngeren Phase einen weiteren ungefähren terminus 
post quem. Aus stilistischen Erwägungen wurde das Panel von E. Kitzinger 
und anderen um die Mitte des 7. Jhs. eingeordnet143. Die angesprochenen 
Bezüge des Porträts des Würdenträgers zum Münzporträt des Kaisers 

and 614), Βυζαντινά 19 (1998) 171–185; Lemerle, Miracles II, 85–103. Belenēs, Σχόλια, 37 f. 
Abb. 2 hat gezeigt, dass es in der Inschrift nicht στόλω(ν) heißen kann, sondern στόλῳ. Ihm 
folgt W. Hörander, Zur Textkritik inschriftlich überlieferter Epigramme, in: Die kulturhis-
torische Bedeutung byzantinischer Epigramme. Akten des internationalen Workshop (Wien, 
1.–2. Dezember 2006), Hrsg. W. Hörander – A. Rhoby [Österreichische Akademie der 
Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse. Denkschriften 371 = Veröffentlichungen 
zur Byzanzforschung 14], Wien 2008, 30. Einen kleinen Strich neben dem Omega deutet 
Belenēs dabei als Iota (adscriptum). Gegen die Ergänzung des Iota adscriptum spricht sich 
Rhoby, Epigramme, 387 Anm. 45 aus, der aber auch στόλῳ annimmt (vgl. auch ebd. Anm. 
49). Damit ist m. E. die ältere Ergänzung zum Genitiv Plural hinfällig und die Bedeutung des 
Begriffs στόλος als “Heer” bzw. “Heere” unwahrscheinlich. Mpakirtzēs, Bάρβαρον, 1057 f. 
hatte auf dieser Grundlage vermutet, die Inschrift bezöge sich auf alle vier Belagerungen der 
Stadt durch die Awaren und Slawen im späten 6. und frühen 7. Jh. Ein Bezug der Inschrift 
auf Belagerungen im späteren 7. Jh. wird von Mentzos, Ναός, 242–245, J. C. Anderson, A 
Note on the Sanctuary Mosaics of St. Demetrius, Thessalonike, CahArch 47 (1999) 55 und 
Speck, De Miraculis, 371–376 angenommen (sie folgen dabei z. T. der Argumentation von 
Mpakirtzēs, Bάρβαρον). Dies ist jedoch m. E. wenig überzeugend, da nur beim erwähnten 
Wunder eine massive Attacke von See durch das Eingreifen des heiligen Demetrios abge
wehrt wird. Zudem zerstreut ein Unwetter die Flotte der Barbaren (Lemerle, Miracles I, 
177 f. § 185–190). Dieses Ereignis wurde sogar in einer (wohl monumentalen) Darstellung 
festgehalten (möglicherweise an der Außenwand der Demetrios-Basilika). Dazu Mpakirtzēs, 
Δημητρίου Θαύματα, 406 f. Anm. 1 zu § 194; Lemerle, Miracles I, 174. 179 § 194. Ansonsten 
ist nur eine weitere Belagerung von See im vierten Wunder der zweiten Wundersammlung 
bezeugt. Zur Datierung der Ereignisse ins Jahr 676/77 Lemerle, Miracles II, 131 f. In der 
Schilderung wird eine Attacke zur See aber eher beiläufig in Verbindung mit der Bestürmung 
der Landmauern erwähnt (Lemerle, Miracles I, 203 f. 214–217 § 255. 257–258. 262). Der hei-
lige Demetrios beendet diese Belagerung, indem er den Baumeister eines Belagerungsturms 
mit Irrsinn schlägt (Lemerle, Miracles I, 206. 219 f. § 275–276).

�����. Kitzinger, Byzantine Art, 28 hat auf gewisse Gemeinsamkeiten des Figurenstils der 
Mosaiken der zweiten Phase (d. h. der Pfeilermosaiken) mit den Figuren im Mosaikschmuck 
der Kapelle des heiligen Venantius am Lateranbaptisterium in Rom hingewiesen, die un-
ter dem griechischen Papst Theodoros (642–649) angefertigt wurden. So auch Gkioles, 
Μνημειακή Ζωγραφική, 115; E. Kitzinger, Byzantinische Kunst im Werden. Stilentwicklung 
in der Mittelmeerkunst vom 3. bis zum 7. Jahrhundert, Köln 1984, 214, Farbtaf. 8; Wilpert 
– Schumacher, Mosaiken, 332, Taf. 110.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

232

Konstans II. um 650, wie die Anlage der Frisur, die Geheimratsecken und 
die Bartform stützen eine solche Einschätzung. Jedenfalls gibt es zu den 
Münzbildern der Nachfolger Konstans II. kaum Gemeinsamkeiten. Die 
Haare der Kaiser werden ab Konstantin IV. (668–685) zunehmend länger 
und welliger und die Bärte kürzer144. Die Tatsache, dass das Zepter des 
Würdenträgers nur eine Büste zeigt, bietet ein Indiz, um die Entstehungszeit 
näher einzugrenzen. Grundsätzlich wären Büsten aller regierenden Augusti 
auf der Zepterbekrönung zu erwarten gewesen145. Kaiser Herakleios regierte 
seit 613 gemeinsam mit seinem Sohn Konstantinos III. als Co-Augustus, 
erhob 616 seine Frau Martina zur Augusta und schließlich noch 638 seinen 
Sohn Heraklonas146. Es wären also in der Zeit nach 620 drei bis vier Büsten 
als Zepterbekrönung zu erwarten gewesen. Die Regierungszeit des Kaisers 
Herakleios kann demnach als Entstehungszeitraum für das Mosaik der 
Gründer ausgeschlossen werden. Kaiser Konstans II. wiederum regierte von 
641–654 als Alleinherrscher, und daher dürfte das Mosaik m. E. am ehesten 
in dieser ersten Hälfte seiner Regierungszeit geschaffen worden sein. 

Zusammenfassend lässt sich also folgendes sagen: Aufgrund der im 7. 
Jh. geläufigen Porträtcharakteristika und des ‘Rechtecknimbus’ ist es na-
hezu ausgeschlossen, dass es sich bei der Darstellung des Würdenträgers 
um die Rezeption eines älteren Bildes des in den Passiones des heili-
gen Demetrios erwähnten Prätorianerpräfekten Leontios handelt, der die 
Demetrios-Basilika errichten ließ. Alle Anhaltspunkte sprechen dafür, dass 
es sich um einen zeitgenössischen Magistrat der Jahre um 620/30 bis um 
die Mitte des 7. Jhs. handelt. Eine Eingrenzung der Datierung auf die Jahre 

����������������������������������������������������������������������������������           . Nur bei einigen frühen Münzbildern Justinians II. (685–695) und des Leontios 
(695–698) gibt es eine Anlehnung an die Frisurtypen Konstans II. DOC II 1, 93 f.

�����������������������������������������������������������������������������������������. Auf den westlichen Diptychen des 5. Jhs. entspricht die Anzahl der Büsten stets der 
Zahl der zwei regierenden Augusti. Als einzige Ausnahme ist das Diptychon der Asturius 
zu nennen, das vielleicht aufgrund eines Fehlers des Schnitzers einmal zwei und einmal drei 
Büsten zeigt (Olovsdotter, Consular Image, 26; Volbach, Elfenbeinarbeiten, 30 f. Nr. 3). 
Das nur durch nordafrikanische Keramik nachweisbare Diptychon des Anicius Auchenius 
Bassus zeigt drei Büsten auf dem Zepter, weil es 408 entstanden ist, als neben Honorius und 
Arcadius auch Theodosius II. bereits als Augustus amtierte (van den Hoek, Peter, 203 Abb. 
16–17. 19). Auf den östlichen Diptychen des Anastasius von 517 sind drei Büsten auf dem 
Zepter vorhanden. Hier sind wohl neben dem Kaiser die konsularischen Familienmitglieder 
des Anastasius dargestellt. Dazu Olovsdotter, Consular Image, 74 f.

������������������������. Dazu DOC II 1, 216.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 233

641–654 wird durch die einzelne Kaiserbüste auf dem Zepter nahegelegt. 
Dem Würdenträger kommt der Status eines κτίστης zu, weil er sich maßgeb-
lich an den Kosten der Instandsetzung der Kirche beteiligte. Die gemein-
same bildliche Darstellung von Bischof, Diakon und zivilem Würdenträger 
im Kontext eines Stifterbildes entspricht dem Formular frühbyzantinischer 
Stifterinschriften im Heiligen Land, wo neben dem zuständigen Bischof und 
dem Verantwortlichen für die Bauaufsicht (in diesem Fall der Diakon) häu-
fig auch der oder die Stifter genannt werden147.

Tracht und Insignien des Würdenträgers orientieren sich im Wesentlichen 
an den Darstellungen der viri consulares des 5. und 6. Jhs. Aufgrund eini-
ger Abweichungen zum Togakostüm des 5. und 6. Jhs. handelt es sich an-
scheinend um eine Weiterentwicklung des 7. Jhs. Das Togakostüm weist 
den Würdenträger als Angehörigen des Senats aus. Die Farbigkeit seiner 
Kleidung und die mappa sowie das Büstenzepter sind im Kontext des 7. 
Jhs. am ehesten als Rangzeichen der höchsten senatorischen Würde eines 
Ehrenkonsuls (ἀπὸ ὑπάτων oder ὕπατος) aufzufassen. Es ist möglich, dass 
der Mann außerdem auch das Amt des Prätorianerpräfekten des Illyricum 
bzw. des Präfekten von Thessaloniki bekleidete. Die Nennung des Leo in der 
Mosaikinschrift im inneren nördlichen Seitenschiff ist einer gängigen epi-
graphischen Formel geschuldet und hat genehmigenden und indirekt datie-
renden Charakter für die Renovierungsarbeiten. Es wird sich bei diesem Leo 
nicht wie häufig angenommen um einen Kaiser oder gar einen Papst han-
deln, sondern um einen zeitgenössischen Amtsträger, der der Überschrift 
im Codex Parisinus 1517 aus dem 12. Jh. zufolge Präfekt gewesen ist. Eine 

�����. Baumann, Stifter, 277–279. 289–312. Außerdem ist anzunehmen, dass die bei-
den Kinder im zivilen Dienstkostüm zuseiten des heiligen Georgios im Mosaik am nörd-
lichen Bemapfeiler (Abb. 15–16) die Kinder eines der κτίσται sind (m. E. am ehesten des 
Würdenträgers). Zur möglichen Vaterschaft eines der Stifter Hennessy, Images, 89–91, Taf. 
6; Ders., Iconic Images of Children in the Church of St Demetrios, Thessaloniki, in: Icon 
and Word. The Power of Images in Byzantium. Studies Presented to Robin Cormack, Hrsg. 
A. Eastmond – L. James, Aldershot 2003, 164 f. Abb. 11.6. Zu Beispielen von Stifterbildern 
mit Kindern siehe Hennessy, Images, 104–109. In Stifterinschriften werden gelegentlich 
Familienangehörige bzw. Kinder der Stifter mit genannt. Caillet, Évergétisme, 447 f. Die 
These von Vélénis, Ταυτίσεις, 308, es handle sich bei den Kindern um die beiden ältesten 
Söhne des Kaisers Herkleios halte ich aufgrund der oben dargelegten Anhaltspunkte für die 
Datierung und fehlender kaiserlicher Insignien für abwegig.



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

234

Identität dieses Leo mit dem auf dem Mosaik dargestellten Würdenträger ist 
grundsätzlich möglich, muss aber hypothetisch bleiben. 

Nachtrag: Das Buch von Α. Mentzos, Τα ψηφιδωτά της ανοικοδόμησης 
του ναού του Αγίου Δημητρίου στον 7ο αιώνα μ.Χ. (Thessaloniki 2010) 
konnte nicht berücksichtigt werden, da es zeitgleich zum Einreichen der 
Druckfassung des Beitrags zur Veröffentlichung in Byzantina Symmeikta 
im Dezember 2010 gedruckt wurde und im März 2011 im Handel noch 
nicht erhältlich war.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 235

Abb. 1: Stiftermosaik an der Nordseite des südlichen Bemapfeilers 
[E. Kourkoutidou-Nikolaïdou – A. Tourta, Spaziergänge durch das Byzantinische 

Thessaloniki (Athen: Editionen KAPON 1997) Abb. 191].



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

236

Abb. 2: Mosaik an der Ostseite des südlichen Bemapfeilers
 [E. Kourkoutidou-Nikolaïdou – A. Tourta, Spaziergänge durch das Byzantinische 

Thessaloniki (Athen: Editionen KAPON 1997) Abb. 194].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 237

Abb. 3: Details des Mosaiks an der Westseite des südlichen Bemapfeilers [Foto B. Fourlas].

Abb. 4: Medaillionbilder und Inschrift im nördlichen inneren Seitenschiff
[Ch. Diehl – M. Le Tourneau, Les mosaïques de Saint-Démétrius de Salonique, 

Monuments et mémoires. Fondation E. Piot (1910) Taf. 20, 1 
(© Academié des Inscriptions et Belles-Lettres)].



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

238

Abb. 5: Florenz, Bargallo. Elfenbeintafel des Konsuls 
Basilius [R. Delbrück, Die Consulardiptychen und 

verwandte Denkmäler, Berlin 1929, Taf. 6].

Abb. 6: Umzeichnung der einzelnen Gewänder des 
zivilen Würdenträgers in Abb. 1 

[Zeichnung B. Fourlas].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 239

Abb. 7: Selçuk, Museum. Statuentorso eines 
Togatus [J. Kollwitz, Oströmische Plastik der 

theodosianischen Zeit, Berlin 1941, Taf. 24, 1].

Abb. 8: Geyre, Museum. Statue des Flavius 
Palmatus [R. R. R. Smith, Late Antique Portraits in 

a Public Context, JRS 89 (1999) Taf. 3 
(© NYU Excavations at Aphrodisias)].



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

240

Abb. 9: Rom, S. Agnese. Detail der 
Titelheiligen im Apsismosaik (625-638) 

[Foto N. C. Pomp].

Abb. 10: Argos, Archäologisches Museum. 
Bodenmosaik mit Monatsbild des Januar aus einer 

Villa in Argos (erste H. 6. Jh.)
[Foto B. Fourlas].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 241

Abb. 11: Aquarellzeichnung des Kopfes des zivilen Würdenträgers in Abb. 1 von 
W. S. George [Archive of the British School at Athens, Byzantine Research Fund 

(© British School at Athens)].

Abb. 12: Rom, Lateranskirche. Detail der Mosaiken der Venantiuskapelle (642-649). 
Kopf des Heiligen Antiochianus [Foto Th. Kaffenberger].



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

242

Abb. 13: Erlangen, Universitätbibliothek. Solidus des Herakleios und Konstantins III. 
(613-616) [M. Boss – L. Hofmann, Die Münzen des Byzantinischen Reiches in der 

Universitätsbibliothek Erlangen-Nürnberg, Erlangen 2007, 85].

Abb. 14: Erlangen, Universitätbibliothek. Solidus Konstans II. (649/50) [Ebd., 94].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 195-244

Κτίστας θεωρεῖς 243

Abb. 17: Ravenna, S. Vitale. Detail des Kaisermosaiks [Foto K. T. Weber].

Abb. 15: Detail des Mosaiks an der 
Westseite des nördlichen Bemapfeilers 

[Foto B. Fourlas].

Abb. 16: Detail des Mosaiks an 
der Westseite des nördlichen 

Bemapfeilers [Foto B. Fourlas].



Benjamin Fourlas

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 195-244  

244

Κτίστας Θεωρεῖς. Who is the Civil Dignitary on the Mosaic of the 
Donors in the Church of St Demetrios in Thessaloniki?

This paper focuses on the analysis of the insignia, the portrait and the 
so-called square nimbus in order to clarify the identity of the anonymous 
civil dignitary depicted in the famous 7th century mosaic of the donors in 
the church of St Demetrios in Thessaloniki. It is argued that he is not (as of-
ten supposed) the founder of the church, the praetorian prefect of Illyricum 
Leontios, but rather a contemporary donor of the mid-7th century who con-
tributed to the rebuilding of the church after a fire damaged the building 
about 620/30. His garment and his insignia do not fit to those of a praetori-
an prefect but most likely represent the highest senatorial dignity in the 7th 
century, namely that of an honorary consul (ἀπὸ ὑπάτων or ὕπατος). This 
does not exclude the possibility that he did hold the office of the prefect of 
eastern Illyricum (respectively of Thessaloniki) as well. The mentioning of 
the name Leo in the mosaic inscription pertaining to the rebuilding after 
the fire follows a common epigraphic habit in building inscriptions that re-
fers to the authority responsible to approve the execution of the project. This 
Leo is often assumed to be the same person as the civil dignitary. Although 
this conclusion is generally possible it has to remain hypothetical.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

Hierarchies and Fractals: Ecclesiastical Revenues as Indicator 
for the Distribution of Relative Demographic and Economic 

Potential within the Cities and Regions of the Late Byzantine 
Empire in the Early 14th Century1

Introduction

Prior research regards the time from the 11th century onwards as a period 
of general decline for the Byzantine Empire, culminating in the conquests of 
Constantinople in 1204 and 1453. However, studies in recent decades have 
made clear that the demographic and economic growth which began in the 
9th century (after a period of economic, demographic and urban contraction 
from the 6th century onwards2), continued until the second half of the 13th 
century, especially in the regions of South-eastern Europe and Western Asia 
Minor3. In comparison to its provinces, the economic supremacy and the 
power of the imperial centre of Constantinople decreased4. At the same time, 
the enlarged economic potential of the periphery made it possible for the 
Byzantine elite to establish new power bases after the fall of Constantinople 
to crusaders in 1204 (Nicaea in Western Asia Minor, Epiros in Western 
Greece, Trabzon in North-eastern Asia Minor). From there the re-conquest 

1. This study was undertaken as part of the Project “Patriarch Antonios IV. von 
Konstantinopel, 2. Amtsperiode” which is financed by the Austrian Science Fund (FWF; 
project P22269); project director is Prof. Otto Kresten (Vienna).

2. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 38-49.
3. Harvey, Economic expansion. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 90-170.
4. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 130-132.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

246

of the capital succeeded in 1261. But despite the expulsion of “Latin” rule 
from Constantinople, the establishment of “Frankish” feudal states and 
colonies, such as the Italian city states of Venice and Genoa in the “Romania”, 
became a permanent fact. (Other colonies included those in Crete and other 
islands of the Aegean, and ports at the coasts of Greece, Asia Minor and the 
Black Sea). The latter phenomenon implied for Byzantium that the Empire 
was relocated from the centre of its own economic sphere to the periphery 
of a late medieval “World-system” dominated by the northern Italian trade 
centres. However, the presence of Venetian, Genoese and other Western 
merchants, not only in their overseas territories but also in all important 
seaports and cities which remained within the Byzantine sphere of power 
(partly since the late 11th century), brought further economic incentives for 
these regions. In the process, the distribution of economic potential within 
these provinces once more changed according to the interests of the Western 
merchants5. The relevance of formerly medium or minor urban settlements 
in the European provinces increased similarly for the Byzantine Empire, 
as it lost most of its territories in Western Asia Minor to various Turkish 
Emirates, among them the Ottomans, during the late 13th and early 14th 
centuries. Byzantium became a regional power in South-eastern Europe, 
with its most important provinces in Thrace, Macedonia and parts of the 
Peloponnese (all-together still more than 100,000 km², but certainly on a 
smaller scale than in previous centuries6). These areas were also affected by 
invasions, such as the raids of the Catalan Company, which devastated the 
Thracian and Macedonian regions in the years 1305 to 1309, and menaced 
by neighbouring Bulgaria and Serbia; they hence became the theatre of the 
Byzantine civil wars of the 1320s. At the same time, a certain demographic 
and economic contraction had already taken place. This, we can presume, 
was not only because of these external factors, but also partly due to the 
limits of the use of marginal land7. However, in the decades before a second 

5. Kazhdan, The Italian, 5-6, 20-21. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 138-146, 
168, 201.

6. Cf. also Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 167-168, on the “small-scale” eco-
nomy of Late Byzantium.

7. Laiou-Thomadakis, Peasant Society, 226, 254, 261. Laiou, The Agrarian, 314-317. 
Lefort, Société rurale, 167-200 (on the example of the village of Radolibos), and 229-247 
(on the demographic developments in eastern Macedonia). Laiou – Morrisson, Byzantine 
Economy, 169-170, 181-182. Pamuk, Black Death, 293. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 247

wave of civil wars (which began in 1341), the Black Death8 and the permanent 
establishment of Ottoman Power in Europe (1352) destroyed all hope, a 
consolidation of Byzantine power in the southern Balkans still seemed 
possible. Focusing on this period in the early 14th century, our paper aims 
at illuminating the character of urban hierarchies and the relative regional 
distribution of demographic and economic potential in the territories 
then still under Byzantium’s control. For this purpose, we will make use of 
original Byzantine sources on ecclesiastical administration and revenues, 
demonstrate their significance for our research question and, finally, analyse 
them with the help of two classical models of economic geography. 

1. Ecclesiastical wealth in Byzantium

As it was in medieval Western Europe, the share of the church in the 
“national” wealth of Byzantium was significant. Its possessions included 
real estate in the countryside as well as in urban communities, ranging 
from single households and buildings to whole villages, whose paroikoi 
(dependent peasants) would pay their rent and tax to their ecclesiastical 
overlord9. Our documentation is especially rich for the great monasteries 
such as those on Mount Athos. The Megiste Laura, for instance, in 1321, 
was the owner of 185,000 modioi10 (c. 18,500 hectares) in Macedonia and 
on the island of Lemnos11. While most bishoprics could not compete with 
this amount of property12, very rich metropolitan sees did exist: according 

8. Kazhdan, The Italian, 21-22. Cf. also Pamuk, Black Death, for some of the long-term 
consequences of the 14th century plague epidemic, also for the regions of the Byzantine and 
Ottoman Empires.

9. Herman, Abgabenwesen, 435. On the status of the paroikoi, which became very com-
mon since the 10th century, cf. ODB, v. 3, entry Paroikos, 1589-1590 (M. C. Bartusis).

����������������  . The terminus modios denotes several square measures (ranging from 888,73 to 
1279,78 sq. m.) as well as measures of capacity (ranging from 11,389 to 17,084 liters, the lat-
ter figure for the most important thalassios modios) in Byzantium, cf. Schilbach, Metrologie, 
59-67, 95-109. ODB, v. 3, entry Modios, 1388 (E. Schilbach – A. Kazhdan), 1388. Morrisson 
– Cheynet, Prices, 817.

����. Laiou, The Agrarian, 350. Smyrlis, La fortune, 55. Laiou – Morrisson, Byzantine 
Economy, 173-174.

�����������������������������������������������������������������������. Since the Council of Chalcedon 451, every bishop had to entrust an oikonomos with 
the administration of the property of his bishopric. These oikonomoi can also be found in 
the Palaiologan period in metropolitan as well as in suffragan bishoprics, cf. Darrouzès, 



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

248

to a charter from the year 1301, the possessions of the metropolitan of 
Monembasia in the Peloponnese included eight villages, two monasteries 
inclusive of property, houses in the city of Monembasia itself as well as 
manors, watermills and vineyards in 14 other villages in the surrounding 
area. The church of Monembasia also had the right to buy the harvest of 
kermes (prinokokkion), which were used as dyestuff, from various villages13. 
The metropolis of Ioannina in north-western Greece (Epiros) owned 9 and 
a half villages, farms, watermills and fishponds in more than 10 localities. 
It had the right to exact toll dues from several groups of Vlachoi (pastoral 
people, who spoke a Romanic language14), as well as Jews and, as we know 
from an imperial privilege dated June 132115, it was entitled to hold a 
market. More modest were the possessions of suffragan bishoprics such as 
Stagoi in Thessaly (Metropolis of Larissa), which were enumerated in a 
chrysobull of Emperor Andronicus III of March 1336. They included the 
bigger part of the land and the revenues of the village of Kulbentzion (a 
part of the landed property there was estimated to be 1,000 modioi) as well 
as significant property in the village Palaiokastron, including gardens and 
watermills, as well as three monasteries16.

Besides the income from immovable property, the bishop had the right 
to collect various levies from the laity, clerics and monks, which had been 
made mandatory in the 10th and 11th centuries. Such duties (kanonika) 
included tolls in cash as well as in kind, depending on the population of a 
village. Charges were also levied for obtaining the necessary marriage license 
and obligatory gifts on special holidays17. In addition to the kanonikon that 

Ὀφφίκια, 101-103, 303-309. Kraus, Kleriker, 203-260. Preiser-Kapeller, Episkopat, 
XXXVII-XXXVIII. See also Lefort, Société rurale, 315-342, and Smyrlis, La fortune, 
209-238, for information on the accounting in ecclesiastical institutions.

������. MM, v. 5, 161-165. Dölger, Regesten, no 2236. Laiou, The Agrarian, 323.
�������������. Cf. also Laiou, The Agrarian, 325-326, on animal husbandry in Epiros.
������. MM, v. 5, 84-87. Dölger, Regesten, no 2460; at the same time also the city of Ioannina 

itself received extensive privileges, cf. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 197.
������. MM, v. 5, 270-273. Dölger, Regesten, no 2825.
����. Herman, Abgabenwesen, 436-444, 460-462, 465-468, also on the sources for these 

tolls. According to a law of Emperor Alexios I Komnenos (September 1100, cf. Ralles – 
Potles, v. 5, 280-281. Dölger, Regesten, no 1214b) from a village with 30 households for 
instance, the bishop should receive one hyperpyron, two silver coins, one ram, six modioi of 
barley, six metra of vine, six modioi of wheat flour and 30 chickens as kanonikon per annum. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 249

was collected by the bishop from the priests of his diocese, members of 
the clergy had to pay certain dues on the occasion of their consecration 
by the bishop, despite several prohibitions on this matter18. A final, non-
negotiable source of revenue was the annual kanonikon or kaniskion (in 
cash and in kind) from the monasteries which were under the jurisdiction 
of the bishop. Numerous conflicts over these rights, especially between local 
bishops and those monasteries which tried to evade the bishop’s authority 
by subordinating themselves directly to the (more remote) Patriarch in 
Constantinople19, clearly demonstrate the relevance of these dues.

It is evident that, by means of these properties and tolls, the Byzantine 
ecclesiastical administration theoretically took a share of the economic 
output of almost the entire population of a bishopric, not only of those 
paroikoi living in the villages of the bishop. Thus, the size and amount of 
ecclesiastical property and income should allow for some conclusions on the 
economic potential of a certain region. This observation has already been 
made in many studies for the medieval West20. 

2. The dimension of ecclesiastical wealth and the contribution list of 1324

In contrast to Western Europe, we very seldom obtain concrete figures 
on the amount of ecclesiastical revenue from the byzantine sources. One 
has also to keep in mind that monasteries and bishoprics received revenues 

The same law prescribes, that for marriages, the bridegroom was required to give one hyper-
pyron to the bishop, the bride a piece of drapery of 12 cubits length.

����. Herman, Abgabenwesen, 445-460. According to the law of Emperor Alexios I men-
tioned in note 17, an anagnostes (lector) was required to pay one hyperpyron for his ordi-
nation, a deacon or a priest three hyperpyra. This provision we also find in a regulation of 
Patriarch Nikolaos III Grammatikos (1086 or 1101. Cf. Ralles – Potles, v. 5, 60. Grumel, 
Regestes, no 970), in which it is also prescribed that every priest should pay one hyperpyron 
per year to his bishop.

����. Herman, Abgabenwesen, 447-457. We do not possess a general regulation for the 
amount of the kanonikon of a monastery. In the typos of Emperor Michael VIII Palaiologos 
for the Monastery of Hagios Michael on Mount Auxentios (1261/1281) for instance, the 
annual kaniskion to the metropolitan of Chalkedon accounts for a value of three hyperpy-
ra, in addition to three pounds of wax (cf. Typika, v. 3, 1218 [no 37]. Dölger, Regesten, no 
2065).

���������������������. See for instance, Campbell, Benchmarking. See also Epstein, An Economic, 37-38.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

250

in cash as well as in kind21, as is illustrated in some regulations from the 
imperial charter for the church of Ioannina. As mentioned above, the 
Metropolis had the right to hold a market; half of the revenues from this 
market belonged to the metropolitan, while the other half to the clergy of 
the metropolis. The clergy also received annually 300 modioi (ca. 5,125 
liters) of grain (sitokrithon), one barrel of wine and 50 hyperpyra22 from the 
revenues of the church23.

From the late 13th and early 14th century, we have information on the 
annual revenues (posotes) of entire villages in various regions. However, these 
figures vary between 77.5 hyperpyra, 104 hyperpyra, 109 hyperpyra and 202 
hyperpyra, 215 hyperpyra or 240 hyperpyra24. A normal soldier at this time 
would receive a pronoia (a grant of a certain amount of tax revenues for his 
military service) with a posotes of 24 or 36 hyperpyra, a cavalryman of the 
great allagion of Thessalonike of 70-80 hyperpyra25. Statistical evaluations 
of Byzantine charters, especially from the area of Macedonia, permit us to 
draw the conclusion that in the early 14th century the tax a paroikos paid 
to the landlord was usually estimated at one hyperpyron per 50 modioi of 
average quality cropland. This would be an average size for one household 
and theoretically represents 1/24 of the value of the land and c. 20 % of the 
total revenue26. For the landlord, of course, there existed the possibility of 

��������. Cf. Smyrlis, La fortune, 219-227, on «la commercialisation du surplus».
22.��������������������������������������������������������������������������������� The Late Byzantine standard gold coin (hyperpyron, 4,55g) equalled at this time 

still the Italian ducat and florin. After 1350, one gold ducat equalled two hyperpyra, cf. 
Morrisson – Cheynet, Prices, 816-817.

������. MM, v. 5, 84-87. Dölger, Regesten, no 2460. An insight into the praxis of the pro-
vision of clergymen from the property of a metropolitan see provides the accounting records 
of a functionary of the church of Thessalonike from the period of metropolitan Symeon 
(1416-1429). He received various sums every month (two, three, five or six hyperpyra) from 
the income and rents of various realties of the metropolis, cf. Kugeas, Notizbuch, 143-163, 
esp. 156-159 for an analysis.

����. Dölger, Regesten, nos 2023 (December 1279), 2392 (September 1317), 2357 (1315), 
2357 (1315), 2208 (June 1298). Cf. also Laiou-Thomadakis, Peasant Society, 65. Morrisson 
– Cheynet, Prices, 821.

����. Dölger, Regesten, nos 1994 (1272), 2394 (1317). Bartusis, Army, 157-190. 
Morrisson – Cheynet, Prices, 862. Oikonomides, The Role, 1045. Cf. also ODB, v. 3, entry 
Pronoia, 1734 (M. C. Bartusis).

����. Laiou-Thomadakis, Peasant Society, 159, 176-180, 256-257, 265. Lefort, Société 
rurale, 25-62. Laiou, The Agrarian, 329-333, 341-345. Oikonomides, The Role, 1004, 
1033-1034. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 107, 178.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 251

a higher yield through other arrangements like sharecropping and other 
forms of cultivation27, which involved the division of output between him 
and the paroikoi. A vineyard of 15-20 modioi could therefore bring in as 
much as 200 modioi of wheat-growing land; its tax was calculated with 
one hyperpyron per 4-6 modioi. As Mark C. Bartusis has stated, “the true 
economic value of a pronoia grant exceeded its official posotes by a factor 
of at least two or three”28.

These figures may give us an impression of the possible size of income 
from landed property, but even from our most detailed documents on the 
wealth of a bishopric (already mentioned above) we learn almost nothing 
about the posotes, the population or the amount of land of the villages 
which belonged to the church. Did the eight villages of the metropolitan of 
Monembasia bring in 400, 800 or 1,600 hyperpyra? The bishop of Stagoi‘s 
1,000 modioi in the village of Kulbentzion could have yielded 20 hyperpyra 
per annum, twice that sum or even far less (if the land was of poor quality 
or not wholly cultivated).

For the early 14th century at least, we have some figures on the 
amount of income a bishop could obtain from a suffragan bishopric. In 
1305, metropolitan Nikephoros Moschopulos of Crete (where he could 
not reside because of the Venetian occupation of the island) was assigned 
an annuity of 200 hyperpyra out of the revenue of an unnamed vacant 
suffragan bishopric of the metropolis of Monembasia. The annuity served 
as compensation for the loss of payments Nikephoros had once received 
from the revenues of the vacant metropolis of Methymna (on the island 
of Lesbos). These revenues had been re-allocated to the Metropolitan of 
Sardeis. Presumably these revenues could not have exceeded those from 
Nikephoros’ new source of income, otherwise he would not have accepted 
this arrangement29. The deposed metropolitan of Philippoi (in Macedonia) 
in 1339 was granted a payment of 100 hyperpyra per year from the revenues 
of the vacant bishoprics of Ioannitza and of Hyperpyrakion, both suffragans 
of the metropolis of Philippupolis (modern-day Plovdiv in Bulgaria), by the 

����. Laiou, The Agrarian, 349-350. Oikonomides, The Role, 1003, 1046.
����. Bartusis, Army, 172-173. Morrisson – Cheynet, Prices, 836, 839. Oikonomides, The 

Role, 1034.
����. Papadopoulos-Kerameus, Μοσχόπουλος, 215-223, esp. 217-219. Laurent, Regestes, 

nos 1625, 1627.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

252

synod in Constantinople30. These sums assumedly represent that share of 
the bishoprics revenues of which a holder of the see could dispose after 
all necessary expenses for the clergy, the buildings, the liturgy, et cetera 
had been covered. They also give an impression of the amount considered 
sufficient for the sustainment of a metropolitan: 200 hyperpyra, for 
instance, approximately three times the pronoia of a heavy cavalryman of 
the Byzantine Army (see above). 

For the Western church in the 14th century, a very important source for 
assessing the economic potential of dioceses and monasteries are the records 
(libri obligationum) on the various dues which all bishops and abbots had 
to pay once on the occasion of their recognition by the papacy in Rome, or 
Avignon31. The dues to be paid in each location, servitium commune and 
servitia minuta respectively, amounted to one third of the annual revenues 
if these were above 100 florins.

In the Byzantine church, bishops usually did not have to pay such 
dues to their metropolitans (or the metropolitans and archbishops to the 
Patriarchate)32. However, this changed in the early 14th century when the 
Patriarchate attempted to compensate for losses in revenues caused by the 
Turkish expansion in Asia Minor and by the devastations in the European 
provinces at the hands of the Catalans. Patriarch Niphon, the former 
metropolitan of Kyzikos, was the first who did this by directing revenues 
from metropolitans and archbishoprics to the Patriarchate. In 1310, Niphon 
had the synod granting him the revenues of his former eparchy of Kyzikos 
(which was actually one of the richest, as we will see), the archbishopric of 
Proikonnesos and the metropolis of Traianupolis with its suffragan bishopric 
Makre and the nearby monastery of Bera. In addition to these he was later 
granted revenues from the vacant metropolitan sees and archbishoprics 
of Thessalonike (the second largest city in the Empire), Berroia (in 
Macedonia), Maroneia, Philippupolis, Rhusion, Selymbria, Derkos (all five 
in Thrace) and the island of Lemnos. Our source does not give a sum for the 
revenues from this considerable number of churches, but Niphon obviously 

����. Register II, no 121. Darrouzès, Regestes, no 2190.
����. Hoberg, Taxae, esp. x-xv. Renouard, Les relations, 20-31. Guillemain, Der Aufbau, 

53-62.
����. Herman, Abgabenwesen, 438.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 253

exaggerated his zeal to balance the Patriarchate’s budget. Opposition in the 
synod grew, and in 1314 he was deposed33. But in July 1315, the synod 
once more had to assign two thirds of the revenues from the still vacant 
metropolis of Kyzikos to the new, more modest Patriarch John XIII Glykys 
for his lifetime. In addition, the Patriarch received the income of the vacant 
archbishopric of Proikonnesos, of the metropolis Philippupolis and of the 
metropolis Traianupolis and its bishoprics. Again, the document does not 
provide any information on the amount of these payments34. However, to 
permanently deprive certain bishoprics of a genuine bishop for the benefit 
of the Patriarch’s treasury was problematic from the point of view of 
canon law. Thus in September 1324, after John Glykys’ death in 1319 and 
following the short term of office of Gerasimos I (1320-1321) and a two year 
vacancy on account of the first war between Emperor Andronicus II and 
his grandson Andronicus III, the synod decided on a more durable solution 
for the benefit of the new Patriarch Isaiah and his future successors. Because 
of the state of emergency in the Patriarchate, the members of the synod 
decreed that “those metropoles and archbishoprics, which are prosperous 
(euporousai) and capable” should each henceforth pay a fixed sum every year 
to the Patriarchate until its own revenues would become sufficient again35. 
The document, which was copied into the Register of the Patriarchate of 
Constantinople, includes a list of the annual contributions of 33 metropoles 
and archbishoprics which were considered “capable” of supporting the Great 
Church; the total amount is 3208 hyperpyra (see table 1)36: 

�������������� . Choumnos, Ἔλεγχος, 278-282. Darrouzès, Regestes, nos 2010, 2011. Preiser-
Kapeller, Episkopat, LXIX-LXX.

����. Register I, no 4, l. 24-38. Darrouzès, Regestes, no 2032.
����. Register I, no 88, ll. 24-40. Darrouzès, Regestes, no 2119.
����. Register I, no 88, ll. 39-73. In the Greek text, the churches are of course listed accor-

ding to their hierarchical rank, whereas here they are listed according to the amount of their 
payment.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

254

Table 1: Contributing bishoprics from the list of September 1324, ranked 
according to their payment

Metropolis (M) or archbishopric (A) Annual contribution to 
the Patriarchate in hyper-
pyra

Monembasia (Peloponnese) M 800

Herakleia and its suffragan bishoprics (Thrace) M 200

Kyzikos (Hellespont) M 200

Thessalonike (Macedonia) M 200

Serrhai (Macedonia) M 150

Philippupolis (Thrace) M 150

Adrianopel (Thrace) M 100

Ainos (Thrace) M 100

Berroia (Macedonia) M 100

Bizye (Thrace) A 100

Didymoteichon (Thrace) M 100

Mitylene (Lesbos) M 100

Philippoi (Macedonia) M 100

Proikonnesos (Sea of Marmara) A 72

Traianupolis and its suffragan bishoprics (Thrace) M 70

Lacedaimon (Peloponnese) M 60

Brysis (Thrace) M 50

Ganos (Thrace) A 50

Lemnos (Northern Aegean) A 50

Medeia (Thrace) A 50

Methymna (Lesbos) M	 50

Palaiai Patrai (Peloponnese) M 40

Madyta (Thrace) M 36

Maroneia (Thrace) A 36

Melenikon ((Macedonia) M 36

Rhosion (Thrace) M 36

Xantheia (Thrace) A 36

Arkadiupolis (Thrace) (A in list, actually M) 24

Derkos (Thrace) A 24

Drama (Macedonia) A 24

Garella (Thrace) A 24

Lopadion (Hellespont) A 24

Kypsela (Thrace) A 16



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 255

This time, the members of the synod entitled the Patriarch to lay claim 
on a share of the revenues of churches which were not vacant; these churches 
also had to supply their own bishop with sufficient income37. Unfortunately, 
the signatures of those present in the synod were not copied into the Register. 
However, we do have an attendance list for a synodal session from September 
19th 132438. Among the names included in this list, we are likely to see 
those of the participants in the session who decided on the contributions 
to the Patriarchate: the metropolitans Athanasios of Kyzikos, Gregorios 
of Sardeis, Maximos of Nikomedeia, Theodulos of Chalkedon (proedros 
- administrator - of Maroneia), Ignatios of Adrianupolis, Theodosios of 
Melitene, Ioannikios of Pontoherakleia, Nikolaos of Prusa, Konstantinos of 
Pegai and Parion (proedros of Ganos), Gregorios of Antiocheia in Pisidia, 
Gregorios of Dyrrhachion (proedros of Selymbria), Malachias of Methymna 
and Archbishop Lukas of Derkos. To these we can add Dionysios of Mitylene, 
whose case was discussed in this session on September 19th. Thence, at 
least seven of those bishops affected by the new financial arrangements 
participated in its formation. Two of them, Theodulos of Chalkedon and 
Konstantinos of Pegai and Parion, whose churches had been damaged by the 
Turks, had already themselves received the right to administrate a church 
in the European parts of the Empire and to live from its revenues. As a 
result of the new financial arrangements they were required to share these 
revenues with the Patriarchate. 

3. The bishoprics in the contribution list of 1324 and their economic 
relevance

The information we find in the Register of the Patriarchate leads us to 
enquire as to what further significance the numbers from the 1324 list might 
have for our research. First we must ask what quota of the total revenues of 
a bishopric these figures represent. Unfortunately, the document does not 
give any information concerning this matter. Similarly, we do not possess 
any figures for the total income of one of the churches on the list from this 
time. Thus, we have to look for other sources which can set these figures in 
a wider context.

����������������������������������������������������������������������������������������. Some of the bishoprics from the list may have been vacant at this time, but most of 
them were not, cf. the relevant entries in Preiser-Kapeller, Episkopat.

����. Register I, no 79, ll. 4-14. Darrouzès, Regestes, no 2117.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

256

As mentioned above, the servitia of the Latin Church amounted to one 
third of the annual revenues of a bishopric. In the libri obligationum of the 
14th century, we also find figures for Latin bishoprics, which had replaced 
Byzantine eparchies in Greece after 1204, as follows: the bishopric of Argos 
(Peloponnese) in 1311, 1325 and 1334 had to pay 100 florins to the Holy 
See (thus, its annual revenue was estimated at c. 300 florins); the bishop 
of the island of Kephalenia paid 100 florins in 1354; the archbishops of 
Kerkyra 300 florins in 1330, 1349 and 1350; the archbishops of Corinth the 
sum of 800 florins in 1307 and 1311; the archbishops of Crete 500 florins 
in 1334 and 1342; the archbishops of Dyrrachion 50 florins in 1344; the 
bishops of Methone (Peloponnese) 600 florins in 1311, 1322 and 1333; the 
archbishops of Nicosia on Cyprus, the richest Latin bishopric in the Eastern 
Mediterranean, 5,000 florins in 1312, 1333 and 1342; the archbishops of 
Patras (Palaiai Patrai on the Peloponnese) 1,000 florins in 1307, 1317 and 
1337 (whereas his Byzantine counterpart, who resided in the small part of the 
diocese which had been re-occupied by the Byzantines, in 1324 could provide 
only 40 hyperpyra for the Patriarchate); and the archbishops of Thebes 500 
florins in 1326, 1342 and 135139. These figures are comparable, in order 
of magnitude, to those at the top of the Byzantine list of 1324; but while 
the servitium commune was demanded on the occasion of the ordination 
of a new bishop every few years, the contribution to the Patriarchate was 
to be paid on an annual basis. Thus, one third of the annual revenues may 
be too high a basis of calculation for our figures. In order to decide if these 
figures give a trustworthy impression of the distribution of ecclesiastical 
income within the bishoprics, we have to look for further information on the 
economic potential of the churches on the list, region by region.

Peloponnese
It is surprising that instead of the second largest city of the Empire, 

Thessalonike, we find Monembasia in the Peloponnese at the top of the list 
of contributors to the Patriarchate. Also astonishing, but to a lesser degree, 
is the amount of Monembasia’s payment obligation. As we have seen, the 
metropolitan was a rich landowner. Since the recapture of the city from 
the Latins in 1262, the see had become the most important ecclesiastical 
centre of the Byzantine dominion in the Peloponnese. The territory of the 

����. Hoberg, Taxae, 13, 34, 42, 44, 48, 82, 86, 94, 374.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 257

neighbouring older metropolitan sees of Lacedaimon and Palaiai Patrai, on 
the other hand, remained to various degrees under Latin occupation, which 
is reflected in their comparatively smaller contributions to the Patriarchate 
(60 and 40 hyperpyra)40. At the same time, Monembasia became one of the 
most important trading centres of the Empire: its merchants were active in 
the entire Aegean and beyond despite the overwhelming commercial power 
of the Venetians41. In 1319, for instance, the value of the material damage to 
one ship from a Monembasia and its cargo was estimated at 2,200 hyperpyra. 
For another ship the estimate was 800 hyperpyra. These figures illustrate 
the relative wealth of merchants from the city in the 13th and 14th centuries, 
whose metropolitan obviously had his share of the economic potential of 
his bishopric42. As we have seen, the revenues of the neighbouring Latin 
archbishoprics of Patras and Corinth were of the order of magnitude of 
3,000 and 2,400 florins. The income of the bishop of the important Venetian 
port of Methone (nominally a suffragan of Monembasia) was estimated at 
1,800 florins; and in 1305, an unnamed vacant suffragan bishopric of the 
metropolis of Monembasia provided an annuity of 200 hyperpyra for the 
metropolitan of Crete (see above). Consequently, 800 hyperpyra (or c. 24.9 
percent of the total sum) could very well reflect the wealth of the metropolis 
of Monembasia and its city, which had not been damaged by the Catalans 
or the civil war of 1321/1322. 

Macedonia
The same cannot be said with regard to Thessalonike in Macedonia 

(ecclesiastical eparchy of Macedonia I, ca. 35,000 km²)43, whose hinterland 
suffered from the Catalan Company as well as from the internal troubles 
of the 1320s. Similarly, “Thessalonike’s role in long-distance traffic began 
to decline as early as the second half of the thirteenth century”, and it was 
“relegated to a secondary role within the framework of trans-Mediterranean 

����. Kislinger, Regionalgeschichte, 66-72. Preiser-Kapeller, Episkopat, 286-297, with 
further literature.

����. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 209-210. Cf. also H. Kalligas, Monemvasia: 
A Byzantine City State, New York 2009.

����. Dölger, Regesten, no 2423. Kalligas, Monemvasia, 885-886. Matschke, Commerce, 
786-787.

����. Koder, Urban Character, 183.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

258

traffic”44. Accordingly, the wealth of the second city of the Empire and its 
metropolis may have decreased compared to earlier times, for which we 
possess some references to the prosperity of the church of Thessalonike. In 
the 11th century, Metropolitan Theophanes of Thessalonike, for instance, 
was allegedly able to accumulate the huge amount of 3,300 litrai (= 237,600 
hyperpyra) in more than ten years of office (c. 1027–1038)45. After their 
conquest of the city in 1185, the Normans demanded 4,000 Hyperpyra 
as ransom for the metropolitan of Thessalonike on the pretext that his 
metropolis had an income of 100 kentenaria (= 72,000 hyperpyra)46. All 
these figures may have been exaggerated, but they indicate an order of 
magnitude of revenues comparable to that of the wealthiest dioceses in the 
West such as Rouen in France or Winchester in England (36,000 florins 
per year each)47. The turbulence of the late 12th and of the 13th century 
definitely reduced this wealth. However, to assume that the income of 
Thessalonike’s metropolis had shrunk so dramatically that it resulted in 
a contribution of only one quarter of that of Monembasia (almost equal 
to that of significantly less populated neighbouring metropolitan sees such 
as Serrhai) seems implausible. The relatively modest contribution may in 
fact reflect the importance of the city and its bishops who, especially in 
the 14th century, on several occasions demonstrated their willingness to 
fight for a special position within the framework of the Byzantine Church, 
even by claiming quasi-patriarchal titles48. Accordingly, the metropolitan of 
Thessalonike could have negotiated a kind of “UK rebate” on the contribution 
to the Patriarchate. 

The ranking of Serrhai metropolis appears more to scale (150 
hyperpyra). Since the end of the 10th century, Serrhai was one of the more 
important cities of the Empire and even served as the temporary seat 
of royal power after its conquest by the Serbians in 1345. Ottoman tax 
registers from the year 1478/1479 inform us that at this time Serrhai had 
around 5000 inhabitants and that the revenues of the metropolis amounted 
to 5,435 aspra (c. 120.7 florins). Serrhai’s population was probably somewhat 

����. Jacoby, Foreigners, 98-105. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 206-207.
�����. Morrisson – Cheynet, Prices, 869 (with sources).
�����. Morrisson – Cheynet, Prices, 846 (with sources).
����. Hoberg, Taxae, 103, 133.
��������. Cf. Preiser-Kapeller, Episkopat, 440-442, with further literature.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 259

higher in the earlier 14th century, but the indicated sum of money certainly 
represents only a fraction of the metropolis’ wealth before the calamitous 
events of the 14th century and the Ottoman conquest. Comparison with the 
amount of contribution in 1324 also demonstrates this49. The neighbouring 
city of Zichnai was still a suffragan of Serrhai in 1324. It later became a 
metropolis itself and in 1479 had c. 2,500 inhabitants, with a total tax yield 
of 69,966 aspra (1,554.8 florins). The church of Zichnai, on the other hand, 
had revenues of only 1870 aspra (41.55 florins)50. 

Berroia, in Southwestern Macedonia, had been promoted to metropolis 
c. 30 years before the list of 1324. In c. 1309 the Catalans advanced as far 
as Berroia, but could not conquer the city. As we have seen, Berroia was 
among the bishoprics whose revenues were claimed by Patriarch Niphon, 
and the sum of 100 hyperpyra indicates that Berroia was one of the better-
off churches51. 

Much older than Berroia was the metropolis of Philippoi in Eastern 
Macedonia, which also contributed 100 hyperpyra. Philippoi’s revenues 
were still sufficient to contribute to the Patriarchate, but its loss in rank in 
the Notitiae Episcopatuum, the Byzantine lists of the ranking of bishoprics 
in the 14th century, indicates that the church was in decline in this period. 
Its rank and function were taken over by its former suffragan Christupolis. 
Interestingly, despite its climb to the rank of archbishopric (c. 1260) and 
metropolis (c. 1310) Christupolis is not among the contributors in 132452.

A relatively young metropolis (since c. 1274) was Melenikon (modern-
day Melnik in south-western Bulgaria), whose contribution of 36 hyperpyra 
indicates a different scale of wealth than those of the Macedonian churches 
we have hitherto examined53. The same holds true for Drama, archbishopric 
since c. 1315 (and metropolis after 1341) and also in the eparchy of Philippoi, 
with its payment of 24 hyperpyra. The Ottoman tax register from 1478/1479 

����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 401-402. Nasturel – Beldiceanu, Les églises, 272, 
283-284 (also on the exchange ratio of aspra and florin at this period). Harvey, Economic 
expansion, 199. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 198-199.

����. Nasturel – Beldiceanu, Les églises, 273, 284-285. Harvey, Economic Expansion, 
199. Preiser-Kapeller, Episkopat, 487.

����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 59-60.
����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 87-88, 356-357.
����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 258. Popović, Zur Topographie, 107-119; Idem, 

Melnik.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

260

informs us that, at this time, Drama had around 1300 inhabitants with a 
total tax yield of 41,462 aspra (c. 921.4 florins); the income of the church 
amounted to 1,500 aspra (= 33.33 florins)54. As this Ottoman tax document 
reveals, in 1478/1479 Drama had a fourth of the population of Serrhai and 
its church had about a fourth of the revenues of the larger metropolis; the 
contributions in our list of 1324 suggests that the ratio between revenues 
was 6:25 (24 to 150 hyperpyra). Altogether these comparison figures suggest 
that the contributions in the list of 1324 reflect differences in the revenues 
of the bishoprics.

In total, the bishoprics of Macedonia, one of the core regions of the 
Empire at this time, contributed 610 hyperpyra to the Patriarchate. When 
compared with the payment from Monembasia, this figure seems humble, but 
it may also suggest a reduced contribution of the church of Thessalonike.

Thrace
The other core Byzantine region, Thrace55, is represented with 

more than half of all contributors on the list of 1324 (18 metropoles and 
archbishoprics) with a total amount of 1202 hyperpyra. This reflects the 
high density of metropolitan and archiepiscopal sees in this region which 
would further increase in the course of the 14th century, as the empire 
more or less shrank up to Thrace. There existed four eparchies: Europe 
(with the metropolis of Herakleia, c. 16,000 km²); Rhodope (Traianupolis, 
c. 12,000 km²); Haimimontos (Adrianupolis, c. 20,000 km²); and Thrace 
(Philippupolis, c. 28,000 km²). These four eparchies originally covered an 
area of c. 76,000 km², but large parts in the north were at this time under 
Bulgarian rule56. 

In 1324, the church of Herakleia still administered around one half of the 
territory of the eparchy of Europe; among its suffragans was the important 
seaport of Rhaidestos (two decades later itself upgraded to metropolis). This 
is reflected in its contribution of 200 hyperpyra to the Patriarchate (this 
sum came from the metropolis as well as from [all ] its suffragans, as the 

����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 98. Nasturel – Beldiceanu, Les églises, 271, 
282-283.

�������������. Cf. also Laiou, The Agrarian, 326-328, on the importance of Thrace and Macedonia 
for the Empire.

����. Soustal, Thrakien, 53. Külzer, Ostthrakien, 64.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 261

document from the Register points out)57. Herakleia proper may not have 
been able to contribute significantly more than neighbouring bishoprics 
without suffragans such as Bizye or Ainos (100 hyperpyra each), but this 
is guesswork. The same holds true for Traianupolis, whose payment of 70 
hyperpyra is not spectacular, but was as well augmented by payments from 
its suffragans. In the document on the support for Patriarch John Glykys in 
1315, we also see mention of the revenues of the metropolis Traianupolis and 
its bishoprics (see above). Even more specifically, the sources on Patriarch 
Niphon inform us that this financially efficient Patriarch claimed the 
revenues of the metropolis of Traianupolis as well as those of its suffragan 
bishopric Makre and the monastery of Bera near to the metropolitan see (see 
above, sect. III). Thus, we do not know if the contribution of Traianupolis 
was provided by all its suffragans (at this time five) or only by Makre, 
whose economic basis was at least sufficient enough to have it upgraded to 
metropolis after 134158. 

The highest contribution within the eparchy of Rhodope comes from 
the metropolis of Ainos (100 hyperpyra), which the Catalans had laid 
siege to in 1307 without success. The wealth of Ainos, based partly on salt 
production and fishing, is well documented until Ottoman times. Since c. 
1384 it even constituted an autonomous lordship under the Genoese family 
of Gattilusi; it was “surely representative of the medium-sized port city”, as 
Klaus-Peter Matschke has stated59. The payments from the archbishoprics 
of Maroneia and Xantheia are significantly smaller at 36 hyperpyra each. 
The port of Maroneia had been plundered by the Catalans in 1307, and 
other sources from the 14th century indicate that the revenues of its church 
were not very high. However, in 1310/1313 revenues from Maroneia were 
granted to Patriarch Niphon60. A similar picture is received for Xantheia 
(modern-day Xanthe in Greece), which had been promoted to the rank of 
archbishopric before 1310. The Catalans devastated the hinterland of the city 
in 1307. Information on the number of the clergy indicates a moderate level 

����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 140-141. Cf. also Matschke, Commerce, 468, and 
Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 135, on the importance of Rhaidestos.

����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 252, 461-464.
����. Soustal, Thrakien, 170-171. Preiser-Kapeller, Episkopat, 12-13. Matschke, 

Commerce, 468.
60. Soustal, Thrakien, 350-351. Preiser-Kapeller, Episkopat, 253.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

262

of ecclesiastical revenues61. In 1305, the Catalans ravaged around the city 
of Kypsela. The lowest recorded contribution was provided by this ancient 
archbishopric. That its revenues were small even before this time is also 
evidenced by the fact that in 1285 Kypsela was temporarily united with the 
neighbouring metropolis of Rhusion (contribution of 36 hyperpyra) in order 
to provide sufficient income for one hierarch; and in 1330 the metropolitan 
of Melitene (modern-day Eski Malatya in South-eastern Turkey, where he 
had found no sufficient life-basis any more) received the administration of 
Kypsela only in addition to that of Ainos62. 

We have also found considerable differences between the contributions 
from the rest of the bishoprics in the eparchy of Europe. 100 hyperpyra were 
provided by Bizye, the highest-ranking archbishopric of the Patriarchate 
and an important military, as well as administrative centre, since the later 
13th century. Although the city and its environs had become a theatre of 
war in 1307, 1313 and 1322, after 1341 Bizye became metropolis63. The 
significant seaports of Ganos (important for the trade of grain and plundered 
by the Catalans in 1306) and Medeia, both upgraded to archbishoprics a few 
years before 1324, contributed 50 hyperpyra each. Both cities later became 
metropolitan sees64. Two cities, which had been promoted to metropolis 
already in the 11th century, made notably lower contributions. Madytos (a 
seaport in the south of the Gallipoli-peninsular, occupied by the Catalans in 
1305) and Rhusion contributed 36 hyperpyra each. However, Rhusion (which 
had been combined with Kypsela in 1285, as we have seen) was another one 
of the churches whose revenues Patriarch Niphon had claimed in 1310/131365. 
This is also the case with the archbishopric of Derkos near Constantinople, 
which contributed 24 hyperpyra. The archbishopric of Garella (near Rhusion 
and Kypsela) and the metropolis of Arkadiupolis in the upcountry (which the 
document from 1324 erroneously listed as archbishopric) likewise contributed 
24 hyperpyra. Thus, Arkadiupolis provides the smallest contribution of all 
metropolitan sees. As we know from other sources, great parts of the city 

���. Soustal, Thrakien, 501-502. Preiser-Kapeller, Episkopat, 482.
62. Soustal, Thrakien , 330-311. Preiser-Kapeller, Episkopat, 210-211.
����. Külzer, Ostthrakien, 149, 290-292. Preiser-Kapeller, Episkopat, 67.
����. Külzer, Ostthrakien, 371-372, 520. Preiser-Kapeller, Episkopat, 127, 255. 

Matschke, Commerce, 468.
����. Külzer, Ostthrakien, 502, 621. Preiser-Kapeller, Episkopat, 250, 386.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 263

laid in ruins at this time. In 1317 as well as in 1329, the administration of 
Arkadiupolis was combined with that of the neighbouring archbishopric
of Mesene (to provide sufficient income at least for one bishop), and after 
1347 we do not find any metropolitans of Arkadiupolis in our sources66. 

If even those bishoprics that were barely self-sustaining had to 
contribute, then we may as well be surprised to find some better-off sees from 
Europe absent from the list of 1324; for example, the metropolitans of Aproi 
and Selymbria (whose revenues Niphon had claimed for the Patriarchate in 
1310/1313) and the archbishopric of Mesene (which, as we have seen, was 
temporary combined with Arkadiupolis). In 1324, Aproi had a prominent 
metropolitan, Joseph, who was very active in the capital and was a favourite 
of emperors Andronicus II and III67. This may indicate that the level of 
revenue of his church, which had been heavily devastated by the Catalans 
and had lost a significant share of its population, was not very inviting 
for residence. The absence from the list of 1324 could equally indicate that 
metropolitan Joseph was able to obtain an exemption from contributing to 
the Patriarchate because of his relations to the emperors. The absence of the 
important seaport of Selymbria (a metropolis since c. 1167) from our list is 
harder to explain. Although it had also been conquered by the Catalans in 
1305 and in 1322 it was besieged during the first civil war of the Andronici, 
Selymbria remained a significant city, which later even served as imperial 
residence. In 1310/1313, Niphon had made use of the metropolitan’s revenue. 
Since 1316, metropolitan Gregorios of Dyrrhachion, who could not reside 
in his city, administered Selymbria as proedros. Other proedroi, who like 
Gregorios, were even present in the synod in September 1324, were obligated 
to share their income with the Patriarch (see above)68. 

Only three metropolitan sees from the eparchy of Haimimontos are 
listed in the document of September 1324. The original metropolis of 
the entire province, Adrianupolis, remained one of the most important 
towns of the Empire until its Ottoman conquest in the 1360s and served 
as residence for Emperor Andronicus III, John VI Kantakuzenos and the 
Ottoman Sultans. The contribution of its metropolis (100 hyperpyra) is 

����. Külzer, Ostthrakien, 265, 330-331, 377-378. Preiser-Kapeller, Episkopat, 47, 90, 
133.

����. Külzer, Ostthrakien, 256-257, 530-531. Preiser-Kapeller, Episkopat, 44-45, 268.
68. Külzer, Ostthrakien, 636-637. Preiser-Kapeller, Episkopat, 398-399.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

264

surprisingly not very high69. The same holds true for Didymoteichon (100 
hyperpyra), which had become metropolis in c. 1260. While Didymoteichon 
was also one of the most important imperial bases in the first half of the 
14th century, a document from the Register dated June 1324 indicates a 
certain impoverishment of some of the metropolitan’s clergy70. As recently 
as December 1323, archbishop Gerasimos of Brysis had been promoted to 
metropolitan; his church contributed 50 hyperpyra to the Patriarchate. As 
we know from the description of metropolitan Matthaios of Ephesos, who 
administered the bishopric from 1332 to c. 1337, Brysis represented the 
“type of the small country town, (…) that lived above all from agriculture and 
livestock breeding, but that also had a variety of artisans and merchants” (as 
Klaus-Peter Matschke has stated)71. Absent from our list for Haimimontos 
are the archbishoprics of Karabizye and of Nike. For both of these cities 
we have very little information and no documentation for an archbishop 
in Palaiologan times. Also absent are the archbishoprics of Mesembria and 
of Anchialos. The latter two were very important Black Sea-ports, also for 
Italian merchants; but both were presumably at this time under Bulgarian 
control72.

The eparchy of Thrace is represented by its single metropolitan 
see, Philippupolis (in 1341, its suffragan see of Lititza was promoted to 
metropolis) with a payment of 150 hyperpyra. Only a short time before, the 
city had been recaptured after a Bulgarian occupation in 1322-1323. The 
revenues of Philippupolis were not insignificant. They had been granted 
to Patriarch Niphon as well as to John XIII Glykys (see above). In the 
above-mentioned document we find additional information on the income 
of bishoprics in this eparchy. We can find evidence for the granting of an 
annuity of 100 hyperpyra for the deposed metropolitan of Philippoi. The 
annuity issued from the revenues of the vacant suffragans of Ioannitza 
and Hyperpyrakion (or Perperakion) in 1339, which seems coherent with 

����. Soustal, Thrakien, 162-165. Preiser-Kapeller, Episkopat, 4-5.
����. Register I, no 75. Soustal, Thrakien, 240-242. Preiser-Kapeller, Episkopat, 93-95.
����. Soustal, Thrakien, 290-292. Preiser-Kapeller, Episkopat, 70-71. Matschke, 

Commerce, 469.
����. Soustal, Thrakien, 175-176, 299, 355-357, 374-375. Preiser-Kapeller, Episkopat, 

31, 178, 265, 323.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 265

the level of contribution from the metropolis proper73. As in the case of 
Macedonia, our information on many bishoprics in Thrace corresponds 
with their relative ranking within the list of contributors.

Asia Minor
Kyzikos is the only metropolitan see from Asia Minor on the list of 

1324. In contrast to neighbouring churches such as Nicaea or Nicomedia, 
this important city and imperial base in the province of Hellespont had 
obviously been able to preserve a significant amount of income in the face 
of Turkish expansion. This is also illustrated by the allocation of its revenues 
to the Patriarchate in the times of Niphon and John Glykys. In 1328, Kyzikos 
could still serve as basis for Emperor Andronicus III; but after its conquest 
by the Turks in 1335, the relative prosperity of the church of Kyzikos came 
to an end. Its metropolitan Athanasios was granted first the administration 
of Brysis and then of Ganos in order to provide sufficient revenue for 
him74. Lopadion, a former suffragan of Kyzikos, had been promoted to 
archbishopric in the 12th century and had been united with another 
suffragan, Melitupolis, between 1204 and 1261. Like its former metropolis, 
the church could still provide sufficient revenue to nourish a bishop, but the 
more humble contribution of 24 hyperpyra indicates a significantly lower 
level of income. In 1327, Lopadion was conquered by the Ottomans. Its 
last archbishop Hierotheos then had to reside in Garella in Thrace, which 
provided the same amount of contribution to the Patriarchate75. The absence 
of other bishoprics from the area of Western Asia Minor, which in the 13th 
century had certainly been able to compete with the wealthiest churches in the 
European parts of the Empire, is not a big surprise. Although metropolitans 
such as Chalcedon or Nicomedia were not conquered until some years later, 
their bishops already had to reside in Constantinople most of the time or 
were dependent on the revenues of churches whose administration they had 
been granted (as we have seen above).

����. Soustal, Thrakien, 336, 401-402. Preiser-Kapeller, Episkopat, 247, 362-363. 
Register II, no 121, ll. 13-15. Darrouzès, Regestes, no 2190.

����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 212-213. Cf. also Belke, Bithynien.
����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 248-249. Cf. also Belke, Bithynien.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

266

The Islands
The occupation of many islands in the Aegean by Venetian or Genoese 

overlords is also illustrated in our list from 1324. The list only registers four 
bishoprics from islands then still under Byzantine control as contributors: 
the metropolitan sees of Mitylene (100 hyperpyra) and Methymna (50 
hyperpyra) on the island of Lesbos (1,630 km²); and the archbishoprics of 
Lemnos (in the Northern Aegean, 50 hyperpyra) and Proikonnesos (in the 
Sea of Marmara, 72 hyperpyra). These churches seem relatively well-off in 
comparison with many bishoprics on the mainland. Methymna had also been 
a source of revenue (probably around 200 hyperpyra, cf. above fn. 29) for 
the metropolitans of Crete and Sardeis, as we have seen above (accordingly, 
50 hyperpyra could represent ca. 25 % of the disposable income of the 
metropolis, but this is again guesswork). Two charters from the register of 
the Patriarchate (created at the time of our list) also name a significant 
number of monasteries from which the metropolitans of Mitylene and of 
Methymna were entitled to receive kanonika. For the 15th century, various 
sources estimate the population of the island to have been 20,00076. 

On the fruitful and densely populated island of Lemnos (476 km²), not 
only the archbishop, who administered the neighbouring island of Imbros, 
was able to find sufficient income. The great monasteries of Mount Athos 
(the Megiste Laura, for instance) owned a significant amount of property 
(more than 36 dependencies) on the island as well as the Patriarchate itself. 
As an entry in the Register from the year 1321 informs us, the Patriarchate, 
in addition, possessed the rights for 27 churches and monasteries (with their 
kanonika) and two villages on Lemnos. For the year 1470, a population of 
6,000 is mentioned in a source77. 

The island-archbishopric of Proikonnesos had equally been a source of 
revenue for Patriarch Niphon as well as for John XIII Glykys. Its contribution 
of 72 hyperpyra is the second largest of all archbishoprics on the list78. 
That the island bishoprics in general were relatively prosperous may also 
illustrate a later document from the patriarchal register regarding the island 

76. Register I, no 80 (September 1324), and no 106 (April 1331). Koder, Aigaion 
Pelagos, 116, 209-213, 228-234. Preiser-Kapeller, Episkopat, 269-270, 275-276.

���. Register I, no 63. Koder, Aigaion Pelagos, 115, 205-209. Preiser-Kapeller, 
Episkopat, 241-242.

����. Preiser-Kapeller, Episkopat, 368-369. Cf. also Belke, Bithynien.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 267

of Chios (842 km²). This island (which was especially profitable due to its 
mastix-cultivation) fell under Genoese control between 1304–1329 and again 
in 1346. In 1365 the Genoese agreed with the Patriarchate on an annual 
payment of 150 hyperpyra (at this time c. 75 florins) as compensation for 
the rights of the Orthodox Church on Chios. At the same time, the Latin
bishop established on Chios had to pay a servitium commune of 200 florins 
to the Papacy79.

Missing Churches
As we have seen in various eparchies, not all bishoprics of which we 

know were under Byzantine control around 1324 are present in the list. The 
metropolis of Ioannina in Epiros, for instance, was already mentioned as a 
church with significant property; the city had been occupied by the troops 
of Emperor Andronicus II in 1318 and promoted to metropolis around the 
same time. However, the Byzantine hold on Ioannina remained uncertain 
until 1336, which may explain why the metropolis was not included in the 
list of contributors80. The same holds true for the metropolis of Larissa in 
Thessaly (whose suffragan of Stagoi was mentioned above). In August 1318 
the synod had allowed metropolitan Kyprianos to reside in his suffragan 
bishopric of Charmaina, since the political turbulences in the region did not 
permit him to stay in his city81. Apparently, only those churches under firm 
Byzantine control that could be expected to provide a yearly payment were 
included as contributors in the list. 

4. The unequal distribution of contributions in the list of 1324

The list of contributors reflects the level of political control of 
Byzantium in its remaining territories. The relative scale of contributions 
seems coherent with other information regarding the income, economic 
potential and importance of many of the registered bishoprics. Many 
uncertainties arise, since the number of figures for comparison is small, or 
pertains to another church (the Latin toll lists) or to a period 150 years later 

������. MM, v. II, 90-91 (mentioned in a patriarchal letter from the year 1387). Darrouzès, 
Regestes, nos 2473, 2810. Koder, Aigaion Pelagos, 144-148. Preiser-Kapeller, Episkopat, 
80-82. Hoberg, Taxae, 35.

����. Soustal, Thrakien, 165-167. Preiser-Kapeller, Episkopat, 165.
����. Register I, no 54. Preiser-Kapeller, Episkopat, 231.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

268

(the Ottoman tax registers). It raises the question of whether or not there is 
any relation between the size of contribution and the economic potential of 
a bishoprics city and territory. On the one hand we have a rich city with a 
rich metropolis and a high payment (Monembasia) and on the other hand 
we have a still relatively rich city with a rich bishopric and a relatively small 
contribution (Thessalonike). One can therefore presume that, in our list, 
we could encounter relatively well-off cities with a relatively poor bishopric, 
whose share in the landed property and economic activity of its eparchy 
was modest. Likewise, we could encounter relatively poor cities with a 
relatively well-off bishopric, whose economic influence in the region was 
above average. The possibility of a “rebate” for Thessalonike also raises the 
question of whether every bishopric had to contribute the same share of its 
revenues. The assignation of payments to the various churches could well 
have been carried out in an arbitrary way.

However, our sources (few as they may be) suggest that the Patriarchate 
and the synod were well aware of the amount of revenues that could be 
expected from every metropolis and archbishopric. They obviously knew 
how much money Traianupolis, its suffragan Makre and the monastery of 
Bera could bring in and what amount of income two thirds of Kyzikos’ 
revenues represented. Unfortunately, these figures were not integrated in the 
preserved documents. Therefore we are not able to estimate, on average, what 
percentage of these revenues the contributions in the list of September 1324 
stand for. We do, however, observe that they represent an order of magnitude 
of ecclesiastical revenues which seems realistic in comparison with the other 
figures we have. At the same time, the relative proportion of contribution is 
in congruence with the economic status of the various towns, as far as we 
are able to reconstruct it from other sources (see above). Therefore, since 
the distribution among the churches is definitely not arbitrary, we can also 
hypothesise that the ratios between the contributions reflect the relative 
wealth of a bishopric. Our ranking of bishoprics according to the size of 
their payment clearly demonstrates this (see figure 1). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 269

F
ig

u
re

 1
: A

n
nu

al
 p

ay
m

en
t 

of
 b

is
h

op
ri

cs
 t

o 
th

e 
P

at
ri

ar
ch

at
e 

of
 C

on
st

an
ti

n
op

le
 a

cc
or

di
n

g 
to

 t
h

e 
li

st
 o

f 
Se

pt
em

be
r 

13
24



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

270

The contributions were arranged in groups, and bishoprics of 
comparable income were prescribed the same amount of payment. We also 
detect a certain relationship between the contribution of one rank class and 
the following. Leaving aside the exceptional contribution of Monembasia and 
the two other churches from the Peloponnese (which could dispose only of a 
fraction of their territory) we can identify the following scales of payment:

200
(x 0.75) = 150
(x 0.66) = 100
(x 0.7)  = 70 (72 Proikonnesos) 
(x 0.71) = 50
(x 0.72) = 36
(x 0.66) = 24
(x 0.66) = 16

The ratio between one class of contributions and the one above varies 
between 0.66 (two thirds) and 0.75 (three fourths) (with an arithmetic mean 
of 0.694). Accordingly, the amount of the contribution of a bishopric is 
related to its ranking within the totality of churches, which in turn results 
from an estimate on its revenues and from its grouping with bishoprics of a 
comparable income level. This is a strong indication that the contributions in 
the list of 1324 actually reflect the relative wealth of the recorded bishoprics 
in a realistic way. It also indicates that the distribution of income levels 
within the metropoles and archbishoprics reflects the relatively high amount 
of diversity we encounter in the list. Once again, excluding Monembasia 
and the Peloponnese, the arithmetic mean of all 30 contributions ranging 
from 200 to 16 hyperpyra is 76.9 hyperpyra (with a total amount of 2,308 
hyperpyra and a standard deviation of 55.6). The smallest contribution (16 
hyperpyra) represents 8 % of the amount in the highest rank class (200 
hyperpyra). 

In addition to the totality of samples, it also seems useful to look at a 
coherent territorial circumscription within the totality of our list. We will 
therefore examine the bishoprics in Thrace, which have a total contribution 
of 1202 hyperpyra and an arithmetic mean of 66.8 hyperpyra (standard 
deviation 49.487). These bishoprics also represent more than 50 percent of 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 271

all churches from our list (a total of 18). A depiction of the distribution of 
percentages of this total amount within the churches of Thrace illustrates 
very well that this diversity of income is also valid for this smaller sample 
(see figure 2).

Figure 2: Distribution of contributions to the Patriarchate of Constantinople 
within the churches of Thrace according to the list of September 1324 

Thus, we can observe the obvious clustering of churches of comparable 
revenues in the same class of contribution. This phenomenon leads us to the 
idea that these contributions reflect the general distribution of economic 
(and demographic) potential in the bishoprics’ areas. This is supported by 
the fact that the connection of a variate with the rank of an element within 
the totality is a well-observed phenomenon in the field of economics and 
economic geography. 



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

272

5. The central place-theory of Walter Christaller and the contribution list 
of 1324

The clustering of quantitative characteristics of settlements of 
comparable size and their respective hinterlands in hierarchic rank-classes 
leads us to the classic model of the distribution of central places developed 
by Walter Christaller (1893-1969). This model came about as a result of the 
analysis of central places in Southern Germany in the 1930s. The concept 
was then refined in the following decades and is, despite frequent criticism, 
still one of the basic models for economic geography and “New Economic 
Geography”82. Christaller’s model has also been used for historic studies; in 
the field of Byzantine studies it was introduced by Johannes Koder in the 
1980s83.

Walter Christaller established a hierarchy of central places, where 
larger settlements would offer a greater variety of services (economic, 
administrative, and in our case also ecclesiastical) and goods and thus also 
supply and occupy a larger market territory. He constructed an idealised 
hexagonal network, at whose intersections the central settlements would sit, 
surrounded by a number of settlements of smaller size, which would have 
their own (smaller) hinterland and a number of dependent lower-ranking 
settlements, et cetera. With k, Christaller defined the sum of a settlement in 
one rank class and the number of dependent settlements in the rank class 
below. Furthermore, 1/k defines the ratio between the average population 
number of a settlement in a rank class and the average settlement in the rank 
class above. The distance (d) between adjacent central places at a given level 
is k1/2 times that at the immediate lower level84. One advantage of Christaller’s 
model is that its calculations not only include the central places but also 
their hinterlands. As we have seen, it is most probable that our figures from 

��������. Cf. Fujita – Krugman – Venables, Spatial Economy, 26-27. For a mathematical 
criticism of Christaller, cf. G. Nicolas, The so-called “Christallerian Model”, January 2009. 
[www document], URL http://cyberato.pu-pm.univ-fcomte.fr/forums/files/WC_so_called_
model_dbf0e.pdf (accessed on January 20th 2010).

����. Koder, Urban Character. Idem, Land Use. Cf. also Mitsiou, Versorgungsmodelle. 
Bintliff, Market, 212-216, and most recently the studies of Popović, Siedlungsstrukturen. 
Idem, Melnik. Idem, Flußtal.

����. Ritter, Allgemeine, 199-203. Schätzl, Wirtschaftsgeographie, 72-84. Batty – 
Longley, Fractal Cities, 335-336.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 273

1324 do not merely represent the income from the bishop’s city, but also 
from its environs (property in and tolls from the villages around the city, 
et cetera). As a matter of fact, no medieval city can be understood without 
its hinterland, upon which it was dependent for necessary agrarian surplus, 
as well as other items such as firewood for provisioning the population and 
urban craft. Similarly, for its hinterland, the city fulfilled several market, 
administrative and (in our case) ecclesiastical functions; “evidently, city 
production embodied land”85.

Christaller established three principles: marketing principle, 
transportation principle and administrative principle. To each of these are 
assigned corresponding integer values for k of 3, 4 and 7. Thus k = 3, for 
instance, produces a series of 1 - 3 - 9 - 27 - 81 - 243 for the number of 
market areas and 1 - 2 - 6 - 18 - 54 - 162 for the number of central places in 
the succeeding rank-classes. The average population size of a settlement in 
a rank-class would be 1/3 (0.33) of the average settlement in the rank-class 
above (since its market area would equal one third of the size of the market 
area of the higher ranking class; 100,000 - 33,000 - 11,000 - 3,700 - 1,200 
- 400, for instance). The distance (d) between adjacent central places at a 
level would be √3-times that at the immediate lower level (40.5 km - 23.4 
km - 13.5 km - 7.8 km, for instance). Yanguang Chen and Yixing Zhou 
have established the following formula for the calculation for the number of 
central places (N) at each rank (m) beginning with the second rank86:

N(m) = (k-1)km-2 (1)

Johannes Koder used a k-value of 3 for his analysis of the distribution 
of cities in the early Byzantine Period. At the same time he integrated 
the studies of George William Skinner on central places in China into his 
study, thus establishing a hierarchy with three ranks: Central Market Town, 
Intermediate Market Town and Standard Market Town. Dependent on 

����. Koder, Urban Character, 159-161. Idem, Land Use, 161-168 (also on von Thünen’s 
location theory). Harvey, Economic expansion, 199-243. van der Woude – de Vries – 
Hayami, The hierarchies, 5-214. Matschke, Commerce, 479. Bintliff, Market. Mitsiou, 
Versorgungsmodelle. Epstein, An Economic, 101-102. Dittmar, Cities, 10-13, also for the 
citation.

86. Chen – Zhou, Reinterpreting, 346-347.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

274

population density, Skinner calculated average distances (d) between central 
places in the various ranks and average maximum ways (w) to the next centre 
of a specific rank-class, which were sufficient for the provision of a territory 
with market places. Koder adapted his calculations for the Byzantine case 
and combined them with sources on the distribution of cities in the various 
provinces of the early Byzantine Empire. He paid particular attention to the 
Synekdemos of Hierokles, from the sixth century, and proposed the Notitiae 
Episcopatuum as a further source. He assumed that all cities mentioned in 
these lists would have served as central places for their hinterlands. Koder 
then divided the territory of a province with the number of cities from the 
sources and thus calculated the average hinterland area (A) for each central 
place. Since Christaller’s model proposed a hexagonal form for these market 
areas, Koder could also calculate the average w-values and d-values for 
each province (and thus the density of central places) using the following 
equation:87

w = √(A/3sin60º) (2)
and

d = w√3 (3)

With regard to the sixth century provinces of Thrace, these calculations 
showed, as expected, a relatively high density of central places for Europe 
and Rhodope. The larger and less urbanised provinces of Thrake and 
Haimimontos, however, had significantly higher values for w and d and 
thus a lower density of central places88. 

So how can we connect this model with our contribution list? As we 
have seen, the ratios for contribution size between the payment classes in 
the list of 1324 do not produce numbers which we would expect for classical 
Christaller distributions (0.33, 0.25 or 0.14 for k = 3, 4 or 7). Instead, we 
have values between 0.75 (this would be a k-value of 1.33) and 0.66 (k = 
1.5) with an arithmetic mean of 0.694 (k = 1.44 or ≈ √2). At the same time, 
we observe eight rank-classes of payment, not three rank-classes. As Koder 
himself has stated, as well as many other geographers, economists and 

����. Koder, Urban Character, 161-173, 180-185. Idem, Land Use, 169-181. Mitsiou, 
Versorgungsmodelle. Cf. also Bintliff, Market, 216-217.

����. Koder, Urban Character, 182-184.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 275

historians, Christaller’s model “may be distorted in dependence of the real 
shape of the landscape” and of many other factors. Chen and Zhou observed 
that even the hierarchies of central places which Christaller himself had 
determined in Southern Germany did not produce integer values of k but 
equally show a fractal dimension (k = 2.59 for the Munich hierarchy for 
instance)89. But in our case, the model breaks down if we insert k ≈ √2 in 
the above-mentioned formula (1) and calculate the number of settlements 
in the different rank-classes. The size of succeeding settlements indicated 
by the ratio of contributions is too large to integrate them into one rank-
system of central places. For instance, we receive values smaller than 1 
for the number of central places in rank-classes two to four, while our list 
registers four churches for the third contribution class in Thrace90. Rather, 
we have to presume that churches of different contribution classes belong to 
the same rank of central places, as Koder’s studies have already indicated. 
Settlements in different payment classes could nevertheless have possessed 
the characteristics of a Central Market Town for their respective hinterland. 
But did all churches mentioned in the list belong to the same rank of central 
places? That the ecclesiastical hierarchy obviously assigned churches of very 
different economic potential to the same hierarchical level of metropolitan 
see or archbishopric figure may illustrate figure 3. In this illustrated network91 
of the bishoprics of the Thracian eparchies (Europe: white, Rhodope: 
dark grey, Haimimontos: light grey, Thrake: black), all metropolitans and 
archbishoprics are directly connected with the Patriarchate (Constantinople) 
and all suffragans are connected with their metropolis. For the churches 
which can be found on the contribution list, the amount of their payment is 
indicated with circles of corresponding size.

89. Chen – Zhou, Reinterpreting, 350-353.	
90. James W. Fonseca indeed tried to modify the k = 3 hierarchy by a systematic bias 

of 1.85 in order to generate a k = 1.618 hierarchy which would converge to the rank-size-
distribution of cities he had observed for the USA, but since he misinterpreted the k = 3 
distribution for the number of market areas as a distribution for the number of settlements in 
the succeeding rank classes, his k = 1.618 hierarchy breaks down in a similar way if we insert 
this value of k in the formula of Chen and Zhou (this produces for rank 2 to 4 the settlement 
distribution: 0.681 - 1.14 - 1.92), cf. Fonseca, Urban, 49-52.	

������������������������������������������������������������������������������������������. For possibilities on a futher connection between central place theory, rank-size rule 
(see below) and network analysis, cf. Ruffini, New Approaches.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

276

F
ig

u
re

 3
: N

et
w

or
k

 o
f 

bi
sh

op
ri

cs
 in

 T
h

ra
ce

 w
it

h
 c

ir
cl

es
 in

di
ca

ti
n

g 
th

ei
r 

re
la

ti
ve

 c
on

tr
ib

ut
io

n
 a

m
ou

nt
 

(v
is

u
al

is
at

io
n

 w
it

h
 t

h
e 

so
ft

w
ar

e 
PA

JE
K

)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 277

We may at least identify possible thresholds for different rank-classes. 
If we presume, for instance, a k = 3-system, as Koder did, we expect that 
the quantitative properties of the settlements of one ranks class equal one 
third of that of the class immediately above. As can be seen in table 2, the 
according distribution of contribution figures shows various possibilities 
for assigning elements from our list to very similar figures for the sequences 
of central place rank-classes if we insert the figures for our churches for 
the first rank. The same holds true for k = 7 and especially for k = 4 and 
k = 2 (which is not a classical Christaller-value of k), since the two latter 
are multiples of √2. This, as we have seen, is approximately the theoretical 
k-value for the arithmetic mean of the ratios between our payment classes 
(see tables 3-5).

Tables 2-5: Theoretical distributions of contribution amounts according to the 

model of central places with various values of k

k = 3 number of

settlements

1st rank 200 150 100 70 50 36 24 16 1

2nd rank 66.7 50 33.3 23.3 16.7 12 8 5.3 2

3rd rank 22.2 16.7 11.1 7.8 5.6 4 2.7 1.8 6

4th rank 7.4 5.6 3.7 2.6 1.9 1.3 0.9 0.6 18

k = 4 number of 

settlements
1st rank 200 150 100 70 50 36 24 16 1

2nd rank 50 37.5 25 17.5 12.5 9 6 4 3

3rd rank 12.5 9.4 6.25 4.4 3.1 2.3 1.5 1 12

4th rank 3.1 2.3 1.6 1.1 0.8 0.6 0.4 0.25 48

k = 7 number of 

settlements
1st rank 200 150 100 70 50 36 24 16 1

2nd rank 28.6 21.4 14.3 10 7.1 5.1 3.4 2.3 6

3rd rank 4.1 3.1 2 1.4 1 0.7 0.5 0.3 42

4th rank 0.6 0.4 0.3 0.2 0.15 0.1 0.07 0.05 294



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

278

k = 2 number of 

settlements
1st rank 200 150 100 70 50 36 24 16 1

2nd rank 100 75 50 35 25 18 12 8 1

3rd rank 50 37.5 25 17.5 12.5 9 6 4 2

4th rank 25 18.8 12.5 8.8 6.3 4.5 3 2 4

As our figures fit in various distributions, one could now try to regroup 
adjacent settlements (also across the borders of ecclesiastical eparchies, 
since they were not valid for the civil administration any more) into central 
place-hierarchies. Still, all bishoprics in the list could also belong to the 
same rank of central places. Thus, we should look how many central places 
of equal rank are necessary to cover the territory of an eparchy. Using 
the Notitiae episcopatuum as well as other sources, we can at least sum 
up the number of metropolitan sees, archbishoprics and suffragans for 
each eparchy. For Rhodope, we can identify 10 bishoprics, for Europe 28 
(including Constantinople). Although some of these bishoprics cannot be 
located with security, we have evidence that they were all still functional in 
our period. With the method used by Johannes Koder (equations 2 and 3), 
we then calculate the average area (A) of city territory and the w- and d- 
values for the average distances between central places of highest rank. For 
Rhodope, we receive A = 1,174 km², thus w = 21.26 km and d = 36.82 km. 
For Europe, A = 569.3 km², thus w = 14.8 km and d = 25.63 km. At the same 
time Skinner and Koder, as mentioned above, have calculated average values 
for w and d for various population densities, sufficient for the provision of 
a territory with central places. If we presume a population density of 20 
per km², which according to Koder seems possible for the areas of Europe 
and Rhodope in the Late Byzantine period, the values for w and d are 23.4 
and 40.5 respectively92. Using the equation (2) from above (with k = 3), the 
corresponding average city territory A equals 1,422.56 km² for a Central 
Market Town (1st rank), 474.2 km² for an Intermediate Market Town (2nd 
rank) and 158 km² for a Standard Market Town (3rd rank). Dividing the 
territories of Rhodope and Europe with these A-values, we detect that circa 
eight Central Market Towns (and 16 and 48 central places of the 2nd and 
3rd rank respectively) were necessary to cover the whole of Rhodope while 

����. Koder, Urban Character, 180-182. Idem, Land Use, 174. Idem, Der Lebensraum, 
150-154 (for estimations of the population density).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 279

circa 11 Central Market Towns (22 and 66 central places of 2nd and 3rd 
rank) were necessary for the entire province of Europe. Comparing these 
figures with our calculations for the actual number of bishoprics (= possible 
central places) in these two eparchies, it becomes evident that the margin for 
the postulation of rank distinctions between the central places in Rhodope 
(8 vs. 10) is small. In contrast, in the higher urbanised eparchy of Europe 
(11 vs. 28) it seems very probable that we can assign the possible central 
places (= bishoprics) to different ranks. 

Thus, the churches from our list for Europe could belong to different 
central place ranks, and the differences between their contributions could be 
connected to Christaller’s distribution of quantitative characteristics within 
the urban hierarchy. For the relatively highly urbanized territory of the 
Empire of Nicaea in Western Asia Minor in the 13th century, for instance, 
Ekaterini Mitsiou assumed that metropolitan sees and archbishoprics 
belonged to the category of Central Market Town while the suffragan 
bishopric (in most cases) belonged to that of Standard Market Town. The 
latter of these showed high conformities with Christaller’s model as modified 
by Koder. Still, there also existed suffragans which we can assume served as 
higher ranking central places93. Thus, the ecclesiastical rank of a settlement 
is not an absolutely secure indicator for its central place characteristics. At 
the same time, while there does exist a correlation in at least some cases, it 
is not certain that a promotion of a settlement within the church hierarchy 
has to be connected with an increase in its economic relevance as central 
place. This also becomes evident if we execute as standard OLS-regression 
of the 33 contributions from the list of 1324 on the ecclesiastical ranking 
within the totality (on a logarithmic scale; see fig. 4). When we do this, we 
receive a regression coefficient of -0.726, but as the value for the coefficient 
of determination R² (= 0.56) indicates, the correlation between ecclesiastical 
rank and the amount of contribution is not very strong (0.56 means that 
the differences in the hierarchical ranking can only explain 56 percent of 
the variations in the contributions). The outcome is similar if we remove 
the exceptionally high contribution of Monembasia from the list (fig. 5); the 
regression produces a coefficient of -0.667 and a value for R² of 0.65.

�����. Mitsiou, Versorgungsmodelle.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

280

Figure 4: Regression of contribution on ecclesiastical rank for all bishoprics 

from the list of September 1324

Figure 5: Regression of contribution on ecclesiastical rank for the bishoprics 

from the list of September 1324 without Monembasia



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 281

The parallels between the distribution of contributions from the 
list of September 1324 and distributions of quantitative characteristics 
of settlements according to Christaller may serve as indicator that these 
figures, at least partly, reflect the distribution of economic and demographic 
potential within a well-established model for an settlement system. Yet we 
cannot consider these similarities to be significant enough that we can 
assume that our list really delivers insight into a urban hierarchy of the 
Late Byzantine Empire at its various levels with security. To our advantage, 
there exists another model for the distribution of settlements, which also has 
strong empirical foundations.

6. “Zipf’s law” and the power law-distribution of the contributions in the 
list of 1324

This model of the distribution of settlements, which is almost as old 
as Christaller’s central places model, is the rank-size rule or the so-called 
“Zipf’s law” (named after George Kingsley Zipf, 1902-1950)94. According to 
this model, the distribution of population within the cities of a region follows 
a power-law. In the classical Zipf-distribution, the second largest city would 
have one half of the population of the largest city, the third largest city one 
third of the population of the largest city, et cetera. This can be expressed 
with the formula:

P(r) = P(l)/r
Z  (4)

where P(r) is the population of the city of the r-ranked city within the 
totality of the sample, P(l) the population of the largest city, r the rank of the 
city (1, 2, 3, …) and Z is a constant in the order of magnitude of 1 (in the 
“classical” Zipf-distribution Z = 1). Conventional is a logarithmic depiction 
of the rank-size distribution, thus we get the formula95:

��������. Cf. G. K. Zipf, Human Behavior and the Principle of Least Effort. An Introduction 
to Human Ecology, Cambridge, Mass., 1949.

��������. Cf. Fassmann, City-size, 4-5. de Vries, Urbanization, 85-87. Laxton – Cavanagh, 
The Rank-Size, 329-332. Falconer – Savage, Heartlands, 38-40. Smith, Types, 20-22. Fujita 
– Krugman – Venables, Spatial Economy, 215-219. Kuninaka – Matsushita, Why does. 
Drennan – Peterson, Comparing, 533-534. Newman, Power laws, 1-2. Clauset – Rohilla 
Shalizi – Newman, Power-law, 1-2. Cavanagh, Settlement structure, 409-413.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

282

ln P(r) = log P(l) - Z log r (5)
and

Z = (log P(l) - log P(r))/log r (6)

On a double-logarithmic graph, the values of the Zipfian power law-
distribution tend to group along a diagonal (see the examples below). This 
rank-size rule has been empirically studied in many regions throughout the 
globe for various time periods. Many cases satisfy Zipf’s law very closely 
with values for Z around 1 (or to express a more simple way: “Zipf’s ’Law 
is, in fact, empirical”), whereas in other cases rank-size distributions of 
populations of cities obey power-law behaviour, but have a different power 
exponent Z (values between 0.8 and 1.2 have been proposed as acceptable 
exponent for a distribution to be still considered “classic Zipfian”)96. A 
commonly accepted explanation for this phenomenon is still lacking. It 
most probably results from the complex interactions within the network of 
settlements and their hinterland which produce an uneven distribution of 
demographic and economic potential and a hierarchy of cities97. 

In most studies population figures were analysed with regard to Zipf’s 
law, but for historical periods where we do not possess such data, other 
comparable quantities have been used. R. R. Laxton and W. G. Cavanagh, for 
instance, analysed settlement sizes for the area of the “Laconian Survey” on 
the Peloponnese (near ancient Sparta). This study is of particular interest 
for us, since it includes a survey of the settlement sizes in this area for 
the Middle and Late Byzantine period (c. AD 900-1500). For this time, 
in contrast to earlier periods, a value of the constant Z ≈ 1 and a power 
law distribution of settlement sizes were found. Laxton and Cavanagh also 
present one concept, equally relevant for our sample, known as “primate 
distribution”. The concept comes from earlier studies for the modification 
of the classical Zipf-distribution, where, on the basis of the classic rank-size 

����. Laxton – Cavanagh, The Rank-Size, 332, for the citation. de Vries, Urbanization, 
51-54. Ritter, Allgemeine, 217-218. Pumain, Scaling. Kuninaka – Matsushita, Why does. D. 
R. White – N. Kejžar – C. Tallis, Generative Historical Model of City Size Hierarchies: 430 
BCE-2005, [www-Document] URL http://eclectic.ss.uci.edu/~drwhite/pub/paper_7_6city.
pdf (with some modifications of the Zipfian distribution; accessed on September 8th 2009). 
Dittmar, Cities, 2-7. Giesen – Suedekum, Zipf’s Law. Newman, Power laws, 7-8. Epstein, 
Freedom, 96-101.

��������. Cf. Fujita – Krugman – Venables, Spatial Economy, 215-219.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 283

distribution, the first-ranking settlement is larger than one would expect 
in comparison with the other settlements. The opposite of this would be 
“convex distribution”98. As already mentioned, for the Byzantine period in 
the Laconia survey area, Z ≈ 1. For the Ancient Greek and Roman periods, 
the values of Z were all about 1.4, which indicates a higher inequality of the 
population distribution within the settlement system in this region99.

In order to calculate a theoretical Zipfian distribution for our churches, 
we used our comparable quantities (the contribution figures) and inserted 
the value of 800, as contribution of the largest element of our sample, into 
the formula. In figure 6, we compare this Zipf-distribution (with Z = 1) with 
the actual distribution of payments in 1324 on a double-logarithmic scale.

Figure 6: The distribution of contributions in the list of 1324 in comparison 

with a classic Zipf distribution (Z = 1) (on double-logarithmic scale)

����. Laxton – Cavanagh, The Rank-Size, 332-339. Cf. also Fonseca, Urban, 23, 37-42 
(also for an attempt to include the phenomenon of the primate city in a classical rank-size 
distribution). Fassmann, City-size, 5-7. de Vries, Urbanization, 89-90. Smith, Types, 22-24. 
Ritter, Allgemeine, 219-220. Falconer – Savage, Heartlands, 40-41. Batty – Longley, Fractal 
Cities, 47. Drennan – Peterson, Comparing, 533-534. For the use of settlement sizes, cf. also 
A. Marzano, Rank-size analysis and the cities of Roman Spain and Britain: some prelimi-
nary considerations, [www-document] URL http://oxrep.classics.ox.ac.uk/ index.php?option 
=com_docman &task= doc_view&gid =31&Itemid=35 (accessed on 8 September 2009). For 
an analysis of a rank-size distribution in Byzantine Egypt, see Ruffini, New Approaches. For 
the use of other comparable quantities, cf. also Cavanagh, Settlement structure, 409-413.

����. Laxton – Cavanagh, The Rank-Size, 350. 



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

284

As one would have expected, the actual distribution differs from a “pure” 
Zipf-distribution. In comparison with the values calculated with the Zipf-
formula, many of our figures are too high. At the same time, the number of 
bishoprics of equal contribution is too big. But a standard OLS-regression 
for this distribution (see figure 7)100 on log-scale produces a value for the 
Zipf-coefficient Z = 0.93, which is well within the interval for Z considered 
compatible with Zipf’s law. At the same time, Zipf’s model fits very well 
with our data (coefficient of determination R² = 0.926, which means that 
the Zipf-model can explain more than 92 percent of the variations of the 
values in the contribution list of 1324). On a double-logarithmic graph, the 
values from the list group along a diagonal in the typical form of a power 
law distribution (see figure 7).

Figure 7: Zipf-regression for the totality of contributions from the list of 1324

We observe a greater divergence from Zipf’s distribution in the case of 
the 18 contributions from the churches of Thrace. However, the regression 
(fig. 8) produces a values for Z of 0.833 and the model again fits relatively 
well (R² = 0.898).

�������������������������. On this method, cf. Fassmann, City-size, 11-13. de Vries, Urbanization, 87. For a 
discussion of the shortcomings of this regression method for the Zipf-distribution, especially 
for small samples, cf. Falconer – Savage, Heartlands, 41-44. Dittmar, Cities, 8-10. Newman, 
Power laws, 3-5. Clauset – Rohilla Shalizi – Newman, Power-law, 4-7.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 285

Figure 8: Zipf-regression for the contributions of churches in Thrace from the 

list of 1324

For our distributions of contributions, the discrepancies to classic 
Zipf are a logical consequence of the nature of our source, which did not 
register the contributions as a ratio of the distinct actual income of the 
bishopric but arranged churches of comparable wealth in the same payment-
class. We can observe a similar phenomenon if we compare a distribution of 
settlement sizes according to Christaller’s model of central places (with k = 
3) with a classic Zipf-distribution. An OLS-regression on this distribution 
produces Z = 0.927 (relatively near to the value of Z for the totality of the 
contributions of 1324), with R² = 0.899, and the typical grouping of values 
along a diagonal in a double-logarithmic graph (fig. 9)101.

��������������. Cf. also Bintliff, Catastrophe, 420-422, esp. fig. 6 on 421.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

286

Figure 9: Zipf-regression on the distribution of settlement sizes according to 

the Central-Place model (k = 3; highest ranking central place = 10,000)

The values of R² indicate that Zipf’s model can explain the distribution 
of contributions in the list of 1324 to a very high degree. This is an important 
argument for our hypothesis that these contributions reflect the relative 
wealth of the bishoprics and settlements with their hinterland on the list, 
since they follow the same pattern which has been identified for so many 
historical and contemporary settlement hierarchies.

However, Constantinople, the highest-ranking settlement in the Empire, 
as well as in Thrace, is definitely missing in our calculations. If Constantinople 
would fit into the classical Zipfian model, for instance the model for Thrace, 
we could simply extrapolate a figure for it from the figures for the lower 
ranking settlements – twice the figures of the second-ranking settlement 
(presumably the first-ranking in our list) or thrice the figure of the third-
ranking settlement. However, as we know from our sources (despite the 
absence of actual figures), the Byzantine capital would feature a significantly 
higher multiple than two or three in relation to other Thracian settlements. 
We can presume that a Zipfian distribution which includes Constantinople 
will produce a “primate distribution”, where (as mentioned above) the biggest 
settlement is far larger in comparison than expected. In order to attempt to 
integrate Constantinople into our distribution, we must modify it so that 
we assume that the appropriate contribution for Thessalonike should be at 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 287

least as high as that for Monembasia (800 hyperpyra). Furthermore, we may 
assume that if Thessalonike = 800, the value for Constantinople could be 2.5 
times higher (= 2000; according to population estimates for the two cities 
for our period)102. A regression on this modified distribution produces Z 
= 1.227 (with R² = 0.962; fig. 10): its “primate” character is obvious, but 
the distribution still shows the characteristics of the Zipfian power law 
pattern.

Figure 10: Zipf-regression on a modified distribution of contributions (1st 

rank = Constantinople, 2000; 2nd rank = Thessalonike, 800) from fig. 16

In addition, for our Thrace-sample we may insert Constantinople 
= 2000 on the first position and the 18 figures for the Thracian churches 
from our list. On log-scale, the regression produces Z = 1.283 (R² = 0.92). 
This diagram (fig. 11) also shows, as we have expected, a typical “primate 
distribution”; the largest settlement is far larger in comparison than the 
other elements of the urban system. Yet again we see the typical Zipfian 
power law pattern in the graph. 

���������������������������������������������������������������������������������          . The estimates are 20,000 inhabitants for Monembasia, 40,000 inhabitants for 
Thessalonike, 100,000 for Constantinople, cf. Matschke, Urban Economy, 465. Laiou – 
Morrisson, Byzantine Economy, 131, 196.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

288

Figure 11: Zipf-regression on the modified distribution of contributions from 

the churches of Thrace (1st rank = Constantinople, 2000)

As we have expected, an entry of estimates for Constantinople and 
a modification of the contribution of Thessalonike produces primate 
distributions for the totality of the list of 1324 and especially for the Thracian 
sample. But even with these modifications, the Zipf-model fits very well 
with the distribution of contributions. The same holds true if, based on the 
assumption that Thessalonike could have contributed double the amount 
of Monembasia (according to the higher estimates for its population, see 
fn. 102), we insert Thessalonike = 1,600 and Constantinople = 4,000 into 
our list. The distribution of all contributions becomes even more primate: 
the regression produces Z = 1.355 (with R² = 0.954; fig. 12) and again the 
familiar diagonal pattern.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 289

Figure 12: Zipf-regression on the modified distribution a modified 
distribution of contributions (1st rank = Constantinople, 4000; 2nd rank = 

Thessalonike, 1600) (on a double-logarithmic scale)

Of course, the same phenomenon occurs with regard to the Thracian 
sample if we insert Constantinople = 4000: the regression produces Z = 1.4 
(with R² = 0.88; fig. 13).

Fig. 13: Zipf-regression on the modified distribution of contributions from the 

churches of Thrace (1st rank = Constantinople, 4000)



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

290

Thus, the use of our figures from the contribution list of September 
1324 as a basis for a Zipf-regression clearly demonstrates the conformity 
of the distribution of contributions on provincial as well as supra-regional 
level, with distributions generally connected with settlement hierarchies, 
even despite the distorting effect of the formation of payment classes in 
our list. As further calculations indicate, the fractal values for the Zipfian 
coefficient (Z) found in our samples are also comparable to settlement 
distributions from other regions of Late Medieval Europe, both for a region 
with near-classical Zipf-distribution (Sicily, 1277103, Z = 0.964; R² = 0.984) 
and for a region with a primate city (area of Florence, on the basis of the 
famous catasto of 1427104; Z = 1.0736; R² = 0.869). We find a more equal 
distribution (with Z = 0.706; R² = 0.9636) for the number of taxpayers in 
towns (with a recorded taxpaying population of over 1,000) in England in 
1377 (fig. 14)105.

Fig. 14: Zipf-regression on the recorded taxpaying population in towns in 

England in 1377

Of particular interest, of course, is a comparison of the unmodified 
and modified distributions for the list of 1324 with distributions for former 
Byzantine territories. We executed a Zipf-regression for the European and 

�����������������������. For the data, cf. Epstein, An island, 71, and Idem, Freedom, 97.
�������������������������������. For the figures used, cf. Herlihy, Tuscans, 58. Cf. also Epstein, Freedom, 98-100.
�������������������������������. On the basis of data from G. Harriss, Shaping the Nation. England 1360-1461 

(The New Oxford History of England), Oxford 2005, 274.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 291

Anatolian part of the Ottoman Empire using the numbers of taxed hearths 
for the 17 largest cities including Constantinople/Istanbul for the year 1520. 
At this time the cities had between 320,000 and 400,000 inhabitant, we used 
the lower estimate. The regression produced Z = 1.42 (R² = 0.922; figure 
15)106.

Figure 15: Zipf-regression on the distribution of households in the 17 largest 

cities in Anatolia and the Balkans in the Ottoman Empire, c. 1520 (on double-

logarithmic scale)

This Zipfian coefficient is above the values of Z we have observed for 
most of our unmodified and modified Late Byzantine samples. However, it 
is very near to the highly primate distribution-Z, which we obtained for our 
hypothetical regression using Constantinople = 4000 and the values for the 
Thracian churches (see above, fig. 13). In order to receive results comparable 
with our unmodified distributions, we removed Constantinople from the 

�����������������������������������������������������������������������������������������. Correlation coefficient = 0.95, coefficient of determination = 0.91, standard error 
= 0.431. For the figures used cf. İnalcik, An economic, 257 (included in the sample are 
Istanbul, Bursa, Adrianople, Angora, Thessalonike, Athens, Tokat, Konya, Sivas, Nicopolis, 
Serrhai, Sarajevo, Monastır, Skopje, Sofia, Trikkala, and Larissa). For the estimates on the 
population of Istanbul, cf. F. Braudel, Das Mittelmeer und die mediterrane Welt in der 
Epoche Philipps II., v. I, Frankfurt am Main 1998, 511.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

292

Ottoman distribution of 1520. The Zipf-regression then produced a value of 
Z = 0.883 (with R² = 0.966; fig. 16), which is very near to the results of our 
regressions on the unmodified contribution list of 1324.

Figure 16: Zipf-regression on the largest cities in Anatolia and the Balkans 

in the Ottoman Empire, c. 1520, without Istanbul

Finally, we compared only the 11 largest cities in the European part of 
the Ottoman Empire with each other, again without Istanbul, and executed 
a Zipf-regression on this distribution (fig. 17). We received a value of Z 
= 0.997 (R² = 0.94), an almost perfect classic Zipf-distribution and again 
very near to the results of our regressions on the unmodified distributions 
of contributions from the list of September 1324. Thus, the distribution 
of contributions of 1324 corresponds very well with the distribution of 
settlement sizes in former Byzantine territories from a later period, for 
which we possess more reliable data on the population of cities.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 293

Figure 17: Zipf-regression on the 11 largest cities in the European part 

of the Ottoman Empire, c. 1520, without Istanbul

7. Conclusion: two models for the relative distribution of demographic and 
economic potential in the Byzantine Empire around the year 1324

The integration of the contributions from the list of September 1324 into 
the Christaller-distribution demonstrates that these figures can be partly 
connected with a well-established model for the analysis of the hierarchy 
of settlements and their hinterlands in a region. The implementation of 
Zipf-regressions illustrates that the distribution of our figures shows the 
same pattern as other quantities which have been used for the formation of 
a settlement rank-size hierarchy (population figures, settlement sizes, etc.). 
Of course, the relatively small size of our sample may limit the explanatory 
value of these results, but the examples in the study of Drennan and Peterson 
show that, although sample size very much matters, even smaller samples 
can be used to reconstruct a hierarchy of settlements107. 

The implementation of the two models affirms our hypothesis that 
ecclesiastical wealth also reflected the general economic and demographic 
potential of a city and its hinterland, since its distribution shows a high 

�����. Clauset – Rohilla Shalizi – Newman, Power-law, 8. Drennan – Peterson, 
Comparing, esp. 548. See also Epstein, Freedom, 96-101, for the usage of even smaller sam-
ples for medieval Italy.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

294

similarity with those patterns which are characteristic for settlement 
systems. These patters have been empirically proved for many regions and 
for various time-periods, also for neighbouring late medieval Mediterranean 
regions and for middle and late Byzantine Laconia. The fractal dimension 
for the Zipfian coefficients we have observed are equally indicators for the 
connection between the figures from the contribution list of September 1324 
and the distribution of economic and demographic potential among the 
regions of Late Byzantium, since the fractal quality of settlements systems 
in relative numbers, hierarchical composition and spatial extension has been 
established as a well observed fact in the last decades108.

It is not so much the concrete figures that make the list of 1324 valuable 
for us, since we lack comparative figures to say more about the context of 
the list’s content other than that the figures for the contributions of the 
churches match the order of magnitude of ecclesiastical income we find in 
other sources. What makes the document so valuable is the distribution 
and relative ratio it reveals. If we consider the distribution as representative 
for the demographic and economic potential of the bishop’s city and its 
hinterland (as also our examination of other sources suggests, see above), it 
is in turn a strong indicator (besides the evidence from the Laconia survey) 
that the settlement hierarchies in the provinces of the Late Byzantine 
Empire followed the patterns which have been observed in other regions 
of medieval Europe (and further regions throughout history). This equally 
implies that we have to reckon with a distribution of settlement sizes and 
economic potential which shows a few larger settlements at the top levels 
and a long tail of medium and minor sized settlements of comparable size, 
as is illustrated by every power law graph or Christaller-distribution (which 
also can be connected with these power law patterns, as has been shown in 
various studies in the last years, see also above fig. 9109). 

The complete Ottoman distribution from 1520 may give us an impression 
of the character of Byzantium’s urban hierarchy in those periods of its 
history when Constantinople’s position within the Empire was as superior in 

��������. Cf. Fonseca, Urban, 13. Batty – Longley, Fractal Cities, 47-55, 336-368. Chen – 
Zhou, The Rank-Size. Cavanagh, Settlement structure, 409-413.

�����. de Vries, Urbanization, 88. Fonseca, Urban, 44-56. Batty – Longley, Fractal 
Cities, 51-55



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 295

economic and demographic matters as it was within the Ottoman Empire, 
whose Sultans reconstructed Constantinople’s former glory and size. Our 
modifications and the comparison with the Ottoman distribution make clear 
how much the settlement hierarchy was influenced by the superior position 
of an imperial city such as Constantinople in Byzantine as well as Ottoman 
periods. The position of Constantinople was sustained by Emperors and 
Sultans with measures such as the constriction of foreign merchants to the 
capital or resettlements (as under Mehmed II after the conquest 1453)110.

The Zipf-distribution is also sometimes regarded as an indicator for the 
“balance” of urban systems111. More critical in this respect is Jan de Vries 
who wrote: “The rank-size distribution is a blunt instrument with which to 
evaluate the process of growth and change in urban systems. The danger is 
great that these beguiling arrays will not simply be misinterpreted but also 
overinterpreted. (…) The adequacy of an urban system cannot be judged on 
the basis of an abstract standard or ideal”112. Accordingly, recent studies 
often interpret the Zipfian model (with Z ≈ 1) less as an “ideal” distribution 
of settlement sizes than as an indicator for settlement hierarchies and as an 
instrument of comparison for different settlement distributions, as we have 
done above113. 

We could therefore propose our modified contribution lists (with 
Constantinople = 2000 and Thessalonike = 800 [“Model I”] and with 
Constantinople = 4000 and Thessalonike = 1600 [“Model II”], see fig. 10 and 
12) as models for the relative distribution of demographic and economic 
potential within the settlements of the Byzantine Empire and their 
hinterland around 1324. For their visualisations we have once again chosen

�����. Oikonomides, The Role. Laiou – Morrisson, Byzantine Economy, 49-61. Bintliff, 
Catastrophe, 434. Cf. also Fassmann, City-size, 18-21. Smith, Types, 37-38, for this pheno-
menon in other regions and periods.

�����. Fassmann, City-size, 8-9 (on various interpretations of the rank-size rule). de 
Vries, Urbanization, 82-88. van der Woude – de Vries – Hayami, The hierarchies, 2-3. Smith, 
Types, 24-26. Dittmar, Cities, 7, 30-31. Giesen – Suedekum, Zipf’s Law, 2-5. Newman, Power 
laws, 16-19, 21-24.

�����. de Vries, Urbanization, 93.
���������. Cf. Drennan – Peterson, Comparing.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

296

F
ig

u
re

 1
8:

 V
is

u
al

is
at

io
n

 o
f 

th
e 

fi
rs

t 
m

od
if

ie
d 

co
nt

ri
bu

ti
on

 l
is

t 
fr

om
 S

ep
te

m
be

r 
13

24
 (

C
on

st
an

ti
n

op
le

 =
 

20
00

, T
h

es
sa

lo
n

ik
e 

= 
80

0)
 a

s 
a 

m
od

el
 f

or
 t

h
e 

re
la

ti
ve

 d
is

tr
ib

ut
io

n
 o

f 
de

m
og

ra
ph

ic
 a

n
d 

ec
on

om
ic

 p
ot

en
-

ti
al

 in
 t

h
e 

B
yz

an
ti

n
e 

E
m

pi
re

 a
t 

th
is

 t
im

e 
(“

M
od

el
 I

”;
 v

is
u

al
is

at
io

n
 w

it
h

 t
h

e 
so

ft
w

ar
e 

PA
JE

K
)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 297

F
ig

u
re

 1
9:

 V
is

u
al

is
at

io
n

 o
f 

th
e 

se
co

n
d 

m
od

if
ie

d 
co

nt
ri

bu
ti

on
 l

is
t 

fr
om

 S
ep

te
m

be
r 

13
24

 (
C

on
st

an
ti

n
op

le
 

= 
40

00
, T

h
es

sa
lo

n
ik

e 
= 

16
00

) 
as

 a
 m

od
el

 f
or

 t
h

e 
re

la
ti

ve
 d

is
tr

ib
ut

io
n

 o
f 

de
m

og
ra

ph
ic

 a
n

d 
ec

on
om

ic
 

po
te

nt
ia

l i
n

 t
h

e 
B

yz
an

ti
n

e 
E

m
pi

re
 a

t 
th

is
 t

im
e 

(“
M

od
el

 I
I”

; v
is

u
al

is
at

io
n

 w
it

h
 t

h
e 

so
ft

w
ar

e 
PA

JE
K

)



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

298

the form of a network, in which all contributing churches are connected to 
Constantinople and the amount of their payment is indicated with circles of 
corresponding size (fig. 18 [“Model I”] and 19 [“Model II”]).

If we now try to combine our calculations for the models according 
to Christaller and Zipf, we use our estimate for the entire territory of the 
Byzantine Empire around 1320 (c. 100,000 km²) and divide it by our value 
A = 1,422.56 km² for a Central Market Town (for a population density of 
20 per km²). Accordingly, we would need 70.3 Central Market Towns to 
cover the entire territory of the Empire. If we now fill in the population 
estimate of 100,000 for the largest city (Constantinople, see above fn. 102) 
in Zipf’s model and calculate with our value for Z = 1.227 (Model I) or 1.355 
(Model II) (from the modified distributions in fig. 10 and 12), we receive a 
population distribution for the first 70 settlements ranging from 100,000 
for Constantinople to 1,164 (I) or 1,054 (II) for the 70th settlement (fig. 20 
and 21). Settlements 41 to 70 (I)/37 to 70 (II) are below 2,000 inhabitants, 
settlements 27 to 40 (I)/25 to 36 (II) below 3,000 inhabitants, settlements 17 
to 26 (I)/ 15 to 24 (II) below 5,000 inhabitants and settlements 9 to 16 (I)/ 8 
to 14 (II) below 10,000 inhabitants. Thus, the two models produce a majority 
of medium and small-sized cities within the order of magnitude we would 
have expected on the basis of our sources and later population figures from 
Ottoman times (see above, section IV, esp. Macedonia). The totality of urban 
population for these 70 settlements in Model I is 412,375, and 382,866 in 
Model II. If we compare this figure with estimates for the total population of 
the Empire at this period (2 to 3 million, if we assume a population density 
of 20 to 30 per km²)114, it would be near the upper border of the estimated 
range for urbanisation in pre-modern agrarian societies (10 to 25 %)115. Both 
models for the distribution of demographic and economic potential in the 
Late Byzantine Empire demonstrate their compatibility with our historical 
evidence for Byzantium and neighbouring regions, as well as with recent 
hypotheses on the “small scale” character of the Byzantine economy in this 

���������. Cf. Laiou, Human Ressources, 50-51.
�����. de Vries, Urbanization, 91-92, also for a similar model. Bang, Roman Bazaar, 

85-89. If we calculate with a population for Constantinople of only 50,000, we would of cour-
se receive a total urban population only around half that size (near the lower border of the 
estimated urbanisation range), with 75,000 around three quarters that size.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 299

time (see above, fn. 6). Further studies and refinement of the models is of 
course necessary, but we consider them a useful starting point for some new 
kind of research into Byzantium’s economy and society.

Figure 20: Model distribution of population for the first 70 settlements 
(first rank = Constantinople; Z = 1.227) in comparison with a classic 

Zipf distribution (“Model I”)

Figure 21: Model distribution of population for the first 70 settlements 
(first rank = Constantinople; Z = 1.355) in comparison with a classic Zipf 

distribution (“Model II”)



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

300

The analysis of the list of contributions to the Patriarchate of 
Constantinople from September 1324, a source so far somewhat neglected 
for the research on Byzantium’s economy, may shed new light on the 
underlying correlations and dynamics of this Empire on the eve of its 
definite decline. To cite Alexander Kazhdan: “The Byzantinist nibbles his 
food from dispersed and isolated texts, sometimes documentary, sometimes 
narrative, often from Italian informants, and is doomed, by the character 
of his sources, to restrain from asking the questions that are natural for 
Italian counterparts“ (of Byzantine cities)116. It is all the more important to 
analyse the existing evidence with every possible methodological instrument 
to receive as much insight into the structures and patterns of Byzantium’s 
economy as possible.

�����. Kazhdan, The Italian, 3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 301

Bibliography

Bakirtzis, The Urban Continuity: Ch. Bakirtzis, The Urban Continuity and 

Size of Late Byzantine Thessalonike, DOP 57 (2003), 35-64.

Bang, Roman Bazaar: P. F. Bang, The Roman Bazaar. A comparative study of 
trade and markets in a tributary empire [Cambridge Classical Studies], Cambridge 

2008.

Barker, Thessalonike: J. W. Barker, Late Byzantine Thessalonike: A Second 

City’s Challenges and Responses, DOP 57 (2003), 5-33.

Bartusis, Army: M. C. Bartusis, The Late Byzantine Army. Arms and Society, 
1204-1453, Philadelphia 1992.

Batty – Longley, Fractal Cities: M. Batty – P. Longley, Fractal Cities. A 
Geometry of Form and Function, London- San Diego 1994.

Belke, Bithynien: K. Belke, Bithynien und Hellēspont [TIB 13], Wien 

(forthcoming).

Bintliff, Catastrophe: J. Bintliff, Catastrophe, chaos and complexity: the death, 

decay and rebirth of towns from antiquity to today, in: Stuttgarter Kolloquium zur 
Historischen Geographie des Altertums 6, 1996: Naturkatastrophen in der antiken 
Welt, ed. E. Olshausen – H. Sonnabend, [Geographica Historica 10], Stuttgart 1998, 

417-438.

Bintliff, Market: J. Bintliff, Going to Market in Antiquity, in: Stuttgarter 
Kolloquium zur Historischen Geographie des Altertums 7, 1999: Zu Wasser und 
zu Land. Verkehrswege in der Antiken Welt, ed. E. Olshausen – H. Sonnabend 

[Geographica Historica 17], Stuttgart 2002, 209-250.

Boissonade, Anecdota Graeca: J. Fr. Boissonade, Anecdota Graeca, v. V, 

Paris 1833.

Campbell, Benchmarking: B. M. S. Campbell, Benchmarking Medieval 

Economic Development: England, Wales, Scotland, and Ireland, c.1290, Economic 
History Review 61/4 (2008), 896-945.

Cavanagh, Settlement structure: W. Cavanagh, Settlement structure in Laconia 

and Attica at the end of the Archaic Period: the fractal dimension, American 
Journal of Archaeology 113 (2009), 405-421.

Chen – Zhou, Reinterpreting: Y. Chen – Y. Zhou, Reinterpreting central place 

networks using ideas from fractals and self-organized criticality, Environment and 



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

302

Planning B: Planning and Design 33 (2006), 345-364.

Chen – Zhou, The Rank-Size: Y. Chen – Y. Zhou, The Rank-Size Rule 

and fractal hierarchies of cities: mathematical models and empirical analyses, 

Environment and Planning B: Planning and Design 30 (2003), 799-818.

Choumnos, Ἔλεγχος: Νικηφόρου τοῦ Χούμνου Ἔλεγχος κατὰ τοῦ κακῶς τὰ 
πάντα πατριαρχεύσαντος Νίφωνος, ed. Boissonade, Anecdota Graeca, 255-283.

Clauset – Rohilla Shalizi – Newman, Power-law: A. Clauset – C. Rohilla 

Shalizi – M. E. J. Newman, Power-law distributions in empirical data [www 

document]. URL http://arxiv.org/PS_cache/arxiv/pdf/0706/0706.1062v2.pdf 

(accessed on 8 September 2009).

Darrouzès, Ὀφφίκια: J. Darrouzès, Recherche sur les Ὀφφίκια de l’église 
byzantine [AOC 11], Paris 1970.

Darrouzès, Regestes: J. Darrouzès, Les regestes des actes du patriarcat de 
Constantinople. I/5: Les regestes de 1310 à 1376. I/6: Les regestes de 1377 à 1410. 

I/7: Les regestes de 1410 à 1453, Paris 1977-1991.

de Vries, Urbanization: J. de Vries, European Urbanization, 1500-1800, 

London 1984.

de Vries, Problems: J. de Vries, Problems in Measurement, description, and 

analysis of historical urbanisation, in: Urbanization in history: a process of dynamic 
interactions, ed. A. van der Woude – J. de Vries – J. A. Hayami, Oxford-New York 

1990, 43-60.

Dittmar, Cities: J. Dittmar, Cities, Institutions, and Growth: The emergence of 

Zipf’s law [www document], URL http://emlab.berkeley.edu/users/webfac/cromer/

e211_sp08/dittmar.pdf [accessed on 8 September 2009].

Dölger, Regesten: F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen 
Reiches von 565-1453, I-V, München 21977.

Drennan – Peterson, Comparing: R. D. Drennan – Ch. E. Peterson, Comparing 

archaeological settlement systems with rank-size graphs: a measure of shape and 

statistical confidence, Journal of Archaeological Science 31 (2004), 533-549.

EHB: The Economic History of Byzantium from the Seventh through the 
Fifteenth Century, ed. A. E. Laiou et al., v. 1-3, Washington, D. C., 2002.

Epstein, An Economic: St. R. Epstein, An Economic and Social History of 
Later Medieval Europe, 1000-1500, Cambridge-New York 2009.

Epstein, An Island: St. R. Epstein, An Island for itself. Economic development 
and social change in late Medieval Sicily, Cambridge-New York 1992.

Epstein, Freedom: St. R. Epstein, Freedom and Growth. The rise of states and 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 303

markets in Europe, 1300-1750 [Routledge Explorations in Economic History 17], 

London-New York 2000.

Falconer – Savage, Heartlands: St. A. Falconer – St. H. Savage, Heartlands 

and hinterlands: alternative trajectories of early urbanization in Mesopotamia and 

the Southern Levant, American Antiquity 60/1 (1995), 37-58.

Fassmann, City-size: H. Fassmann, City-size distribution in the Austrian-

Hungarian Monarchy 1857-1910: a rank-size approach. [www document], URL 

http://hsr-trans.zhsf.uni-koeln.de/hsrretro/docs/artikel/hsr/hsr1986_133.pdf 

(accessed on 8 September 2009).

Fonseca, Urban: J. W. Fonseca, Urban Rank-Size Hierarchy: A Mathematical 
Interpretation, Ann Arbor (Michigan) 1988.

Fujita – Krugman – Venables, Spatial Economy: M. Fujita – P. Krugman – 

A. J. Venables, The Spatial Economy. Cities, Regions, and International Trade, 

Cambridge, Mass.- London 2001.

Giesen – Suedekum, Zipf’s Law: K. Giesen – J. Suedekum, Zipf’s Law for Cities 

in the Region and the Country, Institute for the Study of Labor Discussion Papers 
No. 3928 (January 2009).

Grumel, Regestes: V. Grumel, Les regestes des actes du patriarcat de 
Constantinople. Vol. I. Les actes des patriarches. Fasc. 2-3. Les regestes de 715 à 
1206. Deuxième édition revue et corrigée par J. Darrouzès, Paris 1989.

Guillemain, Der Aufbau: B. Guillemain, Der Aufbau und die Institutionen 

der römischen Kirche, in: Die Geschichte des Christentums, v. 6: Die Zeit 
der Zerreißproben (1274-1449), ed. M. M. Du Jourdin – A. Vauchez – B. 

Schimmelpfennig, Freiburg 1991, 17-74.

Harvey, Economic expansion: A. Harvey, Economic expansion in the 
Byzantine Empire, 900-1200, Cambridge 1989.

Hatcher – Bailey, Modelling: J. Hatcher – M. Bailey, Modelling the Middle 
Ages. The History and Theory of England’s Economic Development, Oxford-New 

York 2001.

Herlihy, Tuscans: D. Herlihy, Tuscans and Their Families: A Study of the 
Florentine Catasto of 1427, New Haven - London 1985.

Herman, Das bischöfliche: E. Herman, Das bischöfliche Abgabenwesen im 

Patriarchat von Konstantinopel vom XI. bis zur Mitte des XIX. Jahrhunderts, OCP 

5 (1959), 434-513.

Hoberg, Taxae: H. Hoberg, Taxae pro communibus servitiis ex libris 
obligationum ab anno 1295 usque ad annum 1455 confectis [Studi e Testi 144], 



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

304

City of Vatican 1949.

İnalcik, An economic: H. İnalcik, An economic and social history of the 
Ottoman Empire, Vol. I: 1300-1600, Cambridge 1994.

Jacoby, Foreigners: D. Jacoby, Foreigners and the Urban Economy in 

Thessalonike, ca. 1150-ca. 1450, DOP 57 (2003), 85-132.

Kalligas, Monemvasia: H. Kalligas, Monemvasia, Seventh-Fifteenth 

Centuries‛, in: EHB, v. 2, 879-897.

Kazhdan, The Italian: A. P. Kazhdan, The Italian and Late Byzantine city, 

DOP 49 (1994), 1-22.

Kislinger, Regionalgeschichte: E. Kislinger, Regionalgeschichte als 
Quellenproblem. Die Chronik von Monembasia und das sizilianische Demena. 
Eine historisch-topographische Studie [VTIB 8], Wien 2001.

Koder, Aigaion Pelagos: J. Koder, Aigaion Pelagos (die nördliche Ägäis) [TIB 

10], Wien 1998. 
Koder, Der Lebensraum: J. Koder, Der Lebensraum der Byzantiner. Historisch-

geographischer Abriß ihres mittelalterlichen Staates im östlichen Mittelmeerraum 
[Byzantinische Geschichtsschreiber, Ergänzungsband 1], (Reprint with bibliographic 

additions) Wien 2001.

Koder, Land Use: J. Koder, Land Use and Settlement: theoretical Approaches, 

in: General Issues in the Study of Medieval Logistics. Sources, Problems and 
Methodologies, ed. J. Haldon, Leiden-Boston 2006, 159-183.

Koder, Urban Character: J. Koder, The Urban Character of the Early Byzantine 

Empire. Some Reflections on as Settlement Geographical Approach to the Topic, in: 

The 17th International Byzantine Congress. Major Papers, New Rochelle, N.Y., 

1986, 155-187.

Kraus, Kleriker: Ch. R. Kraus, Kleriker im späten Byzanz. Anagnosten, 
Hypodiakone, Diakone und Priester 1261-1453 [Mainzer Veröffentlichungen zur 

Byzantinistik 9] ,Wiesbaden 2007.

Kugeas, Notizbuch: S. Kugeas, Notizbuch eines Beamten der Metropolis in 

Thessalonike, BZ 23 (1914-1919), 143-163.

Külzer, Ostthrakien: A. Külzer, Ostthrakien (Europe) [TIB 12], Wien 2008.

Kuninaka – Matsushita, Why does: H. Kuninaka – M. Matsushita, Why does 

Zipf’s Law break down in Rank-Size Distributions of Cities [www document], 

URL http://arxiv.org/PS_cache/arxiv/pdf/0802/0802.2810v3.pdf (accessed on 1 

September 2009).

Laiou, The Agrarian: A. E. Laiou, The Agrarian Economy, Thirteenth-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 305

Fifteenth Centuries, in: EHB, v. 1, 311-375.

Laiou, Human Resources: A. E. Laiou, The Human Resources, in: EHB, v. 1, 

47-55.

Laiou-Thomadakis, Peasant Society: A. E. Laiou-Thomadakis, Peasant Society 
in the Late Byzantine Empire. A Social and Demographic Study, Princeton- New 

Jersey 1977.

Laiou – Morrisson, Byzantine Economy: A. E. Laiou – C. Morrisson, The 
Byzantine Economy [Cambridge Medieval Textbooks], Cambridge 2007.

Laurent, Regestes: V. Laurent, V. Laurent, Les regestes des actes du Patriarcat 
de Constantinople, v. I, Les actes des Patriarches, fasc. IV: Les regestes de 1208 à 
1309, Paris 1971.

Laxton – Cavanagh, The Rank-Size: R. R. Laxton – W. G. Cavanagh, The 

Rank-Size Dimension and the History of Site Structure from Survey Data, Journal 
of Quantitative Anthropology 5 (1995), 327-358.

Lefort, Société rurale: J. Lefort, Société rurale et histoire du paysage à Byzance 

[Bilans de recherche 1], Paris 2006.

Matschke, Commerce: Kl.-P. Matschke, Commerce, Trade, Markets, and 

Money: Thirteenth-Fifteenth Century, in: EHB, v. 2, 771-806.

Matschke, Urban Economy: Kl.-P. Matschke, The Late Byzantine Urban 

Economy, Thirteenth-Fifteenth Centuries, in: EHB, v. 2, 463-495.

E. Mitsiou, Versorgungsmodelle im Nikäischen Kaiserreich, in: Handelsgüter 
und Verkehrswege. Aspekte der Warenversorgung im östlichen Mittelmeerraum (4. 
bis 15. Jahrhundert). Akten des gleichnamigen Internationalen Symposiums Wien, 

19.-22. Oktober 2005, ed. E. Kislinger – J. Koder – A. Külzer [Veröffentlichungen 

zur Byzanzforschung 18], Wien 2010, 223-240.

Morrisson – Cheynet, Prices: C. Morrisson – J.-Cl. Cheynet, Prices and Wages 

in the Byzantine World, in: EHB, v. 2, 815-878.

Nasturel – Beldiceanu, Les églises: P. Ş. Nasturel – N. Beldiceanu, Les églises 

byzantines et la situation économique de Drama, Serrès et Zichna aux XIVe et XVe 

siècles, JÖB 27 (1978), 269-285.

Newman, Power laws: M. E. J. Newman, Power laws, Pareto distributions 

and Zipf’s law [www document], URL http://arxiv.org/PS_cache/cond-mat/

pdf/0412/0412004v3.pdf (accessed on 8 September 2009).

Oikonomides, The Role: N. Oikonomides, The Role of the Byzantine State in 

the Economy, in: EHB, v. 3, 973-1058.

Pamuk, Black Death: Ş. Pamuk, The Black Death and the origins of the ‘Great 



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

306

Divergence’ across Europe, 1300-1600, European Review of Economic History 11 

(2007), 289-317.

Papadopoulos-Kerameus, Μοσχόπουλος: Α. Papadopoulos-Kerameus, 

Νικηφόρος Μοσχόπουλος, BZ 12 (1903), 215-223.

Popović, Das Flußtal: M. St. Popović, Das Flußtal der Kriva Lakavica in 

spätbyzantinischer und osmanischer Zeit (1259-1600): Das Verhältnis des Ortes 

Konče zum Siedlungsnetz der Städte Štip und Strumica, REB 69 (2011) (in print).

Popović, Melnik: M. St. Popović, Die Siedlungsstruktur der Region Melnik in 

spätbyzantinischer und osmanischer Zeit, ZRVI 47 (2010), 247-276.

Popović, Siedlungsstrukturen: M. St. Popović, Siedlungsstrukturen im Wandel: 

Das Tal der Strumica bzw. Strumešnica in spätbyzantinischer und osmanischer 

Zeit (1259-1600), SüdostF 68 (2009), 1-62.

Popović, Zur Topographie: M. St. Popović, Zur Topographie des 

spätbyzantinischen Melnik, JÖB 58 (2008), 107-119.

Preiser-Kapeller, Episkopat: J. Preiser-Kapeller, Der Episkopat im späten 
Byzanz. Ein Verzeichnis der Metropoliten und Bischöfe des Patriarchats von 
Konstantinopel in der Zeit von 1204 bis 1453, Saarbrücken 2008.

Pumain, Scaling: D. Pumain, Scaling laws and urban systems [www document], 

URL http://www.santafe.edu/research/publications/workingpapers/04-02-002.pdf 

(accessed on 8 September 2009).

Register I: H. Hunger – O. Kresten et al., Das Register des Patriarchats von 
Konstantinopel, v. I [CFHB 19/1], Wien 1981.

Register II: H. Hunger – O. Kresten et al., Das Register des Patriarchats von 
Konstantinopel, v. II [CFHB 19/2], Wien 1995.

Renouard, Les relations: Y. Renouard, Les relations des Papes d’Avignon et 
des compagnies commerciales et bancaires de 1316 à 1378, Paris 1941. 

Ritter, Allgemeine: W. Ritter, Allgemeine Wirtschaftsgeographie. Eine 
systemtheoretisch orientierte Einführung, München-Wien ³1998.

Ruffini, New Approaches: G. Ruffini, New Approaches to Oxyrhynchite 

Topography [www document], URL http://www.grr9.net/SNBE/24thInternational.

pdf (accessed on 8 September 2009).

Schätzl, Wirtschaftsgeographie: L. Schätzl, Wirtschaftsgeographie 1: Theorie, 

Paderborn- München 92003.

Schilbach, Metrologie: E. Schilbach, Byzantinische Metrologie [Byzantinisches 

Handbuch 4], München- 1970.

Smith, Types: C. A. Smith, Types of city-size distribution: a comparative 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 245-308

Hierarchies and Fractals 307

analysis, in: Urbanization in history: a process of dynamic interactions, ed. A. van 

der Woude – J. de Vries – A. Hayami, Oxford-New York 1990, 20-42.

Smyrlis, La fortune: K. Smyrlis, La fortune des grands monastères byzantins 
(fin du Xe-milieu du XIVe siècle) [Collège des France - CNRS, Centre de Recherche 

d’Histoire et Civilisation de Byzance, Monographies 21] Paris 2006.

Soustal, Thrakien: P. Soustal, Thrakien (Thrake, Rhodope und Haimimontos) 

[TIB 6], Wien 1991.

Typika: ed. J. Thomas – A. Constantinidis Hero, Byzantine Monastic 
Foundation Documents: A Complete Translation of the Surviving Founders’ Typika 
and Testaments [DOS 35], v. 1-5, Washington, D. C. 2000.

van der Woude – de Vries – Hayami, The hierarchies: A. van der Woude – J. 

de Vries – A. Hayami, The hierarchies, provisioning, and demographic patterns of 

cities, in: Urbanization in history: a process of dynamic interactions, ed. A. van der 

Woude – J. de Vries – A. Hayami, Oxford-New York 1990, 1-19.



Johannes Preiser-Kapeller – Ekaterini Mitsiou

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 245-308

308

Hierarchies and Fractals: Ecclesiastical Revenues as Indicator for the 
Distribution of Relative Demographic and Economic Potential within 

the Cities and Regions of the Late Byzantine Empire in the early 14th 
Century

Until now the source material has made it impossible to reconstruct 
the distribution of economic power and population within the Late 
Byzantine Empire on a large scale. Our new analysis of a list of financial 
contributions from 1324, which includes those from 33 bishoprics and 
the Patriarchate of Constantinople, connects this data with the economic 
performance of the respective town and its hinterland; we demonstrate that 
the distribution of contributions shows characteristics which are typical for 
settlement hierarchies and therefore can be used to create the first models 
for the relative distribution of demographic and economic potential in the 
Byzantine Empire at this time.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 311-314

Andreas Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fresken und Mosaiken 
[Byzantinische Epigramme in inschriftlicher Überlieferung, Band 1. 
Ősterreichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische 
Klasse. Denkschriften, 374.Band / [Veröffentlichungen zur Byzanzforschung 
XV], Wien 2009, σελ. 436 + 115 πίνακες (ISBN 978-3-7001-6106-6).

The book under review is part of a larger project initiated by Prof. 
Wolfram Hörandner in the year 2004/2005 with the aim to gather and 
publish in critical editions (with translation and commentary) the ca. one 
thousand and two hundred Byzantine epigrams that have been inscribed on 
religious works of art – frescoes, mosaics, icons, but also on luxury objects 
and miniatures. The chronological limits have been placed between 600 and 
1500. Verse inscriptions on seals have been excluded from the plan, but they 
are occasionally drawn in the discussion when necessary. 

In the introductory part examined are first matters of terminology: the 
word epigram strictly speaking signifies an inscribed text and can either 
refer to a literary text or to a verse inscription on an object. Discussed 
are also the metrical forms used in antiquity, the change of meter from 
quantitative to accentual and the transition from the elegiac distich and the 
dactylic hexameter to twelve syllables, which became eventually the norm in 
Byzantine poetry. Pagan themes were in fashion until the Justinianic age, 
but later disappeared altogether as Gregory of Nazianzus and Gregorios 
Pisides become models for aspiring poets. The number of inscribed epigrams 
on works of art is relatively small although they are documented quite early. 
But this again is to be expected considering the destruction of buildings 
and the changes in the fortunes of people and institutions. At any rate, 
this area of research in the last two decades has opened new perspectives 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 311-314

312

thanks to important contributions made in both art history and philology 
(W. Hörandner, H. Maguire, A.-M. Talbot, I. Vassis, M.D. Lauxtermann). 

Verse inscriptions are classified in three categories: i) standardized 
verses inscribed on various objects, ii) attributed to certain authors or 
literary collections and iii) specifically designed to be inscribed on an object 
and as such claim some originality. 

In the first case, the standardized verses are transmitted anonymously 
and as a rule they cannot be dated with certainty. Such verse inscriptions we 
encounter in church interiors, inscribed for instance, on liturgical scrolls, 
but also on gospel miniatures or icons. They are to be found with major or 
minor textual changes on various objects and some of them were copied 
and preserved by Dionysios of Phurna. As for the second category, there 
is a good number of epigrams that can be attributed to certain authors, in 
this case Manuel Philes and Christophoros Mitylenaios. The third category 
comprises of dedicatory verses which show some originality since they 
were commissioned for a special occasion and in which the donor usually 
expresses his gratitude to God and the saints and prays for his salvation. 

From the material gathered here we conclude that the greater number 
of epigrams surviving to this day refer to religious objects and only a few to 
profane (rings, cups, swords and the like). This does not mean that secular 
themes were not in vogue. There were worldly epigrams in fact inscribed 
on frescoes and on mosaics in the imperial palace, in the precincts of 
the Pantokrator monastery in Constantinople, also on the city walls, as 
Theodosios Zygomalas wrote to Martin Crusius (Nr. 214), even on private 
houses and government buildings, but there is nothing of this kind that 
survives to this day. But for that matter inscribed verses surviving on frescoes 
and mosaics are mainly dated from the middle Byzantine period onwards 
and significantly only three inscriptions on frescoes have been rescued from 
destruction in the imperial city (nos. 213-216). On the other hand, there 
still exist eight epigrams on mosaics, six preserved in Hagia Sophia (nos. 
M. 9-14), one in the monastery of Chora (nr. M8) and one in the Theotokos 
Pammakaristos (nr. M. 15). The material is arranged geographically in 
German alphabetical order as following:

Epigrams inscribed on Frescoes
Albania (nr. 1) 
Bulgaria (nos. 2-5)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 311-314

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 313

Former Yugoslav Republic of Macedonia (nos. 6-61)
Greece (nos. 62-185)
Italy (nos. 186-188)
Serbia (nos. 189-190)
Turkey (nos. 191-219)
Cyprus (nos. 220-260)

Epigrams inscribed on Mosaics
Greece (nos. M1-4)
Italy (nr. 5)
Jordan (nos. M6-7)
Turkey (nos. M8-18)

The epigrams we are dealing with are more or less known from previous 
studies and collections, but about twenty-one are edited for the first time 
here: nos. 6-8, 15, 18, 26-33, 61 from the Former Yugoslav Republic of 
Macedonia; nos. 89, 91, 120, 146 from Greece; nos. 253, 255 from Cyprus 
and nr. 4 from Bulgaria. It should be mentioned, of course, that a good 
number had been rendered in the past with mistakes and omissions in their 
transcription and this fact alone justifies a new critical edition. Their tenor 
in the main is classic, but this again depends, as it seems, on the social 
status or the schooling of the patron. Yet, in some instances we have the 
intrusion of demotic forms into the text (βάφτισμα, ἄνθετο, πρόσθετο, 
ἀγάπησεν). There is a direct link, of course, between the text and the 
picture, but mistakes occasionally occur – the artist assigning the wrong 
verses to an icon. Be that as it may, each entry in this edition comprises 
the following information: Description and date of the monument where the 
epigram is located, writing style and orthography, the critical edition of the 
text, provided with an apparatus fontium, apparatus criticus, translation 
and commentary. 

Among the sources, figure distinctly Christophoros Mitylenaios (nos. 
2, 34-44, 46-47, 49-50 53-55, 57-60, 115-117, 138, 225, 255) and surprisingly 
two epigrams of Michael Psellos (nos. 10, 62), with some echoes from 
Mauropous (nos. 25,1-2. 194,1-2, 3-5), Geometres (nos. 5,17-18. 24, 16. 137,1) 
and Philes (nos. 113,1-2. 180,1-2. 215,1-2, 9-10). Stray items or better said 
stock phrases have also found their way in the verses such as ὀλβιόδωρος 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 311-314

314

ἄναξ (M14,2) and γῆν τὴν παντοθρέπτειρα (nr. 242,3, which can be traced 
in the verse chronicle of Manasses (Lampsidis, 2, 30). Certain inscriptions 
occur with variations in more than one work (cf. nos., 3, 21, 29) and when 
this happens the text can be established with greater certainty. In such a 
case, very practical proves the painter’s manual of Dionysios of Phurna (nos. 
6-8, 25-28, 73, 125, 179-180). The patrons cover a wide spectrum – men of 
the cloth, the military, the officialdom and the ruling class, all in search of 
forgiveness and hoping through their piety to gain eternal life. Some in their 
petition include the name of their spouse (nos. 70,7. 127,9. 135,6. 175,8). 
The names of a certain Βαρυβίλης (nr. 97,4), of the soldier Φατμήρις (24,7) 
and Στρατηγούλης (nr. 186,1) stand out as rather unusual and under the 
curiosa may come also the little known saint Menandros (nr. 52). 

Considering the depth and scope of this fine work, there is nothing 
that can be said of substance by way of criticism. But one or two points 
can be still raised. In the epigram nr. 111,1-4,  the emperor Michael offers 
his crown of power to the Theotokos, because she had offered it to him in 
the first place, and prays accordingly for a long life free of sickness. The 
emperor is identified with Michael IX Palaiologos, and there is probably 
nothing wrong with this supposition. Yet, this verse inscription brings to 
mind Michael IV the Paphlagonian, whose rise to power was unlawful and 
therefore he had every reason to make it acceptable before God. Michael IV 
also spent considerable time in Thessalonike praying in the church of Saint 
Demetrios to be delivered from his epilepsy (Skylitzes, Thurn, 408,51-53). 
And finally, the reading δόξασθαι (nr. 224,11), taken  to be derived from 
δοξάζομαι (= Du nämlich hast als einzige das Lob der Diener), could be 
perhaps replaced with δέξασθαι, in the sense of forgiveness and acceptance, 
if not δύνασθαι: μόνη γὰρ ἔχεις τὸ δέξασθαι or δύνασθαι, παρθένε,/ 
οἰκετῶν ... παρασχεῖν [τὴν σωτηρίαν?] (224,11-13).  

Apostolos Karpozilos, 
University of Ioannina

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 315-322

R. Gounelle, Les recensions byzantines de l’Évangile de Nicodème 
[Corpus Christianorum. Series apocryphorum, Instrumenta 3], Turnhout, 
Brepols 2008, 332 σσ. (ΙSΒΝ 978-2-503-52813-7). 

Ἡ ἀρχικὴ μορφὴ τοῦ νεοδιαθηκικοῦ ἀποκρύφου Acta Pilati [στὸ 
ἑξῆς: Πράξεις τοῦ Πιλάτου], τὸ ὁποῖο εἶναι γνωστὸ καὶ ὡς Εὐαγγέλιον 
τοῦ Νικοδήμου, συντάχθηκε στὰ ἑλληνικὰ γύρω στὰ μέσα τοῦ 4ου αἰ., 
καὶ ἔκτοτε τὸ κείμενο («ἑλληνικὴ παραλλαγὴ Α», ὅπως εἶναι γνωστὴ 
στὴν βιβλιογραφία) γνώρισε εὐρύτατη διάδοση εἴτε μὲ ἐπανειλημμένες 
ἀντιγραφὲς τοῦ πρωτοτύπου, εἴτε μὲ μεταφράσεις στὰ λατινικά, τὰ 
κοπτικά, τὰ συριακά, τὰ ἀραμαϊκά, τὰ ἀρμενικά, τὰ γεωργιανά. Ὁ τίτλος 
Εὐαγγέλιον τοῦ Νικοδήμου χρησιμοποιεῖται περίπου ἀπὸ τὸν 12ο αἰ. καὶ 
ἑξῆς καὶ προσδιορίζει κυρίως τὴν ἐπαυξημένη μορφὴ τοῦ κειμένου, στὴν 
ὁποία, στὸν ἀρχικὸ πυρήνα τῶν Πράξεων τοῦ Πιλάτου (ποὺ ἐξιστοροῦν 
τὰ σχετικὰ μὲ τὴν δίκη, τὸν σταυρικὸ θάνατο, τὴν ταφή, τὴν Ἀνάσταση 
καὶ τὴν Ἀνάληψη τοῦ Κυρίου) ἔχει προστεθεῖ καὶ ἡ ἀφήγηση γιὰ τὴν 
Κάθοδό Του στὸν Ἅδη. Ἀρκετὲς εἶναι οἱ βυζαντινὲς καὶ μεταβυζαντινὲς 
ἐπεξεργασίες τῆς νεώτερης αὐτῆς παραλλαγῆς, ἀλλὰ καὶ οἱ λατινικὲς 
ἐκδοχές της (οἱ τελευταῖες διακρίνονται σὲ δύο ὁμάδες, γνωστὲς ὡς 
«λατινικὴ παραλλαγὴ Α» [ἡ πιὸ διαδεδομένη] καὶ «λατινικὴ παραλλαγὴ 
Β» ἀντιστοίχως, οἱ ὁποῖες συνετέλεσαν στὴν διάδοση τοῦ κειμένου στὴν 
Δύση μέσω περαιτέρω ἀντιγραφῶν, διασκευῶν καὶ μεταφράσεων στὶς 
νεώτερες λατινογενεῖς γλῶσσες). 

Πλουσιότατη, ἀλλὰ καὶ ἀρκετὰ περίπλοκη εἶναι λοιπὸν ἡ παράδοση 
τοῦ κειμένου καὶ πάρα πολλὰ τὰ προβλήματα ποὺ παρουσιάζει ἡ μελέτη 
του. Δυσχερέστατη εἶναι ἐπίσης ἡ ἀκριβὴς χρονολόγηση καὶ ἡ ἐξακρίβωση 
τῶν ἀλληλεπιδράσεων μεταξὺ τῶν διαφόρων παραλλαγῶν, καθὼς τὶς 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 315-322

316

περισσότερες φορὲς δὲν ὑπάρχουν προκαταρκτικὲς μελέτες, οὔτε καὶ 
σύγχρονες ἐκδόσεις τους. 

Ἡ διαπίστωση αὐτὴ ἰσχύει κατ’ ἐξοχὴν γιὰ τὴν βυζαντινὴ παραλλαγή, 
προσιτὴ ἕως τώρα μόνο στὴν παλαιὰ ἔκδοση τοῦ C. von Tischendorf1. 
Εἶναι λοιπὸν ἰδιαιτέρως εὐπρόσδεκτο τὸ βιβλίο τοῦ R. Gounelle, ὁ 
ὁποῖος, μετὰ ἀπὸ σειρὰ συναφῶν ἐργασιῶν2, ἐξετάζει ἀναλυτικότατα 
ἀκριβῶς τὴν συγκεκριμένη παραλλαγή, ἡ ὁποία χαρακτηρίζεται ὡς 
«ἑλληνικὴ παραλλαγὴ Β» στὴν προαναφερθεῖσα ἔκδοση τοῦ Tischendorf· 
ὁ συγγραφέας χρησιμοποιεῖ ὅμως τὸ σύμβολο M (recension grecque 
Μédievale) στὴν παροῦσα ἔκδοση, πρὸς ἀποφυγὴν σύγχυσης μὲ τὴν 
λατινικὴ παραλλαγὴ Β. 

Ἡ βυζαντινὴ παραλλαγὴ λοιπὸν (στὸ ἑξῆς: «παραλλαγὴ Μ») καὶ οἱ 
διαδοχικὲς ἐπεξεργασίες της ἐκδίδονται γιὰ πρώτη φορὰ συστηματικὰ μὲ 
βάση ὅλα τὰ χειρόγραφα καὶ μὲ τὶς σύγχρονες μεθόδους τῆς φιλολογικῆς 
ἔρευνας. Ἐκτενέστατη εἰσαγωγὴ 170 σελίδων συνοδεύει τὴν ἔκδοση καὶ 
παρουσιάζει– ἢ καλύτερα ἐπανατοποθετεῖ- ἀναλυτικὰ ὅλα τὰ προβλήματα 
ποὺ σχετίζονται μὲ τὸ ἔργο. 

Προτάσσονται ἡ βιβλιογραφία καὶ οἱ βραχυγραφίες (σσ. 13-17) 
καὶ τὸ πρῶτο τμῆμα τῆς εἰσαγωγῆς (σσ. 19-29) εἶναι ἀφιερωμένο στὴν 
ἀνασκόπηση τῆς παλαιότερης ἔρευνας. Ἀπὸ πολὺ νωρὶς ἡ ἑλληνικὴ 
παραλλαγὴ Μ εἶχε προκαλέσει «διάλογο» μεταξὺ δύο γνωστότατων καὶ 
σημαντικῶν μελετητῶν τῆς βιβλικῆς καὶ τῆς πατερικῆς γραμματείας: τοῦ 
J. Rendel Harris (ὁ ὁποῖος εἶχε προσπαθήσει νὰ δείξει ὅτι τὸ Εὐαγγέλιον 

1. C. von Tischendorf, Evangelia Apocrypha, Leipzig 1853 καὶ 21876 (καὶ σὲ 
ἀναστατικὲς ἐκδόσεις: Hildesheim 1966 καὶ Ἀθήνα 1976), σσ. 287-332.

2. Ἐνδεικτικά: R. Gounelle, Recherches sur les Actes apocryphes de Pilate grecs, 
recension B, τόμ. 2, (Mémoire de D.É.A., Universite; Paris X-Nanterre 1991). Tα κυριότερα 
πορίσματα τῆς ἔρευνας περιλαμβάνονται καὶ στὸ ἄρθρο Τοῦ Ιδιου, Acta Pilati grecs B 
(BHG 779u-w)-traditions textuelles, Recherches Augustiniennes 26 (1992), 273-294. Eἶχε 
προηγηθεῖ καὶ γαλλικὴ μετάφραση (σὲ συνεργασία μὲ τὸν Z. Izydorczyk) τῆς λατινικῆς 
παραλλαγῆς Α: L’Evangile de Nicodème ou les Actes faits sous Ponce Pilate (recension 
latine A) suivi de La lettre de Pilate à l’empereur Claude, Turnhout 1997. Πβλ. ἐπίσης R. 
Gounelle – Z. Izydorczyk, Thematic Bibliography of the Acts of Pilate, στὸν τόμο Z. 
Izydorczyk (ἐκδ.), The Medieval Gospel of Nicodemus. Texts, Intertexts and Contexts in 
Western Europe (Mediaeval and Renaissance Texts and Studies, 158), Tempe, Arizona 1997, 
419-532, καὶ Των Ιδιων, Thematic Bibliography of the Acts of Pilate. Addenda et Corrigenda, 
Apocrypha 11 (2000), 259-292.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 315-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 317

τοῦ Νικοδήμου δὲν εἶναι τίποτε ἄλλο παρὰ ἕνα εἶδος κέντρωνος ἀπὸ τὰ 
ποιήματα τοῦ Ὁμήρου3), καὶ τοῦ E. von Dobschütz4, ὁ ὁποῖος δὲν δεχόταν 
τὴν ἄποψη τοῦ Harris, εἶχε προτείνει χρονολόγηση τῆς παραλλαγῆς Μ στὴν 
μεσοβυζαντινὴ ἐποχή (8ος-10ος αἰ.) καὶ εἶχε ἐπισημάνει ὅτι παρουσιάζει 
ὁμοιότητες πρὸς τὶς λατινικὲς παραλλαγές5. Οἱ ἐκτενεῖς ἀναφορὲς τοῦ 
G. Millet6 στὸ Εὐαγγέλιον τοῦ Νικοδήμου εἶχαν συντελέσει ὥστε νὰ 
θεωρηθεῖ ὅτι στὸ κείμενο αὐτὸ ἀνάγεται ὁ εἰκονογραφικὸς τύπος τῆς 
Ἀναστάσεως, οἱ νεώτερες ἔρευνες ὅμως εἶναι περισσότερο ἐπιφυλακτικὲς 
καὶ ἀποφεύγουν τὶς ὑπεραπλουστευμένες αὐτὲς ἐκτιμήσεις7. Ἐπίσης 
ἔχει συζητηθεῖ ἀρκετὰ καὶ τὸ πρόβλημα τῆς σχέσης τοῦ Εὐαγγελίου τοῦ 
Νικοδήμου μὲ τοὺς πολυάριθμους βυζαντινοὺς καὶ μεταβυζαντινούς 
(λογίους ἢ δημωδεστέρους, ἀνωνύμους ἢ ἐπωνύμους) θρήνους τῆς 
Θεοτόκου, μὲ τὸ δράμα Χριστὸς Πάσχων, καθὼς καὶ μὲ τὸν κυπριακὸ 
Κύκλο τῶν Παθῶν. Τὸ ἐρώτημα ἂν (καὶ σὲ ποιές περιπτώσεις) ὑπάρχει 
ἄμεση ἐξάρτηση, ἢ ἂν οἱ ὁμοιότητες καὶ τὰ παράλληλα ὀφείλονται (καὶ 
σὲ ποιό βαθμὸ) σὲ κοινὴ παράδοση εἶναι πολυσυζητημένο καὶ δύσκολο 
νὰ ἀπαντηθεῖ8. 

Στὸ δεύτερο εἰσαγωγικὸ κεφάλαιο (σσ. 31-107) διακρίνονται τέσ
σερεις ἐπεξεργασίες τῆς βυζαντινῆς παραλλαγῆς: ἡ πρώτη (Μ1) ὡς πρὸς 
τὸ περιεχόμενο ταυτίζεται μὲ τὴν μορφὴ ποὺ εἶχε ἐκδώσει ὁ Tischendorf. 
Ὁ συγγραφέας διαφοροποιεῖται ἀπὸ τὴν παλαιότερη ἄποψη τοῦ E. 
von Dobschütz9, ὡς πρὸς τὸ ὅτι θεωρεῖ πὼς τὸ κείμενο Μ1 ἀποτελεῖ 

3. J. Rendel Harris, The Homeric Centones and the Acts of Pilate, London 1898.
4. Σὲ βιβλιοκρισία ποὺ δημοσίευσε στὴν Theologische Literaturzeitung 11 (1899), 

333-335.
5. Ἐκτὸς ἀπὸ τὴν βιβλιοκρισία ποὺ σημειώνεται στὴν προηγούμενη σημείωση, βλ. 

καὶ Τοῦ Ιδιου, Christusbilder. Untersuchungen zur christlichen Legende (TU 18), Leipzig 
1899, κυρίως 207. 

6. G. Millet, Recherches sur l’iconographie de l’Évangile aux XIVe, XVe et XVIe siècles 
d’après les monuments de Mistra, de la Macédoine et du Mont Athos, Paris 1916.

7. Βλ. Α. Kartsonis, Anastasis. The Making of an Image, Princeton, NJ 1986, κυρίως 
10-18.

8. Γιὰ τὰ κείμενα: M. Alexiou, The Lament of the Virgin in Byzantine Literature and 
Modern Greek Folk-song, BMGS 1 (1975), 111-140, καὶ (συνοπτικότερα) Της Ιδιασ, The 
Ritual Lament in Greek Tradition, second edition revised by D. Yatromanolakis and P. 
Roilos, Lanham, Maryland 2002 62-78 [καὶ ἑλληνικὴ μετάφραση: Ὁ τελετουργικὸς θρῆνος 
στὴν ἑλληνικὴ παράδοση, Ἀθήνα 2002, 125-146]. 

9. Βλ. σημ. 4, 5.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 315-322

318

ἐπεξεργασμένη μετάφραση τῆς λατινικῆς παραλλαγῆς Α10. Ὡς πρὸς τὴν 
χρονολόγηση, προτείνει τὸν 9ο/10ο αἰ. Ἀπὸ τὴν παραλλαγὴ Μ1 προῆλθε 
ἡ μορφὴ Μ2, ποὺ χαρακτηρίζεται ἀπὸ τάση ἐμπλουτισμοῦ καὶ διεύρυνσης 
τοῦ προτύπου της, καὶ πιθανότατα τοποθετεῖται μεταξὺ 12ου καὶ 14ου 
αἰ. Ἡ παραλλαγὴ Μ2 μὲ τὴν σειρά της ἀπετέλεσε ἀντικείμενο περαιτέρω 
ἐπεξεργασίας, ἀπὸ τὴν ὁποία προέκυψε ἡ παραλλαγὴ Μ3, τὸν 14ο/15ο 
αἰ. Τέλος, ὑπάρχουν καὶ οἱ ὄψιμες παραλλαγὲς (παραλλαγὴ Μ4), ἑπτὰ 
συνολικά, ποὺ διασώζονται σὲ ἀθωνικὰ χειρόγραφα (ἕνα τοῦ 18ου 
καὶ ἕξι τοῦ 19ου αἰ.), οἱ ὁποῖες μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ ὅτι ἀποτελοῦν τὴν 
τέταρτη καὶ τελευταία φάση στὶς διαδοχικὲς διασκευὲς τοῦ κειμένου (δὲν 
λαμβάνονται ὅμως ὑπ’ ὄψιν στὴν παροῦσα ἔκδοση, καθὼς ὁ συγγραφέας 
δὲν εἶχε πρόσβαση στὰ μεταγενέστερα αὐτὰ χειρόγραφα). 

Οἱ διασκευαστὲς βεβαίως σὲ κάθε περίπτωση ἔχουν χρησιμοποιήσει 
εὐρύτατα τὰ στοιχεῖα τῆς παράδοσης, μὲ ἐμφανῆ τὴν τάση νὰ μὴν 
ἀπομακρυνθοῦν ἀπὸ τὶς διηγήσεις τῶν κανονικῶν Εὐαγγελίων καὶ τῶν 
Πατέρων τῆς Ἐκκλησίας. Γιὰ τὶς ἀκριβεῖς πηγές τους πάντως δὲν μπορεῖ 
νὰ γίνει λόγος, καθὼς τὰ μοτίβα ποὺ ἐμπλέκονται εἶναι πολλά. Μποροῦν 
πάντως νὰ ἐπισημανθοῦν παράλληλα σὲ βυζαντινὰ καὶ μεταβυζαντινὰ 
κείμενα (ὁμιλητικά, λειτουργικά, ὑμνογραφικά, ἁγιολογικὰ καὶ ἄλλα), 
καὶ ὁ συγγραφέας ἐπιχειρεῖ (κυρίως στὰ σχετικὰ μὲ τὴν διαμόρφωση τῆς 
παραλλαγῆς Μ1, σελ. 31-73) ἀναλυτικοὺς συσχετισμούς, ὑποδεικνύοντας 
ὁμοιότητες καὶ διαφορὲς στὴν προσέγγιση τοῦ θέματος. Ὅπως εἶναι 
φυσικό, ἰδιαιτέρως τονίζονται τὰ σχετικὰ μὲ τὸ Θεῖο Πάθος καὶ μὲ τὴν 
παρουσία καὶ τὸν θρῆνο τῆς Θεοτόκου. Τὸ θέμα βεβαίως εἶναι πολύπλοκο 
καὶ δὲν ἐξαντλεῖται στὸ πλαίσιο μίας εἰσαγωγῆς· οἱ παρατηρήσεις πάντως 
τοῦ συγγραφέα εἶναι εὐπρόσδεκτη συμβολὴ στὴν συζήτηση περὶ τῶν 
συναφῶν θεμάτων καὶ θὰ συμβάλουν στὶς σχετικὲς ἔρευνες. Κάποιες 
βιβλιογραφικὲς συμπληρώσεις εἶναι ἀπαραίτητες11: μὲ τὴν ὁμιλία τοῦ 
Γεωργίου Νικομηδείας τῇ ἁγίᾳ καὶ μεγάλῃ Παρασκευῇ ἔχει ἀσχοληθεῖ 

�����������������������������������������������������������������������������. Καὶ ὁ ἴδιος ὁ συγγραφέας φαίνεται πάντως κάπως ἐπιφυλακτικὸς ὡς πρὸς τὴν 
ἄποψη αὐτὴ (στὴν σ. 50, σημ. 1).

��������������������������������������������������������������������������         . Παράλληλα μὲ τὴν παλαιότερη βιβλιογραφία, γιὰ νὰ ἀποδοθεῖ ἀκριβέστερα 
ἡ ἐξέλιξη τῆς ἔρευνας, σημειώνονται καὶ ὁρισμένα πρόσφατα δημοσιεύματα, τὰ ὁποῖα 
ὁ συγγραφέας γιὰ λόγους χρονολογικοὺς [ὁ πρόλογος του φέρει χρονολογικὴ ἔνδειξη 
«φθινόπωρο 2004»] δὲν ἦταν δυνατὸν νὰ τὰ ἔχει στὴν διάθεσή του.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 315-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 319

ἡ Ν. Τσιρώνη12. Στὴν πλούσια παράδοση τοῦ εἴδους συγκαταλέγεται καὶ 
παρεμφερὴς ἔμμετρη ὁμιλία (μὲ τὴν μορφὴ «ἠθοποιΐας») τοῦ μητροπολίτη 
Ρόδου Νείλου (α΄ μισὸ 15ου αἰ.), ποὺ ἔχει δημοσιεύσει ὁ Ἀ. Παναγιώτου13. 
Ἐπίσης ἔχει κυκλοφορήσει καὶ ὁ δεύτερος τόμος τῆς Ἱστορίας τῆς 
Βυζαντινῆς Λογοτεχνίας τοῦ A. Kazhdan, ὅπου γίνεται λόγος καὶ περὶ 
Γεωργίου Νικομηδείας καὶ ἄλλων συγγραφέων θεομητορικῶν ὁμιλιῶν 
τῆς Μεσοβυζαντινῆς περιόδου14. Σημειωτέον ἐπίσης ὅτι στὰ σχετικὰ μὲ 
τὸν κυπριακὸ Κύκλο τῶν Παθῶν δὲν ἀναφέρεται ἡ πρώτη δημοσίευση 
τοῦ κειμένου ἀπὸ τὸν Σ. Λάμπρο15. Αὐτὰ ὡς πρὸς τὰ βυζαντινὰ κείμενα. 

�������. N. Tsironis, George of Nicomedia: Convention and Originality in the Homily on Good 
Friday, Studia Patristica 30 (1997), 332-336 (καὶ στὸν δικτυακὸ τόπο www.myriobiblos.gr/ 
texts/english/tsironi_nicomedia.html#27). Ἡ διατριβὴ τῆς ἴδιας γιὰ τὸ θέμα τοῦ θρήνου τῆς 
Θεοτόκου ἀπὸ τὸν Ρωμανὸ ἕως τὸν Γεώργιο Νικομηδείας (The Lament of the Virgin Mary 
from Romanos the Melode to George of Nicomedia: an Aspect of the Development of the 
Marian Cult, Diss. London King’s College, 1998) εἶναι ὑπὸ ἔκδοση. Χρήσιμα στοιχεῖα γιὰ 
τὸ θέμα καὶ στὰ ἄρθρα Τῆς Ιδιας, Historicity and Poetry in ninth-century Homiletics: the 
Homilies of Patriarch Photios and George of Nicomedia, στὸν τόμο Preacher and Audience. 
Studies in Early Christian and Byzantine Homiletics. Edited by M. B. Cunningham and 
P. Allen, Leiden–Boston-Köln 1998 (πβλ. καὶ www.myriobiblos.gr/texts/english/tsironi_
historicity. html ) καὶ From poetry to Liturgy: the cult of the Virgin in the Middle Byzantine 
Era, στὸν τόμο Images of the Mother of God. Perceptions of the Theotokos in Byzantium, 
edited by M. Vassilaki, Ashgate 2005, 91-117.

����������. Α. Δ. Παναγιώτου, Νείλου μητροπολίτου Ρόδου «Ἠθοποιΐα» ὡς ἐκ προσώπου 
τῆς Θεομήτορος, Ἀθηνᾶ 81 (1990-1996), 443-454. Ἐπίσης στὰ γραφόμενα τῶν σελ. 60-61 
τοῦ βιβλίου (περὶ τῶν ὁμοιοτήτων μεταξὺ τοῦ λόγου τοῦ Μαξίμου Πλανούδη καὶ τῆς 
Ἠθοποιΐας τοῦ Γεωργίου Λαπίθη) θὰ μποροῦσε νὰ προστεθεῖ καὶ τὸ ἄρθρο τοῦ F. 
Tinnefeld, Der Schluß der Marienklage des Lapithes: ein Plagiat aus der Planudes-Predigt 
auf die Grablegung Christi, Orthodoxes Forum 6 (1992), 51-57.

�������. A. Kazhdan, A Ηistory of Byzantine Literature 850-1000, Αthens 2006, 38-40, 
263-264 κ. ἀ.

�������. Σ. Λαμπροσ, Βυζαντιακὴ σκηνοθετικὴ διάταξις τῶν Παθῶν τοῦ Χριστοῦ, ΝΕ 13 
(1916), 381-407. Προσθετέα καὶ ἡ μελέτη τοῦ Β. Πουχνερ, Θεατρολογικὲς παρατηρήσεις 
γιὰ τὸν Κύκλο τῶν Παθῶν τῆς Κύπρου, ΕΚΕΕ 12 (1983), 87-107 [καὶ στὰ Πεπραγμένα Β΄ 
Διεθνοῦς Κυπριολογικοῦ Συνεδρίου, τόμ. 2, Λευκωσία 1986, 447-466, ἀναδημοσιευμένη 
στὸ βιβλίο Τοῦ Ιδιου, Ἱστορικὰ τοῦ Νεοελληνικοῦ Θεάτρου, Ἀθήνα 1984, 91-107, 181-194]. 
Βλ. ἐπίσης καὶ Τοῦ Ιδιου, Ἡ Κύπρος τῶν Σταυροφόρων καὶ τὸ θρησκευτικὸ θέατρο τοῦ 
Μεσαίωνα, Λευκωσία 2004 καὶ W. Puchner – N. Conomis, The Crusader Kingdom of 
Cyprus-a theatre province of Medieval Europe? Including a critical edition of the Cyprus 
Passion cycle and the “Repraesentatio figurata” of the Presentation of the Virgin in the 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 315-322

320

Ὡς πρὸς τὰ δημωδέστερα, οἱ Στίχοι θρηνητικοὶ εἰς τὸν ἐπιτάφιον 
Θρῆνον τοῦ Λεονάρδου Ντελλαπόρτα16 εἶχαν ἐκδοθεῖ ἤδη ἀπὸ τὸ 1995 
στὴν συγκεντρωτικὴ ἔκδοση τῶν στιχουργημάτων τοῦ ποιητῆ ἀπὸ τὸν 
Μ. Ι. Μανούσακα17. Γιὰ τὸν ἀνώνυμο κρητικὸ Θρῆνο τῆς Ὑπεραγίας 
Θεοτόκου ὁ συγγραφέας ἀναγκαστικὰ χρησιμοποίησε τὴν παλαιότερη 
ἔκδοση τοῦ Μ. Ι. Μανούσακα18, ἀφοῦ ὅταν ὁλοκληρώθηκε ἡ εἰσαγωγὴ 
δὲν εἶχε δημοσιευθεῖ ἡ νέα ἔκδοση τοῦ W. F. Bakker19. Δὲν ἀναφέρεται 
ὅμως καθόλου (ἂν καὶ εἶχε ἀναλυθεῖ ἀπὸ τὸν Μανούσακα20) τὸ συναφὲς 
στιχούργημα τοῦ Ἀκακίου Διακρούση (2ο μισὸ τοῦ 17ου αἰ.) Πένθος τῇ 
ἁγίᾳ καὶ μεγάλῃ Παρασκευῇ21, ποὺ ἀποτελεῖ διασκευὴ καὶ ἀνάπτυξη τοῦ 
προαναφερθέντος Θρήνου σὲ ὁμοιοκαταλήκτους δεκαπεντασυλλάβους22, 
καὶ εἶναι μία άκόμα ἐνδιαφέρουσα περίπτωση περαιτέρω ἐπεξεργασίας 
τοῦ παραδοσιακοῦ ὑλικοῦ, ὅπως ἐξ ἄλλου καὶ οἱ νεώτεροι κυπριακοὶ 
θρῆνοι τῆς Θεοτόκου, στοὺς ὁποίους παραπέμπει ὁ συγγραφέας. Ἔχει 
ἐκδοθεῖ ἐπίσης καὶ τὸ κρητικὸ ποίημα Παλαιὰ καὶ Νέα Διαθήκη23. Τὸ 

Temple, Athens 2006, ὅπου καὶ νέα κριτικὴ ἔκδοση τοῦ κειμένου, μὲ πλούσια σχόλια καὶ 
συσχετίσεις πρὸς τὴν βυζαντινή, τὴν μεταβυζαντινὴ καὶ τὴν νεοελληνικὴ παράδοση.

������������������������������������������������������������������. Τοὺς ὁποίους ὁ συγγραφέας γνωρίζει ἀπὸ τὴν μονογραφία τοῦ B. Bouvier, Le 
Mirologue de la Vierge, Genève 1976.

����. Λεονάρδου Ντελλαπόρτα ποιήματα 1403/1411, ἔκδ. Μ. Ι. Μανούσακα, Ἀθήνα 
1995, σσ. 335-363.

����. Μ. Ι. Μανούσακασ, «Ἑλληνικὰ ποιήματα γιὰ τὴ Σταύρωση τοῦ Χριστοῦ», 
Mélanges offerts à Octave et Melpo Merlier, τόμ. 2, Ἀθῆναι 1956, 49-74. 

����. Θρῆνος τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου λεγόμενος τῇ ἁγίᾳ καὶ μεγάλῃ Παρασκευῇ. 
Κριτικὴ ἔκδοση, ἐπιμέλεια W. F. Bakker, Ἀθήνα 2005, μὲ πλουσιότατο σχολιασμὸ καὶ 
ἀναφορὲς σὲ παράλληλα κείμενα. Ἕνα ἀκόμα ἀνάλογο στιχούργημα εἶχε δημοσιεύσει 
ὁ ἴδιος, Στίχοι ψαλλόμενοι τῇ ἁγίᾳ καὶ μεγάλῃ Παρασκευῇ, Θησαυρίσματα 32 (2002), 
33-80.

����. Μ. Ι. Μανούσακασ, «Ἑλληνικὰ ποιήματα», 61-64.
������������������������������������. Ἐκδίδεται σὲ παράρτημα ἀπὸ τὸν Bakker, Θρῆνος τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου, 

228-235, ὅπου καὶ παραπομπὲς στὶς προηγούμενες ἐκδόσεις.
����������������������������������������������������������������������������. Ὑπάρχει μάλιστα καὶ μαρτυρία ὅτι ἕως καὶ πρὶν ἀπὸ 100 χρόνια διαβαζόταν 

(ὡς ἀνώνυμο κείμενο) στὴν Φουρνὴ Μεραμπέλλου τῆς Κρήτης κατὰ τὴν περιφορὰ τοῦ 
Ἐπιταφίου. Βλ. Μ. Αμαριωτου, Ἡ «Περισταμένη τῷ Σταυρῷ», Ἐπετηρὶς Ἑταιρείας 
Κρητικῶν Σπουδῶν 2 (1939), 313-323, Μανούσακασ, «Ἑλληνικὰ ποιήματα», 61-62 καὶ 
Bakker, Θρῆνος τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου, 114-115.

������������������������������������������������������������������������������. Στὸ ὁποῖο ὑπάρχει γενικότατη ἀναφορά (σ. 68, σημ. 2) μὲ βάση τὰ γραφόμενα 
τῶν W. F. Bakker – D. M. L. Philippides, The Lament of the Virgin by Ephraem the Syrian, 
στὸν τόμο Ἐνθύμησις Ν. Μ. Παναγιωτάκη, Ἡράκλειο 2002, 39-55.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 315-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 321

παράλληλο ποὺ σημειώνεται καταλαμβάνει τοὺς στίχους 3824-3833 
τοῦ ποιήματος24, τὸ ὁποῖο οὐσιαστικὰ στὸ κεντρικὸ τμῆμα του, ὅπως 
χαρακτηριστικότατα γράφει ὁ Β. Ποῦχνερ25, τείνει νὰ μετατραπεῖ σὲ ἕνα 
εἶδος Planctus Mariae26. 

Τὸ τελευταῖο τμῆμα τῆς εἰσαγωγῆς (σσ. 109-170) ἐπικεντρώνεται 
στὰ 31 χειρόγραφα ποὺ παραδίδουν τὸ κείμενο. Ἀπαριθμοῦνται καὶ 
περιγράφονται λεπτομερέστατα27 καὶ ἀναλυτικὰ κατὰ παραλλαγή, 
ἐξακριβώνονται οἱ μεταξύ τους σχέσεις καὶ καταρτίζεται τὸ στέμμα, τόσο 
τῆς κάθε παραλλαγῆς χωριστά, ὅσο καὶ τὸ γενικό. Τουλάχιστον 10 ἀπὸ 
τὰ χειρόγραφα προέρχονται ἀπὸ τὴν Κρήτη.

Ἡ ἔκδοση τῶν κειμένων (σσ. 171-321) εἶναι διατεταγμένη σὲ τέσσερεις 
στῆλες: οἱ παραλλαγὲς Μ1 καὶ Μ2, παρὰ τὶς διαφορές τους, ἐκδίδονται 
συνοπτικὰ στὶς ζυγὲς σελίδες καὶ ἡ παραλλαγὴ Μ3, συνοδευόμενη ἀπὸ 
γαλλικὴ μετάφραση καὶ ὁρισμένα σύντομα σχόλια, στὶς μονές. Τρία 
σύντομα εὑρετήρια (α. τῶν βιβλικῶν χωρίων, β. τῶν ἀρχαίων συγγραφέων 
[δηλ. τῶν Πατέρων τῆς Ἐκκλησίας καὶ βυζαντινῶν καὶ μεταβυζαντινῶν 
συγγραφέων] καὶ γ. τῶν χειρογράφων, σσ. 323-327) συμπληρώνουν τὴν 
πολυδιάστατη καὶ χρησιμότατη αὐτὴ ἔρευνα.

�����������������������������������������������������������          . Κατὰ τὴν ἔκδοση (ἀπὸ τὰ κατάλοιπα τοῦ ἀειμνήστου Ν. Μ. Παναγιωτάκη), 
Παλαιὰ καὶ Νέα Διαθήκη, ἀνώνυμο κρητικὸ ποίημα (τέλη 15ου - ἀρχὲς 16ου αἰ.) 
ἐπιμέλεια: Σ. Κακλαμανης – Γ. Κ. Μαυροματησ, Βενετία 2004, σ. 113.

������� . Β. Πουχνερ, «Παλαιὰ καὶ Νέα Διαθήκη». Ἀνώνυμο Κρητικὸ ποίημα. Σχόλια 
καὶ παρατηρήσεις, Βενετία 2009, 257, ἐπίσης μὲ πλουσιότατο ὑλικὸ καὶ διαχρονικὲς 
συσχετίσεις. 

������������������������������������������������������������. Ὅσο καὶ ἂν ἀποτελεῖ κοινοτυπία, θυμίζουμε ἐδῶ ὅτι καὶ ὁ Χριστὸς Πάσχων 
οὐσιαστικὰ εἶναι ἕνα εἶδος Planctus Mariae. Βλ. μεταξὺ ἄλλων καὶ W. Puchner, 
Theaterwissenschaftliche und andere Anmerkungen zum Christus Patiens, Anzeiger der 
phil.-hist. Klasse der Oesterreichische Akademie der Wissenschaften, 129 (1992), 93-143 
[καὶ στὰ ἑλληνικὰ μὲ τὸν τίτλο «Χριστὸς Πάσχων καὶ ἀρχαία τραγωδία» στὸ βιβλίο 
Τοῦ Ιδιου, Ἀνιχνεύοντας τὴ θεατρικὴ παράδοση, Ἀθήνα 1995, 51-113, ἐπίσης μὲ πολλὲς 
συγκρίσεις καὶ πρὸς τὶς παρεμφερεῖς παραδόσεις.

���������������������������������������������������������������������         . Στὴν περιγραφὴ τοῦ Ἀθηναϊκοῦ κώδικα 2319 προσθετέα καὶ παραπομπὴ 
στὸν κατάλογο τοῦ Λ. Πολίτη, Κατάλογος χειρογράφων τῆς Ἐθνικῆς Βιβλιοθήκης 
τῆς Ἑλλάδος ἀρ. 1857-2500, Ἀθῆναι 1991, 331-332, ὅπου καὶ ὀρθὴ μεταγραφὴ τοῦ 
σημειώματος στὸ περιθώριο τοῦ φ. 2r: κολισε ἑνα φιλον ἐδῶ εἰς τὸ κατεβατὸν ἐτοῦτο,καὶ 
[σκ]έπασέ το.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 315-322

322

Δυστυχῶς πολλὲς εἶναι οἱ ἀβλεψίες καὶ τὰ τυπογραφικὰ λάθη τόσο 
στὴν εἰσαγωγὴ28 ὅσο καὶ στὴν ἔκδοση τοῦ κειμένου29, γεγονὸς ποὺ ἀδικεῖ 
τὴν συνολικὴ ἐμφάνιση τοῦ βιβλίου, γιὰ τὸ ὁποῖο ἔχει καταβληθεῖ ἀπὸ τὸν 
συγγραφέα μόχθος ἀρκετὸς καὶ ἔχει δαπανηθεῖ πολὺς χρόνος. Εὐχῆς ἔργον 
θὰ ἦταν νὰ μποροῦσαν νὰ διορθωθοῦν σὲ ἐνδεχόμενη ἀνατύπωση. 

Ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὶς προηγούμενες παρατηρήσεις, διαθέτουμε πλέον 
κριτικὰ ἐπεξεργασμένο κείμενο30 τοῦ Εὐαγγελίου τοῦ Νικοδήμου, στὸ 
ὁποῖο θὰ βασισθοῦν οἱ περαιτέρω μελέτες καὶ συζητήσεις περὶ πηγῶν, 
παραλλήλων, χρονολόγησης κλπ., καὶ ἀναμφίβολα ἡ ἔκδοση αὐτὴ θὰ 
συντελέσει ὥστε νὰ προωθηθεῖ ἡ ἔρευνα.

Στυλιανος Λαμπακησ

Ἰνστιτοῦτο Βυζαντινῶν Ἐρευνῶν/ΕΙΕ

���������������������������������������������������������������������������           . Στὸ πρῶτο τμῆμα τῆς εἰσαγωγῆς καὶ στὰ εὑρετήρια ξενίζουν οἱ ἐσφαλμένες 
ἀποδόσεις ὀνομάτων, τίτλων βιβλίων καὶ ἄλλων, π. χ. Βιβλιοθηκή (σσ. 16, 116, 327), 
Πατριαχική (σσ. 16, 115, 118, 327), Φ. (ἀντὶ τοῦ ὀρθοῦ Ι. ) Μαυρομάτης (σ. 13 καὶ 23), 
Π. Βασίλειος ἀντὶ Π. Βασιλείου (σ. 15), Ι. Μ. Φουντούλη ἀντὶ Φουντούλης (σσ. 15, 55), 
ἀρχιεπισχόπου (σσ. 15, 24), passionnem (σ. 15), Hörander ἀντὶ Hörandner καὶ Wiener 
Byzantinische ἀντὶ Byzantinistische Studien, (σ. 16), μάθοντες (σ. 27), Σ. Εὐστρατιάδες 
καὶ Ὁ Ἀκολουθία (σ. 54, σημ. 2), Ὁλίου ἀντὶ Ἡλίου (σ. 54, σημ.7). Στὴν σελ. 59, σημ. 6, ὁ 
στίχος 1223 τοῦ Χριστοῦ Πάσχοντος παρατίθεται ἐσφαλμένα ὡς ἐμαρεστῶσ’ ἰκρίῳ ἀντὶ 
τοῦ ὀρθοῦ ἐμπαρεστῶσ’ ἰκρίῳ. Ἐπίσης: pretosium ἀντὶ pretiosam (σσ. 66, 77, σημ. 2, 97, 
σημ. 2), τοὺς πόσας ἀντὶ τοῦ ὀρθοῦ πόδας (σελ. 68, στ. 2), γένεσθαι καὶ αἰωνῶν (σελ. 71), 
ῥήματι ἀντὶ τοῦ ὀρθοῦ ῥήγματι (σελ. 83) γοὺς ἀντὶ γνοὺς (σ. 93, σημ. 13) Ὁρώδου ἀντὶ 
Ἡρώδου (σ. 104, σημ. 6), Papagopoulos ἀντὶ Panagopoulos (σ. 105, 106, σημ.1), Polliani καὶ 
Πολλανὴ (ἀντὶ Pollani καὶ Πολλάνη) καὶ Ἐλληνομνήμων (σ. 116), Καταλόγος (σσ. 124, 
128), εἴποντος 133, ὡτιὸν καὶ τῇ ψύχῃ (σ. 151) κ. ἄ. 

��������������������������. Ἐνδεικτικὰ βλ. 174,19 ἰατρέυειν, σ. 190, 25 ἔχωμεν ἀντὶ τοῦ ὀρθοῦ ἔχομεν, σ. 194 
καὶ 195, 7 ξενοῖς, σ. 195, σημ. 4 τίμη ἀντὶ τιμὴ, σ. 201, 15 εἰδάσιν ἀντὶ τοῦ ὀρθοῦ εἰδόσιν, 
σ. 225,15 σταυρωσώσιν, σ. 236. 6 ἀρχάγγελλε, σ. 239, 39 ἀφνιδίως, σ. 247, 5 κάλον, σ. 273, 
8 ἐνταφάσαι, 282, 5 τρατιώτης, 294 καὶ 295, 5 ἠσπασάντο, σ. 313, 4 κατέχε κ.ἄ.

30. Ὡς πρὸς τὸ προβληματικὸ χωρίο10.1.3c (σ. 238, 47) τοῦτόδυνος κεκρινομένου 
ἀντὶ τῆς διόρθωσης «τούτου ὀδυνῶς κρινομένου» ποὺ προτείνει ὁ συγγραφέας, προφανῶς 
πρέπει νὰ διαβάσουμε «τούτου τοῦ δεινῶς κρινομένου».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 323-327

Anthony Kaldellis – Stephanos Efthymiadis, The Prosopography 
of Byzantine Lesbos, 284–1355 A.D. A Contribution to the Social History 
of the Byzantine Province, Verlag der Österreichischen Akademie der 
Wissenschaften, Wien 2010, σ. 204 + 6 χάρτες, ISBN 978–3–7001–4005–4. 

Η προσωπογραφία αποτελεί ένα σημαντικό πεδίο της ιστορικής 
έρευνας, αφού μέσα από την παρουσίαση των προσώπων μιας περιοχής 
ή ιστορικής περιόδου παρέχεται η δυνατότητα να γνωρίσουμε την ζωή 
και την δράση των καταγεγραμμένων στις πηγές ατόμων, άσχετα αν ο 
ρόλος τους ήταν πρωταγωνιστικός όσον αφορά το ιστορικό γίγνεσθαι 
της εποχής τους, ή έζησαν στο περιθώριο και περιστασιακά και μόνο 
απασχόλησαν την επίσημη ιστοριογραφία. Μάλιστα η τελευταία αυτή 
κατηγορία των προσώπων, που έζησαν στην αφάνεια, αποκτά μέσα 
από την προσωπογραφία ένα επίσημο βήμα, για να καταστήσει εμφανή 
την παρουσία της, ειδικά όταν η ζωή ή μέρος της ζωής των προσώπων 
αυτών συνδέθηκε με περιοχές, οι οποίες παρουσιάζουν κενά εξ αιτίας της 
έλλειψης σημαντικών ιστορικών πηγών.

Το ιδιαίτερο αυτό πεδίο της έρευνας είχε προσελκύσει το ενδιαφέρον 
των ιστορικών από παλιά, περισσότερο βέβαια για πρόσωπα επίσημα, 
προερχόμενα κατά βάση από αριστοκρατικές ή αυτοκρατορικές 
οικογένειες και ως εκ τούτου πρωταγωνιστές των γεγονότων. Αντίθετα, 
την τελευταία τριακονταετία υπάρχει έντονο ενδιαφέρον των ιστορικών 
για το σύνολο των καταγεγραμμένων στις πηγές προσώπων, όπως 
φαίνεται από τις εκδόσεις της «Προσωπογραφίας της ύστερης ρωμαϊκής 
αυτοκρατορίας (284-641)» των A. H. M. Jones, και J. R. Martinale, της 
«Προσωπογραφίας της μεσοβυζαντινής περιόδου (641-867)» του R.-J. 
Lilie και των συνεργατών του, αλλά και της αντίστοιχης της Βρετανικής 
Ακαδημίας σε CD-ROM και τέλος του «Προσωπογραφικού λεξικού 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 323-327

324

των Παλαιολογείων χρόνων» του E. Trapp και άλλων βυζαντινολόγων 
της Σχολής της Βιέννης. Στην ελληνική γλώσσα έχει ξεκινήσει τελευταία 
μία αξιόλογη προσπάθεια από τον Α.Γ.Κ. Σαββίδη για την έκδοση 
εγκυκλοπαιδικού προσωπογραφικού λεξικού της βυζαντινής ιστορίας 
και πολιτισμού, το οποίο παράλληλα έχει αρχίσει να κυκλοφορεί και σε 
αγγλική μετάφραση. 

Η πρόσφατη έκδοση της προσωπογραφίας της βυζαντινής Λέσβου των 
Α. Καλδέλλη και Σ. Ευθυμιάδη είναι μία προσπάθεια, η οποία αποβλέπει 
στην μελέτη ενός τμήματος της βυζαντινής επαρχίας σε προσωπογραφική 
βάση. Βασικός στόχος των συγγραφέων ήταν να παρουσιασθούν τα 
πρόσωπα ενός τόπου, όπως η Λέσβος, ο οποίος για διάφορους λόγους 
παρέμεινε στην αφάνεια, με μεγάλα κενά σιωπής, εξαιτίας της έλλειψης 
ιστορικών πηγών ειδικά των βυζαντινών χρόνων. Έτσι με το έργο αυτό 
γίνεται γνωστό οιοδήποτε πρόσωπο είχε μόνιμη ή πρόσκαιρη σχέση με το 
νησί και η παρουσία αυτή έχει αποτυπωθεί στις ιστορικές πηγές. Είναι 
μάλιστα η πρώτη φορά που αναλαμβάνεται τέτοια προσπάθεια για μία 
περιοχή του ελλαδικού χώρου και ειδικά ένα αιγαιοπελαγίτικο νησί, το 
οποίο μέχρι τώρα δεν είχε απασχολήσει ικανοποιητικά την κοινότητα 
των ιστορικών.

Ως έτος εκκίνησης οι συγγραφείς δεν έθεσαν το 330 ή 325 μ.Χ, όπως 
έχει καθιερωθεί για έργα που αναφέρονται στη βυζαντινή περίοδο, αλλά 
προτίμησαν το 284 μ.Χ., δηλ. την αρχή της βασιλείας του Διοκλητιανού, 
προκειμένου στο έργο να συμπεριληφθούν και πρόσωπα γνωστά από 
επιγραφές φορολογικού περιεχομένου, που βρέθηκαν στη Λέσβο και οι 
οποίες τοποθετούνται στην περίοδο του συγκεκριμένου αυτοκράτορα. 
Κάποια από αυτά είναι πιθανόν να συνέχισαν την παρουσία τους και 
στη περίοδο που ακολούθησε. Το τέλος έχει τοποθετηθεί στο 1355, έτος 
που το νησί πέρασε στην κυριαρχία της γενοβέζικης οικογένειας των 
Γατελούζων.

Το βιβλίο ξεκινά με την εισαγωγή, η οποία περιλαμβάνει την εξαι
ρετικά εκτεταμένη βιβλιογραφία, που χρειάστηκε οι συγγραφείς να 
χρησιμοποιήσουν και είναι και μία απόδειξη της δυσκολίας του εγχει
ρήματος· έπεται η κοινωνική και πολιτική ιστορία του νησιού κατά 
τα βυζαντινά χρόνια, προκειμένου ο αναγνώστης να γνωρίσει και να 
κατανοήσει καλύτερα το περιβάλλον της δράσης των προσώπων που 
καταγράφονται, και τέλος έχουμε τις βασικές πηγές που χρησιμοποιήθηκαν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 323-327

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 325

κατά την συγγραφή. Μετά την εισαγωγή ακολουθεί το κύριο μέρος 
του έργου, με την παρουσίαση των προσώπων κατ’ αλφαβητική σειρά, 
κατανεμημένα στις τρεις περιόδους της βυζαντινής ιστορίας (πρωτοβυ
ζαντινή, μέση και ύστερη βυζαντινή περίοδος). Για κάθε πρόσωπο υπάρχει 
η χρονολογία της παρουσίας του στη Λέσβο, τα βιογραφικά στοιχεία του, 
οι πηγές στις οποίες έχει καταγραφεί η παρουσία του στο νησί και η 
σχετική βιβλιογραφία.

Στο τέλος του βιβλίου έχουν προστεθεί οι επισκοπικοί κατάλογοι 
του νησιού, ολοκληρωμένοι πλέον και απαλλαγμένοι από τα λάθη και τις 
παρανοήσεις του παρελθόντος. Επίσης παρατίθεται ένας πίνακας, όπου 
το σύνολο των ήδη καταγεγραμμένων προσώπων παρουσιάζεται κατά 
χρονολογική σειρά και με τα ιδιαίτερά τους χαρακτηριστικά (μόνιμος 
κάτοικος του νησιού, αξιωματούχος, ταξιδιώτης κ.λπ.).  

Η αξιοποίηση ολόκληρου του γνωστού υλικού, η οποία έγινε με πολύ 
μεγάλη προσοχή και επιμέλεια, είχε ως αποτέλεσμα να συγκεντρωθεί 
ο καθόλου ευκαταφρόνητος αριθμός των 299 προσώπων, τα οποία 
συνδέθηκαν λίγο ή πολύ με την ιστορία του νησιού κατά τα βυζαντινά 
χρόνια. Όπως είναι φυσικό, ένας μεγάλος αριθμός από τα πρόσωπα 
αυτά ήταν άμεσα ή έμμεσα συνδεδεμένος με την εκκλησία (μοναχοί, 
ιερείς, επίσκοποι, αρχιεπίσκοποι, μητροπολίτες κ.λπ). Στο τέλος της κάθε 
περιόδου αναγράφονται και πρόσωπα, τα οποία γνωρίζουμε από την 
δράση τους, χωρίς όμως οι πηγές να παραδίδουν το όνομά τους.

Με το προσωπογραφικό λεξικό της Λέσβου γίνεται δυνατή, με 
επιστημονικούς πλέον όρους, η καταγραφή των προσώπων και η απαλ
λαγή τους από τις από πάσης φύσεως αυθαίρετες αναγνώσεις ή τοπικές 
παραδόσεις, κάτι συνηθισμένο στις νησιωτικές κοινωνίες, οι οποίες 
είναι απομονωμένες από τα τεκταινόμενα και εύκολοι δέκτες των δια
δεδομένων μύθων και παραδόσεων, των οποίων η ανασκευή είναι εξαι
ρετικά δύσκολη, εξ αιτίας του γεγονότος ότι η δημιουργία τους χάνεται 
στο βάθος του χρόνου, ενώ μέρος της τοπικής ιστοριογραφίας τούς έχει 
άκριτα αποδεχθεί. 

Έτσι, με βάση αυστηρά επιστημονικά κριτήρια, στην πρωτοβυ
ζαντινή περίοδο αναφέρεται πολύ σωστά με ερωτηματικό ως επίσκοπος 
Ερεσσού ο Ανδρέας (αρ. 5), προϊόν αυθαίρετης ανάγνωσης των εκδοτών 
δύο σφραγίδων που βρέθηκαν στην Έφεσο, αν και είναι γνωστό ότι ο 
επίσκοπος Ερεσσού κάνει πρώτη φορά την εμφάνισή του τον 9ο αιώνα, 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 323-327

326

ταυτόχρονα με την προαγωγή της αρχιεπισκοπής Μυτιλήνης σε Μητρό
πολη. Εξ άλλου, σύμφωνα με την εκκλησιαστική τάξη, ο αρχιεπίσκοπος 
δεν είχε υπ’ αυτόν επισκόπους. Επίσης δόθηκε τέλος στην παράδοση για 
την ταφή στο νησί του αρχιεπισκόπου Αλεξανδρείας Αλεξάνδρου (αρ. 
3), παράδοση αιώνων που στερείται όμως επιστημονικής τεκμηρίωσης. 

Μία μικρή επισήμανση μπορούμε να κάνουμε σε σχέση με την  
περίπτωση του Αυξεντίου (αρ. 6), όπου υπάρχει παράλειψη από την 
παρατιθέμενη επιγραφή της λέξεως «δεσποτεύοντος» για τον Ευλόγιο. Η 
παράλειψη οφείλεται προφανώς σε παραδρομή που προκύπτει και από 
το διευκρινιστικό κείμενο που έχει προηγηθεί της επιγραφής, αλλά και 
από τις επεξηγήσεις που έχουν δοθεί στο λήμμα Ευλόγιος (αρ. 20).

Στη μέση και ύστερη περίοδο καταγράφεται ο μεγαλύτερος αριθμός 
προσώπων, αφού, πέρα από τα άτομα που είχαν σχέση με την εκκλησία, 
υπάρχει η παρουσία ενός αριθμού σημαντικών προσώπων ως εξορίστων 
στο νησί κατά τα μεσοβυζαντινά χρόνια αλλά και ενός μεγάλου αριθμού 
παροίκων κατά τα υστεροβυζαντινά χρόνια, τα ονόματα των οποίων μας 
έχουν διασωθεί από τα έγγραφα της μονής της Λαύρας. Στο τέλος έχουν 
προστεθεί τα πρόσωπα, τα οποία είχαν την πρόθεση να ταξιδέψουν στην 
Λέσβο αλλά δεν κατάφεραν για διάφορες αιτίες να φθάσουν εκεί. 

Τίθεται το πρόβλημα κατά πόσο θα μπορούσαν να περιληφθούν 
στον κατάλογο και πρόσωπα των οποίων η παρουσία στο νησί δεν 
είναι τεκμηριωμένη με βάση τις υπάρχουσες πηγές ή είναι γνωστά από 
τα αρχεία της εποχής των Γατελούζων, αν και υπάρχουν υπόνοιες ότι 
η δράση τους άρχισε στα βυζαντινά χρόνια. Την παράλειψη αυτή την 
επισημαίνουν βέβαια οι συγγραφείς, αναφέροντας τις περιπτώσεις α) του 
Θωμά του Σλάβου, του οποίου ο στόλος ναυλόχησε στην Λέσβο, πριν 
στραφεί εναντίον της Κωνσταντινούπολης, β) του μεγάλου δομεστίκου, 
μετέπειτα αυτοκράτορα Ιωάννου Καντακουζηνού, ο οποίος συμμετείχε 
μαζί με τον Ανδρόνικο Γ΄ Παλαιολόγο στην εκστρατεία εναντίον του 
ηγεμόνα της Φώκαιας Δομένικο Καττανέο, ο οποίος είχε καταλάβει 
τη Λέσβο (1333-1336), γ) του Βαλερίου Κωνσταντίνου, ο οποίος 
παρουσιάζεται ως διοικητής του νησιού σε μία επιγραφή στην Αγιάσο, η 
οποία είναι αμφιβόλου γνησιότητος, και δ) του Λεοντίου, γνωστού από 
τα πρώτα έτη της κυριαρχίας των Γατελούζων. Επίσης παραλείφθηκαν 
κάποια πρόσωπα, τα οποία γνωρίζομε από σφραγίδες που βρέθηκαν στο 
νησί αλλά η παρουσία τους δεν έχει τεκμηριωθεί, καθώς και πρόσωπα 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 323-327

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 327

με το προσωνύμιο Μυτιληναίος, το οποίο παραπέμπει σε κάποια σχέση 
καταγωγής από την Λέσβο. Το πιό διάσημο βέβαια από τα πρόσωπα 
αυτά είναι ο Χριστόφορος Μυτιληναίος, για τον οποίο γνωρίζουμε ότι 
γεννήθηκε στην Κωνσταντινούπολη.

Έχω τη γνώμη ότι όλα αυτά τα πρόσωπα θα μπορούσαν να κατα
γραφούν σε παράρτημα, με δεδομένο ότι οι πηγές είναι ελλιπείς, ενώ δεν 
αποκλείεται καθόλου τα πρόσωπα αυτά να βρέθηκαν κάποια στιγμή στο 
νησί. Είναι εξ άλλου και μία ευκαιρία να διαλευκανθεί με επιστημονικούς 
πλέον όρους και η σχέση ορισμένων απ’ αυτά με την Λέσβο. Κάτι ανάλογο 
έχει ήδη συμβεί με την ανάλυση που έγινε, ώστε να δοθεί τέλος στο 
πρόβλημα της παρουσίας στο νησί του Αλεξάνδρου Αλεξανδρείας κατά 
την διάρκεια της πρωτοβυζαντινής περιόδου. 

Κλείνοντας, δεν μπορούμε παρά να συγχαρούμε τους συγγραφείς για 
το έργο τους, η ολοκλήρωση του οποίου απαίτησε πολλή προσπάθεια, 
εξ αιτίας της αναγκαστικής χρήσης μεγάλου αριθμού πηγών αλλά και 
βιβλιογραφίας, προκειμένου να καταγραφεί ένας σημαντικός αριθμός 
προσώπων αλλά και να διαλευκανθούν προβλήματα που τα μεγιστοποιεί 
η έλλειψη συγκεκριμένων πληροφοριών. Με την παρουσίαση των προσώ
πων της Λέσβου στα βυζαντινά χρόνια, ο ερευνητής αποκτά ένα πρόσθετο 
εργαλείο στην προσπάθειά του να καταγράψει με μεγαλύτερη ακρίβεια 
την ιστορία και τα προβλήματα της βυζαντινής επαρχίας. Ελπίζουμε το 
έργο αυτό να βρει μιμητές και για άλλες περιοχές του ελλαδικού χώρου 
και την βυζαντινή περίοδο της ιστορίας τους.

Κιμων Λουιζιδησ

Αθήνα



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 329-338

Le Mont Athos et l’Empire Byzantin. Trésors de la Sainte Montagne. 
Petit Palais, Musée des Beaux Arts de la Ville de  Paris, 10 avril-5 juillet 2009.
Catalogue, 318 p., 4o, 228 photos en couleur. ISBN 978-2-7596-0082-3.

Le Mont Athos et ses vingt monastères renferment une de plus grandes 
collections d’art chrétien byzantin -peinture monumentale, icônes, arts 
mineurs-, ainsi que de nombreux manuscrits et documents d’archives; ces 
trésors reflètent d’une part l’évolution artistique et culturelle que connut 
l’Empire byzantin de la renaissance macédonienne à la chute de Byzance (Xe-
XVe siècles) et même après, et fournissent d’autre part des renseignements 
précieux sur l’histoire et le développement des monastères athonites, sur 
leurs liens avec l’Empire byzantin et leurs rapports avec le monde orthodoxe, 
ainsi que sur l’organisation administrative de l’Empire du IXe au XVe 
siècles. L’exposition au Petit Palais de Paris, tenue sous le haut patronage de 
Sa Sainteté le Patriarche Oecuménique Bartholomée, a permis à un public 
international d’avoir, dans une atmosphère de profonde spiritualité, un accès 
direct à ces trésors, qui sont en très grande partie sortis pour la première 
fois de l’Athos. 

L’exposition a pu être réalisée grâce à l’initiative des autorités grecques 
et françaises et au travail accompli par leurs représentants et la Sainte 
Montagne: le Comité d’Organisation, son président Apostolos Botsos, 
ancient président de la Cour des Comptes, et les six membres (je mentionne en 
particulier Kelly Bourdara, professeur à l’Université d’Athènes et conseillère 
auprès du ministre des Affaires étrangères, dont la contribution fut décisive), 
en collaboration avec les représentants de la Sainte Communauté du Mont 
Athos, le comité exécutif et le Musée du Petit Palais, ont pendant trois ans 
assidûment travaillé pour la préparation et la mise sur pied de l’exposition. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 329-338

330

Anastasia Tourta, directrice du musée de la Civilisation Byzantine et 
Ioannis Tavlakis, directeur de la Xe éphorie des Antiquités Byzantines, et 
leur collaborateurs, ont assumé la tâche de la conception et de la réalisation 
muséologique de l’exposition. Ainsi “à travers les oeuvres, ont tenté 
d’esquisser les nombreux aspects de la spitirualité, de la vie liturgique et de 
l’organisation de la communauté monastique du Mont Athos qui dès le IXe 
siècle fut protégée, soutenue et organisée par l’administration impériale” 
(Catalogue, p. 99). Le volumineux Catalogue, édité à cet effet, représente 
cette oeuvre. 

Le Catalogue contient au début (p. 5-7) les listes détaillées de tous 
les facteurs de l’exposition, français et grecs: comité d’honneur, comité 
d’organisation, comité exécutif et représentants de la Sainte Communauté, 
commissaires, muséologues, scénographes, restaurateurs des oeuvres et 
téchniciens, ainsi que des vingt cinq auteurs du Catalogue. Le volume se 
divise par la suite en quatre parties: I. Préfaces et allocutions, II. Essais, III. 
Les oeuvres exposées, IV. Annexes. 

I. Préfaces et allocutions (p. 9-19) comprenant deux préfaces, deux 
allocutions et un mésage théologique, comme suit:

Bertrand Delanoé, Maire de Paris, relève l’importance de cette très 
grande exposition, qui constitue “un événement culturel majeur pour Paris, 
pour la France et pour l’Europe. C’est, dit-il, grâce à la volonté partagée des 
ministères grecs de la Culture et des Affaires étrangères, de la Communauté 
du Mont Athos et du Musée du Petit Palais d’apporter un éclairage à la fois 
érudit et artistique sur cette tradition monastique, qu’un public international 
peut enfin découvrir certains trésors, jusqu’alors restés cachés”. 

Dora Bakoyiannis, Ministre des Affaires étrangères, constate, entre 
autres, que “l’objectif de cette exposition est double: d’une part présenter 
à un public international certaines des plus précieuses créations de l’art 
orthodoxe, conservées dans les monastères, qui n’ont, à ce jour, jamais 
été montrées à l’extérieur; d’autre part, éclairer des aspects essentiels de la 
vie spirituelle de l’Empire byzantin, mettre en perspective la création, les 
liens étroits que ce dernier développa avec la communauté monastique et 
enfin souligner le rôle historique, et toujours actuel, du Mont Athos comme 
gardien de la liturgie, des traditions et des valeurs grecques byzantines”. 

Sa Sainteté le Patriarche Oecuménique Bartolomée relève l’esprit et la 
signification de la Sainte Montagne et le grand rôle spirituel que celle-ci 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 329-338

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 331

accomplit depuis plus de mille ans en soulignant que “tout ce qui existe 
sur la Sainte Montagne … constitue un héritage spirituel commun, non 
seulement de l’Orient orthodoxe, ni non plus du monde chrétien, mais de 
l’Univers entier, puisque l’Evangile du Christ s’adresse à tout l’Univers”. 
“C’est justement … avec cette option que la Sainte Montagne présente en 
pélérinage” ses trésors les plus sacrés dans cette “exposition-procession” 
parisienne. Sa Sainteté félicite tant les monastères de la Sainte Montagne 
que le Comité d’organisation, “les couronnant de la bénédiction de la Sainte 
Grande Église de Constantinople et de la prière et satisfaction patriarcale”.

La Sainte Communauté du Mont Athos souligne que cette exposition 
permet de mettre en valeur le caractère unique de la communauté athonite 
et l’histoire millénaire de ce site sacré. “L’Athos, communauté monastique 
d’une étonnante richesse culturelle et spirituelle, est une création de l’Empire 
byzantin à l’époque de sa maturité spirituelle, de son apogée culturel et de son 
rayonnement universel. Il perpétue jusqu’aujourd’hui et exprime de manière 
vécue la dimension spirituelle et la tradition de l’hellénisme byzantin”. La 
Sainte Communauté insiste sur le fait que “la réalisation de cette exposition à 
Paris permet de s’adresser à un public français particulièrement averti, dans 
une ville qui a été à l’avant-garde et a contribué notablement aux études et 
aux éditions sur Byzance”.

Cette première partie clôt avec une étude approfondie de l’archimandrite 
Vasileios Gontikakis, du monastère d’Iviron, intitulée “La Sainte Montagne de 
l’Athos, lieu et témoignage théologiques”, constituant un mésage théologique 
– introduction à l’esprit de l’exposition: l’auteur explique avec perspicacité la 
notion de la théologie liturgique, vécue au Mont Athos, en insistant surtout 
sur la signification salutaire de la Semaine Sainte, et s’adressant au visiteur 
de l’exposition il pense que l’approche de la Sainte Montagne, ce lieu d’ascèse, 
l’aide à se connaître soi-même. 

II. Essais (p. 22-97). Cette partie contient neuf traités – signés par 
des spécialistes – sur l’histoire du Mont Athos et l’étude de ses trésors – 
oeuvres d’art, manuscrits et documents d’archives –, constituant ainsi une 
introduction scientifique qui contribue à une meilleure approche des objets 
sacrés présentés à l’exposition. 

Kriton Chryssochoidis, directeur de recherche à la FNRS d’Athènes, 
dans “Le monachisme athonite à l’époque byzantine” traite l’histoire du 
monachisme athonite depuis ses origines – datant autour de l’an 800 -, 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 329-338

332

jusqu’à la chute de Byzance: l’installation de premiers acètes et anachorètes, 
la fondation de grands monastères cénobitiques à la deuxième moitié du 
IXe siècle et par la suite la construction ou la reconstruction des autres 
fondations pieuses; il examine l’organisation et l’évolution de ces monastères 
en soulignant le fait qu’ils ont connu un grand essor au XIVe siècle, malgré le 
déclin politique et économique de l’Empire; il se refère aussi aux liens étroits 
de la communauté athonite avec le pouvoir central, civil et ecclésiastique, 
et à ses rapports avec les princes balkaniques, ainsi qu’aux événements 
historiques qui ont grandement influencé, de façon positive ou négative, la 
vie et l’évolution du Mont Athos (p. 23-28, une photo).

Ploutarchos Théocharidès, architècte, dans “Architecture et organisation 
spatiale dans l’Athos byzantin” étudie l’organisation de l’espace dans la Sainte 
Montagne et la structure architecturale des complexes monastiques, le cas 
spécial des monastères disparus, les fortifications et tours et leur fonction, 
ainsi que l’organisation architecturale de grands domaines monastiques hors 
de l’Athos, le tout placé dans son cadre historique et en rapport avec son 
rôle spirituel et économique. Enfin il insiste sur la nécessité de continuer les 
recherches et les fouilles pour éclaircir des points essentiels dans ce domaine 
(p. 31-37, une photo).

Ioannis Tavlakis traite la “Peinture monumentale au Mont Athos”, qui 
constitue “le plus grand ensemble … du monde orthodoxe, dans l’espace et 
dans le temps”. L’auteur présente les plus importants exemples de ces oeuvres, 
en mosaiques ou en fresques, et les place dans leur contexte historique et 
en rapport avec l’évolution artistique de chaque époque; il examine aussi 
l’activité artistique dans ce domaine durant la domination ottomane et 
souligne le fait que “ le Mont Athos se révèle être et avoir été un haut lieu 
d’échanges” puisque les artistes se sont inspirés de l’art de grands centres 
artistiques byzantins et ont de leur côté inspiré les artistes religieux des 
Balkans et de la Russie (p. 39-44, cinq photos).

Jannic Durand, conservateur en chef au musée du Louvre, examine “Les 
arts somptuaires de Byzance au Mont Athos”, où s’écrit une part importante 
de leur histoire. L’auteur procède à une description stylistique et historique 
détaillée et à une approche interprétative de plus caractéristiques objets 
somptuaires (croix, reliquaires, plats de reliure, lutrins, icônes, enkolpia), 
réalisés en diverses matières (métaux précieux, pierres précieuses, ivoires, 
bois, mosaiques, stéatites, textiles) et il place ces objets dans leur contexte 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 329-338

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 333

historique et en rapport avec leur évolution artistique et technique (p. 45-55, 
une photo).

L’importance et la fonction de l’icône dans l’église chrétien, son histoire 
et son évolution au cours des siècles préoccupe Euthymios Tsigaridas, 
professeur honoraire de l’Université de Thessalonique, dans “Les icônes 
du Mont Athos”. L’auteur examine les divers types icônographiques et les 
catégories d’icônes, ainsi que leur place dans l’église selon leur fonction 
liturgique. Il présente aussi les influences réciproques entre l’icône portative, 
la peinture monumentale et les manuscrits enluminés en ce qui concerne la 
thématique, le style et la technique et évoque certains peintres renommés et 
certaines icônes bien caractéristiques (p. 57-64, quatre photos, à la p. 56 la 
fameuse icône de l’Axion Esti, du XIVe siècle).

Panagiotis Vocotopoulos, professeur honoraire de l’Université 
d’Athènes, académicien, dans “Les manuscrits byzantins enluminés du Mont 
Athos” analyse les types de ces manuscrits selon leur thématique (évangiles, 
psautiers, Ancient Testament, homélies des Pères de l’Église, ménologes, 
livres de musique et même typika des monastères), ainsi que leur structure, 
et relève leurs spécificités et les manuscrits les plus importants. L’auteur 
remarque que dans les manuscrits athonites enluminés sont représentées les 
principales tendances stylistiques de la miniature byzantine et leur évolution 
au cours des siècles et examine le problème de leur origine. Enfin, il souligne 
le fait que d’études récentes ont conduit à une révision complète sur l’apport 
de l’ère paléologue, autrefois considérée à tort comme l’époque du déclin de 
la miniature (p. 65-74, quatre photos). 

Katia Loverdou-Tsigarida, directrice du Ministère de la Culture, 
dans “Les arts mineurs, témoins des liens de la société byzantine avec le 
Mont Athos” examine les conditions et les divers genres des donations, les 
problèmes de leur identification et la qualité des donateurs (empereurs ou 
despotes byzantins, princes balkaniques, membres de grandes familles ou du 
haut clergé, higoumènes). L’auteur examine aussi les centres de production, 
les moyens d’acquisition et les motifs des donations et insiste sur le fait que 
les quatre-vingt deux cas des donateurs identifiés ne représentent qu’une 
petite partie des oeuvres possédées jadis par les couvents; leur perte doit 
être en grande partie attribuée à des événements historiques, tels les pillages 
de pirates et d’envahisseurs, la IVe Croisade, l’occupation ottomane, la vente 
pour couvrir de difficultés économiques et d’obligations fiscales et enfin 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 329-338

334

l’aide financier offert aux insurgés au cours de la Révolution Grecque de 
1821 (p. 75-81, deux photos).

Jacques Lefort, directeur d’études émérite, École Pratique des Hautes 
Études, traite “Les archives byzantines des monastères du Mont Athos”: 
après une introduction sur l’importance historique des documents 
médiévaux conservés dans les archives athonites, rédigés en grec (plus de 
1200 pièces), en slave, en géorgien, en turc ou en latin, présente l’histoire des 
archives depuis le moyen âge jusqu’à nos jours. Il note que dès les premières 
fondations les moines ont montré grand intérêt à conserver les actes de leur 
établissement, en tant que pièces justificatives de leurs biens; les mêmes 
pratiques archivistiques continuèrent durant la domination ottomane. Les 
premiers indices d’intérêt du monde extérieur pour les archives athonites, 
exprimés surtout par des russes voyageurs et pélérins, datent depuis le 
XVIIIe siècle, tandis que l’intérêt scientifique pour les documents en tant que 
sources historiques commence au XIXe siècle et c’est surtout en Russie que 
s’inscrivent les premières tentatives et les premières publications critiques. 
Mais ce n’est qu’au XXe siècle que commence de façon systématique l’édition 
diplomatique des actes de l’Athos (il évoque entre autres l’oeuvre de Fr. 
Dölger, G. Millet, A. Soloviev et V. A. Mošin); après la IIe Guerre Mondiale 
une dernière étape fut la création à Paris d’une nouvelle collection intitulée 
“Archives de l’Athos”, dirigée par P. Lemerle, laquelle reste en cours –vingt 
deux volumes ont déjà paru, moins de dix restent à publier (p. 83-87, deux 
photos). 

Marie Nystazopoulou-Pélékidou, professeur honoraire de l’Université de 
Jannina, dans “Notes de diplomatique byzantine: les actes du Mont Athos”, 
examine, après une introduction sur la diplomatique en tant que science 
à part, les divers genres des documents byzantins, attestés depuis le IXe 
siècle, lesquels se divisent en actes publics (impériaux, des fonctionnaires,  
ecclésiastiques) et en actes privés, et procède à une brève description 
diplomatique de chaque genre des documents: formulaire et forme, contenu, 
terminologie et nomenclature. L’auteur insiste sur la valeur historique 
des documents, source primaire incontestable, qui nous fournissent des 
renseignements précieux et souvent uniques sur l’histoire et l’organisation 
des monastères et de la communauté athonite dans son ensemble, sur la 
présence du pouvoir central, civil et ecclésiastique, sur les relations avec le 
monde orthodoxe, ainsi que sur les institutions, l’économie et le système 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 329-338

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 335

financier de l’Empire byzantin, sur la société, la topographie et la toponymie 
et sur les événements historiques (p. 83-97, quatre photos). 

III. Les trésors de la Sainte Montagne (p. 99-303): Cette partie, 
constituant le corps principal du Catalogue, comprend une introduction 
et, en 204 photos, les 182 objets sacrés présentés à l’exposition; chaque 
objet est analysé par un commentaire détaillé et documenté, signé par un 
spécialiste. 

L’introduction, brève mais très instructive, portant le même titre 
que l’exposition “Le Mont Athos et l’Empire Byzantin. Trésors de la 
Sainte Montagne”, signée par Anastasia Tourta, Ioannis Tavlakis et Gilles 
Chazal, directeur du Petit Palais, nous initie à l’esprit, à la signification 
et à l’importance particulière de cette exposition qui “découvre une autre 
dimension de l’art byzantin où les oeuvres présentées ne sont pas simplement 
des oeuvres d’art ou des précieuses pièces de musée, mais constituent une 
partie intégrante de la tradition vivante de Byzance”. Les auteurs expliquent 
aussi l’esprit qui domina l’organisation de l’exposition, laquelle s’ordonna 
en cinq unités structurées de point de vue muséologique de façon à donner 
chaque fois une image complète. Je les cite ci-après, car elles aident à suivre 
l’organisation des oeuvres présentées: La première, introductive, donne les 
paramètres géographiques et historiques de l’Athos et renvoie à son passé 
grec ancien. La IIe unité est consacrée aux fondements et au développement 
du monachisme athonite et se divise en quatre sous-unités: a) la formation 
de l’identité spirituelle du monachisme athonite avant l’arrivée de saint 
Athanase; b) la personnalité de saint Athanase et la fondation de la Grande 
Lavra, première communauté cénobitique, devenue par la suite un modèle 
pour les autres monastères; c) les relations des monastères avec l’entourage 
impérial et la capitale, dont témoigne un groupe de manuscrits, enluminés 
dans la plupart; d) le rayonnement spirituel et le prestige du monachisme 
athonite auprès des autres peuples orthodoxes (Géorgiens, Slaves). La IIIe 
unité est consacrée aux liens particuliers du Mont Athos avec le pouvoir 
central, civil et ecclésiastique, exprimés par des donations et des privilèges. 
La IVe unité, la plus grande, offre un panorama de l’art byzantin du Xe au 
XVe siècle et illustre les principaux courants artistiques. La Ve constitue 
l’épilogue de l’exposition et présente la permanence de la tradition byzantine 
au Mont Athos après la chute de l’Empire. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 329-338

336

Le Catalogue présente par la suite les 182 objets présentés à l’exposition, 
dont 3 fragments archéologiques vestiges du passé grec ancien, 50 manuscrits, 
61 icônes (58 icônes portatives et 3 fresques), 28 documents d’archives et 40 
objets sacrés et liturgiques. Je note que le Catalogue ne suit pas toujours 
l’ordre des unités telles qu’elles sont présentées à l’exposition, citées plus 
haut, et il se divise comme suit: 1) L’Athos dans l’antiquité (Nos 1-3); 2) Le 
monachisme athonite (Nos 4-39): a) le monachisme avant saint Athanase, 
b) l’arrivée de saint Athanase et la fondation de la Grande Lavra, c) la venue 
de moines étrangers au Mont Athos, d) les manuscrits grecs byzantins du 
IXe-XIe siècle; 3) Donations et protections impériales (Nos 40-82) : a) 
chrysobulles et sigillia, b) les donations; 4) L’art byzantin du Mont Athos 
du Xe au XVe siècle (Nos 83-169): a) l’art de la dynastie des Macédoniens, 
b) l’art de la dynastie des Comnènes, c) l’art de la dynastie des Paléologues 
(les icônes, le katholikon et la liturgie, les manuscrits, les arts mineurs, 
les enkolpia); 5) Le Mont Athos après la chute de l’Empire byzantin (Nos 
170-182). Les oeuvres présentées à l’exposition et reproduites au Catalogue 
sont toutes de très grande valeur artistique, historique, diplomatique. Ici, je 
me borne à en relever certaines bien caractéristiques, suivant les unités du 
Catalogue: 

2e unité: L’icône de saint Athanase, de 1447 (?), fragment de fresque 
(No 13); une Déisis (du XVe siècle), d’une rare valeur artistique (No 26); 
trois Typika, qui règlent l’organisation de la Sainte Montagne, ratifiés 
ou émis par Jean Tsimiskès (972), Constantin IX Monomaque (1045) et 
Manuel II Paléologue (1406) (Nos 14, 15ab); un psautier du IXe siècle, 
oeuvre unique (No 32) et un tétraévangile (fin du Xe – début du XIe siecle), 
d’excellente qualité (No 36). L’acte du tsar Jean Asen II (de 1230) (No 25) 
et l’ordonnance du despote Georges Branković (de 1430) (No 27), ainsi 
qu’un psautier avec des acolouthies (1389-1402), manuscrit serbe, avec 
d’intéressants renseignements historiques (No 28, cf. aussi les Nos 28-31), 
tous témoins des relations de l’Athos avec les princes orthodoxes et le monde 
balkanique.

3e unité: L’icône de l’archange Gabriel (No 52), (qui fut l’emblème 
de l’exposition), extrait d’une Grande Déisis  du XIVe siècle (Nos 52-55), 
d’excellente qualité; la Lysis du patriarche Charitôn (1178-1179), d’intérêt 
diplomatique particulier (No 47); le sigillion du patriarche Niphôn (1312), 
qui marque une étape décisive de la présence institutionnelle du Patriarcat 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 329-338

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 337

Oecuménique au Mont Athos (No 48); un acte des sauniers (halykarioi) 
de Thessalonique, intéressant exemple d’organisation d’une corporation 
(No 50); le chrysobulle d’Alexis III le Grand Comnène (1374), avec une 
belle miniature du couple impérial (No 68, en copie, cf. p. 89 la photo de 
l’original) et le prostagma d’Alexis IVe le Grand Comnène (1416), rare 
exemplaire de prostagmata trapézontins; un bel épitaphios (vers 1354), 
offert par Jean Cantacuzène (No 56), éloquent exemple de l’art textile; un 
calice dit “le Jaspe” (seconde moitié du XIVe  siècle), qui compte parmi les 
plus remarquables oeuvres de l’orfevrerie byzantine (No 61); la croix offerte 
par l’impératrice Hélène Paléologina (première moitié du XVe siècle), 
d’influences occidentales (No 71); le reliquaire dit le “Kratitiras”, exemple 
représentatif d’atelier vénitien (No 81).

4e unité: L’apôtre Marc et l’embrassement de Pierre et Paule (vers 
1170-1180, fresque), exemple caractéristique de la peinture comnène tardive 
(No 86-87); deux icônes de saint Démètre et de saint Georges (vers 1300), 
attribuées à l’un de plus grands peintres de Byzance, Manuel Pancélinos, et 
à son atelier (Nos 93-94); l’icône de la Vierge Hodegetria, (dernier quart du 
XIIIe siecle), parmi les plus remarquables créations de cette période (No 95); 
l’icône de la Vierge Hodegetria (début du XIVe siecle) attribuée à Georges 
Kalliergis (No 111); l’icône de la Vierge Hodegetria (XIVe-XVe siecle), une 
des oeuvres les plus expressives de la peinture paléologue tardive (No 133); 
une Papadiké (1433), avec sémiographie musicale (No 120); une Octateuque 
(XIIIe siecle), rare et volumineux manuscrit en parchemin orné de cent 
soixante-deux enluminures (No 100); le Roman d’édification de Barlaam 
et Joasaph (début du XIIIe siècle), parmi les plus importants manuscrits de 
l’art byzantin (No 138); les Géographies de Claude Ptolémée et de Strabon 
(XIIIe-XIVe siècle), l’un des manuscrits les plus précieux du Mont Athos 
(No 147); un bel Epitaphios (troisième quart du XIVe siecle) (No 113); une 
paire des lutrins (XVe siècle), de grande qualité, parmi les rares meubles 
byzantins en bois sculpté conservés (Nos 114-115). 

5e unité: De la période port-byzantine, l’icône du Christ de Pitié (XVIe 
siècle), atribué au cercle du grand peintre Théophane (No 170, de même que 
les Nos 178, 179); l’ordonnace du sultan Mahomet II (1451), écrit en grec 
démotique (No 171), de grande importance historique. 

Le Catalogue clôt avec la Délibération, du 3 octobre 1913, de 
l’Assemblée (Synaxis) extraordinaire de dix-neuf monastères du Mont 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 329-338

338

Athos (le monastère russe de Saint-Pantéléimon s’étant abstenu) proclamant 
solennellement la ferme volonté de l’ensemble des moines de reconnaître la 
souveraineté du “Royaume Grec” (No 183).

IV. Annexes, contenant 1) Glossaire (p. 306-7), 2) Abréviations – 
Bibliographie (p. 308-316).

Le Catalogue, d’une excellente qualité, reproduit fidèlement les oeuvres 
exposées; avec les essais introductifs et le riche commentaire, qui constituent 
une “épitome” de l’histoire et de l’apport spirituel et artistique du Mont 
Athos, aide à concevoir l’importance culturelle et spirituelle de l’exposition 
et à travers les objets sacrés l’esprit unique de la Sainte Montagne. 

Marie Nystazopoulou Pélékidou

Professeur Honoraire 
de l’Université de Jannina

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 339-344

J. Haldon, The Palgrave Atlas of Byzantine History, Palgrave McMillan, 
London 2005, σσ. 205+125 χάρτες. ISΒN 978-0-230-24364-4.

Όπως προοιωνίζεται ήδη από τον τίτλο, πρόκειται για  συστηματική 
διαχρονική απεικόνιση της Βυζαντινής αυτοκρατορίας που χωρίζεται 
σε:

1. Γενικούς χάρτες, καθώς και τα ακόλουθα τρία μέρη: 
Πρώτο μέρος: (4ος-7ος  αι.) με τις υποδιαιρέσεις : 2 (Ιστορική εξέλιξη: 

από τη Ρώμη στο Βυζάντιο), 3 (πόλεις, επαρχίες και διοίκηση) και 4 (Η 
Εκκλησία).

Δεύτερο μέρος: (7ος-11ος αι.) με τις υποδιαιρέσεις : 5 (Ιστορική 
εξέλιξη: η άνοδος του Μεσαιωνικού ανατολικού ρωμαϊκού κόσμου), 6 
(οικονομία, διοίκηση και άμυνα), 7 (Εκκλησία και μοναστική οργάνωση) 
και 8. (η αυτοκρατορία μέσα στη διεθνή συγκυρία) 

Τρίτο μέρος: (11ος-15ος αι.) με τις υποδιαιρέσεις : 9 (απόγαιο και 
εξαφάνιση: η έκλειψη της Ανατολικής Ρώμης), 10 (οικονομία και διοίκηση), 
11 (σύνορα και γείτονες) και 12 (Εκκλησία και μοναστήρι στον ύστερο 
βυζαντινό κόσμο).

Πρέπει να σημειωθεί ότι, μετά τα περιεχόμενα, υπάρχει και ανα
λυτικός κατάλογος των 125 χαρτών και των τεσσάρων πινάκων που 
επιδιώκουν να αποδώσουν το βυζαντινό νομισματικό σύστημα ανάλογα 
με τις εποχές. Επίσης, όλοι περίπου οι χάρτες συνοδεύονται από μικρά 
σχολιαστικά κεφάλαια. Οι παρατιθέμενοι χάρτες είναι, στο μέτρο που 
μπορώ να κρίνω, ακριβείς, παρ’ όλο που στον πρόλογο ο συγγραφέας 
εφιστά την προσοχή στο θέμα της απόλυτης ακρίβειας, καθώς όλοι οι 
χάρτες δεν έχουν τυπωθεί στην ίδια κλίμακα. Στη βιβλιογραφία (σ. 173) 
ο συγγραφέας δείχνει να έχει λάβει υπ’ όψη και χάρτες του Βρεταννικού 
Ναυαρχείου.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 339-344

340

Αυτά όλα εκτείνονται ώς τη σ. 166. Στη συνέχεια υπάρχουν:
Χρονολογική επισκόπηση (σσ. 167-169), Γλωσσάριο βυζαντινών και 

τεχνικών όρων (σσ. 170-172), Βιβλιογραφία (σσ. 173-175), Παράρτημα 
1: Αυτοκράτορες και ηγεμόνες (σ. 176), Παράρτημα 2: Πατριάρχες και 
Πάπες (σσ. 180-182), Ευρετήριο (σσ. 183-187).

Το βιβλίο, το οποίο έχει γραφτεί από βυζαντινολόγο που έχει 
ασχοληθεί με πολλές πτυχές της βυζαντινής ιστορίας και φιλολογίας 
και έχει δημοσιεύσει αρκετά βιβλία και μελέτες, δεν μπορεί να γίνει 
αντικείμενο κριτικής ανάλυσης, παρά μόνο σε ορισμένα κύρια σημεία 
του ή, ακόμα, σε ορισμένες ειδικές περιπτώσεις. Έτσι, δεν πρόκειται 
να γίνει εδώ κριτική της περιληπτικής αφήγησης των γεγονότων που 
επιχειρεί ο συγγραφέας παράλληλα με τους χάρτες που παραθέτει. Σε 
γενικές γραμμές όμως, ο συγγραφέας δεν δείχνει να επιθυμεί να κρύψει 
τις προτιμήσεις του. Στην αρχή, διαλαμβάνονται τα πολύ γενικά σχετικά 
με τη γεωγραφία, το κλίμα κλπ., που υπάρχουν στα περισσότερα σχετικά 
έργα, με προσωπικές απόψεις του συγγραφέα (π.χ. σ. 6, σχετικά με τις 
αλλαγές που επέφερε η κολλεκτιβοποίηση στην αγροτική οικονομία των 
Βαλκανίων μετά το Β΄ παγκόσμιο Πόλεμο). Εφιστάται η προσοχή ότι από 
το έδαφος της Μ. Ασίας μόνο το 9% είναι πεδινό, εξετάζονται τα κύρια 
τοπικά προϊόντα, ο πληθυσμός, όπου ο συγγραφέας ομολογεί (με το δίκιο 
του) ότι είναι αδύνατο να είναι κανείς ακριβής, επιχειρείται σύγκριση 
της μεσοβυζαντινής Μικρασίας και Τουρκίας του 1935 σε σχέση με την 
πυκνότητα του πληθυσμού. Αντίθετα με το δυσδιεξίητο του μικρασιατικού 
εδάφους, ο συγγραφέας υποστηρίζει (σσ. 11-13) ότι υπήρχαν πλείστοι 
όσοι (κύρια στρατιωτικοί) δρόμοι από τη ρωμαϊκή εποχή, παρ’ όλο που 
ούτε από τα βυζαντινά κείμενα της εποχής ούτε από τους Βίους Αγίων 
προκύπτει ότι έστω και για μικρό χρονικό διάστημα χρησιμοποιούνταν 
πολλοί δρόμοι συγχρόνως. Από εδώ, όπως και από άλλα έργα σχετικά με 
τη βυζαντινή ιστορική γεωγραφία προκύπτει το επικίνδυνο ενδεχόμενο 
να υπερεκτιμούμε την κατάσταση που επικρατούσε κατά τους 7ο-12ο 
αιώνα. Φυσικά, ο καθένας μπορεί να υποστηρίζει ό, τι θέλει τη στιγμή που 
απόλυτη ακρίβεια δεν μπορεί να υπάρξει. Αρκεί μόνο να μην πλήττεται 
και η σχετική ακρίβεια.

Ενώ οι χάρτες 2.1-2.4 είναι, γενικά, καλοί, θεωρώ ότι οι χάρτες που 
υπάρχουν στο εκλαϊκευτικό The Penguin Atlas of Medieval History, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 339-344

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 341

London 19611 (και απεικονίζουν την Ύστερη ρωμαϊκή αυτοκρατορία 
γύρω στο 420 και στο 450 μ.Χ. με τις βαρβαρικές εισβολές) θα μπορούσαν, 
ως όμοιοι ως προς το περιεχόμενο και πολύ σαφέστεροι, να είχαν 
αντικαταστήσει τους χάρτες 2.2 και 2.3, ενώ ο χάρτης 2.4 που σαφέστατα 
απεικονίζει αποκλειστικά και μόνο τις κατακτήσεις των στρατηγών του 
Ιουστινιανού στη Δύση, έχει την μεγαλόπνοη αλλά κάπως νεφελώδη 
λεζάντα: Conflict, imperial expansion and warfare in the 6th century. Και 
ο χάρτης 2. 5 με υπότιτλο Defence and strategy: Late Roman Structures, 
επιχειρεί να τοποθετήσει στις ίδιες βάσεις τον έξαρχο Ιταλίας με τον 
mag. mil per Armeniam (και οι δυο μεταρρυθμίσεις του 5ου μ. Χ. αιώνα, 
αλλά πολύ διαφορετικές η μια από την άλλη, η μια το 529, η άλλη επί 
Μαυρικίου) ενώ, ο συγγραφέας, «φρονίμως ποιῶν», αποφεύγει κάθε μνεία 
του Quaestor Ιustinianus exercitus, που, ως τεχνικός όρος, δεν υπάρχει 
ούτε στο γλωσσάριο των όρων, στο τέλος.

Αν η σημερινή εποχή μαζικής βυζαντινολογικής παραγωγής είναι 
αυτή των κωδικοποιήσεων (γι’ αυτό και οι τόσες βυζαντινές ιστορίες 
που εμφανίζονται υπό διαφόρους τίτλους η μια μετά την άλλη), οι βάσεις 
για τις κωδικοποιήσεις αυτές τέθηκαν γύρω στα εξηκοστά έτη του 20ού 
αιώνα. Αυτό προκύπτει εντελώς αβίαστα όχι μόνο από τους χάρτες 
που ο συγγραφέας δανείζεται από τον Penguin Atlas του C. McEvedy 
(π.χ. 2.4, 12, 3 abc) όσο και από τον A. H. M. Jones, The Later Roman 
Empire, London 1964 (π. χ. χάρτης 3. 2), αλλά και σε ό, τι αφορά στα 
σχεδιαγράμματα της πρωτοβυζαντινής διοίκησης (fig. 3.1 και 3. 2 στις σσ. 
35-36) που αποτελούν ούτε λίγο, ούτε πολύ, παράγωγα και συνοδευτικά 
της εξέλιξης της praefectura praetorio, η φιλοσοφία της εξέλιξης της οποίας 
απεικονίζεται στα σχεδιαγράμματα των σσ. 126 και 140-141 του παλαιού 
(αλλά πόσο σημαντικού!) συγγράμματος του R. Rémondon, La crise de 
l’empire romain de Marc-Aurèle à Anastase, Paris 1964, με τους δέκα 
πολύτιμους μικρούς χάρτες που περιέχει στο τέλος (σσ. 325-333). Από 
την praefectura praetorio κυρίως, την παρακμή και διάλυση της οποίας 
θρηνεί ο Ιωάννης Λυδός (Περὶ ἀρχῶν Β΄, 11 και Γ΄, 56), προέκυψαν οι 
περισσότερες δικαιοδοσίες των ανώτατων αξιωματούχων viri illustres 
που περιλαμβάνονται στα σχεδιαγράμματα 3.1 και 3. 2 (σ. 35-36). Τα 
σχεδιαγράμματα των σσ. 87 και 133 που απεικονίζουν τη διοίκηση 
της αυτοκρατορίας κατά τη μέση βυζαντινή περίοδο είναι μεν αρκετά 

1. Ο συγγραφέας δείχνει να έχει χρησιμοποιήσει μια νεότερη έκδοση.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 339-344

342

παραστατικά, αλλά δύσκολο να διακρίνει κανείς σε τί διαφέρουν από τις 
κατατάξεις και ιεραρχήσεις των L. Bréhier (Institutions), N. Oikonomidès 
(Listes de préséance) και J. Verpeaux (Pseudo-Kodinos). 

Αντίθετα από τον C. McEvedy που παρουσιάζει γενικό πολιτικό και 
εθνολογικό χάρτη γύρω στο 650 (The Penguin Atlas, σ. 37), ο Haldon 
εμφανίζεται «σλαβικότερος των σλαβικών» εμφανίζοντας στη σ. 29 το 
χάρτη 2.7 με τίτλο Imperial neighbours: Italy, the Slavs, the Balkans and 
the north in 600, οι βασικές συντεταγμένες του οποίου επαναλαμβάνονται 
και στους χάρτες 5.1, (σ. 58) και 5.2, (σ. 59). Στον τελευταίο αυτόν χάρτη 5. 
2 ο ο συγγραφέας σπεύδει να προσθέσει και μια «ανάκτηση» (Recovery), 
που φτάνει έως το έτος 1050. Κατά τη γνώμη μου, αυτός δεν είναι ο 
σωστός τρόπος (δηλ. δια των ακροτήτων) να φτάνουμε στο ούτως ή 
άλλως αναμενόμενο αποτέλεσμα. Σ’ αυτό, ο συγγραφέας επαναλαμβάνει 
σε γενικές γραμμές τον Westermanns (E. Kirsten, E. Stier και άλλοι), Atlas 
zur Weltgeschichte, Braunschweig 1963 (ένα ακόμα βασικό έργο της γόνιμης 
σε πρωτότυπη παραγωγή δεκαετίας του 1960), σσ. 50-51 και 54-55, όπου 
η «ἐσθλαβωμένη» περιοχή της Βυζαντινής αυτοκρατορίας  στα Βαλκάνια 
περιορίζεται στη στενή παραλιακή ζώνη και στη Θράκη ώς την Αγχίαλο 
και τη Δεβελτό στα βόρεια. Αντίθετα, πολύ μεγαλύτερο «απάτητο» από 
τους Σλάβους χώρο στην Ανατολική Μακεδονία και στη Θράκη δίνει 
ο χάρτης στη σ. 378 του συλλογικού έργου Byzanz im 7. Jahrhundert. 
Untersuchungen zur Herausbildung des Feudalismus [BBA 48], Berlin 1978 
(τμήμα γραμμένο από τον H. Ditten), και, βέβαια, ο McEvedy, Penguin 
Atlas, χάρτης σ. 39.

Σε ό,τι αφορά τη Μικρά Ασία, ο χάρτης 6. 8 (σ. 78) δείχνει ένα 
πραγματικό πανόραμα με ένα πυκνό δίκτυο δρόμων, καθώς τα ονόματα 
των πόλεων-κάστρων που αναφέρονται στις πηγές (και όλες οι πηγές 
είναι γνωστές) συνδέονται εδώ με δρόμους, φανταστικούς, κατά τη γνώμη 
μου (δηλ. πέρα από τους W. Tomaschek, Zur historischen Topographie von 
Kleinasien im Mittelalter, [SB der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften 
in Wien, phil. Hist. Klasse 124, 1891, 8. Abhandlung] και W. M. Ramsay, 
The historical geography of Asia Minor, London 1890). Στις ίδιες συνήθως 
υπερβολές καταλήγουν και διάφοροι τόμοι της Tabula Ιmperii Βyzantini 
που πραγματεύονται περιοχές της Μικράς Ασίας, αλλά το ίδιο συμβαίνει 
και στο χάρτη 6.9 (σ. 79, Βαλκάνια), εδώ με πιο εύστοχο τρόπο, εφ’ όσον 
οι παρατιθέμενοι δρόμοι είναι μόλις πέντε, γνωστοί από την εποχή του 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 339-344

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 343

C. J. Jireček, Die Heerstrasse von Belgrad nach Konstantinopel, Prag 1877 
(ανατ. Amsterdam 1967). Οι δυο χάρτες έχουν ως υπότιτλο Major fortified 
centres και Balkan military bases αντίστοιχα, αλλά δημιουργούν, ιδιαίτερα 
ο χάρτης 6. 8, απατηλές εντυπώσεις. Το ίδιο ισχύει και για το χάρτη 7.3 
(σ. 94). Ενδιαφέρουσα είναι και η τοποθέτηση του συγγραφέα (σσ. 68-69) 
σχετικά με τους Καραβισιάνους, που τοποθετούνται να έχουν χερσαία 
έδρα στη Ν. Μικρασία, όπου, ελαφρά ανατολικότερα ίσως, έδρασε η 
ναυτική μοίρα των Κιβυρραιωτών από τα τέλη, ίσως, του 7ου αιώνα.

Από ό, τι τουλάχιστον γνωρίζω, χάρτης που να απεικονίζει τη 
βυζαντινή, μικρή πια, αυτοκρατορία μετά την ανάκτηση της Κων
σταντινούπολης από τον Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγο βρίσκεται μόνο στη 
Sovetskaja istoričeskaja Entsiklopedija, τομ. 3, Moskva 1963, σ. 443. Ο 
Haldon παραθέτει έναν σχεδόν όμοιο χάρτη (τον 11.2c, σ. 145) με την 
ένδειξη ότι αντιστοιχεί στο έτος 1320 περίπου. ΄Όμως στο χάρτη 11.4 (σ. 
149), όπου υπάρχει η ένδειξη ότι τα εναπομένοντα βυζαντινά εδάφη είναι 
αυτά του έτους 1310, τα εδάφη αυτά είναι πολύ λιγότερα και μικρότερα 
από εκείνα του χάρτη 11.2 (σ. 145) που αναφέρονται στο 1320 (!!). Αυτά 
είναι αναμφισβήτητα λανθασμένα (δηλ. λανθασμένη τελείως είναι η 
χρονολογία 1320 του χάρτη 11.2) και αποτελούν παγίδα για τον όχι 
επαρκώς μυημένο.

Πραγματική συμβολή στη χαρτογραφία της βυζαντινής αυτοκρα
τορίας, ιδιαίτερα για την κατανομή των μουσουλμανικών κρατών κατά 
την ύστερη περίοδο είναι οι παρατιθέμενοι χάρτες 11. 8, a-f στη σ. 156, από 
τον McEvedy, New Penguin Atlas of Medieval History, Harmondsworth 
1992, αλλά και γενικά, όσοι χάρτες έχουν ληφθεί από τον H. Kennedy, A 
Historical Atlas of Islam, second edition, Leiden 2002. Θα πρέπει επίσης 
να εξαρθούν και οι προσπάθειες του βιβλίου να κάνει προσιτό στους 
αναγνώστες το βυζαντινό νομισματικό σύστημα (πίνακες 6.1) και 10.1 
-10. 3, σσ. 88, και 139). Σε ό, τι, τέλος, αφορά την τελευταία βυζαντινή 
περίοδο, η αποτύπωση των συνεχώς μεταβαλλόμενων «συνόρων» είναι 
περίπου ανέφικτη [A. Bakalopulos, Les limites de l’empire byzantin depuis 
la fin du XIVe siècle jusqu’à sa chute en 1453, BZ 55 (1962), 56-65].

Η βιβλιογραφία του έργου που παρατίθεται είναι κατά τα 90% στη 
δεσπόζουσα σήμερα αγγλική γλώσσα και κυμαίνεται σε κάποιο βαθμό 
ανάμεσα στην καθαρά επιστημονική και στην εκλαϊκευτική. Και ο Άτλας 
των χαρτών και τα συνοδευτικά κείμενα έχουν μάλλον εκλαϊκευτικό 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 339-344

344

χαρακτήρα. Όπως αναφέρθηκε  και στην αρχή, ο συγγραφέας δεν επιχειρεί 
να κρύψει τις προτιμήσεις του, όπως εξ άλλου πράττει και σχεδόν κάθε 
επιστήμονας, εφ’ όσον σήμερα η βιβλιογραφία είναι και τεράστια, και 
πολυσχιδής και πολύγλωσση. Στο οπισθόφυλλο του βιβλίου φαίνεται ότι 
ο συγγραφέας έχει σπουδάσει και στην Ελλάδα.

Το βιβλίο του J. Haldon είναι μια αξιέπαινη και χρήσιμη συμβολή 
στη βυζαντινή διαχρονική γεωγραφική απεικόνιση. Ορισμένα σημεία 
του μπορεί να χρειάζονται διόρθωση ή ακόμα και συμπλήρωση –αυτό 
είναι τελείως φυσικό– αλλά οπωσδήποτε έπρεπε να υπάρχει ένας πλήρης 
Άτλας της βυζαντινής Ιστορίας εδώ και καιρό.

Τηλέμαχος Κ. Λουγγής

Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών/ΕΙΕ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 345-347

Ιoannis Chrysostomi de Davide et Saule homiliae tres, quas edidit 
Francesca Prometea Barone [Corpus Christianorum. Series graeca 70], 
Turnhout 2008, σσ. LXII+86, ISBN 978-2-503-52797-0.

Ἡ σειρὰ Corpus Christianorum. Series graeca, τοῦ ἐκδοτικοῦ οἴκου 
Brepols, ἔχει ὡς ἀπώτερο στόχο νὰ ἀντικαταστήσει σταδιακὰ τὴν PG τοῦ 
J. P. Migne, προσφέροντας σύγχρονες καὶ εὔχρηστες κριτικὲς ἐκδόσεις ποὺ 
ἔχουν ἀξιοποιήσει ὅλα τὰ πορίσματα τῆς ἔρευνας καὶ ἀνταποκρίνονται 
στὶς σύγχρονες φιλολογικὲς προδιαγραφές. 

Ὁ 70ος τόμος, ποὺ παρουσιάζεται ἐδῶ, περιλαμβάνει τὴν κριτικὴ 
ἔκδοση (ἀπὸ τὴν Francesca Prometea Barone), τῶν τριῶν ὁμιλιῶν τοῦ 
Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου περὶ Δαυὶδ καὶ Σαούλ1. Θέμα τῶν ὁμιλιῶν 
εἶναι ἡ ὀργὴ καὶ ὁ ἱεράρχης προβάλλει τὴν ἀντίθεση τοῦ κακοῦ καὶ 
ἐκδικητικοῦ Σαοὺλ καὶ τοῦ ὑπομονετικοῦ καὶ ἀνεξίκακου Δαυίδ. 

Σύμφωνα μὲ τὶς προδιαγραφὲς τῆς σειρᾶς προτάσσεται περιεκτικὴ 
εἰσαγωγή (σσ. xi-lxxii), στὴν προκειμένη περίπτωση στὰ ἰταλικά, 
διαρθρωμένη σὲ πέντε ἑνότητες: ἀρχικὰ γίνεται λόγος γιὰ τὸ θέμα καὶ τὴν 

1. Ἡ διατριβὴ τῆς συγγραφέως, ποὺ ὑποστηρίχθηκε στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ Palermo 
τὸ 2006, εἶχε ὡς θέμα ἀκριβῶς τὴν κριτικὴ ἔκδοση, τὴν μετάφραση καὶ τὸν σχολιασμὸ τῶν 
ὁμιλιῶν αὐτῶν. Παράλληλα ἔχει δημοσιευθεῖ καὶ σειρὰ ἄρθρων, στὰ ὁποῖα ἐξετάζονται 
ἀναλυτικότερα τὰ θέματα τῆς κριτικῆς τοῦ κειμένου τῶν ὁμιλιῶν. Βλ. F. Prometea 
Barone, Per un’edizione critica delle omelie De Davide et Saule di Giovanni Crisostomo, 
Augustinianum 45 (2005), 231-258.-Sir Henry Savile, editore delle omelie de Davide 
et Saule di Giovanni Crisostomo:  i suoi esemplari, il suo testo, Sacris Erudiri 46 (2007), 
89-109.-Per la costituzione del testo delle omelie de Davide et Saule di Giovanni Crisostomo: 
le interpolazioni penetrate nel testo, Sileno 34 (2008), 193-210.- Per la costituzione del testo 
delle omelie de Davide et Saule di Giovanni Crisostomo (2): note di commento filologico, 
Sileno 35 (2009), 237-247.- Per la costituzione del testo delle omelie de Davide et Saule di 
Giovanni Crisostomo (3). Luoghi corotti, congetture, Orpheus 30 (2009), 223-240.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 345-347

346

χρονολόγηση τῶν ὁμιλιῶν (σσ. xi-xix). Ἐκφωνήθηκαν στὴν Ἀντιόχεια 
ἕναν χρόνο περίπου μετὰ τὴν χειροτονία τοῡ Χρυσοστόμου, τὸ Πάσχα 
τοῦ 387, καὶ συνδέονται μὲ τὰ γεγονότα τῆς Σαρακοστῆς τοῦ ἔτους 
ἐκείνου: εἶναι γνωστὸ ὅτι οἱ κάτοικοι ξεσηκώθηκαν (ἐξ αἰτίας τῶν φόρων 
ποὺ τοὺς ἐπεβλήθησαν ἀπὸ τὸν Θεοδόσιο Α΄), καὶ κατέστρεψαν μεταξὺ 
ἄλλων καὶ τὰ ἀγάλματα τοῦ ἴδιου καὶ τῆς οἰκογένειάς του. Ἡ συγγραφέας 
φαίνεται νὰ συμφωνεῖ μὲ τὴν ἄποψη ὅτι οἱ ὁμιλίες τοποθετοῦνται μετὰ 
τὸ Πάσχα, ὅταν πλέον μὲ τὴν μεσολάβηση τοῦ ἐπισκόπου Φλαβιανοῦ εἶχε 
ἀπαλυνθεῖ ἡ ὀργὴ τοῦ αὐτοκράτορα. Εἶναι εὐνόητο λοιπὸν γιὰ ποιόν 
λόγο ὁ Χρυσόστομος ἐπέλεξε τὶς συγκεκριμένες βιβλικὲς μορφὲς τοῦ 
Δαυίδ καὶ τοῦ Σαούλ.

Ἡ δεύτερη καὶ ἡ τρίτη ἑνότητα τῆς εἰσαγωγῆς (σσ. xx- xxxvii καὶ 
xxxviii-lxii), ἐξετάζουν τὰ σχετικὰ μὲ τὴν ἄμεση παράδοση τοῦ κειμένου: 
παρουσιάζονται ἀναλυτικὰ καὶ συγκρίνονται τὰ 41 χειρόγραφα ποὺ 
παραδίδουν τὶς ὁμιλίες, καὶ καταρτίζεται τὸ στέμμα (σ. lxii). Πολύ 
ἐνδιαφέρουσα εἶναι καὶ ἡ ἔμμεση παράδοση τοῦ κειμένου, ποὺ παρου
σιάζεται στὴν τέταρτη ἑνότητα (σσ. lxiii- lxxv): τμήματα ἀπὸ τὴν τρίτη 
ὁμιλία ἀναπαράγονται στὴν ψευδοχρυσοστομικὴ ὁμιλία κατὰ τῶν 
θεάτρων (CPG 4653= PG 56, 541-554), ἀγνώστου συγγραφέα καὶ ἀβέβαιης 
χρονολογίας. Ἀποσπάσματα καὶ ἀπὸ τὶς τρεῖς ὁμιλίες ἀνιχνεύονται καὶ 
σὲ πέντε ἀπὸ τὶς Ἐκλογὲς ποὺ ἔχουν συμπεριληφθεῖ στὴν ἐρανιστικὴ 
συλλογὴ τοῦ Θεοδώρου Δαφνοπάτη2, τοῦ 10ου αἰ., ὁπότε πιθανότατα 
εἶχαν χρησιμοποιηθεῖ χειρόγραφα παλαιότερα ἐκείνων ποὺ διαθέτουμε, 
πράγμα ποὺ παρουσιάζει ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον γιὰ τὴν κριτικὴ τοῦ 
κειμένου3. Ἐπίσης, ἡ τρίτη ἀπὸ τὶς ὁμιλίες διασώζεται καὶ σὲ κοπτικὴ 
μετάφραση, ἡ ὁποία ἀνάγεται πιθανότατα στὸν 5. αἰ., εἶναι δηλαδὴ 
πολὺ παλαιότερη ὅλων τῶν ἑλληνικῶν χειρογράφων ποὺ παραδίδουν 

2. Βλ. PG 63, 567-902. Παραδόξως ἡ ἐρανιστικὴ αὐτὴ συλλογὴ δὲν ἀναφέρεται στὸ 
κλασσικὸ βιβλίο τοῦ P. Lemerle, Le premier humanisme byzantin, Paris 1971. Ἀποτελεῖ 
πάντως τυπικὸ δεῖγμα τοῦ ἐγκυκλοπαιδισμοῦ τοῦ 10ου αἰ. Βλ. J. Darrouzès–L. G. 
Westerink, Théodore Daphnopatès, Correspondance, Paris 1978, 6 καὶ Α. Kazhdan, Α 
History of Byzantine Literature, 850-1000, vol. 2, Athens 2006, 152 καὶ 314, ὅπου καὶ 
παραπομπὴ στὴν μελέτη τοῦ M. G. de Durand, La colère chez s. Jean Chrysostome, Revue 
des sciences religieuses 67 (1993), 61-78.

3. Τὸ θέμα εἶχε ἀπασχολήσει τὴν συγγραφέα καὶ στὴν μελέτη της Le omelie de Davide 
et Saule di Giovanni Crisostomo nelle Eclogae di Teodoro Dafnopata, Orpheus n.s. 28 (2007), 
1-24. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 345-347

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 347

τὸ συγκεκριμένο κείμενο4. Καὶ ἡ πέμπτη καὶ τελευταία ἑνότητα τῆς 
εἰσαγωγῆς (σσ. lxxv-lxxxi) ἀναφέρεται στὶς ἔντυπες ἐκδόσεις τῶν ὁμιλιῶν 
καὶ στὶς ἀμοιβαῖες σχέσεις τους. 

Ἀκολουθεῖ (σσ. 1-77), ἡ ἔκδοση τῶν κειμένων, μὲ τὴν γνωστὴ ἐπι
μέλεια τῶν τόμων τῆς σειρᾶς. Τὸ μόνο ποὺ ξενίζει εἶναι τὸ ὅτι σὲ περιπτώσεις 
ἔκθλιψης, ἡ ἀπόστροφος προσκολλᾶται στὸ φωνῆεν τῆς λέξης ποὺ 
ἀκολουθεῖ χωρὶς διάστημα (βλ. π.χ. ἀλλ’ἢ, παρ’αὐτοῦ, καθ’ἑαυτοῦ, Ἵν’οὖν 
καὶ πάρα πολλὰ ἄλλα παρόμοια), κάτι ποὺ προφανέστατα ὀφείλεται στὸ 
ὅτι τηρεῖται ὀρθογραφικὴ συνήθεια τῆς ἰταλικῆς καὶ τῆς γαλλικῆς, ποὺ 
δὲν ἀκολουθεῖται ὅμως σὲ ἑλληνικὰ κείμενα. 

Τὴν ἔκδοση συμπληρώνουν δύο σύντομοι πίνακες τῶν ὀνομάτων 
καὶ τῶν βιβλικῶν χωρίων (σσ. 79-82).

Στυλιανος Λαμπακησ

Ἰνστιτοῦτο Βυζαντινῶν Ἐρευνῶν/ΕΙΕ

4. Βλ. καὶ F. P. Barone, Una versione copta dell’omelia De Davide et Saule III di 
Giovanni Crisostomo trádita da un papiro del Museo Egizio di Torino (VIII Orlandi), OCP 
75 (2009), 483-493. 



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 349-355

Ch. Stavrakos (ed.), Πρακτικά του Α΄ Διεθνούς Συνεδρίου Σινο–
Ελληνικών Σπουδών «Σχέσεις Ελληνικού και Κινεζικού κόσμου», 2-4 
Οκτωβρίου 2004, Ιωάννινα 2008, 299 σ. και πίν. [Proceedings of the 1st 
International Congress for Sino-Greek Studies, “Relations between the Greek 
and Chinese World”, 2-4 October 2004, Ioannina 2008, 299 pp. and plates. 
ISBN missing]. 

This volume contains the proceedings of a symposium held in the 
University of Ioannina in 2004 on “Relations between the Greek and Chinese 
World”. As stated by the chairman of the organizing committee Professor 
M. Kordoses in his introductory note to the volume, these proceedings are 
a contribution to furthering our knowledge of relations between the Greek 
world and China. This –for the Greek world and the Mediterranean in 
general– extremely remote area extending far beyond India (which until 
recently was considered the easternmost country to maintain contacts with 
the Greeks) appears in these proceedings to share intimate bonds with the 
Byzantines, maintaining specific contacts through trade or individual and 
group journeys to the East on certain occasions, whether in the service of 
diplomacy or under pressure of raids or religious persecution. Through the 
study of literary sources and other less accessible texts as well as a variety of 
artifacts and archaeological findings, this volume makes it clear that there 
existed at various moments of the past at least a mutual awareness and even 
official transactions between the two Worlds. The seventeen papers included 
in the proceedings focus on various research issues of recent decades and 
reveal new scholarly approaches concerning Greek contacts with the world 
of the Far East, a field that has been embraced by specialists in the history 
of the East and of Byzantium. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 349-355

350

It is notable that the Roman Empire, or at least its Eastern provinces, 
was originally known in Chinese as Ta-ch´in (meaning Great China) and 
afterwards as Fu-lin, a standard official term in use at least by the 9th c. 
This period marked the end of the first phase of contacts cultivated with the 
Byzantine Empire (7th-8th c.), during which ties were developed between at 
least its eastern regions and China and the Byzantine state and its capital 
recognized as territorial entities in the Chinese sources. The information 
provided by the Eastern sources, especially those from China, is significant, 
particularly after the 6th c., as it offers various insights –though few very 
specific references–, that can be aligned with the elliptical reports offered by 
the Byzantine texts. Of course, the enrichment of our knowledge resulting 
from investigation of the Chinese sources, as pointed out in many studies 
in the volume, will require even greater expert analysis in the future, as 
evidenced by professor M. Kordoses himself, a scholar specializing in 
Byzantine-Chinese relations. The first paper of the volume: “Étapes mé
sopotamiennes sur la route de la soie” (pp. 1-26) by A. Bousdroukes, 
explores the significance of the Silk Road, which traversed the region of 
northern Mesopotamia, and two other southern routes and their role in 
land communications between China and the Mediterranean Sea during 
Late Antiquity. Furthermore, when considering the routes recorded in the 
western sources from the 2nd to the 6th c. and the descriptions of journeys 
via the Tigris and Euphrates found in the Chinese chronicles, the author 
concludes that the river routes could indeed be associated with the “Sea”, west 
of which according to Chinese sources, extended the territory of Ta-ch´in, 
as suggested by professor M. Kordoses1. Another region referred to also as 
Ta-ch´in is presented in the next paper of the volume by S. Kordoses: “Το Ta-
ch´in της Βακτρίας” (pp. 27-35, English summary pp. 36-37). Although, as 
already mentioned, Ta-ch´in literally signified “Great China”, the Ta-ch´in of 
Bactra is different from the one already known; in any case, it is certain that 
this name indicated regions inhabited by Greeks. A third identical instance 

1. M. Kordoses, China and the Greek world. An introduction to Greek–Chinese 
Studies with special reference to the Chinese Sources. I. Hellenistic–Roman–Early Byzantine 
period (2nd c. B.C.– 6th c. A.D.), Thessaloniki 1992 (Historicogeographica Meletemata 2) 
[= pp. 143-254 of “Graecoindica–Graecoserica”, the second fascicle of the 3rd volume of the 
journal Ιστορικογεωγραφικά (Ioannina–Thessaloniki 1991), reprinted with the original 
pagination and with an addition of an index and a contents page, esp. pp. 208-210].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 349-355

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 351

is contained in a Chinese administrative document describing the Chinese 
protectorates (the Pei-t’ing and the Ngan-si, 7th c.) in Central Asia. A sub-
periphery of the second, named Ta-ch΄in, is located, according to the writer’s 
analysis, near Bactra (Balkh), a region occupied by Greek populations since 
the times of Alexander the Great and later during the era of the empire of 
the Seleucides, which may have been re-Hellenized by Byzantine prisoners 
transferred there during the Byzantino-Persian wars. 

The paper by S. Euthymiades, «Ανεπίδοτη (;) επιστολή νεστοριανού 
από το Τουρφάν (Κινεζικό Τουρκεστάν) προς βυζαντινό αξιωματούχο» 
(pp. 39-47, English summary pp. 36-37), offers a new interpretation on 
the handling of issues concerning the Christian communities outside the 
Roman Empire, based on a letter written in Syriac by a member of the 
local community of the Church of the East, comprising the metropolitan 
sees of Sogdiane, Transoxiane, India and China. This letter belongs to 
the Berlin collection of Syrian manuscripts and is dated to the late 10th-
early 11th c. On paleographical grounds the editor M. Maróth suggested 
that it was a draft letter by someone communicating with the Byzantine 
court. The letter was among the excavation findings of a monastery in the 
region Turfan (Chinese Turkestan) and appears to have been addressed to 
a Byzantine official, a fact that presupposes a broader exchange of letters. 
This practice was well known in Byzantium, where eminent personalities 
were correspondents of foreign leaders or senior officials. The next study by 
G. Kuluras, «Η Άπω Ανατολή στο έργο του Γεωργίου Γεμιστού Πλήθωνα 
“Διόρθωσις ἐνίων τῶν οὐκ ὀρθῶς ὑπὸ Στράβωνος λεγομένων”» (pp. 49-57, 
English summary p. 58), focuses on Georgios Gemistos Plethon’s treatise on 
Strabo, composed in 1439.  According to this treatise the regions inhabited 
by Sinae and Seres were located in the East, beyond India. Plethon’s claim 
that nothing new had been written about the Eastern Ocean in his times, 
despite the publication of the travels of known navigators a century earlier, 
cannot be true; this view must be due to Plethon’s rigid commitment to 
ancient beliefs and to the skepticism with which he viewed the geographical 
knowledge of his own time. 

The next communication by V. Christides, “Once again the transmission 
of Chinese naval technology to the Arabs: Primitive propel rockets” (pp. 
58-66, 6 figs.), deals with the extensive descriptions of Greek fire found in 
Arabic sources, when Byzantine literature remained silent on the subject. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 349-355

352

Information provided by Ibn al-Manqali and some other Arabic sources 
on explosives or protective fireproof garments shows the evolution of these 
defensive and offensive devices and techniques. The most advanced military 
practices were applied in mounting rockets on Arab warships, some of 
which, in all probability, copied Chinese naval practices. These complex 
weapons were based on Chinese technology as indicated by the instructions 
preserved in an anonymous Arabic text. Another topic dealing with new 
content and quality in the variety of contacts with China is presented by R. 
C. Müller in his survey of traveler’s texts from the 12th through the 16th c.: 
“Between Orient-ation and re-Orient-ation – Western European travelers to 
the East and the unchanging image of China in the West during the 16th 
century” (pp. 67-88).  Müller outlines the European image of China, initially 
formulated in travel books that appeared from the Renaissance onwards and 
then flourished with the increase in Eastern products traded in the West. 

The study by J. Stanley-Baker, “Modes of cultural expression gleaned 
from archaeological evidence of Sino-Hellenic contacts. Framing some 
questions” (pp. 89-126, appendix, plates and figs), searches the links 
between the cultures of Ancient Greece, Mesopotamia and Ancient China 
and proposes possible counterparts between Early Christian and Chinese 
development of thought and art. The next paper by Y. Kadoi, “The palmette 
and the lotus: the decorative interaction between Greece and China along the 
Silk Road” (pp. 127-142, 10 figs), examines possible stylistic relationships 
in artistic decorative motifs selectively adapted in Byzantium and China. 
K. Papapavlou, in her paper «Ελληνικά ίχνη στην τέχνη του Δρόμου του 
Μεταξιού και συναφείς παρατηρήσεις» (pp. 143-166, English summary pp. 
151-152, 28 figs), deals with a similar theme, examining a number of artifacts 
that indicate the influence of Greek motifs in Chinese art. Early Christian 
art, Coptic art and Byzantine art were possibly transmitted through the 
cultures situated along the Silk Road. On the other hand, sporadic finds 
of Chinese porcelain and fragments of marble in the Peloponnese (Corinth 
and Methoni) testify to the trade in luxury items from China to the West 
during the Late Byzantine period. The multifarious cultural impact of 
intercourse between East and West are the subject of the next study by A. 
Karamanou: «Έμμεσες ελληνικές επιρροές στην τέχνη της Κίνας μέσω της 
Κεντρικής Ασίας» (pp. 167-182, English summary pp. 174-176, 9 figs). The 
indirect influences of Greek art in China were reinforced from the 7th to the 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 349-355

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 353

14th c. The art of Gandhara evolved further in the direction of North-
Western China between 3rd c. BC and 5th c. AD. Indications of the extent 
of these relationships are provided by the statue of a Byzantine envoy, 
unearthed in the burial complex of the third emperor of the T΄ang dynasty 
(7th-9th c.), the Byzantine coins found in China and the two-way influences 
that appear to have existed during the early period of the Ming dynasty 
(1368-1644). Instances of Asiatic iconographic elements found in some cases 
of post-Byzantine art of the School of Northwest Greece, perhaps due to the 
location of the region between East and West and the tendency towards 
exoticism found in Byzantine art from the 14th c. onwards are examined by 
Ch. Merantzas in his chapter: «Η παρουσία ασιατικών εικονογραφικών 
στοιχείων στο πολιτισμικό περιβάλλον της επονομαζόμενης “Σχολής της 
ΒΔ Ελλάδας”. Το ζωγραφικό θέμα της materia informis» (pp. 183-212, 
English summary p. 207, 8 figs).

In the following paper, «Η φανταστική επίσκεψη του Μεγάλου 
Αλεξάνδρου στην Κίνα σύμφωνα με το περσικό ρομαντικό έπος 
Iskandarnama (Bιβλίο του Αλεξάνδρου)» (pp. 213-220, Appendix pp. 
221-222, English summary p. 223), E. Venetis explores new directions of 
research on the presentation of Alexander’s the Great fictitious visit to the 
Land of China in the Iskandarnama, the Persian-Central Asian legendary 
romance based on a variety of oral and written legendary traditions for his 
life developed in the Middle East and Central Asia during the Hellenistic, 
Late Antique and Islamic periods. The next paper, by J. Xu, “Notices of 
Roman-Byzantine World in Ancient Chinese sources” (pp. 225-234), offers 
an outline of the ancient geographical terminology and names relating to 
the Byzantine Empire recorded in the Chinese historical narratives between 
the 3rd c. BC and 5th c. AD. In his contribution, «Βυζάντιο και Κίνα 
των T΄ang. Γεγονότα και “συμπτώσεις”» (pp. 235-250, English summary 
pp. 251-252), M. Kordoses focuses on the bilateral contacts between 
Byzantium and China, evidenced by the frequency of embassies between 
the two sides and the finds of coins and imitations of coinage. Byzantine 
embassies to China sent by the emperors of Constantinople between the 
6th and 8th c. and attested in Chinese sources are corroborated by the 
Byzantine (and Byzantine imitations of) coin finds in China and the 
quite accurate information reaching China on geographical and religious 
matters concerning the West. These data reflect diplomatic, commercial 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 20 (2010) 349-355

354

and cultural exchanges with China at a time when Byzantium was availed 
of very substantial military power and managed to confront with relative 
effectiveness the Arab expansion. Moreover the interaction between the two 
worlds strengthened the communications between Nestorians and China. 
These trends were particularly marked in the period up to the restoration of 
Orthodoxy in Byzantium (843 AD) and the persecution of Manicheans and 
other religions in China; both sides’ religious policies present remarkable 
similarities in the mid-ninth century and had a catalytic effect on the 
imposition and predomination of homogeneous religious observance in, 
simultaneously, the East and West. 

The next study, by Z. Xu-shan, “Gan Ying’s Notice of a Greek Myth 
in his Mission to Ta-ch΄n” (pp. 253-259, 2 plates) examines traces of the 
ancient myth of the sirens preserved in Chinese narratives from the 5th 
to 7th centuries dealing with a Chinese envoy’s trip to Rome in the 1st 
c. AD. The repeated mentions of this legendary adventure during the 
voyages in the Sea of Ta-ch´in is an interesting instance of the use of an 
ancient Greek legend in the East over several centuries. The next study, by 
E. Giannakes, «Η Κίνα στο έργο του Άραβα ιστορικού Mas‘ūdī (893-956 
μ.Χ.)» (pp. 263-279, English summary pp. 277-278, one map), reviews the 
evidence found in two extant works of Mas‘ūdī on China. As Giannakes 
points out, legendary and historical narratives on geography and genealogy, 
and information on China’s dynasties, administration, culture, religion, 
technical skills and social hierarchies are treated by Mas‘ūdī in comparison 
with other contemporary empires. 

The volume concludes with the contribution of Ch. Stavrakos, “The 
Elephant: a rare motif on the Byzantine lead seal ἐπὶ τῶν βαρβάρων” (pp. 
281-299, 5 plates). Stavrakos examines the iconographic motif of an elephant 
depicted on a Byzantine seal that belonged to an official under the title ἐπὶ 
τῶν βαρβάρων (lit.: ‘in charge of the barbarians’), as an emblem preferred 
by the owner of the seal (11th c.). By analyzing the various uses of the 
term barbaros/barbaroi, which at some time became established as a name 
referring to the ancestry of a known figure and owner of an aristocratic 
mansion in 10th c. Constantinople, and examining depictions of elephants 
in known imperial silks, the author concludes that this pictorial theme, 
among other non-religious symbols, may be linked to the seal’s owner’s 
responsibilities regarding the guidance of foreign legations and visitors or 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 20 (2010) 349-355

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 355

the control of a military garrison, or even duties regarding the supervision 
of imperial parks with wild animals in the area of Constantinople. The 
preference for these motifs became more marked in this period of ongoing 
and intensive exchanges with the world outside Byzantium, and themes and 
motifs of foreign derivation became a feature of Byzantine society.

The studies contained in this volume highlight the two-way contacts of 
Byzantium with the Far East and remind us that this is a fascinating subject 
for bilateral exploration by scholars of Byzantine and Chinese history and 
archaeology as well as for multi-disciplinary research by experts in the 
fields of historical geography and art history. The varied perspectives of 
the symposium certainly offer fruitful ground on which to continue further 
exploration in the field of Greek and Chinese interaction. The studies also 
contain numerous references and information not previously available 
and offer answers, albeit tentatively, on questions relating to the origin, 
wanderings or final destinations of individual people and populations and 
their thoughts, ideals, and beliefs, as well as the provenance and circulation 
of artifacts and technical achievements. All these historical movements and 
exchanges were dependent on the geo-political stability of these two great 
empires and the shifting balances and conditions prevailing in the space 
between them.

Μaria Leontsini 
Institute for Byzantine Research/NHRF



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

