
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 19 (2009)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 19

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/01/2026 10:03:25



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος:
Η Μεταφραση των Επιστολων του Θεοφυλακτου Σιμοκαττη 

από τον Νικολαο Κοπερνικο*

To 1543 εκδόθηκε το περίφημο βιβλίο του Νικόλαου Κοπέρνικου 
De revolutionibus orbium coelestium, με το οποίο συστηματοποίησε 
το ηλιοκεντρικό σχήμα και ανέτρεψε την αρχαία και μεσαιωνική 
αστρονομική παράδοση του γεωκεντρικού συστήματος, προτάσσοντας 
τη φυσική πραγματικότητα της νέας κοσμολογίας1. Είχε προηγηθεί ένα 

* Το ίδιο θέμα, σε συντομότερη μορφή, αποτέλεσε την ανακοίνωση των συγγρα-
φέων στο ΚΘ΄ Πανελλήνιο Ιστορικό Συνέδριο (Θεσσαλονίκη, 16-18 Μαΐου 2008).

Οι συγγραφείς θα ήθελαν να ευχαριστήσουν την κυρία Χριστίνα Αγγελίδη, Δι-
ευθύντρια Ερευνών στο ΙΒΕ / ΕΙΕ, και τον κύριο Νικόλαο Μοσχονά, ομοτ. Διευθυντή 
Ερευνών στο ΙΒΕ / ΕΙΕ, για τις χρήσιμες παρατηρήσεις τους.

1. Από μια πλούσια βιβλιογραφία για τον Κοπέρνικο, το έργο του και την επί-
δραση που άσκησε, βλ. ενδεικτικά T. S. Kuhn, The Copernican Revolution. �������������Planetary As�
tronomy in the Development of Western Thought, Cambridge, Mass. 1957· A. Koestler, The 
Sleepwalkers. A History of Man’s Changing Vision of the Universe, London 1959, 121-224· 
A. C. Crombie, Από τον Αυγουστίνο στον Γαλιλαίο, τ. 2: Η επιστήμη στον ύστερο Με�
σαίωνα και στις αρχές των Νέων Χρόνων (13ος-17ος αιώνας), ελλ. μετ. Μ. Ιατριδου – Δ. 
Κουρτοβικ, Αθήνα 1992, 167-178· Ε. Grant, Οι Φυσικές Επιστήμες τον Μεσαίωνα, ελλ. 
μετ. Ζ. Σαρικας, Ηράκλειο 1994, 93-127· J. Dobrzycki (επιμ.), The Reception of Copernicus’ 
Heliocentric Theory. Proceedings of a Symposium Organized by the Nicolas Copernicus 
Committee of the International Union of the History and Philosophy of Science, Toruń, Po�
land 1973 [Studia Copernicana 5 = Colloquia Copernicana 1], Dordrecht 1972· R. S. West-
fall, Η συγκρότηση της σύγχρονης επιστήμης: Μηχανισμοί και μηχανική, ελλ. μετ. Κ. 
Ζηση, Ηράκλειο 1995, 3-34· A. G. Debus, Άνθρωπος και Φύση στην Αναγέννηση, ελλ. μετ. 
Τ. Τσιαντουλας, Ηράκλειο 1997, 113-150· E. Rosen, Copernicus, Nicholas, στο Dictionary 

Επιμέλεια έκδοσης Σ. Λαμπακησ ΙΒΕ/ΕΙΕ



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

12

άλλο αστρονομικό έργο του σε μορφή χειρογράφου, το Commentariolus, 
συνοπτική περιγραφή των υποθέσεων του Κοπέρνικου για τις ουράνιες 
κινήσεις, το οποίο, ωστόσο, δεν δημοσιεύθηκε ποτέ2. Έτσι, όσο και αν 
φανεί παράδοξο, το πρώτο εκδεδομένο έργο του (1509) ήταν η λατινική 
μετάφραση των ογδόντα πέντε σύντομων Ἐπιστολῶν ἠθικῶν, ἀγροι-
κικῶν, ἑταιρικῶν του βυζαντινού λογίου Θεοφύλακτου Σιμοκάττη, 
η οποία τον σύστησε ως συγγραφέα την περίοδο της εισαγωγής του 
αναγεννησιακού ουμανισμού στην Πολωνία. 

Η μετάφραση αυτή προσείλκυσε την προσοχή περιορισμένου 
αναγνωστικού κοινού3, ενώ με την πάροδο του χρόνου είχε λησμονηθεί 
ακόμα και η ύπαρξη του κειμένου αυτού4, που ήταν η πρώτη μετάφραση 
ενός ελληνικού λογοτεχνικού έργου στην αναγεννησιακή Πολωνία5. 
Μολονότι αυτή η μετάφραση δεν είναι στις ημέρες μας άγνωστη6, 
αποτελεί ωστόσο ένα από τα λιγότερο γνωστά κείμενα του Νικόλαου 
Κοπέρνικου, ενώ η αναφορά της μάλιστα προκαλεί έκπληξη τόσο 
στους Βυζαντινολόγους όσο και στους Ιστορικούς της Επιστήμης. Το 
πόνημα αντιμετωπίζεται με σχετική αμηχανία, καθώς είναι ελάχιστα 
προφανείς οι λόγοι που ώθησαν τον πολωνό αστρονόμο να ασχοληθεί 
με το έργο ενός βυζαντινού συγγραφέα από τον οποίο τον χώριζαν 
πολλοί αιώνες. Ενδεικτική αυτής της στάσης από πλευράς Ιστορικών 
της Επιστήμης είναι η χαρακτηριστική για τη (δικαιολογημένη) άγνοια 
περί βυζαντινής γραμματείας φράση του Arthur Koestler στο κλασικό 
του έργο The Sleepwalkers ότι ο Κοπέρνικος μετέφρασε τις επιστολές 

of Scientific Biography, γεν. εποπτεία C. C. Gillispie, τ. 3, New York 1970, 401-411· Του 
Ιδιου, Copernicus and the Scientific Revolution, Malabar, FL 1984· F. Hallyn, The Poetic 
Structure of the World: Copernicus and Kepler, αγγλ. μετ. D. M. Leslie, New York 1990· O. 
Gingerich, The Eye of Heaven: Ptolemy, Copernicus, Kepler, New York 1993.

2. E. Rosen – E. Hilfstein, Copernicus’ Earliest Astronomical Treatise, Dialectics 
and Humanism 14/1 (1987) 257-265 [= E. Rosen, Copernicus and His Successors, επιμ. E. 
Hilfstein, London 1995, 71-80].

3. H. B. Segel, Renaissance Culture in Poland. The Rise of Humanism, 1470-1543, 
Ithaca, NY 1989, 128. 

4. Nicholas Copernicus, Complete Works: Minor Works, αγγλ. μετ. και σχόλια E. 
Rosen – E. Hilfstein, Baltimore - London 1992, 24-26.

5. Segel, Renaissance Culture, 128.
6. Βλ. T. Nissen, Die Briefe des Theophylaktos Simokattes und ihre lateinische 

Übersetzung durch Nikolaus Coppernicus, BNJ 13 (1937) 17-56· Του Ιδιου, Zur Theophylact-
Übersetzung des Coppernicus, BNJ 14 (1938) 41-42.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 13

«κάποιου Θεοφύλακτου Σιμοκάττη» (of one Theophylactus Simocatta)7. 
Η Ann Moffatt, από την άλλη πλευρά, σε μελέτη της για τις εκδόσεις και 
τις μεταφράσεις των επιστολών του Σιμοκάττη αφιερώνει περίπου επτά 
σειρές στη μετάφραση του Νικόλαου Κοπέρνικου8. 

Στην ανά χείρας μελέτη δεν θα ασχοληθούμε εις βάθος με το 
πρωτότυπο έργο του Θεοφύλακτου Σιμοκάττη και τη φιλολογική 
διάσταση του μεταφραστικού εγχειρήματος του Κοπέρνικου, η οποία 
άλλωστε έχει αναλυθεί σε μεγάλο βαθμό από τον Theodor Nissen9, παρά 
μόνο στα σημεία που αυτό κρίνεται απαραίτητο για τη συναγωγή των 
συμπερασμάτων μας. Πρόθεσή μας είναι να καταδείξουμε τους λόγους 
που οδήγησαν τον Νικόλαο Κοπέρνικο στη μετάφραση του έργου, οι 
οποίοι σχετίζονται τόσο με τα αστρονομικά ενδιαφέροντά του όσο και 
με την περιρρέουσα ουμανιστική ατμόσφαιρα. 

Προκειμένου να γίνουν κατανοητά τα κίνητρα που υπαγόρευσαν 
στον Κοπέρνικο την ανάληψη αυτής της μετάφρασης, πρέπει προηγου
μένως να επιχειρήσουμε μια συνοπτική παρουσίαση του ευρύτερου 
ιστορικού πλαισίου της εποχής του, καθώς και της φοιτητικής του πορείας 
στα πανεπιστήμια της Πολωνίας και της Ιταλίας. 

Με την άνοδο στον θρόνο της Πολωνίας του Σιγισμούνδου 
Α΄ (1506-1548), γόνου της δυναστείας των Γιαγγελλώνων (πολων. 
Jagiellonowie, 1386-1572), εισήχθη ο θεσμός της καλλιτεχνικής πατρωνίας 
(κατά το ιταλικό πρότυπο) και η ιταλική αναγεννησιακή τέχνη 
στο βασίλειό του. Ο Σιγισμούνδος επιθυμούσε να ενισχύσει και να 
νομιμοποιήσει τον ρόλο της δυναστείας του, η οποία είχε τις ρίζες της 
στη Λιθουανία, γνωρίζοντας ότι η ισχύς της θα ενδυναμωνόταν όχι μόνο 
με πολιτικά και στρατιωτικά μέσα, αλλά και με τη βοήθεια της τέχνης, 
ιδιαίτερα της αρχιτεκτονικής και της γλυπτικής, δύο κατεξοχήν οπτικών 
τεχνών που προσφέρουν μακρόχρονη φήμη στον πάτρωνα10.

7. Koestler, The Sleepwalkers, 139.
8. A. Moffatt, The After-Life of the Letters of Theophylaktos Simokatta, στο Maistor: 

Classical, Byzantine and Renaissance Studies for Robert Browning, επιμ. Της Ιδιας [ByzAus 
5], Canberra 1984, 351, 355.

9. Βλ. παραπάνω, σημ. 6.
�������. ���J��. Glomski, Patronage and Humanist Literature in the Age of the Jagiellons. Court 

and Career in the Writings of Rudolf Agricola Junior, Valentin Eck, and Leonard Cox, 
Toronto - Buffalo - London 2007, 11 κ.ε. Βλ. επίσης A. Mączak, Poland, στο The Renaissance 
in National Context, επιμ. R. Porter – M. Teich, Cambridge 1992, 181.



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

14

Οι νέες μορφές τέχνης βρήκαν πρόσφορο έδαφος καθώς υπήρχε 
οικονομική ευημερία: οι εύποροι γαιοκτήμονες συμμετείχαν στο εμπόριο 
αγροτικών προϊόντων, ενώ στις πόλεις οι ευγενείς και οι έμποροι 
πλούτιζαν από τις τραπεζικές δραστηριότητες και την εκμετάλλευση των 
ορυχείων11. Οι πλουσιότεροι υποτελείς του βασιλιά σύντομα μιμήθηκαν 
τον μονάρχη τους και έγιναν και αυτοί πάτρωνες έργων αρχιτεκτονικής 
και γλυπτικής12. 

Οι πολωνοί ευγενείς και ανώτεροι κληρικοί συνέβαλαν, επιπλέον, 
στην ανάπτυξη της λογοτεχνίας και την προώθηση του ουμανιστικού 
κινήματος στην Πολωνία κατά το πρώτο μισό του 16ου αιώνα. Είχαν 
την ευκαιρία να ταξιδέψουν και να σπουδάσουν στο εξωτερικό, κυρίως 
στην Ιταλία, εντρυφώντας στον ιταλικό ουμανισμό. Επιστρέφοντας, 
προήγαγαν την εκπαίδευση κτίζοντας σχολεία, επιχορηγώντας μαθήματα 
στο Πανεπιστήμιο της Κρακοβίας και ιδρύοντας λέσχες μελέτης στις 
αυλές τους13. Σύντομα και οι εύποροι έμποροι και τραπεζίτες άρχισαν 
να συμμετέχουν στην προώθηση της ουμανιστικής λογοτεχνίας, 
αναλαμβάνοντας την προστασία ποιητών που προέρχονταν από τη 
Γερμανία14. Η πρωτεύουσα Κρακοβία βρισκόταν σε επαφή με άλλα 
εμπορικά-πολιτιστικά κέντρα της Ευρώπης, όπως τη Βιέννη, τη Βούδα 
και την Πράγα, από τα οποία δέχθηκε τις νέες τάσεις στην τέχνη και τη 
λογοτεχνία που προέρχονταν από τη δυτική και κεντρική Ευρώπη15. Η 
Αναγέννηση σηματοδότησε την εκλέπτυνση της λατινικής γλώσσας και 
την αμεσότητα της επικοινωνίας των ουμανιστών σε όλη την Ευρώπη16, 
ωστόσο, η λατινική ουμανιστική λογοτεχνία στην ανατολική κεντρική 
Ευρώπη, επομένως και στην Πολωνία, προωθήθηκε περισσότερο μέσω 
της τυπογραφίας και των εκδόσεων και όχι μόνο μέσω των προσωπικών 
επαφών17. 

Σε αυτό το κλίμα έδρασε ο Νικόλαος Κοπέρνικος, ο οποίος 
γεννήθηκε το 1473 στην πόλη Τόρουν (Toruń [γερμ. Thorn])18 στη Δυτική 

11. Glomski, Patronage, 11.
����. Glomski, Patronage, 15. 
����. Glomski, Patronage, 20.
����. Glomski, Patronage, 22.
����. Glomski, Patronage, 23.
16. Mączak, Poland, 193.
17. Glomski, Patronage, 23-24.
18. Για τη γενέτειρα του Κοπέρνικου, βλ. B��. Rymaszewski, Toruń in the Days of 

Copernicus: Urban Development, Architecture, Art, αγγλ. μετ. A. Styczynska, Toruń 1973.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 15

(Βασιλική) Πρωσία, περιοχή του βασιλείου της Πολωνίας από το 1466. 
Ο πατέρας του Κοπέρνικου, Νικόλαος ο πρεσβύτερος, είχε έλθει από 
την Κρακοβία στο Τόρουν, όπου εξελίχθηκε σε χονδρέμπορο χαλκού. 
Αργότερα νυμφεύθηκε την Barbara Watzenrode, η οποία ανήκε σε μία από 
τις σημαντικότερες εμπορικές οικογένειες του Τόρουν19. Μετά τον θάνατο 
του πατέρα του (1483), την προστασία του Νικόλαου και των αδελφών 
του ανέλαβε ο θείος από την πλευρά της μητέρας του, Lucas Watzenrode ο 
Nεότερος, ο οποίος το 1489 ανήλθε στον επισκοπικό θρόνο της Βάρμιας 
(Warmia [γερμ. Ermland]) στην Πρωσία, με έδρα το Λίτζμπαρκ (Lidzbark 
[γερμ. Heilsberg])20.

Το 1491 ο Κοπέρνικος άρχισε τη φοίτησή του στο Πανεπιστήμιο 
της Κρακοβίας21, γνωστό την εποχή εκείνη για τη διδασκαλία της 
αστρονομίας και των ελευθερίων τεχνών. Μολονότι ορισμένα μέλη του 
Πανεπιστημίου έδειχναν ενδιαφέρον για την ουμανιστική προσέγγιση 
στα λατινικά γράμματα τόσο στη διδασκαλία όσο και στα κείμενά τους, 
οι περισσότεροι δεν ήταν έτοιμοι να εγκαταλείψουν τη σχολαστική 
προσέγγιση στη λατινική γραμματική. Επιπλέον, το Πανεπιστήμιο 
της Κρακοβίας βασιζόταν οικονομικά κυρίως σε εκκλησιαστικά 
ευεργετήματα: το γεγονός αυτό παρείχε στον κλήρο το δικαίωμα να 
παρεμβαίνει στα πανεπιστημιακά ζητήματα, ωστόσο, οι ιεράρχες δεν 
ήταν πρόθυμοι να υποστηρίξουν κάποιον λαϊκό ώστε να καταλάβει μια 
πανεπιστημιακή θέση. Συνεπώς, οι λόγιοι-ποιητές, που είχαν σπουδάσει 
στη Γερμανία και διέδιδαν τις ιταλικές νεολατινικές λογοτεχνικές τάσεις, 
δεν μπορούσαν να γίνουν τακτικά μέλη του Πανεπιστημίου22. Καθώς την 
περίοδο φοίτησης του Κοπέρνικου δεν είχαν συμπεριληφθεί ακόμα στο 
πρόγραμμα μαθημάτων έργα ελλήνων συγγραφέων στο πρωτότυπο23, 
η μόνη επαφή του με τα ελληνικά έργα ήταν δυνατή μόνο μέσω των 

19. Rosen, Copernicus, 401· Koestler, The Sleepwalkers, 127-128. 
20. Βλ. N. Nowakowska, Church, State and Dynasty in Renaissance Poland. The 

Career of Cardinal Fryderyk Jagiellon (1468-1503), Aldershot 2007, 41. 
21. Copernicus, Minor Works, 20.
22. Glomski, Patronage, 26-27.
23. Για τη σποραδική διδασκαλία των ελληνικών στην Πολωνία κατά τον 

Μεσαίωνα και την Αναγέννηση, βλ. Μ. Σωτηριου, Οι ελληνικές σπουδές στην Πολωνία, 
στο Οι ελληνικές σπουδές στην Ευρώπη. Ιστορική ανασκόπηση από την Αναγέννηση ως 
το τέλος του 20ου αιώνα, επιμ. Ι. Ν. Καζαζης – S. Velkova, Θεσσαλονίκη 2007, 182-185. 



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

16

λατινικών μεταφράσεων και σχολίων24. Ο Κοπέρνικος εγκατέλειψε το 
Πανεπιστήμιο της Κρακοβίας χωρίς να λάβει το πτυχίο του25, έχοντας 
όμως αναπτύξει έντονο ενδιαφέρον για την αστρονομία. 

Το 1495, προκειμένου ο Κοπέρνικος να εξασφαλίσει τους 
απαραίτητους πόρους για να συνεχίσει τις σπουδές του26, ο πρίγκηψ-
επίσκοπος της Βάρμιας Lucas Watzenrode ενήργησε ώστε να εκλεγεί 
στο αξίωμα του κανονικού (canonicus), μέλους του εκκλησιαστικού 
συμβουλίου του Καθεδρικού ναού του Φρόμπορκ (Frombork 
[γερμ. Frauenburg])27. Ο Κοπέρνικος τελικά κατέλαβε τη θέση αυτή 
το 1497, ωστόσο από το 1496 είχε μεταβεί στην Ιταλία, για να 
σπουδάσει κανονικό δίκαιο στο Πανεπιστήμιο της Μπολόνιας, 
όπου ανέπτυξε περαιτέρω το ενδιαφέρον του για την αστρονομία28. 

Διακαής πόθος του ήταν η ανάγνωση των σημαντικότερων 
αστρονομικών κειμένων, ιδιαίτερα της Μαθηματικής Συντάξεως 
(Αλμαγέστη) του Κλαυδίου Πτολεμαίου, ωστόσο η λατινική μετάφραση 
του έργου θα τυπωνόταν το 1515, ενώ το ελληνικό κείμενο θα εκδιδόταν 
πολύ αργότερα, το 1538. Έπρεπε να αρκεσθεί, επομένως, στη μελέτη 
της Επιτομής του Πτολεμαίου των Peurbach και Regiomontanus, η 
οποία εκδόθηκε στη Βενετία το 1496, το έτος άφιξής του στην Ιταλία29.

24. Copernicus, Minor Works, 3.
25. Copernicus, Minor Works, 20.
26. Segel, Renaissance Culture, 128.
27. Σύμφωνα με τα ισχύοντα της Καθολικής Εκκλησίας, τα μέλη του εκκλησιαστικού 

συμβουλίου (capitulum) ιερουργούν και υποστηρίζουν τον επίσκοπο στο διοικητικό του 
έργο ή, σε περίπτωση απουσίας του, τον αντικαθιστούν. Ένας κανονικός πρέπει να είναι 
κληρικός, εντούτοις, σύμφωνα με τον E. Rosen, ο Κοπέρνικος δεν χειροτονήθηκε ποτέ. 
Bλ. E. Rosen, Copernicus Was not a Priest, Proceedings of the American Philosophical 
Society 104/6 (1960) 635-661· Του Ιδιου, Copernicus’ Alleged Priesthood, Archiv für 
Reformationsgeschichte 62 (1971) 90-98 [= Του Ιδιου, Copernicus and His Successors, 
47-56].

��������. ����Βλ��. Rosen, Copernicus, 401· Segel, Renaissance Culture, 128. Για το Πανεπιστήμιο 
της Μπολόνιας, βλ. O. Capitani (επιμ.), L’Università a Bologna. Personaggi, momenti e 
luoghi dalle origini al XVI secolo, Bologna 1987.

29. Copernicus, Minor Works, 3-4, 80. Το 1460 ο καρδινάλιος Βησσαρίων εστάλη από 
τον πάπα Πίο Β΄ με διπλωματική αποστολή στη Βιέννη. Εκεί γνώρισε τον μαθηματικό και 
αστρονόμο Georg Peurbach, καθώς και τον μαθητή του Johannes Müller von Königsberg, 
γνωστό με το εκλατινισμένο όνομα Regiomontanus. Ο Βησσαρίων παρακίνησε τον Peurbach 
να αρχίσει τη συγγραφή μιας επιτομής της Αλμαγέστης: ο Peurbach συνέγραψε μέχρι τον
θάνατό του τα πρώτα έξι από τα δεκατρία βιβλία της Επιτομής της Αλμαγέστης, την οποία 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 17

Δεν άργησε λοιπόν να συνειδητοποιήσει ότι, προκειμένου να εντρυφήσει 
στην αστρονομία, θα έπρεπε να μάθει ελληνικά, απόφαση που επέτεινε 
τόσο η παντελής απουσία λατινικών μεταφράσεων ορισμένων σημαντι
κών αστρονομικών κειμένων της ελληνικής γραμματείας, όσο και η 
ύπαρξη μη ικανοποιητικών μεταφράσεων διαφόρων άλλων30. 

ολοκλήρωσε ο Regiomontanus. Βλ. Debus, Άνθρωπος και Φύση στην Αναγέννηση, 120· J. L. 
Jervis, Cometary Theory in Fifteenth-Century Europe [Studia Copernicana 26], Dordrecht 
- Boston - Lancaster 1985, 87· J. Evans, The History and Practice of Ancient Astronomy, 
New York - Oxford 1998, 402· M. H. Shank, Regiomontanus on Ptolemy, Physical Orbs, and 
Astronomical Fictionalism: Goldsteinian Themes in the «Defense of Theon against George 
of Trebizond», Perspectives on Science 10/2 (2002) 182-183.

30. Copernicus, Minor Works, 4. Το ζήτημα της επαρκούς γνώσης των ελληνικών 
για τις αστρονομικές μελέτες του Κοπέρνικου έχει απασχολήσει ιδιαίτερα τους Ιστορικούς 
της Επιστήμης. Ένα από τα πιο ενδιαφέροντα, αλλά ελάχιστα προφανή, θέματα που 
εγείρονται είναι η πιθανή επίδραση της ισλαμικής αστρονομίας στον Κοπέρνικο μέσω 
βυζαντινών χειρογράφων. Έχει επισημανθεί ότι ο Κοπέρνικος χρησιμοποιεί ήδη στο 
Commentariolus το «ζεύγος al-Ṭūsī» (ένα μαθηματικό εργαλείο του πέρση αστρονόμου 
και μαθηματικού Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī [1201-1274]) (W. Hartner, Trepidation and Planetary 
Theories. Common Features in Late Islamic and Renaissance Astronomy, στο Convegno 
internazionale Oriente e Occidente nel Medioevo. Filosofia e scienze [9-15 aprile 1969] 
[Accademia Νazionale dei Lincei, Fondazione Alessandro Volta, Atti dei Convegni 13], 
Roma 1971, 616). Ωστόσο, ο μόνος πιθανός τρόπος για να είχε πρόσβαση ο Κοπέρνικος σε 
αυτές τις αστρονομικές γνώσεις ήταν να έχουν μεταφερθεί σε μια άλλη γλώσσα, την οποία 
ο Κοπέρνικος κατείχε· η γλώσσα αυτή ήταν τα ελληνικά. Πράγματι, η μετάδοση περσικών 
και αραβικών αστρονομικών γνώσεων μέσω βυζαντινών χειρογράφων στη Δύση αποτελεί 
κομβικό σημείο για την Ιστορία της Επιστήμης. Ο O. Neugebauer ανακάλυψε ότι η θεωρία 
του al-Ṭūsī έχει αποδοθεί στα ελληνικά σε χειρόγραφο που περιείχε έργα του βυζαντινού 
αστρονόμου και επισκόπου Ταυρίδος Γρηγορίου (Γεωργίου) Χιονιάδη, τον Vat. gr. 211 
(για τον Χιονιάδη, βλ. ενδεικτικά ODB, τ. 1, λήμμα Chioniades, Gregory [D. Pingree]· 
Tου Ιδιου, Gregory Chioniades and Palaeologan Astronomy, DOP 18 [1964] 133-160· Του 
Ιδιου [έκδ.], The Astronomical Works of Gregory Chioniades, τ. 1/1-2: The Zīj al-‘Alā’ī 
[Corpus des Astronomes Byzantins 2], Amsterdam 1985· L. G. Westerink, La profession de 
foi de Grégoire Chioniadès, REB 38 [1980] 233-245· A. Tihon, L’astronomie byzantine [du 
Ve au XVe siècle], Byz. 51/2 [1981] 616-617). Το έργο του Χιονιάδη που αναφέρεται στο 
μαθηματικό εργαλείο του al-Ṭūsī είναι το Περὶ τῶν σχημάτων τῶν ἀστέρων (έκδ., αγγλ. 
μετ., σχόλια E. A. Paschos – P. Sotiroudis, The Schemata of the Stars. Byzantine Astronomy 
from A.D. 1300, Singapore 1998). Έχει θεωρηθεί μάλιστα ότι ο Κοπέρνικος πιθανόν 
διάβασε το χειρόγραφο του Χιονιάδη κατά την παραμονή του στη Ρώμη (1500-1501), 
και ότι συνεπώς τότε κατείχε σε επαρκή βαθμό την ελληνική (O. Neugebauer, A History 
of Ancient Mathematical Astronomy, τ. 2, Berlin - Heidelberg - New York 1975, 1035· N. M. 
Swerdlow – O. Neugebauer, Mathematical Astronomy in Copernicus’s De Revolutionibus, 



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

18

Μετά από σύντομη παραμονή στη Ρώμη και ένα ταξίδι στην 
Πολωνία, συνέχισε τις σπουδές του στο κανονικό δίκαιο και την 
ιατρική στο Πανεπιστήμιο της Πάδουας και τελικά τις ολοκλήρωσε στο 
Πανεπιστήμιο της Φερράρας το 1503, αποκτώντας διδακτορικό τίτλο στο 
κανονικό δίκαιο31. Επιστρέφοντας στην Πολωνία, εγκαταστάθηκε στο 
επισκοπικό μέγαρο στο Λίτζμπαρκ, την έδρα του θείου του. Εκτός από τα 
διοικητικά και διπλωματικά καθήκοντα που ανέλαβε εκεί, από το 1507 
επιφορτίσθηκε και με την ιατρική παρακολούθηση του θείου του32. 

Ήδη από την περίοδο της φοίτησής του στην Ιταλία, ο Κοπέρνικος 
είχε επιχειρήσει να εντρυφήσει στην ελληνική γλώσσα, εν μέρει προκειμέ
νου να είναι σε θέση να μελετά στο πρωτότυπο γνωστά ελληνικά 
αστρονομικά έργα. Ο αποτελεσματικότερος τρόπος για να το επιτύχει 
αυτό, δεδομένων των συνθηκών της εποχής, ήταν να μεταφράσει ένα 
μικρό ελληνικό έργο. Σε αυτό ακριβώς το σημείο έρχεται στο προσκήνιο το 
επιστολιμαίο πόνημα του αιγυπτιακής καταγωγής βυζαντινού δημόσιου 
λειτουργού και λογίου Θεοφύλακτου Σιμοκάττη.

Το πρωτότυπο έργο του Θεοφύλακτου, υπό τον τίτλο Ἐπιστολαὶ 
ἠθικαί, ἀγροικικαί, ἑταιρικαί33, αποτελείται από ογδόντα πέντε πλαστές 

τ. 1-2, New York - Berlin - Heidelberg - Tokyo 1984, τ. 1, 47-48, τ. 2, 567-568). Βλ. επίσης 
M. di Bono, Copernicus, Amico, Fracastoro and Ṭūsī’s Device: Observations on the Use 
and Transmission of a Model, Journal for the History of Astronomy 26 (1995) 133-154· A. 
I. Sabra, Configuring the Universe: Aporetic, Problem Solving, and Kinematic Modeling as 
Themes of Arabic Astronomy, Perspectives on Science 6/3 (1998) 288-330· G. Saliba, Islamic 
Science and the Making of the European Renaissance, Cambridge, Mass. 2007, 214 κ.ε.· F. 
Jamil Ragep, Copernicus and His Islamic Predecessors: Some Historical Remarks, History 
of Science 45/1 (2007) 65-81. Είναι προφανές, λοιπόν, ότι η εκμάθηση των ελληνικών 
από τον Κοπέρνικο και ο χρονικός προσδιορισμός της (terminus ante quem της οποίας 
μπορεί να θεωρηθεί η μετάφραση των επιστολών του Θεοφύλακτου) συνιστά σημαντική 
παράμετρο στην προσπάθεια κατάδειξης των ποικίλων επιδράσεων στη σκέψη του.

����. Rosen, Copernicus, 401-402· Segel, Renaissance Culture, 129. Για το Πανεπιστήμιο 
της Πάδουας, βλ. P. F. Grendler, The University of Padua, 1405-1600: A Success Story, 
History of Higher Education Annual 10 (1990) 7-18 [= Του Ιδιου, Books and Schools in the 
Italian Renaissance (Collected Studies Series, CS 473), Aldershot 1995, αρ. ΧΙ]. Γενικότερα 
για τα ιταλικά πανεπιστήμια κατά την Αναγέννηση, βλ. Του Ιδιου, The Universities of the 
Italian Renaissance, Baltimore - London 2002.

32. Koestler, The Sleepwalkers, 137-139.
����. Θεοφυλακτος Σιμοκαττης, Ἐπιστολαὶ ἠθικαί, ἀγροικικαί, ἑταιρικαί, έκδ. 

I. Zanetto, Theophylacti Simocatae Epistulae [Bibliotheca Scriptorum Graecorum et 
Romanorum Teubneriana], Leipzig 1985.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 19

επιστολές, ανήκει δηλαδή στην ομάδα των μιμητικών επιστολών. Οι 
επιστολές, 28 από κάθε κατηγορία, κατανέμονται σε τριάδες: η πρώτη 
επιστολή είναι ηθική, η δεύτερη αγροικική και η τρίτη εταιρική. Μετά το 
κλείσιμο και της 28ης τριάδας ακολουθεί η τελευταία και 85η επιστολή, η 
οποία είναι ηθική34. Τα ονόματα των «επιστολογράφων» είναι δανεισμένα 
από την αρχαία ελληνική ιστορία, την κωμωδία και τη βουκολική 
λογοτεχνία: ενδεικτικά, περιέχονται επιστολές από τον Σωκράτη προς τον 
Πλάτωνα (επιστ. 40)35, από τον Περικλή προς την Ασπασία (επιστ. 42)36 
και από τη Μούσα Καλλιόπη προς τη Λαΐδα (επιστ. 69)37. Η γλώσσα και 
το ύφος των επιστολών είναι εξαιρετικά επιτηδευμένα, χαρακτηριστικό 
που επίσης απαντά στο γνωστότερο έργο του Θεοφύλακτου, τις Ιστορίες 
του38, και προκάλεσε τα κριτικά σχόλια του πατριάρχη Φωτίου39. Ωστόσο, 

34. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαὶ 85: Πλάτων Διονυσίῳ, 44.
35. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαί, 24.
36. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαί, 25.
37. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαί, 38.
38. Θεοφυλακτος Σιμοκαττης, Ἱστορίαι, έκδ. C. de Boor, Theophylacti Simocattae 

Historiae, Leipzig 1887 (επανέκδ. P. Wirth, Stuttgart 1972). Τα άλλα γνωστά έργα του 
Θεοφύλακτου είναι: Διάλογος περὶ διαφόρων φυσικῶν ἀπορημάτων καὶ ἐπιλύσεων 
αὐτῶν, έκδ. L. Massa Positano, Teofilatto Simocata, Questioni naturali, Napoli 21965· 
Ζήτημα προσωποποιΐα ὅτι ὅροι ζωῆς τοῖς ἀνθρώποις ἀποκεκλήρωνται, έκδ. και 
αγγλ. μετ. C. Garton – L. G. Westerink, Theophylactus Simocates on Predestined Terms 
of Life [Arethusa Monographs 6], Buffalo, NY 1978. Γενικά για τον βίο και το έργο του 
Θεοφύλακτου, βλ. K. Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian 
bis zum Ende des oströmischen Reiches (527-1453), τ. 1, München 1897 (ανατ. New York 
1958), 247-251· H. Hunger, Βυζαντινή λογοτεχνία. Η λόγια κοσμική γραμματεία των 
Βυζαντινών, τ. 2: Ιστοριογραφία, φιλολογία, ποίηση, ελλ. μετ. Τ. Γ. Κολιας – Κ. Συνελλη 
– Γ. Χ. Μακρης – Ι. Βασσης, Αθήνα 1992, 107-116· M. Whitby, The Emperor Maurice and 
His Historian. Theophylact Simocatta on Persian and Balkan Warfare, Oxford 1988, 28-51· 
A. Καρποζηλος, Βυζαντινοί ιστορικοί και χρονογράφοι, τ. 1: 4ος-7ος αι., Αθήνα 1997, 
475-483· D. Brodka, Die Geschichtsphilosophie in der spätantiken Historiographie. Studien 
zu Prokopios von Kaisareia, Αgathias von Myrina und Theophylaktos Simokattes [Studien 
und Texte zur Byzantinistik 5], Frankfurt am Main 2004, 193-227· J. O. Rosenqvist, Die 
byzantinische Literatur. Vom 6. Jahrhundert bis zum Fall Konstantinopels 1453, Berlin - 
New York 2007, 17-18.

����. Φωτιος, Βιβλιοθήκη, έκδ. R. Henry, Photius, Bibliothèque, τ. 1, Paris 1959, κώδ. 
65, 79,15-18: Ἡ μέντοι φράσις αὐτῷ ἔχει μέν τι χάριτος, πλήν γε δὴ ἡ τῶν τροπικῶν λέξεων 
καὶ τῆς ἀλληγορικῆς ἐννοίας κατακορὴς χρῆσις εἰς ψυχρολογίαν τινὰ καὶ νεανικὴν 
ἀπειροκαλίαν ἀποτελευτᾷ. Για το σχόλιο του Φωτίου, βλ. και N. G. Wilson, Οι λόγιοι στο 



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

20

αυτά ακριβώς τα γλωσσικά και υφολογικά στοιχεία συνηγορούν στο 
ότι ο Θεοφύλακτος είχε λάβει ρητορική παιδεία40, ενώ η γλώσσα του 
απευθυνόταν στο μορφωμένο αναγνωστικό κοινό της εποχής του. 

Πρέπει να σημειωθεί ότι ο Σιμοκάττης θεωρείται ο τελευταίος 
βυζαντινός συγγραφέας που εκπροσωπεί το είδος των λογοτεχνικών 
πλαστών επιστολών – το οποίο ανήκε στην Αρχαιότητα – και από 
την άποψη αυτή εντάσσεται εν μέρει στην αρχαία παράδοση, την 
οποία συνεχίζει. Το γεγονός αυτό αφενός δικαιολογεί περαιτέρω την 
επιτηδευμένη γλώσσα του Θεοφύλακτου στις επιστολές του, καθώς το 
είδος των λογοτεχνικών πλαστών επιστολών διέθετε έντονο ρητορικό 
χαρακτήρα41, ενώ η απόπειρα απόδοσης της γλώσσας απλών χωρικών 
και άλλων κοινωνικών στρωμάτων οδηγούσε σε έναν επιτηδευμένο 
τρόπο έκφρασης42. Αφετέρου, όμως, εξηγεί σε ικανοποιητικό βαθμό 
τον λόγο για τον οποίο ο Κοπέρνικος δεν θα μπορούσε να αντλήσει 
πληροφορίες μέσα από τις επιστολές για την εποχή που έδρασε ο 
συγγραφέας τον οποίο μετέφραζε, καθώς ο Θεοφύλακτος τις είχε 
διαποτίσει με έντονο άρωμα αρχαιότητας, επικαλούμενος συχνά, για 
παράδειγμα, θεότητες του αρχαίου κόσμου· κατά πάσα πιθανότητα αυτή 
η επίφαση αρχαιότητας φαινόταν αυθεντική στα μάτια του Κοπέρνικου. 
Οι επιστολές του Θεοφύλακτου πάντως γνώρισαν μεγάλη διάδοση και 
υπάρχουν τουλάχιστον ογδόντα χειρόγραφα που περιέχουν το σύνολο 
ή μέρος των επιστολών, μεταφράσεις τους στα λατινικά ή παραφράσεις 
τους στα νεότερα ελληνικά43.

Βυζάντιο, ελλ. μετ. Ν. Κονομής, Αθήνα 1991, 141. Πρβλ. W. T. Treadgold, The Preface of 
the Bibliotheca of Photius: Text, Translation, and Commentary, DOP 31 (1977) 348.

����������. ������Πρβλ��. ODB, τ. 3, λήμμα Simokattes, Theophylaktos (B. Baldwin).
41. Βλ. Ν. Β. Τωμαδακης, Βυζαντινὴ ἐπιστολογραφία, ἤτοι εἰσαγωγὴ εἰς τὴν 

βυζαντινὴν φιλολογίαν, Αθήνα 31969-1970, 94-95 και Παράρτημα, 308, την επισήμανση 
του Ι. Συκουτρή.

42. Hunger, Βυζαντινή λογοτεχνία, τ. 1: Φιλοσοφία, ρητορική, επιστολογραφία, 
γεωγραφία, ελλ. μετ. Λ. Γ. Μπενακης – Ι. Β. Αναστασιου – Γ. Χ. Μακρης, Αθήνα 21991, 
311.

����. Moffatt, The After-Life of the Letters of Theophylaktos, 345. Βλ. επίσης G. 
Zanetto, La tradizione manoscritta delle Epistole di Teofilatto Simocatta, Bollettino del 
Comitato per la Preparazione dell’Edizione Nazionale dei Classici Greci e Latini, n.s., 24 
(1976) 64-86· Του Ιδιου, Inventario dei manoscritti delle Epistole di Teofilatto Simocatta, 
Acme 35/1 (1982) 153-166· Του Ιδιου, Alcuni aspetti dello stile delle Epistole di Teofilatto, 
JÖB 32/3 (1982) 165-174· A. Moffatt, The Letters of Theophylaktos Simokatta, a «scriptor 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 21

Οι λατινικές μεταφράσεις κατά την Αναγέννηση εστίαζαν σε 
ελληνικά κείμενα που θεωρούνταν σημαντικά την εποχή αυτή, μεταξύ 
άλλων, στα κείμενα του Αριστοτέλη, στις Γραφές και σε διάφορα ιστορικά 
και φιλοσοφικά έργα, πολλά από τα οποία είχαν ήδη μεταφρασθεί από 
μεσαιωνικούς λογίους44. Μολονότι η πρόσληψη της κλασικής λογοτεχνίας 
είχε σαφώς πραγματοποιηθεί σε κάποιο βαθμό κατά τον Μεσαίωνα, 
μία από τις σημαντικότερες συνεισφορές των λογίων της Αναγέννησης 
συνίσταται στη μετάφραση αρχαίων έργων για πρώτη φορά χωρίς 
θεματικούς περιορισμούς, επεκτείνοντας τη μελέτη σε όλο σχεδόν το 
απόθεμα των σωζόμενων έργων. Επιπλέον, αποδιδόταν έμφαση στη 
μεταφραστική τάση για ελευθεριότητα και στην παράλληλη αποφυγή της 
δουλικής προσκόλλησης στο πρωτότυπο45.

Ο Κοπέρνικος επέλεξε να μεταφράσει στα λατινικά τις ογδόντα 
πέντε επιστολές του Θεοφύλακτου Σιμοκάττη, ένα έργο που τον γοήτευσε. 
Δεν διάλεξε το έργο κάποιου γνωστού αρχαίου έλληνα συγγραφέα, αλλά 
εκείνο ενός λογίου που δεν είχε μεταφρασθεί στο παρελθόν. Η επιλογή 
αυτή παρουσίαζε πολλά πλεονεκτήματα και συνέπλεε με το ουμανιστικό 
πνεύμα, που επιζητούσε να ανασύρει από τη λήθη θησαυρούς της κλασικής 
ελληνικής και ρωμαϊκής λογοτεχνίας. Άλλωστε, η πράξη της μετάφρασης 
καθαυτή αποτελούσε απόδειξη της συμμετοχής στο ουμανιστικό κίνημα 
και απόρριψης του μεσαιωνικού σχολαστικισμού46. Ένας επιπλέον 
λόγος που πιθανότατα τον ώθησε στη συγκεκριμένη επιλογή ήταν η 
έλλειψη παλαιότερης μετάφρασης του έργου, η ύπαρξη της οποίας θα 
οδηγούσε σε ανεπιθύμητη σύγκριση, εξαιτίας της ατελούς γνώσης του 
της ελληνικής γλώσσας. Η εκ νέου μετάφραση ενός κειμένου αποτελούσε 
συνήθη μέθοδο βελτίωσης των λατινικών και εξάσκησης των ελληνικών 
ενός επίδοξου μεταφραστή47, ωστόσο, από τη στιγμή που ο Κοπέρνικος 
δεν ενδιαφερόταν να ασχοληθεί συστηματικά με τη μετάφραση, δεν 

non iniucundus», στο Seventh Annual Byzantine Studies Conference. Abstracts of Papers, 
Boston 1981, 13· Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαί, V-XXVIII.

������� . ���P��. Botley, Latin Translation in the Renaissance. The Theory and Practice of 
Leonardo Bruni, Giannozzo Manetti, Erasmus, Cambridge 2004, 1-4.

45. Βλ. Β. Βαϊοπουλος, Στα χρόνια του πρώιμου ανθρωπισμού: Αλδινές εκδόσεις 
και λατινικές μεταφράσεις ελληνικών κειμένων, Ιόνιος Λόγος 1: Τόμος χαριστήριος στον 
Δημήτρη Ζ. Σοφιανό (2007) 53-57.

46. Segel, Renaissance Culture, 132.
����������. ������Πρβλ��. Botley, Latin Translation, 9, 14-15.



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

22

δεσμευόταν από μια τέτοια επιλογή. Τέλος, η συντομία των επιστολών του 
Θεοφύλακτου αναμφισβήτητα διευκόλυνε τον Κοπέρνικο στην εμπέδωση 
της ελληνικής γλώσσας και πιθανότατα διαδραμάτισε σημαντικό 
ρόλο στην επιλογή αυτού του έργου. Το γεγονός μάλιστα ότι κατά τη 
βυζαντινή και μεταβυζαντινή εποχή εξακολούθησαν να συντάσσονται 
πλαστές επιστολές συνήθως ως σχολική άσκηση, ως πρότυπα εκθέσεων 
για τους μαθητές48, υποδεικνύει κατά κάποιον τρόπο την καταλληλότητα 
των επιστολών του Θεοφύλακτου ως πρόσφορου πεδίου εξάσκησης του 
Κοπέρνικου για την εκμάθηση των ελληνικών. 

Σε κάθε περίπτωση, το γεγονός ότι η μετάφρασή του τελικά 
εκδόθηκε και δεν έμεινε στο επίπεδο της γραπτής άσκησης υποδηλώνει 
ότι ο Κοπέρνικος επιδίωκε με την έκδοση αυτή να εισαχθεί στον κύκλο 
των ουμανιστών της Πολωνίας. Η μετάφραση των Ἐπιστολῶν του 
Θεοφύλακτου Σιμοκάττη θεωρήθηκε ίσως ιδανική, επειδή μπορούσε να 
συνεισφέρει στην προσπάθεια προώθησης του ουμανιστικού κινήματος 
στην Πολωνία με ένα άγνωστο έως τότε έργο ηθικού κυρίως περιεχομένου, 
χωρίς να εκθέτει τον ίδιο τον Κοπέρνικο σε περιττούς κινδύνους. Ο 
Κοπέρνικος ήταν εκκλησιαστικός αξιωματούχος, ανήκε στα ανώτερα 
κοινωνικά στρώματα και ήταν ανιψιός του επισκόπου της Βάρμιας, 
όφειλε, επομένως, να είναι προσεκτικός, ώστε να μην προκαλέσει με την 
επιλογή του. Η Πολωνία την περίοδο εκείνη – πολύ πριν από την έλευση 
της Μεταρρύθμισης (αρχές της δεκαετίας του 1520)49 – ήταν ανεκτική 
στο θέμα της θρησκείας50, ωστόσο, ακούγονταν και διαφορετικές φωνές 

48. Βλ. Τωμαδακης, Βυζαντινὴ ἐπιστολογραφία, 94.
49. Mączak, Poland, 190. Για τη Μεταρρύθμιση στην Πολωνία, βλ. ενδεικτικά J. 

Tazbir, Poland, στο The Reformation in National Context, επιμ. B. Scribner – R. Porter 
– M. Teich, Cambridge 1994, 168-180· M. G. Müller, Protestant Confessionalisation in the 
Towns of Royal Prussia and the Practice of Religious Toleration in Poland-Lithuania, στο 
Tolerance and Intolerance in the European Reformation, επιμ. O. P. Grell – B. Scribner, 
Cambridge 1996, 262-281.

50. Το τεράστιο πολωνο-λιθουανικό βασίλειο συμπεριλάμβανε διάφορες εθνικές 
ομάδες, κάθε μία από τις οποίες ασπαζόταν διαφορετική θρησκεία: oι Πολωνοί τον 
Καθολικισμό, οι Εβραίοι τον Ιουδαϊσμό, οι Τάταροι τον Ισλαμισμό και οι Ρουθήνοι 
(πρόγονοι των σύγχρονων Ουκρανών και Λευκορώσων) τον Ορθόδοξο Χριστιανισμό. 
Ιδιαίτερη περίπτωση αποτελούσαν οι Γερμανοί, που ζούσαν κυρίως σε περιοχές της 
λεγόμενης Βασιλικής Πρωσίας, όπως το Τόρουν, οι οποίοι ενέδωσαν στον Λουθηρανισμό, 
προβάλλοντας με τον τρόπο αυτό την εθνική τους αυτοσυνειδησία. Βλ. Tazbir, Poland, 
168. Πρβλ. Mączak, Poland, 193.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 23

στους κόλπους της πολωνικής Εκκλησίας, όπως από κύκλους που 
ενθάρρυναν τον Σιγισμούνδο Α΄ να εκδώσει διατάγματα εναντίον του 
Προτεσταντισμού51. Ίσως λοιπόν ο Κοπέρνικος φρόντισε να επιλέξει ένα 
έργο, το περιεχόμενο του οποίου άρμοζε τόσο στα καθήκοντα που είχε 
αναλάβει όσο και στο εκκλησιαστικό αξίωμα του πάτρωνα θείου του. Η 
επιλογή του, όμως, συγχρόνως συνέπλεε με την πρόθεση του ουμανισμού 
να προβάλει ένα ηθικό πρότυπο, υιοθετώντας τα καλύτερα στοιχεία 
της αρχαιοελληνικής ηθικής52. Ενδεικτικό στοιχείο του πόσο ασφαλής 
επιλογή αποδείχθηκε ο Σιμοκάττης είναι ότι η μετάφραση των Ἐπιστολῶν 
του όχι μόνο δεν προκάλεσε όταν εκδόθηκε, αλλά πέρασε απαρατήρητη, 
βρίσκοντας ελάχιστη ανταπόκριση στο αναγνωστικό κοινό της εποχής53.

Ο Κοπέρνικος χρησιμοποίησε για τη μετάφρασή του το κείμενο των 
Ἐπιστολῶν του Σιμοκάττη που συμπεριλαμβανόταν στη συλλογή των 
επιστολών που συγκρότησε ο Μάρκος Μουσούρος54, και τυπώθηκε το 

51. Tazbir, Poland, 168. 
52. Copernicus, Minor Works, 6. 
53. Πρβλ. Copernicus, Minor Works, 24.
54. Η συλλογή των επιστολών που συγκρότησε ο Μάρκος Μουσούρος χωρίζεται σε 

δύο ενότητες, (α) είκοσι έξι που αποδίδονται σε φιλοσόφους και σοφιστές, και (β) εννέα 
σε ρήτορες κυρίως. Η πρώτη ενότητα τιτλοφορείται Ἐπιστολαὶ διαφόρων φιλοσόφων, 
ῥητόρων, σοφιστῶν και φέρει χρονολογία [29] Μαρτίου 1499, ενώ η δεύτερη είναι 
αχρονολόγητη και μάλλον κυκλοφόρησε μετά τις 17 Απριλίου 1499. Βλ. Κ. Σπ. Σταϊκος, 
Χάρτα της ελληνικής τυπογραφίας. Η εκδοτική δραστηριότητα των Ελλήνων και η 
συμβολή τους στην πνευματική Αναγέννηση της Δύσης, τ. 1 / 15ος αιώνας, Αθήνα 1989, 
333. Από την άφθονη βιβλιογραφία για τον Μουσούρο, βλ. ενδεικτικά D. J. Geanakoplos, 
Greek Scholars in Venice. Studies in the Dissemination of Greek Learning from Byzantium 
to Western Europe, Cambridge, Mass. 1962, 111-166· M. Manoussacas, La date de la mort 
de Marc Musurus, Studi Veneziani 12 (1970) 459-463· Α. Παρδος, Οι άξονες της ιδεολογίας 
του Νέου Ελληνισμού στην Άλλη Κωνσταντινούπολη. Η παρακαταθήκη του Βησσαρίωνα: 
Λάσκαρης και Μουσούρος ανάμεσα στους Έλληνες της Βενετίας, στο Άνθη Χαρίτων, 
επιμ. Ν. Παναγιωτακης, Βενετία 1998, 527-568. Για το μεγάλο ζήτημα της συμβολής των 
βυζαντινών λογίων στην Αναγέννηση, βλ., μεταξύ άλλων, Δ. Α. Ζακυθηνος, Τὸ πρόβλημα 
τῆς ἑλληνικῆς συμβολῆς εἰς τὴν Ἀναγέννησιν, ΕΕΦΣΠΑ 5 (1954-1955) 126-138 [= Του 
Ιδιου, Μεταβυζαντινὰ καὶ Νέα Ἑλληνικά, Αθήνα 1978, 229-243]· Του Ιδιου, Ἀναγέννησις 
καὶ Ἀναγεννήσεις. Ἑλληνικαὶ ἀνακεφαλαιώσεις, στο Μεταβυζαντινὰ καὶ Νέα Ἑλληνικά, 
130-228· K. M. Setton, The Byzantine Background to the Italian Renaissance, Proceedings of 
the American Philosophical Society 100/1 (1956) 1-76· P. O. Kristeller, Italian Humanism 
and Byzantium, στο Του Ιδιου, Renaissance Thought and Its Sources, New York 1979, 
137-150· Ν. Οικονομιδης, Η Αναγέννηση και το Βυζάντιο, στο Βυζάντιο και Ευρώπη. Α΄ 



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

24

1499 από τον Άλδο Μανούτιο55. Η έκδοση περιλαμβάνει ένα επίγραμμα 
του Άλδου Μανούτιου προς τον διακεκριμένο ελληνιστή και φίλο του 
Antonio Cortesi Urceo «Codro», ο οποίος δίδασκε ελληνικά και λατινικά 
στο Πανεπιστήμιο της Μπολόνιας. Δεν γνωρίζουμε αν ο Κοπέρνικος κατά 
τη φοίτησή του στη Μπολόνια παρακολούθησε τις διαλέξεις του Codro 
και διδάχθηκε ελληνικά από αυτόν. Εντούτοις, είναι χαρακτηριστικό ότι 
ο Μανούτιος αναφέρει στην αφιέρωσή του ότι η συλλογή αυτή θα φανεί 
χρήσιμη στους φοιτητές του Codro στην προσπάθειά τους να κατακτήσουν 
την ελληνική γλώσσα56. 

Με αφορμή την αναφορά αυτή διαπιστώνει κανείς ότι παραμένει 
αναπάντητο ένα σημαντικό ζήτημα: ο τόπος και o χρόνος εκμάθησης των 
ελληνικών από τον Κοπέρνικο. Ο Edward Rosen έχει αποπειραθεί να 
σκιαγραφήσει την πορεία που ο Κοπέρνικος ακολούθησε στην εκμάθηση 
της ελληνικής γλώσσας: φαίνεται ότι άρχισε να μελετά τα ελληνικά στη 
Μπολόνια, όπου, πιθανόν μέσω του Codro, έμαθε για τις επιστολές του 
Θεοφύλακτου. Το 1499-1500 τυπώθηκε το ελληνο-λατινικό λεξικό του 
Giovanni Crestone, ένα αντίτυπο του οποίου απέκτησε ο Κοπέρνικος 
(διασώζεται μέχρι τις ημέρες μας, με τα περιθώριά του γεμάτα από τις 
ιδιόχειρες σημειώσεις του57)· με τη βοήθεια του λεξικού αυτού αύξησε 
σταδιακά τις γνώσεις του στα ελληνικά. Μετά την επιστροφή του στην

Διεθνής Βυζαντινολογική Συνάντηση, Δελφοί, 20-24 Ιουλίου 1985, επιμ. Α. Μαρκοπουλος, 
Αθήνα 1987, 247-253· N. G. Wilson, From Byzantium to Italy. Greek Studies in the Italian 
Renaissance, London 1992.

55. Βλ. Μ. Sicherl, Die Aldina der griechischen Epistolographen (1499), στο Aldus 
Manutius and Renaissance Culture: Essays in Memory of Franklin D. Murphy. Acts of an 
International Conference, Venice and Florence, 14-17 June 1994, επιμ. D. S. Zeidberg – F. 
Gioffredi Superbi, Florence 1998, 81-93· Του Ιδιου, Griechische Erstausgaben des Aldus 
Manutius. Druckvorlagen, Stellenwert, kultureller Hintergrund, Paderborn 1997, 155-290. 
Για τον βίο και το έργο του Μανούτιου, βλ. ενδεικτικά M. Lowry, The World of Aldus 
Manutius. Business and Scholarship in Renaissance Venice, Oxford 1979· P. F. Grendler, 
Aldus Manutius: Humanist, Teacher and Printer, στο Του Ιδιου, Books and Schools, αρ. ΙΙΙ.

������� . ���Ε. Rosen, Copernicus’ Quotation from Sophocles, στο Του Ιδιου, Copernicus 
and His Successors, 20-21 [επανέκδ. από το Didascaliae: Studies in Honor of Anselm M. 
Albareda, Prefect of the Vatican Library, Presented by a Group of American Scholars, επιμ. 
S. Prete, New York 1961, 369-379]· Copernicus, Minor Works, 4-5.

����. Nissen, Die Briefe des Theophylaktos, 41.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 25

Πολωνία, μέσω διαρκούς βελτίωσης έφθασε τελικά στο επίπεδο να μπορεί 
να εκδώσει τις επιστολές του Θεοφύλακτου58. 

Επιπλέον, δεν γνωρίζουμε αν ο Κοπέρνικος κατείχε προσωπικό 
αντίτυπο της συλλογής, στην οποία συμπεριλαμβάνονταν οι επιστολές 
του Σιμοκάττη. Εξαιτίας τόσο του υψηλού κόστους των βιβλίων αυτού 
του είδους όσο και των οικονομικών δυσχερειών που αντιμετώπιζε την 
περίοδο εκείνη, αντιλαμβάνεται κανείς ότι ο Κοπέρνικος αδυνατούσε να 
αγοράσει την έκδοση του Μανούτιου το 1499 κατά την παραμονή του στην 
Ιταλία. Ίσως λοιπόν να αντέγραψε ένα μέρος του τυπωμένου κειμένου 
της αλδινής έκδοσης για προσωπική χρήση. Σημειωτέον ότι, μετά την 
επιστροφή του στην Πολωνία, ο Κοπέρνικος ανακάλυψε στη Βιβλιοθήκη 
του Καθεδρικού ναού του Φρόμπορκ (όπου, όπως προαναφέρθηκε, ο 
θείος του είχε φροντίσει για την εκλογή του ως κανονικού) ένα αντίτυπο 
αυτής της συλλογής επιστολών. Εντούτοις, δεν ανέλαβε καθήκοντα στο 
Φρόμπορκ, αλλά στο Λίτζμπαρκ, δίπλα στον θείο του59. Δεν γνωρίζουμε 
επομένως τον βαθμό στον οποίο χρησιμοποίησε το αντίτυπο αυτό για τη 
μετάφρασή του.

Το 1508 ο Κοπέρνικος ολοκλήρωσε τη μετάφραση των Ἐπιστολῶν 
και επιθυμούσε να τη δείξει σε κάποιον τυπογράφο60. Την εποχή εκείνη, 
όμως, δεν υπήρχε τυπογραφείο στο Λίτζμπαρκ, στο Φρόμπορκ ή στο 
Τόρουν61. Τη λύση προσέφερε ένας παλιός γνωστός του Κοπέρνικου, ο 
Laurentius Corvinus, με τον οποίο γνωριζόταν από το Πανεπιστήμιο της 
Κρακοβίας. Ο Corvinus βρισκόταν την περίοδο 1506-1508 στο Τόρουν ως 
γραμματέας της πόλης. Ο Κοπέρνικος συζήτησε μαζί του την πιθανότητα 
να εκδοθεί η μετάφραση των Ἐπιστολῶν στο τυπογραφείο του Johannes 
Haller στην Κρακοβία. Ο ίδιος ο Κοπέρνικος γνώριζε τον Haller, έχοντας 
αγοράσει την περίοδο που φοιτούσε στο Πανεπιστήμιο της Κρακοβίας 
ένα αντίτυπο της δεύτερης έκδοσης των Αλφόνσειων Πινάκων (Βενετία, 
1492)62 από το τυπογραφείο του, ενώ ο Haller είχε ήδη εκδώσει δύο από 

58. Rosen, Copernicus’ Quotation, 21-25. Πρβλ. Segel, Renaissance Culture, 
130-131.

����. Rosen, Copernicus’ Quotation, 24-25 σημ. 37· Copernicus, Minor Works, 4-5.
60. Segel, Renaissance Culture, 129.
����. Copernicus, Minor Works, 19.
�������. ���E��. Rosen – E. Hilfstein, The Alfonsine Tables and Copernicus, Manuscripta 20 

(1976) 163-174 [= Rosen, Copernicus and His Successors, 29-40]. Οι Αλφόνσειοι Πίνακες



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

26

τα έργα του Corvinus63. Ο Κοπέρνικος είχε προφανώς συνειδητοποιήσει 
ότι η έκδοση της μετάφρασής του από τον Haller θα ενίσχυε τη θέση του 
στην ουμανιστική κοινότητα.

Καθώς το 1508 ο Corvinus αποφάσισε να επιστρέψει στο Βρότσλαβ 
(Wrocław [γερμ. Breslau]), ο Κοπέρνικος τού εμπιστεύθηκε να παραδώσει 
το χειρόγραφο στον Haller. Κατά τη διάρκεια του τετραήμερου ταξιδιού 
του ο Corvinus διάβασε τη μετάφραση, η οποία τον ενθουσίασε. Έγραψε 
μια εισαγωγή σε μορφή ποιήματος, ενώ φρόντισε να ξεκινήσει η εκτύπωση 
του χειρογράφου από τον Haller. Ο Κοπέρνικος, με τη σειρά του, είχε 
προσθέσει μια αφιέρωση για τον θείο και πάτρωνά του επίσκοπο Lucas 
Watzenrode. Η μετάφραση των Ἐπιστολῶν του Θεοφύλακτου εκδόθηκε 
το 150964. 

Η δομή της έκδοσης – προτάσσονται εισαγωγικό ποίημα και 
αφιέρωση – ακολουθούσε τη συνήθη ουμανιστική πρακτική, καθώς το 
εισαγωγικό ποίημα ενίσχυε την αφιέρωση και συνέδεε περισσότερο 
τον συγγραφέα με τον πάτρωνά του, ο οποίος συνήθως εκθειαζόταν 
στο ποίημα. Το εγκωμιαστικό ποίημα αποτελεί καινοτομία των ιταλών 
ουμανιστών του 15ου αιώνα, που εισήχθη λίγο μετά την εφεύρεση της 
τυπογραφίας. Ένα τέτοιο ποίημα μπορούσε να γραφεί από τον ίδιο τον 
συγγραφέα του βιβλίου, κατά κανόνα όμως το συνέθετε κάποιος άλλος 
ουμανιστής, όπως ο Corvinus στην προκειμένη περίπτωση. Η επιλογή αυτή 
αντανακλούσε τον κύκλο στον οποίο ανήκε ο συγγραφέας, εντός ενός 
πανεπιστημίου, μιας αυλής ή μιας πόλης. Αυτού του είδους τα ποιήματα 
συνήθως λειτουργούσαν ως διαφήμιση του συγγραφέα και του βιβλίου 
του65· συγκεκριμένα, το ποίημα του Corvinus, μολονότι αναφέρει αόριστα 
τον συγγραφέα της μετάφρασης, χωρίς να κατονομάζει τον Κοπέρνικο, 
τονίζει τη σχέση του με τον επίσκοπο της Βάρμιας, υπογραμμίζει το

συντάχθηκαν κατόπιν εντολής του βασιλιά της Καστίλλης και της Λεόν Αλφόνσου Ι΄ 
(1252-1284) ως οδηγός εξάσκησης της μαθηματικής αστρονομίας· βλ. D. C. Lindberg, Οι 
απαρχές της δυτικής επιστήμης. Η φιλοσοφική, θρησκευτική και θεσμική θεώρηση της 
ευρωπαϊκής επιστημονικής παράδοσης, 600 π.Χ. - 1450 μ.Χ., ελλ. μετ. Η. Μαρκολεφας, 
Αθήνα 1997, 383-384.

63. Copernicus, Minor Works, 19-22· Segel, Renaissance Culture, 130.
64. Copernicus, Minor Works, 22.
����. Glomski, Patronage, 71-75.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 27

ενδιαφέρον του για την αστρονομία και συγχρόνως εξαίρει τα οφέλη που 
θα αποκομίσουν οι αναγνώστες από το έργο66.

Στο αφιερωματικό γράμμα του ο Κοπέρνικος ακολουθεί ένα 
καθιερωμένο μοτίβο της εποχής του, έναν ρητορικό μονόλογο67, στον 
οποίο εξηγεί τους λόγους που τον οδήγησαν στη μετάφραση του έργου 
του Σιμοκάττη, εγχείρημα το οποίο αφιερώνει στον πάτρωνα και θείο του, 
επίσκοπο της Βάρμιας. Στην αφιέρωση αυτή ο Κοπέρνικος παρουσιάζεται 
μετριόφρων και εκφράζει την αφοσίωσή του στον θείο του. Η αναφορά 
στον πάτρωνα βρίσκεται στην αρχή και στο τέλος της επιστολής, έχοντας 
στόχο να τον κολακεύσει, ενώ το όνομα και το αξίωμά του συνοδεύονται 
από εγκωμιαστικούς επιθετικούς προσδιορισμούς. Κατά τα ειωθότα, 
θίγεται επίσης η γενναιοδωρία του πάτρωνα, στον οποίο προσφέρεται το 
βιβλίο ως σεμνό δώρο68.

Στην αφιέρωσή του o Κοπέρνικος τονίζει την ικανότητα του 
Θεοφύλακτου να αναμιγνύει ηθικές, αγροτικές και ερωτικές επιστολές, 
ικανοποιώντας με αυτόν τον τρόπο διαφορετικά ακροατήρια69. Δεν 
παραλείπει φυσικά να τονίσει την αξία των επιστολών σημειώνοντας, 
χωρίς να αποφύγει την υπερβολή, ότι δεν αποτελούν απλώς γράμματα, 
αλλά μάλλον νόμους και κανόνες για την οργάνωση του ανθρωπίνου 
βίου70. Ωστόσο, όπως φαίνεται και στην αφιέρωση, ο Κοπέρνικος αγνοού
σε ότι οι επιστολές του Σιμοκάττη ήταν πλαστές και θεωρούσε ότι τις 
είχε συλλέξει από διάφορους συγγραφείς71. Είναι ενδεικτικό ότι στην 22η

����. Nicolaus Copernicus, Theophilacti Scolastici Simocati Epistolae morales, rurales 
et amatoriae interpretatione latina, έκδ. R. Gansiniec, Teofilakt Symokatta, Listy, Tłumaczył 
z języka greckiego na łaciński Mikołaj Kopernik, πολων. μετ. J. Parandowski – L. H. Morstin, 
Wrocław 1953, 45-49. Ο τόμος περιέχει και φωτομηχανική αναπαραγωγή της έκδοσης του 
1509.

����. Glomski, Patronage, 63 κ.ε.
����. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 50-51.
����. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 50,6-9: Peroptime videtur mihi, […], morales, 

rusticanas et amatorias epistolas Theophilactus Scolasticus coordinauisse, hoc sane 
considerans quod varietas prae ceteris delectare soleat, […].

����. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 50,15-18: In his vero omnibus tantam 
vtilitatem constituit, vt non epistolae, sed leges potius et praecepta institutionis humanae 
vitae appareant, manifesto breuitatis earum argumento, […].

����. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 50,18-19: […] quas ex diuersis auctoribus 
breuissimas et fecundissimas collegit.



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

28

επιστολή, από τον Αντισθένη στον Περικλή, ο δεύτερος παρακινείται να 
ακολουθήσει το παράδειγμα του Μεγάλου Αλεξάνδρου72. Ο Κοπέρνικος 
δεν διανοήθηκε καν να αμφισβητήσει τη γνησιότητα της επιστολής, βάσει 
του απλού συλλογισμού ότι ο Αλέξανδρος είχε γεννηθεί πολύ αργότερα 
από τον Περικλή.

Όσον αφορά τα είδη των επιστολών (ηθικές, αγροτικές και 
ερωτικές), τα δύο πρώτα δεν συνιστούσαν πρόβλημα, σε αντίθεση με το 
τρίτο, το οποίο τον υποχρέωνε να υπερασπισθεί τη χρησιμότητα μιας 
σκανδαλιστικής κατά τ’ άλλα κατηγορίας73. Καταφεύγει, λοιπόν, στην 
ιατρική του εκπαίδευση για να επιλύσει το πρόβλημα, σημειώνοντας 
ότι όπως οι γιατροί συνηθίζουν να γλυκαίνουν την πικρή γεύση των 
φαρμάκων για να τα κάνουν πιο ευχάριστα στους ασθενείς, έτσι και 
οι ερωτικές αυτές επιστολές έχουν διορθωθεί (castigatae sunt), ώστε να 
μπορούν και αυτές να χαρακτηρισθούν ως ηθικές74. Το σχόλιο αυτό 
οδηγεί στο συμπέρασμα ότι ο Κοπέρνικος ως μεταφραστής δεν είχε ως 
προτεραιότητά του την πιστή απόδοση του ελληνικού κειμένου, αλλά 
παρενέβαινε όπου έκρινε απαραίτητο, διαπίστωση που ενισχύεται και 
από άλλα στοιχεία. 

Διαβάζοντας τη μετάφραση, κατανοούμε ότι οι παρεμβάσεις του 
αποσκοπούσαν όχι μόνο στη βελτίωση του κειμένου της αλδινής έκδοσης 
– καθώς ο Κοπέρνικος δεν δίσταζε όπου αντιλαμβανόταν κάποιο 
τυπογραφικό λάθος να το διορθώνει75 –, αλλά και στην παρουσίαση του 
έργου σε κοινό πολύ διαφορετικό από εκείνο του Θεοφύλακτου76, το 
οποίο, μεταξύ άλλων, αγνοούσε την ελληνική ιστορία και μυθολογία. Το 

����. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαὶ 22: Ἀντισθένης Περικλεῖ, 13.
���������.  ����Βλ��. Copernicus, Minor Works, 6.
����. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 50,21-51,3: […] amatoriae autem, etsi 

lasciuiam ex titulo praetendere videantur, attamen, quemadmodum amaritudo farmacorum 
dulcibus a medicis contemporari solet, vt assumentibus gratior fiat, ita propemodum et ipsae 
castigatae sunt, vt non minus moralium nomen sortiri debuissent.

75. Οι διαφοροποιήσεις της λατινικής μετάφρασης του Κοπέρνικου από το 
ελληνικό κείμενο των επιστολών του Θεοφύλακτου, όπως αυτό συμπεριλαμβανόταν στην 
αλδινή έκδοση, είχαν προβληματίσει τους ερευνητές. Ο E. Rosen έχει καταλήξει ότι οι 
αποκλίσεις αυτές οφείλονταν κυρίως στις αδυναμίες του Κοπέρνικου ως λογίου, αλλά  
και στις ατέλειες της αλδινής έκδοσης. Βλ. Rosen, Copernicus’ Quotation, 23-24· Copernicus, 
Minor Works, 17-19.

76. Copernicus, Minor Works, 13.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 29

γεγονός αυτό τον αναγκάζει, για παράδειγμα, να επιφέρει μια αλλαγή 
στην 82η επιστολή όπου στο πρωτότυπο ο Όμηρος αναφέρεται ως «ο υιός 
του Μέλητος»77, σύμφωνα με διάφορες βιογραφίες του Ομήρου, μια έμμεση 
αναφορά την οποία ο Θεοφύλακτος θα είχε αναμφισβήτητα θεωρήσει 
προφανή για το κοινό του. Ο Κοπέρνικος, ωστόσο, είτε επειδή φοβήθηκε 
ότι θα προκαλούσε σύγχυση στο δικό του κοινό είτε επειδή και ο ίδιος 
δεν γνώριζε την παράδοση για τον πατέρα του Ομήρου, αντικατέστησε 
το «ο υιός του Μέλητος λέει» ([…] φησιν ὁ τοῦ Μέλητος) με το απρόσωπο 
«λένε» (aiunt)78.

Εντούτοις, όχι μόνο οι γνώσεις του Κοπέρνικου για την ελληνική 
μυθολογία και ιστορία ήταν ατελείς, αλλά και το επίπεδο των ελληνικών 
του δεν μπορούσε να αντεπεξέλθει στις μεταφραστικές δυσκολίες που 
έθεταν η γλώσσα και το ύφος του Θεοφύλακτου. Τα προβλήματα που 
αντιμετώπισε κατά τη μετάφραση επιτάθηκαν από το γεγονός ότι τόσο 
η συλλογή των επιστολών που εξέδωσε ο Μανούτιος, η οποία περιείχε 
τις επιστολές του Σιμοκάττη, όσο και το λεξικό του Crestone που 
χρησιμοποίησε ο Κοπέρνικος είχαν τυπογραφικές ιδιαιτερότητες. Στην 
έκδοση του Μανούτιου κάποια ονόματα έχουν τυπωθεί με μικρό γράμμα 
αντί κεφαλαίου, ενώ στο λεξικό κάθε ελληνική λέξη αρχίζει με κεφαλαίο 
γράμμα, με αποτέλεσμα ο Κοπέρνικος συχνά να επηρεάζεται από τη 
φωνητική παρήχηση μιας λέξης και να τη συγχέει με άλλες. Εξαιτίας των 
παραπάνω, η μετάφραση βρίθει λαθών και παρανοήσεων79. Στην 12η 
επιστολή αναφέρεται, για παράδειγμα: Ἐπὶ τὸ Λεωκόριον τὰς διατριβὰς ἡ 
αὐλητρὶς Χρυσογόνη πεποίηται, […]80. Το λεξικό του Κοπέρνικου, ωστόσο, 
δεν περιείχε τη λέξη Λεωκόριον (το οποίο ήταν αθηναϊκό ιερό), ενώ στην 
αλδινή έκδοση η λέξη είχε τυπωθεί με μικρό λ. Ο Κοπέρνικος, λοιπόν, 
αγνοώντας το Λεωκόριον, το εξέλαβε ως «λεωφόρον», μεταφράζοντάς το 
ανάλογα (in publica via)81. 

Το εξεζητημένο ύφος του Θεοφύλακτου φαίνεται ότι δεν εξέφραζε 
απόλυτα τον Κοπέρνικο. Ενδεικτικός είναι ο τρόπος με τον οποίο 

����. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαὶ 82: Σωκράτης Ἀλκιβιάδῃ, 43,2-3: κηρῷ τοὺς Ὀδυσσέως 
ἑταίρους διαβῦσαι τὰ ὦτά φησιν ὁ τοῦ Μέλητος, […].

����. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 84,19: Socios Vlissis aures cera obturauisse 
aiunt, […]. Πρβλ. Copernicus, Minor Works, 13-14, 49.

��������. ����Βλ��. Copernicus, Minor Works, 8.
����. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαὶ 12: Μελπομένη Πραξιμίλλῃ, 7,2. 
����. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 57,12. Πρβλ. Copernicus, Minor Works, 9.



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

30

αντιμετωπίζει στοιχεία που στο πρωτότυπο έργο του Θεοφύλακτου τού 
φαίνονταν μάλλον περιττά. Για παράδειγμα, στην 43η επιστολή γίνεται 
αναφορά σε έναν ευνούχο: Tὸ τεχνητὸν γύναιον, τὸ διγενὲς ἡμιάνδριον, 
τὸ παρὰ τῇ φύσει κατὰ μηδὲν ἐντελές, ὕβρισεν ὁ Λυδὸς εὐνοῦχος ἡμᾶς· 
[…]82. Ο Κοπέρνικος δεν έκανε τον κόπο να μεταφράσει τη λέξη διγενὲς83, 
καθώς θα πρέπει να τη θεώρησε περιττή και υπερβολική σε σχέση με 
τόσους άλλους χαρακτηρισμούς που χρησιμοποιεί ο Θεοφύλακτος 
προκειμένου να περιγράψει τη φύση του ευνούχου. Το ενδεικτικό αυτό 
παράδειγμα ενισχύει την εντύπωση ότι ο Κοπέρνικος αφενός δεν πρέπει 
να συμμεριζόταν την πληθωρικότητα του ύφους του Θεοφύλακτου, 
αλλά μάλλον έτεινε προς τη λιτότητα84, και ότι αφετέρου υιοθετούσε σε 
κάποιο βαθμό την τάση για ελευθεριότητα στη μετάφραση που πρέσβευε 
ο ουμανισμός. 

Επιπλέον, η δημοσίευση της μετάφρασης έγινε χωρίς να προηγηθεί η 
καθιερωμένη διόρθωση των τυπογραφικών δοκιμίων από τον Κοπέρνικο 
ή τον Corvinus, με αποτέλεσμα να εμφανίζονται συχνά κωμικά λάθη. 
Ενδεικτικά, η 27η επιστολή αναφέρεται σε «άψυχα πράγματα» (τοῖς 
ἀψύχοις)85, αντί όμως για inanimatis, στο κείμενο τυπώθηκε mammatis, 
δηλ. «μαστοειδή»86. Υπεύθυνος γι’ αυτού του είδους τα τυπογραφικά λάθη 
πρέπει να ήταν ο γραφικός χαρακτήρας του Κοπέρνικου, καθώς φαίνεται 
ότι ο ίδιος έγραψε τη μετάφραση των επιστολών, χωρίς να χρησιμοποιήσει 
επαγγελματία βοηθό. Η διαπίστωση αυτή ενισχύεται από το γεγονός ότι 
τόσο το πρωτότυπο χειρόγραφο του μεταγενέστερου De revolutionibus 

82. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαὶ 43: Διογένης Δημονίκῳ, 25,2-3.
83. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 71,18-19: Artificiosa muliercula, semiuir 

nullius secundum naturam perfectionis contemnendus Lydus eunuchus, […].
84. Βλ. και Copernicus, Minor Works, 14-15.
85. Θεοφυλακτος, Ἐπιστολαὶ 26: Κεκροπὶς Δεξικράτει, 15,5. Η επιστολή αυτή 

αριθμείται ως 27η στην έκδοση της μετάφρασης του Κοπέρνικου, αλλά ως 26η στην 
έκδοση των επιστολών του Θεοφύλακτου από τον Zanetto. Όπως έχει ήδη επισημάνει ο 
Nissen (Die Briefe des Theophylaktos, 46), η αντιμετάθεση έγινε από τον Κοπέρνικο για 
να αποκατασταθεί η εσωτερική σειρά αυτής της τριάδας επιστολών βάσει του σχήματος 
«ηθική - αγροικική - εταιρική». Παρόμοια σειρά με εκείνη της μετάφρασης του Κοπέρνικου 
έχουν οι επιστολές 26 και 27 (δηλ. αντίστροφη σε σχέση με την έκδοση του Zanetto) στους 
κώδικες Vindob. phil. gr. 216 και Vat. gr. 1357 (βλ. Moffatt, The After-Life of the Letters of 
Theophylaktos, 348 και σημ. 14). Ο Zanetto προφανώς προτίμησε να υιοθετήσει για αυτές 
τις δύο επιστολές τη σειρά της πλειονότητας των χειρογράφων.

86. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 64,6. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 31

όσο και η αλληλογραφία του φέρουν τον δικό του γραφικό χαρακτήρα, 
χωρίς να υπάρχει η παραμικρή ένδειξη ότι στη διάρκεια της σταδιο
δρομίας του είχε χρησιμοποιήσει τις υπηρεσίες γραμματέα ή επαγγελμα
τία γραφέα. Ο γραφικός χαρακτήρας του Κοπέρνικου εξηγεί ικανοποιητι
κά αυτού του είδους τα τυπογραφικά λάθη, καθώς στο παράδειγμα που 
αναφέρθηκε αντιλαμβανόμαστε ότι το inani- θα μπορούσε εύκολα να 
διαβαστεί λανθασμένα ως mam- και να τυπωθεί ανάλογα, ιδιαίτερα αν 
ο γραφικός του χαρακτήρας παρουσίαζε ιδιομορφίες. Ακριβώς η ύπαρξη 
ενός τέτοιου λάθους αποδεικνύει ότι ούτε ο Κοπέρνικος ούτε ο πολύ πιο 
έμπειρος Corvinus είχαν τη δυνατότητα να ελέγξουν το κείμενο, καθώς 
σε διαφορετική περίπτωση θα ήταν απίθανο να είχαν επιτρέψει την 
εμφάνιση ενός τόσο παράλογου λάθους87. Σημειωτέον ότι ακόμα και το 
όνομα του εκδότη Haller είχε τυπωθεί λανθασμένα στον κολοφώνα της 
μετάφρασης (Halles)88.

Συνοψίζοντας, αυτή η κάθε άλλο παρά πιστή μετάφραση της 
συλλογής πλαστών επιστολών ενός συγγραφέα για τον οποίο ο Κοπέρνι
κος γνώριζε ελάχιστα πράγματα και από τον οποίο τον χώριζαν πολλοί 
αιώνες αντιμετωπίζεται, όταν τελικά γίνει αντιληπτή, ως παραδοξότητα. 
Ωστόσο, ο Κοπέρνικος γεννήθηκε και έδρασε στην Πολωνία, μία από τις 
πιο δεκτικές χώρες στις επιταγές του ουμανισμού, ενώ σπούδασε τόσο 
στο Πανεπιστήμιο της Κρακοβίας όσο και σε διάφορα εξέχοντα ιταλικά 
πανεπιστήμια. Η περιρρέουσα ουμανιστική ατμόσφαιρα αναμφίβολα 
τον είχε επηρεάσει και επέδρασε, μεταξύ άλλων, στα αστρονομικά του 
ενδιαφέροντα.

Η μετάφραση των Ἐπιστολῶν του Θεοφύλακτου εξετάζεται 
πρωτίστως ως ένα απαραίτητο βήμα για την εξυπηρέτηση των αστρονομι
κών ενασχολήσεων του Κοπέρνικου. Τελειοποιώντας τα ελληνικά του, 
μέσω της μεταφραστικής άσκησης επί της συλλογής των επιστολών 
του Θεοφύλακτου, θα ήταν σε θέση να διαβάσει, ελλείψει λατινικών 
μεταφράσεων, έργα αρχαίων ελλήνων αστρονόμων στο πρωτότυπο. 
Η άποψη αυτή, ωστόσο, φωτίζει μόνο μία πτυχή του μεταφραστικού 
εγχειρήματος του Κοπέρνικου: το γεγονός ότι δεν περιορίσθηκε στο 
επίπεδο της γραπτής άσκησης αλλά εκδόθηκε υποδεικνύει την πρόθεσή 
του να ενταχθεί στον κύκλο των ουμανιστών της πατρίδας του, 

87. Copernicus, Minor Works, 22-23, 59 σημ. 4.
88. Copernicus, Theophilacti Epistolae, 85,28 και κριτ. υπόμν.



Γερασιμος Μεριανος – Κυριακουλα Σακορραφου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 11-33

32

συστήνοντας μέσω της μετάφρασής του ένα άγνωστο ελληνικό έργο που 
έδειχνε να περιλαμβάνει την ουσία της αρχαιοελληνικής ηθικής. Αξίζει να 
σημειωθεί ότι ο Κοπέρνικος δεν επιχείρησε στη συνέχεια να μεταφράσει 
κάποιο άλλο εκτεταμένο ελληνικό έργο89. Αυτό πιθανόν οφείλεται σε έναν 
συνδυασμό παραγόντων: πρώτον, η εκδοτική αποτυχία του εγχειρήματος 
ενδεχομένως τον απέτρεψε από παρόμοιες προσπάθειες· δεύτερον, ούτως 
ή άλλως δεν τον ενδιέφερε να ασχοληθεί συστηματικά με τη μετάφραση· 
και τρίτον, τα διοικητικά και άλλα καθήκοντα που είχε αναλάβει δεν του 
επέτρεπαν να καταπιαστεί με οτιδήποτε άλλο εκτός των αστρονομικών 
ενασχολήσεών του.

Μία άλλη αξιοσημείωτη διάσταση αυτής της προσπάθειας είναι, όπως 
είδαμε, ότι αποτελεί την πρώτη μετάφραση ελληνικού λογοτεχνικού 
έργου στην Πολωνία, και από την άποψη αυτή είναι πρωτοπόρα. Ωστόσο, 
δεν πρέπει να λησμονούμε ότι ο Κοπέρνικος δεν αντιλαμβανόταν ότι ο 
συγγραφέας που μετέφραζε ήταν «Βυζαντινός», όχι μόνο γιατί ο όρος 
«βυζαντινός» είναι νεολογισμός που εισηγήθηκε στο δεύτερο μισό του 
16ου αιώνα ο Hieronymus Wolf, αλλά και δεδομένου ότι, πέρα από τις ίδιες 
τις επιστολές του Θεοφύλακτου, δεν διέθετε καμία άλλη πληροφορία για 
το πρόσωπο του συγγραφέα. Παρά την άγνοιά του, αλλά κατανοώντας 
προφανώς ότι τον χώριζαν αιώνες από το έργο που διάβαζε, προσπάθησε 
να μεταφράσει τις επιστολές του Θεοφύλακτου, προσαρμόζοντάς τις στο 
ύφος του, στο αναγνωστικό κοινό και το πολιτισμικό κλίμα της εποχής 
του, πρωτίστως όμως στο δικό του επίπεδο γνώσης της ελληνικής.

89. Με την εξαίρεση μιας πλαστής επιστολής (από τον Λύσι τον Πυθαγόρειο προς 
τον Ίππαρχο), η οποία επίσης συμπεριλαμβανόταν στην αλδινή συλλογή επιστολών του 
1499. Η μετάφραση της επιστολής υπήρχε στο χειρόγραφο του De revolutionibus, αλλά 
αφαιρέθηκε από την έκδοση του 1543. Βλ. Rosen, Copernicus’ Quotation, 25. Πρβλ. L. 
Russo, The Forgotten Revolution. How Science Was Born in 300 BC and Why It Had to Be 
Reborn, αγγλ. μετ. S. Levy, Berlin - Heidelberg - New York 2004, 240-241. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 11-33

Ο Βυζαντινος Λογιος και ο Αναγεννησιακος Αστρονομος 33

The Byzantine Scholar and the Renaissance Astronomer:
The Translation of Theophylaktos Simokattes’ Letters

by Nicolaus Copernicus

The Latin translation of the Byzantine writer Theophylaktos 
Simocattes’ Letters (Ἐπιστολαὶ ἠθικαί, ἀγροικικαί, ἑταιρικαί) by the 
astronomer Nicolaus Copernicus in 1509 is a work that has been neglected. 
This translation was Copernicus’ first publication, thirty four years before 
his celebrated De revolutionibus orbium coelestium was published (1543). 
In this paper, our aim is to discuss the reasons that led Copernicus to the 
translation of this particular Greek literary work. We argue that his choice 
was pertinent on one hand to his astronomical interests and his need to 
learn Greek, and on the other hand to his intention to participate in the 
emerging Humanist movement in early sixteenth-century Poland.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

Nizar F. Hermes

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry: 
Abu Firas’ Al-Rumiyyat and the Poetic Responses of al-Qaffal and 

Ibn Hazm to Nicephorus Phocas’ Al-Qasida al-Arminiyya al-Malʿuna 
(The Armenian Cursed Ode)*

Long before the rise of Islam in the seventh century, the Arabs had already 
established strong relations with al-Rūm (the Byzantines), who along with 
al-Furs (the Persians), were considered to be the two most powerful empires 
of late antiquity. As masterfully demonstrated by Irfan Shahid in a number 
of studies on Arab-Byzantine relations before Islam, several Arab tribes 
were satisfied with a passive role, that is to say, accepting of the will of 
both these imperial powers in Oriens, although many of the most influential 
ones, owing mainly to religious affinities, favored the Christian Byzantines. 
In fact, mostly sedentary and Christian Arab tribes such as the Tanukhids, 
the Salihids, and the Ghassanids served as Byzantium’s principal foederati 
(allies) in Oriens1. By signing a foedus (treaty) in return for anonna 
(allowances), the federate Arabs especially the Ghassanids of the sixth and 
early seventh centuries, in addition to forming a “buffer zone”, between 

* Special thanks go to Roland LeHuenen, John Fleming, Suzanne Conklin Akbari, 
Walid Saleh, Jill Ross, Thabit Abdullah, and the two anonymous reviewers for their con-
structive feedback and useful suggestions.

For purposes of consistency, I have used the system of Arabic transliteration adopted 
by the International Journal of Middle East Studies. With the exceptions of the ʿayn and 
hamza, macrons and dots are not added to personal names, place names, or titles of books. 

1. I. Shahid, Byzantium and the Arabs in the Fourth Century, Washington 1984, 
xvi. 

Επιμέλεια έκδοσης Χ. Αγγελιδη ΙΒΕ/ΕΙΕ



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

36

their allies and their most antagonistic rivals the Persians2, were expected 
to repel anti-Byzantine Arab raiders “from the Peninsula outside the limes 
[borders]” 3. 

Understandably enough, pre-Islamic Arabs admired the Byzantines 
for their cultural achievements, military might, their “wonderful” artistry, 
and their excellent craftsmanship. As shown by Ahmad Shboul and Nadia 
Maria el-Cheikh, the Arabs’ high esteem for Byzantine civilization was 
even alluded to in imagery used by a number of jāhili (pre-Islamic) poets. 
Indeed, among the most valued of these images were the Byzantine silver 
coins portraying scarce pools of water in the desert and gold coins depicting 
beautiful human faces. Other poets used to compare their healthy she-camels 
to Byzantine bridges and palace arches4. 

If on the one hand the Arabs were in several important respects aware 
of the greatness of their Byzantine patrons, the civilized Byzantines, on 
the other, were equally conscious of their allies’ barbarism. “Whereas the 
Arabs saw the Byzantines as palace-dwellers and architects and builders par 
excellence,” Shboul tells us, “the Byzantines thought conventionally of the 
pre-Islamic Arabs as nomads and tent-dwellers”5. The “haughty” Byzantine 
perception of their foederati of the deserts would unquestionably change 
with the advent of Muhammad.

Perhaps it is important to mention from the outset that that 
in spite of the Qurʾan’s initially positive view of al-Rūm wherein the 
nascent Muslim community is divinely summoned to sympathize with 
the Byzantines by applauding a pending victory of the Byzantine ʾahl 
al-kitāb (people of the Book) over the Persian majūs (fire worshippers), 
the physical encounter between Muslims and Byzantines, proved to be

2. This antagonism culminated in the long Byzantine-Sassanid wars (602-628).
3. I. Shahid, Byzantium and the Arabs in the Sixth Century, Washington 2002, 33.
4. A. Shboul, “Byzantium and the Arabs: The Image of the Byzantines as Mirrored 

in Arabic Literature”, in: Arab-Byzantine Relations in Early Islamic Times, ed. M. Bonner, 
New York 2004, 43-68, and N. M. El-Cheikh, “Byzantium through the Islamic Prism from the 
Twelfth to the Thirteenth Century”, in: The Crusades from the Perspective of Byzantium and 
the Muslim World, ed. A. E. Laiou and R. P. Mottahedeh, Washington 2001, 53-70.

5. Shboul, “Byzantium and the Arabs”, 46.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 37

dramatically Huntingdonian6. This sympathy would vanish when Muslims 
and Byzantines found themselves competing for the vast area that makes up 
the entire modern Middle East and North Africa thereby ushering in a new 
area of Muslim-Byzantine enmity that would colour their relations until the 
dramatic Conquest of Constantinople by the Ottomans in 1453. This was 
true in spite of intermittent truces, ransoms, exchanges of captives, and 
the ensuing diplomatic negotiations as well as the latent manifestations of 
cultural influences represented on the Muslim side in the appreciation of 
Byzantine craftsmanship, architecture and Byzantine fe/male beauty7. From 
the Byzantine side, it was most strongly felt in the Iconoclastic controversy 
of the eighth and ninth centuries8.

6. It is worth mentioning here the opening verses of chapter Al-Rūm (Byzantines): 
“Alif, lām, mīm. The Byzantines (Romans) have been defeated in the nearer land, and they, 
after their defeat, will be victorious within ten years, Allah’s is the command in the former 
case and in the latter and on that day believers will rejoice (1-4)”. Most exegetes of the 
Qurʾan read and interpreted the verses as abovementioned; however, some medieval Muslim 
scholars provided another interpretation on the basis to a variance in the qirā’ (reading) of 
the key words of those verses: ghulibat al-Rūm or ghalabat al-Rūm. The first would mean 
that the Byzantines have been defeated and after their defeat they will be victorious. The 
second would mean that the Byzantines have defeated the Persians and after their victory 
they will be defeated–by Muslims. For a comprehensive account of this controversy, see N. M. 
El-Cheikh, “Surat Al-Rum: A Study of the Exegetical Literature”, Journal of the American 
Oriental Society 118 (1998) 356-364.

7. V. Christides, “Byzantium and the Arabs: Some Thoughts on the Spirit of Recon-
ciliation and Cooperation”, in: Byzanz und seine Nachbarn, ed. A. Hohlweg, Munich 1996, 
131-142, aptly spoke of “a modus vivendi” and “a constant undercurrent of communication 
between the two superpowers of the time”, and reiterated his view in “Periplus of the Arab-
Byzantine Cultural Relations”, in: Cultural Relations between Byzantium and the Arabs, ed. 
Y. Y. Al-Hijji and V. Christides, Athens 2007, 29-52. In the latter publication he argues that 
one should not speak of a monolithic Arab attitude towards the Byzantines and vice-versa. 
According to Christides, especially after the tenth century (A.D.), a spirit of reconciliation 
appeared between Arabs and Byzantines. This spirit, he goes on to explain, was intensified 
with the Crusades. Nowhere is this more evident than in a plethora of Arabic epic romances 
such as ʿUmar al-Nuʿman and that of ʿAntar whereby one even comes across a fictitious alli-
ance between Byzantines and Arabs against the crusaders. 

8. For two different views on this issue, see G. E. von Grunebaum, “Byzantine Icono-
clasm and the Influence of the Islamic Environment”, History of Religions 2 (1962) 1-10, and 
L. W. Barnard, The Graeco-Roman and Oriental Background of the Iconoclastic Contro-
versy, Leiden 1974.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

38

In 750 A.D the Abbasids succeeded in ousting their archrivals the 
Umayyads. The latter, in spite of their wars with the Byzantines, had initially 
had strong cultural, diplomatic, and economic ties with them. Indeed, not 
only had the Umayyad retained Greek as their administrative language, 
but they had also learned from the Byzantines the arts of civil service and 
political governance by relying fully on Byzantine “administrative, legal, 
and numismatic traditions”. In the words of el-Cheikh, “the administrative 
patterns and the political framework that were chosen by the Umayyad were 
Byzantine in origin”9.

It is, however, in the domains of architecture and craftsmanship 
that the Byzantines were hailed by Muslims as the unequalled masters10. 
To the implied detriment of Byzantine science and philosophy, al-Jahiz’s 
much quoted statement, for instance, sums it up well: “In the domains of 
construction, carpentry, craftsmanship, and turnery, the Byzantines have 
no equal”11. In the example of al-Jahiz, “Arabic authors,” Shboul remarks, 
“acknowledge this debt in various ways. Reporting traditions about By
zantine material and technical help in the building of some of the great early 
mosques of the Umayyad period is only one aspect of this”12.

The Byzantines, contrary to their near defeat by the Umayyad troops 
who were twice on the verge of conquering Constantinople in 674/78 and 
717/18, chose to attack by engaging in offensive skirmishes and, sometimes, 
by full assaults across their southern borders. The Byzantine peril convinced 

9. N. M. El-Cheikh, Byzantium Viewed by the Arabs, Cambridge 2004.
���������������������������������������������������������������������������������������. It is interesting, in connection with the above, to add that the Arabs also showed 

a high interest in Byzantine maritime technology in spite of the latter’s great effort in hiding 
their military technology. As demonstrated by a number of scholars, nowhere is this better 
illustrated than in the translation and the ensuing extensive paraphrasing by Arab authors 
of the work of Leo VI “Naumachica”, part of the Taktika. This translation has been preserved 
by mainly by fourteenth-century Arab scholar Ibn al-Manqali. For more on this subject, see 
V. Christides, “Ibn al-Manqalī (Manglī) and Leo VI: New Evidence on Arabo-Byzantine Ship 
Construction and Naval Warfare”, BSl 56 (1995), 83-96 and T. Kolias, “The Taktika of Leo 
VI the Wise and the Arabs”, Graeco-Arabica 3 (1984), 129-135. 

����. El-Cheikh, Byzantium Viewed by the Arabs, 109. It is worth noting that efficiency 
of Byzantine engineering is better demonstrated in the practical trade work Kitab al–Tabas-
sur b-i-l Tijara, attributed to al-Jahiz. Some scholars have questioned al-Jahiz’s authorship of 
this treatise. On this, see Kitab al–Tabassur b-i-l Tijara, ed. ‘Abd Al-Wahab, Beirut 1983.

����. El-Cheikh , Byzantium Viewed by the Arabs, 52.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 39

the early Abbasid caliphs to invest in strengthening their positions along 
al-thughūr through establishing strong “buffer towns”, known in Arabic as 
al-ʿawāṣim in northern Syria13. These efforts were consolidated by powerful 
caliphs/Ghazis (warriors) such as al-Mansur (754-775), al-Mahdi (775-786), 
Harun al-Rashid (786-809), al-Maʾmun (809-833), and al-Muʿtasim (833-84). 
The latter’s triumph over the Byzantines in Amorium in 838, for instance, 
was celebrated by the poet Abu Tammam (d. 846) in a powerful qaṣīda (long 
poem) in the Arabic genre of madīḥ (panegyric-eulogy)14. 

Clearly, throughout the Abbasid era, and irrespective of the internal 
strife which led to the rise of a number of independent dynasties and 
principalities, Muslim enmity with the Byzantines had never decreased15. 
One is left with no doubt that, at least until the Crusades, medieval Muslims 
whether rulers or ruled, used to consider Byzantium and the Byzantines as 
the eternal archenemies of Islam and Muslims. This feeling was no better 
illustrated at the time than in the much-quoted warning of the Abbasid 
polyvalent scholar, kātib (official scribe), nāqid (literary critic) and geo-
political Abbasid strategist Qudama ibn Jaʿfar (d.948). In his Al-Kharaj, 
and after reminding Muslims that threats could emanate from all the umam 
al-kufr (nations of infidelity), he singled out the Byzantines as the hereditary 
enemy of the Islamic faith and the traditional opponents of Muslims16. 

As with Qudama, Abbasid scholars motivated by the generous support 
of the caliphs engaged in a somewhat thorough study of Byzantium’s 

�������. M. Bonner, Aristocratic Violence and Holy War: Studies on the Jihad and the 
Arab-Byzantine Frontier, New Haven 1996.

����������������������������������. The opening hemistich of this qaṣīda (i.e, al-sayfu aṣdaqu anbāʾan min al- kutubi/ 
the sword is truer in telling than books) has become among the most quoted verses of Arabic 
poetry. On this poem, see M. M. Badawi, “The Function of Rhetoric in Medieval Arabic 
Poetry: Abu Tammam’s Ode on Amorium”, Journal of Arabic Literature 9 (1978) 43-56; M. 
H. Hassan, Amorium in Byzantine and Arabic Poetry, M.A. Th., University of Athens 2004 
[in Greek] and his “The Poem of Abū Tammām about the Fall of Amorium in 838 A. D.”, 
Journal of Oriental and African Studies 14 (2004), 33-72 [in Greek].

�����������������������������������������������������������������������������              . One can cite the Fatimids in North Africa and Egypt and the Buwayhids in 
Iraq. 

16.������������������������������������������������������������������������������ Qudama was the author of a foundational book on criticism of poetry entitled 
Kitab Naqd al-Shiʿr (Book of Poetic Criticism). For a comprehensive study of this Abbasid 
scholar, see Paul L. Heck, The Construction of Knowledge in Islamic Civilization: Qudama 
b. Jaʿfar and his Kitab al-Kharaj wa Sinaʿat al-Kitaba, Leiden 2002.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

40

political, economic and military systems both to comprehend the reasons 
that made Byzantium impregnable to Muslim armies and to contain any 
Byzantine danger looming from the thughūr region. As El-Cheikh puts it, 
“Knowledge of Byzantium was imperative for the survival and prestige of 
the Islamic empire”17. If seen from the same perspective as that from which 
Edward Said saw the rise of oriental studies in the West, one might posit 
that the Abbasid interest in Byzantium and the Byzantines anticipated the 
western project of Orientalism. In any case, one cannot deny the fact that 
as Orientalism has actively participated in the construction of the Oriental 
as the Other of the early/modern European, this older medieval Muslim 
tradition indubitably bore a similar ideological responsibility in fashioning 
al-Rūm as the Muslim Other. 

No wonder then that a close look at medieval Arabic literature and 
Arabic poetry in particular will convince us that al-Rūm, interchangeably 
called banū al-aṣfar (the Yellow Ones) –and derogatorily ʿulūj, plural ʿilj 
(barbarians, unknown, and by derogative implication, especially in some 
Arabic varieties, ‘bastards’)– are depicted as al-akhar (the Other) par 
excellence18. Not only was medieval Arabic poetry the favorite ideological 
apparatus of the Abassid state, but also, of the common Muslim east and 
west of dār al-Islām wherein the colloquial words rūmī (masculine) and 
rūmiyya (feminine) in many Arabic dialects especially in the Maghrib 
still denote the “non-Muslim European Other” whether German, French, 
Italian, Spanish, English, or Scandinavian. Abbasid literature, certainly 
in its Hamdanid branch, and poetry in particular, waged an ideological 
war against political and military archrivals. Anti-Byzantine poetry in the 
words of Shboul, “may be seen as an interesting illustration of Muslim public 
opinion, with no small amount of the mass media flavor especially when one 
considers the Arabs’ appreciation of poetry”19.

Throughout these times, a highly emotional type of poetry that 
encompassed almost all the classical genres such as madīḥ (eulogy-
panegyrics), hijā’ (lampoon-invective), munāqadhāt (polemics-debates), 
rithā’ (elegy), fakhr (praise), ḥanīn ila al-auṭān (homesickness) became so 

����. El-Cheikh, Byzantium viewed by the Arabs, 102.
��������������������������������������. In some Arabic dialects, the word ʿilj is still used to denote a person with an unk-

nown parent.
����. Shboul, “Byzantium and the Arabs”, 46.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 41

culturally and politically à la mode that court poets competed ferociously 
to come up with the most impressive madīḥ of Muslim notables who had 
engaged in fighting the Byzantine “infidels”. “The preoccupation with the 
Byzantines as the Arabs’ chief enemy”, Shboul asserts, “is particularly 
reflected in Arabic poetry of the late seventh, eighth, and tenth century. 
This poetry is mainly in praise of Muslim caliphs, emirs or generals who 
waged war against the Byzantines and restored the prestige of Islam” 20.

This war-poetry came to be known in most medieval Arabic critical 
circles as Al-Rumiyyat (poems about al-Rūm), and Byzantinesques in my 
view, could be an excellent translation21. Other critics, however, preferred to 
describe it with the no less suggestive appellation of al-thugūriyyāt, or poems 
about borders. Although this type of poetry deals predominately with the 
gesta of Muslim leaders who engaged in jihad against the Byzantines, many 
of the poems written in this tradition focus on the “common people” and 
deal directly either with the life of Muslims in mudun al-thughūr, or the 
border towns especially Tarsus or narrate the plight of al-asrā al-muslimīn 
(Muslim captives), as is the case with the majority of Abu Firas al-Hamdani’s 
Rumiyyat.

In several important respects, the middle of the ninth century 
witnessed an increasing decline in the central power of the Abbasid caliphate 
over its vast territories. This led to the rise of a number of independent 
and semi-independent dynasties and principalities. Chief among these was 
the Emirate of Aleppo founded by the Hamdanid prince Sayf al-Dawla in 
944. In addition to his patronage of learning and poetry, which made his 
court a magnet for the greatest poets of his time such as al-Mutanabbi, Abu 
Firas, and others, Sayf al-Dawla is mostly remembered for his wars with 
the Byzantines. Because of his principality’s proximity to the Byzantine 
frontiers, Sayf al-Dawla, as we are told by Mahmud Ibrahim, “found himself 
playing the role of defending the lands of Islam against Byzantium, the 
historical enemy of the Muslims since the days of Heraclius” 22.

����. Shboul, “Byzantium and the Arabs”, 55.
�������. M. Canard, “Abu Firas”, in: A.A. Vasiliev, Byzance et les Arabes, vol. 2/2, Brus-

sels 1950, 349-370, translated them as “Les Greques”. 
�������. M. Ibrahim, Songs of an Arab Prince: Verses from the Poetry of Abu Firas al-

Hamdani, Baghdad 1988, 17.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

42

The challenge, was daunting since the Byzantines he was confronting 
were already enjoying an unprecedented military resurgence which reached 
its apogee with Nicephorus Phocas (d. 969), the very personification of 
the “Byzantine Other” in medieval Arabic-Islamic poetry, hijā’ (invective/
lampoon) in particular, as will be seen in a number of Abu Firas’ poems and 
in al-Qaffal’s and Ibn Hazm’s poetic responses to the vituperative assault on 
Islam in the poem attributed to him known in some Muslim chronicles as 
Al-Qasida al-Arminiyya al-Malʿuna or the Armenian Cursed Ode.

1. Abu Firas’ Al-Rumiyyat: or the Byzantines Are Coming!

As Shboul correctly observed, it is misleading to think that the 
majority of professional poets of Al-Rumiyyat, who wrote predominately 
in the madīḥ (eulogy-panegyric) genre, “[I]n praise of caliphs, emirs, or 
generals”23, were ideologically engaged and wholeheartedly committed to 
their patrons’ divine mission of defending the thugūr of dār al-Islām from 
the Byzantines and their ṭawāghīt, or their ungodly leaders24. Many of them, 
if not the majority, “used and abused their muses” to gain their livelihood 
and provide for “their bread and butter”, to borrow A.F. L. Beeston’s phrase 
with which he describes the setbacks that badiʿ (innovative) poet Bashar (d. 
784) had to face because of his challenge to many of the prevailing norms 
of poetry in the early Abbasid period through his extensive usage of new 
rhetorical devices and poetic styles invented by him and other later muḥdath 
(modern) poets such as Abu Tammam and Ibn al-Muʿtaz (d. 908)25. 

It would be apposite to affirm, however, that some of those poets, 
especially the ones who were not in dire need of patronage, which is the case 
of prince/poet Abu Firas al-Hamdani (d. 968), found themselves deep in the

����. Shboul, “Byzantium and the Arabs”, 55.
�������������  . The word tawaghīt (singular taghūt) is the most common word that medieval 

Muslim writers used to refer to the Byzantine emperors. In essence, it is a Qurʾanic word, 
which designates all types of idols worshipped other than or in addition to Allah (God). Thus, 
it is synonymous either with kufr (infidelity) or shirk (polytheism). However, in the context 
of medieval literature and contemporary jihadist rhetoric, it denotes more than its original 
theological meaning. Today, it is commonly translated as “tyrant”.

�������������. A. F. L. Beeston, Selections from the Poetry of Bashar, Cambridge 1977, 3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 43

mayhem of Arab-Byzantine rivalry. This does not mean, however, that this 
second type of poets of Al-Rumiyyat was engaged through literature in the 
modernist sense of l’engagment littéraire especially as delineated by Jean 
Paul Sartre, for it cannot be denied that those poets “restent quand même 
des poètes”, in a culture that traditionally adores poets. This is certainly 
true of Abu Firas, contrary to the majority of the panegyrists such as his 
archrival al-Mutanabbi, who were characteristically covetous of money 
and power26. Abu Firas wrote his Al-Rumiyyat to record the excruciating 
experience of captivity at the hands of those he consciously called akhwālī 
(my maternal uncles) in reference to his Byzantine mother who after giving 
birth to him was manumitted through gaining the legal status of um-walad, 
which literally means the mother of a child27. 

Abu Firas was born most probably in the city of Mosul in northern 
modern Iraq in 932. He belonged to the famous Arab tribe of Bani Hamdan, 
who came to legendary fame through the poet’s cousin, mentor and brother-
in-law Sayf al-Daula, founder of the Hamdanid dynasty and one of the most 
admired emirs in medieval Arabic war-poetry for the impressive bravery 
he showed during his numerous struggles with the Byzantines28. 

At a very young age, Abu Firas demonstrated extraordinary aptitude 
in the arts of poetry and war. As A. el-Tayib points out, “In appreciation of 
his valour and brilliance” his cousin Sayf al-Dawla appointed him governor 
of the town of Manbej when he was only sixteen (317)29. It is in this town 
that he fell captive to the Byzantines. This captivity at the hands of his 
akhwāl represented the turning point of his short life for he died in 968 at 
the age of 34. In fact, captivity was the impetus behind his most famous

�����������. See A. Hámori, The Composition of Mutanabbi’s Panegyrics to Sayf al-Dawla, 
Leiden 1992.

���������������������������������������������������������. This refers to the legal privilege given by the Shariʿa law to a concubine-slave who 
bore a child (son or daughter) to her master. With the status of um-walad, it becomes illegal 
for her master to sell her or give her away. Upon her master’s death, she would be automati-
cally freed. 

�������. As Canard, “Abu Firas”, 350, once phrased it, Abu Firas belonged to “une des 
rares de l’ancienne aristocratie arabe syro-mésopotamienne qui ait joué un rôle politique au 
xe siècle”.

�������. A. El-Tayib, “Abu Firas al-Hamdani”, in: Abbasid Belles Lettres, ed. J. Ashtiany 
et al., Cambridge 1990, 315-27.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

44

poems known as Rumiyyat. “It is the so well documented captivity of 962”, 
observes el-Tayib, “that we owe the group of qasāʾid [poems] called Al-
Rūmiyyāt, in which is to be found some of Abu Firas’ finest poetry”30.

It comes as no surprise then, that in addition to the emotional thrust 
that inspired Abu Firas to produce some of the finest poems of the period, the 
experience of captivity at the hands of the Byzantines also supplied the poet 
with the ideological mindset that made him stereotypical in his portrayal 
of the Byzantine as not only the Hamdanids’ military archrivals but as the 
umma’s (Muslim nation) religious Other par excellence31. The impact of the 
poet’s captivity in Constantinople and its literary manifestation invokes in 
many ways not only that of Cervantes’ much talked about five-year captivity 
in Algiers and his description of the Moors in El Trato de Argel and Don 
Quixote, but also, and regardless of the heated debate over the authenticity 
of his account, the Byzantine John Cameniates, who was captured by the 
Arabs in 904 during their sack of Thessaloniki32. 

Needless to say that in Abu Firas’ Al-Rumiyyat one can find a plethora 
of poems that succinctly illustrate the captive’s feelings of estrangement in 
the Byzantine lands. The two texts Mother of the Captive and the Cooing of 
a Dove are the most moving in their description of the emotional turmoil 
inflicted upon the captive. In my view, however, it is Abu Firas’ qiṭaʿ (short 
poems) such as A Captive’s Suffering, Separation, both love poems, The 
Byzantines are Coming, a taḥrīḍ (literally instigation, call to revenge), and 
How Dare you Claim, a hijā’ (invective-lampoon) of the Byzantine emperor 
Nicephorus Phocas, that should draw our attention if we want to explore the 
poet’s anti-Byzantine rhetoric of alterity.

Very simple in structure and economical in diction, yet rhetorically 
and thematically robust, in A Captive’s Suffering and Separation, the poet 
has successfully utilized a number of conventional topoi of the classical 
Arabic qaṣīda in his effort to depict ʾarḍ al-Rūm (the land of the Byzantine)

����. El-Tayib, Abu Firas al-Hamdani, 317.
�����������������������������������������������. This is true for his best known love poem “Arāka ʿ aṣiyya al damʿi” brought to 

unprecedented fame by Arab singer Um-Kulthum.
��������. See Ioannis Caminiatae De expugnatione Thessalonicae, ed. G. Böhlig. Berlin 

1973, and for an English translation, The capture of Thessaloniki , ed. D. Frendo et al., Perth 
2000.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 45

as not only inherently foreign and unfamiliar, indubitably in the negative 
sense, but also as a space of ightirāb (alienation) and firāq (separation): 

In captivity, a lover suffers in disgrace
And tears flood down his lonely face.
In Byzantine land, his body must reside
Though in Syrian land his heart does still abide.
A lonesome stranger and out of place!
Where none with love may him embrace33. 

And:
In the past, separation, I could not withstand.
Although with a camel’s swiftest space,
At will, it was easy to find your trace.
But now, what separates us is Byzantine land.
And hope of reunion never looms in my face!34

Unlike the traditional nasīb or introductory passage of the qaṣīda in 
which poets would conventionally weep over al-aṭlāl (abandoned campsites) 
of their absent beloved in a nostalgically laden setting evocative of the 
western ubi sunt formula, Abu Firas, while keeping the nostalgic mood of 
the nasīb by referring to his captivity at the hands of the Byzantines, has 
opted not only for a more realistic and historical setting, but also for a 
highly political content35. 

The nasīb’s nostalgic emphasis on the lovers’s ghiyāb (absence), firāq 
(separation), and the longing for wiṣāl (reunion), which represent the gist 
of this topos, is powerfully captured by Abu Firas’ rapid reference to his 
captivity in the ṣadr (literally front), or the first hemistich of the first bayt 
(literally tent), or couplet of the first qiṭʿa. In the second poem, it is strongly 
centralized also through the powerful imagery of the camel in al-ʿajuz 
(literally back), while the second hemistich of the second bayt of the second 
qiṭʿa, is most commonly used in Arabic literature to denote al-safar (travel), 
al- raḥīl (leaving), and al-maut (death). 

����. Diwan Abu Firas al-Himdani, ed. ʿAbbas ʿAbdulsatir, Beirut 1983, 31. Unless 
otherwise noted, translations are mine.

����. ʿAbdulsatir, Diwan Abu Firas al-Himdani, 31.
�����������������������������������. For an excellent study, see J. Stetkevych, The Zephyrs of Najd: The Poetics of 

Nostalgia in the Classical Arabic Nasib, Chicago 1993.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

46

The traditional metaphorical use of nasīb imagery is of paramount 
importance in these two poems especially when it comes to Abu Firas’ 
playing on the concepts of al-zamān (time), al-makān (place), ḥuḍūr 
(presence) and ghiyāb (absence), and al-shiʿr (poetry) itself, inparticular 
when one remembers that the Arabic word is derived from al-shuʿūr, which 
means emotions, whose power is, by itself, a hymn to al-’anā, the ‘I’ or the 
‘self’. 

Most of the time, the metaphors of al-māḍi (past) are driven by 
the mnemotopic power of the Arabic language itself, which is forcefully 
translated in the linguistic jiāns (paronomasia) that connects a number 
of lexical items belonging to the semantic fields of memory, such as al-
tadhakkur (the faculty of memory), al-dhākira (memory) and al- dhikrā 
(souvenir or remembrance). The outcome for the reader, or at least what S. 
B. Yeats would call “the discerning reader”, would be to find himself/herself 
consciously or unconsciously a captive of the poem’s antithetical fluctuation 
between al-wāqiʿ (reality) and al-khayāl (fiction/illusion) especially when 
the love poem through its intermittent flashbacks dramatizes the poet/
lover’s fear of al-nihāya (end) of his ḥayāt (life) owing to his shakk (doubt) 
concerning al-wiṣāl (reunion) with his beloved. 

The absence of the loved one is the thematic leitmotif that provides 
the perfect mood for the ḥanīn (nostalgia) for the known land, i.e. dār al-
Islām and Syria in particular. Of rhetorical importance in this regard, is 
the poet’s reliance on ṭibāq (antithesis) between physical existence and 
emotional states. The striking thing, however, is that the poet moves so 
quickly to emphasize the fact that, unlike the conventional absence of the 
loved one in such poems which denotes an eternal absence, the lover in this 
poem is aware that absence is temporary. 

In other words, the abode of the beloved could be regained in reality, 
if the poet/lover succeeds in convincing his cousin Sayf al-Dawla to ransom 
him. Contrary to the conventional nasīb of love poems wherein the physical 
place represents the poetic locus, it is clear, and owing to the strong ṭibāq 
between body/heart and Byzantine/Syrian lands, Abu Firas’ emphasis 
here falls rather on the excruciating experience of ghurba (foreignness), 
which is in essence a temporary experience. Whereas the physical locus of 
conventional love poetry is a place that is well known and familiar, in these 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 47

love poems, the foreignness and unfamiliarity of al-makān adds surely to 
the poet’s depression and alienation.

By virtue of the rhetorical importance of taḍmīn (implication of 
meaning) –which refers to the fact that the accurate meaning of the current 
bayt is to be found in the following one– in both qiṭaʿ, the poet appears 
to juxtapose masterfully the traditional ʿudhāl (adversaries/enemies) of 
the poet/lover (in)famous in classical Arabic love poetry to the historical 
enemies of the captive/lover36. This dramatizes the antagonistic nature of 
al-makān and the people (al-Rūm ) who are implied to represent the prime 
cause of firāq (separation).

If the apparent dominant theme is the recurring love motifs of lost 
happiness, lovesickness, and longings for al-maḥbūb (the beloved), the poet’s 
implied emphasis on the Byzantine lands as the barrier between him and his 
beloved makes it clear that there is more than the traditional topos of firāq 
in these poems. Likewise, the archetypal enmity of al-ḥabīb (the lover) to 
al-ʿudhāl who strive to ruin his relationship with his maḥbūb, is brilliantly 
transfigured to depict the captive’s karāha (hatred) towards his captors. By 
implication, the Byzantines are plotting against Muslims in the same way 
that al-ʿudhāl plot against lovers. 

If lovers in the classical qaṣīda, however, are most of the time alert 
to the plots of their enemies, Muslims in the poet’s view, are not. It is his 
duty, therefore, to remind them of the danger looming from these foreign 
and inimical lands. This is the explicit and straightforward message of the 
following lines: 

As many a Byzantine troop is rolling towards your land.
Cheering infidelity and raising crosses in the hand.
Their horses carry nothing but injustice full of hate.
And injustice is man’s most destructive trait.
They are staunch and committed! So you must understand!
For the unprepared, only their like can them withstand!
If you do not rise in anger for God’s true faith,
No swords for its sake shall be drawn37. 

���������������������������������������. For more details on the meaning of taḍmīn and its place in classical Arabic lite-
rature, see A. Gully, “Tadmin, ‘Implication of Meaning’, in Medieval Arabic”, Journal of the 
American Oriental Society 117 (1997), 466-480.

����. ʿAbdulsatir, Diwan Abu Firas, 51.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

48

Conspicuous as it is, this powerful taḥrīḍ (instigation to revenge/
war) is replete with expressions of mubālagha (hyperbole) and ziyādāt 
(exaggerations) especially when it comes to the number of the Byzantine 
troops and their diabolical plots to invade Muslim lands and destroy the dīn 
(religion) of Allah (God). 

Of rhetorical importance here is the effective and appropriate tikrār 
(repetition) of the word ghayy (injustice/wrong/transgression), which the 
poet deliberately employs as a kināya (metonymy) not only to depict the 
Byzantines’ deeds but also to describe their most idiosyncratic feature. 
Certainly, the striking majāz (metaphor) of Byzantine horses carrying 
their masters’ ghayy to the Muslim land, in addition to the powerful ḥikma 
(aphorism) “And injustice is man’s most destructive trait”, prove extremely 
effective in conveying this message. In this way, the Byzantine Other becomes 
an allegory of Otherness. He represents all that is contrary to the Muslim 
Self. He is depicted as the agent of kufr (infidelity) and he is associated with 
sharr (evil) and fasād (corruption).

Abu Firas’ “hyperbolic accounting”, to use Jonathan Burton’s phrase38, 
of the Byzantine forces finds a strong echo in western medieval and early 
modern depictions of the raging Saracen and Turkish armies. As a matter 
of fact, it is unexpectedly expressed by Elizabethan dramatist Christopher 
Marlowe in Tamburlaine. The following lines are comparatively speaking, 
analogous:

As many circumcised Turks we have, 
And warlike bands of Christians renied, 
As hath the ocean or the Terrene sea 
Small drops of water, when the moon begins 
To join in one her semi-circled horns39.
Certainly Abu Firas’ hyperbolic description of Byzantine troops in 

his effort to warn Muslims of the impending “Yellow Peril” is comparable to 
Marlowe’s description of the Turkish Bajazeth’s Muslim troops as “the drops 
of the ocean” in his attempt to alert Europe to “the raging and expansionist 
Turk”40. 

�������. J. Burton, Traffic and Turning: Islam and English Drama, 1579-1624, Newark 
2005, 73.

����. Christopher Marlowe, Tamburlaine, ed. J. W. Harper, New York 1992, 17.
����. Burton, Traffic and Turning, 73. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 49

Abu Firas’ stress upon the religious identity of the approaching 
Byzantine troops through the figure of the Cross, the principal icon of 
Christianity is very similar to Marlowe’s foregrounding of the figures of 
the circumcised Turk, the Christian renegades, and the crescent moon. 
This, according to Jonathan Burton not only “confirm[s] European fears of 
immense Ottoman armies, but it steadily broadcast” Bajazeth’s Islamism 
and his threat to European Christendom”41.

Abu Firas’ deep belief in the “Manichean division” between Muslims 
and Byzantines and his stereotypical demonization of the Byzantines would 
become especially evident in his hijā’ of Nicephorus Phocas, one of the most 
loathsome figures in medieval Arabic-Islamic writing. The opening lines of 
this hijā’ are a challenge:

How dare you claim!
Oh you huge-throated rogue,
That we lions of war,
Are ignorant of wars!42 
Both uncharacteristic of his chivalrous character and unrepresentative 

of his “romantic” poetry, Abu Firas’ facetious assault on Nicephorus 
sums up neatly the mood of nervousness that must have characterized the 
Hamdanids’ response to the military threats of Nicephorus and his ‘raging 
army’. This can be easily discerned from the absurd invective and abusive ad 
hominem argument in the following lines that have certainly compromised 
the otherwise highly poetic Al- Rumiyyat: 

How dare you threaten us with wars?
As though our hearts and yours,
Have never been tied at their cores!
Indeed, both of us in wars did meet,
Every time, we were lions,
Whereas you proved a dog!43

Abu Firas’ “unprincely: and “unpoetic” resort to fuḥsh (impropriety) 
and badhā’a (vulgar language) especially through his shocking tashbīh 
(comparison) of Nicephorus to a dog, an animal that denotes najāsa 
(uncleanness) and ḥaqāra (baseness) in Arabic-Islamic culture. In this, the 

����. Burton, Traffic and Turning, 73.
����. Diwan al-Amir Abi Firas al-Himdani, ed. Muhammad Al-Tunji. Damascus 1987, 34.
����. Al-Tunji, Diwan al-Amir, 34.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

50

dog is second only to the pig. In calling Nicephorus “a dog” the prince Abu 
Firas had a predecessor who is none other than Harun al-Rashid44. 

Abu Firas’ lack of decorum is perhaps understandable if one 
remembers his almost xenophobic Arabism and extreme self-pride evocative 
of the pre-Islamic jāhilī culture. His assault seems to be a direct reaction to 
Nicephorus’s provocative denigration of the Arabs in his presence. As many 
medieval Arabic sources mention, Abu Firas wrote his hijā’ of Nicephorus 
most probably as a later response to the latter’s derisive remark while visiting 
Abu Firas in his captivity during which he said to the captive that contrary 
to the Byzantines, “the Arabs are born for pens and not for swords”45. This 
is reflected in the closing lines of the poem:

Was it then our pens, 
Or perhaps our swords!
That made you shiver in your holes!
In the midst of the desert,
You hid your face
Like a jerboa burrowing in the earth46. 
Paradoxically, if seen from a modern perspective, it seems that 

Nicephorus was indirectly praising the Arabs. But in the medieval age of 
the sword and in the context of Muslim/Byzantine enmity, Nicephorus’s 
remark, if as reported, was certainly an invective, which proved enormously 
successful.

Without the powerful figures of speech dominant in the above poems, 
Abu Firas’ focus in this lampoon of Nicephorus falls directly on a number 
of mathālib (demerits) and ʿuyūb (shortcomings) of the Byzantines such 
as qubḥ (ugliness), kibr (pride), taʾāli (arrogance), kadhib (lies), and jubn 

���������������������������������������������������������������������������������������. This refers to the reply of Harun al-Rashid to the letter sent by Nicephorus I (d. 
803) in which the Byzantine emperor condemned the truce signed by his predecessor, Irene, 
with the Abbasid caliph and he declared not only his refusal to pay a tribute to the caliph 
but also his readiness to settle the matter with the sword. The insulting reply of al Rashid 
starts as follows “from Harun al-Rashid, Commander of the Faithful to Nicephorus kalb al-
Rūm, the dog of the Romans”. For more on this letter, see El-Cheikh, Byzantium viewed by 
the Arabs, 94-97, and H. Kennedy, “Byzantine-Arab Diplomacy in the Near East from the 
Islamic Conquests to the Mid-Eleventh Century”, in: Byzantine Diplomacy, ed. J. Shepard 
and S. Franklin, Aldershot 1992, 133–43.

����. Al-Tunji, Diwan al-Amir, 34.
����. Al-Tunji, Diwan al-Amir, 34. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 51

(cowardice). These negative characteristics conjure up the figure of the 
shaytān (the devil). Through his vicious hijā’ of Nicephorus, Abu Firas 
sums it all up as he denigrates the mahjū (object of invective) and strips 
him of any Arab quality. 

The antithetical symmetry between Arab/Muslim on the one hand 
and Byzantine/Christian on the other is the ethos and telos of the poem, 
if not the entire Rumiyyat. In other words, Abu Firas wants to convey the 
message that the Byzantines stand for everything that Muslims do not stand 
for. In this, the poet has implemented literally what medieval Arabic critics 
theorized when it comes to the power of hijā’ in not only degrading the 
Other but utterly negating him/her. 

Abu Firas’ hijā’ of Nicephorus will serve as an introduction to the 
more compact polemical invectives directed against Nicephorus and the 
Byzantines that dominate the poetic responses of al-Qaffal (d. 946) and Ibn 
Hazm (d. 1064) to a poetic diatribe against Islam and its prophet attributed 
to Nicephorus. 

Because of the length and complexity of the texts in question, a 
full exploration of the poems’ rhetoric of otherness is beyond the scope of 
this article. Accordingly, the focus will be on the poets’ use of the Islamic 
division of ṭahāra (purity) of the Self versus the najāsa (impurity/pollution/
contamination) of the Other, their anti-Christian polemics, their assertion 
of the political and military domination of Muslims over Byzantines, and 
their foregrounding of the religious motif of the Other as the scourge of 
God.

2. The Impure Scourge of God: the Byzantines in the Poetic Responses of al-
Qaffal and Ibn Hazm to Nicephorus’s Al-Qasida al-Malʿūna 

In addition to the obsessive interest in al-Naqfur, Arabic for Nicephorus, 
that dominates a number of medieval Muslim texts on Byzantine/Muslim 
relations, it is the bizarre name of Al-Qasida al-Malʿuna that haunts several 
others. This is true, for instance, of Ibn Kathir’s entry on Nicephorus. Ibn 
Kathir devotes many pages to the poem which he calls malʿūna (cursed), a 
word that not only captures vividly the rage felt by Muslims in knowing about 
this poem but also shows perfectly the efficacy of Nicephorus’s propaganda 



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

52

in his psychological war against his enemies. “This cursed Naqfur”, Ibn 
Kathir angrily informs his readers, “sent a poem to the caliph al-Mutiʿ in 
which he defames Islam, derides the Prophet, and vows to conquer all the 
lands of Islam and turn them into Christian dominions” 

47
. Unfamiliar with 

the response of al-Qaffal, Ibn Kathir proceeds to comment that no Muslim 
had ever before written a response to the poem until the Andalusian Ibn 
Hazm had penned a poem he hailed as al-farīda al-islamiyya al-manṣūra al-
maymūna (the unmatched and triumphant Islamic masterpiece)48.

All in all, Al-Qasida al-Arminiyya is well structured. Indeed, it 
can easily be divided into five sections. In the first section, the poet-proxy 
catalogues the deeds and victories of Nicephorus and his ancestors in 
Muslim lands. Of particular significance is the focus on the humiliation of 
Muslims especially through dramatizing the capture of Muslim women, a 
claim that is insulting and dishonoring for Muslims. In the second section, 
the poet strongly vows that Christian knights will continue their assaults 
on Muslim lands until they have subdued Egypt, Arabia, Iraq, Persia and 
Yemen. No doubt, however, the most serious threat is the conquest of Mecca 
and the extermination of Muslims from the face of the earth. In the third 
section, the poet is surprising since he attributes the defeat of Muslims to 
their imperfect practice of Islam’s tenets. 

While the reader was expecting that the poet would link the Christian 
victories to the truth of their faith and their courage, he relates it intrinsically 
to the moral depravity of Muslims. It is as if God chastised them after their 
ruler and judges had transgressed the Islamic laws of governorship and 
justice. Section four is another pledge to propagate Christianity with the 
power of the sword. Finally, the last section is in praise of Christianity and 
Jesus and a diatribe against Islam and its prophet. The opening and closing 
lines of this long poem summarize it well:

����. Ibn Kathir, Al-Bidaya wa-l-Nihaya. Beirut 1982, 260.
���������������������������������������������������������������������. Interestingly enough, in the essay posthumously published, G. E. von Grunebaum, 

“Eine poetische Polemik zwischen Byzanz und Bagdad im X. Jahrhundert”, in: Islam and 
Medieval Hellenism: Social and Cultural Perspectives, ed. D. S. Wilson, London 1976, 43-64, 
seems not to have been familiar with Ibn Hazm’s poem. Indeed, while introducing the Byzan-
tine polemical poem and the Muslim response(s), he did not allude even in passing to Ibn 
Hazm.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 53

From Nicephorus, the pure Christian king to the remnant of the 
Hashimites.

His Excellency al-Mutiʿ, who is doomed to endless plights.
Haven’t your ears heard what I’ve been doing in recent fights!
Or too feeble you are to act the unyielding knight!
If, however, you know, yet deliberately uncaring,
I‘ m sleepless planning what I’m planning49.

And:
East and west of God’s earth shall be mine.
Christianity will triumph with my sword.
Jesus is exulted and his crown sits high in the heavens.
Victorious is the one who sides with the Lord.
While your prophet is dead in the earth.
And his disciples’ reputations are torn and soiled50.
The anti-Islamic rhetoric and the crusading spirit of this poem made 

it notorious in Baghdad. It is said that the first response to the poem in 
the Mashriq came from the faqīh Abu Bakr al-Qaffal, who must have been 
taken by religious zeal upon hearing the anti-Islamic propaganda and the 
assault on his prophet. The opening lines of al-Qaffal’s qaṣīda are powerful 
especially when it comes to capturing the highly “othering” religious rhetoric 
of al- anā al- ṭāhira (the pure Self) versus al-akhar al-najis (the impure 
Other): 

News came to me of a man who, in times of quarrels,
Is ill-bred in the arts of the word.
Pompously claiming titles he has not.
And great deeds he has never done.
Calling himself pure when, in truth, 
He is an infidel, most impure.
His garments are polluted with impurity.
Pretending to be a good Christian. In fact, he is not! 51 

���������������. Salahuddine Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum Niqfuz Fuqas fi- Hija’ al-
Islam wa-l Rad ʿAlayh, Beirut 1982, 11. 

����. Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum, 22.
����. Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum, 28.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

54

As a non-Muslim Other, Nicephorus who, in turn, attributes to 
himself his own religious purity (from the Pure Christian), is depicted by al-
Qaffal as grouping three types of najāsa (impurity/pollution/uncleanness). 

The first one is, islamically speaking, the most revolting for it is 
synonymous with kufr (infidelity/unbelief) and shirk (polytheism). It is 
perceived as najāsa maʿnawiyya (abstract impurity), and it denotes the 
uncompromisingly Other of the pure monotheistic and submissive Self. 
Second, al-najāsa al-ḥissiyya (physical/tangible) which is perfectly alluded 
to in al Qaffal’ s reference to Nicephorus’s unclean/polluted garments and it 
is one of the most recurring topoi of differences in medieval Muslim writing 
about the Other. Most often it deals with the issues of al-ṭahāra al-kubrā 
(major purity) after jimaʿ (sexual intercourse) and ḥayḍ (menstruation) for 
women52. The third one, it seems, is the invention of al Qaffal and it refers 
to al-najāsa al-akhlāqiyya (moral/ethical uncleanness), through which al 
Qaffal alludes to the cruelty of the Byzantines during their wars. This was 
to become very much the central theme in Muslims’ perception of a-Ifranj 
during the Crusades.

Suffice to say that the distinction of the pure Self versus the impure 
Other is not unique to the religious-cultural consciousness of Islam53. 
Indeed, it is universal and common across different cultures and religions. 
Nevertheless, as a growing number of scholars have argued, this polarity 
has maintained a dominant place in the religious and cultural discourses 
of Judaism, Christianity and Islam. In Jewish Identity in Early Rabbinic 
Writings (1994), for instance, Sacha Stern has aptly demonstrated the 
paramount importance of the polarity of the pure Jew versus the impure 
non-Jew in the construction of Jewishness and concomitant dialectics of 
Self and Other. 

In western literature in general and English literature in particular, 
the polarity of purity and impurity is strongly echoed in numerous medieval 
and early modern works. In Elizabeth Carey’s The Tragedy of Mariam, 
the Fair Queen of Jewry (1613) for example, this polarity is central in the 

�����������������������������������������. For a non-Muslim viewpoint of Muslim ṭahāra, see Z. Maghen, “Strangers and 
Brothers: The Ritual Status of Unbelievers in Islamic Jurisprudence”, Medieval Encounters  
12 (2006)173-223.

�������������. See also Chr. Hayes, Gentile Impurities and Jewish Identities: Intermarriage and 
Conversion from the Bible to the Talmud, Oxford 2002.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 55

religious and racial discourse of the first English play ever to be published 
by an English woman. In order to delineate the doomed marriage of a pure 
Christian woman represented by the protagonist of the play to an impure 
non-Christian, the antagonist Herod, the playwright designs a tragic 
encounter of the Arab Silleus and the half-Jewish Salome. After discovering 
the love-affair of his wife Salome and her intention to leave him for Silleus, 
the Jewish Constabarus’ words illustrate this opposition explicitly:

Oh Salome, how much you wrong your name,
Your race, your country, and your husband most!
A stranger’s private conference is shame,
I blush for you, that have your blushing lost.
Oft have I found, and found you to my grief
Consulted with this base Arabian here
Heavens knows that you have been my grief
Then do not now my greater plague appear54.
In short, as a Jewish husband, Constabarus is concerned with his name 

and honour. Nonetheless, as he reveals it, his “greater plague” lies in the that 
fact that his wife has given him up, he who is a pure Jew, for the sake of an 
impure gentile, a stranger, a “base Arabian”, as he bluntly puts it. 

Like Constabarus, al-Qaffal in his poetic process of self-assertion 
and self-identification highlights the impurity/pollution of the Other, an 
impurity that does not only denote the religious-cultural inferiority of the 
Byzantine but also invokes their baseness and lack of human compassion. In 
this, they are the same both in times of war and peace. The primary contrast 
that the poet creates is between the insatiable cruelty of the Byzantines and 
the humane heroism of Muslims as in the following lines: 

Our power and pride lie in our faith
By God, soon our birds will fly over in your lands.
The number of our captured women you did overplay.
Forgetting that thousands of yours are in our hands.
We are the most merciful when we triumph in the fray.
But you are the cruelest when you win the day55.
Ibn Hazm’s polemical invective is strikingly similar to that of al-

Qaffal. Although there is nothing to indicate that Ibn Hazm might have been 

�������. E. Carey, The Tragedy of Mariam, the Fair Queen of Jewry, Peterborough 2000.
����. Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum, 30.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

56

familiar with al Qaffal’s response, it is clear that the religious background 
and fervor of both poets was the foremost motivation behind their poems. 
This is illustrated largely by their assault on the theological foundations of 
Christianity. Ibn Hazm writes:

How dare you brag of a Trinitarian faith?
So removed from reason, so out of place.
Worshipping a being who has a worshipping face!
Woe to you! Where is your sanity and brain?
Your gospels are tampered with in every place.
And in them, words of truth are often slain.
You bow still to a wooden cross.
Woe to you! Where is your sanity and brain?56

In Ibn Hazm’s view, because of their adherence to Christianity, the 
Byzantines are irrational and intellectually feeble. Reason, he argues, does 
not seem to have any place for the Byzantines when, as he maintains, the 
basic tenet of their “faulty” religion (i.e. the Trinity) is essentially removed 
from reason. This message is consolidated by questioning rhetorically their 
worship of Jesus who, in Muslim understanding, although a venerated 
Prophet and source of many miracles, worships in turn his Creator. 

The hijā’ of the Christian Byzantines and their faith shifts to madīḥ 
whenever Ibn Hazm –and by the same token al Qaffal– refers to the Muslim 
faith or the Prophet of Islam. Evidently, ridicule of Christianity and the 
ensuing denial of the Other is ultimately an indirect celebration of Islam 
and a final affirmation of the Self. “Thus while the surface elements of the 
hijā’ are the opposite of those in iftikhār [praise]”, S. P. Stetkevych asserts, 
“the ultimate purpose is the reaffirmation of those same values”57.

With Ibn Hazm and al-Qaffal, when it comes to the mahjū (object 
of invective), the main rhetorical and ideological focus of hijā’ lies the 
description of their Otherness with a special insistence on their religious 
ḍalāl (misguidance), moral inferiority, and the ensuing military and 
cultural weaknesses. In contrast, the Muslim mamdūḥ (the praised one) 
is cherished for his/her religious truthfulness, moral superiority and the 
resulting military and cultural achievement, which should be thought of as 

����. Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum, 53.
����������. S. P. Stetkevych, Abu Tammam and the Poetics of the Abbasid Age, Leiden 1991, 

335. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 57

divine proof of these qualities. Certainly when the reality of the battlefield 
indicates otherwise, as we will see later, there is always the universal idea of 
God’s affliction and disapproval.

Expectedly enough, in Arabic literary tradition, especially in times 
of wars and enmities, hijā’ has been part and parcel of conflicts. It was, for 
example, the most effective weapon in the tribal wars and rivalries of the 
Arabs before Islam. Similarly, since the time Prophet Muhammad called 
his poets to attack their enemies with their words, it has become central 
in the propaganda of jihad. Given that, it seems clear why Ibn Hazm and 
al-Qaffal have foregrounded the links between the explicit hijā’ concerning 
the Byzantines and their religion and the implicit madīḥ of the Arabs and 
their religion. S. P. Stetkevych’s reference to Ibn-Rashiq’s explanation of the 
underlying function of hijā’ is worth considering: 

“According to medieval critic Ibn Rashiq, hijā’ (invective) can be 
termed the censure, blame, or ridicule for the absence of those virtues. The 
dictum ‘all poetry’ can be summed up in three phrases: when you praise, you 
say ‘you are’; when you lampoon, you say ‘you are not, and when you elegize 
you say ‘you were’ ”58.

Furthermore, it should be noted that within the thematic and rhetorical 
battle of the Self and the Other, the obsessive reference to the other ḥarīm 
(womenfolk) is crucial in understanding the nature of Muslim/Byzantine 
rivalry and the underlying topoi of the medieval Arabic-Islamic rhetoric of 
alterity. 

The emphasis on capturing, enslaving, and –implicitly– sexually 
enjoying the Other’s women is central to this alterity. It all starts with 
Nicephorus’s, islamically speaking, insulting reference to “the noble and 
sumptuous ladies descendents of your Prophet” who, according to the poem 
attributed to Nicephorus, “were captured and gave themselves without 
contracts and dowries”. Unsurprisingly, al-Qaffal and Ibn Hazm responded 
with a defensive rhetoric of apology that reveals the success of Nicephorus’s 
psychological war and his deep knowledge of the Muslim psyche. Echoing 
al-Qaffal, Ibn Hazm writes:

Of our women, you did not capture many.
Whereas of yours, we have as many as the drops of rain.

����. Stetkevych, Abu Tammam, 335.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

58

Indeed, counting them is an endless task.
Like a man counting the pigeons’ feathers59.

And:
Your emperors’ daughters, we herded with our hands,
As a hunter herds a desert’s deer to his own field.
Ask Heraclius about our deeds in your Lands.
And other kings of yours who were made to yield.
For they can tell you about our troops deployed
And the countless Byzantine women we have enjoyed60.
Echoing several other Rumiyyat especially those texts of Abu 

Tammam’s madīḥ of al-Muʿtasim’s fatḥ (opening, conquest) of Amuriyya 
(Amorium) and al-Mutanabbi’s madīḥ of Sayf al-Dawla, the above lines of 
al-Qaffal and of Ibn Hazm illustrate the central role played by “the sexual 
gender-based imagery,” to borrow S. P. Stetkevych’s expression in the 
description of Muslim military and political domination of the Byzantine 
Other61. Although there is no explicit reference to rape, as is the case with 
abu Tammam and others, the references to the sexual enjoyment of female 
Byzantine captives, can be seen as metaphors for the poets’ final declaration 
and ultimate celebration of Muslim superiority over the Byzantine Other. 
As S. P. Stetkevych puts it “[T]he image of sexually defiled womanhood, 
however, varied in detail and powerfully achieved is the conventional means 
for expressing the ultimate (male) dishonor and degradation”62. 

Last, but not least is the poets’ use of the trope of the infidel Other 
as the “scourge of God” in their efforts to justify the Byzantine threat 
and to downplay the military, even temporary, superiority of the Other. 
If the Byzantines defeated the Muslims, it is neither because they are 
believers in the true faith nor because they are militarily superior, let alone 
invincible. Rather, they are used by God to alert Muslims to their neglect 
and transgression of Muslim values. Confirming Nicephorus’s criticism of 
Muslim corruption, al-Qaffal replies:

����. Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum, 46.
����. Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum, 46.
����������. S. P. Stetkevych, The Poetics of Islamic Legitimacy: Myth, Gender, and Ceremo-

ny in the Classical Arabic Ode, Bloomington 2002, 176.
����. Stetkevych, The Poetics of Islamic Legitimacy, 176.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 59

You triumphed thanks to our leaders‘ misconduct.
Indeed, that is exactly what you said,
If so! That is a proof of the accuracy of our faith;
For it is a law when we transgress, 
We are transgressed upon63.
The recurrence of this theme made Ibn Hazm transfer his lampoon 

of the Byzantines not only to Kafur, but also and unexpectedly to the 
Hamdanids in spite of all their efforts in fighting the Byzantines: “With the 
Hamdanids and Kafur you triumphed/ Who were but ill-bred, impure and 
weak”64. The Umayyad Ibn Hazm does not let the chance go by to attack his 
political opponents. It is clear that in his view, the Byzantine resurgence is 
a direct and severe punishment from God precisely because those who fight 
in his name are in essence usurpers, if not heretics.

Comparatively speaking, al-Qaffal’s and Ibn Hazm’s perception of the 
“Byzantine Peril” as a scourge inflicted by Allah on disobedient Muslims 
recalls the western medieval and early modern tradition of the “Infidel 
Saracen/Turk” as a Scourge of God and that of the sixteenth- and seventeenth-
century German anti-Turkish pamphlets known as the Türkenbüchlein65. In 
short, as shown by John W. Bohnstedt, these German Lutheran and Catholic 
pamphleteers interpreted “[T]he Turkish peril as a scourge inflicted by God 
upon a sinful Christendom and many of them seem to have been more 
concerned with the sins of the Christians than with the Turkish danger per 
se”66.

In sum, the three above mentioned poems, and to a lesser degree Abu 
Firas’ texts, are characteristically violent in tone, if not indeed sadistic. This 
very violence, however, does capture well the nature of the historical and 
religious enmity between Islam and Byzantium during the Middle Ages. 

����. Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum, 30.
����. Al-Munajjid, Qasidat ʾImbratur al-Rum, 30.
������������������������������������������������������������������������������������            . It is interesting to note here that after the outburst of the Mongols and their 

invasions of Muslim and European countries in the thirteenth century, both Muslims and 
Europeans would consider them the ultimate “Scourge of God” ascribing to them all possible 
topoi of otherness. For example, in Muslim and western sources alike, they were depicted as 
unimaginably cruel, bloodthirsty, bestial, and as God’s just punishment for their respective 
sins.

���������. J. W. Bohnstedt, The Infidel Scourge of God: The Turkish Menace as seen by 
German Pamphleteers of the Reformation Era, Philadelphia 1968, 3.



Nizar F. Hermes

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 35-61

60

Undoubtedly a modern reader in spite of the ongoing wars of the moment 
will be perplexed by the apparent enjoyment of violence in these works. 
Nevertheless, if one approaches the Cursed Poem in relation to al-Qaffal’s 
and Ibn Hazm’s responses within their historical context and literary form, 
one can better appreciate their content. It must be remembered also that 
what we consider nowadays useless violence was, as the poems suggest, 
based in examples of courage and heroism. 

The texts studied here are reminiscent of classical epics east and 
west such as Gilgamesh, the Iliad, the Odyssey, Beowulf, the Chansons de 
Geste, the Arthurian romances and the popular ḥamāsa genre in the Arabic 
tradition such as Sirat ʿAntar, as well as the poetry of Abu Tammam and al-
Buhturi67. The western epic and Arabic-Islamic ḥamāsa poems are founded 
upon the veneration of heroism, chivalry, courage and sacrifice for one’s 
faith, country, friends, and lovers, etc.68. Many of these qualities cannot be 
realized without invoking violence in some form. Certainly, the western 
epic, and to a lesser degree the Arabic-Islamic tradition of ḥamāsa, have 
also been often related to legendary battles and combats where the hero has 
had to fight gods, monsters, dragons, and the like. In my view, this is not the 
case with the poem attributed to Nicephorus and the responses of al-Qaffal 
and Ibn Hazm for the very reason that they were most often describing 
violence that was more or less historical. The players in this violence and the 
reciprocal-demonization of the Other, in spite of some instances of ruptures 
and negotiations, intensified with the coming of the Crusades and changed 
with time. Indeed, al-Ifranja would take the place of al-Rūm as the Other, 
interestingly, in the same manner that Turks had taken the place of Saracens 
in European literature with the rise of the Ottomans and the ensuing danger 
they represented for early modern Europe.

�������������������������������������������������. The reader is referred to the anthologies of ḥamāsa collected by Abu Tammam 
and al-Buhturi. Ḥamāsa in Reynold A. Nicholson’s words, “denotes the virtues most highly 
prized by the Arabs–bravery in battle, patience in misfortune, persistence in revenge, pro-
tection of the weak and defiance of the strong” (R. A. Nicholson, The Literary History of the 
Arabs, Cambridge 1969, 79).

���������������������������������������������������������������������������������              . As mentioned above, there was no dearth of epics that mirrored the spirit of 
reconciliation that developed between Byzantines and Arabs especially after the Crusades. 
This is suggestive, for instance, of the Arabic epic-romances of ʿUmar al-Nuʿman and ʿAntar 
and the Byzantine Digenis Akritas.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 35-61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry 61

The Byzantines in Medieval Arabic Poetry: 
Abu Firas’ Al-Rumiyyat and the Poetic Responses of al-Qaffal and 

Ibn Hazm to Nicephorus Phocas’ Al-Qasida al-Arminiyya al-Malʿuna 
(The Armenian Cursed Ode)

Up until the Crusades, it was al-Rūm who were universally seen by 
Arab writers and Arab poets in particular as the “Other” par excellence. 
Nowhere is this more conspicuous than in the sub-genre of Al-Rumiyyat 
(poems about the Byzantines), namely as found in Al- Rumiyyat of Abu 
Firas al-Hamdani (d. 968), and in the poetic responses of al-Qaffal (d. 946) 
and Ibn Hazm (d. 1064) to what was described by several medieval Muslim 
chronicles as Al-Qasida al-Arminiyya al-Malʿuna (The Armenian Cursed 
Ode). By exploring the forgotten views of the Byzantines in medieval 
Arabic poetry, this article purports to demonstrate that contrary to the 
impression left after reading Edward Said’s groundbreaking Orientalism: 
Western Conceptions of the Orient (1978) and other postcolonial studies, 
Orientals have not existed solely to be ‘orientalized’. Perhaps even before this 
came to be so, they too had “Occidentalized” their Euro-Christian Other(s) 
in a way that mirrored in reverse the subject/object relationship described 
as Orientalism.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 
κατά τον 13ο Αιώνα και η Μάχη του Tagliacozzo

... μηδὲν τοὺς πολεµήσωµεν ὡς πολεµοῦν οἱ Φράγγοι
καὶ χάσωµεν τὸν πόλεµον, ὅτι πλειότεροί µας εἶναι˙
ἀλλὰ ἂς τοὺς πολεµήσωµεν µὲ µηχανίαν καὶ φρόνα
ὡς πολεµοῦν εἰς Ρωµανίαν οἱ Τοῦρκοι κ’ οἱ Ρωµαῖοι1.

Αυτή είναι η συµβουλή την οποία έδωσε ο πρίγκιπας της Αχαΐας 
Γουλιέλµος Β΄ Βιλλεαρδουΐνος (1246-1278) στον Κάρολο Α΄ Ανδεγαυό 
(1266-1285) για να αντιµετωπίσουν στο Tagliacozzo τον στρατό του 
Κονραδίνου (1254-1268). Την εποχή της ακµής του πριγκιπάτου της Αχαΐας, 
δηλαδή την περίοδο της ηγεµονίας των Βιλλεαρδουΐνων (1209-1278) και 
ιδιαίτερα του Γουλιέλµου Β΄, οι Φράγκοι του Μοριά απέκτησαν φήµη 
ικανών και άξιων πολεµιστών2. Ο πρίγκιπας συµµετείχε µε τους ιππότες 
του όχι µόνο σε συγκρούσεις εναντίον των Βυζαντινών και των Φράγκων 
ηγεµόνων της Ελλάδας αλλά και σε επιχειρήσεις στην ευρύτερη περιοχή

1. Τὸ Χρονικὸν τοῦ Μορέως, εκδ. Π. Π. Καλονάρος, Αθήνα 1940, στ. 6940-6943.
2. Ο Βενετός Μαρίνος Σανούδος αναφέρει χαρακτηριστικά ότι η αυλή του πρίγκιπα 

ήταν σπουδαιότερη από ενός βασιλιά, διαθέτοντας 700 έως 1000 άλογα, βλ. Marin Sanudo 
Torsello, Istoria di Romania, εκδ. και ελλην. µετ. Ε. Η. Παπαδοπούλου, Αθήνα 2000, 107. 
Ο Καταλανός χρονικογράφος Ramon Muntaner γράφει στις αρχές του 14ου αιώνα ότι οι 
ιππότες του Μοριά ήταν οι ευγενέστεροι σε όλο τον κόσμο, The Chronicle of Muntaner, 
αγγλ. µετ. Lady Goodenaugh, τ. 2, London 1921, 627.

Επιμέλεια έκδοσης Μ. Κουμανουδη ΙΒΕ/ΕΙΕ



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

64

της ανατολικής Μεσογείου3. Στο πλαίσιο αυτό,  ο Γουλιέλµος Β΄, έχοντας 
υποχρέωση να προσφέρει στρατιωτικές υπηρεσίες στον επικυρίαρχό 
του, από το 1267, Κάρολο Α΄, μετέβη από τον Μοριά στην Ιταλία µε 400 
ιππότες, όπου έλαβε µέρος στη µάχη του Tagliacozzo το 12684. 

Όπως προκύπτει από το απόσπασµα που παρατέθηκε, ο πρίγκιπας 
πρότεινε, ως λύση για την αντιµετώπιση του υπέρτερου αριθµητικώς 
αντιπάλου, την εφαρµογή της τακτικής των Τούρκων και των Βυζαντινών. 
Με έναυσµα τη συγκεκριµένη πληροφορία του Χρονικού του Μορέως, 
σκοπό της παρούσας µελέτης αποτελεί η διερεύνηση της σχέσης της 
βυζαντινής πολεµικής τακτικής του 13ου 

 
αιώνα µε την τακτική που ακο

λούθησαν οι Γάλλοι στη µάχη του Tagliacozzo και η εκ νέου αποτίµηση 
της συµβολής του πρίγκιπα της Αχαΐας στην έκβασή της.

Η µάχη, που έλαβε χώρα την 23η Αυγούστου του 1268 στο Tagliacozzo 
και συγκεκριµένα στην όχθη του ποταµού Salto, στα περίχωρα της 
Ρώµης, έχει αποτελέσει αντικείµενο µελέτης των ιστορικών, οι οποίοι 
έχουν ασχοληθεί µε τον µεσαιωνικό πόλεµο, ως ένα χαρακτηριστικό 
παράδειγµα της επιτυχηµένης δράσης του ιππικού στο πεδίο της µάχης5. 
Καθώς πρωταρχικός σκοπός µας δεν είναι η λεπτοµερειακή περιγραφή 
της σύγκρουσης, θα επικεντρωθούµε στα βασικά της χαρακτηριστικά, 
τα οποία θα µας απασχολήσουν. Τα αντίπαλα στρατεύµατα είχαν πα
ραταχθεί εκατέρωθεν µίας γέφυρας του ποταµού. Αρχικώς, το ιππικό 
του Κονραδίνου διενήργησε κατά µέτωπο επίθεση, προσπαθώντας να 
διασχίσει τη γέφυρα, αλλά χωρίς επιτυχία. Τελικώς, οι Γερµανοί διέσχισαν 
τον ποταµό από ένα αβαθές πέρασµα, υπερκέρασαν και αιφνιδίασαν το 
γαλλικό ιππικό, που τράπηκε σε φυγή. Οι Γερµανοί διασκορπίστηκαν 

3. Χαρακτηριστικό παράδειγµα αποτελεί η συµµετοχή του στη σταυροφορία του 
βασιλιά της Γαλλίας Λουδοβίκου Θ΄ (1226-1270), βλ. J. Longnon, L’Empire latin de Con-
stantinople et la Principauté de Morée, Paris 1949, 218-219.

4. Χρονικὸν Μορέως, στ. 6886-6890.
5. Η πληρέστερη ανάλυση της µάχης βρίσκεται στο άρθρο του P. Herde, Die Schlacht 

bei Tagliacozzo. Eine historisch-topographische Studie, Zeitschrift fur Bayerische Landes-
geschichte 28 (1962), 679-744. Επίσης, J. France, Western Warfare in the Age of the Crusa-
des, 1000-1300, New York 1999, 180-184. Για παλαιότερες αναλυτικές περιγραφές της 
µάχης και κριτική των δυτικών πηγών, βλ. H. Delbrück, Medieval Warfare. History of the 
Art of War, τ. 3, αγγλ. µετ. W. J. Renfroe, Jr., London 1982, 353-357 καθώς και Ch. Oman, 
The Art of War in the Middle Ages, τ. 1, London 1924, 505-515. Τέλος, F. Lot, L’art militaire 
et les armées au Moyen Age en Europe et dans le Proche Orient, τ. 2, Paris 1946, 177-183.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 65

για να λεηλατήσουν, αλλά µία φάλαγγα των Γάλλων επανεµφανίστηκε 
στο πεδίο της µάχης και τους καταδίωξε6. 

Έχει υποστηριχθεί ότι η συγκεκριµένη φάλαγγα ενήργησε βάσει 
σχεδίου, δηλαδή παρέµεινε κρυµµένη σε ένα λόφο,  πριν από την έναρξη 
της µάχης, µε σκοπό την ενέδρα εναντίον των Γερµανών. Το γεγονός 
αυτό αµφισβητείται και παρουσιάζεται ως πιθανότερο το ενδεχόµενο 
ότι ανασυντάχθηκαν οι Γάλλοι σε κοντινό λόφο και εξαπέλυσαν την 
αντεπίθεσή τους από την πλεονεκτική αυτή θέση. Όµως, µία οµάδα 
ιπποτών του Κονραδίνου, υπό τον Ερρίκο της Καστίλλης, η οποία δεν 
είχε διασκορπιστεί, αντεπιτέθηκε στους Γάλλους. Την επικίνδυνη για τους 
τελευταίους κατάσταση ανέτρεψε ο Alard de Saint-Valéry, ένας έµπειρος 
πολεµιστής, ο οποίος είχε λάβει µέρος στη σταυροφορία του Γάλλου 
µονάρχη Λουδοβίκου Θ΄, του επονοµαζόµενου Αγίου (1226-1270). Ο de 
Saint Valéry πραγµατοποίησε µε τους ιππότες του εικονική υποχώρηση και 
παρέσυρε τους Γερµανούς σε χαλάρωση της παράταξής τους και άτακτη 
καταδίωξη. Οι Γάλλοι ανέστρεψαν την πορεία τους και αντεπιτέθηκαν 
στους ασύντακτους Γερµανούς, οι οποίοι ηττήθηκαν οριστικά. Αυτή είναι 
σε γενικές γραµµές η εικόνα για τη µάχη του Tagliacozzo, στην οποία έχει 
καταλήξει η σύγχρονη έρευνα µε βάση τις δυτικές πηγές7. 

Σύµφωνα µε την εκδοχή του Χρονικού του Μορέως, ο πρίγκιπας 
της Αχαΐας συµβούλευσε τον Κάρολο να σχηµατίσει µία µικρή δύναµη 
από τρία ή τέσσερα «αλλάγια»8, δηλαδή οµάδες, ελαφρά οπλισµένων 
και ταχυκίνητων ιππέων, µε σκοπό να κινηθεί επιθετικά εναντίον των 
Γερµανών. Ο υπόλοιπος στρατός πρότεινε να παραµείνει καλυµµένος και 

6. Η λεηλασία µε σκοπό το κέρδος αποτελούσε βασικό κίνητρο του µεσαιωνικού 
στρατιώτη, όπως αναλύεται σχετικώς στο A. Settia, Rapine, assedi, battaglie. La guer-
ra nel Medioevo, Roma – Bari 22006, 56-60. Στο Tagliacozzo, η συγκεκριµένη µορφή 
απειθαρχίας του στρατού του Κονραδίνου αποτέλεσε καθοριστικό παράγοντα της ήττας 
των Γερµανών.

7. Herde, Die Schlacht bei Tagliacozzo, 701-736, χρήσιμος είναι ο χάρτης στο τέλος 
του άρθρου µε τις θέσεις και κινήσεις των αντιπάλων. Ακόµη, France, Western Warfare, 
182-183.

8. Το «αλλάγιον» αποτελούσε την τακτική µονάδα του βυζαντινού στρατού κατά την 
ύστερη περίοδο, M. C. Bartusis, The Late Byzantine Army. Arms and Society, 1204-1453, 
Philadelphia 1992, 193-194. Επίσης, Κ. Γ. Παναγιωτίδης, Η οργάνωση του στρατού κατά την 
ύστερη βυζαντινή περίοδο (1204-1453), (αδημ. διδ. διατρ. Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο 
Θεσσαλονίκης, 2004), 40-45.



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

66

αθέατος σε ορεινό έδαφος. Όταν οι Γερµανοί θα αντεπιτίθεντο και θα 
καταδίωκαν τη µικρή εµπροσθοφυλακή των Γάλλων, εισηγήθηκε αυτή να 
υποχωρήσει δια µέσου του γαλλικού στρατοπέδου, οπότε οι διώκτες της 
θα σκορπίζονταν για να το λεηλατήσουν. Ιδιαίτερη προσοχή, επισήµανε, 
έπρεπε να δοθεί ώστε οι ελαφρά οπλισµένοι ιππείς, που θα εκτελούσαν 
τον ελιγµό διαφυγής, να παραµείνουν συντεταγµένοι. Τότε, όταν οι 
αντίπαλοι θα ήταν διασκορπισµένοι, χωρίς παράταξη και σχηµατισµό 
µάχης, θα ηχούσαν οι σάλπιγγες, δίνοντας το σύνθηµα για την έφοδο 
του κρυµµένου στρατού και ταυτόχρονα το τµήµα που υποχωρούσε θα 
στρεφόταν εναντίον των Γερµανών. Στην αραγωνική παραλλαγή του 
Χρονικού προστίθεται η πληροφορία της µεταµφίεσης του επικεφαλής 
των ελαφρά οπλισµένων ιππέων σε βασιλιά Κάρολο Α΄, µε σκοπό την 
πλήρη εξαπάτηση των Γερµανών, οι οποίοι θα υπέθεταν ότι διενεργείται 
γενική επίθεση των Γάλλων υπό τον ίδιο τον αρχηγό τους9. Πραγµατικά, 
στη συνέχεια το Χρονικό επιβεβαιώνει ότι µε την εφαρµογή του σχεδίου 
του Γουλιέλµου, κατανικήθηκε ο Κονραδίνος10. Από όσα εκτέθηκαν, 
προκύπτει ότι το Χρονικό του Μορέως θεωρεί την ενέδρα των Γάλλων 
προσχεδιασµένη και τη συνδυάζει µε την εικονική φυγή τµήµατος του 
στρατεύµατός τους. Επιπλέον, η σύλληψη του σχεδίου αποδίδεται 
αποκλειστικά στο Γουλιέλµο Β΄ Βιλλεαρδουΐνο, χωρίς να αναφέρεται ο 
Alard de Saint-Valéry. 

Από τους νεώτερους συγγραφείς, οι οποίοι έχουν ασχοληθεί µε 
τη µάχη του Tagliacozzo σε σχέση µε το Χρονικό του Μορέως, ο G. 
Spadaro θεωρεί ότι η περιγραφή του Χρονικού περιέχει πολλά στοιχεία 
αυθεντικότητας και καταλήγει στο συµπέρασµα ότι η νίκη του Καρόλου 
πρέπει να αποδοθεί από κοινού στην ιδέα των Alard de Saint-Valéry και 
Γουλιέλµου Β΄11 . Αντίθετη άποψη έχει διατυπώσει ο P. Herde, ο οποίος 
θεωρεί ότι το Χρονικό µεροληπτεί και ως εκ τούτου δεν αποδέχεται 

9. Libro de los fechos et conquistas del principado de la Morea, εκδ. και µετ. A. Morel-
Fatio, Genève 1885, § 402-403.

����. Χρονικὸν Μορέως, στ. 6962-7080. Ανάλογες είναι οι περιγραφές στη γαλλική 
και αραγωνική παραλλαγή του Χρονικού, Livre de la conqueste de la princée de l’ Amorée. 
Chronique de Morée (1204-1305), εκδ. J. Longnon, Paris 1911, § 477-486. Libro de los Fec-
hos, § 400-406. Επίσης, G. Spadaro, La battaglia di Tagliacozzo nella Cronaca di Morea, στο: 
Studi in memoria di Carmelo Sgroi (1893-1952), Torino 1965, 622-626.

����. Spadaro, Battaglia di Tagliacozzo, 630-631.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 67

ότι η συµβουλή ή η ενέργεια που οδήγησε στη νίκη προήλθε από τον 
Βιλλεαρδουΐνο12. Σε πρόσφατη μελέτη για τον Κάρολο Α΄ και την 
πολιτική του στην ευρύτερη περιοχή της Μεσογείου, ο G. L. Borghese 
αποδέχεται και τις δύο απόψεις, δηλαδή ότι η νίκη οφείλεται απο κοινού 
στον Γουλιέλμο Β΄ και τον de Saint-Valéry, χωρίς όμως να προχωρήσει σε 
αιτιολογημένη ανάλυση της θέσης του13. Διαπιστώνουµε κατά συνέπεια 
ότι υπάρχει ασυµφωνία σχετικά µε το βαθµό της συµβολής των Φράγκων 
της Πελοποννήσου στη µάχη του Tagliacozzo. Δύο κύρια ερωτήµατα 
τίθενται: κατά πόσο η περιγραφή της µάχης του Tagliacozzo στο Χρονικό 
του Μορέως αντικατοπτρίζει τη βυζαντινή πολεµική τακτική και πόση 
εμπειρία της συγκεκριµένης τακτικής είχε ο πρίγκιπας της Αχαΐας πρίν 
από το 1268. 

Προκειμένου να απαντηθούν τα συγκεκριμένα ερωτήματα, θα 
προσπαθήσουµε στη συνέχεια να σχηµατίσουµε µία κατά το δυνατόν 
ακριβή εικόνα της βυζαντινής τακτικής κατά τον 13o 

 
αιώνα και των  

παραγόντων που συνετέλεσαν στη διαµόρφωσή της, στηριζόµενοι 
κυρίως στα διαθέσιµα από τις βυζαντινές και δυτικές πηγές στοιχεία για 
τις διεξαχθείσες µάχες, με σκοπό τη σύγκριση με την περιγραφή της μάχης 
του Tagliacozzo, όπως αυτή παραδίδεται από το Χρονικό. 

Οι πρώτες συγκρούσεις των Βυζαντινών µε τους Φράγκους κα
τακτητές μετά από την άλωση της Κωνσταντινουπόλεως δεν στέφθηκαν 
µε επιτυχία για τους πρώτους. Η πρώτη µάχη σε παράταξη µεταξύ 
της αυτοκρατορίας της Νίκαιας και των Λατίνων στο Ποιµανηνό της 
Βιθυνίας, στις 6 Δεκεµβρίου 1204, έληξε µε ήττα των Βυζαντινών, παρά την 

�������. P. Herde, Taktiken muslimischer Heere vom ersten Kreuzzug bis ’Ayn Djālūt (1260) 
und ihre Einwirkung auf die Schlacht bei Tagliacozzo (1268), στο: Das Heilige Land im Mit-
telalter. Begegnungsraum zwischen Orient und Okzident, [Schriften des Zentralinstituts für 
Fränkische Landeskunde und allgemeine Regionalforschung an der Universitüt Erlangen-
Nürnberg, Bd, 22], επιμ. W. Fischer – J. Scheider, Neustadt an der Aisch 1982, 88-94. Θα 
πρέπει να αναφερθεί και η άποψη του J. Dunbabin, ο οποίος αποδίδει στον Κάρολο Α΄ 
τον σχεδιασμό και την επιτυχημένη εκτέλεση της τακτικής που εφαρμόστηκε, βλ. J. Dun-
babin, Charles I of Anjou. Power, Kingship and State-making in Thirteenth-century Europe, 
London – New York 1998, 168-169.

����������. G. L. Borghese, Carlo I d’Angiò e il Mediterraneo. Politica, diplomazia e commer-
cio internazionale prima dei Vespri [Collection de l’École Française de Rome – 411], Roma 
2008, 17-18.



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

68

αριθµητική τους υπεροχή14 . Εξίσου αποτυχηµένη ήταν και η προσπάθεια 
των Βυζαντινών να αντιπαραβληθούν στον µελλοντικό Λατίνο αυτοκρά
τορα Ερρίκο Α΄ de Hainaut (1206-1216), στο Αδραµύττιο (1205). Ο 
βυζαντινός στρατός επεξέτεινε τις άκρες του σχηµατισµού του, ώστε να 
περικυκλώσει τον υποδεέστερο αριθµητικώς αντίπαλο15. Οι Λατίνοι, όταν 
διαπίστωσαν ότι οι Βυζαντινοί δεν ήταν πρόθυµοι να επιτεθούν πρώτοι, 
ανέλαβαν πρωτοβουλία και πραγµατοποίησαν συντεταγµένη έφοδο, 
επιτυγχάνοντας να διασπάσουν την αντίπαλη παράταξη: προκλήθηκαν 
πολλές απώλειες και οι Βυζαντινοί ετράπησαν σε φυγή. Την έφοδο των 
ιπποτών ακολούθησε το φραγκικό πεζικό, προκειµένου να συγκεντρώσει 
τη λεία που εγκαταλείφθηκε16. Τέλος, σύµφωνα µε τον Νικήτα Χωνιάτη, 
οι Βυζαντινοί, το 1205, στην Αρκαδιούπολη, πολέµησαν τους Φράγκους 
ασύντακτοι, ανοργάνωτοι, ακατάλληλα οπλισµένοι και χωρίς σχέδιο, με 
αποτέλεσµα να ηττηθούν και να έχουν πολλές απώλειες17. 

Στην Πελοπόννησο, η µόνη µάχη σε παράταξη εναντίον των εισβο
λέων δόθηκε στα Κούντουρα (1205). Εκεί συγκεντρώθηκε ένα σηµαντικό 
αριθµητικώς στράτευµα από διάφορα µέρη της Πελοποννήσου, πιθανόν 
υπό τη διοίκηση του Μιχαήλ Α΄ Κοµνηνού Δούκα (1204-1214), του 
ιδρυτή του κράτους της Ηπείρου. Σύµφωνα µε το Χρονικό του Μο
ρέως, επρόκειτο για 4000 πεζούς και ιππείς, µεταξύ των οποίων και οι 
Μηλιγγοί του Ταϋγέτου, οι οποίοι πολεµούσαν πεζοί18. Ο χρονικογρά
φος Γοδεφρείδος Βιλλεαρδουΐνος αναφέρει ότι οι Βυζαντινοί διέθε
ταν τουλάχιστον 5000 άνδρες19. Ο στρατός των σταυροφόρων απο
τελείτο, σύµφωνα µε το Χρονικό, από 700 πεζούς και ιππείς20, ενώ ο 

�������������������������������. Geoffroy de Villehardouin, La Conquête de Constantinople, εκδ. E. Faral, τ. 2, 
Paris 1939, § 319-320. Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ Διήγησις, εκδ. J. L. van Dieten, Nicetae 
Choniatae Historia [CFHB 11], Berlin 1975, 602.

������������������������������������������������������������������������������. Χωνιάτης, 604, «καὶ ὡς εἰς χάσµα διανοιγόµενοι στόµατος ταῖς ἑκατέρων τῶν 
κεράτων ἀναπτύξεσι».

������������������������������������������������. Villehardouin, § 322-323. Χωνιάτης, 603-604.
������������������������������������������������������������������������������������. Χωνιάτης, 614. Villehardouin, § 338-339. Γενικά για τις αρχικές συγκρούσεις της 

αυτοκρατορίας της Νίκαιας µε τη λατινική αυτοκρατορία, βλ. Η. Γιαρένης, Η συγκρότηση 
και η εδραίωση της Αυτοκρατορίας της Νίκαιας. Ο Αυτοκράτορας Θεόδωρος Α΄ 
Κοµνηνὀς Λάσκαρις [ΕΙΕ/ΙΒΕ, Μονογραφίες 12], Αθήνα 2008, 90-93.

18. Χρονικὸν Μορέως, στ. 1715-1725.
�������������������������. Villehardouin, § 329.
20. Χρονικὸν Μορέως, στ. 1730-1731.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 69

Γοδεφρείδος Βιλλεαρδουΐνος µνηµονεύει την ύπαρξη 500 µόνο ιππέων21. 
Εάν λάβουµε υπόψη όσα αναφέρει το Χρονικό του Μορέως, οι, καλά 
πληροφορηµένοι από κατοίκους που γνώριζαν την τοπογραφία της 
περιοχής, Φράγκοι «ἐπαρέσυραν»22 τους Βυζαντινούς σε τόπο, όπου 
είχαν πλεονέκτηµα. Οι τελευταίοι, βέβαιοι για την επιτυχία τους, λόγω 
της αριθµητικής τους υπεροχής, επιτέθηκαν πρώτοι, ηττήθηκαν και 
στη συνέχεια διασκορπίστηκαν, µε αποτέλεσµα σηµαντικός αριθµός 
ίππων και αξιόλογη ποσότητα στρατιωτικού υλικού να περιέλθει στην 
κατοχή των Φράγκων23. Το βυζαντινό στράτευμα είχε συγκεντρωθεί 
πολύ βιαστικά, δεν διέθετε την απαιτούµενη συνοχή και περιελάµβανε 
ανεπαρκή αριθµό, ελλιπώς εξοπλισµένων, ιππέων24. Οι Φράγκοι επέλεξαν 
έδαφος που ευνοούσε την τακτική τους και συνέτριψαν τους, πληµµελώς 
οργανωµένους, Έλληνες. 

Γενικά, διαπιστώνουµε ότι τα βυζαντινά στρατεύµατα εμπλέκονταν 
σε µάχη εκ του συστάδην µε τους Λατίνους και παρόλο που συνήθως 
υπερείχαν αριθµητικά, υφίσταντο αλλεπάλληλες ήττες. Οι Βυζαντινοί, 
κατανοώντας ότι δεν µπορούσαν να αντιπαραταχθούν στην τακτική των 
Δυτικών, µετέβαλαν τη στρατηγική τους και απέφευγαν συστηµατικά 
την ανοικτή και εκ του συστάδην σύγκρουση µαζί τους. Άλλωστε, στο 
Βυζάντιο υπήρχε µακραίωνη παράδοση στην τακτική του ανταρτοπολέµου 
ή διαφορετικά «έµµεσου» πολέµου, η οποία καταγράφεται στις ιστορικές 
πηγές και αναλύεται θεωρητικά στα σωζόµενα στρατιωτικά εγχειρίδια25. 

�����������������������������. Villehardouin, § 328-329.
����. Χρονικὸν Μορέως, στ. 1728.
����. Χρονικὸν Μορέως, στ. 1723-1736˙ Villehardouin, § 329˙ A. Bon, La Morée fran-

que. Recherches historiques, topographiques et archéologiques sur la principauté d’ Achaïe 
(1205-1430), Paris 1969, 61-62. Σύµφωνα µε τον Bon, Morée franque, 421-422, η µάχη 
έλαβε χώρα στην πεδιάδα της Μεσσηνίας. Με τη συγκεκριμένη άποψη συµφωνεί και ο 
Μ. Σ. Κορδώσης, Η κατάκτηση της νότιας Ελλάδας από τους Φράγκους. Ιστορικά και 
τοπογραφικά προβλήµατα, Ιστορικογεωγραφικά 1 (1986), 102, ο οποίος τονίζει τον 
ρόλο της συγκεκριµένης τοποθεσίας στο αρνητικό για τους Βυζαντινούς αποτέλεσµα της 
µάχης.

����������������������������������������������. Για την προέλευση του βυζαντινού στρατού, Κορδώσης, Κατάκτηση της νότιας 
Ελλάδας, 167.

�����������������������������������������������. Για τον ανταρτοπόλεµο στο Βυζάντιο, βλ. J. Haldon, Warfare, State and Society 
in the Byzantine World, 565-1204, London – New York 1999, 176-181. Για τις ανατολικές 
τακτικές πολέµου και µε ποιο τρόπο τις έκριναν οι Δυτικοί, βλ. N. Zbinden, Abendländische 
Ritter, Griechen und Türken im ersten Kreuzzug (Zur Problematik ihrer Begegnung), Αθήνα 



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

70

Κατεξοχήν αντιπροσωπευτικό κείμενο αυτής της κατηγορίας είναι το 
εγχειρίδιο με τίτλο «Περὶ παραδροµῆς πολέµου», που χρονολογείται 
στον 10ο αιώνα και αποδίδεται στον αυτοκράτορα Νικηφόρο Β΄ Φωκά 
(963-969)26. Η συνάντηση Βυζαντινών και Φράγκων στα πεδία των µαχών 
µετά την πρώτη σταυροφορία οδήγησε τους Βυζαντινούς σε ανάλογες 
λύσεις για την αντιµετώπιση των επικίνδυνων αντιπάλων. Χαρακτη
ριστικό παράδειγµα η τακτική ανταρτοπολέµου, την οποία υιοθέτησε ο 
αυτοκράτορας Αλέξιος Α΄ Κοµνηνός (1081-1118) για να αντιµετωπίσει 
αποτελεσµατικά τους Νορµανδούς27. Η επιτυχία της συγκεκριμένης 
τακτικής προϋπέθετε την κατάλληλη επιλογή του πεδίου της μάχης–
συνήθως το ορεινό έδαφος ευνοούσε την εφαρμογή της– αλλά και την 
επιλογή κατάλληλα εξοπλισμένων στρατευμάτων, με κύριο κριτήριο την 
ευκινησία τους. Επιπλέον, απαιτούσε άριστο συντονισμό και έλεγχο των 
κινήσεων των στρατευμάτων, ιδιαίτερα κατά τους ελιγμούς της εικονικής 
υποχώρησης, όπου τυχόν επικράτηση αταξίας και πανικού ήταν δυνατόν 
να έχουν καταστροφικές συνέπειες. 

Στα έτη που ακολούθησαν, ο ιδρυτής της εξόριστης αυτοκρατορίας της 
Νίκαιας Θεόδωρος Α΄ Λάσκαρις (1204-1222) στράφηκε στην επιλογή της 
τακτικής της συνεχούς παρενόχλησης και της παγίδευσης των φραγκικών 
στρατευµάτων. Η απόφαση αυτή φαίνεται ότι απέδωσε καρπούς, έστω και 
περιορισµένης έκτασης, όταν, για παράδειγµα, το 1207, ένα στρατιωτικό 
σώµα της λατινικής αυτοκρατορίας της Κωνσταντινουπόλεως υπό τον 

1975, 21-39. Επίσης, για µία συγκριτική αποτίµηση των στρατιωτικών δυνατοτήτων των 
σταυροφόρων της τέταρτης σταυροφορίας και των Βυζαντινών, βλ T. G. Kolias, Military 
Aspects of the Conquest of Constantinople by the Crusaders, στο: Urbs Capta. The Fourth 
Crusade and its Consequences [Réalités Byzantines 10], επιμ. A. Laiou, Paris 2005, 123-138. 
Τέλος, για την πολεµική τακτική στην αυτοκρατορία της Νίκαιας και τη σχέση της µε την 
«παραδοσιακή» βυζαντινή τακτική, βλ. N. Kanellopoulos – J. Lekea, The Struggle between 
the Nicaean Empire and the Bulgarian State (1254-1256): Towards a Revival of Byzantine 
Military Tactics under Theodore II Laskaris, Journal of Medieval Military History 5 (2007), 
66-68.

����. Περὶ παραδροµῆς πολέµου τοῦ κυροῦ Νικηφόρου τοῦ βασιλέως, εκδ. G. Dagron  
– H. Mihǎescu, Le traité sur la guérilla (De velitatione) de l’empereur Nicephore Phocas 
(963-969), Paris 1986, 3-135.

����������. J. W. Birkenmeier, The Development of the Comnenian Army: 1081-1180, Leiden 
2002, 61 και 68. Πρβλ. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιάς, εκδ. D. R. Reinsch – A. Kambylis, Anna 
Comnenae Alexias [CFHB 40/1], Berlin – New York 2001, 4.5, στ. 8-17, 129-130.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 71

Thierry de Looz εξολοθρεύτηκε πλησίον της Νικοµήδειας, σε ενέδρα των 
Βυζαντινών28 . 

Το 1211, οι Βυζαντινοί προσπάθησαν ανεπιτυχώς να αντιµετωπίσουν 
µε ανάλογο τέχνασµα τις δυνάµεις του Λατίνου αυτοκράτορα Ερρίκου 
Α΄ στον ποταµό Λούπαρκο. Σύµφωνα µε επιστολή του Ερρίκου Α΄, στην 
οποία περιγράφεται αναλυτικά η µάχη, απέκρυψαν τον κύριο όγκο 
του στρατεύµατός τους σε ένα λόφο, αφήνοντας σε κοινή θέα µόνο δύο 
φάλαγγες. Σκοπός τους ήταν να παρασύρουν τους Λατίνους σε καταδίωξη 
και να τους οδηγήσουν στην ενέδρα. Ο έµπειρος όµως αυτοκράτορας 
δεν παρασύρθηκε˙ αντίθετα, η ενέδρα των Βυζαντινών αποκαλύφθηκε 
εγκαίρως µε αποτέλεσµα να ηττηθούν29 . 

Ακόµη ένα χαρακτηριστικό παράδειγµα αποτελεί η αντιµετώπιση της 
εισβολής του Λατίνου αυτοκράτορα Ιωάννη de Brienne (1231-1237) στη 
Μικρά Ασία το 1233. Ο αυτοκράτορας της Νίκαιας Ιωάννης Γ΄ Βατάτζης 
(1222-1254) δεν αντιµετώπισε τους Φράγκους σε ανοικτή σύγκρουση, 
καθώς, εκτός των άλλων, επιχειρήσεις στην Κρήτη και τη Ρόδο είχαν 
απορροφήσει το µεγαλύτερο τµήµα των δυνάµεών του, αλλά διεξήγαγε 
ανταρτοπόλεµο. Οι Λατίνοι περιορίστηκαν στην παράλια ζώνη, την 
οποία ο βυζαντινός στρατός, πρίν αποσυρθεί στην ορεινή ενδοχώρα, 
είχε αποψιλώσει από οποιαδήποτε εφόδια30. Η τακτική αυτή απέδωσε 
καρπούς, γιατί οι Φράγκοι θα αποχωρούσαν σχεδόν άπρακτοι, εάν δεν 
καταλάµβαναν τις Πηγές µετά από προδοσία31. 

Σε γενικές γραµµές, οι Βυζαντινοί εφαρµόζαν αρχές ανταρτοπόλεµου, 
παραπλάνησης και εξαπάτησης των Φράγκων. Εκµεταλλεύονταν τα 

�����������������������������.Villehardouin, § 481-483. Γιαρένης, Αυτοκρατορία της Νίκαιας, 98.
�������. G. Prinzing, Der Brief Kaiser Heinrichs von Konstantinopel vom 13. Januar 1212, 

Byz. 43 (1973), 395-431. Επίσης, J. Longnon, La campagne de Henri de Hainaut en Asie 
Mineure en 1211, Bulletin de l’Academie royale de Belgique 34 (1948), 442-452. Γιαρένης, 
Αυτοκρατορία της Νίκαιας, 102-105.

����������. Πρβλ. Leonis Imperatoris Tactica, εκδ. R. Vári, τ. 2, Budapest 1917, 12.130-131, στ. 
4438-4442, 104, όπου για την αντιµετώπιση υπέρτερου αριθµητικά στρατεύµατος ο Λέων 
ΣΤ΄ συµβουλεύει να καταστραφούν τα εφόδιά του.

������������������������. Γεώργιος Ακροπολίτης, Χρονικὴ Συγγραφή, εκδ. Α. Ηeisenberg, Georgii Acropo-
litae Opera (αναθ. έκδ. P. Wirth), τ. 1, Stuttgart 1978, 47-48. Επίσης, J. S. Langdon, John 
III Ducas Vatatzes’ Byzantine Imperium in Anatolian Exile, 1222-54: The Legacy of his 
Diplomatic, Military and Internal Program for the Restitutio Orbis, (αδημ. διδ. διατρ. Univ. 
of California 1978), 141-144.



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

72

τοπογραφικά χαρακτηριστικά κάθε περιοχής, επιχειρώντας να τους 
αιφνιδιάσουν, και χρησιµοποιούσαν την τακτική της εικονικής υποχώ
ρησης, για να τους κατευθύνουν σε ενέδρα. Κατά αυτό τον τρόπο 
προσπαθούσαν να αντιµετωπίσουν το φραγκικό ιππικό, του οποίου η 
τακτική βασίζονταν στη συντεταγµένη έφοδο µε το δόρυ «υπό µάλης» 
και την κρούση του αντίπαλου σχηµατισµού· τακτική, η οποία απέδίδε 
µόνο υπό προϋποθέσεις και εφαρµοζόµενη σε κατάλληλο έδαφος32. Η 
ικανότητα και αποτελεσµατικότητα εφαρµογής της τακτικής της εικονικής 
υποχώρησης ενισχύθηκαν, όταν, το 1242, ο Ιωάννης Γ΄ επέτρεψε την 
εγκατάσταση Κουµάνων στα εδάφη της αυτοκρατορίας και την ένταξή 
τους στο βυζαντινό στρατό33. Επίσης, οι Βυζαντινοί, όπως άλλωστε 
είχαν πράξει κατά το παρελθόν, χρησιµοποίησαν τουρκικά στρατιωτικά 
σώµατα34. Τόσο οι Κουµάνοι όσο και οι Τούρκοι πολεµούσαν έφιπποι, 
έχοντας ως κύρια όπλα τους το τόξο και την ευκινησία των αλόγων 
τους· θανάτωναν από απόσταση τα άλογα των Φράγκων ιππέων και 
εφαρµόζαν τακτική εικονικής υποχώρησης. Όταν ο αντίπαλος κατέληγε 
σε άτακτη καταδίωξή τους, τότε  είτε ανέστρεφαν την πορεία τους και τον 
σφυροκοπούσαν εκ νέου µε τα βέλη τους είτε τον οδηγούσαν σε ενέδρα35. 
Χαρακτηριστικό παράδειγµα αποτελεί η βυζαντινή νίκη, το 1281, στο 
Βεράτιο, όπου ο στρατηγός του Καρόλου Α΄ Hugues Rousseau de Sully 

�������������������������������������������������������������������������. Για την τακτική του βαριά οπλισµένου µεσαιωνικού ιππικού, βλ.  J. F. Verbrug-
gen, The Art of Warfare in Western Europe during the Middle Ages from the eighth century 
to 1340, αγγλ. µετ. S. Willard – R. W. Southern, Woodbridge 1997, 103-104. Επίσης, T. G. 
Kolias, Byzantinische Waffen. Ein Beitrag zur byzantinischen Waffenkunde von den Anfän-
gen bis zur lateinischen Eroberung [Byzantina Vindobonensia 17], Wien 1988, 202-213 και  
Ο Ιδιος, Η πολεµική τεχνολογία των Βυζαντινών, Δωδώνη 18 (1989), 18-31.

���������������. Ακροπολίτης, Χρονικὴ Συγγραφή, 65. Επίσης, Bartusis, Late Byzantine Army, 
26-27 και I. Vásáry, Cumans and Tatars. Oriental Military in the Pre-Ottoman Balkans, 
1185-1365, Cambridge 2005, 67-68.

�����������������������������������������������������������������������         . Συµµετοχή Τούρκων (αλλά και άλλων ιπποτοξοτών, όπως Πετσενέγοι και 
Κουµάνοι) µαρτυρείται, για παράδειγµα, στους στρατούς των Κοµνηνών, βλ. Birkenmeier, 
Comnenian Army, 102-112, 122-123. Οι πρώτοι Τούρκοι µνηµονεύονται να συµµετέχουν 
σε στρατιωτικό σώµα της αυτοκρατορίας της Νίκαιας υπό τον Μιχαήλ Παλαιολόγο (τον 
ιδρυτή της δυναστείας των Παλαιολόγων Μιχαήλ Η΄ (1259-1282)) κατά τον πόλεµο µε το 
κράτος της Ηπείρου το 1256-1257, βλ. Ακροπολίτης, Χρονικὴ Συγγραφή, 147-148.

������������������������������������������������������������������������. Για τις συγγενικές τακτικές των Τούρκων και των Κουµάνων, βλ. R. C. Smail, 
Crusading Warfare, 1097-1193, Cambridge  21995, 77-83, και Vásáry, Cumans and Tatars, 
55-56.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 73

παρασύρθηκε από Τούρκους πολεµιστές στην υπηρεσία των Βυζαντινών, 
τους κατεδιώξε ανεπιτυχώς και τελικά συνελήφθη αιχµάλωτος σε ενέδρα. 
Το αποτέλεσµα ήταν να τραπεί το στράτευµα σε φυγή και οι Βυζαντινοί 
να κερδίσουν µία από τις σηµαντικότερες νίκες εναντίον του Καρόλου 
Α΄, αναστέλλοντας τα επεκτατικά του σχέδια36. 

Από τη σύντοµη έκθεση των βυζαντινών πολεµικών µεθόδων 
εναντίον των Φράγκων, γίνεται αµέσως αντιληπτό ότι η τακτική που 
εφαρµόσθηκε στο Tagliacozzo και την οποία το Χρονικό του Μορέως 
αποδίδει στον Γουλιέλµο Β΄, οµοιάζει χαρακτηριστικά µε τη βυζαντινή 
τακτική, όπως προκύπτει από τις βυζαντινές και δυτικές πηγές. Ειδικά η 
τακτική, την οποία οι Βυζαντινοί προσπάθησαν να ακολουθήσουν στο 
Λούπαρκο, ανακαλεί έντονα στη µνήµη την περιγραφή του Χρονικού 
σχετικά με το Tagliacozzo. Κοινό τόπο και στις δύο περιπτώσεις αποτελεί 
η απόκρυψη του κυρίως όγκου του στρατεύµατος, µε απώτερο σκοπό 
τον αιφνιδιασµό και την παγίδευση του αντιπάλου37. Εξάλλου, όπως 
αναφέρθηκε, έχει διαπιστωθεί και έχει γίνει αποδεκτό ότι, σε κάποια 
φάση της µάχης του Tagliacozzo, τµήµα του γαλλικού στρατεύµατος 
πραγµατοποίησε εικονική υποχώρηση, τακτική που είχαν υιοθετήσει 
οι Βυζαντινοί από νομαδικούς και ανατολικούς λαούς, οι στρατοί 
των οποίων περιελάμβαναν ιπποτοξότες. Επιπλέον, η μορφολογία του 
εδάφους όπου έλαβε χώρα η μάχη, δηλαδή η ύπαρξη φυσικών εμποδίων 
(ποταμός) και η παρουσία ορεινών σχηματισμών, ευνόησε την εφαρμογή 
της συγκεκριμένης τακτικής. 

�������������������������������������������������������������������������������. Βυζαντινές και δυτικές πηγές για τη µάχη του Βερατίου: Γεώργιος Παχυµέρης, 
Συγγραφικαὶ Ἱστορίαι, εκδ. A. Failler, Georges Pachymérès Relations Historiques, τ. 2, 
Paris 1984, 641-649. Νικηφόρος Γρηγοράς, Ἱστορία Ῥωµαϊκή, εκδ. L. Schopen – I. Bekker, 
Nicephori Gregorae Historiae Byzantinae, τ. 1, Bonn 1829, 144-148. Sanudo, Istoria, 145-147. 
Για ανάλυση της µάχης και της σηµασίας της, βλ. Κ. Γιαννακόπουλος, Ὁ αὐτοκράτωρ 
Μιχαὴλ Παλαιολόγος καὶ ἡ Δύσις 1258-1282. Μελέτη ἐπὶ τῶν βυζαντινο-λατινικῶν 
σχέσεων, ελλην. µετ. Κ. Πολίτης, Αθήνα 1969, 242-246 και τις πρόσφατες µελέτες των    
Ευ. Συγκέλλου, Ο πόλεµος στον δυτικό ελλαδικό χώρο κατά τον ύστερο Μεσαίωνα (13ος-
15ος αι.) [ΕΙΕ/ΙΒΕ, Μονογραφίες 8], Αθήνα 2008, 220-222 και Borghese, Carlo I d’Angiò, 
227-233.

�����������������������������������������������������������������������. Πρβλ. τις συµβουλές σχετικά με τις ενέδρες που περιλαµβάνονται στα Τακτικὰ 
ΙΙ, 12.134-139, στ. 4449-4468, 105-107 και 13.13, στ. 4570-4580, 119-120. Επίσης, Περὶ 
παραδροµῆς πολέµου, 3.1-6, 41-45.



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

74

Θα πρέπει να επισηµάνουµε ότι, ακόµα και εάν η µάχη στο 
Tagliacozzo δεν εξελίχθηκε όπως παραδίδεται στο Χρονικό του Μορέως, 
οπότε  έχουμε να κάνουμε με μια φανταστική ή σχεδόν φανταστική 
περιγραφή, ο ανώνυµος συγγραφέας  παρέχει μια  αυθεντικότατη εικόνα  
της βυζαντινής τακτικής. Κυρίως δε, αποκαλύπτει την οπτική με την 
οποία έβλεπαν οι Φράγκοι τον βυζαντινό τρόπο πολέµου: θεωρούσαν, 
με άλλα λόγια, ότι οι Βυζαντινοί δεν πολεµούσαν µε έντιµο τρόπο, αλλά 
µε πανουργία και απάτη. Αποτελεί άλλωστε κοινό τόπο σε αρκετά 
κείµενα δυτικών η άποψη ότι οι Έλληνες ήταν ανεπαρκείς στρατιώτες 
και δεν πολεµούσαν σε παράταξη. Στο Χρονικό του Μορέως αναφέρεται 
χαρακτηριστικά: 

...τὸ πῶς οἱ Τοῦρκοι κ’ οἱ Ρωµαῖοι οὐδὲν εἶναι στρατιῶτες
νὰ πολεµοῦν εἰς πρόσωπον ὡσὰν ἐµεῖς οἱ Φράγκοι,
διατὸ ἔχουν πονηρίαν καὶ πολεµοῦν µὲ τέχνην38˙

Ενώ, στο επόµενο απόσπασµα εξαίρεται η στρατιωτική ανωτερότητα 
των Δυτικών σε σύγκριση µε τους Βυζαντινούς: 

Ἐτοῦτοι εἶναι ἀπόξενοι ἀπὸ διαφόρους τόπους,
ἀπαίδευτοι νὰ πολεµοῦν µετἀ Φράγκους ἀνθρώπους˙
µηδὲν ὀκνήσωµεν ποσῶς νὰ µᾶς ἀποσκεπάσουν,
ἀφνίδως ἂς τοὺς δώσωµεν ὅλοι µὲ τὰ κοντάρια.
Τὰ ἄλογα, ὅπου ἔχουσιν, ὅλα ὑπαρίππια εἶναι,
ἑνὸς φαρίου µας ἡ φορὰ νὰ ρίξῃ δεκαπέντε39.

Επίσης, ιδιαίτερα χαρακτηριστικό είναι και το εξής απόσπασµα από 
κείµενο ανωνύµου συγγραφέα (περ. 1309): ...eo quod greci communiter 
[sunt] effeminate et in nullo ad arma apti, sunt tamen astute et dolosi, et 
ideo si contingat eos quandoque uincere, malicia et astucia dictam victoriam 
assecuntur40. Οπωσδήποτε, οι συγκεκριµένες κρίσεις διακρίνονται από 
υπερβολική προκατάληψη εναντίον των Βυζαντινών˙ αποκαλύπτουν 
όµως το γεγονός ότι οι Φράγκοι πολεµιστές, διαπνεόµενοι ενδεχομένως 
από το ιπποτικό αίσθηµα, θεωρούσαν τον ανταρτοπόλεµο και την 
εξαπάτηση µη «ευγενικές» µορφές πολέµου, αταίριαστες προς την κατά 
µέτωπο αναµέτρηση στο ανοικτό πεδίο της µάχης. 

38. Χρονικὸν Μορέως, στ. 6963-6965.
39. Χρονικὸν Μορέως, στ. 4725-4730. Ανάλογες απόψεις για την ανωτερότητα το 

δυτικού πολεµιστή εκφράζει ο Μαρίνος Σανούδος, βλ. Sanudo, Istoria, 169.
����. Anonymi Descriptio Europae Orientalis, εκδ. O. Górka, Kraków 1916, 23-24.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 75

Από την άλλη πλευρά, µία βυζαντινή πηγή, ο ιστορικός Νικηφόρος 
Γρηγοράς γράφει για τις αδυναµίες του τρόπου πολέµου των Φράγκων: 
τὸ γάρ τοι γένος τῶν Ἰταλῶν τοιούτοις ἀρχῆθεν συντέθραπται τοῖς ἢθεσι. 
ἂν µὲν γάρ εὐτάκτως ἀπαντᾷ πρὸς τὸν πόλεµον, τεῖχός ἐστιν ὀχυρὸν 
καὶ ἀµήχανον ˙ ἂν δὲ βραχύ τι τῆς νενοµισµένης παραλύσῃ τάξεως, 
οὐδὲν ἄν εἴη τὸ κωλύον αἰχµαλώτους σφᾶς ὑπὸ τῶν πολεµίων αὐτίκα 
µάλα ἀχθήσεσθαι41. Αυτή ακριβώς την αδυναµία εκµεταλλεύονταν οι 
Βυζαντινοί προκειµένου να αντιµετωπίσουν τους βαριά οπλισµένους 
ιππείς. Την ίδια αρχή ακολούθησε ο Κάρολος Α΄ στο Tagliacozzo και οι 
ιππότες του κατατρόπωσαν τους αντίστοιχούς τους Γερµανούς42. 

Η ήττα στην Πελαγονία (1259) και η ανακατάληψη της Κωνσταντι
νουπόλεως (1261) σηματοδοτούν την έναρξη μίας περιόδου έντονης 
απειλής για την ίδια την ύπαρξη του πριγκιπάτου. Ο Γουλιέλμος Β΄ 
στράφηκε για βοήθεια στον μοναδικό δυτικό ηγεμόνα που όχι μόνο είχε 
τη δυνατότητα να τον ενισχύσει στρατιωτικά, αλλά επιπλέον η κατάλυση 
της βυζαντινής αυτοκρατορίας αποτελούσε μακροπρόθεσμο στόχο του. 
Η συμμετοχή των ιπποτών του πριγκιπάτου στη μάχη του Tagliacozzo δεν 
μπορεί παρά να είχε χαρακτήρα επικύρωσης της σχέσης υποτελείας που 
συνέδεε τους δύο ηγέτες. Τα ωφέλη αυτής της συμμαχίας εκδηλώθηκαν 
τα αμέσως επόμενα έτη, με κύρια μορφή την αποστολή στρατευμάτων 
από τον Κάρολο Α΄ είτε για να υπερασπίσουν το πριγκιπάτο είτε για 
να επιτεθούν στους Βυζαντινούς, που είχε ως  αποτέλεσμα οι τελευταίοι 
να στερηθούν πολύτιμους πόρους και δυνάμεις για τις επιχειρήσεις στην 

��������������. Γρηγοράς, Ἱστορία Ῥωµαϊκὴ IΙ, 147.
������������������������������������������������������������������������������            . Για την εικόνα την οποία οι Βυζαντινοί είχαν σχηµατίσει για τους Δυτικούς 

και αντίστροφα ενδιαφέρον παρουσιάζουν οι µελέτες των Zbinden, Abendländische Rit-
ter, Griechen und Türken, 80-85, H. Hunger, Graeculus perfidus. Ἰταλὸς ἰταµός: Il senso 
dell’alterità nei rapporti greco-romani ed italo-bizantini, [Unione Internazionale degli Isti-
tuti di Archeologia, Storia e Storia dell’Arte in Roma, 4], Roma 1987 και T. G. Kolias, 
Wechselseitige Einflüsse und Begegnungen zwischen Orient und Okzident im Bereich des 
Kriegswesens, στο: Kommunikation zwischen Orient und Okzident. Alltag und Sachkultur, 
Internationaler Kongress, Krems an der Donau 6. bis 9. Oktober 1992 [Veröffentlichungen 
des Instituts für Realienkunde des Mittelalters und der frühen Neuzeit 16. Österreichische 
Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Kl., Sitzungsberichte 619], Wien 1994, 251-270. Τις 
αδυναµίες της τακτικής των Δυτικών και ειδικότερα το γεγονός ότι καθίσταντο ιδιαίτερα 
ευάλωτοι, εάν βαλλόταν το άλογό τους, είχε εντοπίσει και η Άννα Κομνηνή, βλ. Ἀλεξιάς, 
5.6, στ. 25-39, 158. Επίσης, Birkenmeier, Comnenian Army, 60-62.



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

76

Πελοππόννησο43. Αντιστρόφως, το πριγκιπάτο αποτελούσε για τον 
Κάρολο Α΄ μία εξαιρετική βάση για την προώθηση των μεγαλόπνοων 
σχεδίων του44. 

Στο παραπάνω πλαίσιο, είναι εύλογο να υποθέσουµε ότι ο ανώνυµος 
συντάκτης του Χρονικού, επιθυµώντας να εξυµνήσει την ικανότητα του 
Γουλιέλµου Β΄ και των ιπποτών του, δεν δίστασε να αποδώσει στον 
Φράγκο ηγεµόνα τη νίκη στο Tagliacozzo45. Ο πρίγκιπας της Αχαΐας 
ήταν γνώστης της τακτικής που εφαρµόστηκε, λόγω της εµπειρίας του 
στον πόλεµο στην κυρίως Ελλάδα και στην Πελοπόννησο εναντίον των 
Βυζαντινών. Γνωρίζουµε τουλάχιστον δύο περιπτώσεις κατά τις οποίες  
ο Γουλιέλμος Β΄ ήλθε αντιµέτωπος µε παρόµοια τακτική. Ο P. Herde 
ορθώς αναγνωρίζει ότι οι Βυζαντινοί, στη µάχη του Μακρυπλαγίου, 
εφάρµοσαν εναντίον των Φράγκων τακτική ορεινού ανταρτοπολέµου. Ο 
ίδιος ερευνητής θεωρεί, λανθασµένα κατά τη γνώµη µας, ότι ο πρίγκιπας 
δεν απέκτησε ανάλογη εµπειρία της βυζαντινής τακτικής κατά τη 
µάχη της Πελαγονίας46. Στην Πελοπόννησο, το 1263, κατά τη µάχη του 
Μακρυπλαγίου, οι Βυζαντινοί περίµεναν τα φραγκικά στρατεύµατα, 

����. Borghese, Carlo I d’Angiò, 19-29, 51-55. 
����. Dunbabin, Charles I, 91-96. Αντίθετη άποψη για την πολιτική εναντίον των 

Βυζαντινών διατυπώθηκε πρόσφατα από τον Borghese, Carlo I d’Angiò, 235-256, που 
υποστηρίζει ότι ο Κάρολος Α΄ δεν σκόπευε να καταλάβει την Κωνσταντινούπολη. 

����. Spadaro, Battaglia di Tagliagozzo, 627-630. Ο συγραφέας της ελληνικής εκδοχής 
του Χρονικού του Μορέως (ο χρόνος συγγραφής τοποθετείται στα μέσα του 14ου 
αιώνα) πρέπει να ήταν Έλληνας στην υπηρεσία των Φράγκων, ο οποίος είχε ανέλθει 
στη στρατιωτική ιεραρχία του πριγκιπάτου. Συνεπώς, ερμηνεύεται ικανοποιητικά ο 
μονοδιάστατος υπέρ των Φράγκων χαρακτήρας του κειμένου και η προσπάθεια εξύμνησης 
των κατορθωμάτων των προγόνων των επικυριάρχων του συγγραφέα. Σχετικές αναλύσεις 
και βιβλιογραφία, βλ. D. Jacoby, Les archontes grecs et la féodalité en Morée franque, ΤΜ 2 
(1967), 421-481 [= ανατ. στο: Société et démographie à Byzance et en Romanie latine, Lon-
don 1975 [Variorum Reprints], αρ. VI]˙ Ο Ιδιος, Quelques considérations sur les versions de 
la Chronique de Morée, Journal des Savants (1968), 133-189 [= ανατ. στο: Société et démo-
graphie, αρ. VII]˙ Ο Ιδιος, The Encounter of Two Societies: Western Conquerors and Byzan-
tines in the Peloponnesus after the Fourth Crusade”, AHR 78 (1973), 873-906 [= ανατ. στο: 
Recherches sur la Méditerranée orientale du XIIe au XVe siècle. Peuples, sociétés, économies, 
London 1979 [Variorum Reprints], αρ. II]. A. Ilieva, Frankish Morea (1205-1262). Socio-
cultural Interaction between the Franks and the Local Population, Αθήνα 1991, 51-69.

����. Herde, Taktiken muslimischer, 92.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 77

ενεδρεύοντας σε ένα ορεινό πέρασµα47. Το 1259, στην Πελαγονία, ο 
Γουλιέλµος Β΄ συµµετείχε µαζί µε τον ηγεµόνα της Ηπείρου Μιχαήλ Β΄ 
Άγγελο (1236-1271) και τα στρατεύµατα του Μανφρέδου της Σικελίας 
στον συνασπισµό εναντίον της αυτοκρατορίας της Νίκαιας. Σύµφωνα 
µε τον βυζαντινό ιστορικό Γεώργιο Ακροπολίτη, ο επικεφαλής των 
βυζαντινών στρατευµάτων σεβαστοκράτορας Ιωάννης Παλαιολόγος 
είχε λάβει από τον αδελφό του αυτοκράτορα Μιχαήλ Η΄ οδηγίες να µην 
εµπλακεί σε κατά µέτωπο ανοικτή µάχη µε τον αντίπαλο συνασπισµό, 
αλλά να εφαρµόσει τακτική συνεχούς παρενόχλησης, εκµεταλλευόµενος 
την ταχύτητα κίνησης των Τούρκων, Κουµάνων αλλά και Βυζαντινών 
ιπποτοξοτών και τοξοτών του οποίους διέθετε48. Πραγµατικά, οι βαριά 
οπλισµένοι Βυζαντινοί ιππείς παρέµειναν ασφαλείς στα ορεινά, ενώ οι 
ιπποτοξότες παρενοχλούσαν διαρκώς τον αντίπαλο στρατό σε όλες τις 
κινήσεις του, ηµέρα και νύκτα. Αυτό είχε ως αποτέλεσµα να εµποδίζουν 
τη φροντίδα των αλόγων και να παρενοχλούν την εφοδιοποµπή, φθά
νοντας σε σηµείο να συγκρούονται µε τους αντίπαλους πολεµιστές και 
να αποσπούν τµήµατα από τα εφόδια49. Τεχνάσµατα παρενόχλησης 
του αντιπάλου και διεξαγωγής ψυχολογικού πολέµου, διασώζει και 
το Χρονικό του Μορέως στη δική του εκδοχή για τη µάχη. Ιδιαίτερο 
ενδιαφέρον παρουσιάζουν τα τεχνάσµατα που χρησιµοποίησε ο σε
βαστοκράτορας για να διογκώσει στην αντίληψη των αντιπάλων του 
το µέγεθος του στρατού του: Ο γηγενής πληθυσµός παρατάχθηκε στα 
βουνά «έφιππος» επί διαφόρων ζώων που χρησιμοποιούσε για αγροτικές 
εργασίες (µουλάρια, βοοειδή), ώστε από µακριά να δίνεται η εντύπωση 
πολυάριθµων ιππέων. Κατά τη διάρκεια της νύκτας άναψαν πολλές φωτιές 
για να φαίνεται ότι ο στρατός αποτελείται από πάρα πολλούς πολεµιστές. 

����. Χρονικὸν Μορέως, στ. 5098-5465. Chronique de Morée, §. 346-378. Libro de los 
Fechos, § 359-372. Επίσης, D. A. Zakythinos, Le Despotat grec de Morée (αναθ. έκδ. Χ. 
Μαλτέζου), τ. 1, London 21975, 39-43. Πρβλ. την τακτική που περιγράφεται στο Περὶ 
παραδροµῆς πολέµου, 3.1-6, 41-45 και 11.1-5, 73-75.

�����������������������������������������������������������������������           . Για τη σχέση θεωρίας (στην περίπτωση που εξετάζουµε οι οδηγίες του 
αυτοκράτορα) και πράξης, βλ. Τ. Γ. Κόλιας, Η πολεµική τακτική των Βυζαντινών: Θεωρία 
και πράξη, στο: Το Εµπόλεµο Βυζάντιο (9ος-12ος 

 
αι.), επιμ. Κ. Τσικνάκης [ΙΒΕ/ΕΙΕ, 

Διεθνή Συμπόσια 4], Αθήνα 1997, 153-164.
��������������� . Ακροπολίτης, Χρονικὴ Συγγραφὴ, 168-169. Επίσης D. J. Geanakoplos, Greco-

Latin Relations on the Eve of the Byzantine Restoration. The Battle of Pelagonia, DOP 7 
(1953), 127.



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

78

Επίσης, δόθηκε εντολή να προκαλούνται εκκωφαντικοί θόρυβοι, ώστε να 
τροµοκρατηθεί ο εχθρός. Παράλληλα, ο σεβαστοκράτορας µερίµνησε για 
τη διασπορά ψευδών και παραπλανητικών πληροφοριών στο αντίπαλο 
στρατόπεδο, σύµφωνα µε τις οποίες ο στρατός της Νίκαιας διέθετε 
συντριπτική αριθµητική υπεροχή50. Οι συγκεκριµένες µέθοδοι πρέπει να 
αποτέλεσαν µέρος ή παραλλαγή της τακτικής που περιγράφει ο Γεώργιος 
Ακροπολίτης και εφαρµόστηκαν για να εκφοβίσουν και να προκαλέσουν 
αναταραχή και αταξία στους συµµάχους. Βεβαίως, η µάχη της Πελαγονίας 
δεν κρίθηκε τόσο από την εφαρµογή της συγκεκριµένης τακτικής όσο από 
την αποχώρηση του στρατού της Ηπείρου, πριν από την καθοριστική 
αναµέτρηση, γεγονός το οποίο δεν αναιρεί την εφαρµογή της, καθώς τη 
µνηµονεύουν δύο από τις βασικές πηγές51. 

Είναι λοιπόν εµφανές ότι ο Γουλιέλµος Β΄ είχε την ευκαιρία, µερικά 
χρόνια νωρίτερα από το Tagliacozzo, να αποκτήσει µία πρώτης τάξεως 
άµεση εµπειρία από τον τρόπο πολέµου των Βυζαντινών και των 
Τούρκων. Εδώ θα πρέπει να συµπληρώσουµε ότι ο ικανός αυτός ηγεµόνας 
είχε λάβει µέρος, όπως άλλωστε ο Κάρολος Α΄ και άλλοι συµµετέχοντες 
στο Tagliacozzo, στη σταυροφορία του βασιλιά της Γαλλίας Λουδοβίκου 
Θ΄ εναντίον της Αιγύπτου, κατά τα έτη 1248-125052. Συνεπώς, ο πρίγκιπας 
της Αχαίας θα πρέπει να είχε αποκτήσει και από τη συµµετοχή στη 
συγκεκριμένη στρατιωτική επιχείρηση άµεση εµπειρία του τρόπου 
πολέµου στην Ανατολή. 

Την εµπειρία των ιδιαίτερων συνθηκών πολέµου στην Ελλάδα, 
μετά από µισό και πλέον αιώνα συγκρούσεων µε το Βυζάντιο, την 
εκµεταλλεύτηκαν οι Φράγκοι του πριγκιπάτου κατά τα έτη που ακολού
θησαν τη µάχη του Tagliacozzo. Ο Μιχαήλ Η΄ Παλαιολόγος, το 1270, 
αποβίβασε στη Μονεµβασία στρατό αποτελούµενο από Κουµάνους, 
Τούρκους και Βυζαντινούς. Ο Γουλιέλµος Β΄ απέφυγε την ανοικτή 
σύγκρουση και έδωσε εντολές οι Φράγκοι να οχυρωθούν στα κάστρα 

����. Χρονικὸν Μορέως, στ. 3712-3731. Επίσης, Bartusis, Late Byzantine Army, 
253-254. Πρβλ. και Λέοντος Τακτικὰ II, 12.134-139, στ. 4449-4468, 105-107 και 13.13, στ. 
4570-4580, 119-120.

������������������������������������. Για τη µάχη της Πελαγονίας, βλ. Geanakoplos, Battle of Pelagonia, 99-141.
��������������������������������������������������. Γενικά για τη συγκεκριµένη σταυροφορία, J. R. Strayer, The Crusades of Louis 

IX, στο: A History of the Crusades, επιμ. K. Setton, τ. 1, Wisconsin 1969, 487-504. Επίσης, 
για τη συμμετοχή του Καρόλου Α΄, βλ. Dunbabin, Charles I, 4 και 167.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 79

τους και να τοποθετηθούν φρουρές σε όλα τα κοµβικά και στρατηγικά 
σηµεία. Ο Κάρολος Α΄, το 1272, έστειλε στρατεύµατα σε βοήθεια των 
Φράγκων του Μοριά και στο πολεµικό συµβούλιο που προηγήθηκε 
της επιχείρησης αποφασίστηκε να επιδιωχθεί σύγκρουση σε ανοικτό 
πεδίο. Η εκστρατεία ξεκίνησε µε πενθήµερη λεηλασία των περιοχών του 
Γαρδαλεβού και της Τσακωνίας και επιστροφή στο Νίκλι. Οι Βυζαντινοί 
όµως απέφυγαν να συναντήσουν τους Φράγκους. Ο αυτοκράτορας είχε 
δώσει αυστηρές εντολές να µην παρατάσσονται τα στρατεύµατα για µάχη 
σε ανοικτό πεδίο, αλλά να προτιµούνται ορεινά φυσικά οχυρά σηµεία 
από όπου θα µπορούν να ενεδρεύουν και να τοξεύουν τους Φράγκους. 
Οι Λατίνοι, διαπιστώνοντας ότι δεν επρόκειτο να ευοδωθούν τα σχέδιά 
τους για µάχη σε παράταξη και ότι ήταν πολύ επικίνδυνο να διέλθει 
ο στρατός τους από τα ορεινά και δασώδη µέρη που παρεµβάλλονταν 
µεταξύ Νικλίου και Μυστρά, διότι θα µετατρέπονταν σε εύκολο στόχο 
των Βυζαντινών τοξοτών, αποφάσισαν να αποχωρήσουν. Ταυτόχρονα, 
τοποθέτησαν ικανές δυνάµεις, ώστε να εµποδίσουν ενδεχόµενη βυζαντινή 
διείσδυση στις περιοχές τους53. 

Ενδιαφέρον επίσης παρουσιάζει η εκστρατεία που διεξήγαγαν στην 
Εύβοια ο πρίγκιπας Γουλιέλµος B΄ και ο στρατηγός του Καρόλου Α΄ 
Dreux de Beaumont σε συνεργασία µε τους Βενετούς, το 1276, εναντίον 
των Βυζαντινών εισβολέων54. Ο πρίγκιπας πέτυχε την ανακατάληψη του 
κάστρου Κούπα, αλλά ο de Beaumont ηττήθηκε κοντά στον Ωρεό µε µεγάλες 
απώλειες σε έµψυχο δυναµικό καθώς και σε εξοπλισµό, ιδιαίτερα κατά τη 
φάση της υποχώρησής του µέσα από ορεινά εδάφη. Από όσα αναφέρει 
ο Μαρίνος Σανούδος συνάγουμε ότι οι Βυζαντινοί υπό την ηγεσία του 
Λατίνου Λικάριου πρέπει να διεξήγαγαν ένα είδος ανταρτοπόλεµου. Οι 
Βενετοί και ο πρίγκιπας της Αχαΐας γνώριζαν τα τεχνάσµατά τους, κατά 
συνέπεια ήταν πολύ προσεκτικοί και δεν επέτρεπαν στον στρατό τους να 
διαχωριστεί ή να επιδοθεί σε καταδίωξη. Αντιθέτως, ο Γάλλος στρατηγός, 
αφού δεν συνάντησε ισχυρή και οργανωµένη αντίσταση, επέτρεψε την 
διασπορά του ιππικού του, µε σκοπό την λεηλασία, και επιχείρησε να 
διέλθει από ορεινά περάσµατα στα οποία ενέδρευαν οι Βυζαντινοί55. 

53. Χρονικὸν Μορέως, στ. 6487-6720. Chronique de Morée, § 456-469. Επίσης, Zaky-
thinos, Despotat grec Ι, 52-53, και Γιαννακόπουλος, Μιχαὴλ Παλαιολόγος, 175-176.

���������������������������������������������������������������������������������. Για τη δράση του de Beaumont και τη χρονολόγηση του συγκεκριµένου γεγονότος, 
βλ. τα σχετικά σχόλια του Sanudo, Istoria, 276-277.

������������. Sanudo, Istoria, 143-144. Επίσης, Longnon, Εmpire latin, 241.



Νικόλαος Σ. Κανελλόπουλος – Ιωάννα Κ. Λεκέα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 63-81

80

Από τα παραπάνω παραδείγµατα διαπιστώνουµε ότι οι Φράγκοι 
του πριγκιπάτου είχαν προσαρµόσει την τακτική τους και ήταν ιδιαίτερα 
προσεκτικοί κατά τις αντιπαραθέσεις τους µε τους Βυζαντινούς. Πολύ 
περισσότερο, είχαν οι ίδιοι διδαχθεί και αφοµοιώσει παρόµοιες τακτι
κές, εφόσον για παράδειγµα το Χρονικό του Μορέως μαρτυρεί ότι οι 
Βυζαντινοί κινδύνευαν στην Πελοπόννησο από ενέδρες των Φράγκων 
βαλλιστροφόρων στα ορεινά περάσµατα56. 

Από όσα εκτέθηκαν, δεν υπάρχει αµφιβολία ότι ο Γουλιέλµος Β΄ 
Βιλλεαρδουΐνος είχε αποκτήσει προσωπική εµπειρία των πολεµικών 
τακτικών των Βυζαντινών και των Τούρκων πριν τη µάχη του Taglia
cozzo, την οποία αποδεδειγµένα αξιοποίησε προς όφελος των Φράγκων 
στις αδιάκοπες συγκρούσεις µαζί τους. Κατά συνέπεια, µπορούµε να 
υποθέσουµε ότι η παρουσία του ιδίου και των ιπποτών του στο Taglia
cozzo πιθανόν επέδρασε θετικά στην διεξαγωγή των ελιγµών στο πεδίο 
της µάχης καθώς και στην επιτυχή της έκβαση. Δεν είναι όµως δυνατό 
να τεκµηριωθεί, με εξαίρεση την αναφορά του Χρονικού του Μορέως, 
εάν ο πρίγκιπας υπήρξε  αποκλειστικός σύµβουλος του Καρόλου Α΄, 
διαδραµατίζοντας συνάµα τόσο κεντρικό και καθοριστικό ρόλο στο 
θετικό αποτέλεσµα όσο το Χρονικόν του αποδίδει. 

Εκείνο που κυρίως ενδιαφέρει και µπορούµε µε ασφάλεια να υπο
στηρίξουµε είναι ότι η περιγραφή του Χρονικού για το Tagliacozzo 
αποτελεί πηγή αυθεντικών πληροφοριών για τη βυζαντινή πολεµική 
τακτική του 13ου αιώνα εναντίον των Φράγκων. Επιπλέον, αποδίδει 
ρεαλιστικά την εικόνα που είχαν σχηµατίσει οι Δυτικοί για αυτή και 
ερµηνεύει τους λόγους για τους οποίους διαµορφώθηκε η συγκεκριµένη 
αντίληψη. Κυρίως, αποκαλύπτεται ο ισχυρός βαθµός προκατάληψης 
που επικρατούσε: όταν η τακτική εφαρµόζεται από τους Βυζαντινούς 
εναντίον των Φράγκων χαρακτηρίζεται άνανδρη και ασύµβατη µε τον 
ιπποτικό τρόπο πολέµου, αλλά όταν εφαρµόζεται από τον στρατό του 
Καρόλου Α΄ αντιµετωπίζεται θετικά και ο Γουλιέλµος Β΄ εξυµνείται για 
την συνεισφορά του στη νικηφόρα έκβαση της µάχης. 

����. Χρονικὸν Μορέως, στ. 5044-5045. Για την τακτική των Φράγκων και την προ
σαρμογή τους στις ιδιαίτερες γεωγραφικές συνθήκες της Πελοποννήσου, βλ. Ilieva, Fran-
kish Morea, 193-196. Ανάλογη τακτική «ανορθόδοξου» πολέμου εφαρμόστηκε από τον 
Κάρολο Α΄ Τόκκο, βλ. Συγκέλλου, Ο πόλεµος στον δυτικό ελλαδικό χώρο, 272-274.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 63-81

Η Βυζαντινή Πολεμική Τακτική Εναντίον των Φράγκων 81

Βyzantine Battle Tactics Against the Franks in the 13th Century 
and the Battle of Tacliacozzo

In 1268 Charles I of Anjou (1266-1285) confronted the army of Conradin 
(1254-1268) in Tagliacozzo, achieving a victory that established his position 
in Sicily. The prince of Morea William II of Villehardouin (1246-1278), 
took part in the battle with 400 knights levied from the principality. The 
Chronicle of the Morea attributes the victory of Charles I to William II’s 
advice to fight using similar tactics applied by the Byzantines and the Turks 
in the Greek mainland. 

The prince had acquired important experience of the war conditions 
in Morea and Greece before the battle of Tagliacozzo fighting against the 
Byzantines. Hereof, it is possible that William II took advantage of this 
experience and played an important role in the positive outcome of the 
battle, even though not as crucial as the Chronicle tries to ascribe to him. 

On the other hand, it is proven by close examination of other Byzantine 
and western sources of the period that the battle description of the Chronicle 
is an authentic testimony of the Byzantine battle tactics exercised against 
the Franks during the 13th century and especially the way these tactics were 
seen through the eyes of the latter.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 83-97

Αφροδιτη Γκενακου-Μποροβιλου

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα και Ιαμβικοι Κανονεσ 
Χριστουγεννων, Φωτων και Πεντηκοστησ*

Ὁ H. Hunger ὑποστηρίζει ὅτι «γιὰ τοὺς ἴδιους τοὺς Βυζαντινοὺς ἡ φιλολο
γία, δηλαδὴ ἡ σπουδὴ τῆς γλώσσας καὶ τῶν ἔργων ποὺ εἶχαν συντεθεῖ στὴ 
γλώσσα αὐτή, ἦταν πάντα μιὰ ἐθνικὴ καὶ πολιτικὴ ἀποστολή»1. Ὅταν 
μάλιστα συνέβαινε, καθ’ ὅλη τὴ διάρκεια τῆς βυζαντινῆς περιόδου, σὲ 
γραπτὸ κείμενο ἡ μὲν γλώσσα νὰ ἀποδίδει ὑψηλὰ νοήματα μὲ λεξιλόγιο 
ἀπὸ τὴ διαχρονία τῆς ἑλληνικῆς, τὸ δὲ κείμενο νὰ ἔχει στοιχεῖα ἐγνωσμένης 
λογοτεχνικότητας, ἡ κοινωνία σύσσωμη τὸ χαιρέτιζε ὡς πνευματικὸ 
ἐπίτευγμα. 

Αὐτὸ συνέβη μὲ τοὺς Ἰαμβικοὺς Κανόνες (= ΙΚ) Χριστουγέννων, 
Φώτων καὶ Πεντηκοστῆς2, στοὺς ὁποίους τὸ μὲν θεματικὸ ἀντικείμενο 

* Τὴν ὑπόδειξη τοῦ θέματος αὐτοῦ τοῦ ἄρθρου χρωστῶ στὸν καθ. Χ. Θεοδωρίδη, τὸν 
ὁποῖο καὶ εὐχαριστῶ. Τὸ ἄρθρο διάβασαν οἱ καθ. Δ. Καλαμάκης καὶ Ἀ. Μαρκόπουλος 
τοὺς ὁποίους ἐπίσης εὐχαριστῶ.

1. Ἀποκαλεῖ μάλιστα ὁ Hunger τὴν ἐνασχόληση τῶν βυζαντινῶν λογίων μὲ θέματα 
γραμματικῆς, μετρικῆς, ὀρθογραφίας, διαλεκτολογίας καὶ λεξικογραφίας, «ἀπαραίτητες 
προϋποθέσεις τῆς φιλολογίας». Βλ. H. Hunger, Βυζαντινὴ Λογοτεχνία. Ἡ λόγια κοσμικὴ 
γραμματεία τῶν Βυζαντινῶν, τ. Β΄, Ἀθήνα 1992, 68 καὶ 376.

2. Ἀποδίδονται στὸν Ἰωάννη τὸν Δαμασκηνὸ καὶ βρίσκονται ἐκδεδομένοι στὴν PG 
96, στ. 817c-840a, ἡ ὁποία ἀναπαράγει τὴν ἔκδοση τοῦ M. Le Quien τοῦ 1712. Ἐν συνεχείᾳ 
ἐξεδόθησαν ἀπὸ τοὺς W. Christ – M. Paranikas, Anthologia Graeca carminum Christiano-
rum, Leipzig 1871 (ἀνατύπ. Hildesheim 1963), 199-215, ἐπὶ τῇ βάσει τριῶν χειρογράφων 
τοῦ 13ου καὶ 14ου αἰ. (W. Christ – M. Paranikas, σ. CXLIV). Οἱ κανόνες ἐξεδόθησαν ἐπίσης 
ἀπὸ τὸν A. Nauck, Ioannis Damasceni canones iambici cum commentario et indice ver-
borum ex schedis Augusti Nauck editi (iussu Imperialis Academiae edidit P. Nikitin), στὸ 

Επιμέλεια έκδοσης Σ. Λαμπακησ ΙΒΕ/ΕΙΕ



Αφροδιτη Γκενακου-Μποροβιλου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 83-97

84

εἶναι ἡ ἐνανθρώπιση τοῦ Λόγου καὶ ἡ φανέρωση τοῦ Πνεύματος, ἡ δὲ 
μορφὴ συνδυάζει ταυτόχρονα προσῳδιακὸ καὶ ρυθμοτονικὸ μέτρο, 
μὲ εἰκόνες καὶ παρομοιώσεις μεγάλης ποιητικῆς τόλμης3. Τὴν ἀπήχηση 
τῶν ΙΚ στὴ βυζαντινὴ κοινωνία βρίσκουμε ἀποτυπωμένη στὴ Σούδα, 
ὅταν σχολιάζει «οἱ γοῦν ᾀσματικοὶ κανόνες Ἰωάννου τε καὶ Κοσμᾶ 
σύγκρισιν οὐκ ἐδέξαντο, οὐδὲ δέξαιντο, μέχρις ἂν ὁ καθ’ ἡμᾶς βίος 
περαιωθήσεται»4.

Ταυτόχρονα οἱ ΙΚ ἀπετέλεσαν ἀντικείμενο συστηματικῆς μελέτης 
καὶ διδασκαλίας5. Τὸ Λεξικὸν τοῦ Θεοδοσίου μοναχοῦ6, ἡ Σούδα7, 

Mélanges gréco-romains tirés du Bulletin de l’Académie Impériale des Sciences de St. Péter-
sbourg VI (1894) 199-224. Τὴν ἔκδοση αὐτὴ χρησιμοποιοῦμε.

3. Αἰσθητικὴ ἀποτίμησή τους ἔχει ἐπιχειρήσει ὁ Θ. Ξύδης, «Ἰαμβικοὶ κανόνες τοῦ 
Δαμασκηνοῦ» (α΄ δημοσίευση: Ὁ αἰώνας μας, 1948), καὶ ἀνατύπωση στὸν τόμο Του Ιδιου, 
Βυζαντινὴ Ὑμνογραφία, Ἀθήνα 1978, 68-86. 

4. Suidae Lexicon, ἔκδ. Α. Αdler, τ. ΙΙ, Leipzig 1931 (=Sud.), ι 467 (σ. 649).
5. Γενικὰ γιὰ τὶς ἑρμηνεῖες κανόνων βλ. Ph. A. Demetracopoulos, “The Exegeses of 

the Canons in the Twelfth Century as School Texts”, Δίπτυχα 1 (1979) 143-157, καθὼς καὶ 
τὸ εἰσαγωγικὸ κεφάλαιο τῆς A. Giannouli, Die beiden byzantinischen Kommentare zum 
Großen Kanon des Andreas von Kreta. Eine quellenkritische und literarhistorische Stu-
die [WBS, Bd. XXVI], Wien 2007, 14-24. Ἑρμηνευτικὰ φιλολογικὰ ἔργα τῶν Ἰαμβικῶν 
Κανόνων συνέθεσαν βυζαντινοὶ φιλόλογοι· βλ. ἐνδεικτικὰ αὐτὸ τοῦ Γρηγορίου Πάρδου 
(Gregorio di Corinto Esegesi al canone giambico per la Pentecoste attribuito a Giovanni 
Damasceno, ἔκδ. F. Montana, Pisa 1995) καὶ τοῦ Θεοδώρου Προδρόμου (Theodori Pro-
dromi Commentarios in carmina sacra melodorum Cosmae Hierosolymitani et Ioannis 
Damasceni ad fidem codicum manuscriptorum primus edidit H. M. Stevenson , Roma 1888, 
μὲ πρόλογο τοῦ I. B. Pitra ). 

6. Τὴ μελέτη τῆς χειρόγραφης παράδοσης τοῦ Λεξικοῦ τοῦ Θεοδοσίου, καθὼς καὶ 
τὴν ἔκδοση τοῦ κειμένου του πραγματοποίησα στὴ διδακτορική μου διατριβή, τὴν ὁποία 
καὶ πρόκειται νὰ δημοσιεύσω. Οἱ ὑπάρχουσες ἐκδόσεις τοῦ Λεξικοῦ τοῦ Θεοδοσίου εἶναι 
αὐτὴ τοῦ L. Bachmann, Anecdota Graeca, Leipzig 1828, τ. I, 450-459, τοῦ G. de Andrés, 
“Carta de Teodosio el gramatico (IX s.) sobre el lexico de los canones de san Juan Damasce-
no, segun el codice complutense ‘Villamil No 30’ ”, Emerita 41 (1973) 377-395 (=Andrés, 
Lexico), τὴν ὁποία καὶ θὰ χρησιμοποιήσω στὴ συνέχεια. Βλ. καὶ L. De Stefani, “Per le fonti 
dell᾽Etimologico Gudiano”, BZ 16 (1907) 52-68, τοῦ ἰδίου, “Il lessico ai canoni giambici di 
Giovanni Damasceno secondo un ms. Romano”, BZ 21 (1912) 431-435 καὶ F. Montana, 
“L’inizio del Lessico di Teodosio grammatico ai canoni liturgici nel Laur. 57.48”, Rivista di 
Filologia e di Istruzione Classica 123 (1995) 193-200.

7. Βλ. ἐνδεικτικὰ Sud ε 58 : «εἴκαθεν = ὑπεχώρει οἷς εἴκαθε πῦρ ἄσπετον». Ἡ φράση 
μὲ πλάγια στοιχεῖα εἶναι δάνειο ἀπὸ τὸν Ἰαμβικὸ Κανόνα τῶν Χριστουγέννων, στίχ. 84 
τῆς ἐκδόσεως τοῦ Νauck.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 83-97

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα και Ιαμβικοι Κανονεσ 85

καὶ τὸ Etymologicum Gudianum8 ἑρμηνεύουν γλῶσσες τῶν ΙΚ, καθὼς 
ἀντιστοίχως καὶ oἱ Ἐπιμερισμοὶ τῶν Κανόνων9 περιέχουν ἐκτενέστερες 
πληροφορίες γιὰ τὸ λεξιλόγιό τους. 

Ὑπὸ τὸν τίτλο Ἐπιμερισμοὶ10 ἔχουν ἐκδοθεῖ κείμενα ὅπως, Ἐπιμερισμοὶ 
στοὺς Ψαλμούς11, στὸν Ὅμηρο12, στὸν Ἡρωδιανό13, τοῦ Τριχᾶ14, τὰ ὁποῖα 
λαμβάνουν τὸ ὑλικό τους, τὶς λέξεις, δηλαδή, ποὺ ἐπιμερίζουν, ἀπὸ συγκεκρι
μένα κείμενα, ἀπὸ τὰ ὁποῖα καὶ οἱ ἀντίστοιχες ὀνομασίες. Ὡς πρὸς  τὸ  
περιεχόμενο τῶν Ἐπιμερισμῶν στοὺς Ψαλμοὺς καὶ στὸν Ὅμηρο, πρόκειται 
γιὰ ἐπεξήγηση  ὁμηρικῶν καὶ ψαλμικῶν λέξεων ὅπως σὲ ἐτυμολογικὸ λεξι
κό, ταυτοχρόνως μὲ ἐφαρμογὲς τῆς γραμματικῆς15 στὰ προαναφερθέντα

8. Etymologicum Gudianum, ἔκδ. A. De Stefani, τ. I-ΙΙ, Leipzig 1909-1920 (ἀνατύπ. 
Amsterdam 1965). Bλ. ἐνδεικτικὰ τ. Ι, σ. 32.16: «ἄθρ[ει]: ἐκ τοῦ δρῶ, τὸ βλέπω ... ἀθρῶν ὁ 
πλάστης ἐν ζόφῳ τῶν πταισμάτων». Ἡ φράση μὲ πλάγια εἶναι δάνειο (Nauck, II, 56). Bλ. 
και τὴν μελέτη τοῦ De Stefani, (παραπάνω σημ. 6).

9. R. Génakou-Borovilou, “Les “Épimérismes sur les canons”. Présentation d’une œuvre 
inconnue de la littérature byzantine”, XXe Congrès International des Études Byzantines. 
Pré-actes. III. Communications libres, Paris 2001, 52.

����������������������������������. Γιὰ τὸ γραμματειακὸ εἶδος τῶν Ἐπιμερισμῶν δὲν ἔχει διατυπωθεῖ μέχρι σήμερα 
σαφὴς ὁρισμὸς: βλ. σύνοψη τῶν κυριοτέρων προσπαθειῶν πρὸς περιγραφὴ τοῦ εἴδους 
στὴ μελέτη  μου Α. Γκενάκου-Μποροβίλου, «Οἱ Ἐπιμερισμοὶ κατὰ στοιχεῖον Γραφικά. 
Παρατηρήσεις στὴ δομὴ καὶ στὸν τρόπο σύνθεσής τους», Βυζαντινὰ 28 (2008), 21-50. 
Παράδειγμα ἀπὸ τὴ νεότερη βιβλιογραφία, ὅπου ἐπικρατεῖ ἀσάφεια ὡς πρὸς τὸν ὁρισμό, 
βλ. ἐνδεικτικὰ E. Dickey, Ancient Greek Scholarship : a Guide to Finding, Reading, and 
Understanding Scholia, Commentaries, Lexica, and Grammatical Treatises, from their 
Beginnings to the Byzantine Period [Classical Resources Series, 7], Oxford 2007. Σὲ κανένα 
ἀπὸ τὰ ἐξεταζόμενα εἴδη κειμένων δὲν ἀντιμετωπίζονται οἱ ἐπιμερισμοὶ ὡς διάφορο εἶδος: 
ἀκόμα καὶ στὸ γλωσσάριο, σ. 238, δίνεται ἡ ἑρμηνεία τοῦ ἐπιμερισμοῦ, “distribution; par-
sing; division of a sentence into words; analysis; classification”, ἐνῶ ἡ λέξη ἐπιμερισμὸς 
θεωρεῖται ἐσφαλμένα τριγενὲς ἐπίθετο «ἐπιμερισμός, ή, όν». 

����. Georgii Choerobosci Dictata in Theodosii canones necnon epimerismi in psalmos, 
ἔκδ. Th. Gaisford, Oxford 1842, τ. ΙΙΙ, 1-193. 

12. Epimerismi Homerici. Pars prior, ἔκδ. A. Dyck, Berlin-New York 1983, Epimerismi 
Homerici-Lexicon ΑΙΜΩΔΕΙΝ. Pars altera, ἔκδ. A. Dyck, Berlin-New York 1995. 

����. Ἐπιμερισμοὶ κατὰ ἀλφάβητον τοῦ Ἡρωδιανοῦ (Herodiani Partitiones), ἔκδ. Jo. 
Fr. Boissonade, London 1819 (ἀνατύπ.Amsterdam 1963).

��������. Βλ. Hunger, Βυζαντινὴ Λογοτεχνία, 436. Οἱ Ἐπιμερισμοὶ τοῦ Τριχᾶ περιέχουν 
μόνο μετρικὲς παρατηρήσεις στὸ Ἐγχειρίδιο τοῦ Ἡφαιστίωνος, βλ. καὶ τὴ μελέτη μου «Οἱ 
ἐπιμερισμοὶ», 23 σημ. 11, ὅπου καὶ οἱ παραπομπές.

����. P. Lemerle, Ὁ πρῶτος Βυζαντινὸς Οὑμανισμός, Ἀθήνα 1981, 227.



Αφροδιτη Γκενακου-Μποροβιλου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 83-97

86

κείμενα, ἐνῶ στοὺς Ἐπιμερισμοὺς τοῦ Τριχᾶ καὶ τοῦ Ἡρωδιανοῦ συν
τέμνεται τὸ ἀρχικὸ κείμενο καὶ μεταβάλλεται ἀκόμα καὶ ἡ διάταξή του16 
χωρὶς νὰ ἐπεξηγοῦνται οἱ λέξεις. 

Τὸ ἐκδεδομένο κείμενο ποὺ φέρει τὸν δυσερμήνευτο τίτλο Ἐπιμερισμοὶ 
κατὰ στοιχεῖον γραφικὰ (= Ἐπ.)17, τοῦ ἐνάτου/δεκάτου αἰώνα, εἶναι τὸ 
ἀντικείμενο τῆς παρούσας μελέτης. Οἱ Ἐπιμερισμοὶ αὐτοὶ ἀπετέλεσαν 
πηγὴ γιὰ μεταγενέστερα ἔργα, ὅπως τὸ Etymologicum Parvum18 (10-11ος 
αἰ.)19 καὶ τὸ Etymologicum Gudianum20 (12ος αἰ.)21, ἐνῶ τὰ κείμενα ἀπὸ τὰ 
ὁποῖα ἄντλησαν λέξεις γιὰ νὰ συνθέσουν λήμματα, δηλαδὴ τὸ ὑλικὸ πρὸς 
ἐπιμερισμό, ἀλλὰ καὶ γιὰ νὰ συνθέσουν ἑρμηνεύματα22, δηλαδή οἱ πηγές 
τους, ἐλάχιστα ἔχουν διερευνηθεῖ. 

�������������������������������������������������������������������������������. Λεπτομερέστερη πραγμάτευση τοῦ θέματος βλ. στὴ μελέτη μου “Baroccianus gr. 
50: Ἐπιμερισμοὶ κατὰ στοιχεῖον γραφικά. Terminus ante quem pour le lexique de Théodose 
le grammairien (IXe s.)”, Byz 72 (2002) 250-269.

���������������������������������������������        . Ἡ μόνη ἔκδοση ποὺ ὑπάρχει εἶναι αὐτὴ τοῦ J. Α. Cramer, Anecdota Graeca 
e codicibus manuscriptis bibliothecarum Oxoniensium, Oxford 1835 (ἀνατύπ. Amsterdam 
1963), τ. II, σ. 331-475 (στὸ ἑξῆς = AO). Συμπλήρωση τῆς χειρόγραφης παράδοσης γίνεται 
ἀπὸ τὸν J. Schneider, Les traités orthographiques grecs antiques et byzantins (Corpus Chris-
tianorum, Lingua Patrum, III), Turnhout 1999, 418. Ἡ ἔκφραση κατὰ στοιχεῖον σημαίνει 
ὅτι ἔχουν ἀλφαβητικὴ διάταξη, ἐνῶ γιὰ τὸν τύπο Γραφικὰ δὲν εἶναι σαφὲς ἂν ἀναφέρεται 
στὸν τρόπο γραφῆς τῶν λέξεων ἢ στὴν Ἁγία Γραφή, βλ. J. Schneider, Les traités, 418.

����. R. Pintaudi, “Gli Epimerismi come fonti dell’Etymologicum Parvum”, Annali della 
Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di lettere e filosofia. Serie III, 51 (1975) 167-175. 

�����������������������������������. Γιὰ τὴν ἀκριβῆ χρονολόγηση βλ. R. Pintaudi, Etymologicum Parvum quod vocatur, 
Milano 1973,  σ. XV. 

���������������. Βλ σημ. 8. 
�������������������   ����������������������������������������������������      . Ὁ παλαιότερος κώδικας χρονολογεῖται στὰ 1100 μ.Χ. καὶ περιγράφεται 

λεπτομερῶς στὴ μελέτη τοῦ St. Maleci, Il codice Barberinianus Graecus 70 dell’Etymologicum 
Gudianum [Bollettino dei Classici dell’Accademia Nazionale dei Lincei. Suppl. n. 15], Roma 
1995.

��������������������������������������    . Γιὰ τὴ χρησιμοποιούμενη ὁρολογία: Ἐπιμεριστὴς ὀνομάζεται ὁ συγγραφέας 
ἐπιμεριστικῶν κειμένων, ἐπιμερισμὸς ἡ ἐλάχιστη αὐτόνομη μονάδα ἡ ὁποία ἀποτελεῖται 
ἀπὸ τὸ λῆμμα (τὴν πρὸς ἀνάλυση λέξη) καὶ ἀπὸ τὶς ἐπιμεριστικὲς ἐπεξηγήσεις, τὸ 
γλώσσημα καὶ τὸ ἑρμήνευμα. Γλώσσημα εἶναι τὸ μονολεκτικὸ σχόλιο ποὺ ἀποδίδει 
συνήθως τὴ σημασία τῆς λέξης καὶ ἑρμήνευμα τὸ ἀναλυτικὸ σχόλιο μὲ ποικίλες ἐπεξηγήσεις, 
γραμματικές, ὀρθογραφικὲς καὶ ἐτυμολογικές. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 83-97

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα και Ιαμβικοι Κανονεσ 87

Τὸ παλαιότερο γνωστὸ χειρόγραφο τῶν Ἐπ. εἶναι ὁ Baroccianus 
Gr. 5023, ὁ ὁποῖος χρονολογεῖται μεταξὺ ἐνάτου καὶ δεκάτου αἰῶνος24 
καὶ ἀποτελεῖ ἕνα terminus ante quem γιὰ τὴ χρονολόγησή τους. Ἀπὸ τὶς 
σημειώσεις τῶν περιθωρίων αὐτοῦ τοῦ κώδικα ἀντλοῦμε πληροφορίες 
γιὰ τὸ ὑλικὸ ποὺ χρησιμοποιήθηκε πρὸς ἐπιμερισμὸ καὶ γιὰ τὶς πηγὲς τῶν 
ἑρμηνευμάτων τῶν Ἐπ. Στὶς σημειώσεις τοῦ περιθωρίου του διαβάζουμε 
ὅτι ἐπιμερίστηκε κείμενο τὸ ὁποῖο ἐπιγράφεται λέξεις τῆς γραμματικῆς25, 
ἄλλο μὲ τὴν ἐπιγραφὴ λέξεις τοῦ Ψαλτῆρος26, ἄλλο ποὺ ἐπιγράφεται 
Λέξεις ἐκ τῆς ἱστορίας τοῦ ἁγίου Νικηφόρου27, καθὼς ἐπίσης, ὑπὸ τὸν 
τίτλο τῶν Κανόνων (= ΙΚ)28, τὸ Λεξικὸ τοῦ Θεοδοσίου μοναχοῦ (= ΛΘ)29, τὸ 
ὁποῖο ἑρμηνεύει τὶς λέξεις τῶν ΙΚ. Δηλαδὴ τὸ πρὸς ἐπιμερισμὸ ὑλικὸ ἦταν 
γραμματικό, ψαλμικό, ἁγιολογικό, λεξικογραφικὸ καὶ ὑμνογραφικό. 

Στὰ ἑρμηνεύματα τῶν Ἐπ. ὁ Cramer ἐπεσήμανε ὁμηρικοὺς καὶ 
βιβλικοὺς στίχους30 καὶ ὁ J. Schneider31 ἐντόπισε ἀποσπάσματα ἀπὸ τὴν 
Ὀρθογραφία τοῦ Γεωργίου Χοιροβοσκοῦ32, ἀπὸ τοὺς Ὀρθογραφικοὺς 
κανόνες τοῦ Θεογνώστου33 καὶ ἀπὸ τὸ ΛΘ. Διαπιστώνουμε λοιπὸν 

��������������������������������������������. Γιὰ τὴ βιβλιογραφία τοῦ χειρογράφου βλ. J. Irigoin, “Pour un bon usage des abré-
viations: le cas du Vaticanus graecus 1611 et du Barocci 50”, Scriptorium  48/1 (1994) 3-17. 

��������������������������������������������������������������������������������. Γιὰ τὴ χρονολόγηση τοῦ Baroccianus gr. 50  βλ. τὴν πλέον πρόσφατη περιγραφή 
του ἀπὸ τὸν F. Ronconi, “La miscellanea che non divenne mai silloge: il caso del codice Bodl. 
Barocci 50” στὸ Selecta colligere, ΙΙ, Beiträge zur Technik des Sammelns und Kompilierens 
griechischer Texte von der Antike bis zum Humanismus, ἐπιμ. R. M. Piccione – M. Perkams 
(Testi e strumenti di letteratura greca antica, medievale e umanistica, 18) Alessandria 2005, 
295-353 καὶ κυρίως στὴ σ. 297. 

������������������������������������������������. Βλ. στὸ ΑΟ, σ. 428, καὶ στὸν κώδικα φ. 292v.
������������������������������������������������������. Βλ. στὸ ΑΟ, σ. 428-9, καὶ στὸν κώδικα φ. 292v-293.
�������������������������������������������������������. Βλ. στὸ ΑΟ, σ. 429-30, καὶ στὸν κώδικα φ. 293-293v.
������������������������������    . Δηλαδὴ οἱ Ἰαμβικοὶ Κανόνες Χριστουγέννων, Φώτων καὶ Πεντηκοστῆς, οἱ 

ὁποῖοι ἀποδίδονται στὸν Ἰωάννη Δαμασκηνό, βλ. σημ. 2.
������������������������������������������������������. Βλ. τὴν βιβλιογραφία ποὺ σημειώνεται στὴν σημ. 6. 
�����������������������������������������������������. Βλ. ἐνδεικτικὰ ΑΟ, σ. 331.11 καὶ σ. 335.28.30.32.
�������. J. Schneider, 418-424.
����������������������������������������������������������������������������������������            . Βρίσκεται ἐκδεδομένη ἐπίσης στὸ AO, σ. 167-281. Πβλ. ὅσα γράφει ὁ J.                

Schneider, σ. 341-408.
��������������������������. Τὸ πλῆρες κείμενο τῶν Κανόνων τοῦ Θεογνώστου στὸ ΑΟ, σ. 1-165. Γιὰ τοὺς 

Κανόνες 1-84 κριτικὴ ἔκδοση ἀπὸ τὸν K. Alpers Theognostos. ΠΕΡΙ ΟΡΘΟΓΡΑΦΙΑΣ. 
Überlieferung, Quellen und Text der Kanones 1-84, Hamburg 1964. Γιὰ τὶς ὀρθογραφικὲς 
πηγὲς τοῦ κειμένου βλ. J. Schneider, σ. 231-234 καὶ 278-340 καθὼς καὶ τὸ βιβλιοκριτικὸ 



Αφροδιτη Γκενακου-Μποροβιλου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 83-97

88

πὼς τὸ ΛΘ ὑπῆρξε ταυτόχρονα καὶ ὑλικὸ γιὰ ἐπιμερισμὸ καὶ πηγὴ τῶν 
ἑρμηνευμάτων. 

Λεξικὸ 
Θεοδοσίου

Ἐπιμερισμοὶ κατὰ στοιχεῖον γραφικὰ Ἰαμβικοὶ Κανόνες

ἀθρῶν· θεωρῶν, 
βλέπων Andrés, 
Lexico, σ. 388

ἄθρει· ἐκ τοῦ δρῶ τὸ βλέπω, καὶ μετὰ τοῦ 
ἐπιτατικοῦ α ‘δρῶ, καὶ τροπῇ τοῦ δ εἰς 
θ ἀθρῶ τὸ βλέπω, καὶ ἀθρῶν ὁ πλάστης 
337.1

ἀθρῶν ὁ πλάστης ἐν 
ζόφῳ τῶν πταισμάτων 
ΙΙ, 56

ἀ κ η ρ ά τ ο υ · 
ἀ φ θ ά ρ τ ο υ 
Andrés, Lexico, 
σ. 388

ἀκήρατος· ἐκ τοῦ γῆρας, γήρατος, μετὰ 
τοῦ στερητικοῦ α ἀγήρατος, καὶ τροπῇ 
ἀκήρατος· ὁ ἄφθαρτος καὶ μὴ γηρῶν 
343.21

ὀμβροβλυτεῖς μοι 
ῥεῖθρον ἐξ ἀκηράτου 
ΙΙΙ, 38
λόγον κατοπτεύσοντες, 
ἐξ ἀκηράτου ΙΙ, 63

Ἐπιπλέον, ὅπως φαίνεται στὸν πίνακα, στοὺς Ἐπ. οἱ λέξεις τῶν ΙΚ 
ἔγιναν λήμματα εἴτε μέσῳ τοῦ ΛΘ, εἴτε κατευθείαν ἀπὸ τὸ κείμενο τῶν 
ΙΚ. Ἐπίσης στὰ ἑρμηνεύματα τῶν Ἐπ. ἐντοπίζονται ὁλόκληρες φράσεις 
ἀπὸ τοὺς ΙΚ34. Διαπιστώνουμε λοιπὸν πὼς ἐπίσης καὶ οἱ ΙΚ ὑπῆρξαν 
ταυτόχρονα ὑλικὸ γιὰ ἐπιμερισμὸ καὶ πηγὴ τῶν ἑρμηνευμάτων. Γιὰ τὸ 
λόγο αὐτὸ στὴ συνέχεια θὰ ἐξετάσουμε ἐν παραλλήλῳ ΙΚ καὶ ΛΘ ἐν 
σχέσει μὲ τοὺς Ἐπ. 

Ἐνδιαφέρον κυρίως παρουσιάζει ἡ περιγραφὴ τοῦ τρόπου μὲ τὸν 
ὁποῖον ὁ Ἐπιμεριστὴς μελέτησε, ἀνέλυσε καὶ ἐνέταξε, ἀπὸ τὸ ΛΘ καὶ τοὺς 
ΙΚ, λήμματα στοὺς Ἐπ. καὶ χρησιμοποίησε τὰ ἑρμηνεύματα τοῦ ΛΘ καὶ 
φράσεις τῶν ΙΚ γιὰ νὰ σχηματίσει ἐπιμερισμούς. Ἀνάλογες μελέτες ἔχουν 
γίνει ἀπὸ τὸν B. Μarzullo35 γιὰ τὸ Λεξικὸ τοῦ Ἡσυχίου καὶ ἀπὸ τὸν P.

ἄρθρο K. Alpers, “Die griechischen Orthographien aus Spätantike und byzantinischer Zeit”, 
BZ 97 (2004) 1-50.

�����������  . Βλ. τὸ λῆμμα ἀκραιφνέστατος (337.17), ποὺ δὲν ἀποτελεῖ λέξη τῶν ΙΚ, ὅμως 
περιέχει τὴ φράση νέον περαίνεις τὸν φθαρέντα τῇ πλάνῃ, ἀπὸ τὸν κανόνα στὰ Φῶτα.

�������. B. Marzullo, “La ‘copia contigua’ in Esichio”, Quaderni dell’Istituto di Filologia 
Classica dell’Università di Cagliari 3 (1968) 70-87.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 83-97

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα και Ιαμβικοι Κανονεσ 89

Βurguière36 γιὰ τὸ Λεξικὸ τοῦ «Κυρίλλου», οἱ ὁποῖοι διερεύνησαν τὸν 
τρόπο συγγραφῆς καὶ τὴ χρήση τῶν πηγῶν ἀπὸ τοὺς λεξικογράφους. 

Τὸ πεδίο ποὺ θὰ ἐρευνήσουμε παρουσιάζεται στὸν πίνακα ποὺ 
ἀκολουθεῖ. Στὴ δεύτερη στήλη καταγράφονται οἱ Ἐπ., στὴν τρίτη οἱ λέξεις 
τῶν ΙΚ καὶ ΛΘ, ἐνῶ στὴν τέταρτη δίνεται ἡ ποσόστωση:

ΑΛΦΑΒΗΤΟΣ
Ἐπιμερισμοὶ 

κατὰ στοιχεῖον 
γραφικά

Ἐπιμερισμοὶ 
τῶν Ἰαμβικῶν 

κανόνων
ΠΟΣΟΣΤΩΣΗ

Α 151 74 49%
Β 34 15 49%
Γ 20 7 35%
Δ 57 24 42,5%
Ε 98 21 22%
Ζ 9 3 33,3%
Η 23 4 17%
Θ 13 6 46%
Ι 18 7 38,8%
Κ 61 8 13%
Λ 29 6 20,6%
Μ 61 8 21%
Ν 22 6 27%
Ξ 3 0 0%
Ο 29 4 13,7%
Π 83 23 27,7%
Ρ 9 2 22,2%
Σ 57 9 15,7%
Τ 42 4 9,5%
Υ 10 2 20%
Φ 20 7 35%
Χ 18 1 5,5%
Ψ 5 0 0%
Ω 6 1 16%

Σύνολο 855 242 ΜΟ28.3%

Στὸν πίνακα τὸ ποσοστὸ τῶν ἐπιμερισμῶν ποὺ συγγενεύουν μὲ τοὺς 
ΙΚ, εἴτε ἀπευθείας, εἴτε μέσῳ τοῦ ΛΘ, εἶναι ἀρκετὰ μεγάλο, 28.3%, ὄχι 

����. P. Βurguière, “Cyrilliana. Observations sur deux manuscrits parisiens du Lexique 
de Cyrille”, Revue des Études Anciennes 63 (1961) 345-361, 64 (1962) 95-108 καί 72 (1970) 
364-384 (μὲ τίτλο, “Cyrilliana. Remarques sur la composition du Lexique de Cyrille”). 



Αφροδιτη Γκενακου-Μποροβιλου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 83-97

90

ὅμως ἀνάλογο σὲ κάθε στοιχεῖο τῆς ἀλφαβήτου. Αὐτὸ μπορεῖ νὰ ἐξηγηθεῖ 
ἀπὸ τὴν ἀνομοιομορφία τοῦ λεξιλογίου τῶν ΙΚ καθὼς καὶ ἀπὸ τὴ μὴ 
ἀποκρυσταλλωμένη μέθοδο τῆς ἐπιμεριστικῆς ἐργασίας. Ἀριθμητικὰ 
πολυπληθέστεροι εἶναι οἱ ἐπιμερισμοὶ στὰ στοιχεῖα Α, Β, Δ, Ε, Π, ὅπου 
εἶναι καὶ συνεχεῖς καὶ διατεταγμένοι σὲ μικρὲς ὁμάδες.

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα 
και Λεξικον Θεοδοσιου Μοναχου

Ἡ ἐπίδραση τοῦ ΛΘ στοὺς Ἐπ. εἶναι ἀρκετὰ ἐκτεταμένη, ὄχι ὅμως 
ὁμοιογενὴς σὲ ὅλη τὴν ἔκταση τοῦ κειμένου. Ἡ προσεκτικὴ μελέτη φα
νερώνει μιὰ προϊοῦσα διαφοροποίηση. Διακρίνουμε τρεῖς ὁμάδες λημ
μάτων. Ἡ πρώτη ἀπαρτίζεται ἀπὸ 72 ἐπιμερισμούς, στὰ στοιχεῖα Α, Β, 
Γ, Δ καὶ Ε (44, 9, 4, 12, 3) ἀντίστοιχα, καὶ ἀποτελεῖται ἀπὸ αὐτούσια 
λήμματα τοῦ ΛΘ μὲ μονολεκτικὴ ἑρμηνεία, γλώσσημα, στοὺς ὁποίους ὁ 
Ἐπιμεριστὴς δὲν ἐπενέβη καθόλου37. Οἱ ἐπιμερισμοὶ αὐτοὶ κατατάσσονται 
στὸ τέλος κάθε στοιχείου τῶν Ἐπ.

Ἡ δεύτερη ὁμάδα περιλαμβάνει 39 ἐπιμερισμούς, οἱ ὁποῖοι ἔχουν 
κοινὸ μὲ τοὺς ΙΚ καὶ τὸ ΛΘ, τὸ λῆμμα. Μόνον σὲ 17 ἀπὸ αὐτοὺς ἐντοπίζεται 
στὸ ἑρμήνευμα θεοδοσιανὴ ἐπίδραση ἄλλοτε στὴν ἀρχή38 καὶ ἄλλοτε στὸ 
τέλος39 καὶ ἐμπλουτισμένη μὲ ἐπεξηγήσεις: τονικὲς [ἄσεμνα (344.7), θᾶττον 
(377.8), λύμην (388.4)], γραμματικὲς [γεγῶσα (355.6), παμπήδην (404.5)], 
ἑρμηνευτικὲς [νάουσι (395.5)], καὶ ἐτυμολογικὲς [ἄσπετον (333.19), 
διαμπὰξ (357.19), δυσκάθεκτον (359.20), εἴκαθεν (361.12), ἀκεύμενον 
καὶ ἐξακεύμενον (347.29), προμηθία (402.27), ὤρουσεν καὶ ἐξώρουσεν 
(425.25), λυγρῶς (385.13)]. Στοὺς ὑπόλοιπους 22 ἐπιμερισμοὺς τὰ λήμματα-
λέξεις τῶν ΙΚ καὶ τοῦ ΛΘ συνοδεύονται μὲ γλώσσημα ἢ ἑρμήνευμα 
ἐντελῶς διάφορο ἀπὸ αὐτὸ τοῦ ΛΘ: ἄρδην (344.3), ἀγριωπὸν (334.28), 

37. Ἔχουν ἐκδοθεῖ καὶ μελετηθεῖ στὴ μελέτη  μου ποὺ σημειώνεται παραπάνω, σημ. 
16, κυρίως σ. 266-9. Σὲ αὐτοὺς πρέπει νὰ προστεθεῖ καὶ τὸ πέλεια = περιστερά (404.15) 
καὶ νὰ ἀφαιρεθεῖ τὸ ἀλέκτωρ.  

���������������������. Πρόκειται γιὰ τὰ λήμματα ἄσεμνα (344.7), ἀκεύμενον καὶ ἐξακεύμενον (347.29), 
διαμπάξ (357.19), εἴκαθεν (361.12), θᾶττον (377.8), λύμην (388.4), προμηθία (402.27), 
ὤρουσεν καὶ ἐξώρουσεν (425.25).

���������������������   . Πρόκειται γιὰ τὰ λήμματα ἄσπετον (333.19), γεγῶσα (355.6), δυσκάθεκτον 
(359.20), λυγρῶς (385.13), νάουσι (395.5), παμπήδην (404.5).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 83-97

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα και Ιαμβικοι Κανονεσ 91

ἄπλητα (343.1), ἀφύκτοις (347.21), αἰγλῆντα (347.31), βρέτας (351.9), 
βεβυσμένα (352.32), δοξούμενοι (358.3), εὐκτῶς (369.20), ἠγκιστρωμένοι 
(374.7), ἤπειρον (376.4), ἱκνούμενον καὶ ἐξικνούμενον (379.16), ἱμερτόν 
(379.14), κλέος (383.23), μέλας (393.1), πόντος (399.14), πρόσθεν (402.25), 
πολυρρύτοισι (402.31), πόλοιο (404.16), σέλας (411.16), τάλαινα (417.22),  
τριττοὶ (417.23), φλυδούμενος (422.4).

Λεξικὸ Θεοδοσίου Ἐπιμερισμοὶ κατὰ στοιχεῖον γραφικὰ

ἄσεμνα· ἀπρεπῆ 
Ανdrés, Lexico, σ. 388

ἄσεμνα· ἀπρεπῆ· ὀξύνεται· τὰ εἰς μνον δισύλλαβα εἰ 
ἔχει τὴν πρὸ τέλους συλλαβὴν φύσει μακρὰν, μονογενῆ 
μὲν ὄντα, βαρύνονται, τριγενῆ δὲ ὀξύνονται· ὕμνος· 
σκύμνος· τὸ μέντοι σεμνὸς τριγενὲς ὢν ὀξύνεται· ὁ 
σεμνὸς γὰρ, καὶ ἡ σεμνὴ, καὶ τὸ σεμνόν. 344.7 

διαμπάξ·  διόλου 
Ανdrés, Lexico, σ. 389

διαμπάξ·  ἀντὶ τοῦ διόλου· γίνεται ἐκ τοῦ πᾶς, Δωρικῇ 
τροπῇ τοῦ σ εἰς ξ πὰξ, καὶ διαμπάξ. 357.19

δυσκάθεκτον· δυσκράτητον 
Ανdrés, Lexico, σ. 389

δυσκάθεκτον· ἐκ τοῦ δυς μόριον καὶ τὸ κατέχω· 
δυσκράτητον. 359.20

ἄρδην· παντελῶς 
Ανdrés, Lexico, σ. 388

ἄρδην· ψιλοῦται· γίνεται δὲ παρὰ τὸ ἀρῶ· τὸ ἁρμόζω 
ἄρδην· τὸ γὰρ ἐν τῷ ἅμα λεγόμενον ἁρμοζόντως 
γίνεται. 344. 3

Ἡ τρίτη ὁμάδα συμπεριλαμβάνει 34 ἐπιμερισμοὺς ἐμφανῶς δια
φοροποιημένους, τόσο στὸ λῆμμα ἀπὸ τὸ ΛΘ καὶ τοὺς ΙΚ, ὅσο καὶ στὸ 
ἑρμήνευμα. Οἱ διαφοροποιήσεις στὸ λῆμμα, ἐντοπίζονται, στὴν πτώση: 
ἀκήρατος (343.21), ἀκηράτων (347.27), ἀρρωγὸς (343.4), ἄρκυς (336.5), 
ἄρκυον (344.12), ἁγιστίαις (348.1), ἀχλὺς (350.18), δίνη (358.7), ἐλπίς-
ἐλπίδος (370.30), ζοφώδης (372.17), κευθμὼν (382.33), λόφος (385.15), 
μυχὸς (391.17), ὄλβος (397.6), πανόλβιος (402.23), προσηνὴς (402.12), 
πυρσὸς (404.28), σθένος (411.19), στὸ γένος: βροτήσιος (353.4), στὴ 
διάλεκτο: ἄχραντος (343.17), ἠπιώτατος (374.3) καὶ στὸν τύπο τοῦ ρή
ματος: ἄγραυλος (343.33-ἀπὸ μετοχή, ἀγραυλοῦντες, ἐπίθετο), ἄθρει 
(337.1 - ἀπὸ μετοχή, ἀθρῶν, προστακτική), ἀνάσσω (343.3 καὶ 349.8), 
ἀρθροῖ (347.24), βακχεύω (352.28), δεδορκὼς (358.1), ἐξοιστρῶ (367.19 
καὶ 368.12 - ἀπὸ μετοχή ἐξοιστρουμένου, ρῆμα), ναίω (395.3- ἀπὸ μετοχὴ 
ναίων, ρῆμα), περαίνω (404.7), στέργω (408.22), στέργει (411.34) - ἀπὸ 
ἀπαρέμφατο στέργειν ρῆμα). 



Αφροδιτη Γκενακου-Μποροβιλου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 83-97

92

Πιθανὸν πολλὲς λέξεις ἀπὸ αὐτὲς (λόφος, πυρσός, λέγω, κ.ἄ.) νὰ 
βρίσκονται καὶ σὲ ἄλλα κείμενα καὶ τίποτα δὲν μπορεῖ νὰ ἀποδείξει 
ὅτι ἔχουν ληφθεῖ ἀπὸ τοὺς ΙΚ. Ἀρκετὲς ἀπὸ αὐτὲς ὅμως βρίσκονται σὲ 
συμπαγεῖς ὁμάδες λέξεων, ὅπως προαναφέραμε, προερχόμενες ἀπὸ τοὺς 
ΙΚ. Φράσεις ἐπίσης τῶν ΙΚ βρίσκονται στὰ ἑρμηνεύματά τους [στέργω 
(408.22), ἀρθροῖ (347.24)], καὶ σὲ ὀκτὼ ἀπὸ αὐτές, οἱ ὁποῖες σημειώνονται 
μὲ πλάγια, ὁ Ἐπιμεριστὴς κράτησε μέρος τοῦ ἑρμηνεύματος τοῦ ΛΘ, στὸ 
ὁποῖο προσέθεσε ἐτυμολογικὲς, γραμματικὲς ἤ τονικὲς ἐπεξηγήσεις. 

Ἰαμβικοὶ Κανόνες Λεξικὸ Θεοδοσίου Ἐπιμερισμοὶ κατὰ στοιχεῖον γραφικὰ

Νύμφης πανάγνου 
τὸν πανόλβιον τό
κον Ι, 21.

π α ν ό λ β ι ο ν · 
π ά γ χ ρ υ σ ο ν , 
πάμπλουτον Ανdrés, 
Lexico, σ. 393

πανόλβιος· ἐκ τοῦ ὄλβος· τοῦτο ἐκ 
τοῦ ὅλος καὶ τὸ βίος, ὁλόβιος, καὶ ἐν 
συγκοπῇ ὄλβιος· ὁ πάνυ πλούσιος. 402. 
23

Ναίων Ἰωνᾶς ἐν 
μυχοῖς θαλαττίοις 
Ι, 66.

ναίων· οἰκῶν Ανdrés, 
Lexico, σ. 392

ναίω· τὸ οἰκῶ δίφθογγος· ὅτι καὶ ναὸς 
ἐξ αὺτοῦ. 395.3

ᾚσχυνας, ὄλβον 
τῆς θεώσεως φέρων 
Ι, 93

ὄλβον· χρυσὸν, πλοῦ
τον Ανdrés, Lexico, σ. 
392

ὄλβος· ὁ πλοῦτος· βαρύνεται· τὰ εἰς 
βος λήγοντα δισύλλαβα κύρια ἢ προ
σηγορικὰ, μὴ ἐπίθετα, βαρύνονται·  
οἷον, λέμβος· βόμβος· καὶ τὸ προση
γορικὸν καὶ ὄνομα πόλεως· τύμβος· 
ῥύμβος· στίβος· τρίβος· τὸ δὲ βαλβὸς 
ὀξύνεται ὄτε προσηγορικόν ἐστιν, 
ὀπότε δὲ κύριον, βαρύνεται· φόλβος 
397.6

Ἁθρῶν· ὁ πλάστης 
ἐν ζόφῳ τῶν πταισ
μάτων ΙΙ, 56

ἀθρῶν· θεωρῶν, βλέ
πων Ανdrés, Lexico, 
σ. 388

ἄθρει· ἐκ τοῦ δρῶ τὸ βλέπω, καὶ μετὰ 
τοῦ ἐπιτατικοῦ α ἀδρῶ, καὶ τροπῇ τοῦ 
δ εἰς θ ἀθρῶ τὸ βλέπω, καὶ ἀθρῶν ὁ 
πλάστης 337.1

Σειραῖς ἀφύκτοις 
ὃν διαρθροῖ δακτύ
λοις ΙΙ, 57

διαρθροῖ· διαπλάττει 
Ανdrés, Lexico, σ. 389

ἀρθροῖ· παρὰ τὸ ἄρθρον· τοῦτο παρὰ 
τὸ ἀρῶ τὸ ἀρμόζω· ὅν διαρθροῖ 
δακτύλοις 347.25

Στέργειν μὲν ἡμᾶς 
ὡς ἀκίνδυνον φό
βῳ Ι, 116

στέργειν· ἀγαπᾶν, ἐμ
μένειν Ανdrés, Lexico, 
σ. 394

στέργω· εἰ μὲν συντίθεται μετὰ 
δοτικῆς σημαίνει τὸ ἀρκοῦμαι· ὅταν 
δὲ συντίθεται μετὰ αἰτιατικῆς σημαίνει 
τὸ ἀγαπῶ, ὡς λέγει ὁ ἄγιος Ἰωάννης  
στέργειν γάρ ἡμᾶς ὡς ἀκίνδυνον φόβῳ  
408.22



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 83-97

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα και Ιαμβικοι Κανονεσ 93

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα
και Ιαμβικοι Κανονεσ

Πέραν τῶν ἤδη ἀναφερθέντων ἡ μελέτη τοῦ κειμένου τῶν Ἐπ. 
ἐπεσήμανε 95 ἐπιμερισμούς40, τῶν ὁποίων τόσο τὸ λῆμμα ὅσο καὶ τὸ 
γλώσσημα ἢ τὸ ἑρμήνευμα δὲν ἀνιχνεύονται στὸ ΛΘ ἀλλὰ μόνον στοὺς 
ΙΚ. Στὸ κείμενο αὐτῶν τῶν ἐπιμερισμῶν τὰ περισσότερα οὐσιαστικὰ 
βρίσκονται σὲ ὀνομαστικὴ ἑνικοῦ, ἐνῶ τὰ ρήματα βρίσκονται στὸ 
πρῶτο ἑνικὸ τῆς ὁριστικῆς τοῦ ἐνεστώτα, ἐκτὸς μιᾶς προστακτικῆς, δύο 
ἀπαρεμφάτων καὶ δύο μετοχῶν. Ἀρκετὲς ἀπὸ αὐτὲς τὶς λέξεις βρίσκονται 
καὶ σὲ ἄλλα κείμενα, θεωροῦμε ὅμως ἀρκετὰ πιθανὸ ὅτι σχετίζονται μὲ 
τοὺς ΙΚ ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι σχηματίζουν συμπαγεῖς ὁμάδες, ὅπως καὶ τὰ 
λήμματα ποὺ προέρχονται ἀπὸ τὸ ΛΘ, καὶ ἀπὸ τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ τύποι 
ὁρισμένων λέξεων [εὐεπίης (367.31), θεουδεῖς (377.29) λευχειμονείτω 
(389.3) συνδέονται ἄμεσα μὲ τοὺς ΙΚ. Σὲ αὐτοὺς τοὺς 95 ἐπιμερισμοὺς 
εἴτε προέρχονται ἀπὸ τοὺς ΙΚ, εἴτε ἀπὸ ἄλλο κείμενο, ὁ Ἐπιμεριστής

���������������������. Πρόκειται γιὰ τὰ λήμματα: ἀπρόσιτος (334.19), αἴτιος (340.13 καὶ 345.15), αἶσχος 
(343.24), ἀρὰ (344.20), ἀνὴρ (345.12), ἄλλο (348.3), ἀνάσσω (349.8), αἰσχύνω (350.22), 
βρότειον (353.1), βάτος (353.7), γαστὴρ (355.30), γλωσσαλγίαν (355.17), εὐχερῆ (362.24), 
ἔσχατος (363.14), δάκτυλος (356.13), δρόσος (356.17 καὶ 359.22), δεσπότης (357.21), 
δειματουμένη (357.28), δυσμενὴς (357.26), δίψα (359.18), ἐμμανῶς (361.21), εἷς-ἑνὸς 
(364.13), εὐεργέτης (365.31), εἵνεκα (367.27), εὐεπίης (367.31), ἐφύμνια (368.1), ἑλικτὸν 
(368.9), ἔρημος (368.21), ἐλπὶς-ἐλπίδος (370.3), ἐλεύθερος (371.10), εὐτόνως (371.11), 
ζάλη (371.26), ζόφος (372.11), ἡλίου (373.6), θυμοφθόρου (377.6), θεὸς (377.13), θρόνος 
(377.23), θάλασσα (377.27), θεουδεῖς (377.29), κάρα (382.29 καὶ 383.32), κῦμα (383.29), 
κύκλα (383.30), κόσμος (383.31), κάμινος (384.1), κλείω (384.2), λέγω (388.12), λιγαίνειν 
(387.31), λευχειμονείτω (389.3), μάγος (389.14), μόνος (391.3), μήτηρ (392.7), μελέεσιν 
(392.10), μολεῖν (392.16), μίξει (393.23), νέος (394.11), νεύω (394.21), νεανικῶς (394.22), 
νομὴν (394.26), ὄφρυες (396.10), οὐσία (397.11), ὅλην (398.2), πλευρὰ (399.19), πυρπολῶ 
(401.34), παφλάζουσα (402.7), πλάνη (402.9), πταισμάτων (402.16), παντεπόπτης (402.21), 
παρθένος (403.1), πλατύνω (404.3), πλάστης (404.13), παῖς (405.6), πᾶσι (405.11), 
προσηνῶς (406.29), ῥίζα (406.31), ῥάιδιον (407.6), ῥοιζηδὸν (407.17), σαφῶς (411.27), 
σβέσαι (411.32), σοφὸς (412.15), σάλον (412.20), σειραῖς (412.21), τάφος (417.17),  ὕμνος 
(420.8), ὑπηρέτης (420.13), φρυκτωρία (420.22), φίλος (421.26), φώταυγος (422.9), φλὸξ 
(422.17), φόβος (422.20), φάτνη (422.29), χαίρω (423.24).



Αφροδιτη Γκενακου-Μποροβιλου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 83-97

94

ἐργάστηκε χωρὶς τὸ ΛΘ  ἀλλὰ μὲ τὴ βοήθεια λεξικογραφικῶν, γραμματικῶν 
καὶ ὀρθογραφικῶν πηγῶν41.

Η Μεθοδοσ του Επιμεριζειν

Οἱ μέχρι τώρα ἀναφερθεῖσες κατηγορίες ἐπιμερισμῶν, οἱ ὁποῖες 
χαρακτηρίζονται ἀπὸ διαβαθμισμένη διαφοροποίηση καὶ παντελῆ 
ἔλλειψη ὁμοιογένειας καὶ μάλιστα μέσα στὰ ἴδια στοιχεῖα τῆς ἀλφαβήτου, 
ἐπιτρέπουν νὰ προσεγγίσουμε, ἔστω καὶ ὑποθετικά, τὴ μέθοδο τοῦ  
Ἐπιμεριστῆ .

Τὰ αὐτούσια λήμματα τοῦ ΛΘ, ποὺ ἀνήκουν στὴν πρώτη ὁμάδα, 
εἶναι 44 καὶ βρίσκονται στὸ τέλος τῶν ἐπιμερισμῶν τοῦ Α. Στὸ ἴδιο 
στοιχεῖο περιέχονται καὶ ἄλλα 30 ποὺ ἀνήκουν στὴ δεύτερη καὶ στὴν 
τρίτη ὁμάδα. Εἰκοσιένα ἀπὸ αὐτὰ τὰ λήμματα σχηματίζουν δύο συμπαγεῖς 
ὁμάδες (σημειώνονται μὲ πλάγια ὅσα περιέχουν στὸ ἑρμήνευμά τους 
θεοδοσιανὴ ἑρμηνεία καὶ μὲ ὑπογράμμιση ὅσα δὲν περιέχονται στὸ ΛΘ):  
[ἄπλητα, ἀνάσσω, ἀρωγός, ἁγνός, ἄχραντος, ἀκήρατος, αἶσχος, ἀνηλίων, 
ἀκεύμενον, ἄγραυλος, ἄρδην, ἄσεμνα, ἄρκυον, ἀρά] καὶ [ἀφύκτοις, ἀρθροῖ, 
ἀκηράτων, ἀκεύμενον καὶ ἐξακεύμενον, αἰγλῆντα, ἁγιστίαις, ἄλλο], ἐνῶ 
τὰ ὑπόλοιπα βρίσκονται διασκορπισμένα μέσα στὸ κείμενο τῶν Ἐπ. 
Παρατηροῦνται ὁρισμένες ἠθελημένες μᾶλλον ἐπαναλήψεις (ἀκήρατος-
ἀκηράτων, ἀκεύμενον-ἀκεύμενον καὶ ἐξακεύμενον) μὲ τὸ καθένα ἀπὸ τὰ 
ἐπαναλαμβανόμενα νὰ ἔχει ἐντελῶς διαφορετικὸ ἑρμήνευμα.

Καὶ στὸ στοιχεῖο Β, σὲ πολύ κοντινὲς ἀποστάσεις, ὑπάρχουν καὶ τὸ 
βακχεύω καὶ τὸ βακχεύσασα καθὼς καὶ τὸ βρότειον, βροτήσιος, βροτησίᾳ 
καὶ βροτισίων ἐκ τῶν ὁποίων τὰ δύο τελευταῖα εἶναι θεοδοσιανά. Μάλιστα 
ἀπὸ τὴν ὕπαρξη τοῦ θεοδοσιανοῦ βροτισίων· βροτείων λόγων γίνεται 
κατανοητὸ γιατί ὁ Ἐπιμεριστής προέταξε τὸ βρότειον· τὸ τει δίφθογγος, 
ὡς μετουσιαστικόν· ὁμοίως καὶ τὸ λεόντειον καὶ δρακόντειον· τὰ διὰ τοῦ 
ειος μετουσιαστικὰ διὰ τῆς ει διφθόγγου γράφεται (353.1), ἑρμηνεύοντας 
τὸ γλώσσημα τοῦ Θεοδοσίου.

Κάτι ἀνάλογο συνέβη καὶ στὸ στοιχεῖο Γ. Σὲ κοντινὴ συνέχεια 
ἐμφανίζεται δύο φορὲς τὸ γεγῶσα. Τὴ δεύτερη φορὰ ἔχει ληφθεῑ ἀπὸ τὸ 

�������������������������������������������������. Ἡ ἐργασία γιὰ τὸν προσδιορισμὸ τῶν πηγῶν τῶν ἑρμηνευμάτων θὰ γίνει στὴν 
ἔκδοση τῶν Ἐπ. τὴν ὁποία ἑτοιμάζουμε.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 83-97

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα και Ιαμβικοι Κανονεσ 95

θεοδοσιανὸ λεξικό: γεγῶσα· γεγονυῖα. Στὸν προτασσόμενο ἐπιμερισμὸ ὁ 
Ἐπιμεριστὴς  ἐξηγεῖ γιατί ὁ Θεοδόσιος ἑρμηνεύει τὸ γεγῶσα μὲ γεγονυῖα:

γεγῶσα· μετοχὴ ἐκ τοῦ γῶ τὸ χωρῶ, ὁ μέλλων γήσω, ὁ παρακείμενος γέγηκα, 
καὶ τὸ Ἰωνικὸν γέγαα· ἐπὶ γὰρ τοῦ παρακειμένου, ἡνίκα ὑφαίρεσιν ποιήσονται τοῦ 
συμφώνου, τότε καὶ συστολὴ παρακολουθῆ· ἡ μετοχὴ γεγαὼς, γεγὼς, καὶ γεγαότος, 
γεγῶτος, τὸ θηλυκὸν τὸ μὲν ὑπὲρ τρεῖς συλλαβὰς, γίνεται γεγαυῖα, τὸ δὲ τρισύλλαβον 
γεγῶσα· ἐπὶ μὲν γὰρ τῶν ὑπὲρ τρεῖς συλλαβὰς ὄντων μετοχῶν τὸ θηλυκὸν διὰ τοῦ υια 
γίνεται· οἷον ἐστὶν τὸ βεβαυυῖα·  ἔστιν γὰρ ὑπὲρ τρεῖς συλλαβάς· ἐπὶ δὲ τρισυλλάβου 
γίνεται μεμῶσα, ὡς γεγῶσα·  ἐπὶ δὲ τοῦ ὑπὲρ τρεῖς συλλαβὰς, οὐ γίνεται ἡ μετοχὴ διὰ 
τοῦ ωσα, ἀλλὰ τοῦ υια. 355.6    

Τὰ φαινόμενα αὐτὰ ἐπαναλαμβάνονται ὣς τὸ στοιχεῖο Ε: δυσκά
θεκτον· ἐκ τὸ δυς μόριον καὶ τὸ κατέχω· δυσκράτητον καὶ λίγο παρακάτω 
τὸ θεοδοσιανὸ δυσκάθεκτον· δυσκράτητον. 

Καταλήγουμε στὴν ἄποψη, γιὰ τοὺς ἐπιμερισμοὺς ἀπὸ τὸ Α-Ε, ὅτι 
μᾶλλον ὁ Ἐπιμεριστὴς τοὺς συντάσσει ἔχοντας ὑπόψη του τὸ ΛΘ, τὸ 
ὁποῖο καὶ προσπαθεῖ νὰ ἀφομοιώσει καὶ καταβάλλει προσπάθεια νὰ 
ἐτυμολογήσει τὶς ἑρμηνεῖες του καὶ νὰ προσθέσει πληροφορίες γραμ
ματικοῦ κυρίως περιεχομένου γιὰ τὸν ἀναγνώστη. Ὣς τὸ Ε ὁ ἀναγνώστης 
δὲν ἔχει ἀνάγκη νὰ διαβάσει τὸ ΛΘ, ἀφοῦ περιέχεται στοὺς Ἐπ. Στὰ 
ἑπόμενα στοιχεῖα, μετὰ τὸ Ε, ἡ προσπάθεια αὐτὴ δὲν συνεχίστηκε. 
Μάλιστα μειώνονται αἰσθητὰ οἱ ἐπιμερισμοὶ τῶν ΙΚ, μὲ ἐξαίρεση αὐτοὺς 
τοῦ στοιχείου Π, στοῦ ὁποίου τὰ ἑρμηνεύματα συναντᾶμε θεοδοσιανὴ 
ἐπίδραση. Ὁ Ἐπιμεριστὴς σταθερὰ πλέον κατασκευάζει δικούς του 
ἐπιμερισμοὺς καὶ σπανίως δανείζεται καὶ δὲν ἀντιγράφει λήμματα τοῦ 
ΛΘ. Προσπαθεῖ ἐπίσης τὸ λῆμμα νὰ φαίνεται τελείως ἀνεξάρτητο ἀπὸ 
τοὺς ΙΚ καὶ τὸ ΛΘ καὶ γι’ αὐτὸ τὸ καταγράφει στὴν ὀνομαστικὴ καὶ 
τοῦ προσθέτει δικές του ἑρμηνεῖες. Πρέπει νὰ ὑποθέσουμε ὅτι ἄλλαξε ἡ 
μέθοδος ἢ ὁ ἐπιμεριστής; 

Συμπερασματα

Τὸ ΛΘ καὶ οἱ ΙΚ προσέφεραν ὑλικὸ γιὰ 1.	 ἐπιμερισμὸ καὶ ὑπῆρξαν 
ταυτόχρονα πηγὴ τῶν ἑρμηνευμάτων τῶν  Ἐπ. Κοντολογὶς οἱ ΙΚ ὑπῆρξαν 
ἕνα ποιητικὸ κείμενο ἀναφορᾶς γιὰ τὸν συντάκτη / συμπιλητὴ τῶν Ἐπ.. 



Αφροδιτη Γκενακου-Μποροβιλου

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 83-97

96

Τὰ ἀρχικὰ στοιχεῖα Α-Ε τῶν Ἐπ. ἑρμηνεύουν τὸ κείμενο τῶν ΙΚ καὶ 
συμπληρώνουν ταυτόχρονα τὸ ΛΘ. Ἡ ὕπαρξη τόσων λημμάτων τῶν ΙΚ 
στοὺς Ἐπ. φανερώνει ὅτι μᾶλλον τὸ κείμενο τῶν ΙΚ διαβαζόταν καὶ ἐκτὸς 
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ χώρου, πιθανὸν διδασκόταν καὶ ὡς ἐκ τούτου τὸ 
δυσνόητο λεξιλόγιό τους ἔχρηζε ποικίλων ἐπεξηγήσεων. 

Τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ ἑρμηνευόμενες λέξεις τῶν ΙΚ στοὺς2.	  Ἐπ. εἶναι 
κατὰ 95 περισσότερες ἀπ’ ὅ,τι στὸ ΛΘ καθὼς καὶ ἡ ὕπαρξη ὁλοκλήρων 
φράσεων τῶν ΙΚ (ἔκριζον ἥκεις 406.33, ὃν διαρθροῖ δακτύλοις 347.25, 
ἐξ ἀκηράτων 347.27, ἐξοιστρημένου γάρ 367. 20, στέργειν γὰρ ἡμᾶς ὡς 
ἀκίνδυνον φόβῳ 408.25, ἀθρῶν ὁ πλάστης 337.3 καὶ νέον περαίνεις τὸν 
φθαρέντα τῇ πλάνῃ 337.26) στοὺς Ἐπ. πιστοποιεῖ ὅτι ὁ Ἐπιμεριστὴς 
γνώριζε, ὅπως εἰπώθηκε, τὸ κείμενο τῶν ΙΚ. Αὐτὲς καὶ μόνον τὶς φρά
σεις μπορεῖ νὰ χρησιμοποιήσει ὡς ἔμμεση παράδοση τοῦ κειμένου ὁ 
μελλοντικὸς ἐκδότης τῶν ΙΚ. Ἀντίθετα οἱ λέξεις τῶν ΙΚ ποὺ βρίσκονται 
στούς Ἐπ. δὲν μποροῦν νὰ χρησιμοποιηθοῦν στὴ μελλοντική ἔκδοση τῶν 
ΙΚ διότι ἔχουν ὑποστεῖ ἐπεξεργασία ἀπὸ τὴν ὁποία δὲν μποροῦν εὔκολα 
νὰ ἀπαλλαγοῦν.

Ἡ ἔλλειψη μαρτυριῶν γιὰ τὰ κείμενα πο3.	 ὺ ἐδιδάσκοντο στὴ βυ
ζαντινὴ ἐκπαίδευση ἀναγκαστικὰ ὁδηγεῖ τὴν ἔρευνα στὶς ἔμμεσες μαρτυ
ρίες. Μία ἀσφαλὴς ὁδὸς πρὸς τὸ ἀναλυτικὸ πρόγραμμα τοῦ βυζαντινοῦ 
σχολείου τῆς μέσης βαθμίδας θὰ ἦταν οἱ ἐπιμερισμοί, οἱ ὁποῖοι μὲ ἀνα
νεωμένες μεθόδους ἀναλύουν κείμενα, τὰ ὁποῖα μὲ βεβαιότητα δὲν μπο
ροῦσε νὰ διδάξει ὁ γραμματιστής, καὶ ἦσαν ἰδιαίτερα ἀγαπητὰ στὴ βυ
ζαντινή κοινωνία (ψαλμοί, Ὅμηρος).  

4. Ἡ μελέτη τῶν βυζαντινῶν κειμένων, τὰ ὁποῖα ἀναφέρονται στὴν 
ἐκμάθηση καὶ τῆς ἑλληνικῆς γλώσσας, εἶναι ἐπιβεβλημένη καὶ συγχρό
νως ὄχι ἰδιαίτερα ἀνεπτυγμένη. Ἡ σύγχρονη ἔρευνα, ὅταν ἀσχολεῖται μὲ 
αὐτά, ἐπικεντρώνεται συνήθως σὲ ὁμοειδῆ κείμενα τῶν ἀλεξανδρινῶν 
κυρίως χρόνων ποὺ ἀπετέλεσαν πηγές τους καθὼς καὶ σὲ συγγραφεῖς ὣς 
τὸν τέταρτο αἰώνα, τῶν ὁποίων οἱ γλωσσικὲς διατυπώσεις χρησίμευσαν 
ὡς παραδείγματα χρήσης τῆς γλώσσας αὐτῶν τῶν κειμένων. Ἡ προσεκτι
κότερη ὅμως ἀνάλυση τῶν κειμένων τοῦ βυζαντινοῦ οὑμανισμοῦ ἀπο
καλύπτει καὶ νεώτερες πηγές, δηλαδή μετὰ τὸν τέταρτο αἰώνα. Βρισκό
μαστε λοιπὸν μπροστὰ στὸ φαινόμενο τῆς συνεχοῦς μελέτης καὶ ἀνατρο
φοδότησης τοῦ γλωσσικοῦ ὀργάνου ἀπὸ τὴ συγχρονία του, καὶ ὄχι ἁπλῶς 
στὴ χρήση παλαιοτέρων καταξιωμένων συγγραφῶν.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 83-97

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα και Ιαμβικοι Κανονεσ 97

Επιμερισμοι κατα Στοιχειον Γραφικα and Iambic Canons for 
Christmas, Epiphany and Pentecost

This article focuses on the sources of the text Ἐπιμερισμοὶ κατὰ 
στοιχεῑον γραφικά, and on their relation with the iambic canons for 
Christmas, Epiphany and Pentecost attributed to St John Damascene. The 
so called Ἐπιμερισμοὶ is further compared to the small Lexicon referring to 
the same canons and attributed to the monk Theodosius. Taking as a point 
of departure the text attributed to John Damascene and analyzing the use 
of words herewith we arrive to the conclusion that the anonymous compiler 
of the Ἐπιμερισμοὶ has borrowed from Theodosius’ Lexicon most of the 
words and relevant explanations he uses, as well as individual explanations 
which are used cut off from the original word which they explain. In the 
Ἐπιμερισμοί, certain difficult words employed in the iambic canons are 
interpreted; moreover, in the same text, entire phrases are used as an example 
of the use of the Greek language. The reason why the relation between these 
texts is analyzed here is to reveal the way in which the Ἐπιμερισμοὶ were 
composed and the particular ways the author employed to compile his text.

 



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Andrew F. Stone

The Moods and Tenses in Eustathian and Late Twelfth-Century 
High-Style Byzantine Greek

There is a basic assumption, in many ways justified, that the high-style 
authors of Byzantine Greek in the twelfth century sought to emulate the 
Attic Greek of the so-called Classical or “best” period (the fifth to fourth 
centuries B.C.). Deviations from this norm have tended to be regarded by 
some modern-day commentators as “marked variants”, for example, attempts 
to throw verbs in an oblique mood (subjunctive or optative) into high relief, 
but with no other semantic significance other than elegant variation1. On 
the other hand in another, more familiar interpretation, they have been 
regarded as “hypercorrect forms”2. Accordingly, these forms are regarded 
as errors arising from misunderstandings of the way that they should be 
used. Both views rely on the presumption that twelfth century Byzantine 
authors showed little originality in their application of the multiple forms 
inherited from Atticising Greek, thus “aping”, as it were, the language of 
an idealised past. It is clear that high-style Byzantine Greek, particularly in 
the case of the second of our two interpretations, fails to be appreciated on 
its own terms.

I hope to show that some of these “marked variants” or “hypercorrect 
forms” could, at least, in the hands of a capable orator or author, have been 
judiciously selected to put a highly meaningful slant on the form selected. A 
second result of the “marked variant” was an aesthetically pleasing elegant 
variation. The third result of the acceptance of “marked variants” and 

1. Horrocks, Greek, 172. For the abbreviations see below, p. 145. 
2. Renauld, Étude, 94, and more critically Browning, Greek, 47.

Επιμέλεια έκδοσης Χ. Αγγελιδη ΙΒΕ/ΕΙΕ



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

100

“hypercorrect forms” was a more malleable idiom, that is, an increase of 
the range of possible meanings. The master of this form of Greek among the 
four late twelfth-century authors whom I wish to consider as exemplars was 
Eustathios of Thessaloniki (ca. 1115-1195), who served as “Master of the 
Rhetors” at Constantinople between 1167/8 and 1176. However, as a check 
and counterpoise to Eustathios’ Greek, I shall also be drawing on the Greek 
of Eustathios’ friends and contemporaries Euthymios Malakes (bishop 
of Nea Patras), Michael Choniates (Metropolitan bishop of Athens) and 
Michael’s brother, Niketas Choniates, the famed historian. Finally I shall 
also consider the Greek of Eustathios’ pupil Gregory Antiochos.

I wish to specifically concentrate on the verbal moods and tenses 
employed by these authors, Eustathios in particular. Twelfth-century By
zantine Greek was, I believe, not merely a fossilised idiom resuscitated and 
perpetuated by an archaising intelligentsia, but a living entity with the 
power to express ideas of its own. I shall start with the tenses, considering 
the similarities and differences between Attic and twelfth-century Greek. 
This study makes no pretence of taking examples from the entire oeuvres of 
the four authors: the editions studied are listed in the note below3.

3. Seven collections of opuscula from Eustathios of Thessaloniki have been used: (i) P. 
Wirth, Eustathii Thessalonicensis opera minora, Berlin-New York 2000; (ii) A. Kambyles, 
Eustathios von Thessalonike, Prooimion zum Pindarkommentar, Göttingen, 1992; (iii) F. 
Kolovou, Die Briefe des Eustathios von Thessalonike, Leipzig 2006; (iv) K. Metzler, De 
emendanda vita monachica, Berlin and New York 2006; (v) S. Schönauer, Reden auf die 
Große Quadragesima, Frankfurt am Main 2006; (vi) T. L. F. Tafel, Eustathii metropolitae 
Thessalonicenis opuscula, Frankfurt am Main 1832, repr. Amsterdam 1964; (vii) W. Regel, 
Fontes Rerum Byzantinarum, St Petersburg 1892-1917. This sample represents the great 
majority, except for his Homeric commentaries, of the works composed during Eustathios’ 
Constantinopolitan period (1167-1180), when he was able to devote the maximum time to the 
production of the most polished oratory.

Gregory Antiochos’ funeral oration for Manuel was edited by Regel, Fontes, 191-228.
Of the five speeches by Euthymios Malakes under consideration, two were publis-

hed by K. Bones, Εὐθυμίου τοῦ Μαλάκη, μητροπολίτου Νέων Πατρῶν (῾Υπάτης), δύο 
ἐγκωμιαστικοὶ λόγοι νῦν τὀ πρῶτον ἐκδιδόμενοι, εἰς τὸν αὐτοκράτορα Μανουὴλ Α´ 
Κομνηνόν (1143-1180), Θεολογία 19 (1948), 524-550 (a speech celebrating the foundation 
of Dorylaion in 1175), and 551-558 (an Epiphany oration of 1176); the other three were pub-
lished by A. Papadopoulos-Kerameus, Noctes Petropolitanae, St Petersburg 1913, repr. Lei-
pzig 1967, orations 4, 5 and 6 (not by Euthymios Tornikes as previously believed): 142-154 
(a monody for Alexios Kontostephanos Komnenos), 154-163 (a monody for the metropolitan 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 101

1) The historic present
I have observed a rare example of this phenomenon, which is at home 

in good Attic prose4, only twice among our sample passages, in a section of 
Eustathios’ Agnes of France Oration where the Turkish envoy is described 
(hyperbolically) as having the crown prince Alexios intercede with his father 
the emperor; there are some five verbs in the present tense which must refer 
to past time, like the introductory verb of the sentence:

Eustathios, Wirth, 258.76-84:
Οὕτω καὶ ἐκεῖνος ἐπιγνώμων τῆς σῆς οὕτω διέγνω, οἵας αὐχεῖς, 
πρὸς τὸν πατέρα βασιλέα πειθοῦς ἴυγγας καὶ τοίνυν μὲν ἐπέχειν τὴν 
κραταιὰν χεῖρα γουνάζεται καὶ φιλοφροσύνην ἐξευρίσκειν ζητεῖ, σὲ 
δὲ (οὐ γάρ πω καὶ αἱ χεῖρες οὕτω κραταιοῦνται, ὡς παρακλητεύεσθαι 
μὴ ἐντρίβειν τοῖς ἄφροσι τραύματα) προκαλεῖται ἄλλως, εἰς ὃ 
θέλει, καὶ βοηθεῖν ἀντιβολεῖ λόγοις καὶ δυσωπίαις ταῖς πρὸς τὸν 
αὐτοκράτορα καὶ τυγχάνει τοῦ ἐφετοῦ καὶ οὕτω γίνεται εἰς μάρτυρα 
τῆς ἐπιφανείας, ἣν ἐπιπέμπεις τοῖς ἔθνεσι, καὶ συντάττεται καὶ αὐτὸς 
τοῖς ἐλπίζουσι ἐπὶ σέ …
Thus he (the Turkish sultan) also recognised and discerned your 
excellence, that is, what kind of persuasive charms towards your father 
the emperor you boast of; and then he begged him to stay his powerful 
hand, and sought to find his friendship (since your own hands were not 
yet so powerful up until that time, that they should be implored not to 
inflict wounds on the foolish), for he called upon you in other ways 
to achieve his purpose; and he entreated you to help, with words and 
soothing expressions directed towards the emperor; and he gained that 

bishop of Athens, one assumes for Nicholas Hagiotheodorites), 163-187 (made on the occasi-
on of the visit of the Seljuk sultan Kilidj Arslan to Constantinople in 1162).

The two orations of Michael Choniates considered here are the one made on the occasi-
on of the death of Niketas, metropolitan of Chonai (ed. S. P. Lampros, Μιχαὴλ Ἀκομινάτου 
τοῦ Χωνιάτου τὰ σῳζόμενα, Athens 1879, repr. Grönigen 1968, 24-71), and a speech to the 
patriarch Michael III Anchialos (72-92). I also make use of his letters, F. Kolovou, Michaelis 
Choniatae epistulae, Berlin-New York 2001.

4. Duhoux, Le verbe, section 281, p. 345-347; Goodwin, Moods, p. 11, § 33; Kühner-
Gerth, Grammatik, part 1, 132-4; Schwyzer, Grammatik, vol. 2, 271-273; Gildersleeve, Syn-
tax, § 199; Brugmann, Grammatik, § 551/3; note esp. Jannaris, Grammar, p. 434, § 1835, 
who recognises that the usage is equally at home in Modern Greek (Goodwin, Grammar, p. 
269, § 1252). For a history of the ancient tongue in its different manifestations as opposed to 
a more formal grammar, see A.-F. Christidis (ed.), A History of Ancient Greek, Cambridge 
2007.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

102

which he desired; and thus he became as a witness to your glory, which 
you send upon the foreigners, and he himself was associated with those 
whose hopes rest on you …

In this instance the historic present will have been felt to be more vivid 
than the aorist or, perhaps closer to the mark, the imperfect. However, we 
also find here, possibly, an iterative aspect (as opposed to a progressive 
one)5.

Niketas Choniates employs the present instead of the imperfect at one 
locus, where there may be an additional implication:

Niketas Choniates, 79.81:
Μιχαὴλ τοὺς τῆς ἐκκλησίας ἐχειρίζεται οἴακας …
Michael managed (began to manage) the steering oars of the Church …

In the context, this seems to represent an inceptive imperfect.

2) The past tense of verbs of speaking
In Biblical Greek, the verb λέγω (and its suppletives) may be used either 

in the aorist or the imperfect tense when using it to introduce direct speech6. 
It was, no doubt, under this pervasive influence that Eustathios felt free to 
use ἐκεῖνο … ἔλεγε (sc. δὸς ἡμῖν ὕδωρ, ἵνα πίωμεν, “give us water that we 
may drink”) at Wirth 291.78, to introduce direct speech, but he goes further 
and puts the verb of hearing (contemporaneous with the act of speaking) 
which appears a little further on in the subsequent clause (Eustathios, Wirth 
291.81 εἰσηκούετο) into the imperfect tense also, to agree with it. 

Ἀλλ’ ἐκεῖνο μὲν ἔλεγε πρὸς τὸν τοῦ θεοῦ θεράποντα Μωϋσῆν 
γογγυστὴς λαὸς σκληροτράχηλος καὶ τῆς βρώσεως ἔτι οὔσης ἔσω 
στόματος τοῦ εὐεργέτου καταλαλῶν· καὶ οὕτω ἔχων εἰσηκούετο.
The grumbling, stiff-necked people said that to God’s servant, Moses, 
speaking against their benefactor even though there was still food in 
their mouths. Nevertheless their request was heard.

5. On the use of λέγω in the historic present, see Blass – Debrunner, § 321/2.
6. Turner, Syntax, 67-8, attributes the choice of tense to habit rather than logical prin-

ciple on the part of the user in koine. Hence we find Mark using on occasion the imperfect, 
and Luke sometimes the aorist (cf. Mk 4.21 and Lk 5.3). Use of the imperfect is common in 
papyri.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 103

3) Gnomic aorist
The converse of the historic present is the gnomic aorist, where an 

aorist is used to express a general truth or maxim that still holds true in the 
present, and indeed for all time7. Eustathios uses the gnomic aorist several 
times in the speeches studied. For a noteworthy example of this see especially 
Wirth 211.91-5, where a string of four aorists (ἀπείπαντο … ἐλόξωσαν … 
ἀπέπτυσαν … ἀπέτρεψαν) is used to describe the effect of showing a mace 
to the Hungarians:

Εἰ δὲ κορύνην προβαλεῖται, ἣν σίδηρος μὲν ἐχορήγησεν, ἀνδρὸς 
δὲ δεξιότης εἰς τριβόλων ὀξύτητας ἐξηκάνθωσεν, ἐκτρέπονται τὸν 
κορυνηφόρον ἐκεῖνον οἱ Παίονες· καὶ τὴν ξενίαν ἀπείπαντο καὶ 
τούς τε ὀφθαλμοὺς ἐλόξωσαν καὶ τὸ ὅπλον ἀπέπτυσαν καὶ ἑαυτοὺς 
ἀπέστρεψαν …
but if he produces a mace, which has been fashioned from iron, and the 
dexterousness of man has made prickly with sharp spikes like those of 
caltrops, the Paionians turn away that mace-bearer, and deny him hospi
tality and look at him askance, and spurn the weapon and recoil …
This example is of interest inasmuch as the aorists (after an initial 

present, ἐκτρέπονται) have gnomic aorist force, i.e. they describe a truism or 
maxim, or repeated actions occurring at any point of time. The introductory 
present passive ἐκτρέπονται, followed by these four aorists, serves to place 
the aorists in the context of present time.

Wirth 39.30-40.34 could also be a gnomic or a regular aorist. It suffices 
to say that this archaic usage of the aorist has been at least understood by 
Eustathios, even if he does not normally use it. The rationale behind the use 
of the aorist for general truths seems to be that the primary idea behind this 
tense may be to denote completion without reference to time.

Niketas Choniates also employs gnomic aorists in his history, e.g.:
Niketas Choniates, 112-113.83:
Ἤδη μὲν οὖν τις θηρητὴρ ὄφιν δαφοινὸν ἢ λέοντα λασιαύχενα 
εἰσορῶν καὶ ἀΐων ἐν ὄρεσιν ἐξέκλινεν …
Now a hunter, seeing a tawny snake or shaggy lion in the mountains 
and becoming aware of it, immediately withdraws…

7. Duhoux, Le verbe, section 313, p. 382-384; Goodwin, Moods, p. 53-54, § 154-155, 
and Grammar, p. 276, § 1292; Kühner – Gerth, Grammatik, part 1, p. 156-161; Schwyzer, 
Grammatik, 285-6; Brugmann, Grammatik, § 563; Jannaris, Grammar, p. 436, § 1852; D. 
Christidis, in Christidis (ed.), Ancient Greek, 1337-1340. Turner, Syntax, 73-74, notes that 
in the NT the gnomic aorist is used almost exclusively with comparisons.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

104

4) Future tense in historic sequence
Eustathios, as we shall see, takes full advantage of the possibilities 

presented by the simple future tense. We shall mention contemporary 
vernacular periphrases in due course. I would like to draw attention here 
to the simple or monolectic future in historic sequence; Eustathios could 
use it to denote an action which was about to happen in the past (but need 
not have eventuated) in place of the imperfect of mevllw and the future 
infinitive8. Here are four noteworthy examples from his works:

Eustathios, Wirth, 273.23-5:
καὶ τοίνυν ἐπῆλθεν ἐκείνοις λογίσασθαι ὡς ἄρα κῦμα τοιοῦτον 
ἑαυτοὺς κορυφώσαντες ἐκκρούσουσι τοῦ κυβερνήτου τοὺς οἴακας.
and therefore it occurred to them (the crusaders) to think how, by 
heaping themselves up into such a wave, they would smash the steering-
oars from the helmsman(‘s grasp).

It can be seen from this first example how easily futurity may shade 
into finality, which we shall come to consider below. This construction was 
also used in historical times – see Duhoux, section 378, p. 456.

Let us adduce a further two examples of the future in place of the 
imperfect in the following two examples:

Eustathios, Tafel, 206.93-207.3:
Καὶ ἦν βλέπειν ἐκεῖνον ἐν λαῷ βαρεῖ … οὐ μόνον … βροντῶντα 
λόγοις … ἀλλὰ καὶ τοῖς κατ᾽ ἄνδρα διομιλούμενον, ἤτοι πρὸς ὅπερ 
ἂν ἕκαστος προβάλοιτο, ἢ ἔνθα τὸν αὐτοκράτορα ἡ κατ᾽ ἄνθρωπον 
ἔννους περιπέτεια προκαλέσεται.
And it was possible to see that man among the people of importance, 
not only thundering with words, but either discussing man by man 
what each of them proposed, or following the direction that the logical 
development of the argument might invite the emperor to follow.

There is another slant on the future indicative in the follοwing 
example:

Eustathios, Tafel, 200.35:
Καὶ χεὶρ ἡ μὲν διεπράττετο τὰ δουλικά, ἡ δὲ ξίφους ἤθελε δράττεσθαι, 

8. For the more usual ἔμελλον and the infinitive for an action expected in the past, see 
Duhoux, Le verbe, section 363, p. 439; Gildersleeve, Syntax, § 216; Brugmann, Grammatik, 
§ 306 et al.; Blass – Debrunner, § 356; G. Horrocks, in Christidis (ed.), Ancient Greek, 626; 
note also J. Ray, in Christidis, Ancient Greek (ed.), 811, on the comparable historic future 
in Coptic.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 105

εἴ τίς που καὶ δριμύξεται, καὶ ἐγκόψει τὸ ἑκούσιον …
And the one hand carried out slavish tasks, and the other was wont to 
grasp a sword, if anyone should show fierceness, and brings to an end 
their obedience…

The idea that lies behind this use of tenses is one of a past situation, the 
potential nature of the protasis of the conditional sentence being conveyed 
by the future tense.

We again see potential for the past expressed by the future indicative in 
a further example from Eustathios:

Eustathios, Tafel, 209.69-70:
Εἰ δὲ οἴνῳ προσδεήσει χρήσασθαι …
If there should be need to use wine …

This example (which must be in historic sequence, since the emperor, 
the subject of this epitaphios, was dead at the time of this oration) shows us 
how the future shades subtly into potentiality. More on the potential future 
below.

However, we also see in Niketas the present indicative in a final 
clause:

Niketas Choniates, 329.56-57:
οὐδὲ γὰρ ἅπαν τὸ ὑδροδοχεῖον ἐπεσκεύαστο, ἵνα κατὰ μέσην 
ἐκδίδωσι τὸ ὕδωρ …
and the entire reservoir was not completely repaired, so that the water 
should issue through the middle of the agora …

Returning to Eustathios, we see further permutations of the antecedent 
verb with differing tenses and moods of the verb in the final clause:

Eustathios, Metzler, § 49.10-11:
καὶ οὐ λέγω ταύτην γενικήν, ἵνα μὴ καὶ εἰς ἀδύνατον ἐκπεσοῦμαι 
παράγγελμα …
and I do not say that this is typical so that I will not fall into a command 
impossible to fulfil …

Note μή in the final clause, despite the indicative mood of the verb. This 
may be compared with Eustathios, Metzler, § 111.2-3, above.

5) The perfect tenses
Histories of the Greek language tell us that as early as the koine of 

the Hellenistic and Roman periods the aorist and perfect tenses were be



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

106

coming semantically equivalent9, with the reduction of three aspects 
(present, aorist, perfective) to two (incomplete and completed action). The 
perfect was also sometimes used at that time merely as a morphologically 
more ornate alternative to the aorist. This was also the case with the 
twelfth century rhetors, for the phenomenon had been given sanction by, 
for example, Michael Psellos’ prose10. We shall see also heavy exploitation 
of this perceived equivalence in Niketas Choniates. Eustathios for his part 
does not use the perfect as frequently as Niketas, nor even Euthymios 
Malakes (who perhaps on the average uses it twice as much as Eustathios; 
Euthymios tends to use verbs in the perfect tense in clumps, e.g. Bones, 
530-1, Bones, 551-211). This might suggest that Eustathios had some feeling 
for the true Classical function of the perfect, to denote a state arising from 
the completion of an action. We also find Niketas and Michael Choniates, 
and Gregory Antiochos using the perfect tenses more often than authors of 
the Classical period. When Eustathios uses the perfect, pluperfect and future 
perfect tenses, these verbs, in the majority of cases, have full perfective 
meaning, even if Eustathios does use the perfect tenses more frequently 
than his Attic models. This is probably because the perfect tenses are not 
only more imposing, but more expressive (being more graphic) than their 
aorist, present or imperfect counterparts. V. Rotolo documents the use of 
the perfect in Eustathios’ contemporaries12. It would seem that there had 
already been a revival, begun by Anna Komnene, of Atticism, and we find

9. Browning, Greek, 7, 30; Horrocks, Greek, 53, 77; L. R. Palmer, The Greek Language, 
London 1980; Horrocks, in Christidis (ed.), Ancient Greek, 621, 627; Renauld, Étude, 99, 
demonstrates this phenomenon as being present even in the highbrow koine of Psellos.

10. Horrocks, Greek, 171-172; G. Böhlig, Untersuchungen zum rhetorischen Sprachge-
brauch der Byzantiner, Berlin 1956, 83-85. We shall see the juxtaposition of different moods 
below; Radermacher, Grammatik, 150, has observed, in his monograph correlating NT koi-
ne with contemporary vernacular texts, the juxtaposition of aorist and perfective tenses in 
NT-era koine, reinforcing the idea of semantic equivalence to some authors.

11. Bones, 530, has ἠφάνισται, τεθέανται, ἀπεστάλημεν, κεκοπιάκαμεν, κεκοπιάκασι, 
τεταπείνωται, μετενήνεκται, ἔστραπται and there are a further two perfects (one pluper-
fect) on page 531; the perfect tenses are just as striking in Bones 551-552; cf. Euthymios 
Malakes, Noctes, 143-144. That the perfect in Euthymios is so weakened in sense as to render 
it merely a more imposing historic tense is suggested by its co-ordination by him at Noctes, 
156.10ff with true aorists.

12. V. Rotolo, in Christidis (ed.), Ancient Greek, 1229.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 107

her husband Nikephoros Bryennios using the word ἐκέκλητο, meaning “he 
was called”, in conjunction with a name, a proper use of the pluperfect since 
the implication is that there is a “state of being called”.

We may illustrate the perfective aspect in Eustathios by a couple 
of examples from the beginning of the 1174 Epiphany oration. Take the 
following:

Eustathios, Wirth, 263.75-6:
οὓς αἰχμαλωσίᾳ παραστησάμενος τῷ δουλεύειν τετίμηκας …
(men) whom you yourself, after acquiring them as prisoners of war, 
have condemned to servitude …

This passage is lifted out of context, but the idea of a present state 
(of presently being slaves or servants), arising from a completed action, 
is important; this suggests that Eustathios did understand the use of the 
perfective aspect. A little later we find:

Eustathios, Wirth, 263.88-9:
ἐξ ἐσχάτων που γῆς ἄρτι οὗτοι ἐληλυθότες …
these men, having recently come from the ends of the earth …

Again in this use of the perfect participle the idea of a present state is 
important (they have come, and they can still be seen). The perfect passive 
participle is also used frequently13, with the same sense of a completed 
action.

So conscious does Eustathios seem to be of the amount of expression 
attainable from use of the perfect tenses that he even uses a perfect impe
rative six times in our sample of speeches: Wirth 194.36 μέμνησο (less 
surprising when we consider that the middle perfect of μιμνήσκω has present 
meaning, like Latin memini, “remember”); Tafel 186.57 περιβέβλησο; 
Tafel 190.90 πεφίμωσο; Wirth 79.47 ὑπερτεθείσθω; Wirth 83.80 λελέχθω; 
Wirth 85.56 πεπορίσθω. Then there is a future perfect infinitive at Wirth 
26.31 τεθήσεσθαι. Also to be noted is a rare perfect optative at Tafel 208.7 
συνεστήκοι (cf. Michael Choniates, Lampros 69.11 εἰ τεθναίη).

All the same, Eustathios does employ the perfect instead of the aorist 
in places, if relatively rarely:

Eustathios, Kambyles, 29.2-3:
ὅπερ … ἐπιγραφὴ γέγονε τοῖς Θεοκρίτου ποιήμασι …

13. E.g. Wirth, 263.75: ἐπιγεγραμμένοι; Wirth, 263.77: κατασεσαρκωμένον; Wirth, 
263.78: συνηγμένον; Wirth, 263.80: ἐπικεκαυμένον.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

108

which … has become a title for the Idylls of Theokritos ...

The use of the perfect tense emphasises the permanence of the title for 
the Idylls.

Another interesting use of the perfect is with ἄν to create a potential 
perfect:

Eustathios, Schönauer, Δ.103:
καὶ ἂν πάλαι τοιοῦτόν τι πεποίηκεν, εἴπερ ἠδύνατο …
and he would have done something like this long ago, if he had been 
able …

It is debatable whether a resultative perfect is present here, since 
understanding a simple aorist aspect in conjunction with the modal ἄν makes 
for easier sense, as ordinarily this would indicate an unfulfilled conditional 
in past time; but then our argument that the perfective aspect might have 
been chosen for a more graphic sense conveying result in present time may 
also be valid here. I personally opt for the second option, considering how 
unusual the construction is, suggesting deliberate use.

As another example we have Eustathios, Wirth 78.29:
κἂν ὁ καιρὸς ἐκκέχυται πρὸς δαψίλειαν …
even if time has been poured out abundantly …

The image is one of a water clock. In this second case, however, a 
perfective aspect does make for good and vivid sense: the effect is to describe 
a beginning in past time, which continues into the present. These examples 
are interesting when we consider Goodwin‘s claim that the perfect indicative 
is never used with ἄν in Classical Greek14. Here again, however, it might be 
that in this instance the perfect tense was felt to have a simple preterite force 
in such instances (as it would in other authors, such as Michael Choniates, 
Lampros 48.14 δέδωκεν ἂν…). I believe that in the above example the 
perfect is meant to be a more vivid alternative to a potential aorist, sharing 
thesense of historicity with a present one, since the idea of a state arising 
from completed action is still felt to be present.

I would argue that Eustathios understood the ancient use of the perfect 
tense (for, as with the last cited example, if he had not, the perfect with ἂν
would have been a more common construction), and that he exploits the 
expression inherent in it.

14. Goodwin, Moods, p. 65, § 195, and Grammar, p. 277, § 1302; the same is said by 
Gildersleeve, Syntax, § 433, who explains apparent examples of the modal (or potential) 
particle and the present indicative or perfect indicative as erroneous readings.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 109

We might also note the simple perfect for the imperfect, properly the 
tense of iterative action, in Niketas Choniates, unusual and inclining one to 
believe that Niketas did not appreciate the diametrically opposite aspect of 
the two tenses:

Niketas Choniates, 5.10:
ἐνίοτε δὲ καὶ τοιοῦτόν τι παθηνάμενος εἴρηκεν …
When he had suffered so much, he would sometimes say …

Niketas also uses a perfect where one would expect an aorist:
Niketas Choniates, 56.46-49:
Καὶ δεῖγμα, ὡς ἰχθύας σύακα καὶ λάβρακα, ὡς μὲν μεγίστους ὡς 
δὲ πίονας, παρά τινων αὐτῷ πεμφθέντας, τρισσάκις ἀπέδοτο 
καὶ τοσαυτάκις ἐναλλὰξ ἐωνημένους κατὰ χρείαν παρ᾽ ἑτέρων 
εἰσηνέγκατο· … ὃ πεπόνθασι …
As an example, he returned fish, a flatfish and a sea-bass, large and fat 
ones, which had been sent to him by certain persons, three times, and 
brought them many times again when they had been bought, according 
to their needs, by other persons … which happened to them …

We observe the coordination of the perfect tenses (εἰσηνέγκατο and 
πεπόνθασι) with the aorist tense (ἀπέδοτο), which was used earlier.

The converse phenomenon is the substitution of the pluperfect for the 
perfect, e.g.:

Niketas Choniates, 137.70:
ὡς εἰρήκειμεν …
As we have said …
Unlike Eustathios it would seem that Niketas Choniates does not 

appreciate the “proper” meaning of perfect versus pluperfect, using them 
interchangeably. On the other hand this promiscuity between may be 
intended to create greater variatio.

Another interesting use of the perfect tenses, related to the perfective 
aspect that describes a state as a result of a prior action, is the substitution 
of the perfect for the present, and the pluperfect for the imperfect15, as we 
have below:

15. Cf. Duhoux, Le verbe, section 336, 412-413; Goodwin, Moods, p. 15, § 49, and 
Grammar, p. 270, § 1263; cf. Kühner – Gerth, Grammatik, part 1, p. 148-149, and Schwyzer, 
Grammatik, 286-90; cf. Jannaris, Grammar, p. 439, § 1869, and p. 440, § 1878; Brugmann, 
Grammatik, §§ 556-557.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

110

Eustathios, Wirth, 278.89-90:
Τοῦτο δὲ φύσεως ἀνωτέρω βέβηκε καὶ τὴν ἐν πράγμασιν ἀκολουθίαν 
ἠγνόηκεν …
This goes (has gone) far above what is natural and it knows no similar 
deed … 

Eustathios, Wirth, 273.22-3:
Καὶ οὐ πρὸ πολλοῦ ἐγκεχείρισο τοῦ κόσμου κυβέρνησιν …
and not long before, you were entrusted with the government of the  world …

Admittedly, the second example reads nearly as well if we were to 
translate “you had been entrusted”, but the meaning need not be confined 
to the idea of plusquamperfectum. There are other examples of this use of 
the perfect and pluperfect tenses which may be adduced, such as Eustathios, 
Wirth 227.34, πέφρικα; Eustathios, Wirth, 286.49, τέθηπα; Eustathios, 
Wirth 213.85, συγκεκρότητο; Eustathios, Wirth 139.11-12, ἠνέῳκτο.

6) Middle and passive voices
Eustathios makes heavy use of the middle voice, often using it where 

an active would have sufficed, so that the middle force of the verb is in 
places very much weakened. For example, there are fifty-one verbs in the 
middle voice with a mostly active sense in the 1174 Epiphany Oration alone. 
Gertrud Böhlig discusses the frequent use of the middle voice in Byzantine 
days in her book on Michael Psellos’ Greek, as does Renauld16. However, 
Eustathios does show a certain sensitivity to the difference between middle 
and passive17, even though occasionally he ignores it, as in this instance:

Eustathios, Tafel, 206.51-3:
Ἀσκληπιάδης κατὰ νόσων παγκρατιάζων, καὶ στεφανωσάμενος, οὐκ 
ἔσθ῾ ὅπως οὐ πεσεῖται …
The son of Asklepios (i.e. Manuel I Komnenos), wrestling against 
illnesses, and being crowned as victor, will not possibly fail to fall …

16. Böhlig, Untersuchungen, 94; Renauld, Étude, 95; Duhoux, Le verbe, sections 90-91; 
Blass – Debrunner, § 316, speak of NT employment of the middle in this way. Duhoux com-
ments on the difficulty of grasping the nuance of the middle in Ancient Greek.

17. Rademacher, Grammatik, 147, notes that in biblical and contemporary vernacular 
Greek also there is usually a difference in meaning; for example a middle form may change 
a transitive verb into an intransitive one, or denote reflexive action. However, the morpholo-
gical difference between the aorist middle and aorist passive and between the future middle 
and future passive is often not present in biblical language.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 111

He uses a middle form here (i.e. an aorist or future) with passive sense: 
at least this suits the context better than a true middle, “crowning himself”, 
“gaining the crown”. Among other authors there develops a collapse 
between the middle and passive voices: Eustathios himself claims that the 
middle voice is an Atticism18. Other examples that can be adduced of this 
are subject to other interpretations, but we might adduce the following as a 
more convincing example than the above:

Eustathios, Wirth, 82.62-4:
ἦν ὅτε κἀγὼ ἐν ὑπογραφεῦσί ποτε τυγχάνων καὶ τάξεως τῶν τοῖς 
ἱεροῖς τούτοις ἀρχείοις ὑπογραμματέων τελῶν ἔργον διεχειρισάμην 
ὑπὸ σοὶ πρωτουργῷ τοῦ λαλεῖν …
Once, when I also happened to be among the scribes, and was completing 
my work as part of this array of under-scribes in these sacred halls, I 
was entrusted by you as the principal with the office of speaking …

Gildersleeve observes that such interchangeability of form between 
middle and passive future and aorist also occurs occasionally in true Attic 
Greek19. Gertrud Böhlig also observed the middle used with passive sense by 
Eustathios after consulting his commentary on the Iliad20. 

A very interesting phenomenon is what seems to have been the usage of 
the middle voice for passive meaning in the ancestral Mycenaean tongue21, 
but one cannot really look here for an antecedent to these uses here owing 
to the two millennia between the Mycenaean era and twelfth-century 
Byzantium.

All in all, we must still concede here that Eustathios does not show any 
special respect for the middle voice, even if we must concede that in this 
use at least he is like his contemporaries in using the middle as a “marked 
variant”.

18. T. Hedberg, Eustathios als Attizist, Uppsala 1937, 122-144.
19. Gildersleeve, Syntax, §§ 168-169; in § 170, he notes that, even in Classical Greek, 

the middle with an active sense or a middle sense, may be replaced by a true passive, i.e. a 
passive in form and meaning.

20. Böhlig, Untersuchugen, 81 (for the formation), 94-95 (for the use). She, like Hedberg, 
interprets this use as a “hyperatticism”.

21. J. Chadwick, in Christidis (ed.), Ancient Greek, 399.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

112

7) Promiscuity of the moods
One of the ways that Eustathios counteracts the tendencies of the 

vernacular of his own time (as opposed to the Atticising idiom of the 
Hochsprache) is to extend the use of the optative mood, counter to the ulti
mate direction of the vernacular, into areas which in the Attic Greek model 
were largely the domain of the subjunctive. Far from the optative petering 
out, as in the New Testament and Hellenistic Greek in general22, it is used by 
Eustathios enthusiastically. Furthermore, the subjunctive may in its turn, 
as in the New Testament, encroach on the Classical domain of the optative, 
as in wishes. Only the exhortative use of the subjunctive23, so far as I have 
noted, is untouched by the intrusion of the optative. However, Horrocks, 
Greek, p. 172, finds that the use of the optative as a “marked” variant of the 
subjunctive, in primary and historic sequence, was a characteristic of the 
Byzantines, and as we shall see, this continues in twelfth century writers 
other than Eustathios24. Let us consider the different uses of these remoter 
two moods in their turn.

Not only may the subjunctive or optative be used in final clauses after 
ἵνα, but the indicative, used in what Goodwin calls object clauses. For an 
example of the subjunctive:

Eustathios, Kolovou, ep. 5.89-90:
Καὶ τοῦτο μὲν τοιοῦτο, ἵνα μὴ περὶ τὸ ἐδεστὸν ἐπιπλέον ἔχω 
λιχνεύεσθαι …

22. Sister R. de Lima Henry, The Late Greek Optative and its Use in the Writings of 
Gregory Nazianzen, Washington DC 1943, 2, however, cites Radermacher, Grammatik, 81, 
who takes into consideration papyri, and concludes that the optative may have persisted in 
the vernacular (up to the sixth century) longer than previously believed. The deliberative 
optative is found in Psellos: Renauld, Étude, 119; G. C. Papanastassiou, in Christidis (ed.), 
Ancient Greek, 616. On the restoration of the optative in Atticising Greek in the high Byzan-
tine period, V. Rotolo, in Christidis (ed.), Ancient Greek, 625.

23. Cf. Renauld, Étude, 112; Duhoux, Le verbe, section 152, p. 205.
24. One very significant factor in pronunciation is the phenomenon of iotacism, i.e. 

the tendency of many originally distinct phonemes to acquire the value of the Greek ι, and 
its influence on the promiscuity of the subjunctive with the optative; e.g. λέγῃ and λέγοι 
would have sounded similar at Eustathios’ time. However, in the aorist aspect (in the case of 
sigmatic aorists), the subjunctive and optative remained distinct, suggestive that Psellos and 
Eustathios and the other authors of the eleventh-twelfth centuries were aware of what they 
were doing when they employed a verb in the optative in place of one in the subjunctive, and 
vice-versa. See for example Wirth, 220.18-221.20, cited below.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 113

and, on the one hand, this is the case, so that I am unable concerning 
edible food to be excessively greedy …
For example we find in the protasis of a conditional a coordinated 

subjunctive and optative:
Eustathios, Schönauer, Α.119:
εἰ μὴ καὶ ἐγερθῇ καὶ ἄγοι …
unless it should both rouse and lead …
On the other hand the optative may be used in some cases in primary 

sequence, in defiance of the (usual) Attic practice of restricting it to clauses 
subordinated to verbs in historic sequence. To give three examples25:

Eustathios, Kolovou, ep. 18.248-249:
Φθονεῖτε γὰρ ἡμῖν, οἶμαι, τοῦ καλοῦ, ἵνα μόνοι καταπολαύοιτε. 
You envy us, I think, for our fineness, so that you alone would enjoy it 
overweeningly.

Eustathios, Metzler, § 50.9-10:
ἐμπλατύνεται ὅπου ἂν ἐπινεύσῃ, ἵνα θέσει καὶ αὐτὸς θεὸς ὢν δύναιτο 
φιλεῖν πρὸς θεοῦ ἐξομοίωσιν …
it is spread wherever he would nod, so that even being divine himself by 
position he would be able to love, in view of his assimilation to God … 

One should note that there is a subjunctive and an optative, independent 
of one another. The next example co-ordinates rather than subordinates 
subjunctive and optative:

Eustathios, Wirth, 220.18-221.20:
Καὶ ἵνα τὸ πᾶν περιγράψαιμι νόημα ἐν στενῷ καὶ εἰς βραχὺ σφίγμα 
κατακλείσω ταύτην τὴν κιβωτὴν … 
And that I may define the whole of my idea concisely and enclose this 
ark within a short limit…

Compare Eustathios, Metzler, § 193.33-35:
μή ποτε διὰ τὸν ἐν τοῖς ἀστροθετήμασι Δράκοντα βορὸς αὐτὸς 
ἀποβαίη καὶ διὰ τὰς Ἄρκτους παμφαγῇ καὶ διὰ τὸν Πήγασον πρὸς 
λαγνείαν τρέφηται …

25. Goodwin, Moods, 113-119, and Grammar, p. 290-291, § 1361-1370; Kühner – Ger-
th, Grammatik, part 2, 377-390; Schwyzer, Grammatik, 671-674; Jannaris, Grammar, p. 
455, § 1952; Brugmann, Grammatik, § 568; to be noted is Henry’s study of the final optative, 
from Homer to Gregory Nazianzen, not only in literary texts, but also in papyri and inscrip-
tions; she claims that there was no automatic association between the optative and secondary 
sequence (Optative, 75), and observes in the vernacular, tragedy and comedy the optative 
sometimes being used in primary sequence (Optative, 76).



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

114

lest at some time he would go away ravenous on account of the Dragon 
in the constellations and be devourer of everything on account of the 
Bears and be nurtured to the point of lustfulness on account of Pegasos …  

There are two possible explanations for this indiscriminate co-ordination 
of subjunctives with optatives (as opposed to subordination). First, the use 
of more oblique forms could be intended as marked variants. Otherwise, 
and this is much the same thing, there could be a desire for variety, variatio, 
creating vividness, obtained from teasing the audiences expectations from 
such coordination of oblique moods, at least at those places where the 
subjunctive and optative were audibly distinct from one another. Admittedly 
this last example also displays some features of a double wish, for which the 
optative is usual in Attic; interesting too is the way that in Eustathian Greek 
a (volitive) subjunctive may also be used. This usage has Biblical precedent, 
as we shall see. More properly final is:

Eustathios, Wirth, 282.27-8:
καὶ τὴν ἐν κακοῖς ὁμομέλειαν διασπᾷς καὶ διασπορὰς τέμνεις, ὡς ἂν 
διὰ τέλους φρονοῖεν δουλικά.
And you tear apart their completeness of limb, directed to evil purposes, 
and divide their dispersed bands, so that they may think like slaves in 
the end.

An optative is used here in primary sequence. Sister Henry observed the 
usage of ὡς ἂν with the optative as being a standard construction for finality 
in Gregory Nazianzen26. Notice the potential shading of finality into the idea 
of futurity, something we shall consider in due course. Another example of 
co-ordinated final clauses employing both moods simultaneously is:

Eustathios, Wirth, 199.49-53:
τηλικαύτην ἔθου πρὸς ἡμᾶς κραταιοτάτην ἀγάπησιν, ὡς ἂν καὶ ἐν 
μέσοις κινδύνοις τοῖς ἐκ πολέμων πρὸ παντὸς ἔργου θέσθαι ἡμᾶς, ὡς 
ἂν ἐξάρῃς ἅπαν σκάνδαλον τῆς καθ’ ἡμᾶς ὁδοῦ, καὶ μηδὲν τοῦ σοῦ 
λάχους τριβόλοις ὑποκαθημέναις ἐμπείροιτο. 
You have so great and powerful a love for us that even in the midst of 
dangers arising from wars you will place us ahead of every deed, so that 
you may remove every snare from our path and, as your assigned task, 
in no way might it be be pierced by caltrops lying below.

26. Some authors, such as Blass and Debrunner, believe that the examples of final 
optatives that they have encountered are not convincing.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 115

The coordination of the optative with the subjunctive (note again ὡς 
ἄν, but this time with the subjunctive) in final clauses is not confined to 
Eustathios alone; we may see at least one example of it also observed in 
Euthymios Malakes (in historic sequence), whereas in the previous century, 
in Michael Psellos, it is common27.

Euthymios, Noctes, 160.17-21:
Σὲ γὰρ ἐχρῆν, οἶμαι, ταύτης καὶ οὐκ ἄλλον τότε λαχεῖν, ἵνα μετὰ 
Δημοσθένην τὸν ῥήτορα ῥήτωρ πάλιν περιλαλῇ καὶ περικροτῇ τὰς 
Ἀθήνας οὐδὲν τοῦ Δημοσθένους λειπόμενος, ἵνα μετὰ Παῦλον τὸν 
ἐθνῶν καὶ κήρυκα καὶ διδάσκαλον ἐθνῶν ὁ διδάσκαλος αὖθις ἐπὶ 
τὸν Ἀρείου πάγον καθίσῃ καἰ τὰ σοφὰ λαλήσειε καὶ ξενίζοντα. 
You ought, I think, to have taken no other as your allotted portion at that 
time, so that, following Demosthenes the Rhetor, (you yourself) a rhetor 
could speak again about and applaud Athens, leaving out nothing said 
by Demosthenes, so that he might sit in the manner of Paul, the herald 
and teacher of the Gentiles, as a teacher once more on the Areopagus 
and speak wise and welcoming words.

What is interesting, apart from a subjunctive and optative in the very 
same clause, is that Euthymios for one greatly prefers the subjunctive to the 
optative in final clauses, both in primary and historic sequence (although 
optatives in primary sequence are rare, but not unknown in his works). 
Here one subordinate clause is subordinate to the other, and, as one might
expect, the optative is used for the more distant clause. Niketas Choniates 
also employs a coordinated subjunctive and optative in places, e.g.:

N. Choniates, 117.94:
καὶ κραταιώσας ὃν αὐτὸς αἱρετίσῃ ἄνδρα καὶ ἐφ’ ὃν εὐδοκήσειας …
And making strong the man he may choose, in whom you are well 
pleased …

Schönauer lists many other examples of such variatio. With the above 
we may compare:

27. Indeed it is even permissible to combine all three principal moods in a complex 
sentence such as a conditional (indicative, subjunctive and optative), as we shall see below; 
Renauld, Étude, 102-103, 112 (exhortations), 120-2 (deliberative clauses), 232 (expectati-
on), also 249-250 (denoting time when), 252-5 (a subsequent action), 257-258 (μέχρι and 
ἄχρι clauses), 258-60 (denoting of action before), 292-299 (consecutive clauses), 301-304, 306 
(final clauses), 307-309 (clauses of fearing).



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

116

Euthymios, Bones, 547.16-18:
ἐμοὶ δὲ δοκεῖ καὶ ἵνα ὡς ἐν νυκτὶ λάθοιτέ που κρυβέντες καὶ 
ψηλαφώμενοι μὴ καταλαμβάνοισθε τῷ ζόφῳ τοῦ καπνοῦ καλυπτό
μενοι.
and it also seems to me that you escaped notice, as if hidden in the night, 
and when you were sought after you were not apprehended, because you 
were covered by the darkness of the smoke.

We see in this case what is known as oratio obliqua, the dependent 
clauses, in the optative mood, contingent on a verb of thinking. Interesting 
here is the use of different tenses of the contingent verbs. 

Further below we shall see a remarkable example of a conditional 
sentence combining three of the four basic moods.

We might note here that Eustathios also coordinates the indicative with 
the subjunctive:

Eustathios, Schönauer, Α.294-5:
ἵνα μὴ τὸ νηστεύειν εἰς βίου πορισμὸν ἡμῖν λογισθήσεται καὶ ἐντολὴ 
γένηται τοῖς πλείοσιν…
so that fasting should not be reckoned by us to be the means of acquiring 
life and be an injunction for most …

Michael Choniates, Niketas Choniates and Gregory Antiochos, like 
Eustathios, use both subjunctive and optative in final clauses indiscriminately. 
For examples of the optative in primary sequence, see Michael Choniates, 
Lampros 31.10-12:

λαλείτω μοι μόνη γλῶττα καὶ θαυμαζέτω γλῶτταν ἐκείνην, ὡς ἂν οἷς 
αὐτὴν εὖ λέγει τῶν ἐπαίνων ταύτην εὐλογίαν κατάλληλον ὄναιτο.
let my tongue alone speak to me and marvel at that (other) tongue, so 
that in respect of its praises it speaks well lavishing this corresponding 
praise.

Gregory Antiochos, Regel, 214.6-8: 
τοῦτον ἐγώ σοι τὸν χιτῶνα μετατάρσιον ἐξακοντίζω … συνεξαίρω 
τῷ λόγῳ καὶ τῷ προφήτῃ συνεξαίρω σύσσημον εἰς τὰ ἔθνη τοῦ κατὰ 
τέχνην ἐν παλάμῃ κραδαινομένου μοι δόρατος ἐκπεταννὺς ὑπηνέμιον, 
ἵνα γνοίη καὶ ταῦτα ἕως ἐσχάτης τῆς γῆς …
I launch this ankle-length tunic of yours, raise it aloft with my speech 
and together with the prophet raise it as signal to the nations, with my 
spear brandished with skill in my hand, releasing it to the wind, in order 
that one might know these things as far as the ends of the earth … 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 117

As mentioned, not only the optative, but a subjunctive of wishing, 
akin to the volitive subjunctive (a subjunctive of willing, as instanced in the 
Bible)28 may also be used for wishes:

Eustathios, Wirth, 218.41-2:
μηχανῶμαι τι σεμνόν …
may I contrive something dignified …

See also Eustathios, Tafel 188.24 and Tafel 191.37. We also see volitive 
subjunctives occurring earlier in Greek in ancient poetry29. All the same, 
the optative is the more usual method of articulating a wish in Malakes, 
Choniates and Antiochos.

Hahn, in her monograph on the origin of the subjunctive and optative 
in the ancestral Indo-European tongue30, summarises the opinions of 
earlier scholars on the syntax of the two remoter moods. She records that 
Slotty31 sees in both the subjunctive and optative mood in Greek a primary 
“voluntative” function32 as one of the two main uses that each has (the other 
for the subjunctive being the prospective, that of the optative the potential). 
If Slotty’s analysis is correct, there will have been no discomfort felt at the 
use of the subjunctive by Eustathios for wishes, particularly since it was 
normal usage in Hellenistic Greek, and therefore usual in the Bible, which 
is as much a model for Eustathios’ Greek as the Atticising optative. This is 
equally valid with regard to his fellow rhetors.

The usual first person plural (volitive) subjunctive is used for exhortations 
for the first person plural33:

28. Turner, Syntax, 94, 120-122; cf. Jannaris, Grammar, 449-450, §§ 1920 and 1924; 
Radermacher, Grammatik, 160.

29. Turner, Syntax, 94; Kühner – Gerth, Grammatik, part 1, 225; Schwyzer, Gramma-
tik, 309, 313-314; Brugmann, Grammatik, 563.

30. E. A. Hahn, Subjunctive and Optative: Their Origin as Futures, New York 1953.
31. She cites F. Slotty, Der Gebrauch des Konjunctivs und Optativs in den griechischen 

Dialekten, Göttingen 1915.
32. This is in contrast to Delbrück, whose thought had dominated scholarship until 

Hahn’s day, who sees the subjunctive as the mood of willing and the optative as the mood of 
wishing. This view was first proposed by B. Delbrück, Der Gebrauch der Conjunctivs und 
Optativs im Sanskrit und Griechische, Halle 1871.

33. Goodwin, Moods, p. 87-89, §§ 255-258, , and Grammar, §1344, p. 287; Kühner 
– Gerth, Grammatik, part 1, 219-20; Schwyzer, Grammatik, 313-314; Jannaris, p. 447, § 
1912.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

118

Eustathios, Wirth 159.48-9:
ἀναβῶμεν τῷ λογισμῷ καὶ εἰς τοὺς πάλαι χρόνους …
let us also go back in our thinking to ancient times …

The idea of the potential, barring the protasis of the less remote type 
of conditional clause,34 is in the Attic language the domain of the optative. 
In Eustathios we also find the subjunctive being used to describe something 
which is conditional or possible35; Plato used such cautious assertions, 
but with μή (affirmative) or μὴ οὐ (negative), whereas in the affirmative 
Eustathios does not employ the μή, rather ἄν36:

Eusrathios, Wirth 205.23-4:
καὶ πολλοὺς ἂν ἄρτι λόγους ἀναλώσῃ πρὸς τρυφὴν ἀκοῆς ἀνὴρ 
Ἰσμαηλίτης …
and an Ishmaelite man may spend many words now for the sake of 
pleasure of hearing them…

The subjunctive in the above example might also be translated as 
potential, meaning “would spend”. A cautious assertion of this type however 
is also to be found in Michael Choniates, where the force of the caution is 
enhanced by τάχα: Lampros 69.19-21 τάχα δὲ καὶ ὡς μουσικός τις ἀνὴρ 
οὐ ῥαδίως ἂν λύσῃ κιθάραν (‘perhaps, as a votary of the Muses, he would 
not give up the kithara readily’). Note also Eustathios, Wirth, 217.86 (more 
strictly potential); Eustathios, Wirth, 227.16-7; Eustathios, Wirth 231.82-3; 
Eustathios, Wirth, 279.39; Eustathios, Tafel 191.33-4; Tafel, 192.39. The use 
of the subjunctive to express potential in general is less remarkable when one 
considers that it is also found in Euthymios’ panegyric37, and that, although 
the potential optative occurs three times in NT, use of the subjunctive was 
more usual38.

The potential use of the subjunctive (as opposed to the prospective)39 
may occur in temporal clauses; for example:

34. Even in conditionals for the future, that is those, which are prospective, the protasis 
employs the potential particle ἄν and the subjunctive of contingent future. 

35.On this question, see Eustathios, ed. Wirth, 9*.
36. Cf. Goodwin, Moods, and Grammar, p. 288, § 1350).
37. Bones, 545.4: ἂν εἴπῃ.
38. Turner, Syntax, 118-119, and passim.
39. Goodwin, Moods, p. 202, § 529, and Grammar, p. 307, § 1434; Kühner – Gerth, 

Grammatik, part 1, 217; Schwyzer, Grammatik, 650; Jannaris, Grammar, p. 446, § 1997; 
Brugmann, Grammatik, §§ 559, 565.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 119

Eustathios, Wirth, 242.41-3:
οὐ γὰρ ἐφ᾽ ἑνὸς ὁ πόλεμος ἵσταται, ὡς καὶ ἐᾶν τοὺς ὁμιλητὰς 
ἀκατασείστους εἶναι καὶ μαλισθ᾽ ὅταν μὴ τῷ παντὶ τοῦ στρατεύματος 
ἔργων ἅπτοιντο …
for war does not devolve on one man, so that it also allows his associates 
to be unshaken, especially when they do not engage in every military 
activity …

Goodwin classifies such temporal clauses as relative clauses40 (which they 
are), and he comments that while temporal clauses may admit the optative 
(in remote conditionals) they do so without ἄν. I would suggest that the 
use of ἄν with the optative in iterative temporal clauses41, even in vivid 
conditionals, is the result of the historically perceived semantic equivalence 
of the subjunctive and optative moods, despite the fact that in high Attic 
Greek a distinction was made between more and less vivid conditions.

To recapitulate, one of the factors, which seem to have led to this 
semantic equivalence of the two remote moods was, as we have seen, a 
primary “voluntative” use of both. It would seem that, since the subjunctive 
and optative had come to be regarded by Eustathios’ time as semantically 
equivalent alternatives for expressing a wish, the optative spread from its use 
among literati, by Eustathios in particular (but also by his pupil Gregory 
Antiochos, with the precedent of Michael Psellos and Anna Komnene), 
into other domains which in Attic Greek proper were properly those of the 
subjunctive alone. This resulted in the promiscuity of the remoter moods 
that we have observed and allowed for a greater variety of forms available for 
utilisation by the rhetor in his relentless quest for variatio.

8) Future indicative for aorist subjunctive?
a) The future indicative in simple final clauses
Eustathios is able to exact a broad range of meaning from the simple 

future indicative, as we have seen. The idea of finality latent in the future 

40. Goodwin, Moods, p. 202-204, §§ 529-530; Sister Henry, Optative, 64, notes the 
optative employed in Gregory of Nazianzos in such relative, as well as iterative, clauses in 
historic sequence. She claims that this use disappears, evidently without considering the high 
Byzantine period. 

41. Note that the optative without ἄν is usual for temporal clauses which describe a 
repeated action in the past, “whenever”: Kühner – Gerth, Grammatik, part 2, p. 450; Good-
win, Moods, p. 204, § 532; Henry, Optative, 58, etc.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

120

tense (observe, for example, the regular use of the future participle to show 
purpose) allows Eustathios in the following example to employ a future 
indicative in a final clause introduced by ὡς ἄν. Goodwin says that (in 
Classical Greek) one rarely finds a future indicative in final clauses after 
ὡς, ὄφρα, ὅπως or μή42; he does not mention the association of a final future 
indicative with ἄν43. However, as Turner observes, the occurrence of a 
future indicative after ἵνα is not uncommon as a manuscript variant in the 
New Testament.44 Some texts of Polybios show this confusion45. Horrocks, 
however, as an authority on medieval usage, comments on the confusion 
in the spoken language of the middle period between future indicative and 
aorist subjunctive, which, in the active voice at least, were in many instances 
pronounced very similarly, and may have been felt to be similar in meaning46. 
Let us, however, look at an example: 

Eustathios, Wirth, 201.15-6:
εἰς μελέτην ἐγκωμίου στόμωσον … ὡς ἄν σοι καὶ ὑπὲρ τούτου χάρις 
μεγίστη κείσεται.
train us to deliver an encomium ... in order that the greatest gratifications 
will result for you in return for this also.

The modal particle ἄν denotes a significance of potentiality, but the 
future indicative in this sentence must override this. For comparison, I have 
also observed a similar final future with ἄν in Euthymios Malakes (Noctes, 
p. 175.4 ὡς ἂν ἐρεῖ τις), more than one in Michael Choniates, (e.g. Kolovou,
ep. 51.55 μὴ εἰς νοῦν ποτε βάλοιο, ἵνα παροξυνεῖς) and the coordination 

42. Cf. Duhoux, Le verbe, section 375, p. 454.
43. Goodwin, Moods, p. 115, § 324, and Grammar, p. 291, § 1366; Kühner – Gerth, 

Grammatik, part 1, p. 384; Schwyzer, Grammatik, 672; cf. Wirth, 9*-10* on the future indi-
cative after ὡς ἄν.

44. Turner, Syntax, 100; he notes that such a future indicative is used especially in 
Revelation and Paul.

45. D. C. Hesseling, Essai historique sur l’infinitif grec, in J. Psicharis, Études de philo-
logie néo-hellénique, Paris 1892, 1-44, esp. 9, basing his observation on ancient Greek sour-
ces, especially Polybios and Kallimachos, as well as inscriptions and papyri, recycles the idea 
that so-called “erroneous” forms in Polybios are the result of mistakes made on the behalf 
of latter-day copyists. However, features of later Greek were already present as early as the 
fourth century CE, and there is no reason why these two authors could not have utilised the 
forms ascribed to them.

46. Horrocks, Greek, 177-178; see also Radermacher, Grammatik, 165-168, 174 (for a 
fuller discussion), 177.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 121

of future indicative with the aorist subjunctive in ep. 54.23: ὡς ἀλλήλους 
ὀψόμεθα καἰ παρ᾽ ἀλλήλων ὀφθῶμεν) and one in Gregory Antiochos47. 
For another example of the future indicative with ἄν denoting potential see 
Eustathios’ προοίμιον for his commentary on Pindar:

Eustathios, Kambyles,11.8:
ἣν οὐκ ἂν ἐρεῖ τις ἀπᾴδειν πρὸς τὰ τοῦ λυρικοῦ 
which one would not say sings out of tune with the lyrics of the lyric 
poet

However, there is no ἄν in the negative final clause below, where a 
clause introduced by μή; employs a future perfect indicative.

Eustathios, Tafel, 198.37-8:
Μεθοδευτέον οἷον ἡμῖν τοὺς λόγους, καὶ ὡς ὑπὸ κλεψύδρᾳ, τῷ τοῦ 
καιροῦ μέτρῳ τὸ τοῦ λόγου μετρητέον ὕδωρ, μὴ καὶ ὁ ἀγὼν φθάσας 
λελύσεται …
Therefore we must conduct our speech in this way, and as if under the 
control of a water-clock, and the water of our speech must be measured 
out by the measure of time, so that the assembly will not be dispersed 
early …

The idea of a state is even more important than in the previous 
example. Here also the future indicative cannot be confused with an aorist 
subjunctive, which would not have the same sound. For other examples 
of a future indicative in the final clause, see Eustathios, Wirth, 26.31-2 
ἵνα … λογισθήσεται48 and Wirth, 119.3-4, ἔδει … ἵνα λήψονται. As has 
already been stated, in Classical Greek ἵνα is said never followed by the 
future indicative, a rule, which Eustathios is evidently infringing, although 
admittedly it has Biblical precedent. On the other hand Niketas Choniates 
is not as discriminating as Eustathios. We see:

N. Choniates, 107.30-31:
ὡς ὁ λόγος εἴπῃ κατὰ καιρόν …
as this work will say in time …
εἴπῃ can only be referring to future time. 

Other examples of the extension of the domain of the future indicative 
will be given in due course. Horrocks and others working with the vernacular
of this time are aware that from approximately the eleventh century onwards 
future time was expressed either by the simple present indicative/subjunctive 

47. Regel, 204.27: ἵνα οὕτως ἐπὶ σχολῆς ἀποδυρεῖται πρὸς κόρον …
48. Goodwin, Moods, p. 115, § 324.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

122

(again there was confusion due to similarity in pronunciation of the two 
moods), the future indicative or the aorist subjunctive (again there can 
sometimes be confusion between these two tenses), or ἔχω or μέλλω and the 
future infinitive49. Was this use by Eustathios of the simple future indicative 
instead of other, more usual, constructions a reaction against the inroads 
made by such constructions in the vernacular? That is to say, was there a 
deliberate attempt on the part of this high style author for one to preserve 
and perpetuate the use of this simple (monolectic) future form through its 
use, or by employing these obsolescent forms to display his virtuosity and 
mastery of high style Greek? Let us consider the other modal uses of the 
future indicative before we attempt to answer this question.

b) Future indicative in relative final clauses
In the works of Eustathios studied, final clauses introduced by ὅποι etc. 

following a leading verb denoting “taking care”, take the future indicative 
as in Classical Greek and in the NT50, e.g. Regel 85.28 = Wirth 254.58 ὅποι 
πελάσουσιν. Note also:

Eustathios, Wirth 114.7-8:
Καὶ ἦν τοῦτο κατορθωμάτων ἐν τοῖς μάλιστα καὶ ἐδόκει μηδὲν ἔχειν, 
ᾧ παράλληλον κείσεται…
this indeed was one of his greatest successes, and it seemed that there 
was nothing which would be a parallel to it…
The alternative to this construction, the employment of the subjunctive, 

is also used in the New Testament for final relative clauses in order to 
introduce an element of uncertainty or supposition51. The future indicative, 
as being “higher style”, may have been felt to be more elevated (indeed, with 
poetic overtones, as we shall suggest below). It is possible that the fact that 
the future indicative is used in relative final clauses may have been a factor
influencing Eustathios’ taking the liberty of admitting it into final clauses 
governed by ἵνα, μή and ὡς ἄν, as we have seen, rather than any confusion 
in his mind between the “correct” uses of the future indicative and aorist 
subjunctive.

49. Horrocks, Greek, 229-230; cf. Browning, Greek, 31.
50. Duhoux, Le verbe, section 374, 453-454; Goodwin, Moods, p. 216, § 565, and 

Grammar, p. 309, § 1442; Kühner – Gerth, Grammatik, part 2, p. 443; Brugmann, Gramma-
tik, § 559; Jannaris, Grammar, p. 469, § 2020; Blass – Debrunner, Grammatik, § 378.

51. E.g., Matthew 8.20: ὁ δὲ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου οὐκ ἔχει ποῦ τὴν κεφαλὴν κλίνῃ.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 123

c) The future indicative in temporal clauses
One type of relative clause is the temporal clause, which has an indefinite 

antecedent. In Attic Greek, as we have seen, this clause is expressed using ὅταν 
or the equivalent and the prospective subjunctive. However, in Eustathios 
the subjunctive may be replaced by a (more vivid) future indicative:

Eustathios, Wirth, 8.5-6:
ὅτε δὲ καὶ ὁ πεποθημένος ἐγγίσει, δέος μὴ καὶ συντεθνήξονται …
and when the one that is desired draws near, it is to be feared that they 
will die at the same time …

We should note here the omission of ἄν. Also interesting in the above 
example is the future perfect indicative in a clause of fearing, expressing a 
lasting result. More typical to express fearing is a simple future indicative 
following a present indicative (although, as here, a perfect form having a 
present sense may be used):

Eustathios, Metzler, § 15.22:
καὶ δέδιε μὴ κατασυρεῖς τῆς ἀνόδου καὶ κάτω πεσὼν χεῖρον πείσεται …
and he fears lest being carried off on the way back and falling down he 
will suffer something worse …

Other examples of a future indicative in historical sequence from 
Wirth:

Eustathios, Wirth, 110.68-9:
ὦ πρᾶξις καθάπερ οἱ σοφοὶ τὰ ἐς μηχανὴν τὴν ἄϋλον θεωρίαν εἰς 
σώματα οὕτω δὴ καὶ αὐτὴ τὸν λόγον, ὅτε δεήσει, κατάγουσα …
O exercise, which, just as those skilled in craftsmanship convert 
substanceless theory by their craft into a corporeal form, thus converts 
this thought, when there will be need ...

Further examples are to be found at Wirth, 118.63 ὅτε καλέσει and 
Wirth, 126.41 πηνίκα … ἐπιτάξει.

Michael Choniates also employs the future indicative in some temporal 
clauses, e.g.:

M. Choniates, Kolovou, ep. 23.27:
ἢ ταῦτα μὲν, ὅτε ἀλλήλοις ἐντευξόμεθα, διελώμεθα δικαίως …
or we may divide these things fairly, when we will meet each other …

We might note here that, in some Indo-European languages (such as 
French and Italian), the use of a prospective future indicative is normal 
usage. We have here then a parallel development in this direction, one which 



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

124

ran counter to the tendencies of the Greek vernacular (Modern Greek still 
employs the subjunctive).

d) Future indicative in clauses of fearing
Another future indicative in a clause of fearing may be found in the 

examples below52:
Eustathios, Wirth 161.19-21:
ἀλλὰ δέδοικα, μή ποτε ἢ τὰ βρώματα καταργηθῇ ἐπιλείψαντα καὶ 
Ἁρπυίαις οἷον καταρπαγέντα ἢ παραλυθήσεται ἡμῖν τὰ ὄργανα τοῦ 
τρυφᾶν …
but I am afraid lest perhaps either the foodstuffs should be left idle and 
snatched up like scraps by the Harpies, or our organs of gluttony will 
be paralysed …

Interesting is the way that the (normal) subjunctive is co-ordinated 
with the future indicative in the “either ... or” clauses. This, as in the case of 
the subjunctive and optative, would suggest that the future indicative and 
the subjunctive were regarded to a certain extent as interchangeable in such 
clauses. However, we could argue that the idea of the verb παραλυθήσεται is 
one of a state resulting from a completed action (an idea not present to the 
same extent in καταργηθῇ), and this shows that Eustathios was sensitive to 
differences in meaning in the two alternative moods.

e) The potential future indicative
The future indicative is also used by Eustathios with ἄν to express 

potentiality at three places in the Tafel speeches and several times in the 
Wirth speeches:

Eustathios, Tafel, 183.4-5:
οὐκ ἂν τὸ κατ᾽ ἄνθρωπον σκάφος ὠφελείας ἔξω ἀφήσει φέρεσθαι …
he would not allow the human vessel to remain useless …

Eustathios, Wirth 9.34:
τὸ δὲ δάκρυον οὐκ ἂν ἐπισχεῖν δυνήσεται …
he would not be able to suppress his tear …

Of these two examples, the idea of a state is more present in the first 
example, whereas in the second the future indicative seems to be merely a 
substitute for the aorist subjunctive. As a further examples, note Eustathios, 
Metzler, § 63.23-24:

52. Cf. Goodwin, Moods, p. 132, § 367, and Grammar, p. 293, § 1379.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 125

καὶ μὴν μοναχὸς τὰ πρὸς δαπάνην συνάγων ἂν καταβαλεῖταί τι …
and indeed a monk in defraying the expense would perhaps pay some 
of it …

For further examples: Wirth 18.36 ἂν … περιλήψεται; Wirth 78.30 ἂν 
… ἐπιδώσει; Wirth 82.40 ἂν … συμβαλεῖ; Wirth 134.41-3 ἂν … προσήσεται. 
Indeed, we find that the potential future indicative is quite common in high 
style authors of the time. We might also note the uses by Euthymios (Bones, 
543.21-2 ἂν ἐκδαπανήσω καὶ ἐκδαπανηθήσομαι), as well as by Gregory 
Antiochos (Regel, 223.10 ἂν ἐρεῖ), let alone Niketas Choniates:

N. Choniates, 504.57:
πρὸς δὲ τούτοις τίς ἂν ἀνέξεται ὅλως ταῖς βαρβαρικαῖς ταύταις;
in addition to these things who would endure all these barbaric 
(customs)?

We may appreciate that the future indicative can have potential force 
even in the absence of ἄν:

Eustathios, Wirth, 213.62-3:
Αἱ δὲ νῆες ἐκ τῆς ἐγγυτάτω περιχώρου, ἣν εἰς ὅλον ἡμερινὸν ταχὺ 
περιτροχάσει τις ἥλιον…
and the ships were from the nearest neighbourhood, which someone will 
swiftly run around within one day’s sun …

Goodwin, Moods, p. 65, § 196, says that ἄν occurs with the future 
indicative in early poets, especially Homer53. In such instances as this we 
can probably detect two factors acting in synergy; a gratituitous mimesis of 
the style of Homeric (and other early) poetry; and at the same time, perhaps, 
the conscious extension of the use of the future indicative in opposition 
to inroads made by periphrastic future constructions in the language of 
Eustathios.

If we review the above examples taken from the work of Eustathios, we 
find some in which the future indicative differs from the aorist subjunctive 
in pronunciation. Although the fut. ind./aor. subj. collapse, a feature of the 
vernacular, will have eased the intrusion of future indicative into the domain 
of subjunctive/optative, it is probably not the only factor operating. I believe 

53. He notes that the Homeric form of the adverb κέ is much more common than the 
form ἄν in the early poets: cf. Schwyzer, Grammatik, 351-2; Brugmann, Grammatik, § 578; 
Goodwin, Grammar, p. 277, § 1299.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

126

that we have a conscious bolstering of the domain of the future indicative as 
a reactionary, even if admittedly, on occasion, a hypercorrective, response 
to contemporary vernacular constructions. There are some instances, as 
we have seen, where the use of the future indicative, rather than the aorist 
subjunctive, is a deliberate choice and even, it may not be an exaggeration 
to say, critical for the idea that Eustathios wishes to convey.

The other factor operating is that the use of the future for the remoter 
moods again opens up a greater variety of forms to employ.

f) Coordinated future indicative and aorist subjunctive or optative
For further examples of variatio we may consult Niketas, who uses the 

future indicative coordinated with the aorist subjunctive:
N. Choniates, 209.55-56:
πότε ἐπόψει ἐξ ἁγίου ἐπιβλέψας κατοικητηρίου σου καὶ ἰδὼν ἴδῃς 
τὴν ἡμετέραν συνοχήν τε καὶ κάκωσιν …
when will you look down from your holy dwelling place and seeing it, 
observe our oppression and affliction …

Alternatively, Niketas employs the aorist optative coordinated with the 
future indicative:

N. Choniates, 266.21-22:
ἕως οὗ θανεῖται Ἀνδρόνικος καὶ τούτου αἷμα … χρώσειεν αὐτόν.
… until the time when Andronikos will be dead and his blood would 
stain him.

There may be more than one factor in operation here. Foremost is a 
desire for variatio. All the same Niketas does not display a desire to use 
“correct” verbal forms on many occasions. It is tempting to conclude that 
Niketas had no real appreciation of the different moods and tenses – either 
that or his version of artistry emphasised variatio at the expense of high 
Greek.

g) Optative for future indicative and divers other uses
The optative, like the subjunctive, may be used to denote future time, 

including in temporal clauses. It is found in Niketas:
N. Choniates, 592.27:
τίνες γενοίμεθα;
who would we become?



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 127

Although examples of such constructions are not common, it will be 
appreciated that the tense of the verb in the optative could impart an aspect 
of either a continuous aspect or a perfective one (as in the example here).

Another result of the promiscuity of the optative with other moods is 
an exhortative optative:

N. Choniates, 204.80: 
Παραδράμοιμι …
allow me to run past (them) …

9) Potential imperfect and aorist indicative
The historic tenses may possibly have been used by Eustathios to show 

potential for the past even in the absence of ἄν54. Observe:
The imperfect, Eustathios, Tafel 211.41-46:
Ἑρμῇ μὲν οὖν εἰκάσαι τὸν ἀποστολικοῖς λόγοις ἐλλαμπόμενον τοῦ 
σωτῆρος Χριστοῦ μαθητὴν ἐπιτυχῶς ἔσχεν, οὐ διὰ τὸ πάνυ μέγα τοῦ 
τῆς εἰκόνος ἀφομοιώματος, ἀλλ᾽ ὅτι μὴ καὶ ἐπὶ πλέον ὁ Ἕλλην εἶχεν 
ἐμβαθύνων σεμνύνειν τὸν ἀπόστολον. 
It was an apt description to liken the disciple of the Saviour Christ, 
illuminated by apostolic words, to Hermes, not on account of his 
extremely great similarity of appearance, but because an ancient Greek 
would not have been able to put any more weight into dignifying the 
apostle. 

One might argue here perhaps for a spread of the usage of μή into 
the domain of οὐ and understand εἶχεν as merely “was able”. However, 
understanding it to be potential for the past makes for more satisfying sense 
in its context, and, if this is the correct way to interpret the construction,
the use of μή is more readily explained. It is even possible that ἔσχεν above is 
also potential – “it would have been a good thing ...”. Niketas Choniates also 
uses the potential imperfect with the absence of ἄν:

N. Choniates, 535.7:
ἐβουλόμην μὲν οἷός τε εἶναι διεξελθεῖν ἄξιος τῷ λόγῳ τὰ πάντων τῶν 
κακῶν …

54. Ἦλθεν ἄν = “he would have come”, also without ἄν; cf. Goodwin, Moods, p. 81-86, §§ 
243-249, and Grammar, p. 283-284, §§ 1327-1331; Kühner – Gerth, Grammatik, part 1, 212-214; 
Schwyzer, Grammatik, 346-50; Brugmann, Grammatik, § 554c, 576; Blass – Debrunner, 
Grammatik, § 371/3; cf. Horrocks, Greek, 174-5. Duhoux, Le verbe, section 125, p. 171-172, 
demonstrates the use of these past tenses to express unreal conditions for the past. See.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

128

I would that I were worthy to go through all the evils in my account …

Then again in Niketas there is the potential aorist, e.g.:
N. Choniates, 308.4-5:
Τάχα γὰρ καὶ πέτρας ἀγελάστου ὁ ἐκείνου λόγος καθίκετο …
His eloquence could move the unlaughing stone …

An interesting construction, of which I have noted at least one example, 
is that in which the function of the past indicative is usurped by an optative 
of corresponding aspect:

Eustathios, Wirth 29.47-9:
καὶ οἱ γαλακτοφάγοι δὲ τῆς ἱστορίας καὶ ἄβιοι εἶεν ἂν καὶ αὐτοὶ διὰ 
τὸ τῆς τροφῆς μονῆρες νηστείας τρόφιμοι …
and even those who, as history tells us, lived on milk would themselves 
have been lifeless, having a starvation diet because of their one source 
of nourishment …

Goodwin believes (loc. cit.) that historically, the use of the historic 
indicative to express potential for the past arose from its replacing an 
original historic form of the optative which was used for this purpose. The 
use of the surviving “primary” optative of the appropriate aspect to express 
potential for past time, as here, therefore need not have been felt as great a 
strain on the language as we might otherwise have expected.

The alternative explanation, not as attractive, is that ἄν has drawn the 
verb (properly imperfect indicative) into the present optative, but here again 
the historic optative may be an influence.

10) Mixed conditionals
In Classical Greek the admixture of vivid and remote protases and 

apodoses is a well-attested phenomenon55. Τhis in itself is not remarkable.

55. Goodwin, Moods, p. 188-195, §§ 499-509, and Grammar, p. 303-304, §§ 1421-1422; 
Kühner – Gerth, Grammatik, part 2, 463-480; Schwyzer, Grammatik, 682-688; Jannaris, 
Grammar, p. 461-462, §§ 1976-1983; Blass – Debrunner, Grammatik, § 371. Properly spea-
king, the indicative in both the protasis and apodosis denotes iterative fulfilment; the subju-
nctive in the protasis (the aorist being more frequent than the present: Radermacher, Gram-
matik, 178, with the future indicative in the apodosis the future fulfilment of a contingent 
condition; the optative in both protasis and apodosis (with ἄν) denotes a remote chance of 
fulfilment; whereas the historic tenses in the apodosis denote an unrealised conditional in 
past time.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 129

But what is to be noted is the use, in Niketas Choniates, of the aorist 
subjunctive in the apodosis of conditionals. Witness:

N. Choniates, 190.84:
οὐκ ἄν τις ῥαδίως ἐξαναλύσῃ τὸ ἐπίον …
one would not easily escape what is in the future … 

The potential particle ἄν signals this use.
The converse, found in Eustathios, is a protasis with the aorist 

subjunctive without ἄν:
Eustathios, Kambyles, 15.5:
εἰ δέ που ἁλῷ ἐφεπόμενος, ἔχειν ἐκτροπάς τινας, δι᾽ ὧν ἄλλην τινὰ 
τρέπεται παρὰ τὰς λεωφόρους …
And if he is caught following (another author), he seems to have certain 
diversions, through which he turns in another direction from the 
thoroughfares …

Again, Eustathios, Metzler, § 28.6:
εἴ τι που καὶ θεόθεν ἐπέλθῃ φθέγγεσθαι …
if something should happen to be spoken from a divine source …

Kambyles also notes an aorist optative without the modal particle:
Eustathios, Kambyles, 9.8:
εἴ που καὶ αὐταὶ παραπέσαιεν …
if they should fall by the wayside ...

Conversely the modal particle is used with the optative by Eustathios in 
the protasis of a remote conditional, where in classical times it used rather 
in the apodosis:

Eustathios, Kambyles, 9.4:
ἐὰν θεῖος καί πως οὕτω σύνναος ὁ νικητὴς ἐν μιᾷ ᾠδῆ γίνοιτο …
if somehow in this way the victor should come to be divine and a fellow 
dweller in the same ode ...

In Wirth’s edition of Eustathios we find, as an example of a mixed 
conditional:

Eustathios, Wirth, 190.75-7:
Μετρηθήσεται δὲ ἱκανῶς, ἐὰν ὁ πατὴρ βασιλεὺς ἄνεσιν ἔχοι τινά· 
εἰ γὰρ ὡς ἐν ἁρμονίᾳ τινὶ πρὸς τὴν διὰ πασῶν ἀρετῶν ἀπὸ τῆς ἄρτι 
ἐντείνεται, εἴη ἂν οὐκ εὐχερὴς ἡ σύντασις…
He will be gauged adequately, should his father the emperor have any 
respite; for if, as in a kind of harmony, he is exerted towards a universal 
virtue from the previous one, the combination would not be easy …



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

130

The above mixed condition would be easier to translate if ἐντενεῖται 
were to be read for ἐντείνεται, because, as we have seen, there is precedent 
for the future indicative to show potential. The point of interest here is the 
fact that ἐάν may be used by Eustathios with the optative.56 Gildersleeve, on 
the other hand, claims that a comparable reading in Classical Greek should 
be regarded as more than suspect.57 This usage could be regarded as mimetic 
of the Homeric poems, which employ κέν with εἰ in protases (twenty-six 
times, e.g. Iliad 9.141) and εἴ πὲρ ἄν once58. 

We might care to note other examples of the present indicative in the 
protasis and the optative in the apodosis in Michael Choniates’ letters: ep. 
45.44-46: εἰ δὲ … φέρονται ἢ διοικοῦνται … λέγοις ἄν; ep. 65.47: εἰ δ᾽ … 
ἐμποιεῖ, τί οὐκ ἂν ἐργάσαιτο.

Then we may explore the realm of unrealised conditionals in Michael 
Choniates.

For example, the use of the imperfect tense in the protasis:
M. Choniates, Kolovou, ep. 1.21-23:
εἰ δὲ ἐκεῖνοι οὕτως τὴν τῶν οἰκείων πόνων ἔκδοσιν ὤκνουν, πόσῳ 
μᾶλλον τοὺς καθ᾽ ἡμᾶς ἐχρῆν …
Should they thus have been shrinking from the delivery of their own 
labours, how much more was it necessary for ours …

The use of the aorist indicative in the protasis:
M. Choniates, Kolovou, ep. 3.5:
Τί παθεῖν ἐμέλλομεν … εἰ τὸ γράμμα προτενὲς ἐνεστήσω καθ᾽ ἡμῶν …
what would we have been suffering … if you had placed among us the 
letter at great length …

The converse of this type of construction is one that uses the remote 
mood in the protasis and the indicative in the apodosis:

M. Choniates, Kolovou, ep. 32.57:
Εἰ δὲ τὴν γενομένην ἐπὶ τοῦ μακαρίτου βασιλέως κυροῦ Ἀλεξίου 
ἐκκοπὴν λέγοις, πρῶτα μὲν οὐχ ἡμεῖς μόνοι, ἀλλὰ καὶ Εὔριπος καὶ 
Κόρινθος ἀπήλαυσαν ἐκκοπῆς παρὰ τοῦ αὐτοῦ βασιλέως.

56. On the confusion between ἐάν and εἰ see Radermacher, Grammatik, 178 (for a 
protasis with the aorist subjunctive); ἐάν with the indicative: Radermacher, Grammatik, 
197-200.

57. Gildersleeve, Syntax, § 449.
58. Goodwin, Moods, p. 169, § 460.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 131

were you to speak of the remission granted by the blessed emperor lord 
Alexios, first not we alone, but the Euripos and Corinth, would have 
experienced a remission from the same emperor.

Due to a feeling that the future indicative and the aorist optative were 
semantically equivalent, in Michael Choniates’ case at any rate, it is possible 
to adduce examples of conditionals with the future indicative in the protasis 
which denote a particular future action:

M. Choniates, Kolovou, ep. 3.19-21:
εἰ … φαρμάξεις ἔχθρᾳ τὰ βέλη καὶ τοξεύεις οὐκ ἐρωτικῶς ἔτι, ἀλλὰ 
πρὸς μῖσος λαμπρόν, οὐδ᾽ οὕτως ἂν τὸ θεῖον τοῦτο προσδώσω 
πρόβλημα …
If you poison your arrows in a hostile fashion and shoot no longer in 
love love, but in blazing hatred, not even thus will I add this divine 
defence …

In this case the future indicative is also used with ἄν in the apodosis. 
One can appreciate here the more immediate type of conditional for the 
future, even more vivid than ἂν and the subjunctive.

Even the perfect indicative is used in the protasis by Michael Choniates:
M. Choniates, Kolovou, ep. 19.12
εἰ ἐν τῷ ξηρῷ ξύλῳ τοιαῦτα τετόλμηται … ὅτε ἐν τῷ ὑγρῷ κατεπράχθη 
καινότερα …
if such things have been dared on dry wood … when on green more 
novel things have been achieved …

The coordination between perfect and aorist is noteworthy. Even more 
so is:

Eustathios, Wirth, 34.15-24:
ἐὰν οὖν ἐξελεύθερος ταύτης ὅλως ἀνέχοιτο λέγεσθαι οὐδε δου
λέκδουλος οὐδέ, εἴ τι τοιοῦτον εἰς κλῆσιν ἀγεννές, ἀλλὰ ἀνέκαθεν εὖ 
ἔχων τοῦ γένους ὀνομάζεσθαι βούλοιτο καὶ θεράπων βασιλικός, καὶ 
λογισάμενος, ὅπως δεσπότης ὢν καὶ κατ᾽ εἰκόνα θεοῦ ὅμως τῇ ἁμαρτία 
εἰς δοῦλον ὑπάγεται, φυγῇ μὲν τὴν πειρωμένην δεσπόζειν, καταφύγῃ 
δὲ πρὸς τὸν μέγαν δικαστὴν καὶ παμβασιλέα, οὗ τὴν εἰκόνα φέρει, 
ἔλθῃ δὲ διὰ δίκης πρὸς τὴν ὑποβιβάζουσαν εἰς δουλείαν καὶ ταύτης 
διεκπεσὼν ἀναχθείη επὶ τὸ πρότερον εὐγενὴς καὶ τὸ νόθον ἀφεὶς τὸ 
γνήσιον ἐπικτήσηται καὶ τὸ δουλικὸν ἀποθέμενος ἐπανέλθῃ ἐπὶ τὸ 
δεσποτικόν.
If therefore, being set free from this (wickedness), he were neither to 
endure in any way being called a slave born of a slave, nor, if there is 



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

132

something ignoble in the appellation, since he is of good stock, he were 
to wish to be called a royal servant, and, when he reasons that although 
he is a ruler and made in the image of God, he is nevertheless subjected 
to slavery because of his sinfulness, he accordingly flees from ruling 
over that which tests him, and seeks refuge with the great judge and 
King of All, whose likeness he bears, and would come justifiably to that 
which subjects him to slavery, and after escaping from it, be conveyed 
to his former nobility, and putting aside illegitimacy gain nobility and, 
concealing his servile condition, return to a position of being Lord.

Remarkable is the way in which three different moods are found in the 
one sentence59. To be noted also are:

Eustathios, Wirth, 153.57-154.59:
οὕτω δὴ συμβὰν ἀπέβαλε τὸν ἕτερον καὶ τὸ ἐκ τούτου μάλα τι 
ἐδυσχέραινεν, ἐάν τις παρ᾽ αὐτῷ λαλῶν ἢ γράφων ὀφθαλμοῦ ὅλως 
μνησθείη που καὶ ἄχρις ὀνόματος.
since it occurred in this way, he lost one (eye), and as a result took 
it very badly if any one who was speaking or writing to him actually 
mentioned an eye, even by so much as using the word.

We may note here, however, that ἄν in primary sequence may signal 
potential, just as the remoter moods, the optative and subjunctive may signal 
potential in historic sequence. Literati of Byzantine times may have seen the 
distinction between ἐάν and εἰ as arbitrary. To demonstrate this, see Niketas 
Choniates:

N. Choniates, 388.49:
εἰ δῶμεν εἰπεῖν ὁπόσα ἡ φήμη ἐδίδαξεν …
if we allow to say whatever rumour has taught …

Other examples of mixed conditionals may be found, Eustathios, Wirth, 
213.69-71; Tafel, 213.49-50; Wirth, 135.63-4; Wirth, 28.18-22 (where one will 
observe a chiastic arrangement of aorist optatives and future indicatives, one 
each in protasis and apodosis) and the example below, where the subjunctive, 
coordinated with the future indicative, stands for another future indicative:

Eustathios, Wirth, 199.43-44:
διευκρινήσει τὸ πᾶν καὶ ἅπαν τὸ τραχὺ λεανεῖ καὶ, εἴ τί που σκολιόν, 
εἰς εὐθὺ μεταγάγῃ.

59. Wirth, 9*, thinks that φύγῃ … καταφύγῃ … ἔλθῃ … ἐπανέλθῃ are all examples of 
a (Homericising) aorist subjunctive for future indicative. I interpret the phenomenon as yet 
another example of promiscuity between optative and subjunctive. Once again, cf. Renauld, 
Étude..



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 133

he will judge everything correctly and smooth away every roughness 
and, if anything should be crooked, he will put it right.

One might regard this also as a Homericism, because the Homeric 
poems preserve in places what Hahn (followed by others) theorised was the 
original use of the subjunctive, that of a future tense.

Finally I am indebted to Wirth for his observation of ἐάν with the 
aorist indicative in a protasis60:

Eustathios, Wirth, 203.37-8:
ἐὰν αὐταὶ μὲν ἱλαρὸν οὕτω προσέβλεψαν καὶ γλυκύ μοι προ­
σεμειδίασαν …
if ever they looked at me cheerfully and smiled sweetly at me …

11) Future optative
Goodwin‘s grammars of Classical Greek say that the future optative is 

only ever used to represent the future indicative in constructions admitting 
indirect speech in historic sequence61. Eustathios however employs a future 
optative to express a wish:

Eustathios, Tafel, 212.16-17:
καὶ φωσφορήσοι, δὲ οὐ κατὰ τοὺς ὀψὲ δύοντας …
and may she give light, not like those (heavenly bodies) which sink late …

Does the future tense imply a greater sense of permanence, that is, a 
state in future time beginning with a moment not far from the present?62 Or 
does it suggest an element of finality, that is, attribute to the empress, who 
is the subject of this sentence, a wish for her? It is difficult for the non-native 
Greek scholar to grasp the nuance presented by the choice of the future tense. 

60. Wirth, 9*: he also has observed ἄν with the imperfect indicative at Wirth, 59.53.
61. Goodwin, Moods, p. 43, § 128; p. 259-260, § 669.2; p. 44-45, §§ 130-133 (where he 

says it never occurs with ἄν), p. 169, § 459 (where he says it never occurs in a protasis or 
apodosis except in indirect discourse); p. 67, § 203 (where he says it never occurs with ἄν); 
also §§ 604, 296; Goodwin, Grammar, p. 275, § 1287; so Duhoux, Le verbe, section 173-74, 
p. 225-231; Kühner – Gerth, Grammatik, part 2, 183; Schwyzer, Grammatik, 337, concurs, 
mentioning that it occurs first in the fifth century B.C., but has a shading of potentiality, 
citing the authority of A. B. Keith, Classical Quarterly 6 (1912), 121-126; cf. Jannaris, p. 
452, § 1935. Renauld, Étude, 101, also supports Goodwin’s assertion. Finally, Gilderslee-
ve, Syntax, assert that the future optative is never used with ἄν (at least in the Homeric to 
Classical era).

62. I believe that this is not merely a hypercorrect form; more on this below. Cf. 
Renauld, Étude, 119.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

134

However, it has been suggested that the domain of the independent future 
optative is indeed one of permanence stemming from the present moment. 
Hedberg claims that the optative in -σοι expresses an aorist aspect: I must 
disagree63. One might care to compare Eustathios, Wirth 250.8 περιλάμψοι, 
also expressing a wish. Also in Eustathios we find:

Eustathios, Kambyles, 12.11:
Οὔτε ναυσὶν δ᾽ οὔτε πεζῇ ὁδεύσοις ἂν ἐς Ὑπερβορέους …
may you travel neither by ships or nor on foot to the Hyperboreans …

Among the other authors we have surveyed, Michael Choniates also 
employs a future optative for a wish:

M. Choniates, Lampros 92.21:
ἡ ἡλικία σου καθ᾽ ἑτέραν γραφὴν γηράσοι ὡς στέλεχος φοίνικος … 
may your life reach old age, as it is written elsewhere, like the trunk of 
a palm-tree …

Niketas Choniates uses a future optative for a promise:
N. Choniates, 520.70-1:
τῆς τῶν ἐξῆς ἱστορίας αὔθις ἅψοιτο …
Let our account, continuing our history from this point, discuss …
We also see a certain predilection of Psellos for the future optative64. 

However, the future optative has another use in Eustathios:
Eustathios, Tafel, 205.44:
Οὐκ ἂν δέ τις τῶν ἀγαθὰ φρονεῖν εἰδότων ἀξιώσοι
Νο one who knows how to think well would think it right
Here the future optative expresses potentiality, and clearly infringes 

the rule set down by Goodwin and others that the future optative never 
occurs with ἄν65; cf. Eustathios, Tafel, 208.18 ἐξαρτύσοι; Tafel, 213.10 
ὀνομάσοι ἂν; Wirth, 13.78 φθάσοι ἂν; Wirth, 156.63-4 οὐκ ἂν καταλήσοι 
τοῦ μεθύοντος. Gregory Antiochos also uses a future optative to express 
potentiality in his funeral oration for Manuel Komnenos66. The introduction 
of the future optative in such constructions may well reflect a willingness on 
the part of Eustathios, or at least of rhetors of his time, to experiment with 
and extend the range of the high-style language in which they composed. 
Since Eustathios for one was well-schooled in the Ancient Greek language, 

63. Hedberg, Eustathios, 149-51.
64. Renauld, Étude, 115.
65. See note 61 above.
66. Regel, 210.24: δράσοι.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 135

as his voluminous commentaries on Homer show, this would seem to be 
a more likely explanation than any suggestion that he was ignorant of 
the grammatical rules of the Classical Greek that he was preserving, and, 
accordingly, that his future optatives were merely “hypercorrect” forms. His 
aim was probably to employ consciously a diction and range of expression 
which approached that of the ancient poets.

At the other extreme is the heavy variatio of different moods and tenses 
that we have seen in Niketas Choniates. Euthymios Malakes was somewhere 
in between.

13) Future infinitive
Niketas Choniates in some places substitutes a future infinitive for a 

final subjunctive or optative or a consecutive construction, following certain 
leading verbs67. For example:

N. Choniates, 310.67:
ὡς ἀξίαν εἶναι μὴ ἄλλον εὐτυχήσειν δαιταλεύτην …
so that it would be worthy to please no other banqueter (than himself) …

We see in this representative example that the choice of the future 
infinitive is judicious – the infinitive denotes a time future relative to that 
of the leading verb. There are numerous examples of this also in Niketas 
Choniates.

 
14) Participle
Eustathios makes extensive use of participial constructions, feeling free 

to use participles in oblique cases other than the accusative. Unravelling the 
participial dependent clauses presents the translator of Eustathios with a 
challenge, because his selection of participial constructions increases the 
range of meaning inherent in the phrases that employ them.

For example, the present participle may be conative/inceptive68:
Eustathios, Wirth, 165.62:
Ταύτης τῆς θαλάττης ἐπισχετέον τὰ ἐπιρρέοντα …
one must keep back from this sea the things which would flow in …

67. Duhoux, Le verbe, section 207, p. 275-276.
68. Cf. Duhoux, Le verbe, section 275, p. 342-343 (on the corresponding finite verbs, 

the present), section 285, p. 352 (on the imperfect).



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

136

N. Choniates, 142.36:
ἐν πολλοῖς μέντοι πολλάκις ὁ Μανουὴλ τὴν Ἀνδρονίκου δεσμεύων 
ψυχὴν …
In many things, however, and many times trying to bridle Andronikos 
spirit … 69

Kambyles draws attention to the promiscuity of the tenses of the 
participle. For example the perfect tense where one would expect an aorist:

Eustathios, Kambyles, 6.11:
εἴτε καὶ ἑτέρωθεν παρειληφὼς ἠκριβώσατο …
and if he also he made it exact, having received it from a different 
source …

This at any rate is Kambyles’ interpretation. I do not see, however, why 
the participle could not have full perfective force, standing for a pluperfect, 
which denotes a time prior to the antecedent. 

15) Periphrastic tenses of the verb
Occasionally, our authors employ a periphrastic construction with a 

participle to impart the tense of a verb70. So we have:
Eustathios, Wirth, 27.52-3:
οὐ δέον ἐστὶν τὴν νηστείαν ἐξευρίσκειν εἰς πλουτισμόν …

69. For further notes on this, see Goodwin, Moods, p. 70-71, § 214; Brugmann, Gram-
matik, §§ 541, 589, and passim; cf. ἄρχεται λέγων: I. Philippaki-Warburton, in Christidis 
(ed.), Ancient Greek, 597, who also gives further examples of inceptive action, progressive 
action, and even terminated action, the choice of modal verb determining the type of action 
required.

70. Browning, Greek, 33; for an extensive discussion of different types of verbal peri-
phrases, see G. Björck, ἦν διδάσκων. Die periphrastischen Konstruktionen im Griechischen, 
Uppsala-Leipzig 1940. He supplies many different examples of periphrasis using the partici-
ple, not only documenting, but classifying. But, like Björck, Gildersleeve, Syntax, § 191, says 
that the force of the participle in such constructions in Classical times was much more one 
of a substantive or adjective; the development of becoming part of a compound tense would 
seem to be a later development. A theme of W. Aerts’ monograph, Periphrastica, Amsterdam 
1965, is the distinction of true periphrases from the use of participles as independent nouns, 
in the nominative case, with a copula. M. Janse, in Christidis (ed.), Ancient Greek, 652, 
believes that the periphrases of the NT, with the use of εἶναι are true periphrases, Semitisms 
and are used to construct progressive compound tenses. J. H. Moulton, Koine in Grammar 
of the New Testament Greek (Edinburgh, 1967), 1-3, questioned this theory of Semitic influ-
ence. C. Brixhe, in Christidis (ed.), Ancient Greek, observes the influence of Latin on Greek 
periphrases.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 137

it is not necessary to discover fasting for enrichment …

This is a periphrastic present, therefore the aspect is continuous/
progressive: see note 74 below. As an example of another periphrastic 
present:

Eustathios, Metzler, § 42.12:
καὶ εἴ σοι τηλικούτῳ ὄντι πρέπον ἐστί …
and if it is suitable for you, being of such an age ...

And in Schönauer’s edition of the Eustathian Lenten homilies, Ε.191:
τόδ᾽ ἐστιν ἔχον οὕτως.
this is so.

On the other hand:
Eustathios, Wirth, 253.14-15:
Καὶ ὅλως ἦν ἀγαθὸν ἅπαν προτρέχον …
and in every way every good thing ran before (her as she came) …

Here is a periphrastic substitute for the imperfect tense, i.e. the Greek 
expresses time past, with a continuous-durative-progressive aspect. The 
sense demands that ἦν be taken with προτρέχον, so that we have here a 
true periphrasis. Both Aerts and Björck have commented on the durative 
aspect of this construction; one could compare it with the English past 
continuous71.

For other examples of the periphrastic imperfect:
Eustathios, Kolovou, ep., 4.73-4:
τοιαῦτα κακὰ ἦν ἡμῖν ἐμποδὼν τῇ μετὰ τὴν πρώτην ὁδῷ …
such ills were in our way on the journey that followed the first …

In this instance ἐμποδών is behaving like the participle that was 
originally part of the word. Besides: 

Eustathios, Kolovou ep., 5.42:
οἷον εἰς χύτραν ἦν ὀστρακοούμενον …
as it were it was made into a smashed pot …

Eustathios, Schönauer, Δ.175:
ἤδη οὐκ ὑποπερκάζων ἦν …
it was not now slowly ripening …

Other periphrastic imperfects are to be found at Eustathios, Tafel 
207.96-208.1 ἐπαλείφων ἦν; Wirth, 88.52 ἐνθεωρούμενος ἦν; unusual is 

71. Aerts, Periphrastica, 52; he names it the progressive periphrasis, and notes its first 
appearance in koine Greek.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

138

Wirth 35.66 ἦν τυχὸν (which one supposes to be a periphrastic aorist)72. 
Wirth 35.71-2 ἦν ἄν … συνοῖσον shows potential for time anterior to a point 
in the past. 

The common denominator in the above examples is a neuter singular 
of the participle, in any tense, which qualifies adjectively, or perhaps better, 
adverbially, the copulative verb. The construction, as elsewhere, is an ornate 
alternative to the simple verb of being or becoming, although in the case 
of a present participle used in conjunction with the copulative verb, there 
is a more specific meaning of progression or continuity imparted by the 
periphrasis (e.g. I was reading when he came). The construction has NT 
sanction.

Eustathios also occasionally introduces the more standard form of 
periphrastic perfect, consisting of an auxiliary ἔχω and the aorist participle, 
a construction well attested in Classical Greek73. For an example:

Eustathios, Kolovou ep. 8.54:
φρενῶν δέλτοις ἔχω ἐγγράψας μνήμοσι ...
I have written him on the tablets of my memories …

Compare from Metzler:

72. Aerts, Periphrastica, 27, interprets the combination of ἦν and the aorist participle 
used in places as a periphrastic pluperfect. The tense of completion of an action inherent in 
the aorist participle must accordingly be distinguished from the aspect of continuing acti-
on (present) as well as from a resulting state (perfect). Indeed, Aerts, Periphrastica, 27-35, 
argues that the εἶναι and the aorist participle were originally used together to emphasise the 
aorist aspect. 

73. At least insofar as Herodotos, Sophokles and Euripides are representative authoriti-
es: Aerts, Periphrastica, 128. See also Kühner – Gerth, Grammatik, part 2, p. 61; Schwyzer, 
Grammatik, 263 (Goodwin, Grammar, p. 270, § 1262). See also C. Brixhe, in Christidis 
(ed.), Ancient Greek, 906, which provides a parallel, a Latinising perfect participle (that 
is, a morphological perfect) being used instead of the Greek aorist. For an example of this 
construction see below. On the other hand Aerts, Periphrastica, 129, claims that not only is 
this construction a resultative perfect, but it is substituted where such a resultative perfect 
is preferable or possible. He then finds that, in some cases, the meaning “keep” may be found 
for ἔχω, which as it can be seen reinforces the idea of a resultative state even more effectively 
than the true perfective tenses. I would suggest that perhaps, Eustathios, conscious of this, 
employed this construction, as sparingly as the tragedians, where it had to be made unequi-
vocal that the aspect is resultative. He is quite happy in most other instances to employ 
the monolectic perfect, even if this does admit confusion between aorist and (true Attic) 
perfect.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 139

Eustathios, Metzler, § 46.1-2:
ἔτι ἔχεις, ὤ ἀδελφέ, παραιτησάμενος ἐκ παραγγελίας καὶ τὴν 
παρρησίαν …
you have still, o brother, been begging for freedom of speech from your 
doctrine … 

Further examples from Eustathios. For the active: Wirth 79.42 λαβὼν 
ἔχω; Wirth 139.89 καταιδέσαντες ἔχουσιν; for the passive: Tafel 193.25 
ἔχεις ἀποταξάμενος; Wirth 89.17 ἐπέβαλες καὶ κατεῖδες καὶ λαβόμενος 
εἶχες (pluperfect). This construction would seem to be the ancestor of the 
periphrastic perfect found regularly in Modern Greek. That it was employed 
in high style texts, not only by Eustathios, but by our other authors also 
(particularly Gregory Antiochos), is probably due to a feeling that its use 
was sanctioned by the authority of the Attic poets. We might adduce here 
one example, of several, of a perpiphrastic use of ἐχω and the aorist participle 
instead of a simple perfective in Niketas Choniates:

N. Choniates, 3.46:
ὡς ἔχω εἰπών …
as I have said …

Cf. one of two examples in M. Choniates, Kolovou, ep. 2.19-20:
ἐπὶ τοίνυν ἔχεις μαθὼν τὴν περὶ σὲ νῦν ἐνταῦθα διάθεσιν …
since indeed you had learned the current disposition concerning you 
here …

An alternative periphrasis for the perfect tense consists of ἔχω and the 
perfect participle:

Eustathios, Schönauer, Ε.861:
ἔχετε μὲν καὶ ἄλλοθεν εἰδότες …
you have known from elsewhere …

In Eustathios we also find a periphrastic optative at Tafel, 211.90 εἴη … 
ἐπινεύων and Wirth, 126.29 ἄν εἴην ὀφλών74. This periphrasis was no doubt 
formed by analogy with the middle perfect optative. Then again the periphrastic 
optative present is witnessed several times in Michael Choniates, e.g:

M. Choniates, Kolovou, ep. 4.7-8:
ὁ καθ᾽ ἡμᾶς σὺ μόνος ζέφυρος τὴν μὲν πανευδαίμονα Θεσσαλονίκην 
εἴης περιηχὼς …
as the sole zephyr among us you would go around the totally blessed 
Thessalonike ...

74. Björck, Konstruktionen, 82.



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

140

This is interesting, for a simple passive perfect tense was available. 
Compare also, from his brother Niketas, an example of the future tense of 
the copulative verb:

N. Choniates, 35.35:
πρὸς τῶν πολεμίων ἐσεῖται πεπονθὼς ἀηδές …
he will have suffered at the hands of the enemies an unseen …

Niketas Choniates employs passive participles in periphrases, for 
example:

N. Choniates, 276.29:
ἃ μικρὰ δήπουθεν ἦσαν καὶ περὶ μικρῶν ὑφηγούμενα …

which were small things, I suppose, and used to consider of small value …
In this construction the durative aspect is denoted by two imperfective 

verbal elements: auxiliary and present participle.
For other examples of the periphrastic imperfect Van Dieten lists, 

among others, 56.32 ἦν θέμενος – middle; and examples of the passive – 
106.2 ἦν … λυμανθέν.

An interesting construction found in Michael Choniates is the 
coordination of present and medio-passive participles with εἴης:

M. Choniates, Kolovou, ep. 113.156:
εἴης εὐδαιμόνως ἔχων καὶ ἡμᾶς ἐν μέρει μνήμης ἀεὶ τιθέμενος … 
may you be fortunate and always keeping us in your memory …

For the periphrastic pluperfect with εἰμί:
N. Choniates, 130.61:
ἦν ἂν καὶ πάλιν Ἀνδρόνικος χείροσι δεσμοῖς ἐνισχημένος …
and again Andronikos was held fast by worse bonds …

The choice of construction is judicious – the perfective aspect of the 
participle denotes a continuing state of being bound.

N. Choniates, 52.14-16:
ἦν οὖν ὁ βασιλεύτατος Ἰωάννης ὁ τούτου πατὴρ καὶ κατὰ τοῦτο 
παρὰ πᾶσι μακαριστὸς καὶ τῆς ἀοιδίμου λήξεως καὶ δ᾽ εὐφήμου 
κείμενος μνήμης.
so the most imperial John was his father, and in accordance with this 
remained most blessed among all, met a praiseworthy end, and is of 
blessed memory.

The verb κεῖμαι was in origin an irregular perfective form, hence the 
perfective periphrasis.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 141

The periphrastic perfect passive is also known from Niketas 
Choniates:

N. Choniates, 142.33-35:
ὡς εἴη συνημμένα δήπου καὶ συναφῆ τὰ ἐφεξῆς ὑπ᾽ αὐτοῦ πεπράγμενα 
καὶ τὰ παρ᾽ ἡμῶν αὖθις ἐπ᾽αὐτῷ ῥηθησόμενα.
so that, I suppose, the things that were done by him, and those things 
that we were about to say about him, would be connected and united.

Niketas Choniates uses also a periphrastic future once in his history:
N. Choniates, 336.30-31:
ἀποφαινόμεθα συνοῖσον εἶναι κοινῇ καὶ ἰδίᾳ λυσιτελὲς Ἀνδρονίκῳ …
he shall prove that it will be useful in general, and on his own account, 
for Andronikos …

An interesting periphrasis is the use, by Niketas Choniates, of ἔρχομαι 
and the future participle75:

N. Choniates, 178.29:
ὡς λέξων ἔρχομαι …
as I am going to say …

One main advantage of using periphrases with participles is, not only 
further precision, but that they allow more than one type and time to be 
coordinated with the leading verb:

N. Choniates, 19.90-9176:
ἐφ᾽ ᾗπερ ἦν γεγηθὼς καὶ τὴν ψυχὴν ἐκλείπων αὐτὴν …
at which he had been accustomed to rejoice, abandoning his very life …

N. Choniates, 243.42:
Οὕτως ἦν προϊὼν ἢ καρδίαν σιδηρέῳ χαλκευθεὶς ἄκμονι …
Thus he was going forth or forging his heart on an iron anvil … 

16) The articular infinitive
The infinitive, being also used as a verbal noun77, may take the article, 

75. Duhoux, Le verbe, section 363, p. 439. By the twelfth century periphrstic forms for 
the future were being employed – not only μέλλω and the infinitive but ἔχω and ἐθέλω. The 
definitive work on the phenomenon is T. Markopoulos, The Future in Greek from Ancient 
to Medieval (Oxford, 2008), 115-224.

76. Cf. Duhoux, Le verbe, section 328, p. 396.
77. Hesseling, Essai, discusses the substantival nature of the articular infinitive. It need 

hardly be remarked here that the infinitive was disappearing from the vernacular, and its 
uses with the article is mimetic not only of Atticising prose but of New Testament Greek; 
Turner, Syntax, 14-146. See also Goodwin, as below n. 78. Hesseling’s main concern is to tra-



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

142

and be used in any of the four basic cases, nominative, accusative, genitive 
or dative, at least in Atticising Greek, in particular that of writers of Attic 
prose78. We find the qualifying phrase used in the attributive position of the 
articular infinitive to modify its meaning. 

To illustrate the articular infinitive as used by Eustathios:
Eustathios, Kambyles, 6.8-9:
Εἰς ταὐτὸν ἤγαγεν ἐν τοῖς καθ᾽ ἡμᾶς τό τε ἐξευρεῖν ἀρχαιοπρεπεῖς 
ᾠδὰς …
it led to the same thing in our time, the discovery of time-honoured 
odes …

In this case the use of the aorist tense of the infinitive denotes an action 
completed prior to the time of the leading verb. The infinitive may also 
follow prepositions:

Eustathios, Tafel, 195.1-2:
ἀλλ᾽ ἐν τῷ σκιρτᾶν οἷον χορευτικῶς ἠρέμα κλύζουσα τὰς ἀκτάς …
But in leaping, as it were, in a dance and gently washing the shores …

As an extension of the above example, Eustathios sometimes employs 
ἐν and the articular infinitive in place of a temporal clause; the construction
is known especially from the Gospel of Luke in the New Testament79. See 
for example:

Eustathios, Schönauer, Δ.185-188:
Ὡμολόγησεν ἐν τῷ κυρίῳ τὴν ἀρχὴν ἔμπροσθεν τῶν ἀνθρώπων, ὅτε καὶ 
πρὸς αὐτοῦ ἦν ἀναγκαίως ἡ θεόθεν βοήθεια, ὡς ἔχειν φέρειν γενναίως 
ἐν τῷ βασανίζεσθαι· ἀλλ᾽ ὕστερον τὸν αὐτὸν κύριον ἀπηρνήσατο 
ἔμπροσθεν ἐν τῷ ἐξομόσασθαι τὴν ἐκέινῳ φίλην ἀγάπην.
At first he admitted his belief in the kingdom of the Lord before men, 
when help from God came of necessity to support him in his necessity, 
so that he was able to endure nobly while he was being tortured; but 
later he utterly denied the same Lord in the presence of men when he 
forswore his own dear love for him.

ce the gradual disappearance of the infinitive from Greek. We may contrast our four rhetors 
with their contemporary Michael Glykas.

78. Duhoux, Le verbe, section 195, p. 256-58; Goodwin, Moods, p. 314-326, §§ 789-814; 
Brugmann, Grammatik, § 584. There is another periphrasis for the past, the imperfect of εἶναι 
and the aorist participle: Goodwin, Grammar, p. 208, § 955; p. 325, § 1516.2; p. 330-333, §§ 
1541-1555; Kühner – Gerth, Grammatik, part 2, p. 37-46; Schwyzer, Grammatik, 368-372.

79. Turner, Syntax, 144-145.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 143

Interesting also is the use of the different tenses of the infinitive, which 
corresponds to the usage in Biblical koine, that is, the present infinitive is 
used for contemporaneous time and the aorist for former time.

Conclusions
What can we say of the Greek of Eustathios and his enclave of friends? 

Certainly, as evidenced by the admixture of the different moods, they felt 
the pressure for variety, sometimes at the expense of verbal precision. 
Perhaps we may call Attic Greek proper, the Atticising Greek of the fifth to 
fourth centuries B.C., precise and “crystalline” in form. On the other hand, 
at the time of the Second Sophistic there were two main traditions, first 
the restrained Attic style and then a florid Asiatic style, the latter used 
in particular in encomia. Panegyrical Greek of the late twelfth century, 
however, as a distant heir of the Asiatic tradition was, if not always to our 
taste, more fluid or flexible than its Atticising model, and, one might say, 
“organic”. Variatio in our texts kept the Greek vivid, that is “alive”. To be 
sure, the literati of twelfth-century Byzantium all maintained that they were 
composing in traditional Attic Greek. But of the five authors selected, our 
protagonist, Eustathios, is the most interesting. He seems to understand the 
graphic possibilities of a judiciously selected perfect. He may suggest potential 
for the past with a future indicative in historic sequence. He substitutes
the future indicative for the subjunctive in many other constructions. 
Inother instances the future tense may suggest perpetuity, be it indicative 
and a substitute for the subjunctive in a final clause, or optative, where the 
future tense may reinforce the wish for permanence. We may note that, in 
many of these cases, rhe choice of construction is deliberate: Eustathios very 
frequently understands what he is doing and is not merely confused or being 
hypercorrect.

At the other end of the spectrum is Niketas Choniates, a brutal pro
ponent of variatio, whether he appreciated the finer points of Atticism or 
not. Our other authors fall between the two extremes.

Perhaps Eustathios was a reactionary in some sense, bolstering 
Atticising “Asiatic” Greek against the inroads of the vernacular, keeping it 
alive and demonstrating the possibilities of his chosen medium. Eustathios, 
the best of the five authors, was inventive in his language, and sought to 
master the idiom, in the way that poets try to elevate and vitalise with 



Andrew F. Stone

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 99-145

144

their diction: such an approach was highly appropriate for panegyric. We 
must therefore refrain from appraising him as an uncomprehending user of 
hypercorrect forms, and appreciate him as the inventive master of the Greek 
language that he was.

Abbreviations

Blass – Debrunner: Grammatik: F. Blass – A. Debrunner, Grammatik des 
neutestamentlichen Griechisch, ed. by F. Rehkopf, 17th edn Göttingen 1990

Browning, Greek: R. Browning, Medieval and Modern Greek, 2nd edn Cambridge 
1983

Brugmann, Grammatik: K. Brugmann, Griechische Grammatik, 4th edn Munich, 
1913

Duhoux, Le verbe: Y. Duhoux, Le verbe grec ancien: Éléments de morphologie et 
syntaxe historiques, Louvain 1992

Gildersleeve, Syntax: B. L. Gildersleeve, Syntax of Classical Greek from Homer to 
Demosthenes, New York-Cincinnati-Chicago 1900

Goodwin, Grammar: W. W. Goodwin, A Greek Grammar, London 1895
Goodwin, Syntax: W. W. Goodwin, Syntax of the Moods and Tenses of the Greek 

Verb, London 1912
Horrocks, Greek: G. Horrocks, Greek: A History of the Language and its Speakers, 

London and New York 1997
Jannaris, Grammar: A. Jannaris, An Historical Greek Grammar: Chiefly of the 

Attic Dialect, London 1897
Kühner-Gerth, Grammatik : R. Kühner-B. Gerth, Ausführliche Grammatik der 

griechischen Sprache, Leverkusen 1955
Radermacher: Grammatik:  L. Radermacher, Neuetestamentliche Grammatik: das 

Griechisch des neuen Testaments im Zusammenhang mit der Volkssprache, 
Tübingen 1925

Renaud, Étude : E. Renauld, Étude de la langue et du style de Michel Psellos, Paris 
1920

Schwyzer, Grammatik: E. Schwyzer, Griechische Grammatik, vols 1-2, Munich 
1939, 1950

Turner, Syntax: in J. H. Moulton – W. F. H. Howard – N. Turner, A Grammar of 
the New Testament Greek, vol. 3, Edinburgh 1963



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 99-145

Moods and Tenses in Late twelfth-century byzantine greek 145

Εγκλίσεις και Χρόνοι στον Ευστάθιο Θεσσαλονίκης 
και Κείμενα Υψηλού Υφους του Οψιμου 12ου Αιώνα

Η μελέτη εξετάζει ορισμένες ιδιαιτερότητες ρηματικών τύπων που 
εντοπίζονται σε ομιλίες του Ευσταθίου Θεσσαλονίκης και συγχρόνων 
του συγγραφέων. Αποσκοπείται να δειχθεί ότι τα γραμματικά αυτά 
φαινόμενα δεν πρέπει να αποδίδονται απαραίτητα σε τάση υπερβολής 
ως προς την χρήση αρχαιοπρεπών τύπων, αλλά ότι οι συγγραφείς της 
εποχής είχαν βαθιά γνώση της κλασικής ελληνικής γλώσσας και επάνω 
στα πρότυπά της δημιούργησαν το προσωπικό τους ύφος.  



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Ελισάβετ Μαδαριαγα

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών (Ι):
Νικόλαος Αγιοθεοδωριτης, Πανιερώτατος Μητροπολίτης Αθηνών 

και Υπέρτιμος

Για τον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη μάς πληροφορούν διαφόρων ειδών 
ιστορικές πηγές, ανάμεσα στις οποίες εξέχουσα θέση κατέχουν τα ρη
τορικά κείμενα1, τα οποία γράφτηκαν από πνευματικές προσωπικότητες 
του 12ου αιώνα, συγκεκριμένα από τον Ευστάθιο Θεσσαλονίκης2, τον 

1. Βλ. H. Hunger, Βυζαντινὴ Λογοτεχνία. Ἡ λόγια κοσμικὴ γραμματεία τῶν Βυ­
ζαντινῶν, τ. Α΄, μετ. Λ. Γ. Μπενακησ, Ι. Β. Αναστασιου, Γ. Χ. Μακρησ, Ἀθήνα 21991, ιδιαί
τερα, Κεφάλαια Β΄ (Ρητορική) και Γ΄ (Επιστολογραφία).

2. Τρία κείμενα του Ευσταθίου περιέχουν αναφορές στον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη: 
η Μονωδία του γι’ αυτόν (έκδ. P. Wirth, Eustathii Thessalonicensis opera minora [CFHB 
32], Berlin 2000, Λόγος A, 3-16· εφεξής Ευστάθιος, Μονωδία). Η Ἐπιστολή του προς τον 
Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτη (έκδ. F. Kolovou, Die Briefe des Eustathios von Thessalonike. Ein­
leitung, Regesten, Text, Indizes [Beiträge zur Altertumskunde 239], München-Leipzig 2006, 
αρ. 37, 106-107· εφεξής Ευστάθιος, Ἐπιστολὴ) και ο Προσφωνητικός του λόγος προς τον 
Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτη (έκδ. P. Wirth, Eustathii Thessalonicensis opera minora, Λόγος 
H, 141-151· εφεξής Ευστάθιος, Προσφωνητικός). Για τον Ευστάθιο, η βιβλιογραφία 
είναι πλούσια: βλ. ενδεικτικά, P. Wirth, Eustathiana. Gesammelte Aufsätze zu Leben und 
Werk des Metropoliten Eustathios von Thessalonike, Amsterdam 1980. A. P. Kazhdan – S. 
Franklin, Studies on Byzantine Literature of the Eleventh and Twelfth Centuries, Cambridge 
1984, 115-195. A. Sideras, Die byzantinischen Grabreden. Prosopographie, Datierung, Über­
lieferung 142 Epitaphien und Monodien aus dem byzantinischen Jahrtausend [WBS, Bd. 
XIX], Wien 1994, 181-189. M. Angold, Church and Society in Byzantium under the Comne­
ni, 1081-1261, Cambridge 1995, 179-196. P. Magdalino, Eustathios and Thessalonica, στο: 
ΦΙΛΕΛΛΗΝ. Studies in Honour of Robert Browning, εκδ. C. N. Constantinides – N. M. 
Panagiotakes – E. Jeffreys – A. Angelou, Venice 1996, 225-238. A. F. Stone, Eustathian 

Επιμέλεια έκδοσης Ε. Κουντουρα-Γαλακη ΙΒΕ/ΕΙΕ



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

148

Ευθύμιο Μαλάκη Νέων Πατρών3, τον Γρηγόριο Αντίοχο4 και τον ανώ
νυμο Μακρεμβολίτη5 –ο οποίος πιθανότατα ταυτίζεται με τον Ευμάθιο 
Μακρεμβολίτη6.

Panegyric as a Historical Source, JÖB 51 (2001) 225-258. K. Metzler, Eustathii Thessaloni­
censis De emendanda vita monachica [CFHB 45], Berlin 2006. S. Schönauer, Eustathios von 
Thessalonike, Reden auf die Grosse Quadragesima [Meletemata 10], Frankfurt am Main 
2006. M. Loukaki, Questions de dates à propos de trois discours d’Eustathe de Thessalo-
nique, στο: Byzantinische Sprachkunst. Studien zur byzantinischen Literatur gewidmet Wolf­
ram Hörandner zum 65. Geburtstag, εκδ. M. Hinterberger – E. Schiffer [Byzantinisches 
Archiv 20], Berlin-New York 2007, 209-217. Ε. Μαδαριαγα, Ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης 
και η Μονωδία του για τον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη, Σύμμεικτα 17 (2005-2007) 199-211. 
Για μία πληρέστερη βιβλιογραφία, βλ. Γ. Μεριανοσ, Οικονομικές ιδέες στο Βυζάντιο 
τον 12ο αιώνα. Οι περί οικονομίας απόψεις του Ευσταθίου Θεσσαλονίκης (ΕΙΕ/ΙΒΕ, 
Μονογραφίες 13), Αθήνα 2008, 21, σημ. 8.

3. Λόγος ἐπιτάφιος εἰς τὸν Ἀθηνῶν τὸν ὑπέρτιμον (έκδ. Α. Papadopoulos-Kerameus, 
Noctes Petropolitanae, S. Peterburg 1913, 154-162 (εφεξής Μαλάκης, Ἐπιτάφιος). Για τον 
συγγραφέα του έργου, βλ. J. Darrouzès, Notes sur Euthyme Tornikès, Euthyme Malakès 
et Georges Tornikès, REB 23 (1965) 148-167, 158. Κ. Γ. Μπονησ, Εὐθυμίου τοῦ Μαλάκη 
μητροπολίτου Νέων Πατρῶν (Ὑπάτης) [δεύτερον ἥμισυ ιβ΄ ἑκατοντ.], Τὰ σῳζόμενα 
[Θεολογικὴ Βιβλιοθήκη 2], Ἀθῆναι 1937. Sideras, Βyzantinische Grabreden, 196-200.

4. Σώζονται τρία κείμενα του Γρηγορίου Αντιόχου, τα οποία μας πληροφορούν για 
τον Νικόλαο: δύο επιστολές του προς αυτόν, δηλαδή, η εφεξής Αντίοχος, Ἐπιστολὴ Ι: 
έκδ. Σπ. Λαμπροσ, Μιχαὴλ Ἀκομινάτου τοῦ Χωνιάτου Τὰ Σῳζόμενα, τ. Α-´Β´, Ἀθῆναι 
1879-1880, τ. Β΄, 400-409· για την ταυτοποίηση του Νικολάου ως αποδέκτη της επιστολής, 
βλ. J. Darrouzès, Notice sur Grégoire Antiochos (1160-1196), REB 20 (1962) 61-92, 70-71 
(αρ. 23)· η εφεξής Αντίοχος, Ἐπιστολὴ ΙΙ: Scorialensis gr. (265) Y-II-10, φφ. 403r-v (για τον 
συγκεκριμένο κώδικα, βλ. G. de Andrès, Catálogo de los códices Griegos de la Real Bibli­
oteca de Εl Escorial. II: Códices 179-420, Madrid 1965, 128· και ο Παρηγορητικὸς λόγος 
του προς τον Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτη, για τον θάνατο της αδελφής αυτού, έκδ. A. Sideras, 
Die unedierte Trostrede des Gregorios Antiochos an den Logothetes Michael Hagiotheodori-
tes, JÖB 55 (2005) 147-190, 158-167· εφεξής Αντίοχος, Παρηγορητικός. Για τον Γρηγόριο 
Αντίοχο, βλ. M. Loukaki, Grégoire Antiochos. Éloge du patriarche Basile Kamatèros [Byzan-
tina Sorbonensia 13], Paris 1996.

5. Ἐπιστολὴ προς τον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη, έκδ. Papadopoulos-Kerameus, Noctes 
Petropolitanae, 247-248· εφεξής Μακρεμβολίτης, Ἐπιστολή.

6. Για τους Μακρεμβολίτες, βλ. H. Hunger, Die Makremboliten auf byzantinischen Blei-
siegeln und in sonstigen Belegen, στο: SBS 5, έκδ. N. Oikonomides, Washington 1998, 1-28. 
Στο β΄ ήμισυ του 12ου αιώνα είναι γνωστοί οι εξής φορείς του πατρωνύμου: ο Δημήτριος, 
πρεσβευτής στην Γένοβα στα τέλη του 1155 (F. Dölger – P. Wirth, Regesten der Kaiserur­
kunden des Oströmischen Reiches von 565-1453. II. Regesten von 1025-1204, München 
1995, 1402) και ο μεγαλοδοξότατος μέγας δρουγγάριος Ιωάννης Μακρεμβολίτης, ο οποίος 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 149

Ο Νικόλαος ήταν ίσως ο μεγαλύτερος των τριών αρρένων αδελφών 
Αγιοθεοδωρίτη7. Ο Ευστάθιος μας πληροφορεί ρητά ότι οι αδελφοί Αγιο
θεοδωρίτες ήταν τρεις: ο Ιωάννης 1 (το μοναδικό βαπτιστικό όνομα που 
επαναλαμβάνεται στα μέλη της οικογένειας), ο Μιχαήλ και ο Νικόλαος8. 

συμμετέχει στην σύνοδο της 12ης Μαΐου του 1157 (Ι. Ε. Σακκελιων, Πατμιακὴ Βιβλιοθήκη, 
Ἀθῆναι 1890, 316 = PG 140, 180). Ένας ανώνυμος Μακρεμβολίτης, μεγαλεπιφανέστατος 
και πρωτοασηκρῆτις, καταγράφεται στην σύνοδο της 6ης Μαρτίου του 1166 –όπου 
παρευρίσκεται και ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης (Στ. Ν. Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων μού 
ἐστιν, τ. Β΄: Ἔριδες καὶ σύνοδοι κατὰ τὸν ΙΒ΄ αἰῶνα, Θεσσαλονίκη 1968, 154-155)· ο P. 
Magdalino, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge 1993, 504 και 507, 
τον ταυτίζει με τον αναφερθέντα Ιωάννη Μακρεμβολίτη. Ωστόσο, ο Η. Hunger, Die Mak-
remboliten, 6-7, βασιζόμενος σε δύο μολυβδόβουλλα, συμπεραίνει ότι ο Μακρεμβολίτης 
του 1166 είναι ο Ευμάθιος, ο γνωστός συγγραφέας του Ὑσμίνη καὶ Ὑσμινίας (για τον 
συγγραφέα και το μυθιστόρημα, βλ. P. Roilos, Amphoteroglossia. A Poetics of the Twelfth-
Century Medieval Greek Novel [Harvard University Press. Hellenic Studies 10], Washington 
2005, 7-10 και σποράδην. Και ο Κ. Horna, Die Epigramme des Theodoros Balsamon, WSt 
25 (1903) 165-217, 206-207, είχε πολύ νωρίς καταλήξει στο ίδιο συμπέρασμα. Αν όντως 
ο ανώνυμος Μακρεμβολίτης, που συμμετείχε στην σύνοδο του 1166, είναι ο Ευμάθιος, 
κάτι που φαίνεται να αποδεικνύεται από τον Η. Hunger, το γεγονός της συνάντησης 
των δύο ανδρών (του Ευμαθίου Μακρεμβολίτη και του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη) στην 
σύνοδο αυτή μπορεί να θεωρηθεί σημαντική ένδειξη για να ταυτιστεί με τον Ευμάθιο και 
ο ανώνυμος Μακρεμβολίτης, ο οποίος αλληλογραφεί με τον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη.

7. Σύμφωνα με τα λόγια που ο Ευθύμιος Μαλάκης στον Ἐπιτάφιο για τον Νικόλαο 
Αγιοθεοδωρίτη, 155.6-11, αποδίδει στον Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτη: Οἴχεταί μοι … ἡ κρηπὶς 
τοῦ γένους … ὁ δίχα συζυγίας γεννήτωρ καὶ δίχα γάμου πατήρ, ὅσα καὶ τοῖς συγγόνοις 
εἴς γε κηδεμονίαν τὰ πατρὸς ἤρκεσε καὶ πολλὰ κατὰ πνεῦμα τούτοις γεγένηται. Και 
στις αδελφές Αγιοθεοδωρίτισσες, 156.11-12: τίς τὴν χρυσέαν ὄντως σειρὰν διέρρηξε; τίς 
ἀδελφῶν χορὸν διεσπάραξε τὸν κορυφαῖον ἀποσπάσας καὶ προὔχοντα;

8. Ευστάθιος, Προσφωνητικός, 143.89-90: καὶ Ἰωάννης μὲν ἐκεῖνος, ὁ βαθὺ κληρω­
σάμενος τὸ μακάριον, ὃν ἁδελφὸν μέν σοι ἡ φύσις, ἀδελφὰ δὲ φρονοῦντα …, και 144.8-10: 
τῇ γὰρ ἀδελφικῇ συζυγίᾳ παρανατέλλων λαμπρὸν ἐπάμφαινε, καὶ ἦν αὕτη ζηλωτὴ τριὰς 
τὸ τέλειον ἐφ’ ἅπασι καλοῖς διεκφαίνουσα. Η προσπάθεια χάραξης ενός γενεαλογικού 
δένδρου της οικογένειας των Αγιοθεοδωριτών έχει, προς το παρόν, χαρακτήρα περισσότερο 
εικασίας παρά τεκμηριωμένης καταγραφής δεδομένων, καθώς οι πηγές σιγούν όσον αφορά 
στην συγγένεια του Κωνσταντίνου Αγιοθεοδωρίτη με την υπόλοιπη οικογένεια, που έζησε 
τον 12ο αιώνα, ενώ σιωπούν και σχετικά με τους γονείς των τριών αδελφών, αλλά και 
για το ποιο ή ποια από τα μέλη της οικογένειας του 12ου αιώνα υπήρξαν γονείς των 
Αγιοθεοδωριτών που έδωσαν συνέχεια στο πατρώνυμο τον 13ο αιώνα. Ο Κωνσταντίνος 
Μανασσής (έκδ. K. Horna, Eine unedierte Rede des Konstantinos Manasses, WSt 28, 1906, 
171-204, 176.112-177.128) εγκωμιάζει στον Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτη τα προσωπικά του 
επιτεύγματα, ισχυριζόμενος ότι αυτά έχουν αξία, μεγαλύτερη από την καταγωγή, ενώ 



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

150

Είχαν περισσότερες από μίαν αδελφές, εκ των οποίων γνωρίζουμε καλύ
τερα την Άννα Αγιοθεοδωρίτισσα9, χάρη στον Παρηγορητικό λόγο που 
ο Γρηγόριος Αντίοχος απηύθυνε στον Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτη μετά τον 
θάνατό της. Την στιγμή του θανάτου του Νικολάου ζούσαν ακόμη ο 
αδελφός του, ο λογοθέτης του δρόμου Μιχαήλ, περισσότερες από μίαν 
αδελφές (αλλά όχι η Άννα) και μία νύμφη του10.

Ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης γεννήθηκε στην Κωνσταντινούπολη11, 
άγνωστο πότε ακριβώς. Οι πηγές δεν αναφέρουν πρόωρο θάνατο, ούτε 
το αντίθετο. Η χρονολογία του θανάτου του αναγράφεται σε κίονα 
του Παρθενώνα12. Είναι η τελευταία αναγραφή θανάτου επισκόπου, 
αρχιεπισκόπου ή μητροπολίτη Αθηνών, από όσες χαράχθηκαν στον 
Παρθενώνα από τον 6ο μέχρι τον 12ο αιώνα.

o Ευστάθιος, Προσφωνητικός, 142.63-65, αναφέρεται εξίσου αόριστα στο γένος του 
Μιχαήλ. Τείνουμε να πιστεύουμε ότι ο Ιωάννης Αγιοθεοδωρίτης, μεσάζων στην αρχή της 
βασιλείας του Μανουήλ Κομνηνού (Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ διήγησις, έκδ. J.-L. Van 
Dieten, Nicetae Choniatae Historia [CFHB 11], Berlin-New York 1975, 54.78: μελεδωνὸν 
δὲ μεσεύοντα καὶ τῶν οἰκείων ὑποδρηστῆρα διαταγμάτων τὸν Ἁγιοθεοδωρίτην τίθησιν 
Ἰωάννην) και ο Ιωάννης Αγιοθεοδωρίτης, τον οποίο ο Ευστάθιος, Προσφωνητικός, 
143.89-90 (παραπάνω) και ο Ευθύμιος Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 161.25: ἦν σοι καὶ ἄλλος 
ἀδελφὸς ἡδύ τι χρῆμα καὶ κάλλιστον θρέμμα … αναφέρουν ως αδελφό του Νικολάου 
και του Μιχαήλ, είναι το ίδιο πρόσωπο, στο οποίο θα αναφερόμαστε εφεξής ως Ιωάννης 
Αγιοθεοδωρίτης 1. Το ίδιο πιστεύει και ο Magdalino, Manuel I, 256. Αντίθετα, ο Α. P. 
Kazhdan, Brat’ja Ajofeodority pri dvore Manuila Komnina, ZRVI 9 (1966) 85-94, 86 και 90 
διαχωρίζει τα δύο πρόσωπα και επίσης ο V. Laurent, Les regestes des actes du patriarcat de 
Constantinople, I: Les actes des patriarches, 4: Les regestes de 1208 à 1309, Paris 1971, 1232, 
Critique 3, ο οποίος είναι της γνώμης ότι ο μεσάζων ήταν ο πατέρας των τριών αδελφών.

9. Ήταν η μεγαλύτερη όλων των αδελφών. Απεβίωσε πριν από τον Νικόλαο και τον 
Μιχαήλ, βλ. Αντίοχος, Παρηγορητικός, στ. 62, 251.

���������������. Ευστάθιος, Μονωδία, 8.96 κ.ε. και 9.13 κ.ε. Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 155.1 κ.ε. και 
156.4 κ.ε.

��������������. Ευστάθιος Μονωδία, 5.71 κ.ε. και 6.7-8. Ο A. Kazhdan, Studies, 129, παρερμήνευσε 
την Μονωδία, η οποία αναφέρει σαφέστατα την Κωνσταντινούπολη, και όχι την Θεσσα
λονίκη, ως γενέτειρα πόλη του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη.

�������������������������������������������������������������������. Στην δυτική πλευρά του ναού, στον κίονα 5 της αρίθμησης των Α. Ορλανδου – Λ. 
Βρανουση, Τὰ χαράγματα τοῦ Παρθενῶνος, ἤτοι ἐπιγραφαὶ χαραχθεῖσαι ἐπὶ τῶν κιόνων 
τοῦ Παρθενῶνος κατὰ τοὺς παλαιοχριστιανικοὺς καὶ βυζαντινοὺς χρόνους, Ἀθῆναι 
1973, αρ. 48, 36-38 και 12*, 14-15*, 24 κ.ε., 33.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 151

Σύμφωνα λοιπόν με την ανάγνωση του χαράγματος από τον Ρώσο 
αρχιμανδρίτη Antonin13, ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης απεβίωσε τον «μή
να Μάιο, ινδικτιώνος η΄, έτους 6683» (= 1175). Ο J. Darrouzès14 διάβασε 
πολύ αργότερα το πανομοιότυπο του Antonin ως «μήνα Αύγουστο, μέρα 
11 Δευτέρα, ινδικτιώνος η΄, έτους 6683» (= 1175). Τέλος, ο Αναστάσιος 
Ορλάνδος, κατόπιν νέου εξ αυτοψίας ελέγχου του χαράγματος, διάβασε 
«μήνα Ιούνιο, ινδικτιώνος η΄, έτους 6683» (= 1175)15.

����������������. Archimandrit Αντonin, O drevnich christianskich nadpisach v Athinach, S. Peter-
burg 1874, 66, αρ. 83.

�������. J. Darrouzès, Obit de deux métropolites d’Athènes, Léon Xéros et Georges Bourtzès 
d’après les inscriptions du Parthénon, REB 20 (1962) 190-196, 196, 194.

����. Ορλανδοσ – Βρανουσησ, Χαράγματα, αρ. 48, 36-38. . Ο Ευστάθιος αναφέρει ρητά 
ότι ήταν καλοκαίρι όταν ο Νικόλαος αρρώστησε (και πέθανε), Μονωδία, 5.91-93: Ἤκμαζε 
τὸ θέρος καὶ τὸ ἀρχιερατικὸν σῶμα ὤδινε νόσον, τὸ μὲν καὶ τῆς ἐγκρατείας εἰς ξηρότητα 
διατιθείσης, τὸ δὲ καὶ τῆς ὥρας. Ο Ευθύμιος Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 155.18-22, 161.5-13 
και ο Ευστάθιος, Μονωδία, 4.40-49, 5.71-6.8, διηγούνται ότι, λίγο πριν τον θάνατό του, 
ο Νικόλαος βρισκόταν στην Κωνσταντινούπολη. Αναχώρησε από την Βασιλεύουσα 
για να επιστρέψει στην μητρόπολή του, ενώ ήταν ήδη άρρωστος (τον αποχαιρέτησαν 
ο Ευθύμιος Μαλάκης, ο αδελφός του, ο λογοθέτης του δρόμου Μιχαήλ και ο ίδιος ο 
αυτοκράτορας Μανουήλ, ο οποίος μάλιστα, ισχυρίζεται ο Ευθύμιος Μαλάκης, τὸ τῆς 
ἀποδημίας δυστυχὲς κατενόησε). Καθ’ οδόν προς την Αθήνα, συνάντησε τον Ευστάθιο 
στην Θεσσαλονίκη. Απεβίωσε λίγο αργότερα, αφού έφτασε στην Αθήνα. Όταν, κατά την 
μετακομιδή των λειψάνων του στην Κωνσταντινούπολη, προφανώς με σκοπό να ταφούν 
στην γενέτειρα γη, η πομπή που μετέφερε τον νεκρό ιεράρχη έφτασε στην Θεσσαλονίκη, ο 
μητροπολίτης Ευστάθιος εκφώνησε την Μονωδία του επί της σορού του υπερτίμου, στην 
μονή του Αγίου Νικολάου του Μυροβλύτου. Το μοναστήρι αυτό μνημονεύεται από τον 
Ευστάθιο στην διήγησή του για την κατάκτηση της Θεσσαλονίκης από τους Νορμανδούς 
(1185): Eustazio di Tessalonica, la Espugnazione di Tessalonica, εκδ. Στ. Κυριακίδης [Istituto 
Siciliano di Studi Bizantini e Neoellenici, Testi e Monumenti, Testi 5], Palermo 1961, 94.17-21. 
Βλ. Μαδαριαγα, Ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης και η Μονωδία του, 201-202. Β. Κατσαρός, 
«Παῖδες τοῦ Μυροβλύτου»: Παρατηρήσεις σ’ ἕνα χωρίο ἀπὸ τὴν «Ἅλωση» τοῦ Εὐσταθίου 
Θεσσαλονίκης, στο: Χριστιανικὴ Θεσσαλονίκη: ἀπὸ τῆς ἐποχῆς τῶν Κομνηνῶν μέχρι 
καὶ τῆς ἁλώσεως τῆς Θεσσαλονίκης ὑπὸ τῶν Ὀθωμανῶν (1430) (11ος–15ος μ.Χ.), εκδ. 
Α. Ε. Καραθανάσης, ΚΕ΄ Δημήτρια, Δ΄ Επιστημονικό Συμπόσιο (Πατριαρχικὸν Ἵδρυμα 
Πατερικῶν Μελετῶν – Ἱερά Μονὴ Βλατάδων, 29-31 Οκτωβρίου 1990) [Κέντρο Ιστορίας 
Θεσσαλονίκης του Δήμου Θεσσαλονίκης 10], Θεσσαλονίκη 1992, 97-110, 100-101. Βλ. 
επίσης Loukaki, Grégoire Antiochos, 10-11. Sideras, Βyzantinische Grabreden, 185-187. 
P. Agapitos, Mischung der Gattungen und Überschreitung der Gesetze: die Grabrede des 
Eustathios von Thessalonike auf Nikolaos Hagiotheodorites, JÖB 48 (1998) 119-146, 126 
και 137.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

152

Ο A. Kazhdan16 επεσήμανε κάποια στοιχεία, τα οποία ανέτρεπαν, 
κατά την γνώμη του, την χρονολόγηση του θανάτου του Νικολάου Αγιο
θεοδωρίτη στο 1175 και συνηγορούσαν υπέρ της χρονολόγησής του στο 
1178. Ένα από τα στοιχεία αυτά είναι η πιθανή διαφορετική ανάγνωση 
της αναγραφής του θανάτου: το 1965 ο Kazhdan ζήτησε από την Έρα 
Βρανούση να πραγματοποιήσει μία νέα εξέταση του χαράγματος. 
Σύμφωνα με την ανάγνωση της Ελληνίδας βυζαντινολόγου, ο Νικόλαος 
Αγιοθεοδωρίτης απεβίωσε τον μήνα «Ιούνιο», ενώ διέκρινε σαφώς την 
«ινδικτιώνα η΄»· μόνο το έτος θα μπορούσε ενδεχομένως να διαβαστεί 
6686 (= 1178). Ωστόσο, η τελική εξέταση των επιγραφών που διενήργησε 
ο Α. Ορλάνδος επιβεβαίωσε την ανάγνωση 1175. Πρέπει να επισημανθεί 
ότι η 8η ινδικτιών, με την οποία συμφωνούν όλοι οι ερευνητές, αναλογεί 
στο έτος 6683 (= 1175).

Ένα δεύτερο στοιχείο του Kazhdan για να αποδείξει ότι ο Νικόλαος 
δεν απεβίωσε το 1175, αλλά το 1178, είναι το συνοδικὸν σημείωμα, του 
οποίου συντάκτης είναι, σύμφωνα με την επικεφαλίδα του κειμένου, ο 
χαρτοφύλαξ του Πατριαρχείου Θεόδωρος Βαλσαμών17. Αντικείμενο του 
σημειώματος αποτελεί μία περίπτωση τρίτου γάμου18 και αποδίδεται 

����. Kazhdan, Brat’ja Ajofeodority, 93 και Kazhdan – Franklin, Studies, 129.
17. Το κείμενο εκδίδεται από τον A. Pavlov, Sinodal’noe postanovlenje Konstanti

nopol’skago patriarha Haritona (1177-1178 g.) o tret’em brake, redaktiirovannoe Theodorom 
Val’samonom, VV 2 (1895) 503-511, 506-511. V. Grumel – J. Darrouzès, Les Regestes des 
actes du patriarcat de Constantinople. I. Les actes des patriarches, 2-3: Les Regestes de 
715 à 1206, Paris 21989, 1143. Για την χειρόγραφη παράδοσή του, βλ. A. Schminck, Zur 
Entwicklung des Eherechts in der Komnenenepoche, στο: Το Βυζάντιο κατά τον 12ο αιώ­
να. Κανονικό δίκαιο, κράτος και κοινωνία, εκδ. Ν. Οικονομιδης [Εταιρεία Βυζαντινών 
και Μεταβυζαντινών Μελετών, Διπτύχων-Παράφυλλα 3], Αθήνα 1991, 555-587, 583, σημ. 
161. Η επικεφαλίδα του συνοδικού σημειώματος έχει ως εξής: Τοῦ ἁγιωτάτου πατριάρχου 
Ἀντιοχείας κυρίου Θεοδώρου τοῦ Βαλσαμῶν, ἔτι χαρτοφύλακος ὄντος, σημείωμα συνο­
δικὸν γενόμενον ἐπὶ τῶν ἡμερῶν τοῦ ἁγιωτάτου πατριάρχου κυρίου Χαρίτωνος χάριν 
τῶν τριγάμων. Και η γενικότερη δομή αλλά και ο εκφραστικός τρόπος του κειμένου συνη-
γορούν επίσης υπέρ της πατρότητας του Βαλσαμώνος: Πρβλ. Ο. Λαμψιδησ, Πῶς εἰσάγουν 
εἰς τὰ κείμενά των οἱ ἐξηγηταὶ τῶν κανόνων τὰς εἰδήσεις διὰ τὸν σύγχρονόν των κό-
σμον, στο: Το Βυζάντιο κατά τον 12ο αιώνα, 216 κ. ε. Επίσης G. P. Stevens, De Theodoro 
Balsamone. Analysis operum ac mentis iuridicae [Corona Lateranensis 16], Roma 1969, 104: 
«authenticitas Balsamonis (…) est valde probabilis».

�������������������������������������������. Ένας άνδρας, ονόματι Μιχαήλ, συγγενής (προσγενὴς αὐτοῦ καλούμενος Μιχαὴλ) 
του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη, μπορεί ελεύθερα να συνάψει ένα τρίτο γάμο, διότι δεν έχει



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 153

ρητά στον οικουμενικό πατριάρχη Χαρίτωνα (Μάρτιος-Αύγουστος 1178 
και Φεβρουάριος-Ιούλιος 1179). Στο σημείωμα λέγεται ότι το ζήτημα 
εισηγήθηκε στην σύνοδο ο μητροπολίτης Αθηνών Νικόλαος. Ο μοναδικός 
Νικόλαος που καταγράφεται στον μητροπολιτικό κατάλογο της Αθήνας 
είναι ο Αγιοθεοδωρίτης19.

Είναι γεγονός ότι η χρονολόγηση αυτού του σημειώματος επί Χα
ρίτωνος απασχόλησε επανειλημμένα την έρευνα. Ενδεικτικά, ο V. Grumel20 
υπέθεσε ότι η παρουσία του ονόματος του πατριάρχη Χαρίτωνος στο 
έγγραφο οφείλεται σε διττογραφία του αντιγραφέα του χειρογράφου 
–ο οποίος διάβασε Χαρίτων αντί για Χάριν τῶν (τριγάμων)– και το 
απέδωσε στον πατριάρχη Μιχαήλ τον του Αγχιάλου (Ιανουάριος 1170- 
Μάρτιος 1178). Ο ίδιος ερευνητής επεσήμανε ακόμη: α) ότι ο Νικόλαος 
μνημονεύεται στο σημείωμα χωρίς τον τίτλο του ὑπερτίμου, με τον οποίο 
τιμήθηκε λίγο πριν το 1173 ή ακόμη και στις αρχές του έτους αυτού, 
και β) ότι μόνο επί πατριάρχου Μιχαήλ Γ΄ του του Αγχιάλου θα μπο
ρούσε ο Βαλσαμών να είναι χαρτοφύλαξ, διαδεχόμενος τον Σαμουήλ

υπερβεί το τεσσαρακοστό έτος της ηλικίας του και δεν απέκτησε παιδιά από τις δύο 
προηγούμενές του σχέσεις, αλλά και επειδή η πρώτη σχέση που συνήψε δεν προχώρησε 
ποτέ σε γάμο αλλά διεκόπη στην διάρκεια της μνηστείας, λόγω θανάτου της γυναίκας. Η 
σύνοδος αντιμετωπίζει το ζήτημα σαν να επρόκειτο για ένα δεύτερο γάμο. Είναι ωστόσο 
εμφανές, ότι στην παρούσα περίπτωση (ἐπὶ τούτου τοῦ φάκτου) παρακάμπτεται η 
ισχύουσα νομολογία (μνηστεία, επιτίμια), προς επίτευξη μίας ευνοϊκής ad hoc απόφασης, 
εντείνοντας έτσι την εντύπωση, ότι ο Μιχαήλ δεν είναι άλλος από τον λογοθέτη του δρόμου, 
αδελφό του Νικολάου: Pavlov, Sinodal’noe postanovlenje, 511.15-21. Για τον 2ο και τον 3ο 
γάμο, πρβλ. J. Darrouzès, Documents inédits d’écclésiologie byzantine, Paris 1966, 273.11 
κ.ε. J. Hajjar, Le Synode Permanent (Σύνοδος Ἐνδημοῦσα) dans l’Église byzantine des origi­
nes au XIe siècle [OCA 164], Roma 1962, 112-114. Ν. Μιλασ, Τὸ Ἐκκλησιαστικὸν Δίκαιον 
τῆς Ὀρθοδόξου Ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας, μετ. Μ. Αποστολοπουλοσ, Ἀθῆναι 1906, 913-915. 
Για τα κωλύματα γάμου στο Βυζάντιο, βλ. ειδικά Κ. Γ. Πιτσακησ, Τὸ κώλυμα γάμου λόγῳ 
συγγενείας ἑβδόμου βαθμοῦ ἐξ αἵματος στὸ βυζαντινὸ δίκαιο, Ἀθήνα-Κομοτηνή 1985, και 
Του Ιδιου, Παίζοντες εἰς ἀλλοτρίους βίους. Δίκαιο καὶ πρακτικὴ τῶν γαμικῶν κωλυμάτων 
στὸ Βυζάντιο: ἡ τομή, στο: Ἡ Καθημερινὴ Ζωὴ στὸ Βυζάντιο. Τομὲς καὶ συνέχειες στὴν 
ἑλληνιστικὴ παράδοση. Πρακτικὰ τοῦ Α΄ Διεθνοῦς Συμποσίου, 15-17 Σεπτεμβρίου 1988, 
εκδ. Χ. Γ. Aγγελιδη [ΚΒΕ/ΕΙΕ, Διεθνή Συμπόσια], Αθήνα 1989, 217-236. M. Angold, Η 
βυζαντινή εκκλησία και τα προβλήματα του γάμου, Δωδώνη 17 (1988) 179-194.

�����������. Βλ. G. Fedalto, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis, I: Patriarchatus Constantino­
politanus, Padova 1988, 489-493.

����. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1143.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

154

Μαυρόποδα, ο οποίος κατείχε το αξίωμα αυτό στις αρχές του 117021. Ο 
δε A. Schminck πιστεύει ότι η απόδοση του σημειώματος στον πατριάρχη 
Χαρίτωνα οφείλεται μάλλον σε ενσυνείδητη διαστρέβλωση της αλήθειας 
από τον ίδιο τον Βαλσαμώνα, ο οποίος, για δικούς του προσωπικούς 
λόγους, δεν θέλησε να το αποδώσει στον Μιχαήλ Γ΄22.

Στις προηγούμενες γνώμες των δύο ερευνητών, που αμφισβητούν την 
απόδοση στον Χαρίτωνα, μπορούν να προστεθούν και οι εξής ενδείξεις: 
πιστεύουμε ότι υπέρ της ταυτοποίησης του Νικολάου του σημειώματος 
με τον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη συνηγορεί και το γεγονός ότι σε αυτόν 
οφείλονται και άλλες σημαντικές παρεμβάσεις στην ρύθμιση των γαμικών 
συναλλαγών23, όπως η εισήγησή του στην ενδημούσα σύνοδο της 11ης 
Απριλίου του 1166 (επί Λουκά Χρυσοβέργη), ώστε να καθιερωθεί το 
«ανατρεπτικό κώλυμα» για τους γάμους εβδόμου βαθμού συγγένειας εξ 
αίματος24.

������������������. Ήταν παρών ως χαρτοφύλαξ στην σύνοδο του 1170, συνεδρία της 30ής Ιανουα
ρίου: Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 187. Κατά την Τεσσαρακοστή του 1170 εκφώνησε 
κατηχητικό λόγο ενώπιον του πατριάρχη Μιχαήλ Γ΄. Τον λόγο αυτό εκδίδει ο Ιω. Πολεμης, 
Ἀνέκδοτος κατηχητικὸς λόγος τοῦ Σαμουὴλ τοῦ Μαυρόποδος, Ελληνικά 45 (1995) 49-63, 
κείμενο 54 κ.ε.

����. Schminck, Zur Entwicklung, 582-583 και σημ. 163-164.
������������������������������������������������. Βλ. και την σχετική μαρτυρία του Ευσταθίου, Μονωδία, 10.53-56: ἀλλ’ ὅσον ψυχὴ 

ἔννους διοικεῖ καὶ ἀποτάττει προσεχῶς εἰς ἔμψυχον, ὅπερ ἐκεῖνο γένος τοῦ κειμένου, 
καλὸν μὲν καὶ ἄλλως, οἷς τε ἀπένευεν εἰς ἑαυτὸ καὶ οἷς τὸ συζυγοῦν εὐρύθμως ἡρμόττετο, 
οὐχ ἥκιστα δὲ καὶ οἷς τοῦτον εἰς κόσμον προεβάλλετο.

����. Ραλλης – Ποτλης, τ. Ε΄, 95-98 = PG 119, 769-773. Grumel – Darrouzès, Regestes, 
1068. Ο γάμος μεταξύ συγγενών εξ αίματος απαγορευόταν μέχρι τον 7ο βαθμό (τέκνο 
δευτέρου εξαδέλφου), αλλά όσοι είχαν συνάψει κρυφά τέτοιους γάμους μπορούσαν, 
επικαλούμενοι άγνοια του κωλύματος, να διατηρήσουν την εγκυρότητα του γάμου τους, 
αν και υποβάλλονταν πάντα στα καθιερωμένα επιτίμια. Ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης 
εισηγήθηκε στην Σύνοδο της 11ης Απριλίου του 1166 την υποχρεωτική ακύρωση 
αυτών των γάμων. Η Σύνοδος συναίνεσε και ο αυτοκράτορας ενέκρινε με πρόσταγμα 
την συνοδική απόφαση: JGR, Ι, Coll. IV, αρ. 69, 408-410 και Ραλλης – Ποτλης, τ. Ε΄, 
311-313 (= PG 133, 769-772). Dölger – Wirth, Regesten, 1469b. Το πρόσταγμα διαβάστηκε 
ενώπιον της Συνόδου στις 25 Απριλίου. Ακολούθησε ένα συνοδικὸν σημείωμα, έκδ. A. P.                 
Kazhdan, Dva novych vizantijskich pamjatnika XII stoletja. 1. Prodrom i ego stihi na rožde-
nie Alekseja Komnena. 2. Sinodol’noe postanovlenie 1166g., VV 24 (1964) 58-90, βλ. 84-90 
και κείμενο 87-88 και D. Simon, Ein Synodalakt aus dem Jahre 1166, FM 1 (1976) 123-125. 
Grumel – Darrouzès, Regestes, 1072. Hajjar, Synode permanent, 109. Ειδική μελέτη του 
Πιτσακη, Κώλυμα, κυρίως 296-321 και, Του Ιδιου, Παίζοντες εἰς ἀλλοτρίους βίους, 223 και 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 155

Πρέπει να υπογραμμιστεί επιπλέον το γεγονός ότι η υπόθεση του 
σημειώματος αφορά ένα «συγγενή» του Νικολάου, ονόματι Μιχαήλ 
(προσγενὴς αὐτοῦ καλούμενος Μιχαήλ). Ο Κ. Πιτσάκης25 υποπτεύθηκε 
ότι πρόκειται για τον αδελφό του, τον λογοθέτη του δρόμου Μιχαήλ 
Αγιοθεοδωρίτη.

Επομένως, το σημείωμα θα μπορούσε να χρονολογηθεί ανάμεσα 
στις ημερομηνίες της ανάληψης πατριαρχικών καθηκόντων του Μιχαήλ 
Γ΄ (1170) και του θανάτου του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη (1175). Και 
αν ληφθεί υπ’ όψιν, ότι ο Νικόλαος κατέχει τον τίτλο του ὑπερτίμου το 
αργότερο από τον Ιούλιο του 1173, το χρονικό διάστημα που πλαισιώνει 
την έκδοση του σημειώματος περιορίζεται στην περίοδο μεταξύ του 1170 
και, το αργότερο, του Ιουλίου του 1173 (στην περίοδο, δηλ. κατά την οποία 
ο Αγιοθεοδωρίτης δεν ήταν ακόμη ὑπέρτιμος). Αν προστεθεί και το γεγονός 
ότι ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης επισκέφθηκε την Κωνσταντινούπολη το 
1173 (τον βρίσκουμε, στις 11 Ιουλίου, να συμμετέχει στην σύνοδο, στα 
πρακτικά της οποίας μαρτυρείται για πρώτη φορά ως ὑπέρτιμος26), το 
1173 (αρχές) προκύπτει, με αρκετή ασφάλεια, ως πιθανότερη χρονολογία 
έκδοσης του εν λόγω συνοδικοῦ σημειώματος. Η μαρτυρία, επομένως, του 
επίμαχου αυτού κειμένου δεν αποτελεί απόδειξη, ώστε να χρονολογηθεί 
ο θάνατος του Νικολάου στο 1178.

Η επαγγελματική σταδιοδρομία του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη 
αποτελεί χαρακτηριστικό παράδειγμα της πρακτικής της συσσώρευσης 
αξιωμάτων, κοσμικών και εκκλησιαστικών, από ένα άτομο, πρακτική 
συνηθισμένη τον 12ο αιώνα και ιδίως επί Μανουήλ Κομνηνού, παρά 
το γεγονός ότι το κανονικό δίκαιο απαγόρευε ομόφωνα την ανάληψη 
κοσμικών αξιωμάτων από κληρικούς και μοναχούς27. Ο Ευθύμιος 

σημ. 20, 226 και σημ. 29, 231-234. Σύντομη ιστορική επισκόπηση πραγματοποιείται από 
τον Φ. Ν. Γεωργιαδη, Τὸ ἐκ συγγενείας αἵματος ζ΄ βαθμοῦ κώλυμα γάμου καὶ ἡ πρόσταξις 
ἔτους 1186, τοῦ αὐτοκράτορος Ἰσαακίου Β΄ τοῦ Ἀγγέλου [Πραγματεῖαι τῆς Ἀκαδημίας 
Ἀθηνῶν 6.2], Ἀθῆναι 1937. Βλ. επίσης J. Darrouzès, Questions de droit matrimonial, 
REB 35 (1977) 107-157, 117-119. A. Schminck, Kritik am Tomos des Sisinios, FM 2 (1977) 
215-254, 217-218.

�����. Πιτσακησ, Κώλυμα, 303-304 και κυρίως 332, σημ. 37. Βλ. πιο πάνω, σημ. 18.
��������������������������. Βλ. παρακάτω, σημ. 93.
��������������������������������������������������������������������������         . Γνωστά παραδείγματα αυτής της πρακτικής αποτελούν επίσης ο σχολιαστής 

των ιερών κανόνων και διάκονος της Μεγάλης Εκκλησίας Αλέξιος Αριστηνός και ο 
διδάσκαλος και μαΐστωρ τῶν ρητόρων Νικόλαος Καταφλώρον: Darrouzès, Notice sur 



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

156

Μαλάκης Νέων Πατρών και ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης αναφέρονται 
σε αυτόν τον «όγκο αξιωμάτων»28. Οι πηγές δεν διευκρινίζουν –πλην 
ελαχίστων εξαιρέσεων– την σειρά με την οποία ο Νικόλαος κατείχε κάθε 
αξίωμα. Παρουσιάζουμε πρώτα τα κοσμικά αξιώματα –τα περισσότερα, 
αν όχι όλα, ημιεκκλησιαστικού χαρακτήρα– και στην συνέχεια τα αμι
γώς εκκλησιαστικά (από διδάσκαλος τοῦ Εὐαγγελίου και έως την 
αρχιεροσύνη).

Τα ρητορικά κείμενα μαρτυρούν ότι ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης 
κατείχε τα κοσμικά αξιώματα του μεγάλου λογαριαστoῦ τῶν εὐαγῶν 
σεκρέτων29 και του ὀρφανοτρόφου30, πράγμα που σημαίνει –και ιδίως αν 

Grégoire Antiochos, 84-85 και σημ. 37, και 66 αντίστοιχα. Για τον Αριστηνό, βλ. επίσης J. 
Darrouzès, Recherches sur les ὀφφίκια de l’Église byzantine [AOC 11], Paris 1970, 80-82 
και Του Ιδιου, Georges et Démétrios Tornikès, Lettres et Discours. Introduction, texte, 
analyses, traduction et notes, Paris 1970, 53-57. R. Guilland, Études sur l’histoire admi-
nistrative de l’Empire Byzantin. L’orphanotrophe, REB 23 (1965) 205-221, 213. Για τον 
Νικόλαο Καταφλώρον, βλ. παρακάτω, σημ. 73. Για τα απαγορευμένα στους κληρικούς 
επαγγέλματα και αξιώματα, βλ. Ε. Παπαγιαννη, Επιτρεπόμενες και απαγορευμένες 
κοσμικές ενασχολήσεις του βυζαντινού κλήρου, στο: Δ΄ Πανελλήνιο Ἱστορικό Συνέδριο. 
Πρακτικά. Θεσσαλονίκη 1983, 143-166. J. M. Hussey, The Orthodox Church in the Byzanti­
ne Empire, Oxford 1986, 326-327. J. Meyendorff, Balsamon, the Empire and the Barbarians, 
στο: Το Βυζάντιο κατά τον 12ο αιώνα, 533-542, 541. Magdalino, Manuel I, 306-307.

�������������. Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 154.26-27: κεῖται μὲν ὁ τῆς Ἀττικῆς φωστήρ, ὁ τῆς ἐκκλησίας 
κόσμος, τὸ τῶν ἀρχιερέων ἀγλάϊσμα, τῆς συγκλήτου τὸ κλέος. Και 159.2-4: καὶ ταῦτα 
τοσοῦτον περικείμενον ὄγκον ἀξιωμάτων καὶ τοσαύτῃ δόξῃ περιστρεφόμενον, τὰ πρῶτα 
φέροντα τῆς συγκλήτου καὶ τῆς συνόδου τὰ τιμιώτερα. Ευστάθιος, Προσφωνητικός, 
143.97-144.8: οἷος δὲ καὶ ὁ λοιπὸς ἱερὸς ἀδελφὸς καὶ ὅσοις ἐξ ἔτι νέου θάλους ἤνθει 
τοῖς ἀγαθοῖς (…) ἀρέσκει δὲ εἰς ἐπίτομον κἀνταῦθα τοσοῦτον εἰπεῖν, ὡς ἐμέριζεν ἑαυτὸν 
ἀμφοῖν οὔτε τῶν βασιλείων λειπόμενος καὶ τοῖς ἱεροῖς ἀνακτόροις ἐνδιαιτώμενος, 
ἐνταῦθα μὲν αὐτὸς ἐκλάμπων καὶ φῶς ἐκδισκεύων ἁπάσης χάριτος, ἐκεῖ δὲ κατά τινα 
σύμφαυσιν.

��������������� . Ευστάθιος, Μονωδία, 11.81: καί, ὡς ἐκ βασιλέως, προήδρευε τῶν λογιστῶν 
εὐαγῶς. Ο Kazhdan, Brat’ja Ajofeodority, 92, σημ. 29, αμφισβήτησε αδικαιολόγητα αυ
τό το δεδομένο, παρόλο που επιβεβαιώνεται από το σχόλιο ἀντὶ τοῦ λογαριαστὴς ἦν 
τῶν εὐαγῶν σεκρέτων στο περιθώριο του Scorialensis gr. (265) Y-II-10. Ο μετέπειτα 
οικουμενικός πατριάρχης Βασίλειος Καματηρός (1183) αναγκάστηκε να παραιτηθεί 
από μέγας λογαριαστής τῶν εὐαγῶν σεκρέτων πριν αναλάβει τα καθήκοντά του ως 
χαρτοφύλαξ του Πατριαρχείου: Loukaki, Grégoire Antiochos, 31-32 και σημ. 19-20.

�������������. Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 158.12-19: Χηρῶν δὲ προστάτης καὶ ὀρφανῶν, τίς οὕτω κατὰ 
τὸν μέγαν Ἀθηνῶν ἐχρημάτισεν, ὃν πάλαι καὶ τοῖς τοῦ Θεοῦ βουλήμασιν ὑπηρετούμενος 
Βασιλεὺς καλῶς ἄρα καὶ δικαίως τοῦ τῶν ὀρφανῶν προὐστήσατο τάγματος; ἐξ ἐκείνου 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 157

καταλάμβανε ταυτόχρονα και τις δύο θέσεις– ότι διαχειριζόταν μεγάλο 
μέρος των οικονομικών πόρων της αυτοκρατορίας.

Σύμφωνα με τον Ν. Οικονομίδη, ως αποτέλεσμα της αναδιοργάνωσης 
των οικονομικών υπηρεσιών του κράτους από τον Αλέξιο Κομνηνό, ο 
μέγας λογαριαστής τῶν σεκρέτων (εμφανίζεται από το 1094) διαχειρίζεται 
την ακίνητη περιουσία (αγροτική και αστική) του δημοσίου31, ενώ ο 
μέγας λογαριαστής τῶν εὐαγῶν σεκρέτων (από το 1099) διαχειρίζεται 
την ακίνητη περιουσία του στέμματος (των εὐαγῶν οἴκων, οι οποίοι με
τατρέπονται σταδιακά σε εὐαγῆ σέκρετα, γραφεία περιουσιακής δια
χείρισης, χάνοντας τον φιλανθρωπικό τους χαρακτήρα)32.

Αντίθετα με τα υπόλοιπα εὐαγῆ σέκρετα, το Ορφανοτροφείο του 
Αγίου Παύλου διατήρησε τον φιλανθρωπικό του χαρακτήρα. Ο Αλέ
ξιος Κομνηνός το αναδιοργάνωσε, μετατρέποντάς το σε ένα αχανές 
συγκρότημα –μία πόλη μέσα στην πόλη, που συμπεριελάμβανε όλα τα 
είδη κοινωνικής πρόνοιας– και η χρηματοδότησή του γινόταν από το 

γοῦν ἐννοήσας οἷον καλὸν ὀρφανῶν προστασία καὶ πενομένων προμήθεια μετεβίβασε 
τὴν κλῆσιν εἰς ἔργον καὶ τὴν ἐπωνυμίαν ἤγαγεν εἰς ἀλήθειαν, κάλλιον εἶναι φάμενος 
ὀρφανοτρόφον εἶναι ἢ λέγεσθαι, κρεῖττον ἔχων τὸ ἐκ πραγμάτων καὶ μὴ ἐκ τῆς ἀξίας 
παρωνυμίζεσθαι.

����. Μέγας λογαριαστής τῶν σεκρέτων («τῶν μὲν δημοσίων εἰσφορῶν φροντιστὴν 
μέγιστον») και πρωτονοτάριος τοῦ δρόμου στις αρχές της βασιλείας του Μανουήλ 
Κομνηνού (1143) ήταν ο Ιωάννης εκ Πούτζης, ο οποίος κατείχε και τα δύο αξιώματα 
ήδη από την βασιλεία του Ιωάννη Β΄ Κομνηνού (Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ διήγησις, 
54.75-78). Ο ίδιος μαρτυρείται ως μεγαδοξότατος μέγας λογαριαστής στην σύνοδο της 
26ης Ιανουαρίου 1156 περὶ τοῦ δόγματος «σὺ ὁ προσφέρων καὶ προσφερόμενος καὶ 
προσδεχόμενος» (PG 140, 148D. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1038). Στην σύνοδο της 
12ης Μαΐου 1157, περί του ιδίου δογματικού ζητήματος, ο εκ Πούτζης μαρτυρείται ως 
μεγαδοξότατος μέγας λογαριαστής τῶν σεκρέτων καὶ πρωτονοτάριος (PG 140, 177D = 
Σακκελιων, Πατμιακὴ Βιβλιοθήκη, 316. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1041). Πρβλ. O. 
Kresten, Zum Sturz des Theodoros Styppeiotes, JÖB 27 (1978) 49-103, 84-85. Magdalino, 
Manuel I, 254.

��������. N. Oikonomidès, L’évolution de l’organisation administrative de l’empire byzantin 
au XIe siècle (1025-1118), TM 6 (1976) 125-152 (= Του Ιδιου, Byzantium from the Ninth 
Century to the Fourth Crusade, Studies, Texts, Monuments [Variorum], Hampshire 1992, 
αρ. X), 138-141. Επίσης, την παλαιότερη μελέτη του R. Guilland, Études sur l’histoire 
administrative de l’Empire Byzantin. Le logariaste, ὁ λογαριαστής, le grand logariaste, ὁ 
μέγας λογαριαστής, JÖB 18 (1969) 101-113, 109. Για την εξέλιξη των εὐαγῶν οἴκων σε 
εὐαγῆ σέκρετα, βλ. επίσης Αι. Χριστοφιλοπουλου, Βυζαντινὴ Ἱστορία, (867-1081), τ. Β΄ 2, 
Ἀθήνα 1989, 299-301.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

158

κράτος33. Ο oρφανοτρόφος, ἀνήρ τις τῶν ἐνδοξοτάτων, σύμφωνα με 
την Άννα Κομνηνή, είχε ως πρωταρχικό του μέλημα την διαχείριση των 
οικονομικών του φιλανθρωπικού συγκροτήματος, αλλά και της τεράστιας 
ακίνητης περιουσίας του ανά την αυτοκρατορία34.

Ο Αλέξιος Αριστηνός είναι ο πρώτος γνωστός ὀρφανοτρόφος 
τον 12ο αιώνα35. Μαρτυρείται ως νομοφύλαξ και ὀρφανοτρόφος από 
την βασιλεία του Ιωάννη Β΄ Κομνηνού36. Κατά τον J. Darrouzès, ο 
Αλέξιος ήταν ὀρφανοτρόφος μέχρι τις αρχές της πατριαρχίας του Λου
κά Χρυσοβέργη (1157-1170)37. O Αριστηνός μετέβη στην Ελλάδα,

�����. Oikonomidès, Évolution, 141 και Του Ιδιου, Les listes de préséance byzantines des 
IXe et Xe siècles, Paris 1972, 319.

34. Άννα Κομνηνή, Ἀλεξιὰς (έκδ. D. Reinsch – A. Kambylis, Annae Comnenae 
Alexias [CFHB 40/1], Berlin 2001), 482-484. Το αξίωμα του ὀρφανοτρόφου του Αποστό-
λου ή του Αγίου Παύλου απονέμεται από τον αυτοκράτορα, αν και φορείς του είναι 
μοναχοί και κληρικοί –όπως συμβαίνει συνήθως με τα αξιώματα που αφορούν ευαγή 
ιδρύματα. Αντίθετα ωστόσο με άλλα ημιεκκλησιαστικά αξιώματα (νομοφύλαξ, μαΐστωρ 
τῶν ρητόρων), ο ὀρφανοτρόφος εδρεύει ανάμεσα στους πολιτικούς –και όχι στους εκ-
κλησιαστικούς– άρχοντες (Darrouzès, Ὀφφίκια, 36 και σημ. 3, 37, 80 και 194). Πρβλ. N. 
Svoronos, Les privilèges de l’église à l’époque des Comnènes: un rescrit inédit de Manuel 1er 
Comnène, TM 1 (1965) 325-391 (= Του Ιδιου, Études sur l’organisation intérieure, la societé 
et l’économie de l’empire byzantin [Variorum Reprints], London 1973, αρ. VII), 368-369. 
Guilland, Orphanotrophe (στον κατάλογο των ὀρφανοτρόφων δεν συμπεριλαμβάνε-
ται ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης). H. Ahrweiler, Byzance et la mer. La marine de guerre, 
la politique et les institutions maritimes de Byzance aux VIIe-Xve siècles [Bibliothèque 
byzantine, Études 5) Paris 1966, 141-142 και 272. F. Dölger, Beiträge zur Geschichte der 
byzantinischen Finanzverwaltung besonders des 10. und 11. Jahrhunderts, Darmstadt 1960 
(1927), 43. B. A. Λεονταριτου, Εκκλησιαστικά αξιώματα και υπηρεσίες στην πρώιμη και 
μέση βυζαντινή περίοδο [Forschungen zur Byzantinischen Rechtsgeschichte. Athener Reihe 
8], Αθήνα-Κομοτηνή 1996, 444. Magdalino, Manuel I, 230, 308, 330.

���������������������������������������������������������������. Ο μοναχός Κάνδιδος ο ορφανοτρόφος, ο οποίος μαρτυρείται σε σημείωμα του 
Δούκα της Θεσσαλονίκης Ιω. Κοντοστέφανου, του Νοεμβρίου 1162, σχετικό με την 
αγιορείτικη μονή της Λαύρας (Actes de Lavra. I. Des origines à 1204, έκδ. P. Lemerle – 
A. Guillou – N. Svoronos – D. Papachryssanthou [Archives de l’Athos V], Paris 1970, 64, 
327 και 331.30) θεωρήθηκε από τον Guilland, Orphanotrophe, 213, ως αξιωματούχος 
του Ορφανοτροφείου του Αποστόλου Παύλου. Ωστόσο, από το ανωτέρω σημείωμα 
διαφαίνεται σαφώς ότι ο Κάνδιδος ήταν καθαρά τοπικός εκκλησιαστικός λειτουργός.

�������. A. Garzya, Nicephori Basilacae orationes et epistolae, Leipzig 1984, 10.
����. Darrouzès, Tornikès, 56.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 159

πιθανότατα ως πραίτωρ, όταν ήταν νομοφύλαξ και ὀρφανοτρόφος38. 
Υποθέτουμε ότι ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης ανέλαβε την ηγεσία του 
Ορφανοτροφείου είτε κατά την διάρκεια των μηνών –ή των ετών– που 
ο Αριστηνός απουσίαζε στην Ελλάδα (και σε αυτήν την περίπτωση, ο 
Αγιοθεοδωρίτης θα υπήρξε ὀρφανοτρόφος για κάποιο χρονικό διάστημα 
πριν το 1148)39 είτε μετά την οριστική αποχώρηση του Αριστηνού, περί 
τα 1157-1158. Ο επόμενος ὀρφανοτρόφος, ο Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτης, 
αδελφός του Νικολάου, απαντά το 1166, στα πρακτικά της συνόδου, 
όπου καταγράφεται και η πρώτη μαρτυρία του ιδίου του Νικολάου με 
την ιδιότητα του μητροπολίτη40.

Οι πηγές παρουσιάζουν τον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη ως νομοδι
δάσκαλο και δικαστή. Ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης μάς πληροφορεί ότι 
ο Νικόλαος δίδασκε τους νόμους, εκπληρώνοντας κατ’ αυτόν τον τρόπο 
ένα καθήκον, το οποίο είχε κληρονομήσει από τους προγόνους του41. Ο 

�������. Ως πραίτωρ Ἑλλάδος καὶ Πελοποννήσου υπηρέτησε άλλωστε αργότερα και ο 
Ιωάννης Αγιοθεοδωρίτης 1 (Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ διήγησις, 58.90-94) αλλά και ο 
ίδιος ο Νικόλαος ταξίδευσε στην Ελλάδα ως ἐξισωτής. Darrouzès, Tornikès, 54-56. Βλ. μία 
από τις πολλές μαρτυρίες του Θεοδώρου Προδρόμου στην απουσία και την επάνοδο του 
Αριστηνού στα καθήκοντα του ορφανοτρόφου: Εἰσιτήριος τῷ αὐτῷ ὀρφανοτρόφῳ, καὶ 
νομοφύλακι, δὶς τὴν τοῦ ὀρφανοτρόφου ἀξίαν λαμβάνοντι, PG 133, 1274B: Διὰ τοῦτό σε 
καὶ Ἑλλὰς ἡ πολυθρύλλητος ἔσχε μέγιστον ἡγεμόνα (…). Πρβλ. W. Ηörandner, Theodoros 
Prodromos, Historische Gedichte [WBS, Bd. XI], Wien 1974, 460 κ.ε. I. Vassis, Graeca sunt, 
non leguntur. Zu den schedographischen Spielereien des Theodoros Prodromos, BZ 86-87 
(1993-1994) 1-19, 8. Magdalino, Manuel I, 234.

����������������������. Με το οφφίκιο του νομοφύλακος μαρτυρείται, από το 1148 μέχρι και το 1164, 
ο Θεόδωρος Παντεχνής (Darrouzès, Tornikès, 50-51). Άρα, ο Αριστηνός θα μπορούσε να 
είναι νομοφύλαξ μόνο νωρίτερα από το 1148, πράγμα που σημαίνει ότι και η αποστολή 
του στην Ελλάδα, κατά την διάρκεια της οποίας ήταν νομοφύλαξ και ὀρφανοτρόφος, 
πραγματοποιήθηκε νωρίτερα από το 1148.

�����. Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 142 και 154 αντίστοιχα.
41. Ευστάθιος, Μονωδία, 11.76-80: ἡ τῶν νόμων διδασκαλία περιελεύσεται τούτους 

εἰς μνήμην, ἣν καθήκουσαν ἐκ προγόνων παραλαβὼν οὐ μόνον εἰς ἄρτιον περιεσώσατο 
ἑαυτῷ, ἀλλὰ καὶ διένειμε τῷ τῆς διδασκαλίας ταλάντῳ πολλαπλοῦν ποιησάμενος τὸ τῆς 
χάριτος. Ένας από τους προγόνους αυτούς υπήρξε σίγουρα ο Κωνσταντίνος Αγιοθεοδω-
ρίτης, τον οποίο τόσο ο Μιχαήλ Ιταλικός όσο και ο Θεόδωρος Προδρομος εγκωμιάζουν 
ως άρτιο νομικό και διδάσκαλο της νομικής επιστήμης. A. Majuri, Anecdota Prodromea 
del Vat. gr. 305, Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, Classe di Scienze morali, 
storiche e filologiche [Serie Quinta 17], Roma 1908, 518-554, βλ. 535-540 και P. Gautier, 
Michel Italikos, Lettres et discours [AOC 14], Paris 1972, 89-91.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

160

Γρηγόριος Αντίοχος, στην Ἐπιστολὴ Ι, ομολογεί, εμμέσως πλην σαφώς, ότι 
δάσκαλός του στην νομική επιστήμη υπήρξε ο Νικόλαος, και ότι ο ίδιος 
έγινε δικαστικός λειτουργός (διετέλεσε κριτής τοῦ βήλου και αργότερα 
μέγας δρουγγάριος τῆς Βίγλης) κατόπιν προτροπής του Νικολάου και 
πιθανόν χάρη στην μεσολάβησή του42. Τέλος, την δικαστική ιδιότητα 
του Αγιοθεοδωρίτη επιβεβαιώνουν έμμεσα ο Ευστάθιος και ο Γρηγόριος 
Αντίοχος43. Ο J. Darrouzès44 υπέθεσε ότι, εφόσον μαρτυρείται ως νομοδι
δάσκαλος, ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης θα πρέπει να κατείχε το αξίωμα 
του νομοφύλακος, αξίωμα το οποίο τον 11ο αιώνα αντιστοιχούσε με 
τον θεσμοθετημένο από την πολιτεία καθηγητή του Δικαίου45. Ωστόσο, 

42. Αντίοχος, Ἐπιστολὴ Ι, 401.9-13: Ἵνα τί γὰρ ἐλευθερίᾳ τετιμημένοι δουλοπρεπῶς 
αὐτῇ προσηνέχθημεν καὶ ἐν ἀτίμοις τὸ καλὸν τοῦτο καὶ πολύτιμον θέμενοι χρῆμα καὶ οὗ 
μηδεμίαν οἱ τὴν Θέμιν πρεσβεύοντες ἴσασι διατίμησιν, τὸ μηδὲ ὀβολοῦ τιμώμενον ἀνελεύ­
θερον ᾑρετισάμεθα; Και 402.5-8: Οἷς οὖν ταῖς σαῖς ὑποθημοσύναις πιθήσαντες ἐν δευ­
τέρῳ τῆς πονήρου ταύτης καὶ ἀνονήτου δουλείας τὴν μακαρίαν ἐλευθερίαν ἐθέμεθα, διὰ 
τοῦτο οὕτως ἡμᾶς περιόψεσθαι χρῆναι ᾠήθης; Καὶ ποῦ τοῦτο ἐν δικαίοις θείη τις ἄν; 
Darrouzès, Notice sur Grégoire Antiochos, 80. Loukaki, Grégoire Antiochos, 12-25.

43. Ευστάθιος, Μονωδία, 11.82-83: καὶ τὸ τῆς δίκης εὐθὺ ἐντέχνως ἐρρύθμιζεν καὶ 
τοῦ κανόνος, ὅ φασιν, ἦν εὐθέστερος. Και 13.66-67: Ὦ πρᾶξαι μὲν τὰ δέοντα θεοκίνητε νο­
ήμασι δὲ ἐπιβαλεῖν ὀξύτατε· ὦ στάθμη δικαιοσύνης· ὦ κατὰ τῆς ἀδικίας τέμνων πέλεκυς· 
καί μοι μαρτυρήσει πρὸς ἄλλοις τῷ λόγῳ καὶ τὰ τῆς ἐξισώσεως… Αντίοχος, Ἐπιστολὴ Ι, 
407.29-408.1: Μεταθέσομαι τὴν δίκην, ἐφετὸν καθίσω κριτήριον, ἀναδικάσομαι τὰ ψηφι­
σθέντα, δευτέροις ἀγῶσι τὴν ἧτταν ἀνακαλέσομαι, οὐχ ἕτερον ἐφέτην ζητήσας ἀνακρι­
νοῦντα τὰ δόξαντα, ἀλλ’ αὐτὸν σὲ καὶ αὖθις εἰς τοῦτο ἑλόμενος.

����. Darrouzès, Tornikès, 55 και Του Ιδιου, Ὀφφίκια, 82.
45. Πρέπει πάντως να τονιστεί εδώ ότι, σύμφωνα με τα πορίσματα της νεότερης 

έρευνας, το Διδασκαλεῖoν τῶν Νόμων που ίδρυσε ο Κωνσταντίνος Μονομάχος (1047) δεν 
είχε συνέχεια και παρήκμασε ήδη από το 1054 και σίγουρα μετά την εκλογή του πρώτου 
νομοφύλακος Ιωάννη Ξιφιλίνου, ως πατριάρχη (1η Ιανουαρίου 1064): W. Wolska-Conus, 
Les écoles de Psellos et de Xiphilin sous Constantin IX Monomaque, TM 6 (1976) 223-243, 
242-243. Αι. Χριστοφιλοπουλου, Τὸ Πολίτευμα καὶ οἱ Θεσμοὶ τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατο­
ρίας (324-1204). Κράτος-διοίκηση, οικονομία-κοινωνία, Αθήνα 2004, 345-348. Σπ. Τρωι-
ανοσ, Οι σπουδές του δικαίου στο Βυζάντιο, ιδιαίτερα στη Μακεδονία, κατά τον δέκατο 
τέταρτο αιώνα, Βυζαντινά 21 (2000) 475-492, κυρίως 483, σημ. 30 και 486, με εξειδικευ-
μένη βιβλιογραφία. Για τον νομοφύλακα, βλ. επίσης P. Lemerle, Cinq études sur le XΙe 
siècle byzantin [Le monde byzantin], Paris 1977, 207 κ. ε. (Le gouvernement des Philosophes). 
Oikonomidès, Listes de préséance, 22, 259 και σημ. 11. W. Wolska-Conus, L’école de droit 
et l’enseignement du droit à Byzance au XIe siècle: Χiphilin et Psellos, TM 7 (1979) 1-107. 
Β. Κατσαροσ, Προδρομικοί «θεσμοί» για την οργάνωση της ανώτερης εκπαίδευσης της 
εποχής των Κομνηνών από την προκομνήνεια περίοδο, στο: Η αυτοκρατορία σε κρίση (;). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 161

καμία γνωστή σε μας πηγή δεν αναφέρει τον Νικόλαο ως νομοφύλακα. 
Τον 12ο αιώνα, ο νομοφύλαξ μαρτυρείται ως δικαστική αρχή46, και όχι 
ως καθηγητής του Δικαίου47. Μάλιστα, καμία νομοθετική ρύθμιση του 
12ου αιώνα δεν αναφέρει την ύπαρξη κρατικού εκπαιδευτικού ιδρύματος 
για την κατάρτιση νομικών48. Ταυτόχρονα, σφραγίδα49 μαρτυρεί την 
δραστηριότητα «διδασκάλου των νόμων».

Ο Ευστάθιος50 μας πληροφορεί για την θητεία του Νικολάου ως 
ἐξισωτοῦ στην Πελοπόννησο. Οι ἐξισωταὶ είναι οικονομικοί υπάλληλοι, οι 

Το Βυζάντιο τον 11ο αιώνα (1025-1081), εκδ. B. N. Βλυσιδου [ΕΙΕ/ΙΒΕ, Διεθνή Συμπόσια 
11], Αθήνα 2003, 443-471, 450-451.

46. Βλ. V. Tiftixoglu, Gruppenbildungen innerhalb des konstantinopolitanischen Klerus 
während der Komnenenzeit, BZ 62 (1969) 25-72, 36 και σημ. 85 και 86, όπου παρατίθεται η 
μαρτυρία του Θεοδώρου Προδρόμου, σε επιστολή του προς τον νομοφύλακα Αλέξιο Αρι-
στηνό, PG 133, 1246B: Δίκη συνίσταται περὶ τὰ βασίλεια, καὶ τὸν νομοφύλακα ἡ σύγκλητος 
περιβλέπονται ἄλλος ἄλλο τι τῆς ἐκείνου φωνῆς προασπᾶσαι φιλονεικοῦντες. Το αξίωμα 
του νομοφύλακος είναι ημιεκκλησιαστικό, δηλαδή απονέμεται από τον αυτοκράτορα αλλά 
μόνο σε ιερωμένους, ενώ εδρεύει ανάμεσα στους «δεσποτικούς» (πατριαρχικούς) άρχοντες: 
Darrouzès, Ὀφφίκια, 79. Τρωιανοσ, Οι σπουδές του δικαίου στο Βυζάντιο, 486. Άλλες δικα-
στικές αρχές τον 12ο αιώνα στο: R. Macrides, Justice under Manuel I Komnenos. Four Novels 
on Court Business and Murder, FM 6 (1983) 99-204, 138, 181.

47. Οι νομοφύλακες Αλέξιος Αριστηνός (Darrouzès, Tornikès, 53-57) και Θεόδωρος 
Παντεχνής (Darrouzès, Tornikès, 50-51. Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 155) –και οι δύο 
προήχθησαν σε «δικαιοδότες»–, και ο Θεόδωρος Βαλσαμών, ο οποίος διετέλεσε νομοφύ­
λαξ και χαρτοφύλαξ του Πατριαρχείου (Grumel – Darrouzès, Regestes, 1136), δεν μαρτυ
ρούνται ως νομοδιδάσκαλοι. Από την άλλη πλευρά, ο Κωνσταντίνος και ο Νικόλαος 
Αγιοθεοδωρίτης, στους οποίους οι πηγές αποδίδουν ρητά την ενασχόληση με την διδα-
σκαλία των νόμων, ποτέ δεν αποκαλούνται ως νομοφύλακες. Πρβλ. P. Magdalino, Die 
Jurisprudenz als Komponente der byzantinischen Gelehrtenkultur des 12. Jahrhunderts, στο: 
Cupido Legum, εκδ. L. Burgmann – M. Th. Fögen – A. Schminck, Frankfurt am Main 1985, 
169-177 (= Του Ιδιου, Tradition and Transformation in Μedieval Byzantium [Variorum 
Reprints], London 1992, αρ. IX), 170.

����� . Τρωιανοσ, Οι σπουδές του δικαίου στο Βυζάντιο, 486-487. Πρβλ. Magdalino, 
Manuel I, 358-359.

�������. V. Laurent, Le Corpus des sceaux de l’empire byzantin, t. V/1-3: L’église, Paris 
1963-1972; t. II: L’administration centrale, Paris 1981, αρ. 1181.

50. Ευστάθιος, Μονωδία, 13.67-71: καί μοι μαρτυρήσει πρὸς ἄλλοις τῷ λόγῳ καὶ τὰ 
τῆς ἐξισώσεως, ἣν ἡ τοῦ Πέλοπος νῆσος ὑμνεῖ, ἣν ἐκ βασιλέως αὐτὸς πιστευθείς, ἀπέκρυ­
ψας τὸν ὑμνούμενον Ἀριστείδην τῷ θαύματι καὶ τὴν σεισάχθειαν δὲ Σόλωνος ὡσεὶ οὐθὲν 
παραλαλεῖσθαι πεποίηκας. Στο περιθώριο του χειρογράφου ο αντιγραφέας εξηγεί: ὅρα, 
ὅπως ἐγένετο ἐξισωτής. Σε σχέση και με την θητεία του Αλεξίου Αριστηνού (βλ. παραπ. 
σημ. 38), ο Darrouzès,Tornikès, 55, επεσήμανε το «παράδοξο» της απασχόλησης κληρι-
κών σε κρατικές αποστολές, νομικού κυρίως περιεχομένου.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

162

οποίοι είτε στρατολογούνται επί τόπου είτε αποστέλλονται στην επαρχία 
από τις οικονομικές υπηρεσίες της πρωτεύουσας και είναι επιφορτισμένοι 
με την καταγραφή και καταμέτρηση της έγγειας ιδιοκτησίας, με σκοπό 
την φορολόγηση. Διαθέτουν πάντα νομική κατάρτιση51.

Βάσει μίας σφραγίδας του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη, ο V. Laurent52 
υπέθεσε ότι εκείνος χρημάτισε πρῶτος μίας μοναστικής κοινότητας, την 
περίοδο πριν εκλεγεί μητροπολίτης53. Το εν λόγω μολυβδόβουλλο φέρει 
στην πρόσθια όψη μία ολόσωμη εικόνα της Παναγίας κατά μέτωπον, 
όρθια, να υψώνει τα δύο της χέρια (κίνηση δεξιά) προς το μετάλλιο με την 
εικόνα του Χριστού. Ανάμεσα στις συντομογραφίες Μ-Ρ ΘV, βρίσκεται 
η επιγραφή ΗΑ ΓΙ Ο CO ΡΙ ΤΙ CA (Η Αγιοσορίτισ(σ)α). Η πίσω όψη 
παρουσιάζει επιγραφή σε 5 σειρές, την οποία ο V. Laurent διαβάζει ως 
εξής: +Θεοτόκε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Νικολάῳ τῷ Ἁγιοθεοδωρίτῃ καὶ 
πρώτῳ+ (όπου η φράση Ἁγιοθεοδωρίτῃ καὶ πρώτῳ είναι ανάγνωση της

����������������������������������������������������������������������������. Χρυσόβουλλο του 1158, του Μανουήλ Κομνηνού, που αφορά στην μοναστηριακή 
ιδιοκτησία, περιγράφει γλαφυρά τα καθήκοντα των διάφορων οικονομικών υπαλλήλων: 
οὐκ ἐξέσται οὖν οὔτε ἀναγραφεῖ ἢ προκαθημένῳ οἱουδήτινος σεκρέτου ἢ ἐξισωτῇ ἢ 
ἐνεργοῦντι ἢ ἑτέρῳ τινὶ προσώπῳ τοῦ δημοσίου τὰ τῶν μοναστηρίων ἀκίνητα ἀναγρά­
φεσθαι ἤ καπνολογεῖν, ἢ ἀναζητεῖν μέτρα γῆς ἢ παροίκων ποσότητα, ἢ γῆς τὸ ὑπέρπλεον 
ἢ ὑπέρτιμον ἢ τὸ ἀδίκως κατεχόμενον ἐξετάζειν (JGR I, Coll. IV, αρ. 61, 384. Dölger – Wir-
th, Regesten, 1419). Για το αξίωμα του «εξισωτή», βλ. N. Oikonomidès, Fiscalité et exemp­
tion fiscale à Byzance (IXe-XIe s.) [NHRF/IBR, Monographies 2], Athènes 1996, 278, 300. 
Ι. Ε. Καραγιαννοπουλοσ, Λεξικό Βυζαντινής Ορολογίας. Οικονομικοί Όροι, τ. Α΄, [ΚΒΕ/
ΑΠΘ], Θεσσαλονίκη 2000, λήμμα ἀναγραφεύς. J. Herrin, Realities of byzantine provincial 
government: Hellas and Peloponnesos, 1180-1205, DOP 29 (1975) 253-288, 266-267, 271-272 
και αναλυτικά ο M. Angold, A Byzantine government in exile. Government and Society 
under the Laskarids of Nicaea (1204-1261), Oxford 1975, 210 κ.ε. Magdalino, Manuel I, 
234-235. Για το Θέμα Ελλάδος και Πελοποννήσου, επίσης J. Koder – F. Hild, Hellas und 
Thessalia [TIB 1], Wien 1976, 60 κ.ε., 66.

����. Laurent, Corpus, t. V/2, αρ. 1431. Πέντε δείγματα του συγκεκριμένου μολυβδό
βουλλου φυλάσσονται αντίστοιχα στο Νομισματικό Μουσείο Αθηνών (αρ. 599a), στο 
Αρχαιολογικό Μουσείο της Κωνσταντινούπολης (αρ. 553), στο Γαλλικό Ινστιτούτο 
Βυζαντινών Σπουδών (IFEB) στο Παρίσι (αρ. 139), στο Dumbarton Oaks της Washington 
(DO 55.1.3048) και στην Συλλογή Hermitage της Αγίας Πετρούπολης.

������������������������������������������������������������������������������. Πρέπει να επισημανθεί ότι κανένας Νικόλαος δεν καταγράφεται στον κατάλογο 
των πρώτων του Αγίου Όρους, που συνέταξε ο J. Darrouzès, Liste des prôtes de l’Athos, 
στο: Millénaire du Mont Athos, 963-1963, I, Chevetogne 1963, 407-447, 417-418. Πρβλ. Του 
Ιδιου, Ὀφφίκια, 163, 411.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 163

επιγραφής ΑΓΙΟΘΕΟΔΩΡΙΤΗΚΑΙÂ). Ο ίδιος μελετητής την χρονολογεί 
το αργότερο στο α΄ ήμισυ του 12ου αιώνα54.

Πράγματι, δεν αποκλείεται ο Νικόλαος να διηύθυνε, κατά την 
διάρκεια της επαγγελματικής του σταδιοδρομίας στην Πρωτεύουσα, 
κάποιο ίδρυμα ή κάποια κοινότητα, μοναστική ή μη, με το αξίωμα του 
πρώτου. Ο Θεόδωρος Βαλσαμών ήταν «πρώτος των Βλαχερνών»55 όταν 
του ανατέθηκε από τον Μανουήλ Κομνηνό και τον πατριάρχη Μιχαήλ τον 
του Αγχιάλου ο σχολιασμός των ιερών κανόνων και του Νομοκάνονος 
του Ψευδο-Φωτίου. Τότε ήταν επίσης διάκονος της Μεγάλης Εκκλησίας, 
νομοφύλαξ και χαρτοφύλαξ του πατριαρχείου.

Η εικόνα56 της σφραγίδας του πρώτου Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη 
συσχετίζει ίσως τον ιδιοκτήτη της με την Θεοτόκο των Βλαχερνών ή των 
Χαλκοπρατείων (και στους δύο ναούς λατρευόταν η Παναγία Αγιο
σορίτισσα, σε ειδικό παρεκκλήσι, το οποίο ονομαζόταν Αγία Σορός)57, 
διότι πρόκειται για εκκλησιαστικό άνδρα, αλλά και διότι το αξίωμα του 
πρώτου δεν συνοδεύεται από το αναμενόμενο τοπωνύμιο (π.χ., μοναστικής 
κοινότητας: πρῶτος τοῦ Γάνου). Ήταν ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης 
«πρώτος των Βλαχερνών», όπως αργότερα και ο Θεόδωρος Βαλσαμών; 
Ένα στοιχείο που συνδέει τους δύο άνδρες, εκτός του γεγονότος ότι ήταν 

����������������������������������������. Παρά τις επιφυλάξεις που εκφράζει ο Chr. Stavrakos, Die byzantinischen Bleisiegel 
mit Familiennamen aus der Sammlung des Numismatischen Museums Athen, Wiesbaden 
2000, αρ. 1, 28-29, ο οποίος πιστεύει επίσης ότι η σφραγίδα πρέπει να χρονολογηθεί στο 
α΄ ήμισυ του 12ου αιώνα αλλά μία γενιά νωρίτερα από εκείνη του Νικολάου, πιστεύουμε 
ότι δεν συντρέχουν ουσιαστικοί λόγοι για να προχωρήσουμε σε μία τόσο λεπτή χρονική 
διάκριση, και ότι είναι πολύ πιο πιθανό η σφραγίδα αυτή να ανήκει όντως στον γνωστό 
σε μας Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη.

����. Ραλλης – Ποτλης, τ. A΄, 31-32. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1136. Horna, Die 
Epigramme des Theodoros Balsamon, 167.

�����������. Bλ. W. Seibt, Die Darstellung der Theotokos auf byzantinischen Bleisiegeln, beson-
ders im 11. Jahrhundert, στο: SBS 1, εκδ. N. Oikonomides, Washington 1987, 35-56, 48-51 
και H. Hunger, Zur Terminologie der Theotokosdarstellungen auf byzantinischen Siegeln, 
Aachener Kunstblätter 60 (1994) = Festschrift H. Fillitz, 131-142, 133-135 και 138.

������������������������������������������������������������������������������. Στην Αγία Σορό βρισκόταν η λειψανοθήκη με τμήματα κυρίως της εσθήτας, του 
πέπλου (ωμοφόριο ή μαφόριο) και της τιμίας ζώνης της Θεοτόκου. R. Janin, La Géographie 
ecclésiastique de l’empire byzantin, I: Le siège de Constantinople et le patriarcat œcuménique. 
3. Les Églises et les Monastères, Paris 21969, 169 κ.ε. και 237 κ.ε. J. B. Papadopoulos, Les 
palais et les Églises des Blachernes, Athènes 1928, 91-123.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

164

συγγενείς εξ αγχιστείας58, είναι ότι ήταν και οι δύο ειδήμονες νομικοί: 
στις Βλαχέρνες έδρευε επί Αλεξίου Κομνηνού μία σχολή νοταρίων59. Το 
αξίωμα του «πρώτου των Βλαχερνών»60 δεν μαρτυρείται στα οφφίκια 
της Μεγάλης Εκκλησίας –ούτε στα τακτικά της βυζαντινής κρατικής 
ιεραρχίας–, μαρτυρείται όμως ο Πρῶτος τῆς πρεσβείας τῶν Βλαχερνῶν: 
σύμφωνα με τον V. Laurent, πρόκειται για κληρικό ή λαϊκό, ο οποίος είχε 
την ευθύνη της διοργάνωσης των μεγάλων λιτανειών που, με την αφορμή 
συγκεκριμένων εορτών, κατευθύνονταν από και προς τις σημαντικότερες 
εκκλησίες της Κωνσταντινούπολης και στις οποίες πρωτοστατούσε συχνά 
ο ίδιος ο αυτοκράτορας61.

Από την άλλη πλευρά, η Θεοτόκος των Χαλκοπρατείων σχετιζόταν με 
την διδασκαλία των μαïστόρων της ρητορικής και της φιλοσοφίας. Άραγε 
ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης, ο οποίος υπήρξε μαΐστωρ τῶν ρητόρων, 
να ήταν πρῶτος τῶν Χαλκοπρατείων (?) (ή πρόεδρος62). Επίσης: α) το 
αξίωμα του ὀρφανοτρόφου μετέτρεπε τον Νικόλαο σε πρῶτο (επικεφαλής, 

�����������������������������������������������������������������������������. Ο Ιωσήφ Βαλσαμών μαρτυρείται ως γαμπρός του Ιωάννη Αγιοθεοδωρίτη 1, άρα, 
και του αδελφού αυτού Νικολάου: Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ διήγησις, 58.90-91: καὶ 
τοῦ Βαλσαμῶν Ἰωσήφ, ὃς γαμβρὸς ἦν τοῦ Ἁγιοθεοδωρίτου ἐπ’ ἀδελφῇ …

�����. Κατσαροσ, Προδρομικοί «θεσμοί», 467 και σημ. 134. Magdalino, Manuel I, 326 
και Του Ιδιου, The reform edict of 1107, στο: Alexios I Comnenos. Papers of the second 
Belfast Byzantine International Colloquium, 14-16 April 1989, εκδ. M. Mullet – D. Smythe 
[Belfast Byzantine Texts and Translations 4.1], Belfast 1996, 211, σημ. 29.

����������. O K. Horna, Die Epigramme des Theodoros Balsamon, 167-168, περιορίστηκε να 
πει ότι ο «πρώτος» Βαλσαμών ήταν ο υπεύθυνος της σπουδαίας ομώνυμης Μονής.

�������. V. Laurent, Les sceaux byzantines du Médaillier Vatican, Città del Vaticano 1962, 
αρ. 90. Η πρεσβεία είναι η λιτανεία (θρησκευτική ικετήρια πομπή με περιφορά ιερών 
εικόνων), σύμφωνα με τον Γεώργιο Κεδρηνό (έκδ. I. Bekker, Georgius Cedrenus, ex Ioan­
nis Scylitzae ope [CSHB], I-II, Bonn 1838-1839), I, 694.21-23. R. Janin, Les processions reli-
gieuses à Byzance, REB 24 (1966) 69-88, 88). Darrouzès, Ὀφφίκια, 314, σημ. 5. Janin, La 
Géographie ecclésiastique I.3, 177-179. Πρβλ. V. Laurent, La liste épiscopale de la métropole 
d’Athènes d’après le synodikon d’une de ses églises suffragantes, στο: Mémorial Louis Petit. 
Mélanges d’histoire et d’archéologie byzantines, Bucarest 1948, 272-291, 284 και σημ. 5. Από 
τις προηγούμενες επισημάνσεις προκύπτει και η πιθανότητα ο «πρώτος των Βλαχερνών» 
και ο «πρώτος της πρεσβείας των Βλαχερνών» να αποτελούν ένα και το ίδιο αξίωμα.

�����. Κατσαροσ, Προδρομικοί «θεσμοί», 455, 457. Πρβλ. S. Mergiali – Falangas, L’École 
Saint Paul de l’Orphelinat à Constantinople: bref aperçu sur son statut et son histoire, REB 
49 (1991) 237-246, 240. S. Salaville, Le titre ecclésiastique de “proedros” dans les documents 
byzantins, EO 29 (1930) 416-436, 420.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 165

υπεύθυνο) όλου του Ορφανοτροφείου Κωνσταντινουπόλεως63, β) ο 
τίτλος του ὑπερτίμου τον καθιστούσε πρωτόθρονο μητροπολίτη64, και γ) 
ως μητροπολίτης Αθηνών, ο Αγιοθεοδωρίτης ήταν ο Νικόλαος ο Α΄ (πρώ
τος). Εν κατακλείδι, η δυσκολία είναι μεγάλη για να ερμηνευθεί η φράση 
ΑΓΙΟΘΕΟΔΩΡΙΤΗΚΑΙÂ = Ἁγιοθεοδωρίτῃ καὶ πρώτῳ, δεδομένου ότι η 
λέξη «πρώτος» εμφανίζεται στην επιγραφή του μολυβδόβουλλου αυτού 
χωρίς κανένα (τοπικό ή άλλο) προσδιορισμό!

Κατά τον Ευστάθιο Θεσσαλονίκης65, ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης 
υπήρξε ξενοδόχος, δηλ. υπεύθυνος ενός κοινωφελούς ιδρύματος, γνωστού 
ως ξενοδοχείου ή ξενώνα, για το οποίο ωστόσο δεν δίνει περαιτέρω πλη
ροφορίες. Το αξίωμα του ξενοδόχου τοποθετείται υψηλά στην κλίμακα 
των κρατικών αξιωμάτων που προορίζονταν για ιερωμένους. Πολλές φο
ρές ξενοδόχοι χειροτονήθηκαν επίσκοποι. Σύμφωνα με τον αυτοκράτορα 
Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο (913-959), ο οποίος περιέγραψε το 
επίσημο τελετουργικό των εορτών, ξενοδόχοι έξι ξενώνων ελάμβαναν 
μέρος στην επίσημη λιτανεία της Κυριακής των Βαΐων66. Ο Ευστάθιος 
τονίζει ότι η φήμη του ξενοδόχου-φιλόξενου συνόδευσε τον Νικόλαο 
μέχρι την μητρόπολη της Αθήνας.

���������� . Πρβλ. Laurent, Corpus, t. II, αρ. 224, σφραγίδα του ανωνύμου πρώτου τοῦ 
κανικλείου (αντί για το ἐπί τοῦ κανικλείου), του 11ου-12ου αι.

64. Ο Ευθύμιος Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 157.2, συγκρίνει τον Νικόλαο με τους πατρι-
άρχες Κωνσταντινουπόλεως, Αντιοχείας και Ιεροσολύμων, μάλλον επειδή τον αντιμετω-
πίζει ως πρώτο μεταξύ των μητροπολιτών (πρωτόθρονο).

65. Ευστάθιος, Μονωδία, 6.24-26: καὶ οὕτω μὲν μόνιμον αὐτὸν ξενοδόχον ἡ μεγαλό­
πολις ἐγνώριζον καὶ ὁ τῆς Ἑλλάδος ἦν ὅτε κόσμος ἡ Ἀττική. Και 7.40-41: ἔμαθέ σου ταῦτα 
τὰ ἀγαθὰ καὶ ἡ ἐπέκεινα τῆς Ἑλλάδος γῆς μέχρι καὶ εἰς τὸ Ἰλλυρικόν…

66. Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος, De Cerimoniis (έκδ. Α. Vogt, Constantin VII 
Porphyrogénète Le livre des cérémonies [Les belles lettres], Paris 1935), I, 161.27-162.1. Για 
τους «ξενώνες» ή «ξενοδοχεία» και για τον «ξενοδόχο», βλ. Δ. Ι. Κωνσταντελος, Βυζα­
ντινή φιλανθρωπία και κοινωνική πρόνοια, μετ. β΄ αγγλικής έκδ., Αθήνα 1983, 252-288. 
Λεονταριτου, Εκκλησιαστικά αξιώματα, 336-351. Oikonomidès, Listes de préséance, 315. Ο 
Ιωάννης Κίνναμος (έκδ. A. Meineke, Ioannis Cinnami Epitome rerum ab Ioanne et Manuele 
Comnenis gestarum ad fidem codicis Vaticani [CSHB], Bonn 1836), 190.17-18 αναφέρει ότι 
τα Νοσοκομεία ονομάζονταν ξενώνες. Ο Ανδρέας Κρήτης (†740), αρκετά προγενέστερα, 
ίδρυσε ένα νοσοκομείο για τους φτωχούς, γνωστό ως «ξενώνα»: Βίος τοῦ ἐν ἁγίοις Ἀνδρέ­
ου τοῦ Ἱεροσολυμίτου, έκδ. Α. Παπαδοπουλος-Κεραμευς, Ἀνάλεκτα Ἱεροσολυμιτικῆς Στα­
χυολογίας, τ. V, S. Peterburg 1888 (Bruxelles 1963), 176. Κωνσταντελος, Βυζαντινή φιλαν­
θρωπία, 232, 228 (και 230 κ.ε., για το νοσοκομείο –ξενώνα– της Μονής Παντοκράτορος). 
Για τον ξενοδόχο της Μονής Στουδίου του ένατου αιώνα, βλ. PG 99, 1744.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

166

Ο Ευθύμιος Μαλάκης67 καταθέτει εμμέσως πλην σαφώς, ότι ο Νικόλαος 
Αγιοθεοδωρίτης υπήρξε μαΐστωρ τῶν ρητόρων και προσθέτει ότι στην 
συνέχεια χειροτονήθηκε μητροπολίτης Αθηνών. Είναι γνωστό στην 
έρευνα ότι η εκλογή για την κάλυψη μίας χηρεύουσας θέσης μητροπολίτη 
(ή ακόμα και του πατριαρχικού θρόνου) ήταν σύνηθες τελικό βήμα στην 
σταδιοδρομία των διδασκάλων της Μεγάλης Εκκλησίας, αλλά και του 
«μαΐστορος των ρητόρων»68. Τον 12ο αιώνα ο μαΐστωρ τῶν ρητόρων θεω
ρείται ο κατεξοχήν ρήτωρ και καθηγητής ρητορικής69. Στα καθήκοντά 

67. Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 160.3-5: Ἐντεῦθεν ἄθλόν σοι τῆς σοφίας Ἀθῆναι, τὸ τῆς 
σοφίας ἀνάκτορον, καὶ διαδέχεταί σου τὸν σοφιστικὸν θῶκον ὁ τῆς ἀρχιερωσύνης θρό­
νος ὁ ὑψηλότατος. Του ίδιου, 159.18-20: Ἡ δὲ τῶν λόγων χάρις ὁποία καὶ πόσα τὰ τῆς σο­
φίας γνωρίσματα; ῥητορικὴ κατορθουμένη πρὸς ἄκρον καὶ ἐπὶ τὸν σοφιστικὸν ἐντεῦθεν 
θρόνον ἀνάγουσα. Του ίδιου, 159.26-30: Ὢ πῶς τοὺς βασιλικοὺς ἐξύμνεις ἄθλους ὁ ῥήτωρ 
καὶ τὰ ἀνάκτορα περιήχεις καὶ κατεμελίτους τὸν σύλλογον (…) οὐδὲ τῶν κρότων ἐλαθό­
μην, οὕς σοι τὸ γερούσιον ἐχαρίζετο. Βλ. και Ευστάθιος, Μονωδία, 10.75-76: Οὐκ ἐπιλή­
σονται οὐδὲ τοῦ σοφιστικοῦ ὕψους, εἰς ὅπερ ἀναβάς, μάννα ῥητορείας ἐκεῖθεν ἔβρεξεν. 

68. R. Browning, The Patriarchal School at Constantinople in the Twelfth Century 
I: Byz. 32 (1962) 167-202 και II: Byz. 33 (1963) 11-40 (= Του Ιδιου, Studies in Byzantine 
History, Literature and Education [Variorum Reprints], London 1977, αρ. X), I, 168 (στον 
πλούσιο κατάλογο των διδασκάλων και των μαïστόρων τῶν ρητόρων δεν συμπεριλαμβά-
νεται ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης). Tiftixoglu, Gruppenbildungen, 34. Loukaki, Grégoire 
Antiochos, 9, σημ. 53 και 12. O Ευστάθιος Θεσσαλονίκης χρημάτισε μαΐστωρ τῶν ρητό­
ρων λίγο πριν χειροτονηθεί μητροπολίτης, σύμφωνα με τον Μιχαήλ Χωνιάτη, έκδ. Σπ. 
Λαμπρος, Μιχαὴλ Ἀκομινάτου τοῦ Χωνιάτου τὰ σῳζόμενα, τ. Α΄, 290 (Μονῳδία εἰς τὸν 
Θεσσαλονίκης Εὐστάθιον): ὡς ἐπὶ περιωπὴν δυοῖν λυχνίαιν, σοφιστικοῦ καὶ ἀρχιερατι­
κοῦ θρόνου, μετεωρίζεται, τῷ μὲν ἐνιδρυθεὶς μικρῷ πρότερον, τῷ δ’ ὕστερον. Ίδια εξέλι-
ξη είχε ο Γεώργιος Τορνίκης ο Νέος, μαΐστωρ τῶν ρητόρων και μετέπειτα μητροπολίτης 
Παλαιών Πατρών: M. Loukaki – C. Jouanno, Discours annuels en l’honneur du patriarche 
Georges Xiphilin [CRHCB, Monographies 18], Paris 2005, 46-47. Ο Νικόλαος Καταφλώρον 
θα ακολουθούσε τον ίδιο δρόμο, αλλά τον πρόλαβε ο θάνατος (βλ. παρακάτω, σημ. 73).

69. Ο Γρηγόριος Αντίοχος, Ἐπιστολὴ II, φ. 403v, 4-7, δηλώνει φοιτητὴς του Νικολά-
ου Αγιοθεοδωρίτη, από τον οποίο έμαθε να γράφει λόγους και επιστολές, σύμφωνα με 
τους κανόνες της ρητορικής: οὔ τι πιττακιογραφεῖν παρὰ τῆς σῆς μεμύημαι ἁγιότητος, ὁ 
σὸς ἐγώ ποτε φοιτητής, ἐπιστολογραφεῖν μὲν οὖν, ὡς οὕτως εἴποιμι, καὶ λογογραφεῖν καὶ 
ὅλας ἀττικουργεῖς διαχαράττειν τῇ ἁγιότητί σου γραφάς, ὡς καὶ τῆς σῆς ἐπ’ ἐμοὶ καλῆς 
γεωργίας οὕτω προσάγειν σοι τὰ ἐκφόρια καὶ μὴ ἄκαρπος πάντη δοκεῖν. Ο Νικόλαος 
Καταφλώρον και ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης (και οι δύο μαΐστορες τῶν ρητόρων) υπήρ-
ξαν επίσης διδάσκαλοι ρητορικής του Γρηγορίου Αντιόχου: Loukaki, Grégoire Antiochos, 
5-12.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 167

του συγκαταλέγεται και η εκφώνηση των ετήσιων πανηγυρικών λόγων 
προς τιμήν του αυτοκράτορα στις 6 Ιανουαρίου, εορτή των Φώτων, στο 
Παλάτι, και προς τιμήν του οικουμενικού πατριάρχη ανήμερα του Σαββά
του του Λαζάρου, στο Πατριαρχείο70.

Ο Μιχαήλ ο του Θεσσαλονίκης και ο Νικόλαος Καταφλώρον, άμεσοι 
προκάτοχοι του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη στο κατ᾽ ανάθεση του αυτο
κράτορα αξίωμα του μαΐστορος τῶν ρητόρων, φέρονται να κατείχαν ταυ
τόχρονα και το εκκλησιαστικό οφφίκιο του διδασκάλου τοῦ Εὐαγγελίου71. 
Ο Μιχαήλ ο του Θεσσαλονίκης συνδύαζε τα δύο οφφίκια πριν από το 
115672. Ο Νικόλαος Καταφλώρον επίσης έφερε τα ίδια αξιώματα (από το 

70. Για τον μαΐστορα τῶν ρητόρων, ο οποίος διορίζεται από τον αυτοκράτορα, 
αλλά εδρεύει ανάμεσα στους πατριαρχικούς άρχοντες και είναι συγκλητικός, αντίθετα με 
τον διδάσκαλο τοῦ Εὐαγγελίου, βλ. ειδικά M. Loukaki, Le Samedi de Lazare et les éloges 
annuels du Patriarche de Constantinople, στο: Κλητόριον εἰς μνήμην Νίκου Οἰκονομίδη, 
εκδ. Φ. Ευαγγελάτου-Νοταρα – Τ. Μανιατη-Κοκκίνη, Αθήνα-Θεσσαλονίκη 2005, 327-345 
και Loukaki – Jouanno, Xiphilin, 40-47.

�������������������������������������������. Συνηθισμένη πρακτική αυτή την περίοδο: Angold, Church and Society, 94. Mag-
dalino, Manuel I, 327. Loukaki – Jouanno, Xiphilin, 42.

72. Darrouzès, Tornikès, 11-13, 19-20, 180-182. J. Lefort, Prooimion de Michel, 
neveu de l’Archevêque de Thessalonique, didascale de l’Évangile, TM 4 (1970) 375-395, 283. 
Magdalino, Manuel I, 279-281. Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ διήγησις, 210-211. Κίνναμος, 
176-178. Στα πρακτικά των συνόδων της 26ης Ιανουαρίου 1156 και της 12ης Μαΐου 1157, 
περὶ τοῦ δόγματος σὺ ὁ προσφέρων καὶ προσφερόμενος καὶ προσδεχόμενος [στον λεγό-
μενο «Θησαυρό Ορθοδοξίας» του Νικήτα Χωνιάτη: PG 140, 148-201. Σύνοδος της 26ης 
Ιανουαρίου 1156: PG 140, 148-154, και της 12ης Μαΐου 1157: PG 140, 177-201 = Σακκελιων, 
Πατμιακὴ Βιβλιοθήκη, 316-331], ο Μιχαήλ καταγράφεται μόνον ως πρωτέκδικος, βλ. PG 
140, 152D: ὁ θεοφιλέστατος πρωτέκδικος Μιχαὴλ ὁ τοῦ Θεσσαλονίκης, ενώ διαχωρίζεται 
από τον επίσης παρόντα εν ενεργεία διδάσκαλο τοῦ Εὐαγγελίου (ο Νικόλαος Καταφλώ-
ρον;), βλ. PG 140, 152C. Ο Νικήτας Χωνιάτης, Χρονικὴ διήγησις, 210 (καθαίρεσιν ὑπέστη­
σαν) και «Θησαυρός Ορθοδοξίας», PG 140, 140Α (οἳ καὶ καθῄρηνται πάντες) επιμένει ότι 
τόσο ο Μιχαήλ ὁ τοῦ Θεσσαλονίκης όσο και οι άλλοι τρεις εγκαλούμενοι, ο υποψήφιος 
πατριάρχης Αντιοχείας Σωτήριχος Παντεύγενος, ο Νικηφόρος Βασιλάκης και ο μητροπο-
λίτης Δυρραχίου Ευστάθιος καθαιρέθηκαν από την σύνοδο. Για τo ζήτημα αυτό, για το 
οποίο υπάρχουν διιστάμενες απόψεις, βλ. J. Gouillard, Le Synodikon de l’Orthodoxie, TM 
2 (1967) 1-298, 73-75 και 210-215. Darrouzès, Regestes, 1039. A. Garzya, Precisazioni sul 
processo di Niceforo Basilace, Byz. 40 (1970) 309-316 (= Του Ιδιου, Storia e interpretazione 
di testi bizantini. Saggi e ricerche [Variorum Reprints], London 1974, αρ. X) και, Του Ιδιου, 
Orationes et Epistolae, 1. Για τον Μιχαήλ, βλ. επίσης Browning, Patriarchal School II, 12-14. 
P. Wirth, Michael von Thessalonike?, BZ 55 (1962) 266-268.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

168

1156;) μέχρι τον θάνατό του, στις αρχές του 116073. Με την σειρά του, ο 
Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης πρέπει να διαδέχθηκε τον τελευταίο και στα 
δύο αξιώματα, στις αρχές του 1160 (ή νωρίτερα, καθώς ο Καταφλώρον 
ήταν βαριά ασθενής για αρκετό καιρό –χρόνια;)74 και να ήταν μαΐστωρ 
τῶν ρητόρων και διδάσκαλος τοῦ Εὐαγγελίου έως την χειροτονία του 
ως μητροπολίτη, στο απροσδιόριστο διάστημα που χωρίζει τον θάνατο 
του Γεωργίου Βούρτζη –τον Μάιο του 1160, κατά το σχετικό χάραγμα 
του Παρθενώνα– και της πρώτης μαρτυρίας του Αγιοθεοδωρίτη ως 
μητροπολίτη Αθηνών, τον Μάρτιο του 116675.

Ως διδάσκαλος τοῦ Εὐαγγελίου ή οἰκουμενικὸς διδάσκαλος76, ο 
Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης ανέλαβε το καθήκον της επίσημης εξήγησης των 
τεσσάρων Ευαγγελίων στην Αγία Σοφία77. Οι διδάσκαλοι της Μεγάλης 

����. Γρηγορίου Ἀντιόχου, Λόγος Ἐπιτάφιος εἰς τὸν Νικόλαον Καταφλῶρον (έκδ. Α. 
Sideras, 25 unedierte byzantinische Grabreden [Κλασικὰ Γράμματα 5], Θεσσαλονίκη 1990, 
51-74), 63.26-29: πρώτῳ μὲν τῷ τῆς ἀποστολικῆς τοῦ Παύλου διδασκαλίας ἐμπεπιστεῦσθαι 
τὸ τάλαντον, δευτέρῳ δὲ τῷ καὶ τῶν εὐαγγελίων οἰκουμενικόν σε κεχειροτονῆσθαι δι­
δάσκαλον, τρίτῳ δὲ καὶ λοίσθῳ, τῷ καὶ ῥητόρων ἀνηγορεῦσθαι καθηγητήν. Ο Κατα
φλώρον πέθανε σχετικά νέος, ενώ ήταν έτοιμος να χειροτονηθεί επίσκοπος, βλ. στο ίδιο, 
55.14 κ.ε., 68 και 73. P. Wirth, Zu Nikolaos Kataphloros, Classica et Medievalia 31 (1960) 
212-214. Browning, Patriarchal School II, 18-19. Darrouzès, Notice sur Grégoire Antioc-
hos, 66-67. Kazhdan, Brat’ja Ajofeodority, 91. Loukaki, Grégoire Antiochos, 8-9 και Της 
Ιδιασ, Τυμβωρῦχοι καὶ Σκυλευτὲς Νεκρῶν. Οι απόψεις του Νικολάου Καταφλώρον για 
τη ρητορική και τους ρήτορες στην Κωνσταντινούπολη του 12ου αιώνα, Σύμμεικτα 14 
(2001) 143-166, 148-149. Μεριανοσ, Οικονομικές ιδέες, 30-34.

74. Αντίοχος, Ἐπιτάφιος εἰς τὸν Νικόλαον Καταφλῶρον, 64 και 65.9-15. Βλ. επίσης 
Μεριανοσ, Οικονομικές ιδέες, 32-34.

����������������������������������������������������������. Και για τα δύο γεγονότα, βλ. παρακάτω, σημ. 85 και 86.
�������������. Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 158.28-29: Ὢ ἄνθρωπος ἀποστολικός, ὢ τοῦ Εὐαγγελίου 

μαθητὴς καὶ διδάσκαλος (όπου πιθανώς το πρώτο σκέλος αναφέρεται στην προηγούμενη 
διδασκαλική βαθμίδα, του διδασκάλου τοῦ Ἀποστόλου –άλλως τῶν ἐπιστολῶν τοῦ 
Παύλου) και 160.31: … ὤ οἷον ἀγαθὸν ἀπερρύη (…) ποία γλῶσσα σεσίγηκεν, οἷος αἰθέριος 
ἠπράκτησε νοῦς (…) οἰκτρὸν καὶ πόδες ἀκινητίζοντες, οἷς χθὲς ὁ δρόμος τοῦ εὐαγγελίου 
τῆς εἰρήνης συντονώτερον ἀπετείνετο.

77. Υποχρεωτικά βήματα στην σταδιοδρομία ενός διδασκάλου τοῦ Εὐαγγελίου εί-
ναι οι δύο προηγούμενες διδασκαλικές βαθμίδες ή ἀρχοντίκια (οφφίκια συνοδευόμενα με 
ρόγα, δηλ. μισθό), πρώτον του διδασκάλου τοῦ Ψαλτῆρος, ο οποίος ερμηνεύει το Ψαλτή-
ριο (σύμφωνα με τον J. Darrouzès, ολόκληρη την Παλαιά Διαθήκη), και έπειτα του δι­
δασκάλου τοῦ Ἀποστόλου ή τῶν Ἐπιστολῶν τοῦ Παύλου, ο οποίος εξηγεί τις Επιστολές 
του Αποστόλου Παύλου. Darrouzès, Tornikès, 9 και Του Ιδιου, Ὀφφίκια, 66-79. Η σειρά 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 169

Εκκλησίας (οι τρεις διδάσκαλοι της Αγίας Γραφής: του Ψαλτήρος, των 
επιστολών του Παύλου και του Ευαγγελίου ή οἰκουμενικὸς διδάσκαλος) 
είναι ταυτόχρονα κορυφαίοι ρήτορες του Πατριαρχείου78. Την έρευνα 
απασχόλησε –και απασχολεί ακόμη– το ζήτημα, αν οι τρεις αυτοί 
πατριαρχικοί διδάσκαλοι του 12ου αιώνα προσέφεραν διδασκαλία σε 
φοιτητές, στο πλαίσιο ενός οργανωμένου από το κράτος ή το πατριαρχείο 
εκπαιδευτικού συστήματος ανώτατης παιδείας79.

Μολονότι αδιαμφισβήτητα ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης –που ανήκε 
στην σφαίρα των πιο μορφωμένων ανθρώπων του καιρού του, καθώς 
μάλιστα διετέλεσε οἰκουμενικὸς διδάσκαλος και μαΐστωρ τῶν ρητόρων– 

υπηρέτησης στους τρεις διδασκαλικούς θρόνους ετηρείτο αυστηρά (Darrouzès, Ὀφφίκια, 
76. Β. Κατσαροσ, Ἰωάννης Κασταμονίτης. Συμβολὴ στὴν μελέτη τοῦ βίου, τοῦ ἔργου καὶ 
τῆς ἐποχῆς του [Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται 22], Θεσσαλονίκη 1988, 206. Loukaki, 
Grégoire Antiochos, 102), πράγμα που σημαίνει ότι και ο Αγιοθεοδωρίτης πέρασε από τις 
δύο προηγούμενες βαθμίδες. Με αφορμή τις συνόδους του 1156 και του 1157, ο Νικήτας 
Χωνιάτης, Χρονικὴ διήγησις, 111, περιγράφει την δουλειά του διδασκάλου τοῦ Ἀποστό­
λου: ὁ τοῦ Θεσσαλονίκης Μιχαὴλ τὸν ῥητορικὸν θρόνον κοσμῶν καὶ τὸν εὐαγγελικὸν 
ἀναβαίνων ὀκρίβαντα, ὁ Βασιλάκης Νικηφόρος τὰς τοῦ Παύλου ἀναπτύσσων ἐπ’ ἐκκλη­
σίας ἐπιστολὰς καὶ διαλευκαίνων τῷ τῆς καλλιρρημοσύνης φωτὶ ὅσαι τῶν ἀποστολικῶν 
ῥήσεων τῇ ἀσαφείᾳ ὑπομελαίνονται καὶ τῷ βάθει τοῦ Πνεύματος ἐπιφρίσσουσι. O Ιω-
άννης Κίνναμος, 176, από την πλευρά του, αναφέρεται στα καθήκοντα του διδασκάλου 
τοῦ Εὐαγγελίου: καὶ δὴ καὶ Μιχαὴλ καὶ Νικηφόρον ἐπίκλησιν Βασιλάκιον, ὧν ὁ μὲν 
ῥητορικῆς ἐς τόδε καιροῦ καθηγητὴς ἐτύγχανεν ὢν ὁ Μιχαήλ, τὰ ἱερά τε ἐπὶ τοῦ τῆς 
Σοφίας ἱεροῦ διεξηγεῖτο τῶν εὐαγγελίων ῥητά. Οι τρεις διδάσκαλοι καταγράφονται στις 
τάξεις των οφφικίων της Μεγάλης Εκκλησίας. Μία από αυτές (του 14ου αιώνα) αποδίδει 
στον Αλέξιο Κομνηνό την δημιουργία του θεσμού των τριών διδασκάλων. Darrouzès, 
Ὀφφίκια, 573, 555, 549-550.

������� . M. Loukaki, Remarques sur le corps de douze didascales au XIIe siècle, στο: 
ΕΥΨΥΧΙΑ, Mélanges offerts à Hélène Ahrweiler, έκδ. Μ. Balard et al. [Byzantina Sorbo-
nensia 16], ΙΙ, Paris 1998, 427-438, 437, και Της Ιδιασ, Le Samedi de Lazare, 329.

������������������������������������������������������������. Από τους ένθερμους υποστηρικτές της θεωρίας υπήρξε ο R. Browning, The Patri-
archal School. Βλ. ειδικά Κατσαροσ, Ἰωάννης Κασταμονίτης, 163-209 (χωρίς αναφορά στον 
Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη), όπου, μεταξύ των άλλων, πραγματοποιείται και μία πλήρης 
ανασκόπηση της προηγηθείσας επί του θέματος έρευνας. Μεταγενέστερα, βλ. Magdalino, 
Manuel I, 325-330 και Του Ιδιου, The reform edict of 1107. Angold, Church and Society, 
91-98. Loukaki, Douze didascales. Κατσαροσ, Προδρομικοί «θεσμοί». Aθ. Μαρκοπουλος, 
Βυζαντινή εκπαίδευση και οικουμενικότητα, στο: Το Βυζάντιο ως Οικουμένη, εκδ. E. 
Χρυσος [ΕΙΕ/ΙΒΕ, Διεθνή Συμπόσια 16], Αθήνα 2005, 183-200.



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

170

πρέπει να υπήρξε συγγραφέας πολλών κειμένων, γεγονός είναι ότι μέχρι 
σήμερα κανένα έργο δεν έχει αναγνωριστεί ως δικό του80.

Ο Νικόλαος μαρτυρείται επιπλέον ως διδάσκαλος τῶν ἐθνῶν81, 
ο οποίος είχε την ευθύνη της κατήχησης των νεοφώτιστων χριστια-                 

80. Η πατρότητα κάποιων ακολουθιών του Ευχολογίου της Ορθόδοξης Εκκλη-
σίας, μίας «νομικής πραγματείας» και σχολίων στα Βασιλικά έχει αποδοθεί εσφαλμέ-
να στο Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη: βλ. Α. Παπαδοπουλος-Κεραμευς, Ἀθηναϊκὰ ἐκ τοῦ ΙΒ΄ 
καὶ ΙΓ΄ αἰῶνος, Ἁρμονία 3/5 (1902) 209-224 και 273-284, 211. V. Grumel, Titulature des 
métropolites byzantins II: Métropolites hypertimes, στο: Mémorial Louis Petit. Mélanges 
d’histoire et d’archéologie byzantines, Bucarest 1948, 152-184, 161. Α. Γ. Κ. Σαββιδης, Σημει-
ώσεις ὑστεροβυζαντινῆς προσωπογραφίας: οἱ Ἁγιοθεοδωρίτες (12ο-13ο αι.), Τετράμηνα 
43 (1990) 2835-2838, 2837 και Του Ιδιου, Εγκυκλοπαιδικό προσωπογραφικό λεξικό βυζα­
ντινής ιστορίας και πολιτισμού, Αθήνα 1996 κ.ε., λήμμα Αγιοθεοδωρίτης). Χειρόγραφοι 
κώδικες του 14ου και 15ου αιώνα και οι αντίστοιχες έντυπες εκδόσεις τους, οι οποίες 
ανάγονται στις αρχές του 16ου αιώνα και πραγματοποιήθηκαν στην Βενετία, αναφέρουν 
τον «Νικόλαο μητροπολίτη Αθηνών» ως συγγραφέα μίας ακολουθίας του νεκρώσιμου 
Ευχελαίου. Για το ζήτημα, βλ. Δ. Β. Τζερποσ, Ἡ Ἀκολουθία τοῦ Νεκρωσίμου Εὐχελαίου 
κατὰ τὰ χειρόγραφα Εὐχολόγια τοῦ ιδ΄-ιστ΄ αἰ. Συμβολὴ στὴν Ἱστορία καὶ τὴν Θεολογία 
τῆς Χριστιανικῆς Λατρείας, Αθήνα 2000, κυρίως 44-46 και 261-262, ο οποίος (51-52, 261) 
δέχεται ότι ο Νικόλαος μπορεί να υπήρξε συγγραφέας μόνο του κανόνα της ακολουθίας 
–όπως μαρτυρείται ρητά από δύο χειρόγραφα- και ότι αργότερα του αποδόθηκε η πατρό-
τητα ολόκληρου του έργου. Πρβλ. περιγραφή της ακολουθίας από τον J. Goar, Euchologion 
sive Rituale Graecorum, Graz 1960 (1730), 357 (De sancto mortuorum oleo, Observatio). 
C. Émereau, Hymnographi Graeci, ÉO 23 (1924) 407-414, 414. H.-G. Beck, Kirche und 
theologische Literatur im byzantinischen Reich [Handbuch der Altertumswissenschaft, Bd. 
XII.2.1], München 1959, 707. Όσον αφορά στην «νομική πραγματεία», που αποδίδεται 
στον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη, πρόκειται για το πρόσταγμα του αυτοκράτορα Κωνστα-
ντίνου Δούκα προς τους μητροπολίτες συγκέλλους και πρωτοσυγκέλλους (βλ. παρακάτω, 
σημ. 98). Νύξεις των ρητορικών κειμένων συνηγορούν υπέρ του ενδεχομένου τα σχόλια 
στα Βασιλικά να είναι έργο του Κωνσταντίνου Αγιοθεοδωρίτη: βλ. A. Schminck, Studien 
zu mittelbyzantinischen Rechtsbüchern [Forschungen zur Byzantinischen Rechtsgeschichte 
13], Frankfurt am Main 1986, 49. Σπ. Ν. Τρωιάνος, Οι Πηγές του Βυζαντινού Δικαίου, 
Αθήνα-Κομοτηνή 1986, 126.

81. Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 159.30-32: εἶδόν σε καὶ τοῖς ἐκ τῶν ἐθνῶν ἐπιστρέφουσι 
τὰ σωτηριώδη πάλαι δόγματα προτιθέμενον· ἐβάστασας γὰρ καὶ σὺ τὸ τοῦ Κυρίου ὄνομα 
μετὰ Παύλου καὶ τῶν ἐθνῶν διδάσκαλος ἐχρημάτισας, και 160.20-22: Ὢ θεῖα ὄντως ἐκεί­
νη ψῆφος ἡ σοὶ τὰς Ἀθήνας ἐπικληρώσασα· σὲ γὰρ ἐχρῆν, οἶμαι, ταύτης καὶ οὐκ ἄλλον 
τότε λαχεῖν, ἵνα μετὰ Δημοσθένην τὸν ῥήτορα ῥήτωρ πάλιν περιλαλῇ καὶ περικροτῇ τὰς 
Ἀθήνας οὐδὲν τοῦ Δημοσθένους λειπόμενος, ἵνα μετὰ Παῦλον τὸν ἐθνῶν καὶ κήρυκα καὶ 
διδάσκαλον ἐθνῶν ὁ διδάσκαλος αὖθις ἐπὶ τὸν τοῦ Ἀρείου πάγον καθίσῃ καὶ τὰ σοφὰ 
λαλήσειε καὶ ξενίζοντα. Ευστάθιος, Μονωδία, 7.40-42: ἔμαθέ σου ταῦτα τὰ ἀγαθὰ καὶ ἡ 
ἐπέκεινα τῆς Ἑλλάδος γῆς μέχρι καὶ εἰς τὸ Ἰλλυρικόν, ἵνα μὴ μόνον ἡ τοῦ Παύλου διδα­
σκαλία τούτους περιχορεύῃ, ἀλλὰ καὶ τὸ σὸν χάρισμα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 171

νών82. Τον 12ο αιώνα μόνο ένας ακόμη φορέας του αξιώματος είναι 
γνωστός: ο μετέπειτα αρχιεπίσκοπος Βουλγαρίας Λέων ο Μουγγός83.

Η εκκλησιαστική σταδιοδρομία του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη κορυ
φώθηκε με την χειροτονία του ως μητροπολίτη Αθηνών. Δύο διαφορετικές 
σφραγίδες84 τεκμηριώνουν αυτή του την ιδιότητα. Δείγματα της υπ’ 
αρ. 604 της έκδοσης του Laurent βρίσκονται σήμερα στο Νομισματικό 
Μουσείο της Αθήνας (αρ. 58) και στην συλλογή Hermitage της Αγίας 
Πετρούπολης, ενώ η υπ’ αρ. 605 φυλάσσεται στην Συλλογή Dumbarton 
Oaks της Ουάσιγκτον (DO 55.1.5007).

Η εκλογή του Νικολάου ως μητροπολίτη Αθηνών θα πρέπει να 
έγινε μετά τον θάνατο του προκατόχου του στην Ακρόπολη, Γεωργίου 
Βούρτζη, ο οποίος απεβίωσε στις 16 Μαΐου του 116085. Ωστόσο, ο 

82. Magdalino, Manuel I, 326 και σημ. 34. Ο Θεοφύλακτος Αχρίδος στο έργο του 
Λόγος εἰς τὸν αὐτοκράτορα κῦριν Ἀλέξιον τὸν Κομνηνόν (έκδ. P. Gautier, Théophylacte 
d’Achrida, Discours, Traités, Poésies [CFHB 16/1], Θεσσαλονίκη 1980), 5, 229.12-13, απο-
δίδει την δημιουργία του αξιώματος στον Αλέξιο Κομνηνό: ὅς γε καὶ διδάσκαλον ἐθνῶν 
ἐγκατέστησεν, ἐν πίστει καὶ ἀληθείᾳ, τὰ τοῦ Παύλου σοι λέγω, ὀρθοτομήσοντα τοῦ Λό­
γου τὴν αὔλακα, πληθυνοῦντα τῷ Θεῷ τὸ γεώργιον.

83. Μνημονεύεται στον σωζόμενο κατάλογο των αρχιεπισκόπων Βουλγαρίας 
(Gautier, Théophylacte d’Achrida, Discours, 30. ιδ΄: Λέων ὁ Μουγγός, ἐξ Ἰουδαίων ὢν 
ἐκ προγόνων, χρηματίσας διδάσκαλος τῶν ἐθνῶν) και είχε διαδεχθεί τον αρχιεπίσκοπο 
Αχρίδος Θεοφύλακτο στις αρχές του 12ου αιώνα. O Μ. Angold, Church and Society, 173 
πιστεύει ότι η προηγούμενη ιδιότητα του Μουγγού ως διδασκάλου τῶν ἐθνῶν καθόρισε 
την επιλογή του για την αρχιεπισκοπή Βουλγαρίας.

84. Laurent, Corpus, V/1, αρ. 604 και 605, (αρ. 605 = N. Oikonomides, A collection of 
dated Byzantine lead seals, Washington 1986, αρ. 120). Η επιγραφή της μίας όψης είναι ίδια 
και στις δύο σφραγίδες: Σφραγὶς Ἀθηνῶν ποιμένος Νικολάου. Και οι δύο απεικονίζουν 
στην άλλη τους όψη δύο διαφορετικές προτομές της Παναγίας κατά μέτωπον, να κρατά 
τον Χριστό με το αριστερό χέρι (στον τύπο της Οδηγήτριας). Η εικόνα συνοδεύεται στην 
υπ’ αριθμό 604 από την επιγραφή Μ-Ρ ΘV και στην υπ’ αριθμό 605, από την επιγραφή 
Μ-Ρ ΘV Η ΑΘΗΝΑΙC. Βλ. Hunger, Zur Terminologie der Theotokosdarstellungen, 139. Στο 
Νομισματικό Μουσείο της Αθήνας φυλάσσεται επίσης μία σφραγίδα με την επιγραφή Νι­
κόλαος πρόεδρος (Ἀθηνῶν;): Κ. M. Κωνσταντοπουλος, Βυζαντιακὰ Μολυβδόβουλλα τοῦ 
ἐν Ἀθήναις Ἐθνικοῦ Νομισματικοῦ Μουσείου, Ἀθῆναι 1917, αρ. 55α, χωρίς εικόνα και 
περιγραφή. Πρβλ. Αι. Χριστοφιλοπουλου, Ἡ Σύγκλητος εἰς τὸ Βυζαντινὸν Κράτος [Ἐπε-
τηρὶς τοῦ Ἀρχείου τῆς Ἱστορίας τοῦ Ἑλληνικοῦ Δικαίου 2], Ἀθῆναι 1949, 84.

�������� . Βλ. Darrouzès, Obit, 190, 194 (από το πανομοιότυπο του χαράγματος του 
Παρθενώνα δια χειρός Α. Ορλάνδου). Ορλανδοσ – Βρανουσησ, Χαράγματα, αρ. 40, 27-28. 
J.-C. Cheynet – J.-F. Vannier, Études Prosopographiques [Byzantina Sorbonensia 5], Paris 
1986, 52. Πρβλ. τον κατάλογο των επισκόπων της Αθήνας, Σ. Ευστρατιαδης, Συνοδικὸν 



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

172

Αγιοθεοδωρίτης δεν μαρτυρείται ως μητροπολίτης παρά μόνο από το 
1166, όταν παρίσταται σε δύο συνόδους, που έλαβαν χώρα τότε στην 
Κωνσταντινούπολη: η σύνοδος περὶ τοῦ ῥητοῦ, ὅτι, ὁ Πατήρ μου μείζων 
μού ἐστιν (Ιω. 14.28)86 και η ενδημούσα σύνοδος της 11ης Απριλίου, περὶ 
τοῦ μὴ γίνεσθαι γάμον ἑβδόμου βαθμοῦ ἐξ αἵματος (στην οποία εισηγητής 
ήταν ο ίδιος ο Νικόλαος)87.

Στην Ακρόπολη, έδρα της μητροπόλεως Αθηνών, ο Νικόλαος Αγιο
θεοδωρίτης ανήγειρε νέα κτίρια και ανακαίνισε με μεγαλοπρέπεια τον 
Παρθενώνα, τον μητροπολιτικό ναό, αφιερωμένο στην Θεοτόκο «Αθηνιώ
τισσα» (ή Ἀθηναΐδα, όπως μαρτυρεί αποκλειστικά μία από τις σφραγίδες 
του Νικολάου)88.

τῆς ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, ΕΕΒΣ 13 (1937) 3-29, 14. Laurent, La liste épiscopale, 277 και 
Gouillard, Synodikon, 108. Fedalto, Hierarchia Ecclesiastica, 491.

86. Πραγματοποιήθηκαν 13 συνεδρίες: Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 52. Ο Νικό
λαος παρίσταται σε τρεις από αυτές: στις 2 Μαρτίου (Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 
141-143. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1058a), 6 Μαρτίου (Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μεί­
ζων, 153-159. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1059) και 6 Απριλίου (Σακκοσ, Ὁ Πατήρ 
μου μείζων, 173-175. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1075). Οι αποφάσεις της συνόδου 
συγκεντρώθηκαν από τον Μανουήλ Κομνηνό σε Ἴδικτον, που διαβάστηκε στην σύνοδο 
στις 4 Απριλίου: PG 133, 773 = C. Mango, The Conciliar Edict of 1166, DOP 17 (1963) 
317-330, 324-330 = Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 167-173. Dölger – Wirth, Regesten, 1469. 
Επίσημη ερμηνεία και αναθέματα καταχωρήθηκαν στο Συνοδικὸν τῆς Ὀρθοδοξίας, έκδ. 
Gouillard, Synodikon, 75-81 και 216-223. Για τις αιτίες και το περιεχόμενο της συνόδου, 
βλ. Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 20 κ.ε. Α. Dondaine, Hugues Ethérien et Léon Toscan, 
Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 19 (1952) 67-134, 78 κ.ε. Του Ιδιου, 
Hugues Ethérien et le concile de Constantinople de 1166, Historisches Jahrbuch 77 (1958) 
473-483. P. Classen, Das Konzil von Konstantinopel 1166 und die Lateiner, BZ 18 (1955) 
339-368. R. Browning, Enlightement and Repression in Byzantium in the Eleventh and 
Twelfth Centuries, Past and present 69 (1975) 3-23 (= Του Ιδιου, Studies in Byzantine History, 
αρ. XV). Magdalino, Manuel I, 287 κ.ε.

87. Ραλλης – Ποτλης, τ. Ε΄, 96. Για την σύνοδο, βλ. παραπάνω, σημ. 24.
�������������. Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 160: τὴν δὲ πάλαι μὲν ἀκρόπολιν, νῦν δὲ τῶν Ἀθηναίων 

μητρόπολιν, ὢ μετὰ πόσους τοὺς ἐκεῖσε προεδρεύσαντας ἐμεγάλυνας, ἄλλους τε ἀνήγειρας 
οἴκους κάλλος καὶ μέγεθος ἔχοντας καὶ δὴ καὶ τὸν παρθενικὸν θεῖον δόμον, τὸ περιφανὲς 
τῆς βασιλείας ἀνάκτορον, ὅσον εἶχες ἐξασκήσας εἰς κάλλος καὶ πολλῷ χρυσίῳ δείξας 
μαρμαίροντα, ὡς ἂν εἴησαν τῇ καθαρωτάτῃ παρθένῳ καὶ ναὸς καὶ θύτης ὑπέρλαμπροι. 
Πρβλ. Ορλανδοσ – Βρανουσησ, Χαράγματα, 30-34. Ο Σπ. Λαμπροσ, Αἱ Ἀθῆναι περὶ τὰ τέλη 
τοῦ δωδεκάτου αἰῶνος κατὰ πηγὰς ἀνεκδότους, Ἀθῆναι 1878, περιέγραψε την ζωή της 
πόλης, όπως την γνώρισε ο Μιχαήλ Χωνιάτης.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 173

Ως επόμενος μητροπολίτης Αθηνών, μετά τον θάνατο του Αγιοθεο
δωρίτη, καταγράφεται ο κατά τα άλλα άγνωστος Ιωάννης89. Τον Ιωάννη 
διαδέχθηκε ο Μιχαήλ Χωνιάτης (t.p.q. 1182)90.

Μία ακόμη διάκριση –σημαντική, αν κρίνουμε από την απήχηση που 
έχει στα κείμενα των εγκωμιαστών του, οι οποίοι ωστόσο δεν διευκρινίζουν 
τον συγκεκριμένο λόγο που την προκάλεσε– έλαβε ο μητροπολίτης Αθηνών 
από τον Μανουήλ Α΄ Κομνηνό: τον τιμητικό τίτλο του ὑπερτίμου 91, με τον 
οποίο ο Νικόλαος μαρτυρείται για πρώτη φορά να παρίσταται σε ακόμη μία 
«μικτή» σύνοδο (δηλ. συμμετέχουν και βασιλικοί άρχοντες, εκτός από την 
εκκλησιαστική ιεραρχία), η οποία έλαβε χώρα στην Κωνσταντινούπολη το 
1173, πρωτοστατούντος του Μιχαήλ Γ΄ του του Αγχιάλου, με αντικείμενο 
την μετάθεση του μητροπολίτη Αμασείας Μιχαήλ. Το συνοδικό σημείωμα 

����. Ευστρατιαδης, Συνοδικόν, 14. Laurent, La liste épiscopale, 277, 289, αρ. 23.    
Fedalto, Hierarchia Ecclesiastica, 491. Laurent, Corpus V/1, αρ. 606.

90. Για τον Μιχαήλ Χωνιάτη και την σχετική βιβλιογραφία, βλ. Φ. Χ. Κολοβου, Μιχαήλ 
Χωνιάτης: Συμβολή στη μελέτη του βίου και του έργου του. Το Corpus των επιστολών [Πο
νήματα – Συμβολές στην Έρευνα της Ελληνικής και Λατινικής Γραμματείας, 2], Αθήνα 1999.

91. Grumel, Métropolites hypertimes, 158-163. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1126. 
Dölger – Wirth, Regesten, 1515a. Πρβλ. Darrouzès, Tornikès, 56-57 και Του Ιδιου, Ὀφφί­
κια, 80. Oikonomidès, Évolution, 127-128. Τον τίτλο απένεμε ο αυτοκράτορας και προο-
ριζόταν, σύμφωνα με όλες τις ενδείξεις, για εκκλησιαστικούς που καταλάμβαναν υψηλά 
αξιώματα ή προσέφεραν εξαιρετικές υπηρεσίες στο κράτος (δημιουργήθηκε μετά το 1056 
για τον Μιχαήλ Ψελλό, ο οποίος υπήρξε μοναχός. Σε ένα μικρό κείμενό του –με τίτλο Πρὸς 
τοὺς βασκήναντας αὐτῷ τῆς τοῦ ὑπερτίμου τιμῆς- ο Ψελλός καταφέρεται εναντίον όσων 
τον φθονούν εξαιτίας του τίτλου: Michaelis Pselli oratoria minora, έκδ. A. R. Littlewood, 
Leipzig 1985, αρ. 9). Ο πρώτος γνωστός ὑπέρτιμος μητροπολίτης είναι ο Ιωάννης Σίδης, 
υψηλόβαθμος αξιωματούχος του Νικηφόρου Βοτανειάτη, ο οποίος κατέχει τον τίτλο το 
1079 (J. Gouillard, Un chrysobulle de Nicéphore Botaniatès à suscription synodale, Byz. 
29-30 (1959-1960) 29-41. Laurent, Corpus V/1, 161 και 296, αρ. 408). Τον 12ο αιώνα τον 
συγκεκριμένο τίτλο φέρει ο κανονολόγος και διάκονος της Μεγάλης Εκκλησίας Αλέξιος 
Αριστηνός (μαρτυρείται για τελευταία φορά ως ὑπέρτιμος το 1166: Σακκοσ, Ὁ Πατήρ 
μου μείζων, 149 και 155). Ακολούθως ο τίτλος περνά στον μητροπολίτη Αθηνών Νικόλαο 
Αγιοθεοδωρίτη. O K. Horna, Die Epigramme des Theodoros Balsamon, 212, δημοσίευσε 
μία συντομότατη επιστολή του Θεοδώρου Βαλσαμώνος με τίτλο Τῷ Ὑπερτίμῳ. Οι ανα-
φορές της επιστολής σε μία συνοδική διαδικασία (πρὸς μὲν τὴν σὴν ἐρώτησιν ἀπόκρισιν 
ἐσχεδίασα) –ο Βαλσαμών ανέλαβε χαρτοφύλαξ του πατριαρχείου μετά το 1170– και στον 
(Μανουήλ) Κομνηνό μάς επιτρέπουν να εικάσουμε ότι ο ανώνυμος ὑπέρτιμος αποδέκτης 
της επιστολής είναι ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης – ο μόνος γνωστός που φέρει αυτό τόν 
τίτλο μετά το 1170 και μέχρι τον θάνατο του Μανουήλ Α΄ (1180).



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

174

με τα συμπεράσματα της συνεδρίας, που επεσήμανε ο V. Grumel92, φέρει 
ημερομηνία συγκεκριμένα της 11ης Ιουλίου του 117393 και ο πανιερώτατος 
μητροπολίτης Ἀθηνῶν καὶ ὑπέρτιμος Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης κατα
λαμβάνει τιμητική θέση, καθώς τοποθετείται αμέσως μετά από τον 
πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως και τους άλλους δύο παριστάμενους 
πατριάρχες, Αντιοχείας και Ιεροσολύμων94, ανάμεσα στους λαϊκούς 
άρχοντες και μπροστά από όλους τους υπόλοιπους μητροπολίτες. Σχόλιο 
στον κώδικα Vindobonensis hist. gr. 34, φ. 174r95 παραδίδει ότι η κίνηση 
του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη, να προκάθεται των άλλων μητροπολιτών, 
αμέσως μετά την διάκρισή του με τον τίτλο του ὑπερτίμου, προκάλεσε την 
έντονη διαμαρτυρία των υπόλοιπων αρχιερέων. Το σχόλιο εξηγεί επίσης 
ότι ο Αγιοθεοδωρίτης στήριξε την ενέργειά του αυτή, μεταξύ άλλων, στον 
Κανόνα 38 της Συνόδου ἐν Τρούλλῳ ή Πενθέκτης (691/692), σύμφωνα 
με τον οποίο, οι επίσκοποι οφείλουν να υπακούσουν τον αυτοκράτορα 
στις αποφάσεις που αφορούν την επισκοπή τους, και στην συνήθεια 
κατά την οποία οι επίσκοποι γίνονται μητροπολίτες διά βασιλικού 
προστάγματος, έτσι ώστε ο πιο ασήμαντος επίσκοπος μπορεί απρόοπτα
να έχει την πρωτοκαθεδρία των μητροπολιτών96. Τα επιχειρήματα αυτά 

����. Grumel, Métropolites hypertimes, 162.
��������������������������������������. Το κείμενο εξέδωσε ο μητροπολίτης Αθηναγορας, Ἐκκλησία Σάρδεων, Ὀρθοδοξία 

5 (1930) 542-545 (για την χρονολόγηση, πρβλ. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1126). 
Darrouzès, Ὀφφίκια, 491 και Του Ιδιου, Le traité des transferts: édition critique et com-
mentaire, REB 42 (1984) 147-214, 184, αρ. 58. Αξιοσημείωτο είναι το γεγονός ότι αυτή την 
περίοδο διεξάγονταν στην Κωνσταντινούπολη υψηλού επιπέδου διαβουλεύσεις μεταξύ 
αντιπροσώπων της Βυζαντινής και της Δυτικής Εκκλησίας, επαφές με τις οποίες, μεταξύ 
των άλλων, θα μπορούσε ίσως να σχετίζεται το συγκεκριμένο ταξίδι του Νικολάου από 
την Αθήνα στην πρωτεύουσα. Βλ. Dondaine, Hugues Ethérien et Léon Toscan, κυρίως 
85-92 και Darrouzès, Questions de droit matrimonial, 119-122. Βλ. επίσης G. Hofmann, 
Papst und Patriarch unter Kaiser Manuel I. Komnenos. Ein Briefwechsel, ΕΕΒΣ 23 (1953) 
74-82 και J. Darrouzès, Les Documents Byzantins du XIIe siècle sur la Primauté Romaine, 
REB 23 (1965) 42-88, 78-79. Magdalino, Manuel I, 88.

�����������������. Βλ. Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 157.2, όπου οι τρεις πατριάρχες που ήταν παρόντες 
κατά την εκφώνηση του Επιταφίου θρηνούν τον Νικόλαο ως τὸν τέταρτον μετ’ αὐτούς.

95. H. Hunger, Katalog der griechischen Handschriften der österreichischen National­
bibliothek, Teil 1: Codices Historici. Codices Philosophici et Philologici, Wien 1961, 37.10. 
Έκδ. Ραλλης – Ποτλης, τ. Ε΄, 274-276, 274 = JGR I, Coll. IV, αρ. 2, 276-278, 276, σημ. 1.

�������������. Πρβλ. H. Saradi, Imperial jurisdiction over ecclesiastical provinces: The ranking 
of new cities as seats of bishops or metropolitans, στο: Το Βυζάντιο κατά τον 12ο αιώνα, 
149-163, κυρίως 151-155.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 175

αποσκοπούσαν στο να αποδείξουν το κατοχυρωμένο δικαίωμα του αυ
τοκράτορα να παρέμβει στα εκκλησιαστικά πράγματα και, άρα, και στα 
ζητήματα πρωτοκαθεδρίας, αλλά δεν έπεισαν τους μητροπολίτες97, οι 
οποίοι, για να αντικρούσουν τις αιτιάσεις του Νικολάου, χρησιμοποίησαν, 
ως «δεδικασμένο», το πρόσταγμα του Κωνσταντίνου Ι΄ Δούκα (1059-1067) 
για τους μητροπολίτες συγκέλλους και πρωτοσυγκέλλους (τίτλοι και 
αυτοί αυτοκρατορικής προέλευσης ή συγκλητικοί, όπως του ὑπερτίμου), 
το οποίο έθιγε ευθέως το ζήτημα της πρωτοκαθεδρίας των κληρικών 
που ήταν φορείς πολιτικών τίτλων ή αξιωμάτων, και διευκρίνιζε ὅτι 
ὁ βασιλεὺς οὐκ ἔχει ἐξουσίαν ἀμείβειν τοὺς θρόνους, δηλαδή καθιστά 
σαφές ότι τα πολιτικά αξιώματα (οἱ μητροπολῖται σύγκελλοι καὶ 
πρωτοσύγκελλοι πειρῶνται διὰ τῶν συγκλητικῶν τιμῶν ἀλλάξαι τοὺς 
σεβασμίους θρόνους) δεν παρέχουν το δικαίωμα της πρωτοκαθεδρίας 
στους κόλπους της συνόδου98. Το σχόλιο τονίζει ότι, μετά την προσκόμιση 
του εν λόγω προστάγματος, οἱ δὲ ἀθετοῦντες τῷ Ἀθηνῶν ἀρχιερεῖς (…) τὸ 
ἀμφίβολον ἔλυσαν, ώστε φαίνεται ότι ο Νικόλαος αναγκάστηκε τελικά 
να συμβιβαστεί.

Λαμβάνοντας υπ’ όψιν ότι το σχόλιο του κώδικα Vindobonensis 
hist. gr. 34 τονίζει την βιασύνη99 με την οποία κινήθηκε ο Νικόλαος, ο V. 

���������������������������������������������������������������������������. Η συνοδική απόφαση δεν σώζεται, αλλά μνημονεύεται στο αναφερθέν σχόλιο 
του Vindobonensis. Grumel – Darrouzès, Regestes, 1127.

�������. Το πρόσταγμα σώζεται και αυτό στο φ. 174r του κώδ. Vindobonensis hist. gr. 34, 
αμέσως μετά το σχόλιο για τον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη: JGR I, Coll. IV, αρ. 2, 276-278 
= Ραλλης – Ποτλης, τ. E΄, 275-276: Καὶ τί ἐξουσίαν ἔχει ὁ βασιλεύς, ἢ τὸ συγκλητικὸν 
ἀξίωμα ἀμείβειν θρόνους, οὓς ὁ Θεὸς διὰ τῶν ἁγίων καὶ πανευφήμων Ἀποστόλων, καὶ 
τῶν θεοφόρων Πατέρων ἔταξε; (…) Λοιπὸν ἐν μὲν τῇ Ἐκκλησίᾳ, ἔνθα καὶ ὁ ἁγιώτατος καὶ 
οἰκουμενικὸς πατριάρχης τυγχάνει, ἔν τε συνόδοις, καὶ στάσεσι, καὶ δικαστηρίοις, ἔν τε 
καθέδραις, καὶ τοῖς λοιποῖς, ἕξει τὸν θρόνον ἕκαστος, ὃν δέδωκεν αὐτῷ ἡ ἁγία Σοφία, 
ἥτις ἐστὶν ὁ λόγος τοῦ Θεοῦ καὶ Κυρίου (…) Ἐν δὲ τῷ παλατίῳ ἕξει τὴν τιμὴν ἕκαστος τὴν 
ἐν τῇ συγκλήτῳ τυπωθεῖσαν αὐτῷ. Πρβλ. Χριστοφιλοπουλου, Σύγκλητος, 58. Εξεδόθη το 
1065, επί πατριάρχου Ιωάννου του Ξιφιλίνου. Ήταν χαραγμένο στα κατηχουμενεία της 
Αγίας Σοφίας. Dölger – Wirth, Regesten, 960 (με φανερή παρερμηνεία του περιεχομένου). 
V. Grumel, Titulature des métropolites byzantins I: Les métropolites syncelles, REB 3 (1945) 
92-114, 96. Gouillard, Un chrysobulle, 40-41. Darrouzès, Ὀφφίκια, 80.  

����. JGR I, Coll. IV, αρ. 2, 276, σημ. 1 = Ραλλης – Ποτλης, τ. Ε΄, 274: Τοῦ μητροπολίτου 
ἐκείνου τῆς μητροπόλεως Ἀθηνῶν Κυροῦ Νικολάου τοῦ Ἁγιοθεοδωρίτου τιμηθέντος 
προστάξει βασιλικῇ διὰ τοῦ ἀξιώματος τοῦ ὑπερτίμου, καὶ σπουδάσαντος μεταπεσεῖν 
ἀπὸ τοῦ λαχόντος αὐτοῦ τόπου τὸν θρόνον αὐτοῦ, καὶ προκαθῆσθαι πάντων τῶν 



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

176

Grumel100 συμπέρανε ότι σε αυτή ακριβώς την σύνοδο «αυθαιρέτησε» ο 
Αγιοθεοδωρίτης, καταλαμβάνοντας, με προσωπική πρωτοβουλία, τιμητική 
θέση για πρώτη φορά ως ὑπέρτιμος και προκαλώντας την αντίδραση των 
αρχιερέων, και ότι, επομένως, εκείνος πρέπει να απέκτησε τον τίτλο σε 
χρονικό διάστημα που αμέσως προηγείτο της διεξαγωγής της συνόδου 
της 11ης Ιουλίου του 1173101.

Τρεις πηγές (η Μονωδία του Ευσταθίου, ο Επιτάφιος λόγος του 
Ευθυμίου Μαλάκη και η Επιστολή του Μακρεμβολίτου102) μαρτυρούν 

ἀρχιερέων διὰ τὸ βασιλικὸν ἀξίωμα, γέγονεν ἀμφιβολία μεγάλη παρά τε τῷ βασιλικῷ 
βήματι καὶ παρὰ τῇ ἁγίᾳ συνόδῳ χάριν τούτου μέσον τῶν λοιπῶν ἀρχιερέων καὶ αὐτοῦ 
τοῦ Ἀθηνῶν.

�����. Grumel, Métropolites hypertimes, 163.
������������������������������������������������������������������������������. Και σίγουρα δεν μπορεί να εκληφθεί ως απόδειξη του αντιθέτου, το γεγονός 

ότι σχόλιο του Θεοδώρου Βαλσαμώνος στον Τίτλο ΙΓ΄, Κεφ. Β΄ του Νομοκανόνος του 
Ψευδο-Φωτίου, το οποίο γράφτηκε μετά τον θάνατο του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη και 
μνημονεύει την εισήγησή του στην σύνοδο της 11ης Απριλίου του 1166, τον αναφέρει 
ως ὑπέρτιμο: Ραλλης – Ποτλης, τ. Α΄, 281: Ἐκράτει οὖν τὸ τοιοῦτον συνοδικὸν θέσπισμα 
μέχρι τῆς ἐφημερίας τοῦ ἁγιωτάτου ἐκείνου πατριάρχου κυρίου Λουκᾶ. Τηνικαῦτα 
δέ, ἤτοι κατὰ τὸν Ἀπρίλιον μῆνα τῆς ιδ΄ ἰνδικτιῶνος τοῦ ϙςχοςϘ. ἔτους, ἀνενεγκόντος 
συνοδικῶς τοῦ ἀποιχομένου ἱερωτάτου μητροπολίτου Ἀθηνῶν καὶ ὑπερτίμου κυρίου 
Νικολάου τοῦ Ἁγιοθεοδωρίτου μεγάλην ἐντεῦθεν ψυχικὴν βλάβην γίνεσθαι εἴς τινας 
τῶν ὑπὸ τὴν ἐνορίαν αὐτοῦ κρύφα γάμους ζ΄ βαθμοῦ πεποιηκότας διὰ τὸν φόβον τῶν 
ἐπιτιμίων, διάγνωσις γέγονε συνοδικὴ ταῦτα διαλαμβάνουσα· Διὰ γοῦν ταῦτα ἡ μετριότης 
ἡμῶν… Στα πρακτικά των συνόδων του 1166, ο Αγιοθεοδωρίτης δεν μνημονεύεται ως 
υπέρτιμος και επιπλέον καταλαμβάνει την κανονική θέση της μητρόπολής του, μετά από 
τον μητροπολίτη Κορίνθου και πριν από τον μητροπολίτη Μωκησού. Ραλλης – Ποτλης, 
τ. Ε΄, 95. Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 142, 173, 155, 157. Πρβλ. Grumel, Métropolites 
hypertimes, 161.

����������������. Ευστάθιος, Μονωδία, 7.40 κ.ε: Ἔμαθέ σου ταῦτα τὰ ἀγαθὰ καὶ ἡ ἐπέκεινα τῆς 
Ἑλλάδος γῆς μέχρι καὶ εἰς τὸ Ἰλλυρικόν, ἵνα μὴ μόνον ἡ τοῦ Παύλου διδασκαλία τούτους 
περιχωρεύῃ, ἀλλὰ καὶ τὸ σὸν χάρισμα· μαρτυρεῖ τῷ καλῷ τούτῳ σπόρῳ καὶ ὁ Ἰόνιος (…) 
ἔθρεψας ἐν λιμῷ καὶ τοὺς ἐφεξῆς, ὅσοι τὴν Ἀδριάδα μετεκδέχονται προάγων μέχρι καὶ 
εἰς τὴν ἐν μεγάλῳ ὀνόματι Σικελικήν, καὶ λόγῳ μὲν ἐκτρέφων, οἷς διηρμήνευες ἐν πάσαις 
ταῖς γραφαῖς φιλοπευστοῦσι τὰ περὶ τοῦ θεοῦ, καὶ τὸν λοιπὸν δὲ ἄρτον τοῖς προσιοῦσιν 
ἐπαρκῶν, ὁποῖος καὶ τοιοῦτος πολὺς ὄχλος τὴν Ἰταλικὴν περιβόσκεται … Και στο ίδιο, 
12.34 κ.ε: τῇ δὲ σῇ μακαριότητι, ὦ θαυμαστῆς μνήμης ἄξιε ἀρχιερεῦ, ἵνα τῶν προτέρων 
γένωμαι, ἐπενθήκη ἐγκωμίου ἔσται καὶ ἡ μακρὰ ὁδοιπορία ἐκείνη, ἣν βασιλεὺς μὲν ὁ 
πάνσοφος ἀριστίνδην ἐπέκρινεν, αὐτὸς δὲ χαίρων εὐθυβόλως ἤνυσας καὶ οὐ κατὰ τὸν 
Ἰθακήσιον τλήμονα, ὅτε καὶ εἰς ὄψιν ἥκων τοῖς Ἰταλοῖς ἐπέστρεφες ἐκείνους, ὡς εἰ καὶ 
θειοτέραν τινὰ θέαν ἔβλεπον, ἀνοίξας δὲ τὸ στόμα εἰς λόγους ἐξέπληττες, οἷς ὑπετέμνου 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 177

ότι ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης ανέλαβε, κατ’ εντολή του Μανουήλ Α΄ 
Κομνηνού, διπλωματικές αποστολές στην περιοχή του Ιλλυρικού, καθώς 
επίσης στην Ιταλική χερσόνησο και στην Σικελία, σε μία περίοδο όπου 
εκτυλίσσονται οι τελευταίες βυζαντινές προσπάθειες για την διατήρηση της 
αυτοκρατορικής επιρροής στην Ιταλία και, σε θρησκευτικό ή εκκλησιαστικό 
επίπεδο, αναλαμβάνονται αλλεπάλληλες διπλωματικές πρωτοβουλίες 
υπέρ της δογματικής προσέγγισης με την Δυτική Εκκλησία103.

Σύμφωνα με τον Ευστάθιο, ο Νικόλαος ήταν επίσκοπος104 κατά την 

πᾶσαν ἀντιλογίαν, τὰ μὲν λακωνίζων, ὃ δὴ καὶ ἦν ἀνοίγειν στόμα ὡς ἐν παραβολαῖς, 
ὁποίων καὶ τούτων πολλῶν χρεία τοῖς πρεσβεύουσι … Μαλάκης, Ἐπιτάφιος, 156.11 κ.ε: 
τίς τὴν χρυσέαν ὄντως σειρὰν διέρρηξε; τίς ἀδελφῶν χορὸν διεσπάραξε τὸν κορυφαῖον 
ἀποσπάσας καὶ προὔχοντα; μὴ καὶ πάλιν πρέσβυς παρὰ βασιλέως ἐστάλη καὶ λιπὼν 
ἡμᾶς ὀξὺν ποιεῖται τὸν δρόμον τὰ τῷ βασιλεῖ φίλον καταπραξόμενος; … Μακρεμβολίτης, 
Ἐπιστολή, 247.28-248.3: Τὴν δὲ περὶ τῆς σῆς πρεσβείας <γνῶσιν> καὶ ὅσα μοι τὸ γράμμα 
διεμήνυσεν ἀγαθά, γέγηθα μὲν καὶ αὐτὸς καὶ συγγέγηθα τῷ παντὶ καὶ τῇ πανδήμῳ 
καὶ κοσμοσωτηρίῳ πανηγύρει συμπανηγυρίζω καὶ αὐτὸς εὐχαριστήριον ὕμνον τῇ 
Θεομήτορι.

���������. Βλ. Magdalino, Manuel I, κυρίως 83-108. Ενδεικτικά επίσης, J. Darrouzès, Le 
mémoire de Constantin Stilbès contre les Latins, REB 21 (1963) 50-100. Του Ιδιου, La Pri-
mauté Romaine. 

��������������� Ευστάθιος, Μονωδία, 12.34 κ.ε  (βλ. πιο πάνω, σημ. 102). Ο P. Agapitos, Mis-
chung, 125, σημ. 35, επικαλούμενος την ρητορική υπερβολή και κοινούς τόπους της ρη
τορικής του πένθους, αμφισβήτησε ότι ο Νικόλος ήταν απαραίτητα επίσκοπος, κατά 
την διεξαγωγή των πρεσβειών. Η δραστηριοποίηση επισκόπων και άλλων μελών του 
ανωτέρου κλήρου στις διπλωματικές σχέσεις του Βυζαντίου του Μανουήλ Κομνηνού 
κυρίως με την Δύση έχει γενικά επισημανθεί από τους ερευνητές (Darrouzès, Obit, 195 
και Του Ιδιου, Tornikès, 14, 204 και σημ. 2. Magdalino, Manuel I, 319. Loukaki, Grégoire 
Antiochos, 34 και σημ. 38. Agapitos, Mischung, 124 κ.ε.). Εκτός από τον Αγιοθεοδωρίτη, 
και ο Γεώργιος Βούρτζης επιχείρησε να ταξιδεύσει στην Ρώμη το 1154 (βλ. παρακάτω, σημ. 
107)· ο μετέπειτα οικουμενικός πατριάρχης Βασίλειος Καματηρός ανέλαβε διπλωματικές 
αποστολές στην Ιταλία και στην Παλαιστίνη, την δεκαετία των 1160 (Loukaki, Grégoire 
Antiochos, 32, 34. Magdalino, Manuel I, 84 και σημ. 225)· ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης 
απεστάλη το 1191 στον Ριχάρδο Α΄ Λεοντόκαρδο, τον βασιλιά της Αγγλίας, ο οποίος 
βρισκόταν τότε σε Σταυροφορία (Μεριανοσ, Οικονομικές ιδέες, 57-58). Ο «Έλληνας 
επίσκοπος», απεσταλμένος του Μανουήλ Κομνηνού, ο οποίος, σύμφωνα με τον Άνσελμο 
της Havelberg, επισκέφθηκε τον Πάπα Ευγένιο Γ΄ στο Tusculum, όπου διέμενε, το 1149, ήταν 
πιθανότατα ο μητροπολίτης Θεσσαλονίκης Βασίλειος Αχριδηνός (Anselmi Havelbergensis, 
Dialogi, PL 188, 1139. Darrouzès, La Primauté Romaine, 59-68 –πρβλ. και 67, σημ. 12, όπου 
ο αναφερόμενος «υπέρτιμος» δεν πρέπει να ταυτιστεί με τον Νικόλαο Αγιοθεοδωρίτη, 
όπως κάνει ο Darrouzès, αλλά με τον Μιχαήλ Ψελλό: Wirth, Eustathii Thessalonicen­



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

178

διάρκεια της ή των πρεσβειών που μνημονεύει, ενώ ο Μακρεμβολίτης 
δηλώνει στην επιστολή του, ότι ο Νικόλαος διέσχιζε τότε ή επρόκειτο 
να διασχίσει θάλασσα με άνεμο τον Ζέφυρο, δηλαδή, τον δυτικό άνεμο, 
κοινώς Πουνέντε. Προορισμός και αυτής της διπλωματικής αποστολής 
ήταν, επομένως, μπορούμε να υποθέσουμε, η Δύση. Η πρεσβεία αναφέρεται 
εδώ ως μελλοντική ή εν εξελίξει105 και ο Νικόλαος προσφωνείται και 
επίσκοπος και ὑπέρτιμος106. Αυτά τα δεδομένα αποδεικνύουν ότι ο Νικό
λαος Αγιοθεοδωρίτης υπηρέτησε σίγουρα ως πρέσβυς, τουλάχιστον μετά 
την χειροτονία του ως μητροπολίτη Αθηνών, κατά την περίοδο 1160 
(terminus post quem)-1175107.

sis opera minora, Λόγος E΄, 61-77, 76.53-55). Ωστόσο, παραμένει γενικά ανεξερεύνητος 
ο πραγματικός ρόλος των αντιπροσώπων της ανώτερης εκκλησιαστικής ιεραρχίας ως 
αυτοκρατορικών πρεσβευτών αυτή την περίοδο, ρόλος ο οποίος αναμφίβολα πηγάζει από 
την «στενή συνάρτηση και βαθιά αλληλεπίδραση των πολιτικών και των εκκλησιαστικών 
εξελίξεων» (Σακκοσ, Ὁ Πατήρ μου μείζων, 20), στοιχεία που χαρακτηρίζουν την εποχή και 
ευνοούν την έξαρση της «θεολογικής διπλωματίας». Βλ. A. Kazhdan, The notion of Byzan-
tine diplomacy, στο: Byzantine Diplomacy. Papers from the Twenty-fourth Spring Sympo­
sium of Byzantine Studies, Cambridge, March 1990, εκδ. J. Shepard – S. Franklin [Society 
for the Promotion of Byzantine Studies 1], Αldershot 1992, 3-21. Ε. Χρυσος, Η βυζαντινή 
διπλωματία ως μέσο επικοινωνίας, στο: Η Επικοινωνία στο Βυζάντιο. Πρακτικά του 
Β΄ Διεθνούς Συμποσίου, 4-6 Οκτωβρίου 1990, εκδ. Ν. Γ. Μοσχονασ [ΕΙΕ/ΚΒΕ], Αθήνα 
1993, 339-407. Για τον ανώτερο κλήρο –ο οποίος συχνά προέρχεται από το σώμα των 
διδασκάλων της Μεγάλης Εκκλησίας– ως φορέα της επίσημης ιδεολογίας του Κράτους, βλ. 
U. Criscuolo, Chiesa ed insegnamento a Bisancio nel XII secolo: sul problema della cosiddet-
ta ‛Accademia Patriarcale’, Siculorum Gymnasium 28 (1975) 373-390, 388-389. Κατσαροσ, 
Ἰωάννης Κασταμονίτης, 176-177. Loukaki, Grégoire Antiochos, 12 και Της Ιδιασ, Douze 
didascales, 435, 437. Magdalino, Manuel I, 154 και 177.

��������������������. Μακρεμβολίτης, Ἐπιστολή, 248.3-5: Ἐμοὶ δ’ οὐ νῦν γέγονε ταῦτα μαθεῖν, ἀλλ’ 
ἅμα σὺ περὶ τὴν πρεσβείαν κἀμοὶ κατὰ νοῦν ὡς πέρας αἴσιον εὑρήσει τὰ πράγματα.

��������������������. Μακρεμβολίτης, Ἐπιστολή, 247.18: ὄντως χρυσᾶς τὰς Ἀθήνας εὑρίσκω τῆς σῆς 
ἁγιωσύνης και 247.8: καὶ σῆς γλώττης ὑπερτίμου πολυχεύμονος ποταμοῦ Σολομώντειος 
λίθος ὑπέρτιμος.

�������������������������������������������������������������������������          . Σύμφωνα με επιστολή του Γεωργίου Τορνίκη, ο προκάτοχος του Νικολάου 
στην μητρόπολη της Αθήνας, Γεώργιος Βούρτζης, είχε προσπαθήσει επίσης, το 1154, να 
περάσει από το Δυρράχιο (δηλαδή, από το Ιλλυρικό) στην Ρώμη, αλλά τον απέτρεψαν 
οι ισχυροί άνεμοι και η δυνατή θαλασσοταραχή. Darrouzès, Tornikès, 209.11-12. Πρβλ. 
Θ. Μπαζαιου-Barabas, Θαλάσσιοι δρόμοι: δυνατότητες και δυσκολίες της θαλάσσιας 
επικοινωνίας σε βυζαντινά κείμενα, στο: Η Επικοινωνία στο Βυζάντιο, 435-443, ιδιαίτερα 
440, και V. Von Falkenhausen, Réseaux routiers et ports dans l’Italie méridionale byzantine 
(VIe-XIe s.), στο: Ἡ Καθημερινὴ Ζωὴ στὸ Βυζάντιο, 710-731.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 179

Συνοψίζοντας, ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης και οι δύο αδελφοί 
του, ο Ιωάννης 1 και ο Μιχαήλ, αναμφισβήτητα ανδρώθηκαν και δρα
στηριοποιήθηκαν επαγγελματικά ήδη από την βασιλεία του Ιωάννη Β΄ 
Κομνηνού (1118-1143). Εντύπωση προκαλεί το γεγονός ότι οι πηγές μας 
δεν αναφέρονται στους γονείς των τριών λαμπρών αδελφών, οι οποίοι 
υπηρέτησαν, κυρίως τον Μανουήλ Α΄ Κομνηνό (1143-1180), από καίριες 
θέσεις της διοίκησης του κράτους και της Εκκλησίας.

Ο Νικόλαος προσθέτει ένα επιπλέον όνομα στον προσωπογραφικό 
κατάλογο των αξιωματούχων, που είχαν καταλάβει το αξίωμα του ὀρφα­
νοτρόφου στην Κωνσταντινούπολη τον 12ο αιώνα. Ακολουθεί ο αδελφός 
του, ο λογοθέτης του δρόμου Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτης (μαρτυρείται 
ως ὀρφανοτρόφος το 1166). Σε αντίθεση με την άποψη, η οποία είχε 
επικρατήσει, ο Νικόλαος δεν μαρτυρείται ποτέ ως νομοφύλαξ. Το αξίωμα 
αυτό φαίνεται ότι έχει αυτή την περίοδο διαφορετικό χαρακτήρα, σε 
σύγκριση με τον 11ο αιώνα: δεν πρόκειται πλέον περί «διδασκάλου του 
Δικαίου», αλλά συνιστά αμιγώς δικαστική αρχή. Στην εκκλησιαστική 
ιεραρχία, ο Νικόλαος κατάφερε να αναρριχηθεί στις ζηλευτές θέσεις του 
διδασκάλου τοῦ Εὐαγγελίου και του Μαΐστορος τῶν Ρητόρων· διετέλεσε 
επίσης διδάσκαλος τῶν ἐθνῶν. Ως μητροπολίτης πλέον, και όντας νομικός, 
επέδειξε υπερβάλλοντα ζήλο σε ζητήματα γαμικού δικαίου, γεγονός που 
υπογραμμίζουν και οι εγκωμιαστές του, και όχι μόνο δεν απείχε των 
αυτοκρατορικών υποθέσεων, αλλά υπηρέτησε τον αυτοκράτορα ως 
πρεσβευτής στην Δύση. Η Επιστολή του Μακρεμβολίτου επιβεβαιώνει ότι 
ο Νικόλαος ανέλαβε αποστολές ως πρεσβευτής σίγουρα με την ιδιότητα 
του μητροπολίτη (μαρτυρείται από το 1166), αλλά ακόμη και αφού 
διακρίθηκε με τον τιμητικό τίτλο του ὑπερτίμου (1173), ελάχιστα χρόνια 
πριν τον θάνατό του (1175). Σημειώνεται επίσης ότι το συγγραφικό έργο 
του Νικολάου Αγιοθεοδωρίτη, γνήσιου εκπροσώπου της κομνήνειας 
λόγιας γραμματείας –διετέλεσε μαΐστωρ τῶν ρητόρων– δεν σώζεται ή 
αγνοείται μέχρι στιγμής.

Ο Νικόλαος Αγιοθεοδωρίτης, λοιπόν, αποτελεί αναμφίβολα χα
ρακτηριστικό παράδειγμα προβεβλημένου δημοσίου άνδρα της εποχής 
του. Λογιότατος και πολυπράγμων, ακολούθησε πιστά μία εντυπωσιακή 
επαγγελματική σταδιοδρομία, κυρίως εκκλησιαστική, αλλά με σημαντικές 
προεκτάσεις και στην σφαίρα των πολιτικών αξιωμάτων. Με λόγια του 



Ελισάβετ Μαδαριαγα

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 147-181

180

Ευσταθίου, ἐμέριζεν ἑαυτὸν ἀμφοῖν οὔτε τῶν βασιλείων λειπόμενος καὶ 
τοῖς ἱεροῖς ἀνακτόροις ἐνδιαιτώμενος.

Η ανασκόπηση της ζωής του αποκαλύπτει σε μεγάλο βαθμό την 
δομή της εκκλησιαστικής και της πολιτικής ιεραρχίας, καθώς και την 
συμπόρευση και διασταύρωση ρόλων, πρακτική ευρέως διαδεδομένη και 
ανεκτή, αν και μη «επιτρεπόμενη» από την Εκκλησία.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 147-181

Η Βυζαντινή Οικογένεια των Αγιοθεοδωριτών 181

The Byzantine Family of the Hagiotheodorites (I): 
Nikolaos Hagiotheodorites, All-Holiest Metropolitan of Athens 

and Hypertimos

The present article consists in a prosopographical study on Niko
laos Hagiotheodorites. Nikolaos, didaskalos tou evangeliou, maistor ton 
rhetoron and metropolitan of Athens (1160/66-1175), was one of the most 
prominent scholars under the service of the Ecumenical Patriarchate in 
Constantinople. His brother Michael acted as a Logothetes tou dromou 
(1166-1180) and mesazon in the court of Manuel I Comnenus. Both of them 
are the most renowned members of the Hagiotheodorites family. Nikolaos 
Hagiotheodorites was the typical busy public figure of his time. Having 
initially a succesful church career, he then accomplished an impressive 
professional activity by combining many secular and ecclesiastical offices.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 183-193

Timothy Dawson

The Monomachos Crown: Towards a Resolution

The so-called “Crown of Constantine Monomachos” has long been a 
perplexing and contentious object1. Its unique characteristics have led 
to much speculation about where and why it was made, and even to the 
argument that it may be a modern forgery2. A recent author, Etele Kiss, 
suggested, in passing, what may well be a resolution to the questions3. Her 
proposition has great merit, but requires elaboration to confirm its effect in 
the face of the past debate.

To summarise, the major issues with the crown are threefold. The 
casual, error-ridden nature of its decoration and inscriptions were central 
to Nicolas Oikonomidès’ argument for the crown being a forgery. Another 
issue is its construction in discrete, disjointed segments, and form of oblong 
plates with rounded tops, evidently intended to be fixed to some flexible 
backing. A third problem is the limited span encompassed by the assemblage 
of plates as found.  

In her article, Etele Kiss persuasively showed that the errors in the 
inscriptions and in the representations of dress on the central panels of 

1. The crown has been widely illustrated. Colour images of the crown may be found in, 
The Glory of Byzantium. Art and Culture of the Middle Byzantine Era, A.D. 843–1261,  
eds. H. Evans – W. Wixom, New York 1997 (hereafter Evans – Wixom, Glory of Byzantium), 
210-212	

2. N. Oikonomidès, La couronne dite de Constantin Monomaque, Travaux et Mémoires 
12 (1994), 241-262	

3. E. Kiss, The State of Research into the Monomachos Crown and Some Further 
Thoughts, in: Perceptions of Byzantium and Its Neighbours (843–1261), ed. O. Z. Pevny, 
New York 2000 (hereafter Kiss, State of Research), 60–83.

Επιμέλεια έκδοσης Θεοδώρα Παπαδοπουλου, Πανεπιστήμιο Αθηνών



Timothy Dawson

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 183-193

184

the crown, and the figures of the dancers in the flanking panels are not 
unprecedented in Byzantine artworks of the middle period, thereby 
undermining the majority of Oikonomides’ bases for deeming it to be a 
forgery. A point made by Oikonomides which was accepted by Kiss, that 
the construction of the crown is quite shoddy is of some significance, as will 
be discussed later4.

As numerous previous commentators have observed, the rounded tops 
on the plates do remind one of some of the upper projections on women’s 
crowns and coronets of the ninth to twelfth centuries5. Middle Byzantine era 
art contains many realistic representations of women’s crowns, the forms of 
which are broadly corroborated by the eleventh-century coronet that forms 
the base of the so-called Holy Crown of Hungary6. All this evidence, however, 
indicates that those upper ornaments, whether rounded or pointed, were 
an optional addition to entirely solid circlets. The decorative schemes on 
illustrated crowns, and the Holy Crown of Hungary, emphasise the horizontal 
element over the vertical projections (fig. 1). If it was to be a crown to be 
worn upon the head, the segmented construction of the Monomachos Crown 
is unique in the Roman Empire. The ancient root meaning of diadema, a 
common term for crowns throughout the period, was indeed “tied around” 
(from διαδέω), implying a flexible material, and coronets literally retained 
that quality in antiquity, yet, while there are Western medieval examples of 
segmented coronets7, there is no evidence in the middle Byzantine period 
that any crown meant for ceremonial wear upon the head in the Roman 
Empire retained anything like such a flexible characteristic8. When worn on 

4. Kiss, State of Research, 76.	
5. Kiss, State of Research, 65. This idea was pursued most forcefully by J. Deér, 

Mittelalterliche Frauenkronen in Ost und West, in: Herrschaftszeichen und Staatssymbolik: 
Beiträge zu ihrer Geschichte vom dritten bis zum sechzehnten Jahrhundert, ed. P. E. Schramm, 
Stuttgart 1955 (hereafter Deér, Mittelalterliche Frauenkronen), vol. II, 434

6. J. Deér, Die Heilige Krone Ungarns, Graz-Wien-Köln 1966, 53, recognised the base 
of the Holy Crown of Hungary as made for a woman.

7. Discussed by Deér, Mittelalterliche Frauenkronen and shown in plate 60; see also 
note 4 above.

8. J. L. Ball, Representations of Secular Dress, New York 2005, 13; P. A. Drossoyanni, 
A Pair of Byzantine Crowns, JÖB 32/3 (1982), 529-538; É. Kovács – Z. Lovag, The Hungarian 
Crown and Other Regalia, Budapest 1980; M. Parani, Reconstructing  the Reality of Images. 
Byzantine Material Culture and Religious Iconography (11th-15th Centuries), Leiden-Boston



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 183-193

The Monomachos Crown: Towards a Resolution 185

the head, the effect of the vertical segmentation of the Monomachos Crown 
must be quite odd to anyone habituated to the known forms of middle 
Byzantine royal portraiture (fig. 2)9.

An additional difficulty with the comparison with royal women’s crowns 
is the lack of opulence in the Monomachos Crown. The pictorial sources and 
the surviving base of the Holy Crown of Hungary are all consistent in being 
adorned with gems and pearls, in addition to enamels, as, indeed, are many 
other surviving pieces of middle Byzantine elite metalwork. In the Book 
of Ceremonies regalia items for many ranks or functions are gilded, and 
some belonging to relatively undistinguished or functions ranks have gems 
and pearls10. Otherwise, what normally sets the royal versions of regalia 
items apart from those of lesser persons is the routine addition of gems 
and pearls11. This observation suggests that the crown is not a royal object, 
an observation which could be explained by the new hypothesis presented 
below.

A further problem with the idea that the Monomachos Crown is a 
crown in the usual sense is the fact that the cumulative extent of the plates 
is just 32 cm. A full head circumference for even an average woman is in the 

2003, 28; E. Piltz, Kamelaukion et mitra: Insignes byzantines impériaux et ecclésiastiques, 
Stockholm 1977.

9. Thanks are due to Stephen Lowe of the New Varangian Guard re-enactment group 
for this picture of his version of the crown.

10. �������������������������������������������������������������������������������������Gilded regalia items include batons, collars, swords and scourges, and are mentioned 
much too often in the Book of Ceremonies to be cited in detail. Batons of the silentiarioi had 
gems as well as gilding, Constantini Porphyrogeniti, De cerimoniis aulae byzantinae, ed. J. 
J. Reiske, v. 1, Bonn 1829 (hereafter Const. Porph. De cer. ed. Reiske), 81, 17-18; 100, 3; 167, 
23-24. Some staves carried by ostiarioi were also jewelled, Const. Porph. De cer., ed. Reiske, 
v. 1, 10, l-2. 4; Const. Porph. De cer., ed. Reiske, v. 1, 574, 16-18; 640, 6-7; 721, 18-20. The 
regalia torques of the prototspatharioi had gems, Const. Porph. De cer., ed. Reiske, v. 1, 709, 
20ff., and other collars worn by “Saracen friends”, were both bejewelled and pearled as well 
as gilded, Const. Porph. De cer., ed. Reiske, v. 1, 584, 1ff. Even a belt, called baltidion, had 
gems, Const. Porph. De cer., ed. Reiske, v. 1, 710, 21ff.	

11. ��������������������������������������������������������������������������������For example, two parade shields bearing gems and pearls were held in the chapel 
of St. Theodoros attached to the Chrysotriklinos, almost certainly for imperial use, Const. 
Porph. De cer., ed. Reiske, v. 1, 640, 12-14.  More clearly, while several ranks named for the 
item routinely carried gilded swords (spathia) (for example, spatharokoubikoularioi: Const. 
Porph. De cer., ed. Reiske, v. 1, 574, 20ff.), those of the emperor and kaisar had gems and 
pearls, Const. Porph. De cer., ed. Reiske, v. 1, 80, 9ff.; 167, 9-10; 188, 4. 9. 24.



Timothy Dawson

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 183-193

186

vicinity of 54 cm. Hence, if the crown were made up in a manner to be worn 
upon the head an additional expanse of at least 22 cm is required. Bridging 
that gap raises some difficult questions. One might posit a plate or plates 
missing, but of what sort? The least aesthetically difficult possibility, given 
the carefully graduated design of the plates would be to imagine missing 
pieces interpolated between the surviving ones – that would be seven plates, 
each approximately 3.5 cm wide. Yet the idea of such comprehensive but 
specific losses is entirely implausible. A lesser number of plates, or a single 
plate, to bridge the gap, presumably at the back (as in fig. 2), would be a 
more credible loss. If that were so, would the diminishing height motif be 
continued or would it be mirrored to another peak? It is notable that the 
widths of the plates are graduated as well as their heights. How would that 
be accommodated by a continuation? What would be represented on them if 
the continuation were of similarly decorated plates? The decorative schema 
is one of the hotly debated issues as it is. Certainly it cannot be entertained 
that the additional span would be filled with an unadorned expanse of 
any material. In reality, the proposition that the crown could be extended 
somehow to fit a head does nothing more than confuse the already complex 
issues of the crown with further baseless speculations.

Towards the end of her article, Etele Kiss mentions, as one possibility, the 
presentation of a crown to an emperor returning from a military campaign12. 
The author offers this idea diffidently, but it may well hold the key to the 
conundrum. The relevant source for this notion is the composite manual 
on the conduct of imperial expeditions prepared by, or at the behest of, 
Constantine VII Porphyrogenitus and appended to the Book of Ceremonies. 
That work presents two historical accounts of imperial triumphal entries 
into Constantinople as paradigms. Both say that the Eparchos presented 
a crown to the emperor as he entered the City. The second account goes 
further, saying that the ruler then wore this crown on his right arm13. That 
presentation crown cannot have been a full sized item of the usual sort, 
for there is no practical way the wear such on the arm. It would at best 
dangle at the elbow, a precarious and undignified sight, and would be in 
constant danger of falling away completely (fig. 3). If, however, the plates of 

12. Kiss, State of Research, 76.	
13. �������������Const. Porph. De cer., ed. Reiske, v. 1, 506, 1ff.; Three Treatises on Imperial Military 

Expeditions, ed. J. F. Haldon (CFHB 28), Wien 1990, 148, 846-849.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 183-193

The Monomachos Crown: Towards a Resolution 187

the Monomachos Crown are mounted on a flexible backing in a contiguous 
loop, its 32 cm circumference is ideal to be slipped up a man’s arm to sit 
comfortably around his biceps (fig. 4). This application allows the assembly 
in an unbroken circle, and does not require an opening and fastening in the 
manner of surviving wrist bracelets14, as its size is more than sufficient to 
be slipped over the hand and up to the upper arm. The largest plate then 
occupies the bulk of the length of the upper arm, while the smaller sizes of the 
plates opposite avoid causing obstruction with the garments on the inside of 
the arm, as well as embodying their lesser importance. The portrait of Basil 
II in triumphal garb in the Saint Mark’s Library Psalter does show his upper 
arms encircled in a comparable manner. Those armbands are patterned in 
the style commonly used for the longitudinally quilted or splinted manikia 
often seen attached to the klibania of military saints15, but they are not 
attached to his body armour, thus precluding the possibility that they are 
meant to represent anything functionally protective.  

If the Monomachos Crown was a triumphal arm-ring, it could further 
help to explain the quirks of the decoration. Etele Kiss discussed the artistic 
and other precedents for dancing women, and noted Restle’s connection of 
them to ceremonial adventi, as well as particular association they had with 
victory16. One might further note also the Bamberg Tapestry whereupon the 
personifications of Rome and Constantinople presenting triumphal toupha 
crowns to Basil II are both dressed in a manner typical of representations 
of dancers in the eleventh and twelfth centuries17. Furthermore, if the crown 

14. ���������������������������������������������������������������������������            Such as the pair of enamelled bracelets in the Museum of Byzantine Culture 
inThessaloniki, Evans – Wixom, Glory of Byzantium, 243, fig. 165A; and the nielloed bracelet 
in the Kanellopoulos Museum in Athens, Evans – Wixom, Glory of Byzantium, 249, fig. 
174.

15. ������������������� Nikephoros Phokas, “Praecepta Militaria”, ed. E. McGeer, Sowing the Dragon‘s 
Teeth. Byzantine Warfare in the Tenth Century, Washington 1995, 34, 24ff. For primary 
source pictures and reconstructions of such military equipment see T. Dawson, Byzantine 
Cavalryman: Eastern Roman Empire, c. 900-1204, Oxford 2009.

16. Kiss, State of Research, 73.
17. �������������������������������������������������������������������������������������As Kiss noted, pictures of dancers in similar styles of dress to those on the crown, 

as well as women dancing for pleasure dressed in more usual clothing, do occur quite 
widely across the period, and are positively profuse on works of minor art of the tenth to 
twelfth centuries, such as ivory caskets and repoussée bowls, Kiss, State of Research, 72ff. 
For variations in women’s clothing in this era, including a discussion of theatrical dancers’ 



Timothy Dawson

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 183-193

188

were indeed made for this application, it would be used just once as one 
relatively minor element in a lengthy ceremonial excursion, and seen at close 
quarters by very few people whose attention would, no doubt, be focussed 
upon rather grander matters than the fine details of iconography. The 
craftsmanship required, therefore, would justifiably be less exacting than 
would be expected of a real crown to be worn often and for longer periods 
in one of the most ritually significant of locations – a ruler’s head. 

The reign of Constantine Monomachos afforded several occasions when 
a triumph was, or could have been, celebrated. The episode which is described 
least by the sources is that of the Rus fleet attacking Constantinople in the 
latter part of 1043. When it was defeated, Psellos, a contemporary observer, 
says that the emperor “returned triumphantly to the palace” from the sea 
front whence he and courtiers had watched the engagement, but does not 
mention a ceremony as such. The most troublesome event was the revolt of 
Leo Tornikios in 1047 which got as far as besieging the capital. Once that 
was suppressed, Psellos said that Monomachos staged a celebration which 
outshone all that had gone before18. A triumph with all possible pomp must 
surely have included the presentation of an armilla, as precedent required, 
yet there are two reasons why the Monomachos Crown would not have been 
that one. The first reason has already been discussed – it is too plain a work 
to have been made for royalty. The second reason is that it would be contrary 
to established practice to have the wearer depicted on the item worn. The 
base of the Holy Crown of Hungary illustrates the paradigm precisely. On 
the centre front is Christ, flanked by angels. Then on the centre rear is 
emperor Michael Doukas, flanked by Kaisars. In this manner is illustrated 
the hierarchy to which the unknown woman for whom it was made owed 
allegiance19. If the arm-crown Constantine Monomachos must have worn for 

dress, see T. Dawson, Propriety, Practicality and Pleasure: the parameters of women’s 
dress 1000-1204, in: Byzantine Women: Varieties of Experience 800-1200, ed. L. Garland, 
Aldershot 2006, 41-75.

18. �����������������������Michele Psello, ed. S. Impellizzeri, Imperatori di Bisanzio (Cronografia), Milano-
Roma 1984, (hereafter Psellos, Chronographia), VI.123, 13-16.

19. ����������������������������������������������������������������������������������Other examples show how persistent this practice was, from the imperial portraits 
on the tablia of cloaks worn by empresses depicted on several late antique ivories (one in 
the Bargello Museum, D. Talbot Rice, Byzantine Art, New York 1959, fig. 21; another in 
the Vienna Kunsthistorisches Museum, H. W. Haussig, A History of Byzantine Civilization, 
New York 1971, fig. 126) to the imperial portraits embroidered on the skaranika of the 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 183-193

The Monomachos Crown: Towards a Resolution 189

the Tornikios triumph had had a portrait, it must have been of the personage 
to whom Monomachos owed fealty, that is, Christ, perhaps, accompanied by 
warrior saints, given the military context, rather than the angels found on 
the Hungarian crown. 

The victorious occasion which is described at some length by several 
chroniclers was the end of the rebellion of George Maniakes in 1043. 
Maniakes had been a highly successful, and hence popular, general, and this 
had established the support base within the army for his attempt to seize 
the throne. Constantine chose not to lead the metropolitan army against the 
usurper himself, but, concerned about the possibility of yet another general 
getting ideas above his station in the wake of a victory, he appointed a 
court eunuch, Stephen Pergamenos rather than an experienced general. The 
imperial army’s victory seems much more a matter of Maniakes’ bad luck 
than the eunuch’s abilities in command, but win it did, and the Rulers decided 
to grant Pergamenos a Triumph. Michael McCormick is of the opinion that 
Monomachos decided to allow the parade “only at the last minute”20. Skylitzes 
says it took place “some days after” the return of the army to the capital21. 
McCormick further observes that Pergamenos’ triumph was very much in 
keeping with tradition, a view evidently based upon Psellos’ moderately 
detailed description of the event, which is indeed suitably reminiscent of the 
paradigms set out by Constantine VII Porphyrogenitus22. Hence, although not 
specifically mentioned, the ceremony should have included the presentation 
of an arm-crown by the Hyparchos to the general early in the proceedings. 
The emperor is said to have watched the parade seated on a dais at the 
Chalke Phylake with the two empresses enthroned on each side of him, an 
arrangement similar to the crown itself23. The possibility that the crown is 
an armilla made for the triumph of Stephen Pergamenos, could further help 

Palaiologian court, Pseudo-Kodinos, ed. J. Verpeaux, Traité des Offices, Paris, 1966, 152, 1ff.; 
153, 13-17; 156, 24-157, 4; 158, 11ff.

20. ���M. McCormick, Eternal Victory: Triumphal Rulership in Late Antiquity, Byzantium 
and the Early Medieval West, Cambridge 1986 (hereafter McCormick, Eternal Victory), 
181.

21. Joannis Scylitzae Synopsis historiarum, ed. J. Thurn (CFHB 5), Berlin 1973, 427, 
67ff. The mere fact that this author mentions the event suggests it was regarded as somehow 
significant, as he makes no mention of celebrations for the other two victories.

����. McCormick, Eternal Victory, 182-183.
23. ���������Psellos, Chronographia, VI.88, 1ff.



Timothy Dawson

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 183-193

190

to explain some of its quirks. Besides the defective decoration, the crown’s 
construction is notably flimsy, compared even to the two roundels that 
were found with it, let alone other surviving comparable metalwork24. This 
feature could be explained by it being prepared quickly to be worn once for a 
brief time. The clumsiness of the decoration and inscriptions could also have 
been exacerbated by the very short time the workshop had to make it. Its 
plainness, furthermore, would be due in part, perhaps, also to the brief lead 
time, but possibly more to the relatively lowly status of the recipient. The 
presence of the emperor and empresses on the crown would be particularly 
appropriate in this context in representing the rulers for whose authority 
the eunuch-turned-general had fought and been victorious. The presence 
of the figure representing Humility, which Oikonomidès had questioned, 
would similarly be appropriate as a tacit injunction for the wearer not to 
become unduly ambitious, an injunction which was overlooked in time.  

A final question is that of how the crown came to be in the place in 
which it was found. The suggestion made by Etele Kiss that it made its way 
there at some time close to when it was made is possible, but unconvincing 
without additional evidence. If it were an armilla presented to the emperor, 
it would naturally have found its way back into the imperial treasury after 
the festivities. Had it been presented to Pergamenos, there are two primary 
possibilities. One is that it again returned to the treasury as his assets were 
confiscated at the time of his disgrace. Another, more in accord with Kiss’ 
notion of the timing, but equally speculative, is that it was spirited away 
on the eunuch’s behalf and hidden in order to prevent its confiscation. Had 
it ended up in the imperial treasury, it might then have been amongst the 
thousand pounds of gold and “imperial ornaments” carried off by emperor 
Alexios III Angelos as he fled the Latin siege in 1204, and then sold or given 
in trade to facilitate Alexios’ initial peregrinations in the Balkans25.

A recognition that the Crown of Constantine Monomachos was a 
ceremonial armband to be presented by the Eparchos to a triumphant com
mander to be worn on his biceps, and possibly made for the eunuch Stephen 
Pergamenos during the triumph he celebrated for defeating the rebel George 
Maniakes could provide an elegant resolution to many of the vexatious 
issues that have so dogged this remarkable item for a century and a half.

24. ������������������See above note 13.
25. �������������������Niketas Choniates, Historia, ed. I. L. Van Dieten (CFHB 11/1), Berlin 1975, 545, 45ff.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 183-193

The Monomachos Crown: Towards a Resolution 191

Fig. 1: A selection of typical women’s crowns from the late ninth to late eleventh centuries. 
Top left, crown of St. Helena, Bibliothèque Nationale, Paris, Ms. Par. Gr. 510, 889 a.D.; top 
right, coronet of St. Helena, ivory, Staatliches Museum, Berlin, tenth century; bottom left, 
crown of Empress Zoë, mosaic, Hagia Sophia, after 1028; bottom right, crown of Maria 
of Alania, Bibliothèque Nationale, Paris, Ms. Coislin 79, 1071–79 a.D. (Diagrams by the 
author).

Fig. 2: Α replica diadem based upon the Monomachos Crown worn upon the head (Courtesy 
of Stephen Lowe).



Timothy Dawson

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 183-193

192

Fig. 4: A full sized replica of the Monomachos Crown assembled with the plates contiguous on 
a flexible base and worn in accordance with triumphal protocol. The garments accompanying 
are a kolobion with a civilian / parade version of the military surcoat (epilorikion) outermost 
(Picture and reproductions by the author).

Fig. 3: A full sized replica of a kaisarikion showing its unsuitability for use as a triumphal 
armilla as triumphal protocol demands. In any other arm position it would fall away (Picture 
and reproductions by the author).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 183-193

The Monomachos Crown: Towards a Resolution 193

Το Στέμμα του Μονομάχου: Μια Νεα Προταση

Το Στέμμα του Μονομάχου έχει αποτελέσει αντικείμενο συζητήσεων 
όσον αφορά τη σημασία του, τον σκοπό κατασκευής του και την 
αυθεντικότητά του. Πρόσφατη συζήτηση έχει δώσει νέα κατεύθυνση στο 
θέμα, επιβεβαιώνοντας την αυθεντικότητά του. Στο παρόν άρθρο μια νέα 
ανάγνωση γνωστών φιλολογικών πηγών, σε συσχετισμό με έναν αριθμό 
πρακτικών παρατηρήσεων, ίσως συμβάλει στη λύση του προβλήματος.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

Efi Ragia

The Geography of the Provincial Administration 
of the Byzantine Empire (ca 600-1200):

I.1. The Apothekai of Asia Minor (7th-8th c.)

The themes (θέματα) of the Byzantine Empire were clearly defined admi
nistrative territories, which, at their peak (9th-10th c.), were administered by 
military dignitaries, the generals (στρατηγοί), aided by specialized staff sent 
to the provinces from the ministries (λογοθέσια) of Constantinople. Their 
formation and evolution was a product of a pressing situation potentially 
dangerous in political, economical, social and military terms, caused by 
the collapse of Byzantine power in the East under the devastating force of 
the Arab expansion1. The Byzantines were forced to withdraw from Syria, 

Acknowledgements: This study forms the first part of my Post-doctoral research, entit-
led “The Geography of the Provincial Administration of the Byzantine Empire (ca 600-1200)” 
and conducted at the Central European University in Budapest over the period February-
June 2005. I would like to take this opportunity to express my sincerest thanks to the staff 
of CEU, and in particular to the professors and the secretaries, for all the help they gave me, 
which made my stay in Budapest so easy, pleasant and intellectually stimulating. 

1. On the themes see: Ch. Diehl, L’origine du régime des thèmes dans l’empire byzantin, 
in: Idem, Études byzantines, Paris 1905, 276-292; J. B. Bury, A History of the Later Roman 
Empire, from Arcadius to Irene (395 a. D. to 800 a. D.), vol. 2, London 1889 (Amsterdam 
1966), 339f. [hereafter Bury, LRE]; H. Gelzer, Die Genesis der byzantinischen Themen­
verfassung, Leipzig 1899 (Amsterdam 1966), 8f., 19f.; L. Bréhier, Le monde byzantin II  : 
Les institutions de l’empire byzantin, Paris 1949, 121, 355-360; J. Karayannopoulos, Die 
Entstehung der byzantinischen Themenordnung [Byzantinisches Archiv 10], München 1959, 
1f., 24f. [hereafter Karayannopoulos, Entstehung]; Idem, Contribution au problème des “the-
mes” byzantins, L’Hellénisme Contemporain 10 (1956) 462f. [hereafter Karayannopoulos, 
Contribution]; G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State, transl. J. Hussey, Cornwall 

Επιμέλεια έκδοσης Νικοσ Μελβανι, ΙΒΕ/ΕΙΕ



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

196

Palestine and Egypt. The first phase of the violent confrontation with the 
Arabs continued on Byzantine soil in Asia Minor and culminated in the two 
sieges of Constantinople (674-678, 717-718). By the time of the cruel and 
equally fierce second phase (9th c.), the Byzantines possessed a developed 
military machine whose basis was the institution of the themes, that formed 
the source of the Byzantine expansion to the East in the second half of the 
10th c. 

The transition to the medieval thematic system of provincial admi
nistration took place at a period of time on which our level of information is 
extremely low. When the testimonies in the primary sources start increasing, 
in the 9th and 10th centuries, the new provinces, the themes, were at their 
peak. The wide-ranging debate on how they came into existence still conti
nues, since the administration of the provinces in the 7th c. was based on 
the Late Roman model, and at that time, at least, it would have been neither 
possible nor desirable to replace it with a completely new system. This is ade
quately attested by the existence of the ἀποθῆκαι (apothekai, warehouses) of 
the provinces. The fact that an economic institution, such as the warehouses, 

1989, 95-98 [hereafter Ostrogorsky, History]; A. Toynbee, Constantine Porphyrogenitus and 
his World, London 1973, 224f. [hereafter Toynbee, Porphyrogenitus]; J. Haldon, Byzanti­
um in the Seventh Century, Cambridge 1990, 208-220 [hereafter Haldon, Byzantium]; R.-J. 
Lilie, Die zweihundertjährige Reform, BSl 45 (1984), 27-39, 190-201; Idem, Die byzantini­
sche Reaktion auf die Ausbreitung der Araber, [MBM 22], München 1976, 287 f. [hereafter 
Lilie, Reaktion]; W. Treadgold, Byzantium and its Army, 284-1081, Stanford 1995, 21-27 
[hereafter Treadgold, Army]; G. Ostrogorsky, Sur la date de la composition du livre des 
thèmes et sur l’époque de la constitution des premiers thèmes d’Asie Mineure. À propos de 
la nouvelle édition du «De thematibus» de A. Pertusi, Byzantion 23 (1953) 31-66; A. Pertusi, 
La formation des thèmes byzantins, in: Berichte zum XI. Internationalen Byzantinisten-Kon­
gress, München 1958, 1-40; The bibliography on the themes is by now very extensive. More 
references are found in the above mentioned works and in J. Haldon, Recruitment and Con­
scription in the Byzantine Army, ca 550-950. A Study on the Origines of the Stratiotika Kte­
mata [Österreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse 357], 
Wien 1979, 28-40 [hereafter Haldon, Recruitment]; Idem, Military Service, Military Lands, 
and the Status of Soldiers: Current Problems and Interpretations, DOP 47 (1993) 3-11; V. 
Vlysidou, E. Kountoura-Galake, St. Lampakes, T. Lounghis, A. Savvides, Η Μικρά Ασία 
των θεμάτων. Έρευνες πάνω στην γεωγραφική φυσιογνωμία και προσωπογραφία των 
βυζαντινών θεμάτων της Μικράς Ασίας (7ος-11ος αι.) [ΕΙΕ/ΚΒΕ Ερευνητική βιβλιοθήκη 
1], Athens 1998 [hereafter Μικρά Ασία]. Also see the interesting observations on “the name 
of the theme” made recently by C. Zuckerman, Learning from the Enemy and More: Studies 
in “Dark Centuries” Byzantium, Millennium 2 (2005) 125f. [herafter Zuckerman, Studies].  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 197

was adjusted to the late roman provincial division in the 7th c., proves that 
the provinces still indeed maintained at this time a functional role. Thus, it 
seems that the “thematic” provincial administration, as it is known from the 
sources of the 10th c., is an institution that dates later than the 7th c. 

The evidence on the apothekai is abundant, although it derives exclusively 
from the seals of the dignitaries in charge, the γενικοὶ κομμερκιάριοι. 
The function of the warehouse institution of the 7th and early 8th c., its 
role and purpose, are unknown, since no information on the institution is 
provided in the literary sources. The terminology used comes partly from 
early Byzantine institutions intended to control and facilitate the import 
and trade of silk2. So far four theories on the apothekai of the 7th c. have 
been put forward: a) according to J. Nesbitt and N. Oikonomides, the 
institution was set up to serve the needs involved in the control and trading 
of silk. The apothekai were points for the concentration and redistribution 
of silk, and the genikoi kommerkiarioi in charge were businessmen working 
under contract for the state; they farmed their office, or were even simple 
tax farmers3; b) the second theory was at first put forward by M. Hendy, 
was subsequently supported by the expert on the 7th c. J. Haldon and has 
provoked lively debate. The purpose of the apothekai was to provide the 
army with military supplies, mostly arms and weapons. Consequently, 
army and apothekai were interconnected. Indeed, the existence of one was a 
prerequisite for the existence of the other4; c) W. Treadgold, seems to accept 
this theory. However, he associates the apothekai with the very raison d’être 

2. H. Antoniadis-Bibicou, Recherches sur les douanes à Byzance [Cahiers des Annales 
20], Paris 1963, 157-191; N. Oikonomides, Silk Trade and Production in Byzantium from 
the Sixth to the Ninth Century: the Seals of Commerciarioi, DOP 40 (1986) 33-35 [hereafter 
Oikonomides, Silk trade]; M. Hendy, Studies in the Byzantine Monetary Economy, c. 300-1450, 
Cambridge 1985, 626-628 [hereafter Hendy, Studies]; W. Brandes, Finanzverwaltung in 
Krisenzeiten. Untersuchungen zur byzantinischen Administration im 6.-9. Jahrhundert 
[Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 25], Frankfurt a. M. 2002, 239-281 
[hereafter simply Brandes]. 

3. Oikonomides, Silk trade, 34f; J. Nesbitt, Double Names on Early Byzantine Lead Seals, 
DOP 31 (1977) 111-121; Haldon, Byzantium, 235-236; Brandes, 290, 302-303, 406-410.  

4. Hendy, Studies, 626-640, 654-662; Haldon, Byzantium, 232-244; Idem, in DOP 47 
(1993) 15-18. Also see Karayannopoulos, Entstehung, 57-58; Idem, Contribution, 491-492. 
Haldon observes that “the connection is too strong to be a coincidence”. Also see the critique 
in Brandes, 300-303. Brandes however admits that certain seals can be connected with mili-
tary expeditions. 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

198

of the thematic institution, the recruitment of soldiers among the land 
owners, and suggests that the distribution of landholdings to soldiers had 
already started in the middle of the 7th c. The soldiers were therefore able 
to exchange their agricultural produce at the storehouses in their district to 
obtain their weapons5; d) recently W. Brandes has argued that the apothekai 
were a state service subject to the genikon logothesion (“finance ministry”), 
with the objective of collecting taxes in kind, which were then used for 
supplying the army. Brandes has gone even further and suggested that the 
expansion of the apothekai in the late 7th c. is directly associated with the 
themes6. The only point common to all these theories is that they attribute 
some economic role to the warehouse institution. 

This brief outline is helpful in pinpointing some of the features of the 
evolution of the warehouses and in laying out the problems faced by modern 
scholarship. The continuation and, in Oikonomides’ view, the expansion of 
the network of the apothekai in all the eastern provinces of Asia Minor, 
that is, the provinces along the border up to the western edge of the central 
Anatolian plateau, sharply contradicts all that is otherwise known about the 
condition of these provinces in the 7th c. On the basis of strong arguments 
it is maintained that the war with the Persians and the wars with the Arabs 
which almost immediately followed the closing of the Persian war completely 
destroyed the substructures of both eastern and western Asia Minor, 
which in the 6th c. already possessed a centuries-old urbanized culture. 
This destruction caused the break up of local societies and of the social 
stratification of the provinces, of the cities and of urban culture in general. 
Much though this theory has been contested, it has not yet been refuted or 
even seriously revised7. In the turmoil of the 7th c., the systematic conduct 

5. Treadgold, Army, 179-186; Brandes, 410-411. The relation of the apothekai to the 
problem of the “landing” of the themes has first been thoroughly treated by Hendy, Studies, 
634-640. 

6. Brandes, 291-309, 312f., 410-413. Cf. Brandes, 308.  
7. C. Foss, The Persians in Asia Minor and the End of Antiquity, English Ηistorical 

Review 90 (1975) 721-747; Idem, Archaeology and the “Twenty Cities” of Byzantine Asia, 
AJA 81 (1977) 469-486; A. Každan, Vizantijskie goroda v VII-XI vekach, Sovetskaja Arche­
ologija 21 (1954) 164-183; E. Kirsten, Die byzantinische Stadt, in: Berichte zum XI. Inter­
nationalen Byzantinisten-Kongress, München 1958, 1-48; M. Leontsini, Κωνσταντίνος Δ΄ 
(668-685). Ο τελευταίος πρωτοβυζαντινός αυτοκράτορας [ΕΙΕ/ΙΒΕ Μονογραφίες 7], 
Athens 2006, 191-196 [hereafter Leontsini, Κωνσταντίνος Δ΄]; G. Ostrogorsky, Byzantine 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 199

of long-distance trade was difficult. Therefore the policy of maintaining 
and expanding an institution solely intended to serve the needs of trade in 
commercial goods, whose main consumers were the members of high society, 
was incompatible with the constant wartime requirements that Byzantium 
had to deal with in the second half of the 7th c. One wonders exactly which 
needs for luxury, implicit in Oikonomides’ theory, on the part of urban 
society the warehouses of the late 7th c. were intended to cater for8. 

The other three theories are similar to each other. It has been supposed 
that behind the apothekai and the transformation of the imperial military 
forces into the locally defined and raised military units of the Middle 
Byzantine era, lies the fundamental problem faced by the government in 
maintaining its soldiers’ status and providing them with supplies for both 
war and everyday life9. It is considered that this problem -or at least one part 
of it, namely, equipping the soldiers or/and supplying them with provisions- 
was dealt with by the mid-seventh-century governments by introducing the 
institution of the apothekai to the provinces. The exact procedure through 
which the objective was achieved by means of the apothekai is still open 
to debate. The relations binding agricultural/artisan producer, apotheke 
and soldier still require further clarification. A tight financial situation 
would certainly constitute a good reason for this major transformation 
and innovation of the administrative system, which might then be closely 
linked to the method of recruitment and to the transition to the thematic 
organization of the provinces of the Empire. It therefore might also be 

Cities in the Early Middle Ages, DOP 13 (1959) 45-66; J. Russel, Transformations in Early 
Byzantine Urban Life: the Contribution and Limitations of Archaeological Evidence, in: The 
7th International Byzantine Congress, Major Papers, N. York 1986, 137-154; Idem, The Per-
sian Invasions of Syria/Palestine and Asia Minor in the Reign of Heraclius: Archaeological, 
Numismatic and Epigraphic Evidence, in: Οι σκοτεινοί αιώνες του Βυζαντίου (7ος-9ος 
αι.), ed. E. Kountoura-Galake [ΕΙΕ/ΙΒΕ Διεθνή Συμπόσια 9], Athens 2001, 41-71. The 
bibliography on this problem is by now enormous, with archaeologists and historians of the 
Byzantine period participating in the debate. An all-embracing assessment of the problems 
relating to cities in the Middle Byzantine period has been published by W. Brandes, Die 
Städte Kleinasiens im 7. und 8. Jahrhundert, Amsterdam 1989. Also see the interesting 
analysis of Haldon, Byzantium, 102-114, 117-124.

8. On this issue see the considerations of Haldon, Byzantium, 237. 
9. Hendy, Studies, 619-626. It is estimated that the state by losing the eastern provinces 

to the Arabs, lost about three quarters of its annual budget. 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

200

closely tied to the social structure of the middle Byzantine times, which 
utterly differs from that of the preceding era. However, the objections to 
these theories lie in the fact that western Asia Minor, comprising regions 
a great deal richer in terms of production and much more profitable for 
the state, did not participate in the apothekai system until late in the 7th c.  
Whether the apothekai are connected with army supplies, or distribution 
of land-holdings, or collection of taxes in kind, the fact that western Asia 
Minor had been excluded for many years from what seems to have been a 
reform in economic policy, indeed seems odd, especially when set against the 
background of a territorially defined thematic organization of the provinces. 
On the other hand, eastern Asia Minor, as we shall see, which suffered the 
results of the massive attacks by the Persians and later the yearly invasions 
of the Arabs, was the ground where the new institution of the warehouses 
was first put into effect. 

Hendy has drawn attention to an institution operating in Arab countries 
in a way similar to the supposed operation of the Byzantine warehouses10. It 
should also be noted that, in the 13th c., under the emperor John III Batatzes 
(1221-1254), the state bought weapons from artisans, which were then 
stored in “public houses” in the cities, and were placed at the disposal of the 
inhabitants in case of attack by the Turks. It is certainly methodologically 
incorrect to link this information directly to the warehouses of the 7th c., 
but the example demonstrates that the Byzantines in much later times were 
well aware of an arrangement such as the one discussed here. In the 13th c. 
the craftsmen worked for the state and were paid by the piece11. Haldon’s 
theory, that in the 7th c. the state acquired weapons from craftsmen as a 
form of taxation in kind or by means of compulsory sale, which were then 
distributed to the soldiers, is closer to what the 13th c. author is describing12. 

����. Hendy, Studies, 627-628; also see the critique in Brandes, 301. 
����. Georgii Acropolitae Opera, ed. A. Heisenberg (– P. Wirth), v. 1, Stuttgart 1978, 

285.18-23.
����. Haldon, Byzantium, 238-241. The subjects were providing, under compulsory 

purchase, vending, or as a form of taxation, goods for various needs of the state. These measu-
res are well known, although they were put to practice on rare and extraordinary occasions. 
On the mechanisms of the procedures see N. Oikonomidès, Fiscalité et exemption fiscale à 
Byzance (IXe-XIe s.) [ΕΙΕ/ΙΒΕ Μονογραφίες 2], Athens 1996, 97-105. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 201

However, the implications are more wide-reaching than would appear at 
first sight: the measure imposed by John III presupposes a developed urban 
society, which is adequately attested in the 13th c. in western Asia Minor. 
Scholars of Byzantine history, however, somewhat stubbornly but admittedly 
with some justification deny that such a society existed either in eastern or 
western Asia Minor in the 7th c., for the reasons already discussed. 

The present contribution offers a systematic geographic approach to 
the distribution of the warehouses in Asia Minor. This method was first 
applied by Oikonomides, who had used it in support of his point that the 
warehouses “flee the war zone”13. In fact, sigillographic material published 
after Oikonomides’ study allows us to establish that exactly the contrary 
occurred, since a good number of seals concern the eastern war zones14. 
W. Brandes, although denying any order to the geographic divisions of the 
apothekai, admits that some seals may be associated with military operations15. 
Suffice it here to say in advance that the geographical distribution of the 
apothekai, as it will be outlined below, points with surprising clarity to a 
possible military orientation of the apothekai. 

The controversial issues of the function and particularities of operation 
of the warehouses do not concern this paper and will not be examined16. The 
final adjustment of the theme and the apotheke institutions to one another, 
which occurred at the beginning of the 8th c. (and is first manifested in the 
single discovered seal of the warehouse of the Armeniakon theme, dated in 
717/8), can be taken as confirmation of the theory that apothekai and themes 
were related to each other from an early stage, but it is in itself a subsequent 
development that appeared after more than half a century of institutional 
operation of the warehouses, if one includes the years 654-668, when the 

����. Oikonomides, Silk trade, 35 and n. 12, 44-45. 
�������������. Also see Brandes, 329, about certain provinces during the first Arab blockade of 

Constantinople. 
����. Brandes, 303. 
��������������������������������������������������������������������������������������. The most updated and exhaustive treatise on the problems concerning the operation 

of the apothekai in connection to state economics has been recently published by W. Bran-
des. In almost two hundred pages of his book W. Brandes has provided Byzantine Studies 
with a well constructed and complete theory, regardless of the objections one might raise to 
particular issues.



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

202

seals of genikoi kommerkiarioi exercising authority over the provinces of the 
empire become common17.   

Before setting out to classify the seals of the genikoi kommerkiarioi 
in geographical terms, it is important to bear in mind that the following 
analysis is carried out under the condition that not all the seals have been 
preserved, and not all of those preserved have yet been published. It is not 
unlikely, then, that new finds and new publications might in the future 
complete the picture of the geographic distribution of the apothekai of Asia 
Minor. Be that as it may, it is doubtful whether the picture given by the 
results of our research will change significantly, since the seals preserved 
and already published clearly indicate the status of this institution over the 
second half of the 7th c. and the first half of the 8th c. A very distinctive 
pattern clearly emerges from this approach, from which significant results 
can be obtained and thanks to which new questions can be posed that will 
hopefully bring us a step further towards understanding the institution of 
the warehouses and in consequence towards a better understanding of the 
transformations undergone by the administration of the provinces during 
the “Dark Ages” of Byzantium. 

The first mention of ἐν πᾶσι τοῖς θέμασι (“in all the themes”) and 
of ἐπὶ τὰς τῶν θεμάτων χώρας (“in the countries of the themes”) in the 
sources occurs in the narrative of the struggle of the emperor Herakleios 
(610-641) against the Persians in the first half of the 7th c. This mention is 
considered an anachronism by many scholars, since the author, Theophanes 
the Confessor, wrote his Chronography at the beginning of the 9th c. and 
would therefore have been well aware of this institution18. The first mention 

���������������������������������������������������������������������������������              . The seals of the genikoi kommerkiarioi bear the effigy of the emperor and an 
inscription comprising name and title of the bearer, with the formulation “genikos kommer-
kiarios of the apotheke”, followed by the name of one or more provinces, regions or cities, or 
by a combination of names (i.e. of Pylai and Sangarios, Isauria and Dekapolis, etc). Indiction 
dating begins with the year 672/3 and is placed next to the image of the emperor on the 
obverse. See detailed descriptions and chronological classification according to the typology 
of the seals in ZV I/1, 131f. Also see Oikonomides, Silk trade, 36-38, who interpreted the 
typology according to the point of his article; and Brandes, 281-291.  

����. Theophanis Chronographia, vol. I, ed. C. De Boor, Lipsiae 1883, 300.6, 303.10 
[hereafter Theophanes]. See the considerations of Toynbee, Porphyrogenitus, 234-235; Kara-
yannopoulos, Entstehung, 21-24; Bury, LRE, v. 2, 339-230; Haldon, Byzantium, 214; Idem, 
Recruitment, 30-31; Zuckerman, Studies, 128; N. Oikonomidès, Les premières mentions des 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 203

of the thematic armies by the same chronographer falls in the reign of 
Constas II (641-668)19. With a single exception, all references to the themes 
concern military regiments: the Opsikion, the Armeniakoi, the Anatolikoi. 
The references to the themes quoted can be translated as “in all the armies” 
and “in the areas where the armies were stationed”. The only reference 
which implies the territory of the theme is provided by Theophanes in his 
account of the settlement of Slavs “εἰς τὰ τοῦ Ὀψικίου … μέρη” (in the 
country of the Opsikion)20. However, this piece of information should be 
regarded with caution, since the patriarch Nikephoros, a contemporary of 
Theophanes, was hesitant about applying the same terminology and notes 
that the Slavs were settled “εἰς τὴν τοῦ Ὀψικίου λεγομένην χώραν” (in the 
so-called country of the Opsikion)21.  

Few seals of genikoi kommerkiarioi from the reign of Constas II have 
been preserved and they are all dated after 654. The provinces in question 
are Cappadocia (I and II), Helenopontos, Armenia II, Isauria, which was 
inhabited by a warlike people, and the very heart of Asia Minor, the provinces 
of Galatia (Galatia Prima and Secunda or Salutaria), with Ankara, a city in 
which military detachments had already been stationed during Late Roman 
times, Paphlagonia and Abydos (map 1, Catalogue no I). It is interesting, 
and should be noted here, that in 654 the Arabs launched an attack by sea 
against western Asia Minor and the islands of the Aegean22. Raids by land 
and by sea became a yearly phenomenon, especially after the sea battle of 
Phoenix (655), which ended with the destruction of the Byzantine fleet23. 

thèmes dans la Chronique de Théophane, ZRVI 16 (1975) 1-8. Oikonomides asserts that the 
references depend on ancient, lost sources, and cannot be considered anachronistic, but re-
dates the first one in 626, the year that emperor Herakleios started the campaign against the 
Persians. 

����. Theophanes, 348.29. Mentioned is the army of the Armeniakoi, under the general 
Saborios. Mention of the army of the Anatolikoi first occurs in the sources dealing with the 
events of the reign of emperor Constantine IV. See Theophanes, 352.14. 

����. Theophanes, 364.14-15. 
����. Nikephoros Patriarch of Constantinople, Short History, ed. C. Mango, [CFHB 13], 

Washington DC, 1990, ch. 38.9-10 [hereafter Nikephoros]. 
����. Theophanes, 345.8-11; Constantine Porphyrogenitus, De Administrando Imperio, 

ed. G. Moravcsik – J. H. Jenkins, [CFHB 1], Washington D.C. 1967, 84 ch. 20.2-10 [hereafter 
DAI]; Lilie, Reaktion, 67-68.  

����. Theophanes, 345-346. An account of the yearly raids of the Arabs is found in Lilie, 
Reaktion, 60f. The events are best recorded in the Arab sources, for which see E. W. Brooks, 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

204

The reign of Constas II also covers the period during which numismatic 
findings from excavated sites in Asia Minor disappear, a fact that has been 
linked to the reform of the funding of the army and the establishment of the 
institution of themes (i.e. the replacement of the yearly allowances of the 
soldiers with recompense in the form of landed property)24. Missing from 
our picture of the warehouses in the reign of Constas II, however, are the 
provinces of Kilikia (I and II), of Armenia I and IV and of Honorias, all 
of which are attested on seals of his successor, Constantine IV (668-685), 
along with the other provinces already mentioned (map 2 and Catalogue no 
II). Kommerkiarioi seals from these provinces during the reign of Constas 
II, as well as from Galatia and Paphlagonia under Constantine IV, may still 
be discovered in the future. In this context, however, the involvement of 
Paphlagonia should be considered as merely geographic, since the province 
shared common borders with Helenopontos and Honorias, in both of which 
the warehouse system functioned25. Honorias, on the other hand, is a region 
where troops of the Opsikion army were stationed. Sigillographic testimonies 
that may be associated with this army26, or even with the palatine guards 
regiments27, occur up to the first reign of emperor Justinian II (685-695) 

The Arabs in Asia Minor (641-750), from Arabic Sources, Journal of Historical Studies 
18, 1898, 182-208. On the sea battle of Phoenix see A. Stratos, The Naval engagement in 
Phoenix, in: Charanis Studies, Essays in Honor of P. Charanis, ed. A. Laiou-Thomadakis, N. 
Brunswick N.J. 1980, 229-247.  

����. Hendy, Studies, 297f., 414-420, 640-645; Brandes, 323-329; Haldon, Byzantium, 
117-120; Leontsini, Κωνσταντίνος Δ΄, 112-113. 

����������������������������������������������������������. On these provinces during the time of Justinian I see K. Belke, Paphlagonien und 
Honorias [TIB 9], Wien 1996, 67-68 [hereafter TIB 9]. 

��������������������������������������������������������������������������������������. On the territory of the Opsikion see Μικρά Ασία 178f. The first uncontested testi-
mony concerning the Opsikion is found in the Acts of the VI Ecumenical Council (680). On 
the theme see Μικρά Ασία, 163f.; F. Winkelmann, Byzantinische Rang- und Ämterstruktur 
im 8. und 9. Jahrhundert. Faktoren und Tendenzen ihrer Entwicklung [BBA 53], Berlin 
1985, 72-76 [hereafter Winkelmann, Rangstruktur]; J. Haldon, Byzantine Praetorians. An 
Administrative, Institutional and Social Survey of the Opsikion and Tagmata, c. 580-900 
[Ποικίλα Βυζαντινά 3], Bonn 1984, 164f., 191f., 210 f. [hereafter Haldon, Praetorians]; 
Constantino Porfirogenito, De thematibus, ed. A. Pertusi [Studi e Testi 160], Città del Vati-
cano 1952, 127-130 [hereafter De Thematibus].  

����������������������������������������������������������������������. On the billeting of the palatine Scholae in towns of Bithynia see Haldon, Praetori­
ans, 119-128; De Thematibus, 127; TIB 9, 69. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 205

and are provided by seals of the warehouse of Pylai and Sangarios (679/80)28 
and of Nicaea (695-7)29, while a seal of Sebastopolis (668-672/3) is probably 
to be associated with the army of the Armeniakon30. Another peculiarity of 
the apothekai under Constas II is the apotheke of Abydos. This warehouse 
seems not to have functioned again after the reign of Constas II. Abydos 
was the seat of a customs office and a convenient point for the control of sea 
routes to and from Constantinople31. The fact that reference to its warehouse 
appears only once can be considered as proof that the apothekai did not 
actually serve commercial ends.  

Under Justinian II, in 687, the institution of the warehouses expanded 
into almost all the provinces of Asia Minor (map 3, Catalogue no III). There 
are, however, multiple problems that have to be considered. First, there is 
the problem of the provinces of Armenia. These were reformed twice in the 
course of the sixth century, under the emperors Justinian I and Maurice32. 

����. ZV I/1, no 157; Brandes, App. I no 68.  
����. DO Seals 3, no 59.3; Brandes, App. I no 135. In the beginning of the 9th c., the 

western parts of Bithynia were assigned to the theme of Optimaton. On this small auxiliary 
unit see Μικρά Ασία, 235-244; Haldon, Praetorians, 199-202, 208-209, 223-227; Winkel-
mann, Rangstruktur, 99.

����. DO Seals 1, no 86.1; Brandes, App. I, 59. The editors believe that this seal refers to 
Sebastopolis of Abasgia (north of Lazica). On the army of the Armeniakon see Μικρά Ασία, 
113-161; Winkelmann, Rangstruktur, 79-81. 

����. DO Seals 3, no 40.18; Brandes, App. I, no 44. On Abydos see H. Ahrweiler, Foncti-
onnaires et bureaux maritimes a Byzance, REB 19 (1961) 240f.; N. Oikonomidès, Le kommer-
kion d’ Abydos, Thessalonique et le commerce bulgare au IXe siècle, in: Hommes et richesses 
dans l’ Empire byzantin, t. II: VIIIe-XVe siècle, ed. V. Kravari – J. Lefort – C. Morrisson 
[Realités Byzantines 3], Paris 1991, 242-248; Idem, Silk trade, 39; J. Durliat – Guillou, Le 
tarif d’ Abydos (vers 492), BCH 108 (1984) 581-598.

����. CIC, v. 3, no 31; Theophylacti Simocattae, Historiae, ed. C. De Boor (– P. Wirth), 

Stutgardiae 1972, IV.13, V.15; E. Honigmann, Die Ostgrenze des byzantinischen Reiches von 
363 bis 1071, nach griechischen, syrichen und armenischen Quellen [Corpus Bruxellense 

Historiae Byzantinae 3], Bruxelles 1935, 16-20, 28-37 [hereafter Honigmann, Ostgrenze]; F. 

Hild – M. Restle, Kappadokien (Kappadokia, Charsianon, Sebasteia und Lykandos [TIB 
2], Wien 1981, 69 [hereafter TIB 2]; ODB, v. 1, entry Armenia, 175-177 (N. G. Garsoian). 

Also see A. Stratos, Les frontières de l’empire au cours du VIIe siècle, in: Actes du XIV 
Congrès International des Études Byzantines (Bucarest 1971), Bucarest 1973, 423 [hereafter 

Stratos, Frontières]. See a detailed analysis in: H. Ohme, Die “Armenia Magna” und die 

armenischen Reichsprovinzen am Ende des &. Jahrhunderts, Βυζαντινά 16 (1991) 339-352 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

206

The reforms of Maurice seem to have remained in force in the 7th c., as is 
made clear by the precedence lists of the Church of Constantinople. The 
provinces of Armenia I and II, with Melitene and Sebasteia respectively 
as metropolitan capitals, had been retained33. Ample sigillographic and 
literary evidence is also preserved relating to Armenia IV, where the war 
with the Arabs was constant and cruel until the beginning of the 8th c. at 
least34. In spite of the reforms the church administration of the provinces 

[hereafter Ohme, Armenia Magna]; S. Gyftopoulou, Πολεμωνιακός Πόντος-Λαζική: οι 

εκκλησιαστικές έδρες, οι εκκλησιαστικές επαρχίες (7ος-16ος αι.), Ιστορικογεωγραφικά 10 

(2004) 137-138 [hereafter Gyftopoulou, Πόντος-Λαζική].
����. J. Darrouzès, Notitiae Episcopatuum Ecclesiae Constantinopolitanae, Paris 1981, 

index, entries Melitene, Sebasteia [hereafter Darrouzès, Notitiae]. 
����������������������������������������������������������������������������������            . Armenia IV, which was created by Justinian I, comprised the ancient satrapies 

around the Arsanias river, to which the emperor attached the north Mesopotamian city of 
Martyropolis. In the geographic work of George of Cyprus, which reflects the administrative 
situation of the empire at the beginning of the 7th c., the province is called “Mesopotamia, 
that is, Armenia IV”. Besides Martyropolis it comprised two more cities, Amida and Daras, 
which lay at the Byzantine-Persian frontier. See E. Honigmann, Le Synekdèmos d’Hieroklès 
et l’opuscule géographique de Georges de Chypre [Corpus Bruxellense Historiae Byzantinae, 
Forma Imperii Byzantini fasc. 1], Bruxelles 1939, 64.909-66.964. It is considered, however, 
that the list of cities and fortresses cited has been corrupted by Basileios of Ialimbana, who 
added the list of cities of the “other Armenia IV”. According to this list, the metropolis of 
Armenia IV was Dadima (Tadım), which is confirmed by the signature of the metropolitan 
bishop of the city in the acts of the Quinisextum Council (692). In this instance, the pro-
vince is also called “Justiniana IV”. See H. Ohme, Das Concilium Quinisextum und seine 
Bischofsliste. Studien zum Konstantinopeler Konzil von 692 [Arbeiten zur Kirchengeschich-
te 56], Berlin-New York 1990, 149, no 38 [hereafter Ohme, Quinisextum]; Synekdemos, 
49-50; E. Honigmann, Die Notitia des Basilieios von Ialimbana, Byzantion 9 (1934) 211-222; 
A. Jones, The Cities of Eastern Roman Provinces, Oxford 1971, 515-516; J. D. Howard-
Johnston, Byzantine Anzitene, in: Armies and Frontiers in Roman and Byzantine Anatolia, 
Proceedings of a Colloquium held at University College, Swansea April 1981 [British Insti-
tute of Archaeology at Ankara, Monograph 5, BAR International Series 156], 1983,139-290, 
especially 249-250 and note 115; Darouzès, Notitiae, 42-45. Now, according to Theophanes, 
Armenia IV was in 702 surrendered to the Arabs by Vaanes the so-called Heptadaimon, who 
probably served as governor of the province. Shortly after, however, the province came anew 
under Byzantine rule, since in 711/2 the emperor Bardanes-Philippikos had his Armenian 
compatriots transferred to Armenia IV under compulsory resettlement. At this time the 
province probably comprised only the northern parts of Armenia IV with Dadima, since the 
southern parts of Amida, Martyropolis and Daras had been occupied by the Arabs. See The­
ophanes, 372.6-7, 382.6-7. On the complicated events see A. Stratos, Το Βυζάντιον στον Ζ΄ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 207

of Helenopontus and Pontus Polemoniacus remained the same as before 
535/635. 

There is no evidence regarding the existence of a civil province Armenia 
III in the 7th c.36. Instead, consideration of the seals of the kommerkiarioi 
and other sources leads to the conclusion that the province, initially created 
by Justinian I from regions of Pontus and Armenia in 536 and named 
Armenia I, had by the end of the 7th c. been dissolved into the coastal 
regions of the former pre-Justinianic province of Pontus Polemoniacus (i.e. 
the eastern parts of Pontus with Kerasous and Trebizond) on one hand, and 
on the other hand what was according to the testimony of the lists of the 
Councils of the 7th c. termed “Megale Armenia” (Great Armenia)37, around 
Kamacha (Kemah)38. This conclusion is in accord with the fact that the 
most important city of Great Armenia, Theodosioupolis, to the northeast of 
Kamacha, was conquered by the Arabs in 65339. Apart from the Armenian 

αιώνα, τ. 6: Ιουστινιανός Β΄, Λεόντιος και Τιβέριος, 685-711, Athens 1977, 34-36, 47-48, 
103-109, 154-161 [hereafter Stratos, Βυζάντιον]; Lilie, Reaktion, 114-115, 120.

����. CIC 3, no 28, no 31 c. II. Justinian I did not alter the ecclesiastical status of the 
provinces, but only unified the civil administration of Helenopontus and of parts of Pontus 
Polemoniacus in 535. On the churches of Pontus and Armenia see Gyftopoulou, Πόντος-
Λαζική, 108-112, 115-116. 

����. CIC 3, no 31. See Gyftopoulou, Πόντος-Λαζική, 139. The author believes that 
Armenia I of Justinian I coincides with Armenia III of Maurice. In reality there is no proof 
that there was a province Armenia III in the 7th c., or even in the late 6th c.   

�������������������������������������������������������������������������������������. The Armenian sources, which deal with the reforms of 591 in detail, are at first 
sight confusing and seem to contain mistakes. On some points, however, the information 
coincides with the Notitiae and the conciliar lists (on Armenia I and II, and Great Armenia). 
See F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches, von 565-1453, Bd. 
1, 565-1025, München-Berlin 1924, no 104; N. Garsoian, Αρμενία Μεγάλη και επαρχία 
Μεσοποταμίας, in: Ευψυχία. Mélanges offerts à Hélène Ahrweiler [Byzantina Sorbonnensia 
16], Paris 1998, v. 1, 239-264; C. Zuckerman, Sur la liste de Vérone et la province de Grande 
Arménie, la division de l’empire et la date de création des dioceses, TM 14 (2002) 628-635. 

����. Consilium Universale Constantinopolitanum tertium, ed. R. Riedringer, [ACO 
ser. 2], v. 2.2, Berlin 1992, 826.1-2 [hereafter ACO ser.2]; Ohme, Quinisextum, 153 no 69, 
157.111-113. In the councils the bishops of Daranalis, Kamacha, Coloneia, Nikopolis and 
Satala signed as bishops of cities of Great Armenia. They all belonged to the Justinianic civil 
province Armenia I, but ecclesiastically Coloneia, Nikopolis and Satala belonged to Armenia 
II and were subordinated to the metropolis of Sebasteia.   

����. ODB, v. 3, entry Theodosioupolis, 2054 (N. G. Garsoian).



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

208

cities40, the ancient Justinianic province Armenia I had also comprised the 
maritime Trebizond and Kerasous of Pontus Polemoniacus. These cities had 
been cut off from the mainland since the Arab conquest of Theodosioupolis 
in the 7th c. Seals of the “warehouse of Lazica, Kerasous and Trebizond” 
under Justinian II (689/90, 691/3) reflect this event and should therefore 
be mentioned here41. The territories of Kerasous and Trebizond correspond 
to the littoral of Pontus Polemoniacus and include its major ports. Their 
importance lay in the fact that they had direct communication by sea with 
the Byzantine outposts in Lazica42. However, there is no evidence concerning 
the civil administration either of “Great Armenia” or of the coastal regions 
of Pontus Polemoniacus at the end of the 7th c.43. There is no reason to 
suppose that the civil province of Pontus Polemoniacus was reconstituted 
as it was before 535/6, since it is not attested in the genikoi kommerkiarioi 
seals, in contrast to its neighboring Helenopontus. We will return to this 
question a little later with further remarks on seals concerning the area.  

The sigillographic testimonies prove that the eastern Pontic regions 
shared common institutional developments, as did the neighboring provinces 
of Helenopontus and Armenia I and II. The Byzantines seem at this point 
to have taken into consideration the political realities of their times and the 
geographic particularities of Pontus, where the narrow littoral is separated 
and blocked off from the mainland by a steep and high mountain chain, 
south of which, through the valleys of Armenia, passes the road to the 
west, thereby providing access to the Black Sea44. This was one of the most 

��������������������������������������������������������������������������������������. I.e. Theodosioupolis, Satala, Nikopolis and Koloneia according to the emperor Jus-
tinian I. 

����. ZV I/1, no 164, 178; DO Seals 4, no 34.1; Brandes, App. I no 84, 108, 110. 
����������������������������������������������������������������������������������. The geographic expansion of Lazica corresponds to the western parts of modern 

Georgia. Lazica was never a Byzantine province proper, but the Byzantines held some out-
posts on the Pontic littoral and were always interested in keeping the country under Byzan-
tine influence. Cities and fortresses of Lazica are listed together with the cities of Pontus 
Polemoniacus. See C. Zuckerman, The Early Byzantine Strongholds in Eastern Pontus, TM 
11 (1991) 527-540; A. Bryer – D. Winfield, The Byzantine Monuments and Topography of 
the Pontos [DOS 20], Washington, D.C. 1985, 335 [hereafter Bryer-Winfield, Pontos]; ODB 
2, entry Lazika, 1199 (N. G. Garsoian). 

�����������������������������������������. On an opinion somewhat different see Ohme, Armenia Magna, 344-348. 

����. The Geography of Strabo, with an English Translation by H. L. Jones, vol. 5,                  

London-Cambridge Mass. 1969, XII.3.19; Bryer – Winfield, Pontos, 2, 20f. On the roads of Cap-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 209

travelled roads in Byzantine times, also frequented by marauding Arabs in 
search of prey. The evolution of the administrative system in the 9th and 
10th c. shows that the Byzantines took special care to shield this region 
against enemy attacks45. 

The provinces of Bithynia, Phrygia Salutaria and Phrygia Pacatiana 
are unattested in the seals of the warehouses during the reign of Justinian 
II. A particular group of seals partly fills this vacuum on the map, namely 
the seals of “the andrapoda” or “the Slav andrapoda” (that is, slaves, to 
be understood rather as prisoners of war46), most of them dated between 
the years 693 and 694/547. These seals have been associated with an event 
well known to the Byzantinists. After the settlement of thousands of Slavs 
from the Balkans in Asia Minor, Justinian II enrolled them in the army 
and called them up for service in 692. During the battle, however, which 
took place at Sebastopolis in Armenia II48, they went over to the Arabs. 
According to the chronographer Theophanes, the emperor in a rage ordered 
the execution of those who had remained in Bithynia and the destruction 
of their settlement49. Now, Theophanes is rather negative towards this 
emperor, and scholars cannot yet decide whether to regard this information 
seriously. It has been argued that the seals, contrary to what is stated in the 
narrative of Theophanes, testify to the dispersion of the prisoners in several 

padokia to/from Pontus see F. Hild, Das byzantinische Strassensystem in Kappadokien [TIB 
2], Wien 1977, 71-76, 104-112, 141-148 [hereafter TIB 2]. 

��������������������������������������������        . On the themes created in the region see N. Oikonomidès, L’organisation de la 
frontière orientale de Byzance au Xe-XIe siècles et le taktikon de l’Escorial, in: Actes du 
XIVe Congrès International des Études Byzantines 1, Bucarest 1974, 285-302; DO Seals 4, 
107f., 143f.; Gyftopoulou, Πόντος-Λαζική, 140-143. 

����. G. Dagron, Le traité sur la guérilla (De velitatione) de l’ empereur Nicéphore 
Phocas (963-969), Paris 1986, 232-233; A. Maricq, Notes sur les Slaves dans le Peloponnèse 
et en Bithynie et sur l’emploi de “Slave” comme appellatif, Byzantion 22 (1952) 350-356. 

����������������������������������������������. Only one of these seals is dated to 696/7.
�������������������������������������������������������������������������������������. The battle took place near the Armenian city and not in Sebastopolis of Abasgia. 

This agrees with the information provided in Arab sources. See the extensive commentary of 
Stratos, Βυζάντιον, 44-45; E. W. Brooks, The locality of the battle of Sebastopolis, BZ 18 
(1909) 154-156; Lilie, Reaktion, 107-112; TIB 2, 72, 274. On the importance of those cities, 
both of which were bases of military units during the Late Roman times, see Zuckerman in 
TM 11 (1991) 531-533, 534-535. 

����. Theophanes, 364.11-15, 366.20-23; Nikephoros, ch. 38.11-28. 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

210

provinces of Asia Minor50, the provinces in question being Bithynia, Galatia 
II, Phrygia Salutaria, the Cappadociae, Isauria and Kilikia I, and the western 
provinces of Asia, Caria and Lykia (map 4, Catalogue no IV). The series of 
seals from each province is far from complete, and at first sight it seems 
that at this point, in 693/4, the warehouse of a province was substituted 
with the “warehouse of the prisoners”. However, it is not impossible that 
the two warehouses were functioning at the same time in the same province. 
The inscription of the seal of Isauria, mentioning the “warehouse of Isauria 
and the andrapoda” (694/5), implies that here the same warehouse served 
the needs of both the province and the population settled there, whether 
warrior, Slav or other, which suggests that this was normally not the case 51. 
This is consistent with the fact that foreign soldiers served on different terms 
in the army, being placed under the command of a military officer who was 
appointed from the capital solely for this purpose52. One final observation 
to be made regarding the andrapoda of Asia Minor is the fact that, far 
from being executed, they were settled in key positions, in Bithynia, exactly

����. Stratos, Βυζάντιον, 39-48; Ostrogorsky, History, 130-132; H. Ditten, Ethnische 
Verschiebungen zwischen den Balkanhalbinsel und Kleinasien vom Ende des 6. bis zur Zwei­
ten Hälfte des 9. Jahrhunderts [BBA 59], Berlin 1993, 216f.; P. Charanis, The Slavic Element 
in Byzantine Asia Minor, Byzantion 18 (1946-8) 70-71, 74-75; Idem, Ethnic Changes in 
Seventh-Century Byzantium, DOP 13 (1959) 42-43; Bury, LRE 2, 321-322; Hendy, Studies, 
631-632; Haldon, Byzantium, 71-73, 247f.; Treadgold, Army, 182-183; Oikonomides, Silk 
trade, 51-53; Brandes, 351-365; W. Seibt, Neue Aspekte der Slawenpolitik Justinians II. Zur 
Person des Nebulos und der Problematik der Andrapoda-Siegel, VV 55 (1998) 126-132; W. 
Seibt – D. Theodoridis, Das Rätsel der Andrapoda-Siegel im ausgehenden 7. Jh.-Waren mehr 
Slaven oder mehr Armenier Opfer dieser Staatsaktion? BSl 60 (1999) 400-406. Also see C. 
Head, Justinian II of Byzantium, Milwaukee Wiskonsin 1972, 36, 45-51 [hereafter Head, 
Justinian II].  

����. Brandes, 340-341, has already noted that seal inscriptions of Georgios apo hypaton, 
the person in charge of the warehouses of the andrapoda, do not include the title of “genikos 
kommerkiarios”.  

��������������������������������������������������������������������������������������. The best known example is that of the Mardaites, population of Syrian origin, pla-
ced under the command of a catepano appointed by the emperor. See DAI, ch. 50.169-170; 
Constantine Porphyrogenitus De administrando Imperio, vol. 2: Commentary, ed. R. Jenkins, 
London 1962, 75, 192-193 [hereafter DAI Commentary]; Honigmann, Ostgrenze, 41; DO 
Seals 2, no 70; Haldon, Byzantium, 70-71; Ostrogorsky, History, 131-132; H. Ahrweiler, 
Byzance et la mer. La marine de guerre, la politique et les institutions maritimes de Byzance 
aux VIIe-XVe siècles [Bibliotheque Byzantine, Études 5], Paris 1966, 399-400. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 211

opposite to Constantinople, and in the border provinces of Cappadocia, 
Kilikia and Isauria, which were heavily stormed by the Arabs in the 7th c.; 
this implies that they enjoyed the trust of emperor Justinian II53.

The third problem of the reign of Justinian II concerns the much debated 
issue of the establishment of the Thrakesion, the fourth theme of Asia 
Minor, located in its western provinces54. In one of the most reliable sources 
available, the royal iussio of Justinian II, a letter addressed to the Pope, dated 
to 687, the emperor enumerates the constituencies of his state, which include 
military units, and the T(h)racisianus in particular55. Now, up until 711 the 
only operating army with a similar name was the army of Thrace. According 
to the emperor Constantine VII, who wrote his work on the themes in the 
10th c., the theme of Thrace was created when the Bulgarians crossed the 
Danube, with the aim of confronting this new threat from the north. This 
event occurred during the reign of Constantine IV, but other than the fact 
that the count of the Opsikion army, who was serving at the same time as 
deputy general of Thrace, took part in the Sixth Ecumenical Council (680), 
there is no other solid evidence regarding the status of this theme at the end 
of the 7th c., since the information provided by the iussio is still the subject 
of scholarly debate56. The army of Thrace was anyway assisted by the royal 
army of the Opsikion; troops of the Opsikion were frequently called to the 
Balkan parts of the empire57. Moreover, Lilie has argued that the army of 

������������������������������������������������������������������������� . A castle in Cappadocia has been associated to Slavic population. See TIB 2, 71; 
Head, Justinian II, 80f.; Stratos, Βυζάντιον, 67-69.  

��������������������������. On the Thrakesion see Winkelmann, Rangstruktur, 81-84; Μικρά Ασία, 201f. 
����. ACO ser. 2, 2.2: 886.21-25: …insuper etiam quosdam de Christo dilectis exercitibus, 

qui inuenti sunt tam ab a Deo conservando imperiali obsequio quamque ab orientali Tra­
cisianoque, similiter et ab Armeniaco, etiam ab exercitu Italiae, deinde ex Cabarisianis et 
Septensianis, seu de Sardinia atque de Africano exercitu, qui ad nostram pietatem ingressi 
sunt.

����. ACO ser. 2, 2.1, 14.20-21; De Thematibus, 84-85. 
����. R.-J. Lilie, “Thrakien” und “Thrakesion”. Zur byzantinischen Provinzorganisation 

am Ende des 7. Jarhhunderts, JÖB 26 (1977) 28f. [hereafter Lilie, “Thrakien”]; Haldon, Prae­
torians, 191-198; Toynbee, Porphyrogenitus, 255-256; Winkelmann, Rangstruktur, 90-92; N. 
Oikonomidès, Les listes de préséance byzantines des IXe et Xe siècles, Paris 1972, 349 [here-
after Oikonomidès, Listes]; Μικρά Ασία, 168, 202; Leontsini, Κωνσταντίνος Δ΄, 145-148, 
187-188; P. Soustal, Thrakien (Thrake, Rodope und Haimimontos) [TIB 6], Wien 1991, 76. 
In Lilie’s view, the count of Opsikion and deputy general of Thrace was temporarily ent-
rusted with the administration of the newly created theme in 680. The theme of Thrace, how-



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

212

Thrace had been settled in Asia Minor since the beginning of the 7th c. on 
the grounds that the European provinces could not support its presence on 
European soil, although so far there is no literary or archaeological evidence 
to corroborate this hypothesis58. Now, the army of Thrace would normally 
have been termed Thracianus or Thracesius in a Latin text, rather than T(h)
racisianus59. However, this strange term that occurs in the iussio seems to 
be a direct transliteration into Latin of its Greek equivalent, which appears, 
admittedly somewhat rarely, in literary sources, and in seal inscriptions. 
The Greek term “Thracesianus” means “soldier of the theme of Thrace”. In 
the light of this, it seems reasonable to conclude that the theme mentioned 
in the iussio is in fact the theme of Thrace60.  

This conclusion leaves the question of the date of the creation of the theme 
of the Thrakesion unanswered. The study of the geographical distribution 
of the warehouses, however, suggests that there was a significant change 
in the western parts of the empire. The province of Asia is indeed the only 
one for which we now have an almost complete series of seals of the genikoi 
kommerkiarioi of the apothekai for the decade 687 to 697, for only the seals 
of 688/9 and 693/4 are missing. The warehouse of the province of Asia 

ever, appears to be independent in the 8th c. Haldon believes that the count of the Opsikion 
was the “regular” commander of the troops of Thrace. Leontsini observes that the function 
of deputy general comes from the old prefectural hierarchy (the deputy was actually the 
deputy of the magister militum), and the fact that the count of the Opsikion also served as 
deputy general of Thrace is certainly not irrelevant to Constantine IV’s Bulgarian campaign, 
during which the emperor himself was chief commander (and therefore commander of the 
army of Thrace, although not explicitly stated). On this point also see Lilie, “Thrakien”, 30f.; 
Zuckerman, Studies, 118-119.   

����. Lilie, “Thrakien”, 26-28; Haldon, Byzantium, 213-214; Idem, Praetorians, 174f.; 
Toynbee, Porphyrogenitus, 253-254; Leontsini, Κωνσταντίνος Δ΄, 148-150; Μικρά Ασία, 
201-202. The fate of the army of Thrace in the 7th c. until 680 is not known. The view 
expressed by the researchers of Μικρά Ασία and by Leontsini that the theme was called 
“Thrace” within its actual operational range in the Balkans, and Thrakesion when it served 
as auxiliary unit to the Opsikion in the East is not, I think, consistent with the accuracy of 
Byzantine administrative practices. 

����������������������������������������������������������. The information that pope Conon (686-687) originated “patre Thraceseo”, signifies 
in my view the province of Thrace rather than the Thrakesion theme. See Liber Pontificalis, 
ed. L. Duchesne, Paris 1981, réimpression conformé à l’édition de 1955, v. 1, 368.  

������������������������������������������������������������������������������. For references in the sources and for an account of the debate so far see DO Seals 
3, no 1. Also see Zuckerman, Studies, 118. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 213

functioned, as was usually the case, with those of the neighboring provinces 
of Caria and Lycia, and sometimes with the warehouses of the islands 
opposite to its coast, Chios, Lesbos and Rhodes61. Provided that there was 
indeed a relationship between theme and warehouse, the evidence suggests 
that a new military regiment, the Thrakesion, appeared in western Asia 
Minor. The date of its formation can be placed in 687 or a little later, since it 
is not mentioned in the iussio of that year. There can be therefore little doubt 
that this theme was a creation of Justinian II, rather than his successors. 
This explains why in 711, at the end of his second reign (705-711), Justinian 
II relied on troops of the Thrakesion theme62. Moreover, it implies that the 
reforms under Justinian II were much more radical than has been hitherto 
supposed and probably involved large social groups and affected established 
interests and privileges. Was this one of the reasons why Justinian II was 
dethroned in 695? The text of Theophanes, a writer notorious for the lack 
of interest he shows in the situation of the provinces and in events outside 
the capital, indicates that the people of Constantinople, and particularly the 
upper classes, were not happy with the economic measures of Justinian II, 
who was left without the support of the Constantinopolitan aristocracy by 
694/563. 

The period between the years 695 and 717, ridden with internal strife, 
is so far represented only by a few genikoi kommerkiarioi seals from the 
west, the northeast and the southeast of the peninsula of Asia Minor (map 
5, Catalogue no V). Of note are the seals of the vassilika kommerkia (royal 
kommerkia) of Helenopontus, and of Asia, Caria and Lycia. Another seal 
of this group concerns Mesembria in the province of Haemimontus64. In 
Oikonomides’ view, the change in the terminology was brought about by 

�����������������������������������������������������������������������������������. For seals of the province of Asia under Justinian II, see Catalogue no III.    
����. Theophanes, 377-381; Nikephoros, ch. 45.77-78. 
����. Theophanes, 367-369; Nikephoros, ch. 39, 40. It was finally a member of the aristoc-

racy, the patrician Leontios, who brought about the downfall of Justinian II. The coup of the 
aspiring emperor ended with a riot of the people of the capital, specifically –according to the 
sources- of the supporters of the Blues, who sided with the aristocracy. See Head, Justinian 
II, 88-98; Stratos, Βυζάντιον, 77-82; Ostrogorsky, History, 139-140. Ostrogorsky charac-
terizes Justinian II as an “outstanding and gifted ruler, who worked more than any other to 
build up the Heraclian administrative system”.   

����. DO Seals 4, no 26.1; K. Regling, Byzantinische Bleisiegel III, BZ 24 (1924) 96; ZV 
I/1, 190 table 33; Brandes, App. I no 132, 134, 136. 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

214

the state apparently taking over the operation of the apothekai, which he 
regards as a reaction on the part of the new government of Leontios to 
Justinian II’s financial policy. This theory has been contested by Brandes, in 
whose view Oikonomides’ conjecture rests on the dating of the seals issued 
under Justinian II and Leontios. However, the attribution of the seals to 
one or the other emperor remains hypothetical, because the typology of 
Leontios’s effigy on the seals is similar to that of Justinian II65. It should be 
noted in addition that all three seals of the vassilika kommerkia are dated 
to the 9th and 10th indictions, which correspond to the years 695/6 and 
696/7. Therefore the possibility that the vassilika kommerkia of 695 were 
already operating under Justinian II before his dethronement in the late 
summer or autumn 695 cannot be ruled out, which suggests that a reform 
had been attempted by this emperor. Leontios, then, would have carried out 
the measures undertaken by his predecessor until the fixed expiration date, 
that is, the end of the 10th indiction, in August 69766. If this interpretation is 
accepted, it is significant that the provinces of western Asia Minor (except 
Hellespont) are erratically represented after 69767, and so the impression of 
continuity given by Map 5 becomes rather misleading. Perhaps, then, there 
was indeed a break with the financial policies of Justinian II, as is implied 
by the account by Theophanes of the emperor’s dethronement? Western 
Asia Minor is more regularly represented in the seals of the reign of Leo III 
(717-741), under whom the vassilika kommerkia also reappeared. The reign 
of Leo III is indeed marked by significant changes. As was the case under 
Justinian II, the apothekai functioned in every province of Asia Minor 
(although no seals from Galatia or Lycaonia have yet been found), except for 
Kilikia, which had been occupied by the Arabs (map 6, Catalogue no VI)68. 

����. Oikonomides, Silk trade, 40-41; ZV, 135; Brandes, 335-343. Brandes points out 
that the theory of Oikonomides is based mostly on the person of George apo hypaton and 
genikos kommerkiarios, who according to the wording of Oikonomides was “scandalously 
active” under Justinian II. 

����������������������������������������������������������������������������������������. This opinion is expressed under the reservation that the editors prefer to read the 
name Leontios on the seals. One wonders whether this is not due to the influence of the the-
ory of Oikonomides. 

���������������������������������������������������������������������������������������. Only one seal of Asia, Caria and Lycia is preserved after 697, dated in 713-5, and 
there is only one seal of Kapatiane and Lydia, dated 696/7. 

����. F. Hild – H. Hellenkemper, Kilikien und Isaurien, [TIB 5], Wien 1990, 46-47 [here-
after TIB 5]. Kilikia was occupied by the beginning of the 8th c. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 215

The persistent separation of the littoral of Pontus from the regions south 
of the Pontic mountain range is noteworthy. This split becomes evident for 
the first time, as has been noted above, with the appearance of seals from 
Lazica, Trebizond and Kerasous under Justinian II. Other seals, dated to 
the opening years of the reign of Leo III, testify to a similar adjustment of 
the Pontic provinces. The inscriptions of the seals take one of the following 
forms: the warehouse of “Honorias, Paphlagonia and of the littoral of 
Pontus” (720-741), of “Honorias, Paphlagonia and of the littoral of Pontus 
up to Trebizond” (720-741), of “the littoral of Pontus” (727/8 or 728/9), or 
of “Helenopontus, Paphlagonia and Kerasous” (721/2)69. The warehouse of 
Kerasous also occasionally functioned separately, starting from 717 at the 
latest, a practice that became standard under the vassilika kommerkia70. On 
the other hand, the warehouse of Lazica, a region geographically contiguous 
with Byzantine Pontus, was already functioning independently in 702 until 
at least 716/771. Before 702 the warehouse of Trebizond and of neighboring 
Kerasous was functioning in conjunction with that of Lazica. The geographic 
connection of these regions was ancient and already recorded in the Novella 
of Justinian I72. It is also in conformity with the fact that, following the 
Byzantine re-conquest of Armenian lands, Trebizond became the metropolis 
of the ecclesiastical province of Lazica in the 10th c.73. The developments 

����. Šandrovskaja, 86-88; ZV I/1, no 226, 227; Brandes, App. I no 182, 187, 188, 189.  
����. Koltsida-Makre, no 6; ZV I/1, 194, table 34, no 250; Brandes, App. I no 174, 223, 230. 
����. ZV I/1, no 204, I/3, no 2764.2; DO Seals 4, no 35.1, 2; Brandes, App. I no 151, 

154, 156, 173. Lazica was turned over to the Arabs by its patrician, Sergius of Varnoukios, 
in 696/7. The act was considered sedition by the Byzantines. Lazica, or rather parts of it, 
was since then under Arab suzerainty. It seems that the Byzantines continued to maintain 
footholds in the country. It is, however, the diminished Byzantine presence in the region that 
is reflected in the seals. In 705/6 Armenians escaping the Arab domination of their country 
settled in the Lazican city of Phasis. See Theophanes, 370.3-4, 391.18-19, 393.10-16; Stratos, 
Βυζάντιον, 88, 108-109, 161-162; Idem, Frontières, 422-423, 431, 433; B. Martin-Hisard, 
La domination byzantine sur le littoral oriental du Pont Euxin (milieu du VIIe-VIIIe siecles), 
BBulg 7 (1981) 141-156; Gyftopoulou, Πόντος-Λαζική, 110 note 12. 

��������. See CIC 3, no 28 praefatio.
73. Darrouzès, Notitiae, index, entry Trebizond. See in detail Gyftopoulou, Πόντος-

Λαζική, 112f., 118f. (valuable for the comments on the ecclesiastical status of Trebizond and 
Lazica). It should be noted that the 10th-century ecclesiastical province of Lazica does not 
correspond to 7th-century Lazica in geographical terms. It seems clear, however, that the 
creation of an ecclesiastical province in the 10th c. revived the tradition of the civil admi-



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

216

attested under Leo III, that is, the separation of the Kerasous warehouse, 
which was maintained under the vassilika kommerkia74, leaves Trebizond out 
of the picture of the warehouses in the early 8th c., apart from the evidence 
afforded by the only seal mentioning the city during this period. Now from 
the first half of the 9th c. comes information on a ducatum Haldeae, i.e. a 
district around Trebizond, under the command of a military officer, a duke. 
This piece of information has puzzled scholars. The creation of a theme of 
Chaldia is dated to about the same time, whilst both the general and the 
duke are found in the precedence list of the time (the Uspenskij Taktikon, 
dated to 842/3)75. The fact that a ducatum of Chaldia existed in the 8th c. is 
beyond any doubt76, and the seals of the warehouses, reflecting the situation 
as it was in the early 8th c., indeed suggest that there was a division of 
the eastern Pontic littoral, previously regarded as a single unit including 
Lazica. A reason for this administrative evolution would be, as we have 
already seen, the Arab conquest of Theodosioupolis, which interrupted the 
communication of Trebizond with its Armenian hinterland. The particular 
strategic significance of Trebizond (i.e. the maritime connection with Lazica), 
the fact that it lay at the eastern extremities of the empire, the impending 
need to protect the passes that offered access from Great Armenia to the 
Pontic littoral and thus block enemy approaches to the Black Sea, are good 
reasons for founding a ducatum of Chaldia in the area. When this happened, 
is not known for certain. Since the last seal of a genikos kommerkiarios of 
Lazica is dated in 716/7, it would appear reasonable to assume that it was a 
measure taken after that year, presumably by Leo III77. 

nistrative practices of the late 7th c., which is reflected in the precedence lists of the Middle 
Byzantine Church.   

����. ZV I/1, 194 table 34 and no 250; Brandes, App. I, no 223, 230. The seals of the royal 
kommerkion of Kerasous are dated 735/6 and 738/9. 

����. Oikonomidès, Listes, 49.10, 53.4, 349, 354; P. Lemerle, Thomas le Slave, TM 1 (1965) 
285-287; Μικρά Ασία, 287-297; J. B. Bury, A History of the Eastern Roman Empire. From 
the Fall of Irene to the Accession of Basil I (A.D. 802-867), London 1912, 223, 261 and note 
2; Honigmann, Ostgrenze, 53; De Thematibus, 73, 137-139.

����������������������������������������. This is confirmed by the seals. See DO Seals 4, no 32; Winkelmann, Rangstruktur, 
106-107; Bryer – Winfield, Pontos, 299f., 317. 

����������������������������������������������������������������������������������� . Territories commanded by dukes, laying along the borders of the empire, formed 
part of the empire’s defense mechanism during the early Byzantine times. It appears to me 
more appropriate to elaborate on this issue in one of the next studies of this series, concer-
ning the themes. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 217

The administration of the Armenian territories that remained under 
Byzantine rule had also evolved. The inscriptions on the seals of the 
warehouses in the beginning of the 8th c. took the following forms: “the 
warehouse of Koloneia and Kamacha” (702-704), “of Koloneia, Kamacha 
and Armenia IV” (713-715), which finally became “of Koloneia and all the 
provinces of the Christ-loving Armeniakon” (717/8)78. What remained79 
of the provinces of Armenia I (while its capital Melitene was changing 
hands80), the Armenian region of Koloneia81, Armenia IV, which was being 
contested by the Arabs at the time, and “Great Armenia” with Kamacha82, 
and one or both Cappadociae83, now formed part of what was called the 
“provinces” of the army of the Armeniakoi. This is the first time that a 
certain territory is assigned to an army, in sufficiently official terms to 
be inscribed on a seal. The extent of the territory of the Armeniakon still 
remains largely undefined. At present it seems far from certain that the 
provinces Helenopontus and Paphlagonia also belonged to the theme of the 
Armeniakoi. Our analysis, however, leads to the conclusion that the Arab 
conquest of Great Armenia would have made the option of subordinating 
the remaining parts of Armenia I and of the former Justinianic Armenia I 
to the Armeniakon and its general, and the choice of creating the ducatum 
of Chaldia in the northeastern parts of this province, a political necessity 
for the Byzantines. 

����. DO Seals 4, no 65.1, 74.4, 22.27. 
��������������������������������������������������. On the territorial losses and the borders see Stratos, Frontières, 429-433. 
��������������������. On Melitene see TIB 2, 71, 233-237.
��������������������. On Koloneia see DO Seals 4, no 48; Bryer – Winfield, Pontus, 145-151. 
���������������������������������������������������������������������������������        . Kamacha (Kemah), to the southwest of modern Erzincan, was for the first time 

captured in 679, then in 710 and 723/4. See Honigmann, Ostgrenze, 56-57. 
�������������������������������������������������������������������������������������. Whether Cappadocia I and/or II were actually part of the theme of the Armeniakoi 

or the theme of the Anatolikoi is an issue debated in the bibliography. In DAI, ch. 50.83-84, 
it is mentioned that Cappadocia was a tourma (military division) of the theme of the Ana-
tolikoi, but Constantine VII treats the region in the chapter devoted to the Armeniakon in 
De Thematibus, 63-65. See Μικρά Ασία, 89, 130, and especially a complete and excellent 
analysis of the problem in 262-268. Also see DAI Commentary, 188; Haldon, Byzantium, 
219-220; De Thematibus, 118.  



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

218

The vassilika kommerkia reappear under Leo III. The first seal, dated 
in 727/8, concerns the provinces of Hellespont, Asia and Caria84. The seals 
of Asia Minor dated to after 730 concern only the vassilika kommerkia. 
As noted above, it is thought that the change in the terminology employed 
probably reflects a change in the manner in which the institution 
functioned85. The vassilika kommerkia, however, were not firmly linked with 
the themes, for their functional basis remained the provincial organization 
as it was before 73086. The exceptions to the rule, however, provided by seals 
of the vassilika kommerkia of cities and regions, and by two seals of the 
vassilika kommerkia of the army of the Anatolikoi, demonstrate that this 
arrangement was starting to break up87. The presence of these seals can be 
explained as evidence for the efforts made by the central administration 
to meet regional needs or even as experiments in governmental practice 
concerning the needs of the military regiments. They may even be evidence 
of hesitation on the part of Leo III in regard to taking the final step of 
bringing the two institutions, the themes/military regiments and the 
vassilika kommerkia, into adjustment to one another. From 739 and in the 
740s under Constantine V (741-775), the vassilika kommerkia are steadily 
connected with the strategis (generalship) or the eparchiae (provinces) of the 
military regiments, namely, of the newly created theme of Cibyrraioton88, 

����. Koltsida-Makre, SBS 9, 2006, no 5. 
����. Brandes, 368-384, connects the vassilika kommerkia of the 730s to fiscal innovati-

ons adopted by Leo III. 
����. ZV I/1, no 243, 246, 248, 251 and note in ZV I/3, 1955; Zacos Collection 1, no 15; 

Brandes, App. I, no 213, 216, 217, 227, 233a.  
����. ZV I/1, 192 table 34, no 253; Brandes, App. I, no 219, 231. These are the seals of 

Krateia, Prousias and Herakleia of the province of Honorias, and of Chalkedon and Thynia 
of the province of Bithynia. The seals of Kerasous have already been examined. Seals of the 
Anatolikon theme: DO Seals 3, no 86.37; Brandes, App. I, nos 212, 215. 

����. ZV I/1, no 261 and note in ZV I/3, 1955; Brandes, App. I, no 234a. The date of the 
creation of the theme of the Cibyrraiotai is the subject of some debate. The seal places the 
event before 739/40. See H. Antoniadis-Bibicou, Études sur l’histoire maritime de Byzance. À 
propos du«thème des Caraviciens», Paris 1966, 70-71, 85-87; Bury, LRE 2, 342-343; Winkel-
mann, Rangstruktur, 96, 97-98; Toynbee, Porphyrogenitus, 258-261; ΤΙΒ 5, 45-46, 316; Also 
see Μ. Gregoriou-Ioannidou, Το ναυτικό θέμα των Κιβυρραιωτών. Συμβολή στο πρόβλημα 
ίδρυσής του, Βυζαντινά 11 (1982) 207-218; P. Yannopoulos, Cibyrra et Cibyrréotes, Byzan­
tion 61 (1991) 520-529. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 219

of the Thrakesians89, the Opsikion90, and the Anatolikoi91 (see Catalogue 
no VII). 

Important conclusions are to be drawn from this geographical approach. 
Clearly the seals of the apotheke/vassilika kommerkia reflect the transition 
phase from the late Roman provincial organization system to the middle 
Byzantine system of thematic organization of the provinces. An institution 
of a purely economic nature, which operated on the basis of the Late Roman 
divisions of the provinces, ended by adapting its operational range to the 
territorial expansion of the military units in Asia Minor in the 740s. An 
essential prerequisite for this evolution is the settlement of these units in 
certain provinces, which had taken place by the beginning of the 8th c. 
This development had been caused by the political necessity of the times, 
which is particularly evident in the case of the Armenian provinces, and 
by the multiplication of the military corps in Asia Minor. The state had to 
build an entire machine to meet the challenge of supplying the army after 
the dissolution of the early Byzantine structure set up for this task. This 
need was now so much the more pressing, since its military machine had 
changed and had expanded, and was becoming increasingly complex with 
the passing of time. To the original military regiments of the Armeniakoi, of 
the Anatolikoi, and of the Opsikion, were added the army of the Thrakesians 
and of the maritime Cibyrraiotai. 

Research on the seals of the genikoi kommerkiarioi of the apothekai 
indicates that the districts where the warehouses initially functioned do not 
coincide with fixed territories of the themes. Indeed they do not even coincide 
with regions that were later to become fixed thematic territories as defined 
in the work De Thematibus by Constantine VII (10th c.). The only exception 
is provided by the seal of the warehouse of Lykia, Pamphylia and the littoral 
of Isauria dating to the reign of Leo III, which appears to anticipate the 
institution of the Cibyrraioton theme92. At this early stage, the warehouses

����. DO Seals 3, no 2.31; Seibt – Zarnitz, no 1.3.8; Brandes, App. I, nos 237, 240.
����. DO Seals 3, no 39.41; Brandes, App. I, no 239. 
����. Zarnitz, no 3; SBS 3, 179 no 1766; Seibt – Zarnitz, no 1.3.10; Brandes, App. I, nos 

254, 255, 257, 257a. 
����. SBS 6, 148 no 1587, dated in 719/20. The warehouse of the province of Lycia was 

normally functioning together with the warehouses of Caria and Asia. This is the first time 
it appears as functioning with other provinces of southern Asia Minor.   



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

220

were functioning independently of the areas where the armies were “landed” 
and of the provinces from which they were hypothetically recruited. The 
geographic allocation of the operational range of the warehouses appears 
therefore quite flexible. While this is difficult to trace in regard to the 
eastern provinces –with the exception of the separation of the eastern Pontic 
regions from the interior of the country-, it is abundantly clear in the case 
of western Asia Minor. Evidence of this is the fact that the apothekai of the 
provinces of Lydia and Phrygia Pacatiana, which formed part of the theme 
of the Thrakesion in the 9th to the 11th c., were usually coupled and were 
operating together with the apothekai of Bithynia, Hellespont or Phrygia 
Salutaria, which were later to become territories of the themes of the Opsikion 
and of the Anatolikon. The geographical flexibility of the institution, which 
undoubtedly catered for certain particular needs, is also demonstrated by 
the seals of the warehouses of certain cities or/and isolated regions within 
or with the provinces to which they belonged: of Sebastopolis93, of Pylai and 
Sangarios94, of Korykos and Kilikia95, of Isauria and Dekapolis96, of Isauria 
and Syllaion97, of Asia, Caria, Lycia, Rhodes and the Chersonese98. These 
seals testify to the gradual dissolution of the old provincial organization 
of the empire. It is a plausible assumption that in the inscriptions some 
of the leading cities/regions of the provinces are mentioned. In addition 
to this suggestion, however, the strategic considerations of the Byzantines 
are also to be detected: Sebastopolis lay on the great road Theodosioupolis- 
Sebasteia –Amaseia -Amisos, on its way between Sebasteia and Amaseia, 
and so controlled the access to Pontus; Kilikian Korykos was one of the 
main harbors of the Byzantines at this time, since it lay close to Arab 
territory, and a military unit was being recruited from there by the end 
of the 7th c.99; Dekapolis, to the west of Korykos, situated on the steep 
Isaurian mountains of the Taurus chain, consisted, as the name indicates, of 

����. DO Seals 1, no 86.1; Brandes, App. I, no 59. 
����. ZV I/1, no 157; Brandes, App. I, no 68. 
����. ZV I/1, 180 table 27; Brandes, App. I, no 89. 
����. ZV I/1, 149 table 6/1; Brandes, App. I, no 98. 
����. ZV I/1, 158 table 13; Brandes, App. I, no 177. 
����. DO Seals 2, no 65.1; Brandes, App. I, no 129. 
�������������������. On Korykos see TIB 5, 315-320. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 221

a cluster of ten cities that often became the target of Arab raids100. Isauria 
was also close enough to the borders to be involved in the Arab-Byzantine 
confrontation and therefore to be fiercely stormed and completely destroyed 
during land- and sea-based raids101. Syllaion was one of the main urban 
centers of Pamphylia and probably became one of the seats of the general of 
the Cibyrraioton theme. It was clearly not chance that made Theophanes, 
in relating the first siege of Constantinople by the Arabs, record that the 
Arab fleet was destroyed by storm in the waters of Syllaion, although it was 
actually a mainland city102. The straits between Loryma (Chersonese) and 
Rhodes command access from the wider Mediterranean into the Aegean103. 
The seal of Pylai and Sangarios strongly suggests an association between 
the apothekai and the military regiments of the empire. The first aplekton 
was located at Malagina, on the lower Sangarios River. The imperial stables, 
which provided mounts for regiments for campaigns in the East, were also 
situated there. Pylai was a major port on the Asiatic littoral, serving mostly 
Constantinople itself, and was the centre of vast estates belonging to the 
crown104. In short, contrary to what has been argued by scholars so far105, the 
systematic geographic survey of the seals of the genikoi kommerkiarioi of 
the 7th and 8th c. is indeed a worthwhile undertaking, for it is impossible to 
explain the geographic distribution of the warehouses without taking into 
account the military factor. 

100. TIB 5, 235-236. 
�����. TIB 5, 43f. 
�����. Theophanes, 354.8-11; Lilie, Reaktion, 80; H. Hellenkemper – F. Hild, Lykien und 

Pamphylien [TIB 8/1], Wien 2004, 116, 395-402. The church of Syllaion was raised to metro-
politan status before 787, an event which may be considered as indicative of the importance 
of the city in the 8th c.  

������������������������������������������������������������������������������������. Loryma with Rhodes were a little later attached to the maritime theme of Cibyr
raioton. Loryma was simply called “Chersonese” since antiquity, and this name survived well 
into Byzantine times. The region is qualified as hoplotheke (arms depot) by the emperor 
Constantine VII in the 10th c. and this term has given the bay of Loryma its modern name 
(Oplosıka Bükü). See De Thematibus, 78.12-16; W. Blümel, Die Inschriften der rhodischen 
Peraia [Inschriften Griechischer Städte aus Kleinasien 38], Bonn 1991, 3-4; W. Held, Loryma 
in Karien. Vorbericht über die Kampagnen 1995 und 1998, mit beiträgen von Albrecht 
Berger – Alexander Herda, IstMitt 49 (1999) 159-196. 

���������������������. On Malagina see C. Foss, Byzantine Malagina and the lower Sangarius, Anatolian Stu­
dies 40 (1990) 161-183; ODB, v. 2, entry Malagina (C. Foss); ODB, v. 3, entry Pylai (C. Foss). 

�������������������������. See above, note 14. 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

222

Given the geographic flexibility of the apothekai, it is not certain which 
provinces were involved in the vassilika kommerkia of the themes around 740, 
and were it not for the work of Constantine VII in the 10th c., we would have 
to rely entirely on vague allusions and random information in the sources, 
given to us by authors who were not particularly interested in the provinces. 
It appears, however, certain that the army of the Armeniakoi, according 
to the testimony of the seals, was the first to which a fixed territory was 
assigned, attested for the first time in 717/8. The army of the Armeniakoi 
was established on whatever territory was left of the Armenian provinces, 
certainly on Cappadocia I and possibly on Cappadocia II. Its establishment 
in those regions may account for why there are no seals of the warehouse of 
Cappadocia after the first reign of Justinian II, and why there is only one 
seal of the warehouse of Armenia I after 695/6, dated in 741/2106. The army 
of the Anatolikoi, of which two seals dated to the 730’s have survived107, 
would have settled in the heart of Asia Minor at approximately the same 
period as the Armeniakon. Already in 716 there is word in the sources 
about the “provinces of the general” of this army, the aspiring emperor, 
Leo III, which recalls the inscription of the seal of the Armeniakoi, dated 
to the same time108. Eventually, the maritime Cibyrraiotai (739/40) came to 
occupy the south, the army of the Thrakesion (741/2, 745/6) the west and 
the Opsikion theme (745/6) the northwest of Asia Minor. 

If we admit that the apothekai were in fact connected to the military 
corps of the empire from the very beginning of the institution, then we 
would also have to admit that there was a heavy concentration of troops 
in eastern Asia Minor during the reigns of Constas II and Constantine IV. 
The pattern which arises from maps 1 and 2 gives the picture rather of 
the state of affairs in early Byzantine times. By 680 there were two armies 
operating in the East, one of the theme of the Armeniakoi and the other, 

�����. DO Seals 4, no 74.1; ZV I/1, no 260; Brandes, App. I, nos 131, 236. Cf. Zucker-
man, Studies, 129-132. Kato Hexapolis, mentioned in a seal of 741/2, probably corresponds to 
the province Armenia I. See V. Tourneur, L’Hexapolis arménienne au VIIe siècle et au VIIIe 
[Annuaire de l’Institut de Philologie et d’Histoire Orientales 2], Bruxelles 1934 (Mélanges 
Bidez), 947-952; TIB 2, 191. The seal can only be explained as an indication of a particular 
operation. On the campaigns of 741 and 742 however, there is no specific information. See 
Lilie, Reaktion, 154-155. 

�����. DO Seals 3, no. 86.37; Brandes, App. I, nos 212, 215. 
�����. Theophanes, 389.8-10, 390.14-15. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 223

of the theme of the Anatolikoi. The warehouses in regions or provinces 
close to Constantinople form the exception to this conclusion (in Pylai of 
Bithynia and the Sangarios river, in Nicaea and in Honorias), and should 
be explained as being intended to serve the needs of military corps stationed 
near Constantinople, that is, the Opsikion, based in the northwest of the 
peninsula. Now the question that naturally arises is why the provinces 
traditionally associated with the Opsikion, Bithynia and Hellespont, are 
first attested during the rule of Justinian II and after. A second question 
is whether the absence of the province of Galatia I after the reign of 
Constas II, also assigned to the Opsikion army by some scholars109, is purely 
coincidental. The discovery of a seal of the warehouse of Galatia I in the 
future would confirm this suggestion110. Only a seal of the andrapoda settled 
in Salutaria (694/5) and one of Pacatiana (696/7) represents Phrygia in the 
early period of the warehouses with any certainty. Salutaria and Pacatiana 
appear both with Bithynia under Leo III111. Paphlagonia is also only twice 
attested, under Constas II and Justinian II, but appears regularly under Leo 
III112. The erratic representation of some provinces and the total absence of 
others from the seal sample of the early period of the warehouse institution 
may mean that these emperors were hesitant about imposing large military 
corps on the provinces of western Asia Minor, which had been densely 
urbanized and rich since antiquity, or even about burdening the population 
with the task of procuring army supplies. Moreover, it indicates that there 
were provinces that escaped the eventual militarization of the times. A 
plausible explanation may be that necessity required the presence of the 
military regiments in the East. Therefore the armies of the Armeniakon and 
the Anatolikon seem to have been initially restricted more or less to their 

�����. Haldon, Praetorians, 216; Idem, Byzantium, 219; Μικρά Ασία, 245-246; De The­
matibus, 128; N. Oikonomidès, Une liste arabe des stratèges byzantins du VIIe siècle et les 
origines du thème de Sicile, RSBN n.s. 1 (11) (1964) 122. Galatia later formed the core of 
the Boukellarion theme, on which see Haldon, Praetorians, 208-209, 222-223; Μικρά Ασία, 
245-257; Winkelmann, Rangstruktur, 99-100. 

�����. Leontsini, Κωνσταντίνος Δ΄, 109-110, asserts that the absence of seals from cent-
ral Asia Minor reflects the inability of the government to spread the warehouses network in 
regions with limited commercial activities. 

�����. ZV I/1, 168 table 20 and no 187, 195; DO Seals 3, no 27.1; Brandes, App. I, nos 
126, 137, 198, 203. 

�����. DO Seals 4, no 6. 20, 11.20; Brandes, App. I, no 52, 111. 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

224

districts of operation there, in Armenia, Cappadocia, Isauria, and Kilikia. It 
is striking and telling that the apothekai for which there is a good numerical 
sample of seals are those situated in regular war zones of the 7th and early 
8th c.: Armenia and Lazica.  

The situation changed under the rule of the last Herakleid. The measures 
taken by Justinian II were radical, since the institution expanded to cover 
the entire peninsula of Asia Minor. It seems that after 687 a new army was 
added to the already known themes of the Opsikion, the Anatolikon and the 
Armeniakon, the army of the Thrakesion. If this assumption is true, then 
it is also true that Justinian II placed the whole of Asia Minor on a war 
footing. The Thrakesion was a military corps loyal to Justinian II, and loyal 
to Constantine V113. Leo III and his son and heir to the throne, Constantine 
V, then, deliberately turned to solutions and practices followed by their 
predecessor, the last of the line of the emperor Herakleios. The reader should 
recall at this point that Leo III started his military career as a young officer 
during the second reign of Justinian II, who entrusted him with sensitive 
affairs of the state’s foreign policy114. Under Leo III the institution of the 
warehouses once again expanded all over the peninsula of Asia Minor, after 
more than twenty years of what seems to have been a return to conservative 
policies during a period of internal strife (695-717). The re-establishment of 
the vassilika kommerkia, which probably reflects a far-reaching economic 
reform, also took place under Leo III; and the Thrakesion theme emerged 
into the historical foreground under Constantine V. These measures aimed at 
reinforcing the effectiveness of the military regiments. The reigns of Leo III 
and Constantine V indeed mark the turning point in the bitter confrontation 
with the Arabs. The efforts bore fruit towards the end of the reign of Leo 
III. In Akroinon in Phrygia the Arab cavalry was crushed by the Byzantines 
(740)115, and Constantine V was a little later able to resume the offensive

�����. Haldon, Praetorians, 209. 
�����. Theophanes, 391-395; Head, Justinian II, 128-131; Stratos, Βυζάντιον, 161-162; 

M. Canard, L’aventure caucasienne du spathaire Léon, le futur empereur Léon III, REArm 
n.s. 8 (1971) 353-357 [=Idem, Byzance et les musulmans du Proche Orient, Variorum Reprints, 
London 1973, no 22]; P. Speck, Kaiser Leon III, die Geschichtswerke des Nikephoros und 
des Theophanes und der Liber Pontificalis. Eine Quellenkritische Untesuchung, Teil 1: Die 
Anfange der Regierung Kaiser Leons III [Ποικίλα Βυζαντινά 19], Bonn 2002, 115-137.

�����. Theophanes, 411.14-26; Lilie, Reaktion, 152-153. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 225

against the Arabs. It has been argued, however, that the thematic division 
of the army was ineffectual during the first phase of the confrontation with 
the Arabs, and that the real turning point is marked by the reorganization 
of the professional army of the Scholae under Constantine V116. Yet the first 
successes of the Byzantines against the Arabs fall into the period of the 
establishment of the vassilika kommerkia and the settlement of the armies 
in fixed provinces in the interior of Asia Minor. The developments that led 
to the reorganization of the military machine of the empire by Constantine 
V, caused by the unsuccessful usurpation of the throne by the count of the 
Opsikion theme, Artabasdos, need not detain us here117. At this point, it is 
enough to note that professional regiments were not involved in pushing 
back the yearly raids of the Arabs. Instead, the themes were118. This may also 
be the reason why the number of the themes started to increase as early as 
the reign of Constantine V, in order to become more effective and flexible. 
However, the issue of the strategy tactics of the Byzantines is beyond the 
scope of the present paper. The territorial expansion of the themes on the 
other hand will form the subject of another study in the near future. 

Sigillographic Sources

Avramea, SBS 2: A. Avramea, M. Galane-Krikou, G. Touratsoglou, Μολυβδό
βουλλα με γνωστή προέλευση από τις συλλογές του Νομισματικού Μουσείου 
Αθηνών, SBS 2 (1990) 235-271. 

Braunlin – Nesbitt, Byzantion 69: Μ. Braunlin – J. Nesbitt, Thirteen Seals and an 
unpublished Revolt coin from an American private Collection, Byzantion 69 
(1999) 187-199. 

������������������������������������������������������. On the reorganized palatine guards regiments see Haldon, Praetorians, 203-205, 
209-210 and especially 228f. 

���������������������������������������������. The issue has been treated in detail by Haldon, Praetorians, 205f.; On Artabasdos 
also see P. Speck, Artabasdos. Der Rechtgläubige Vorkämfer der göttlichen Lehren. Unter­
suchungen zur Revolte des Artabasdos und ihrer Darstellung in der byzantinischen Histori­
ographie [Ποικίλα Βυζαντινά 2], Bonn 1981. 

�����. Lilie, Reaktion, 290f. The author correctly underlines the military significance of 
the themes for the defense of the empire, since the wars against the Arabs were taking place 
almost exclusively on Byzantine soil.  



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

226

Cheynet, Sceaux  : J.-Cl. Cheynet, Sceaux de la collection Zacos (Bibliothèque 
Nationale de France), se rapportant aux provinces orientales de l’empire 
byzantin, Paris 2001.  

DO Seals: Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and in the Fogg 
Museum of Art, ed. J. Nesbitt-N. Oikonomides, vol. 1: Italy, North of the 
Balkans, North of the Black Sea, ed. J. Nesbitt-N. Oikonomides, Washington, 
D.C. 1991; vol. 2: South of the Balkans, the Islands, South of Asia Minor, 
Washington, DC. 1994; vol. 3: West, Northwest and Central Asia Minor 
and the Orient, Washington, DC. 1996; vol. 4: The East, ed. E. McGeer, J. 
Nesbitt, N. Oikonomides, Washington, DC. 2001; vol. 5: The East (continued), 
Constantinople and its Environs, Unknown Locations, Uncertain Readings, 
ed. E. McGeer, J. Nesbitt, N. Oikonomides, Washington, DC. 2005. 

Koltsida-Makre: I. Koltsida-Makre, Bυζαντινά Mολυβδόβουλλα Συλλογής 
Oρφανίδη-Nικολαΐδη Nομισματικού Mουσείου Aθηνών [Tετράδια 
Xριστιανικής Aρχαιολογίας και Tέχνης 4], Athens 1996.  

Koltsida-Makre, SBS 9: I. Koltsida-Makre, New acquisitions of Byzantine Lead 
Seals in the Athens Numismatic Museum Collections, SBS 9 (2006) 11-22.  

Laurent, Bulletin: V. Laurent, Bulletin de sigillographie byzantine, Byzantion 5 
(1929-1930) 571-654. 

Laurent, Médailler: V. Laurent, Les sceaux byzantines du Médaillier Vatican, 
Città del Vaticano 1962. 

Šandrovskaja: V. Šandrovskaja, Die Funde der byzantinischen Bleisiegel in Sudak, 
SBS 3 (1993) 85-98. 

SBS: Studies in Byzantine Sigillography. 
Seibt, BSl 36: W. Seibt, Rezension zu ZV vol. I, part 1-3, in: BSl 36 (1975) 

208-213.  
Seibt – Zarnitz: W. Seibt – M. L. Zarnitz, Das byzantinische Bleisiegel als 

Kunstwerk. Katalog zur Ausstellung, Wien 1997. 
Wassiliou – Seibt: A.-K. Wassiliou – W. Seibt, Die Byzantinischen Bleisiegel in 

Österreich, 2. Teil: Zentral- und Provinzialverwaltung, Veröffentlichungen der 
Kommission für Byzantinistik II/2, Wien 2004. 

Zacos Collection I: Byzantine Seals. The Zacos Collection Part I (Auction’s 
Catalogue, 7.10.98 Spink and Son Ltd London).  

Zarnitz: M.-L. Zarnitz, Drei Siegel aus dem Bereich der Kommerkia, SBS 4 (1995) 
181-185. 

ZV: G. Zacos – A. Veglery, Byzantine Lead Seals, v. I/1-3, Basel 1972.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 227

Catalogue of the Seals of the Apothekai, Part One: 
Asia Minor 

Chronological Classification

I. Apothekai under Constas II, 641-668

654-659 Galatia DO Seals 4, no 4.1; Brandes, App. I no 
39

659-667 Armenia II Wassiliou-Seibt, no 148

659-668 Helenopontos and… DO Seals 4, no 26.3; Brandes, App. I 
no 49

659-668 Cappadocia I and II DO Seals 4, no 43.8; Brandes, App. I 
no 50

659-668 Either Galatiae Cited after ZV I/1, no 139 comments; 
Brandes, App. I no 47

659-668 Cappadocia I and lower 
[Cappadocia]1

ZV I/1, no 143; Brandes, App. I no 51 

659-668 Isauria Cited after Brandes, App. I no 46

659-668 Paphlagonia DO Seals 4, no 11.20; Brandes, App. 
I no 52

659-668 Abydos DO Seals 3, no 40.18; Brandes, App. 
I no 44 

1. The reading “lower Cappadocia” is preferable to Cappadocia II, even though the 
province is not attested by that name on any other seal. The option “lower Hexapolis”, which, 
on the other hand, is attested in a seal of 741/2 for Armenia I, is rejected, because the 
warehouse of Armenia I never functioned in conjunction with that of Cappadocia.



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

228

II. Apothekai under Constantine IV, 668-685

668-72 Kilikia I ZV I/1, no 149; Brandes, App. I no 58

673/4 Honorias DO Seals 4, no 6.2; Brandes, App. I no 
61

674/5 Honorias ZV I/1, no 153; Brandes, App. I no 64

668-672/3 Sebastopolis DO Seals I, no 86.1; Brandes, App. I 
no 59

675/6 Armeniae2 Wassiliou-Seibt, no 147

676/7 Isauria ZV I/1, no 154; Brandes, App. I no 65

674-81 Armenia IV (or I) DO Seals 4, no 74.3; Brandes, App. I 
no 66 

679/80 Helenopontos DO Seals 4, 26.2; Brandes, App. I no 
67

679/80 Either Kilikiae Cited after Brandes, App. I no 66A

679/80 Pylai and Sangarios ZV I/1, no 157; Brandes, App. I no 68

681/2 Cappadocia II ZV I/3, no 2761; 
Seibt, BSl 36, 210; Brandes, App. I no 
70

681/2 Isauria ZV I/1, no 158; Brandes, App. I no 69

683/4 or 
686/7

Cappadocia I and II Zacos Collection I, no 12; Brandes, 
App. I no 84A

III. Apothekai under Justinian II, 685-695

685-95 Kilikia I and II Cited after ZV I/1, 180 table 27; 
Laurent, Médailler, no 119; Brandes, 
App. I no 71

687/8 Cappadocia I and II ZV I/1, no 160; Brandes, App. I no 
75

2. The editors exclude the possibility “of the Armeniakon”. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 229

687/8 Either Kilikiae ZV I/1, no 159; Brandes, App. I no 
73

687/8 Nesoi, Caria and Asia Zarnitz, no 1; Brandes,  App. I no 74

687/8 Lydia DO Seals 3, no 24.5; Brandes, App. 
I no 74A

688/89 Helenopontos ZV I/3, no 2762; Brandes, App. I no 
80

688/89 Helenopontos and 
Armenia II

Cheynet, Sceaux, no 36; Brandes, 
App. I no 80A

689-91 Cappadociae, Lycaonia 
and Pisidia

ZV I/1, no 166; Brandes, App. I no 
88

689/90 [Kerasous?]3 Cited after SBS 5, 55 no 24; ZV I/1, 
147 table 4; Brandes, App. I no 85

689/90 Lazica, Kerasous and 
Trapezous 

ZV I/1, no 164; Brandes, App. I no  
84

689/90 Asia and … Cited after ZV I/1, 165 table 19; 
Brandes, App. I no 86

690/1 Armenia I DO Seals 4, no 74.2; Brandes, App. 
I no 77

690/1 Cappadocia I and II ZV I/1, no 170; Brandes, App. I no 
94

690/1 Korykos and Kilikia ZV I/1, 180 table 27; Laurent, 
Bulletin, 605 no 1; Brandes, App. I no 
89

690/91 Isauria ZV I/3, no 2763; Brandes, App. I no 
90

3. The restitution “Kerasous” is due to Zacos – Veglery, and is only speculative. All the 
writers preferred Ankyras [Ankara]. Both options are unlikely, since the seal of an apotheke 
of Ankara would be unique and the province of Galatia is not represented after the reign of 
Constas II. The apotheke of Kerasous, on the other hand, appears in 716/7 for the first time. 
One wonders, however, if this could be a seal of the apotheke of Phrygia Salutaria. A new 
edition is required in order to solve the problem.    



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

230

690/1 Pamphylia and Pisidia Cited after ZV I/1, 147 table 4; 
Laurent, Bulletin, 605 no 11; Brandes, 
App. I no 96

690/1 Lycaonia Cited after Brandes, no 97

690/1 Asia, Chios and Lesbos ZV I/1, no 168; Brandes, App. I no 
92

690-2 Cappadocia II and 
Lycaonia

ZV I/1, no 172; Brandes, App. I no 
99

690/2 Isauria and Dekapolis Cited after ZV I/1, 149 table 6/I; 
Laurent, Bulletin, 605 no 13; Brandes, 
App. I no 98

691/2 Cappadocia I ZV I/1, no 173; Brandes, App. I no 
101

691/2 Hellespont4 Cited after ZV I/1, 176 table 25; 
Brandes, App. I no 104

691/2 Kilikia Cheynet, Sceaux, no 22; Brandes, 
App. I no 100

691/2 or 
695/6

Caria and Lycia DO Seals 2, no 69.1; Brandes, App. 
I no 133

691-3 Galatia II Cited after ZV I/1, 172 table 22; 
Laurent, Bulletin, 605 no 14; Brandes, 
App. I no 109

691-3 Asia and Caria Αβραμέα, SBS 2, 258 no 78; Brandes, 
App. I no 106

691/3 Isauria and Lycaonia ZV I/1, no 177; Brandes, App. I no 
107

691/3 Lazica, Trapezous and 
Kerasous

ZV I/1, no 178; Brandes, App. I no 
108

692/3 Lazica, Trapezous and 
Kerasous

DO Seals 4, no 34.1; Brandes, App. 
I no 110

4. This seal is considered a “copy”, and therefore the apotheke is not marked on the 
map.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 231

692/3 Paphlagonia and 
Honorias

DO Seals 4, no 6.1; Brandes, App. I 
no 111

692/3 Isauria and… Cited after Brandes, App. I no 112

692/3 Isauria Cited after SBS 3, 181 no 2053; 
Brandes, App. I no 115 

693/4 Kilikia I and II Seibt-Zarnitz, no 1.3.5; Brandes, 
App. I no 117

693-5 Helenopontos Cited after ZV I/1, 173 table 23; 
Brandes, App. I no 123

694/5 Armenia IV5  Cited after ZV I/1, 164 table 18/2; 
Seibt, BSl 36, 209; Brandes, App. I no 
128

694-6 Kilikia I and II Cheynet, Sceaux, no 23; Brandes, 
App. I no 128B

695-7 Asia, Caria, Lycia, 
Rhodes and the 
Chersonese 

DO Seals 2, no 65.1; Brandes, App. 
I no 129

695-7 Nicaea6 DO Seals 3, no 59.3; Brandes, App. 
I no 135

IV. Apotheke of the “andrapoda” 

693/4 Andrapoda of Isauria 
and Kilikia7

Zarnitz, no 2; Seibt-Zarnitz, no 
1.3.4; Brandes, App. I no 121, 122

694/5 Andrapoda of Asia, 
Caria and Lycia

ZV I/3, no 2764; Brandes, App. I no 
124

5. The inscription was initially read as “apotheke of the Armeniakon”, but was corrected 
by Seibt. So far as I know, it has not yet been re-edited. 

6. The last two seals of the first reign of Justinian II are attributed by Brandes to the 
reign of the emperor Leontios, but here I am following the editors. 

7. Since there is no indication of which Kilikia is meant, only Kilikia I is hatched on 
the corresponding map. 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

232

694/5 Andrapoda of Phrygia 
Salutaria

ZV I/1, no 187; Brandes, App. I no 
126

694/5 The Slav andrapoda of 
Bithynia    

ZV I/1, no 186; Brandes, App. I no 
125

694/5 Andrapoda of Cappa
docia I and II

ZV I/1, no 188; Brandes, App. I no  
127

694/5 Andrapoda of Galatia II8 Brandes, App. I no 127A

694/5? Isauria and the 
andrapoda    

Seibt-Zarnitz, no 1.3.6; Brandes, 
App. I no 128A

696/7 Andrapoda of Dekapolis Cheynet, Sceaux, no 26; Brandes, 
App. I no 140B

V. Apothekai during the times of internal strife, 695-717

695-6 Armenia I (or IV) DO Seals 4, no 74.1; Brandes, App. 
I no 131

695-6 Armenia IV Wassiliou-Seibt, no 149 

695-7 Constantinople and 
Hellespont9

ZV I/1, no 190; DO Seals 5, no 23.6; 
Brandes, App. I no 130 

695-7 Vassilika kommerkia of 
Helenopontus

DO Seals 4, no 26.1; Brandes, App. 
I no 134

8. Unpublished but mentioned in W. Seibt – D. Theodoridis, Das Rätsel der Andra
poda-Siegel im ausgehenden 7 Jh.-Waren mehr Slaven oder mehr Armenier Opfer dieser 
Staatsaktion?, BSl 60 (1999) 401. 

9. The editors of DO Seals 5 read “Constantinople and Chersonese”, because at the 
same time the holder of this seal, George apo hypaton, was in charge of the apotheke of “Asia, 
Caria, Rhodes and the Chersonese”. I believe that the reading of Zacos is plausible because 
Constantinople and the Chersonese of Caria make an unlikely geographical combination that 
is not attested in the seal inscriptions for any other province of the empire. On Chersonese 
of Caria see above, note 103.  



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 233

695-7 Vassilika kommerkia of 
Asia, Caria and Lycia

Cited after ZV I/1, 190 table 33; 
Laurent, Bulletin, 621 no 2; Brandes, 
App. I no 136

696/7 Kapatiane and Lydia ZV I/1, no 195; Brandes, App. I no 
137

696/7 Kilikia Seibt-Zarnitz, no 1.3.7; Brandes, 
App. I no 138

697/8 Isauria and Lykaonia Dr. Busso Peus Nachf. Deutschlands 
älteste Münzhandlung. Auktion 
376-377 (29-30/30-31 Okt. 2003), no 
1303. 

700-2 Kilikia I and II Dr. Busso Peus Nachf. Deutschlands 
älteste Münzhandlung. Auktion 
376-377 (29-30/30-31 Okt. 2003), no 
1314. 

702-4 Koloneia and Kamacha DO Seals 4, no 65.1; Brandes, no 
150

702-4 Lazica ZV I/1, no 204; Brandes, App. I no 
151 

708/9 Hellespont DO Seals 3, no 47.1; Brandes, App. 
I no 153

710/11 Lazica ZV I/3, no 2764.2; Brandes, App. I 
no 154

710/11 Isauria SBS 3, 195, no 501; Brandes, App. 
I no 155

711-12 Lazica DO Seals 4, no 35.2; Brandes, App. 
I no 156

713 Kilikiae ZV I/1, no 212; Brandes, App. I no 
161

713/4 Hellespont Cited after ZV I/1, 176 table 25; 
Brandes, App. I no 162

713-5 Asia, Caria and Lycia Cited after ZV I/1, 166 table 19; 
Laurent, Bulletin, 606 no 21; 
Brandes, App. I no 170 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

234

713-5 Koloneia, Kamacha and 
Armenia IV

DO Seals 4, no 74.4; Brandes, App. 
I no 171

713-5 Hellespont and Arch… 
(?)10 

Zacos Collection 1, no 13; Brandes, 
App. I no 171a 

VI. Apothekai under Leo III

716/7 Lazica DO Seals 4, no 35.1; Brandes, App. 
I no 173

717 Kerasous Koltsida-Makre, no 6; Brandes, App. 
I no 174 

717/8 Koloneia and of all the 
provinces of the Christ-
loving Armeniakon

DO Seals 4, no 22.27; Brandes, App. 
I no 175

718/9 Isauria and Syllaion Cited after ZV I/1, 158 table 13; 
Brandes, App. I no 177

719/20 Lycia, Pamphylia and 
the littoral of Isauria

SBS 6, 148 no 1587; Brandes, App. I 
no 178 

722/3 Pamphylia, Pisidia and 
Lycia 

DO Seals 2, no 69.2; Brandes, App. 
I no 180

720-729 Hellespont and Lydia ZV I/1, 176 table 25; Laurent, 
Bulletin, 605 no 17; Brandes, App. I 
no 181

720-741 Honorias, Paphlagonia 
and the littoral of 
Pontus

Šandrovskaja, 88; Brandes, App. I no 
182

721/2 Asia, Caria, all the 
islands and Hellespont

ZV I/1, no 226; Brandes, App. I no 
186

721/2 H e l e n o p o n t u s , 
Paphlagonia and 
Kerasous 

ZV I/1, no 227; Brandes, App. I no 
187

10. Possibly Hellespont and Asia. The option of Armenia is geographically impossible. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 235

720-741 Honorias, Paphlagonia 
and the littoral of Pontus 
up to Trebizond

Šandrovskaja, 87-88; Brandes, App. I 
no 188

720-741 Honorias, Paphlagonia 
and of the littoral of 
Pontus 

Šandrovskaja, 86; Brandes, App. I no 
189

727/8 or 
728/9

Littoral of Pontus ZV I/3, no 2765; Brandes, App. I no 
202

727/8 Bithynia, Salutaria and 
Pacatiana

DO Seals 3, no 27.1; Brandes, App. 
I no 198

727/8 Hellespont and Lydia  ZV I/1, no 236; Brandes, App. I no 
199

728/9 Bithynia, Salutaria and 
Pacatiana

Cited after ZV I/1, 168 table 20; 
Brandes, App. I no 203

729/30 Hellespont and … 
[Lydia]

Braunlin – Nesbitt, Byzantion 69, 193 
no 3; Brandes, App. I no 203a 

VII. Vassilika kommerkia 

727/8 Hellespont, Asia and 
Caria 

Koltsida-Makre, SBS 9, 2006, no 5 

730/1 Anatolikoi Cited after Brandes, App. I no 212

731/2 Bithynia, Salutaria and 
Pacatiana

ZV I/1, no 243; Brandes, App. I no 
213

732/3 Asia ZV I/1, no 246; Brandes, App. I no 
216

733/4 Bithynia, Salutaria, 
Pacatiana and Lydia 

ZV I/1, 248; Brandes, App. I no 217

734/5 Krateia, Prousias and 
Herakleia 

ZV I/1, 192 table 34; Brandes, App. 
I no 219

735/6 Kerasous ZV I/1, 250; Brandes, App. I no 223

736/7 Provinces of the 
Anatolikoi 

DO Seals 3, no 86.37; Brandes, App. 
I no 215



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

236

736/7 Lydia ZV I/1, no 251 and note in ZV I/3, 
1955; Brandes, App. I no 227

738/9 Kerasous ZV I/1, 194 table 34; Laurent, 
Bulletin, 622 no 5; Brandes, App. I 
no 230 

738/9 Chalkedon and Thynia ZV I/1, no 253; Brandes, App. I no 
231 

738/9 Asia and Caria Zacos Collection 1, no 15; Brandes, 
App. I no 233a 

739/40 Strategia of the Kibyr
raiotai

ZV I/1, no 261 and note in ZV 1/3, 
1955; Brandes, App. I no 234 a

741/2 Kato Hexapolis ZV I/1, no 260; Brandes, App. I no 
236

741/2 Strategia of the Thra
kesioi

DO Seals 3, 2.31; Brandes, App. I no 
237

745/6 Provinces of the vassi
likon Opsikion guarded 
by God

DO Seals 3, no 39.41; Brandes, App. 
I no 239

745/6 Strategia of the Thra
kesion 

Seibt – Zarniz, no 1.3.8; Brandes, 
App. I no 240

755/6 Asia11 SBS 5, 1998: 54 no 5; ZV I/1, 196 
table 34; Brandes, App. I no 252

758/9 Anatolikoi Zarniz, no 3; Seibt-Zarniz, no 1.3.9; 
Brandes, App. I no 254

760/1 Anatolikoi Cited after Brandes, App. I no 255

773/4 Anatolikoi Cited after SBS 3, 1993, 179 no 1766; 
Brandes, App. I no 257

776 Anatolikoi Seibt – Zarniz, no 1.3.10; Brandes, 
App. I no 257a

11. The chronology of this seal is highly suspect, since it is the only one which breaks 
the sequence of the vassilika kommerkia of the themes. I therefore believe that it does not 
fit the frame and that it should be dated much earlier, probably in the 730s. However, the 
chronology is accepted by Zacos and Brandes, and this is why it is placed here among the 
seals of the themes. A new edition is required in order to resolve the problem. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 237

M
ap

 1
. A

po
th

ek
ai

 u
nd

er
 C

on
st

an
s 

II
, 6

41
-6

68
.



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

238

M
ap

 2
. A

po
th

ek
ai

 u
nd

er
 C

on
st

an
ti

ne
 I

V
, 6

68
-6

85
.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 239

M
ap

 3
. A

po
th

ek
ai

 u
nd

er
 J

us
ti

ni
an

 I
I,

 6
85

-6
95

.



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

240

M
ap

 4
. A

po
th

ek
ai

 o
f 

th
e 

“A
nd

ra
po

da
”.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 241

M
ap

 5
. A

po
th

ek
ai

 d
ur

in
g 

th
e 

ti
m

es
 o

f 
in

te
rn

al
 s

tr
if

e.



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

242

M
ap

 6
. A

po
th

ek
ai

 u
nd

er
 L

eo
 I

II
.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 243

Η Γεωγραφια της Επαρχιακης Διοικησης της Βυζαντινης Αυτοκρατοριασ 
(ca 600-1200)

Ι.1 Οι αποθηκες της Μικρασ Ασιασ (7ος-8ος αι.)

Η μετάβαση από το πρωτοβυζαντινό σύστημα διοίκησης των 
επαρχιών της αυτοκρατορίας στο μεσοβυζαντινό σύστημα των θεμάτων 
συνέβη σε μια εποχή κατά την οποία οι πληροφορίες που παρέχουν 
οι πηγές είναι ελάχιστες. Ο θεσμός των θεμάτων είναι γνωστός κυρίως 
από τον 10ο αι., εποχή κατά την οποία ήταν πλήρως ανεπτυγμένος. Το 
κενό λοιπόν στην πληροφόρηση όσον αφορά στην μεταμόρφωση της 
επαρχιακής διοίκησης μπορούν να καλύψουν μόνο οι σφραγίδες των 
αποθηκών και των βασιλικών κομμερκίων, ενός θεσμού που εμφανίστηκε 
και αναπτύχθηκε από τα μέσα του 7ου αι. ώς τα μέσα του 8ου αι. Σε 
καμία πηγή της μέσης βυζαντινής εποχής δεν γίνεται λόγος για το 
περιεχόμενο του θεσμού αυτού, δηλαδή για τον τρόπο λειτουργίας και 
για τους σκοπούς που εξυπηρετούσε, γεγονός που έχει δώσει λαβή για 
τη διατύπωση θεωριών που τον συνδέουν είτε με το εμπόριο, είτε με την 
εξυπηρέτηση αναγκών των στρατιωτικών σωμάτων της αυτοκρατορίας. 
Σκοπός της συγκεκριμένης μελέτης ωστόσο δεν είναι η εξακρίβωση του 
περιεχομένου του θεσμού των αποθηκών/βασιλικών κομμερκίων, αλλά 
η συστηματική γεωγραφική κατάταξη των αποθηκών, που μπορεί να 
φωτίσει τη διαδικασία διάλυσης του πρωτοβυζαντινού διοικητικού 
συστήματος των επαρχιών. 

Αδιαμφισβήτητος παραμένει ο οικονομικός χαρακτήρας του 
θεσμού των αποθηκών/βασιλικών κομμερκίων. Ο θεσμός αυτός εξάλλου 
λειτουργούσε επί τη βάσει του παλαιότερου επαρχιακού συστήματος 
μέχρι τα τέλη της δεκαετίας του 730. Η γεωγραφική κατάταξη των 
σφραγίδων των αποθηκών αποδεικνύει ότι ο θεσμός λειτούργησε αρχικά 
στις ανατολικές επαρχίες της αυτοκρατορίας. Αποδεικνύει επίσης ότι 
οι γεωγραφικοί συνδυασμοί των αποθηκών δεν συμπίπτουν με την 
εδαφική ανάπτυξη των θεμάτων, όπως αυτή είναι γνωστή από τις πηγές 
του 10ου αι. ή όπως υποτίθεται ότι ήταν στα τέλη του 7ου αι. και στις 



efi ragia

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 195-245

244

αρχές του 8ου αι. Τη μοναδική εξαίρεση σε αυτόν τον κανόνα αποτελεί η 
σφραγίδα της αποθήκης Λυκίας, Παμφυλίας και παραλίας της Ισαυρίας 
(719/20) που φαίνεται να προαναγγέλλει την ίδρυση του θέματος των 
Κιβυρραιωτών. Η λειτουργία των αποθηκών ήταν έτσι ευέλικτη, γεγονός 
που αποδεικνύεται κυρίως από τις σφραγίδες των αποθηκών πόλεων ή 
περιοχών εντός ή μαζί με τις επαρχίες στις οποίες ανήκαν, π.χ. η αποθήκη 
Σεβαστοπόλεως, Πυλών και Σαγγαρίου, Κορύκου και Κιλικίας, Ισαυρίας 
και Δεκαπόλεως, Ισαυρίας και Συλλαίου, Ασίας, Καρίας, Ρόδου και 
Χερσονήσου. Παράλληλα, οι σφραγίδες αυτές αποδεικνύουν τη σταδιακή 
διάλυση των παλαιών επαρχιών και υποδηλώνουν ότι το βυζαντινό 
κράτος, προκειμένου να θέσει σε λειτουργία τις αποθήκες σε ορισμένες 
περιοχές, λάμβανε υπόψη συγκεκριμένα στρατηγικά πλεονεκτήματα. Δεν 
μπορεί να περάσει απαρατήρητο το γεγονός ότι στον κάτω Σαγγάριο 
βρισκόταν το πρώτο άπληκτο, τα Μαλάγινα, ότι από τη Ρόδο και τη 
Χερσόνησο γινόταν ο έλεγχος της ναυσιπλοΐας από την ανατολική 
Μεσόγειο προς το Αιγαίο, ότι το Σύλλαιον ήταν μία από τις πρωτεύουσες 
του θέματος των Κιβυρραιωτών, και αυτές είναι μερικές μόνο από τις 
παρατηρήσεις που μπορούν να γίνουν για τις συγκεκριμένες πόλεις και 
περιοχές.  

Από τα τέλη της δεκαετίας του 730 και κυρίως στη δεκαετία του 740 
και εξής, η εδαφική ανάπτυξη του θεσμού των βασιλικών κομμερκίων 
ταυτίστηκε με την εδαφική ανάπτυξη του θεσμού των θεμάτων, γεγονός 
που προϋποθέτει την εγκατάσταση των στρατιωτικών σωμάτων της 
αυτοκρατορίας σε συγκεκριμένες επαρχίες. Οι σφραγίδες των αποθηκών 
υποδηλώνουν ότι ο στρατός των Αρμενιακών ήταν ο πρώτος στον οποίο 
αποδόθηκε μία συγκεκριμένη περιφέρεια (πριν το 717/8), με την οποία 
ταυτίστηκε, ενώ οι αφηγηματικές πηγές υποδηλώνουν ότι ανάλογη ήταν 
η εξέλιξη για τον στρατό των Ανατολικών (πριν το 716/7). Η παραχώρηση 
εδαφών παρόλα αυτά δεν συνεπαγόταν την υποχρεωτική περιφερειακή 
ταύτιση της λειτουργίας των δύο θεσμών, αφού οι αποθήκες συνέχισαν 
περίπου μέχρι το 740 να λειτουργούν με βάση τις παλαιές επαρχίες. Αν 
ωστόσο παραδεχθούμε ότι οι αποθήκες συνδέονται με τα στρατιωτικά 
σώματα της αυτοκρατορίας, τότε θα πρέπει επίσης να παραδεχθούμε 
ότι η γεωγραφική κατάταξη των αποθηκών στις επαρχίες, όπως αυτή 
αποδίδεται στους χάρτες 1 και 2 της παρούσας μελέτης, αντικατοπτρίζουν 
την κατάσταση της πρωτοβυζαντινής εποχής, ότι δηλαδή οι στρατιές 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 195-245

the apothekai of asia minor (7th-8th c.) 245

των Αρμενιακών και των Ανατολικών συγκεντρώνονταν στις περιοχές 
τις επιχειρησιακής τους δράσης, στην Αρμενία, την Καππαδοκία, την 
Ισαυρία, την Κιλικία. Είναι εξάλλου ιδιαίτερα εύγλωττο το γεγονός ότι οι 
περισσότερες από τις σωζόμενες σφραγίδες των αποθηκών προέρχονται 
από τις εμπόλεμες μεταξύ 7ου και 8ου αι. ζώνες της αυτοκρατορίας, 
την Αρμενία και τη Λαζική. Οι πραγματικές αλλαγές στο σύστημα 
αυτό λοιπόν φαίνεται πως επήλθαν μόλις επί Ιουστινιανού Β΄, οπότε 
ο θεσμός των αποθηκών επεκτάθηκε σε ολόκληρη τη Μικρά Ασία και 
ένα νέο στρατιωτικό σώμα προστέθηκε στα ήδη υπάρχοντα, αυτό των 
Θρακησίων, ενώ εκείνοι που κατεξοχήν προώθησαν τις αλλαγές που 
επέφερε ο συγκεκριμένος αυτοκράτορας στο θεσμό των αποθηκών/
βασιλικών κομμερκίων ήταν ο Λέων Γ΄ και ο Κωνσταντίνος Ε΄.  



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

Anastasia G. Yangaki

North Syrian Mortaria and Other Late Roman Personal and 
Utility Objects Bearing Inscriptions of Good Luck

In memory of Margarita Delatola (1958-2010),
a potter from the island of Tinos, Cyclades

North Syrian mortaria constitute a well-known group of stamped, late 
Roman clay mortaria (Fig. 1, Fig. 2), which were first studied in detail 
by Hayes1. Other scholars later added more information regarding these 
mortars2, which were used mainly as grinding vessels, but served other 
purposes too3. Ra’s al-Basĩţ in Northwest Syria has been identified as their 
main centre of production, while some scholars have suggested that other 
centres may also have existed. The late 3rd and first half of the 4th century 

1. J. W. Hayes, North Syrian Mortaria, Hesperia 36 (1967) 337-347.
2. P. Courbin, Bassit, Syria 63 (1986) 175-200; A. Di Vita, Satura Gortynia lanx: da 

uno colomba cipriota arcaica ad una stadera bizantina, Annuario della Scuola Archeologica 
di Atene e delle Missioni Italiane in Oriente 66-67 (1988-89) 323-348; J. A. Blakely – R. 
Brinkmann – C. J. Vitaliano, Roman Mortaria and Basins from a Sequence at Caesarea: 
Fabrics and Sources, in: Caesarea Papers. Straton’s Tower, Herod’s Harbour, and Roman 
and Byzantine Caesarea, ed. A. Lindley Vann [JRA suppl. 5], Portsmouth 1992, 194-213; M. 
Vallerin, Pelves estampillés de Bassit, Syria 71 (1994) 171-204; G. Marginesu, Tre frammenti 
di pelves siriache con bollo da Gortina, Annuario 76-78 (1998-2000) 273-279; A. G. Yangaki, 
Υστερορωμαϊκά πήλινα ενσφράγιστα «ιγδία» από την αρχαία Μεσσήνη, Βυζαντινός 
Δόμος 16 (2007-2008) 35-67.

3. Regarding their different uses, see more analytically: A. G. Yangaki, Παρατηρήσεις 
στη χρήση των υστερορωμαϊκών πήλινων ενσφράγιστων «ιγδίων»: η περίπτωση των 
ιγδίων από τη Βόρειο Συρία, ByzSym 18 (2008) 35-75.

Επιμέλεια έκδοσης Γερασιμοσ Μεριανοσ, ΙΒΕ/ΕΙΕ



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

248

AD, a date Hayes suggested for these vessels, has been generally accepted by 
scholars and backed up by more recent archaeological data. These vessels, 
which are very distinctive because of their fabric, are divided into two main 
fabric groups which contain numerous inclusions. They are also distinctive 
because of the stamps they bear –mainly on the rim– which usually consist 
of two lines of impressed characters in Greek that correspond to the maker’s 
name or trademark, which is usually given in the genitive case (Fig. 2). Recent 
research into “North Syrian Mortaria”4 revealed that these various stamps 
included some which did not refer only to a name and were accompanied 
by a verb or an adverb before or after it. Hayes and other scholars mention 
these stamps, but do not comment on their particular significance. The only 
exception is an article by Siebourg5, published in 1907, which focuses on 
two such mortars –one found in Strasburg, the other in Risingham– with 
the characteristic stamp “ΕΙΡΗΝΑΙ ΕΥΤΥΧΙ” on their rim. Μore recently, 
Marginesu commented on a mortar found in Gortyn with the inscription 
“ΕΥΤΥΧΙΑ ΕΙΡΙΝ[Ι]”6 and Łatjar distinguished some of the stamps as 
being acclamations7. As Appendix A, which attempts to list most related 
examples8, demonstrates, the number of examples bearing the same stamp 
or similar ones has increased since Siebourg’s study. In fact, this group now 
consists of five different stamps found on the mortaria:

a) ΕΥΤΥΧΩC ΕΙΡΗΝΕΩ
b) ΕΙΡΗΝΑΙ ΕΥΤΥΧΙ* (Fig. 3)
c) ΕΥΤΥΧΩ–C– in planta pedis
d) ΕΥΤΥΧΙΑ ΕΙΡIΝ[I]

4. See the previous note.
5. M. Siebourg, Eine griechische Akklamation als Töpfermarke. Studien zum gallisch-

germanischen Hausgerät, Bonner Jahrbücher 116 (1907) 1-18, fig. 3. See also Hayes, North 
Syrian Mortaria, 340 n. 6.

6. Marginesu, Tre frammenti, 278-279 fig. 5.
7. A. Łatjar, Ein bestempeltes Keramikfragment aus Beth-Shean (zu ZPE 95, 1993, S. 

52, Taf. I A), ZPE 102 (1994) 269-270.
8. The list should not be regarded as exhaustive, as there are many publications 

which refer to this group of mortars, though they do so without special mentioning of their 
particular stamps. In the list that follows “–” stands for a branch, “*” for a wine leaf and “**” 
for a horizontal leaf (?) below the inscription (see for this: Hayes, North Syrian Mortaria, 
343 n. 54).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 249

e) EYTYXI**

All feature a wish for “happiness, good fortune” through the use of the 
related Greek noun, verb or adverb; in some cases, this is combined with the 
proper name Εἰρηναῖος. 

Inscriptions in Greek capitals which use either forms of the verb εὐτυχῶ 
(usually in the imperative) accompanied by a proper name in the vocative 
or the adverb εὐτυχῶς (the equivalent of the Latin feliciter) used with a 
dative, are fairly common from antiquity onwards9, though mostly after the 
2nd c. AD10 and even in late antiquity11. The superlative of the adjective is 
also commonly used12. Turning to the imperative, the form εὐτύχι (Fig. 4) 
is very common rather than the more grammatically correct εὐτύχει13. In 
other instances, only the adverb or the imperative (singular or plural) is 
inscribed. 

These formulae were regularly used in acclamatory inscriptions during 
the Roman and late Roman periods, when they formed part of a longer text14; 

9. D. E. Grose, Roman Vessels with Double-Line Greek Inscriptions: A New Inventory, 
Archaeological News 14 (1985) 26. More generally, for acclamations and auguries on objects 
of everyday use from antiquity onwards, see: M. Guarducci, Epigrafia Greca III. Epigrafi di 
carattere privato, Roma 1974, 485-495.

������� . L. Robert, Sur des inscriptions d’Éphèse, Revue de Philologie de Littérature et 
d᾿Histoire Anciennes 51 (1977), 12.

������� . B. Lifshitz, Weitere Beiträge zur palästinischen Epigraphik, Zeitschrift des 
deutschen Palästina-Vereins 79 (1963) 92-93 and n. 21; Robert, Sur des inscriptions, 11-12 
and n. 36; O. Masson, Nouvelles notes d’anthroponymie grecque, ZPE 119 (1997) 59; P. 
Assimakopoulou-Atzaka, Σύνταγμα των παλαιοχριστιανικών ψηφιδωτών δαπέδων της 
Ελλάδος, ΙΙΙ, Μακεδονία-Θράκη, 1. Τα ψηφιδωτά δάπεδα της Θεσσαλονίκης [Βυζαντινά 
Μνημεία 9], Thessaloniki 1998, 151; J. Nollé, Eὐτυχῶς τοῖς κυρίοις – feliciter dominis! 
Akklamationsmünzen des griechischen Ostens unter Septimius Severus und städtische 
Mentalitäten, Chiron 28 (1998) 328 and n. 19, 20 (with related references). See also: Á. M. 
Nagy, ΕΥΟΠΛΙ ΕΥΤΥΧΙ, Bulletin du Musée Hongrois des Beaux-Arts 76 (1992) 19.

����. Robert, Sur des inscriptions, 9-11.
����. Siebourg, Eine griechische Akklamation, 4; Grose, Roman Vessels, 26; Guarducci, 

Epigrafia Greca III, 528 n. 7; Masson, Nouvelles notes, 59.
�����������������������������������������. For a detailed treatment of the term εὐτυχῶς and its use in acclamatory formulae: 

C. Roueché, Acclamations in the Later Roman Empire: New Evidence from Aphrodisias, 
JRS 74 (1984) 185. See also: Robert, Sur des inscriptions, 11; Masson, Nouvelles notes, 
60. For an analysis of the term “acclamation” and the relative bibliography, see: Roueché, 
Acclamations, 181-188 and n. 2. For more examples of such inscriptions, see below.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

250

in many cases, the adverb is used alone as an acclamatory term15, as is the 
case with numerous examples of inscriptions from Egypt16 in which the 
adverb is also sometimes replaced by the verb. All these inscriptions wish 
for good fortune or good luck17. 

The inscriptions on the stamps on the North Syrian mortaria (which 
have been assembled in Appendix A) follow two main formulae, as the 
numerous examples reveal: the first uses the imperative εὐτύχι along with 
the vocative Eἰρηναῖ(ε)18 (Fig. 3). While inscriptions on other media use 
the imperative before the vocative19 more frequently than after it, mortaria 
stamps use the less common variation20. The proper name Eἰρηναῖος occurs 
as early as the 1st c. BC21 and was quite common during the 2nd and 3rd c. 
AD22. One of the mortars found in Meroth (Palestine) bears the proper name 

����. Roueché, Acclamations, 185. 
����. Masson, Nouvelles notes, 59. See also: SEG XXVI 1721, 1779, 1783, 1787, 1788, 

1789; BullÉp 1988, 919; SEG XXXVIII 1760, 1772, 1775, 1804, 1812; SEG XLIV 1502; SEG 
XLV 2134; SEG LIII 1930. 

�����������������������������������������������. For either one of the two meanings see: F. Passow, Handwörterbuch der Griechischen 
Sprache, v. Ι, 2, Leipzig 1847; TLG, 4, 2; H. G. Liddell – R. Scott and Μ. Konstantinides, 
Μέγα Λεξικόν τῆς ‛Ελληνικῆς Γλώσσης, v. ΙΙ, trans. X. P. Moschos, Athens n.d.; E. A. 
Sophocles, Greek Lexicon of the Roman and Byzantine Periods (from BC 146 to AD 1100), 
v. Ι, New York n.d.; Lifshitz, Weitere Beiträge, 93 n. 21; Grose, Roman Vessels, 23, 26; H. 
Guiraud, Intailles et camées romains, Paris 1996, 140. See also: M. Guarducci, Epigrafia 
Greca IV. Epigrafi sacre, pagane e cristiane, Roma 1978, 277-278.

��������������. See also: Siebourg, Eine griechische Akklamation, 4; SEG XLV 1914.
����. Masson, Nouvelles notes, 59.
������������������������������������. For this less common variation: Masson, Nouvelles notes, 59.
����. Siebourg, Eine griechische Akklamation, 4 and n. 1. 
����������������������������������������. For more details on this name, see: Siebourg, Eine griechische Akklamation, 4; M. 

J. Osborne – S. G. Byrne – P. M. Fraser – E. Matthews (ed.), A Lexicon of Greek Personal 
Names, v. II, Attica, Oxford 1994, 138-139; P. M. Fraser – E. Matthews (ed.), A Lexicon 
of Greek Personal Names, v. III, A, The Peloponnese, Western Greece, Sicily and Magna 
Grecia, Oxford 1997, 138; P. M. Fraser – E. Matthews (ed.), A Lexicon of Greek Personal 
Names, v. III, B, Central Greece, from the Megarid to Thessaly, Oxford 2000, 130. The name 
is also inscribed on glass vessels (for an example, see: D. Whitehouse, Roman Glass in the 
Corning Museum of Glass, v. I, Corning, New York 1997, 97 no. 141), as well as on a gem 
dated to the 2nd c. AD (SEG XLII 1712), and is mentioned in an inscription from Corinth 
from the 4th-5th c. AD (D. Feissel – A. Philippidis-Braat, Inventaires en vue d’un recueil 
des inscriptions historiques de Byzance, III. Inscriptions du Péloponnèse (à l’exception de 
Mistra), TM 9 (1985), 283-284 no. 21, pl. III, 2).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 251

in the genitive23. Only one other proper name is mentioned in examples of 
this kind of stamp: the name Ἱουλιανός, which was found on a mortar in 
Cyprus24. Ἱουλ(ε)ιανός –in the genitive case without any other word(s)– is 
relatively common on other stamps on these mortars25. The second formula, 
which occurs in numerous examples, uses the adverb εὐτυχῶς accompanied 
by Eἰρηνέῳ. This could represent the second formula already mentioned, in 
which case the second word is taken as the dative (Eἰρηναίῳ) of the proper 
name Eἰρηναῖος written with an ε instead of an αι. In addition to these two 
main formulae, one could also mention the use of the adverb ΕΥΤΥΧΩC 
or of two nouns, ΕΥΤΥΧΙΑ ΕΙΡΗΝΗ, as well as one example which uses 
EYTYXI**26.

Furthermore, in the case of the mortars, the inscriptions included in 
the frame of three of the sub-groups are accompanied by small symbols: 
ΕΙΡΗΝΑΙ ΕΥΤΥΧΙ is followed by a vine leaf, Hayes mentions that the 
currently unique fragment with EYTYXI on it has a horizontal leaf below the 
inscription27, while ΕΥΤΥΧΩ–C– has branches flanking the C. On the same 
type of mortar, similar small symbols accompany inscriptions including a 
proper name28. Placed at the beginning or end of each row, specific types 
of symbol are combined with specific inscriptions. As has already been 
suggested with regard to the symbols that accompany stamps referring 
to proper names, since these symbols are placed inside the same frame as 
the inscription, they could represent another distinctive mark rendering 
the specific product recognizable29. The two branches flanking the stamp 
ΕΥΤΥΧΩ–C– are analogous with branches placed between the two verses 
of the stamp on many Roman mortars30. Similar branches are also found in 

�����������������������������������������������������������������������������������. If, of course, the transcription is correct; for the reference, see Appendix A.
�������������������. See Appendix A.
����. Vallerin, Pelves, 201.
�����������������������������������������������. See for the related references: Appendix A.
����. Hayes, Noth Syrian Mortaria, 343 no. 54. 
������������������������������������������������������. For a detailed description of these symbols, see: Yangaki, Υστερορωμαϊκά πήλινα 

ενσφράγιστα «ιγδία», 50-51.
�����������������������������������������������       . For an attempt to interpret these symbols: Yangaki, Υστερορωμαϊκά πήλινα 

ενσφράγιστα «ιγδία», 50-51.
�����������������������������. For some examples: K. F. Hartley, La diffusion des mortiers, tuiles et autres produits 

en provenance des fabriques italiques, Cahiers d’Archéologie Subaquatique 2 (1973) 56 fig. 4, 
12; C. L. Baluta – I. Serban, Sigilla Mortariorum Dacica, Rei Cretariae Romanae Fautorum 



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

252

conjunction with signatures on late Roman lamps, as is the case on some 
Attic lamps31 and on several other small objects including bells and rings32. 
They are considered good luck symbols or “charms” with the power to ward 
off the Evil Eye33. In the case of the mortar stamps, their symbolic character 
is successfully combined with the content of the inscription, enhancing the 
expression of a good luck wish.

Numerous publications since the early 20th century have focused on 
inscriptions with a similar content, although on different media. Appendix 
B shows that personal or utility objects with inscriptions using similar 
formulae featuring this particular verb and adverb are quite numerous 
(rings, gems, glass and clay vessels, metal objects such as small bells, seals 
and compasses) (Fig. 4 - Fig. 9), even if no systematic effort has as yet 
been made to assemble them34. The appendix lists only those objects bearing 
inscriptions that use the two main formulae (adverb or verb in the imperative 
case). However, there are other objects on which other forms of the verb or 
analogous adjectives are used35. Two categories of objects of personal use on 
which similar wishes for good fortune or good luck appear frequently using 
the aforementioned grammatical forms are rings (where the inscription is 
on their bezel or hoop) and gems, which once formed part of rings or other 
jewellery36. The Content Collection contains numerous examples of cameos 
bearing forms of wishes similar to those on the mortars; most of them use 
the imperative of the verb εὐτυχῶ either alone or as part of a more elaborate 

Acta 19/20 (1979) 204, 211 pl. I, 2-4, 212 pl. II, 3-4, 213 pl. III, 1-2, 4; M. Sabrié – R. Sabrié, 
Epave du Grand Bassin C (Point 5), Archaeonautica 3 (1981) 90-91 fig. 39, 15.

������� . A. Karivieri, The Athenian Lamp Industry in Late Antiquity [Papers and 
Monographs of the Finnish Institute at Athens V], Helsinki 1996, 98.

����. Nagy, ΕΥΟΠΛΙ ΕΥΤΥΧΙ, 27 fig. 20, n. 58 (with analytical bibliography).
�����������������������������������. For these two interpretations: Nagy, ΕΥΟΠΛΙ ΕΥΤΥΧΙ, 27 n. 58 (with bibliography); 

Karivieri, The Athenian Lamp Industry, 98.
�������������������������������������������������������������������������������������. Appendix B comprises a representative sample of the objects bearing inscriptions 

similar to those on the mortars, though it does not constitute an exhaustive catalogue.
�������������������������. See, for example: A. Van den Hoek – D. Feissel – J. J. Herrmann, Lucky Wearers: 

A Ring in Boston and a Greek Epigraphic Tradition of Late Roman and Byzantine Times, 
Journal of the Museum of Fine Arts, Boston 6 (1994) 54, Appendix, Group C no. 6, a-b; 
Masson, Nouvelles notes, 60-61.

�������. M. Henig, The Content Family Collection of Ancient Cameos, Oxford - Houlton 
1990, xv.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 253

inscription37. These have been dated to the 3rd c. AD38. Furthermore, Van 
den Hoek, Feissel and Herrmann presented a detailed list of rings and gems 
bearing inscriptions using different grammatical forms for the same purpose 
(εὐτύχ(ε)ι, εὐτυχῶς, εὐτυχῄς) followed by a reference to the anonymous, 
generic wearer (ὁ φορῶν)39. While it may be true that wishes of this kind 
are more common on jewellery40 (as Van den Hoek, Feissel and Herrmann41 
have pointed out, and as the data in Appendix B would indicate) (Fig. 4 - 
Fig. 9), research into other materials (Appendix B) has shown that they are 
also fairly common on utility objects like metal seals, compasses, bells, glass 
vessels, clay lamps and jugs42, some of which date from the 5th, 6th and even 
7th c. AD.43 Indeed, coins from the reign of Septimius Severus bear similar 
inscriptions, some using the adverb εὐτυχῶς with the dative44. 

According to the epigraphic evidence based on inscriptions on walls, 
mosaics, stones, milestones, altars, blocks, lintels, grave stones etc., the use 
of the adverb εὐτυχῶς or a form of εὐτυχεῖν (usually the imperative) in more 

�������������������. See in detail: Henig, The Content Family Collection, 6-7, 17 no. 29, no. 30, 18 no. 
32, no. 33, 19 no. 34, no. 35, 20 no. 37, 21 no. 38, no. 39. More cameos bearing wishes for good 
luck using the aforementioned verb in the imperative form have been added to the Content 
Collection since this first publication and await publication (Content Family Collection of 
Ancient Cameos 2010). I would like, at this point, to thank Mr Derek J. Content for granting 
me permission to reproduce several photos of the cameos in his collection (figures 4, 6 and 
7 of this article) and for sharing information with me relating to additional cameos. Also, I 
would like to thank Dr. Claudia Wagner of the Beazley Archive in Oxford for her generous 
help during my quest for the Content Collection and for providing me with the photographic 
material I required along with useful details about the Collection’s new acquisitions.

����. Henig, The Content Family Collection, xiii.
����. Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 45, 53-54 Appendix Group 

C.
���������������������������������������������������������������������������������������. Besides rings and gems, they also appear on necklaces and on a marriage belt; some 

of the cameos and gems could have been used as pendants or amulets. See: Van den Hoek – 
Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 44.

����. Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 44.
�����������������������������������������������������������������. For all the relative references, see analytically Appendix B.
��������������������������������. See Appendix B and also: J. Spier, Late Antique Cameos, c. AD 250-600, in: Cameos 

in Context, The Benjamin Zucker Lectures, 1990, ed. M. Henig – M. Vickers, Oxford- 
Houlton 1993, 47.

�����������������������������������������������������������������������. For more details on these coins and the related bibliography, see: Nollé, Eὐτυχῶς 
τοῖς κυρίοις, 323-354 and more particularly 328-329. See also: Robert, Sur des inscriptions, 
10-12; Roueché, Acclamations, 185 and n. 49 (for bibliography).



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

254

elaborate inscriptions is also very common. In fact, it is so common that 
listing every known example would require a separate study in its own right. 
However, we can make some observations based on a number of samples we 
were able to locate. Besides the simple use of the adverb/verb by itself or the 
adverb/verb plus a name45, the adverb or the verb are most commonly used 
at the beginning or end of what are usually far more elaborate and detailed 
inscriptions46. The bulk of this material dates from the 2nd and 3rd centuries 
AD. A very characteristic example from a mosaic floor in Olynthus from 
the late 5th c. BC47 featuring the inscription εὐτυχία καλή shows that there 
is a long tradition of wishes of this kind. However, there are also numerous 
examples from the late Roman period (mostly from the 5th and 6th centuries 
AD)48 which demonstrate that this Greek epigraphic tradition continued to 

�����������������������������������������������. For examples, see: SEG XXVI 1788, 1789; R. Ovadiah – A. Ovadiah, Hellenistic, 
Roman and Early Byzantine Mosaic Pavements in Israel, Rome 1987, 133 no. 223; SEG 
XXXVII 1270, 1487, 1639; BullÉp 1988 919; SEG XL 1298; D. Pandermalis, Η ανασκαφή 
του Δίου κατά το 1993 και η χάλκινη διόπτρα, Αρχαιολογικό Έργο στη Μακεδονία και 
Θράκη 7 (1993) 197; SEG XLV 821; SEG XLVI 742; Assimakopoulou-Atzaka, Σύνταγμα, 
150-151, 258-259; SEG XLVIII 1534; J. Patrich – D. Reshef – D. Ben Yosef – S. Rotgaizer – 
S. Pinkas – Z. Bar-Or – H. Van-Dam – A. Moscu, The Warehouse Complex and Governor’s 
Palace (areas KK, CC, NN, May 1993 - December 1995), in: Caesarea Papers 2, Herod’s 
Temple, The Provincial Governor’s Praetorium and Granaries, The Later Harbor, A Gold 
Coinhoard and Other Studies, ed. H. G. Holum – A. Raban – J. Patrich [JRA suppl. 35], 
Portsmouth, Rhode Island 1999, 97-98 fig. 34; SEG XLIX 2055, 2160; SEG LIII 1930.

���������������������������������������������������������������������������������. For some of the numerous examples, see: SEG XXVI 635, 1721, 1779; SEG XXVIII 
578, 589, 590, 592, 778, 1436, 1555, 1556; SEG XXXV 737, 743, 747, 748, 749, 759, 1439; 
SEG XXXVI 524, 616, 635, 1051; SEG XXXVIII 1696, 1760, 1772, 1775, 1804, 1812; A. 
Di Vita, Atti della Scuola 1988-89, Annuario della Scuola Archeologica di Atene e delle 
Missioni Italiane in Oriente 66-67 [50-51] (1988-1989) 459 fig. 45; SEG XL 577, 1465; SEG 
XLI 590, 940, 1185, 1263; SEG XLIV 635, 1194, 1502; SEG XLV 878, 1934; SEG XLVII 876, 
1075, 1084, 1139, 1835; J. Patrich, Combined Caesarea Excavations (A), Excavations and 
Surveys in Israel 17 (1998) 52 fig. 20; Patrich – Reshef – Ben Yosef et al., The Warehouse, 
80 fig. 11; SEG XLVIII 717, 748, 750, 1772, 1881; SEG XLIX 1755, 2082, 2117, 2119, 2120, 
2159, 2160, 2174; SEG LI 615, 624, 625, 1691, 1837; SEG LIII 668, 1866. See also: Masson, 
Nouvelles notes, 59-60.

����������. D. M. Robinson, The Villa of Good Fortune at Olynthus, AJA 38 (1934), 503 fig. 2, 
507; Guarducci, Epigrafia Greca III, 322-323.

���������������������������������������������������         . See: SEG XXVI 1783, 1788, 1789; SEG XXVIII 1436; Di Vita, Atti della 
Scuola, 459 fig. 45; SEG XLIII 611; S. R. Hauser, Spätantike und frühbyzantinische 
Silberlöffel, Bemerkungen zur Produktion von Luxusgütern in 5. bis 7. Jahrhundert [JbAC 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 255

be fairly popular during that period, even though new formulae with more 
obviously Christian connotations came into use49. The existence of numerous 
inscriptions including the same form of acclamatory terms, incorporating 
the aforementioned verb/adverb combination at the beginning or end of a 
longer text50, in regions adjacent to Syria (Palestine and, especially, Egypt51) 
is probably not random, and may well be of significance with regard to the 
popularity of this form of wish in these regions.

As Appendix B makes clear, the imperative form plus a proper name 
(Fig. 5 - Fig. 9) is more common on most types of personal and utility 
objects than the adverb followed by a proper name combination found on the 
mortars; while the proper name following the imperative formula common 
in inscriptions on other media is favoured on the other utility objects, on the 
mortars the name stands before the verb. Similarly, the imperative EYTYXI 
is not often used alone on mortars. It should also be noted that while most 
researchers recognize the name following the verb or adverb on the objects 
mentioned above as being a proper name (Eὐσέβιος, Εὐάγριος, Εὐσέβιος, 
Εὐστόχιος, Εὐγένιος, Λακωνίς, Γοργονίς)52, there are others who identify 
them as “qualities”53. A similar difficulty arises in distinguishing between 

Ergänzungsband 19], Münster 1992, 61 and n. 263; Assimakopoulou-Atzaka, Σύνταγμα, 
150, 258-259; Patrich, Combined Caesarea Excavations, 52 fig. 20; Patrich – Reshef – Ben 
Yosef et al., The Warehouse, 80 fig. 11, 97-98 fig. 34; SEG LIII 668, 1866; SEG XLV 1934; 
SEG XLVII 1835; SEG XLIX 2055.

����������������������������������������������������������������������             . The formula bearing an invocation to the Lord or the Virgin Mary (Κύριε or 
Θεοτόκε βοήθ(ε)ι), for example, is highly typical. For an attempt at isolating various objects 
bearing this invocation, see: Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 56-59 
Appendix Group G.

���������������������������������������������������������������������. For more detail on these numerous examples, see notes 16, 45, 46.
�����������������������������������������������������������������������������������. For the occurrence in Egypt of numerous inscriptions using the above mentioned 

forms of εὐτυχεῖν, see also: Masson, Nouvelles notes, 59.
����. Robert, Sur des inscriptions, 11-12; SEG XLIV 1704; Masson, Nouvelles notes, 

60-61; D. Feissel, Chroniques d’Épigraphie Byzantine 1987-2004 [Collège de France - CNRS. 
Centre de Recherche d’Histoire et Civilisation de Byzance Monographies 20], Paris 2006, no. 
1043. See also: F. Henkel, Die Römische Fingerringe der Rheinlande und der Benachbarten 
Gebiete, Text, Berlin 1913, 32 no. 219; BullÉp 1972 264.

�������������. G. M. A. Richter, Metropolitan Museum of Art, New York. Catalogue of Engraved 
Gems, Greek, Etruscan and Roman, Roma 1956, 120 no. 602 (for a gold ring with the 
inscription: ΕΥΤΥΧΙ ΕΥCΕΒΙ, which the author transcribes as: “prosper and be reverent”); 
Henig, The Content Family Collection, 6-7, 18 no. 33, 19 no. 34, no. 35, 20 no. 37, 21 no. 39; 



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

256

forms of the proper names Εὐτύχης or Εὐτύχιος and forms of the verb 
εὐτυχῶ, over which scholars also pose different opinions54. In the case of the 
mortars, it is most probable that the reference in the first formula (ΕΙΡΗΝΑΙ 
ΕΥΤΥΧΙ) (Fig. 3) is to a proper name (Eἰρηναῖος). With regard to the second 
formula, however, which includes the adverb, one could also maintain that 
ΕΙΡΗΝΕΩ corresponds to the first person of the verb εἰρηνεύω/εἰρηνέω55 
rather than to the proper name56, in which case this specific stamp refers 
not to the maker but to “good fortune in time of peace”. In this case, it is 
analogous with other stamps found on the mortars57. Furthermore, while 
the last stamp (e), which bears the inscription ΕΥΤΥΧΙ**58, could possibly 
correspond to the imperative of εὐτυχεῖν, it could also be argued that it 
references the genitive of the name Εὐτύχης59. An analogous example is one 
of the forms of signature used by the Eutyches lamp shop in Athens, which 
was active from the mid 3rd c. until the first half of the 5th c. AD60.

In addition to the aforementioned verb/adverb combinations, some 
cameos, rings and buckles feature the adverb accompanied by the verb 
προκόπτω in the imperative (“Good luck, may you prosper/advance”)61. 

M. Henig, Ancient Cameos in the Content Family Collection, in: Cameos in Context, The 
Benjamin Zucker Lectures, 1990, ed. M. Henig – M. Vickers, Oxford - Houlton 1993, 28-29; 
U. Pannuti, Museo Archeologico Nazionale di Napoli, La collezione glittica, v. II, Roma 
1994, 343-344 no. 305. For a critique of this view, see especially: Masson, Nouvelles notes, 
60-61.

����������������������. See, for example: Guarducci, Epigrafia Greca III, 320 fig. 105; SEG XXVIII 778; 
Nagy, EYOΠΛΙ ΕΥΤΥΧΙ, 18-19; SEG XLIII 1077; SEG XLIV 296.

����. TLG, 4, 1; Liddell – Scott, Μέγα Λεξικόν, v. II.
�����������������������������. In this case, the use of αι instead of an ε is justified.
�����������������������������������������������������������������������. We refer to stamps like: ΕΥΤΥΧΩC, ΕΥΤΥΧΙΑ ΕΙΡΙΝ[Ι], ΘΕΩΝ ΔΩΡΗΜΑΤΑ, 

ΕΥΚΑΡΠΙΑ; see also more analytically below.
�������������������������. On this stamp, see: Hayes, North Syrian Mortaria, 343 n. 54.
�����������������������. On this name, see: Osborne – Byrne – Fraser – Matthews, A Lexicon of Greek 

Personal Names, Attica, 184-185. 
�����������������������������������������������������������������. On this shop and the different forms of its signatures, see: Karivieri, The Athenian 

Lamp Industry, 95-98.
�������������������������������. For these objects, see: A. Alföldi, Ein Glückwunsch aus der römischer Kaiserzeit, 

in: Festschrift Hans R. Hahnloser zum 60. Geburstag 1959, ed. E. J. Beer – P. Hofer – L. 
Mojon, Basel 1961, 11-14, fig. 1, fig. 2, fig. 3; H. Guiraud, Intailles et camées de l’époque 
romaine en Gaule (Territoire français) [Gallia suppl. 48], Paris 1988, 203  no. 1010; Henig, 
The Content Family Collection, 21 no. 39. See also Appendix B, group B.1. For a more 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 257

Furthermore, the εὐτυχῶς is sometimes accompanied by the verb χρῶ 
(χράομαι) in inscriptions on different objects62, but also in mosaic 
inscriptions63, to form a phrase equivalent to the Latin utere feliciter64. One 
could mention a bracelet65 dated to the 4th c. AD whose inscription reads 
εὐτυχῶς χρῶ διὰ βίου, or a bronze compass66 dated to the 6th-7th c. AD 
with the inscription εὐτυχῶς χρῶ πάντοτε, while the adverb εὖ (εὖ χρῶ 
ὑγιένω) –which is analogous to the previous adverb– is used instead of the 
adverb εὐτυχῶς on a lamp67 from Nea Paphos. Several earlier inscriptions 
from antiquity68 on different objects use the verb χρῶ. Instead of the formula 
εὐτυχῶς or εὖ χρῶ a number of objects, the most numerous of which are 
a series of metal buckets dated to the 6th c. AD69, bear an inscription 

detailed analysis of these inscriptions: Alföldi, Ein Glückwunsch, 11-14, and Robert, Sur 
des inscriptions, 12 n. 36.

��������������������������������������������. See Appendix B (group B.1) for examples.
���������������������   . For examples: Μ. Michailidis, Θεσσαλονίκη. Α΄. Οἰκόπεδον ὁδοῦ Ἀθηνᾶς, 

ΑΔ 25 (1970) pl. 18, δ; BullÉp 1972, 264; D. Pallas, Les Monuments paléochrétiens de 
Grèce decouverts de 1959 à 1975, Città del Vaticano 1977, 68 n. 141; SEG XXXIV 1682; 
Assimakopoulou-Atzaka, Σύνταγμα, 219-221 no. 2.6, 258-259; SEG LII 1674. 

���������������. See: R. G. Collingwood – R. P. Wright, The Roman Inscriptions of Britain, v. II, 
Instrumentum Domesticum (Personal Belongings and the Like), Fascicule 2, ed. S. S. Frere 
– R. S. O. Tomlin, Avon 1991, 98 no. 2419.42; SEG XLV 2201. See also for the significance of 
εὐτυχῶς χρῶ: D. Feissel, Recueil des inscriptions chrétiennes de Macédoine du IIIe au IVe 
siècle [BCH suppl. VIII], Athènes - Paris 1983, 112 no. 114. 

�������. L. Pirzio Biroli Stefanelli, L’oro dei Romani, Gioeilli di età imperiale, Roma 1992, 
224 fig. 224.

�������. D. Photopoulos – A. Delivorrias, Η Ελλάδα του Μουσείου Μπενάκη, Athens 
1997, 206 no. 350; SEG XLVIII 2128.

������� . A. Lukaszewicz, A Travesty of Signa Christi Reconsidered, in: Nubia et Oriens 
Christianus: Festschrift für C. Detlef G. Müller zum 60. Geburtstag, ed. P. O. Scholz – R. 
Stempel, Köln 1987, 31.

����������������������������. For an example, see: R. Zahn, Kτῶ χρῶ. Glasierter Tonbecher in Berliner Antiquarium. 
Einundachtzigstes Berliner Winckelmannsprogramm, Berlin 1923; A. Greifenhagen, Antike 
Kunstwerke, Berlin 1960, 25 no. 82-83, pls. 82-83.

�������������������������������������������������. More analytically for these buckets, see: M. Mundell Mango – C. Mango – A. C. 
Evans – M. Hughes, A 6th-Century Mediterranean Bucket from Bromeswell Parish. Suffolk, 
Antiquity 63 (1989) 295-311; SEG XXXIX 1089, 1762; BullÉp 1990 885bis; BullÉp 1991 710; 
R. Scholl, Eine beschriftete Bronzekanne aus dem 6. Jh. n. Chr., ZPE 103 (1994) 231-240; 
SEG XLV 1891; A. Drandaki, “ΥΓΙΕΝΩΝ ΧΡΩ ΚΥΡΙ(Ε)”. A Late Roman Brass Bucket 
with a Hunting Scene, Μουσείο Μπενάκη 2 (2002) 37-53. Besides buckets, one can mention, 



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

258

beginning ὑγιένων χρῶ. In addition to the above groups, there are also 
numerous objects –as was noted above70– on which the adverb εὐτυχῶς or 
the verb εὐτυχῶ is accompanied not by a specific name, but by a reference 
to a generic anonymous user or holder. Similar inscriptions referring to an 
anonymous owner or donator can be found on mosaic floors71. Ἐπ’ ἀγαθῷ 
(“to good fortune”, “good luck”)72 is a synonym of εὐτυχῶς and is also a 
very common acclamation both on utility and personal objects73, as well as 
in inscriptions on other media74. Inscriptions of this kind are analogous to 
Latin inscriptions such as VTF (utere felix), VTERE FELIX, which are also 
found on various personal and utility objects dated to the Roman and late 
Roman periods75.

for example, a fragment of a large stone vessel in the Cyprus Museum (T. B. Mitford, Some 
New Inscriptions from Early Christian Cyprus, Byz. 20 [1950] 127 n. 1), a marble basin 
(BullÉp 1965 2), bearing the inscription ὑγιένων χρῶ and a glass goblet from Highdwon 
Hill (Collingwood –Wright, The Roman Inscriptions of Britain, v. II, Fascicule 2, 98 no. 
2419.42; SEG XLIII 686).

��������������. See also: Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 53-54 Appendix 
Group C.

���������������������������������������������. See, for example: SEG XXXVII 1487, 1639; Ovadiah – Ovadiah, Hellenistic, Roman 
and Early Byzantine Mosaic Pavements, 133 no. 223; BullÉp 1988 919; Assimakopoulou-
Atzaka, Σύνταγμα, 151 (with the necessary bibliography).

����. Richter, Catalogue, 119 nos. 585-592; SEG XXXVI 1450; Van den Hoek – Feissel 
– Herrmann, Lucky Wearers, 44.

�����������������������������������������������������������������������������������������. For a first attempt to assemble objects, mostly jewellery, bearing this inscription, 
see: Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 53 Appendix Group A, Group B. 
See also: J. L. Myres, The Metropolitan Museum of Art, Handbook of the Cesnola Collection 
of Antiquities from Cyprus, New York 1914, 410 nos. 4096-4102; SEG XXXV 1740; SEG 
XLI 1485; M.-Ch. Hellmann, W. Froehner et Chypre, Centre d’Études Chypriotes, Cahier 16 
(1997) 23 no. VIII, 28.

����������������������. See, for example: BullÉp 1988 561; SEG XXXI 797; SEG XL 1177, 1562, 1562bis, 
1565; SEG XLI 1593, 1669, 1670; SEG XLV 2044, 2070, 2076; SEG XLVII 1751; SEG XLIX 
2118, 2119, 2121, 2129, 2132, 2210, 2346, 2347; SEG LI 2132, 2133. See also: Van den Hoek 
– Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 44.

�����������������������������������������. On jewellery, see for example: F. H. Marshall, Catalogue of Finger Rings, Greek, 
Etruscan, and Roman in the Departments of Antiquities, British Museum, London 1907, 108 
no. 645; A. Riese, Das rheinische Germanien in den antiken Inschriften. Auf Veranlassung 
der römisch-germanischen Kommission des kaiserlich deutschen Archäologischen Instituts, 
Leipzig - Berlin 1914 (Gröningen 1968), 430 no. 4444; R. G. Collingwood – R. P. Wright, The 
Roman Inscriptions of Britain, v. II, Instrumentum Domesticum (Personal Belongings and 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 259

On the majority of the objects bearing these inscriptions, and on 
jewellery in particular, when a proper name occurs besides εὐτυχῶς or 
εὐτύχει, it is considered to refer to the owner of the object, who was either 
given the object as a gift76, chosen the object77, or had it especially made78. 
However, in the case of the mortars, when the two main formulae (a-b) 
occur, in which the verb/adverb is accompanied by a name, the inscription 
has the same form as the other stamps in the same category of mortars (two 
lines impressed within a rectangular frame), occupies the same place on 
the mortar (the rim) and uses the same form of characters. The rectangular 
frame has curved endings and the whole stamp occupies the rim of the 
vessel close to the shallow spout79, as is the case on other earlier Roman 
mortars bearing inscriptions referring to a workshop80. As a consequence, 

the Like), Fascicule 3, ed. S. S. Frere – R. S. O. Tomlin, Avon 1991, 24 no. 2422.41, 41 no. 
2423.29; Pirzio Biroli Stefanelli, L’oro dei Romani, 206 fig. 255, 266 no. 224; C. Johns – R. 
Bland, The Hoxne Late Roman Treasure, Britannia 25 (1994), 170, pl. IX B; Guiraud, Intailles 
et camées, 192 no. 924; T. Gesztelyi, Antike Gemmen im Ungarischen Nationalmuseum 
[Catalogi Musei Nationalis Hungarici Serie Archaeologica III], Budapest 2000, 81 no. 260; 
G. Dembski, Die antiken Gemmen und Kameen aus Carnuntum [Archäologischer Park 
Carnuntum Neue Forschungen 1], Wien 2005, 164 no. 1127, no. 1128, 174 no. 1239. For glass 
objects, see: F. Fremersdorf, Die römischen Gläser mit Schliff, Bemalung und Goldauflagen 
aus Köln [Die Denkmäler des römischen Köln VIII], Köln 1967, 162 pl. 212; Whitehouse, 
Roman Glass, 268-269 no. 456, no. 457. For clay objects: L. Bakker – B. Galsterer-Kröll, 
Graffiti auf römischer Keramik im Rheinischen Landesmuseum Bonn [Epigraphischen 
Studien Band 10], Bonn-Köln 1975, 64 no. 11. For various metallic objects, see: C. Johns – T. 
Potter, The Thetford Treasure, Roman Jewellery and Silver, London 1983, 113 no. 59, fig. 
30, 59 (spoon); Collingwood – Wright, The Roman Inscriptions of Britain, v. II, Fascicule 3, 
13 no. 2421.56 (brooch), 67 no. 2429.13, no. 2429.14, no. 2429.15 (bronze strap - or belt-ends); 
Collingwood – Wright, The Roman Inscriptions of Britain, v. II, Fascicule 2, 68 no. 2416.8 
(panel of a casket), 134 no. 2420.26, 140-141 no. 2420.52 (spoons); Hauser, Spätantike und 
frühbyzantinische Silberlöffel, 99 no. 4, 100 no. 5, no. 6, pl. 4d, e, f (spoons). 

����. Guarducci, Epigrafia Greca III, 353-354, 517; Henig, The Content Family 
Collection, 6, 8; Spier, Late Antique Cameos, 47; Nollé, Eὐτυχῶς τοῖς κυρίοις, 334. For a 
more detailed study of various objects bearing various forms of inscriptions referring to their 
owner, see also: Guarducci, Epigrafia Greca III, 329-357.

����. Grose, Roman Vessels, 26.
����. Siebourg, Eine griechische Akklamation, 16; Van den Hoek – Feissel – Herrmann, 

Lucky Wearers, 43.
������������������������������������������������. For a number of illustrative examples, see: Hayes, North Syrian Mortaria, pl. 73, a; 

Vallerin, Pelves, 185 fig. 12.
�����������������������. As an example, see: Baluta – Serban, Sigilla Mortariorum Dacica, 204-207, 211 pl. 



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

260

it has long been accepted by researchers that this, like the other stamps, 
represents the maker’s stamp81. The number of examples bearing the same 
inscription provides support for this view, since both formulae are among 
the most common stamps (see Appendix A). These inscriptions thus differ 
from analogous inscriptions on other personal and utility objects such as 
jewellery (see Appendix B). As Siebourg has noted82, the closest analogies 
to the inscriptions on the mortars are stamps on Roman tiles, most of them 
from the 1st c. The inscriptions on these stamps83, which are more detailed 
than those on the mortaria and include details about the specific figlina, in 
some cases also bear the acclamation valeat qui fecit, which is comparable 
to the formula with the verb ΕΥΤΥΧΙ (ΕΙΡΗΝΑΙ ΕΥΤΥΧΙ) in that it, too, 
refers to the manufacturer and bears a good wish. However, apart from these 
rather early parallels, no similar analogies can be drawn with other objects. 
One could mention inscriptions on other media, like stone or mosaics, such 
as a graffito from a chapel in Egypt which reads Eὐτυχῶς [τῷ γρ]άψαντι 
καὶ τῷ ἀναγινώ[σ]κοντει84, in which the wish for good luck is addressed 
both to the person reading it and to the person who first wrote it. Other 
inscriptions using the adverb εὐτυχῶς refer impersonally to the donator or 
creator in the dative case, or also add his name before the adverb. There are, 
for example, mosaic floors from Palestine and Egypt dating from the later 
Roman imperial and Byzantine periods85 with inscriptions which include 
εὐτυχῶς τῷ κτίστῃ and an inscription from a synagogue in Haifa reading 
Eὐτυχῶς Eὐστοχίῳ καὶ Ἡσυχίῳ καὶ Εοὐαγρίῳ τοῖς κτίστες86. All these 
inscriptions, though, differ from the ones on the North Syrian mortaria 
which, besides expressing a good wish for their maker, also serve as his 
trademark. In this, they have no exact parallel, apart from the Roman tiles 

I, 4, 213 pl. II, 3-4. See also: Hartley, La diffusion des mortiers, 56 fig. 4, 6, 14.
���������������������������. See more analytically: Siebourg, Eine griechische Akklamation, 4-5; Hayes, North 

Syrian Mortaria, 340; Vallerin, Pelves, 174, 176.
����. Siebourg, Eine griechische Akklamation, 5-7 (with the requisite examples). 
���������������������. See for example: CIL XI 2, 6689.10; CIL XV 1, 117, 118, 119, 120, 150, 921a, 1097c, 

1098, 1100, 1101b.
����������������������. SEG XXXVIII, 1696.
���������������������������������. Palestine, Haifa (Shiqmona): Ovadiah – Ovadiah, Hellenistic, Roman and Early 

Byzantine Mosaic Pavements, 133 no. 223; SEG XXXVII 1487; Egypt, Pelusium: SEG 
XXXVII 1639; BullÉp 1988 919. 

����. Lifshitz, Weitere Beiträge, 92-93; Robert, Sur des inscriptions, 12.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 261

mentioned above. That the two are analogous is not surprising, since several 
researchers have suggested that in Roman times, tiles, bricks and other clay 
objects were produced in the same workshops, and were thus stamped in the 
same ways87. This, in the case of North-Syrian mortaria, is corroborated by 
the findings at Ra’s al-Basĩţ where, besides the mortars, a few tiles also bear 
the same form of stamp88. 

It should be added that, taking into consideration every instance of 
this category of mortars which we were able to locate, the two sub-groups 
bearing the stamps ΕΙΡΗΝΑΙ ΕΥΤΥΧΙ and ΕΥΤΥΧΩC ΕΙΡΗΝΕΩ form 
a largish group. In fact, if one considers only published samples from the 
region of Bassit89, these sub-groups –and the mortars bearing the stamps 
EΡΜΟΓΕΝΟΥΣ and ΔΟΜΝΟΥ– are two of the most common; they are also 
the groups with the greatest diffusion both within Syria, where they have 
come to light on numerous sites (see Appendix A), and beyond it, mainly 
in Palestine and Egypt, though a limited number of examples have also been 
published from Asia Minor, Cyprus, Greece, France and England. 

However, they are not the only mortars bearing stamps with 
acclamations. Besides the stamps already mentioned reading EYTYΧΩ–C–, 
ΕΥΤΥΧΙΑ ΕΙΡIΝ[I] and EYTYXI**, a few more samples are stamped with 
ΘΕΩΝ ΔΩΡΗΜΑΤΑ and ΕΥΚΑΡΠΙΑ90. These inscriptions are closer to 

������������������������������. See more analytically: A. Martinez-Saiz, Materiales para un indice de marcas de 
ceramista en “Mortaria” romanos, Valladolid 1977, 5; J.-P. Joncheray, Contribution à l’étude 
de l’épave Dramont D, dite “des Pelvis”, d’après les travaux du groupe d’études sous-marines 
de Saint-Raphael, Cahiers d’arhéologie subaquatique 1 (1972) 25; Hartley, La diffusion 
des mortiers, 49, 52, 55; Sabrié – Sabrié, Epave du Grand Bassin C, 89; Vallerin, Pelves, 
187 n. 104; J. W. Hayes, Ηandbook of Mediterranean Roman Pottery, London 1997, 80. 
See also: Yangaki, Παρατηρήσεις, 43 n. 25, for other finds reinforcing this view. For the 
organization of the production of tiles and their stamps during the Roman period, see T. 
Helen, Organization of Roman Brick Production in the First and Second Centuries AD. An 
Interpretation of Roman Brick Stamps, Helsinki 1975.

����. Vallerin, Pelves, 186 n. 103.
����. Vallerin, Pelves, 195-204.
����������������������������������    . For a representative example: Vallerin, Pelves, 197-204. It could be maintained 

that the stamp ΔΟΞΑ forms part of this group too, even if a proper name, Δόξα, did also 
exist (see: Łatjar, Ein Bestempeltes Keramikfragment, 270 n. 4; Osborne – Byrne – Fraser – 
Matthews, A Lexicon of Greek Personal Names, Attica, 134; Fraser – Matthews, A Lexicon 
of Greek Personal Names, The Peloponnese, 133).



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

262

those found on other objects (see Appendix B for examples) in that they do 
not refer to their maker and have a more generic significance expressing 
good wishes; in this respect, they resemble the stamp “EYTYXI” found on 
many objects (Appendix B). In a recent article examining the use to which 
these mortars may have been put, it was suggested that the last two stamps 
(ΘΕΩΝ ΔΩΡΗΜΑΤΑ and ΕΥΚΑΡΠΙΑ) could refer to the specific content 
for which the mortars were intended91. It could be maintained that this last 
group of inscriptions served the same purpose as the other inscriptions on 
the specific type of mortar, which leads us to believe that this is a workshop’s 
signature, since it shares the same general characteristics regarding the 
frame of the inscription and the form of the letters, and because these stamps 
also resemble the other stamps in occupying the rim of the vessel. However, 
Siebourg rejects this argument on the grounds that stamps of this kind 
could not have had a dual purpose, which is to say conveying good wishes 
and serving as a workshop’s signature92. Since similar generic inscriptions 
bearing wishes are quite common on a range of objects, he argues that they 
should only be interpreted as transferring the specific meaning in question. 
It should be noted that on some Roman vessels from La Graufesenque, 
similar general wishes (such as Ave, Vale, Ave Vale) occupy the place 
where the maker’s stamp was normally inscribed93. In this case, too, most of 
the researchers do not consider them to represent a manufacturer’s stamp94. 
Other forms of wishes found on tiles and bricks have also been interpreted 
solely as acclamations95. Even if, recently, Łatjar distinguished clearly two 
general groups of stamps on these mortars: one bearing information on their 
makers, the other bearing acclamations, such a clear-cut separation cannot 
be accepted, for the reasons cited in the above analysis of the two basic 
formulae bearing wishes.

The aforementioned forms of stamps show that the more elaborate 
inscriptions, which include a further term in addition to εὐτυχῶς or εὐτυχῶ, 

����. Yangaki, Παρατηρήσεις, 68-69.
����. Siebourg, Eine griechische Akklamation, 11.
�������������������������������     . See more analytically: J. DÉchelette, Les vases céramiques ornés de la Gaule 

Romaine (Narbonnaise, Aquitaine et Lyonnaise), v. I, Paris 1904, 121-122.
�����. Déchelette, Les vases céramiques, 121-122. See also: Siebourg, Eine griechische 

Akklamation, 11 (with other references too). 
�������. P. Testini, Archeologia cristiana, Nozioni generali dalle origini alla fine del sec. VI, 

Propedeutica - Topografia cimiteriale - Epigrafia - Edifici di culto, Roma 1958, 493.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 263

are not isolated examples found in this category of clay vessels alone. Indeed, 
we may wonder whether those stamps serving a dual purpose really do 
constitute isolated examples, and whether others may not have existed on 
other vessels made of clay or some other material of which no representative 
samples have yet come to light. 

All the aforementioned inscriptions with εὐτυχῶς or εὐτυχῶ contain 
messages for good luck or good fortune. In the case of more personal 
objects, like jewellery, this wish whether accompanied by a proper name, 
referring to an anonymous wearer or expressed alone, serves as a charm for 
the owner96. However, it can also be accompanied by other inscriptions or 
representations and thus form part of a different context – commemorating 
a betrothal or marriage97, for example, or wishing for prosperity98. Most of 
these wishes appear on gems (cameos, in the main) on which, as Henig notes, 
intimate messages are shared by a donor and a holder99. In the case of more 
utilitarian objects, like glass and clay vessels, shorter inscriptions appear 
more often which most probably seek to convey the good luck message to 
more than one user. In the case of the first two formulae of inscriptions on 
these particular mortars, though, the inscriptions’ message –the wish for 
good luck– is addressed to the maker of the object himself. Nonetheless, 
the number of mortars bearing these formulae and their diffusion would 
indicate that their use as a specific maker’s stamp prevailed over the more 
private nature of the message. On the other hand, the group of mortars 
which bear stamps with wishes but no proper name has more in common 
with other everyday utility objects, in that they do not directly reference
the fabricant, but rather offer their protective power to the recipient of the 
inscription, which is to say the owner and/or user of the mortar.

����. Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 43.
������������������������������������������������������������������           . A characteristic example is a cameo from North Wraxall: D. R. Wilson – R. P. 

Wright – M. W. C. Hassall, Roman Britain in 1972, Britannia 4 (1973) 334 no. 37; C. F. 
Mawer, A Lost Roman Ring from Suffolk, Britannia 20 (1989) 240; Henig, Ancient Cameos, 
27.

�����������������������������������������  . This is the case when using the verb προκόπτω: Alföldi, Ein Glückwunsch, 12; 
Henig, The Content Family Collection, 6, 16 no. 27, 21 no. 39; Van den Hoek – Feissel – 
Herrmann, Lucky Wearers, 45, 53-54 Group C, 3.a-b. See also: Robert, Sur des inscriptions, 
12 n. 35.

����. Henig, The Content Family Collection, x.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

264

A further observation can be made with regard to the dating of the 
aforementioned objects. As noted above, the clay mortars have been dated to 
the late 3rd and first half of the 4th century AD. Most of the gems bearing 
similar forms of inscriptions and for which a date is given are dated –as shown 
in Appendix B– to the 3rd century, with some dated to the 4th century. The 
related cameos in the Content collection date from the 3rd c. AD100. The 
majority of gems, rings and bells referring to an anonymous wearer date 
from the 3rd century AD101. Many of the everyday utility objects, like glass 
and clay vessels, also date from the 3rd or 4th centuries. Less commonly, 
objects with similar inscriptions have been dated to the 5th, 6th and 7th 
centuries. It would therefore seem that the bulk of the material dates from 
the 3rd and 4th centuries. Similar formulae are also found on inscriptions on 
other media dated mainly from the 2nd and 3rd centuries102. Thus, it could 
be maintained that good luck wishes using the specific verb (εὐτυχεῖν) or 
adverb (εὐτυχῶς) in one of the forms found on the mortars were most widely 
diffused on a variety of media during the 3rd and the 4th centuries, but also 
during the 2nd century. While their use continued during the centuries that 
followed, they occurred most commonly in inscriptions on walls, mosaics, 
stones and lintels rather than personal and utility objects, even if other 
formulae including this particular verb/adverb can be found103. 

The group of objects under examination (mortars and other personal 
and utility objects) constitutes a part of a larger group of everyday objects 
from the Roman and late Roman periods containing many other forms 
of inscriptions104 expressing good wishes (for good luck, good health, 

100. Henig, The Content Family Collection, xiii.
�����. Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 45.
����������������������������. See above, notes 45-46.
�������������������������������������    . Objects bearing the inscription εὐτυχῶς χρῶ can be used as a representative 

example.
�����. Testini, Archeologia cristiana, 493; Guarducci, Epigrafia Greca III, 277-278; 

485-495, 509-512, 526-528; Marginesu, Tre frammenti, 279; Van den Hoek – Feissel – 
Herrmann, Lucky Wearers, 44.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 265

long life, help, hope, prosperity, betrothals or marriages105)106; auguries107; 
seeking protection from specific evils108; having magical connotations109, or 
referring to the Lord or the Virgin Mary. In addition to numerous examples 
on jewellery, the group also contains a number of utility objects110. Similar 

���������������. See also: Mawer, A Lost Roman Ring, 240.
�����������. See: DÉchelette, Les vases céramiques, 119-123, fig. 80, fig. 81, fig. 82, fig. 84 ; 

F. Eichler – E. Kris, Die Kameen im Kunsthistorischen Museum, Beschreibender Katalog 
[Publikationen aus den Kunsthistorischen Sammlungen in Wien II], Wien 1927, 86 no. 
96, no. 97 pl. 17 no. 96, no. 97; D. B. Harden, Romano-Syrian Glasses with Mould-Blown 
Inscriptions, JRS 25 (1935) 165-166, 175-176; O. Doppelfeld, Das Diatretglas aus dem 
Gräberbezirk des Römischen Gutshofs von Köln-Braunsfeld, Kölner Jahrbuch für Vor- und 
Frühgeschichte 5 (1960-1961) 20 fig. 11, 23-25, pl. 1 - pl. 3; Fremersdorf, Die römischen 
Gläser, 64 pl. 24, pl. 25, pl. 26, pl. 27, 66 pl. 28, 160 pl. 207, 168 pl. 227, 190 pl. 272, 170 pl. 
229; D. B. Harden, Late Roman Wheel-Inscribed Glasses with Double-Line Letters, Kölner 
Jahrbuch für Vor- und Frühgeschichte 9 (1967-1968) 46 no. 8, 47 no. 9, 49 fig. 6, 50-51 no. 
15, no. 16; Guarducci, Epigrafia Greca III, 277-278, 341, 491; Bakker – Galsterer-Kröll, 
Graffiti, 54, 122 no. 322; M. Henig, The Lewis Collection of Engraved Gemstones in Corpus 
Christi College, Cambridge [BAR Suppl. Ser. I] Oxford 1975, 67 no. 291, 68 no. 292, no. 295; 
K. S. Painter, The Mildenhall Treasure, Roman Silver from East Anglia, London 1977, 30 
no. 27, 31 no. 28; Grose, Roman Vessels, 23, fig. 1, a, 26; Mawer, A Lost Roman Ring, 240; C. 
Wessel, Inscriptiones graecae christianae veteres Occidentis, ed. A. Ferrua S. I. – C. Carletti 
[Inscriptiones Christianae Italiae, Subsidia 1], Bari 1989, 64 no. 244, no. 246; Henig, The 
Content Family Collection, 16 no. 27, no. 28, 29 no. 52, 30 no. 53, no. 54; SEG XLI 1727, 1730, 
1867; W. Spickermann, “Griechen” in Nida. Eine Reibschüssel mit griechischer Ritzinschrift 
aus Frankfurt-Heddernheim, Germania 72 (1994) 603; Van den Hoek – Feissel – Herrmann, 
Lucky Wearers, 41-60; L. Tondo, I cammei dei Medici dei Lorena nel Museo Archeologico di 
Firenze, Toscana 1996, 94 no. 266, no. 267, 122 no. 266, no. 267; Photopoulos – Delivorrias, Η 
Ελλάδα του Μουσείου Μπενάκη, 172 no. 294, 208-209 no. 354; Whitehouse, Roman Glass, 
268-270 no. 457, 269-271 no. 458; SEG L 1673; Die Welt von Byzanz – Europas östliches 
Erbe. Glanz, Krisen und Fortleben einer tausendjähringen Kultur, ed. L. Wamser, München 
2004, 340-341 no. 725 [Ch. Schmidt], 342-343 no. 728 [Ch. Schmidt]; Dembski, Die antiken 
Gemmen und Kameen, 164 no. 1134, 174 no. 1241, no. 1244, no. 1246; C. Weiss, Die antiken 
Gemmen der Sammlung Heinrich Dressel in der Antikensammlung Berlin, Würzburg 2007, 
312 no. 640, no. 642, 313 no. 645, 314 no. 648.

�����. Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 43.
�������������������������. See, as an example, Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 44.
�����. Van den Hoek – Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 44, 49-50.
���������������������������������������������������������������������������������������. One could mention, for example, several glass bottles, cups, bowls and flasks (F. 

Petsas, Ἀνασκαφὴ Πανεπιστημιουπόλεως Θεσσαλονίκης, ΑΔ 22, B, 2 (1967) 391, 393 fig. 
12, pl. 296, ε, pl. 298; Pallas, Monuments, 75 n. 163; Harden, Late Roman Wheel-Inscribed 



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

266

connotations are most common in longer inscriptions on other media 
(epigrams, epitaphs etc.)111. While there is a long tradition going back to 
antiquity of inscriptions wishing good luck and such like on small everyday 
objects, they were especially popular during Roman times and continued to 
be used into the late Roman period. This use is well documented by surviving 
small objects112, but also by numerous inscriptions113 found on walls, ceilings, 
mosaic floors etc. as late as the 6th and 7th c. AD, some of them in buildings 
of a purely Christian character114. During this period, even as inscriptions 
of a purely Christian nature began to prevail (such as those bearing an 
invocation to the Lord or the Virgin Mary), inscriptions of the former type 
continued to be used. In fact, the wishes for good fortune inscribed on these 
everyday objects included a protective function in their message for their 
owners and users115. Moreover, as researchers have already pointed out116, 
the forms which decorated early Christian houses and their contents were 
either Christian in nature or derived from pagan traditions. Some of the 
latter were used to evoke good luck and good fortune, either through specific 

Glasses, 46-47 no. 8, no. 9, 50-51 no. 15, no. 16; Whitehouse, Roman Glass, 65 no. 76, 268 no. 
456), several metal spoons (Johns – Potter, The Thetford Treasure, 117 no. 60, no. 61, no. 62, 
no. 63, 121 no. 68, 122 no. 69, no. 70; Hauser, Spätantike und Frübyzantinische Silberlöffel, 
61 n. 26, 102 no. 40, pl. 3e), a helmet from Macedonia (SEG XXXVI 621bis; Van den Hoek 
– Feissel – Herrmann, Lucky Wearers, 46), a pair of leather sandals (Van den Hoek – Feissel 
– Herrmann, Lucky Wearers, 46 fig. 8, with the necessary bibliography).

��������������������������������������������������������������������������������������. There are numerous related examples, but their analytical presentation is beyond 
the scope of the present study. However, it should be mentioned that these inscriptions are 
either quite brief, including words such as ὑγεία, ζωή, χαρά, εἰρήνη, (πίε) ζήσαις, εὐψύχει 
etc. (see for example: SEG XXXIX 1036; S. Isager, Pagans in Late Roman Halikarnassos II. 
The Voice of the Inscription, Proceedings of the Danish Institute of Athens 1 [1995] 209-217; 
Feissel, Chroniques, 310), are more elaborate, or begin or end with a word with similar 
connotations to the above.

���������������������������������������������������. See Appendix B and above, notes 48, 69, 73-75.
����������������������������������������������������. For the references, see above, notes 45-46, 48.
���������������������������������������������������������������������������������������. See, for example, some inscriptions and graffiti in a church in the Khargeh oasis 

(SEG XXVI 1787, 1788, 1789).
���������������  . See also: Guarducci, Epigrafia Greca III, 273-278; Van den Hoek – Feissel – 

Herrmann, Lucky Wearers, 43, 51-52.
��������. E. Dauterman Maguire – H. P. Maguire – M. J. Duncan-Flowers, Art and Holy 

Powers in the Early Christian House [Illinois Byzantine Studies 2], Urbana-Chicago 1989, 
2-3.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 267

representations117 or through inscriptions of the sort presented in this paper 
on specific small objects but also on mosaic floors, lintels etc. in specific 
domestic areas. Their users were far more concerned with the protection 
these specific formulae could offer, regardless of their pagan provenance. 
These objects of personal or everyday use bearing acclamations for good 
luck or good fortune exemplify the tradition ascribing power to words which 
survived from antiquity into the late Roman period.

�����������������������. For examples see: Dauterman Maguire – Maguire – Duncan-Flowers, Art and 
Holy Powers, 3, fig. 1, fig. 2.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

268



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 269



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

270



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 271



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

272



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 273

A
pp

en
di

x 
B

: O
bj

ec
ts

 o
f 

ev
er

yd
ay

 o
r 

pe
rs

on
al

 u
se

 b
ea

ri
ng

 i
ns

cr
ip

ti
on

s 
id

en
ti

ca
l o

r 
si

m
ila

r 
to

 t
ho

se
 o

n 
N

or
th

 S
yr

ia
n 

m
or

ta
ri

a.

G
ro

up
 B

.1
.: 

O
bj

ec
ts

 w
it

h 
εὐ

τυ
χῶ

ς 
or

 ε
ὐτ

υχ
ῶ

ς 
an

d 
an

ot
he

r 
w

or
d 

or
 p

hr
as

e.

N
o.

Ty
pe

 o
f 

ob
je

ct
In

sc
ri

pt
io

n
R

em
ar

k
s

P
ro

ve
n

an
ce

 o
r/

an
d 

C
ol

le
ct

io
n

D
at

e
B

ib
li

og
ra

ph
y

B
.1

.1
.

ti
le

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ω

C
 Ε

ΙΡ
Η

Ν
Ε

Ω
re

tr
og

ra
de

B
as

si
t,

 S
yr

ia
en

d 
of

 3
rd

-

be
gi

nn
in

g 
of

 4
th

 

c.
 A

D

V
all




e
r

in
, P

el
ve

s,
 1

86
 n

. 1
03

.

B
.1

.2
.

se
al

E
Y

T
Y

X
Ω

C
se

al
 i

n 
th

e 

fo
rm

 o
f 

a 

cr
uc

if
ix

Cy
pr

us
 / 

C
ab

in
et

 

de
s 

M
éd

ai
lle

s 

B
yz

an
ti

ne
 p

er
io

d
H

e
llma





n

n
, W

. F
ro

eh
ne

r 
et

 C
hy

pr
e,

 2
5 

no
. 

IX
, 2

74
, p

l. 
II

, 6
; S

E
G

 X
L

I 
14

93
.

B
.1

.3
.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

Ω
C

 

Ο
Μ

Ο
Ν

Ο
ΙΑ

de
co

ra
ti

on
W

ilt
sh

ir
e,

 N
or

th
 

W
ra

xa
ll,

 E
ng

la
nd

/ 

A
sh

m
ol

ea
n 

M
us

eu
m

 

3r
d 

c.
 A

D
W

il
so

n
 –

 W
r

ig
h

t
 –

 H
a

ss
all



, R

om
an

 B
ri

ta
in

 

in
 1

97
2,

 3
34

 n
o.

 3
7;

 H
e

n
ig

, A
nc

ie
nt

 C
am

eo
s,

 

28
 fi

g.
 2

.2
; M

. H
e

n
ig

 –
 A

. M
a

c
G

r
e
go

r,
 

C
at

al
og

ue
 o

f t
he

 E
ng

ra
ve

d 
G

em
s 

an
d 

F
in

ge
r-

R
in

gs
 in

 th
e 

A
sh

m
ol

ea
n 

M
us

eu
m

. I
I. 

R
om

an
 [B

A
R

 In
te

rn
at

. S
er

. 1
33

2]
, O

xf
or

d 

20
04

, 1
15

 n
o.

 1
1.

15
.

B
.1

.4
.

br
ac

el
et

Ε
V

Τ
Υ

Χ
Ω

C
 Χ

ΡΩ
 Δ

ΙΑ
 

Β
ΙΟ

Υ

Ta
rs

us
, S

yr
ia

 / 

B
er

lin

en
d 

of
 t

he
 4

th
 

c.
 A

D

Pi
r

z
io

 B
ir

o
l

i S
t

e
fa

n
e

ll


i, 
L’

or
o 

de
i R

om
an

i, 
22

4 
fi

g.
 2

89
, 2

74
 n

o.
 2

61
.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

274

B
.1

.5
.

go
ld

 fo
il 

or
na

m
en

t 

(“
br

ac
té

at
e)

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ω

C
 Χ

ΡΩ
de

co
ra

ti
on

un
kn

ow
n 

/ 

C
ab

in
et

 d
es

 

M
éd

ai
lle

s,
 P

ar
is

ca
. 4

00
 A

D
SE

G
 X

LV
 2

20
1.

B
.1

.6
.

co
m

pa
ss

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ω

C
 Χ

ΡΩ
 

Π
Α

Ν
Τ

Ο
Τ

Ε

E
gy

pt
 / 

B
en

ak
i 

M
us

eu
m

, A
th

en
s

6t
h-

7t
h 

c.
 A

D
Ph

o
t

o
po

ul


o
s 

– 
D

e
l

iv
o

r
r

ia
s,

 Η
 Ε

λλ
άδ

α 
το

υ 
Μ

ου
σε

ίο
υ 

Μ
πε

νά
κη

, 2
06

 n
o.

 3
50

; S
E

G
 

X
LV

II
I 

21
28

.

B
.1

.7
.

ge
m

 o
n 

a 
ri

ng
E

Y
T

Y
K

Ω
C

 

Π
ΡΟ

Π
Ο

Π
Τ

Ε
 Κ

Ο
Π

Τ
Ε

H
én

in
el

 (
Pa

s-
de

-

C
al

ai
s)

, F
ra

nc
e

2n
d-

4t
h 

c.
 A

D
SE

G
 X

X
X

V
II

I 
10

32
; G

u
ir

au


d
, I

nt
ai

lle
s 

et
 

ca
m

ée
s, 

20
3 

no
. 1

01
0.

B
.1

.8
.

ca
m

eo
 s

et
 o

n 
a 

bu
ck

le

E
Y

T
Y

X
Ω

C
 

Π
ΡΟ

Κ
Ο

Π
Τ

Ε
 Ο

 

Φ
Ο

ΡΩ
Ν

B
ri

ti
sh

 M
us

eu
m

, 

L
on

do
n

4t
h 

c.
 A

D
O

. M
. D

al
t

o
n

, C
at

al
og

ue
 o

f E
ar

ly
 C

hr
is

tia
n 

A
nt

iq
ui

tie
s 

an
d 

O
bj

ec
ts

 fr
om

 th
e 

C
hr

is
tia

n 
E

as
t i

n 
th

e 
D

ep
ar

tm
en

t o
f B

rit
ish

 a
nd

 
M

ed
ia

ev
al

 A
nt

iq
ui

tie
s 

an
d 

E
th

no
gr

ap
hy

 
of

 th
e 

B
rit

ish
 M

us
eu

m
, L

on
do

n 
19

01
, n

o.
 

28
0b

; A
l

f
ö

l
d

i, 
E

in
 G

lü
ck

w
un

sc
h,

 1
1-

12
 n

o.
 

4,
 fi

g.
 3

.
B

.1
.9

.
ca

m
eo

E
Y

T
Y

X
Ω

C
 

Π
ΡΟ

Κ
Ο

Π
Τ

Ε

M
us

ée
 d

’A
rt

 e
t 

d’
H

is
to

ir
e,

 G
en

f

-
A

l
f

ö
l

d
i, 

E
in

 G
lü

ck
w

un
sc

h,
 1

2 
no

. 5
.

B
.1

.1
0.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ω
C

 

Α
Π

Ο
Κ

Ο
Π

Τ
Ε

 Ο
 

Φ
Ο

ΡΩ
Ν

-
-

V
a

n
 d

e
n

 H
o

e
k
 –

 F
e

is
se

l
 –

 H
e

r
r

ma


n
n

, L
uc

ky
 

W
ea

re
rs

, 5
4 

A
pp

en
di

x 
G

ro
up

 C
 n

o.
 4

. S
ee

 

al
so

: R
o

b
e

r
t
, S

ur
 d

es
 i

ns
cr

ip
ti

on
s,

 1
2 

n.
 

36
 (

H
ow

ev
er

 R
ob

er
t 

an
d,

 m
or

e 
re

ce
nt

ly
, 

V
an

 d
en

 H
oe

k 
– 

F
ei

ss
el

 –
 H

er
rm

an
n 

no
te

 

th
at

 p
er

ha
ps

 t
he

 c
or

re
ct

 t
ra

ns
cr

ip
ti

on
 i

s 

πρ
όκ

οπ
τε

).

B
.1

.1
1.

ge
m

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ω

C
 

Δ
Ο

Μ
Ε

Τ
ΙΑ

Ν
Ω

ob
ve

rs
e:

 

de
co

ra
ti

on

un
kn

ow
n 

(A
le

xa
nd

ri
a?

)

2n
d-

3r
d 

c.
 A

D
SE

G
 L

II
I 

21
15

.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 275
B

.1
.1

2.
go

ld
 le

af
le

ts
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ω
C

 Τ
Ο

ΙΣ
 

Ν
Υ

Μ
Φ

ΙΟ
ΙΣ

pr
ob

ab
ly

 

fr
om

 a
 

w
re

at
h

G
az

a,
 P

al
es

ti
ne

1s
t-

3r
d 

c.
 A

D
SE

G
 X

X
IX

 1
60

7.

B
.1

.1
3.

ge
m

 o
n 

a 
ri

ng
Ο

Υ
Α

Λ
Ε

Ν
Τ

Ι 

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ω

C

un
kn

ow
n 

/ 

K
un

st
hi

st
or

is
ch

en
 

M
us

eu
m

, W
ie

n

3r
d-

4t
h 

c.
 A

D
E

ic
h

l
e

r
 –

 K
r

is
, D

ie
 K

am
ee

n,
 8

6 
no

. 9
8,

 p
l. 

17
 n

o.
 9

8.

B
.1

.1
4.

ge
m

Β
ΙΚ

Τ
Ο

ΡΙ
 Ε

V
Τ

V
Χ

Ω
C

?
C

IL
 X

III
,

 3
, 2

, 1
00

24
, 5

40
.

B
.1

.1
5.

ge
m

Α
Λ

Ε
Ξ

Α
Ν

Δ
ΡΙ

Ν
Ω

 

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ω

C

?
C

IL
 X

II
I,

 3
, 2

, 1
00

24
, 5

37
.

	

G
ro

up
 B

.2
.: 

O
bj

ec
ts

 w
it

h 
εὐ

τύ
χ(

ε)
ι.

N
o.

Ty
pe

 o
f 

ob
je

ct
In

sc
ri

pt
io

n
R

em
ar

k
s

P
ro

ve
n

an
ce

 o
r/

an
d 

C
ol

le
ct

io
n

D
at

e
B

ib
li

og
ra

ph
y

B
.2

.1
.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I
de

co
ra

ti
on

A
rc

ha
eo

lo
gi

ca
l 

M
us

eu
m

, F
lo

re
nc

e

3r
d 

c.
 A

D
T

o
n

d
o

, I
 c

am
m

ei
, 9

4 
no

. 2
65

.

B
.2

.2
.

ge
m

E
Y

T
Y

X
E

I
un

kn
ow

n 
/ 

K
un

st
hi

st
or

is
ch

en
 

M
us

eu
m

, W
ie

n

3r
d-

4t
h 

c.
 

A
D

E
ic

h
l

e
r
 –

 K
r

is
, D

ie
 K

am
ee

n,
 8

7 
no

. 1
00

, p
l. 

17
 

no
. 1

00
.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

276

B
.2

.3
.

ca
m

eo
 o

n 
a 

ri
ng

E
Y

T
Y

X
I

de
co

ra
ti

on
sa

id
 t

o 
be

 fo
un

d 
in

 

F
ra

nc
e 

/ W
al

te
rs

 A
rt

 

M
us

eu
m

3r
d-

4t
h 

c.
 

A
D

 

A
. O

l
iv

e
r
, J

r.
, R

om
an

 J
ew

el
ry

, i
n:

 J
ew

el
ry

 
A

nc
ie

nt
 to

 M
od

er
n,

 A
 S

tu
di

o 
B

oo
k,

 e
d.

 A
. 

G
a

r
si

d
e
 N

ew
 Y

or
k 

- B
al

ti
m

or
e 

19
79

, 1
26

 

no
. 3

55
; P

ir
z

io
 B

ir
o

l
i S

t
e

fa
n

e
ll


i, 

L’
or

o 
de

i 
R

om
an

i, 
21

1 
fi

g.
 2

64
, 2

68
 n

o.
 2

33
.

B
.2

.4
.

ri
ng

E
Y

T
Y

X
I

de
co

ra
ti

on
N

at
io

na
l M

us
eu

m
 o

f 

B
el

gr
ad

e

2n
d-

3r
d 

c.
 

A
D

I. 
Po

po
v

ić
, L

es
 B

ijo
ux

 d
u 

M
us

ée
 N

at
io

na
l d

e 
B

éo
gr

ad
, I

, L
es

 B
ag

ue
s, 

B
eo

gr
ad

 1
99

2,
 9

0 
no

. 

79
.

B
.2

.5
.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I
C

on
te

nt
 F

am
ily

 

C
ol

le
ct

io
n

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
, T

he
 C

on
te

nt
 F

am
ily

 C
ol

le
ct

io
n,

 1
7 

no
. 

29
.

B
.2

.6
.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I
C

on
te

nt
 F

am
ily

 

C
ol

le
ct

io
n

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
, T

he
 C

on
te

nt
 F

am
ily

 C
ol

le
ct

io
n,

 1
7 

no
. 

30
.

B
.2

.7
.

gl
as

s 
bo

tt
le

E
Y

T
Y

X
I

C
or

ni
ng

 M
us

eu
m

 o
f 

G
la

ss

4t
h 

c.
 A

D
W

h
it

e
h

o
u

se
, R

om
an

 G
la

ss
, 2

65
-2

66
 n

o.
 4

54
; 

B
ul

lÉ
p 

19
99

 1
33

.

B
.2

.8
.

gl
as

s 
bo

w
l

E
Y

T
Y

X
I

fo
rm

er
 C

on
st

ab
le

-

M
ax

w
el

l C
ol

le
ct

io
n

4t
h 

c.
 A

D
G

r
o

se
, R

om
an

 V
es

se
ls

, 2
3,

 2
5 

fi
g.

 3
; 

W
h

it
e

h
o

u
se

, R
om

an
 G

la
ss

, 2
65

-2
66

 n
o.

 4
54

 

(f
or

 t
he

 r
ef

er
en

ce
).

B
.2

.9
.

gl
as

s 
di

sh
E

V
T

V
X

I
M

ou
nt

 H
ol

yo
ke

 

C
ol

le
ge

 A
rt

 M
us

eu
m

4t
h 

c.
 A

D
G

r
o

se
, R

om
an

 V
es

se
ls

, 2
4;

 W
h

it
e

h
o

u
se

, R
om

an
 

G
la

ss
, 2

65
-2

66
 n

o.
 4

54
 (

fo
r 

th
e 

re
fe

re
nc

e)
.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 277

G
ro

up
 B

.3
.: 

O
bj

ec
ts

 w
it

h 
εὐ

τύ
χ(

ε)
ι a

nd
 a

 n
am

e 
or

 v
er

b 
or

 p
hr

as
e 

ei
th

er
 b

ef
or

e 
or

 a
ft

er
 ε

ὐτ
ύχ

(ε
)ι

.

G
ro

up
Ty

pe
 o

f 

ob
je

ct

In
sc

ri
pt

io
n

R
em

ar
k

s
P

ro
ve

n
an

ce
 o

r/
an

d 

C
ol

le
ct

io
n

D
at

e
B

ib
li

og
ra

ph
y

B
.3

.1
.

ri
ng

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

ΓΟ
ΡΓ

Ο
Ν

Ι
C

or
in

th
, G

re
ec

e
3r

d 
c.

 A
D

G
. R

. D
av


id

so
n

, C
or

in
th

, R
es

ul
ts

 o
f 

E
xc

av
at

io
ns

 o
f t

he
 A

m
er

ic
an

 S
ch

oo
l o

f 
C

la
ss

ic
al

 S
tu

di
es

 a
t A

th
en

s, 
v.

 X
II

, T
he

 
M

in
or

 O
bj

ec
ts

, P
ri

nc
et

on
, N

ew
 J

er
se

y 

19
52

, 2
33

-2
34

 n
o.

 1
81

0,
 p

l. 
10

2 
no

. 1
81

0.

B
.3

.2
.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I 
ΓΟ

ΡΓ
Ο

Ν
Ι

C
on

te
nt

 F
am

ily
 

C
ol

le
ct

io
n

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
, T

he
 C

on
te

nt
 F

am
ily

 C
ol

le
ct

io
n,

 1
9 

no
. 3

4.

B
.3

.3
.

ge
m

 s
et

 i
n 

a 

ri
ng

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Ε
Υ

C
Ε

Β
Ι

M
et

ro
po

lit
an

 

M
us

eu
m

 o
f 

A
rt

-
R

ic
h

t
e

r
, C

at
al

og
ue

, 1
20

 n
o.

 6
02

, p
l. 

X
LV

, 

60
2.

B
.3

.4
.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι 
Α

Κ
Α

Κ
ΙΝ

un
kn

ow
n 

/ 

A
rc

ha
eo

lo
gi

ca
l 

M
us

eu
m

, N
ap

le
s

-
Pa

n
n

u
t

i, 
La

 c
ol

le
zi

on
e,

 3
43

-3
44

 n
o.

 3
05

; 

SE
G

 X
L

IV
 1

70
4;

 B
ul

lÉ
p 

19
96

, 1
03

; F
e

is
se

l
, 

C
hr

on
iq

ue
s, 

10
43

.

B
.3

.5
.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι 
Α

Κ
Α

Κ
ΙΝ

B
ri

ti
sh

 M
us

eu
m

-
H

. B
. W

al
t

e
r

s,
 C

at
al

og
ue

 o
f t

he
 E

ng
ra

ve
d 

G
em

s 
an

d 
C

am
eo

s,
 G

re
ek

, E
tru

sc
an

, a
nd

 
R

om
an

 in
 th

e 
B

rit
ish

 M
us

eu
m

, L
on

do
n 

19
26

, 3
48

 n
o.

 3
70

3.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

278

B
.3

.6
.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι 
Λ

Ε
Ο

Ν
Τ

Ι
A

rt
 M

us
eu

m
, 

Pr
in

ce
to

n 
U

ni
ve

rs
it

y

3r
d 

c.
 A

D
B

. A
. F

o
r

b
e

s,
 C

at
al

og
ue

 o
f E

ng
ra

ve
d 

G
em

s 
in

 th
e 

A
rt 

M
us

eu
m

, P
rin

ce
to

n 
U

ni
ve

rs
ity

, 

U
ni

ve
rs

it
y 

of
 C

al
if

or
ni

a 
Ph

D
, B

er
ke

le
y 

19
78

, 1
43

 n
o.

 1
40

, p
l. 

V
I,

 1
40

.

B
.3

.7
.

ri
ng

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Α
Κ

Α
Κ

Ι
B

on
n

-
H

e
n

k
e

l
, D

ie
 R

öm
is

ch
e 

F
in

ge
rr

in
ge

, 3
2 

no
. 

21
9,

 p
l. 

X
L

, 2
19

, a
-b

.

B
.3

.8
.

ge
m

E
Y

T
Y

X
I 

Θ
Ε

Ο
Δ

Ο
C

Ι
B

ri
ge

ti
o,

 P
an

no
ni

a/
 

M
ag

ya
r 

N
em

ze
ti

 

M
us

eu
m

, B
ud

ap
es

t

3r
d 

c.
 A

D
SE

G
 X

X
IX

 1
03

3.

B
.3

.9
.

ge
m

E
Y

T
Y

X
I 

M
A

K
A

PI
B

ri
ge

ti
o,

 P
an

no
ni

a/
 

K
un

y 
D

om
ok

os
 

M
us

eu
m

, T
at

a

3r
d 

c.
 A

D
SE

G
 X

X
IX

 1
03

4.

B
.3

.1
0.

ge
m

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Μ
Α

ΡΚ
Ε

Λ
Λ

Ε

ot
he

r 

de
co

ra
ti

on

un
kn

ow
n

-
SE

G
 X

X
X

II
 1

62
3.

B
.3

.1
1.

ge
m

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Ε
Υ

Α
ΓΡ

Ι
un

kn
ow

n 
/ 

K
un

st
hi

st
or

is
ch

en
 

M
us

eu
m

, W
ie

n

3r
d-

4t
h 

c.
 A

D
E

ic
h

l
e

r
 –

 K
r

is
, D

ie
 K

am
ee

n,
 8

7 
no

. 9
9,

 p
l. 

17
 n

o.
 9

9.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 279

B
.3

.1
2.

ge
m

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
(Ε

)Ι
 

Β
Ε

ΡΝ
Α

Κ
Λ

Ε

N
ik

om
ed

ei
a,

 

Β
it

hy
ni

a 

-
J.

-P
. G

r
é

l
o

is
, D

r. 
Jo

hn
 C

ov
el

 V
oy

ag
es

 e
n 

Tu
rq

ui
e 

16
75

-1
67

7 
[R

éa
lit

és
 B

yz
an

ti
ne

s 

6]
, P

ar
is

 1
99

8,
 2

62
 fi

g.
 d

20
, 3

84
 n

o.
 6

1;
 

SE
G

 X
L

IX
 1

79
5.

B
.3

.1
3.

ge
m

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Θ
Ε

Ο
Δ

Ο
C

Ι
un

kn
ow

n 
/ 

H
un

ga
ri

an
 N

at
io

na
l 

M
us

eu
m

2n
d 

c.
 A

D
G

e
sz

t
e

ly
i, 

A
nt

ik
e 

G
em

m
en

, 8
1 

no
. 2

61
.

B
.3

.1
4.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I 
M

Α
ΡΤ

Υ
ΡΙ

C
ab

in
et

 d
es

 

M
éd

ai
lle

s,
 P

ar
is

-
Sp

ie
r
, L

at
e 

A
nt

iq
ue

 C
am

eo
s,

 4
7-

48
 fi

g.
 3

.3
.

B
.3

.1
5.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I 
Ε

Υ
C

ΤΑ
Θ

Ι
C

on
te

nt
 F

am
ily

 

C
ol

le
ct

io
n

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
, T

he
 C

on
te

nt
 F

am
ily

 C
ol

le
ct

io
n,

 1
8 

no
. 3

3.

B
.3

.1
6.

ri
ng

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Α
Σ

Υ
Ν

Κ
ΡΙ

Τ
Ι 

Σ
Υ

Ν
 

Κ
Α

ΤΑ
Φ

ΡΟ
Ν

ΙΩ

A
nt

io
ch

, S
yr

ia
-

SE
G

 X
X

X
I 

13
84

.

B
.3

.1
7.

ca
m

eo
 E

Y
T

Y
X

I 

K
A

Π
IT

Ω
N

IN
A

B
ri

ti
sh

 M
us

eu
m

-
C

IL
  X

III
,

 3
, 2

, 1
00

24
, 5

55
; W

al
t

e
r

s,
 

C
at

al
og

ue
, 3

48
 n

o.
 3

70
4.

B
.3

.1
8.

ri
ng

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Α
Λ

Α
Φ

Ο
Ν

un
kn

ow
n

1s
t 

c.
 B

C
 - 

2n
d 

c.
 A

D

SE
G

 X
X

V
I 

18
58

.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

280

B
.3

.1
9.

ge
m

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Ε
Υ

ΓΕ
Ν

Ι
un

kn
ow

n 
/ 

N
um

is
m

at
ic

 

M
us

eu
m

, G
re

ec
e

-
I. 

N
. S

v
o

r
o

n
o

s,
 Π

ρο
σκ

τή
μα

τα
 τ

οῦ
 

Ἐ
θν

ικ
οῦ

 Ν
ομ

ισ
μα

τι
κο

ῦ 
Μ

ου
σε

ίο
υ,

 Ἀ
πὸ

 

1 
Σ

επ
τε

μβ
ρί

ου
 1

91
0 

μέ
χρ

ι 3
1 

Α
ὐγ

ού
στ

ου
 

19
11

, Κ
εφ

ά
λα

ιο
ν 

Λ
Α

΄(
18

 Μ
α

ΐο
υ 

19
11

),
 

Δ
ω

ρε
ά

 Κ
ω

νσ
τα

ντ
ίν

ου
 Κ

α
ρα

πά
νο

υ,
 

Σ
υλ

λο
γή

 Γ
λυ

πτ
ῶ

ν 
Λ

ίθ
ω

ν,
 J

ou
rn

al
 

In
te

rn
at

io
na

l d
’A

rc
hé

ol
og

ie
 N

um
is

m
at

iq
ue

 
15

 (
19

13
) 

18
4 

no
. 9

51
, p

l. 
X

V
 n

o.
 9

51
.

B
.3

.2
0.

ri
ng

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Ε
Υ

ΓΕ
Ν

Ι
pr

iv
at

e 
co

lle
ct

io
n

-
C

IL
 X

II
I,

 3
, 2

, 1
00

24
, 5

49
; S

ie
b

o
u

r
g
, E

in
e 

gr
ie

ch
is

ch
e 

A
kk

la
m

at
io

n,
 1

3;
 R

ie
se

, D
as

 
R

he
in

is
ch

e 
G

er
m

an
ie

n,
 4

30
 n

o.
 4

44
2.

B
.3

.2
1.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι 
ΓΕ

Λ
Α

C
Ι

(?
)

-
C

IL
 X

II
I,

 3
, 2

, 1
00

24
, 5

42
; S

ie
b

o
u

r
g
, E

in
e 

gr
ie

ch
is

ch
e 

A
kk

la
m

at
io

n,
 1

3.

B
.3

.2
2.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

…
A

nt
iq

ua
ri

um
, B

er
lin

-
A

. F
u

r
t

w
ä

n
gl


e

r
, K

ön
ig

lic
he

 M
us

ee
n 

zu
 

B
er

lin
, B

es
ch

re
ib

un
g 

de
r G

es
ch

m
itt

en
en

 
St

ei
ne

 im
 A

nt
iq

ua
riu

m
, B

er
lin

 1
89

6,
 3

47
 

no
. 1

11
36

.

B
.3

.2
3.

ri
ng

E
Y

T
Y

X
O

I 
O

 

A
C

IΝ
Δ

Ε
Υ

 

B
ri

ti
sh

 M
us

eu
m

3r
d 

c.
 A

D
M

a
r

sh
all



, C

at
al

og
ue

, 1
06

 n
o.

 6
32

.

B
.3

.2
4.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι 

C
Υ

Ν
Τ

Ε
Λ

Ε
C

A
nt

iq
ua

ri
um

, B
er

lin
-

F
u

r
t

w
ä

n
gl


e

r
, B

es
ch

re
ib

un
g, 

34
7 

no
. 1

11
37

.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 281

B
.3

.2
5.

ri
ng

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
(Ι

) 
Ζ

Η
C

Α
ΙC

K
os

to
la

c 

(V
im

in
ac

iu
m

),
 

M
oe

si
a 

/ N
at

io
na

l 

M
us

eu
m

 o
f 

B
el

gr
ad

e

25
0-

30
0 

A
D

I 
Po

po
v

ić
, L

es
 c

am
ée

s 
ro

m
ai

ns
 a

u 
M

us
ée

 
N

at
io

na
l d

e 
B

eo
gr

ad
 [M

us
ée

 N
at

io
na

l d
e 

B
eo

gr
ad

 A
nt

iq
ui

té
 V

], 
B

eo
gr

ad
 1

98
9,

 8
5 

no
. 7

0.

B
.3

.2
6.

be
ll

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ε

Ι 
Ν

ΙΚ
Α

C
ha

lk
is

, G
re

ec
e

-
G

. A
. P

apava



si

l
io

u
, ᾿

Α
να

σκ
α

φ
α

ὶ π
α

ρὰ
 τ

ῇ 

Χ
α

λκ
ίδ

α
, Π

Α
Ε 

(1
91

1)
, 2

36
 fi

g.
 β

΄; 
N

agy



, 

E
Y

O
Π

Λ
Ι 

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ε

Ι,
 2

5 
no

. 1
5.

B
.3

.2
7.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι 
Ε

Υ
C

ΤΑ
Θ

Ι 

[Ζ
]Η

C
Α

ΙC

un
kn

ow
n 

/ 

A
sh

m
ol

ea
n 

M
us

eu
m

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
 –

 M
a

c
G

r
e

g
o

r
, C

at
al

og
ue

, 1
34

 n
o.

 

15
.1

2;
 S

E
G

 L
IV

 1
79

4.

B
.3

.2
8.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I 
Ε

Υ
ΓΕ

Ν
Ι 

Ζ
Η

C
Α

ΙC

C
on

te
nt

 F
am

ily
 

C
ol

le
ct

io
n

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
, T

he
 C

on
te

nt
 F

am
ily

 C
ol

le
ct

io
n,

 2
0 

no
. 3

7.

B
.3

.2
9.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι 

Ε
Υ

C
Τ

Ο
ΡΓ

Ι

un
kn

ow
n 

/ 

A
rc

ha
eo

lo
gi

ca
l 

M
us

eu
m

, N
ap

le
s

-
Pa

n
n

u
t

i, 
La

 c
ol

le
zi

on
e,

 3
44

 n
o.

 3
06

; S
E

G
 

X
L

IV
 1

70
4;

 B
ul

lÉ
p 

19
96

 1
03

; F
e

is
se

l
, 

C
hr

on
iq

ue
s, 

10
43

.

B
.3

.3
0.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I 

Π
ΡΟ

Κ
Ο

Π
Τ

Ε
 

Α
Κ

Α
Κ

Ι

C
on

te
nt

 F
am

ily
 

C
ol

le
ct

io
n

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
, T

he
 C

on
te

nt
 F

am
ily

 C
ol

le
ct

io
n,

 3
8 

no
. 3

9.

B
.3

.3
1.

ca
m

eo
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι 

Π
Α

Ν
Ο

ΙΚ
[Ι

] Ο
 

Φ
Ο

ΡΩ
Ν

A
rc

ha
eo

lo
gi

ca
l 

M
us

eu
m

, N
ap

le
s

-
Pa

n
n

u
t

i, 
La

 c
ol

le
zi

on
e,

 3
42

 n
o.

 3
03

; S
E

G
 

X
L

IV
 1

70
4;

 B
ul

lÉ
p 

19
96

 1
03

.

B
.3

.3
2.

be
ll

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι 

Ε
Υ

Π
Λ

Ο
Ι

O
di

ss
os

 / 
V

ar
na

 

M
us

eu
m

2n
d 

c.
 A

D
N

agy



, E

Y
O

Π
Λ

Ι 
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι,
 2

5 
no

. 1
6.

B
.3

.3
3.

cl
ay

 la
m

p 
…

 Ε
ΡΩ

(Σ
) 
ẸY

T
Y

X
H

 
gr

af
fi

to
 i

n 

tw
o 

lin
es

C
or

in
th

, G
re

ec
e

5t
h-

6t
h 

c.
 A

D
J.

 W
is

e
ma


n

, T
he

 G
ym

na
si

um
 A

re
a 

at
 

C
or

in
th

, 1
96

9-
19

70
, H

es
pe

ria
 4

1 
(1

97
2)

 2
9 

fi
g.

 1
0 

L
-6

9-
10

5,
 3

2 
no

. 2
4;

 S
E

G
 X

L
IV

 2
96

.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

282

B
.3

.3
4.

m
or

ta
r

…
 Ẹ

Υ
Τ

Υ
Χ

E
Ι

F
ra

nk
fu

rt
-

H
ed

de
rn

he
im

/ 

H
is

to
ri

sc
h-

A
rc

hä
ol

og
is

ch
en

 

G
es

el
ls

ch
af

t 

F
ra

nk
fu

rt
 a

m
 M

ai
n

2n
d 

c.
 A

D
Sp

ic
k

e
r

ma


n
n

, E
in

e 
R

ei
bs

ch
üs

se
l, 

59
7-

60
5,

 

fi
g.

 1
, f

ig
. 2

, f
ig

. 3
, f

ig
. 4

; S
E

G
 X

L
IV

 8
53

.

B
.3

.3
5.

be
ll

Ε
Υ

Ο
Π

Λ
Ι 

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι

M
us

ée
 d

es
 B

ea
ux

-

A
rt

s,
 B

ud
ap

es
t 

L
at

er
 R

om
an

 

im
pe

ri
al

 

pe
ri

od

N
agy



, E

Y
O

Π
Λ

Ι 
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι,
 1

5-
23

 fi
gs

. 7
-9

, 

fi
gs

. 1
1-

18
, 2

5 
no

. 2
1.

B
.3

.3
6.

be
ll

Ε
Υ

Π
Λ

Ο
Ι 

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι

R
om

e
-

N
agy



, E

Y
O

Π
Λ

Ι 
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι,
 2

4 
no

. 1
.

B
.3

.3
7.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I 

Ε
Ν

Δ
Ε

Λ
Ε

Χ
Ε

Ι

C
on

te
nt

 F
am

ily
 

C
ol

le
ct

io
n

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
, T

he
 C

on
te

nt
 F

am
ily

 C
ol

le
ct

io
n,

 1
8 

no
. 3

2.

B
.3

.3
8.

ca
m

eo
E

Y
T

Y
X

I 
ΓΕ

Λ
Α

C
Ι

C
on

te
nt

 F
am

ily
 

C
ol

le
ct

io
n

3r
d 

c.
 A

D
H

e
n

ig
, T

he
 C

on
te

nt
 F

am
ily

 C
ol

le
ct

io
n,

 1
9 

no
. 3

5.

B
.3

.3
9.

be
ll

Ε
Υ

Α
ΓΡ

Ι 
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι
A

qu
ile

ia
 

A
rc

ha
eo

lo
gi

ca
l 

M
us

eu
m

 

-
N

agy



, E

Y
O

Π
Λ

Ι 
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι,
 2

4 
no

. 1
0 

n.
 3

9.

B
.3

.4
0.

ca
m

eo
Δ

Ο
Μ

Ν
Ε

ΙΝ
Α

 

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι

M
us

eu
m

 o
f 

A
rt

 a
nd

 

H
is

to
ry

, G
en

ev
a

Se
co

nd
 h

al
f 

of
 

th
e 

4t
h 

/ s
ta

rt
 

of
 t

he
 5

th
 c

. 

A
D

M
.-L

. V
o

ll


e
n

w
e

id
e

r
, M

us
ée

 d
’A

rt 
et

 
d’

H
is

to
ire

 d
e 

G
en

èv
e,

 C
at

al
og

ue
 ra

is
on

né
 

de
s 

sc
ea

ux
, c

yl
in

dr
es

, i
nt

ai
lle

s 
et

 c
am

ée
s, 

v.
 I

II
, L

a 
C

ol
le

ct
io

n 
du

 R
év

ér
en

d 
D

r. 
V

.E
.G

. K
en

na
 e

t d
’a

ut
re

s 
ac

qu
is

iti
on

s 
et

 
do

ns
 ré

ce
nt

s, 
M

ai
nz

 a
m

 R
he

in
 1

98
3,

 1
90

 

no
. 2

41
.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 283

B
.3

.4
1.

be
ll

A
L

B
A

N
I

Ε
Υ

Τ
Υ

Χ
Ι

Tr
ie

r 
M

us
eu

m
-

C
IL

 X
II

I 
3,

 2
, 1

00
27

.2
39

; R
ie

se
, D

as
 

R
he

in
is

ch
e 

G
er

m
an

ie
n,

 4
30

 n
o.

 4
43

4;
 

N
agy



, E

Y
O

Π
Λ

Ι 
Ε

Υ
Τ

Υ
Χ

Ι,
 2

4 
no

. 1
9.

B
.3

.4
2.

ge
m

E
Y

T
Y

X
I 

B
Ε

ΡΟ
Ν

ΙΚ
Η

T
he

 M
ar

lb
or

ou
gh

 

C
ol

le
ct

io
n 

fo
rm

er
ly

 

at
 B

le
nh

ei
m

 P
al

ac
e

2n
d-

3r
d 

c.
 

A
D

J.
 B

oa
rd

m
an

, D
. S

ca
ri

sb
ri

ck
, C

. W
ag

ne
r,

 E
. 

Z
w

ie
rl

ei
n-

D
ie

hl
, T

he
 M

ar
lb

or
ou

gh
 G

em
s 

F
or

m
er

ly
 a

t B
le

nh
ei

m
 P

al
ac

e,
 O

xf
or

ds
hi

re
, 

O
xf

or
d 

- N
ew

 Y
or

k 
20

09
, n

o.
 5

23
.

	 G
ro

up
 B

.4
.: 

O
bj

ec
ts

 w
it

h 
εὐ

τυ
χί

α.
G

ro
up

Ty
pe

 o
f 

ob
je

ct
In

sc
ri

pt
io

n
R

em
ar

k
s

P
ro

ve
n

an
ce

D
at

e
B

ib
li

og
ra

ph
y

B
.4

.1
.

ju
g

[Ε
Υ

Τ
Υ

]Χ
ΙA

K
en

ch
re

ai
, G

re
ec

e
3r

d-
5t

h 
c.

 A
D

B
. A

d
am


sh

e
c

k
, K

en
ch

re
ai

, E
as

te
rn

 P
or

t 
of

 C
or

in
th

, v
. I

V
, T

he
 P

ot
te

ry
, L

ei
de

n 

19
79

, 8
9 

L
R

B
11

, p
l. 

22
 L

R
B

11
a;

 S
E

G
 

X
X

X
I 

29
7.



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

284

Fig. 1: North Syrian mortarium from ancient Messene (Inv. Number: 8028) (1:4).

Fig. 2: Stamp from a North Syrian mortarium with the inscription: ΕΡΜΟΓΕΝΟΥC, 
from ancient Messene (Inv. Number: 15267). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 285

Fig. 3: Drawing of a stamp from a North Syrian mortarium with the inscription: ΕΙΡΗΝΑΙ 
ΕΥΤΥΧΙ* (1:1) (after: Hayes, North Syrian Mortaria, 339 fig. 2, no. 161; reproduction is 

courtesy of the Trustees of the American School of Classical Studies at Athens).

Fig. 4: An onyx cameo with the inscription: ΕΥΤΥΧΙ (in: Henig, The Content Family 
Collection, 17 no. 30; photo: C. Wagner, Beazley Archive, Oxford University).

Fig. 5: The bezel of a ring from Corinth with the inscription: ΕΥΤΥΧΙ ΓΟΡΓΟΝΙ (in: 
Davidson, The Minor Objects, pl. 102 no. 1810; reproduction is courtesy of the Trustees of 

the American School of Classical Studies at Athens).

Fig. 6: An onyx cameo with the inscription: ΕΥΤΥΧΙ ΕΥCΤΑΘΙ (in: Henig, The Content 
Family Collection, 18 no. 33; photo: C. Wagner, Beazley Archive, Oxford University).



Anastasia G. Yangaki

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 247-287

286

Fig. 8: An onyx cameo with the inscription: ΕΥΤΥΧΙ ΕΥCΤΑΘΙ ΖΗCΑΙC 
(in: Henig – MacGregor, Catalogue, 134 no. 15.12; photo copyright: Ashmolean Museum, 

University of Oxford).

Fig. 7: An onyx cameo with the inscription: ΕΥΤΥΧΙ ΕΥΓΕΝΙ ΖΗCΑΙC 
(in: Henig, The Content Family Collection, 20 no. 37; photo: C. Wagner, Beazley Archive, 

Oxford University).

Fig. 9: Cameo with the inscription: ΕΥΤΥΧΙ ΕΥΓΕΝI (in: Svoronos, Δωρεά 
Κωνσταντίνου Καραπάνου, pl. XV no. 951; courtesy of the Numismatic Museum, Athens).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 247-287

North Syrian Mortaria 287

Πηλινα Ιγδια απο τη Βορειο Συρια 
και αλλα Αντικειμενα Προσωπικης και Καθημερινης Χρησης που 

Φερουν Επιγραφες για Καλη Τυχη

Ορισμένα από τα σφραγίσματα που εντοπίζονται σε ιγδία από τη 
Βόρειο Συρία, μία ιδιαίτερα διαδεδομένη ομάδα πήλινων ιγδίων που 
χρονολογούνται στο τέλος του 3ου και στο πρώτο μισό του 4ου αι. μ.Χ., 
φέρουν επιγραφές όπου κυρίως γίνεται χρήση του επιρρήματος εὐτυχῶς 
ή του ρήματος εὐτυχῶ σε συνδυασμό με ένα κύριο όνομα. Η μελέτη 
συγκεντρώνει τα πολυάριθμα ιγδία που φέρουν σχετικές επιγραφές 
(Παράρτημα Α), καθώς και πολλά αντικείμενα καθημερινής και 
προσωπικής χρήσης (δακτυλίδια, σφραγίδες, πυξίδες, γυάλινα αγγεία, 
πήλινα λυχνάρια, πήλινες οινοχόες) με επιγραφές παρόμοιου περιεχομένου. 
Τα περισσότερα από τα αντικείμενα αυτά είναι σύγχρονα με τα ιγδία, ενώ 
ορισμένα χρονολογούνται στην περίοδο από τον 5ο μέχρι και τον 7ο αι. 
μ.Χ. Αναλύεται η μορφή και το περιεχόμενο αυτών των επιγραφών, μέσω 
των οποίων εκφράζονται ευχές για καλή τύχη. Σχολιάζεται κατά πόσον 
αυτές, στην περίπτωση των πήλινων ιγδίων, αναφέρονται παράλληλα 
και στο εργαστήριο κατασκευής αυτών των αγγείων. Αυτού του είδους οι 
επιγραφές που εντοπίζονται στα ιγδία από τη Βόρειο Συρία αποτελούν 
μέρος μίας μακράς επιγραφικής παράδοσης και, βάσει της χρονολόγησης 
των λοιπών αντικειμένων στα οποία αυτές απαντούν, συνέχισαν να είναι 
αρκετά κοινές για μεγάλο χρονικό διάστημα, προφανώς δεδομένου του 
περιεχομένου του μηνύματός τους.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 291-297

Α. Μαρκόπουλος (επιμ.), Τέσσερα κείμενα για την ποίηση του 
Συμεών του Νέου Θεολόγου, εκδόσεις Κανάκη, Αθήνα 2008, ιε´+ 159 σσ.
(ISBN 978-960-6736-05-6).

This volume contains four papers by three Byzantinists and a philosopher, 
which were originally presented at a postgraduate seminar on the poetry of 
Symeon the New Theologian held at the University of Athens in 2007. As 
I do not share the axiomatic certitudes of Stelios Ramfos (the philosopher) 
and sadly lack the hermeneutic skills necessary to understand what he is 
trying to convey in the strenuous and opaque prose of his contribution aptly 
entitled Αίσθησις οξύμωρος, it is with equally oxymoronic sentiments that 
I will restrict the following discussion to the other three papers, on which 
I am at least in a position to form an educated opinion. These papers are 
excellent and should be regarded as essential reading for anyone interested 
in the poetry of this great mystic, Symeon the New Theologian (henceforth 
Symeon NTh). 

The first paper is by Johannes Koder, the editor of the poems of Symeon 
NTh in the Sources Chrétiennes series (it is nothing short of a miracle that 
the marvellous poetry of Symeon has been edited not once, but twice in recent 
years – and in both instances, by scholars as accomplished and scrupulous as 
Koder and Kambylis). Koder’s essay is basically an introduction into the still 
unexplored domain of Symeon’s poetics and poetry, and as I am not aware of 
any such introduction (what we have are either the minutiae of philologists 
or the generalities of theologians), it definitely fills a lacuna in the existing 
literature. Koder sketches the life of Symeon NTh and rightly stresses the 
fact that most of what we know (or think we know) is based on the Life of 
St Symeon the New Theologian written by Niketas Stethatos, his trusted 
disciple, but perhaps not so trustworthy biographer, who clearly attempted 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 291-297

292

to portray the saint as another Theodore of Stoudios. The same Niketas 
Stethatos also played a crucial role in the preservation of Symeon’s poetry, 
which he copied for personal use when the saint was still alive, and then 
edited when the saint was dead. Although we will never know what Niketas 
brought to the text, it is safe to assume that it was more than just adding 
titles, marginal commentaries, and stichometry or correcting the saint’s 
erratic spelling, grammatical lapses and other solecisms, but rather involved 
a thorough and systematic revision of the saint’s mystical and sometimes 
blatantly unorthodox utterances. And the most impressive evidence for this, 
of course, is the infamous poem no. 21, a poetic epistle addressed to Stephen 
of Nikomedeia and the Synod, in which Symeon NTh defended himself 
against accusations of heresy. This poem has come down to us in two 
different versions, Vat. gr. 504 and the rest of the manuscript tradition – and 
it stands to reason that the manuscript tradition follows Niketas Stethatos, 
whereas the isolated Vatican manuscript represents an independent branch 
of the text tradition, unaltered by the editorial interventions of Niketas. 
In other words, both the biography and the poems themselves have been 
tampered with by Niketas Stethatos to an unfathomable extent, and this 
means that we are reading Symeon NTh through the prism of a highly 
influential eleventh-century theologian with an agenda of his own. 

	 In his essay Koder also addresses the important question of Symeon 
NTh’s motives in writing down his various mystical experiences (including 
the sanctification of his penis in poem 15): why did Symeon write? what 
urged him on? Koder rightly warns against the intentional fallacy, the traps 
of seeing a relation between the details of the saint’s biography (as construed 
by Niketas Stethatos) and the text of the poems (as edited by the same 
Niketas Stethatos). Koder sees Symeon as a genuine mystic, of the same 
breed as Meister Eckhart and St John of the Cross: a tool of the Holy Ghost, 
unable not to convey the wisdom imparted upon him, almost forced against 
his will to celebrate the wondrous presence of Christ within him, a vessel 
overflowing with divine love (for which, see the brilliant title attached to the 
collection of Symeon NTh’s poems (devised by Niketas Stethatos – by whom 
else?): τῶν θείων ὕμνων οἱ ἔρωτες, ‘The Loves of Divine Hymns’). And 
Koder is right, of course. Symeon NTh is a medieval mystic, who describes 
his visions of God’s omnipresence in a language that is truly moving. 
However, in order to understand this language, we will have to go one step 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 291-297

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 293

further and ask ourselves what the dominant function in Symeon’s poetry 
is. For instance, if one compares Symeon’s poems to those of Hadewijch 
(an early thirteenth-century nun in Flanders), one sees similarities, but also 
differences: her poetry is much more sensual and physical, it is a poetry 
of longing when the divine bridegroom is away, and rapturous encounters 
with Christ when he presents himself to her in the flesh – is this simply a 
question of gender or, as I am inclined to think, a fundamental difference 
between Flemish and Byzantine cultural codes? So I would say that in order 
to understand Symeon NTh’s mystical poetry, we have to situate it within 
the cultural and social contexts of late tenth and early eleventh-century 
Byzantium.

	 Koder points out that most of Symeon’s poems appear to have 
been written after his heresy trial in 1003 and subsequent exile in 1009, 
and he rightly emphasizes that when Symeon ceased to be the abbot of 
the flourishing monastic establishment of St Mamas, he had to address 
a different audience: a religious community of like-minded spirits, which 
included not only monks and priests, but also laics. Koder also refers to 
an interesting passage in the Life of St Symeon the New Theologian, in 
which Stephen of Nikomedeia challenges the saint to write a defence of his 
religious views, which he does, first in prose and then in verse. The passage 
is rather unusual in that it describes a creative process that one nowadays 
does not associate with the kind of lyrical effusions Symeon puts to paper: 
at first he conceives a general idea, then he writes a first draft in prose, and 
subsequently he reworks this draft into verse form. This poetic procedure 
is hardly what Wordsworth would recognize as ‘the spontaneous overflow 
of powerful feelings’, his famous definition of the essence of lyrical poetry. 
But then again, Symeon NTh is not a romantic, and attempts to read him 
with contemporary eyes are doomed to failure – what we understand as 
lyricism, may well be a rhetorical strategem and what we see as an emotional 
outpouring of religious experiences, may well be a calculated and well-
thought lesson in ascetics. 

In his discussion of Symeon’s metres, and especially the political verse, 
Koder shows a sovereign command of the subject and an expertise in metrics 
that has become a rare commodity in our days. His study of the various 
genres and moods that make up the literary universe of Symeon NTh’s 
poems: homiletics, didacticism, katanyxis, autobiographical tendencies and 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 291-297

294

lyrical explorations, is excellent as well. His essay ends with an analysis of 
two beautiful short poems, nos. 57 and 10. Although I have read and reread 
poem no. 10 on numerous occasions, its precise meaning still eludes me, 
but I do understand the verdict of the great Paul Maas: “Die Schlusszeilen 
sind unter den fast 150000 byzantinischen Versen, die ich gelesen habe, für 
mein Gefühl die schönsten”. These are the sublime verses that inspired this 
verdict: νὺξ μ᾽ ἐχώρισεν ἀδελφοῦ γλυκυτάτου τὸ ἄτμητον φῶς τῆς ἀγάπης 
τεμοῦσα. Hiatus is among the more annoying features of Symeon NTh’s 
poetry, but here it is used in a superb way: τὸ / ἄτμητον κτλ. τεμοῦσα, 
‘separating the ... inseparable light of love’. 

The second paper is by Alexandros Alexakis, who analyzes the 
‘Mystical Prayer’, the hymn that opens the collection of ‘The Loves of Divine 
Hymns’. Incidentally, the ‘Mystical Prayer’ is the only text in this collection 
that deserves to be called a ‘hymn’ – despite the misleading title attached 
to the collection, none of the other texts exhibit the formal features of 
hymns. Alexakis is particularly interested in the tripartite structure of the 
‘Mystical Prayer’ which, he says, fits well into the theoretical model developed 
by J.-M. Bremer, according to whom pagan hymns are divided into three 
parts: invocation of the deity, eulogy of the deity celebrating his/her past 
accomplishments and feats, and concluding request. Alexakis proves beyond 
a reasonable doubt that the ‘Mystical Prayer’ is structured in a similar way. 
However, whether he is right in claiming that this tripartite structure is 
typical of Greek hymnography only, is debatable; I recognize the pattern in 
many Psalms. But Alexakis is certainly right in seeing a connection with the 
poetry of Gregory of Nazianzos (the ‘Theologian’, from whom Symeon got 
his sobriquet); Koder, too, points to the same church father as one of Symeon 
NTh’s major influences. Gregory of Nazianzos is the first in a long series 
of Byzantine poets trying to integrate the tenets of Christianity into an 
educational and cultural system dominated by the demands of the classical 
tradition. Another of these poets trying to come to grips with the problem 
of christianizing Hellenism or hellenizing Christianity is John Geometres, a 
contemporary of Symeon. The absence of his name in the whole volume is 
rather surprising and, I am afraid, indicative of the only serious shortcoming 
of this collective enterprise: the obvious reluctance to situate Symeon NTh 
within the context of his time and within the framework of literary, cultural 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 291-297

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 295

and intellectual traditions. Symeon NTh is quite unusual in many respects, 
but the only way to understand how unusual he can be, is to compare him 
with contemporaries and predecessors. Nothing is gained by seeing him as 
an isolated figure, a white raven in an aviary of multi-coloured birds. 

The third paper is by Athanasios Markopoulos, who provides an astute 
and thorough analysis of poem no. 13. In the first few pages, Markopoulos 
seems to be aware of the pressing need to situate Symeon NTh within the 
cultural parameters of his time. He rightly stresses that Symeon is not a 
poeta doctus and has little in common with other poets, since he implicitly 
rejects the conventions of the literary tradition. As far as one can speak 
of mimesis in the case of Symeon’s poems, his literary models are the Old 
and the New Testament, other early Christian texts, ascetical and mystical 
treatises, the church fathers, and hymnography. This is all very true, and 
no one will argue with Markopoulos, but I noticed a parallel between poem 
13, v. 4: καὶ τέρπομαι καὶ χαίρομαι (ὅταν κατανοήσω), and Aristophanes, 
Plut. 288, ὡς ἥδομαι καὶ τέρπομαι (καὶ βούλομαι χορεῦσαι), a verse often 
quoted by Byzantine metricians when they wish to prove that the political 
verse derives from the iambic catalectic tetrameter. So it would seem after 
all that Symeon did pick up at least some trivial bits of knowledge when he 
was in school. Symeon NTh may not have written the usual run-of-the mill 
poetry and been innovative in many respects, but as Markopoulos stresses, 
his poetry fits well into the general patterns of development in the late tenth 
and eleventh centuries: the widening use of the political verse around the 
year 1000, the exploration of new linguistic and stylistic levels, and the more 
personal and sometimes almost egotistical character of the poems produced 
in this period. 

This is how Markopoulos summarizes the poetry of Symeon NTh: ‘Στο 
ποιητικό σύστημα του Συμεών ο λόγος του μεσολαβεί ανάμεσα στην απτή 
καθημερινότητα και τη θεία υπερβατικότητα, με κεντρικό άξονα την 
αναίρεση του θανάτου’. Is there such a thing as ‘the reversal of death’, and 
it is this the central theme of Symeon’s poetry? I am not so certain that it is, 
but it would make a fine counterbalance to the equally important concept 
of love in his poetry. Symeon NTh was certainly not the first (nor the last) 
to explore the ambiguity of Thanatos and Eros, but he used the two terms 
in a rather different manner. For him, death is the condition of people who, 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 291-297

296

physically speaking, may be very alive, but who are very dead in a spiritual 
sense, and love is not a feeling of sexual titillation from without, but rather 
the experience of the fullness of God within oneself. 

In his study of poem no. 13, Markopoulos rightly emphasizes how 
important the concepts of contrition and divine grace are in the literary 
output of Symeon NTh, for whom it is clear that God reveals Himself 
to those who have prepared themselves for His coming. If I understand 
Markopoulos correctly, he divides the poem into five parts: (vv. 1-21) 
introduction centred around the concepts of remorse and grace, (vv. 22-36) 
doctrinal exposition of the bodily and spiritual faculties of will, (vv. 37-53) 
eulogy of God’s incarnation, (vv. 54-86) lyrical evocation of how God loves 
Symeon and Symeon loves God, and (vv. 87-98) thanksgiving to God for all 
His blessings. Throughout his paper, Markopoulos stresses the importance 
of ‘theosis’, deification, and what it meant to Symeon NTh.

There is hardly anything I disagree with in this paper, but I am not so 
sure whether Markopoulos is right when, towards the end of his paper, he 
portrays Symeon NTh as a traditional thinker, who, living on the cusp of 
a new age –one characterized by secularization–, rather obstinately clings 
to the teachings of the church fathers and monastic and ascetic authorities 
of the past. I do not know whether this assessment is entirely fair to 
Symeon NTh. A Psellos he certainly was not, nor even a Mauropous for 
that matter. That much is true, but how many Pselloi and Mauropodes were 
there in the eleventh century? How representative are a handful of court 
intellectuals? If the cultural history of eleventh-century Byzantium had been 
figure-headed by the likes of Niketas Stethatos, Leo of Bulgaria, Michael 
Keroularios, Niketas of Herakleia and John Oxeites, our understanding of 
the period would be fundamentally different. The later eleventh century saw 
an upsurge of religious sentiments, reflected in the much more emotional 
style of icon and wall painting, the popularity of the moralistic poetry of 
Philip Monotropos, and the highly personal comments one finds in Psalters 
for private devotional use, such as Bodl. Clarke 15 and Athous Dion. 65 – 
and one might argue that there is a connection here with the mysticism of 
Symeon NTh. One always reads that it was the hesychasts who rediscovered 
Symeon NTh. But did they? Or was there a surreptitious mystical tradition 
in Byzantium that surfaced only occasionally and, therefore, left hardly 
any traces in our written sources? What we desperately need is a history 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 291-297

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 297

of Byzantine religiosity through the ages. And my guess is that in such a 
history Symeon NTh would not be a loner, an isolated voice in the desert, 
reverberating the words of early monasticism and echoing in the ears of the 
hesychasts, but would hold a central position. 

Marc D. Lauxtermann,
Oxford University

 



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 299-304

Σ. Ν. Τρωϊάνος, Οι Νεαρές Λέοντος Ϛ´ του Σοφού. Προλεγόμενα, 
κείμενο, απόδοση στη νεοελληνική, ευρετήρια και επίμετρο, εκδόσεις 
Ηρόδοτος, Αθήνα 2007, 594 σ. (ISBN 978-960-8256-54-5).

Ο αυτοκράτορας Λέων Ϛ´ ο Σοφός καταλαμβάνει, όπως σημειώνει 
ο καθηγητής Σπ. Τρωϊάνος (στο εξής συγγρ.) τη δεύτερη θέση μετά τον 
Ιουστινιανό ανάμεσα στους βυζαντινούς αυτοκράτορες όσον αφορά στην 
έκταση της νομοθετικής του παραγωγής (σ. 581). Η μετάφραση ενός μέρους 
αυτού του νομοθετικού έργου στη νέα ελληνική, μετά τη μετάφρασή του 
στη λατινική και τη γαλλική, έρχεται να το καταστήσει πιο προσιτό σε 
νομικούς και μή, σε βυζαντινολόγους αλλά και το ευρύτερο ελληνικό και 
ελληνόγλωσσο κοινό.

Το βιβλίο δομείται ως εξής: Προλογικό σημείωμα (σσ. 9-13), 
εισαγωγή (σσ. 15-37), κείμενο και νεοελληνική απόδοση των 113 Νεα
ρών (σσ. 39-317), παραλειπόμενα («Δύο Νεαρές εκτός της Συλλογής 
των 113 Νεαρών», σσ. 319-322), πίνακας πηγών (σσ. 323-327), αναλυ
τικός λεξιλογικός πίνακας των Νεαρών (σσ. 329-409), επίμετρο (σσ. 
411-577) και γερμανική περίληψη της εισαγωγής (σσ. 579-589). Στο 
επίμετρο περιλαμβάνονται οι ακόλουθες μελέτες του συγγραφέα που 
σχετίζονται με τις Νεαρές (σε παρένθεση το έτος αρχικής δημοσίευσης): 
I. Λέων Ϛ´ ο Σοφός: νομική σκέψη και κοινωνική συνείδηση (1999), II. 
Η ισχύς των Νεαρών του Λέοντος Ϛ´ κατά τον 14ο αιώνα (1996), III. 
Οι «εκκλησιαστικές» Νεαρές του Λέοντος Ϛ´ και οι πηγές τους (1990), 
IV. Οι κανόνες της συνόδου «ἐν Τρούλλῳ» (Πενθέκτης) στις Νεαρές του 
Λέοντος Ϛ´ του Σοφού (1994-1995 και 1995), V. Η Νεαρά 17 Λέοντος του 
Σοφού και μία επιτομή της (σε συνεργασία με Ελ. Παπαγιάννη, 1988), 
VI. Η Νεαρά 54 Λέοντος του Σοφού για την αργία της Κυριακής και 
οι πηγές της (1990), VII. Τα ναυάγια, η Νεαρά 64 Λέοντος του Σοφού 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 299-304

300

και το κείμενο των Βασιλικών (1992), VIII. Παρατηρήσεις στη Νεαρά 
92 του Λέοντος Ϛ´ (2005 και 2007), IX. Καταλογισμός και ελαφρυντικές 
περιστάσεις στη νομοθεσία Λέοντος του Σοφού: η Νεαρά 96 κατά των 
τυμβωρύχων (1999), X. Οι Νεαρές Λέοντος του Σοφού περί των «ἐποχῶν» 
και η επιβίωσή τους μετά τον 10ο αιώνα (2000), XI. Το διαζύγιο λόγω 
ψυχικής νόσου στο βυζαντινό δίκαιο. Οι Νεαρές 111 και 112 Λέοντος 
του Σοφού (2006). Μια «δοκιμαστική έκδοση με μόνη τη νεοελληνική 
απόδοση της Συλλογής» (σ. 12) είχε κυκλοφορήσει το 2005. 

Ξεκινώντας κάπως ανορθόδοξα από το τέλος, ας ειπωθεί ότι οι 
μελέτες που συγκεντρώνονται εδώ καλύπτουν μία περίπου εικοσαετία 
ερευνητικής ενασχόλησης του συγγρ. με τις Νεαρές και καταδεικνύουν τη 
μεγάλη εξοικείωση με τα κείμενα αυτά που προηγήθηκε της δημοσίευσης 
του βιβλίου. Άλλες από τις μελέτες πρωτοδημοσιεύθηκαν στην ελληνική 
και άλλες αποτελούν μετάφραση από τη γερμανική (ΙΙ, ΙΙΙ, ΙV, Χ) και 
την αγγλική (IV), ώστε να καταστούν προσιτές στο ευρύτερο ελληνικό 
κοινό. Επιπλέον, οι αρχικές δημοσιεύσεις δεν ήταν όλες εξίσου 
προσβάσιμες, ιδίως εκτός Ελλάδος. Στο σύνολό τους οι μελέτες έρχονται 
να συμπληρώσουν την Εισαγωγή ή και να διευκρινίσουν επιμέρους 
θέματα που θίγονται εκεί. Όπως σημειώνει κάθε φορά ο συγγρ., για την 
αναδημοσίευσή τους αρκετές από αυτές έτυχαν επεξεργασίας, κάποτε 
εκτενούς, και εμπλουτίστηκαν με νέο υλικό (II, III, IV, VIII, X, XI). H 
συγκεντρωτική δημοσίευση των (επεξεργασμένων) μελετών, που από 
μόνες τους έχουν την έκταση ενός μικρού βιβλίου, αποτελεί μια ιδιαίτερα 
θετική συνεισφορά του ανά χείρας τόμου.

Η Εισαγωγή προσφέρει μια περιεκτική επισκόπηση των ζητημάτων 
που σχετίζονται με τις Νεαρές, με βάση τα τελευταία πορίσματα της 
έρευνας1 και τις πειστικές λύσεις που προτείνει ο συγγρ. σε ακανθώδη 
θέματα. Μετά από σύντομη αναφορά στη χειρόγραφη παράδοση και τις 
προγενέστερες εκδόσεις της Συλλογής των 113 Νεαρών, σχολιάζονται ο 
χαρακτήρας της Συλλογής (επίσημος, ημιεπίσημος ή ιδιωτικός) στη μορφή 
που μας σώζεται και στην πιθανή αρχική της μορφή, τα προβλήματα του 

1. Η συζήτηση σχετικά με τη νομική παραγωγή επί Βασιλείου Α´ και Λέοντα Ϛ´ 
συνεχίζεται: την ίδια χρονιά με το εδώ κρινόμενο βιβλίο κυκλοφόρησε και το βιβλίο των 
J. Signes Codoñer – F. J. Andrés Santos, La Introducción al derecho (Eisagoge) del Patri-
arca Focio [Nueva Roma 28], Madrid 2007, που ξαναθέτει το θέμα της χρονολόγησης του 
Πρόχειρου Νόμου, βλ. και εδώ σσ. 17, 29.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 299-304

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 301

προοιμίου και των επικεφαλίδων των επιμέρους Νεαρών, η «δημοσίευσή» 
τους, η έλλειψη συστηματικότητας στη διάταξή τους, η σχέση των 
Νεαρών με τα Βασιλικά ξ´ βιβλία, η χρονολόγηση και η θεματική τους, ο 
στόχος της απόλυσης των εκκλησιαστικών Νεαρών, το θέμα της Εκλογής 
των 55 Νεαρών, της Ελάσσονος Εκλογής τριών Νεαρών αλλά και της 
κυκλοφορίας μεμονωμένων Νεαρών, και τέλος η επίδραση που άσκησαν 
οι Νεαρές κατά τους βυζαντινούς και νεότερους χρόνους.

Η κύρια συμβολή του βιβλίου είναι η νεοελληνική απόδοση του 
κειμένου των 113 Νεαρών, η οποία συνοδεύεται αντικριστά από το 
πρωτότυπο κείμενο. Η απόδοση φανερώνει τη γνώση και την εμπειρία 
του ιστορικού του δικαίου και δεν είναι υπερβολή να ειπωθεί ότι οι 
Νεαρές ευτύχησαν να βρουν στο πρόσωπο του συγγρ. τον ιδανικό 
μεταφραστή, που ξέρει να αποδίδει όχι μόνο το γράμμα αλλά ακόμη 
περισσότερο το πνεύμα του κειμένου υιοθετώντας τους κατάλληλους 
κάθε φορά νομικούς όρους. Το ότι η γλώσσα του Λέοντα αφίσταται των 
συνήθων νομικών κειμένων, επηρεασμένη από το περίτεχνο ρητορικό 
ύφος που γνωρίζουμε από τις Ομιλίες του, ήταν μια ιδιαιτερότητα που 
αντιμετωπίστηκε επιτυχώς στη μετάφραση. Επιπλέον το νεοελληνικό 
κείμενο αντικατοπτρίζει και τον λόγιο χαρακτήρα του πρωτοτύπου. 
Όσο για το πρωτότυπο κείμενο των Νεαρών, δεν αποτελεί νέα κριτική 
έκδοση, κάτι που άλλωστε δεν ήταν στις προθέσεις του συγγρ. (βλ. σ. 
12), ούτε όμως αναπαράγει πιστά την τελευταία κριτική έκδοση των P. 
Noailles και A. Dain (1944), στην οποία κατά κύριο λόγο βασίζεται. Ο 
συγγρ. περιέλαβε ποικίλες κειμενικές διορθώσεις και βελτιώσεις, που είτε 
προέρχονται από την υιοθέτηση προτάσεων του παλαιότερου εκδότη 
K. Ε. Zachariae von Lingenthal (1857), είτε αποτελούν νέες προτάσεις 
του συγγρ., όπως σημειώνεται συστηματικά στο μικρό υπόμνημα που 
συνοδεύει τα κείμενα στις σχετικές περιπτώσεις (βλ. σχετικά σ. 39). 
Ιδιαίτερα πρέπει να τονισθεί η χρησιμότητα του αναλυτικού ευρετηρίου 
λέξεων των Νεαρών, που προσφέρεται, παρά την ιδιαιτερότητα της 
φύσης τους, και για συγκριτική εξέταση με το λεξιλόγιο άλλων έργων 
του Λέοντα.

Στη συνέχεια παραθέτω μερικές παρατηρήσεις, οι οποίες ωστόσο 
δεν επηρεάζουν στο ελάχιστο τη θετικότατη εντύπωση που αφήνει 
το βιβλίο στον αναγνώστη. Στην αρχή της Εισαγωγής (σ. 17) ο Λέων 
περιέργως αναφέρεται ως «ο επιλεγόμενος Σοφός ή Φιλόσοφος», γεγονός 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 299-304

302

που προκαλεί αδικαιολόγητη σύγχυση με τον Λέοντα τον Φιλόσοφο 
ή Μαθηματικό. Στη σ. 22 θα μπορούσε να έχει αναφερθεί σε σχέση με 
τη χρήση του προοιμίου και της κοινής επικεφαλίδας της Συλλογής ως 
επιχειρήματος υπέρ της πολύ πιθανής απόδοσης της συγκρότησης της 
Συλλογής στον ίδιο τον Λέοντα, ότι το μέρος της επικεφαλίδας που 
αφορά στον τίτλο του (Λέοντος ἐν Χριστῷ ἀθανάτῳ πάντων βασιλεῖ 
εὐσεβοῦς βασιλέως) απαντάται και στις Ομιλίες του αυτοκράτορα. Είναι 
όμως γεγονός ότι το θέμα της σχέσης των Νεαρών με τις Ομιλίες δύσκολα 
θα ενέπιπτε εντός των ορίων μιας Εισαγωγής.

Όσον αφορά στο πρωτότυπο κείμενο, θεωρώ πως από φιλολο
γική σκοπιά το κύριο πρόβλημα έγκειται στο ότι, επειδή δεν πρόκειται 
για κριτική έκδοση, επιλέχθηκε ως γενική αρχή να μη σημειώνεται η 
χειρόγραφη βάση για τις διάφορες γραφές που περιλαμβάνονται στο 
υπόμνημα, όπου αυτό υπάρχει, αλλά κατά κανόνα μόνο οι γραφές των 
παλαιοτέρων εκδόσεων. Για παράδειγμα, όταν μια γραφή αποδίδεται σε 
παλαιότερο εκδότη, δεν σημειώνεται αν πρόκειται για υιοθέτηση στην 
παλαιότερη έκδοση γραφής των χειρογράφων ή αν πρόκειται για πρόταση 
του εκδότη, και σε τέτοια περίπτωση ποια ή ποιες γραφές προσφέρουν τα 
χειρόγραφα. Η απόφαση αυτή οδηγεί κάποτε σε πραγματικό αδιέξοδο: 
στην περίπτωση της Ν. 68, στ. 36, έχει ορθά υιοθετηθεί από τον συγγρ. 
η γραφή ενός χειρογράφου, το οποίο αναφέρεται ονομαστικά στο 
υπόμνημα, χωρίς όμως να παρατίθεται καμία επεξήγηση για τον κώδικα, 
ενώ μάταια θα αναζητήσει κανείς βοήθεια στην Εισαγωγή (πρόκειται για 
τον κώδ. D της Εκλογής, βλ. Noailles–Dain, σσ. xlii και 3). Ταυτόχρονα, 
στο υπόμνημα αναφέρονται οι γραφές που υιοθέτησαν στο εν λόγω 
χωρίο οι Zachariae και Noailles–Dain, αλλά αιωρείται η απορία όχι 
απλώς ποια είναι η προέλευση των γραφών αυτών αλλά και ποια είναι 
η γραφή του μοναδικού βυζαντινού χειρογράφου της Συλλογής των 113 
Νεαρών (Marcianus gr. 179, βλ. σ. 18). Το αποτέλεσμα είναι ότι για να 
κρίνει κανείς την ορθότητα των κειμενικών επιλογών του συγγρ. είναι 
συνήθως απαραίτητη και η προσφυγή στην έκδοση Noailles–Dain για 
την αναζήτηση συμπληρωματικών στοιχείων. Αυτό για παράδειγμα 
ισχύει για τις δύο προτεινόμενες διορθώσεις στη Ν. 58. Η πρώτη, στον 
στ. 3, ἐντέλλεται αἷμα οὐ φάγεσθε αντί του … φάγεσθαι, δεν θεωρώ 
ότι είναι απαραίτητη, μολονότι αποκαθίσταται το ακριβές χωρίο της 
Παλαιάς Διαθήκης (παρεπιμπτόντως πρόκειται για το Δευτερ. 12, 16, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 299-304

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 303

όχι 10, 16, όπως αναγράφεται και στο ευρετήριο)· κι αυτό γιατί ούτε 
γραμματικοσυντακτικοί λόγοι την επιβάλλουν ούτε βρίσκει στήριξη στη 
χειρόγραφη παράδοση (βλ. Noailles–Dain, σ. 217). Η δεύτερη διόρθωση, 
ἀνέδην αντί ἀναίδην στον στ. 9, επίσης δεν είναι απαραίτητη, καθώς η 
συγκεκριμένη γραφή μαρτυρείται (βλ. το σχετικό λήμμα στο πατερικό 
λεξικό του Lampe), ενώ η προτεινόμενη δεν παραδίδεται από τη 
χειρόγραφη παράδοση, αν κρίνει κανείς από το υπόμνημα των Noailles–
Dain, σ. 219. Στη Ν. 112, στ. 28 όφειλε να αναφέρεται στο υπόμνημα ότι 
η προτεινόμενη «νέα διόρθωση» ἀσωτίαν (όχι ἀσωτία όπως προφανώς 
εκ παραδρομής σημειώνεται) αντί του ἀσωτείαν των εκδόσεων Zachariae 
και Noailles–Dain αποτελεί υιοθέτηση της γραφής του προαναφερθέντος 
μοναδικού βυζαντινού χειρογράφου της Συλλογής (βλ. Noailles–Dain, σ. 
369. Στην περίπτωση της Ν. 109, στ. 13 υπάρχει η σχετική αναφορά σε 
κώδικες της Εκλογής). – Περαιτέρω, η απόφαση να μη σημειώνονται οι 
οβελισμοί που υπάρχουν στο κείμενο των Noailles–Dain παρά μόνο οι 
προσθήκες (σ. 39) αφήνει μετέωρο και ανυποψίαστο τον αναγνώστη σε 
περιπτώσεις όπως στη Ν. 68, στ. 28, όπου δεν δηλώνεται ότι στο ίδιο χωρίο 
στο οποίο έχει γίνει δεκτή η προσθήκη μιας λέξης (μόνην) έχει οβελιστεί 
(με βάση την Εκλογή) μία άλλη λέξη (καὶ πριν από το ἥν). Πάντως τέτοια 
ζητήματα δεν θα απασχολήσουν τον μη ειδικό αναγνώστη, ενώ ο ειδικός 
έχει στη διάθεσή του για τα περαιτέρω την κριτική έκδοση. – Θα ήταν 
ίσως προτιμότερο για την άμεση κατανόηση της δομής του κειμένου 
οι παρενθετικές προτάσεις να σημειώνονται παντού όχι ανάμεσα σε 
κόμματα (όπως στην έκδοση Noailles–Dain) αλλά σε παύλες (όπως στη 
Ν. 69, 13-14). – Ο συγγρ. έχει διορθώσει σιωπηρά τα τυπογραφικά λάθη 
και τη στίξη της έκδοσης Noailles–Dain (σ. 39). Υπάρχουν ωστόσο και 
άλλα περιθώρια για βελτίωση της στίξης, σύμφωνα και με τις νεότερες 
εκδοτικές πρακτικές για τα βυζαντινά κείμενα, π.χ. θα έβαζα κόμματα 
στο Προοίμιο, στ. 9 μετά το μή (για να μη διαβαστεί με το διακρίνουσιν 
που ακολουθεί), στ. 17 μετά το γένεσιν (το καὶ που ακολουθεί δεν είναι 
παρατακτικό), στ. 35 μετά το κατέστημεν, Ν. 1, στ. 11 μετά το ἠξίωται, στ. 
19 μετά το ἔγνω, στ. 21 μετά το καταστησάμενος, Ν. 68, στ. 25 το κόμμα 
μετά το ἀμφισβήτησις πρέπει να αφαιρεθεί, Ν. 69, στ. 25-26 κόμματα μετά 
τα συνηθείας και νόμου, κλπ.

Όσον αφορά στη μετάφραση, μπορεί κανείς να διαφωνεί σε μερικά 
σημεία, πρόκειται όμως για ήσσονος σημασίας περιπτώσεις, που δεν 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 299-304

304

επηρεάζουν τη γενική άριστη εικόνα. Κάποια παραδείγματα από την 
αρχή του κειμένου: στον τίτλο της Συλλογής η φράση «στο όνομα του 
Χριστού …» θα έπρεπε να συνοδεύει τον αυτοκρατορικό τίτλο του 
Λέοντα αντί να δίνεται η εντύπωση ότι είναι «η διορθωτική αναθεώρηση 
των νόμων» που γίνεται στο όνομα του Χριστού. Στο προοίμιο, στ. 12 η 
φράση λαθόντων καὶ παρεισδεδυκότων (εννοείται κακῶν εἰς τὸν βίον, 
βλ. στ. 11) αποδίδεται «που πρόλαβαν να συμβούν», ενώ ακριβέστερο 
για το ύφος του συγγραφέα θα ήταν «που διείσδυσαν κρυφά». Ν. 1, στ. 
16 ἔργον ἀξιοθαύμαστον δεν έχει περιληφθεί στη μετάφραση (μετά το 
«πολύν κόπο»). 

Συνολικά, με το έργο του αυτό για τις Νεαρές του αυτοκράτορα 
Λέοντος Ϛ´ του Σοφού ο καθ. Τρωϊάνος έρχεται να προσθέσει στη μακρά 
εργογραφία του αλλά και στην έρευνα του βυζαντινού δικαίου μία 
ακόμη σημαντική συμβολή. Η μετάφραση και ερμηνεία του των Νεαρών 
θα συνοδεύει ως απαραίτητο συμπλήρωμα τη μελέτη τους για πολλά 
χρόνια. 

Θεοδώρα Αντωνοπούλου

Πανεπιστήμιο Αθηνών

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 305-309

Α. Παπαγεωργιου, Η μονή του Αγίου Ιωάννου του Λαμπαδιστού στον 
Καλοπαναγιώτη [Οδηγοί Βυζαντινών Μνημείων της Κύπρου], Πολι
τιστικό Ίδρυμα Τραπέζης Κύπρου – Ιερά Μητρόπολις Μόρφου, Λευκω
σία 2007, σσ. 70 + 2 σχεδιαγρ. + 78 εικ. (ISBN 978-9963-42-858-8).

Το βιβλίο αυτό, με συντάκτη τον αρχαιολόγο Αθανάσιο Παπα
γεωργίου, είναι το τέταρτο στην ιδιαίτερα αξιόλογη σειρά «Οδηγοί Βυ
ζαντινών Μνημείων της Κύπρου», που εκδίδει το Πολιτιστικό Ίδρυμα 
Τραπέζης Κύπρου και η Ιερά Μητρόπολις Μόρφου με την πρωτοβουλία και 
την καθοδήγηση του οικείου μητροπολίτη Νεοφύτου και τη συνεργασία 
του Τμήματος Αρχαιοτήτων Κύπρου, μετά τους αντίστοιχους οδηγούς 
για τους ναούς της Παναγίας της Ασίνου (2002)1, του Τιμίου Σταυρού του 
Αγιασμάτι στην Πλατανιστάσα (2004)2 και της Παναγίας της Ποδύθου 
και της Θεοτόκου (ή του Αρχαγγέλου) στη Γαλάτα (2005)3.

Συγκεκριμένα ο τόμος, που ακολουθεί την καθιερωμένη δομή της 
σειράς, περιέχει τα εξής: Πρόλογος (σ. 5), Η Μονή του Αγίου Ιωάννου 
του Λαμπαδιστού (σ. 9), Θέση - Ιστορία (σσ. 9-14), Η αρχιτεκτονική της 
μονής (σ. 15), Τα μοναστηριακά κτήρια (σσ. 15-17), Το καθολικό και τα 
παρεκκλήσια της μονής (σσ. 18-22), Ο ζωγραφικός διάκοσμος του κα
θολικού και των παρεκκλησίων (σ. 22), Ο ζωγραφικός διάκοσμος του

1. Χρ. Χατζηχριστοδουλου – Δ. Μυριανθευς, Ο ναός της Παναγίας της Ασίνου [Οδηγοί 
Βυζαντινών Μνημείων της Κύπρου], Λευκωσία 2002, 9 κ.ε.

2. Χρ. Αργυρου – Δ. Μυριανθευς, Ο ναός του Τιμίου Σταυρού του Αγιασμάτι [Οδηγοί 
Βυζαντινών Μνημείων της Κύπρου], Λευκωσία 2004, 9 κ.ε. Για τον οδηγό αυτό βλ. τη 
βιβλιοκρισία μου στα Βυζαντιακά 26 (2006-2007) 373-374.

3. Μ. Κωνσταντουδακη-Κιτρομηλιδου – Δ. Μυριανθευς, Οι ναοί της Παναγίας Ποδύθου 
και της Θεοτόκου (ή του Αρχαγγέλου) στη Γαλάτα [Οδηγοί Βυζαντινών Μνημείων της 
Κύπρου], Λευκωσία 2005, 9 κ.ε.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 305-309

306

καθολικού (σσ. 22-36), Οι τοιχογραφίες του παρεκκλησίου του Αγίου 
Ιωάννου του Λαμπαδιστού (σσ. 36-37), Οι τοιχογραφίες του νάρθηκα 
(σσ. 37-42), Οι τοιχογραφίες του παρεκκλησίου του Ακαθίστου Ύμνου 
(σσ. 43-52), Ξυλόγλυπτα εικονοστάσια και φορητές εικόνες (σσ. 53-60), 
Το εικονοφυλάκιο (σσ. 61-66), Αρχιτεκτονικό σχέδιο (σ. 67), Γλωσσάρι 
(σσ. 68-69), Επιλογή βιβλιογραφίας (σ. 70).

Η Μονή Αγίου Ιωάννου του Λαμπαδιστού βρίσκεται στο χωριό 
Καλοπαναγιώτης της Μαραθάσας, στις όχθες του ποταμού Σέτραχου, και 
αποτελεί ένα από τα σημαντικότερα μοναστικά μνημεία της μητρόπολης 
Μόρφου4, διαδόχου της παλαιφάτου επισκοπής των Σόλων, που ιδρύθηκε 
μετά τη χειροτονία του πρώτου επισκόπου της αγίου Αυξιβίου από τον 
ευαγγελιστή Μάρκο το 57 μ.Χ5.

Πότε ιδρύθηκε η μονή – που είναι αφιερωμένη στον τοπικό άγιο 
Ιωάννη τον Λαμπαδιστή, τον οποίον ευλαβούνται ιδιαίτερα οι πιστοί 
της περιοχής6 – δεν γνωρίζουμε. Ο συγγραφέας στο ιστορικό τμήμα του 
οδηγού υποστηρίζει ότι η μονή πιθανότατα ιδρύθηκε κατά τα τέλη της 
Ενετοκρατίας στην Κύπρο (1489-1571), ίσως πριν από το 1549.

Η μονή σήμερα δεν φιλοξενεί μοναστική αδελφότητα. Έχει όμως 
συντηρηθεί και είναι ανοικτή για τους πιστούς και τους επισκέπτες, 
οι οποίοι πέραν του ναού μπορούν να επισκεφθούν και το πρόσφατα 
ιδρυμένο εικονοφυλάκιο, όπου εκτίθενται συντηρημένοι λατρευτικοί και 
καλλιτεχνικοί θησαυροί της μονής και άλλων ναών του Καλοπαναγιώτη 
(Παναγία Θεοσκέπαστη, Παναγία Θεοτόκος, Αγία Μαρίνα, Άγιοι Σέργιος 
και Βάκχος και Άγιος Γεώργιος).

Τα γνωστά στοιχεία για την ιστορία της μονής εκθέτει ο συγγραφέας, 
όπως σημειώθηκε, στην αρχή του οδηγού.

4. Για τη μητρόπολη Μόρφου, τα μνημεία, τα κειμήλια και τα έργα τέχνης της βλ. 
το συλλογικό έργο Ιερά Μητρόπολις Μόρφου. 2000 χρόνια Τέχνης και Αγιότητος, 
Λευκωσία 2000, 19 κ.ε.

5. Βλ. Α. Παπαγεωργιου, Η Επισκοπή Σόλων, στο: Ιερά Μητρόπολις Μόρφου, 37-50, 
ειδικότερα 37 (= Επετηρίδα Κέντρου Μελετών Ιεράς Μονής Κύκκου 5 [2001] 9-41, 
ειδικότερα 9)˙ Στ. Γ. Γεωργιου, Σύντομη αναφορά στην ιστορία της επισκοπής Ταμασού, 
Επετηρίδα Κέντρου Μελετών Ιεράς Μονής Κύκκου 8 (2008) 59-72, ειδικότερα 61-62.

6. Για τον άγιο Ιωάννη τον Λαμπαδιστή βλ. Άγιος Ιωάννης ο Λαμπαδιστής. Βίος – Η 
Ιερά Μονή του – Παρακλητικός Κανών, επιμ. Π. Λαζαρου, Περιστερώνα 

2
2006 (α΄ έκδ. 

2003), 11 κ.ε.˙ Γ. Κακκουρας, Ο άγιος Ιωάννης ο Λαμπαδιστής. Συμβολή στην κυπριακή 
αγιολογία, Λευκωσία 2007, 15 κ.ε.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 305-309

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 307

Ακολουθεί λεπτομερής αναφορά στην αρχιτεκτονική της μονής και 
τα σωζόμενα κτίσματα. Το μεγαλύτερο βέβαια ενδιαφέρον παρουσιάζουν 
το καθολικό της μονής και τα δύο συνεχόμενα παρεκκλήσια, που είναι 
προσκολλημένα στη βόρεια πλευρά του. Το καθολικό είναι ένας απλός 
τετράστυλος εγγεγγραμμένος σταυροειδής με τρούλλο ναός του ΙΑ΄ 
αιώνα και είναι το παλαιότερο κτίσμα της μονής. Είναι αφιερωμένος 
στον άγιο Ηρακλείδιο, τον οποίον κατά μία παράδοση χειροτόνησαν 
επίσκοπο Ταμασού στις όχθες του ποταμού Σέτραχου, κοντά στη γέφυρα 
που οδηγεί στη Μονή Αγίου Ιωάννου του Λαμπαδιστού, ο απόστολος 
Βαρνάβας και ο ευαγγελιστής Μάρκος κατά τη δεύτερη αποστολική 
περιοδεία στην Κύπρο περί το 49 μ.Χ7. Το παλαιότερο παρεκκλήσιο 
είναι αυτό του Αγίου Ιωάννου του Λαμπαδιστού, που χρονολογείται 
τον ΙΒ΄ αιώνα. Στα τέλη του ΙΕ΄ αιώνα προστέθηκε το παρεκκλήσιο του 
Ακαθίστου Ύμνου, που ονομάστηκε έτσι από την κύρια διακόσμησή 
του. Ονομάζεται και Καθολικό παρεκκλήσιο επειδή δεν έχει ημικυκλική 
αψίδα, όπως το καθολικό και το άλλο παρεκκλήσιο, ενώ η διακόσμησή 
του είναι επηρεασμένη από την ιταλική ζωγραφική του ΙΕ΄ αιώνα. Ο 
συγγραφέας παραθέτει λεπτομερή περιγραφή των κτισμάτων και των 
αλλαγών που έχουν δεχθεί κατά καιρούς, ενώ εντυπωσιακή είναι η 
παρουσίαση του εικονογραφικού διάκοσμου, που καλύπτει σχεδόν όλες 
τις επιφάνειες του καθολικού και του παρεκκλησίου του Ακαθίστου 
Ύμνου. Στο παρεκκλήσιο του Αγίου Ιωάννου του Λαμπαδιστού σώζονται 
λιγοστές τοιχογραφίες.

Στο καθολικό ξεχωρίζουν από τις τοιχογραφίες του ΙΓ΄ αιώνα ο 
τρούλλος, με τον Παντοκράτορα, την Ετοιμασία του Θρόνου και τους 
Προφήτες, οι τέσσερις Ευαγγελιστές στα σφαιρικά τρίγωνα, η Θυσία του 
Αβραάμ, η Σταύρωση, ο Αρχάγγελος Μιχαήλ, η Ανάληψη του Χριστού 
και η Δέηση, ενώ στον ΙΕ΄ αιώνα χρονολογούνται η Μεταφορά του 
Σταυρού από τον Σίμωνα τον Κυρηναίο, ο Βαλαάμ πάνω στον όνο και 
οι μορφές δύο Ελλήνων σοφών, η Θεοτόκος Βλαχερνίτισσα στην κόγχη 
της αψίδας του ιερού βήματος και οι παραστάσεις από τον χριστολογικό 
και τον θεομητορικό κύκλο. Εξαίσιες είναι επίσης οι τοιχογραφίες του ΙΕ΄ 
αιώνα στον νάρθηκα: Η Δευτέρα Παρουσία, ο Ιησούς και η Σαμαρείτις, η 
Θαυμαστή  αλιεία κ.ά. Τα σωζόμενα τμήματα δύο στρωμάτων τοιχογραφιών

7. Βλ. Στ. Γ. Γεωργιου, Σύντομη αναφορά, 59-61, με λεπτομερή αναφορά στο ζήτημα.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 305-309

308

στο ανατολικό τυφλό τόξο του βόρειου τοίχου του παρεκκλησίου του 
Αγίου Ιωάννου του Λαμπαδιστού αναφέρονται στη ζωή του αγίου και 
τεχνοτροπικά ανήκουν στον ΙΒ΄ αιώνα. Στο παρεκκλήσιο του Ακαθίστου 
Ύμνου εντυπωσιάζει η ζωγραφική του ΙΕ΄ αιώνα: η γραπτή απομίμηση 
σταυροθολίου με τους δύο πρώτους Οίκους του Ακαθίστου Ύμνου και 
αποστόλους, η φιλοξενία του Αβραάμ, η Ρίζα του Ιεσσαί, οι Οίκοι του 
Ακαθίστου Ύμνου κ.ά.

Ακολουθεί περιγραφή των ξυλογλύπτων εικονοστασίων και των 
φορητών εικόνων που σώζονται στη μονή. Πρόκειται για δύο εικονοστάσια 
ξεχωριστής τέχνης, όπου βρίσκονται τοποθετημένες πολύτιμες εικόνες: 
το εικονοστάσιο του καθολικού, στην πραγματικότητα τέμπλο, που 
ανήκει πιθανότατα στον ΙΔ΄-ΙΕ΄ αιώνα, με προσθήκη τεμαχίων από 
τέμπλα - εικονοστάσια του ΙΕ΄ ή του ΙΣΤ΄ αιώνα, και το ξυλόγλυπτο εικο
νοστάσιο του παρεκκλησίου του Αγίου Ιωάννου του Λαμπαδιστού, που 
πιθανότατα χρονολογείται τον ΙΖ΄ αιώνα ή στις αρχές του ΙΗ΄ αιώνα 
και στο οποίο είναι τοποθετημένα βημόθυρα του ΙΣΤ΄ αιώνα. Από τις 
εικόνες σημειώνουμε ιδιαίτερα αυτήν του αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή 
του ΙΓ΄ αιώνα, που αφαιρέθηκε από το μεταγενέστερο κάλυμμα του ΙΗ΄  
αιώνα και τοποθετήθηκε στην κόγχη της Προθέσεως του καθολικού. 
Φωτογραφία της εικόνας κοσμεί το εξώφυλλο του βιβλίου.

Σε μικρή αχιβάδα στη δυτική πλευρά του ποδαρικού που ενώνει τα 
δύο παρεκκλήσια σώζεται αργυρεπίχρυση λειψανοθήκη με την τίμια κάρα 
του αγίου Ιωάννη του Λαμπαδιστή, δώρο του αρχιεπισκόπου Νικηφόρου 
(1641-1674). Δίπλα από την αχιβάδα σώζεται, ανάμεσα σε επιγραφές - 
ενθυμήματα στα καραμανλίδικα τουρκόφωνων Ελλήνων προσκυνητών 
του Παναγίου Τάφου που περνούσαν από την Κύπρο, επιγραφή του 
γνωστού Ρώσου προσκυνητή Βασιλείου Γρηγόροβιτς Μπάρσκυ (Vasilij 
Grigorović Barskij), ο οποίος επισκέφθηκε τη μονή το 17358.

8. Για τον Βασίλειο Μπάρσκυ, ο οποίος επισκέφθηκε την Κύπρο το 1726, το 1727, το 
1730 και το 1734-1736, βλ. Α. Στυλιανου, Αἱ περιηγήσεις τοῡ Ρώσσου μοναχοῡ Βασιλείου 
Γρηγόροβιτς Βάρσκυ – Πλάκα – Άλποβ ἄλλως Βασιλείου Μοσκοβορρώσσου Κιεβοπολίτου 
ἐν Κύπρῳ, ΚΣ 21 (1957) 1-139· A. Grishin, Bars’kyj’s Account of the Monasteries of Cyprus: 
A Ukrainian Pilgrim in Early Eighteenth-Century Cyprus, Modern Greek Studies Year-
book 10-11 (1994-1995) 19-35· Ο Ιδιος, A Pilgrim’s Account of Cyprus: Bars’kyj’s Travels 
in Cyprus. Essay, Translation, and Commentaries [Sources for the History of Cyprus, III], 
Albany, New York 1996, 1 κ.ε.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 305-309

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 309

Ο συγγραφέας αναφέρεται επίσης στο εικονοφυλάκιο της μονής, που 
ιδρύθηκε πρόσφατα στο παλαιό δημοτικό σχολείο του Καλοπαναγιώτη, 
λίγα μέτρα νοτιότερα, και φιλοξενεί εικόνες από τη μονή και τις άλλες 
εκκλησίες του χωριού, που χρονολογούνται από τον ΙΓ΄ έως τον ΙΗ΄ αιώνα, 
βημόθυρα του ΙΗ΄ αιώνα από τον ναό της Παναγίας Θεοσκέπαστης, 
τεμάχια επιστυλίων του ΙΓ΄ αιώνα – ανάμεσά τους και ένα πολύ σπάνιο 
από εικονογραφική και τεχνοτροπική άποψη επιστύλιο της παλαιολόγειας 
περιόδου, μοναδικό σε όλο τον βυζαντινό κόσμο –, δισκοπότηρα του ΙΖ΄  
και του ΙΗ΄ αιώνα, ένα έντυπο ευαγγέλιο του 1550, με προσηλωμένη στο 
κάλυμμά του μεταλλική εικόνα με τον Αρχάγγελο Μιχαήλ του τέλους του 
ΙΑ΄ ή των αρχών του ΙΒ΄ αιώνα, ξυλόγλυπτα κηροπήγια του ΙΣΤ΄ και του 
ΙΖ΄ αιώνα κ.ά.

Την έκδοση πλαισιώνει πλούσιο φωτογραφικό υλικό, που βοηθά τον 
αναγνώστη στη μελέτη του εικονογραφικού προγράμματος του καθολικού 
και των παρεκκλησίων, ενώ στο τέλος του οδηγού προστίθενται γλωσσάρι 
και επιλογή βιβλιογραφίας.

Πρόκειται αναμφίβολα για μια ιδιαίτερα ποιοτική και χρήσιμη 
έκδοση, που διευρύνει τις γνώσεις μας για το σπουδαίο αυτό εκκλησιαστικό 
μνημείο και το καθιστά γνωστότερο στο ευρύτερο κοινό.

Ελπίζουμε στη συνέχιση της αξιόλογης αυτής σειράς, με τη σύνταξη 
οδηγών και για τα άλλα σημαντικά μνημεία της μητρόπολης Μόρφου: την 
Παναγία του Άρακα στα Λαγουδερά, τον Άγιο Νικόλαο της Στέγης στην 
Κακοπετριά, την Παναγία του Μουτουλλά, τον Αρχάγγελο Μιχαήλ του 
Πεδουλά, την Αγία Άννα στα Καλλιάνα κ.ά.

Σταυροσ Γ. Γεωργιου

Λευκωσία – Κύπρος



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 311-314

Α. Ε. Γκουτζιουκώστας – Ξ. Μ. Μονίαρος, Η περιφερειακή διοικητική 
αναδιοργάνωση της βυζαντινής αυτοκρατορίας από τον Ιουστινιανό Α΄ 
(527-565): η περίπτωση της Quaestura Iustiniana Exercitus, Εκδόσεις 
Βάνιας, Θεσσαλονίκη 2009, σσ. 264 (ISBN: 978-960-288-250-4).

Ο ιδιαίτερα σημαντικός για την ιστορία της βαλκανικής χερσονήσου 
ϛ΄ αιώνας εξακολουθεί δικαιολογημένα να αποτελεί ένα αρκετά 
ελκυστικό πεδίο έρευνας για τη διεθνή επιστημονική κοινότητα, τόσο 
σε επίπεδο μεταναστεύσεων και εθνολογικών μεταβολών, όσο και στη 
θεώρηση μεμονωμένων επαρχιών του βυζαντινού κράτους (οικονομική 
δραστηριότητα, διοίκηση κτλ.). Σε αυτό το πλαίσιο εντάσσεται και η 
πρόσφατη μονογραφία των Α. Γκουτζιουκώστα και Ξ. Μονίαρου, η οποία 
πραγματεύεται ένα ιδιαίτερο διοικητικό μόρφωμα του ϛ΄ αιώνα, την 
quaestura Iustiniana exercitus. Η μονογραφία προσεγγίζει συστηματικά 
τις ιδιαίτερες συνθήκες και τους λόγους που οδήγησαν στη δημιουργία 
της το 536, τους άξονες πάνω στους οποίους αυτή θα ήταν βιώσιμη, τον 
τρόπο άσκησης εξουσίας στη νέα επαρχότητα, τον χαρακτήρα της και την 
επιβίωσή της μετά τις σημαντικές μεταβολές που επήλθαν στη Βαλκανική 
τις πρώτες δεκαετίες του ζ΄ αιώνα. 

Στο πρώτο μέρος του έργου, επιχειρείται ιστορική αναδρομή στις 
διοικητικές μεταρρυθμίσεις των επαρχιών από την εποχή του Διοκλητια
νού, ενώ καταγράφονται και οι τίτλοι των αξιωματούχων της επαρχιακής 
διοίκησης. Επισημαίνεται ότι στόχος των διοικητικών μεταβολών 
ήταν ο διαχωρισμός της πολιτικής από τη στρατιωτική εξουσία και ο 
κατακερματισμός των επαρχιών, προκειμένου να επιτυγχάνεται ευκο
λότερα ο έλεγχός τους. Αναφέρονται επίσης τα διοικητικά μέτρα του 
Ιουστινιανού, όπως προκύπτουν από τις Νεαρές, προκειμένου να διασφα
λιστεί η απόδοση των φόρων και η εμπέδωση της δημόσιας ασφάλειας, 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 311-314

312

καθώς και οι διοικητικές μεταβολές που επήλθαν στην επαρχότητα της 
Ανατολής, με αρκετές λεπτομέρειες για τις επαρχίες της.

Στο δεύτερο, και σημαντικότερο μέρος του έργου, προσεγγίζονται 
σφαιρικά, σε εννέα κεφάλαια, τα ζητήματα γύρω από την quaestura 
exercitus. Παρατίθενται όλες οι σχετικές με την ίδρυσή της πηγές, γίνεται 
σύντομη ιστορική αναδρομή στις πέντε επαρχίες (Μικρά Σκυθία, Κάτω 
Μυσία, Καρία, Κυκλάδες και Κύπρος) που την αποτελούσαν, καθώς και 
στο αξίωμα του κοιαίστωρα. Ακόμη, διευκρινίζονται οι λόγοι της ίδρυσής 
της στο πλαίσιο του ανταγωνισμού μεταξύ ανώτατων αξιωματούχων 
αλλά και της ιδεολογικής προσέγγισης με τη ρωμαϊκή παράδοση. 
Μπορούμε να παρατηρήσουμε τη διεισδυτική ματιά των συγγραφέων 
στα αίτια δημιουργίας της επαρχότητας και στον τρόπο με τον οποίο θα 
γινόταν εφικτή η κάλυψη των στρατιωτικών αναγκών στη Βαλκανική. 
Ιδιαίτερα σημαντική είναι η διεξοδική αναφορά στο δίκτυο διανομής 
της annona militaris στο κεφάλαιο 6, το οποίο, με την καταγραφή του 
οδικού δικτύου και των τύπων των αμφορέων που χρησιμοποιήθηκαν 
για τη μεταφορά της annona, αποτελεί καλό παράδειγμα διεπιστημονικής 
προσέγγισης ενός ζητήματος. Τα σφραγιστικά κατάλοιπα σχετικά με 
τους ανώτερους λειτουργούς και άλλους υπαλλήλους της επαρχότητας 
παρουσιάζονται εξίσου διεξοδικά, σε συνδυασμό με τα προβλήματα 
χρονολόγησης αρκετών σφραγίδων. Γενικότερα, η ερευνητική προσπάθεια 
των συγγραφέων οδηγεί σε λογικές ερμηνείες διαφόρων ζητημάτων, όπως 
για τα πρόσωπα που διετέλεσαν έπαρχοι της quaestura exercitus, την 
επιβίωση της επαρχότητας τον ζ΄ αιώνα κ.ά.

Στην αξιόλογη αυτή  μονογραφία  θα μπορούσαν ίσως να αποφευχθούν 
ορισμένες «υπερβολές», όπως οι εκτενείς αναφορές στις υπόλοιπες επαρχίες 
της βυζαντινής αυτοκρατορίας στα τέσσερα κεφάλαια του πρώτου 
μέρους, το οποίο καταλαμβάνει σχετικά δυσανάλογη έκταση ως προς το 
κεντρικό θέμα του έργου. Αρκετές είναι και οι λεπτομέρειες φιλολογικού 
και νομικού ενδιαφέροντος ή άλλες γύρω από τον ανταγωνισμό μεταξύ 
του Ιωάννη Καππαδόκη και του Τριβωνιανού. Ακόμη, παρατίθενται 
πολύ μεγάλα αποσπάσματα στις υποσημειώσεις από τις πηγές, κυρίως 
τις Νεαρές. Οι τελευταίες θα μπορούσαν να παρατεθούν ως ένα μικρό 
παράρτημα. Τέλος, ένα ερευνητικό ζήτημα που θα ήταν δυνατόν να 
εξετάζει επιπλέον η μελέτη είναι το γιατί δεν επιχειρήθηκε η δημιουργία 
μίας αντίστοιχης επαρχότητας για άλλες βαλκανικές επαρχίες που είχαν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 311-314

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 313

πρόσβαση στη θάλασσα και δοκιμάζονταν εξίσου από βαρβαρικές 
επιθέσεις.

Στον ερευνητή, ο οποίος με τη μονογραφία των Α. Γκουτζιουκώστα 
και Ξ. Μονίαρου έχει στη διάθεσή του ένα σημαντικό εργαλείο για τη 
θεώρηση του βυζαντινού διοικητικού μηχανισμού κατά την πρώιμη 
βυζαντινή περίοδο, σχηματίζεται η εντύπωση ότι, ανεξάρτητα από τη 
φύση του αξιώματος του quaestor exercitus, οι τρεις «ναυτικές» επαρχίες 
αποτελούσαν στην ουσία την οικονομική βάση για τη συντήρηση των 
στρατευμάτων στις δύο παραδουνάβιες. Αναφορικά με τις στρατιωτικές 
αρμοδιότητες του επάρχου, φαίνεται ότι υποβαθμίστηκαν μετά το 582, 
όταν δόθηκε ιδιαίτερη βαρύτητα στην αντιμετώπιση των Σλάβων και των 
Αβάρων, καθώς στη μεθόριο του Δούναβη επιχειρούσαν συστηματικά 
οι στρατηγοί Κομεντίολος, Πρίσκος και Πέτρος. Οι στρατηγοί αυτοί 
περιόρισαν de facto τις στρατιωτικές αρμοδιότητες του επάρχου, ο οποίος 
θα είχε πιθανόν μόνο την ευθύνη του ανεφοδιασμού. Το εγχείρημα της 
ίδρυσης της επαρχότητας ενείχε ταυτόχρονα και έναν κίνδυνο για την 
κεντρική εξουσία, καθώς αναπόφευκτα στις δύο βαλκανικές επαρχίες θα 
στάθμευαν ισχυρές στρατιωτικές δυνάμεις. Η εξέγερση του Βιταλιανού 
το 513-515, καθώς και οι στάσεις του βυζαντινού στρατού το 594 και 
το 602, αποτελούν χαρακτηριστικά παραδείγματα αυτού του κινδύνου. 
Ως αντιστάθμισμα σε μία τέτοια εξέλιξη, η κεντρική εξουσία φρόντισε 
ώστε να ελέγχει τον ανεφοδιασμό του στρατού. Ο ανεφοδιασμός 
εξασφαλιζόταν δια θαλάσσης μέσω της Κωνσταντινούπολης και θα 
μπορούσε ανά πάσα στιγμή να διακοπεί. Με την κατάρρευση του συνόρου 
στον Κάτω Δούναβη, γύρω στο 614/15, φαίνεται ότι η επαρχότητα δεν 
είχε πλέον σημασία για την άμυνα της αυτοκρατορίας, ανεξάρτητα από 
το αν η quaestura exercitus συνέχισε τυπικά να υφίσταται. Ακόμη, τα 
σφραγιστικά κατάλοιπα μάλλον δεν μπορούν να προσφέρουν πρόσθετα 
επιχειρήματα από τις υπάρχουσες μαρτυρίες των γραπτών πηγών ή των 
αρχαιολογικών ευρημάτων για τον βυζαντινό έλεγχο στα ανατολικά 
Βαλκάνια μετά το 614/15, με εξαίρεση τις παράκτιες πόλεις στη Μαύρη 
Θάλασσα.

Συνοψίζοντας τα παραπάνω, θα μπορούσαμε να υποστηρίξουμε ότι τη 
μονογραφία διακρίνει η διεπιστημονική προσέγγιση ενός εξειδικευμένου 
θέματος που θέτει πολλά ερευνητικά ζητούμενα, η άριστη γνώση της 
κατάστασης της έρευνας στο ζήτημα και η πλούσια βιβλιογραφία. Η κύρια 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 311-314

314

συμβολή της συνίσταται στη συνολική θεώρηση ενός αρκετά πολύπλοκου 
θέματος, στην προσπάθεια για τη διατύπωση νέων ερμηνειών και στην 
ανάδειξη των προβλημάτων που παρουσιάζουν οι μαρτυρίες των 
φιλολογικών πηγών, τα νομικά κείμενα και τα αρχαιολογικά ευρήματα. 
Το έργο συνοδεύεται από αγγλική περίληψη, κατατοπιστικούς χάρτες 
και ευρετήριο.

Γεώργιος Καρδαρασ

Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών/ΕΙΕ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 315-322

Wolfram Hörandner – Andreas Rhoby (επιμ.), Die kulturhistorische 
Bedeutung byzantinischer Epigramme. Akten des internationalen 
Workshop (Wien, 1.–2. Dezember 2006) [Österreichische Akademie der 
Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse. Denkschriften, 371. Band 
/ Veröffentlichungen zur Byzanzforschung XIV], Wien 2008, σελ. 128 + 66 
πίν. (ISBN 978-3-7001-6495-1).

Ο τόμος αυτός συγκεντρώνει τα πεπραγμένα ενός διεθνούς 
workshop που οργανώθηκε στη Βιέννη τον Δεκέμβριο του 2006 και είχε 
ως αντικείμενο τη σημασία του βυζαντινού επιγράμματος στην ιστορία 
του βυζαντινού πολιτισμού. Η συνάντηση αυτή εντάσσεται στο πλαίσιο 
ενός μακρόπνοου προγράμματος που έχει στόχο τη συγκέντρωση, 
την κριτική έκδοση σε ένα σώμα, το σχολιασμό και την ερμηνεία των 
χιλίων περίπου βυζαντινών επιγραμμάτων που παραδίδονται μέσω 
επιγραφών (σε νωπογραφίες και ψηφιδωτά, σε φορητές εικόνες και 
αντικείμενα μικροτεχνίας, σε πάσης φύσεως λίθους και σε μικρογραφίες 
χειρογράφων). Το πολύμοχθο αυτό έργο οφείλεται στην έμπνευση και το 
ερευνητικό πάθος του Wolfram Hörandner, ακαταπόνητου μελετητή των 
επιγραμμάτων και της βυζαντινής ποίησης γενικότερα. Στην προσπάθειά 
του αυτή πλαισιώνεται από τον Andreas Rhoby, την Anneliese Paul και 
τον Rudolf Stefec. Εκτός από τον παρόντα τόμο, το πρόγραμμα έχει 
δώσει κιόλας τους πρώτους του καρπούς1, που, όπως θα φανεί καλύτερα 
μετά την ολοκλήρωσή του, θα αποδειχθούν πολύτιμοι όχι μόνο για τους 
μελετητές της ποίησης αλλά και για τους ιστορικούς της τέχνης και του 
βυζαντινού πολιτισμού γενικότερα.

1. A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fresken und Mosaiken (= Byzantinische 
Epigramme in inschriftlicher Überlieferung, hrsg. von W. Hörandner – A. Rhoby – A. Paul, 
Bd. 1) [Österreichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, 
Denkschriften, 374. Band / Veröffentlichungen zur Byzanzforschung XV], Wien 2009.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 315-322

316

Σε μια σύντομη αλλά περιεκτική εισαγωγή ο Andreas Rhoby (σσ. 
15-17: Thematische Einführung) συνοψίζει την ερευνητική δραστηριότητα 
των τελευταίων ετών που έδωσε ώθηση στη μελέτη των βυζαντινών 
επιγραμμάτων, επισημαίνοντας τα ειδολογικά και μορφολογικά χαρακτη
ριστικά τους και τονίζοντας τη διαδραστική λειτουργία κειμένου και 
εικόνας που ανιχνεύεται στα δείγματα του είδους που προορίζονται να 
πλαισιώσουν εικονογραφικές παραστάσεις και άλλα έργα τέχνης.

Τα πλαστά επιγράμματα που απαντούν στα βυζαντινά ερωτικά 
μυθιστορήματα, τόσο στα λόγια της εποχής των Κομνηνών (Ευμάθιος 
Μακρεμβολίτης) όσο και στα δημώδη της πρώιμης παλαιολόγειας περιό
δου (Βέλθανδρος και Λίβιστρος) εξετάζει η Carolina Cupane (σσ. 19-28: 
Das erfundene Epigramm: Schrift und Bild im Roman). Μέσα στο ονειρικό 
τοπίο, στο οποίο διαδραματίζεται συνήθως η πλοκή των παραπάνω 
μυθιστορημάτων, φιλοξενείται ένα πλήθος έργων τέχνης, παραστάσεις 
και αγάλματα αλληγορικών μορφών, όπως του Έρωτα, των Αρετών 
και των δώδεκα μηνών, που συνοδεύονται από έμμετρες επιγραφές με 
τη μορφή επιτίτλων ή ειληταρίων. Τα επιγράμματα αυτά επεξηγούν την 
ταυτότητα των μορφών και απευθύνουν απειλές, προειδοποιήσεις και 
προτροπές περί του πρακτέου, ενεργοποιώντας ένα διάλογο εικόνας, 
γραφής και λόγου που καθορίζει την ψυχολογική κατάσταση των 
ηρώων και προωθεί τη δράση. Η συγγρ. συμπεραίνει ότι η αφορμή, ο 
σκοπός σύνθεσης και τα συμφραζόμενα μέσα στα οποία εντάσσονται τα 
επινοημένα αυτά επιγράμματα ουσιαστικά δεν διαφέρουν από τους όρους 
και τις προϋποθέσεις που διαπιστώνουμε ότι ισχύουν για τη δημιουργία 
των γνήσιων βυζαντινών έμμετρων επιγραφών σε έργα τέχνης.

Σε παρατηρήσεις που αφορούν την κριτική του κειμένου επιγραμ
μάτων που παραδίδονται από επιγραφές, δηλαδή από έναν και μοναδικό 
μάρτυρα, επικεντρώνεται ο Wolfram Hörandner (σσ. 29-35: Zur Textkritik 
inschriftlich überlieferter Epigramme), διατυπώνοντας έναν γενικότερο 
προβληματισμό σχετικά με το κατά πόσον και σε ποιο βαθμό είναι θεμιτή 
η αποκατάσταση των κειμένων αυτών. Δεν παραλείπει να υπογραμμίσει 
μάλιστα ότι σε ορισμένες περιπτώσεις η αποκατάσταση της αρχικής 
μορφής του κειμένου μπορεί να είναι αδύνατη ή και ανώφελη, δεδομένου 
ότι η πρόθεση του (άγνωστου) συγγραφέα του επιγράμματος μπορεί 
κάλλιστα για διάφορους λόγους να έχει παραμορφωθεί ηθελημένα ή 
αθέλητα, όταν το κείμενο μεταφέρθηκε στη σκληρή ύλη της επιγραφής. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 315-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 317

Ορθά παρατηρεί ότι ιδιαίτερη προσοχή απαιτείται στις περιπτώσεις όπου 
η επιγραφή δεν σώζεται πλέον, αλλά το επίγραμμα μας είναι γνωστό μέσω 
μιας όχι πάντοτε αξιόπιστης μεταγενέστερης μεταγραφής. Ο Hörandner 
εξετάζει έξι επιγραφές, προτείνοντας με εικασία ορισμένες διορθώσεις στα 
επιγράμματα που παραδίδουν. Με τις πειστικές επεμβάσεις που προτείνει 
με πολλή προσοχή, αποκαθιστά τη γλωσσική και μετρική μορφή, το ύφος 
και το νόημα του κειμένου, χωρίς να υποστηρίζει ότι η επιγραφή θα 
πρέπει οπωσδήποτε να εκδοθεί με τη διορθωμένη αυτή μορφή.

Η Karin Krause (σσ. 37-53: The Staurotheke of the Empress Maria in 
Venice: a Renaissance replica of a lost Byzantine Cross reliquary in the 
Treasury of St. Mark’s) εξετάζει διεξοδικά τη λεγόμενη σταυροθήκη της 
βασίλισσας Μαρίας που φυλάσσεται στο θησαυρό του Αγίου Μάρκου. 
Ανατρέχοντας σε αρχειακές πηγές και αναλύοντας συστηματικά όλα 
τα ασυνήθιστα χαρακτηριστικά της δείχνει πειστικά ότι η σταυροθήκη 
αυτή αποτελεί ένα αρκετά (αλλά όχι απόλυτα) πιστό αντίγραφο μιας 
βυζαντινής σταυροθήκης που δεν σώζεται πλέον. Όπως υποστηρίζει, 
το αντίγραφο αυτό κατασκευάστηκε στα 1517 ως αναμνηστικό 
“monimentum” για τη θαυματουργική διάσωση όχι μόνο της πολύτιμης 
βυζαντινής λειψανοθήκης, αλλά και άλλων εξίσου σημαντικών βυζαντινών 
λειψάνων, από την πυρκαϊά που το 1230 είχε καταστρέψει ένα μεγάλο 
μέρος του θησαυρού. Με βάση το όνομα της βασίλισσας Μαρίας η αρχική 
σταυροθήκη θα πρέπει να χρονολογηθεί γύρω στα τέλη του 11ου (αν 
ταυτιστεί με τη Μαρία την Αλανή) ή στον 12ο αιώνα (αν χορηγός ήταν 
η Μαρία της Αντιοχείας). Το επίγραμμα που την κοσμούσε αναπαρήχθη 
με πολλή επιμέλεια και στο αναγεννησιακό αντίγραφο, καθώς θα πρέπει 
να αποτελούσε ένα σήμα εγγύησης για την ιερή προέλευση των λειψάνων 
από την Κωνσταντινούπολη. Σύμφωνα με τη συγγρ., το ίδιο έγινε κατά 
πάσα πιθανότητα και στην περίπτωση κάποιων άλλων σημαντικών 
λειψάνων, όπως ένα δοχείο με το αίμα του Χριστού ή η σταυροθήκη του 
Κωνσταντίνου πατρίκιου, που είτε σώζονται σε αντίγραφα είτε έχουν εν 
τω μεταξύ χαθεί.

Η Emilie van Opstall (σσ. 55-60: Verses on paper, verses inscribed? A 
case study, with epigrams of John Geometres) συζητά τέσσερα επιγράμματα 
του Ιωάννη Γεωμέτρη, τα οποία μας είναι γνωστά μόνο από τη χειρόγραφη 
παράδοση των ποιητικών του έργων, εξετάζοντας την πιθανότητα να 
γράφτηκαν με σκοπό να χρησιμοποιηθούν ως επιγραφές σε εικόνες και 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 315-322

318

άλλα έργα τέχνης, όπως ένα λαμπρά διακοσμημένο σπαθί. Την εύλογη 
υπόθεσή της στηρίζει σε διάφορες ενδείξεις που συχνά παραβλέπουμε: 
σε τοπικούς και προσωπικούς δείκτες (επιρρήματα και αντωνυμίες) που 
περιέχονται στο επίγραμμα και στον τίτλο του, στη συμμετρική διάταξη 
της δομής του, σε σαφείς αναφορές στο αντικείμενο ή στα πρόσωπα μιας 
εικόνας και στο συσχετισμό των ενδείξεων αυτών με άλλα επιγράμματα 
και σωζόμενα έργα τέχνης2.

Η Anneliese Paul (σσ. 61-73: Beobachtungen zu Ἐκφράσεις in 
Epigrammen auf Objekten. Lassen wir Epigramme sprechen!) ασχολείται 
με τις εκφράσεις που περιέχονται σε θρησκευτικά κυρίως επιγράμματα 
που συνοδεύουν ιερά αντικείμενα και έργα τέχνης. Παρουσιάζοντας 
ενδεικτικά 23 επιγράμματα από ένα σύνολο περίπου 300 κειμένων 
αυτού του είδους διακρίνει έξι κατηγορίες εκφράσεων, εκ των οποίων 
δύο αναφέρονται άμεσα στην παράσταση που συνοδεύουν και στο 
αντικείμενο πάνω στο οποίο εγγράφονται, φυσικά χωρίς πολλές 
λεπτομέρειες και ενίοτε με υπαινικτικό τρόπο λόγω της δεδομένης μικρής 
έκτασης των επιγραμμάτων. Τέσσερα άλλα είδη εκφράσεων περιγράφουν 
μόνο έμμεσα το έργο τέχνης, επιστρατεύοντας ως κυριότερο υφολογικό 
μέσο το διάλογο είτε μεταξύ των εικονιζόμενων προσώπων είτε μεταξύ 
θεατή και αντικειμένου, προσθέτοντας έτσι ζωντάνια αλλά και μιαν 
ακουστική διάσταση που κάποτε γίνεται περισσότερο αισθητή, όταν 
το αντικείμενο αυτοσυστήνεται. Ενδιαφέρουσα διαπίστωση της μελέτης 
είναι ότι κοινό χαρακτηριστικό όλων των εκφράσεων που απαντούν 
στα επιγράμματα αυτά είναι η εμμονή στη θεολογική ερμηνεία του 
αντικειμένου, που έχει στόχο να κινητοποιήσει τον θεατή σε διαλογισμό. 
Θα συμπληρώναμε μάλιστα ότι συχνά, όπως έχει ήδη παρατηρήσει ο 
H. Maguire3, το επίγραμμα αποσκοπεί στο να υποβάλει στο θεατή ένα 
συγκεκριμένο τρόπο πρόσληψης μιας παράστασης, ενώ υπαγορεύει μιαν 
ανάλογη ανταπόκριση εκ μέρους του. Όπως προκύπτει από τη μελέτη

2. Ας σημειωθεί ότι τα επιγράμματα του Θεοδώρου Προδρόμου, στα οποία 
παραπέμπει η συγγρ. (σ. 57, σημ. 13) αφορούν την σπάθη του Αλέξιου Κοντοστέφανου, 
και όχι του Αλέξιου Κομνηνού.

3. H. Maguire, Image and Imagination: The Byzantine Epigram as Evidence for 
Viewer Response [Canadian Institute of Balkan Studies], Toronto 1996.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 315-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 319

της Paul, η έκφραση φαίνεται να είναι ένα από τα υφολογικά μέσα που 
συμβάλλουν ουσιαστικά στην επίτευξη αυτού του στόχου4.

Την αρχιτεκτονική δυναμική και τη συμβολική λειτουργία που 
υπόκειται στις έμμετρες επιγραφές που πλαισιώνουν ορθογώνια φορητά 
αντικείμενα ή παραστάσεις όπως οι μικρογραφίες χειρογράφων ανιχνεύει 
η Bissera Pentcheva σε μια μεστή μελέτη με τίτλο: «Räumliche und 
akustische Präsenz in byzantinischen Epigrammen: Der Fall der Limburger 
Staurothek» (σσ. 75-83). Αναλύοντας το επίγραμμα που περιβάλλει το 
εξωτερικό κάλυμμα της σταυροθήκης του Λίμπουργκ καθώς και αυτό 
που πλαισιώνει μια μικρογραφία στη Βίβλο του Λέοντα του Σακελλάριου 
προτείνει μιαν ενδιαφέρουσα ερμηνεία: τα βυζαντινά επιγράμματα 
αυτού του είδους φαίνεται να αποτελούν το αντίστοιχο μιας αρχαίας 
προέλευσης, μιας (διχοτομημένης) πομπής εξιλασμού, η οποία οριοθετεί 
έναν τρισδιάστατο αρχιτεκτονικό χώρο και μετατρέπει την ορθογώνια 
δισδιάστατη παράσταση σε (κάτι ανάλογο με) ένα αρχαίο τέμενος που 
προστατεύει ένα ιερό υπερβατικό κέντρο, αυτό που αντιπροσωπεύει 
το αντικείμενο ή η παράσταση που πλαισιώνεται από το επίγραμμα. 
Ουσιώδεις και ιδιαίτερα χρήσιμες είναι οι παρατηρήσεις της σχετικά 
με τη σειρά των στίχων του επιγράμματος στο κάλυμμα της περίφημης 
σταυροθήκης του Κωνσταντίνου Πορφυρογέννητου, καθώς ενισχύουν τη 
σχετική πρόταση της E. Follieri5 με επιπλέον επιχειρήματα.

Η εκ του σύνεγγυς ανάγνωση εννέα επιγραμμάτων του Μανουήλ 
Φιλή που αναφέρονται σε εικόνες ιερών προσώπων χαραγμένες σε ορεία 
κρύσταλλο, ίασπη και σε άλλα είδη λίθων δίνει το έναυσμα στην Efthymia 
Pietsch-Braounou (σσ. 85-92: Manuel Philes und die übernatürliche Macht 
der Epigrammdichtung) να διατυπώσει ενδιαφέρουσες παρατηρήσεις 
σχετικά με μια πρωτότυπη, καθώς φαίνεται, σύλληψη του εν λόγω ποιητή. 
Στα «εκφραστικά» αυτά επιγράμματα, που κατά πάσα πιθανότητα 

4. Μια παρατήρηση στη μετάφραση και ερμηνεία του επιγράμματος αρ. 10 (σ. 
67): Ο πρωτοπρόσωπος αφηγητής δεν παρακαλεί τη Θεοτόκο να τον θεραπεύσει από το 
πάθος του για το κρασί (von der Leidenschaft der Trunksucht, von seiner Trunksucht heilen), 
αλλά να τον λυτρώσει από τη «μέθη των παθών», από το μεθύσι στο οποίο οδηγούν τα 
ανθρώπινα πάθη.

5. Βλ. E. Follieri, «L’ordine dei versi in alcuni epigrammi bizantini», Byz. 34 (1964) 
447–467, σ. 450 (= E. Follieri, Byzantina et italograeca. Studi di filologia e di paleografia, a 
cura di A. Acconcia Longo – L. Perria – A. Luzzi [Storia e Letteratura. Raccolta di studi e 
testi 195], Roma 1997, σσ. 49–66, σ. 52).



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 315-322

320

προορίζονταν να πλαισιώσουν τα αντικείμενα στα οποία αναφέρονται, ο 
Φιλής εστιάζει στην επενέργεια της χάριτος του εικονιζόμενου προσώπου 
που καθιστά δυνατή την παράδοξη μίξη αντιτιθέμενων στοιχείων 
(φωτιάς και νερού, ύλης και αιθέρα) και μετατρέπει έτσι το υλικό έργο 
τέχνης σε ένα πεδίο συνύπαρξης του επίγειου με το υπερβατικό. Η συγγρ. 
ορθά επισημαίνει ότι το επίγραμμα ενισχύει και επιτείνει τη σημασία 
της πνευματικής υφής της εικόνας που συνοδεύει, διεκδικώντας έτσι ένα 
ρόλο ισότιμο με αυτόν του υλικού αντικειμένου τη στιγμή της αισθητικής 
πρόσληψής του από τον θεατή.

Ο Andreas Rhoby (σσ. 93-99: Die auf Fresken und Mosaiken überlieferten 
byzantinischen Epigramme. Einige grundsätzliche Überlegungen), ο οποίος 
πρόσφατα εξέδωσε μια συλλογή 278 επιγραμμάτων που παραδίδονται σε 
νωπογραφίες και ψηφιδωτά (βλ. σημ. 1), παρουσιάζει με τρόπο ευσύνοπτο 
την ειδολογική ποικιλία που διαπιστώνει στα κείμενα αυτά, αναλύοντας 
χαρακτηριστικά παραδείγματα που εντάσσονται σε 3 κατηγορίες: 1) σε 
επιγράμματα που συντέθηκαν για να πλαισιώσουν ένα συγκεκριμένο 
αντικείμενο, 2) παγιωμένα επιγράμματα που χρησιμοποιήθηκαν με 
διάφορες αποκλίσεις σε ποικίλα αντικείμενα, και 3) επιγράμματα που 
αντλήθηκαν από χειρόγραφες συλλογές. Παράλληλα επιχειρεί να ανιχνεύ
σει τα πιθανά πρότυπα, επισημαίνει το ενίοτε τυποποιημένο λεξιλόγιο, 
τα μοτίβα που επανέρχονται συχνότερα, τις συνηθέστερες κατακλείδες, 
καθώς και τη χρονολογική κατανομή και γεωγραφική διασπορά των 
σωζόμενων παραστάσεων που πλαισιώνονται από τα επιγράμματα 
αυτού του είδους.

Ο Matthew Savage (σσ. 101-111: The Interrelationship of Text, 
Imagery and Architectural Space in Byzantium. The Example of the 
Entrance Vestibule of Žiča Monastery [Serbia]) αναλύει το εικονογραφικό 
πρόγραμμα της στοάς της εισόδου στο ναό της Ανάληψης της μονής της 
Žiča (κοντά στο Kraljevo της Σερβίας). Ο ναός θεμελιώθηκε το 1276, αλλά 
ανακαινίστηκε το 1310 από τον κράλη Μιλούτιν, ο οποίος υιοθέτησε ένα 
νέο αρχιτεκτονικό και εικονογραφικό πρόγραμμα που είναι προφανές 
ότι ανταποκρίνεται στη νέα λειτουργία του ναού ως πατριαρχικού και 
ως ναού της στέψης των Σέρβων ηγεμόνων. Στο τύμπανο της ανατολικής 
πλευράς της στοάς εικονογραφείται μάλιστα το στιχηρό του εσπερινού 
της παραμονής των Χριστουγέννων, ενώ η σκηνή διαλέγεται με έναν 
άλλο ύμνο που ψάλλεται στον όρθρο της ίδιας εορτής, το κείμενο του 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 19 (2009) 315-322

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ 321

οποίου επιστέφει την παράσταση. Στην ημικυλινδρική οροφή της 
εισόδου εικονογραφείται η μνημειώδης παράσταση των τεσσαράκοντα 
μαρτύρων που στέφονται από τον ένθρονο Χριστό. Σε μιαν απόπειρα 
ανάγνωσης του συμπλέγματος των διαφόρων παραστάσεων και του 
μεταξύ τους διαλόγου ο Savage επισημαίνει τη διαδραστική λειτουργία 
κειμένου, εικονογραφίας και αρχιτεκτονικού χώρου και παράλληλα 
διαπιστώνει ότι χαρακτηριστικό αυτού του προγράμματος, που σαφώς 
στοχεύει να μεταδώσει μηνύματα θεολογικής και πολιτικής υφής, είναι 
η υιοθέτηση βυζαντινών αρχιτεκτονικών και καλλιτεχνικών προτύπων 
που, όπως υποδεικνύει, ήταν προσφιλή στην Κωνσταντινούπολη των 
Παλαιολόγων.

Η μελέτη του Kurt Smolak (σσ. 113-121: Nulli non sua forma placet […] 
Formale Künsteleien in literarischen und nicht literarischen Epigrammen des 
lateinischen Mittelalters), παρόλο που δεν εμπίπτει αυστηρά στο θεματικό 
αντικείμενο του τόμου, συνεισφέρει μιαν ευπρόσδεκτη θεώρηση της ιδιαί
τερης φυσιογνωμίας και της λειτουργίας των επιγραμμάτων στη λογοτε
χνία και την τέχνη του δυτικού Μεσαίωνα. Ενώ αρχικά στο λογοτεχνικό 
επίγραμμα κυριαρχεί ένας εξεζητημένος μορφολογικός μανιερισμός που 
μέσω σατιρικών και σκωπτικών γυμνασμάτων αποσκοπεί κυρίως στην 
επίδειξη φιλοσοφικής και θεολογικής παιδείας εκ μέρους των λογίων, 
κατά τη μεσολατινική κλασική περίοδο το είδος γνωρίζει ιδιαίτερη 
άνθιση: χαρακτηρίζεται από θεματική και μορφολογική ποικιλία, ενώ 
χρησιμοποιείται πλέον και σε επιγραφές θρησκευτικών παραστάστεων 
και έργων τέχνης, συχνά με τη μορφή κρυπτογραμμάτων αποτροπαϊκού 
χαρακτήρα, μια παράδοση που συνεχίστηκε ώς τον ύστερο Μεσαίωνα. 
Τα επιλεγμένα δείγματα που σχολιάζει ο συγγρ. προσφέρονται για 
ενδιαφέρουσες συγκρίσεις με την ανάλογη χρήση και λειτουργία του 
επιγράμματος στις βυζαντινές επιγραφές.

Τον τόμο συμπληρώνουν ένα γενικό ευρετήριο κυρίων ονομάτων 
και πραγμάτων (που αν ήταν και θεματικό θα προσέφερε ουσιαστικές 
υπηρεσίες στον αναγνώστη) και 66 φωτογραφίες. Κάποιες τυπογραφικές 
αβλεψίες: σ. 21, σημ. 21 γήν· σημ. 24,1 Κάλλιμαχος· σ. 23,10 keine (αντί 
kein)· σ. 26,20 (der αντί oder)· σ. 26, σημ. 89,11 Roilos, Writings [wie A. 
22] (αντί Roilos, Amphoteroglossia [wie A. 23])· σ. 34 (στίχ. 6 του επιγρ.) 
εὐλογῶν (αντί: εὐλογῶν δ’)· σ. 69 Michael VIII. (αντί Michael VII.)· σ. 71, 
σημ. 39 τειχογραφίες (αντί τοιχ-)· σ. 82 chyrsargyra (αντί chrys-).



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

BYZANTINA SYMMEIKTA 19 (2009) 315-322

322

Ο τόμος αυτός, επιβλητικός σε μέγεθος και μεστός σε περιεχόμενο, 
αποτελεί μια σημαντική συμβολή στην ουσιαστική κατανόηση της ιδιαί
τερης λειτουργίας, της χρήσης και της αισθητικής αξίας του βυζαντι
νού επιγράμματος, και παράλληλα μια αξιέπαινη προσπάθεια να απο
κατασταθεί η σημασία του στη συνείδηση των ερευνητών, δεδομένου 
ότι, πλην ευάριθμων αλλά σημαντικών εξαιρέσεων, το είδος αυτό της 
βυζαντινής ποίησης δεν είχε προσελκύσει μέχρι πρότινος την προσοχή 
και κυρίως το διεπιστημονικό ενδιαφέρον στο βαθμό που του αξίζει.

Ιωάννης Βάσσης

Πανεπιστήμιο Κρήτης

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

