
  

  Byzantina Symmeikta

   Vol 26, No 2 (2016)

   BYZANTINA SYMMEIKTA 26

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 10:35:43







ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SYMMEIKTA



NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION
INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH

SECTION OF BYZANTINE RESEARCH

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ SYMMEIKTA

VOLUME 26

ATHENS 2016



ΕΘΝΙΚΟ ΙΔΡΥΜΑ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΤΟΜΕΑΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΒΥΖΑΝΤΙΝΑ ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ

ΤΟΜΟΣ 26

ΑΘΗΝΑ 2016



Editorial Staff

Executive editor
Prof. Taxiarchis G. Kolias, Institute of Historical Research / University of Athens 

Editors
Charalambos Gasparis, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens
Maria Gerolymatou, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens
Stylianos Lampakis, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens

Associate Editors
Christine Angelidi, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens
Sophia Kalopissi-Verti, University of Athens 
George Kardaras, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 
Marina Koumanoudi, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 
Maria Leontsini, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 
Gerasimos Merianos, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 
Anastasia Yangaki, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens

Book Review Editor
Stylianos Lampakis, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens 

Principal Contact
Niki Tsironi, Institute of Historical Research, Section of Byzantine Research, Athens

International Editorial Advisory Board

Jean-Claude Cheynet, University of Paris, Sorbonne-Paris IV	
Evangelos Chrysos, University of Athens	
Slobodan Ćurčić, Princeton University
Judith Herrin, King’s College, London
Johannes Koder, University of Vienna
Ljubomir Maksimović, Serbian Academy of Sciences and Arts, Belgrade	
Paolo Odorico, Ėcole des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris	
Günter Prinzing, University of Mainz 
Dieter Roderich Reinsch, Free University, Berlin	
Alice-Mary Talbot, Dumbarton Oaks, Washington, D.C.	



Εκδοτική Επιτροπή

Διευθυντής Έκδοσης
Καθηγητής Ταξιάρχης Γ. Κόλιας, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών / Πανεπιστήμιο Αθηνών

Εκδοτική Επιτροπή
Χαράλαμπος Γάσπαρης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Μαρία Γερολυμάτου, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Στυλιανός Λαμπάκης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Υπεύθυνοι Ύλης
Χριστίνα Αγγελίδη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Αναστασία Γιαγκάκη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Σοφία Καλοπίση-Βέρτη, Πανεπιστήμιο Αθηνών
Γεώργιος Καρδαράς, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Μαρίνα Κουμανούδη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Μαρία Λεοντσίνη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα
Γεράσιμος Μέριανος, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Υπεύθυνος Βιβλιοκρισιών
Στυλιανός Λαμπάκης, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Υπεύθυνος Επικοινωνίας
Νίκη Τσιρώνη, Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, Τομέας Βυζαντινών Ερευνών, Αθήνα

Διεθνές Επιστημονικό Συμβούλιο

Jean-Claude Cheynet, Πανεπιστήμιο Sorbonne-Paris IV
Ευάγγελος Χρυσός, Πανεπιστήμιο Αθηνών
Slobodan Ćurčić, Πανεπιστήμιο Princeton 
Judith Herrin, King’s College, Λονδίνο
Johannes Koder, Πανεπιστήμιο Βιέννης
Ljubomir Maksimović, Σερβική Ακαδημία Επιστημών και Τεχνών, Βελιγράδι 
Paolo Odorico, Ėcole des Hautes Études en Sciences Sociales, Παρίσι
Günter Prinzing, Πανεπιστήμιο του Mainz 
Dieter Roderich Reinsch, Ελεύθερο Πανεπιστήμιο, Βερολίνο
Alice-Mary Talbot, Dumbarton Oaks, Ουάσιγκτον, D.C.



Τα Βυζαντινά Σύμμεικτα είναι η περιοδική έκδοση του Ινστιτούτου Ιστορικών 
Ερευνών / Τομέας Βυζαντινών Ερευνών / ΕΙΕ και αποτελούν τη συνέχεια του 
περιοδικού Σύμμεικτα. 
Η υποβολή εργασιών προς δημοσίευση γίνεται ηλεκτρονικά στον δικτυακό 
τόπο του περιοδικού: www.byzsym.org. Οδηγίες προς συγγραφείς και άλλες 
πληροφορίες περιλαμβάνονται στον ίδιο δικτυακό τόπο.

Διευθυντής έκδοσης:	 Ταξιάρχης Γ. Κόλιας

Εκδοτική Επιτροπή: 	 Χαραλαμποσ Γασπαρησ

		Μ  αρια Γερολυματου

		Σ  τυλιανοσ Λαμπακησ

Ηλεκτρονική επεξεργασία-σελιδοποίηση: Δημητρα Ρεγκλη

Διάθεση:  Eθνικό Ίδρυμα Eρευνών 
		   Bασιλέως Kωνσταντίνου 48, 116 35 Aθήνα
		   Tηλεομ.: 210 7273629
		   Hλεκτρονική Διεύθυνση: bookstore@eie.gr

©  Eθνικό Ίδρυμα Eρευνών 
     Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών
     Bασιλέως Kωνσταντίνου 48, 116 35 Aθήνα

Byzantina Symmeikta is the periodical journal of the Institute of Historical 
Research / Section of Byzantine Research / NHRF and is the continuation of the 
journal Symmeikta. 
Articles can be submitted electronically via the journal’s website : 
www.byzsym.org, where guidelines and further information for authors are available.

Executive Editor:	 Taxiarchis G. Kolias

Editors:	 Charalambos Gasparis

		  Maria Gerolymatou

		  Stylianos Lampakis

Word processing-layout: Dimitra Regli

Distribution:  The National Hellenic Research Foundation 
		          48, Vassileos Konstantinou, 116 35 Athens
		          Fax: (+ 30) 210 7273629
		          e-mail: bookstore@eie.gr

© 	 The National Hellenic Research Foundation
	 Institute of Historical Research
	 Vassileos Konstantinou 48, 116 35 Athens - GR

ISSN: 1792-0450



Αρθρα/Articles

Michael Edward Stewart, The Soldier᾽s Life: Early Byzantine 
Masculinity and the Manliness of War.

Βασίλειος Λ. Παππασ, Οι “Caesares” του Αυσονίου: Παρατηρήσεις 
και επισημάνσεις.  

Γεώργιος Β. Τσιαπλεσ, Μυθικό παρελθόν-χριστιανικό παρόν: 
Πρόσληψη και προβολή των πνευματικών σχέσεων δύο 
βυζαντινών πόλεων. Το παράδειγμα της Θεσσαλονίκης και 
της Λάρισας (9ος-14ος αι.).

Martina Horn, Die Ausgießung des zweifachen Geistes. Zwei 
unikale Szenen in der Soter-Kirche in Kephali auf Kreta.

Βασιλική Βλυσιδου, Le penchant politique de Basile Lakapènos 
pour l᾽Athos et le rétablissement des relations de Basile II 
avec le monastère de Stoudios en 985/986.

Κωνσταντίνος Χρυσογελοσ, Κωμική λογοτεχνία και γέλιο τον 
12ο αι. Η περίπτωση του Κωνσταντίνου Μανασσή.

Σπύρος Καρυδης, Συλλογικὲς χορηγίες στὴν Κέρκυρα κατὰ τὴν 
πρώιμη λατινοκρατία. Ἐπιγραφικὰ τεκμήρια.

Κωνσταντίνος Παϊδας, Το θεωρητικό ηγεμονικό πρότυπο στο 
ιστορικό έργο του Ιωσήφ Γενεσίου περὶ Βασιλειῶν.

Olga Karagiorgou – Pantelis Charalampakis – Christos Malatras, 
State officials in the themes of Opsikion, the Anatolikoi and the 
Kibyrraiotai: new and recently revisited sigillographic evidence.

Efi Ragia, Social Group Profiles in Byzantium: Some Considerations 
on Byzantine Perceptions about Social Class Distinctions.

Βιβλιοκρισιεσ/Book Reviews

Olga Karagiorgou, Review Article: Ἤπειρόνδε. Proceedings of the 
10th International Symposium of Byzantine Sigillography 
(Ioannina, 1-3 October 2009), eds. Ch. Stavrakos and B. 
Papadopoulou, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2011.

Αχιλλεύς Χαλδαιακησ, Βιβλιοκριτικό δοκίμιο: G. Stathis, 
Introduction to Kalophony, the Byzantine Ars Nova; The 
Anagrammatismoi and Mathēmata of Byzantine Chant; 
translated and revised by K. Terzopoulos, Bern 2014.

Χρήστος Μπαλογλου, Βιβλιοκρισία: Ἀ. Σ. Δαμαλᾶ, Ὁ οἰκονομικὸς 
βίος τῆς νήσου Χίου ἀπὸ τοῦ ἔτους 992 μ.Χ. μέχρι τοῦ 1566, 
διδακτορική διατριβή, 4 τόμοι, Ἀθῆναι 1998. 

11-44

45-66

67-92

93-125

127-139

141-161

163-209

211-245

247-308

309-372

375-394

395-418

419-426

Περιεχομενα – Contents



10 ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

Efthymios Nicolaïdis, Compte-rendu: I. Telelis, Georgios 
Pachymeres, Philosophia Book 5. Commentary in Aristotle᾽s 
Meteorologica, editio princeps, Athens 2012. 

Johannes Preiser-Kapeller, Book review: E. Tchkoidze, Ένας 
Γεωργιανός προσκυνητής στον βυζαντινό κόσμο του 9ου 
αι: ο Άγιος Ιλαρίων ο Γεωργιανός, Athens 2011.

Charalampos Chotzakoglou, Book Review: Der Doppeladler. 
Byzanz und die Seldschuken in Anatolien vom späten 11. 
bis zum 13. Jahrhundert (ed. N. Asutay-Effenberger-F. 
Daim), Mainz 2014. 

Στυλιανός Λαμπακησ, Βιβλιοκρισία: C. Jouanno, Τὸ Μυθιστόρημα 
τοῦ Ἀλεξάνδρου. Γέννηση καὶ μεταμορφώσεις. Μετάφραση 
Μ. Λουκάκη, Ἀθήνα 2015. 

Θεοδώρα Αντωνοπουλου, Βιβλιοκρισία: S. Papaïoannou, Michael 
Psellos: Rhetoric and Authorship in Byzantium, Cambridge: 
Cambridge Univ. Press, 2013. 

Γιώργος Καρδαρας, Βιβλιοκρισία: Α. Madgearu, Byzantine 
Military Organisation on the Danube, 10th-12th centuries, 
Brill, Leiden - Boston 2013.

Νίκος Μελβανι, Book Review: A. Rhoby (ed.), Inscriptions in 
Byzantium and Beyond. Methods–Projects–Case Studies, 
Wien 2010. 

Μανόλης Πατεδακης, Βιβλιοκρισία: A. Rhoby, Byzantinische 
Epigramme auf Stein nebst Addenda zu den Bänden 1 und 
2, Wien 2014.

Δημήτρης Κυριτσης, Book Review: D. Korobeinikov, Byzantium 
and the Turks in the Thirteenth Century, Oxford 2014.

Στυλιανός Λαμπακης, Βιβλιοκρισία: M. Hinterberger (ed.), The 
Language of Byzantine Learned Literature [Byzantios. Studies 
in Byzantine History and Civilization 9], Turnhout 2014. 

Στυλιανός Λαμπακης, Βιβλιοκρισία: Η πρόσληψη της αρχαιότητας 
στο Βυζάντιο κυρίως κατά τους Παλαιολόγειους χρόνους. 
Επιμέλεια εκδόσεως Γ. Ξανθακη-Καραμάνου [ΙΝΕΒΥΠ, 
Σειρά εκδόσεων 1], Αθήνα 2014

Μαρία Χρονη, Βιβλιοκρισία: Β. Κουταβα-Δεληβορια, Η 
σημειολογική αντίληψη για τα φυτά στο Βυζάντιο. Από 
τον Ονειροκριτικό σε ένα γενικότερο κώδικα, Αθήνα 2015.

Maria Leontsini, Book Review: Α. Γ. Κ. Σαββιδης, Ιστορία 
της Αυτοκρατορίας των Μεγάλων Κομνηνών της 
Τραπεζούντας (1204-1461), Thessaloniki 2016.

Maria Leontsini, Book Review: M. Campagnolo – P. Magdalino – 
M. Martiniani-Reber – A.-L. Rey (eds.), L᾽aniconisme dans 
l᾽art religieux byzantin, Actes du colloque de Genève (1-3 
Octobre 2009), Geneva 2015.

Βραχυγραφίες / Abbreviations.

427-428

429-432

433-442

443-446

447-450

451-456

457-463

465-481

483-486

487-489

491-493

495-503

505-508

509-513
515-519



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

Michael Edward Stewart

The Soldier’s Life: Early Byzantine Masculinity 
and the Manliness of War

Οὐ γὰρ πρὸς ἀργύριον καὶ πλούτου 
ἐπίκτησιν οἱ εὐγενέστατοι Ῥωμαῖοι τὸ κατ᾽ 
ἐκεῖνο καιροῦ ἠγωνίζοντο, ἀλλὰ δι᾽ εὔκλειαν 
μόνην καὶ ἀνδρίας ἐπίδειξιν καὶ τῆς ἰδίας 
πατρίδος σωτηρίαν τε καὶ λαμπρότητα. 

(Michael Attaleiates, History)1.

The ancient Romans admired the characteristics that they believed allowed 
them to establish hegemony over their rivals. It comes as little surprise then 
that the hyper-masculine qualities of the Roman soldier became the standard 
by which many Roman men measured their own worth. Indeed, like many 
cultures which rose to prominence primarily through military aggression, 
images of the soldier’s life and the ideal man’s life were often the same in 
Roman society. Perusing literary and visual sources from any period of 
Roman history draws attention to the importance of this connection to the 
idea of a common Roman military ethos through which all citizens could 
bask in their armies’ glory2.

1. Greek text according to the edition of E. Tsolakis, Michaelis Attaliatae Historia 
[CFHB 50], Athens 2011, 169-170. Cf. Miguel Ataliates: Historia, ed. I. Perez Martin, 
Madrid 2002; trans. according to A. Kaldellis – D. Krallis, Michael Attaleiates The History 
[Dumbarton Oaks Medieval Library, 16], Cambridge MA 2012, 401: For the noble Romans 
of that time did not strive for money and the acquisition of wealth but simply for renown, the 
demonstration of their manliness, and their country’s safety and splendour. 

2. I employ the terms “Eastern Roman Empire” and “Early Byzantine Empire” 



	michael  edward stewart12

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 11-44

This paper maintains that the majority of Romans in the Early 
Byzantine Empire echoed these sentiments. Christians and non-Christians 
admired the attributes that they believed distinguished the typical Roman 
soldier from his civilian and foreign counterparts - physical and spiritual 
strength, courage, prudence, discipline, self-mastery, unselfishness, and 
camaraderie (Plate 1). Relying upon this paradigm, the Late fourth-century 
historian Ammianus Marcellinus contended that Roman pre-eminence had 
been achieved because its early citizens had avoided the “life of effeminacy” 
[vita mollitia]3 brought on by wealth and the sedentary life and “fought 
in fierce wars” which allowed them to “overcome all obstacles by their 
manliness” [virtute]4. 

Considering that few other cultures have ever sent such a large percentage 
of their citizens to war, this linking of Roman greatness with the special 
martial virtues of its men is not surprising5. Yet, the Christian Roman/
Byzantine state of the fifth and sixth centuries had developed into an entity 

interchangeably to describe what the classicising historians and their contemporaries 
thought of still as simply the “Roman Empire”. At times, I use “Later Roman Empire” to 
describe events in the Western and Eastern halves of the Empire in the third, fourth, and the 
early part of the fifth century, before division created increasingly autonomous regimes. For 
discussions of the current debates surrounding the use of terms “Byzantium” and “Empire”, 
see A. Cameron, Byzantine Matters, Princeton 2014, 26-45. A. Kaldellis, The Byzantine 
Republic: People and Power in New Rome, Cambridge MA 2015.

3. Ammianus Marcellinus, Res gestae 31.5.14: verum mox post calamitosa dispendia res 
in integrum sunt restitutae hac gratia, quod nondum solutioris vitae mollitie sobria vetustas 
infecta nec ambitiosis mensis nec flagitiosis quaestibus inhiabat, sed unanimanti ardore 
summi et infimi inter se congruentes ad speciosam pro re publica mortem tamquam ad 
portum aliquem tranquillum properabant et placidum (my trans.); cf. ed. - trans. J. C. Rolfe, 
Loeb Classical Library [hereafter LCL] (3 vols.), Cambridge MA 1950-52, v. 3, 416-7. For 
the close association of mollitia with effeminacy see, C. Williams, The Meanings of Softness: 
Some Remarks on the Semantics of mollitia, Eugesta 3 (2013), 240-63.

4. Ammianus Marcellinus, Res gestae 14.6.10, ed. Rolfe, v. 1, 40-41: ita magnitudo 
Romana porrigitur, non divitiis eluxisse sed per bella saevissima, nec opibus nec victu nec 
indumentorum vilitate gregariis militibus discrepantes opposita cuncta superasse virtute. I 
have added a “their” and replaced the translator Rolfe’s “valour” for virtute with “manliness”. 

5. On this connection as a common theme in Roman literature, see C. Williams, Roman 
Homosexuality, Oxford 22010, 135-37. For the large percentage of Roman citizens serving 
within the armies of the Republic and the Early Empire, see K. Hopkins, Conquerors and 
Slaves, Cambridge 1978, 31-35. 



the soldier⁅s life 13

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

far different to that of the Late Republican hero, Publius Cornelius Scipio 
Africanus (235–183 BC), or the Principate of Augustus (ruled 27 BCE-14 
CE). One area of change had been a notable decline in the participation 
in warfare by the Roman upper classes, as well as an increased reliance 
upon non-Roman soldiers within the ranks and in the highest echelons of 
military command6. 

The Manliness of War

In the era of the Republic, the nobility had served as both political and 
military leaders (Plate 2). To be considered as “real” men, even the most 
affluent members of Roman society had needed to prove their virility on the 
battlefield. Provincial governors until the third century CE were typically 
men from the aristocracy who functioned as both civilian administrators 
and garrison commanders7. It is no coincidence then that in this era a Roman 
man’s identity remained tightly entwined with the notion that precarious 
manhood was best demonstrated and won on the battlefield. As one recent 
study on Roman masculinity avers, serving the state as a soldier “was the 
only way many Roman males could lay claim to being a man”8. According to 
one ancient Roman historian, this egalitarian martial ethic represented the 
determining factor in their defeat of rivals more dependent on mercenaries 
such as the Carthaginians9. In many ancient sources, the lives of warrior-

6. For the role of non-Roman as both soldiers and officers in the Later Roman army:  
P. Southern – K. R. Dixon, The Late Roman Army, New Haven 1996, 48-50, 67-73. J. 
H. W. G. Liebeschuetz, Barbarians and Bishops: Army, Church, and State in the Age of 
Arcadius and Chrysostom, Oxford 1990, 20-21. We do find, however, in the sixth-century 
Eastern Roman army a shift back to a force made up of predominantly citizen soldiers. 
For this development, see A. H. M. Jones, The Later Roman Empire, 284-602: A Social, 
Economic and Administrative Survey, (3 vols.), Oxford 1964, 670. J. Teale, The Barbarians 
in Justinian’s Armies, Speculum 40 (1965), 294-322.

7. W. Goffart, Barbarian Tides: the Migration Age and the Later Roman Empire, 
Philadelphia 2006, 190.

8. M. McDonnell, Roman Manliness: Virtus and the Roman Republic, Oxford 2006,  
10-11.

9. Αἴτιον δὲ τούτων ἐστὶν ὅτι ξενικαῖς καὶ μισθοφόροις χρῶνται δυνάμεσι, Ῥωμαῖοι 
δ’ ἐγχωρίοις καὶ πολιτικαῖς: Polybius, Histories 6.52, ed.-trans. W. R. Paton, LCL (6 vols.), 
Cambridge MA 1923, v. 3, 386.



14 	michael  edward stewart

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

aristocrats like Scipio stood as testaments to righteous and manly Roman 
behaviour at its apex10. This association of its elites’ manliness with the 
establishment and maintenance of Rome’s imperium helps us to appreciate 
why Roman intellectuals, like the Stoic Seneca (ca. 4 BCE–65 CE), argued 
that there was no virtue or manliness if an enemy were lacking11.

By the second and the third centuries, however, Roman men’s military 
roles were being redefined. What scholars call the crisis of the third century 
played a part in this transformation. The twofold threats of external 
invasions and crippling civil wars ignited by rival claimants to the purple, 
challenged the Empire’s military capabilities and created the necessity for 
reform12. Establishing control over the frequently rebellious Roman forces 
represented a key step in quashing this chaos. Those in power entrusted the 
states’ defence to a professional army of mixed descent that fought its battles 
mostly on the Empire’s outer fringes13. The imperial authorities also sought 
to curtail the threat presented by mutinous regional military commanders. 
The Emperor Diocletian (ruled 284-305), carved the provinces into smaller 
more manageable administrative units and increased the number of imperial 
leaders, first to two then to four. In a further effort to curb the threat of 
usurpation and create a more effective fighting force, the “senatorial 
amateurs”, who had often used their military commissions merely as an 
obligatory step in their political careers, were no longer required to fulfil 

10. See, e.g. Polybius, Histories 31.25, Cicero, De officiis 3.1.4, trans. W. Miller, LCL, 
Cambridge MA, 1913-39. For Scipio as a prime example of aristocratic excellence and 
martial manliness, see A. M. Eckstein, Moral Vision in the Histories of Polybius, Berkeley 
1995, 28-30, 79-82. 

11. Seneca, De providentia 2.4, 2.7, 4.16, trans. J. W. Basore, LCL, (3 vols.), Cambridge 
MA, 1928-35.

12. For the combined military threat presented in the third century by a resurgent 
Persia in the East and the multiplicity of ethnic groupings along the Rhine and the Danube, 
see S. Williams, Diocletian and the Roman Recovery, London 1997, 25-35.

13. A full discussion of this process is found in H. Dejiver, Les milices équestres 
et la hiérarchie militaire, in: La hiérarchie (Rangordnung) de l’armée romaine sous 
le haut-empire, ed. Y. le Bohec, Paris 1995, 175-91; P. Eich, Militarisierungs- und 
Demilitarisierungstendenzen im dritten Jahrhundert n. Chr., in: The Impact of the Roman 
Army, (200 B.C.–A.D. 476); Economic, Social, Political, Religious and Cultural Aspects, ed. 
L. de blois – E. Lo Casiccio, Leiden 2007, 511-515.



15the soldier⁅s life

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

their military duties14. Sometime during Diocletian’s reign, serving in 
the army became hereditary, and the sons of soldiers and veterans were 
obligated to follow their fathers’ example15. Though not strictly enforced, a 
law from 364 forbade all Roman civilians the use of weapons16. 

Alternative Pathways to Manliness

Even though men from the upper classes continued to serve as officers 
and provide a vital reserve of civil and military leadership upon whom 
the government could call in time of crisis, many wealthy aristocrats chose 
instead to pursue comfortable lives in one of the Empire’s major cities or on 
their provincial estates17. In the fourth century, “elite” citizens’ roles in the 
military decreased even further, and to meet its recruitment needs the army, 
at times, depended on the enrolment of foreign troops18. 

It is important to point out, however, that non-Roman mercenaries 
had long played an important role in the Roman armies19. Moreover, as 
several recent studies on the Late Roman army have warned, we should not 
take the concepts of the “demilitarisation” of the Roman citizenry or the 
“barbarisation” of the Late Roman army too far. While it is notoriously 
difficult to determine with any certainty either the size of the Late Roman/ 
Early Byzantine army or the percentage of Romans serving compared 
to non-Romans –particularly within the non-officer corps– the foreign 

14. S. Williams – G. Friel, Theodosius: The Empire at Bay, New Haven 1994, 81, 100.
15. Southern – Dixon, Late Roman Army, 67.
16. Codex Theodosianus 15.15, eds. T. Mommsen – P. Meyer, Berlin 1905: Quod 

armorum usus interdictus est. 
17. Williams – Friel, Empire at Bay, 25.
18. Liebeschuetz, Barbarians and Bishops, 7, 248. For the difficulty of determining 

whether these “barbarian” soldiers had been granted Roman citizenship, see R. Mathisen, 
Peregrini, Barbari, and Cives Romani: Concepts of Citizenship and the Legal Identity of 
Barbarians in the Later Roman Empire, The American Historical Review 111 (2006), 1011-40.

19. A thorough description of the recruitment of both Roman and non-Roman soldiers 
in the Late Roman army from the fourth to the sixth centuries is found in Southern – Dixon, 
Late Roman Army, 67-75. Some of these conventional views on recruitment have been recently 
challenged. See, e.g. M. Whitby, Emperors and Armies, in: Approaching Late Antiquity: 
The Transformation from Early to Late Empire, eds. S. Swain – M. Edwards, Oxford 2004, 
166-73; A. D. Lee, War in Late Antiquity. A Social History, Oxford 2007, 79-85. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

16 	michael  edward stewart

component was never as high as some historians suggest. The majority of 
soldiers throughout the Byzantine period were “Roman”20. 

Estimates vary on the Late Roman and Early Byzantine armies’ exact 
numbers. Recent suggestions for approximately 500,000 as the total for the 
combined forces of the fourth-century army and 300,000 for the sixth-century 
Byzantine forces—including frontier troops, fleet, and the field army—seem 
reasonable21. Whatever the exact tallies, we are dealing with a significant 
number of eligible Romans serving in the military. The non-Roman element 
in the Eastern Roman army in positions of command held steady at less than 
a third during the fourth and the fifth centuries.  After the fifth century, 
the foreign component of the Byzantine army declined to perhaps a fifth of 
the overall total22. This shift was due to a combination of legislative efforts 
to monitor recruitment23 and financial reforms undertaken during the reign 
of Anastasius I, which made military service much more attractive. Indeed, 
conscription which had been prevalent in the fourth century, by the close of 
the fifth century had been abandoned24. 

The older assumption that military service had become progressively 
more unpopular amongst fourth-century Roman men from all classes has 
also been recently challenged25. Revisionist interpretations propose that 
desertion by Roman soldiers in the fourth and fifth centuries was no greater 
than that of earlier periods26. 

20. Good introductions to the complex debates currently raging in the field of Late 
Roman and Byzantine identity are found in A. Kaldellis, Hellenism in Byzantium: the 
Transformation of Greek Identity and the Reception of the Classical Tradition, Cambridge 
2007. J. Arnold, Theoderic’s Invincible Mustache, Journal of Late Antiquity 6 (2013), 
152-83. R. Mathisen, Natio, Gens, Provincialis, and Civis: Geographical Terminology and 
Personal Identity in Late Antiquity, in: Shifting Genres in Late Antiquity, eds. G. Greatrex 
– J. Elton, Burlington VT 2015, 277-288.

21. Whitby, Emperors and Armies, 167. W. Treadgold, Byzantium and Its Army, 
Stanford 1995, 43-86. J. Haldon, Warfare, Society and State in the Byzantine World, 565-
1204, London 1999, 99-101; Lee, War in Late Antiquity, 78-79.

22. Lee, War in Late Antiquity, 84-5.
23. CJ, 12.35.17, ed. P. Krüeger, in: CIC, v. 2, Berlin 1929, 470-471.
24. Treadgold, Byzantium, 14-15.
25. For the “problem” of desertion in the Late Roman army, see R. Macmullen, 

Corruption and the Decline of Rome, New Haven 1988, 52-55. 
26. See, e.g. Williams – Friel, Empire at Bay, 211. Lee, War in Late Antiquity, 82-83. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

17the soldier⁅s life

Moreover, the reigning Early Byzantine emperor’s relatives frequently 
served as high-ranking military commanders. These positions were not 
always just symbolic. For instance, the future Emperor Basiliscus (ruled 
475/6), the Empress Aelia Verina’s brother, led the failed campaign against 
the Vandals in 468. Three of the Emperor Anastasius I’s (ruled 491-
518) nephews—Hypatius, Pompey, and Probus—held important military 
commands during the first quarter of the sixth century. One need not be a 
member of the imperial family to strive for a career in the military. We find, 
in fact, a growing number of men from elite Eastern Roman families serving 
in the armed forces27. These men could not always count on their pedigree to 
land top commands. Even imperial family members were expected to serve 
and succeed as junior officers before taking on the highest ranks in the 
military28. This militarization of Byzantium’s ruling elites only accelerated 
in the latter half of the sixth century29.

Of course, some of these military roles sought out by the Eastern 
Roman elites were largely ceremonial. For a price, the sons of the Eastern 
Roman upper crust could obtain a place in the palace guard, the Scholae. 
The Scholae, formed originally by Constantine I (ruled 306-337) as an elite 
cavalry unit, by the reign of Justinian (ruled 527-565) had largely taken on 
a ritualistic function30. Yet, I would argue, that the need for these leading 
families to have their sons to take on these symbolic military roles points to 
the allure of the values found in the soldier’s life. 

For its heavy fighting, the Early Byzantine armies relied heavily on 
conscripts from the traditional recruiting grounds found in the Eastern 

27. C. Whatley, Militarization, or the Rise of a Distinct Military Culture? The East 
Roman Elite in the 6th Century AD, in: S. O’Brian – D. Boatright (eds.), Warfare and Society 
in the Ancient Mediterranean: Papers arising from a colloquium held at the University of 
Liverpool, 13th June 2008, Oxford 2013, 49-57.

28. D. A. Parnell, The Origins of Justinian’s Generals, Journal of Medieval Military 
History 10 (2012), 6. Whatley, Militarization, 53-54. 

29. For the increasing influence of military elites in the reign of Maurice, see S. Barnish 
– D. Lee – M. Whitby, Government and Administration, in: Cambridge Ancient History, eds. 
A. Cameron – B. W. Perkins – M. Whitby, Cambridge 2007, 164-206.

30. R. I. Franc, Scholae Palatinae: The Palace Guards of the Later Roman Empire, 
Papers and Monographs of the American Academy in Rome 23 (1969), 201-219. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

18 	michael  edward stewart

Empire’s rural and upland areas31. Military service continued to offer 
citizens from more humble backgrounds an attractive career opportunity32. 
Many of the Empire’s best generals had risen through the ranks. By the 
430s, Roman generals had become fully integrated into Roman society in 
both halves of the Empire33. Threats from these charismatic military men 
draped in manly martial virtues represented one of the greatest threats to 
any reigning fifth-century emperors’ autonomy34. Indeed, the intrigues of 
high-ranking generals like Bonifatius, Aëtius, and Ricimer in the West, and 
Aspar and the two Theoderics in the East, dominated secular accounts of 
fifth-century politics35.

To be sure, some urbanised elites perceived these citizen soldiers to 
be little better than barbarians and saw them as potential threats to the 
“civilised” parts of the Empire. Late Roman writers frequently criticised 
Roman soldiers for their troublesome behaviour, particularly when the 
military interacted with Roman civilians36. One fourth-century critic of the 
senatorial elites even tells us that some members of the nobility had rejected 
military service: Militiae labor a nobilissimo quoque pro sordido et inliberali 
reiciebatur37. Most military scholars agree, however, that this reluctance to 

31. Whitby, Emperors and Armies, 166.
32. Lee, War in Late Antiquity, 82.
33. B. Croke, Dynasty and Ethnicity: Emperor Leo and the Eclipse of Aspar, Chiron 

35 (2005), 153.  
34. Fifth-century generals like Stilicho, Aëtius, Ricimer, and Aspar appear to have been 

content to rule behind the scenes, though Stilicho, Aëtius, and Aspar seemed to have hopes 
for their sons to rule eventually. Some of the possible reasons for this reluctance to take on 
the purple is discussed in M. E. Stewart, The First Byzantine Emperor? Leo I, Aspar and 
Challenges of Power and Romanitas in Fifth-century Byzantium, Porphyra 22 (2014), 4-17.

35. J. M. O’Flynn, Generalissimos of the Western Roman Empire, Edmonton 1983. M. 
McEvoy, Child Empire Rule in the Late Roman West, AD 367-455, Oxford 2013. J. W. P. 
Wijnendaele, The Last of the Romans: Bonifatius - Warlord and Comes Africae, London 2014.

36. H. Elton, Off the Battlefield: The Civilian’s View of Late Roman Soldiers, 
Expedition 10 (1997), 42-50. As Elton points out (50), ancient writers tended to complain 
about a minority of soldiers’ poor behaviour, rather than point out the majority of military 
men “who did their jobs”. For the extent of interaction between civilians and Roman soldiers 
during Late Antiquity, as well as a full discussion of the violence Roman soldiers inflicted on 
Roman civilians, see Lee, War in Late Antiquity, esp. 163-175. 

37. Claudius Mamertinus, Gratiarum actio suo Juliano imperatori 20.1, ed. R. A. B. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

19the soldier⁅s life

serve had more to do with practical reasons, such as a dislike of distant 
postings, dissatisfaction with the Late Roman government and reluctance 
on the part of landowners to give up tenants, than with “an extreme loathing 
or fear of military service on the part of the Roman citizenry”38. 

It is also true that from the reign of Arcadius (ruled 395-408) emperors 
had ceased to lead the army into battle personally. In the words of Walter 
Kaegi, “Some had made a gesture of departing to campaign, but they had not 
really led the armies in the field”39. Nevertheless, emperors without military 
backgrounds represented the exception not the rule throughout the Early 
Byzantine period. In the East, Marcian (ruled 450-457), Leo I (ruled 457-
474), Zeno (ruled 474-5, 476-91), Basiliscus, Justin I (ruled 518-27), Tiberius 
II (ruled 574-82), Maurice (ruled 582-602), and Phocas (ruled 602-10) had 
all begun their careers as soldiers. The famous non-campaigning Justinian 
I had also begun his career as a soldier. He served as an elite member of 
the palace guards (κανδιδάτοι) under Emperor Anastasios I (ruled 491-
518), and commanded imperial troops in Constantinople (magister militum 
praesentalis) during Justin I’s reign40.

One may attribute a tendency to avoid combat to a number of 
interrelated factors, including these emperors’ age when they attained the 
purple, internal politics, and the stark lessons learned in the wake of the 
deaths of the fourth-century emperors Julian and Valens in battle41. So 
too could a non-campaigning emperor blame any military defeats on his 
generals, whilst basking in the glory of any of their victories, no matter how 

Mynors, XII Panegyrici Latini, Oxford 1964, 135. Cf. ed. D. Lassandro, Turin 1992; trans. 
S. Lieu, in: The Emperor Julian: Panegyric and Polemic, Liverpool, 1986, 29: a squalid 
occupation unfitting for a free man.

38. Southern – Dixon, Late Roman Army, 68. Cf. Jones, Later Roman Empire, 1062. 
Contra M. Kuefler, The Manly Eunuch: Masculinity, Gender Ambiguity, and Christian 
ideology in Late Antiquity, Chicago 2001, 40.

39. W. Kaegi, Heraclius: Emperor of Byzantium, Cambridge 2003, 68-69. In 611, the 
emperor Heraclius (ruled 610-42) broke with this precedent by leading the military campaign 
against the Persians.

40. Εὑρεθεὶς δὲ ὁ εὐσεβέστατος δεσπότης Ἰουστινιανός, τηνικαῦτα κανδιδάτος 
ὢν…. De cerimoniis I, 93 (CSHB, Bonn 1829), 248. Cf. Constantine Porphyrogennetos, On 
Ceremonies, 1.93, trans. A. Moffatt – M. Tall [ByzAustr. 18], Canberra 2012, 428.

41. Lee, War in Late Antiquity, 35.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

20 	michael  edward stewart

small42. For the reasons given above, we should not see the trend of emperors 
avoiding combat during their reign as evidence of a larger imperial and/or 
societal rejection of the traditional reverence for the emperor as an ideal 
military man. 

A number of men from the Late Roman upper classes undoubtedly 
cultivated a more genteel lifestyle than their war-like ancestors from the 
Republic did. With the Empire’s defence firmly in the hands of a mostly 
effective regular army, the men of the fourth and fifth-century landowning 
classes often appeared, in the words of A. H. M. Jones, “blissfully unaware of 
the dangers that threatened the Empire”43. Some gender scholars submit that 
development like these helped to transform the notion that Roman men, 
regardless of social status, needed to prove their heroic qualities by serving 
as idealised warrior-elites44. 

From at least the first century CE, public displays of martial courage as 
a primary means of attaining a masculine identity had been complimented 
by alternative strategies of manliness based on non-martial pursuits. 
During the Principate’s early years, Stoic and Christian intellectuals had 
popularised codes of masculinity centred on self-control and a mastery over 
one’s passions such as anger and lust45. To be seen as a “true” man, one did 
not necessarily need to prove his courage and manliness in times of war, but 
could earn a masculine identity through private and public displays of self-
control, endurance, and courage by fighting internalised “battles” with his 
body and emotions46. As Catherine Edwards explains, “The Stoic wise man 
turned his body into a battlefield on which he might show his virtus, prove 
himself a vir fortis”47.

42. H. Börm, Prokop und die Perser. Untersuchungen zu den römisch-sasanidischen 
Kontakten in der ausgehenden Spätantike, Stuttgart 2007, 95. 

43. Jones, Later Roman Empire, 1062.
44. Jones, Later Roman Empire, 550-51.
45. For the similarities and subtle, yet important differences, between Stoic and 

Christian ideals of renunciation and self-control, see P. Brown, The Body and Society: Men 
Women and Sexual Renunciation in Early Christianity, New York 1988, esp. 30-31, 178-80. 

46. C. Conway, Behold the Man: Jesus and Greco-Roman Masculinity, Oxford 2008, 
24-31. 

47. C. Edwards, The Suffering Body: Philosophy and Pain in Seneca’s Letters, in: 
Constructions of the Classical Body, ed. J. Porter, Ann Arbor 1999, 262.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

21the soldier⁅s life

Moreover, as the influential works of Maud Gleason have claimed, “the 
immense security of pax romana” had allowed many educated elites from 
the privileged classes the time to undertake more “civilised” modes of male 
self-fashioning based upon the rhetorical skills that they utilised in the 
political and legal rivalries that filled their days. Public speaking and face-
to-face verbal confrontations with political rivals provided an alternative 
means for privileged Roman men to flaunt their verbal dexterity, as well 
as their manliness48. As Gleason puts it, “Rhetoric was callisthenics of 
manhood”. Amidst these often-tense verbal confrontations, a man would be 
constantly judged not just by his “mastery of words”, but also on his ability 
to use the correct manly voice, contain his emotions, and thus maintain 
the proper facial expressions and gestures. She continues by suggesting that 
from the second to the fifth century, “displays of paideia in public served to 
distinguish authentic members of the elite from other members of society, 
the gap between the educated and the uneducated came to be seen as no way 
arbitrary but the result of a nearly biological superiority”49. Somewhat more 
controversial is her proposal that the Roman elites had rejected athletics 
and warfare as an essential aspect of hegemonic masculine ideology:

“Perhaps physical strength once had been the definitive criterion of 
masculine excellence on the semi-legendary playing fields of Ilion and 
Latium, but by Hellenistic and Roman times the sedentary elite of the 
ancient city had turned away from warfare and gymnastics as definitive 
agnostic activities, firmly redrawing the defining lines of competitive 

space so as to exclude those without wealth, education, or leisure”50.

Social historians have argued that developments like these “could not 
help but have serious consequences for men’s identity”51. Yet, as even one 

48. M. Gleason, Making Men: Sophists and Self-Presentation in Ancient Rome, 
Princeton 1995. For advocates of Gleason’s thesis: C. Barton, The Sorrows of the Ancient 
Romans: The Gladiator and the Monster, Princeton 1993. V. Burrus, Begotten Not Made: 
Conceiving Manhood in Late Antiquity, Stanford 2000. J. Connolly, Like the Labors 
of Heracles: Andreia and Paideia in Greek Culture under Rome, in: Andreia: Studies in 
Manliness and Courage in Classical Antiquity, eds. R. Rosen – I. Sluiter, Boston 2003.

49. Gleason, Making Men, 22-3.
50. Gleason, Making Men, 17.
51. Kuefler, Manly Eunuch, 39. Cf. Gleason, Making Men, 14. Burrus, Begotten Not 

Made, 19-22, 180. Mcdonnell, Roman Manliness, 384-89.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

22 	michael  edward stewart

advocate of Gleason’s thesis acknowledges, this restyling of masculine self-
fashioning, and seeming rejection of martial virtues as a key aspect of 
Roman manliness, “may be less an indication of the luxury of the secure 
than an instance of making a virtue out of necessity”52. The remainder of 
this paper examines some of these shifts and reflects on how they influenced 
the customary Roman belief in the integral relationship between physical 
prowess in battle and standards of manliness. Arguing against the standard 
view in gender studies, however, I will show that despite these shifts, many 
Roman writers in the Early Byzantine period continued to associate notions 
of heroic manliness with the traditional ideals of manly virtue found in both 
visual and textual representations of the soldier’s life. 

The Emperor as an Exemplar of Martial Manliness

The idea of the emperor as the embodiment of Roman martial prowess and 
idealised manliness in the Later Empire was ubiquitous53. The relationship 
between masculinity, military virtues, and the emperors’ divine right to rule 
were never far beneath the surface of this imagery (e.g. plate 1, 3, 4, 6)54. By 
concentrating notions of heroic masculinity into the figure of the emperor, 
imperial ideology fashioned a portrait of the ideal emperor as a model of 
“true” manliness for all aspiring men to emulate55. This paradigm reflected the 
increasing domination of state ideology by the imperial family and its direct 
supporters, and it helps to highlight the Later Roman emperors’ growing 
autocratic power. Though far from a move towards the “Oriental despotism” 
argued for in the older historiographical tradition, the reigns of Diocletian and 
his successors witnessed the growth of a more elaborate court ceremonial, along 
with an increased promotion of the emperor in literary and visual portrayals 
as an authority reliant predominantly upon divine assistance (at first that of 
pagan divinities, and then the Christian God) for his clout (plates 1 & 3)56.

52. Burrus, Begotten Not Made, 21.
53. For the use of this iconography as an essential component of imperial propaganda 

in the Later Empire, M. McKormick, Eternal Victory: Triumphal Rulership in Late Antiquity, 
Byzantium and the Early Medieval West, Cambridge 1986, esp. chaps 1-3. 

54. Kuefler, Manly Eunuch, 26.  
55. Conway, Behold the Man, 39.
56. A thorough examination of the increased authority wielded by emperors in the 

fourth and fifth centuries Empire may be found in S. MacCormack, The World of the 
Panegyrists, in: Art and Ceremony in Late Antiquity, Berkeley 1981, 187-218.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

23the soldier⁅s life

The lives of the emperors serve as the focal point in many of the written 
sources that have come down to us from the Later Empire. A wide range of 
literary genres, including history, poetry, panegyric, biography, invective, 
and satire, employed the lives of past and present emperors as didactic tools 
for their audiences57. “Good” emperors, such as Trajan (ruled 97-117) and 
Marcus Aurelius (ruled 161-180), served as prime examples of virtue and 
masculinity, while “bad” emperors like Nero (ruled 54-68) and Domitian 
(81-96), illustrated the Greco-Roman belief in the connection between vice 
and unmanliness58. We find in the texts at our disposal that the deeply 
rooted Hellenic virtues of courage in battle, justice in politics and calm 
majesty in the face of defeat helped to define notions of ideal rulership59. 

For our Eastern authors, these qualities remained closely aligned to the four 
cardinal virtues: φρόνησις (prudence), δικαιοσύνη (justice), σωφροσύνη 
(temperance), and ἀνδρεία (manliness or courage), that served as vital 
components of the principle term for “goodness” and ideal manly behaviour 
in ancient Greek, ἀρετή60. Emulating concepts found in Plato’s descriptions 
of the ideal philosopher-king, a model Late Roman emperor needed to be 
both a φιλόλογος (lover of reason) and a φιλοπόλεμος (lover of war)61. 
Efficiently integrating these expected political and military virtues allowed 

57. On the role of these literary genres in the Later Empire, see T. Hägg – P. Rousseau 
(eds.), Greek Biography and Panegyric in Late Antiquity, Berkeley 2000. 

58. Conway, Behold the Man, 24.
59. A. Kaldellis, Procopius of Caesarea: Tyranny, History, and Philosophy at the end 

of Antiquity, Philadelphia 2004, 221. 
60. See, e.g. Menander, Second Treatise 373, eds. - trans. D. Russell – N. Wilson, 

Oxford 1981: ἀρεταὶ δὲ τέσσαρές εἰσιν, ἀνδρεία, δικαιοσύνη, σωϕροσύνη, φρόνησις. For 
the adoption of this Hellenic model into Roman intellectual culture, see Mcdonnell, Roman 
Manliness, 149. Cf. Cicero, De officiis 1.5.15, who translated these four principle virtues 
into Latin as, temperantia, prudentia, iustitia, and fortitudo. Late Antique examples for the 
continuity of this concept include: Ammianus Marcellinus, Res gestae 22.4, and Ambrose, De 
officiis 1.24.115, ed. - trans. I. J. Davidson, Oxford 2001. 

61. For these two traits as essential qualities for a model Late Roman emperor to display, 
see Themistius, Or. 4.54a, ed. G. Downey, Themistii Orationes, v. 1, Leipzig 1965, 77; cf. 
Politics, Philosophy and Empire in the Fourth Century: Select Orations of Themistius, eds. - 
trans. P. Heather – D. Moncur [Liverpool University Press – Translated Texts for Historians], 
Liverpool 2001. On Plato’s depiction in the Republic of the idealised philosopher-king: Plato, 
Republic 521d, 525b, 543a, ed. S. R. Sillings, Respublica, Oxford 2003. For the influence of the 
Republic on Late Roman and Early Byzantine intellectuals, see Kaldellis, Procopius, 106-17.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

	michael  edward stewart24

the emperor to become an exemplar of not only ideal rulership, but also of 
supreme manly conduct62.

The flowery prose of the panegyrists publicised the “excellence” of their 
targeted emperor by relating to their audience the leader’s adherence to 
these dual themes. As one Late Roman writer tells us, panegyrists sought 
to mould an image of the reigning emperor in a similar way to the artist 
who sculpted a beautiful statue63. Just as in sculpture, in this medium image 
was everything. Since panegyrists sought to craft an idealised image of the 
reigning emperor, concrete facts seldom got in the way. Like the variety of 
solid materials available to the sculpture, a long list of established virtues 
acted as the moral substance out of which an author moulded his portrait64. 
“Courage”, in many of these representations, made up one of the foremost 
characteristics for an emperor to display, and according to one prominent 
fourth-century practitioner, the one virtue that served as a true “mark of 
royalty”65. As an imperial virtue in the fourth and early fifth centuries, 
this “courage” (in Latin expressed as fortitudo or virtus, and in Greek 
usually as ἀνδρεία) usually refers to behaviour in battle66. Courage in war 
differed from the “courage of spirit” (animi fortitudo) displayed by Hellenic 
philosophers or the “soldiers of Christ” (militia Christi) who were being 
popularised by the Christian and non-Christian intellectuals of the age67. 
This promotion of physical courage typified the conventional view that an 
emperor’s bravery was less metaphorical, and therefore needed to be applied 

62. On the Roman emperors as the personification of Roman manliness, see D. 
Montserrat, Reading Gender in the Roman World, in: Experiencing Rome: Culture, Identity 
and Power in the Roman World, ed. J. Huskinson, London 2000, 153-182. Kuefler, Manly 
Eunuch, 26-29. Conway, Behold the Man, 45-47.

63. Synesius, de Regno 14, ed. N. Terzaghi, Synesii Cyrenensis Opuscula, Rome 1944, 
5-62.

64. C. Norena, The Ethics of Autocracy in the Roman World, in: A Companion to 
Greek and Roman Thought, ed. R. K. Balot, Oxford 2008, 273.

65. Themistius, Or. 1.5c (ed. Downey). See too, Ambrose De officiis 1.33.175, where he 
concluded that “courage [fortitudo] belongs on a higher scale than the other virtues”. 

66. Norena, Ethics of Autocracy, 275. 
67. Like the Stoics, many Christian theologians placed spiritual courage on a higher 

plane than physical bravery. Christian intellectuals such as Ambrose in De officiis 1.27.129, 
however, found it important to point out in their writings the value of the physical courage 
(fortitudo) that led “people to protect the country in time of war”. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

25the soldier⁅s life

in wartime to prove his ability to perform his primary role as the Roman 
realm’s protector. 

A fourth-century panegyric composed by an anonymous author in 
praise of the Emperor Constantine I provide us with vivid examples of this 
view. In a speech, from 310, the author compliments Constantine for taking 
on the rigors of the soldier’s life:

Fortuna posuisset, crescere militando uoluisti et adeundis belli periculis 
ac manu cum hostibus etiam singulari certamine conserenda notiorem te 
gentibus reddidisti, cum non posses esse nobilior 68.

Pulchrum enim, di boni, et caeleste miraculum imperator adulescens, 
(the author continued) in quo illa quae iam summa est fortitudo adhuc 
tamen crescit, in quo hic fulgor oculorum, haec ueneranda paritier et grata 
maiestas praestringit simul et inuitat adspectus69.

Granted, the author purposefully created an idealised description of 
Constantine. However, it demonstrates nicely how standards of model 
leadership and manliness in the Later Empire remained closely bound to 
conventional notions of martial prowess and a continued adulation of the 
soldier’s life. 

We find further examples of these militaristic themes in the imperial 
biographies that thrived in this period. Several of these ancient studies, 
which one modern critic has labelled “μυθιστορία” have come down to 
us70. Though of minimal historical worth, these imperial portraits provide 
us with essential insight into the types of behaviours that their authors 
considered worthy of praise or condemnation. In works such as the Historia 

68. Panegyric of Constantine 6, 3.3, ed. R. A. B. Mynors [as in n. 37], 188. Cf. eds.- 
trans. C. E. V. Nixon – B. S. Rodgers, in: In Praise of Later Roman Emperors: The Panegyrici 
Latini, Berkeley 1994, 222: Fortune has placed you above all checks to the acquisition of 
glory, you wished to advance by serving as a soldier, and by confronting the dangers of war 
and by engaging the enemy even in single combat you have made yourself more notable 
among the nations, since you cannot become more noble.

69. ed. Mynors, 198. Cf. eds. - trans. Nixon – Rodgers, Panegyric of Constantine 6, 
17.1-2, p. 243: For it is a wonderful thing, beneficent gods, a heavenly miracle, to have as 
Emperor a youth whose courage, which is even now very great, nonetheless is still increasing, 
and whose eyes flash and whose awe-inspiring yet agreeable majesty dazzles us at the same 
time as it invites our gaze.

70. R. Syme, The Composition of the Historia Augusta: Recent Theories, JRS 62 (1972), 123. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

	michael  edward stewart26

Augusta, probably composed by an anonymous author in the last quarter 
of the fourth century (while pretending to be six different authors writing 
in the late third and early fourth centuries), and the Liber de caesaribus 
written by the Roman aristocrat Sextus Aurelius Victor (ca. 320-ca. 390), 
the supreme virtues of particular rulers could be contrasted to the supreme 
vice of others71. Similar to the depictions of celebrities found in modern 
gossip magazines, these commentaries on the emperors remained less 
concerned with providing accurate accounts of these men’s lives than with 
looking back on these rulers, and by way of an array of titillating anecdotes 
“making moral judgments on them”72.

Military virtues in these sources too represented a prerequisite for any 
“righteous” manly emperor to demonstrate, whilst their authors perceived a 
disinclination to fight as a typical trait of “bad” and unmanly rulers73. Praise 
of one’s military prowess did not necessarily need to correspond to actual 
deeds on the battlefield. The Historia Augusta, for instance, described the 
mediocre Emperor Claudius II’s (ruled 268-270) rather tepid military record 
as comparable to the triumphant Roman generals of the past, lauding the 
emperor for displaying “the valour” [virtus] of Trajan, the “righteousness” 
[pietas] of Antoninus, the “self-restraint” [moderatio] of Augustus74. 

Imperial iconography duplicated such themes. The diptych in plate 4 
depicts the Emperor Honorius (ruled 393-423) as an ideal Roman military 
leader and man. Decked out in ornate armour and holding a labarum in 
his right hand, which proclaims, “In the name of Christ, may you always 
be victorious” (IN NOMINE XRI VINCAS SEMPER), the young leader 
appears as a model Christian emperor living the vita militaris75. Yet, despite 

71. For the debate surrounding the date of the publication of the Historia Augusta, see 
A. Cameron, The Last Pagans of Rome, Oxford 2011, 743-82.

72. Kuefler, Manly Eunuch, 27.
73. Kuefler, Manly Eunuch, 26-29.
74. Historia Augusta, Claudius II, 2.3, ed. – trans. D. Magie, LCL (3 vols.), Cambridge 

MA 1921-32, v. 3, 155. 
75. For the melding of Christian and classical “triumphal” elements in Late Roman 

imperial imagery, see J. Elsner, Imperial Rome and Christian Triumph, Oxford 1998, 
84-87. J. D. Alchermes, Art and Architecture in the Age of Justinian, in: The Cambridge 
Companion to the Age of Justinian, ed. M. Maas, Cambridge 2005, 343-45.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

27the soldier⁅s life

the visual representations of military valour found in the example above, 
Honorius famously never fought in battle, and his forces faced frequent 
setbacks at the hands of both external and internal enemies.

Although more constrained by the tenets of their genre to provide their 
readers with accurate accounts of both men’s characters and events, the 
more sophisticated histories of this era tended as well to concentrate on the 
deeds and the emperors’ moral fibre76. The classicising historians assumed 
that “great” men made history, and that a leader’s manly or unmanly 
conduct often determined the Empire’s well-being77. It is therefore not 
surprising to find that these writers, who focused on great wars and the 
personalities of a few major characters as the primary shapers of events, 
paid so much attention to the emperor’s moral and martial qualities in their 
accounts. A passage from Eunapius’ history provides us with evidence of 
this tendency in the Later Empire: καὶ συμφανές γε ἅπασι κατέστη ὡς ἡ 
Ῥωμαίων βασιλείa, τρυφὴν μὲν ἀρνουμένη, πόλεμον δὲ αἰρουμένη, οὐδὲν 
ἀφίησι τῆς γῆς τὸ ἀνήκοον καὶ ἀδούλωτον. ἀλλὰ δεινόν γέ τι χρῆμα 
ταῖς τῶν ἀνθρώπων φύσεσιν ὁ θεὸς ἐγκατέμιξεν, ὥσπερ τοῖς ὀστακοῖς 
τὴν ἐπικίνδυνον χολὴν καὶ τοῖς ῥόδοις ἀκάνθας, οὕτω ταῖς ἐξουσίαις 

76. Agathias, Histories, preface, 1-18, ed. R. Keydell, Agathiae Myrinaei 
Historiarum libri Quinque [CFHB 2], Berlin 1967. (Cf. trans. J. D. Frendo [CFHB 2A], 
New York 1973).

Καλὸν μέν τι χρῆμα καὶ εὔδαιμον νῖκαι πολέμων καὶ τρόπαια πόλεών τε ἀνοικισμοὶ 
καὶ ἀγλαΐσματα καὶ ἅπαντα ὁπόσα μεγάλα τε καὶ ἀξιάγαστα ἔργα. ταῦτα δὲ καὶ τὰ 
τοιάδε δόξαν μέν τινα καὶ ἡδονὴν τοῖς κτησαμένοις ἐπάγει, ἀποβιοῦσι δὲ αὐτοῖς 
καὶ ἐκεῖσε οἰχομένοις οὔτι μάλα ἐθέλουσιν ἕπεσθαι, ἀλλὰ καὶ λήθη παρεμπεσοῦσα 
ἐπικαλύπτει καὶ παρατρέπει τὰς ἀληθεῖς τῶν πράξεων ἀποβάσεις· ἤδη δὲ καὶ τῶν 
ἐπισταμένων ἀποβιούντων οἴχεται καὶ διαδιδράσκει ἡ γνῶσις σὺν αὐτοῖς σβεννυμένη. 
οὕτως ἄρα μνήμη γυμνὴ ἀνόνητόν τι καὶ οὐ μόνιμον οὐδὲ τῷ μακρῷ συνεκτείνεσθαι 
πέφυκε χρόνῳ. καὶ οὐκ ἂν οἶμαι ἢ πατρίδος προκινδυνεύειν ἔνιοι ἔγνωσαν ἢ ἄλλους 
ἀναδέχεσθαι πόνους, εὖ εἰδότες, ὡς, εἰ καὶ σφόδρα μέγιστα δράσαιεν, συναπολεῖται τὸ 
κλέος αὐτοῖς καὶ διαρρυήσεται, μόνῳ τῷ βίῳ αὐτῶν ἐκμεμετρημένον, εἰ μή τις, ὡς ἔοικε, 
θεία προμήθεια τὸ ἀσθενὲς τῆς φύσεως ἀναρρωννῦσα τὰ ἐκ τῆς ἱστορίας ἐπεισήγαγεν 
ἀγαθὰ καὶ τὰς ἐνθένδε ἐλπίδας.

77. For this emphasis in the classicising historians: K. Sacks, The Meaning of Eunapius’ 
History, History and Theory 25 (1986), 52-67. D. Rohrbacher, Historians of Late Antiquity, 
London 2002, 70. Kaldellis, Procopius, 20. W. Treadgold, The Early Byzantine Historians, 
London 2007, 21. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

28 	michael  edward stewart

συγκατασπείρας τὴν ἡδονὴν καὶ ῥαθυμíαν, δι’ ἥν, πάντα ἐξὸν εἰς μίαν 
μεταστῆσαι πολιτείαν καὶ συναρμόσαι τὸ ἀνθρώπινον, αἱ βασιλεῖαι τὸ 
θνητὸν σκοποῦσαι πρὸς τὸ ἡδὺ καταφέρονται, τὸ τῆς δόξης ἀθάνατον 
ἐξετάζουσαι καὶ παρεκλέγουσαι78.

We can see from the excerpt above that the conservative historian 
believed that “soft” Roman emperors who had abandoned their martial 
role threatened the state’s survival. This equation of the military life with 
idealised manliness and the state’s well-being on the one hand, and civilised 
luxury with effeminacy and decline on the other hand, represented a 
standard theme in the Greco-Roman literary tradition79.

For modern critics, Later Roman and Early Byzantine writers’ reliance 
on well-trodden virtues and vices hinders our ability to explore these men’s 
“real” personalities in any great depth80. Although it is true that these ancient 
authors remained somewhat constrained by the limitations their genres and 
their intense focus on literary style, their fascination with stock behaviours 
to describe the character of the emperor represents more than just an 
example of these authors blurring the lines between literature and history by 
relying on empty rhetoric procured haphazardly from their classical models. 
We must keep in mind that rhetoric frequently functioned for these Early 
Byzantine historians as a way to comment on current events81. As Alan 
Cameron points out in his study of imperial society at the turn of the fifth 
century, the notion of an emperor actively avoiding a life of luxury and 
taking on the rigors of the martial life held a particular appeal for those 
intellectuals writing during the reigns of Theodosius I’s’ heirs, Arcadius and 

78. Eunapius, frag. 55.5-10 (ed. - trans. R. C. Blockley, The Fragmentary Classicising 
Historians of the Later Roman Empire: Eunapius, Olympiodorus, Priscus, Malchus, and 
Candidus. vol. 2, Liverpool 1983), 78-82: It was clear to all that if the Roman state rejected 
luxury and embraced war, it would conquer and enslave all the world. But God has set a 
deadly trait in human nature, like the poisonous gall in a lobster or thorns on a rose. For 
in high authority he has implanted love of pleasure and ease, with the result that, while 
they have all the means with which to unite mankind into one polity, our Emperors in their 
concern for the transient turn to pleasure while neither pursuing nor showing interest in the 
immortality which is brought by glory. 

79. Williams Roman Homosexuality, 139.
80. A criticism of Procopius made by A. Cameron, Procopius and the Sixth Century, 

London 1985, 148-49.
81. Kaldellis, Procopius, 6-16.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

29the soldier⁅s life

Honorius—emperors who had largely avoided their expected roles in state 
and military affairs82. 

This negative stance towards “unwarlike” emperors and their closest 
advisors represents a common motif in Later and the Early Byzantine 
sources. Part of this disdain seems to reflect the upper classes’ frustration 
at being cut off progressively from access to the emperor’s confidence and 
political power. One recent study on ancient Roman masculinity even 
claims that the “minor political role” that the men from the aristocracy 
had in the Later Empire played an essential part in the reshaping of these 
men’s masculine identity, and the creation of a “new” Christian masculine 
ideal83. 

Though one should remain sceptical of such sweeping generalisations, 
many Late Roman authors, who largely hailed from the aristocracy and 
bureaucracy, appeared uncomfortable with the Later Empire’s growing 
autocracy84. This outlook is not startling, considering that the classical texts 
that made up much of the foundation of these men’s early education stressed 
the importance of free will for men seeking to achieve “true” manliness85. 
These established ideals preached that “manly freedom and nobility” 
depended upon a man’s propensity to challenge and reject despotic rule86. The 
Eastern Roman historians adhered to the traditional Hellenistic distrust of 
despotism, and tended to link servility to effeminacy87. With these thoughts 
in mind, let us briefly consider how the growing dominance of the emperor 
and his supporters influenced the masculine identity of those within the 
ruling hierarchy, as well as the Roman nobility, who as we have seen were 
playing less significant roles within the military and administrative branches 
of the Later Roman government.

82. A. Cameron – J. Long – L. Sherry, Barbarians and Politics at the Court of Arcadius, 
Berkeley 1993, 4. 

83. Kuefler, Manly Eunuch, 49-69.
84. P. Brown, Power and Persuasion in Late Antiquity: Towards a Christian Empire, 

Madison 1992, 137.
85. E.g., Herodotus, Histories 7.107, trans. A. D. Godley, LCL (4 vols.), Cambridge MA 

1920-25, v. 3, 410; Plato, Republic 579a. 
86. Kaldellis, Procopius, 142.
87. For the use of these topoi in Eunapius: Sacks, Eunapius’ History, 63; for Procopius, 

see Kaldellis, Procopius, 145.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

	michael  edward stewart30

Military Aristocracy

Scholars have long understood that the Later Empire experienced the growing 
accumulation of political power into the hands of the imperial family and 
their allies, Roman and non-Roman. This process, which one historian labels 
the “personalization of late Roman politics” led to the breakdown of the three-
tiered system of Roman society that had allowed the leisured classes to coexist 
“with a professional class of officials and solders whose primary purpose was 
to maintain the smooth working and safety of the Empire”88. The internal court 
politics discussed previously played a part in these developments. Threatened 
by their rivals from within the Roman aristocracy, emperors in this period 
increased their independent authority by taking steps to protect themselves 
by gathering at the higher levels of public service a cadre of relatives, foreign 
mercenaries, and eunuchs who frequently owed their survival to the ruling 
regime89. As a reward for their loyalty, the emperor regularly appointed many 
of these “new men” into the rapidly expanded fourth-century senatorial orders 
in Rome and Constantinople90. 

These measures meant that many Romans from the nobility became 
more isolated from intimate contact with the emperor and the upper echelons 
of imperial service (Plate 5). Throughout the fourth and fifth centuries, 
eunuchs, monks, non-Roman generals, and the emperors’ female relatives 
took on positions of influence held traditionally by these men91. Although 
the upper-crust of Roman society continued to be esteemed for its noble 
heritage, vast wealth, and refined lifestyle, members of the leisured class 
like the Roman senator Symmachus (ca. 340–ca. 405), became progressively 
more cut off from taking an active role in the administration and the day-
to-day decision-making that shaped the Empire’s policies. Those in power 
increasingly assigned these important political roles to those within the 

88. Goffart, Barbarian Tides, 194-95, 234-35.
89. Eunuchs and “barbarians” in positions of prominence were particularly vulnerable 

to execution during political crises or regime changes. For the expendability of eunuchs, 
see Hopkins, Conquerors and Slaves, 176-96, and for the vulnerability of senior “barbarian” 
military commanders, Williams – Friel, Empire at Bay, 148.

90. A thorough discussion of the expansion of the senatorial orders in the West and the 
East is found in Jones, Later Roman Empire, 523-62.

91. Kuefler, Manly Eunuch, 50-55.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

31the soldier⁅s life

imperial inner-circle, men who hailed from the military and the powerful 
Christian Church92. 

By accumulating such power into his hands, the emperor, along with 
members of his family and the Roman army under his control, tended 
to monopolise military glory and martial excellence, while demilitarised 
members of the land owning classes focused on more intellectual forms of 
men’s self-fashioning93. As I stressed earlier, however, the upper classes’ 
separation from the highest levels of military service and the corridors of 
political power was never complete94. Nevertheless, the rise of a long series 
of emperors in the fourth and fifth centuries who owed their elevation 
to military or dynastic connections, and not to their rapport with the 
aristocracy, helped to create an inner circle of ruling elites dependent upon 
their own interpersonal relationships for their positions of power95. The 
growing dominance of these alliances also contributed to the formation 
in this era of what some specialists call a “separate military aristocracy”, 
based not so much on ethnicity or class, but on ties of loyalty and good old-
fashioned martial virtues96. This new hierarchy welcomed successful non 
Romans, who had commonly risen from within the ranks of the army97. 

92. For example, when discussing Symmachus’ famous dispute with the bishop Ambrose 
over the removal of the Altar of Victory from Rome, Heather (Politics and Philosophy, 35) 
suggests that the real decision making occurred behind the scenes, a place from which these 
pagan aristocrats found themselves increasingly cut off. 

93. A full discussion on the Roman nobility of the Late Roman era cultivating less martial 
pursuits is found in  S. J. B. Barnish, Transformation and Survival in the Western Senatorial 
Aristocracy, c. A. D. 400-700, Papers of the British School at Rome 56 (1988), 120-55. 

94. On the continuing power wielded by the Eastern aristocracy, see Brown, Power and 
Persuasion, 3-34, and for the West: J. Mathews, Western Aristocracies and Imperial Court, 
A.D. 364-425, Oxford 1975, 1-3, 30, 50. Contra the remarks of  Kuefler, Manly Eunuch, 50. 
For a list of Later Roman officeholders from the aristocracy, as well as a discussion of their 
participation in the civilian and military administration in the fourth century, T. D. Barnes, 
The New Empire of Diocletian and Constantine, Cambridge 1982, esp. 49-102. 

95. For the connections between the imperial family and these military strongmen, see 
Mathews, Western Aristocracies, 32-55, 88-100.

96. Goffart, Barbarian Tides, 191. A. Demandt, The Osmosis of Late Roman and 
Germanic Aristocracies, in: Das Reich und die Barbaren, eds. E. Chrysos – A. Schwartz, 
Vienna 1989, 75-86.

97. P. Amory, People and Identity in Ostrogothic Italy, 489-554, Cambridge 1997, 27.



	michael  edward stewart

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

32

Though the sources from this era maintained a generally hostile 
attitude towards the foreigners in the imperial service98, it is important 
to remember that it usually only took a “barbarian” two generations to 
become “Roman”99. A “heroic man” [ἀνὴρ ἡρωϊκὸς] in this age could be 
either a “native” or a “barbarian” serving in the Western or Eastern Roman 
armies100. There is a contradiction between the xenophobia we find in some 
of the Late Roman sources, and the reality of increased accommodation. On 
this paradox, Walter Goffart comments: “Hostility to barbarians was built 
into the language; almost by definition, barbarians stood for what imperial 
citizens shunned. But literature does not directly mirror everyday reality. 
Sheer aversion was not a practical attitude in an age of rapid social and 
cultural change. The admission of elite barbarians into the Roman military 
elite was an established fact in the third century and only increased as time 
went on”101. 

To be sure, the boundaries between Roman and foreigner had always been 
surmountable. In contrast to the Greeks, the Romans’ multiracial Empire, 
along with their tradition of inclusion, had contributed to a somewhat more 
nuanced notion of foreigners’ “otherness”. From the era of the Republic, the 
growth of Rome had depended upon its soldier’s ability to conquer foreign 
lands and make Romans out of barbarians102. Visions of a “pure” Roman 
state like those found in writers like Eunapius appear to be based on the 
upper classes’ traditional prejudicial attitudes, particular political crises, 
and rhetorical practices, as much as a conviction that all of these foreigners 
needed to be eliminated from the armies. In reality, even a staunch critic 

98. For the general hostility of the majority of Romans towards the appointment of 
these non-Romans to positions of high command, see A. Cameron, Claudian: Poetry and 
Propaganda at the Court of Honorius, Oxford 1970, 371.

99. A point made in Kaldellis, Hellenism, 77.
100. See, e.g. Olympiodorus, frag. 40, ed. - trans. Blockley, Fragmentary Classicising 

Historians, 202-203.
101. Goffart, Barbarian Tides, 192.
102. For a  selection of essays on Greek attitudes towards barbarians, from the classical 

period to the later Middle Ages, T. Harrison (ed.), Greeks and Barbarians, New York 2002. 
For Roman attitudes towards foreigners during the Principate, see M. Maas, Strabo and 
Procopius, in: From Rome to Constantinople: Studies in Honour of Averil Cameron, ed. H. 
Amirav – B. H. Romeny, Leuven 2007, 71-75.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

33the soldier⁅s life

of foreigners, like Eunapius, could praise a “barbarian” such as Fravitta 
for his martial virtues, “proper” religious views, and proven loyalty to the 
Roman state103. Undeniably, in the aftermath of the disastrous military 
defeat at Adrianople in 378, that saw the near Eastern Roman field army’s 
near annihilation and the death of the Eastern Emperor Valens, those in 
power realised that the security of the state depended on the institution of a 
more conciliatory policy towards foreign peoples than former emperors had 
previously had the luxury to employ104. 

One finds, as well, that even conservative intellectuals in the fourth and 
fifth centuries supported the separation of the imperial administration’s 
civilian and military branches105. In his famous debate with a “Greek” 
expatriate who had joined the Huns, the fifth-century diplomat and 
historian, Priscus of Panium, countered the former citizen’s claim that the 
Roman state had fallen into decline because of its citizens’ rejection of their 
martial legacy. The Greek explained that, because of his wealth, after his 
capture when the Huns sacked his polis he was allowed to prove his worth 
in combat, and, having proven his “valour” [ἀριστεύσαντα], was granted 
his freedom. The Huns accepted him as an “elite” person and permitted him 
to marry and to have a family. The Greek then contrasts the choice he had 
under the Huns with what he saw as the plight of many Roman men within 
the Late Empire. Like earlier Roman historians, the Greek hinted that many 
Roman men had been enervated by their inability to protect themselves and 
the Empire from both internal and external threats. He blamed the Eastern 
Empire’s current troubles (early in the 440s) on the emperors’ ban on men 
carrying weapons and therefore allowing a professional army to fight for the 
Romans’ freedom106.

Priscus responded by supporting the status quo; he extolled the benefits of 
a division of labour within the Empire. In his mind, the “wise and good men” 
of the Roman polity had “ordained that some should be guardians of the laws 
and that others should attend to weaponry and undergo military training, with 

103. Eunapius, frag. 69.2, ed. - trans. Blockley. Fragmentary Classicising Historians, 108. 
104. For the political reasoning behind Theodosius I’s policy of “appeasement” towards 

the Goths and other foreign peoples after 378, see Williams – Friel, Empire at Bay, 23-35.
105. See, e. g., Ammianus Marcellinus, Res gestae 21.16.3.
106. Full debate in Priscus, frag. 11.2.405-510, ed. - trans. Blockley, Fragmentary 

Classicising Historians, 266-272. 



	michael  edward stewart

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

34

their sole object that they be ready for battle and go out confidently to war as 
if some familiar exercise”. Stressing his primary point that not all Roman 
men needed to prove their prowess on the battlefield, Priscus surmised that 
battles were best left in the hands of those trained to fight. Priscus, in fact, 
criticised the Huns for forcing an “inexperienced man” to fight in battle, 
claiming, “The Romans are wont to treat even their household slaves better.” 
The dialogue concludes with the weeping Greek agreeing, “The laws were fair 
and the Roman Polity was good, but that the authorities were ruining it by not 
taking the same thought for it as those of old”107.

Whether or not we accept the historical accuracy of this exchange, it 
provides us with further evidence that Romans from the educated classes had 
come to terms with having an army made up of Romans and non-Romans. 
This sentiment, however, does not indicate that men like Priscus rejected the 
importance of martial virtues for both the well-being of the Empire and the 
shaping of heroic codes of manliness. The opposite seems true. Throughout 
the fragments that survive, Priscus expressed his admiration of the courage 
and manliness of soldiers who stood up to barbarians like the Huns. He 
goes to great lengths, in fact, to contrast those he considered effeminate 
appeasers, with the courageous, and manly conduct of those who faced the 
Huns in diplomacy and in battle with traditional Roman élan108.

We should also question the argument made by one recent study on 
Late Roman masculinity that the Late Roman army’s “barbarisation” had 
led to its decreased efficiency and reliability109. The non-Romans who served 
within the Late Roman armies did so, on the whole, with remarkable loyalty 
and reliability, even when fighting peoples from their own ethnic grouping. 

107. Priscus, frag. 11.2.498-499, ἄμεινον δὲ καὶ τοῖς οἰκέταις διατελοῦσι Ῥωμαῖοι 
χρώμενοι (ed. - trans. Blockley, Fragmentary Classicising Historians, 272). In what remains 
of his reply, Priscus failed to dispute the Greek’s accusations concerning the cowardice and 
unwarlike qualities of Theodosius II and his generals, suggesting he agreed that the current 
political turmoil was due to these men’s poor military record, rather than an indication of 
larger failure of the Roman military and political system.

108. For the cowardice and the unmanliness of Theodosius II and his generals: 
Priscus, frag. [3.1], [3.8]. For the martial qualities of the emperor Marcian, Eastern Roman 
soldiers, the Asimuntians, and Attila: Priscus, frag. 5.18-20, 9.3. 40-80 (ed. - trans. Blockley, 
Fragmentary Classicising Historians, 228 and 238-242).

109. Kuefler, Manly Eunuch, 43-49.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

35the soldier⁅s life

As A. H. M. Jones noted over half a century ago, this dependability is not 
surprising considering their high level of assimilation to Roman ideals, and 
the reality that the multiplicity of ethnic groups who served in the Roman 
forces shared little sense of tribal loyalty110.

Finally, we must reject the idea proposed by Mathew Kuefler that 
Late Roman men saw the disasters of the fifth century as evidence that the 
barbarian enemies who threatened the Empire had become better soldiers, 
or as Kuefler puts it, “manlier than the Romans”111. Depictions of  the 
Later Empire like those found in Kuefler bring to mind the image of cowed 
unmanly Roman aristocrats handing over their lands to “magnificently 
armoured barbarians” that so angers scholars like Walter Goffart. As Goffart 
reminds us, “The ‘fall’ of the West Roman Empire is not now (perhaps not 
ever) envisioned as a military defeat by brave barbarians of enervated troops 
that had lost the will to fight”112. Even in the final years of the West, Roman 
generals like Aëtius continued to prove this dominance on the battlefield113.

Most current scholarship on the Late Roman army agrees with 
this assessment, contending that when properly led, the Eastern and the 
Western Roman armies continued to maintain a distinct advantage in direct 
confrontations with their foreign enemies114. Ancient and modern historians 
have observed that, with few notable exceptions, the supposed “martial spirit” 
and superior manliness of the foreign barbarians proved “no match for the 
disciplined military face of Rome”115. Indeed, the Western military’s gradual 
decline stemmed primarily from financial reasons, rather than an inability 
to match non-Romans on the field of battle. The loss of North Africa to the 

110. For these points: Jones, Later Roman Empire, 621-622; Southern – Dixon, Late 
Roman Army, 50, 69-71.

111. Kuefler Manly Eunuch, 48.
112. Goffart, Barbarian Tides, 28.
113. For the continued effectiveness of the Western army under the command of Aëtius, 

see H. Elton, Defence in fifth-century Gaul, in: Fifth-Century Gaul: A Crisis of Identity?, ed. 
J. Drinkwater – H. Elton, Cambridge 1992, 167-76.

114. Southern – Dixon, Later Roman Army, 177; see also Heather (The Fall of the 
Roman Empire, a New History, Oxford 2005, 446), who argues that the dual problems of 
the Hunnic invasions combined with political infighting in the fifth-century Western Empire 
led to a perfect storm of calamity, whereby “the barbarian peoples had just enough military 
might to carve out their enclaves”. 

115. Goffart, Barbarian Tides, 25. 



	michael  edward stewart

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

36

Vandals in the 430s and 440s ultimately had disastrous consequences for the 
Western Empire and its army. A vital loss of tax revenues and corn from 
this region made it increasingly difficult for Valentinian III’s regime to pay, 
clothe, and feed his troops116.

Vita Militaris

Laudatory accounts of military men pervade the pages of the secular texts 
that survive from this age. A variety of artistic mediums expressed the 
idea found in the sixth-century Eastern Roman historian Agathias that for 
Rome συγγενὲς γὰρ ἡμῖν καὶ πάτριον κρατεῖν ἀεὶ τῶν πολεμίων117. In 
the early years of the fifth century, anyone spending any time in one of the 
many major or minor cities scattered throughout the Western and Eastern 
halves of the Empire, would have been surrounded by visual reminders of 
what one modern scholar calls Rome’s masculine imperium118. Across its 
vast expanse, a remarkable homogeneity of material culture bound the twin 
regimes’ disparate cities119. A zealous militarism certainly represented a 
common theme in any city’s expression of its Romanitas120. 

Intricately carved marble reliefs on exterior walls, columns, and other 
memorials spoke to this faith by providing the onlooker with a continuous 
pictorial narrative of Roman victories over “barbarian” enemies121. Mosaics 
and paintings often complemented these sculpted forms, as the one in Milan 
described by Priscus, showing τοὺς μὲν Ρωμαίων βασιλεῖς ἐπὶ χρυσῶν 
θρόνων καθημένους Σκύθας δὲ ἀνηρημένους…122. 

116. McEvoy, Child Empire Rule, 264-265.  
117. Agathias, History 2.12.2: to triumph forever over our enemies is our birthright and 

ancestral privilege [trans. Frendo, 44].
118. Williams, Roman Homosexuality, 135.
119. Jones, Later Roman Empire, 1015; see also, A. Cameron, Christianity and the 

Rhetoric of Empire: The Development of a Christian Discourse, Berkeley 1991, 77-78.
120. For the centrality of military success to the ideology of the fifth-century Christian 

Roman Empire, see F. Millar, A Greek Roman Empire: Power and Belief under Theodosius 
II, Berkeley 2006, 41-42.

121. G. Davies, Greek and Roman Sculpture, in: The Oxford Companion to Classical 
History, eds. S. Hornblower – A. Spawforth, Oxford 1998, 651-52.

122. Priscus, frag. 22.3. sitting upon golden thrones surrounded by dead barbarians at 
their feet (Blockley, 314).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

37the soldier⁅s life

In the middle of the sixth century, Procopius described a magnificent 
mosaic from Justinian’s palace in Constantinople depicting the Empire’s 
victories over the Vandals in North Africa and in Italy against the Goths: ἐφ’ 
ἑκάτερα μὲν πόλεμός τέ ἐστι καὶ μάχη, καὶ ἁλίσκονται πόλεις παμπληθεῖς, 
πὴ μὲν Ἰταλίας, πὴ δὲ Λιβύης· καὶ νικᾷ μὲν βασιλεὺς Ἰουστινιανὸς ὑπὸ 
στρατηγοῦντι Βελισαρίῳ, ἐπάνεισι δὲ παρὰ τὸν βασιλέα, τὸ στράτευμα 
ἔχων ἀκραιφνὲς ὅλον ὁ στρατηγός, καὶ δίδωσιν αὐτῷ λάφυρα βασιλεῖς 
τε καὶ βασιλείας, καὶ πάντα τὰ ἐν ἀνθρώποις ἐξαίσια. Κατὰ δὲ τὸ μέσον 
ἑστᾶσιν ὅ τε βασιλεὺς καὶ ἡ βασιλὶς Θεοδώρα, ἐοικότες ἄμφω γεγηθόσι 
τε καὶ νικητήρια ἑορτάζουσιν ἐπί τε τῷ Βανδίλων καὶ Γότθων βασιλεῖ, 
δορυαλώτοις τε καὶ ἀγωγίμοις παρ’ αὐτοὺς ἥκουσι123.

We see in fact from other ancient testimony that commissioning these 
visual monuments for public consumption served as one of the first steps an 
emperor took after a military triumph124. Behind all of this imagery, one can 
observe a long-held conviction held by many Greek and Roman intellectuals that 
history represented a process whereby the manly conquered the unmanly125.

Such assertions represent more than the anachronistic whims of modern 
scholars interested in uncovering ancient masculinities. Another Eastern 
Roman historian, writing in the early years of the fifth century, informs us 
that imperial image-makers created these art forms with the express intent 
of impressing upon their visual audience the ἀνδρεíαν μὲν γὰρ βασιλέως ἢ 
ῥώμην στρατιωτῶν ….126.

123. Procopius, On Buildings 1.10.16-20, ed. J. Haury – G. Wirth, Opera omnia, v. 4, 
Leipzig 1964, 40-41; trans. H. B. Dewing, LCL. Cambridge MA 1954, v. 7, 86-87. On either side 
is war and battle, and many cities being captured, some in Italy, some in Libya: and the Emperor 
Justinian is winning victories through his General Belisarius, and the General is returning to the 
Emperor, with his whole army intact, and he gives him spoils, both kings and kingdoms and all 
the things that are most prized among men. In the center stand the Emperor and the Empress 
Theodora, both seeming to rejoice and to celebrate victories over both the King of the Vandals 
and the King of the Goths, who approach them as prisoners of war to be led into bondage.

124. Herodian, Roman History 3.9.12, trans. C. R. Whittaker, LCL (2 vols.), v. 1, 322-23,  
Cambridge MA 1969-70: τούτων δέ αὐτῷ δεξιῶς καὶ ὑπὲρ πᾶσαν εὐχὴν προχωρησάντων 
ἐπέστειλε τῆ τε συγκλήτῳ καὶ τῷ δήμῳ, τάς τε πράξεις μεγαληγορῶν, τὰς μάχας τε καὶ 
τὰς νίκας δημοσίαις ἀνέθηκε γραφαῑς.

125. Kuefler, Manly Eunuch, 49. 
126. Eunapius, frag. 68 ἀνδρεíα (‘manliness’, ‘courage’) of the emperor or the strength 

of his soldiers (trans. Blockley, 108).  



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

	michael  edward stewart38

In a centralised governmental system like that found in the Early 
Byzantine Empire, imperial propaganda provided the emperors and their 
backers with a powerful tool to publicise their authority and manipulate 
popular opinion across its expanse127. The classically educated elites, who 
represented an essential audience for these media campaigns, would have 
understood the social significance of the ideology, and in particular, the 
militaristic symbolism intrinsic to these art forms. Raised in educational 
systems based on a steady diet of classical Latin authors, such as Sallust, 
Seneca the younger, and Vergil in the West and Greek authors like Homer, 
Herodotus, and Thucydides in the East, the literate classes in both halves 
of the Empire remained intimately aware of the time-honoured idealisation 
of the military ethic as an essential aspect of both masculine ideology and 
Rome’s right to imperium128.

Much of the Byzantine literature that survives from the fourth to the 
sixth centuries articulates long-held notions of heroism and masculinity, 
whereby Roman military men represented true exemplars of Roman virtue 
and manliness. We have already seen how Priscus crafted images of the non-
soldier Theodosius II (ruled 408-50) and his ministers as unmanly fops. 
Despite lacking around two thirds of the text, it appears that the career 
diplomat had constructed the conventional binary contrast comparing the 
unmanly vices of Theodosius II and his generals and eunuch advisors with 
the more typically martial and masculine ideals displayed by the soldier-
emperor Marcian’s (ruled 450-457) military background and his strong 
diplomatic stance against the Huns129.

Such a gendered view of the Western Roman’s fifth-century failures 
was common in Western and Eastern sources. Procopius followed 
contemporary Justinianic and, indeed, Ostrogothic propaganda that placed 
primary responsibility for the losses of the Empire’s Western provinces 
on a combination of non-martial and effeminate fifth-century Theodosian 
emperors, and what the historian described as an increasingly demilitarised 

127. Heather – Moncur, Politics, Philosophy and Empire in the Fourth Century [as in 
n. 61], 35-37.

128. For the familiarity of the Byzantine elites with these classical sources, see 
Treadgold, Byzantine Historians, 1-2, 68-9. 

129. Priscus, frag. 5.18-20 (Blockley, 302-306).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

39the soldier⁅s life

Italian populace130. Writing in early 550s Constantinople, the self-proclaimed 
Goth Jordanes elaborated further, claiming that the naming of the former 
soldier Marcian as Eastern emperor in 450 had brought about the end of 
sixty years of “effeminate rule” [delicati decessores] for the Empire131.

So while the Christianisation of the Roman Empire remains arguably 
the most important event in Late Antiquity, it is a mistake to conclude 
its establishment led to the immediate decline of traditional notions of 
masculinity based, in part, on martial virtues and the xenophobic belief 
in the right for Roman masculine dominion over non-Romans. Contrary 
to the arguments made by some recent studies, most Roman men in the 
early Byzantine Empire did not have the luxury or the desire to contemplate 
whether Christians fighting spiritual battles or aristocratic intellectuals were 
more courageous or “manlier” than actual Roman soldiers fighting in the 
“real” world. Despite the military challenges faced by the Eastern Roman 
army throughout the early Byzantine period, and the disappearance of the 
Western army in the fifth century, many Byzantines continued to believe in 
the soldiers’ superior manliness and courage. 

We should therefore like question one recent scholar’s assertion that, 
along with the emperor, “the holy man and the bishop were the most 
powerful and evocative figures in Late Antiquity”132. As scholars like Warren 
Treadgold have suggested, sentiments such as the one expressed in the 
preceding passage are not surprising considering that many recent studies 
on the period tend to rely heavily on Christian panegyrics and hagiographies 

130. For Justinian’s attitudes towards his predecessors failures in the West, CJ, 30.11.12, 
of April 535, eds. P. Krüger – T. Mommsen, vol. 2. CIC,  Berlin 1929. Cf., Cassiodorus, Variae 
11.1.9-10, ed. T. Mommsen, MGH, AA 12, Berlin 1894; trans. S. J. B. Barnish, The Variae of 
Magnus Aurelius Cassiodorus Senator, the Right Honourable and Illustrious Ex-Quaestor of 
the Palace, Ex-Ordinary Consul, Ex-Master of the Offices Praetorian Prefect and Patrician: 
being Documents of the Kingdom of the Ostrogoths in Italy, chosen to illustrate the Life of 
the Author and the History of his Family. Translated with Introduction and Notes, Liverpool 
1992. For gendered views in Theoderic’s Italy, see J. Arnold, Theoderic and the Roman 
Imperial Restoration, Cambridge 2014, 15-22, 48-51. 

131. Jordanes, Romana 332 (my trans.), ed. Th. M. Mommsen, MGH, AA, 5/1, Berlin 
1882 [repr. 1961]; Regnum quod delicati decessores prodecessoresque eius per annos fere 
sexaginta vicissim ... 

132. C. Rapp, Holy Bishops in Late Antiquity: The Nature of Christian Leadership in 
an Age of Transition, Berkeley 2005, 3. 



40 	michael  edward stewart

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

for their conclusions, while largely ignoring ancient secular texts that offer a 
far more jaded view of monks, bishops, and holy men133. 

Although I would not go as far as Treadgold in rejecting the relevance 
of these Christian “heroes” in contributing to our understanding of early 
Byzantine society and its diverse constructions of masculinity, one must 
balance these often hagiographical Christian accounts with the more 
commonplace attitudes one finds in secular, and indeed certain religious 
sources, which praise the virtues found in the soldier’s life as an essential 
aspect of heroic masculinity. It was, in fact, the Byzantine’s appreciation 
and appropriation of these long-established Roman martial ideals, which 
contributed to a lingering sense of manly Romanitas in Byzantium134. 

133. Treadgold, Byzantine Historians, preface, 8-9. For similar attitudes, see Kaldellis 
Procopius, 1-60. B. W. Perkins, The Fall of Rome and the End of Civilisation, Oxford 2005, 
1-12. 

134. This admiration by the medieval Byzantines of the manly masculine martial 
virtues of their Roman ancestors is discussed by A. K. Kaldellis, A Byzantine Argument 
for the Equivalence of All Religions: Michael Attaleiates on Ancient and Modern Romans, 
International Journal of the Classical Tradition 14. 1/2 (2007), 1-22. L. Neville, Heroes and 
Romans in Twelfth-Century Byzantium, Cambridge 2012. 



41

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

the soldier⁅s life

1. The Late fifth or early sixth-century Barberini ivory (Louvre, Paris) depicting a triumphant 
Roman emperor on horseback with a captive in tow. The emperor is probably Justinian, though 
Zeno and Anastasios I are also possibilities. The horse rears over the female personification 
of earth, whilst Winged Victory crowns the emperor. Beneath the rider, barbarians cower. On 
the side panels, soldiers carry miniature victories (source: wikimedia commons).



	michael  edward stewart42

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

2. The third-century Grande Ludovisi sarcophagus (CE 
251/252) in Rome’s Museo Nazionale Romano, Palazzo 
Altemps (source: wikipedia. org).

3. Fourth-century silver plate (Hermitage, 
St. Petersburg) depicting the Emperor 
Constantius II. In the military scene, the em-
peror is mounted and wielding a lance. He is 
being crowned by Winged Victory (source: 
wikimedia commons).



the soldier⁅s life 43

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 11-44

5. Ivory diptych of the Western generalissimo 
Stilicho with his wife Serena and son 
Eucherius (ca. 395 from Monza Cathedral) 
[source: wikimedia commons].

6. Reconstruction of the Column of Arcadius 
based on the engravings of an anonymous 
draftsmen before its destruction in 1715. 
(source: wikipedia. org).

4. Probus diptych (Aosta Cathedral, Italy) depicting the 
Emperor Honorius in full military regalia. It probably 
commemorates a Roman victory over the Goths in 406 
(source: wikipedia. org). 



	michael  edward stewart44

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 11-44

Η Ζωη του Στρατιωτη: Η Πρωιμη Βυζαντινη

Ανδροπρέπεια και η Ανδρεια στον Πολεμο

Στην εργασία υποστηρίζεται ότι οι λόγιοι του Ανατολικού Ρωμαϊκού 
κράτους προβάλλουν καθιερωμένα πολεμικά ιδεώδη ως πρότυπα της 
εξιδανικευμένης ανδροπρεπούς συμπεριφοράς, συντελώντας στην 
διατήρηση τόσο του θαυμασμού προς τον αρρενωπό Ρωμαίο στρατιώτη, 
όσο και των αναμνήσεων του ανδροπρεπούς imperium της Ρώμης. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

Βασιλειοσ Παππασ

Οι ‘‘Caesares’’ του Αυσονιου: Παρατηρησεις και Επισημανσεις*

Ο Δέκιμος Μάγνος Αυσόνιος (310-395 μ.Χ.) από το Bordeaux (λατ. 
Burdigala) έχει χαρακτηριστεί ως ο πρώτος «Γάλλος» ποιητής της 
παγκόσμιας λογοτεχνίας. Στη μεγάλη ποιητική παραγωγή του σημαντική 
θέση καταλαμβάνουν και οι Caesares1. Στη συλλογή (όπως και σε όλα τα 
έργα του) ξεχωρίζει η πολυμάθεια του «grammaticus» Ausonius. Επίσης, 
ενώ σε πολλά έργα του (στα επιγράμματα, στο Griphus ternarii numeri 
κ.ά.) φαίνεται να είναι σκωπτικός και αστείος, και σε άλλα ένας homo 
ludens (Technopaegnion, Ludus septem sapientium), στους Caesares είναι 
σοβαρός και σε αρκετά σημεία ηθικολόγος.

* Εκφράζονται ευχαριστίες προς τους ανώνυμους κριτές για τις ποικίλες υποδείξεις 
τους, που συνετέλεσαν στη βελτίωση του άρθρου.

1. Για τη γαλατική ή και την πιθανή ελληνική καταγωγή του Αυσονίου, βλ. Ph. 
Polymeracis, De origine nominibusque Decimi Magni Ausonii Burdigalensis, Δωδώνη: 
Φιλολογία 30 (2001), 63-79 και Του Ιδίου, Πολυπολιτισμικότητα στη ρωμαϊκή Γαλατία του 
4ου αι. μ.Χ., στο: Α. Μιχαλόπουλος – Χρ. Τσίτσιου (επιμ.), Πρακτικά του Η΄ Πανελληνίου 
Συμποσίου Λατινικών Σπουδών (Κομοτηνή, 2-5 Μαΐου 2007), Αθήνα 2013, 337-340 
και 344-345. Για τον βίο και τα έργα του Αυσονίου, βλ. Ε. Κ. Rand, Ausonius. The First 
French Poet, Classical Association. Proceedings 24 (1927), 28-41. J. R. Martindale, Decimus 
Magnus Ausonius, PLRE , τ. 1, 140 κ.εξ. Φ. Πολυμεράκης, Decimi Magni Ausonii Cupido 
cruciatus (διδ. διατρ.), Ιωάννινα 1993, 6-43 [phdtheses.ekt.gr/eadd/handle/1044/2692]. H. 
J. Rose, Ιστορία της Λατινικής Λογοτεχνίας (ελληνική μετάφραση Κ. Γρόλλιος), Αθήνα 
1994, τ. 2ος (4η έκδοση), 249-252. E. J. Kenney – W. V. Clausen, Ιστορία της Λατινικής 
Λογοτεχνίας (ελληνική μετάφραση Θ. Πίκουλασ – Α. Σιδέρη-Τόλλια), Αθήνα 2003, (4η 
έκδοση), 939-947, και M. von Albrecht, Ιστορία της Ρωμαϊκής Λογοτεχνίας (ελληνική 
μετάφραση Δ. Νικήτας), Ηράκλειο 2002, τ. 2, 1595-1620. 



	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ46

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 45-66

Η συλλογή που εξετάζεται στην παρούσα εργασία αποτελεί μία 
έμμετρη βιογραφία αυτοκρατόρων. Οι συνθήκες που επικρατούσαν κατά 
τη διάρκεια του 4ου αιώνα μ.Χ. συνέβαλαν σημαντικά στην ανάπτυξη 
τέτοιου είδους βιογραφιών. Στα χρόνια της Ύστερης Αρχαιότητας η 
σχέση ανάμεσα στον αυτοκράτορα και τη Σύγκλητο αμβλύνεται με 
την καθιέρωση απόκτησης διαδόχων του αυτοκρατορικού θρόνου με 
υιοθεσία (adoptio)2, θέμα που θίγει και ο Αυσόνιος. Οι ηγεμόνες αυτοί, 
καθώς διακρίνονται για τη σοφία τους και για τη φιλοσοφική τους 
διάθεση, αποδυναμώνουν τη λεγόμενη «αντιπολιτευτική» δύναμη της 
Συγκλήτου και γίνονται απόλυτα αποδεκτοί ως principes και από την 
αριστοκρατία. Η Σύγκλητος έχει μεταβληθεί δραστικά όσον αφορά τη 
σύνθεσή της και προσαρμόζεται αναλόγως. Από τη λατινική λογοτεχνία 
τη στιγμή αυτή λείπει ένα κίνητρο για τη συγγραφή ιστοριογραφίας 
με συγκλητική ιδεολογία και στη θέση της εμφανίζονται οι βιογραφίες 
αυτοκρατόρων. Εξαιτίας, λοιπόν, της πολιτικής κατάστασης, αλλά και 
της ανάγκης του αναγνωστικού κοινού για ψυχαγωγία, το είδος των 
αυτοκρατορικών βιογραφιών γνωρίζει μεγάλη ανάπτυξη3. 

Κάτω από αυτές τις συνθήκες, λοιπόν, ο Αυσόνιος, επηρεασμένος 
από το λογoτεχνικό Zeitgeist4 και έχοντας, ως grammaticus και rhetor 
που ήταν, τεράστιο απόθεμα γνώσεων όσον αφορά τους προγενέστερους 
συγγραφείς που ασχολήθηκαν με τη ζωή και τη δράση αυτοκρατόρων, 
συνέγραψε τους Caesares, καθιστώντας τους αναπόσπαστο τμήμα της 
πολυποίκιλης ποίησής του.

Ο Αυσόνιος αφιερώνει τους Caesares στον γιο του, Εσπέριο. Η 
συλλογή απαρτίζεται από τρεις ακολουθίες μονόστιχων (σε εξαμέτρους), 
που καθεμία από αυτές έχει ως θέμα τη διαδοχή αυτοκρατόρων, τη 
διάρκεια εξουσίας τους και τον θάνατό τους αντιστοίχως, και από 
εικοσιτέσσερα τετράστιχα (σε ελεγειακά δίστιχα), που αρχίζουν με τον 
Ιούλιο Καίσαρα και τελειώνουν με τον Ελαγάβαλο. Το καθένα από αυτά 
τα δύο μέρη έχει μία έμμετρη εισαγωγή. Η πρώτη αποτελείται από πέντε 

2. Βλ. A. Berger, Encyclopedic Dictionary of Roman Law, Philadelphia 1953, 350.
3. Με το είδος αυτό ασχολήθηκαν ο Μάριος Μάξιμος, ο Αυρήλιος Βίκτωρ, οι 

συγγραφείς της Historia Augusta κ.ά. Βλ. von Albrecht, τ. 2, 1471-1515.
4. Χρησιμότατο για τους αποσπασματικά σωζόμενους Ρωμαίους ιστοριογράφους 

είναι το τρίτομο έργο του T. J. Cornell (ed.), The Fragments of the Roman Historians, 
Oxford 2013, τ. 1-3.



Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ 47

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

εξαμέτρους και η δεύτερη από δύο ελεγειακά δίστιχα5. Παράλληλα, 
συνυπάρχει και άλλη μία διαίρεση της συλλογής με βάση τον συγγραφέα-
πηγή από τον οποίο αντλεί κάθε φορά ο Αυσόνιος: το πρώτο μέρος (από 
την αρχή του έργου έως το τετράστιχο του Δομιτιανού), στο οποίο, όπως 
δηλώνει και ο ίδιος ο ποιητής, πρότυπό του είναι ο Σουητώνιος6, και το 
δεύτερο (από το τετράστιχο του Νέρβα έως το κολοβό τετράστιχο του 
Ελαγάβαλου), στο οποίο είναι άγνωστο από ποιόν συγγραφέα αντλεί. Η 
διχοτόμηση του έργου είναι φανερή και από τους τίτλους του: α΄ μέρος: 
Αusonii de XII Caesaribus per Suetonium Tranquillum scriptis και β΄ 
μέρος: De Caesaribus post Tranquillum tetrasticha. 

Στη δεύτερη εισαγωγή ο Αυσόνιος δηλώνει ότι πραγματεύτηκε όλους 
τους αυτοκράτορες που γνώριζε, γεγονός που οδήγησε τον Schenkl, 
εκδότη του έργου του ποιητή (Βερολίνο 1883)7, στη διαπίστωση ότι η 
συλλογή αυτή είναι απίθανο να κατέληγε εκεί που σήμερα σταματά και 
ότι έχουν χαθεί περισσότεροι στίχοι, και όχι μόνο το δεύτερο δίστιχο 
από το τετράστιχο του Ελαγάβαλου. Οι Caesares αποτελούν, δηλαδή, μία 
κολοβή συλλογή.

Δεν είναι ξεκάθαρο πότε γράφτηκε το έργο. Ο Peiper8 υποστηρίζει 
ότι ο Αυσόνιος συνέθεσε τους Caesares στις αρχές του 380, ενώ ο Syme9 
στο έτος 379 ή λίγο αργότερα (και οι δύο θεωρούν ότι σε αυτά τα χρόνια 
ο ποιητής γράφει και τους Fasti, ιστορικό έργο και αυτό, που επίσης 
αφιερώνει στον Εσπέριο). Ο Green πάλι, είναι της άποψης ότι η προτίμηση 
του ποιητή για τους υιοθετημένους αυτοκράτορες ίσως να αποτελεί 
ένδειξη χρονολόγησης του έργου. Χαρακτηριστικά, αναφέρει: «είναι 
δύσκολο να πιστέψουμε ότι ο Αυσόνιος θα μπορούσε να γράψει τόσο 
απροκάλυπτα για την ανωτερότητα των υιοθετημένων αυτοκρατόρων σε 

5. Δύο περιπτώσεις υπάρχουν σε ολόκληρη την ποίηση του Αυσονίου όπου το 
εισαγωγικό υλικό σε ποιητικές συλλογές είναι και το ίδιο έμμετρο, οι Caesares (στ. 
1-5) και το Ludus septem sapientium (στ. 1-18). Βλ. R. P. H. Green, Ausonius’s Fasti and 
Caesares revisited, Classical Quarterly 49.2 (1999), 575. 

6. Βλ. Caesares, Mon. 4-5: Quorum per plenam seriem Suetonius olim/Nomina, res 
gestas vitamque obitumque peregit. Για την επίδραση του Σουητωνίου στον Αυσόνιο, βλ. H. 
Szelest, Ausonius und Suetonius, Ziva Antika 26 (1976), 433-442. 

7. Βλ. Κ. Schenkl, Decimi Magni Ausonii Opera, Βerlin 1883, xiv.
8. Βλ. R. Peiper, Decimi Magni Ausonii Opera, Leipzig 1976 (2η έκδοση), σ. cv. 
9. Bλ. R. Syme, Emperors and Biography, Οxford 1971, 94.



48 	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

σύγκριση προς εκείνους που γεννήθηκαν στην πορφύρα πριν τον θάνατο 
του Γρατιανού [μαθητής του Αυσονίου], του γιου του Βαλεντιανού του 
πρώτου» 10. Υποθέτει, λοιπόν, ότι η συλλογή έχει γραφτεί μετά το 383 μ.Χ. 
Συμπερασματικά, θα μπορούσαμε να πούμε ότι η συλλογή έχει συντεθεί 
στα χρόνια 379-383 μ.Χ. ή λίγο αργότερα. 

Η εκτεταμένη χειρόγραφη παράδοση είναι ένδειξη της δημοτικότητας 
της συλλογής, η οποία περιλαμβάνεται ακέραιη στους κώδικες V, B και W 
των έργων του Αυσονίου, ενώ ο κώδικας Ε περιέχει μόνο τα μονόστιχα, και 
η οικογένεια χειρογράφων Ζ τα μονόστιχα και τα έξι τετράστιχα από τον 
Νέρβα έως τον Κόμμοδο. Επίσης, πολλοί κώδικες του Σουητωνίου και του 
Σιδωνίου11 περιλαμβάνουν τους Caesares. Υπάρχει διαφωνία σχετικά με 
τους τίτλους διαφόρων τμημάτων του έργου. Για παράδειγμα, για το μέρος 
από τον Νέρβα έως τον Ελαγάβαλο, ο V και ο Γ έχουν τον τίτλο: Nerva 
tetrasticha, τα χειρόγραφα της οικογένειας Ζ τον τίτλο: de Caesaribus post 
Tranquillum και ο Κ τον: de Caesaribus post Tranquilla Nerva. O Green 
πιστεύει ότι οι τίτλοι μάλλον δεν προέρχονται από κάποιον γραφέα, αλλά 
από το χέρι του ίδιου του Αυσονίου, όπως και οι τίτλοι των έργων του 
Parentalia και Professores, που ανήκουν στην ίδια περίοδο12. 

Ο Liebermann13 κατατάσσει τη συλλογή στα ιστορικά-σχολαστικά 
ποιήματα του Αυσονίου. Γεγονός είναι ότι δεν πρόκειται για έμμετρη 
ιστορία, αλλά για ένα σύνολο κυρίως από επιγράμματα, πάνω σε ένα 
θέμα (βίοι αυτοκρατόρων) που γοήτευε και προκαλούσε τον Αυσόνιο. 
Τα ποιήματα αυτά, τοποθετημένα το ένα μετά το άλλο ακολουθώντας τη 
χρονολογική σειρά της διαδοχής των αυτοκρατόρων, στόχο τους έχουν 
την ψυχαγωγία του αναγνώστη και όχι την ιστορική του πληροφόρηση˙ 
τον ίδιο στόχο είχε και η παράφραση του De regibus του Σουητωνίου, 
που ετοίμαζε τον ίδιο καιρό ο Παυλίνος, μαθητής του Αυσονίου, κατά 
προτροπή του δάσκαλού του14.

10. Βλ. R. P. H. Green, The works of Ausonius, Οxford 1991, 558 [στο εξής: Green, 
Ausonius]. 

11. Για τον συγγραφέα βλ. P. Kroh, Λεξικό αρχαίων συγγραφέων, Ελλήνων και 
Λατίνων (ελληνική μετάφραση Δ. Λυπουρλής – Λ. Τρομάρας), Θεσσαλονίκη 1996, 704-705. 

12. Βλ. Green, Ausonius, 559. 
13. L. Liebermann, D. Magnus Ausonius, στο Handbuch der lateinischen Literatur 5, 

Μόναχο 1989, 268-308.
14. Για τον Παυλίνο, βλ. Kenney – Clausen, 962-964. 



49Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

Ο Αυσόνιος δηλώνει την πηγή του, τον Σουητώνιο, όσον αφορά το 
πρώτο μέρος, στον τίτλο αλλά και αλλού15. Με προσεκτικότερη έρευνα 
των παράλληλων χωρίων, ο αναγνώστης διαπιστώνει πως, εκτός από τον 
γνωστό Ρωμαίο βιογράφο, πηγή του Αυσονίου –σε μικρότερο βαθμό– 
είναι και ο Τάκιτος16. Xρησιμοποιεί και φράσεις από ποιητές (Βεργίλιος, 
Οβίδιος, Ιουβενάλης) και τις εντάσσει στα δικά του συμφραζόμενα17. Ο 
ποιητής βασίστηκε στις πλούσιες γνώσεις που είχε πάνω στο θέμα του 
συγκεκριμένου έργου και στη μνήμη του γενικότερα18. Γιατί, όμως, ενώ τα 
διακείμενα δείχνουν τη σύνδεσή του και με άλλους συγγραφείς, εκείνος 
από όλους αυτούς αναφέρει μόνο το όνομα του Σουητωνίου; Ίσως, όπως 
υποστηρίζει ο Green, να το αναφέρει για να προσδώσει κύρος στο έργο 
του –καθώς ο Σουητώνιος είναι ο μεγαλύτερος Ρωμαίος βιογράφος– ή 
για να διαφημίσει την ικανότητά του να μεταφέρει τις βιογραφίες του 
πεζογράφου σε στίχο19.

Σχετικά με άλλους συγγραφείς, που μπορεί να αποτέλεσαν πηγές του 
Αυσονίου, ο Green υποστηρίζει: «σε μικρό βαθμό μπορεί [ο Αυσόνιος] 
να χρησιμοποίησε τον Πλούταρχο ή τον Ηρωδιανό. Κάποιες ομοιότητες 

15. Βλ. τίτλο Ausonii de XII Caesaribus per Suetonium Tranquillum scriptis, Mon. 4: 
Suetonius peregit, Tetr. 28: disce ex Tranquillo. 

16. Για παράδειγμα, πρβλ. Caesares Mon. 9: cognomen Caligae cui castra dederunt με 
Ann. 1.49.69: quem militari vocabulo Caligulam appellebant, quia plerumque ad concilianda 
vulgi studia eo tegmine pedum induebatur, Caesares Tetr. 30: imperio proditus inferior με 
Hist. 1.49: maior private visus dum privates fuit, et omnium consensus capax imperii nisi 
imperasset.  

17. Πρβλ. Caesares Mon. 25: tertia vos Latio regnantes nesciit aestas με Βεργίλιο, 
Aen. 1.265: tertia dum Latio regnantem viderit aestas, Caesares Tetr. 85: elegido…Histro με 
Aen. 8.610: egelido flumine, Caesares Tetr. 63: documenta daturus με Oβίδιο Met. 3.579: 
documenta dature, Caesares Mon. 17: quem Calvum dixit sua Roma Neronem με Ιουβενάλη, 
Sat. 4.38: calvo serviret Roma Neroni, Caesares Tetr. 49-50: hactenus edideras dominos, gens 
Flavia, iustos. Cur duo quae dederant, tertius eripuit? με δύο στίχους που διασώζονται από 
τον σχολιαστή του Ιουβενάλη στη Sat. 4.38 και αποδίδονται στον Μαρτιάλη: Flavia gens, 
quantum tibi tertius abstulit heres! paene fuit tanti, non habuisse duos. Βλ. R. P. H. Green, 
Ausonius’ Use of the Classical Poets. Some New Examples and Observations, Classical 
Quarterly 27 (1977), 441-452.

18. Caesares, Tetr. 4: quos memor. 
19. R. P. H. Green, Marius Maximus and Ausonius’s Caesares,  Classical Quarterly 31 

(1981), 231 [στο εξής: Green, Maximus and Ausonius].



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

50 	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ

που έχει με τον Δίωνα Κάσσιο ίσως να προέρχονται από άλλη πηγή. 
Τίποτα σημαντικό δεν τον συνδέει στενά με την πρόσφατη ιστορία του 
Αυρηλίου Βίκτορα ή του Ευτροπίου»20. Από την άλλη, τα παράλληλα 
χωρία που υπάρχουν μεταξύ του δευτέρου τμήματος των Caesares και 
αποσπασμάτων της Historia  Augusta21 δείχνουν πως ο Αυσόνιος άσκησε 
επίδραση στους συγγραφείς της μεταγενέστερης αυτής συλλογής τριάντα 
βιογραφιών αυτοκρατόρων, διεκδικητών, σφετεριστών και μνηστήρων 
του θρόνου, από τον Αδριανό έως τον Νουμεριανό (117-284 μ.Χ.)22.

Όσον αφορά τη χρήση της γλώσσας στην ποίηση του Αυσονίου, 
η Νugent, μετά τη δήλωσή της ότι ο ποιητής μας είναι ένας άνθρωπος 
που γοητεύεται από το παιχνίδι των λέξεων, επισημαίνει δύο σημαντικά 
ζητήματα σχετικά με αυτό το θέμα· το πρώτο είναι ότι σε ολόκληρο το 
corpus του Αυσονίου, στατιστικά, η λέξη που απαντάται πιο συχνά 
είναι το ουσιαστικό nomen και το δεύτερο ότι ο ποιητής αρέσκεται 
σε ετυμολογικά παιχνίδια και ειδικά σε αυτά που έχουν να κάνουν με 
κύρια ονόματα23. Και τα δύο αυτά χαρακτηριστικά είναι παρόντα στη 
συλλογή μας. Συγκεκριμένα, το ουσιαστικό nomen απαντάται έντεκα 
φορές, οκτώ στην απλή της μορφή (σε διαφορετικές, βέβαια, πτώσεις: 
nomen, nomine, nomina) και τρεις σε σύνθετη μορφή (cognomen, 

20. Green Ausonius, 559. 
21. Το έργο δεν σώζεται πλήρες, αφού, εκτός από τις βιογραφίες για τα έτη 244-

253, λείπει και η αρχή του, η οποία θα πρέπει να εμπεριείχε τον τίτλο καθώς και άλλες 
σημαντικές πληροφορίες. Έτσι, δεν είναι δυνατό να απαντηθεί το ερώτημα, εάν η συλλογή 
άρχιζε με τον αυτοκράτορα Νέρβα, οπότε θα αποτελούσε συνέχεια των βιογραφιών του 
Σουητωνίου που ολοκληρώνονται στον Δομιτιανό. Η χειρόγραφη παράδοση αναφέρει 
τα εξής ονόματα (ίσως ψευδώνυμα) συγγραφέων της Historia Augusta: Lampridius, 
Spartianus, Vopiscus, Capitolinus, Pollio και Gallicanus. Βλ. Kenney – Clausen, 972-975. 

22. Βλ. Β. Baldwin, Ausonius & the Historia Augusta, Gymnasium 88 (1981), 438-
445 [=Του Ιδιου, Studies on Late Roman and Byzantine History, Literature and Language, 
Amsterdam 1984, V]. N. M. Kay, Ausonius: Epigrams. Text with Introduction and 
Commentary, London 2001, 78 και Μ. Thompson, Logodaedalia: Ausonius and the Historia 
Augusta, στο: C. Deroux (ed.), Studies in Latin Literature and Roman History, XIV, 
Bruxelles 2008, 445-475.  

23. S. G. Nugent, Ausonius’ “late-antique” poetics and “post-modern” literary theory, 
Ramus 19 (1990), 36. Για τη χρήση των ονομάτων στην οικογένεια του ποιητή, βλ. M. 
Lolli, D. M. Ausonius Parentalia: Introduzione, testo, traduzione e commento (Collection 
Latomus 232), Bruxelles 1997, 7-22. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

51Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

praenomen, cognomina). Η συχνή χρήση του ουσιαστικού nomen είναι 
δηλωτική της ονοματοκεντρικότητας του έργου, που αποτελεί βασικό 
χαρακτηριστικό της καταλογικής τεχνικής. Αλλά και ετυμολογικό 
παιχνίδι με κύρια ονόματα επιχειρεί ο Αυσόνιος στις περιπτώσεις 
δύο αυτοκρατόρων: στον Καλιγούλα24 και στον Καρακάλλα25. Kαι οι 
δύο αυτοκράτορες δεν φαίνεται να είναι ιδιαιτέρως αγαπητοί στον 
Αυσόνιο. Επίσης και οι δύο είχαν προσωνύμια που προέρχονται από 
είδη ρουχισμού: από στρατιωτική αρβύλα ο Καλιγούλας (caliga), από 
γαλατική ενδυμασία με κουκούλα (caracalla, η οποία την εποχή του 
μεταγενέστερου αυτοκράτορα είχε γίνει της μόδας), ο Καρακάλλας. Με 
αυτό το ετυμολογικό παιγνίδισμα ο ποιητής εκφράζει με σατιρικό τρόπο 
την απέχθειά του προς αυτούς τους αυτοκράτορες.

Την αντιπάθειά του προς έναν άλλο Καίσαρα, τον Δομιτιανό, την 
εκφράζει φανερά ο Αυσόνιος, εκτός από τον λεκτικό, και με έναν άλλο 
τρόπο: με την αποσιώπηση του ονόματός του (damnatio memoriae). Αν 
εξαιρέσουμε το τετράστιχο που τιτλοφορείται με το όνομά του26, και τις 
τρεις φορές που αναφέρεται σε αυτόν27, ο ποιητής δεν τον ονοματίζει αλλά 
τον αποκαλεί «αδελφό του Τίτου». Ο Αυσόνιος απαξιώνει να αναφέρει 
το όνομά του, βρίσκοντας μόνο ως θετικό του στοιχείο το γεγονός ότι 
ήταν αδελφός του “amor orbis” Τίτου28.

Το ύφος του Αυσονίου, λοιπόν, διακρίνεται από έντονο φορμαλισμό 
που δικαιολογείται από τη ρητορική σφραγίδα όλου του έργου του, αλλά 
και ολόκληρης της λογοτεχνικής παραγωγής της εποχής – δεν είναι εξάλλου 
τυχαίο το γεγονός ότι ο ποιητής μας ποτέ δεν αυτοπροσδιορίζεται ως 
poeta αλλά πάντα ως grammaticus ή rhetor29. Η περιορισμένη έκταση και 
αυτού του έργου, η καταλογική του μορφή, η επιτηδευμένη φρασεολογία 

24. Caesares Mon. 9: Caesar, cognomen Caligae cui castra dederunt και Tetr. 17-18: 
Post hunc castrensi Caligae cognomina Caesar/Successit saevo saevior ingenio. 

25. Caesares Tetr. 91-92: Fratris morte nocens, punitus fine cruento,/inrisu populi tu, 
Caracalla, magis.

26. Caesares Tetr. 49-52, που τιτλοφορείται Domitianus.
27. Caesares Mon. 16-17: Secutus/Frater, quem Calvum dixit sua Roma Neronem, 29: 

Quindecies saevis potitur tum frater habenis, 41: Sera gravem perimunt, sed iusta piacula 
fratrem.

28. Bλ. υποσημείωση 26 της παρούσας εργασίας.  
29. Βλ. Πολυμεράκης, Decimi Magni Ausonii Cupido cruciatus, 35. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

52 	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ

κλπ. οφείλονται στη λογοτεχνική τάση της εποχής που ονομάστηκε «νεο-
αλεξανδρινισμός», λόγω της προτίμησης σε μικρά και πυκνά ποιητικά 
δημιουργήματα που όφειλαν πολλά στην αλεξανδρινή κληρονομιά30. 
Ο φορμαλισμός αυτός, που υπάρχει και σε άλλους συγγραφείς της 
Ύστερης Αρχαιότητας (Προυδέντιος, Κλαυδιανός), μας βοηθά στο να 
διακρίνουμε, όπως γράφει ο Παπαγγελής, «αλεξανδρινές ανταύγειες» 
στα ποιητικά πονήματα αυτής της περιόδου. Ο ίδιος μελετητής αναφέρει: 
«οι κύριοι συντελεστές του ύφους [αυτών των ποιητών] (…) ηχούν πολύ 
γνώριμοι: “εκφράσεις” υψηλής ενάργειας, κατάλογοι, περιεσκεμμένη 
θέση των όρων στον στίχο, ισχυρές δόσεις ρητορικών σχημάτων, 
ανάδειξη της μεμονωμένης λέξης, χρήση της λέξης ως υλικού τιμαλφούς, 
προτεραιότητα του επεξεργασμένου επεισοδίου έναντι της συνολικής 
πλοκής. Καθόλου περίεργο που κάποιοι μίλησαν επίσημα για “νέο 
αλεξανδρινισμό”». Κάποια από αυτά τα χαρακτηριστικά, όπως ήδη 
προαναφέρθηκε, μπορεί κανείς να τα διακρίνει και στους Caesares 
(καταλογική μορφή, ανάδειξη της λέξης, π.χ. nomen) και ίσως, όπως 
υποθέτει ο ίδιος ερευνητής: «να αποτελούν περισσότερο από οτιδήποτε 
άλλο σπονδή στους ‘‘κλασικούς’’»31. 

Χαρακτηριστική είναι η ευνοϊκή στάση που έχει ο ποιητής απέναντι 
στους υιοθετημένους αυτοκράτορες (όπως φαίνεται στα τετράστιχα που 
η πηγή τους είναι μεταγενέστερη του Σουητωνίου). Ο Αυσόνιος πλέκει 
το εγκώμιό τους32. Μία από τις κυρίαρχες αρχές της Στωικής φιλοσοφίας, 
που ήκμασε σημαντικά τους πρώτους μεταχριστιανικούς αιώνες, 
ήταν πως ο κυβερνήτης του κράτους θα πρέπει να είναι ο ξεχωριστός, 
«πεφωτισμένος» ηγεμόνας, ο πρώτος (princeps) ανάμεσα στους 
καλύτερους, που με τις ικανότητές του και όχι λόγω της καταγωγής του, 
θα οδηγούσε τον λαό του στη μέγιστη ευημερία. Σε αυτό το πλαίσιο η 
υιοθεσία (adoptio) καθιερώνεται ως κοινή πρακτική33, που έφερε επιτυχή 

30. Βλ. J.-L. Charlet, Aesthetic Trends in Late Latin Poetry (325-410), Philologus 132 
(1988), 75-77.

31. Θ. Παπαγγελής, Η Ποιητική των Ρωμαίων «Νεωτέρων», Αθήνα 2002 (2η έκδοση), 
234-235. 

32. Το εγκώμιο αυτό κορυφώνεται στο Caesares Tetr. 64: adsciti quantum 
praemineant genitis. 

33. Βλ. Berger, 350.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

53Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

αποτελέσματα34. Αυτό ο grammaticus Αυσόνιος το γνωρίζει πολύ καλά 
και το τονίζει στο έργο του αρκετές φορές35. Ίσως, η επιτυχής εξέλιξη των 
υιοθετημένων αυτοκρατόρων να του θύμιζε τον εαυτό του. Ο Αυσόνιος, 
που δεν υπήρξε γόνος αριστοκρατικής οικογένειας (τουλάχιστον από 
την πλευρά του πατέρα του), κατάφερε να φτάσει σε υψηλά αξιώματα 
(ύπατος, γεγονός για το οποίο ο Αυσόνιος συνέθεσε το μοναδικό πεζό του 
έργο, την Gratiarium actio, παιδαγωγός του Γρατιανού, comes, quaestor 
sacri palatii, praefectus praetorio trium Galliarum), λόγω του έργου του 
και της φήμης που απέκτησε από αυτό36, χάρη στις ίδιες προϋποθέσεις, 
δηλαδή, που εξασφάλισαν και στους υιοθετημένους αυτοκράτορες 
λαμπρή υστεροφημία.

Ο Αυσόνιος σε αυτό το έργο του διασκορπίζει αποφθέγματα 
ενδεικτικά της ηθικής του. Έτσι, στο τετράστιχο του Γάλβα αναφέρει: 
«μα σειρά πιο ταιριαστή / είναι τους ανθρώπους αργότερα να τους 
ικανοποιείς, νωρίτερα να τους απογοητεύεις»37. Έπειτα, στο τετράστιχο 
του Βιτελλίου σημειώνει: «γιατί συχνά / ο ανάξιος βραβεία εξουσίας 
προσεγγίζει, μα κανείς εκτός από τον άξιο δεν τα κρατά»38. Το τετράστιχο 
του Δομιτιανού καταλήγει: «τα δώρα των αγαθών / σύντομα είναι. Τα 
αδικήματα, μόλις γίνουν, για πάντα πόνο φέρνουν»39, ενώ το τετράστιχο 
του Σεβήρου Περτίνακα ως εξής: «Ο τόπος εμπόδιο δεν είναι, όταν ισχυρή 
είναι η δύναμη που κάποιος από φυσικού του έχει»40. Από τις φράσεις 
αυτές, διαπιστώνουμε την τάση του ποιητή για ηθικολογία και την 
ισχυρή πίστη που έτρεφε στην αξιοκρατία. Παράλληλα, προσδίδει και 
διδακτικό τόνο σε όλη του τη συλλογή.

Ο Αυσόνιος είναι ευνοϊκός απέναντι στον Ιούλιο Καίσαρα και τον 
Αύγουστο, ενώ η στάση του προς τις δυναστείες των Κλαυδίων και των 

34. Π.χ. οι επιτυχημένοι υιοθετημένοι αυτοκράτορες Τραϊανός, Αδριανός, Αντωνίνος 
ο Πίος, Μάρκος Αυρήλιος.

35. Βλ. Caesares Tetr. 55-56, 59-60, 63-64, 67-68.
36. Βλ. M. K. Hopkins, Social Mobility in the Later Roman Empire. The evidence of 

Ausonius, Classical Quarterly 11 (1961), 239-249 και H. Sivan, Ausonius of Bordeaux. 
Genesis of a Gallic aristocracy, New York 1993, 31-74. 

37. Caesares Tetr. 31-32: set iustior ordo est/Conplacuisse dehinc, displicuisse prius. 
38. Caesares Tetr. 39-40: quia praemia regni/Saepe indignus adit, non nisi dignus habet.
39. Caesares Tetr. 51-52: qui dona bonorum/Sunt brevia; aeternum, quae nocuere, dolent. 
40. Caesares Tetr. 88: Non obstare locus, cum valet ingenium. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

54 	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ

Φλαβίων δεν μας προκαλεί έκπληξη. Ο Τραϊανός τού είναι περισσότερος 
αγαπητός από τον Αδριανό, οι πρώτοι δύο Αντωνίνοι εγκωμιάζονται, 
ενώ οι απόγονοί τους καταδικάζονται. Αξιοσημείωτη είναι η ευνοϊκότατη 
στάση του ποιητή προς τον Σεπτίμιο Σεβήρο. Ακόμη και ο Αυρήλιος 
Βίκτωρ, ενθουσιώδης οπαδός και συμπατριώτης του Σεβήρου, είχε τις 
επιφυλάξεις του για εκείνον, ειδικά πάνω στο θέμα του θανάτου του 
προκατόχου του, Διδίου Ιουλιανού41. Ο Μάριος Μάξιμος42, αν και ήταν και 
αυτός υποστηρικτής του, δεν φαίνεται να συμμερίζεται εξ ολοκλήρου τη 
στάση του Αυσονίου, καθώς σε ένα χωρίο της Historia Augusta, στο οποίο 
αναφέρεται η μαρτυρία του43, κατηγορεί τον Σεβήρο για σκληρότητα 
και διπροσωπία. Ο θαυμασμός εξάλλου που ο Αυσόνιος τρέφει για τον 
συγκεκριμένο αυτοκράτορα αποδεικνύεται και από τον αριθμό των 
στίχων που αφιερώνει για εκείνον (έξι στίχοι, καθώς αρχίζει το εγκώμιό 
του ήδη από το δεύτερο ελεγειακό δίστιχο του Διδίου Ιουλιανού)44. 

Όπως προαναφέρθηκε45, οι Caesares αποτελούν κολοβή συλλογή 
που διακόπτεται στο πρώτο ελεγειακό δίστιχο του Ελαγάβαλου. Από 
εκεί και μετά ο Αυσόνιος πιθανώς θα συνέχιζε με τους αυτοκράτορες που 
ακολουθούν και ίσως να έφτανε στη δική του εποχή. Πέρα, όμως, από το 
τμήμα του έργου που είναι χαμένο σήμερα, παρατηρούμε ότι ο ποιητής, στο 
δεύτερο μέρος που σώζεται, δεν αναφέρεται καθόλου στους αυτοκράτορες 
Λεύκιο Βήρο, Κλώδιο Αλβίνο και Πεσκέννιο Νίγρο46. Θεωρούμε ότι δεν 
αναφέρεται σε αυτούς κυρίως για τρεις λόγους· πρώτον, γιατί και οι τρεις 
τους μοιράστηκαν τον θρόνο και κανείς τους δεν στάθηκε μοναδικός 
αυτοκράτορας. Δεύτερον, γιατί δεν του ήταν συμπαθείς (σημειωτέον 
ότι ο Rostovtzeff χαρακτηρίζει τον Λεύκιο Βήρο νωθρό και ηλίθιο)47. Οι 

41. Syme, Emperors and Biography, 93. 
42. Βλ. υποσημείωση 65 της παρούσας εργασίας. 
43. Βλ. Historia Augusta, Spartianus, Sev. xv: denique cum occisi essent nonnulli, 

Severus se excusabat et post eorum mortem negabat fieri iusisse quod factum est. Quod de 
Laeto praecipue Marius Maximus dicit.

44. Το εγκώμιο προς τον Σεβήρο καταλαμβάνει τους στίχους Caesares Tetr. 83-88. 
45. Bλ. σσ. 46-47 της παρούσας εργασίας.
46. Στους αυτοκράτορες Γέτα και Αντωνίνο Διαδουμενιανό αναφέρεται υπαινικτικά, βλ. 

Caesares Tetr. 91: fratris morte για τον πρώτο και Caesares Tetr. 95: cum prole για τον δεύτερο. 
47. M. Rostovtzeff, Ρωμαϊκή Ιστορία (ελληνική μετάφραση Β. Κάλφογλου), Αθήνα 

1984, 239.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

55Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

άλλοι δύο, Αλβίνος και Πεσκέννιος, συγκρούσθηκαν με τον αγαπημένο 
αυτοκράτορα του Αυσονίου, τον Σεβήρο. Ο ποιητής καταδικάζει, λοιπόν, 
τη μνήμη τους (damnatio memoriae)48. Τρίτον και σημαντικότερο, γιατί 
μπορεί η πηγή του (Μάριος Μάξιμος;) να μη τους ανέφερε.

Εύλογα προκύπτει στον αναγνώστη αυτής της ποιητικής συλλογής 
το εξής ερώτημα: γιατί ο Αυσόνιος αναφέρεται τέσσερις φορές (στα 
μονόστιχα για τη διαδοχή τους, τη διάρκεια της εξουσίας τους, τον 
θάνατό τους και στα τετράστιχα που αφορούν τον καθένα) στους 
αυτοκράτορες που για τη ζωή και το έργο τους αντλεί από τον 
Σουητώνιο, ενώ για τους αυτοκράτορες που η πηγή του είναι άγνωστη, 
κάνει μία μοναδική αναφορά (στα αντίστοιχα τετράστιχα); Γιατί δεν 
προτάσσει μονόστιχα και στο δεύτερο τμήμα του έργου (με τίτλο: de 
Caesaribus post Tranquillum tetrasticha); Βέβαιη απάντηση δεν μπορεί 
να δοθεί. Ίσως γιατί θεωρούσε τους πρώτους δώδεκα αυτοκράτορες πιο 
δημοφιλείς49 – με αυτούς εξάλλου είχε ασχοληθεί ο μεγαλύτερος Ρωμαίος 
βιογράφος, ο Σουητώνιος. Ίσως πάλι, επειδή αυτοί οι αυτοκράτορες ήταν 
χρονικά πιο απομακρυσμένοι από τους σύγχρονούς του αναγνώστες, 
θέλησε να προσφέρει πιο ενδελεχείς πληροφορίες για εκείνους. Εφόσον, 
όμως, ένα μεγάλο τμήμα της συλλογής έχει χαθεί και δεν γνωρίζουμε τί 
ακολουθούσε50, μπορούμε να εικάσουμε ότι ο Αυσόνιος πιθανώς είχε και 
για τους αυτοκράτορες του δεύτερου μέρους περισσότερες αναφορές, 
στο χαμένο μέρος των Caesares.

Η συλλογή έχει ένα σαφές ιστορικό υπόβαθρο, αλλά το γεγονός 
αυτό δεν είναι ικανό για να καταταγεί στο είδος της ιστοριογραφίας. 
Όπως προαναφέρθηκε51, οι Caesares συγγενεύουν με τη βιογραφία, 
ένα λογοτεχνικό είδος που αναπτύχθηκε σημαντικά στα χρόνια 
της Ύστερης Αρχαιότητας και παραμέρισε την ιστοριογραφία52. Τη 
συγγένεια αυτή την κάνει φανερή και ο ποιητής μας, παραθέτοντας 
το όνομα του Σουητωνίου. Ενώ η ιστοριογραφία προβάλλει τη 
δημόσια δράση φημισμένων ανδρών, η βιογραφία προβάλλει την 

48. Οι συγγραφείς της Historia Augusta ασχολούνται και με αυτούς τους 
αυτοκράτορες.

49. Βλ. Caesares Mon. 1: Caesareos proceres. 
50. Βλ. σσ. 59-62 της παρούσας εργασίας. 
51. Βλ. σσ. 46-49 της παρούσας εργασίας.
52. Βλ. von Albrecht, Ιστορία της Ρωμαϊκής Λογοτεχνίας, τ. 1, 522-536.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

56 	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ

ιδιωτική. Αυτό κάνει και στους Caesares ο Αυσόνιος. Δεν περιγράφει 
τα κατορθώματα των αυτοκρατόρων, δεν συσχετίζει την πορεία της 
ρωμαϊκής αυτοκρατορίας με τη δική τους. Αυτό που τον ενδιαφέρει 
είναι οι χαρακτήρες τους, με τα προτερήματα και τα ελαττώματά τους. 
Προκειμένου, βέβαια, για σημαίνοντα πολιτικά πρόσωπα, όπως είναι 
οι αυτοκράτορες, η βιογραφία δεν είναι δυνατό να αδιαφορήσει για 
τα ιστορικά τους επιτεύγματα. Στους Caesares ο Αυσόνιος φαίνεται 
να αδιαφορεί για τα θέματα αυτά. Ασχολείται με την ηθογραφική 
σκιαγράφηση των Καισάρων. 

Οι Caesares παρουσιάζουν κοινά σημεία, αλλά και διαφορές, και με 
δύο άλλα λογοτεχνικά είδη, παραπλήσια της βιογραφίας· το εγκώμιο και 
το λογοτεχνικό πορτρέτο. Κάποια τετράστιχα επιγράμματα της συλλογής 
(του Αυγούστου, του Σεβήρου) φαίνεται να αποτελούν εγκώμια. Αν 
εξετάσουμε, όμως, τη συλλογή σαν σύνολο, θα διαπιστώσουμε ότι 
υπάρχουν βασικές διαφορές με αυτό το είδος. Στο εγκώμιο δίνεται 
έμφαση στα πολιτικά, ηθικά, πνευματικά επιτεύγματα, ενώ στο έργο 
μας προέχει η ζωή του κάθε αυτοκράτορα, και για τον λόγο αυτόν  (για 
τους περισσότερους αυτοκράτορες) μνημονεύονται οι αρνητικές τους 
πλευρές (πάθη)53. Το λογοτεχνικό πορτρέτο στηρίζεται σε επιμέρους 
χαρακτηριστικά γνωρίσματα του προσώπου που περιγράφεται και 
δεν είναι πλήρες. Το ίδιο συμβαίνει και σε αυτή τη συλλογή, με την 
προσωπικότητα του κάθε αυτοκράτορα να αποτελεί το κεντρικό θέμα 
της. Ενώ, όμως, το λογοτεχνικό πορτρέτο έχει να κάνει με την απαρίθμηση 
συγκεκριμένων ιδιοτήτων ή κάποιων χαρακτηριστικών ανεκδότων που, 
κατά την αντίληψη του συγγραφέα, απεικονίζουν το άτομο με το οποίο 
ασχολείται, στους Caesares ο Αυσόνιος δεν παραθέτει κατάλογο αρετών 
ή ελαττωμάτων των αυτοκρατόρων, ούτε συμπεριλαμβάνει ανέκδοτα 
σχετικά με αυτούς. Αρκείται στην επισήμανση δύο ή τριών γνωρισμάτων, 
που είναι ενδεικτικά του χαρακτήρα τους, ενώ αρκετές φορές βλέπουμε 
να παρεμβαίνει ο ίδιος στο έργο του άλλοτε σχολιάζοντας54 και άλλοτε 
διατυπώνοντας σοφά γνωμικά55.

53. Το εγκωμιαστικό στοιχείο συνήθως υποχωρεί και στον Σουητώνιο.
54. Για παράδειγμα, βλ. Caesares Tetr. 28: Disce ex Tranquillo: set meminisse piget, 36: 

Hoc solum fecit nobile, quod periit, 50: Cur duo quae dederant, tertius eripuit.
55. Βλ. σ. 53 της παρούσας εργασίας.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

57Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

Δικαιολογημένα λοιπόν διερωτάται ο αναγνώστης της συλλογής, σε 
ποιο είδος μπορούμε να κατατάξουμε τους Caesares; Είναι μία έμμετρη 
βιογραφία; Είναι μία συλλογή από πορτρέτα αυτοκρατόρων; Μήπως 
αποτελεί απλώς έμμετρο σχολιασμό στον Σουητώνιο, όπως δηλώνουν 
κάποιοι μελετητές56; Η εντονότατη τάση του Αυσονίου για ηθικολογία 
είναι διάχυτη σε αυτό το έργο57. Είναι ολοφάνερο ότι αυτό που τον 
ενδιαφέρει είναι ο χαρακτήρας των αυτοκρατόρων, η ηθική τους. Για 
τον λόγο αυτόν άλλωστε αφιερώνει εξίσου ένα τετράστιχο και για τους 
ονομαστούς αυτοκράτορες (π.χ. Τραϊανός, Αδριανός), αλλά και για 
τους λιγότερο γνωστούς (Δίδιος Ιουλιανός, Οπίλιος Μακρίνος). Δεν τον 
ενδιαφέρουν τα επιτεύγματά τους (πόλεμοι που διεξήγαγαν, η ανάπτυξη 
της αυτοκρατορίας στα χρόνια τους κλπ.). Ουσιαστικά, θα λέγαμε ότι 
δεν τον ενδιαφέρουν οι αυτοκράτορες ως πολιτικά πρόσωπα, αλλά 
ως σημαίνοντα ιστορικά πρόσωπα με αδυναμίες και προτερήματα. Σε 
αντίθεση με τον Σουητώνιο, που, όπως ο ποιητής μας δηλώνει στην αρχή 
της συλλογής58, πραγματεύθηκε ολόπλευρα τους αυτοκράτορες, αυτός 
θίγει κυρίως την ηθική τους διάσταση με αυτή την ελλειπτικότητα και 
τον υπαινιγμό, που αποτελούν βασικά χαρακτηριστικά της ποίησης. 
Πρόκειται, λοιπόν, για  έμμετρο ηθογραφικό έργο σε καταλογική μορφή, 
που έχει ως πρωταγωνιστές του τους σημαντικότερους πολίτες της 
ρωμαϊκής αυτοκρατορίας, τους ίδιους τους αυτοκράτορες. 

Πιο στενός συγγενής αυτού του έργου είναι, βέβαια, η βιογραφία. Ο 
Αυσόνιος χρησιμοποιεί αυτή τη συγγένεια για να κάνει και επίδειξη της 
ποιητικής του ικανότητας. Η επίδειξη έγκειται στο γεγονός ότι επιλέγει 
ένα κατεξοχήν θέμα της πεζογραφίας (βιογραφίες αυτοκρατόρων), 
αντλεί εκείνα τα στοιχεία του που θα τον βοηθήσουν σημαντικά στην 
επιγραμματική περιγραφή του χαρακτήρα των Καισάρων και στο τέλος 
καθιστά το έργο του αυτό μία ποιητική συλλογή. Την τακτική αυτή, 
να μεταγράφει σε στίχους παραδοσιακά θέματα της πεζογραφίας, ο 
Αυσόνιος την ακολουθεί και στη συλλογή Ordo Urbium Nobilium, αλλά 

56. Rose, 251. 
57. Βλ. σ. 53 της παρούσας εργασίας. Η τάση αυτή φαίνεται και από το γεγονός ότι, 

όταν μιλά για τους «κακούς» αυτοκράτορες, τονίζει ιδιαίτερα την τιμωρία τους, σαν να 
διακηρύσσει ότι κανείς φαύλος δεν γλιτώνει.

58. Caesares Mon. 4-5: Quorum per plenam seriem Suetonius olim/Nomina, res gestas 
vitamque obitumque peregit. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ58

και στο έργο Griphus Ternarii Numeri. Με τον τρόπο αυτόν αναδεικνύει 
την αφαιρετική του ικανότητα και το ποιητικό του ταλέντο.

Ο Αυσόνιος, λοιπόν, χρησιμοποιεί βιογραφικό υλικό και του δίνει 
ηθικολογική χροιά. Η τακτική αυτή παραπέμπει σε έναν παλαιότερο 
Ρωμαίο βιογράφο, τον Κορνήλιο Νέπωτα, με τη διαφορά ότι ο ποιητής 
προσαρμόζει αυτό το υλικό σε στίχους. Μην ξεχνάμε άλλωστε ότι ο 
Νέπως είναι ο πρώτος για τον οποίο γνωρίζουμε ότι συνέθεσε βιογραφίες 
πολιτικών προσωπικοτήτων, όπως αργότερα και ο Σουητώνιος. 
Διαβάζοντας τις βιογραφίες του Νέπωτα, ο σύγχρονος αναγνώστης θα 
αντιληφθεί τον ηθικό σκοπό που διαπερνά ολόκληρο το έργο του. Οι βίοι 
του Κίμωνα, του Κόνωνα, του Ιφικράτη, του Χαβρία και του Τιμοθέου 
είναι σύντομοι, αλλά παρ’ όλη τη βραχύτητά τους είναι διάχυτο σε 
αυτούς το έντονο ενδιαφέρον που δείχνει ο συγγραφέας για τη «virtus» 
και τα «vitia» που χαρακτηρίζουν τους πρωταγωνιστές. Εκτός από την 
ηθικολογία, ένα άλλο κοινό στοιχείο Αυσονίου – Νέπωτα είναι ότι και 
στον προγενέστερο συγγραφέα υπάρχουν βιογραφίες που προσεγγίζουν 
το «εγκώμιο», όπως είναι αυτές του Επαμεινώνδα, του Αγησιλάου και του 
Αττικού. Και εκείνος, όμως, όπως ο ποιητής μας, δεν εμμένει μόνο στον 
έπαινο των προσώπων που πραγματεύεται. Αναμειγνύει τον έπαινο με 
τον ψόγο59, πρακτική που ακολουθεί και ο Αυσόνιος60. Ένα άλλο κοινό 
σημείο τους είναι ότι και ο Κορνήλιος Νέπως διατυπώνει την κρίση του, 
όπως και ο ποιητής μας, σε «προμύθια» ή προσθήκες61. 

Οι ομοιότητες, λοιπόν, που φαίνεται να υπάρχουν ανάμεσα στον 
Αυσόνιο και τον Κορνήλιο Νέπωτα, έναν ηθικολόγο συγγραφέα, 
μας οδηγούν στο συμπέρασμα ότι εκτός από την ψυχαγωγία του 
αναγνώστη, ο ποιητής είχε ως στόχο, όπως και ο Νέπως, και τη διδαχή 
του. Φαίνεται ότι ο Αυσόνιος τήρησε στο έπακρον την αρχή που ο 

59. Η ανάμειξη αυτή θεωρείται ότι αποτελεί ένα «περιπατητικό» στοιχείο. Η 
φιλοσοφική ηθική, ιδίως η χαρακτηρολογία του Αριστοτέλη και του Θεοφράστου, 
παρείχαν ένα μέσο για την εσωτερική διάρθρωση της βιογραφίας, την έντονη αντίθεση 
αρετών και παθών. 

60. Στους Caesares o Αυσόνιος συμπεριλαμβάνει επιγράμματα στα οποία γίνεται 
λόγος για καλούς και κακούς χαρακτήρες. Σε μερικούς, όμως, αυτοκράτορες, τα δύο 
αυτά χαρακτηριστικά συνυπάρχουν στο ίδιο το τετράστιχό τους. Για παράδειγμα, στο 
τετράστιχο του Βεσπασιανού και του Αδριανού.

61. Βλ. σ. 53 της παρούσας εργασίας. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

59Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

Οράτιος διακηρύσσει στην Ars Poetica, ότι δηλαδή ο ποιητής επιθυμεί 
να ωφελεί ή να ευφραίνει ή και τα δύο μαζί62. Τα σχόλια του Αυσονίου, 
η επιμονή του να τονίζει τη δίκαιη τιμωρία των κακών αυτοκρατόρων, 
τα αποφθέγματα που διασκορπίζει στο έργο του, είναι στοιχεία που μας 
κάνουν να πιστεύουμε ότι οι Caesares αποτελούν έμμετρο ηθογραφικό 
έργο που έχει διπλό στόχο: την ψυχαγωγία αλλά και τη διδασκαλία του 
αναγνώστη. Ο διδακτικός σκοπός της συλλογής φαίνεται εξάλλου και 
από τη σοβαρή διάθεση που επιδεικνύει ο ποιητής σε ολόκληρο το έργο. 
Όπως προαναφέρθηκε63, ο Αυσόνιος σε πολλά έργα του είναι αστείος και 
σκωπτικός. Στους Caesares, όμως, μοιάζει να συνδυάζει την τέχνη με το 
επάγγελμά του. Είναι ποιητής, αλλά και δάσκαλος των αναγνωστών του. 

Αλλά από ποιούς συγγραφείς αντλεί ο Αυσόνιος υλικό για το 
δεύτερο μέρος της συλλογής; Επίσης, τι ακολουθούσε μετά το κολοβό 
τετράστιχο του Ελαγάβαλου; Τα ερωτήματα αυτά έχουν απασχολήσει σε 
μεγάλο βαθμό τους μελετητές του Αυσονίου και ο καθένας προσπαθεί να 
δώσει την πιο ευλογοφανή απάντηση. 

Πολλοί64 θεωρούν ότι ο Αυσόνιος αντλεί το υλικό του για το 
δεύτερο τμήμα της συλλογής από τον Μάριο Μάξιμο65. Την άποψη αυτή 
τη στηρίζουν κυρίως στο γεγονός ότι στο δεύτερο μέρος των Caesares 
ο Αυσόνιος ασχολείται με τους ίδιους αυτοκράτορες με τους οποίους 
ασχολήθηκε ο Μάριος Μάξιμος (από τον Νέρβα έως τον Ελαγάβαλο). 
Ο Green υποστηρίζει: «Γι’ αυτούς τους Καίσαρες ο Αυσόνιος σίγουρα 
θα είχε χρησιμοποιήσει κάποια πηγή, και εφόσον χρησιμοποίησε τον 

62. Ars Poetica 333-334: aut prodesse volunt aut delectare poeta/aut simul et iucunda 
et idonea dicere vitae. 

63. Βλ. σ. 45 της παρούσας εργασίας.
64. F. Della Corte, I Caesares di Ausonio e Mario Massimo, Studi Urbinati 49.1 (1975), 

483-491 [=Atti del Convegno Gli storiografi latini tramandati in frammenti (Urbino 1974)].  
T. D. Barnes, Hadrian and Lucius Verus, JRS 57 (1967), 66, υποσημείωση 1. Του Ιδίου, 
Τhe sources of the Historia Augusta, Bruxelles 1978, 10. Syme, Emperors and Biography, 
90, υποσημείωση 1 και Α. Pastorino, Opere di Decimo Magno Ausonio, Torino 1971, 90.

65. Για τον πολιτικό και βιογράφο αυτόν του 2ου/3ου αιώνα μ.Χ. [ο οποίος έγραψε 
βιογραφίες αυτοκρατόρων από τον Νέρβα έως τον Ελαγάβαλο (96-222 μ.Χ.), έχοντας ως 
πρότυπό του τον Σουητώνιο, οι οποίες δεν σώζονται, εκτός από κάποια αποσπάσματα, 
αλλά χρησιμοποιήθηκαν από τους συγγραφείς της Historia Augusta], βλ. Kenney – Clausen, 
971-973. Βλ. επίσης, A. R. Birley, Marius Maximus the consular Biographer, Aufstieg und 
Niedergang der Römischen Welt 2, 34, 3 (1997), 2684-2693. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ60

Σουητώνιο για την πρώτη δωδεκάδα, θα μπορούσε να είχε συνεχίσει το 
έργο του έχοντας ως πρότυπό του τον Μάξιμο, που κατά κάποιο τρόπο 
ήταν ο συνεχιστής του Σουητωνίου»66. Στο ερώτημα γιατί ο ποιητής δεν 
αναφέρει το όνομα του Μαξίμου, όπως μνημονεύει τον Σουητώνιο, ο 
ίδιος μελετητής δίνει μία εύλογη απάντηση: «όταν ο Αυσόνιος επρόκειτο 
να συνεχίσει πιο πέρα από τον Δομιτιανό, το κύρος που θα κέρδιζε 
αναφέροντας τον Μάξιμο δεν θα ήταν το ίδιο [σε σύγκριση μ’ εκείνο 
που θα του προσέδιδε το όνομα του Σουητωνίου] ακόμη και αν τον είχε 
χρησιμοποιήσει»67. 

Ο Green πάλι, μετά την απόπειρά του να βρει κάποια κοινά σημεία 
ανάμεσα στον Αυσόνιο και τις έμμεσες μαρτυρίες του Μαξίμου, όπως 
διασώζονται στην Historia Augusta, καταλήγει στο συμπέρασμα ότι η 
πιθανότητα της αποκλειστικής εκμετάλλευσης του Μαξίμου από τον 
Αυσόνιο φαίνεται πως είναι μάλλον χλωμή και αμφίβολη68. Οι ομοιότητες 
που υπάρχουν ανάμεσα στους δύο (η όχι και τόσο ευνοϊκή στάση τους 
απέναντι στον Αδριανό, η απέχθειά τους προς τη Φαυστίνα, τη μητέρα 
του Κομμόδου, η αναφορά στην απροθυμία του Ελβίου Περτίνακα 
να αναλάβει το αυτοκρατορικό αξίωμα και στην ταπεινή καταγωγή 
του Σεβήρου), ίσως να δικαιολογούνται από το γεγονός ότι μπορεί να 
προέρχονται από κοινή πηγή, άγνωστη σε μας. Συμπερασματικά, θα 
λέγαμε ότι είναι πολύ πιθανό πως ο Αυσόνιος είχε διαβάσει τις βιογραφίες 
του Μαξίμου και είχε αντλήσει από εκεί υλικό για τους Caesares του. Δεν 
μπορούμε, όμως, να προσδιορίσουμε με βεβαιότητα τί πήρε από εκείνον, 
ή να υποστηρίξουμε ότι, όσον αφορά το δεύτερο μέρος της συλλογής, το 
έργο μας αποτελεί συντόμευση των βιογραφιών του Μαξίμου.

Σχετικά με το δεύτερο τμήμα της συλλογής, αλλά και με το αντίστοιχο 
που ακολουθούσε το τετράστιχο του Ελαγάβαλου και που δεν σώζεται 
σήμερα, κάποιοι μελετητές πιστεύουν ότι ο ποιητής χρησιμοποίησε 
μία συλλογή βιογραφιών (Kaisergeschichte την είχε ονομάσει ο A. 
Enmann)69, που και αυτή είναι χαμένη για εμάς, αλλά μπορούμε να 

66. Green, Maximus and Ausonius, 231.
67. Green, Maximus and Ausonius, 231.
68. Green, Maximus and Ausonius, 231-236. 
69. Πρόκειται για μία υποτιθέμενη χαμένη συλλογή από σύντομες βιογραφίες 

αυτοκρατόρων από τον Αύγουστο έως τον θάνατο του Μ. Κωνσταντίνου, γραμμένη 
πιθανώς στα χρόνια 337-340 μ.Χ. Την ύπαρξή της, αλλά και το γεγονός ότι ο Αυσόνιος 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

61Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

εικάσουμε ότι υπήρχε από άλλα παρόμοια έργα που έχουμε στη διάθεσή 
μας, π.χ. Caesares του Αυρηλίου Βίκτορα, Breviarium ab urbe condita 
του Eυτροπίου, Historia Augusta. Στα έργα αυτά φαίνεται να υπάρχει 
μία κοινή επιλογή γεγονότων και λαθών, ακόμη και κοινό λεξιλόγιο, 
ειδικότερα στις αφηγήσεις που αφορούν τον σκοτεινό (λόγω των πολλών 
μνηστήρων, σφετεριστών και διεκδικητών του αυτοκρατορικού θρόνου) 
τρίτο μεταχριστιανικό αιώνα. Είναι πιθανό ότι ο Αυσόνιος άντλησε 
υλικό από μία παρόμοια συλλογή, που θα τον βοήθησε σημαντικά 
προσφέροντάς του πληροφορίες για την περίοδο αυτή.

Τι ακολουθούσε, όμως, μετά το τετράστιχο του Ελαγάβαλου; Δεν 
χωρά αμφιβολία ότι το έργο του Αυσονίου συνεχιζόταν, ίσως μέχρι την 
εποχή του70. Η μαρτυρία του Giovanni Mansionario71 δίνει τη δυνατότητα 
στους μελετητές να διατυπώσουν ενδιαφέρουσες υποθέσεις για την 
έκταση των Caesares και για το τι ακολουθούσε στο χαμένο τμήμα τους. 
Ο Βερονέζος αρχαιολόγος, αφού αναφέρει στη λίστα του τη συλλογή 
μας72, αμέσως μετά αναφέρει: “item ad eundem de imperatoribus res novas 
molitis a decio usque ad dioclecianum versu iambico trimetro iuxta libros 
eusebii nannetici ystorici”. Μετά από αυτή τη δήλωση, εύλογα προκύπτουν 
τα εξής ερωτήματα: σε ποιο έργο αναφέρεται ο Μansionario; Είναι νόθο 

έκανε χρήση αυτής της συλλογής, την είχε υποστηρίξει ο A. Enmann, Eine verlorene 
Geschichte der römischen Kaiser und das Βuch de viris illustribus urbis Romae, Philologus, 
Supplement-Band 4, Heft 3 (1884), 337-501. Βλ. και R. Burgess, Principes cum Tyrannis: 
two studies on the Kaisergeschichte and its tradition, Classical Quarterly 43 (1993), 491-500. 

70. Bλ. Caesares Tetr. 3-4: incipiam ab divo percurramque ordine cunctos| novi 
Romanae quos memor historiae.

71. Ο Giovanni de Matociis, ευρύτερα γνωστός ως Giovanni Mansionario, ήταν 
αρχαιολόγος από τη Βερόνα. Στο περιθώριο ενός αντιγράφου από το έργο του Historia 
Imperialis, όπου πραγματευόταν τις ζωές των αυτοκρατόρων από τον Αύγουστο έως τον 
Καρλομάγνο, γύρω στα 1320, παραθέτει έναν κατάλογο των έργων του Αυσονίου. Η 
μαρτυρία του εκδόθηκε για πρώτη φορά από τον R. Weiss, Ausonius in the fourteenth 
century στο: Classical Influences on European Culture – A.D. 500-1500, Cambridge 1971, 
71-72. Επανεκδόθηκε από τον Green, Ausonius,  720. Τα έργα που αναφέρει o Mansionario 
δεν είναι όλα γνήσια. Για παράδειγμα, δύο έργα που μάλλον δεν είναι αυθεντικά είναι 
αυτά που περιγράφει ως εξής: “cronicam ab initio mundi usque ad tempus suum” και 
“libellum de nominibus mensium Hebreorum et Atheniensium”. 

72. Η φράση item ad hesperium filium suum de ordine imperatorum περιγράφει 
ασφαλώς τους Caesares. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

62 	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ

έργο του Αυσονίου ή γνήσιο που δεν σώζεται; Τι σημαίνει η φράση “res 
novas molitis”; Ποιος είναι ο Eusebius Nanneticus και το σπουδαιότερο, 
ποια η σχέση αυτού του έργου με τους Caesares;

Αρκετοί ερευνητές συμφωνούν ότι το έργο που περιγράφει ο 
Mansionario είναι γνήσιο73. Φαίνεται ότι ο Ιταλός γνώριζε καλά τι έλεγε, 
καθώς η συγκεκριμένη πληροφορία που μας παρέχει είναι ασυνήθιστα 
πλήρης. Δεν παραθέτει μόνο έναν απλό τίτλο, αλλά δίνει πληροφορίες 
για το περιεχόμενο του έργου, το μέτρο του και την ιστορική πηγή του, 
τακτική που δεν ακολουθεί στους Caesares.

Για να απαντήσουμε στο ερώτημα σε ποιο έργο αναφέρεται ο 
Mansionario, πρέπει πρώτα να εξηγήσουμε τι σημαίνει η φράση “res 
novas molitis”, ώστε να καταλάβουμε και ποιο ήταν το περιεχόμενό του. 
Ο Green θεωρεί ότι ο Mansionario με αυτή του τη φράση αναφέρεται 
στους σφετεριστές του αυτοκρατορικού θρόνου (δηλώνει μάλιστα ότι 
με την ίδια σημασία χρησιμοποιεί τη φράση και ο Τάκιτος, Annales 
15.35)74. Ο Burgess δίνει μία παραπλήσια ερμηνεία. Γράφει πως η φράση 
αυτή δεν είναι ασυνήθιστη και ότι γενικά το “res novas molire” σημαίνει 
«εξεγείρομαι» ή «επαναστατώ» και συγκεκριμένα μαζί με το ουσιαστικό 
“imperatores” ερμηνεύεται ως «σφετερίζομαι το αυτοκρατορικό αξίωμα», 
όπου το «σφετερίζομαι» χρησιμοποιείται πάντα για τις αποτυχημένες 
προσπάθειες που καταβάλλει κάποιος για να γίνει αυτοκράτορας και όχι 
για τους νόμιμους αυτοκράτορες. Από αυτές τις ερμηνείες είναι φανερό ότι 
ο Αυσόνιος πρέπει να συνέθεσε μία ποιητική συλλογή που είχε ως θέμα της 
τους σφετεριστές του αυτοκρατορικού θρόνου75 και ειδικότερα εκείνους 
που έδρασαν ανάμεσα στα χρόνια της διακυβέρνησης του Δεκίου (249-
251 μ.Χ.) και αυτής του Διοκλητιανού (284-305 μ.Χ.). Σε αυτό το χρονικό 
πλαίσιο ο Αυσόνιος θα πραγματευόταν και τους Γαλάτες αυτοκράτορες 
που ασφαλώς τους γνώριζε αρκετά.

Ποιος, όμως, είναι αυτός ο Eusebius Nanneticus; Τι περισσότερο 
γνωρίζουμε γι’ αυτόν, πέρα από το ότι το όνομά του είναι ελληνικό και 

73. Green, Maximus and Ausonius, 230. Του Ιδίου, Ausonius’ Fasti and Caesares 
revisited, 576 και Burgess, 496. 

74. Green, Maximus and Ausonius, 229. 
75. Οι συγγραφείς της Historia Augusta πραγματεύθηκαν και τους σφετεριστές 

αυτοκράτορες. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

63Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

η καταγωγή του από τη γαλλική πόλη Nantes; Πρόκειται σίγουρα για 
κάποιον ιστορικό, που συνέθεσε εκτενές έργο (“iuxta libros”) για τους 
Ρωμαίους αυτοκράτορες. Από εδώ και πέρα, οι γνώμες των μελετητών 
διίστανται. Ο Green υποστηρίζει ότι ο Ευσέβιος αυτός ήταν Έλληνας 
και μάλιστα ίσως ήταν και μακρινός συγγενής του Αυσονίου. Υποθέτει 
ότι είναι μάλλον αυτός ο ιστορικός για τον οποίο μιλά ο Ευάγριος76 στο 
έργο του ᾿Εκκλησιαστικὴ Ἱστορία (5.24), ο οποίος, γύρω στο 300 μ.Χ., 
είχε γράψει ιστορία των Ρωμαίων αυτοκρατόρων από τον Αύγουστο έως 
τον Κάρο (283 μ.Χ.)77. Ο Burgess από την άλλη, θεωρεί ότι δεν πρόκειται 
για κάποιον ιστορικό που έγραψε στα ελληνικά, αλλά στα λατινικά, 
για δυτικό ακροατήριο. Μάλιστα, συνεχίζοντας τη σκέψη του, υποθέτει 
ότι είναι πολύ πιθανό αυτός ο Ευσέβιος78 να είναι ο συγγραφέας της 
Kaisergeschichte79.

Ανακεφαλαιώνοντας, μπορούμε να πούμε ότι το έργο αυτό που 
περιγράφει ο Mansionario μάλλον είναι γνήσιο έργο του Αυσονίου, ως 
θέμα του έχει τους σφετεριστές αυτοκράτορες80 που έδρασαν στα χρόνια 
249-305 μ.Χ. (διακυβέρνηση Δεκίου έως διακυβέρνηση Διοκλητιανού), 
πηγή του ήταν ο Ευσέβιος από τη Nantes και μέτρο του ο ιαμβικός 
τρίμετρος. Ποια, όμως, είναι η σχέση αυτού του έργου με τους Caesares; 
Αποτελεί τμήμα τους ή πρόκειται για ένα ξεχωριστό έργο;

Είναι πασιφανές ότι ο Mansionario θεωρεί αυτό το έργο ξεχωριστό. 
Γι’ αυτό άλλωστε κάνει χωριστή μνεία για εκείνο δίνοντας περαιτέρω 
πληροφορίες. Σήμερα οι απόψεις διίστανται. Πιο συγκεκριμένα, ο 
Green, μετά τη δήλωσή του πως το χαμένο αυτό έργο αποτελεί μέρος των 
Caesares, υποστηρίζει ότι η περιγραφή του από τον Mansionario είναι 
εσφαλμένη. Πιστεύει ότι ο Ιταλός εξαπατήθηκε από το διαφορετικό 
μέτρο (ιαμβικό τρίμετρο) αυτού του τμήματος της συλλογής, με συνέπεια 

76. Για τον Ευάγριο Σχολαστικό βλ. Α. Kαρπόζηλος, Βυζαντινοὶ ἱστορικοὶ καὶ 
χρονογράφοι, τ. 1, Αθήνα 1997, 232-237.

77. Green, Maximus and Ausonius, 230.
78. Για περαιτέρω πληροφορίες για τον Ευσέβιο, βλ. H. Sivan, The Historian Eusebius 

(of Nantes), JHS 112 (1992), 158-163. 
79. Burgess, 496-497. 
80. Το κεντρικό θέμα του έργου ήταν οι σφετεριστές. Μάλλον περιελάμβανε και 

τους νόμιμους αυτοκράτορες, αν κρίνουμε από την περίπτωση του Δεκίου και του 
Διοκλητιανού. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ64

να θεωρήσει ότι αποτελεί ένα άλλο έργο, γιατί προφανώς αγνοούσε τη 
συνήθεια του Αυσονίου να χρησιμοποιεί ποικίλα μέτρα μέσα στην ίδια 
ποιητική συλλογή (όπως φαίνεται στα Parentalia και τους Professores 
του). Με το ιαμβικό τρίμετρο, όμως, όπως γράφει, ο Αυσόνιος θα 
μπορούσε ευκολότερα να εφαρμόσει στο μέτρο ονόματα αυτοκρατόρων, 
όπως του Βαλεριανού και του Διοκλητιανού, αλλά και σφετεριστών, 
όπως του Λαιλιανού και του Ρηγαλιανού. Σύμφωνα με τον ίδιο 
μελετητή, ίσως τα ελεγειακά δίστιχα σταματούσαν στο τετράστιχο του 
Ελαγάβαλου και από εκεί και πέρα η συλλογή συνεχιζόταν σε ιαμβικό 
τρίμετρο, από τον Αλέξανδρο Σεβήρο (222-235 μ.Χ.) έως την εποχή του 
Αυσονίου (περιλαμβάνοντας τους σφετεριστές αλλά και τους νόμιμους 
αυτοκράτορες)81. Την ίδια άποψη διατυπώνει και ο Reeve82.

Και ο Liebermann ταξινομεί με παρόμοιο τρόπο τους Caesares. 
Χωρίζει τη συλλογή σε δύο μεγάλα τμήματα (τα ονομάζει α και β). Το 
πρώτο μέρος με τη σειρά του αποτελείται και αυτό από δύο μέρη (Α και 
Β). Το Α περιλαμβάνει τα μονόστιχα της συλλογής και το Β τα τετράστιχα, 
και αυτά που έχουν να κάνουν με “de Caesaribus post Tranquillum” και 
τα “de Caesaribus post Tranquillum”. Στο δεύτερο μέρος της συλλογής, ο 
μελετητής υποστηρίζει ότι γίνεται λόγος σε ιαμβικά τρίμετρα για τους 
σφετεριστές αυτοκράτορες που έδρασαν από τα χρόνια του Δεκίου έως 
αυτά του Διοκλητιανού. Και αυτός ο ερευνητής, λοιπόν, θεωρεί ότι το 
χαμένο έργο για το οποίο κάνει λόγο ο Mansionario αποτελεί τμήμα της 
συλλογής μας83.

Ο Burgess από την άλλη, θεωρεί ότι αυτό το έργο για το οποίο 
μιλά ο Mansionario αποτελεί ξεχωριστό έργο του Αυσονίου. Μάλιστα, 
το τιτλοφορεί Tyranni και εκφράζει την άποψη ότι είναι γραμμένο την 
ίδια εποχή που γράφτηκαν οι Caesares. Δηλώνει ότι η συλλογή Tyranni 
είναι, ουσιαστικά, μία μονογραφία, με κύριο θέμα τους σφετεριστές 
αυτοκράτορες ανάμεσα στα χρόνια Δεκίου–Διοκλητιανού. Επίσης 
έχει να αντιτάξει στον Green δύο κύρια επιχειρήματα όσον αφορά την 
αλλαγή του μέτρου (την οποία ο Green θεωρεί ως τακτική του Αυσονίου), 
υποστηρίζει πως στα Parentalia και στους Professores ο ποιητής αλλάζει 

81. Green, Maximus and Ausonius, 230.
82. M. D. Reeve, Some manuscripts of Ausonius, Prometheus 3 (1977), 112-120. 
83. Liebermann, 292-293. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 45-66

65Οι CAESARES ΤΟΥ ΑΥΣΟΝΙΟΥ

το μέτρο μόνο για λίγα άτομα και όχι για το ήμισυ του έργου (όπως ο 
Green υποθέτει ότι κάνει στους Caesares). Επιπλέον, δεν του φαίνεται 
πιθανό ότι ο Αυσόνιος συνδύασε στο ίδιο έργο θέματα διαφορετικά, 
δηλαδή τους νόμιμους μαζί με τους σφετεριστές αυτοκράτορες84.

Οι θεωρίες των μελετητών σχετικά με τη μορφή και το περιεχόμενο 
του τμήματος των Caesares που σήμερα είναι χαμένο δεν παύουν να είναι 
υποθετικές. Το μόνο βέβαιο είναι ότι η συλλογή συνεχιζόταν μάλλον 
έως την εποχή του ποιητή μας, καθώς κύρια μέριμνά του σε έργα με 
καταλογική μορφή (όπως οι Caesares, τα Parentalia, οι Professores και 
η Ordo urbium nobilium) ήταν να εξαντλεί και να ολοκληρώνει το θέμα 
του κάθε έργου που συνέθετε. Από εκεί και πέρα και οι δύο προτάσεις 
των μελετητών που προαναφέρθηκαν είναι πιθανές. Αν συνδυάσουμε 
τη φράση “res novas molitis”, που χρησιμοποιεί ο Mansionario για τους 
σφετεριστές αυτοκράτορες και τον χαρακτηρισμό “novans” (=σφετεριστής, 
επαναστάτης), που ο ποιητής αποδίδει στον Σεβήρο, τότε ίσως μία από 
τις κύριες ενστάσεις του Burgess –ότι δηλαδή ο ποιητής δεν είναι δυνατό 
να συνδυάζει θέματα διαφορετικά, όπως είναι οι νόμιμοι μαζί με τους 
σφετεριστές αυτοκράτορες– να μπορεί να αρθεί. Ο Σεβήρος ήταν και 
αυτός ένας σφετεριστής αυτοκράτορας και όμως ο Αυσόνιος τον αναφέρει 
στους Caesares. Από την άλλη, ίσως ο ποιητής μας να ολοκλήρωνε τη 
συλλογή συμπεριλαμβάνοντας και τους σφετεριστές αυτοκράτορες, 
αλλά και να ασχολήθηκε με εκείνους διεξοδικότερα, σε ένα ξεχωριστό 
του έργο. Η μαρτυρία του Mansionario, που δεν πρέπει να ξεχνούμε ότι 
χρονικά βρίσκεται πιο κοντά στον Αυσόνιο απ’ ό,τι εμείς, μας παρακινεί 
να πιστέψουμε ότι μάλλον η δεύτερη υπόθεση είναι η πιθανότερη.

Συνοψίζοντας, οι Caesares αποτελούν μια κολοβή ποιητική συλ-
λογή που εντάσσεται στο είδος της έμμετρης βιογραφίας. Το έργο 
είναι γραμμένο σε καταλογική μορφή και χαρακτηρίζεται από έντονο 
φορμαλισμό, γεγονός που δικαιολογείται από τη γενικότερη αισθητική 
τάση της εποχής, τον νεο-αλεξανδρινισμό. Κύριες πηγές του Αυσονίου 
υπήρξαν ο Σουητώνιος, ο Κορνήλιος Νέπως, αλλά και άλλοι ιστορικοί 
συγγραφείς, χαμένοι για εμάς. Το έργο προσφέρει επιγραμματικά 
πορτρέτα της ηθικής διάστασης του κάθε αυτοκράτορα εξυπηρετώντας 
εμφανέστατα ηθικοπαιδαγωγικούς σκοπούς.

84. Burgess, 496-497. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 45-66

	 ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ ΠΑΠΠΑΣ66

Ausonius’ ‘‘Caesares’’: Remarks and Notes

Ausonius was a Latin poet, born in Burdigala (Bordeaux), who, inter 
alios, composed the poetic work entitled Caesares between 379-383 A.D. 
This collection is an exposition of the lives of Roman emperors in verse (in 
hexameter and elegiac couplets).The collection is not complete. The work 
stops suddenly at the incomplete quatrain of Elagabalus. In this paper the 
author deals with the literary genre of the collection, the style of the poem, 
while he also attempts to trace the texts the poet used (Suetonius, Tacitus, 
the so-called Kaisergeschichte, Marius Maximus etc.). Finally he refers to 
the proposals concerning the missing part of the collection as put forth by 
various scholars in recent years.

 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

Γεωργιοσ Τσιαπλες

Μυθικό Παρελθόν – Χριστιανικό Παρόν: 
Πρόσληψη και Προβολή των Πνευματικών Σχέσεων δύο Βυζαντινών 

Πόλεων. Το Παράδειγμα της Θεσσαλονίκης και της Λάρισας (9ος-14ος αι.)*

Στην Καλλιόπη

Εισαγωγή

Η σχέση κάθε εκκλησιαστικής και αστικής κοινότητας με τον πολιούχο 
της, στην βυζαντινή εποχή, δεν εξέφραζε μόνο εμπράκτως τα αισθήματα 
τιμής και αφοσίωσης σε εκείνον, αλλά καθόριζε, άλλοτε περισσότερο και 
άλλοτε λιγότερο, την ξεχωριστή πολιτική και πνευματική της ταυτότητα1. 
Ο δεσμός ιερού προσώπου-πόλης, αν και έχει τις ρίζες του στην αρχαία 
ελληνική παράδοση2, απέκτησε νέο περιεχόμενο, όταν τα αστικά κέντρα 

* Θα ήθελα να εκφράσω τις ευχαριστίες μου στους δύο ανώνυμους κριτές για τις 
πολύτιμες επισημάνσεις τους.

1. Για την θεμελίωση της σχέσης αγίου-πόλης, βλ. την βασική μελέτη του P. Brown, 
The Rise and Function of the Holy Man in Late Antiquity, JRS  61 (1971), 80-101 (=Η 
ανάδειξη και η λειτουργία του αγίου στην ύστερη Αρχαιότητα, στο: P. Brown, Η κοινωνία 
και το Άγιο στην ύστερη Αρχαιότητα, μετ. Α. Παπαθανασοπούλου, Αθήνα 2000, 111-158). 
Γενικότερα για την σχέση του αγίου με τα αστικά κέντρα, βλ. την πρόσφατη μελέτη της 
H. G. Saradi, The City in Byzantine Hagiography, στο: The Ashgate Research Companion 
to Byzantine Hagiography. Volume II: Genres and Contexts, έκδ. St. Efthymiadis, Farnham 
2014, 419-452 [στο εξής: Research Companion to Byzantine Hagiography,  II].

2. Ενδεικτικά αναφέρουμε τους στίχους της τραγωδίας Πέρσαι του Αισχύλου, 
ενός έργου που γράφτηκε με αφορμή την ναυμαχία της Σαλαμίνας και την επακόλουθη 
σωτηρία της Αθήνας, βλ. H. D. Broadhead, The Persae of Aeschylus, edition with 
introduction, critical notes and commentary, Cambridge 1960, 13. 345-347: ἀλλ’ ὧδε δαίμων 



	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ68

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 67-92

του ανατολικού τμήματος της αυτοκρατορίας δέχτηκαν διαδοχικές 
εχθρικές επιθέσεις. Η ανάδειξη αγίων πολιούχων βέβαια στην διάρκεια του 
χρόνου προϋπέθετε την σταδιακή μετάβαση του αγίου από την σιωπή της 
ερήμου, λίκνο του μοναχισμού, στις πολύβουες πολιτείες των ανθρώπων 
και στην οργανωμένη κοσμική ζωή των πόλεων, κατά την διάρκεια του 
πέμπτου και του έκτου αιώνα. Στις αγιολογικές διηγήσεις της Φιλοθέου 
Ιστορίας ή Ασκητικής Πολιτείας του Θεοδώρητου Κύρου (BHG 1439-
1440) και του Συμεών Στυλίτη του Νέου (BHG 1689) αποτυπώθηκε για 
πρώτη φορά η πολιουχική μέριμνα και η προστασία της πόλης από τις 
«βαρβαρικές» απειλές3.

Όπως στην περίπτωση του μοναχισμού, ο οποίος αυτή την 
περίοδο άρχισε να αποκτά αστική διάσταση με την υπαγωγή του στις 
επισκοπικές δικαιοδοσίες και να εισέρχεται ως καθοριστικός παράγων 
στα τεκταινόμενα της  αστικής ζωής, με τον ίδιο τρόπο οι πολιούχοι άγιοι 
επεμβαίνουν και συμμετέχουν στην διαμόρφωση του ιστορικού παρόντος 
της πόλης. Κάθε αστικό κέντρο λοιπόν διακρίνεται από την ιδιαίτερη 
αγιολογική του ταυτότητα, γύρω από την οποία συσπειρώνονται οι 
πολιτικοί και θρησκευτικοί του ταγοί και κατ’ επέκταση οι πολίτες του. 

Το συνεχές ενδιαφέρον των πολιούχων προστατών καθιερώνουν 
οριστικά οι περιγραφές της συμμετοχής της Θεοτόκου και του αγίου 

τις κατέφθειρε στρατόν, / τάλαντα βρίσας οὐκ ἰσορρόπῳ τύχῃ. / θεοὶ πόλιν σῴζουσι 
Παλλάδος θεᾶς. Για την γενικότερη σχέση θεού-πόλης στην διάρκεια της αρχαιότητας, 
βλ. M. H. Hansen, Polis. An Introduction to the Ancient Greek City-State, Oxford 2006, 121. 

3. Όταν το ποίμνιο του Ιακώβου, επισκόπου Νισίβεως, απειλήθηκε σοβαρά από 
κάποια περσική πολιορκία στο πρώτο μισό του τέταρτου αιώνα, ο Ιάκωβος, σύμφωνα με 
τον βιογράφο του, Θεοδώρητο Κύρου, ανέβηκε στα τείχη της Νισίβεως και βλέποντας τις 
μυριάδες των εχθρών παρακάλεσε τον Θεό να στείλει πάνω τους σύννεφο από σκνίπες και 
κουνούπια. Πράγματι το αμέτρητο πλήθος των εντόμων έτρεψε σε φυγή τους άνδρες, τα 
άλογα και τους ελέφαντες του εχθρικού στρατεύματος με αποτέλεσμα ο Πέρσης βασιλιάς 
να λύσει την πολιορκία, βλ. Théodoret de Cyr. Histoire des moines de Syrie Philothée, έκδ. 
P. Canivet – A. Leroy-Molinghen [SC 234], Paris 1977, 186. Μερικά χρόνια αργότερα ο 
Συμεών Στυλίτης ο Νέος, παρείχε την προστατευτική του μέριμνα στην πόλη και στους 
κατοίκους της Αντιόχειας, αν και έζησε για 68 ολόκληρα χρόνια πάνω σε ένα στύλο στα 
περίχωρά της, χωρίς ποτέ να την επισκεφτεί. Σε ένα από τα οράματά του, προείδε την 
επικείμενη εισβολή των Περσών και προσευχήθηκε για την ασφάλεια της Αντιόχειας, 
βλ. P. van de Ven, La vie ancienne de S. Syméon stylite le jeune (521-592) [SubsHag 32], 
Bruxelles 1962, §57, 50-52.



ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ 69

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

Δημητρίου στην λύτρωση της Κωνσταντινούπολης και της Θεσσαλονίκης 
αντιστοίχως από τις αβαροσλαβικές πολιορκίες του έκτου και του 
έβδομου αιώνα4. Με την πάροδο του χρόνου η πεποίθηση των πολιτών 
περί της άνωθεν προστασίας τους συνέβαλε στην διαμόρφωση ενός 
τοπικού πατριωτισμού, χαρακτηριστικό του οποίου ήταν η προβολή της 
ιδιαιτερότητας και της ιστορικής προτεραιότητας έναντι των υπολοίπων 
αστικών κέντρων. Το πιο γνωστό παράδειγμα μητροπολιτικού 
ανταγωνισμού στην Βυζαντινή εποχή είναι ο παραδοσιακός αντα-
γωνισμός Θεσσαλονίκης-Κωνσταντινούπολης, όπου η δεύτερη πόλη της 
αυτοκρατορίας προσπάθησε να διεκδικήσει το δικό της μερίδιο από την 
πολιτική και θρησκευτική αίγλη της Βασιλεύουσας5. 

Μια από τις λίγες περιπτώσεις που ο τρόπος με τον οποίο προβάλλεται 
η απόδοση της τιμής τοπικών αγίων δεν συνδέεται αποκλειστικά με την 
απόπειρα θεμελίωσης της ξεχωριστής πολιτικής και πολιτισμικής της 
φυσιογνωμίας, αλλά λειτουργεί περισσότερο ως παράγοντας επαφής 
και επικοινωνίας μεταξύ δύο αστικών κέντρων, είναι εκείνη του αγίου 
Δημητρίου και του αγίου Αχιλλίου, πολιούχων της Θεσσαλονίκης 
και της Λάρισας αντιστοίχως. Ο φιλόπολις και φιλόπατρις, όπως 
συχνά ονομάζεται στις πηγές, Δημήτριος, υπήρξε μάρτυρας και η τιμή 

4. Βλ. την διδακτορική διατριβή, Γ. Β. Τσιαπλές, Πολιορκίες και αλώσεις πόλεων 
στα βυζαντινά ρητορικά και αγιολογικά κείμενα, Τμήμα Φιλολογίας, Αριστοτέλειο 
Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 2014 [http://hdl.handle.net/10442/hedi/35295]. 

5. Ε. Καλτσογιάννη – Σ. Κοτζάμπαση – Η. Παρασκευοπούλου, Η Θεσσαλονίκη στη 
βυζαντινή λογοτεχνία. Ρητορικά και αγιολογικά κείμενα  [Βυζαντινά Κείμενα και 
Μελέται 32], Θεσσαλονίκη 2002, 4, 26, 48-49 και 150-151 [στο εξής: Καλτσογιάννη –
Κοτζάμπαση – Παρασκευοπούλου, Η Θεσσαλονίκη στη βυζαντινή λογοτεχνία]. Θα 
έπρεπε να περάσουν πολλά χρόνια μέχρι η Θεσσαλονίκη να ονομαστεί «ἀγαθὴ 
συνεργός» της Κωνσταντινούπολης, βλ. D. Balfour, Politico-Historical Works of 
Symeon Archbishop of Thessalonica (1416/17 to 1429) [WBS 13], Wien 1979, 90, 1. 
Πβ. Α. Κωνσταντακοπουλου, Βυζαντινή Θεσσαλονίκη. Χώρος και ιδεολογία [Δωδώνη, 
Παράρτημα αρ. 62], Iωάννινα 1996, 159. Μια μορφή αντιπαλότητας, στο πλαίσιο ενός 
διοικητικού ανταγωνισμού, αναπτύσσεται επίσης ανάμεσα σε μικρότερης σημασίας 
αστικά κέντρα, βλ. Η. Αναγνωστάκης, Μονεμβασία – Λακεδαίμων: Για μια τυπολογία 
αντιπαλότητας και για την Κυριακή αργία στις πόλεις, στο: Οι βυζαντινές πόλεις (8ος-
15ος αιώνας). Προοπτικές της έρευνας και νέες ερμηνευτικές προσεγγίσεις, έκδ. Τ. 
Κιουσοπούλου, Ρέθυμνο 2012, 101-137.



70 	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

του ξεπέρασε εξαρχής τα στενά όρια της Θεσσαλονίκης6, ενώ ο άγιος 
Αχίλλιος διετέλεσε επίσκοπος της Λάρισας τον έκτο αιώνα, γνωστός για 
την εκκλησιαστική του δράση, όπως σημειώνεται στον μεταγενέστερο 
Βίο του7. 

Εξαιτίας της φυσικής γειτνίασης οι δύο μεγάλες γεωγραφικές 
περιφέρειες του ηπειρωτικού ελλαδικού χώρου, η Μακεδονία και 
η Θεσσαλία, είχαν αναπτύξει, ήδη από την αρχαιότητα, στενούς 
οικονομικούς, πολιτικούς και πνευματικούς δεσμούς8. Αντανάκλαση των 
ποικιλόμορφων επαφών μεταξύ των δύο περιφερειών αποτελεί η παλαιά 
παράδοση, που διατηρήθηκε στις βυζαντινές πηγές, ότι η Θεσσαλονίκη 
πήρε το όνομά της μετά από κάποια νίκη του Φιλίππου Β΄ κατά των 
Θετταλών. Έτσι η πόλη ονομάζεται συχνά από τους Βυζαντινούς 
«προκαθημένη Θεσσαλίας», «ἡ ἐν Θετταλίᾳ μητρόπολις» και «ἡ Θεττα-
λοῦ μεγίστη πόλις»9. Το γεγονός ότι η Θεσσαλονίκη και η Λάρισα 
αποτελούσαν την αφετηρία και την απόληξη αντιστοίχως μιας οδικής 
αρτηρίας που ένωνε το σπουδαιότερο αστικό κέντρο της Βαλκανικής με 
την θεσσαλική πεδιάδα10, και τέλος η υπαγωγή τους στις ίδιες διοικητικές 

6. Για την σύνδεση Δημητρίου-Θεσσαλονίκης, βλ. M. Vickers, Sirmium or 
Thessalonike? A Critical Examination of the St Demetrius Legend, BZ 67 (1974), 337-350· 
J. C. Skedros, Saint Demetrios of Thessaloniki: Civic Patron and Divine Protector 4th-7th 
Centuries, Harrisburg 1999· P. Tóth, Die sirmische Legende des heiligen Demetrius von 
Thessalonike. Eine lateinische Passionfassung aus dem mittelalterlichen Ungarn (BHL 2127), 
AnBoll 128 (2010), 348-392, κυρίως 353-356.

7. Α. Αβραμέα, Άγιοι επίσκοποι του ελλαδικού χώρου, που έζησαν ή καθιερώθηκαν 
κατά τους 8ο-10ο αιώνες, με ειδική αναφορά στον Άγιο Αχίλλιο Λαρίσης, στο: Οι ήρωες 
της Ορθόδοξης Εκκκλησίας. Οι νέοι άγιοι, 8ος-16ος αιώνας, έκδ. Ε. Κουντούρα-Γαλάκη 
[Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών, Διεθνή Συμπόσια 15], Αθήνα 2004, 47-61.

8. Για μια σύντομη επισκόπηση των σχέσεων μεταξύ της Μακεδονίας και της 
Θεσσαλίας, από την Ύστερη εποχή του Χαλκού μέχρι τους Ελληνιστικούς χρόνους, βλ. 
D. Kraninger, Macedonia and Thessaly, στο: A Companion to Ancient Macedonia, έκδ. 
J. Roisman – I. Worthington [Blackwell Companion to the Ancient World], Malden-Oxford 
2010, 306-325.

9. Βλ. Α. Αβραμέα, Ἡ Βυζαντινὴ Θεσσαλία μέχρι τοῦ 1204. Συμβολὴ εἰς τὴν 
ἱστορικὴν γεωγραφίαν [Βιβλιοθήκη Σοφίας Ν. Σαριπόλου 27], Αθήνα 1974, 28-39· Α. 
Σταυρίδου-Ζαφράκα, Θεσσαλονίκη, «πρώτη πόλις Θετταλίας», στο: ΚΔ΄ Δημήτρια. Γ’ 
Επιστημονικό Συμπόσιο. Χριστιανική Θεσσαλονίκη. Από της Ιουστινιανείου εποχής έως 
και της μακεδονικής δυναστείας, Θεσσαλονίκη 1991, 63-77.

10. Α. Αβραμέα, Χερσαίες και θαλάσσιες επικοινωνίες, στο: Οικονομική Ιστορία του 



71ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

δομές της Βυζαντινής αυτοκρατορίας, την επαρχότητα Ιλλυρικού11, 
εξασφάλιζε την απρόσκοπτη ανταλλαγή ανθρώπων, αγαθών και ιδεών 
και στην Βυζαντινή εποχή. Σε κάποια για παράδειγμα από τις διαδοχικές 
πολιορκίες της Θεσσαλονίκης από τους Σλάβους στην διάρκεια του 
εβδόμου αι. (676-678), οι αρχές και οι κάτοικοι της πόλης απέστειλαν 
τα πλοία που τους είχαν απομείνει στην περιοχή των Θηβών και της 
Δημητριάδας στον Παγασητικό κόλπο προκειμένου να εξασφαλίσουν 
τον ανεφοδιασμό της12.

Σκοπός λοιπόν της παρούσας μελέτης είναι η εξέταση της προβολής 
και της πρόσληψης του μυθικού παρελθόντος και του χριστιανικού 
παρόντος των δύο πόλεων της Μακεδονίας και της Θεσσαλίας, της 
Θεσσαλονίκης και της Λάρισας αντιστοίχως, κοιτίδων αρχαίου 
πολιτισμού, από την αγιολογική παράδοση των πολιούχων τους και τα 
λόγια κείμενα των μεσοβυζαντινών χρόνων.

Το Χριστιανικό Παρόν: Συνύπαρξη και Διεκδίκηση

Αν και η ταύτιση του Δημητρίου και του Αχιλλίου με τα κέντρα λατρείας 
τους προέκυψε μέσα από διαφορετικές διαδικασίες και σε διαφορετικές 
χρονικές περιόδους, οι υπέρμαχοι των δύο πόλεων ασκούσαν τον ίδιο 
καταλυτικό ρόλο στην διαμόρφωση του αστικού τους χαρακτήρα: ο 
μάρτυρας και ο περικαλλής ναός του ενίσχυσαν περαιτέρω την θέση 
και τον ρόλο της Θεσαλονίκης στην πολιτική και θρησκευτική ζωή της 

Βυζαντίου, από τον 7ο έως τον 15ο αιώνα, έκδ. Α. Ε. Λαΐου, τ. 1, Αθήνα 2006, 125-167, 
κυρίως 144-145.

11. B. Bavant, Το Ιλλυρικό, στο: Ο Βυζαντινός κόσμος, τ. 1: Η Ανατολική Ρωμαϊκή 
αυτοκρατορία (330-641), έκδ. C. Morrisson, μετ. Α. Καρασταθη, Αθήνα 2007, 395-440.

12. P. Lemerle, Les plus ancienes recueils des Miracles de Saint Démétrius et la pénétration 
des Slaves dans les Balkans I: le Texte, Paris 1979, § 254: Τότε βουλὴ τῶν κρατούντων καὶ τῶν 
πολιτῶν γίνεται ὥστε τὰ ὑπολειφθέντα σκεύη τε καὶ μονόξυλα μετὰ καὶ τῶν λεχθέντων 
δέκα καράβων, ὡς λοιπὸν καὶ αὐτῶν τὰς δαπάνας καταπραγματευσαμένων, σταλῆναι εἰς 
τὰ τῶν Θηβῶν καὶ Δημητριάδος μέρη πρὸς τοὺς τοῦ ἔθνους τῶν Βελεγεζητῶν, ὀφείλοντας 
ἐξ αὐτῶν ξηροὺς καρποὺς ἐξωνήσασθαι, κἂν πρὸς μικρὰν τῆς πόλεως παραψυχήν. Βλ. 
και τα σχόλια του Ch. Bakirtzis, Imports, exports and autarky in Byzantine Thessaloniki 
from the seventh to tenth century, στο: Post Roman Towns, Trade and Settlement in Europe 
and Byzantium, vol. II, Byzantium, Pliska, and the Balkans, έκδ. J. Henning [Millenium 
Studies/Millenium Studien 5/2], Berlin 2007, 89-118, κυρίως 95-97.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

72 	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ

αυτοκρατορίας, ενώ ο πρώτος χριστιανός επίσκοπος της μητρόπολης 
της Θεσσαλίας συνέβαλε13, με την διάδοση της τιμής του, αποφασιστικά 
στην καθιέρωση μιας πόλης της ηπειρωτικής Ελλάδας ως σπουδαίου 
προσκυνηματικού κέντρου. Η θαυματουργική τους χάρη εκδηλώθηκε 
μάλιστα με τον ίδιο τρόπο: την ανάβλυση μύρου από τους τάφους τους, η 
οποία καταγράφεται σχεδόν ταυτόχρονα από τα υμνολογικά κείμενα της 
μεταεικονομαχικής εποχής (9ος αι.)14. 

Η ανεύρεση των χαμένων για πολλούς αιώνες λειψάνων του 
αγίου Αχιλλίου, στα μέσα του 9ου αιώνα, έφερε στην πόλη ευσεβείς 
ανώνυμους και επώνυμους προσκυνητές, οι οποίοι ενέταξαν πλέον την 
θεσσαλική μητρόπολη στους προσκυνηματικούς προορισμούς15. Η πρώτη, 
χρονικά, καταγεγραμμένη αυτού του είδους επίσκεψη είναι εκείνη που 
πραγματοποίησε ο Ιωσήφ Υμνογράφος, ο οποίος αναγκάστηκε να 
παραμείνει για αρκετά χρόνια στην Θεσσαλονίκη, εξαιτίας της κατάληψης 

13. Για την εκκλησιαστική θέση της Λάρισας, βλ. J. Darrouzès, Notitiae Episcopatuum 
Ecclesiae Constantinopolitanae, Paris 1981, 110-111, 148, 217, (2.40), 265 (2.43), 268 (6.45), 
272, 284 (7. 34.564), 304 (9.435), 326 (10.514, 775)· B. Moulet, Évêques, Pouvoir et Société à 
Byzance (VIIIe-XIe siècle): Territoires, communautés et individus dans la société provinciale 
byzantine [Byzantina Sorbonensia 25], Paris 2011, 109-111.

14. Η πρωιμότερη μαρτυρία της μυροβλυσίας του αγίου Δημητρίου είναι το 
τροπάριο του υμνογράφου Νικολάου, βλ. Α. Μέντζος, Το προσκύνημα του αγίου 
Δημητρίου Θεσσαλονίκης στα βυζαντινά χρόνια, Αθήνα 1994, 106-107. Ο συγγραφέας 
υποστηρίζει ότι η παραπάνω αναφορά δεν πρέπει να εκληφθεί κυριολεκτικώς. Αντίθετα 
ο Σ. Πασχαλίδης, τόσο στη βιβλιοκρισία της μελέτης του Α. Μέντζου [στο: Ελληνικά 47/1 
(1997), 161-165] όσο και σε άλλες δημοσιεύσεις του (Άγιος Δημήτριος ο αθλοφόρος της 
Θεσσαλονίκης και της Οικουμένης, στο: Ο άγιος Δημήτριος στην τέχνη του Αγίου Όρους, 
Θεσσαλονίκη 2005, 19-28, ειδ. 22-24) σχετικά με τον πολιούχο της Θεσσαλονίκης, θεωρεί 
αξιόπιστη την μαρτυρία του υμνογράφου. Βλ. επίσης Χ. Μπακιρτζής, Η μυροβλυσία του 
αγίου Δημητρίου, στο: Του Ιδιου, Αγίου Δημητρίου θαύματα. Οι συλλογές αρχιεπισκόπου 
Ιωάννου και Ανωνύμου. Ο βίος, τα θαύματα και η Θεσσαλονίκη του αγίου Δημητρίου, 
Αθήνα 1997, 511-525· Ch. Bakirtzis, Pilgrimage to Thessalonike: The Tomb of St Demetrios, 
DOP  56 (2002), 175-192, κυρίως 179-191. Για την μυροβλυσία του αγίου Αχιλλίου θα 
γίνει λόγος παρακάτω.

15. Στ. Γουλούλης, Ο τάφος του αγίου Αχιλλίου και η τιμή των λειψάνων του στη 
Λάρισα μέχρι το 985, στο: Πρακτικά του 1ου ιστορικού-αρχαιολογικού συμποσίου 
«Λάρισα: Παρελθόν και Μέλλον», Λάρισα 1985, 211-240, ειδ. 224-225. Το ίδιο συνέβη 
και με τον τάφο του αγίου Δημητρίου, η θέση του οποίου παρέμενε, σύμφωνα με τις πηγές, 
άγνωστη για μεγάλο χρονικό διάστημα, βλ. Bakirtzis, The Tomb of St Demetrios, 177-178.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

73ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

της πατρίδας του, της Σικελίας, από τους Άραβες16. Κατά την διάρκεια 
της διαμονής του στην Μονή Λατόμου συνέθεσε οκτώηχους κανόνες προς 
τιμήν του πολιούχου αγίου της πόλης που τον φιλοξενούσε17. Μετά από 
την γνωριμία του με τον όσιο Γρηγόριο τον Δεκαπολίτη θα εγκαταλείψει 
την δεύτερη πατρίδα του με προορισμό αυτή την φορά την Βασιλεύουσα. 

Σε ένα ταξίδι του προς την παλαιά πρωτεύουσα του Ρωμαϊκού 
κράτους, την Ρώμη, αιχμαλωτίστηκε από Σαρακηνούς πειρατές (841) και 
μεταφέρθηκε στον Χάνδακα, πρωτεύουσα του εμιράτου της Κρήτης, όπου 
παρέμεινε φυλακισμένος για δύο ολόκληρα χρόνια18. Μετά την καταβολή 
των λύτρων και την απελευθέρωσή του επιχείρησε να επιστρέψει, μέσω 
των οδικών αξόνων της ηπειρωτικής Ελλάδας στην Κωνσταντινούπολη. 
Στην διάρκεια του ταξιδιού του θα επισκεφτεί, στα τέλη του 842, όπως 
μαρτυρούν οι κανόνες του, την λάρνακα και τον τάφο του αγίου 
Αχιλλίου, ακένωτη πηγή θαυματουργικών ιάσεων19. Γιατί όμως ο Ιωσήφ 
επέλεξε να ακολουθήσει τους επικίνδυνους και χρονοβόρους χερσαίους 
δρόμους και όχι την θαλάσσια διαδρομή που θα τού εξασφάλιζε ένα 
λιγότερο επικίνδυνο και συντομότερο ταξίδι; Η νοσταλγία της δεύτερης 
πατρίδας του, της Θεσσαλονίκης, αλλά πιθανότατα και η επιθυμία του 
να αποδώσει τιμή στα λείψανα του αγίου Αχιλλίου, που μόλις είχαν έρθει 
στο φως, τον ώθησαν να ακολουθήσει την συγκεκριμένη διαδρομή. Η 
προσκυνηματική του επίσκεψη δεν μαρτυρείται ούτε στους παλαιότερους 
Βίους του ούτε στον μεταγενέστερο που συνέθεσε ο Θεόδωρος Πεδιάσιμος, 

16. Για την ζωή και το έργο του Ιωσήφ, βλ. PmbZ  3454· Θ. Δετοράκης, Βυζαντινὴ 
Φιλολογία. Τὰ πρόσωπα καὶ τὰ κείμενα. Τόμος Β΄. Ἀπὸ τὸν Ἰουστινιανὸ ἕως τὸν Φώτιο 
(527-900), Ηράκλειο 2003, 486-497.

17. Ε. Ι. Τωμαδάκης, Ἰωσὴφ Ὑμνογράφος. Βίος καὶ ἔργον [Ἀθηνᾶ, Σειρὰ Διατριβῶν 
καὶ Μελετημάτων 11], Αθήνα 1971, 119-120.

18. Σχετικά με την περίοδο της αραβοκρατίας στην Κρήτη (ca. 824/826-961), βλ. V. 
Christides, The Conquest of Crete by the Arabs (ca. 824). A Turning Point in the Struggle 
between Byzantium and Islam, Αθήνα 1984, 114-156.

19. Δ. Z. Σοφιανός, Ὁ Ἅγιος Ἀχίλλιος Λαρίσης: ὁ ἀρχικὸς ἀνέκδοτος Βίος (Θ´ αἰ.) 
καὶ ἡ μεταγενέστερη διασκευή του (ΙΓ´ αἰ). Ἀνέκδοτα ὑμνογραφικὰ κείμενα (Ἰωσὴφ 
Ὑμνογράφου, Μανουὴλ Κορινθίου, Ἀναστασίου Γορδίου), Μεσαιωνικά και Νέα 
Ελληνικά 3 (1990), 97-213, κυρίως 173.9-16: Οἱ τῇ σεπτῇ σου προσιόντες λάρνακι / πᾶσι 
κηρύττουσι / τὴν τῆς ὀσμῆς χάριν, / ἥνπερ ἀναδίδωσιν, / ἧς δὴ κἀγὼ γενόμενος / θεωρὸς 
καὶ αὐτόπτης, / οὐ παύσομαι διηγούμενος / σοῦ τὰ μεγαλεῖα, θεσπέσιε.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

74 	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ

λόγιος του 14ου αιώνα20, αλλά στους δύο κανόνες που συνέθεσε ο Ιωσήφ 
Υμνογράφος προς τιμήν του πολιούχου της Λάρισας μετά την επιστροφή 
του στην Κωνσταντινούπολη21.

Τα θέματα που κυριαρχούν στους κανόνες είναι η ανακομιδή των 
λειψάνων του αγίου Αχιλλίου και η περιγραφή των αισθημάτων χαράς 
των παρισταμένων στην εορτή22. Ο υμνογράφος τονίζει τον άρρηκτο 

20. Σύμφωνα με τα κείμενα του Βίου ο Ιωσήφ, μετά την απελευθέρωσή του από τους 
Άραβες, διαπεραιώθηκε στην ηπειρωτική Ελλάδα και πέρασε και από την Θεσσαλία, 
όπου κάποιος μοναχός τού παρέδωσε τεμάχιο του λειψάνου του αποστόλου αγίου 
Βαρθολομαίου, βλ. Θεοφάνης μοναχός, Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Ἰωσὴφ 
τοῦ ὑμνογράφου, πρότερον μὲν μοναχοῦ καὶ πρεσβυτέρου γεγονότος, ἔπειτα δὲ καὶ τῶν 
ἱερῶν καὶ ὑπερτίμων σκευῶν τῆς τοῦ θεοῦ μεγάλης ἐκκλησίας φύλαξ προχειρίζεται παρὰ 
Βασιλείου ἄνακτος  (BHG 944), στο: A. Papadopoulos-Kerameus, Monumenta Graeca et 
latina ad historiam Photii patriarchae pertinentia, vol. II, Petropoli 1901, 1-24, κυρίως 8: ἐπεὶ δὲ 
πάλαι τοῖς Θετταλικοῖς ἐνδιατρίβων ὁρίοις ὁ θαυμαστὸς Ἰωσὴφ πρὸς ἀνδρὸς ὁσιωτάτου 
καὶ ὑψηλοῦ τὰ θεῖα ἱερώτατον λείψανον τοῦ μεγάλου ἀποστόλου Βαρθολομαίου λαβών. 
Βλ. επίσης Ιωάννης διάκονος, Λόγος εἰς τὸν Βίον τοῦ ἐν ἁγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἰωσὴφ τοῦ 
Ὑμνογράφου (BHG 945-946), PG 105, 939-975, κυρίως 961D-964A: οὐ μὴν, ἀλλ’ ἐπειδὴ 
πάλαι τοῖς Θετταλικοῖς ἐνδιατρίβων ὁρίοις παρά τινος θείου ἀνδρὸς καὶ τὴν γνῶσιν 
οὐ μιμητοῦ, τὸ θεῖον καὶ γερώτατον λείψανον τοῦ μεγάλου ἀποστόλου Βαρθολομαίου 
κεκλήρωται. Αντίθετα ο Πεδιάσιμος δεν κάνει οποιαδήποτε αναφορά σε επίσκεψή του 
Ιωσήφ στην Θεσσαλία, βλ. Θεόδωρος Πεδιάσιμος, Λόγος ἐγκωμιαστικὸς εἰς τὸν ὅσιον 
Ἰωσὴφ τὸν Ὑμνογράφον (BHG 945-946), στο: M. Treu, Theodori Pediasimi eiusque 
amicorum quae exstant, Potisdamiae 1899, 1-14, ειδ. 7. Η ιδιαίτερη σχέση του υμνογράφου 
με τον απόστολο Βαρθολομαίο αποτυπώνεται στα δύο εγκώμια που συνέταξε προς 
τιμήν του, βλ. Ε. Ι. Τωμαδάκησ, ’Iωσὴφ τοῦ Ὑμνογράφου δύο ἐγκώμια εἰς τὸν ἀπόστολον 
Βαρθολομαῖον, ΕΕΒΣ 54 (2010-2013), 191-233.

21. Ο πρώτος κανόνας περιέχεται στις εκδόσεις της Ακολουθίας του αγίου, βλ. 
Δωρόθεος, Μητροπολίτης Λαρίσης, Ἀκολουθία τοῦ ἐν ἁγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἀχιλλίου 
τοῦ θαυματουργοῦ, ἀρχιεπισκόπου Λαρίσης, Αθήνα 1952, 19-28. Ο δεύτερος εξεδόθη 
από τον Σοφιανό, Ὁ Ἅγιος Ἀχίλλιος Λαρίσης, 101-103, 119-124 (σχόλια) και 173-177 (το 
κείμενο του β΄ ύμνου). Βλ. επίσης τον πρόσφατο σχολιασμό, Χ. Στεργιούλης, Υμνογράφοι 
και υμνογραφικά κείμενα (κανόνες) του αγίου Αχιλλίου, Θεσσαλικά Μελετήματα 3 
(2013), 1-20, 5-7.

22. Δωρόθεος, Ἀκολουθία, 20: Νῦν πάντα πληροῦνται χαρμονῆς, ὁρατά τε ὁμοῦ καὶ 
ἀόρατα, συνεορτάζει φαιδρῶς, ὁ κόσμος Ἀχίλλιε ἡμῖν, τὴν μνήμην σου σήμερον· 21: Ὡς 
ἐνιαύσιος ἡμῖν ἡ σὴ φώσφορος ἑορτή, ἦλθεν ὧ Ἀχίλλιε κύκλος, καὶ ὡς φῶς ἀνέτειλεν, 
εὐφραίνουσα τὰ τέκνα σου, καθ’ ἣν τῶν Λαρισαίων ὁ δῆμος, συνεορτάζει φαιδρῶς τὰ 
σὰ μνημόσυνα· Σοφιανός, Ὁ Ἅγιος Ἀχίλλιος Λαρίσης, 176.87-91: Λαμπρῶς ἐορτάζομεν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

75ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

δεσμό του πρώτου χριστιανού επισκόπου της Λάρισας με την πόλη 
του και την θεσσαλική γη23. Από την ενάρετη ζωή του αγίου υμνείται ο 
ρόλος του στην καταδίκη του Αρείου και στην εδραίωση του ορθόδοξου 
δογματος, κατά την διάρκεια της Α΄ Οικουμενικής Συνόδου στην Νίκαια 
της Βιθυνίας (325)24. Ο Ιωσήφ δεν παραλείπει, τέλος, να υπογραμμίσει 
την προσωπική του σχέση με τον Αχίλλιο, αφού υπήρξε ο ίδιος θεωρὸς 
και αὐτόπτης της χάριτος της μυροβλυσίας των λειψάνων του25.

Όπως φαίνεται από το ταξίδι του Ιωσήφ, αλλά και εκείνο του λογίου 
Γρηγορίου, ο οποίος θα επισκεφτεί την Λάρισα και την Θεσσαλονίκη 
λίγο αργότερα (β΄ μισό του 9ου αι.), η χερσαία επικοινωνία μεταξύ των 
δύο πόλεων δεν αντιμετώπιζε δυσχέρειες. Ο Γρηγόριος, υποκινούμενος 
από την αγάπη του για το αρχαίο παρελθόν και επιφορτισμένος με το 
καθήκον της διάσωσης επιτάφιων επιγράμματων, θα επισκεφτεί ο ίδιος 

/ τὴν σεβασμίαν μνήμην σου, ὅσιε, / καὶ τιμῶντες ὑμνοῦμεν, / τῇ τῶν λειψάνων θήκῃ 
προστρέχοντες / καὶ εὐφροσύνης πληρούμενοι κράζομεν.

23. Δωρόθεος, Ἀκολουθία, 21: Ἡ Λάρισα τὰ σὰ μεγαλεῖα κηρύττει, θαυμάζει δὲ τὴν 
σὴν διδαχὴν Θεσσαλία· τῶν Λαρισαίων ὁ δῆμος, συνεορτάζει φαιδρῶς τὰ σὰ μνημόσυνα· 
ὁ λαὸς δὲ τῆς Λαρίσης σήμερον, τὴν σὴν κυκλοῦντες λάρνακα, αἴνεσιν ἀναπέμπει ἐνθέως· 
27: τῶν Λαρισαίων ὁ πρόβολος. Πρβ. Σοφιανός, Ὁ Ἅγιος Ἀχίλλιος Λαρίσης, 175.53-56: 
Χαρᾶς ἀλήκτου τανῦν ἡ Θετταλία πεπλήρωται, πλουτήσασά σε θερμὸν προστάτην 
Ἀχίλλιε· 177.112-115: Τὸν μέγαν ἀρχιποιμένα τῆς Θετταλίας ἅπαντες ἀνευφημήσωμεν 
ὕμνοις ὡς ἱερέων καλλονήν.

24. Βλ. για παράδειγμα, Δωρόθεος, Ἀκολουθία, 20: Ἱερολόγος ἱερός, ἐν πίστει 
γεγενημένος, ἀπεμείωσας Ἀρείου τὴν πλάνην, συμπληρῶν τὸν ἀριθμόν, τῶν ἐν Νικαίᾳ 
πρότερον, Ἱερουργῶν Πατέρων, παμμάκαρ Πάτερ Ἀχίλλιε. Η συμμετοχή του Αχιλλίου 
στην Σύνοδο αποτελεί βασικό θέμα των κειμένων που συντάχτηκαν προς τιμήν του, βλ. 
Χ. Β. Στεργιούλης, «Τότε δὴ καὶ ὁ μέγας ἐν βασιλεῦσι Κωνσταντῖνος αὐτὸν ὑπεδέξατο». 
Η συνάντηση Μεγάλου Κωνσταντίνου και Αγίου Αχιλλίου, Θεσσαλικά Μελετήματα 4 
(2014), 231-239.

25. Σοφιανός, Ὁ Ἅγιος Ἀχίλλιος Λαρίσης, 177, 112-120: Τὸν μέγαν ἀρχιποιμένα / τῆς 
Θετταλίας ἅπαντες / ἀνευφημήσωμεν ὕμνοις / ὡς ἱερέων καλλονήν, τῇ μυροβλύτῳ θήκῃ 
δὲ / προσδραμόντες ἀντλήσωμεν / τὴν χάριν τὴν ἀέναον, / τὴν θεραπεύουσαν πάντων, / 
τῶν προσιόντων τὰς νόσους. Για τον άγιο Αχίλλιο και τον αναβλύζοντα με έλαιο τάφο 
του, βλ. Η. Αναγνωστάκης, Ελλαδικά παραμύθια και ελαδική παραμυθία, στο: Ελιά και 
Λάδι, Δ΄ Τριήμερο Εργασίας, Καλαμάτα, 7-9 Μαΐου 1993, Αθήνα 1996, 121-150, κυρίως 
128· Στ. Γουλούλης, Κέντρα λατρείας τοπικών αγίων στη μεσαιωνική Θεσσαλία, στο: 1ο 
Διεθνές Συνέδριο Ιστορίας και Πολιτισμού της Θεσσαλίας, Πρακτικά Συνεδρίου, 9-11 
Νοεμβρίου 2006, έκδ. Λ. Γκλεγκλέ, τ. Β΄, Θεσσαλονίκη 2006, 399-405, κυρίως 402.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

76 	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ

τις δύο πόλεις, όπως μας πληροφορεί ο βυζαντινός λημματογράφος, 
και θα καταγράψει μερικά επιγράμματα, ένα από την Λάρισα (αρ. 
327) και ένα από την Θεσσαλονίκη (αρ. 340). Τα επιγράμματα αυτά θα 
ενσωματωθούν αργότερα από τον Κωνσταντίνο Κεφαλά στο έβδομο 
βιβλίο της Παλατινής Ανθολογίας26.

Η βαθμιαία μετάβαση της Λάρισας από ένα οχυρωμένο αστικό 
κέντρο των μεταβατικών χρόνων (7ος-8ος αι.), στην βυζαντινή πόλη-
κάστρο της μέσης περιόδου είχε ως συνέπεια την διοικητική, στρατιωτική 
και εκκλησιαστική της ανέλιξη, όπως άλλωστε επιβεβαιώνεται από το 
γεγονός ότι, κατά διαστήματα, υπήρξε έδρα του θέματος Ελλάδος27. Η 
αναβάθμιση αυτή, όπως ήταν φυσικό, συνέβαλε στην ανάπτυξη μιας 
ανάλογης πνευματικής κίνησης για την οποία ωστόσο δεν διαθέτουμε 
αρκετά στοιχεία. Η μοναδική άμεση μαρτυρία, αν και όχι τόσο ενδεικτική, 
για το μορφωτικό υπόβαθρο των λογίων της Λάρισας διασώζεται 
από ένα στρατιωτικό, ή καλύτερα συμβουλευτικό, εγχειρίδιο, το 
Στρατηγικόν του Κεκαυμένου. Ο συγγραφέας του έργου αναφέρει πως 
κατά τη διάρκεια της παραμονής του στην Λάρισα ως στρατηγός του 
θέματος Ελλάδος (ἐξουσιάζοντός μου τότε εἰς τὰ μέρη τῆς Ἑλλάδος), 
τον 11ο αιώνα, είχε την ευκαιρία να γνωρίσει τον μητροπολίτη της 
πόλης Ιωάννη, από τον οποίο εντυπωσιάστηκε για την σοφία και την 

26. H. Beckby, Anthologia Graeca, Buch VII-VIII, τ. 2, München 1957, 190, 200: 
εἰς Κάσσανδρον τὸν ὡραῖον ἐν Λαρίσσῃ κείμενον, μετεγράφη παρὰ Γρηγορίου τοῦ 
μακαρίτου διδασκάλου ἐξ αὐτῆς τῆς λάρνακος. Σχετικά με την αποστολή του Γρηγορίου, 
βλ. M. D. Lauxtermann, Byzantine Poetry from Pisides to Geometres. Texts and Contexts, v. 
1, Wien 2003 [WBS 24/1], 73-74.

27. Ο Προκόπιος μας πληροφορεί ότι ο Ιουστινιανός περιέβαλε την Λάρισα με 
ισχυρά τείχη δημιουργώντας ένα ασφαλές καταφύγιο για όσους ζούσαν γύρω από αυτήν, 
βλ. Procopii Caesariensis opera omnia, IV: Περὶ κτισμάτων libri VI sive De aedificiis, 
έκδ. J. Haury – G. Wirth, Leipzig 1964, IV. iii 9-11: ἀλλὰ καὶ Λάρισσαν καὶ Καισάρειαν 
πεπονηκότων σφίσιν ἄγαν τῶν ἐρυμάτων, σχεδόν τι ἀτειχίστους εἶναι συνέβαινε. βασιλεὺς 
δὲ Ἰουστινιανὸς ἄμφω τείχη ἰσχυρότατα ποιησάμενος γνησίᾳ τὴν χώραν εὐδαιμονίᾳ 
ξυνῴκισεν. Σχετικά με την ιστορία της Λάρισας στην πρώιμη βυζαντινή περίοδο, βλ. O. 
Karagiorgou, Urbanism and economy in late antique Thessaly (3rd-7th century A.D.): the 
archaeological evidence: vol. 1, Text, University of Oxford, Trinity 2001, 32-50.  Για την 
μέση περίοδο, βλ. Αβραμέα, Ἡ Βυζαντινὴ Θεσσαλία, 28-35. Πρβ. τις μελέτες του τόμου: 1ο 
Διεθνές Συνέδριο Ιστορίας και Πολιτισμού της Θεσσαλίας, Πρακτικά Συνεδρίου, 9-11 
Νοεμβρίου 2006, έκδ. Λ. Γκλεγκλέ, τ. Β΄, Θεσσαλονίκη 2006.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

77ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

μόρφωσή του, όπως δείχνουν οι συμβουλές του σε κάποιον σχετικά με 
την ματαιότητα του βίου28. 

Οι λόγιοι της πόλης, συναισθανόμενοι πλέον ότι δεν ήταν κάτοικοι 
μιας μικρής και ασήμαντης επαρχιακής πόλης, αλλά ενός διοικητικού 
και θρησκευτικού κέντρου που διεκδικούσε με δυναμικό τρόπο την θέση 
του στον ελλαδικό ηπειρωτικό κορμό της αυτοκρατορίας, εξέφρασαν τις 
επιδιώξεις της αμφισβητώντας την πρωτοκαθεδρία της Θεσσαλονίκης ως 
λατρευτικού κέντρου. Χρονική αφετηρία αυτής της διεκδίκησης ήταν η 
καταστροφή της δεύτερης πόλης της αυτοκρατορίας από τους Άραβες 
του Λέοντα Τριπολίτη (904), ένα γεγονός που είχε ως αποτέλεσμα τον 
κλονισμό της πίστης των κατοίκων της στον Μυροβλύτη μάρτυρα29. 

Η πεποίθηση πως ο μάρτυρας άφησε απροστάτευτη την Θεσσαλονίκη 
αναπλάθεται με μοναδικό τρόπο από τον συγγραφέα του τρίτου 
βιβλίου των Θαυμάτων (BHG 524-531) του αγίου Δημητρίου30. Σύμφωνα 
λοιπόν με τον ανώνυμο συντάκτη, κάποιοι Ιταλιώτες κατευθυνόμενοι 
–πιθανόν από την Λάρισα και τον ναό του αγίου Αχιλλίου– προς την 

28. Cecaumeni Strategicon, ed. B. Wassiliewsky – V. Jernstedt, St. Petersburg 1896  
[ανατ. Amsterdam 1965], 60. Πβλ. Sovety i Rasskazy Kekavmena, έκδ. G. Litavrin, 
Μόσχα 20032, 184 και Δ. Τσουγκαράκησ, Κεκαυμένος Στρατηγικόν [Κείμενα Βυζαντινής 
Ιστοριογραφίας 2], Αθήνα 1996, 198: Ἀδύνατόν ἐστι μὴ λυπηθῆναι δι’ ὧν εὐφραίνῃ. Εἴπω 
γάρ σοι λόγον ἀρχαῖον Λαρισσαίου, Ἰωάννης αὐτῷ ὄνομα, ἐπίσκοπος δέ. Πρός τινα γὰρ 
εἴρηκεν· ‟Ἐὰν εὐφραίνῃ ἐπὶ φίλῳ καὶ φίλῳ, μνήσθητι, ὅτι ἄνθρωπος ἐστι καὶ ἀποθανεῖν 
μέλλει ὡς ἄνθρωπος, καὶ τελευτήσαντος αὐτοῦ μὴ ταραχθῇς· οὐ γὰρ ὠφεληθήσῃ. Εἰ 
δὲ ἐν σκεύει ἐνηδύνῃ χρυσίῳ τυχὸν ἢ ἀργυρῷ ἢ ὑελίνῳ ἔχων αὐτὸ λογίζου, ὅτι τὸ μὲν 
ἀπόλλεται τὸ δὲ κλᾶται. Συμβάντος δὲ τούτου μὴ ταραχθῇς, καὶ οὕτως λογίζου ἕκαστον 
καὶ οὐ σφόδρα καταπέσῃς”. Ὁ τοιοῦτος δὲ καὶ ἄλλα τινὰ εἶπε μνήμης ἄξια. 

29. Κοτζάμπαση, στο: Καλτσογιάννη – Κοτζάμπαση – Παρασκευοπούλου, Η 
Θεσσαλονίκη στη Βυζαντινή λογοτεχνία, 115-122· Σ. Ευθυμιάδης, Η μεσαιωνική 
Θεσσαλονίκη και τα θαύματα των αγίων της. Μικρές και μεγάλες διεκδικήσεις ενός 
μεγάλου προνομίου, Βυζαντινά 28 (2008), 51-67, 62-63 [=Medieval Thessalonike and 
the Miracles of its saints: big and small demands made on exclusive rights (ninth-twelfth 
centuries), στο: Hagiography in Byzantium: Literature, Social History and Cult, Variorum 
Reprints, Farnham 2011, XIII].

30. Σχετικά με την συλλογή, βλ. Κοτζάμπαση, στο:  Καλτσογιάννη – Κοτζάμπαση – 
Παρασκευοπούλου, Η Θεσσαλονίκη στη Βυζαντινή λογοτεχνία, 140-141· Σ. Πασχαλίδης, Ἡ 
Γραμματεία τῶν Δημητρίων Β΄: Μαρτύρια, Συλλογὲς Θαυμάτων καὶ Ἐγκώμια στὸν Ἅγιο 
Δημήτριο. Πρωτοβυζαντινὴ – Μεσοβυζαντινὴ Περίοδος [Κέντρον Ἁγιολογικῶν Μελετῶν 
5], Θεσσαλονίκη 2005, 83-94.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

78 	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ

Θεσσαλονίκη, για να προσκυνήσουν το ζωηφόρον μνῆμα του Δημητρίου, 
έγιναν μάρτυρες της συνάντησης, στα Θεσσαλικά Τέμπη, ανάμεσα σε 
έναν ηλικιωμένο άνδρα που τους ακολουθούσε και σε ένα νεαρό ιππέα 
που ερχόταν από την αντίθετη κατεύθυνση. Όταν ο ηλικιωμένος άνδρας, 
ο Αχίλλιος, ρώτησε τον νεαρό άνδρα, τον Δημήτριο, για ποιο λόγο είναι 
κατηφής, εκείνος του απάντησε ότι βάρβαροι άνδρες υποδούλωσαν τους 
συμπολίτες του και μόλυναν τον ναό του. Στην ερώτηση ενός από τους 
δύο προσκυνητές σε ποια πόλη αναφέρεται, ο άγιος Δημήτριος απάντησε 
ότι πρόκειται για την πατρίδα του, τη Θεσσαλονίκη:

Καὶ ἐπείπερ αὐτὰ δὴ τότε τὰ Τέμπη διεξιέναι τούτοις ἔτυχε τὰ 
Θετταλικά, ἀνήρ τις, ἄγνωστος αὐτοῖς πρότερον καὶ οὔπω τεθεάμενος, 
καθεωρᾶτο συνοδοιπορῶν, πολιὸς τὴν τρίχα, τὴν ὄψιν ἱλαρός, τὴν 
περιβολὴν σεμνός καὶ τῇ θέᾳ μόνῃ πολὺ τὸ σεβάσιον ὑποφαίνων 
καὶ πρᾶον. Εἶτα ἕτερός τις ἐφαίνετο πρὸς αὐτοὺς ἐκ τοῦ πρόσω 
ἐπιών, ἱππότης ὡραῖος μὲν ὅσα θεάσασθαι καὶ πολὺ τὸ ἐκ φύσεως 
ἐπιτερπὲς ἔχων καὶ χαρίεν, κατηφὴς δὲ καὶ μαραινόμενον τὸ τῆς 
φαιδρότητος ὑποδηλῶν χαροπὸν καὶ ὥσπερ τινὶ πένθει ἀπαρακλήτῳ 
καταβεβλημένον καὶ ἐπιστυγναζόμενον· ὃς ὁμοίαν τῇ ὄψει καὶ 
φωνὴν ἀφείς, προσηγόρευσέ τε πρότερον τὸν πρεσβύτην, Ἀχίλλειον 
τοῦτον κατονομάσας, καὶ “Ποῦ πορεύῃ”, ἐπήρετο· “ἐγὼ δὲ τὴν πρὸς 
σέ, ὡς ὁρᾷς, διεξίω”. Καὶ ὁ πρεσβύτης περιχαρῶς ἀντασπασάμενος, 
Δημήτριον τοῦτον καλέσας, καὶ μέγαν τοῦ ἀθλοθέτου ἀγωνιστὴν 
προσειπών, σὺν σπουδῇ καὶ αὐτὸς ἀνηρώτα, ὅτι εἴη τὸ αἴτιον τοῦ 
σκυθρωπασμοῦ καὶ τῆς τοσαύτης κατήφειας καὶ λύπης. Καὶ ὁ μάρτυς· 
“Οἴχεταί μοι”, ἔφησεν, “ἡ πατρὶς καὶ παρὰ τῷ Δικαστῇ τῶν ὄλων 
ἤδη κατέγνωσται. Χεῖρες ἀνδρόφονοι καὶ βάρβαροι τοὺς φυλέτας 
ἠνδραποδίσαντο· αἵμασιν ὁμοφύλοις περιῤῥεῖταί μοι νῦν ὁ σηκός· 
βεβήλοις καὶ ἀνάγνοις ποσὶ πατεῖται τὰ ἱερὰ καὶ ἐξουδένωται … 
“Τῶν δὲ Ἰταλιωτῶν ταῦτα σὺν ἐκπλήξεσι ἀμηχάνῳ καταθεωρουμένων, 
εἷς τις ἠρέμα πως, ἑλληνικῆς ὁμιλίας οὐκ ἀλλότριος”, “Ἀλλ’ ἄγε δή, 
φησίν, ὦ στρατιῶτα, εἰπέ μοι, περὶ ποίας ταῦτα ὑμῖν λέγεται πόλεως 
καὶ τίς ἡ τοῖς βαρβάροις παραδοθεῖσα”. Καὶ ὁ μέγας Δημήτριος, “Ἡ 
ἐμή”, ἔφησε, “δυστυχεστάτη πατρίς, ἡ Θεσσαλονίκη, τοῖς βαρβάροις 
ἐγένετο ἔκδοτος”31. 

31. Miraculorum Liber III, Auctore Anonymo Altero, PG 116, 1389A-1392A. Το 
περιστατικό καταγράφεται επίσης από τις μεταγενέστερες συλλογές θαυμάτων, βλ. Ι. 
Ἰβηρίτης, Ἰωάννου Σταυρακίου, Λόγος εἰς τὰ θαύματα τοῦ ἁγίου Δημητρίου, Μακεδονικά 
1 (1940), 334-376, κυρίως 367 [BHG 532]. Πρβ. Κωνσταντίνος Ακροπολίτης, Λόγος εἰς 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

79ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

Η συνάντηση ανάμεσα στους δύο αγίους διαδραματίζεται στα 
Τέμπη, το γεωγραφικό όριο ανάμεσα στην διοικητική και εκκλησιαστική 
περιφέρεια της Θεσσαλονίκης και της Λάρισας32. Γιατί όμως ο ανώνυμος 
συντάκτης της συλλογής θαυμάτων εμπλουτίζει το έργο του με έναν 
ήρωα που δεν σχετίζεται άμεσα με το ιστορικό γεγονός της άλωσης 
του 904, τον Αχίλλιο; Η παρουσία του πιθανότατα υποκρύπτει όχι 
μόνο την δυσπιστία -εκπεφρασμένη άλλωστε στην σχετική με τον άγιο 
Δημήτριο γραμματεία της εποχής- για το εάν ο φιλόπολις μάρτυρας 
συνέχιζε να παρέχει την προστατευτική μέριμνα προς την Θεσσαλονίκη33, 
αλλά και την διεκδίκηση ενός μέρους της κλονισμένης πίστης των 
Θεσσαλονικέων. Η διαπίστωση περί της πρόσκαιρης αμφισβήτησης της 
πολιουχικής δύναμης του Δημητρίου επιβεβαιώνεται από την φύση της 
συγκεκριμένης συλλογής: περιέχει μόνο πέντε θαύματα, λιγότερα δηλαδή 
από κάθε άλλη συλλογή, που ενισχύουν σχεδόν αποκλειστικά, όπως 
επισημάνθηκε από τον Συμεών Πασχαλίδη, τον οικουμενικό χαρακτήρα 
της λατρείας του μυροβλήτη αγίου, αφού όλα πραγματοποιήθηκαν έξω 

τὸν μεγαλομάρτυρα καὶ μυροβλήτην Δημήτριον (BHG 540-542), στο: Α. Παπαδόπουλος-
Κεραμεύς, Ἀνάλεκτα Ἱεροσολυμιτικῆς Σταχυολογίας, St. Petersburg 1897 (ανατ. Bruxelles 
1963), 160-215, ειδ. 207-208. Βλ. επίσης τον πρόσφατο σχολιασμό του Στ. Γ. Γουλουλη, Ο 
Άγιος Δημήτριος ως στρατιώτης εκτός Θεσσαλονίκης: δύο εμφανίσεις του στην ελλαδική 
οδό των προσκυνητών (διηγήσεις Β6 και Γ3), στο: Αφιέρωμα στον ακαδημαϊκό Παναγιώτη 
Λ. Βοκοτόπουλο, εκδ. Β. Κατσαροσ – Α. Τουρτα, Αθήνα 2015, 247-256. Η συνάντηση 
απεικονίστηκε και στην μεταβυζαντινή ζωγραφική, βλ. Ι. Παπάγγελος, Η “συναπάντηση” 
των αγίων Δημητρίου και Αχιλλίου, στο: Άγιος Δημήτριος Στομίου. Ιστορία-Τέχνη-
Ιστορική γεωγραφία του μοναστηριού και της περιοχής των εκβολών του Πηνειού, έκδ. 
Στ. Γουλούλης – Στ. Σδρόλια, Λάρισα 2010, 362-371.

32. Ε. Χατζηαντωνίου, Η μητρόπολη Θεσσαλονίκης από τα μέσα του 8ου αι. έως το 
1430: ιεραρχική τάξη – εκκλησιαστική περιφέρεια – διοικητική οργάνωση [Βυζαντινά 
Κείμενα και Μελέται 42], Θεσσαλονίκη 2007, 116. Η ύπαρξη της μονής της Θεοτόκου 
και του αγίου Δημητρίου στο Στόμιο της Λάρισας, γνωστής και ως «Οικονομείον» ή 
«Κομνήνειος», στην είσοδο σχεδόν της κοιλάδας των Τεμπών, καθορίζει, κατά κάποιο 
τρόπο, τα όρια της δικαιοδοσίας των δύο αγίων. Σχετικά με την ιστορική πορεία της 
μονής, βλ. Στ. Γουλούλης – Στ. Σδρόλια, Άγιος Δημήτριος Στομίου. Ιστορία-Τέχνη-Ιστορική 
γεωγραφία του μοναστηριού και της περιοχής των εκβολών του Πηνειού, Λάρισα 2010.

33. Κοτζάμπαση, στο: Καλτσογιάννη – Κοτζάμπαση – Παρασκευοπούλου, Η 
Θεσσαλονίκη στη Βυζαντινή λογοτεχνία, 115-122· Ευθυμιάδης, Η μεσαιωνική 
Θεσσαλονίκη, 62-63.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ80

από τα τείχη της Θεσσαλονίκης34. Εφόσον όμως ο πολιούχος της Λάρισας 
και η μητρόπολή του προβάλλουν ως διεκδικητές της διασαλευθείσας 
πίστης των Θεσσαλονικέων, ο ανώνυμος συντάκτης του τρίτου βιβλίου 
των θαυμάτων, πιθανώς, να υπήρξε μέλος της πνευματικής ζωής της 
θεσσαλικής πόλης ή τουλάχιστον να σχετιζόταν άμεσα με αυτήν.

Η ένταξη του τάφου του αγίου Αχιλλίου και άλλων λατρευτικών 
κέντρων της θεσσαλικής ενδοχώρας στους προορισμούς της 
προσκυνηματικής αποδημίας, που συνδέεται πλέον όχι μόνο με την 
επιθυμία της ενδυνάμωσης της πίστης, αλλά με την ελπίδα της ίασης,  
πιστοποιείται, με αδιαμφισβήτητο τρόπο, από τον Βίο του αγίου 
Νικολάου του εν Βουναίνη (BHG 2308). Ο Νικόλαος, ένας ανώτερος 
στρατιωτικός αξιωματούχος της θεσσαλικής πόλης, επί Λέοντος Στ΄ 
του Σοφού (886-912), μαρτύρησε μετά την άλωση της πόλης από τους 
«Αβάρους» (901/902)35. Σύμφωνα με τον συγγραφέα του Βίου, ο δούκας 
της Θεσσαλονίκης Ευφημιανός, που προσβλήθηκε από λέπρα, κατέφυγε 
αρχικά πρὸς τὸν περιβόητον ἐν θαύμασι Δημήτριο. Η έλλειψη όμως 
ανταπόκρισης θα τον οδηγήσει στον Αχίλλιο36. Ενώ όμως η απουσία 

34. Η πρώτη για παράδειγμα συλλογή περιέχει δεκαπέντε θαύματα και η δεύτερη 
έξι, βλ. St. Efthymiadis, Collections of Miracles (Fifth-Fifteenth Centuries), στο: Research 
Companion to Byzantine Hagiography, II, 103-142, 113-115. Για τον χαρακτήρα της 
συλλογής, βλ. Πασχαλίδης, Ἡ γραμματεία τῶν Δημητρίων, 85-86.

35. Δ. Ζ. Σοφιανός, Ἅγιος Νικόλαος ὁ ἐν Βουναίνῃ. Ἀνέκδοτα ἁγιολογικὰ κείμενα. 
Ἱστορικαὶ εἰδήσεις περὶ τῆς Μεσαιωνικῆς Θεσσαλίας (Ι΄ αἰών) [Βιβλιοθήκη Σοφίας Ν. 
Σαριπόλου 22], Αθήνα 1972. Για την ταυτότητα των επιδρομέων διατυπώθηκαν πολλές 
απόψεις: o Σοφιανός (Ἅγιος Νικόλαος, 104-121) θεωρεί πως πρόκειται για Άραβες που 
προηγουμένως λεηλάτησαν την Δημητριάδα (901/902) ενώ η Αβραμέα (Ἡ Βυζαντινὴ 
Θεσσαλία, 89-96) τους ταυτίζει με τους Βούλγαρους του Συμεών (896). Ο Φ. Φιλίππου 
[Ποιοι ήταν οι «Αβάρεις» που επέδραμαν στη Θεσσαλία κατά τα τέλη του 9ου αιώνα, 
Ιστορικογεωγραφικά  5 (1995), 123-132] προτείνει την ταύτιση των επιδρομέων με τους 
Ούγγρους. Σύμφωνα τέλος με την πιο πρόσφατη άποψη του Γ. Κουλουρά (Σχετικά με τον 
Βίο του αγίου Νικολάου, 10ος αι: μια νέα προσέγγιση, Βυζαντινά 22, 2001, 113-122) ήταν 
Σλάβοι εγκατεστημένοι στην Μακεδονία (904).

36. Σοφιανός, Ἅγιος Νικόλαος, 145.257-261: Ἐπεὶ δὲ πολλοῖς μὲν ἁγίοις προσελθών 
... οὐδαμοῦ εὕρισκε λύσιν τοῦ κακοῦ, καὶ πρὸς τὸν περιβόητον ἐν θαύμασι, τῶν ἰατρῶν 
τὴν θάλασσαν καὶ ποτάμιον τὸ ἄσχετον ῥεῦμα, τὸ θεῖον ὄντως καταφεύγει Δημήτριον, 
καὶ τῷ περὶ τοῦτον καὶ οὐρανίῳ τεμένει φέρων ἑαυτὸν δίδωσιν ἐκεῖσε. Τοιγαροῦν 
διατελέσας χρόνον συχνόν ἀπώνατο πλεῖον ἢ οὐδὲν καὶ ἀπογνοὺς τῆς τοιαύτης ἐλπίδος 
ἐπὶ τὸν ση<μει>οφόρον καταφεύγει Ἀχίλλειον. Τὴν Θεσσαλονίκην γὰρ λιπὼν τὴν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

81ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

της ευεργετικής χάριτος εκ μέρους του του πολιούχου της θεσσαλικής 
πόλης εντάσσεται σε ένα ευρύτερο θεϊκό σχέδιο37, οποιαδήποτε ανάλογη 
θεώρηση της στάσης του Δημητρίου απουσιάζει. Ένα όραμα τελικά του 
υπέδειξε να κατευθυνθεί προς τα Βούναινα38, τον τόπο όπου επρόκειτο 
να θεραπευθεί μετά την ανεύρεση των λειψάνων του Νικολάου39.

Η συνύπαρξη τριών διαφορετικών αγίων και των αντίστοιχων 
λατρευτικών τους κέντρων, και η διεκδίκηση ενός θαύματος –του 
μοναδικού που καταγράφει ο ανώνυμος συντάκτης- αποτελεί, 
τουλάχιστον από όσο γνωρίζω, ένα άπαξ ευρισκόμενο στην αγιολογική 
γραμματεία. Η αναζήτηση της θεραπευτικής ίασης, η τελική της 
πραγμάτωση και η απόδοση τιμής (προσήκουσαν τιμὴν ἐνεγκὼν) από 
έναν επίσημο άνδρα της Θεσσαλονίκης, τον Ευφημιανό, υποκρύπτει την 
απόπειρα του συντάκτη του Βίου να ενισχύσει τα λατρευτικά κέντρα της 

Θετταλίαν κατέλαβε καὶ τῇ θειοτάτῃ σορῷ τοῦ τρισολβίου πατρὸς προσπεσῶν θερμῶς 
αὐτῷ ἐπεδέετο δάκρυα κατάγων ποταμηδόν. 

37. Σοφιανός, Ἅγιος Νικόλαος, 145. 262 – 146. 264: ἠμέλει δὲ ἀνήκειν ἡ ἐν τῷ 
πατρὶ Ἀχιλλείῳ θεία χάρις, οὐχ ὡς <μὴ> θέλουσα εὐργετεῖν –μὴ γένοιτο, πάντως γὰρ 
φιλανθρώπως τὸ θεῖον προσφέρεται– ἀλλ’, ὡς τῷ Θεῷ ἐδόκει.

38. Σχετικά με τα Βούναινα, βλ. J. Koder – F. Hild, Hellas und Thessalia [TΙB 1], Wien 
1976, 137-138.

39. Σοφιανός, Ἅγιος Νικόλαος, 146, 292 – 147, 312: Ἐπειδὴ δὲ καιρός τε παρερρύη 
συχνὸς καὶ οὐδαμοῦ τῆς ἡμέρας τῆς ἰάσεως ὁ δοὺξ παραπέλαυε, ὅλος ἐναγώνιος ἦν. 
Ὄναρ τοίνυν ὁ ἅγιος τῷ δουκὶ ἐπιστὰς “Αὔριον γὰρ” φησὶν “ἐγερθεὶς ἄπιθι πρὸς τὴν 
<πη>γὴν καὶ εἰς ὄνομα Πατρός, Υἱοῦ καὶ Ἁγίου Πνεύματος λουσάμενος ἀπολαύσει 
καθαρᾶς τῆς ἰάσεως”. Οὕτως εἰπὼν ἀφανὴς <ἐ>γεγόνει. Τὸν ὕπνον τοίνυν ὁ δοὺξ 
τῶν ὀμμάτων ἐκτιναξάμενος ὑφηγεῖτο τὸ ὅραμα, ἐκπλήξει μὲν ὅπως ὁ Θεὸς διὰ τῶν 
θεραπόντων αὐτοῦ θαυματουργεῖ ἐν ἡμῖν, σπουδῇ δέ, ὅτι τὸν φίλον αὐτῶν ἔμελλον ὁρᾶν 
ὑγιαίνοντα εἰς τὴν αὔριον. Οἳ κατὰ Χριστὸν γενέσθαι ἱμείροντο· μετὰ λαμπάδων τοίνυν 
ἡμμένων τὴν νύκτα πᾶσαν ἐκείνην ἄγρυπνοι διατελέσαντες ἔσωθε ὡς ἡμέρας ἧκεν, ὕλης 
τὴν πηγὴν καὶ οἱ ἀρχιερεῖς μέσον ἑστῶτα τὸν <δοῦκα> γυμνοῦσι τῶν ἱματίων καὶ τρὶς τοῦ 
πηγαίου ὕδατος εἰς ὄνομα Πατρός, Υἱοῦ καὶ Ἁγίου Πνεύματος ἐπισπάσαντες καὶ αὐτῷ 
ἐπιχύσαντες, ὢ θαύματος ἀνυπερβλήτου, ὢ τεραστίου φρικτοῦ, ὢ προυθμίας Θεοῦ, ὑγιῆ 
τοῦτον εἰργάσαντο. Αἰφνίδιον γὰρ ὡσεὶ λεπίδες ἀπὸ τοῦ σώματος αὐτοῦ ἀποβληθεῖσαι, 
καθαρὸν ὅλον τὸ σῶμα καὶ λαμπρὸν ἀνεφάνη μὴ σπίλον ἔχον, μὴ ῥυτίδα, μὴ τὸ τυχὸν 
πρᾶγμα, ἀλλὰ μαρμαῖρον ἦν πλέον ἢ πρότερον. Τὰ εἰωθότα τοίνυν ὁ δοὺξ σὺν ἅμα παντὶ 
τῷ λαῷ τῷ Θεῷ εὐχαριστήσας καὶ τὴν προσήκουσαν τιμὴν τῷ ἁγίῳ μάρτυρι ἐνεγκὼν 
χαίρων οἴκαδε ἐπανέστρεψε. Πρβ. τα σχόλια της Κοτζάμπαση, στο: Καλτσογιάννη – 
Κοτζάμπαση – Παρασκευοπούλου, Η Θεσσαλονίκη στη Βυζαντινή λογοτεχνία, 127-128.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ82

Λάρισας έναντι της Θεσσαλονίκης, όπως άλλωστε πιστοποιείται από την 
επίσκεψη του οσίου Φαντίνου40. 

Ο Φαντίνος, γέννημα και θρέμμα της γης της Καλαβρίας, ξεκίνησε 
να επισκεφτεί την Θεσσαλονίκη, μετά από την εντολή που του έδωσε 
ένας άγγελος41, συνοδευόμενος από δύο μαθητές του, τον Βιτάλιο και 
τον Νικηφόρο. Αρχικά αποβιβάστηκε στην Πελοπόννησο ενώ αργότερα 
επισκέφτηκε την Κόρινθο και την Αθήνα, χωρίς ωστόσο ο βιογράφος να 
μας δίνει περισσότερες πληροφορίες για τα όσα συνέβησαν στην διάρκεια 
της εκεί παραμονής του42.

Μετά την ανάρρωσή του από κάποια σοβαρή ασθένεια συνέχισε το 
ταξίδι του προς την Θεσσαλονίκη, προτού όμως φτάσει στον προορισμό 
του παρέμεινε για αρκετό διάστημα στην Λάρισα, στο ναό του αγίου 
Αχιλλίου διδάσκοντας τον λόγο του Θεού43. Κατά την διάρκεια της εκεί 
διαμονής του προφήτευσε την άλωση της πόλης από τα βουλγαρικά 
στρατεύματα του τσάρου Σαμουήλ (985/986), όταν απέσπασαν μάλιστα 
μέρος των λειψάνων του πολιούχου μεταφέροντάς τα στην Πρέσπα. Στο 
άκουσμα των προφητικών του ρήσεων οι κάτοικοι θεώρησαν ότι τα 

40. Για την διάδοση της λατρείας του αγίου, βλ. Σοφιανός, Ἅγιος Νικόλαος, 98-103· 
Του Ιδιου, Ὁ Ἅγιος Νικόλαος ὁ Νέος τῆς Βουναίνης (Ι΄ αἰ.). Συμπληρωματικὰ στοιχεῖα. 
Ἀνέκδοτα ἁγιολογικὰ κείμενα Μαξίμου (1630) καὶ ἄλλα, Μεσαιωνικά και Νέα Ελληνικά 
2 (1986), 71-148, κυρίως 86-109.

41. Η έκδοση του Βίου έγινε από την E. Follieri, La Vita di san Fantino il Giovane 
[SubsHag 77], Bruxelles 1993 [BHG Nov. Auct. 2367]. Σχετικά με το διάστημα της 
παραμονής του στην Θεσσαλονίκη, βλ. Κοτζάμπαση, στο: Καλτσογιάννη – Κοτζάμπαση – 
Παρασκευοπούλου, Η Θεσσαλονίκη στη Βυζαντινή λογοτεχνία, 123-125. Πρβ. Ευθυμιάδης, 
Η μεσαιωνική Θεσσαλονίκη, 63-65.

42. Όπως σημειώνει η Κοτζάμπαση, στο: Καλτσογιάννη – Κοτζάμπαση – 
Παρασκευοπούλου, Η Θεσσαλονίκη στη Βυζαντινή λογοτεχνία, 124, σημ. 196, το 
συγκεκριμένο δρομολόγιο εμφανίζεται και σε άλλα αγιολογικά κείμενα της εποχής. Για 
την διέλευση του Φαντίνου από την Κόρινθο, βλ. Follieri, La Vita di san Fantino, 67-68. 
Σχετικά με την παραμονή του στην Αθήνα, βλ. Α. Καλδέλλης, The Christian Parthenon. 
Classicism and Pilgrimage in Byzantine Athens, Cambridge 2009, 101-102 [=Ο Βυζαντινός 
Παρθενώνας. Η Ακρόπολη ως σημείο συνάντησης χριστιανισμού και ελληνισμού, μετ. Γ. 
Τζήμας, Αθήνα 2013, 175-178].

43. Follieri, La Vita di san Fantino, 442.3-5: Χρόνῳ δὲ ἱκανῷ τῷ ναῷ τῷ τοῦ 
ἁγίου Ἀχιλλίου προσεδρεύσας, καὶ τὸν συνήθην σπόρον τῆς ἑαυτοῦ διδασκαλίας 
ἐγκατασπείρας. Πρβ. τα σχόλια της έκδοσης, 66, 69, 79-80 και 527.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

83ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

λόγια του οσίου αναφέρονταν στην καταστροφή της θεσσαλικής πόλης 
από την επιδρομή των αρχών του 10ου αιώνα (901/902)44.

Ανάμεσα στους προσκυνητές του ναού και του τάφου του Αχιλλίου 
συναριθμούνται επίσης οι κτίτορες της μονής της Παναγίας Σουμελά της 
Τραπεζούντας, Βαρνάβας και Σωφρόνιος, όπως αναφέρει ο συντάκτης 
του Βίου τους (BHG 2055), Ακάκιος Σαβαΐτης, που, αν και χρονολογείται 
στις αρχές του 13ου αιώνα, αναφέρεται σε πολύ προγενέστερα γεγονότα: 
Καὶ τῇ ὀγδόῃ ἡμέρᾳ κατήντησαν εἰς τὴν μεγάλιν πόλιν τῆς Λαρίσου, ἐν 
τῷ θέματι γῆς Φαρσαλίας‧ καὶ εἰσελθόντες ἀφίκοντο εἰς τὸν πανάγιον 
τάφον τοῦ πανιέρου καὶ ἱεράρχου Ἀχιλλίου τῆς αὐτῆς πόλεως προέδρου‧ 
οὗτος δὲ ἦν εἷς ἐκ τῶν τριακοσίων δέκα καὶ ὀκτῶ θεοφόρων πατέρων 
ἐκ τῆς ἁγίας καὶ οἰκουμενικῆς πρώτης συνόδου‧ περιπτυξαμένοί τε τὴν 
μακαρίαν λάρνακαν ἐκείνην, μετὰ πάσης εἰπεῖν ἀγάπης καὶ δακρύων 
ἐμπεπλησμένοι ἀλείψαντες τε ἑαυτοὺς ἐκ τοῦ θείου ἐκείνου μύρου τῆς 
ἱερᾶς καὶ ἁγίας λάρνακος, ἣ πλουτοῦσα ἔνδον τὸ τίμιον σῶμα τοῦ ἁγίου 
Ἀχιλλίου, μέτωπά τε καὶ ὄμματα, ἀκοήν τε καὶ τὴν καρδίαν εἵληψαν, 
φιλοξενηθέντες δὲ παρὰ τοῦ τότε ἀρχιερέως φιλοφρόνως, οἴκαδε 
ἀνεχώρησαν καὶ τριταῖοι κατέλαβον τὸ ὄρος ἐν ᾧ ἦν ἡ κλῆσις τῶν 
Κελλίων παλινοστήσαντες οὖν τοῦ ὄρους πάντα τὰ μοναστήρια45. 

Το προσκυνηματικό ταξίδι του Ιωσήφ Υμνογράφου, του Βαρνάβα 
και του Σωφρονίου, και του οσίου Φαντίνου στην πόλη του Αχιλλίου 
είναι ενδεικτικό ότι η Λάρισα αντιμετωπίζεται ως ιερή πόλη. Αν και η 
θεσσαλική μητρόπολη δεν έχει την φήμη και την λαμπρότητα άλλων 
προσκυνημάτων της εποχής, της Θεσσαλονίκης, της Κορίνθου ή της 
Αθήνας, σεμνύνεται για τα ιερά της λείψανα, τον ναό της και την θέση 
της στα εκκλησιαστικά πράγματα της εποχής. Η ανάδειξή της βέβαια σε 

44. Follieri, La Vita di san Fantino, 442.5-444.8: ‟Ὢ τόπος, ἔφη, ὡς κάλλιστος καὶ 
τοῖς ἐχθροῖς ἐκδοθήσεται”. Ὡς δὲ τὸν λόγον πλεῖστοι ἀκήκοαν, καὶ ‟Τοῦτο, πάτερ”, 
ἔφησαν, ‟γέγονεν”, ὁ μέγας ‟Οὔποτε”, ἔφη, ‟ἄλλοτε ὡς νῦν γενέσθαι μέλλει βαρύτατον”.

45. Χφ. 268 Μονής Διονυσίου Αγίου Όρους, φφ. 440r-440v. Για το χειρόγραφο βλ. 
Σπ. Λάμπρος, Κατάλογος τῶν ἐν ταῖς μοναῖς τοῦ Ἁγίου Ὄρους ἑλληνικῶν κωδίκων, τ. 
1, Cambridge 1895 (Amsterdam 1967), 390-391. Για τον συγγραφέα και τα προβλήματα 
χρονολόγησης του Βίου, βλ. A.-M. Talbot, Hagiography in Late Byzantium (1204-1453), 
στο: The Ashgate Research Companion to Byzantine Hagiography. Volume I: Periods and 
Places, έκδ. St. Efthymiadis (ed.), Farnham 2011, 173-195, κυρίως 174 [στο εξής: Research 
Companion to Byzantine Hagiography I].



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

84 	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ

λατρευτικό κέντρο ενισχύθηκε και από την βαρύνουσα σημασία που 
απέκτησαν οι οδικοί άξονες που διέσχιζαν την θεσσαλική πεδιάδα σε 
σχέση με τον παλαιό δίαυλο επικοινωνίας της Ρωμαϊκής αυτοκρατορίας, 
την Εγνατία οδό46. Η εμπέδωση της πνευματικής επικοινωνίας ανάμεσα 
στην δεύτερη πόλη της αυτοκρατορίας, την Θεσσαλονίκη, και στην 
Λάρισα ενισχύθηκε με την άνθηση των γραμμάτων και την εμπέδωση 
της κλασικής παιδείας ως επακόλουθο της οικονομικής ανάπτυξης των 
μεσοβυζαντινώ χρόνων.

Η Μνήμη του Μυθικού Παρελθόντος

Οι πνευματικοί δεσμοί ανάμεσα στην Θεσσαλονίκη και στην Λάρισα δεν 
ορίζονται αποκλειστικά από τις θρησκευτικές τους συντεταγμένες στον 
χώρο και στον χρόνο, τον Αχίλλιο και τον Δημήτριο. H Θεσσαλονίκη, 
μετά από την Κωνσταντινούπολη, αποτελούσε τον σπουδαιότερο πόλο 
έλξης για όσους επεδίωκαν να λάβουν υψηλό επίπεδο μόρφωσης, με 
αποτέλεσμα οι επιδόσεις των κατοίκων της στον τομέα των γραμμάτων 
και η πνευματική της κίνηση να παραβάλλετται με την Αθήνα της 
κλασικής εποχής47. Ανάμεσα σε εκείνους που επισκέφτηκαν την 

46. N. Oikonomides, The Medieval Via Egnatia, στο: Halcyon Days in Crete II. A 
Symposium Held in Rethymnon 9-11 January 1994: The Via Egnatia under Ottoman Rule 
(1380-1699), έκδ. E. Zachariadou, Ρέθυμνο 1996, 9-16, κυρίως 9-12. Τις γνώσεις για την 
περιοχή των Τεμπών ως ενδιάμεσο σταθμό της επικοινωνίας από και προς την Βόρεια Ελλάδα 
αναμένεται να εμπλουτίσουν οι πρόσφατες αρχαιολογικές έρευνες στην είσοδο της κοιλάδας, 
στην περιοχή «Χάνι της Κοκκώνας». Εκεί βρέθηκε ένας μεσοβυζαντινός ναός (10ος-11ος αι.) 
ενώ στον περιβάλλοντα χώρο εντοπίστηκε νεκροταφείο μεταγενέστερης εποχής (12ο αι.), 
βλ. Στ. Σδρολια, Ανασκαφή βυζαντινού ναού με περίστωο και νεκροταφείο στα Τέμπη, στο: 
Αρχαιολογικό έργο Θεσσαλίας και Στερεάς Ελλάδας 4 (2012), Πρακτικά επιστημονικής 
συνάντησης 15.3 – 18.3. 2012, τ. Ι: Θεσσαλία, έκδ. Αλ. Μαζαράκης Αινιάν, Βόλος 2015, 419-
424. Πλησίον τους ανασκάφτηκε επίσης πανδοχείο της περιόδου του Θεοφίλου (829-842), 
κτισμένο στη θέση παλαιότερου ρωμαϊκού σταθμού, που προσέφερε φαγητό και ανάπαυση 
στους καταπονημένους ταξιδιώτες, βλ., Στ. Σδρολια – Π. Ανδρουδης, Αρχαιολογικές έρευνες 
στο βυζαντινό συγκρότημα ναού και πανδοχείου στη θέση  «Χάνι της Κοκκώνας», στο: Τo 
Αρχαιολογικό Έργο στη Μακεδονία και Θράκη 2011, Θεσσαλονίκη 2015 (υπό εκτύπωση).

47. Σε πολλούς συγγραφείς η Θεσσαλονίκη συγκρίνεται με τον μαγνήτη που ελκύει 
όσους κατοικούσαν μακριά από αυτήν, βλ. Γ. Τσάρας, Διήγησις περὶ τῆς τελευταίας 
ἁλώσεως τῆς Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 1958, 9-10: Ὤ, πῶς μαγνήτιδος τρόπον 
εἰς ἑαυτὴν ἅπαντας εἷλκεν ἀποστῆναί τε τούτους οὐδ’ ὁπωστιοῦν συνεχώρει! Για την 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

85ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

Θεσσαλονίκη προκειμένου να λάβουν ανώτερη μόρφωση, απαραίτητη 
προϋπόθεση για να σταδιοδρομήσει κάποιος στα εκκλησιαστικά ή 
κρατικά αξιώματα της αυτοκρατορίας, πρέπει να ήταν και ο Λαρισαίος 
Γρηγόριος, μετέπειτα αρχιεπίσκοπος της πόλης του αγίου Δημητρίου48. 
Αν και βρίσκεται μακριά από την πατρώα γη, επιφορτισμένος με το 
ποίμνιο του καταφέρνει να ανταλλάξει τουλάχιστον δύο επιστολές με 
τον συμπολίτη του Νικήτα Μάγιστρο.

Ο Νικήτας, γεννημένος στην Λάρισα περί το 87049, αφού ανήλθε στα 
ύπατα αξιώματα της βυζαντινής ιεραρχίας, θα βρεθεί λίγο αργότερα, μετά 
τις κατηγορίες για συνωμοσία εναντίον του αυτοκράτορα, Ρωμανού Α´ 
Λακαπηνού, εξόριστος στην περιοχή του Ελλησπόντου. Εκεί θα συντάξει 
μια πλειάδα επιστολών με ποικίλους αποδέκτες, υψηλόβαθμους κρατικούς 
αξιωματούχους και εκπροσώπους της ανώτερης εκκλησιαστικής ιεραρχίας. 
Σε κάποια από αυτές (αρ. 23, χειμώνας του 945/946) θα απευθυνθεί προς 
τον συμπατριώτη του Γρηγόριο, επιζητώντας τον παραμυθητικό λόγο του 
ποιμενάρχη της πόλης του αγίου Δημητρίου προκειμένου να αντεπεξέλθει 
στις κακουχίες της σωματικής και πνευματικής εξορίας. Στην αρχή της 
επιστολής ο Νικήτας θα εγκωμιάσει την κοινή τους πατρίδα, την γενιά 
του Γρηγορίου και την εκπαίδευσή του50. Ο αποστολέας ωστόσο θα 

παρομοίωση της Θεσσαλονίκης με την κλασική Αθήνα, βλ. Καλτσογιάννη – Κοτζάμπαση 
– Παρασκευοπούλου, Η Θεσσαλονίκη στη Βυζαντινή λογοτεχνία, 57, 165-166, 176 και 211.

48. Χατζηαντωνίου, Η μητρόπολη Θεσσαλονίκης, 288 και σημ. 1093.
49. L. G. Westerink, Niketas Magistros. Lettres d’un exilé (928-946) Paris 1973, 

23. Διαφορετική άποψη εξέφρασε ο T. Pratsch, Zur Herkunft des Niketas Magistros (* 
um 870 -† frühestens 946/7) aus Lakonien, Byz 75 (2005), 501-506, υποστηρίζοντας τις 
λακωνικές ρίζες του υψηλόβαθμου αξιωματούχου. Υπήρξε επίσης συγγραφέας ενός από 
τα πιο ενδιαφέροντα έργα της αγιολογικής παραγωγής της μεσοβυζαντινής εποχής, 
του Βίου της Θεοκτίστης από την Λέσβο (BHG 1723), βλ. Δ. Ζ. Σοφιανός, Ὁ Βίος τῆς 
ὁσίας Θεοκτίστης τῆς Λεσβίας ὡς πηγὴ ἱστορική, φιλολογικὴ καὶ ἀρχαιολογική, στο: 
Ἡ Ἑκατονταπυλιανὴ καὶ ἡ Χριστιανικὴ Πάρος. Πρακτικὰ Επιστημονικοῦ Συμποσίου 
(Πάρος 15-19 Σεπτεμβρίου 1996), Πάρος 1998, 253-268. St. Efthymiadis, Hagiography 
from the “Dark Age” to the Age of Symeon Metaphrastes (Eighth-Tenth Centuries), Research 
Companion to Byzantine Hagiography, Ι, 95-142, κυρίως 120-121.

50. Westerink, Lettres d’un exilé, 111.59-60: Ἐδεξάμην σου τὴν ἐπιστολήν, ἐδεξάμην 
καὶ ἠγάπησα τὴν ἐπιείκιαν, ἐπῃνεσα τὴν πατρίδαν καὶ τὸ γένος καὶ τὴν παιδείαν καὶ τὰ 
μαθήματα. Για την ένταξη της επιστολής στα συμφραζόμενα της εποχής, βλ. I. Anagnostakis, 
Byzantium and Hellas: Some Lesser Known Aspects of the Helladic Connection (8th-12th 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ86

αναζητήσει τους κοινούς δεσμούς τους όχι στα χριστιανικά σύμβολα 
του παρόντος των δύο πόλεων, τον Δημήτριο και τον Αχίλλιο, αλλά 
στο ένδοξο παρελθόν. Η Λάρισα και η περιοχή της δεν σεμνύνεται για 
τον άγιο Αχίλλιο -στον οποίο άλλωστε δεν γίνεται ούτε μια αναφορά- 
αλλά για τον Αχιλλέα, τον Πάτροκλο και τα εξαιρετικά της άλογα που 
τόσο υμνήθηκαν στην αρχαιότητα. Η χρήση του ομηρικού (ἐριβῶλαξ, 
κουροτρόφος, εὔιππος, εὔβοτος, εὔδιος) και του ηροδότειου λεξιλογίου 
(ὁμαιμόνων) συγκροτούν το πλαίσιο των δεσμών των δύο ανδρών με την 
γενέθλια γη51. Αν και ο Νικήτας βρίσκεται, όπως και ο παραλήπτης της 
επιστολής του, μακριά από την Λάρισα, την οποία αποκαλεί πόλισμα, 
θεωρεί πως δεν παρήκμασε εξακολουθώντας να προσφέρει τὰ κάλλιστα52. 

Σε μια στιγμή ειλικρίνειας, άγνωστη τις περισσότερες φορές στους 
βυζαντινούς λογίους, συνειδητοποιώντας πως είναι μόνος, μακριά από 
τα υλικά αγαθά και τις τιμές που του επιδαψίλευαν τα αξιώματα του 
παρελθόντος, περιστοιχισμένος πλέον από βαρβάρους και αμαθείς, ο 
Νικήτας σχεδόν εκλιπαρεί τον επίσκοπο να τον παρηγορεί όσο το δυνατόν 
πιο τακτικά με τις επιστολές του. Στηρίζει μάλιστα την παράκλησή του 

c.), στο: Heaven and Earth, vol. II: Cities and Countryside in Byzantine Greece, έκδ. J. 
Albani – E. Chalkia, Athens 2013, 15-29, 22-23. Βλ. επίσης τα σχόλια της Ch. Angelidi, 
Family Ties, Bonds of Kinship (9th-11th Centuries), στο: P. Armstrong (ed.), Authority in 
Byzantium, Farnham 2013, 155-166, 160-162.

51. Westerink, Lettres d’un exilé, 113.5-13: Καὶ πῶς γὰρ λόγοις τραφεὶς οὐκ ἔμελλες 
εἶναι σεμνός, τοιούτων ὁμαιμόνων τάχα λαχών, ἵνα μὴ λέγω Πέτρου τοῦ μακαρίτου, ὃν 
οἶδ’ ἐγώ, φύς, καὶ τῆς ἐμῆς (ὦ ἥλιε καὶ γῆ) καὶ πατρίδος Λαρίσης ὁρμώμενος˙ ἣν καὶ 
λογογράφοι καὶ ποηταὶ κυδαίνουσιν τάχα καὶ ῥήτορες, οὐχ ὡς «ἐριβώλακα» μόνον καὶ 
«κουροτρόφον» καὶ «εὔιππον» «εὔβοτόν» τε καὶ «εὔδιον» καὶ «ἀγλαὰ πάντα φέρουσαν», 
ἀλλὰ καὶ θεῶν ὕπο καὶ τοῦ Πυθίου «Γαίης μὲ πάσης τὸ Πελασγικὸν Ἄργος ἄμεινον» 
ποφηναμένων «ἵπποι τε Θεσσαλικαί». Βλ. και την επιστολή αρ. 20 (Westerink, Lettres 
d’un exile, 101.20–103.25), όπου ο Νικήτας θεωρεί ότι ο Βιθυνικός Όλυμπος, κέντρο 
μοναχισμού, υστερεί έναντι του θεσσαλικού Ολύμπου, γης των αρχαίων θεών.

52. Westerink, Lettres d’un exilé, 113, 16-17: Οὔκουν ἐμοὶ νῦν δοκεῖ παρακμάσαι τὸ 
πόλισμα οὐδ’ ὡς γεγηρακυῖαν μὴ φέρειν τὰ κάλλιστα. Η αναφορά του Νικήτα απηχεί το 
μοτίβο της διαρκώς ανανεούμενης πόλης, που εμφανίζεται συχνά στους εγκωμιαστικούς 
λόγους των πόλεων, βλ. E. Fenster, Laudes Constantinopolitanae [MBM 9], München 
1968, 148. Πρβ. το σχόλιο του Νικηφόρου Χούμνου για την Θεσσαλονίκη, Καλτσογιάννη, 
στο:  Καλτσογιάννη – Κοτζάμπαση – Παρασκευοπούλου, Η Θεσσαλονίκη στη Βυζαντινή 
λογοτεχνία, 40-41.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

87ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

αυτή επικαλούμενος όχι το ότι ως κληρικός θα έπρεπε να απευθύνει τους 
παραμυθητικούς του λόγους στο ποίμνιό του, αλλά κυρίως στο επιχείρημα 
της κοινής καταγωγής53.

Η θεσσαλική ενδοχώρα για πολλούς λογίους της εποχής συνδεόταν 
περισσότερο με το αρχαίο της παρελθόν της παρά με το χριστιανικό 
της παρόν‧ ήταν η γη των μύθων και του «αλλόκοτου», με αποτέλεσμα 
να αναπαράγονται κάποια από τα αρνητικά στερεότυπα της κλασικής 
γραμματείας, ιδιαίτερα της αθηναϊκής τραγωδίας, σχετικά με την φύση 
και τον χαρακτήρα των κατοίκων της54. Έτσι ο Ευστάθιος, αρχιεπίσκοπος 
Θεσσαλονίκης και σπουδαία πνευματική φυσιογνωμία του 12ου 
αιώνα55, σχολιάζοντας, για χάρη των μαθητών του, την δεύτερη ιλιαδική 
ραψωδία, επαναλαμβάνει τα διαδεδομένα στην αρχαιότητα στερεότυπα 
ότι οι Θεσσαλοί διήγαν βίο τρυφηλό και ότι ήταν κάτοχοι της τέχνης 
της εξαπάτησης56. Μεγάλο μέρος των παρατηρήσεών του αφιερώνονται 
στην περιγραφή του Πηνειού και των άλλων ποταμών που διατρέχουν 

53. Westerink, Lettres d’un exilé, 115.29-39: ἔδει δὲ καὶ συχνοτέροις ἡμᾶς 
παραμυθεῖσθαι τοῖς γράμμασι. Τοῦτο γὰρ σου τῷ βαθμῷ καὶ τῇ ἱεραρχίᾳ προνόμιον, 
παρακαλεῖν τοὺς ἐν θλίψεσιν· οὐ μὴν ἀλλ’ ὅτι καὶ Θετταλός ... ὅμως συμμετέχει του πάθους 
τῷ συμπολίτῃ συναλγεῖ τε καὶ συναφίσταται δοκῶν αὐτὸς πάσχειν ἅπερ ὁ φιλούμενος 
ἔπασχε.

54. Χ. Ζαφειρόπουλος, Η γη του «αλλόκοτου»: Η Θεσσαλία στην αθηναϊκή τραγωδία 
του 5ου αιώνα π.Χ., στο: 1ο Διεθνές Συνέδριο Ιστορίας και Πολιτισμού της Θεσσαλίας, 
Πρακτικά Συνεδρίου, 9-11 Νοεμβρίου 2006, έκδ. Λ. Γκλεγκλέ, τ. 1, Θεσσαλονίκη 2006, 
152-159.

55. Για την ζωή και το έργο του Ευσταθίου, βλ. A. Kazhdan – S. Franklin, Studies 
on Byzantine Literature of the Eleventh and Twelfth Centuries, Cambridge 1984, 115-195 
[=Μελέτες στη Βυζαντινή Λογοτεχνία του 11ου-12ου αιώνα, μετ. Μ. Αυγερινού-Τζιώγα, 
Αθήνα 2007, 129-218] .

56. M. Van Der Valk, Eustathii archiepiscopi Thessalonicensis commentarii ad 
Homeri Iliadem pertinentes ad fidem codicis Laurentianis, v. I, Leiden 1971, 516, 31 – 517, 
31: Ἰστέον δὲ ὅτι περὶ Θεσσαλίας, ἧς μέρος αἱ ῥηθεῖσαι πόλεις, ἐν τοῖς τοῦ περιηγητοῦ 
ἐγράφη, ὅσα ἐχρῆν, ἐνταῦθα δὲ ἰστέον, ὅτι [τε καὶ οἱ Θετταλοὶ τρυφηταὶ ἦσαν ὡς 
δῆλον ἐκ τοῦ «τάδ’ οὐ Κόρινθος οὔτε Λαΐς, ὦ Σύρε, οὐδ’ εὐτραπέζων Θετταλῶν χείρ· 
517, 33-36: τῶν τις δὲ παλαιῶν ὀκνήσας περὶ τοῦ Θετταλοῦ σοφίσματος πολυλογῆσαί 
φησι· «Θεσσαλὸν σόφισμα ὡς πανούργων καὶ ποικίλων μαρτυρουμένων τῶν ἐκεῖ». ὡς 
εἶναι κατ’ αὐτὸν Θετταλὸν σόφισμα μὴ τοῦτο ἢ ἐκεῖνο, ἀλλ’ ἁπλῶς τὸ πανούργημα, καθὰ 
ἐμφαίνει καὶ Εὐριπίδης ἐν τῇ μονομαχίᾳ τῶν παιδῶν τοῦ Οἰδίποδος. Πρβ. Ζαφειρόπουλος, 
Η γη του «αλλόκοτου», 157.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ88

τις πεδιάδες της. Ο Ευστάθιος επαναλαμβάνει την άποψη του Ομήρου 
πως αν και ο ποταμός Τιταρήσιος χύνει τα νερά του στον Πηνειό αυτά 
δεν αναμειγνύονται, αλλά κυλούν στην επιφάνεια, σαν λάδι, γιατί είναι 
παρακλάδι των νερών της Στυγός, η επίκληση των οποίων αποτελούσε 
τον φοβερότερο όρκο των αρχαίων θεών. Προσθέτει μάλιστα το σχόλιο: 
δέδιε γάρ πως ὁ Πηνειὸς τὴν ἀνάκρασιν, ὡς εἴπερ ἔμψυχος ἦν. ποιητικῆς 
δὲ καὶ τοῦτο γλυκύτητος57. Ο Ευστάθιος αρνείται ωστόσο να προσδώσει 
την χρήση του ομηρικού επιθέτου «αργυροδίνης» αποκλειστικά στον 
Πηνειό, ἀλλὰ παντὸς διαυγοῦς ποταμοῦ καὶ ἀργυρέαις δίναις, ὅ ἐστι 
καθαρῷ ῥεύματι διοικουμένου58.

Με το ίδιο μυθολογικό και ομηρικό επίχρισμα νοηματοδοτείται 
ο γενέθλιος τόπος (ἡ περιβόητος Θεσσαλία) του οσίου Φωτίου των 
Θετταλών, σπουδαίας μορφής του μοναχισμού της μεσοβυζαντινής 
Θεσσαλονίκης59. Ο τόπος καταγωγής του δεν προσδιορίζεται με σαφήνεια, 
η αναφορά ωστόσο περί εξέχουσας κοινωνικής θέσης των γονέων του (τὰ 
πρῶτα τῶν Θετταλῶν ὄντες ἐν ἅπασιν), μέλη πιθανότατα της τοπικής 
αριστοκρατίας, οδηγεί στο συμπέρασμα πως ο τόπος κατοικίας του ήταν 
η Λάρισα60. 

Αν και ο συντάκτης του Βίου (ΒHG 1545), πιθανότατα ο Ευστάθιος, 
χαρακτηρίζει την πατρίδα του οσίου σεμνή, αναπολεί το μακρινό της 
παρελθόν για τους γενναίους και πολεμοχαρείς άνδρες και τα ξεχωριστά 
της άλογα, κατάλληλα για τον πόλεμο και τις πανηγυρικές πομπές: 

57. Van Der Valk, Eustathii commentarii, 525, 18-20. Για την εικόνα και την ονομασία 
του ποταμού στις μεσαιωνικές πηγές, βλ. Στ. Γουλούλης – Γ. Ξυνογαλά, Μεσαιωνικές 
ονομασίες του Πηνειού: «ποταμός Λυκοστομίου», «Σαλαβρία» (Ιστορική και ετυμολογική 
προσέγγιση), στο: Άγιος Δημήτριος Στομίου. Ιστορία-Τέχνη-Ιστορική γεωγραφία του 
μοναστηριού και της περιοχής των εκβολών του Πηνειού, έκδ. Στ. Γουλούλης – Στ. Σδρόλια, 
Λάρισα 2010, 355-362.

58. Van Der Valk, Eustathii commentarii, 527, 21-23.
59. Σ. Πασχαλιδης, Τὸ ἀνώνυμο ἐγκώμιο στὸν ὅσιο Φώτιο τὸ Θεσσαλὸ (BHG 1545). 

Ἕνα ἀκόμη ἔργο τοῦ Εὐσταθίου Θεσσαλονίκης;, Βυζαντινά 28 (2008), 529-547.
60. Στα μέσα, για παράδειγμα του 11ου αιώνα, ζούσε στην Λάρισα η αρχοντική 

οικογένεια Νικουλιτζά, ένα μέλος της οποίας ηγήθηκε μιας τοπικής επανάστασης, βλ. 
Τσουγκαράκης, Κεκαυμένος, 18 και σποράδην. Α. Γ. Κ. Σαββίδης, Προοπτικές για ένα 
corpus Μεσαιωνικής Θεσσαλικής προσωπογραφίας, Πρακτικά Γ΄ Συνεδρίου Λαρισαϊκών 
Σπουδών, Λάρισα 1997, 65-82 [= Του Ιδ., Βυζαντινά-Τουρκικά-Μεσαιωνικά. Ιστορικές 
συμβολές, Αθήνα 2002, X], όπου και άλλες βιβλιογραφικές αναφορές.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

89.ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

τοῦτον (ενν. τον Φώτιο) ἠνέγκατο μὲν πατρὶς ἡ περιβόητος Θεσσαλία, 
τὸ σεμνὸν τοῦτο ἔδαφος, τὸ κούρους μὲν οὐ γενναίους οὐδ’ ἀρειμανίους 
νυνὶ τρέφον, οὐδ’ ἵππους ἁρμενίους αὐχοῦν τὰ πρὸς πομπάς τε καὶ 
πανηγύρεις ἢ πρὸς πολέμους ἐπιτηδείων, εἰ καὶ πρὶν Αἰνειᾶτας ηὔχει 
καὶ Μυρμηδόνας, καὶ τὸν Ἐρεχθείδην δῆμον καὶ Αἰακίδην, καὶ τοὺς 
Πελασγικοὺς καὶ τοὺς Φθιώτας61. 

Αν όμως ο Φώτιος καταγόταν από την Λάρισα, γιατί ο ευρυμαθής 
αρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης δεν αναφέρεται καθόλου στο θρησκευτικό 
σύμβολο της γενέθλιας γης του οσίου, τον Αχίλλιο; Η απουσία 
αναφοράς δεν μπορεί να δικαιολογηθεί αποκλειστικά από το γεγονός 
ότι η βιογραφία του Φωτίου ανασυντίθεται, γλωσσικά και υφολογικά, 
σε ομηρικά συμφραζόμενα, σε μια εποχή μάλιστα (12ος αι.) που το 
ενδιαφέρον για τον γενάρχη της ελληνικής λογοτεχνίας παρουσιάζεται 
ανανεωμένο62. Η αρπαγή μέρους των λειψάνων του αγίου από τον 
Βούλγαρο τσάρο Συμεών και η μετακομιδή τους στο νησάκι της μικρής 
Πρέσπας (983-986) είχε ως συνέπεια η πόλη να απωλέσει ένα σημαντικό 
κομμάτι της πνευματικής της κληρονομιάς63. Η απώλεια «βιώνεται» από 
τον Ευστάθιο μέσω της περιγραφής, με νοσταλγική διάθεση, του αρχαίου 
ευκλεούς παρελθόντος της γενέθλιας γης του Φωτίου.

Εξαιτίας του πολιτικού και εδαφικού κατακερματισμού της 
αυτοκρατορίας (1204) και της διαδοχικής εναλλαγής κατακτητών, 
η Λάρισα παύει σταδιακά να αποτελεί το διοικητικό, οικονομικό και 
θρησκευτικό κέντρο της Θεσσαλίας. Η πόλη σύμφωνα με τις πηγές 

61. Arsenij, Pohvalnoe slovo sv. Photiju Thessaliskomu, Novgorod 1897, 7. 
Περισσότερα για τον Βίο, βλ. S. A. Paschalidis, The Hagiography of the Eleventh and 
Twelfth Century, στο: Research Companion to Byzantine Hagiography, I, 143-171, 147, ο 
οποίος έχει προαναγγείλει και νέα έκδοση. 

62. Πασχαλίδης, Τὸ ἀνώνυμο ἐγκώμιο, 537 και 540-541. 
63. I. Thurn (εκδ.), Ioannis Scylitzae Synopsis Historiarum [CFHB 5], Berlin 1973, 

330.3-6. Η μετακομιδή των λειψάνων του αγίου Αχιλλίου από τον τσάρο Σαμουήλ 
ήταν το καθοριστικό γεγονός για την εξάπλωση της λατρείας του στα Βαλκάνια, όπως 
μαρτυρείται από την διάδοση της εικονογράφησης του αγίου σε ναούς της ηπειρωτικής 
Ελλάδας και των Βαλκανίων, βλ. Π. Χ. Παπαδημητρίου, Οι απεικονίσεις του αγίου 
Αχιλλείου στον Ελλαδικό χώρο και η διάδοση της τιμής του, ΔΧΑΕ 34 (2013), 179-190. 
St. Gouloulis, “ Καὶ νῦν τῶν θαυμάτων σου ἀφθόνως ἀπολάβουσι”: The “Ἕτερος κανών” 
to St. Achillios of Larisa (13th c.?) and the honor of his relics in the new national Churches 
of Balkan, Church Studies 12(2015), 459-473.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ90

κατέστη  ἀοίκητος και ο ναός του αγίου Αχιλλίου ληστῶν ὁρμητήριον, 
με αποτέλεσμα η έδρα της μητρόπολης να μεταφερθεί μετά το 1318 στα 
Τρίκαλα64. Ο Αντώνιος, αν και προχειρίστηκε επίσκοπος της πόλης του 
Αχιλλίου (1333-1363 ή 1340-1362), θα αναφερθεί συχνά στο αίσθημα 
στέρησης που του προκαλούσε η απόσταση από το ποίμνιό του και τον 
πολιούχο άγιο (τῆς πάλαι περιδόξου πόλης … και τοῦ θησαυροῦ τοῦ 
τῆς ἐκ τῆς ἱερᾶς λάρνακος Ἀχιλλίου ἀναδιδομένου ἀπεστέρημαι)65. Η 
κατάληψη της Θεσσαλίας από τους Σέρβους θα ωθήσει τον Αντώνιο να 
αναζητήσει, μετά από ένα ταξίδι γεμάτο κινδύνους66, ασφαλές καταφύγιο 
στην Θεσσαλονίκη, αν και θα μπορούσε να είχε διαφύγει προς την Ήπειρο 
και τα Ιωάννινα με τα οποία άλλωστε τα Τρίκαλα είχαν αναπτύξει, μετά 
την δεκαετία του 1330, ισχυρούς δεσμούς67. H πρόσκαιρη επαναφορά 
της Θεσσαλίας στην βυζαντινή επικυριαρχία επέτρεψε στον Αντώνιο να 
επανέλθει και να προσκυνήσει τους τάφους του αγίου Κυπριανού και 
του αγίου Αχιλλίου68. Λίγους μήνες αργότερα ο επίσκοπος θα καταλήξει 
για δεύτερη φορά στην «λαμπρὰ καὶ περιφανεστάτη τῶν πόλεων», την 
Θεσσαλονίκη, όπου θα παραμείνει πάνω από μια εξαετία.

Σύμφωνα μάλιστα με μια άποψη ο Αντώνιος αφιερώθηκε, κατά 
την διάρκεια της παραμονής του, με ιδιαίτερο ζήλο στο ομιλητικό του 
έργο, αφού είχε την ευκαιρία να απευθυνθεί σε ένα πιο πεπαιδευμένο 

64. Βλ. Στ. Γουλούλης, Η «αοίκητος» Λάρισα και η αναστήλωση του καθεδρικού 
ναού του αρχαγγέλου Μιχαήλ Τρικάλων (c. 1332, 1362): Βιβλικά αρχέτυπα και ιστορικά 
πρότυπα, Βυζαντινά 29 (2009), 163-198.

65. Στ. Γουλούλης, Αντωνίου Λαρίσης. Εγκώμιο εις τον άγιο Κυπριανό, Λάρισα 
1991, 72.490-491. Για τη ζωή του Αντωνίου, βλ. PLP 1098.

66. Γουλούλης, Εγκώμιο εις τον άγιο Κυπριανό, 73.519-521: καὶ πρὸς τούτοις ἐξορία 
τῆς ἀρχῆς μεταπεσούσης, εἰς ἑτέραν, τὴν Τρίβαλλον, ἐπιβουλαὶ κατὰ τὴν ὁδὸν θανάτου 
πολυειδοῦς, ὁμοίως τε καὶ κατὰ <τὴν> ἐν θαλάττῃ πορείαν.

67. P. Magdalino, Between Romaniae: Thessaly and Epirus in the Later Middle Ages, 
στο: Latin and Greeks in the Eastern Mediterranean after 1204, έκδ. B. Arbel et al., London-
New Jersey 1989, 87-109, ειδ. 93.

68.  Γουλούλης, Εγκώμιο εις τον άγιο Κυπριανό, 73.541-74.547: Ὅ δὴ καὶ ἔλαβε τέλος, 
τῆς τῶν Λαρισσαίων πόλεως πρώτης τῆς τυραννίδος ἀπαλλαγείσης, ὡς καὶ πρώτης οὔσης 
καθέδρας αὐτῶν‧ εἶτα καὶ τῶν λοιπῶν καὶ τελευταῖον τῆς τῶν Τρικκαέων, τῆς θησαυρὸν 
ἐχούσης τὸ ἱερώτατον σκῆνος τοῦ θείου Κυπριανοῦ, καθάπερ τῆς τῶν Λαρισσαίων 
Ἀχιλλίου τοῦ μεγαλόφρονος, τῆς ἀνεξαντλήτου τῶν θαυμάτων πηγῆς. Ἐντεῦθεν γὰρ καὶ 
ἡμεῖς ἐπανήλθομεν καὶ τοὺς ἱεροὺς καὶ θείους αὐτῶν ἠσπασάμεθα τάφους.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 67-92

91ΜΥΘΙΚΟ ΠΑΡΕΛΘΟΝ-ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΑΡΟΝ

ακροατήριο69. Οι εμπειρίες της εξαετούς παραμονής του και η έκκρυθμη 
κατάσταση που επικρατούσε στην μακεδονική πόλη (επανάσταση 
των Ζηλωτών, πολιορκία από τους Σέρβους) αποτυπώνονται στον 
εγκωμιαστικό λόγο που συνέθεσε προς τιμή του προκατόχου του στον 
επισκοπικό θρόνο, άγιο Κυπριανό70. Θέλοντας να εγκωμιάσει τον 
πολιούχο της πόλης που τον φιλοξενεί δεν παραλείπει να αναφερθεί 
στην προστατευτική μέριμνα του αγίου Δημητρίου σε αυτές τις κρίσιμες 
στιγμές της πολιορκίας από τους Σέρβους71.

Άγιοι, ευσεβείς ταξιδιώτες, υψηλόβαθμοι αξιωματούχοι και λόγιοι 
συγκροτούν τον άξονα των πνευματικών επαφών μεταξύ δύο βυζαντινών 
πόλεων, της Λάρισας και της Θεσσαλονίκης. Παρά τις πρόσκαιρες 
διεκδικήσεις που ήγειρε η πόλη του αγίου Αχιλλίου, σε λογοτεχνικό 
επίπεδο, έναντι της δεύτερης πόλης της αυτοκρατορίας, η μια πόλη 
φαίνεται πως λειτουργούσε συμπληρωματικά για την άλλη, σε επίπεδο 
πίστης, πνευματικής συντροφιάς και συγγραφικής καταξίωσης.

69. Βλ. Γουλούλης, Εγκώμιο εις τον άγιο Κυπριανό, 39. Διαφορετική άποψη εξέφρασε 
ο εκδότης του ομιλητικού corpus του ιεράρχη, ο οποίος υποστήριξε ότι η εκφώνησή τους 
πραγματοποιήθηκε στην πόλη των Τρικάλων, βλ. Β. Ψευτογκάς, Αντωνίου, αρχιεπισκόπου 
Λαρίσσης. Λόγοι Θεομητορικοί, Δεσποτικοί, Αγιολογικοί, Θεσσαλονίκη 2002, 32-33.

70. Γουλούλης, Εγκώμιο εις τον άγιο Κυπριανό, 59-76. Για τον άγιο Κυπριανό βλ. 
PLP 13926.

71. Γουλούλης, Εγκώμιο εις τον άγιο Κυπριανό, 74.548-564: Ἀλλὰ καὶ πάλιν ὑπερορίᾳ· 
... Ἡ γὰρ θαυμασία ἐν πόλεσι καὶ αὖθις δεξαμένη, μᾶλλον ἢ κατὰ τὸ πρόσθεν περὶ ἡμᾶς 
διετέθησαν ... Καὶ γὰρ ἦν ἔτι πιεζομένη ἡ τὸν μεγαλομάρτυρα πλουτοῦσα καὶ προστάτην 
καὶ φύλακα, τὸν μυροχεύμονα θεῖον Δημήτριον ταῖς τριβαλλικαῖς ἐφόδοις, εἰ καὶ μὴ 
πολυειδέσιν ἐπιθέσεσιν καὶ πολιορκίαις τοῦ προστατοῦντος τῶν τοιούτων ἐκ μέσου 
γενομένου καὶ χρησαμένου τέλει τῆς βιοτῆς. Βραχὺν οὖν ἐν ταύτῃ χρόνον διαγαγὼν ... 
πόλιν ἑτέραν ἐσκόπουν καταλαβεῖν.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 67-92

	 ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΤΣΙΑΠΛΕΣ92

Mythical Past – Christian Present: 
Perception and Fostering of Spiritual Ties between two Byzantine 

Cities. The Case of Thessalonike and Larisa (9th-14th c.)

The cult of patron saints was not only relevant to the religious affiliation 
of the Byzantines but also influenced the individual political and cultural 
identity of each city, occasionally leading to a city claiming priority in time 
and supremacy over competing Byzantine cities. This does not seem to have 
been the case of St. Demetrios and St. Achillios, patron saints of Thessalonike 
and Larissa respectively: saints, pilgrims, high ranking officials and scholars 
created a network of communication between the two Byzantine cities. After 
the sack of Thessalonike (the second most important city of the empire) by 
the Arabs in 904, the scholars of Larissa went on to question, through their 
hagiographical texts, the dominant position of Thessalonike as a religious 
center in mainland Greece. On the other hand, the literati in Thessalonike 
(who originated from Constantinople) and especially Eustathios, praised 
the administrative and military center of Thessaly not on account of its 
chistian symbol, Achillios, but rather because of the city’s mythical past.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

Martina Horn

Die Ausgiessung des zweifachen Geistes 
Zwei unikale Szenen in der Soter-Kirche in Kephali auf Kreta*

Beim Betrachten der Wandmalereien der Soter-Kirche in Kephali fallen dem 
in der byzantinischen Ikonographie geübten Betrachter zwei ungewöhnliche, 
auf den ersten Blick nicht zu deutende Szenen im Ostjoch auf. Auch in 
der nicht sehr zahlreichen Forschungsliteratur zu dieser Kirche1 wurde 
bisher keine zufriedenstellende Lösung zur Interpretation dieser beiden 
enigmatischen Darstellungen gefunden.

Die Soter-Kirche in Kephali auf Kreta in der Präfektur Chania im 
Bezirk Kissamos ist bautypologisch eine Einraumkapelle, die durch einen 

* Ich danke den anonymen Gutachtern für die hilfreichen und konstruktiven 
Kommentare und der 25. Ephorie für Altertümer in Chania für die Erlaubnis, die Fotos von 
der Soter-Kirche in Kephali zu veröffentlichen.

1. Die Untersuchungen zur Soter-Kirche in Kephali: K. E. Lassithiotakis, Ἐκκλησίες 
τῆς Δυτικῆς Κρήτης Γ´, Ἐπαρχία Κισάμου, in: Κρητικά Χρονικά  21 (1969), 212-217, Nr. 
21 (im Folgenden Lassithiotakis, Ἐκκλησίες); K. Gallas – K. Wessel – M. Borboudakis, 
Byzantinisches Kreta, München 1983, 73-74 (im Folgenden Gallas – Wessel - Borboudakis, 
Kreta); RbK IV, 1078-1079; 1107, s. v. Kreta (M. Bissinger) (im Folgenden Bissinger, Kreta);  
Ders., Kreta. Byzantinische Wandmalereien [Münchner Arbeiten zur Kunstgeschichte 
und Archäologie 4], München 1995, 73-74, Nr. 22, 106, Nr. 69 (im Folgenden Bissinger, 
Wandmalereien); S. Papadaki-Oekland, Δυτικότροπες τοιχογραφίες του 14ου αιώνα 
στην Κρήτη. Η άλλη όψη μιας αμφίδρομης σχέσης, in: Ευφρόσυνον. Αφιέρωμα στον 
Μανόλη Χατζηδάκη, Hrsg. Ε. Κυπραιου, Athen 1992, Bd. 2, 491-514 (im Folgenden 
Papadaki-Oekland, Tοιχογραφίες); I. Spatharakis, Dated Byzantine Wall Paintings of 
Crete, Leiden 2001, 56-58 (im Folgenden Spatharakis, Dated); V. Tsamakda Die Panagia-
Kirche und die Erzengelkirche in Kakodiki. Werkstattgruppen, kunst- und kulturhistorische 
Analyse byzantinischer Wandmalereien des 14. Jhs. auf Kreta [Österreichische Akademie 
der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse. Denkschriften 427, Archäologische 
Forschungen 21], Wien 2012, 256 (im Folgenden Tsamakda, Panagia).



	 MARTINA HORN94

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 93-125

Gurtbogen auf Pilastern in zwei Joche eingeteilt wird2. An der Konsole 
des nördlichen Pilasters befindet sich eine Stifterinschrift von 13203. Sie 
erwähnt eine Erneuerung und Ausgestaltung der Kirche des Pantokrators 
und Erlösers Jesus Christus im Jahre 6828 = 1320. Die Kirche ist im Inneren 
vollständig ausgemalt. Die Wandmalereien lassen erhebliche stilistische 
Unterschiede erkennen. Nicht nur Stil, sondern auch Ikonographie und 
der Duktus der Beischriften zu den Szenen verweisen auf wenigstens zwei 
unterschiedliche Malerhände4. Im Westjoch zeugen starker Linearismus, 
flächige Gewandbehandlung mit einer Vorliebe für graphisch-ornamentalen 
Dekor, symmetrische Raumaufteilung und der weitgehende Verzicht 
auf Plastizität von einer konservativen, traditionsverhafteten Richtung 
kretischer Malkunst. Die Malereien des Ostjochs dagegen, in dem sich die 
beiden enigmatischen Szenen befinden, sind durch Raumtiefe, großfigurigen 
Personenstil, weich gezeichnete, modellierte, fast porträthafte Gesichter 
und pastose Farbübergänge gekennzeichnet. Sie vermitteln Lebendigkeit, 
Bewegung und Lockerheit und sind einem Künstler mit westlicher Malweise 
zuzuordnen. Die Stifterinschrift mit einer Datierung auf das Jahr 1320 ist 
jedoch auf die gesamte Ausmalung der Kirche zu beziehen5. Die Kirche in 
Kephali gehört zu einem auf Kreta einzigartigen Werkstatt-Komplex, in der 
es sowohl Maler gab, die ausgebildet waren, im westlichen Stil zu arbeiten, als 
auch solche, die die traditionelle byzantinische Malrichtung beherrschten6. 

2. Zur Architektur Gallas – Wessel – Borboudakis, Kreta, 199.
3. Inschrift bei G. Gerola, Monumenti Veneti nell᾽Isola di Creta IV, Venezia 

1932, 418, Nr. 15. Eine weitere Inschrift mit mehreren griechischen Stifternamen einer 
Kollektivstiftung befindet sich rund um das Kapitell des gegenüberliegenden Pilasters 
(Gerola, Monumenti, Nr.16).

4. So auch Bissinger, Wandmalereien; Spatharakis, Dated, 58. 
5. Lassithiotakis, Ἐκκλησίες, 217; Gallas – Wessel – Borboudakis, Kreta, 200; 

Bissinger, Wandmalereien 1990, 1079; 1107; Bissinger, Kreta, 73-74, Nr. 22 und 106, Nr. 
69 dagegen kommt für die Malerei des Ostjoches durch stilistische Vergleiche mit der Soter-
Kirche in Temenia (Präfektur Chania, Bezirk Selino) die er um das Jahr 1270 datiert, auf eine 
unterschiedliche zeitliche Einordnung der beiden Joche. Diese frühe Ansetzung der Ausmalung 
der Soter-Kirche in Temenia ist heute durch eingehende stilistische Untersuchungen nicht 
mehr haltbar. Sie muss in den Anfang des 14. Jhs. datiert werden (Tsamakda, Panagia, 256 
und Anm. 66), so dass auch die Fresken im Ostjoch in Kephali in diese Zeit fallen.

6. Die Werkstatt umfasst folgende weitere Kirchen, die vollständig oder teilweise im 
westlichen Stil ausgemalt wurden: die Soter-Kirche in Temenia (Anfang 14. Jh.), zur Kirche 



DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES 95

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

Offen bleibt die Frage, ob es sich bei dem im westlichen Duktus Malenden 
um einen byzantinischen Künstler handelte, der in westlicher Malweise 
trainiert war oder um einen zugewanderten westlichen Maler7. Dieser 
Maler ist zuständig für die zwei zu untersuchenden singulären Szenen im 
östlichen Joch. 

Bis auf diese beiden ikonographisch ungewöhnlichen Darstellungen 
weist die Kirche das übliche Bildprogramm kretischer Einraumkapellen 
mit leichten Verschiebungen im Bema8 auf (Abb. 1). Das Tonnengewölbe 
des Westjochs präsentiert einen christologischen Zyklus, der in dieser 
Kirche zugleich der Patronatszyklus des Christus Soter ist. In ost-westlicher 
Leserichtung zeigt er die großen Festtagsbilder. Beginnend mit der Taufe 
im Süden zieht sich die Bilderfolge über die Westwand mit der großen 
Kreuzigungsszene bis hin zum Lithos im nördlichen Teil.

Ein Gurtbogen auf Konsolen mit stehenden Heiligenfiguren trennt das 
Westjoch von dem folgenden östlichen Joch ab, das jeweils drei Szenen auf 
jeder Seite des Tonnengewölbes aufweist. Im Scheitel des Tonnengewölbes 
sind diese wie auch im westlichen Joch durch ein Schmuckband geteilt. 
Zunächst werden die beiden im Westjoch fehlenden Szenen, die den Beginn 
des Festbildzyklus bilden, hinzugefügt. Im nördlichen Teil des östlichen 

Bissinger, Wandmalereien, 73 Nr. 21; Gallas – Wessel – Borboudakis, Kreta, 225; K. E. 
Lassithiotakis, Ἐκκλησίες τῆς Δυτικῆς Κρήτης Δ´, Ἐπαρχία Σελίνου, in: Κρητικά Χρονικά  
22 (1970), 364-368; Papadaki-Oekland, Tοιχογραφίες, 493, 495-504), die Hagios-Demetrios-
Kirche in Leivadas (1315/16), zur Kirche Papadaki-Oekland, Τοιχογραφίες, 493-494, 504-
505; Spatharakis, Dated, 16-18, die Hagios-Photios-Kirche in Hagioi Theodoroi (Anfang 14. 
Jh.), zur Kirche Papadaki-Oekland, Τοιχογραφίες, 494-495, 508-513; Tsamakda, Panagia, 
255f und die Hagios-Georgios- Kirche in Lyttos (bisher unpubliziert). Zur Werkstatt 
Tsamakda, Panagia 255f. und Papadaki-Oekland, Τοιχογραφίες.

7. Zu dieser letztlich nicht befriedigend zu beantwortenden Frage äußert sich auch 
Papadaki-Oekland, Τοιχογραφίες, 515; Spatharakis, Dated, 18: “the artist of the eastern bay 
has a western training in iconography and style”.

8. Dazu Spatharakis, Dated, 57. Die Verkündigung mit Maria und Gabriel erscheint 
wie üblich bipolar an den Wänden neben der Apsis, aber mit anderer vertikaler Platzierung. 
Maria und Gabriel werden von den Medaillons von Joachim und Anna und zwei halbfigurigen 
Heiligen verdrängt. Sie rutschen so in die unterste Zone der Ostwand, die normalerweise die 
Diakone einnehmen. Diese befinden sich an der Nordwand des Bemas. Im Apsisrund ist die 
Kirchenväterliturgie mit Melismos dargestellt, im Tonnengewölbe des Bemas die Himmelfahrt 
mit Maria, die nicht wie sonst üblich in der Nord-, sondern in der Südhälfte steht. 



96 	 MARTINA HORN

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

Jochs im oberen Register ist eine große Darstellung mit der Geburt Christi 
angrenzend an die Himmelfahrt im Bemagewölbe zu sehen (Abb. 2). 
Darunter ist die Hypapante, die Darbringung Jesu im Tempel abgebildet 
(Abb. 3). Damit scheint der Zyklus abgeschlossen zu sein. An den Gurtbogen 
anschließend folgt auf die Hypapante eine kleine alttestamentliche Szene 
mit der Fütterung des Propheten Elija durch den Raben (Abb. 4). Elija, 
nimbiert, mit langem Bart im Prophetengewand, sitzt in einer Felslandschaft 
und dreht seinen Kopf zu einem Raben, der einen runden Gegenstand im 
Schnabel hält. Diese auf Kreta9 sehr seltene Szene zeigt den Propheten 
Elija, der von einem von Gott geschickten Raben mit Brot gespeist wird. 
Diese Episode wird im Alten Testament in 1Kön 17,2-6 geschildert. Die 
kreisrunde Öffnung mit einer in die Wand eingebauten Tonröhre, die als 
Schallloch zur Verbesserung der Akustik dient, wird in diese Szene durch 
eine Art gemalten Nimbus integriert10. 

Die Nordseite des Tonnengewölbes wird oben von einem großen 
Pfingstbild ausgefüllt (Abb. 5). Das Pfingstwunder, das eher selten ins 

9. Diese Szene erscheint interessanterweise auch in der Hagios-Athanasios-Kirche 
in Kephali (1393), wenn auch spiegelverkehrt, zur Kirche Spatharakis, Dated, 145-47; 
ansonsten kommt dieses Thema sehr häufig in der serbischen Kunst vor, z. B. in Kloster 
Gračanica, Kosovo (1321/22); Kloster Morača, Montenegro (13. Jh.), Abbildungen bei V. J. 
Djuric, Byzantinische Fresken in Jugoslawien, München 1976, 176; zur Ikonographie des 
Elija LchI I, 607-613 s. v. Elias (E. Lucchesi Palli – L. Hoffscholte); RbK III, 90-93 s. v. 
Elias (K. Wessel) (im Folgenden Wessel, Elias); P. Landesmann, Die Himmelfahrt des Elija: 
Entstehung und Weiterleben einer Legende sowie ihre Darstellung in der frühchristlichen 
Kunst, Wien 2004 (im Folgenden Landesmann, Himmelfahrt).

10. Diese Löcher finden sich auch in weiteren kretischen Kirchen, etwa in der Erzengel-
Kirche in Arkalochori (Präfektur Herakleion, Bezirk Viannos, datiert 13. /14. Jh., unpubliziert), 
wo nur die Löcher in den Fresken zu sehen sind, aber ohne Ummalung wie in der Soter-
Kirche, oder auf dem Peloponnes, in der Zoodochos-Pigi-Kirche in Geraki, sie zeigen aber 
auch dort keine Integration in die Wandmalerei, zur Kirche G. Dimitrokallis, Γεράκι. Οἱ 
ἐκκλησίες τοῦ Κάστρου, Athen 2002. Diese Praxis der Verzierung und Eingliederung der 
Schalltöpfe in die Ausmalung findet sich dagegen häufig in westlichen gotischen Kirchen, so 
in den gotischen Fresken (1320-30) in der Pfarrkirche zu Dollnstein: http://www.dollnstein.
info/pdf/got-fres.pdf.pdf; dazu auch M. Jähne, St. Wendel, Innenraumrestaurierung der 
Katholischen Pfarr- und Wallfahrtskirche St. Wendalinus 1981, in: Kunstlexikon Saar (http://
www.kunstlexikonsaar.de/sakraler-raum). Ob die Löcher auf der anderen Gewölbeseite 
der Soter-Kirche auch so dekoriert waren, lässt sich durch die Zerstörung nicht mehr mit 
Sicherheit sagen.



97DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

kretische Bildprogramm aufgenommen wurde11, zeigt eine von dem sonst 
üblichen Standard auf Kreta abweichende Ikonographie12. Die meist um 
ein hufeisenförmiges Synthronon symmetrisch verteilt sitzenden Apostel 
werden hier in lockerer Reihung, großfigurig, oben stehend und im unteren 
Teil hockend, abgebildet. Allein Paulus sitzt auf einer Kathedra, Petrus steht 
leicht erhöht neben ihm. Rote Strahlen gehen aus einer Himmelsgloriole 
mit der Taube als Personifikation des Heiligen Geistes hervor und rötliche 
Flammen züngeln auf den Häuptern einiger Apostel. Die sonst auf Kreta 
gängige, im unteren Bildfeld mittig erscheinende Personifikation des Kosmos 
scheint hier zu fehlen13. 

Die im unteren Teil an das Pfingstbild anschließenden zwei Szenen 
sind sehr rätselhaft und wurden bisher nicht eindeutig identifiziert. Leider 
sind beide nicht mehr vollständig erhalten. Die Linke ist besonders im 
unteren Teil beschädigt, und bei der Rechten ist durch den späteren Einbau 
der Ikonostase das dort ansetzende Bildfeld zerstört (Abb. 6 und 10). Die 
etwas größere Szene links zeigt in der linken Bildhälfte zwei hintereinander 
gereihte geflügelte Engel, die diagonal auf einer Art Regenbogen in die 
linke obere Bildhälfte hinaufsteigen, ihre Hände nach oben weisend 
erhoben (Abb. 7). Der braunbeige Landschaftshintergrund ist mit einigen 
vereinzelten grünen Pflanzen dekoriert. In der rechten unteren Ecke der 
anderen Bildhälfte befindet sich der Oberkörper eines Jünglings mit 
Nimbus und schulterlangem Haar und mit einem großen runden Haarkranz 
mittig auf der Stirn, bekleidet mit einer ärmellosen Tunika (Abb. 8). Der 
Oberkörper ist halb aufgerichtet, als würde er an einem Felsen hinter ihm 
lagern. Der Unterkörper ist leider durch die Beschädigungen zerstört. Sein 
rechter Arm ist über der Brust abgewinkelt, die Hand seitlich unter das 
Haar geschoben, so dass der Oberkörper dadurch leicht verdreht ist. Der 
linke Arm ist zerstört, die erhöhte Liegeposition erlaubt die Vermutung, 

11. Tsamakda, Panagia, 50; 146; 147.
12. Zur Ikonographie des Pfingstwunders auf Kreta: I. Spatharakis, Byzantine Wall 

Paintings of Crete, Rethymnon Province, v. I, London 1999, 306f (im Folgenden Spatharakis, 
Rethymnon); I. Spatharakis, Byzantine Wall Paintings of Crete, Mylopotamos Province, v. 
II, Leiden 2010, 295f (im Folgenden Spatharakis, Mylopotamos).

13. Auf Grund der teilweisen Zerstörung der Szene ist dies nicht zweifelsfrei zu 
erkennen, der Raum dafür wäre aber innerhalb der gesamten Bildkomposition zu klein 
bemessen.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

98 	 MARTINA HORN

dass er sich eventuell mit diesem aufstützt. Seine Augen, soweit es nach dem 
Erhaltungszustand zu beurteilen ist, sind geschlossen (Abb. 9). Links neben 
ihm erscheint ein weiterer Engel. Der Engel streckt die Arme zu ihm aus, 
was er in den Händen hält, ist leider nicht mehr sicher zu erkennen. Das 
Gesicht des Jünglings ist zu dem Engel und zu dem Geschehen in der linken 
Bildhälfte gerichtet. Die nach Osten anschließende Szene ist symmetrisch 
komponiert. An den Seiten flankieren jeweils zwei übereinander gestaffelte 
Engel - von den rechten Engeln ist nur noch der Teil eines Nimbus erhalten - 
ein großes Gefäß. Aus dieser enghalsigen, wohl ursprünglich zweihenkeligen, 
ornamental verzierten Amphore, auf die der linke untere Engel mit seiner 
Hand mit segnender Geste hinweist, steigen zwei Adlerbüsten mit fein 
gezeichnetem Gefieder heraus (Abb. 10). Beide, übereinander angeordnet, 
mit weit ausgebreiteten Schwingen und noch oben gereckten, leicht 
geöffneten, gebogenen Schnäbeln und emporgerichteten Augen werden von 
einer rötlichen Mandorla mit einzelnen Feuerflammen umfangen. Die obere 
Adlerbüste hält einen Pultständer im Schnabel (Abb. 11).

Besonders für die linke Szene gibt es in der Forschung sehr abweichende 
Deutungen. K. Gallas, K. Wessel, M. Borboudakis erkennen dort die 
Opferung Isaaks14. Allerdings fehlen fast alle für diese Szene typischen 
Elemente: Isaak liegt meist im Arm Abrahams, der ein Messer in der Hand 
hält, der herbeifliegende Engel verhindert die Opferhandlung, im Hintergrund 
erscheint ein Widder als Ersatzopfer15. In spätbyzantinischer Wandmalerei 
bereichern noch zusätzlich ein Esel und ein Diener die Darstellung. Auf 
Kreta, etwa in der Panagia-Kirche in Roustika16 oder in der Hagia-Pelagia-
Kirche in Ano Viannos17, kniet ein übergroß dargestellter Abraham mit 
Vollbart und Nimbus hinter Isaak, dem die Hände auf dem Rücken gefesselt 
sind, und hält ihm ein Messer an den Hals. Abraham wendet den Kopf zu 
dem von hinten heranfliegenden Engel und zu dem darunter erscheinenden 
Schafbock. Im Hintergrund brennt bereits das Feuer für das anstehende 

14. Gallas – Wessel – Borboudakis, Kreta, 199.
15. Zur Ikonographie der Opferung Isaaks in der byzantinischen Kunst: RbK I, 11-18 s. 

v. Abraham (K. Wessel) mit weiterführender Literatur, auf Kreta Spatharakis Mylopotamos, 
334; Tsamakda, Panagia, 155 mit weiterer Literatur.

16. Präfektur Rethymnon, Bezirk Rethymnon (1390/91), zur Kirche Spatharakis, 
Dated, 137-41.

17. Präfektur Herakleion, Bezirk Viannos (1360), zur Kirche Spatharakis, Dated, 111-14.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

99DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

Opfer. Allein der herannahende Engel, der die Opferung Isaaks abwehrt, 
könnte in der Soter-Kirche in Kephali zu dieser Interpretation als einer dann 
sehr enigmatischen Opferungsszene verführen. Zudem befindet sich diese 
meist im Altarbereich oder in der Prothesis, also im eucharistischen Kontext, 
während sie hier im Ostjochgewölbe platziert ist. I. Spatharakis deutet die 
Szene als Sonderform des Anapeson18, was auch nicht gänzlich befriedigend 
ist. Der liegende Jüngling ist nicht durch einen Kreuznimbus als Christus 
gekennzeichnet, der auffällige Haarkranz auf der Stirn ist auch ungewöhnlich 
für eine Darstellung des jungen Christus. Links neben der liegenden Figur 
ist ein Engel zu erkennen. Selbst, wenn man die Zerstörung im unteren 
Teil berücksichtigt, wäre keine sinnvolle Platzierung der Mutter Gottes 
anzunehmen, die meist beim Anapeson erscheint19. Die Klinenmatratze als 
Liegefläche für Christus ist auch nicht vorhanden. Da sie üblicherweise den 
ganzen Körper und auch den Kopf des ruhenden Christus hinterfängt, müsste 
sie trotz der Beschädigungen auch im oberen Teil der Liegefigur zu erkennen 
sein. Zudem ist der Oberkörper Christi beim Anapeson nicht verdreht 
dargestellt, vielmehr halb liegend in entspannter Rückenlage, meist von der 
rechten unteren Bildseite diagonal zur linken oberen gerichtet. Die Augen 
sind überwiegend geöffnet, da gerade die Paradoxie des schlafenden und doch 
wachenden Christus dargestellt werden soll20. So zeigt es auch die Anapeson-

18. Spatharakis, Dated, 57.
19. Ganz selten fehlt Maria, etwa in der Koimesis-Panagia-Kirche in Lambini, datiert 

1323 (Präfektur Rethymno, Bezirk Hagios Basileios), und dort sicherlich durch den engen 
Raum neben dem Prothesisnischenbogen zu begründen. Die Gottesmutter mit Kind befindet 
sich im Register darunter. Zur Kirche S. A. Curuni - L. Donati, Creta Bizantina, Rilievi e 
note critiche su ventisei edifici di culto in relatione all´opera di Giuseppe Gerola, Rom 1987, 
Nr. 20 mit weiterer Literatur; Spatharakis, Dated, 68-69. M. Andrianakis, Χριστιανικά 
Μνημεία της πρώην επαρχίας Αγίου Βασιλείου,in: Πρακτικά Διεθνούς Επιστημονικού 
Συνεδρίου Η επαρχία Αγίου Βασιλείου, από την αρχαιότητα μέχρι σήμερα. Περιβάλλον, 
Αρχαιολογία, Ιστορία, Κοινωνία, v. 2, Rethymnon 2014, 19-25. I. Spatharakis, Byzantine 
Wall Paintings of Crete, Agios Basileios Province, v. IV, Leiden 2015, 111-128. Abbildung bei 
K. Kalokyris, The Byzantine Wall Paintings of Crete, New York 1973, 111 und Abb. 64. Auch 
die Hermeneia des Mönches Dionysios von Phourna, Malerhandbuch des Malermönches 
Dionysios vom Berg Athos, übersetzt von G. Schäfer, Hrsg. E.Trenkle, München 1983, 182 
(im Folgenden Malerhandbuch) schreibt eine Darstellung Marias beim Anapeson vor.

20. Textgrundlage ist neben Gen 49,9 der Psalm 121(120),4: ‟Siehe, der Hüter Israels 
schläft noch schlummert nicht“. Zur Ikonographie des Anapeson: RbK I 1011-12 s. v. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

100 	 MARTINA HORN

Abbildung in der Hagios-Ioannis-Theologos-Kirche in Kroustas21 (Abb. 12). 
Ungedeutet bleibt zudem der linke Bildteil mit den gen Himmel fliegenden 
Engeln. Eine Einbindung des Anapeson in eine andere Szene und auch die 
Platzierung im Ostjochgewölbe22 sind eher ungewöhnlich. Das Fehlen dieser 
wichtigen ikonographischen Merkmale wäre nur durch die Annahme eines 
singulären Anapeson-Typus zu begründen. Die kontextuelle Einordnung 
der rätselhaften Szene in das gesamte Bildprogramm des Ostjoches ist durch 
diese zwei Interpretationsansätze nicht sinnvoll zu erklären. 

Die zweite Szene wird übereinstimmend als Phönix-Darstellung 
gedeutet23. I. Spatharakis interpretiert diese als Symbol der Auferstehung. Die 
Zweizahl der Vogelbüsten und das adlerartige Aussehen werden allerdings 
nicht weiter erklärt, und ebenso wenig, wie auch bei der vorherigen Szene, 
die Einbindung in das gesamte Bildprogramm. K. Lassithiotakis begnügt 
sich mit der Zuweisung der gesamten nördlichen Wölbungsausmalung als 
Pfingstbild, ohne auf die zwei unteren Szenen gesondert einzugehen24. Als 
übergeordnetes Thema dieses Gewölbeabschnitts ist sicher die Darstellung 
der Geistübermittlung im Pfingstgeschehen anzusehen.

Im Folgenden soll ein Versuch unternommen werden, die 
ikonographischen Details systematisch zu untersuchen, den Sinn der 
rätselhaften Szenen zu entschlüsseln und in den Gesamtzusammenhang des 
Bildkonzeptes der östlichen Gewölbeausmalung einzuordnen. 

Christusbild (K. Wessel); B. Todić, Anapeson, Iconographie et signification du theme, Byz 
64.1 (1994), 134-165; E. Haustein-Bartsch, „Siehe, der Hüter Israels schläft noch schlummert 
nicht“. Zur Ikonographie des „Nichtschlafenden Auges“ in der Kunst des christlichen Ostens, 
in: „Die Weisheit baute ihr Haus“. Untersuchungen zu hymnischen und didaktischen Ikonen, 
Hrsg. K. Ch. Felmy - E. Haustein-Bartsch, München 1999, 213-250; auf Kreta Ch. Ranoutsaki, 
Die Kunst der späten Palaiologenzeit auf Kreta: Kloster Brontisi im Spannungsfeld zwischen 
Konstantinopel und Venedig, Leiden 2011, 146-149.

21. Zur Hagios-Ioannis-Theologos-Kirche in Kroustas (Präfektur Lassithi, Bezirk 
Merabello), datiert 1347/48: Spatharakis, Dated, 94-99.

22. Das Malerhandbuch vom Athos sieht eine Anbringung an der Laibung eines 
Torbogen, also im Bereich eines Durchgangs vor: Malerhandbuch, 182.

23. Gallas – Wessel – Borboudakis, Kreta, 199; Spatharakis, Dated, 57. Zur 
Ikonographie des Phönix LchI III, 430-432 s. v. Phönix (J. Kramer) (im Folgenden Kramer, 
Phönix); LexMa VI, 2106-2107 s. v. Phönix (J. Engemann).

24. Lassithiotakis, Ἐκκλησίες, 215.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

101.DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

Im südlichen Gewölbe des Ostjochs beginnt das Bildprogramm mit den 
zwei im Westjoch fehlenden Anfangsszenen aus dem Festbildzyklus, oben 
mit dem großen Bild der Geburt Jesu (Abb. 2) und dann folgt darunter die 
Hypapante, die Darbringung im Tempel (Abb. 3). Das nächste üblicherweise 
folgende Bild aus dem Dodekaorton wäre die Taufe Jesu, die sich aber 
bereits im westlichen Tonnengewölbe befindet. Stattdessen wird eine Elija-
Darstellung direkt östlich neben der Hypapante (Abb. 4) ausgewählt. Die 
beigefügte Inschrift gibt einen direkten Hinweis auf die Taufe. Dort heißt es 
nach eigener Übersetzung des griechischen Textes: „Der Rabe, der unter allen 
Wahrhaftigen den zweiten Vorläufer erkannte, versorgte ihn mit Nahrung“25. 
Zum einen wird so ein Bezug zu Johannes dem Täufer hergestellt, dem ersten 
Vorläufer Christi, der im Geist und in der Kraft des Elija auftreten wird 
(Lk 1,1726). Als Elias redivivus ist der Prophet in der Person des Täufers 
wiedererschienen (Mt 17,11ff.)27. Ebenso wie der Prophet Elija versuchte 
Johannes als eschatologischer Wegbereiter Christi das Volk zur Buße und 
zur Umkehr zu bewegen. Auch er trat in der Wüste am Jordan auf, von wo 
Elija in den Himmel fuhr. Die Theophanie, die Offenbarung und Präsenz des 
göttlichen Geistes, wie sie normalerweise durch die Taufdarstellung vermittelt 
wird, ist auch das Leitthema der Elija-Szene. Das Wirken des Geistes Gottes 
wird bereits im Alten Testament in der Person des Propheten Elija als dem 
zweiten Vorläufer für die Gläubigen sichtbar und im Neuen Testament im 
Taufgeschehen durch den ersten Prodromos Johannes offenbart. Die Elija-
Szene ist somit als Fortführung des Festbildzyklus im typologischen Sinn 
als präfigurativer Ersatz für das Taufbild zu verstehen und ist zugleich der 
Anknüpfungspunkt für die nachfolgenden enigmatischen Szenen im unteren 
Teil des gegenüberliegenden Gewölbes.

Dort wird einerseits die Geschichte des Propheten Elija fortgeführt, 
anderseits wird das Leitthema, das Wirken des göttlichen Geistes, 

25. Transliteration: Κόραξ ὁ πάντων τῶν ὀρθῶν νοέση τὸ δευτέρο προδρόμο τρώφω 
κομίζη.

26. Lk 1,17 ‟Und er wird vor ihm hergehen in dem Geist und der Kraft des Elia, um der 
Väter Herzen zu bekehren zu den Kindern und Ungehorsame zur Gesinnung von Gerechten, 
um dem Herrn ein zugerüstetes Volk zu bereiten“. Alle Bibelzitate folgen der Elberfelder 
Bibel, Revision 2006, Wuppertal 42013.

27. Zur Beziehung Elias-Johannes: U. B. Müller, Johannes der Täufer. Jüdischer 
Prophet und Wegbereiter Gottes [Biblische Gestalten 6], Leipzig 2002.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

102 	 MARTINA HORN

weiter vertieft. Im linken Teil der ersten Szene ist die gerade geschehene 
Himmelfahrt des Elija abgebildet, dessen Zeuge sein Nachfolger der Prophet 
Elischa (gr. Ελισσαίος) wird. 2Kön 2,1-18 schildert diese Episode aus dem 
Leben der zwei Propheten des Nordreiches Israels. „Als der HERR den Elia 
im Sturmwind auffahren lassen wollte“ (V. 1)28, fragte Elija den Elischa, was 
er vor seiner Hinwegnahme für ihn tun könne. Elischa antwortet in V. 9b:  
„Dass mir doch ein zweifacher Anteil von deinem Geist gegeben werde!“29. 
V. 10 nennt als Bedingung für die Übergabe des prophetischen Geistes von 
Elija an Elischa das Schauen der Entrückung Elijas: „Du hast Schweres 
erbeten! Wenn du mich sehen wirst, wie ich von dir weggenommen werde, 
dann wird dir das gegeben werden; wenn aber nicht, dann wird es dir nicht 
gegeben werden“. Und Elischa wird Zeuge der Himmelfahrt: „ein feuriger 
Wagen und feurige Pferde, die sie beide voneinander trennten! Und Elia fuhr 
im Sturmwind auf zum Himmel“ (V. 11b). Elischa nimmt darauf den Mantel 
des Elija, der ihm entfallen ist, und teilt damit das Wasser des Jordan, wie 
es auch schon sein Vorgänger Elija tat. Die Söhne der Propheten bezeugen 
durch dieses Wunder die erfolgte Geistesübergabe Gottes an Elischa30. 
Elischa wird zum von Gott ausgewählten prophetischen Nachfolger Elijas. 
Die göttliche Geistbegabung befähigt auch Elischa zu vielen Wundertaten, 
seine thaumaturgische Gabe übertrifft sogar noch die des Elija31. 

Der linke Teil der Darstellung illustriert die bereits erfolgte 
Hinwegnahme des Propheten Elija, um die Nachfolgebedingung aus 2Kön 
2,10, die Zeugenschaft an der Entrückung Elijas, zu verdeutlichen. Es 
sind einzig noch die regenbogenartige, himmelwärts zeigende Bahn zu 
sehen, auf der Elija entschwunden ist, und die ihn geleitenden Engel, die 
auf den bereits in den Himmel aufgefahrenen Elija hinweisen. Dies könnte 

28. Der Septuagintatext 2Kön 2,1: Καὶ ἐγένετο ἐν τῷ ἀνάγειν κύριον τὸν Ηλιου ἐν 
συσσεισμῷ ὡς εἰς τὸν οὐρανὸν.

29. In der Septuaginta lautet 2Kön 2,9b: καὶ εἶπεν Ελισαιε Γενηθήτω δὴ διπλᾶ ἐν 
πνεύματί σου ἐπ᾽ ἐμέ. 

30. Der Septuagintatext 2Kön 2, 15a: ᾿Επαναπέπαυται τὸ πνεῦμα Ηλιου ἐπὶ Ελισαιε.
31. Etwa die Heilung einer Quelle (2Kön 2,19-22), die Rettung einer Witwe durch 

Ölvermehrung (4,1-7), eine Brotvermehrung (4,38-41), die Heilung eines Aussätzigen (5,1-
27). Es entsteht sogar ein früher Reliquienkult: nach Elischas Tod wird durch Berührung 
seiner Gebeine ein Toter erweckt (13,20f), dazu E. Poirot, Elija und Elischa, Propheten des 
Karmel, Wien 2012 (im Folgenden Poirot, Elija und Elischa), 16f.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

103DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

den Augenblick kurz nach seiner Entrückung im Sturmwind (V. 11b) 
darstellen. Der beigebraune Landschaftshintergrund mit nur vereinzelt 
wachsenden Pflanzen weist auf die wüstenartige, karge Umgebung am 
Jordan als Ort dieser biblischen Handlung hin (V. 7). Der wesentliche 
Kernpunkt dieser Szene ist aber die Person des Elischa. Im unteren rechten 
Teil des Bildes liegt als Zeuge der Himmelfahrt der Prophet Elischa mit 
geschlossenen Augen, geblendet und überwältigt von der überirdischen 
Vision, sein Gesicht dem außergewöhnlichen Geschehen der gerade erfolgten 
Himmelfahrt zugewendet. Der neben ihm stehende dritte Engel könnte den 
Prophetenmantel des Elija an Elischa überreichen. Hier tritt ein Engel auf, 
um die charismatische Gabe an Elischa zu vermitteln, die nach 2Kön 2,13f. 
dem Elija bei seiner Himmelfahrt entfallen ist und von Elischa aufgehoben 
wird. Sowohl die Zeugenschaft als auch die Mantelspende begründen die 
Würdigkeit des Elischa für die prophetische Nachfolge und für den Erhalt 
des geforderten göttlichen Geistes.

Die nächste Darstellung lässt sich als Anschluss an diese Elija-Elischa-
Szene erklären. Nach dem Beglaubigungswunder folgt die von Elischa in 
2Kön 2,9 geforderte Gabe der zwei Anteile am prophetischen Geist des 
Elija. Die Bedingung für die Übergabe des Geistes, die Zeugenschaft an 
der Himmelfahrt des Elija, ist jetzt erfüllt. Der prophetische Geist Gottes 
geht nun von Elija auf Elischa über. Die Ausgießung des zweifachen Geistes 
Gottes wird symbolisch-bildhaft dargestellt: vier Engel als göttliche Boten 
weisen auf eine Amphore mit zwei hervortretenden Adlerbüsten in einer 
Mandorla. Die roten züngelnden Flammen sind Zeichen des Geistes und 
deuten zusammen mit dem Pultständer im Schnabel des oberen Adlers 
auf das darüber liegende Pfingstbild hin. Das liturgische Pult ist noch leer 
und wartet auf das Evangelium der zukünftigen Kirche, die erst durch die 
pfingstliche Geistaussendung begründet wird. Die Beischrift im oberen Teil 
der Szene ist leider nicht mehr klar lesbar, zumal der rechte Teil durch die 
Ikonostase zerstört ist. Lesbar sind die Ligaturen: ΠΝΕ ΚΥ und dann folgt 
eventuell ein Δ, das hieße τὸ πνεῦμα κυρίου, „der Geist des Herrn“, und 
darauf folgt möglicherweise der Anfang von διπλᾶ, „zweifacher Anteil“. 

Narrative Darstellungen der Elischa-Überlieferung kommen in der 
frühchristlichen und byzantinischen Kunst äußerst selten vor. Deswegen 
ist die Forschungsliteratur auf die einschlägigen ikonographischen 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

104 	 MARTINA HORN

Werke beschränkt32. Das Malerhandbuch vom Athos beschreibt 
sechs unterschiedliche Szenen aus dem Leben Elischas, überwiegend 
Wundergeschichten33 und schreibt für die Ausmalung einer Taufkapelle zwei 
Wasserwunder des Elischa vor34. Kirchenausmalungen in der byzantinischen 
Kunst oder speziell auf Kreta mit diesen Themen sind aber nicht bekannt. 
Die Buchmalerei bietet Beispiele für die Illustration von Elischa-Wundern, 
so die Sacra Parallela des Johannes Damascenus (Par. Gr. 923)35. Auch in 
der westlichen Kunst erscheinen Elischazyklen eher selten. Hauptsächlich 
illustrieren mittelalterliche Bibeln oder Weltchroniken die alttestamentlichen 
Erzählungen der Königsbücher36. 

Zahlreicher  ist das Auftreten der Person des Elischa in Verbindung mit 
Elija-Szenen37, am häufigsten - wie auch in der Soter-Kirche - in Kombination 
mit der Entrückung des Elija und der meist damit einhergehenden 
Mantelspende an Elischa38. Die übliche Ikonographie der Himmelfahrt 
zeigt die von Pferden gezogene Quadriga oder Biga, die Elija in den Himmel 

32. Iconographie de l´Art Chrétien, Bd. II. Iconographie de la Bible, I Ancien Testament, 
347-364 s. v. Élisée et Élisa (L. Réau) (im Folgenden Réau, Élisée et Élisa); RAC IV, 1163-
1171 s. v. Elisa (Elisäus) (K. Wessel) (im Folgenden Wessel, Elisa); LchI I, 613-618, s. v. 
Elisäus (E. Lucchesi Palli – L. Hoffscholte) (im Folgenden Lucchesi Pallι – Hoffscholte, 
Elisäus); LchI VI, 141-142 s. v. Elisäus (Elisa) (J. Boberg) (im folgenden Boberg, Elisäus).

33. Malerhandbuch, 62f., Nr.169 Das Mantelwunder am Jordan, Nr. 170 Die Heilung 
des Wassers, Nr. 171 Die Verspottung des Elisäus durch die Kinder, Nr. 172 Die Segnung des 
Öls. Nr. 173 Die Erweckung eines Kindes, Nr. 174 Das Reinigungswunder an Naaman, Nr. 
175 Die Verfluchung des Giezi.

34. Malerhandbuch 183f, Nr. 441: die Reinigung des Wassers und die Waschung 
Naamans im Jordan.

35. Datiert in die 2. Hälfte des 9. Jhs. K. Weitzmann, The Miniatures of the Sacra 
Parallela: Parisinus Graecus 923, Princeton 1979. Abbildungen http://mandragore.bnf.fr/
html/accueil.html.

36. Eine Aufzählung der Szenen mit ihren Illustrationen in Bibeln und Chroniken bei 
Lucchesi Palli - Hoffscholte, Elisäus, 616f.

37. Die Synagoge in Dura Europos bildet die Himmelfahrt nicht ab, dort erscheint 
Elischa in einer Szene Elijas vor dem Altar bei dem Gottesurteil auf dem Karmel: Wessel, 
Elias, 90.

38. Anders auf in einem Sarkophag in Arles. Er zeigt Elischa bei der Teilung des 
Jordans durch den Mantel im Register unter der Himmelfahrt: Landesmann, Himmelfahrt, 
155, Abb. 46.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

105DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

führt39. Der Haupttopos dieser Szene ist dann die Entrückung mit dem 
Pferdegespann in den Himmel, so wie es die Randminiatur zum Barberini-
Psalter (11. Jh.)40 zeigt. Elischa bleibt meist nur eine Assistenzfigur, die die 
Mantelspende erhält. Hier dagegen ist der Schwerpunkt verschoben, nicht 
die Himmelfahrt des Elija selbst, sondern die Zeugenschaft des Elischa ist 
das Hauptthema der Szene in Kephali. 

Eine interessante Parallele zur Himmelfahrtsszene des Elija verbunden 
mit der Zeugenschaft des Elischa, wie es in der Soter-Kirche in Kephali 
gezeigt wird, bietet das Mosaik der Capella di Sant´Aquilino in Mailand 
(380-400). Ein jugendlicher Elischa liegt mit halb aufgerichtetem Oberkörper 
an einen Felsen gelehnt auf dem Boden als Betrachter der Himmelfahrt des 
Elija (Abb. 13)41. Ein weiteres Beispiel bietet die Bronzetür der Sofienkirche 
in Nowgorod (1152-54). Dort ist ebenso ein zu Boden fallender Elischa 
als Zeuge des zum Himmel fahrenden Elija dargestellt42. Oft wird die 
Himmelfahrtsszene von einer ebenfalls halbaufgerichtet liegenden Figur, 
der Personifikation des Jordan, bereichert, etwa auf einem frühchristlichen 
Sarkophag im Louvre (Ende 4. Jh.)43 oder in der Topographia Christiana 
des Kosmas Indikopleustes (12. Jh.)44. Auch auf diesen Archetypus könnte 
das Bildmotiv der halb aufgerichteten Person des Elischa zurückgeführt 

39. Zur Ikonographie in der frühchristlichen Kunst: Landesmann, Himmelfahrt. Die 
Himmelfahrt erscheint oft auf Sarkophagen oder z. B. in der Katakombe Via Latina, weiterhin 
- vergleichsweise selten - in der mittelbyzantinischen Buchmalerei und auf spätbyzantinischen 
Wandmalereien, vgl. Wessel, Elias, 91f.

40. Vat. Barb. Gr. 372, fol. 73: J. Anderson – P. Canart – C. Walter, The Barberini 
Psalter. Codex Vaticanus Barberinianus graecus 372 [Manuscripts from the Biblioteca 
apostolica vaticana], Zürich 1989.

41. Beschreibung und Abbildung bei Landesmann, Hinmmelfahrt, 139-144 und Abb. 
36 und 37. Mit der Zeugenschaft der Himmelfahrt ist hier das Reinigungswunder des Elischa 
an der Quelle verbunden.

42. Abbildung bei U. Mende, Die Bronzetüren des Mittelalters. 800-1200, München 
1994, Abb. 117.

43. An der Schmalseite des Sarcophage de la Remise de la Loi, Inventaire MR 688 
Abbildung bei F. Baratte – C. Metzger, Musée du Louvre. Catalogue de sarcophages en 
pierre d’époques romaine et paléochrétienne, Paris 1985, 312-316 Nr. 212.

44. Cod. Sin. Gr. 1186 im Katharinenkloster auf dem Sinai, fol. 107v Abbildung bei K. 
Weitzmann – G. Galavaris, The Monastery of St. Catherine at Mount Sinai: The Illuminated 
Greek Manuscripts 1, Princeton 1990.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

	 MARTINA HORN106

werden. Da auf Kreta weder die Himmelfahrt des Elija zum traditionellen 
Bildprogramm gehört, noch weitere szenische Elischa-Darstellungen dort 
bekannt sind, bleibt nur die Suche nach bekannten Bildformularen und 
verwandten Parallelen zu diesem ikonographischen Figuren-Typus des halb 
liegenden Elischa wie er im rechten Bildfeld erscheint. Die Interpretationen 
von I. Spatharakis als Anapeson oder von K. Gallas, K. Wessel, M. 
Borboudakis als Isaak wurden bereits ausgeschlossen. Ähnlichkeiten im 
Aufbau des rechten Teils dieser Himmelfahrtsszene weist die Darstellung 
der Jakobsleiter (Gen 28,11ff) in kretischen Wandmalereien auf, so etwa 
in der Panagia-Kirche in Kastelliana45 (Abb. 14). Auch dort findet sich 
eine nimbierte, allerdings bärtige Liegefigur. Jakob liegt am Boden, den 
Oberkörper leicht erhöht, dahingestreckt durch die Erscheinung einer 
göttlichen Vision, repräsentiert von zwei Engeln auf einer Leiter. Eine 
Interpretation der Szene in der Soter-Kirche als Jakobsleiter ist allerdings 
nicht anzunehmen. Diese, auf Kreta selten dargestellt, wird immer im 
Kontext der Präfiguration der Gottesmutter verwendet. Hier in der Soter-
Kirche fehlt sowohl der mariologische Bezug als auch das ikonographische 
Kennzeichen, die steil nach oben weisende Leiter, auf der sich die Engel 
befinden. Vielmehr bewegen sich die zwei Engel auf einem Regenbogen 
gen Himmel. So bleibt nur die Gemeinsamkeit der gewählten Bildformel: 
eine von der Macht göttlicher Präsenz niedergestreckte Liegefigur, die 
das Erlebnis einer persönlichen Offenbarung durch eine himmlische 
Erscheinung ausdrücken soll. Die Apostelkirche in Kavousi46 benutzt diesen 
Typus bei der Erscheinung Marias mit dem Christuskind im brennenden 
Dornbusch vor dem ebenfalls halb am Boden dahingestreckten Mose, der 
von einem erscheinenden Engel auf die Vision hingewiesen wird (Abb. 15). 
Dieses Bildformular wird bei der Darstellung der Bekehrung und Berufung 

45. In der Präfektur Herakleion, Bezirk Viannos, die Kirche ist unpubliziert, auch 
die Datierung ist auf Grund fehlender Inschrift nicht abgesichert. Ebenso findet sich eine 
Himmelsleiter in der Hagios-Theodoros-Kirche in Mertes (Präfektur Chania, Bezirk Selino), 
datiert 1344; zur Kirche Spatharakis, Dated, 85-86. Zur Jakobsleiter RbK III, 519-525 s. v. 
Jakob (K. Wessel), zur mariologischen Präfiguration der Jakobsleiter: The Cult of the Mother 
of God in Byzantium: texts and images, Hrsg. L. Brubaker – M. B. Cunningham, Farnham 
2011, 136-139 (im Folgenden Brubaker - Cunningham, Mother of God). 

46. In der Präfektur Lassithiou, Bezirk Hierapetra, Datierung der Fresken 14. /15. Jh.; 
zur Kirche Gallas – Wessel – Borboudakis, Kreta, 470f.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

107DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

des Paulus erneut aufgenommen. Paulus wird ebenso wie Elischa durch ein 
visionäres göttliches Erlebnis (Apg 9,3-23) zum Apostel berufen. Dargestellt 
wird auch er, wie Elischa, als eine von einer göttlichen Vision geblendete, 
zu Boden fallende Liegefigur, so etwa in der Miniatur des Kosmas 
Indikopleustes aus dem 9. Jh.47 oder auf einem Fresko in der Pantokrator-
Kirche des Klosters Dečani (1335-1350)48. Auch in der Darstellung der 
Metamorphosis wird die Reaktion auf die Gotteserscheinung ähnlich 
ausgedrückt. In der Panteleimon-Kirche in Nerezi (1164)49 liegt der Apostel 
Jakobus im rechten Bildfeld als Zeuge der Theophanie in gleicher Haltung 
gelagert wie Elischa in der Soter-Kirche, halb liegend, den rechten Arm 
gewinkelt und den Kopf zur Mandorla Christi gewendet. So kann hier in 
der Soter-Kirche von der Übernahme eines vertrauten, wiedererkennbaren 
Bildformulars ausgegangen werden, dass die Anteilnahme des Elischa an 
einer übernatürlichen Vision und die ‟umwerfende“ Wirkung der göttlichen 
Macht auf den Propheten ausdrücken soll.

Die beiden auf einer Art Regenbogen himmelwärts strebenden Engel 
im linken Teil der Szene repräsentieren die gerade geschehene Entrückung 
des Elija. Eine ähnlich regenbogenartige Bahn bei der Himmelfahrt des 
Elija zeigt ein Beispiel aus der westlichen Kunst, eine Emailtafel aus dem 
Verduner Altar (1181)50. Die Engel werden im alttestamentlichen Text nicht 
erwähnt. Aber die Vorstellung der von einem Engel geführten Himmelfahrt 
Elijas findet sich bereits auf der Holztür von Santa Sabina (432) und 
könnte auf eine Predigt des Maximus von Turin (5. Jh.) zurückgehen, der 
von Engeln spricht, die Elija in den Himmel geleiten51. Zudem sind Engel 
in der palaiologischen Kunst ein beliebtes Darstellungsmittel göttlicher 

47. Cod. Vat. Gr. 699, fol. 83v oder im Cod. Sin. Gr. 1186 im Katharinenkloster auf 
dem Sinai, fol. 126v, K. Kominko, The world of Kosmas: illustrated Byzantine codices of the 
Christian Topography, Cambridge 2013, 308, CT49a und 309, CT49b.

48. Zum Kloster Dečani V. R. Petcović, Manastir Dečani, 2 Bde., Belgrad 1941; B. 
Todić, Manastir Dečani, Belgrad 2005.

49. Abbildung bei I. Sinkevic, The Church of St. Panteleimon at Nerezi. Architecture, 
Programme, Patronage, Wiesbaden 2000, 141 Fig. XL.

50. Im Augustiner-Chorherrenstift Klosterneuburg, Niederösterreich, 1181 von 
Nikolaus von Verdun angefertigt. F. Röhrig, Der Verduner Altar, Klosterneuburg 2004.

51. Dazu Landesmann, Himmelfahrt, 216; 247; Abbildung der Szene auf der Tür der 
Kirche Santa Sabina in Rom ebd.,196 Abb. 74.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

	 MARTINA HORN108

Präsenz. In ihrer Funktion als göttliche Boten erscheinen sie vermehrt 
auch ohne textliche Grundlage im Bildprogramm. Auffällig ist in beiden 
Szenen das gehäufte Auftreten der Engel in ihrer Funktion als göttliche 
Vermittler, sowohl bei der Himmelfahrt, der Mantelspende als auch bei der 
Übergabe des göttlichen Geistes. Auch die Engel in der gegenüberliegenden 
Geburtsszene haben eine prominente Stellung im Bildgefüge (Abb. 2). Eine 
weitere Analogie ergibt sich zur Himmelfahrtsszene im Bemagewölbe. 
Auch dort geleiten Engel Christus in der Mandorla himmelwärts. So 
entsteht unter Verwendung traditioneller, bekannter Bildmuster eine neue 
außergewöhnliche szenische Komposition. 

Auch die Darstellung der Amphore mit den zwei Adlerbüsten 
ist unikal. Vorbildhaft ist sicherlich der Bildtypus des aus der Asche 
aufsteigenden, wiedergeborenen Phönix, wie er etwa im Bestiarium von 
Aberdeen dargestellt wird (Abb. 16)52. In der mittelalterlichen Ikonographie 
verschwimmen die artspezifischen Merkmale zwischen Adler und Phönix. 
Dieser wurde anfänglich als reiherartiger Vogel auf langen Stelzen 
dargestellt, nimmt aber mit der Zeit immer mehr die Gestalt eines Adlers 
an53. Wesentliche Unterschiede des Adlerbildes in Kephali zur Phönix-
Darstellung im Bestiarium sind die Zweizahl der Vogelbüsten und das grosse 
Amphorengefäss, das von einer Mandorla mit nur vereinzelten Feuerflammen 
umgeben wird. Die Amphore, von I. Spatharakis fälschlicherweise als Altar 
in Form einer Säule beschrieben54, könnte eine Anspielung auf die Salbung des 
Elischa zum Propheten (1Kön 19,16) sein. Eher wahrscheinlich ist aber eine 
Interpretation als liturgisches Behältnis, das die Heiligkeit und Göttlichkeit 
der Gabe des Geistes ebenso wie die sie umgebende Mandorla55 betont. Auch 
in der Hagios-Ioannis-Theologos-Kirche in Kroustas56 trägt ein Engel die 
Instrumente für die Marter Christi in einer solchen zweihenkeligen Amphore 

52. Aberdeen Bestiary (um 1200), Aberdeen University Library, Univ. Lib. MS 24, fol. 
56r. Der Phönix als mythisches Fabeltier erscheint häufig in mittelalterlichen illuminierten 
Tierdichtungen, z. B. auch im Physiologus, Oxford Bodleian Library, MS Bodley 764 (ca. 
1225-1250), fol. 70v. 

53. Kramer, Phönix, 430; so wäre die Interpretation als Phönix zu erklären.
54. Spatharakis, Dated, 57.
55. Zur Mandorla als Erscheinungsform göttlicher Macht R. Todorova, Visualizing the 

Divine. Mandorla as a Vision of God in Byzantine Iconography, IKON 6 (2013), 278-296.
56. Zur Kirche vgl. Anm. 21.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

109DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

herbei (Abb. 12). In der kirchlichen Ikonographie der mittelalterlichen Kunst 
des Westens57 wird dem Propheten Elischa das Attribut des zweiköpfigen 
Adlers als Symbol für die doppelte Geistesgabe nach 2Kön 2,9 zugeordnet. G. 
Helmsdörfer berichtet, dass er an alten Chorgestühlen das Bild Elisas mit dem 
„zweiköpfigen Adler auf der Schulter oder über dem Haupte“ gefunden habe58. 
Ein Stich aus dem Thesaurus sacrarum historiarum veteris et novi testamenti 
von 1576-85 zeigt den Propheten ELISAEUS mit dem doppelköpfigen 
Adler auf der Schulter und der Unterschrift SPIRITUS ISTE DUPLEX59. 
Dieses Attribut erscheint in der byzantinischen Kunst nicht und findet auch 
keine Erwähnung im Malerhandbuch vom Athos60. Die im Mittelalter aber 
wohl weit verbreitete Vorstellung vom Attribut des doppelköpfigen Adlers 
für den Propheten Elischa wäre hier aufgenommen und in einer neuen 
Bildformel durch zwei Adlerbüsten visualisiert, die die zwei Geistesanteile 
symbolisieren. Die Verbindung von Adler und dem liturgischem Pult, das der 
eine Vogel im Schnabel trägt, erweckt zugleich Assoziationen mit den im 11. 
Jh. aufkommenden, besonders in Italien beliebten Adlerpulten, die anfangs 
aus Stein an Kanzeln oder am Ambo befestigt wurden und später feistehend 
als Auflage für das Evangelium oder andere liturgische Bücher dienten61. 

Wie lassen sich nun die beiden Szenen in das Bildprogramm des 
Ostjoches einordnen? Ein beliebtes Darstellungsmittel der westlicher 
Kunst des Mittelalters ist die typologische Gegenüberstellung von 
Elischaerzählungen zu neutestamentlichen Szenen. Elischas Taten werden 

57. In den Werken des 19. Jhs. zur Ikonographie ist die Bestimmung des doppelköpfigen 
Adlers als Elischa-Attribut fest verankert: Conversationslexikon für Bildende Kunst, Bd. 1, 
J. A. Romberg (Hrsg.), Leipzig 1843, 71.

58. G. Helmsdörfer, Christliche Kunstsymbolik und Ikonographie: ein Versuch 
die Deutung und ein besseres Verständnis der kirchlichen Bildwerke des Mittelalters zu 
erleichtern, Frankfurt 1839, 1f. Die Zuweisung des doppelköpfigen Adlerattributs für den 
zweifachen Geist wird auch in den heutigen Werken zur Ikonographie übernommen: E. 
Urech, Lexikon christlicher Symbole, Konstanz 21984, 15; Lucchesi Palli – Hoffscholte, 
Elisäus, 614: „ein Attribut Elischas ist der doppelköpfige Adler, der für den “spiritus duplex” 
steht“. 

59. Kupferkabinett der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, Inv.-Nr.: graph-
res-d-130-2.

60. Malerhandbuch, 72.
61. Etwa am Ambo in der romanischen Kathedrale S. Maria Assunta von Troia (1169); 

dazu P. Belli – D´Elia, S. Maria Assunta a Troia, in: La Puglia, Mailand 1987, 405-430.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

110 	 MARTINA HORN

mit dem Leben Jesu parallelisiert. Schon in der Bibelauslegung der 
Kirchenväter wird diese Typologie angewendet62. So wird die Auferweckung 
des Sohnes der Sunamiterin mit der Auferweckung des Lazarus bzw. der 
der Tochter des Jairus oder des Jünglings von Naim, die Ölvermehrung mit 
der Hochzeit zu Kana, die Verspottung Elischas durch die Knaben mit der 
Verspottung Jesu in der Passion parallelisiert. In der Heilung Naamans im 
Jordan durch Elischa ist die Taufe Jesu vorweggenommen, abgebildet im 
Gewölbe des Mittelschiffes der romanischen Kirche St. Maria Lyskirchen 
(Köln) mit Fresken aus dem 13. Jh.63. Die in der mittelalterlichen Kunst 
beliebten typologischen Beziehungsgeflechte setzen alttestamentliche 
Szenen präfigurativ in bildlichen Bezug zu neutestamentlichen Ereignissen 
oder Personen. Beispielhaft sei die Bernwardstür im Hildesheimer Dom mit 
einem ausgeklügelten System typologischer Bezüge genannt64. Auch die 
byzantinische Kunst bedient sich, verstärkt in paläologischer Zeit, gerne 
der typologischen Verknüpfung. Zentrale Themen sind die vielzähligen 
prophetischen Präfigurationen der Gottesmutter65, die eucharistische 
Gegenüberstellung in der Opferung Isaaks66 oder das alttestamentliche 
Trinitätsbild der Philoxenie Abrahams67. 

62. Dazu Wessel, Elisa, 1168f. Poirot, Elija und Elischa, 35f.
63. Die Taufe Christi wird der Heilung des aussätzigen Naeman im Jordan durch 

Elischa gegenübergestellt, P. Clemen, Die romanische Monumentalmalerei in den 
Rheinlanden. 2 Bde. [Publikationen der Gesellschaft für rheinische Geschichtskunde Bd. 
25, 32], Düsseldorf 1905-16, Tafel 54; F. Goldkuhle, Mittelalterliche Wandmalereien in 
St. Maria Lyskirchen. Ein Beitrag zur Monumentalkunst des Mittelalters in Köln [Bonner 
Beiträge zur Kunstwissenschaft 3], Düsseldorf 1954, 37f. Abb. 24. Zur Parallelisierung von 
Elischa und Christus auch Réau, Élisée et Élisa, 259; Lucchesi Palli - Hoffscholte, Elisäus, 
615; R. Sauerwein, Elischa. Eine redaktions- und religionsgeschichtliche Studie [Diss. Berlin 
2014], 205 (im Folgenden Sauerwein, Elischa); Poirot, Elija und Elischa, 35f.

64. Dazu: B. Mohnhaupt, Beziehungsgeflechte. Typologische Kunst des Mittelalters 
[Jahrbuch des Deutschen Bibel-Archivs Hamburg Bd. 22], Bern, Berlin 2000; B. Gallistl, 
Die Bronzetüren Bischof Bernwards im Dom zu Hildesheim, Freiburg 1990.

65. Beispielsweise der brennende Dornbusch Moses, die Jakobsleiter oder das Vlies des 
Gideon. Zu den mariologischen Präfigurationen in Byzanz: Images of the Mother of God: 
Perceptions of the Theotokos in Byzantium, Hrsg. M. Vassilaki, Aldershot 2005; Brubaker 
- Cunningham, Mother of God.

66. Zur Ikonographie der Opferung Isaaks in der byzantinischen Kunst: vgl. Anm. 15.
67. Zur Ikonographie der Philoxenie in der byzantinischen Kunst RbK I, 18-20 s. v. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

111DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

Auch hier wäre der typologische Bezug ein sinnvolles Interpretations-
mittel, um die Beziehungsgeflechte zwischen den Elischa-Darstellungen und 
den anderen Szenen im Ostjoch zu verstehen. Der zweifache Geist, τὸ διπλὸ 
πνεῦμα, der spiritus duplex, aus 2Kön 2,9 ist der Schlüssel zur inhaltlichen 
Einordnung und stellt den Bezug der alttestamentlichen prophetischen 
Bildfolgen zum neutestamentlichen Pfingstwunder her. Im oberen Bildrand 
des Pfingstbildes erscheint in einem Himmelssegment die Geisttaube mit 
Kreuznimbus und einer Beischrift, τὸ ἅγιον πνεῦμα68, zu beiden Seiten. 
Die Geisttaube korrespondiert mit den beiden Adlerbüsten als Zeichen des 
göttlichen Geistes und auch die Beischrift τὸ πνεῦμα κυρίου verweist auf 
die Parallelität der beiden Szenen. Bereits Elischa wurde im Alten Bund 
nach der Schau der Himmelfahrt Elijas der Geist Gottes offenbart und ihm 
diese charismatische Gabe übergeben. So werden auch die Apostel nach der 
Zeugenschaft der Himmelfahrt Christi, die im Tonnengewölbe abgebildet 
ist, im Pfingstwunder zu Geistträgern. Zudem sind die beiden unteren 
Szenen und das Pfingstwunder Sukzessor-Erzählungen: die göttliche 
Berufung Elischas zum Propheten durch den zweifachen Geist wird in 
der Beauftragung und Aussendung der Apostel durch den Heiligen Geist 
wiederaufgenommen. Ebenso werden auch sie, wie schon Elischa, durch 
die Geistausgießung zu vielen Wundertaten befähigt. Der prophetische 
Geist Jahwes wird mit dem Geist des Neuen Bundes im Pfingstgeschehen 
verknüpft. Die Geistausgießung zu Pfingsten ist präfiguriert in der 
alttestamentlichen Gabe des Geistes Gottes an Elischa. Der ursprüngliche 
Sinn des zweifachen Geistes in der alttestamentlichen Auslegung ist 
durch das Erstgeborenenerbrecht, das zur Sicherung der prophetischen 
Nachfolge des Elischa angewendet wird, zu erklären69. Die doppelte 
Funktion des Geistes Gottes wird in diesem Kontext auf die Verknüpfung 

Abraham (K. Wessel), speziell auf Kreta Spatharakis, Rethymnon 343f., I. Spatharakis – T. 
Essenberg, Byzantine Wall Paintings of Crete, Amari Province, v. III, Leiden 2012, 278.

68. Die Ligaturen το αγι und πνα rechts sind als το ἅγιον πνεῦμα (Heiliger Geist) zu 
lesen.

69. Sauerwein, Elischa, 374: 2. Kön 2,9 benutzt die Erbformel des Erbrechts für den 
Erstgeborenen im damaligen Palästina; E. Würthwein, Die Bücher der Könige. II. Teil: 1. Kön. 
Kapitel 17 - 2. Kön. Kapitel 25 [Die Bücher der Könige. Das Alte Testament Deutsch 11/2], 
Göttingen 1986, 273, Anm. 3: „es wird Bezug genommen auf den Anteil des Erstgeborenen 
bei der Verteilung des Erbes (Dtn 21,17)“.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

	 MARTINA HORN112

des prophetischen alttestamentlichen Geistes mit dem neutestamentlichen 
Geist sub gratia bezogen. Der Grundstein für das göttliche Wirken des 
Geistes ist bereits in der alttestamentlichen Heilsgeschichte verankert. Der 
obere Adler als Metapher für den neutestamentlichen Geist hält bereits 
das jetzt noch nicht bestückte liturgische Pult im Schnabel. Das Analogion 
als Auflage für das Evangelium verweist auf das darüberliegende 
Pfingstereignis, die ‟Geburt“ der christlichen Kirche, die durch die erneute 
charismatische Gottesgabe beginnt. Das Lesepult im Schnabel des Adlers ist 
sozusagen die ‟Hetoimasia“, die Zubereitung des noch leeren Pultes für die 
zukünftige Kirche. Bereits im Alten Bund sind durch die Aussendung des 
göttlichen Geist die Grundlagen für die spätere Aufnahme des Evangeliums 
gelegt. Nach dem Pfingstwunder ist es zudem die Aufgabe der Apostel, 
das Evangelium zu verkünden und zu verbreiten. So nehmen die beiden 
alttestamentlichen Szenen präfigurativ das Pfingereignis voraus.

Neben der narrativen oder szenischen Typologie könnten sich in den 
Darstellungen des Ostjochs noch weitere Beziehungsraster, etwa die einer 
figürlichen Typus-Antitypos Gegenüberstellung verbergen. Der Kopftypus 
des Elischa mit dem runden Haarbüschel auf der Stirn ist auffällig. Die 
schulterlangen Haare und die Bartlosigkeit könnten sich hier auf sein noch 
jugendliches Alter70 bei seiner Berufung beziehen. Als repräsentative, auch 
eher selten dargestellte Prophetengestalt wird er bärtig und mit hoher Stirn 
und einem in der Mitte sitzenden runden Haarkranz, aber nicht kahlköpfig 
wie im Malerhandbuch vom Athos beschrieben71, dargestellt. So zeigt es 
auf Kreta etwa die Panagia-Kirche in Vigli72 (Abb. 17). Weitere Beispiele 
für diesen ikonographischen Typus in der spätbyzantinischen Kunst finden 
sich in Peć, Studenica, Lagoudera oder in der Hagios-Georgios-Kirche in 
Keria (Mani)73. Diesen runden Haarkranz trägt auch der junge Elischa in 

70. Auf einem Sarkophagfragment (Ende 4. Jh.), Repertorium der christlich-antiken 
Sarkophage, Bd.1, Hrsg. F. W. Deichmann, Wiesbaden 1967, Tafel 8.25c und auf der Holztür 
von Santa Sabina in Rom (432) Landesmann, Himmelfahrt, 196 Abb. 74 wird Elischa in der 
Himmelfahrtsszene auch als Jüngling mit schulterlangem Haar dargestellt.

71. Malerhandbuch, 72. Die biblische Grundlage für die Ikonographie der Kahlköpfigkeit 
ist die Verspottung Elischas durch die Knaben in 2.Kön 2, 23f.

72. In der Präfektur Lassithi, Bezirk Merabello, datiert Ende 13. Jh.; die Kirche ist 
derzeit noch unpubliziert.

73. In der Hodegetria-Kirche des Klosters Peć (ab 1330), in der Königskirche in 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

113DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES

der Soter-Kirche auf der Stirn, dort als hervorstechendes, eigentümliches 
Charakteristikum (Abb. 9). Der Maler wiederholt dieses Merkmal in der 
Darstellung des Paulus, der hier auch mit einem außergewöhnlich markanten 
und betonten Haarbüschel auf der Stirn erscheint, einmal in der Pfingstszene, 
die leider etwas verwaschen ist, und besonders deutlich zu erkennen in 
der Himmelfahrtsdarstellung (Abb. 18). Dieses Signum ist sicherlich eine 
stilistische Eigenart in der Handschrift des Malers, schafft aber trotzdem 
eine enge Parallelität zwischen Elischa und Paulus. Zudem ist die Person 
des Paulus durch die zentrale Position, die Betonung durch die ihn rahmende 
Hintergrundarchitektur und seinen exponierten Rang auf dem Thronsessel 
mit ausgebreitetem Gewand innerhalb des Pfingstbildes hervorgehoben 
(Abb. 5)74. Beide, Elischa und Paulus, sind zudem durch ihre biographischen 
Analogien verbunden: sie haben eine ähnliche Berufungsgeschichte durch 
eine göttliche Epiphanie, sie werden Zeugen einer Himmelfahrt und erhalten 
die göttliche Geistesgabe. Der Prophet Elischa wird in die Position eines 
Vorläufer des Apostels Paulus erhoben. Die typologische Gegenüberstellung 
dieser zwei Geistträger wäre eine zusätzliche Verklammerung der drei 
Szenen des nördlichen Ostjoches (Abb. 19).

Das subtile Bildkonzept des Ostjoches, das das universale Wirken 
des göttlichen Geistes thematisiert, könnte folgendermaßen rekonstruiert 
werden. Die neutestamentliche Heilsgeschichte beginnt mit der Inkarnation, 
veranschaulicht in der Verkündigung an Maria am Apsisbogen und im 
großen Geburtsbild mit der Hypapante. Die Darstellung mit der Fütterung 
Elijas durch den Raben ist der Drehpunkt. Einerseits verweist sie auf die 
Taufe des Festbildzyklus, nimmt zugleich den Leitgedanken der Erscheinung 
des göttlichen Geistes auf und stellt die Verbindung zu den beiden 
präfigurativen alttestamentlichen Szenen über die Geistausgießung her. Das 

Studenica (1314), Abbildung bei Boberg, Elisäus, 14; und in der Panagia-Kirche in Lagoudera, 
Zypern (1192), dazu D. Winfield – J. Winfield, The Church of the Panaghia tou Arakos at 
Lagoudhera, Cyprus. The Paintings and their Painterly Significance, Washington 2003, Abb. 
63; zur Hagios-Georgios-Kirche (13. Jh.) N. B. Drandakis, Βυζαντινὲς Τοιχογραφίες τῆς 
Μέσα Μάνης, Athen 1964.

74. Trotz gleicher Malerwerkstatt sind in der Pfingstdarstellung in Temenia einige 
ikonographische Unterschiede festzustellen. Dort sitzen beide Apostel, Paulus und Petrus, 
gleichberechtigt auf einem Thron; zudem wird dort die Physiognomie des Paulus ohne den 
markanten Haarkranz auf der Stirn gestaltet.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

	 MARTINA HORN114

Thema findet seinen bedeutungsvollen Höhepunkt nach der Himmelfahrt 
im großen neutestamentlichen Pfingstbild. 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass sich die beiden 
rätselhaften Darstellungen durch die Übernahme bekannter Bildformeln 
und im Gesamtkontext des Ostjoches durch ihre typologische Einordnung 
entschlüsseln lassen. Die Elija-Elischa-Szenen stellen Himmelfahrt und 
Geistausgießung in neue Beziehungsraster. Das Thema der Geistausgießung 
wird in den großen Kontext heilsgeschichtlicher Theophanien eingereiht, in 
denen sich der eine Gott des Alten und Neuen Testaments offenbart. Die zwei 
Adlerbüsten symbolisieren die Verbindung von alt- und neutestamentlichem 
Geist. Die zusätzliche Kongruenz des Propheten Elischa mit dem Apostel 
Paulus verknüpft die drei Szenen darüber hinaus unter dem Thema 
der Berufung, der Zeugenschaft und der göttlichen Geistübermittlung. 
Diese beiden unikalen und außergewöhnlichen Szenen, für die weder in 
der westlichen noch in der östlichen Kunst Vergleichsbeispiele zu finden 
sind, bezeugen theologischen Scharfsinn und Kreativität in der bildlichen 
Umsetzung. Sie weichen von der Norm des vorgegebenen byzantinischen 
Bilderkanons ab, werden aber zugleich in das geläufige, traditionelle 
Bildprogramm integriert. Der Künstler dieser kretischen Malwerkstatt greift 
auf vertraute Bildformulare zurück und stellt sie in einen neuen Kontext. 
Durch die Schaffung dieser unikalen Szenen zeigt er Experimentierfreude 
und Innovation sowohl in stilistischer als auch in ikonographischer Hinsicht. 
Er verbindet neue Inspirationen, sicherlich beeinflusst durch westliche 
Anregungen und Bildtraditionen, wie etwa das doppelköpfige Adlersymbol, 
mit dem seit Jahrhunderten vertrauten Erbe byzantinischer Malkonvention. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES 115

Abb. 1: Bildprogramm der Soter-Kirche in Kephali 
(Zeichnung M. Horn).



	 MARTINA HORN

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

116

Abb. 2: Geburtsszene, Soter-Kirche in Kephali, Ostjoch, 
südliches Gewölbe (Foto M. Horn).

Abb. 3: Darbringung im Tempel, Soter-Kirche in Kephali, 
Ostjoch, südliches Gewölbe (Foto M. Horn).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES 117

Abb. 4: Prophet Elija, Fütterung durch den Raben, 
Soter-Kirche in Kephali, Ostjoch, südliches Gewölbe 
(Foto M. Horn).

Abb. 5: Pfingstwunder, Soter-Kirche in Kephali, Ostjoch, 
nördliches Gewölbe (Foto M. Horn).



	 MARTINA HORN

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

118

Abb. 6: Himmelfahrt des Elija und 
Zeugenschaft des Elischa, Kephali, Ostjoch, 
nördliches Gewölbe (Foto M. Horn).

Abb. 7: Engel aus der Himmelfahrt des 
Elija, Soter-Kirche in Kephali, Ostjoch, 
nördliches Gewölbe (Foto M. Horn).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES 119

Abb. 8: Prophet Elischa mit Engel, Soter-Kirche in Kephali, 
Ostjoch, nördliches Gewölbe (Foto M. Horn). 

Abb. 9: Prophet Elischa, Soter-Kirche in Kephali, Ostjoch, 
nördliches Gewölbe (Foto M. Horn). 



	 MARTINA HORN

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

120

Abb. 10: Der zweifache Geist des Elischa, Soter-Kirche in 
Kephali, Ostjoch, nördliches Gewölbe (Foto M. Horn). 

Abb. 11: Zwei Adlerbüsten mit Pultständer, 
Soter-Kirche in Kephali, Ostjoch, nördliches 
Gewölbe (Foto M. Horn). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES 121

Abb. 12: Anapeson und Engel mit Amphore, Hagios Ioannis-
Theologos-Kirche in Kroustas, Kreta (Foto V. Tsamakda, 
Kunstgeschichte Mainz, UMZ_ FA Hell_ 05907760).

Abb. 13: Himmelfahrt des Elija mit der 
Zeugenschaft des Elischa, Capella di 
Sant´Aquilino, San Lorenzo Mailand 
(Die römischen Mosaiken und Malereien 
der kirchlichen Bauten vom IV. bis XIII. 
Jahrhundert, Band 3, Tafeln: Mosaiken, 
Hrsg. J. Wilpert, Freiburg 1916, Tafel 41).



	 MARTINA HORN

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

122

Abb. 14: Jakobsleiter, Panagia-Kirche, Kastelliana, Kreta 
(Foto M. Horn).

Abb. 15: Brennender Dornbusch, Apostel-Kirche in 
Kavousi, Kreta (Foto V. Tsamakda, Kunstgeschichte 
Mainz, UMZ_ FA Hell_0609066).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES 123

Abb. 16: Phönix, Aberdeen Bestiary, Univ. Lib. MS 24, fol. 
56r (https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/61/
Phoenix_detail_from_Aberdeen_Bestiary.jpg).

Abb. 17: Prophet Elischa, Panagia-Kirche 
in Vigli, Kreta (Foto S. Maderakis, 
Kunstgeschichte Mainz, UMZ_ FA-
Maderakis_05425550).



	 MARTINA HORN

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 93-125

124

Abb. 18: Paulus in der Himmel-
fahrtsszene, Soter-Kirche in Kephali, 
Bemagewölbe (Foto M. Horn).

Abb. 19: Die drei Szenen des nördlichen 
Gewölbes, Soter-Kirche in Kephali, 
Ostjoch (Foto M. Horn).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 93-125

DIE AUSGIESSUNG DES ZWEIFACHEN GEISTES 125

The Double Portion Outpouring of the Spirit of God. 
Two extraordinary Representations in the Murals of the Church 

of the Soter in Kephali, Crete

This paper focuses on the iconographic study of two enigmatic, 
unusual  scenes in the murals of the eastern bay in the Church of the Soter in 
Kephali and their integration into the general concept of the iconographic 
programme. Through examination of iconographic details and by finding 
similar pictorial formulae or metaphors the representations can be identified 
as the Old Testament Elijah-Elisha scenes in 2 Kings 2:1-18: the Prophet 
Elisha´s witnessing of Elijah´s ascension into heaven, his succession and the 
promised double portion outpouring of the Spirit of God. The typological 
relationship of the two Old Testament images to the illustration of the 
Pentecost above and a supposed type prefiguring of Elisha and Paulus 
reveal an iconographic concept concerning the Spirit of God in a salvation-
historical dimension.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 127-139

Vassiliki N. Vlyssidou

Le Penchant Politique de Basile Lakapènos pour l’Athos 
et le Rétablissement des Relations de Basile II 

avec le Monastère de Stoudios en 985/986*

Les mentions des sources au sujet des liens des empereurs de la dynastie 
macédonienne avec le monastère de Stoudios sont claires. Basile Ier, un 
peu après avoir été proclamé seul empereur et suite à la montée d’Ignace 
sur le trône patriarcal de Constantinople, convainquit Nicolas Stoudite de 
reprendre la direction du monastère1, poste dont il avait été évincé sous 
Michel III, césar Bardas et le patriarche Photius2. Léon VI, après Nicolas Ier 
Mystikos et les problèmes bien connus qui avaient surgi suite à la fameuse 
question de la tétragamie, choisit pour patriarche Euthyme Ier, lequel 
entretenait d’étroites relations avec les Stoudites. C’est grâce à l’entremise 
d’Euthyme, du reste, que fut déposé dans le katholikon du monastère le chef 
de saint Jean-Baptiste3. Sous Constantin VII Porphyrogénète, le 29 août de 

* Je remercie les deux lecteurs anonymes pour leurs observations constructives.
1. Vie de Nicolas Stoudite, PG 105, 913BC. Sur Nicolas Stoudite, voir PmbZ I, # 5576. 

À noter que le 7 février 868, trois jours après la mort de Nicolas, Basile Ier envoya un navire 
chargé de blé pour l’approvisionnement du monastère: Vie de Nicolas Stoudite, 921D. Voir 
M. McCormick, Origins of the European Economy: Communications and Commerce A.D. 
300-900, Cambridge 2001, 940 (no 582).

2. Vie de Nicolas Stoudite, 908Α-913Α. Au sujet des higoumènes du monastère entre 
858 et 867 voir PmbZ I, # 75 (Achillas), 7887 (Théodose), 1659 (Eugène), 7729 (Théodore 
Santabarènos) et 6451 (Sabas). Sur la persécution des Stoudites à cette période, voir O. 
Delouis, Saint-Jean-Baptiste de Stoudios à Constantinople: la contribution d’un monastère à 
l’histoire de l’Empire byzantin (v. 454-1204), Paris 2005, 330-333 (thèse de doctorat inédite).

3. Vie d’Euthyme (Vita Euthymii Patriarchae CP., éd. P. Karlin-Hayter [Bibliothèque 
de Byzantion 3], Bruxelles 1970), 9-11, 33-35 et 57-61. Cf. Delouis, Saint-Jean-Baptiste de 
Stoudios, 379-380 et 406.



	vassili ki n. vlyssidou128

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 127-139

chaque année, les empereurs se rendaient au monastère pour commémorer 
la décollation de Jean-Baptiste4. Romain II fit embrasser la vie monastique à 
ses sœurs Zôè, Théodora, Agathe, Théophanô et Anne, contre leur volonté, 
par Jean, higoumène du Stoudios5. Enfin, le dévouement de Basile II au 
monastère a été exprimé par le choix de deux de ses higoumènes pour la 
dignité patriarcale: Nicolas comme patriarche d’Antioche (17 janvier 1025) 
et Alexis comme patriarche de Constantinople (12 décembre 1025)6; ce 
dernier, c’est bien connu, se révéla défenseur et protecteur de la dynastie 
macédonienne7.

Plus spécialement en ce qui concerne Basile II, son attachement 
au monastère de Stoudios ne fait aucun doute, mais il ne fut pas sans 
interruption, comme le montre du moins la contradiction observée au 
début et à la fin de son règne: le fait de se mêler aux affaires ecclésiastiques 
s’acheva par l’intronisation d’Alexis, mais l’histoire des patriarches de 
cette période débute par la démission, en juin 978, d’un autre Stoudite, 
Antoine III8.

4. De Cerimoniis aulae byzantinae II 13, éd. I. Reiske [CSHB], I, Bonn 1829, 562-
563. Sur cette cérémonie cf. N. Oikonomidès, Les listes de préséance byzantines des IΧe et 
Xe siècles, Paris 1972, 220 n. 264; E. Patlagean, Les Stoudites, l’empereur et Rome: figure 
byzantine d’un monachisme réformateur, dans: Bisanzio, Roma e l’Italia nell’alto medioevo 
[SCIAM 34], Spolète 1988, 452; Delouis, Saint-Jean-Baptiste de Stoudios, 416-417.

5. Skylitzès (Ioannis Scylitzae Synopsis Historiarum, éd. I. Thurn [CFHB 5], Berlin-N. 
York 1973), 252. Cf. J. Leroy (†) – O. Delouis, Quelques inédits attribués à Antoine III 
Stoudite, REB 62 (2004), 27; Delouis, Saint-Jean-Baptiste de Stoudios, 424; PmbZ II, # 
20169, 20435, 23094, 27604, 28126 et 28507.

6. Yahya (Histoire de Yahyā ibn Sa’īd d’Antioche, éd. Ι. Kratchkovsky, trad. française 
annotée par F. Micheau et G. Troupeau [PO 47/4], Turnhout 1997), [103] 471; Skylitzès, 368-
369. Cf. V. Stanković, The Alexios Studites’ Patriarchate (1025-1043): A Developmental Stage 
in Patriarchal Power, ZRVI 39 (2001-2002), 73; J.-Cl. Cheynet, Patriarches et empereurs: de 
l’opposition à la révolte ouverte, dans: Zwei Sonnen am Goldenen Horn? Kaiserliche und 
patriarchale Macht im byzantinischen Mittelalter, éds. M. Grünbart – L. Rickelt – M. M. 
Vučetić, II [Byzantinische Studien und Texte 4], Berlin 2013, 1-2.

7. À titre indicatif, cf. Stanković, Alexios Studites, 73-75; C. Pitsakis, Μήπως “le grand 
siècle de la science du droit canonique” στὸ Βυζάντιο εἶναι στὴν πραγματικότητα ὁ 11ος 
αἰώνας; dans: Η αυτοκρατορία σε κρίση (;). Το Βυζάντιο τον 11ο αιώνα (1025-1081) 
[ΙΒΕ/ΕΙΕ – Διεθνή Συμπόσια 11], Athènes 2003, 253.

8. Skylitzès, 328. Cf. J. Darrouzès, Sur la chronologie du patriarche Antoine III 
Stoudite, REB 46 (1988), 55-60. 



le penchant politique de basile lakapÈnos pour l᾽athos 129

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 127-139

Si l’on en croit l’éloge rédigé par Michel Psellos à Nicolas, plus tard 
fondateur du monastère de la Belle-Source, Basile II avait l’habitude, une 
fois par an, de toute vraisemblance le 29 août, lors de la cérémonie que nous 
avons déjà mentionnée plus haut, de se rendre au monastère de Stoudios9. 
Là, en tant que jeune empereur, il avait pu admirer le disert Nicolas10 et le 
premier éditeur du texte P. Gautier a daté cet événement de 985/986, soit 
d’un peu après la chute de Basile Lakapènos et la prise du pouvoir par Basile 
II lui-même11. La fois suivante où l’empereur se rendit au monastère, il voulut 
à nouveau écouter Nicolas (εὐθὺς τὴν ποθουμένην γλῶτταν ἐζήτησεν, selon 
notre source), mais celui-ci s’était réfugié à l’Olympe en Bithynie et Basile II 
y envoya ceux qui allaient le convaincre de revenir au monastère de Stoudios. 
Parmi eux figurait Alexis, ami de Nicolas et κοινωνὸς τῆς ἀσκήσεως. Par 
la suite, Psellos précise qu’Alexis n’était autre que l’higoumène bien connu 
du Stoudios et futur patriarche de Constantinople12. À la question de savoir 
si Alexis était higoumène à l’époque où cette mission lui avait été confiée, 
Gautier répond par la négative, avec l’argument très convaincant qu’il serait 
curieux que Basile II eût recherché son moine favori après un intervalle de 
temps aussi long (c’est-à-dire de 986 à 102513) et il finit par conclure que le 
retour de Nicolas au monastère de Stoudios date de 987/98814.

9. Ἐγκώμιον εἴς τινα Νικόλαον μοναχὸν γενόμενον καθηγούμενον τῆς ἐν τῷ 
Ὀλύμπῳ μονῆς τῆς Ὡραίας Πηγῆς, éd. I. Polemis, Michael Psellus, Orationes funebres, I, 
Berlin 2014, 229.

10. Ἐγκώμιον εἴς τινα Νικόλαον μοναχόν, 224: Ἤκουσε ταῦτα καὶ βασιλεύς 
(Βασίλειος δὲ ἦν ὁ πάνυ, …, βραχύν τινα χρόνον τὴν αὐτοκράτορα Ῥωμαίοις διαπρέψας 
ἀρχήν), … καὶ τὴν γλῶτταν ἐθαύμασεν.

11. P. Gautier, Éloge funèbre de Nicolas de la Belle-Source par Michel Psellos, moine à 
l’Olympe, Βυζαντινὰ 6 (1974) 13 et 47 n. 2.

12. Ἐγκώμιον εἴς τινα Νικόλαον μοναχόν, 230. L’expression φίλος ἐκείνῳ καὶ 
κοινωνὸς τῆς ἀσκήσεως renvoie à deux simples moines, éventuellement du même âge; d’après 
Gautier (Éloge funèbre, 13 et 21), Nicolas était né aux alentours de 965 (cf. aussi PmbZ II, 
# 26077) et, selon Delouis (Saint-Jean-Baptiste de Stoudios, 428), Alexis était un peu plus 
jeune que Basile II, né vers 958 (cf. PmbZ II, # 20838).

13. La direction d’Alexis au monastère de Stoudios va de janvier 1025, lorsque son 
prédécesseur Nicolas fut sacré patriarche d’Antioche, jusqu’au mois de décembre de la même 
année. Cf. PmbZ II, # 20247, 26124.

14. Gautier, Éloge funèbre, 14 et 22.



130 	vassili ki n. vlyssidou

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 127-139

Malgré l’objection formulée quant à cette datation15, le point de vue de 
Gautier que Basile II commença à se rendre au monastère de Stoudios après 
la chute de Basile Lakapènos est renforcé par la constatation suivante: au 
début de son règne, il y eut une rupture avec les Stoudites en raison de la 
démission d’Antoine III.

Dans sa lettre de démission adressée à Basile II –qui n’est pas la lettre 
définitive, puisqu’il signe en tant que patriarche et qui, avec une assez grande 
certitude, peut être datée de Pâques 97816–, Antoine III lui rappelle leurs 
anciennes affinités afin de le persuader de mettre fin à l’indignation et au 
courroux qu’il ressent à son égard17. De cette invocation, il ressort clairement 
que les relations étroites entre les deux hommes, relations qui remontaient 
à l’époque où le jeune successeur du trône Basile visitait le monastère de 
Stoudios dont Antoine était l’higoumène (après 963 et jusqu’en décembre 
973)18, s’étaient dégradées au plus haut point. À partir de 976, cependant, 
entre eux s’était interposé le tout-puissant Basile Lakapènos, qui gouvernait 
réellement l’empire19.

15. G. Weiss (Die Leichenrede des Michael Psellos auf den Abt Nikolaos von der Schönen 
Quelle, Βυζαντινὰ 9 [1977], 276 n. 31) a estimé qu’Alexis était higoumène à l’époque où il 
avait été envoyé à la recherche de Nicolas. Delouis (Quelques inédits, 23-24 n. 98) a d’abord 
pensé que la datation des années 985 était peu sûre, mais par la suite (Saint-Jean-Baptiste de 
Stoudios, 426-427) il se range à l’avis de Gautier. Cheynet (Patriarches et empereurs, 2) ne 
s’occupe pas de dater le fait.

16. Datation proposée par Delouis, Quelques inédits, 23 n. 94.
17. J. Darrouzès, Épistoliers byzantins du Xe siècle [Archives de l’Orient Chrétien 6], 

Paris 1960, 345: Μνήσθητι ἡμερῶν ἀρχαίων, ὅτε ὁ λύχνος ηὔγει ὑπὲρ κεφαλῆς μου τῆς 
πρός σε παρρησίας καὶ οἰκειώσεως, κρῖνον εὐῶδες καὶ ῥόδον ἡδύπνοον τῆς βασιλικῆς 
ἀλουργῖδος, καὶ τέλος ἐπίθες τῇ δικαιοτάτῃ καθ’ ἡμῶν ἀγανακτήσει σου. Ἰδοιμί σε ἐν 
τάχει ὥσπερ ὠργισμένον, οὕτω καὶ μετατιθέμενον.

18. Cf. Delouis, Quelques inédits, 24 et 28.
19. Skylitzès, 314,54-56: σχῆμα μὲν οὖν καὶ ὄνομα μόνον τοῖς βασιλεῦσι περιετέθειτο, 

ἡ δὲ μεταχείρισις τῶν πραγμάτων παρὰ τοῦ προέδρου ἐνηργεῖτο Βασιλείου …; Psellos, 
Chronographie (Μichele Psello Imperatori di Bisanzio [Cronografia], éd. S. Impellizzeri, 
[Milan] 1984), Ι, 18-20: Ι, p. 10-12: Πάντα οὖν ἐντεῦθεν ὑπήκοα τῷ Βασιλείῳ ἐτύγχανεν 
ὄντα, καὶ πρὸς αὐτὸν καὶ τὸ πολιτικὸν ἑώρα, καὶ τὸ στρατιωτικὸν ἀπονενεύκει· καὶ 
πρῶτος αὐτὸς ἢ καὶ μόνος τῆς τε συνεισφορᾶς τῶν δημοσίων ἐφρόντιζε, καὶ τῆς τοῦ κοινοῦ 
διορθώσεως· … . Au sujet de Basile Lakapènos, voir l’étude classique de W. G. Brokkaar, Basil 
Lacapenus. Byzantium in the Tenth Century, Studia Byzantina et Neohellenica Neerlandica, 
éds. W. F. Bakker – A. F. van Gemert – W. J. Aerts [Byzantina Neerlandica 3], Leiden 1972, 



131le penchant politique de basile lakapÈnos pour l᾽athos

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 127-139

Antoine III et Basile Lakapènos devaient également être de vieilles 
connaissances, mais il semble que les rapports entre eux, surtout durant le 
règne de Jean Ier Tzimiskès, n’étaient pas sans nuages. Le fait que les deux 
hommes suivirent des chemins opposés fait penser qu’il existait des frictions: 
l’époque à laquelle Antoine Stoudite accéda au trône de Constantinople 
(décembre 973), éventuellement en tant que partisan de Jean Ier Tzimiskès, 
coïncide avec l’activité limitée de Lakapènos sur la scène politique et avec ses 
mauvaises relations avec l’empereur au fil du temps20. Une raison probable, 
mais sérieuse, qui peut être considérée comme le début de la distanciation 
du patriarche par rapport au parakoimomène, est l’affaire de l’antipape 
Boniface VII, lequel s’était réfugié à partir de 974 en Italie méridionale21. 
L’issue définitive de leurs relations ne fit plus aucun doute lorsque Basile 
Lakapènos, débarrassé de son gênant souverain Jean Tzimiskès22, joua un 
rôle déterminant sur la scène politique entre 976 et 985, imposant partout 
sa volonté23, et qu’Antoine Stoudite fut obligé de démissionner.

199-234. Cf. aussi C. M. Mazzucchi, Dagli anni di Basilio Parakimomenos (cod. Ambros. B 
119 Sup.), Aevum 52 (1978), 267-316.

20. Cf. Stanković, Alexios Studites, 72; Idem, The Path toward Michael Keroularios: 
The Power, Self-presentation and Propaganda of the Patriarchs of Constantinople in the 
Late 10th and Early 11th Century, dans: Zwei Sonnen am Goldenen Horn? (cité n. 6), 143; 
V. Vlyssidou, Αριστοκρατικές οικογένειες και εξουσία (9ος-10ος αι.). Έρευνες πάνω 
στα διαδοχικά στάδια αντιμετώπισης της αρμενο-παφλαγονικής και καππαδοκικής 
αριστοκρατίας, Thessalonique 2001, 191-192.

21. Herimanni Augiensis Chronicon, a. 974, éd. G. H. Pertz, MGH. Scriptores V, 
Hannover 1844, 116. Cf. J. F. Böhmer – H. Zimmermann, Regesta Imperii, II/5: Papstregesten 
911-1024, Cologne-Vienne-Weimar 1998, no 526. De façon analytique cf. V. Vlyssidou, 
Les relations entre l’ancienne et la nouvelle Rome sous Basile II et l’intronisation d’Alexis 
Stoudite, ΒυζΣύμ 24 (2014), 296-298.

22. Léon Diacre (Leonis Diaconi Caloënsis Historiae libri decem, éd. C. B. Hase 
[CSHB], Βonn 1828), 176-177. Cf. J.-Cl. Cheynet, Pouvoir et contestations à Byzance (963-
1210) [Byzantina Sorbonensia 9], Paris 1990, 27 (no 10).

23. Comme le confessait Basile II lui-même dans la Novelle de 996: …, εἰς δὲ τοὺς 
τοιούτους χρόνους οὐ τὰ δοκοῦντα ἡμῖν ἐγίνετο, ἀλλ’ ἡ ἐκείνου ἐν πᾶσι θέλησις ἐνηργεῖτο 
καὶ πρόσταξις, … . Cf. N. Svoronos, Les Novelles des empereurs macédoniens concernant la 
terre et les stratiotes. Introduction – édition – commentaires, éd. posthume et index établis par 
P. Gounaridis, Athènes 1994, 214 (no 14 I) et 215 (no 14 II). Selon C. Holmes (Political Elites 
in the Reign of Basil II, dans: Byzantium in the Year 1000, éd. P. Magdalino [The Medieval 
Mediterranean: Peoples, Economies and Cultures, 400-1500, 45], Leiden-Boston 2003, 59; 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 127-139

132 	vassili ki n. vlyssidou

Cette décision jusqu’à présent inexpliquée du prélat, qui fut prise pendant 
l’insurrection de Bardas Skléros (κατὰ τὴν τοῦ Σκληροῦ ἀποστασίαν), est 
sans aucun rapport avec une immixtion de sa part dans cette révolte24. Elle 
peut toutefois être rattachée à un autre événement, qui eut également lieu à 
la même époque (κατὰ τὴν ἀποστασίαν τοῦ Σκληροῦ): l’intronisation, le 
22 janvier 978 du patriarche d’Antioche Agapios II25. C’était là un choix de 
Basile Lakapènos dicté par des raisons purement politiques, afin d’arracher 
la ville à la domination de l’apostat, et auquel Antoine III dut alléguer de 
sérieuses objections26.

Indépendamment du fait que l’on peut ou non accepter cette 
interprétation, ce qui est certain est que la colère manifestée par le palais 
ne se limita pas seulement à la personne d’Antoine, mais qu’elle s’étendit 
à l’higoumène et aux moines innocents du monastère de Stoudios. Καὶ 
μάλιστα τῆς βασιλικῆς ἀγανακτήσεως ἐπὶ τὴν ἁγίαν διαβαινούσης μονὴν 
καὶ τὸν ταυτησὶ καθηγούμενον δοῦλον Θεοῦ ἀρετῇ πάσῃ καὶ συνέσει 
κεκοσμημένον, ἄνδρας τε ἁγίους καὶ ἠδικηκότας οὐδὲν –μέσος Θεὸς 
ἔστηκεν– τῆς σῆς παρρησίας καὶ τῆς συνήθους οἰκειώσεως ἀποπίπτοντας, 
écrivait Antoine III à Basile II dans sa lettre de démission27. Cet extrait ne 
montre pas seulement la rupture du palais avec le monastère de Stoudios, 
mais autre chose encore: il n’est pas du tout exclu que derrière l’expression 
τῆς συνήθους οἰκειώσεως ἀποπίπτοντας se dissimule l’interruption de la 
visite annuelle des empereurs pour la cérémonie du 29 août, depuis 977 

Eadem, Basil II and the Governance of Empire (976-1025), Oxford 2005, 469-470), la toute-
puissance de Lakapènos a duré jusqu’en 981. Nous pensons que c’est alors que Basile II fit ses 
premières tentatives hésitantes d’émancipation; analytiquement cf. V. Vlyssidou, Η πολιτική 
του Βασιλείου Λακαπηνού έναντι της Δύσης, Σύμμεικτα 17 (2005-2007), 120-121.

24. Skylitzès, 328. Cf. Delouis, Quelques inédits, 25, avec mention de la bibliographie 
antérieure. Cf. aussi Darrouzès, Épistoliers, 63.

25. Yahya (Histoire de Yahyā ibn Sa’īd d’Antioche, éd. Ι. Kratchkovsky – A. Vasiliev 
[PO 23], Paris 1932), [167-169] 375-377; J. Darrouzès, Le traité des transferts. Édition 
critique et commentaire, REB 42 (1984), 181.

26. Analytiquement cf. V. Vlyssidou, Εκκλησία και πολιτική στις αρχές της βασι-
λείας του Βασιλείου B´: σχετικά με την παραίτηση του Αντωνίου Γ´ Στουδίτου, dans: 
ΑΝΤΙΚΗΝΣΩΡ. Τιμητικός τόμος Σπύρου Ν. Τρωϊάνου για τα ογδοηκοστά γενέθλιά 
του, éds. V. Leontaritou – C. Bourdara – E. Papagianni, Athènes 2013, 191-196, avec 
juxtaposition de sources et bibliographie.

27. Darrouzès, Épistoliers, 345.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 127-139

133le penchant politique de basile lakapÈnos pour l᾽athos

au moins, puisque la lettre date de Pâques 97828. Cette dernière éventualité 
constitue une indication de plus des relations tendues entre Antoine III et 
Basile Lakapènos, assez longtemps déjà avant la démisssion du premier.

En juin 978, Antoine se retira au monastère de Stoudios29, Basile 
Lakapènos continua de demander le concours de l’Église pour réprimer la 
révolte de Bardas Skléros et le trône patriarcal de Constantinople demeura 
vacant jusqu’en avril/mai de 980, alors qu’un autre cercle monastique illustre 
avait montré par des faits sa contribution à la fin de la guerre civile.

En été 978, c’est-à-dire à la même époque de la démission d’Antoine 
III, au monastère de Lavra se trouvaient Athanase l’Athonite, son disciple 
Jean l’Ibérien, premier higoumène du monastère des Ibères, et Jean 
Tornikios, fondateur du même monastère. Les trois hommes reçurent 
une lettre impériale qui ordonnait que Tornikios se rende sur le champ à 
Constantinople, en raison de la révolte de Bardas Skléros30. L’injonction 
mit dans un grand embarras Athanase l’Athonite et Jean l’Ibérien, qui 
commencèrent à supplier à genoux Tornikios d’obéir, sinon la colère des 
souverains, qui s’abattrait sur eux et leur monastère, serait terrible31. Cet 
effroi des moines renvoie au courroux impérial qui avait éclaté contre le 
monastère de Stoudios à cause de la démission d’Antoine III et, à notre avis, 
il reflète bien la grande étendue qu’avait prise toute l’affaire.

Finalement, Jean Tornikios se présenta devant les empereurs Basile II 
et Constantin VIII, leur mère Théophanô et, bien sûr, Basile Lakapènos; il 
partit pour l’Ibérie où il arracha l’aide militaire du curopalate David (961-
1001) et, en commun avec Bardas Phocas, ils vainquirent Skléros qui prit 

28. Cf. note 16.
29. J. Darrouzès, Documents inédits d’ecclésiologie byzantine [Archives de l’Orient 

Chrétien 10], Paris 1966, 254.
30. Vie de Jean et Euthyme, 9, trad. française par B. Martin-Hisard, La Vie de Jean 

et Euthyme et le statut du monastère des Ibères sur l’Athos, RΕΒ 49 (1991), 90: “L’impie 
Sklèros s’est révolté contre nous et a conquis tout le continent. Que Jean-Tornik’ se rende sans 
discussion auprès de notre Majesté”. Cf. F. Dölger – A. Müller – A. Beihammer, Regesten 
der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565-1453, 1/2: Regesten von 867-1025, 
Munich 2003, no 760a.

31. Vie de Jean et Euthyme, 9, p. 90: “Si nous désobéissons aux rois maintenant, nous 
attirerons une grande colère sur nous et sur notre monastère”.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 127-139

134 	vassili ki n. vlyssidou

la fuite (24 mars 979)32. Les services rendus par Tornikios furent largement 
récompensés: hormis les innombrables richesses qu’il s’octroya, provenant 
du butin du rebelle (1.200 livres d’or, étoffes et objets précieux qu’il donna 
au monastère des Ibères)33, il fut nommé syncelle34 du nouveau patriarche 
Nicolas II Chrysobergès, qui avait pratiqué l’ascétisme pendant de longues 
années aux côtés d’Athanase l’Athonite, comme il le signale lui-même dans 
un document de 98935, et comptait parmi ses disciples36.

Basile Lakapènos se montrait fort généreux envers ceux qui obéissaient 
à ses ordres et coopéraient avec lui. L’île de Néoi, avec un revenu fiscal annuel 
de 14 ou 15 et parfois même 20 livres d’or37, la ratification des chrysobulles 
de Nicéphore II et de Jean Ier sur le solemnion du monastère de Lavra (244 
nomismata sous Phocas et 488 sous Tzimiskès)38, un navire d’un tonnage de 

32. Vie de Jean et Euthyme, 10-11, p. 90-91. Skylitzès, 324, 326-327. Cf. W. Seibt, 
Die Skleroi. Eine prosopographisch-sigillographische Studie [Byzantina Vindobonensia 9], 
Vienne 1976, 45-47.

33. Vie de Jean et Euthyme, 11, p. 91 et 14, p. 93. Cf. l’introduction de J. Lefort, dans: 
Actes d’Iviron I. Des origines au milieu du XIe siècle, éds. J. Lefort – N. Oikonomidès – D. 
Papachryssanthou – H. Métrévéli [Archives de l’Athos 14], Paris 1985, 23. Dölger – Müller 
– Beihammer, Regesten, no 762b [761].

34. Actes d’Iviron I, no 3, l. 6 et no 4, l. 22. Cf. V. A. Leontaritou, Εκκλησιαστικά 
αξιώματα και υπηρεσίες στην πρώιμη και μέση βυζαντινή περίοδο [Forschungen zur 
byzantinischen Rechtsgeschichte. Athener Reihe 8], Athènes 1996, 603.

35. Actes de Lavra I, Des origines à 1204, éds. P. Lemerle – A. Guillou – D. 
Papachryssanthou - N. Svoronos [Archives de l’Athos 5], Paris 1970, no 8, l. 15: … χρόνω 
μακρῶ συνοικήσαντες αὐτῶ … .

36. Vie Α d’Athanase, 158, éd. J. Noret, Vitae duae antiquae Sancti Athanasii 
Athonitae [CCSG 9], Turnhout-Leuven 1982, 75; Vie B d’Athanase, 43, éd. Noret, op. cit., 
177. Cf. PmbZ II, # 26019. Nicolas Chrysobergès est mentionné dans le cod. Atheniensis 
1429 (XIIe siècle) comme moine de l’Olympe (Νικόλαος μοναχὸς ὁ Χρυσοβέργης ὁ 
Ὀλυμπίτης: cf. Darrouzès, Antoine III Stoudite, 56) et en tant que patriarche il a fondé à 
Olympe le monastère nommé Smilakia (Théodore Skoutariotès, Σύνοψις χρονική, éd. C. Ν. 
Sathas, Μεσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη, VII, Venise-Paris 1894 [réimp. Athènes 1972], 158), mais 
les mentions des deux textes hagiologiques ainsi que son témoignage personnel constituent 
des preuves irréfutables de la grande influence qu’exerçait Athanase sur lui.

37. Actes d’Iviron I, no 6, l. 15-16; Vie de Jean et Euthyme, 16, p. 94.
38. Diatypôsis d’Athanase, éd. Ph. Meyer, Die Haupturkunden für die Geschichte der 

Athosklöster, Leipzig 1894, 125. La ratification de ces chrysobulles aux alentours de 976, un 
peu après l’avènement de Basile II, a été considérée par Lemerle comme une simple hypothèse 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 127-139

135le penchant politique de basile lakapÈnos pour l᾽athos

6.000 modioi, des exemptions d’impôts sur les biens immeubles39 ainsi que 
des octrois de parèques40, voilà en bref les dons faits à Athanase l’Athonite, 
Jean l’Ibérien et Jean Tornikios. Toutes ces concessions sont attribuées, 
certes, à Basile II, mais il ne fait pas l’ombre d’un doute que leur véritable 
inspirateur fut Basile Lakapènos. Sinon, comment expliquer que toutes 
datent de la période où ce dernier était tout-puissant41?

Pour les années suivantes, nous ne disposons que de deux documents 
de Basile II, non datés, qui concernent l’Athos42: le premier, peut-être de 
998, autorisait seulement à des navires de petit tonnage des monastères 
athonites de transporter des produits, surtout du vin, jusqu’à Thessalonique 
et ses environs43, tandis que le second concernait une donation faite au 
monastère de Xénophon, fondé avant la fin du Xe siècle44. Ce changement 
plus qu’évident observé durant les périodes 976-985 et 985-1025 ne peut, à 
notre avis, en aucun cas être considéré comme fortuit: il était la conséquence 
des choix différents de Basile Lakapènos et de Basile II.

(cf. l’introduction dans: Actes de Lavra I, 46 n. 167). Cependant, comme l’a remarqué D. 
Papachryssanthou (Ὁ ἀθωνικὸς μοναχισμός. Ἀρχὲς καὶ ὀργάνωση, Athènes 1992, 131 n. 
270), l’accession au trône d’un nouvel empereur donnait toujours l’occasion aux monastères 
de confirmer leurs anciens privilèges, et bien sûr de les améliorer ou de les accroître encore 
advantage. Cf. aussi J. Μ. Konidaris, Τὸ δίκαιον τῆς μοναστηριακῆς περιουσίας ἀπὸ τοῦ 
9ου μέχρι καὶ τοῦ 12ου αἰῶνος, Athènes 1979, 125-127.

39. Actes d’Iviron I, no 6, l. 22-23. Cf. A. Harvey, Economic Expansion in the Byzantine 
Empire 900-1200, Cambridge 1989, 233 και 238. Sur les privilèges fiscaux des navires des 
monastères, voir Konidaris, Τὸ δίκαιον τῆς μοναστηριακῆς περιουσίας, 229-233.

40. Actes d’Iviron IΙ. Du milieu du XIe siècle à 1204, éds. J. Lefort – N. Oikonomidès 
– D. Papachryssanthou – V. Kravari – H. Métrévéli [Archives de l’Athos 16], Paris 1990, no 
32, l. 16-17.

41. Sur les chronologies, voir Dölger – Müller – Beihammer, Regesten, nos 757b, 758, 
762b [761], 765 et 768.

42. Cf. Dölger – Müller – Beihammer, Regesten, nos 821 et 821c [799].
43. Actes du Prôtaton, éd. D. Papachryssanthou [Archives de l’Athos 7], Paris 1975, no 

8, l. 56-62. Cf. Eadem, Ὁ ἀθωνικὸς μοναχισμός, 251-252 n. 2-3, 276-277; A. Harvey, The 
Monastic Economy and Imperial Patronage from the Tenth to the Twelfth Centuries, dans: 
Mount Athos and Byzantine Monasticism, éds. A. Bryer – M. Cunningham [Society for the 
Promotion of Byzantines Studies. Publications 4], Aldershot 1996, 94.

44. Actes de Xénophon, éd. D. Papachryssanthou [Archives de l’Athos 15], Paris 1986, 
no 1, l. 145-147.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 127-139

136 	vassili ki n. vlyssidou

De la lettre de démission d’Antoine III, il ressort que la rupture qui 
survint entre le palais et le monastère de Stoudios, du fait de sa démission, fut 
violente. Les choix opérés par Basile Lakapènos ensuite montrent clairement 
que son tournant vers l’Athos fut complet. Ces deux constatations nous 
amènent à la conclusion que la colère de Lakapènos à l’égard du monastère 
de Stoudios dura tout le temps de sa présence au pouvoir.

L’immixtion de Basile Lakapènos dans les affaires de l’Église eut des 
effets non négligeables: il avait conduit à la démission Antoine III Stoudite, 
s’était assuré la collaboration de la communauté monastique de l’Athos 
et avait imposé Agapios II et Nicolas II Chrysobergès comme patriarches 
d’Antioche et de Constantinople respectivement. En outre, il ne faut pas 
oublier que c’est Basile Lakapènos qui avait tiré en 984 les ficelles dans 
l’affaire du rétablissement sur le trône de Boniface VII, lequel se trouvait 
à Constantinople depuis 98145. Ce dernier épisode était en accord avec 
l’ambition de Lakapènos d’imposer sa volonté sur tout le monde médiéval, 
mais contraire à la politique de Basile II et de sa dynastie46. À notre avis, 
l’ingérence excessive de Lakapènos dans les affaires ecclésiastiques dut 
constituer l’une des principales causes de frictions entre l’empereur et son 
parakoimomène.

L’énergique Basile Lakapènos fut répudié en 985 de la plus impitoyable 
façon et les sources témoignent des changements radicaux qui eurent lieu 
dans les affaires politiques après sa chute47. Basile II, qui se méfiait de tout 
le monde, a dû vouloir se différencier des manœuvres de Lakapènos dans 
les affaires de l’Église également: le rétablissement des relations avec le 
monastère de Stoudios était la seule possibilité du moment, alors que les 
patriarches Nicolas II Chrysobergès et Agapios II, que Lakapènos avait 
choisis, continuaient d’occuper la scène. On ne sait pas quels étaient les 
rapports entre Basile II et Chrysobergès48; nous ne disposons que d’un seul 

45. Herimanni Augiensis Chronicon, a. 984, 117. Cf. Böhmer – Zimmermann, Papst-
regesten, nos 582 et 630.

46. De façon analytique cf. Vlyssidou, Η πολιτική του Βασιλείου Λακαπηνού έναντι 
της Δύσης, 114-128.

47. À titre indicatif, cf. Psellos, Chronographie, Ι, 18-20: Ι, p. 28-30. Cf. aussi T. 
Papamastorakis, Tampering with History: from Michael III to Michael VIII, BZ 96 (2003), 
202-203.

48. Cf. Stanković, The Path toward Michael Keroularios, 143-144.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 127-139

137le penchant politique de basile lakapÈnos pour l᾽athos

indice de l’existence de frictions entre l’empereur et le patriarche: c’est le 
procès concernant le monastère de Pipératos, que perdit Nicolas II49. Mais 
les relations de Basile avec Agapios II s’aggravèrent, lorsqu’en 989/990 une 
lettre du prélat, trouvée dans un des coffres de l’apostat Bardas Phocas 
après sa mort, fut considérée par l’empereur comme la confirmation de ce 
qu’il soupçonnait déjà quant à une collaboration antérieure entre les deux 
hommes. La réponse de Basile II ne pouvait être que mortifiante pour 
Agapios: il l’obligea à quitter Antioche et l’isola dans un monastère de 
Constantinople50, probablement le monastère de la Théotokos des Hodègoi, 
que Jean Ier Tzimiskès, dans un de ses chrysobulles, avait désigné comme 
lieu de séjour des patriarches d’Antioche51. Ainsi, à partir de 990 Agapios 

49. Peira, 15.4, JGR IV, 49-50: ὁ δὲ κρίνων βασιλεὺς καὶ δικαστὴς ἐσημειώσατο, 
μὴ δικαίως λέγειν τὸν πατριάρχην. Cf. H. Ahrweiler, Charisticariat et autres formes 
d’attribution de fondations pieuses aux Xe-XIe siècles, ZRVI 10 (1967), 26; J. Ph. Thomas, 
A Disputed Novel of Basil II, GRBS 24 (1983), 279-280; Idem, The Crisis of Byzantine 
Ecclesiastical Foundations, BF 9 (1985), 263; A. Gkoutzioukostas, Η απονομή δικαιοσύνης 
στο Βυζάντιο (9ος-12ος αιώνες): τα κοσμικά δικαιοδοτικά όργανα και δικαστήρια της 
πρωτεύουσας [Βυζαντινά κείμενα και μελέται 37], Thessalonique 2004, 263. Selon R. Janin 
(Les églises et les monastères des grands centres byzantins [Bithynie, Hellespont, Latros, 
Galèsios, Trébizonde, Athènes, Thessalonique]), Paris 1975, 28), un rapprochement entre 
Pipératos et le monastère de Pipéroudion, autour de Chrysopolis, est possible.

50. Yahya (cité n. 25), [220] 428. Cf. V. Grumel, Le patriarcat et les patriarches d’Antioche 
sous la seconde domination byzantine (969-1084), EO 33 (1934), 135-136; Chr. Papadopoulos, 
Ἱστορία τῆς Ἐκκλησίας Ἀντιοχείας, Alexandrie 1951, 836; C. Bourdara, Καθοσίωσις καὶ 
τυραννὶς κατὰ τοὺς μέσους βυζαντινοὺς χρὀνους. Μακεδονικὴ δυναστεία (867-1056), 
Athènes 1981, 101; Cheynet, Pouvoir, 32 n. 5.

51. Nikôn de la Montagne Noire, Taktikon, Λόγος 31, éd. V. Benesević, Catalogus 
codicum manuscriptorum Graecorum qui in monasterio Sanctae Catharinae in Monte Sina 
asservantur, I, Sanktpeterburg 1911 (réimp. Hildesheim 1965), 582. Nouvelle édition du texte: 
W. J. Aerts, Nikon of the Black Mountain, Witness to the First Crusade? Some Remarks on 
his Person, his Use of Language and his Work, named Taktikon, esp. Λόγος 31, dans: East and 
West in the Medieval Eastern Mediterranean, I: Antioch from the Byzantine Reconquest until 
the End of the Crusader Principality, éds. K. Ciggaar – M. Metcalf [Orientalia Lovaniensia 
Analecta 147], Leuven-Paris-Dudley, MA. 2006, 163. Cf. C. Pitsakis, Ἡ ἔκταση τῆς ἐξουσίας 
ἑνὸς ὑπερορίου πατριάρχη: ὁ πατριάρχης Ἀντιοχείας στὴν Κωνσταντινούπολη τὸν 12ο 
αἰώνα, dans: Το Βυζάντιο κατά τον 12ο αιώνα. Κανονικό Δίκαιο, κράτος και κοινωνία, 
éd. N. Oikonomidès [Εταιρεία Βυζαντινών και Μεταβυζαντινών Μελετών – Διπτύχων 
Παράφυλλα 3], Athènes 1991, 119-120. Cf. aussi Chr. Angelidi, Un texte patriographique 
et édifiant: Le “Discours narratif” sur les Hodègoi, REB 52 (1994), 115; Chr. Angelidi – 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 127-139

138 	vassili ki n. vlyssidou

II demeura confiné à Constantinople pour des raisons politiques, mais 
continua toutefois d’exercer l’administration de son patriarcat jusqu’en 996, 
année où il fut obligé de remettre sa démission52.

Pour résumer, nous pensons que la seule période à laquelle Basile II 
ne put exprimer son attachement au monastère de Stoudios fut celle de 
la toute-puissance de Basile Lakapènos, lequel, après avoir rompu avec 
Antoine III et les Stoudites, manifesta clairement sa préférence pour la 
communauté monastique de l’Athos. Après la répudiation de l’impérieux 
Lakapènos, Basile II recommença ses visites annuelles au monastère de 
Stoudios qu’avaient tant honoré ses ancêtres. Il semble que le rétablissement 
de ses relations avec le monastère en 985/986 ait été la seule manière pour 
l’empereur, alors, d’exprimer sa distanciation avec les choix de Basile 
Lakapènos dans les affaires ecclésiastiques. Il restait à Basile II à parcourir 
encore bien du chemin pour parvenir à résoudre définitivement la question 
de ses relations avec le haut clergé.

T. Papamastorakis, Η μονή των Οδηγών και η λατρεία της Θεοτόκου Οδηγήτριας, dans: 
Μήτηρ Θεού. Απεικονίσεις της Παναγίας στη βυζαντινή τέχνη, éd. Μ. Vassilaki, Athènes-
Milan 2000, 375.

52. Yahya (cité n. 25), [237] 445. Cf. Kl.-P. Todt, Zwischen Kaiser und ökumenischen 
Patriarchen: Die Rolle der griechisch-orthodoxen Patriarchen von Antiocheia in den 
politischen und kirchlichen Auseinandersetzungen des 11.-13. Jh. in Byzanz, dans: Zwei 
Sonnen am Goldenen Horn? (cité n. 6), I [Byzantinische Studien und Texte 3], Berlin 2011, 
154-157; PmbZ II, # 20165.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 127-139

139le penchant politique de basile lakapÈnos pour l᾽athos

The Political Inclination of Basil Lakapenos towards Athos and the 
Reconnection of Basil II with the Monastery of Stoudios in 985/986

This study attempts to show that the only time that Basil II was unable 
to express his commitment to the Monastery of Stoudios was the period of 
omnipotence of Basil Lakapenos who, having broken with Antony III and 
the Stoudites, made clear his own preference for the monastic community 
of Mount Athos. After the expulsion of the domineering Lakapenos, Basil 
II resumed his habitual annual visits to the Monastery of Studios, which his 
ancestors had honored. His reconnection with the monastery in 985/986 
seemed to be the only action with which the emperor could express his 
detachment from the options of Basil Lakapenos in ecclesiastical matters. 
Basil II had a long road ahead to definitively resolve issues having to do with 
his relationship to the senior clergy.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016),141–161

Κωνσταντίνος Χρυσόγελος

Κωμικη Λογοτεχνια και Γελιο τον 12ο Αιωνα: 
Η Περιπτωση του Κωνσταντινου Μανασση

Στην πολύπτυχη λογοτεχνική παραγωγή του 12ου αιώνα μπορούμε 
να εντοπίσουμε αρκετά κείμενα που θα λέγαμε ότι εμπίπτουν στην 
κατηγορία μιας «κωμικής» ή «φαιδρής» λογοτεχνίας. Το ανανεωμένο 
ενδιαφέρον των συγγραφέων της εποχής για την αρχαία λογοτεχνία 
έστρεψε το ενδιαφέρον, μεταξύ άλλων, στις κωμωδίες του Αριστοφάνη 
και το έργο του Λουκιανού1. Ο σατιρικός χαρακτήρας των δύο 
αυτών συγγραφέων, σε συνδυασμό με τα κοινωνικά και πολιτισμικά 
συμφραζόμενα της εποχής2, οδήγησε στην παραγωγή έργων με 
κωμικό χαρακτήρα που ως επί το πλείστον λαμβάνουν την μορφή της 

1. Πβλ. P. Roilos, Amphoteroglossia: A Poetics of the Twelfth-Century Medieval 
Greek Novel (Hellenic Studies 10), Washington, D.C. – Cambridge Mass. – London 2005, 
231: «Lucian and Aristophanes were the most popular ancient Greek models of comic 
compositions in the Komnenian era». Για την παρουσία του Λουκιανού στο Βυζάντιο, βλ. 
C. Robinson, Lucian and his influence in Europe, London 1979, 68-81 (κυρίως 71-78 για 
τον 11ο και τον 12ο αιώνα), καθώς και N. G. Wilson, Some observations on the fortunes of 
Lucian, στο: Filologia, Papirologia, Storia dei testi. Giornate di studio in onore di Antonio 
Carlini (Pisa 2008), 53-61. Επίσης P. Marciniak, Theodore Prodromos’ Bion Prasis: A 
reappraisal, GRBS 53 (2013), 219-39, κυρίως 221, σημ. 7.

2. Στα κοινωνικά συμφραζόμενα περιλαμβάνεται ο ανταγωνισμός των λογίων 
στην αριστοκρατική κοινωνία του 12ου αιώνα, βλ. P. Magdalino, Τhe Empire of 
Manuel Komnenos, 1143-1180, Cambridge 1993, 339-340 [= Ἡ αὐτοκρατορία τοῦ 
Μανουήλ Α΄ Κομνηνοῦ, 1143-1180, μτφ. Α. Κάσδαγλη, Αθήνα 2008, 539-40], στα 
πολιτισμικά ο ρηξικέλευθος και «ανθρωπιστικός» χαρακτήρας της λογοτεχνίας του 
12ου αιώνα, βλ. Magdalino, Empire 397-398, ιδιαίτερα 398 [=Ἡ αὐτοκρατορία, 627-31, 
ιδιαίτερα 631]. 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ142

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 141–161

διακωμώδησης ή της προσωπικής επίθεσης, συχνά με βασικό εκφραστικό 
μέσο το κοπρολογικό λεξιλόγιο3. 

Οι σάτιρες του Θεοδώρου Προδρόμου εναντίον ερωτομανών γριών4, 
δοκησίσοφων γέρων, αστοιχείωτων καθηγητών και ανεπαρκών γιατρών 
αποτελούν αντιπροσωπευτικά παραδείγματα αυτής της παραγωγής5. Σε 
αυτά μπορούμε να προσθέσουμε τον ανώνυμο Ἀνάχαρσιν ἢ Ἀνανίαν, 
καθώς και διάφορα επιγράμματα του Μαγγανείου Προδρόμου6. Η 
πολεμική τέτοιου είδους κειμένων δεν ερμηνεύεται όμως μόνο με βάση 
το ενδιαφέρον για τους αρχαίους συγγραφείς ή την περιρρέουσα 
ατμόσφαιρα. Η ίδια η ρητορική φαρέτρα παρείχε στους λογίους πρόσθετα 

3. L. Garland, “And his bald head shone like a full moon …”: an appreciation of the 
Byzantine sense of humour as recorded in historical sources of the eleventh and twelfth 
centuries, Parergon 8 (1990), 1-31, ιδίως 15-18 και P. Marciniak, The byzantine sense of 
humour, στο: G. Tamer (επιμ.), Humor in der arabischen Kultur, Βerlin – New York, 2009, 
127–135, κυρίως 130-34.

4. Για τη σάτιρα Κατὰ φιλοπόρνου γραὸς υπάρχει τώρα η ειδική μελέτη του P. 
Marciniak, Prodromos, Aristophanes and a lustful woman, Bsl 73/1-2 (2015), 23-34, όπου 
εντοπίζονται διακειμενικές αναφορές με έργα του Αριστοφάνη. Παράλληλα, ο μελετητής 
παρατηρεί στο ποίημα την σύζευξη της λουκιάνειας (έλεγχος γενικών ελαττωμάτων των 
ανθρώπων) και της αριστοφανικής (προσωπική επίθεση) σάτιρας.

5. Ο Θεόδωρος Πρόδρομος διακωμωδεί έναν καθηγητή γραμματικής για την 
αμάθειά του (Ἀμαθής ἢ παρὰ ἑαυτῷ γραμματικός), έναν σχολιαστή του Πλάτωνα για τον 
ίδιο λόγο (Φιλοπλάτων ἢ σκυτοδέψης), καθώς και τους ανίκανους και αμαθείς γιατρούς 
της εποχής του (Δήμιος ἢ ἰατρός). Και τα τρία κείμενα έχουν εκδοθεί παλαιότερα 
από την G. Podestà, Le satire lucianesche di Teodoro Prodromo, Aevum 19 (1945), 242-
50 και 21 (1947), 4-10 και 12-21, και ανατυπωθεί στην ανθολογία La satira bizantina 
(Τορίνο 1999) από τον R. Romano (Ἀμαθής: 300-9, Δήμιος: 310-25, Φιλοπλάτων: 326-
35). Από την άλλη, στον διάλογο Ἀμάραντος ἢ γέροντος ἔρωτες, κατακρίνεται ο γάμος 
ενός γηραιού φιλοσόφου με μία πολύ νεότερη κοπέλα (έκδοση: Τ. Migliorini, Teodoro 
Prodromo, Amaranto, Medioevo Greco 7 (2007), 183-247, το κείμενο 186-95), ενώ ακόμα 
ένας διάλογος του Προδρόμου, με τίτλο Βίων πρᾶσις (= πώληση βίων), δεν είναι σαφές 
αν έχει σατιρικό σκοπό (για την συζήτηση, βλ. γενικά Marciniak, Theodore Prodromos’ 
Bion Prasis). 

6. Πρόκειται για δεκαέξι επιγράμματα στα οποία ο ποιητής ψέγει έναν ηλικιωμένο 
άντρα που θέλει να νυμφευθεί μία πολύ νεότερη κοπέλα (βλ. E. Miller, Poésies inédites de 
Théodore Prodrome, Annuaire de l’Association pour l’encouragement des études grecques en 
France 17 (1883), 18-64, 58-63). Σε αυτά, ο σατιριζόμενος δεν είναι μόνο γηραιός, αλλά 
και «κοιλαράς» (προγάστωρ).



ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα 143

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 141–161

«όπλα», όπως τα είδη του ψόγου7 και του κοινοῦ τόπου8, αλλά και τους 
τρεις τρόπους του κωμικῶς λέγειν που ορίζει ο Ερμογένης στο Περὶ 
μεθόδου δεινότητος9. 

Φυσικά, η μορφή που λαμβάνει η κωμική λογοτεχνία του 12ου 
αιώνα δεν είναι ίδια για όλα τα κείμενα. Άλλοι συγγραφείς στρέφονται 
περισσότερο στον Λουκιανό, όπως ο ανώνυμος δημιουργός του Τιμαρίωνα, 
άλλοι επιλέγουν τον δρόμο της παρωδίας, όπως ο Θεόδωρος Πρόδρομος 
με την Κατομυομαχίαν του10. Ωστόσο, υπάρχει, καθώς φαίνεται, ένας 
κοινός παρονομαστής για τα περισσότερα έργα της κωμικής λογοτεχνίας 
του 12ου αιώνα, αυτός της άσκησης κριτικής μέσω του χιούμορ11. Με άλλα 

7. Βλ. M. Patillon (έκδ.), Corpus rhetoricum: Aphthonios Progymnasmata, Pseudo-
Hermogène, Progymnasmata, Paris 2008, 137: Ψόγος ἐστὶ λόγος ἐκθετικὸς τῶν προσόντων 
κακῶν. Τόπου δὲ κοινοῦ διενήνοχε τῷ μὲν τόπον ἐπάγεσθαι κόλασιν, τὸν δὲ ψόγον μόνην 
ἔχειν διαβολήν. Για τον ψόγον στη βυζαντινή νοοτροπία, με έμφαση στη σατιρική (άρα 
και εν μέρει κωμική) διάστασή του κατά τη μέση περίοδο (κυρίως 10ο-11ο αιώνα), βλ. 
E. M. van Opstall, The pleasure of mudslinging: An invective dialogue in verse from 10th 
century Byzantium, ΒZ 108/2 (2015), 771-96, ιδίως 789-91.

8. Στα προγυμνάσματα όμως του Ερμογένη και του Θέωνος, ο (κοινὸς) τόπος μπορεί 
να χρησιμοποιηθεί από τον ρήτορα και για την έξαρση των αρετών του κατηγορουμένου. 
Βλ., για παράδειγμα, στον Θέωνα: Τόπος ἐστὶ λόγος αὐξητικὸς ὁμολογουμένου πράγματος 
ἤτοι ἁμαρτήματος ἢ ἀνδραγαθήματος (M. Patillon (έκδ.), Aelius Théon, Progymnasmata, 
Paris 1997, 62,5-6).

9. Οι τρεις τρόποι είναι οι εξής: α) κατὰ παρῳδίαν, β) παρὰ προσδοκίαν και γ) τὸ 
ἐναντίας ποιεῖσθαι τὰς εἰκόνας τῇ φύσει τῶν πραγμάτων, που περιλαμβάνει τις παράδοξες 
παρομοιώσεις, όπως, για παράδειγμα, της μονομαχίας του Αχιλλέα και του Έκτορα με 
κοκορομαχία: βλ. Μ. Patillon (έκδ.), Corpus rhetoricum, tome V: Pseudo-Hermogène, La 
méthode de l’habileté, Paris 2014, 86-87. Όπως φαίνεται και από τον τίτλο της έκδοσης, ο 
Patillon θεωρεί το έργο νόθο. Από τους τρεις αυτούς τρόπους, οι παράδοξες παρομοιώσεις 
αποτελούν πολύ συχνό φαινόμενο στην κωμική λογοτεχνία του 12ου αιώνα.  

10. Η Κατομυομαχία αποτελεί παρωδία της αρχαίας τραγωδίας, όπου οι 
πρωταγωνιστές είναι, αντί για ήρωες και θεοί, ποντικοί και γάτες [βλ. H. Hunger (έκδ.), 
Der byzantinische Katz-Mäuse-Krieg (BV 3), Wien-Koln 1968, 53].

11. Άλλωστε, έτσι προσλαμβάνει το είδος της αρχαίας κωμωδίας ο Ιωάννης Τζέτζης, 
λέγοντας ότι αυτή είχε ως κύρια χαρακτηριστικά της το σκῶμμα και τον γέλωτα (βλ. W. J. W. 
Koster (επιμ.), Prolegomena de comoedia. Scholia in Acharnenses, Equites, Nubes (Fasc. IA), 
Groningen 1975, 35,58 και 87, 63-64). Ο Τζέτζης έχει δίκιο, αφού η παλαιά κωμωδία προσιδίαζε 
περισσότερο στην πολιτική σάτιρα, περιλαμβάνοντας ύβρεις επί προσωπικού και άφθονες 
βωμολοχίες (βλ. B. Zimmermann, Η αρχαία ελληνική κωμωδία, μτφ. Η. Τσιριγκάκης, Αθήνα 
2002, 65-71). Από την πλευρά του, ο Marciniak, Prodromos, Aristophaneς, 24-26, πιστεύει ότι, 



144 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

λόγια, η λογοτεχνία αυτή, ακόμα και όταν φορά το δημώδες ένδυμά της, 
όπως στα Πτωχοπροδρομικά, έχει συνήθως σατιρική διάθεση12. 

Δεν ξέρουμε τι εντύπωση προκαλούσε η κωμική λογοτεχνία του 12ου 
αιώνα στους ακροατές και τους αναγνώστες της, δεν είναι πάντως λίγες οι 
φορές που οι ίδιοι οι συγγραφείς γελούν μέσα στο πλαίσιο της αφήγησής 
τους. Επίσης, ιστοριογράφοι όπως ο Νικήτας Χωνιάτης και η Άννα Κομνηνή 
σημειώνουν περιπτώσεις, κατά τις οποίες ο λαός ξεσπούσε σε γέλια13. Εδώ 
όμως θα ήθελα να εστιάσω στο «λόγιο», αυτοδιηγητικό γέλιο των ίδιων 
των συγγραφέων, όπως του Θεοδώρου Προδρόμου στον Δήμιον ἢ ἰατρόν, 
σε βάρος των ανίκανων γιατρών που δεν μπορούν να βρουν γιατρειά 
για τον πονόδοντό του14, του αφηγητή στον Ἀνάχαρσιν, που ξεσπά σε 
υστερικά γέλια, επειδή συνειδητοποιεί την οικτρή του κατάσταση εξαιτίας 
του «Ανάχαρση»15, ή της Άννας Κομνηνής που περιγελά τα παθήματα του 
Ροβέρτου Γυϊσκάρδου, ηγεμόνα των Νορμανδών16.

σε αντίθεση με την σάτιρα του 11ου αιώνα, εκείνη του 12ου αιώνα –συμπεριλαμβανομένων 
των σχετικών έργων του Προδρόμου– ακολουθεί περισσότερο την παράδοση του Λουκιανού, 
δηλαδή αυτή της διακωμώδησης γενικών τύπων, παρά την αριστοφανική της προσωπικής 
επίθεσης. Κατά την γνώμη μου, δεν είναι απαραίτητο όλες οι σάτιρες του Προδρόμου 
να ιδωθούν ως «λουκιανικές», όπως φαίνεται να υποστηρίζει ο Marciniak, Prodromos, 
Aristophaneς, 24. Για παράδειγμα, ο Ἀμαθὴς ή ο Φιλοπλάτων θα μπορούσε να υποκρύπτει  
τους ανταγωνιστές λογίους, τους οποίους ο Πρόδρομος ήλεγχε για την υποτιθέμενη ημιμάθειά 
τους. Συνεπώς, η ίδια η κοινωνική θέση των λογίων θα ανάγκαζε τους λογίους να στραφούν 
σε πιο αριστοφανικές λύσεις, ακόμα και όταν είχαν ως κύριο πρότυπό τους τον Λουκιανό.

12. Για την σατιρική και «επικαιρική» διάσταση των Πτωχοπροδρομικών ποιημάτων, 
βλ. M. Alexiou, Ploys of performance: Games and play in the Ptochoprodromic poems, DOP 
53 (1999), 91-109 και M. Angold, Monastic satire and the Evergetine monastic tradition 
in the twelfth century, στο: M. Mullett & A. Kirby (επιμ.), The Theotokos Evergetis and 
eleventh-century monasticism, Belfast 1994, 86-102.

13. O P. Magdalino, Tourner en dérision à Byzance, στο E. Crouzet-Pavan - J. Verger 
(επιμ.), La dérision en Moyen Age. De la pratique sociale au rituel politique, Paris 2007, 55-
72, ιδίως 67, τονίζει ότι κατά τον 12ο αιώνα οι ιστοριογράφοι επιδεικνύουν εντονότερο 
ενδιαφέρον στην περιγραφή των ψυχολογικών και των κοινωνικών εκδηλώσεων του 
δημόσιου χλευασμού, γεγονός που αποδίδει στον «ανθρωπιστικό» χαρακτήρα της 
λογοτεχνίας της εποχής.

14. Βλ. La satira bizantina dei secoli XI-XV, 316,100.
15. Βλ. Δ. Α. Χρηστίδης, Μαρκιανά ανέκδοτα: 1. Ἀνάχαρσις ἢ Ἀνανίας, 2. Ἐπιστολές-

Σιγίλλιο (ΕΕΦΣΠΘ, Παράρτημα, αρ. 45), Θεσσαλονίκη 1984, 226,372-74.
16. Βλ. D. R. Reinsch – A. Kambylis (έκδ.), Annae Comnenae, Alexias (CFHB 40), 

Berlin – Νew York 2001, 50,13-28. 



145ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 141–161

Σύμφωνα με τις σύγχρονες θεωρίες, το γέλιο έχει πολλαπλές αιτίες. 
Όταν, για παράδειγμα, ένας άνθρωπος σκοντάφτει και πέφτει κάτω, 
το γέλιο μας για το πάθημά του μπορεί να οφείλεται είτε στο αίσθημα 
υπεροχής μας απέναντί του, επειδή εμείς μείναμε όρθιοι, είτε στην 
διασάλευση της ομαλής ροής της πραγματικότητας (σύμφωνα με την 
νόρμα, οι άνθρωποι πρέπει να μένουν όρθιοι όταν περπατούν), είτε στην 
μηχανική πτώση του παθόντος, που τον κάνει να φαίνεται στα μάτια μας 
σαν άκαμπτη μηχανή. Η πρώτη περίπτωση λειτουργεί και σε συμβολικό 
επίπεδο, αφού γελάμε γενικά με την «πτώση» του άλλου, όταν δηλαδή 
του συμβαίνει κάτι που αυτόματα μας κάνει να αισθανόμαστε ανώτεροι17.  

Η Άννα Κομνηνή σίγουρα ανταποκρίνεται στην τελευταία περιγραφή: 
Για την κόρη του βασιλιά των Ρωμαίων, τα παθήματα του εχθρού της 
αυτοκρατορίας της προκαλούν ένα γέλιο που υποκρύπτει ανωτερότητα 
και περιφρόνηση απέναντι στον ξένο ηγεμόνα. Και οι περιπτώσεις του 
Προδρόμου και του ανώνυμου φαίνεται ότι σχετίζονται με το γέλιο της 
έπαρσης, αφού και οι δύο ουσιαστικά στρέφονται εναντίον της ανεπάρκειας 
και της απαιδευσίας των αντικειμένων της κριτικής τους. Το γεγονός ότι 
πονούν, σωματικά ή πνευματικά, τρέπει το γέλιο τους σε κλαυσίγελο18.

Οι λόγιοι της Κωνσταντινούπολης πάντως είχαν ακόμα έναν λόγο 
να γελάσουν, τούτη την φορά με τους ἀγροίκους (= επαρχιώτες), των 
οποίων η συμπεριφορά ερχόταν σε πλήρη αντίθεση με το αίσθημα 
ἀστειότητος (= αστικής συνείδησης και συμπεριφοράς, σε συνδυασμό με 
υψηλή παιδεία) που διακατείχε τους πρώτους19. Είναι χαρακτηριστική 

17. Και οι τρεις αυτές πηγές του γέλιου μελετώνται εκτενώς στο βιβλίο του Δ. 
Πολυχρονάκη, Πιερότοι ποιητές στην εποχή της παρακμής. Το γέλιο ως επιθανάτιος 
ρόγχος, Αθήνα 2015, 10-72.

18. Κατά τον Bergson, το γέλιο που προκαλείται από το κωμικό απαιτεί από τον 
θεατή να παραμείνει ασυγκίνητος (βλ. H. Bergson, Το γέλιο, μτφ. Β. Τομανάς, Αθήνα 
1998, 114-15). O Πρόδρομος και ο ανώνυμος είναι οι πρωταγωνιστές του δράματός τους, 
συνεπώς το γέλιο τους είναι αναμεμιγμένο με δάκρυα.

19. Για την ἀστειότητα κατά τον 11ο αιώνα, βλ. F. Bernard, Asteiotes and the ideal 
of the urbane intellectual in the Byzantine eleventh century, Frühmittelalterliche Studien 
47 (2013), 129-42. Σε άλλη του μελέτη, ο ερευνητής αναλύει με μεθοδικό τρόπο το πώς η 
ἀστειότης λειτουργούσε και ως κώδικας επικοινωνίας στις επιστολές μεταξύ των λογίων 
από τον 10ο έως τον 12ο αι., επιτρέποντας την ανάδειξη ενός πνευματώδους χιούμορ, 
που συχνά απαιτούσε την πολύ καλή γνώση εκ μέρους του παραλήπτη των αναφορών 
που γίνονταν στην αρχαία γραμματεία, προκειμένου να αποκωδικοποιήσει και να 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

146 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ

η αφήγηση του Ευσταθίου Θεσσαλονίκης σχετικά με δύο άντρες (τον 
διδάσκαλο του Ευσταθίου και έναν φίλο του) που βρέθηκαν στην εξοχή 
και επέλεξαν ως τρόπο διασκέδασης να περιγελούν τους περαστικούς 
επαρχιώτες. Μάλιστα, τους φαινόταν ακόμα πιο αστείο όταν κάποιοι 
διαβάτες τους ανταπαντούσαν με βωμολοχίες20. 

Με βάση όλα τα παραπάνω, έχει ενδιαφέρον να εξετάσουμε τι μορφές 
παίρνει το κωμικὸν μέσα στο έργο ενός πρωτευουσιάνου λογίου του 12ου 
αιώνα, καθώς και τους τρόπους με τους οποίους εκδηλώνεται το γέλιο στα 
κείμενά του21. Ο Κωνσταντίνος Μανασσής αποτελεί αντιπροσωπευτικό 

«ξεκλειδώσει» το αστείο: βλ. F. Bernard, Humor in byzantine letters of the tenth to twelfth 
centuries (some preliminary remarks), DOP 69 (2015), 179-195, κυρίως 183-90, για το 
χιούμορ που εδράζεται στον κοινό (πνευματικό και κοινωνικό) κώδικα της ἀστειότητος, 
και 192-93, για την πολύ καλή γνώση της αρχαίας γραμματείας ως προϋπόθεση για να 
γίνει κατανοητό το «αστείο».

20. Βλ. T. L. F. Tafel, Eustathii Metropolitae Thessalonicensis Opuscula, Frankfurt 
1832, 111,49-112,4 (Πβλ. Garland, ″And his bald head…”, 24 και P. Magdalino, Byzantine 
snobbery,  στο The Byzantine Aristocracy, IX-XIII centuries, [BAR 221], Oxford 1984, 70). 
Σε μία γενική θεώρηση του βυζαντινού χιούμορ, κυρίως στην σχέση του με την θρησκεία, ο 
P. Marciniak, Laughing against all odds. Some observations on humour, laughter and religion 
in Byzantium, στο: H. Geybels – W. Van Herck (επιμ.), Humour and Religion. Challenges 
and Ambiguities, London, 2011, 141–155, ιδίως 149, τονίζει ότι δεν θα πρέπει να ταυτίζουμε 
πάντα το χιούμορ του ελληνικού Μεσαίωνα με την γελοιοποίηση και την εξύβριση. Αυτό 
είναι αλήθεια, αν και γενικά παρατηρώ ότι ειδικά τον 12ο αιώνα το χιούμορ των λογίων 
στηρίζεται σε μεγάλο βαθμό στην αιχμηρή σάτιρα, άρα σε μεγάλο βαθμό και στην εξύβριση, 
για όλους τους λόγους (κοινωνικούς και λογοτεχνικούς) που αναφέραμε. Η άλλη διάσταση 
του βυζαντινού χιούμορ της εποχής, την οποία ανέφερα στην προηγούμενη σημείωση, 
πηγάζει από την πνευματώδη ἀστειότητα, που κυρίως διοχετεύεται στην αλληλογραφία 
των λογίων, ήδη από τον 10ο αι. (Βλ. Bernard, Humor in the byzantine letters).

21. Δεν θα με απασχολήσει το σύντομο επίγραμμα Περὶ γέλωτος που εντάσσεται 
στο αποκαλούμενο Ηθικό ποίημα (βλ. E. Miller, Poème Moral de Constantin Manassès, 
Annuaire de l’Association pour l’encouragement des études grecques en France 9 (1875), 23-
75, κυρίως 72,838-844). Πέρα από το γεγονός ότι δεν ξέρουμε με βεβαιότητα αν το ποίημα 
ανήκει στον Μανασσή (για την συζήτηση, βλ. Ε. Τσολάκης, Το λεγόμενο “Ηθικό ποίημα” 
του Κωνσταντίνου Μανασσή. Προσέγγιση-Περιήγηση, Ελληνικά 53 (2003), 7-18), οι λίγοι 
αυτοί στίχοι αποτελούν μία γνώμη με θρησκευτική απόχρωση πάνω στο αβέβαιο του 
ανθρώπινου βίου και ως εκ τούτου δεν έχουν να μας πουν πολλά πράγματα ούτε για τη 
βυζαντινή αίσθηση του χιούμορ ούτε για το γέλιο στη λογοτεχνία του 12ου αι. Για μία 
σύντομη αναφορά στο επίγραμμα, βλ. Marciniak, Laughing against all the odds, 145. Ο ίδιος 
μελετητής θεωρεί αλλού (Marciniak, Prodromos, Aristophanes, 25) το επίγραμμα ως ένδειξη 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 141–161

147ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

παράδειγμα λογίου της Κωνσταντινούπολης και ταυτόχρονα έναν από 
τους πλέον ενδιαφέροντες συγγραφείς της εποχής των Κομνηνών. Ως 
προς την αστική ιδεολογία του, το Ὁδοιπορικόν, ένα πολύστιχο ποιητικό 
εγκώμιο στην Κωνσταντινούπολη με ταυτόχρονη απόρριψη εκ μέρους 
του ποιητή οτιδήποτε άλλου έχει σχέση με την επαρχία ή τους ξένους, 
μιλά από μόνο του22. 

Όσον αφορά στις λογοτεχνικές του ικανότητες, ο Μανασσής 
αποδεικνύεται ένας πραγματικός δεξιοτέχνης της γραφής, με την 
λεξιπλασία του να αποτελεί ένα κεφάλαιο από μόνη της23. Επίσης, αν 
ο λογοτεχνικός 12ος αιώνας διακρίνεται για τον πειραματισμό του, ο 
Μανασσής θα μπορούσε να χαρακτηριστεί ως ένας από τους θαρραλέους 
εκπροσώπους του, διότι εδώ έχουμε να κάνουμε με έναν συγγραφέα 
που δεν διστάζει να εφαρμόσει το παραδοσιακό ρητορικό είδος της 
ἐκφράσεως (=λεπτομερούς περιγραφής), όχι μόνο σε όμορφες γυναίκες, 
όπως συνηθιζόταν, αλλά και σε διάφορα πτηνά (γεράκια, σπίνους, 

για το ότι η σάτιρα τον 12ο αιώνα είναι συνειδητά λιγότερο προσωπική σε σχέση με τον 
11ο αιώνα, στηριζόμενος στον στίχο: κρεῖσσον γελᾶν γὰρ ἑαυτὸν ἢ παίζειν τὸν πλησίον 
(στ. 842). Πιστεύω ότι η απομόνωση αυτού του στίχου παραλλάσσει το χριστιανικό νόημα 
του επιγράμματος, που καταλήγει: Μὴ κρίνειν οὖν ἀλλότριον οἰκέτην ἔδειξέ σοι | Παύλου 
φωνή, καὶ τοῦ Χριστοῦ λόγοι σαφῶς οἱ θεῖοι (στ. 843-44). Εδώ βρισκόμαστε στο μὴ κρίνετε 
ἵνα μὴ κριθῆτε (Μτ. 7,1) της Καινής Διαθήκης, όχι στο πεδίο της λόγιας σάτιρας.

22. Το ποίημα εντάσσεται στην ευρύτερη ιδεολογία των πρωτευουσιάνων λογίων 
του 12ου αιώνα που αποστρέφονται τους ξένους, αλλά και την επαρχία. Βλ. γενικά C. 
Galatariotou, Travel and perception in Byzantium, DOP 47 (1993), 221-42 και Roilos, 
Amphoteroglossia, 77-79. Στην πολιτισμική ανάλυση της Γαλαταριώτου, η M. Mullett 
αντιπροτείνει την κειμενική ανάλυση με βάση την ιστορία της λογοτεχνίας, λαμβάνοντας 
παράλληλα υπόψη το κοινό στο οποίο απευθύνονταν οι συγγραφείς (βλ. M. Mullett 
,.In peril on the sea: Travel genres and the unexpected, στο: R. Macrides (επιμ.), Travel 
in the Byzantine World, Aldershot– Burlington 2002, 259-84, κυρίως 283-84). Πβλ. 
επίσης Marciniak, The byzantine sense of humour, 131-32 για μία σύντομη αναφορά στη 
διακωμώδηση των ξένων από τους Βυζαντινούς.  

23. Για το λεξιλόγιο του Μανασσή υπάρχουν μόνο μερικές μελέτες του Ο. Λαμψίδη 
για τη Σύνοψιν Χρονικήν (οι υπ. αρ. 15-20, αναδημοσιευμένες στην συγκεντρωτική 
έκδοση Δημοσιεύματα περὶ τὴν Χρονικὴν Σύνοψιν Κωνσταντίνου τοῦ Μανασσῆ, Ἀθῆναι 
1980· κατά βάση, πρόκειται για ευρετήρια). Η λεξιπλαστική δεινότητα του Μανασσή έχει 
τονιστεί ήδη από την αρχή του 20ου αιώνα, από τον K. Horna, Eine unedierte Rede des 
Konstantin Manasses, Wiener Studien 28 (1906), 171-204, ιδίως 173.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

148 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ

γερανούς, καρδερίνες)24, όπως επίσης και σε έναν πυγμαίο άντρα που 
ταξίδεψε από την Χίο στην Κωνσταντινούπολη, για να ψυχαγωγήσει την 
τοπική αριστοκρατία25. 

Οπωσδήποτε, το ενδιαφέρον του Μανασσή για τον μικροκαμωμένο και 
δύσμορφο –για τα δεδομένα του μέσου όρου– άνθρωπο δεν αποτελεί μονα-
δική περίπτωση στην λογοτεχνία του 12ου αιώνα26. Ωστόσο, είναι τουλάχι-
στον ενδιαφέρον ότι ο συγγραφέας δεν αρνείται ποτέ έναν μικρό πειραματι-
σμό στα έργα του, δείχνοντας με αυτό τον τρόπο ότι αντιμετώπιζε την λογο-
τεχνική παράδοση όχι ως κάτι ασφυκτικό, ούτε ως απλή υποχρέωση, αλλά 
ως μία ευκαιρία να συνομιλήσει με ένα εύρωστο σώμα ζωντανών κειμένων. 

Αν θεωρούσαμε ως δεδομένη την, ας την ονομάσουμε έτσι, 
«συγγραφική ελευθεριότητα» του Μανασσή, τότε δεν θα μας έκανε 
εντύπωση ότι στα γραπτά του εμφανίζεται δύο φορές το γέλιο, ως 
αντίδραση του ίδιου του πρωτοπρόσωπου αφηγητή, την πρώτη φορά 
στην Ἔκφρασιν ἁλώσεως σπίνων καὶ ἀκανθίδων, με τον γεμάτο 
ζωντάνια γέροντα που από τον υπέρμετρο ζήλο του, κατά την διάρκεια 
ενός κυνηγιού πτηνών, σκοντάφτει και πέφτει στο χώμα και την δεύτερη 
με το πάθημα των φίλων του, που γίνονται θύματα του ταλέντου της 
κατοικίδιας καρδερίνας του, στην Μονῳδία ἐπὶ ἀστρογλήνῳ τεθνηκότι. 

24. Ο Μανασσής περιγράφει σε τρία διαφορετικά έργα του διάφορα πτηνά: Το γεράκι 
και τον γερανό στην Ἔκφρασιν κυνηγεσίου γεράνων (E. Kurtz, «Ešče dva neizdannych 
proizvedenija Konstantina Manassi, VVr 12 (1905), 82,130-54 και 87,281-96,), ένα πουλάκι 
που χαρακτηρίζεται αόριστα στρουθίον στην Ἔκφρασιν σπίνων καὶ ἀκανθίδων (Horna 
Analekten [βλ. σημ. 27], 11,190-98), και την καρδερίνα στην Μονῳδία ἐπὶ ἀστρογλήνῳ 
(K. Horna, Einige unedierte Stücke des Manasses und Italikos, στο: Jahresbericht des k. k. 
Sophiengymnasiums in Wien 1901/1902, Wien 1902, 3-26: κυρίως 7,24-8,15).  

25. Σύμφωνα με τον αφηγητή, ο μικροκαμωμένος άντρας ήταν τινός τῶν εὐγε-
νεστέρων τὸ ἀστέισμα (L. Sternbach, Constantini Manassae ecphrasis inedita, στο: 
Symbolae in honorem Prof. Dris Ludovici Ćwikliński, Leopoli 1902, 1-10, κυρίως 7,37-38). 
Βλ. και πρόσφατη έκδοση: Ch. Messis – I. Nilsson, Constantin Manassès, la description d’ un 
petit homme, Jób 65 (2015), 169-194. 

26. Για την σωματική δυσμορφία ως αφορμή διακωμώδησης και επίθεσης, βλ. M. 
Hatzaki, The good, the bad and the ugly, στο: L. James (επιμ.), A companion to Byzantium, 
Malden, Oxford 2010, 93-107, 98: «Ugliness, linked to ridicule in Byzantine writing, also 
served as a source of abuse». Για το ενδιαφέρον των βυζαντινών λογίων του 12ου αιώνα 
για την σωματική ατέλεια, βλ. Roilos, Amphoteroglossia, 281-82. O Ροϊλός χαρακτηρίζει 
αυτή την τάση ως «νατουραλιστική» («a keen interest in naturalistic details»).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 141–161

149ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

Πρώτα, το απόσπασμα από την Ἔκφρασιν ἁλώσεως:

τὸ μὲν στόμα κόνεως ὁμοῦ καὶ χόρτου πεπλήρωτο καὶ τῷ φορυτῷ 
ἐπιβέβυστο, ἀλλ’ οὐκ ἔμελε τούτου τῷ γέροντι. ἀλλ’ ὀρθιάσας αὑτὸν πάλιν 
δρομικώτερος ἐφέρετο. τότε πρώτως ἔγνων, ὡς προθυμία καὶ γῆρας νικᾷ 
καὶ πόθος ὑπερθερμαίνει τῆς ἡλικίας τὸ παρειμένον καὶ ἀκμαιότερον 
τίθησι. καίτοι γὰρ δαίμονι τοιούτῳ παλαίσας καὶ κινδυνεύσας ἐκ-
κρουσθῆναι καὶ τοὺς ὀδόντας, ὅμως ὑπερπεπήδηκε καὶ ὑπερέδραμε 
τὰ μειράκια καὶ πρῶτος ἐπὶ τὸν ὀρνιθοφόντην ἦλθεν ἱέρακα καὶ τῆς 
εὐαγρίας πρωτάγγελος γέγονε, τοῦ δὲ ἐπικράνου καὶ τῶν χειλέων καὶ τῆς 
τῶν παλαμῶν ὑποδρύψεως οὐδ’ ὄναρ ἐμέμνητο. ἐγὼ δὲ γέλῳ ἐξέθανον, ὡς 
εἶδον ἀκαλυφὲς τὸ κρανίον καὶ ἀπολάμπον τῇ φαλακρώσει27. 

Αρχικά, παρατηρούμε ότι εδώ αναπτύσσεται το δημοφιλές 
στην εποχή του μοτίβο της διακωμώδησης ή η στηλίτευσης γηραιών 
ανθρώπων που επιδίδονται σε δραστηριότητες που αρμόζουν σε 
νέους, είτε ερωτικές είτε άλλες (όπως συμβαίνει εδώ)28. Μπορούμε να 
υποθέσουμε ότι, όπως οι συνάδελφοί του, έτσι και ο Μανασσής θα 
αισθανόταν ενδόμυχα ένα κάποιο αίσθημα υπεροχής απέναντι στον 
ηλικιωμένο που δείχνει να γελοιοποιείται στα μάτια των υπολοίπων29. 

27. K. Horna, Des Konstantin Manasses Schilderung einer Vogeljagd [=Του Ιδιου: 
Analekten zur byzantinischen Literatur, Wien 1905, 9, 125-35].

28. Βλ. Roilos, Amphoteroglossia, 288-89 για το γήρας, και συγκεκριμένα τις 
ηλικιωμένες που πίνουν πολύ, ως αντικείμενο διακωμώδησης κατά τον 12ο αι. Ιδιαίτερη 
προσοχή αξίζει στην σημ. 224, όπου προτείνεται η συνεξέταση της βυζαντινής παραγωγής 
με την αντίστοιχη του δυτικού Μεσαίωνα (βλ. επίσης και την σημ. 128 στην σ. 260, όπου 
ο συγγραφέας συζητά την πιθανή γνώση της λατινικής λογοτεχνίας από τους βυζαντινούς 
λογίους του 12ου αιώνα). Για την προϊστορία του μοτίβου στο είδος της αρχαίας κωμωδίας, 
βλ. Roilos, Amphoteroglossia, 289, σημ. 225. Για άλλες πιθανές πηγές (για το γήρας 
γενικά), βλ. Migliorini, Teodoro Prodromo, Amarantο, 205-7. Για ένα γενικό διάγραμμα 
του μοτίβου του άμυαλου γήρατος στη βυζαντινή λογοτεχνία, βλ. M. Kuhlánková, Το 
άμυαλο γήρας στη βυζαντινή και πρώιμη νεοελληνική λογοτεχνία, Neograeca Bohemica 
14 (2014), 41-49. Σε κάθε περίπτωση, η σάτιρα των γηραιών ανθρώπων στην λογοτεχνία 
του 12ου αι. θα μπορούσε να γίνει αντικείμενο περαιτέρω μελέτης.

29. Μία τέτοια ψυχολογική αντίδραση υποστηρίζεται και από τις σύγχρονες 
θεωρίες για το γέλιο, όπου ακριβώς η σκηνή ενός ανθρώπου που σκοντάφτει και πέφτει 
συγκαταλέγεται στα κλασικά παραδείγματα αυτών των θεωριών (βλ. Πολυχρονάκης, 
Πιερότοι ποιητές, 9-10).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

150 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ

Μάλιστα, τα παιδιά που συμμετέχουν στο κυνήγι γελούν μέσα από 
τα δόντια τους με το πάθημα του άντρα30: καὶ τοῖς μὲν πολλοῖς γέλως 
ἐπῄει, ἐδεδίεσαν δὲ ὡς φόβητρον τὸ γερόντιον καὶ ὑπ’ ὀδόντα ἐγέλων31. 

Επιπρόσθετα, εκτός από αυτό το απόσπασμα, ο γέροντας κατέχει 
σημαντικό ρόλο σε όλη την αφήγηση, αφού ο Μανασσής, παράλληλα 
με την περιγραφή του κυνηγιού, σχολιάζει σταθερά τον ζήλο και την 
αεικινησία του γηραιού άντρα, παρομοιάζοντας τις αντιδράσεις του με 
πρόσωπα από την αρχαιότητα και την Αγία Γραφή, όπως ο Καμβύσης και 
ο Ιωνάς – αναγνωρίζουμε εδώ τον τρίτο τρόπο που ορίζει ο Ερμογένης στο 
Περὶ μεθόδου δεινότητος για την επίτευξη του κωμικού αποτελέσματος, 
την παράδοξη παρομοίωση32. 

Ωστόσο, το σχόλιο του αφηγητή στο απόσπασμα για την προθυμία 
που νικά ακόμα και το γήρας διαφοροποιεί σε κάποιο βαθμό τον Μανασσή 
από τους άλλους λογοτέχνες της εποχής που καταπιάστηκαν με την σάτιρα 
ηλικιωμένων, όχι μόνο γιατί μετριάζει το πάθημα του ανθρώπου που 
διακωμωδείται, αλλά και επειδή οι άλλοι συγγραφείς και ποιητές άγγιξαν 
τα όρια της σάτιρας στα δικά τους έργα, γελοιοποιώντας ολοκληρωτικά 
τους στόχους τους. Είναι εμφανές πως ο σκοπός του Μανασσή δεν ήταν 
ακριβώς αυτός ως προς τον ηλικιωμένο και ότι βρισκόμαστε αρκετά 
μακριά από τον κοινὸν τόπον και τον ψόγον της ρητορικής παράδοσης, 
δύο είδη στα οποία αναφερθήκαμε λίγο παραπάνω. 

Άλλωστε, το συμπέρασμα του Μανασσή: τότε πρώτως ἔγνων, 
ὡς προθυμία καὶ γῆρας νικᾷ καὶ πόθος ὑπερθερμαίνει τῆς ἡλικίας τὸ 
παρειμένον καὶ ἀκμαιότερον τίθησι, πολύ πιθανόν φανερώνει επιρροή 
είτε από την Χρονογραφία του Μιχαήλ Ψελλού (ο λόγος για τον 
αυτοκράτορα Μιχαήλ Δ΄ τον Παφλαγόνα): δείξας Ῥωμαίοις ὅτι προθυμία 
νεκροὺς ἀνίστησι καὶ ὁ περὶ τὰ καλὰ ζῆλος τὴν τοῦ σώματος ἀτονίαν 
νικᾷ33, είτε από τον επιτάφιο του Γρηγορίου Ναζιανζηνού για τον 

30. Κατά αντίστοιχο τρόπο, στον Ἀμάραντο οι παρευρισκόμενοι στην οικία του 
Στρατοκλή μόλις κρατούσαν τα γέλια τους, ακούγοντας την ανάγνωση του συμφωνητικού 
του γάμου μεταξύ του γηραλέου γαμπρού και της νεότατης κοπέλας (Migliorini, Teodoro 
Prodromo, Amaranto, 192,12). Εδώ όμως τα συμφραζόμενα είναι πολύ διαφορετικά, αφού 
ο άντρας γίνεται αντικείμενο πλήρους χλεύης από την ομήγυρη, έστω και εν αγνοία του. 

31. Horna, Des Konstantin Manasses… [βλ. σημ. 27], 10,143-44. 
32 . Βλ. εδώ, σημ. 9.
33 . D. R. Reinsch (έκδ.), Michaelis Pselli, Chronographia, Berlin - Boston 2014, 77,9-10. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 141–161

151ΤΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

Μ. Βασίλειο: καὶ προθυμία νεκροὺς ἀνίστησι. Καὶ πηδᾷ γῆρας χρισθὲν 
τῷ Πνεύματι34. Και στις δύο περιπτώσεις, οι συγγραφείς αποσκοπούν 
ξεκάθαρα στον έπαινο των ηρώων τους.

Πέρα όμως από τις προθέσεις του αφηγητή, το απόσπασμα κινεί 
την περιέργεια για ακόμα έναν λόγο: Ο αφηγητής πνίγεται στα γέλια 
βλέποντας τις προσπάθειες του γέροντα και κυρίως όταν το πέσιμο 
φανερώνει την τέλεια αραίωση της κόμης του. Παρότι ότι ούτε η 
διακωμώδηση της φαλάκρας αποτελεί προνόμιο του Μανασσή στον αιώνα 
που έζησε (αντίθετα, αποτελούσε σχετικά συχνό μέσο γελοιοποίησης35), 
εδώ μας ενδιαφέρει πιο πολύ η πράξη του πηγαίου πρωτοπρόσωπου 
και αυτοδιηγητικού γέλιου, το οποίο δύσκολα εντοπίζουμε σε άλλον 
συγγραφέα της εποχής. 

Την ίδια αντίδραση συναντούμε και στην Μονῳδία ἐπὶ ἀστρογλήνῳ 
τεθνηκότι, όπου ο συγγραφέας αφηγείται πώς κάποιοι φίλοι του που 
τον επισκέφτηκαν στο σπίτι του απατήθηκαν από την ικανότητα της 
καρδερίνας του να μιμείται τις φωνές άλλων πτηνών, νομίζοντας έτσι ότι 
μέσα στο σπίτι κυκλοφορούσαν σκαθιά (είδος καρδερίνας), καρδερίνες 
και σπίνοι: 

οἱ δὲ ἄνδρες τὸν μὲν στρουθὸν οὔπω ἰδόντες, τῶν δὲ φωνῶν 
γινώσκοντες τὸ διάφορον περιέχασκον τὰ ἐντοίχια καὶ περιεσκόπουν 
τὴν ὀροφὴν καὶ περιήθρουν τὰς παραθύρους καί που ἐφαντάζοντο 
σπίνους πτερυσσομένους καὶ ὑπερπετομένας ἀκανθυλλίδας καὶ πυκνὰ 
πυκνὰ πρὸς ἀλλήλους τοῦτο ἐπέλεγον. ὡς δὲ μὲ εἶδον ἀνακαγχάσαντα 
κἀπὶ τῇ τοιαύτῃ πλάνῃ καπυρὸν ἐκγελάσαντα, τότε δὴ τότε συνῆκαν 
τοῦ πράγματος36.

34. PG 36, στ. 548 Α.
35. Μπορούμε να θυμηθούμε το περιστατικό που αφηγείται ο Χωνιάτης σχετικά με τον 

Ιωάννη Δούκα, κατά την διάρκεια της τελετής στέψης του Αλεξίου Γ΄ Αγγέλου. Ο Δούκας 
έπεσε από το μουλάρι στο οποίο επέβαινε, χάνοντας έτσι την κορόνα από το κεφάλι του. 
Όταν αποκαλύφθηκε η τέλεια φαλάκρα του Δούκα, ο λαός ξέσπασε σε γέλια (Βλ. I. A. van 
Dieten (έκδ.), Nicetae Choniatae Historia (CFHB 11/1), Βerlin – New York 1975, 459,47-
49). Επίσης στον Ἀμάραντο, το στεφάνι που φορά στο κεφάλι του ο γηραιός γαμπρός 
διαγράφει την φαλάκρα του, αναγκάζοντας τον αφηγητή, αλλά και τους προσκεκλημένους, 
να διασκορπιστούν σε διαφορετικά μέρη για να αφήσουν να βγει ελεύθερο το γέλιο που 
μέχρι τότε κατέπνιγαν (Migliorini, Teodoro Prodromo, Amaranto, 193,14).

36. Horna, Einige unedierte Stücke, 6,24-29. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

152 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ

Όπως και στην περίπτωση του κυνηγιού, έτσι και εδώ ο αφηγητής 
δεν έχει κανένα πρόβλημα να μοιραστεί με το αναγνωστικό του κοινό 
ένα ανάλαφρο και χαριτωμένο περιστατικό, ούτε να παρουσιάσει τον 
εαυτό του να χορταίνει γέλιο. Πρέπει πάντως να σημειωθεί ότι και εδώ 
το γέλιο του αφηγητή υποκρύπτει ένα, συγκρατημένο έστω, αίσθημα 
ανωτερότητας απέναντι στους συναδέλφους του. Από την συνέχεια 
του κειμένου μαθαίνουμε ότι οι φίλοι του εντυπωσιάστηκαν από τις 
ικανότητες του πτερωτού του φίλου, εγκωμιάζοντας μάλιστα το πτηνό 
με στίχους του Ομήρου. Είναι φανερό ότι η μορφωμένη, «πολύγλωσση» 
καρδερίνα γίνεται εδώ το alter ego του αφηγητή, συνεπώς τα επαινετικά 
σχόλια στρέφονται εμμέσως προς αυτόν37. 

Η παραπάνω εύθυμη αφήγηση σπάει την πένθιμη και ελεγειακή 
διάθεση του υπόλοιπου πεζογραφήματος (ο τίτλος μιλά ξεκάθαρα για 
μονῳδία38), λειτουργώντας ως διάλειμμα από τον θρήνο του συγγραφέα 
για τον χαμένο κατοικίδιο φίλο του. Φαίνεται, λοιπόν, ότι ο Μανασσής 
δεν διστάζει να εισαγάγει ένα ανάλαφρο επεισόδιο μέσα σε μία 
σκυθρωπή αφήγηση. Μάλιστα, ανατρέχοντας στα υπόλοιπα έργα του, 
εντοπίζουμε ένα χωρίο που επεξηγεί θεωρητικά την πρακτική αυτή. 
Πρόκειται για μερικούς στίχους από τον τέταρτο και τελευταίο Λόγο 
του Ὁδοιπορικοῦ του:

Οὐδὲν δὲ καινὸν οὐδὲ πόρρω τῆς τέχνης
παρεισενεγκεῖν καὶ γελοῖον τοῖς λόγοις·
τοῖς γὰρ λυπηροῖς καὶ γέμουσι τοῦ πάθους
καὶ χαρίεντα συγκεραννύειν δέον
καὶ ταῖς σκυθρωπαῖς ἱστοριογραφίαις
γελωτοεργοὺς παιδιὰς προσαγαγεῖν39. 

37. Νωρίτερα στο κείμενο, ο αφηγητής είχε αναφέρει πως η καρδερίνα συχνά συνόδευε 
με το όμορφο τραγούδι της την μελέτη του ιδιοκτήτη της, προσαρμόζοντάς το μάλιστα 
ανάλογα με τα κείμενα που αυτός διάβαζε (Βλ. Horna, Einige unedierte Stücke, 4,32-5,15). 

38. Στα βυζαντινά χρόνια, η μονῳδία ήταν συνώνυμη του ἐπικηδείου και του 
ἐπιταφίου λόγου (βλ. A. Sideras, Die byzantinischen Grabreden. Prosopographie, Datierung, 
Überlieferung. 142 Epitaphien und Monodien aus dem byzantinischen Jahrtausend [WBS 
19], Wien 1994, 75, σημ. 193).

39. Κ. Χρυσόγελος, Το Ὁδοιπορικὸν του Κωνσταντίνου Μανασσή. Κριτική έκδοση, 
μετάφραση, σχόλια (διδ. διατριβή), Θεσσαλονίκη 2015, βλ. και http://www.didaktorika.gr/
eadd/handle/10442/35975 (στο εξής: Ὁδοιπορικόν), IV 89-94.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016),141–161

153ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

Δυστυχώς, αυτή η «θεωρητική τοποθέτηση» δεν βρίσκει την 
εφαρμογή της παρά μόνο στην μονωδία για την καρδερίνα και στο ίδιο το 
Ὁδοιπορικόν, όπου αμέσως μετά τους προαναφερθέντες στίχους ο ποιητής 
αφηγείται ένα αστείο περιστατικό που του έτυχε στην Κύπρο, κατά την 
διάρκεια της Θείας Λειτουργίας, το οποίο έχει ως εξής (IV 95-130): Όλοι 
βρίσκονται στην εκκλησία για τον εορτασμό της Πεντηκοστής. Ο ναός 
είναι ασφυκτικά γεμάτος και δίπλα στον ποιητή πηγαίνει και κάθεται ένας 
Κύπριος που αναδίδει την δυσάρεστη μυρωδιά κρασιού αναμεμιγμένου 
με σκόρδο. Ο Κύπριος αγνοεί επιδεικτικά τις παρακλήσεις του ποιητή να 
απομακρυνθεί, αναγκάζοντας τον τελευταίο να χειροδικήσει. Μόνο με 
αυτό τον τρόπο έφυγε τελικά ο Κύπριος από κοντά του.

Είναι φανερό ότι εκτός από θεωρητική τοποθέτηση, οι στίχοι IV 
89-94 αποτελούν ένα άλλοθι για να αφηγηθεί ο ποιητής το τολμηρό 
περιστατικό (για το οποίο σπεύδει να εξηγήσει στον τελευταίο στίχο: 
«Έτσι έγινε, τι να κάνουμε;»), χρησιμοποιώντας μάλιστα κοπρολογικό 
λεξιλόγιο (βλ. IV 106: ὡς τῶν κακῶν μου τὴν δυσώδη κοπρίαν και 129: 
οὕτω μόλις πέφευγεν ὁ σκατοφάγος), που όπως έχουμε προαναφέρει 
ήταν ένα δημοφιλές μέσο διακωμώδησης ή άσκησης κριτικής στα χρόνια 
του Μανασσή. Ωστόσο, ο μελετητής δεν μπορεί παρά να παρατηρήσει 
ότι στα αλήθεια το περιστατικό λειτουργεί ως ένα είδος κάθαρσης για 
τον αναγνώστη / ακροατή του Ὁδοιπορικοῦ, ύστερα από 400 σχεδόν 
στίχους θρήνων και γενικής απαισιοδοξίας. Με άλλα λόγια, ο Μανασσής 
μένει πιστός στην άποψή του ότι μέσα στις πένθιμες αφηγήσεις πρέπει 
να αναμιγνύονται και εκείνες που προκαλούν το γέλιο (άρα εύθυμες)40, 
κάτι άλλωστε που έπραξε, όπως φάνηκε, και στην μονωδία για την 
καρδερίνα. 

Πάντως, ούτε η ανάμιξη κωμικών, ή έστω ανάλαφρων, στοιχείων 
σε κείμενα με δραματικό χαρακτήρα συγκαταλέγεται στα αποκλει-
στικά χαρακτηριστικά του Μανασσή, αντίθετα εντοπίζεται και σε άλλα 
κείμενα του 12ου αιώνα. Αρκεί μονάχα να θυμηθούμε μία σκηνή από 
την ερωτική μυθιστορία του Νικήτα Ευγενειανού (Τὰ κατὰ Δρόσιλλαν 
καὶ Χαρικλέα), όπου μία γριά γυναίκα, η Βαρυλλίς, γιορτάζει την 

40. Οπωσδήποτε η σκηνή στο Ὁδοιπορικὸν με τον Κύπριο δύσκολα φαίνεται αστεία 
στον σύγχρονο αναγνώστη. Ο Magdalino, Tourner en dérision, 58, την χρησιμοποιεί 
μάλιστα ως παράδειγμα για την δυσκολία προσέγγισης παλαιότερων πολιτισμών. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ154

επανένωση του ζευγαριού με έναν διονυσιακό χορό πάνω στο τραπέζι. 
Η ηλικιωμένη όμως παρασύρεται από την μέθη της στιγμής και τελικά 
παραπατά, με αποτέλεσμα να πέσει από το τραπέζι. Η ομήγυρη 
ξεκαρδίζεται. Αμέσως μετά, η Βαρυλλίς πέρδεται τρεις φορές41. Σε μία 
τέτοια σκηνή αναγνωρίζουμε και πάλι το μοτίβο της διακωμώδησης 
του γηραιού, εδώ όμως μας ενδιαφέρει περισσότερο ότι το απόσπασμα 
αυτό περιστοιχίζεται από επεισόδια που προκαλούν πολύ έντονα (και 
δυσάρεστα) συναισθήματα, όπως ο πολύστιχος οδυρμός της Δρόσιλλας 
στον ένατο Λόγο, για τον χαμό του Κλεάνδρου42.

Ίσως η κύρια διαφορά του Ὁδοιπορικοῦ σε σχέση με μία σκηνή 
όπως η προηγούμενη, έγκειται στο γεγονός ότι ο Μανασσής προσποιείται 
ότι εκθέτει τις προσωπικές του εμπειρίες, όπως άλλωστε κάνει σε όλα τα 
κείμενα που έχουν εξεταστεί μέχρι εδώ. Πραγματικά, ο Μανασσής δεν 
νιώθει ότι πρέπει να φορέσει το προσωπείο του παντογνώστη αφηγητή 
για να αφηγηθεί κάτι αστείο ή ανάλαφρο, ούτε να απευθυνθεί σε δεύτερο 
πρόσωπο σε εκείνον που θέλει να περιγελάσει, και πάνω από όλα δεν 
φοβάται να παρουσιάσει τον εαυτό του να γελά (αν και όχι συγκεκριμένα 
στο Ὁδοιπορικόν). 

Με τον Μανασσή βρισκόμαστε, λοιπόν, μπροστά σε έναν 
συγγραφέα που αγαπά τον πειραματισμό και την υπέρβαση των 
κανόνων. Μπορεί στα λογοτεχνικά του μοτίβα, στην μίξη του τραγικού 
με το κωμικό, στην αστική ιδεολογία του και στον εγωκεντρισμό του 
να αποδεικνύεται γνήσιο παιδί της εποχής του43, δεν παύει όμως να 

41. F. Conca (έκδ.), Nicetas Eugenianus, De Drosillae et Chariclis amoribus, Leiden 
1990, VII,270-92. Πβλ. Roilos, Amphoteroglossia, 288-89.

42. Πρόκειται για τους στ. ΙΧ, 37-107. Πβλ. Roilos, Amphoteroglossia, 294 και 296, 
αλλά και 291, για την πιθανή επιρροή του χαρακτήρα της Βαρυλλίδας από την Εκάλη, 
ηρωίδα στο ομώνυμο επύλλιο του αλεξανδρινού ποιητή Καλλίμαχου (3ος αι. π.Χ.). 

43. Ας σημειωθεί ότι η μονωδία για την καρδερίνα έχει ενδεχομένως επηρεαστεί από 
ένα κατά τι παλαιότερο και παρόμοιο κείμενο του Μιχαήλ Ιταλικού, όπου ο τελευταίος 
θρηνούσε για τον θάνατο της πέρδικάς του [βλ. P. A. Agapitos, Michael Italikos: Klage 
auf den Tod seines Rebhuhns, BZ 82 (1989), 59-68, 62, σημ. 26. Ο Αγαπητός δίνει εδώ ως 
χρονολογία γέννησης του Μανασσή το 1130, ακολουθώντας τον Ν. Bees, Manassis, der 
Metropolit von Naupaktos, ist identisch mit dem Schriftsteller Konstantinos Manassis, BNJ  
7 (1928-29), 119-30]. Προσωπικά, μου φαίνεται πιθανότερη η χρονολόγηση που πρότεινε ο 
Ο. Lampsidis, Zur Biographie von K. Manasses und zu seiner Chronike Synopsis (CS), Byz 58 
(1988), 97-111, κυρίως 98, σημ. 9, που υπολόγισε την γέννηση του Μανασσή περί το 1115. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016),141–161

155ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

είναι και ένα από τα πιο «φιλελεύθερα», σε ό,τι αφορά την ίδια του 
την πένα44. 

Είναι λογικό να υποθέσουμε πως ένας συγγραφέας που υπηρετεί 
πρωτίστως την Τέχνη του, δεν θα ενδιαφερόταν τόσο πολύ για τις 
ασήμαντες υποθέσεις της καθημερινότητας. Πράγματι, αυτό ακριβώς 
φαίνεται να λένε οι πρώτοι στίχοι του Ὁδοιπορικοῦ:

Ἄρτι θροούσης ἐκφυγὼν ζάλης ῥόθους
καὶ τὴν ἐπαφρίζουσαν ἅλμην πραγμάτων,
ὧν μοι προεξένησεν ἁπλότης τρόπου
ἀνθρωπίνης τε κακίας ἀπειρία,
μόλις προσέσχον εὐγαλήνῳ λιμένι
πλουτοῦντι τερπνὴν αὖραν ἀταραξίας
καὶ δὴ βίβλων χάριτας εὑρὼν ἀφθόνους
τοὺς τῶν μελισσῶν ἀπεμιμούμην πόνους45. 

Ό,τι διαβάζουμε στο παραπάνω απόσπασμα είναι η τάση φυγής του 
αφηγητή και η αναζήτηση καταφύγιου στα πολύτιμα βιβλία του, μακριά 
από την κακία των ανθρώπων και την παραζάλη των καθημερινών 
υποθέσεων. Δεν προξενεί, λοιπόν, εντύπωση ότι το υπόλοιπο ποίημα 
αποτελεί διαρκή αναπόληση της Κωνσταντινούπολης, με εμφανή την 
απουσία οποιασδήποτε κριτικής από μέρους του συγγραφέα για την 
Βασιλεύουσα και για ό,τι εκείνη πρέσβευε. Αντίθετα, φανερή είναι η 
περιφρόνηση του ποιητή για την επαρχία46, αλλά και για τους Λατίνους, 

44. Πρόκειται βεβαίως για μία εποχή που διακρίνεται για τις τολμηρές καινοτομίες 
που πραγματοποιούνται στον χώρο της λογοτεχνίας. Bλ. για παράδειγμα P. A. Agapitos, 
Ancient models and novel mixtures: the concept of genre in Byzantine funerary literature 
from Photios to Eustathios of Thessalonike, στο: G. Nagy – A. Stavrakopoulou (επιμ.), 
Modern Greek Literature: Critical Essays, Νew York - London 2003, 5-23 και Του Ιδιου, 
Mischung der Gattungen und Überschreitung der Gesetze: Die Grabrede des Eustathios 
von Thessaloniki auf Nikolaos Hagiotheodorites, JÖB 48 (1998), 119-46, για τους 
πειραματισμούς τον λογοτεχνών του 12ου αιώνα στο πεδίο της ρητορικής.

45. Ὁδοιπορικόν, Ι 1-8.
46. Άλλωστε αυτό υποδηλώνει και το περιστατικό με τον Κύπριο που είδαμε. 

Πρέπει να τονίσουμε πάντως ότι ακόμα και η αρνητική εντύπωση που προξενεί στον 
αφηγητή η Κύπρος (βλ., γενικά, Λόγους ΙΙ και ΙΙΙ) αποκτά νόημα μόνο σε σύγκριση με 
τα ακαταμάχητα θέλγητρα της Κωνσταντινούπολης: ἢ τί πρὸς αὐτὴν τὴν Κωνσταντίνου 
πόλιν | ἡ Κύπρος ἡ σύμπασα καὶ τὰ τῆς Κύπρου; (Ὁδοιπορικόν, ΙΙ 89-90). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ156

στους οποίους αποδίδει μειωτικούς χαρακτηρισμούς47. Φαίνεται, λοιπόν, 
ότι η ἀστειότης του Μανασσή εξαντλείται στους «εξωτερικούς εχθρούς» 
της Κωνσταντινούπολης. Κατά τα άλλα, στην σύνθεση βρήκαν εύκολα 
θέση τα λακωνικά, αλλά χαρακτηριστικά, εγκώμια του ποιητή στα 
ισχυρά πρόσωπα της πρωτεύουσας, από τα οποία εξαρτήθηκε είτε η 
ασφαλής πορεία του ταξιδιού της πρεσβείας είτε η περαιτέρω υλική και 
ηθική στήριξη του Μανασσή48.

Η επισκόπηση των υπόλοιπων έργων του Μανασσή δημιουργεί 
την ίδια εντύπωση: Οι ισχυροί φίλοι εγκωμιάζονται, ενώ οι διάφοροι 
εχθροί κατονομάζονται σπανίως και συνήθως χωρίς ιδιαίτερα βαρείς 
χαρακτηρισμούς. Στους πρώτους στίχους του Ὁδοιπορικοῦ που είδαμε 
παραπάνω, αναφέρεται αόριστα στην κακία κάποιων ανθρώπων, που 
τον ανάγκασαν να αναζητήσει καταφύγιο μακριά τους. Σε λόγο του στον 
Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτη, λογοθέτη του δρόμου επί Μανουήλ Κομνηνού, 
ο λόγιος δεν λησμονεί να θυμίσει στον αποδέκτη του ότι χρειάζεται την 
προστασία του από τους ἐπιχαιρεκάκους, τους οποίους παρομοιάζει με 
δρεπάνια που καταστρέφουν τα φυτά από την ρίζα τους, προκειμένου να 
συνεχίσει να τον εγκωμιάζει49. Και σε επιστολή του στο ίδιο πρόσωπο, ο 
Μανασσής ζητά και πάλι βοήθεια ενάντια στους πολεμοῦντας, που τον 
αντιμάχονται δίχως αιτία50. 

47. Βλ. IV 144: τί γὰρ Λατίνων ἰταμώτερον γένος; Φυσικά, η χρήση του επιθέτου 
ἰταμὸς δεν είναι διόλου τυχαία, καθώς πρόκειται για συνήθη χαρακτηρισμό που απέδιδαν 
οι Βυζαντινοί των μέσων χρόνων στους Ιταλούς, κάνοντας μάλιστα και το απαραίτητο 
λογοπαίγνιο: Ἰταλὸς - ἰταμός. Βλ., σχετικά, την κλασική μελέτη του H. Hunger, Graeculus 
perfidus - Ἰταλὸς ἰταμός. Il senso dell’alterità nei rapporti greco-romani ed italo-bizantini 
(Unione internazionale degli Istituti di Archeologia, Storia e Storia dell’Arte in Roma, 
Conferenze 4), Ρώμη 1987, 37-46, για την μέση περίοδο, και 38, για τον 12ο αιώνα 
συγκεκριμένα.

48. Βλ., για παράδειγμα, ΙΙ 56-59, 66-69, 129-36 και IV 131-33 για τον Αλέξιο 
Δούκα, διοικητή της Κύπρου, και IV 82-88 για τον επικεφαλής του ταξιδιού, Ιωάννη 
Κοντοστέφανο.

49. Βλ. K. Horna, Eine unedierte Rede, 184,392-98. 
50. Βλ. Horna, Eine unedierte Rede, 185,6-8. Για την χρονολόγηση του λόγου και 

της επιστολής μεταξύ 1169 και 1172/73, βλ. Ε. Μαδαριάγα, Η βυζαντινή οικογένεια των 
Αγιοθεοδωριτών (ΙΙ): Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτης, Πρωτονωβελισσιμοϋπέρτατος λογοθέτης 
του δρόμου και Ορφανοτρόφος, ΒυζΣυμ 24 (2014), 213-46, εδώ 215-17. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 141–161

157ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

Επιπρόσθετες υπαινικτικές αναφορές στους συκοφάντες του 
βρίσκουμε και στην Σύνοψιν Χρονικήν51, αλλά σχεδόν τίποτα άλλο 
από εκεί και πέρα. Οπωσδήποτε, η περίπτωση του Μανασσή διαφέρει 
αισθητά από τον ελευθερόστομο Ιωάννη Τζέτζη, που επιτίθεται ανοικτά 
στους συναδέλφους του ή τον πολυγραφότατο Θεόδωρο Πρόδρομο, που 
συνθέτει παρωδίες με υπαινιγμούς κατά του αυτοκρατορικού οίκου52 και 
ο οποίος σε άλλα κείμενα ψέγει εκείνους που ο ίδιος θεωρεί ως ημιμαθείς ή 
ανεπαρκείς στην τέχνη τους. Με άλλα λόγια, στα έργα του Μανασσή που 
έχουμε στα χέρια μας, δύσκολα θα βρούμε μία φράση όπως η ακόλουθη, 
από τον Δήμιον ἢ ἰατρόν, του Θεοδώρου Προδρόμου:

Εἰ δὴ ταῦτα ὑπὲρ σοῦ, ὦ γενναιοτάτη ἐῤῥέθη τῶν ἀνθρωπίνων 
ἐπιστήμη σωμάτων ἰατρική, καὶ ὑπὲρ ὑμῶν δέ, ὦ καθηγεμόνες τῆς τέχνης, 
ὦ Καλλίκλεις Νικόλαε, εὐφυεστάτη τῷ ὄντι καὶ ἐπιστημονικωτάτη πάντα 
ψυχή, καὶ σοῦ δὲ Λιζίκων ἄριστε Μιχαήλ, ψόγος γὰρ ἀνιάτρων, ἔπαινος 
ἄντικρυς ἰατρῶν, ὑμέτερον ἂν εἴη προνοεῖσθαί τε μου τοῦ ἀσθενοῦς 
τουτουὶ σωματίου καί μοι τοὺς ἀλιτηρίους τούτους συνεπιτρίβειν53.

Παρότι, λοιπόν, η ζωή του δεν ήταν ανέφελη54, ο Μανασσής δείχνει να 

51. Φθόνε, θηρίον χαλεπόν, λῃστά, φονεῦ, διῶκτα… | μέχρι καὶ τίνος, κάκιστε, 
τὸν βίον συγκυκήσεις [= συνταράσσεις], | τύραννε, παντομήχανε, φόνιε, δολοπλόκε; | 
κἀγὼ γάρ, ὡς οὐκ ὤφελον, σαῖς ἐμπεσὼν παλάμαις | καὶ πειραθείς σου τῶν βελῶν κεῖμαι 
μικρὸν ἐμπνέων (Ο. Λαμψίδης (έκδ.), Constantini Manassis, Breviarum Chronicum (CFHB 
36), Αθήνα 1996, στ. 3199 & 3207-10). 

52. Σύμφωνα με την L. R. Cresci, Parodia e metafora nella “Catomiomachia” di 
Teodoro Prodromo, Eikasmós 12 (2001), 197-204, κυρίως 203-4, η Κατομυομαχία είναι μία 
υπαινικτική σάτιρα, η οποία στρέφεται εναντίον των Κομνηνών. 

53. La satira bizantina, 322,212-324,218.
54. Εκτός από τα χωρία που σημειώσαμε παραπάνω, βλ. επίσης P. Marciniak & K. 

Warcaba, Racing with rhetoric: a Byzantine ekphrasis of a chariot race, BZ 107/1 (2014), 
97-112, κυρίως 107-12, όπου διατυπώνεται η υπόθεση ότι ο ανώνυμος παραλήπτης ενός 
ποιήματος του Μιχαήλ Αγιοθεοδωρίτη είναι ο Μανασσής (έκδοση με σύντομο σχολιασμό: 
Horna, Eine unedierte Rede, 194-98). Ο παραλήπτης χαρακτηρίζεται ως ξένος (στ. 8) 
που μονάζει ὡς φιλῳδὸν στρουθίον (στ. 25), είναι λοιπόν πιθανό πως διέμενε σε κάποιο 
μοναστήρι, έξω από την Κωνσταντινούπολη. Συνδυάζοντας τις ενδείξεις αυτές με τους 
υπαινιγμούς του Μανασσή στα υπόλοιπα έργα του, οι συγγραφείς καταλήγουν στο 
εύλογο συμπέρασμα ότι ο παραλήπτης θα μπορούσε να είναι ο συγκεκριμένος λόγιος, που 
θα είχε καταφύγει ενδεχομένως σε κάποια μονή για να αποφύγει δυσάρεστες καταστάσεις 
που δημιουργούνταν στην πρωτεύουσα. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

158 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ

στέκει πάνω από τον διδακτισμό και την (πολιτική) κριτική55. Τις λιγοστές 
φορές που ανοίγει τα χαρτιά του είναι για να ζητήσει προστασία από τις 
ισχυρές γνωριμίες του. κατά τα άλλα, νιώθει πολύ ευτυχής περιγράφοντας 
αυτοκρατορικά κυνήγια και έργα Τέχνης ή συγγράφοντας λόγους και 
επικήδειους για τους σπουδαίους υποστηρικτές του, μεταξύ των οποίων 
και ο ίδιος ο αυτοκράτορας. 

Πώς εξηγείται η σχετική απόσταση του Μανασσή από τον κόσμο 
των πολιτικών παθών; Πιθανώς με διπλό τρόπο, έναν κειμενικό και έναν 
εξωλογοτεχνικό. Στην πρώτη περίπτωση θα πρέπει να εννοήσουμε αυτό 
που αποκαλούμε «λογοτεχνική φυσιογνωμία» ενός συγγραφέα. Όπως 
δηλαδή υπάρχουν λογοτέχνες που αφήνουν να εκφραστεί μέσα από τα 
έργα τους ἢ τῶν καλῶν ἔπαινος, ἢ τῶν κακῶν ψόγος56, έτσι υπάρχουν 
και άλλοι που θέτουν την πένα τους στην υπηρεσία μίας μη κοινωνικής 
Τέχνης. Φυσικά, για τους δεύτερους η πολιτική είναι πολύ ταπεινή ως 
λογοτεχνικό υλικό. 

Περισσότερες απαντήσεις θα μπορούσε ενδεχομένως να δώσει η 
εξωλογοτεχνική θεώρηση των πραγμάτων. Με βάση αυτή, δεν θα βλέπαμε 
στο πρόσωπο του Μανασσή κάτι περισσότερο από έναν λόγιο συγγραφέα 
με ισχυρούς δεσμούς στην αυτοκρατορική αυλή και την αριστοκρατία, 
που ζει επαγγελματικά από την λογοτεχνική συγγραφή (άλλωστε, τα 
περισσότερα έργα του σχετίζονται με το καθεστώς της πατρωνίας57). 

55. Εξαιρείται η Σύνοψις Χρονικὴ και το Αστρολογικό ποίημα, τα οποία γράφτηκαν 
ευθύς εξ αρχής για να μεταδώσουν συγκεκριμένες γνώσεις στην σεβαστοκρατόρισσα 
Ειρήνη, και άρα δεν πρόκειται για «ποιήματα με διδακτισμό», αλλά για «διδακτικά 
ποιήματα». Σχετικά με τον διπλό χαρακτήρα της Συνόψεως, ως τερπνής και ωφέλιμης 
μαζί, βλ., γενικά, I. Nilsson – E. Nyström, To compose, read, and use a Byzantine text: 
aspects of the chronicle of Constantine Manasses, ΒΜGS 33/1 (2009), 42-60. Σχετικά με 
την πατρότητα του Αστρολογικού ποιήματος, που πλέον αποδίδεται με βεβαιότητα στον 
Μανασσή, βλ. A. Rhoby, Verschiedene Bemerkungen zur Sebastokratorissa Eirene und zu 
Autoren in ihrem Umfeld, Νέα Ῥώμη 6 (2009), 305-36, κυρίως 321-29.

56. Ο στίχος του Γρηγορίου Ναζιανζηνού (PG 37, στ. 1334Α). 
57. Η Σύνοψις Χρονική, όπως φαίνεται από το επίγραμμα που προτάσσεται, 

ήταν αφιερωμένη στη σεβαστοκρατόρισσα Ειρήνη. Για την Ἔκφρασιν Κύκλωπος, έχει 
προταθεί ως πάτρωνας ο Γεώργιος Παλαιολόγος, μέλος της αριστοκρατίας (βλ. I. Nilsson, 
Constantine Manasses, Odysseus, and the Cyclops. On byzantine appreciation of pagan art 
in the twelfth century, Bsl 69/3 (suppl.) (2011), 123-36, ιδίως 128). Στις άλλες εκφράσεις του 
Μανασσή εμφανίζονται ή αναφέρονται άνθρωποι που ίσως λειτουργούσαν ως πάτρωνες 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 141–161

159ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

Οπωσδήποτε, ένας τέτοιος άνθρωπος δεν θα έθετε σε κίνδυνο τα ίδια 
του τα προνόμια, αντίθετα θα αρκούνταν στην επίκληση των ισχυρών 
του φίλων, κάθε φορά που θα παρουσιαζόταν κάποιος κίνδυνος – και 
πράγματι, αυτό ακριβώς βλέπουμε να συμβαίνει στα έργα που μας 
παραδόθηκαν. Ίσως, λοιπόν, ο χαρακτηρισμός που έχει δοθεί κατά το 
παρελθόν στον συγγραφέα ως «professional parasite»58 να κρύβει αρκετή 
δόση αλήθειας.

Εύλογα, το χιούμορ ενός «παράσιτου» δεν θα μπορούσε να είναι ούτε 
υπαινικτικό, ούτε ιδιαίτερα αιχμηρό. Μία καρδερίνα που ξεγελά τους 
ανθρώπους με την πολυμάθειά της, έναν γέρος που προκαλεί το γέλιο του 
αφηγητή με τα παθήματα και την αραίωση των μαλλιών του, και ένας 
ανώνυμος Κύπριος που ταλαιπωρεί τον ποιητή κατά την διάρκεια της 
Θείας Λειτουργίας. και στις τρεις περιπτώσεις, δεν υπάρχουν παράπλευρες 
απώλειες: Οι φίλοι του αφηγητή θαυμάζουν την γλωσσομαθή καρδερίνα, 
ο ηλικιωμένος διακωμωδείται, αλλά συνάμα γίνεται αντικείμενο 
(συγκρατημένου) θαυμασμού, ενώ ο Κύπριος θα προκαλούσε το γέλιο 
στον λόγιο αναγνώστη / ακροατή, επειδή η εικόνα του θα ερχόταν σε 
ευθεία αντίθεση με αυτή που είχαν οι λόγιοι Κωνσταντινουπολίτες για 
τον εαυτό τους, ενώ θα βρισκόταν σε σύμπνοια με το πώς έβλεπαν τους 
ἀγροίκους, και άρα το επεισόδιο θα επιβεβαίωνε την κυρίαρχη ιδεολογία 
με τον καλύτερο και πιο ευχάριστο τρόπο. 

Συνεπώς, το κωμικὸν υπάρχει στα έργα του Κωνσταντίνου 
Μανασσή –τουλάχιστον σε αυτά που μας έχουν παραδοθεί–59 κατά 

του συγγραφέα: Πρόκειται για τον άντρα που φιλοξενεί τον αφηγητή στο σπίτι του στην 
Ἔκφρασιν ἁλώσεως σπίνων καὶ ἀκανθίδων (6,9 Horna) και για τον «βαθύ γνώστη» των 
Τεχνών στην Ἔκφρασιν γῆς, που καθοδηγεί το βλέμμα του αφηγητή (O. Lampsidis, Der 
vollständige Text der Ἔκφρασις γῆς des Konstantinos Manasses, JÖB 41 (1991), 189-205, 
κυρίως 196,45-46).

58. P. Magdalino, In search of the Byzantine courtier: Leo Choirosphaktes and 
Constantine Manasses, στο: H. Maguire (επιμ.), Byzantine court culture from 829 to 1204, 
Washington 1997, 141-65, ιδίως 161: «He seems to have been a professional parasite who 
spent all his time frequenting the houses and soliciting the favors of the magnates of the 
extended imperial family». Η κρίση του Magdalino, αν και υπέρ το δέον αυστηρή, στην 
ουσία της είναι σωστή. 

59. Οπωσδήποτε, δεν μπορούμε να μην λάβουμε υπόψη ότι ο Μανασσής (όπως 
και άλλοι βυζαντινοί συγγραφείς) θα είχε συγγράψει ενδεχομένως και άλλα έργα τα 
οποία δεν διασώθηκαν (το γεγονός ότι η μυθιστορία του παραδόθηκε αποσπασματικά 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 141–161

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΧΡΥΣΟΓΕΛΟΣ160

τρόπο αυτόνομο, ως συνειδητή επιλογή του συγγραφέα για χάρη του 
λογοτεχνικού αποτελέσματος, αλλά και ως ενδεικτικό παράδειγμα για 
τον πειραματισμό που διακρίνει ένα σεβαστό ποσοστό της λογοτεχνικής 
παραγωγής του 12ου αιώνα. Πιο «φιλελεύθερος» σε επίπεδο λογοτεχνικής 
πράξης από τους συγχρόνους του, ο Μανασσής αστειεύεται και γελά 
μέσα στα κείμενά του, έστω και σπάνια, με μία γοητευτική ζωντάνια που 
δεν απουσιάζει βέβαια από άλλους συγγραφείς της εποχής, αν και δεν την 
συναντούμε όσο συχνά θα θέλαμε60. Ταυτόχρονα, όμως, ο συγγραφέας 
αποδεικνύεται και λιγότερο θαρραλέος από τους συναδέλφους του. 
Κι αυτό διότι στον Μανασσή δεν θα βρούμε σχεδόν τίποτα που να 
μας θυμίζει τον Τιμαρίωνα61, τον Ἀνάχαρσιν ή την Κατομυομαχίαν. Ο 
Μανασσής μπορεί να ήταν το ίδιο «σνομπ» με τους συγχρόνους του 
λογοτέχνες, ποιος ο λόγος όμως να το διατρανώσει, εφόσον είχε τόσο 
πιστούς και ισχυρούς φίλους;

θα πρέπει να μας βάζει σε σκέψεις). Εν τούτοις, σε αυτό τον συλλογισμό υπάρχουν δύο 
αντίλογοι: α) Εμείς δεν μπορούμε παρά να διατυπώνουμε τις υποθέσεις και να εξάγουμε τα 
συμπεράσματά μας με βάση ό,τι έχουμε στα χέρια μας, β) Στην περίπτωση που φοβόμαστε 
ότι τα χαμένα έργα θα μας ανέτρεπαν την εικόνα που έχουμε διαμορφώσει, θα μπορούσε 
κανείς να αντιστρέψει τον συλλογισμό: Γιατί να αποκλείουμε την πιθανότητα αυτά τα 
έργα να επιβεβαίωναν τα δεδομένα που έχουμε διαθέσιμα;

60. Ο Bernard, Byzantine humor in byzantine letters, 189-90 σημειώνει περιπτώσεις 
στην επιστολογραφία από τον 10ο έως τον 12ο αιώνα (με έμφαση πάντως στον Μιχαήλ 
Ψελλό), όπου το γέλιο κάνει την εμφάνισή του στο πλαίσιο του πνευματώδους χιούμορ.

61. Για την ανάγνωση του Τιμαρίωνα ως διαμάχης μεταξύ της ρητορικής και της 
φιλοσοφίας, βλ. A. Kaldellis, The Timarion: Toward a literary interpretation, στο: P. Odorico 
(επιμ.), La face cachée de la literature byzantine. Le texte en tant que message immédiat. Actes 
du colloque international, Paris 5-6-7 Juin 2008 organisé par le centre d’études byzantines de 
l’EHESS sous la direction de Paolo Odorico (Dossiers byzantins 11), Paris 2012, 275-87. Για 
μία διεισδυτική ανάλυση του τρόπου με τον οποίο ο ανώνυμος συγγραφέας ασκεί δριμεία 
κριτική στους θεσμούς της εποχής του, συμπεριλαμβανομένων των εκκλησιαστικών, βλ. D. 
Krallis, Harmless satire, stinging critique: Notes and suggestions for reading the Timarion, 
στο: D. Angelov - M. Saxby, Power and subversion in Byzantium (Society for the promotion 
of Byzantine studies 17), Surrey - Burlington 2013, 221-45.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 141–161

161ΚΩΜΙΚΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ και γελιο τον 12ο αιωνα

Comic Literature and Laughter in 12th Century:
The Case of Constantine Manasses

The intriguing literary production of the 12th century comprises 
among others satires, parodies and works that include comic elements. This 
is due to several reasons, such as the cultural continuum of the past two 
centuries, the vivid interest of the literati in Aristophanes and Lucian, and 
the social placing of authors within the highly competitive society of the era. 
Within this framework, learned men of the Capital often turn to the genres 
(Lucianic dialogues, ψόγοι and the techniques [offensive language, literary 
metaphors] of the ancient comic literature and the rhetoric), in order to 
attack, mock or degrade certain individuals (rival grammarians, oppressive 
patrons) or specific groups that represent the “Other” (rustics, “Latins”). 
Occasionally, the reaction of laughter escorts the intention of the authors to 
ridicule their targets.

The present study takes into consideration the abovementioned frame 
and focuses on the comic elements that are to be traced in the work of 
orator and poet Constantine Manasses. Essentially, Manasses’ employ of 
the comic doesn’t deviate from the general practice of his contemporaries, 
as the author displays the same sense of superiority against other learned 
men, while showcasing a sentiment of aversion to people outside the capital. 
However, his attitude is considerably softer in comparison to other authors 
of this period, whereas his works are surprisingly devoid of any direct attack 
against learned competitors. In addition, laughter in Manasses, when it 
occurs, adds a lighthearted tone and doesn’t seem to conceal an intention 
for rebuke or stinging criticism. The possible reasons for Manasses’ stand 
are explored in this paper.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

Σπύρος Χρ. Καρύδης

Συλλογικεσ Χορηγιεσ στην Κερκυρα κατα την Πρωιμη Λατινοκρατια. 
Επιγραφικα Τεκμηρια

Ἀφιερωτικὲς ἐπιγραφὲς τῆς ὕστερης βυζαντινῆς περιόδου, προερχόμενες 
ἀπὸ τὴν Πελοπόννησο, τὴ βενετοκρατούμενη Κρήτη, καὶ ἄλλες ἐπαρχίες 
ὑπὸ βυζαντινὴ ἢ ξένη κυριαρχία, βεβαιώνουν τὴν ὕπαρξη διαφόρων 
μορφῶν χορηγίας γιὰ τὴν ἵδρυση ἢ τὴν ἀνακαίνιση ναῶν ἢ μοναστηριῶν1. 

* Εὐχαριστῶ θερμὰ καὶ ἀπὸ τὴ θέση αὐτὴ τὸν κ. Κώστα Γραμμένο, ὁ ὁποῖος μοῦ 
ὑπέδειξε τὴν ἐπιγραφὴ τοῦ Ἁγίου Στεφάνου στὸ Σκριπερό, καθὼς καὶ τὸ ἀντίγραφο τῆς 
ἐπιγραφῆς τοῦ Προφήτη Ἠλία στὰ κατάστιχα τοῦ νοταρίου Μαρκαντώνιου Γενοβέζε. 
Εὐχαριστῶ ἐπίσης τὸν κ. Γεράσιμο Δημουλᾶ γιὰ τὶς χρήσιμες πληροφορίες του καὶ γιὰ τὴ 
φωτογράφηση τοῦ κτηματολογίου τοῦ ναοῦ τοῦ Προφήτη Ἠλία, καθὼς καὶ τὸν ἐφημέριο 
τοῦ ναοῦ τοῦ Ἁγίου Στεφάνου Σκριπεροῦ πατέρα Ἰωάννη Σκούλικα γιὰ τὴν ἄδεια 
δημοσίευσης τῆς ἐπιγραφῆς καὶ τὶς χρήσιμες πληροφορίες του γιὰ τὸν ναό. Εὐχαριστῶ, τέλος, 
τὴν Ἐφορεία τῶν Γενικῶν Ἀρχείων τοῦ Κράτους γιὰ τὴν ἄδεια δημοσίευσης φωτογραφιῶν 
ἀπὸ τὸ ἀρχειακὸ ὑλικὸ ποὺ φυλάσσεται στὰ Ἀρχεῖα Νομοῦ Κέρκυρας. Ξεχωριστὲς 
εὐχαριστίες ὀφείλω στὸν παλαιογράφο, ὑπεύθυνο τοῦ Ἱστορικοῦ καὶ Παλαιογραφικοῦ 
Ἀρχείου τῆς Ἐθνικῆς Τράπεζας, κ. Ἀγαμέμνονα Τσελίκα γιὰ τὶς χρήσιμες παρατηρήσεις καὶ 
ὑποδείξεις του, ἀναφορικὰ μὲ τὰ ζητήματα χρονολόγησης τῶν ἐπιγραφῶν.

1. Οἱ κτητορικὲς ἐπιγραφὲς καὶ οἱ τύποι τῶν χορηγιῶν ποὺ καταγράφονται σὲ 
αὐτές, εἰδικότερα μάλιστα οἱ συλλογικὲς χορηγίες, ἀποτελοῦν ἀντικείμενα μὲ τὰ ὁποῖα 
ἔχει ἐπισταμένα ἀσχοληθεῖ ἡ Σοφία Καλοπίση-Βέρτη σὲ σειρὰ ἐργασιῶν της στὶς ὁποῖες 
παραπέμπω. Βλ. S. Kalopissi-Verti, Dedicatory Inscriptions and Donor Portraits in 
Thirteenth-Century Churches of Greece, Österreichische Akademie der Wissenschaften, 
Veröffentlichungen der Kommission für die Tabula Imperii Byzantini, Band 5, Wien 1992. 
Η ιδια, Aspects of Patronage in Fourteenth-Century Byzantium. Regions under Serbian and 
Latin Rule, Βυζάντιο καὶ Σερβία κατὰ τὸν ΙΔ΄ αἰώνα, Ἀθήνα 1996, 363-379. Η Ιδια, Church 
inscriptions as documents. Chrysobulls – Ecclesiastical acts - Inventories – Donations – Wills, 
ΔΧΑΕ 24 (2003), 79-88. Η Ιδια, Church Foundations by Entire Villages (13th-16th c.) A 
short note, ZRVI 44/1 (2007), 333-340. Η Ιδια, Ἐπιγραφικὲς μαρτυρίες ἀπὸ τὴ βυζαντινὴ 



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ164

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 163-209

Ἀπὸ αὐτές, ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον παρουσιάζουν οἱ συλλογικὲς χορηγίες, 
οἱ ὁποῖες θὰ μποροῦσαν νὰ διακριθοῦν σὲ τρεῖς ἐπιμέρους κατηγορίες. 
Ἡ πρώτη βασίζεται στὴ συνεργασία μικροῦ ἢ μεγάλου ἀριθμοῦ ἀτόμων 
καὶ οἰκογενειῶν. Ἡ δεύτερη περιλαμβάνει τὸ σύνολο ἢ σχεδὸν τὸ σύνολο 
τῶν κατοίκων ἑνὸς χωριοῦ. Ἡ τρίτη περιλαμβάνει ὁμάδα χωριῶν μιᾶς ἢ 
περισσότερων γεωγραφικῶν ἢ διοικητικῶν ἑνοτήτων2.

Οἱ συλλογικὲς χορηγίες τῆς πρώτης κατηγορίας ἐμφανίζουν 
ἰδιαίτερη διάδοση στὴν ὑστεροβυζαντινὴ Μάνη, ὅπως βεβαιώνεται 
ἀπὸ τὶς σωζόμενες κτητορικὲς ἐπιγραφὲς ναῶν τῆς περιοχῆς. Ἀνάλογες 
συμπεριφορὲς διαπιστώνονται ἐπίσης στὴν Κύπρο, στὴ Νάξο καὶ στὴ 
βενετοκρατούμενη Κρήτη3. 

Ἡ συλλογικὴ χορηγία ὁλόκληρων χωριῶν, μὲ παλαιότερο 
παράδειγμα σὲ ἐπιγραφὴ προερχόμενη ἀπὸ τὴ Μάνη τοῦ δεύτερου μισοῦ 
τοῦ 11ου αἰώνα4, ἀπαντᾶ σαφέστερα σὲ ναοὺς τοῦ 13ου αἰώνα καὶ ἑξῆς 
τόσο στὶς ὑπὸ βυζαντινὴ ὅσο καὶ στὶς ὑπὸ λατινικὴ ἢ βενετικὴ κυριαρχία 
περιοχές, ἀλλὰ καὶ ἀργότερα, κατὰ τὴν περίοδο τῆς ὀθωμανικῆς κατοχῆς, 
σὲ διάφορες περιοχὲς τοῦ ἑλληνικοῦ καὶ εὐρύτερα τοῦ βαλκανικοῦ 
χώρου. Στὴν κατηγορία αὐτὴ τὰ γνωστὰ παραδείγματα προέρχονται 
ἀπὸ τὴ Μάνη, τὴ Μικρὰ Ἀσία, τὴ Ρόδο, τὴ Θάσο, τὴν Ἤπειρο τοῦ 15ου 
καὶ 17ου αἰώνα, τὴν περιοχὴ τῆς Ἀχρίδας τοῦ 14ου καὶ 15ου αἰώνα, καὶ 
φυσικὰ ἀπὸ τὴν Κρήτη τοῦ 14ου καὶ 15ου αἰώνα5.

Μάνη, Ἐπιστημονικὸ Συμπόσιο στὴ μνήμη Νικολάου Β. Δρανδάκη γιὰ τὴ βυζαντινὴ 
Μάνη, Καραβοστάσι Οἰτύλου, 21-22 Ἰουνίου 2008, Πρακτικά, Σπάρτη 2008-2009, 89-
97. Η Ιδια, Collective patterns of Patronage in the Late Byzantine Village: The evidence of 
Church Inscriptions, Donation et donateurs dans le monde byzantin (Réalités Byzantines 
14), Actes du colloque international de l’Université de Fribourg 13-15 mars 2008, éd. J. M. 
Spieser et É. Yota, Paris 2012, 125-140.

2. Kalopissi-Verti, Collective patterns, 128.
3. Kalopissi-Verti, Dedicatory Inscriptions, 71. Η Ιδια, Church inscriptions, 67-68. Η 

Ιδια, Ἐπιγραφικὲς μαρτυρίες, 91. Η Ιδια, Collective patterns, 130, 133, 134, 136. Η Ιδια, 
Aspects, 368 σημ. 62.

4. Kalopissi-Verti, Collective patterns, 126. Η Ιδια, Ἐπιγραφικὲς μαρτυρίες, 91.
5. Kalopissi-Verti, Church inscriptions, 82-83. Η Ιδια, Collective patterns, 128, 130-

133, 134-135. Η Ιδια, Church foundations, 333-340. Η Ιδια, Aspects, 369. Η Ιδια, Dedicatory 
Inscriptions, 36 σημ. 100 καὶ 101, 65, ὅπου καὶ οἱ παραπομπὲς στὸν G. Gerola, Monumenti 
veneti dell’isola di Creta, τ. 4, Venezia 1932.



ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 165

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

Ἡ συμμετοχή, τέλος, περισσότερων χωριῶν, τὰ ὁποῖα ἀνῆκαν σὲ 
ἑνιαία γεωγραφικὴ ἑνότητα ἢ εἶχαν κοινὴ διοίκηση, στὴν ἵδρυση ἑνὸς 
ναοῦ μαρτυρεῖται σὲ ἀφιερωτικὴ ἐπιγραφὴ τοῦ 1372 τῆς ἐκκλησίας τῆς 
Ἁγίας Παρασκευῆς στὸ Κίτιρο Σελίνου στὰ Χανιά, ἡ ὁποία ἀποδίδει 
τὴν ἵδρυση τοῦ ναοῦ στὴ συνεργασία τῶν χριστιανῶν τῆς τούρμας τοῦ 
Κιτίρου καὶ ἀπαριθμεῖ τὰ χωριὰ ποὺ ἀνῆκαν σὲ αὐτή, συνολικὰ ὀκτὼ ἢ 
ἐννέα χωριά6. Ἀνάλογα παραδείγματα ὑπάρχουν ἐπίσης ἀπὸ τὴν περιοχὴ 
τῆς Ἀχρίδας7.

Στὶς γνωστὲς περιπτώσεις συνεργατικῶν καὶ συλλογικῶν χορηγιῶν 
γιὰ τὴν ἵδρυση ναῶν καὶ μοναστηριῶν, ποὺ καταγράφονται στὴ σχετικὴ 
βιβλιογραφία, θὰ μποροῦσε νὰ προστεθεῖ ἐπίσης ἕνας μεγάλος ἀριθμὸς 
προερχόμενος ἀπὸ τὴν Κέρκυρα καὶ γενικότερα τὸν ἰόνιο νησιωτικὸ χῶρο. 
Στὶς συνεργατικὲς καὶ συλλογικὲς χορηγίες ἐντάσσονται ὅλες ἐκεῖνες οἱ 
περιπτώσεις οἱ ὁποῖες στὶς πηγὲς χαρακτηρίζονται ὡς ἀδελφότητες ἢ 
ἀδελφάτα, ὅροι ποὺ ἀπηχοῦν τὴν ὀργάνωση τῶν κτητόρων ἑνὸς ναοῦ ἢ 
μονῆς, οἱ ὁποῖοι στηρίζουν τὰ κτητορικά τους δικαιώματα στὴ συμμετοχὴ 
τῶν ἴδιων ἢ τῶν προγόνων τους στὴν ἵδρυση ἢ στὴν ἀνακαίνισή του ἢ 
ἔχουν καταβάλει ἀνάλογη πρὸς τοὺς ἀρχικοὺς κτήτορες εἰσφορά, γιὰ νὰ 
ἀποκτήσουν ἴσα μὲ αὐτοὺς κτητορικά, καὶ συνακόλουθα συναδελφικά, 
δικαιώματα. Ἐπίσης ἐντάσσονται οἱ λεγόμενοι ναοὶ «τῆς κοινότητος» 
ἑνὸς χωρίου, καθὼς καὶ οἱ λιγοστές, ἀλλὰ ἐξαιρετικὰ ἐνδιαφέρουσες 
περιπτώσεις ναῶν καὶ μονῶν ποὺ ἱδρύθηκαν μὲ τὴ σύμπραξη μεγάλου 
ἀριθμοῦ χωριῶν8. Ἐδῶ οἱ πληροφορίες προέρχονται ἀπὸ τὶς λιγοστὲς 
σωζόμενες κτητορικὲς ἐπιγραφές, ἀπὸ τὰ ἐπίσημα ἀντίγραφά τους, τὰ 
ὁποῖα ἔγιναν μὲ σκοπὸ τὴν ἐπιβεβαίωση ἢ τὴ διεκδίκηση κτητορικῶν 
δικαιωμάτων, κυρίως ὅμως ἀπὸ τὸ σωζόμενο νοταρικὸ ὑλικὸ ποὺ 
περιλαμβάνει τὰ συμφωνητικὰ τῶν ἐμπλεκόμενων προσώπων ἢ ὁμάδων 
στὴν ἵδρυση ἑνὸς ναοῦ ἢ μοναστηριοῦ καὶ τὶς δωρεές τους, καθὼς καὶ τὴ 

6. Ἡ ἐπιγραφὴ στοῦ Gerola, Monumenti, τ. 4, 435-436. Βλ. ἐπίσης, Kalopissi-Verti, 
Collective patterns, 132. Η Ιδια, Aspects, 369. Η Ιδια, Church foundations, 336.

7. Βλ. ἀναλυτικότερα, Kalopissi-Verti, Collective patterns, 135. Η Ιδια, Church 
foundations, 333, 336. Η Ιδια, Church inscriptions, 82-83.

8. Γιὰ ὅλες αὐτὲς τὶς περιπτώσεις, γιὰ τὴ συγκρότηση τῶν ὁμάδων τῶν κτητόρων, τὰ 
δικαιώματά τους πάνω στοὺς ἱδρυόμενους ναούς, καὶ τὴ μετέπειτα λειτουργία τους στὴ 
μορφὴ τῆς ἀδελφότητας βλ. Σπ. Καρύδης, Ὀρθόδοξες ἀδελφότητες καὶ συναδελφικοὶ ναοὶ 
στὴν Κέρκυρα (15ος-19ος αἰ.), Ἀθήνα 2004.



166 	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

μετέπειτα δραστηριότητα τῶν ὁμάδων αὐτῶν, σὲ σχέση μὲ τὴν ἐφημερία, 
τὴ διοίκηση καὶ τὴ διαχείρισή του. 

Στὴ σύντομη αὐτὴ μελέτη περιορίζομαι στὴν παρουσίαση τεσσάρων 
περιπτώσεων ναῶν ποὺ προέρχονται ἀπὸ τὴν πρώιμη περίοδο τῆς 
λατινοκρατίας στὴν Κέρκυρα, τὰ ἐπιγραφικὰ τεκμήρια τῶν ὁποίων 
σώζονται εἴτε in situ εἴτε σὲ ἀντίγραφα στὰ Ἀρχεῖα Νομοῦ Κέρκυρας. 
Πρόκειται, κατὰ χρονολογικὴ σειρά, γιά: τὴν Ὑ. Θ. Ὁδηγήτρια Ἀγραφῶν, 
ποὺ ἱδρύθηκε τὸ 1286 καὶ τῆς ὁποίας γνωρίζουμε τὴν κτητορικὴ ἐπιγραφὴ 
ἀπὸ πολὺ μεταγενέστερο νοταρικὸ ἀντίγραφο· τὸν Ὑψηλὸ Παντοκράτορα 
στὴν κορυφὴ τοῦ ὁμώνυμου ὄρους, ποὺ ἱδρύθηκε τὸ 1347 καὶ τοῦ ὁποίου 
γνωρίζουμε ἀπὸ ἀντίγραφο τὴν πρώτη κτητορικὴ ἐπιγραφὴ καὶ μιὰ 
δεύτερη τοῦ 1614 ἔπειτα πιθανὸν ἀπὸ τὴν ἀνακαίνισή του· τὸν Προφήτη 
Ἠλία στὸ χωριὸ Κουναβάδες ποὺ ἱδρύθηκε τὸ 1398, τοῦ ὁποίου ἡ 
κτητορικὴ ἐπιγραφὴ σώζεται ἐπίσης σὲ ἀντίγραφο· τὸν Ἅγιο Στέφανο 
στὸ χωριὸ Σκριπερό, ποὺ ἱδρύθηκε τὸ 1416, ἡ κτητορικὴ ἐπιγραφὴ τοῦ 
ὁποίου σώζεται ἕως σήμερα. Καὶ οἱ τέσσερεις ναοὶ ἔχουν ξεχωριστὸ 
ἐνδιαφέρον, ὄχι μόνον γιατὶ σχετίζονται μὲ τὶς παλαιότερες γνωστὲς 
μαρτυρίες συλλογικῶν χορηγιῶν στὸν ἰόνιο χῶρο, ἀλλὰ καὶ διότι καὶ τῶν 
τεσσάρων γνωρίζουμε ἱκανοποιητικὰ τὴν ἱστορικὴ διαδρομή, μποροῦν 
ἑπομένως νὰ ἀποτελέσουν τὴ βάση γιὰ τὴ διευκρίνιση τῆς ἐμφάνισης 
τοῦ θεσμοῦ τῶν θρησκευτικῶν ἀδελφοτήτων στὸν λατινοκρατούμενο 
ἑλληνικὸ χῶρο, ὡς ἀποτέλεσμα τῆς σταδιακῆς μεταμόρφωσης τῆς ὁμάδας 
τῶν κτητόρων ἑνὸς ναοῦ σὲ κτητορικὴ ἀδελφότητα.

Οἱ τέσσερεις ἀπὸ τὶς πέντε δημοσιευόμενες ἐδῶ ἐπιγραφὲς 
προέρχονται ἀπὸ ἀντίγραφα, τὰ ὁποῖα ἔγιναν σὲ διαφορετικὰ χρονικὰ 
διαστήματα, κατ’ ἐντολὴ προφανῶς τῶν κτητόρων, γιὰ λόγους πού, 
παρότι δὲν εἶναι παντοῦ εὐκρινεῖς, σχετίζονταν μὲ τὴ χρήση τῶν 
ἐπιγραφῶν ὡς τεκμηρίων πιστοποίησης τῶν κτητορικῶν δικαιωμάτων 
τῶν ἀναγραφομένων προσώπων καὶ τῶν ἀπογόνων τους στοὺς ναούς, 
θέμα γιὰ τὸ ὁποῖο θὰ γίνει ἐκτενέστερος λόγος παρακάτω. Τὸ γεγονὸς 
αὐτὸ γεννᾶ εὔλογα τὴν ἀμφιβολία ὡς πρὸς τὴν ἀκρίβεια τῆς μεταγραφῆς 
καὶ τὸν βαθμὸ παρέμβασης τῶν ἀντιγραφέων, οἱ ὁποῖοι, συνήθως, 
ἦταν νοτάριοι. Ἡ ρητὴ ὅμως δήλωση τῶν νοταρίων ὅτι μεταγράφουν 
πιστά, λέξη πρὸς λέξη, εἴτε τὸ προσκομιζόμενο ἔγγραφο εἴτε τὴν ἴδια 
τὴν ἐπιγραφή, ἡ δηλούμενη παρουσία μαρτύρων κατὰ τὴ διαδικασία τῆς 
μεταγραφῆς, καὶ ἡ διαπίστωση κενῶν σημείων (γραμμάτων ἢ λέξεων), 



167ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ὅπου ἀδυνατοῦσαν νὰ διαβάσουν, ἢ ἀκόμη ἡ προσφυγὴ στὴ σχεδίαση 
τῶν γραμμάτων, ὅταν ἀμφέβαλαν, ἀποτελοῦν στοιχεῖα ποὺ μᾶς 
ἐπιτρέπουν νὰ θεωρήσουμε πὼς οἱ ἀντιγραφεῖς μετέφεραν τὰ κείμενα 
τῶν ἐπιγραφῶν πιστὰ ὡς πρὸς τὸ περιεχόμενό τους.

Στὶς τρεῖς περιπτώσεις, ποὺ παρουσιάζονται ἐδῶ, εἶναι χαρακτηριστικὴ 
ἡ χρήση τοῦ ὅρου «κώδικας» μὲ τὴν ἔννοια τῆς ἐπιγραφῆς. Ὁ ὅρος 
χρησιμοποιεῖται τόσο γιὰ τὸ ἔγγραφο ποὺ προσκομιζόταν στὸν νοτάριο 
γιὰ νὰ ἀντιγραφεῖ ὅσο καὶ γιὰ τὶς ἴδιες τὶς ἐπιτοίχιες ἐπιγραφὲς τὶς ὁποῖες 
αὐτὸς καλοῦνταν νὰ μεταγράψει. Μὲ τὸν ἴδιο τρόπο χρησιμοποιεῖται ὁ 
ὅρος καὶ στὴν περίπτωση τῆς μεταγραφῆς τῶν ἐπιγραφῶν τῶν ναῶν τοῦ 
Ἁγίου Βασιλείου καὶ Ἁγίου Προκοπίου Ψωραρῶν, τόσο στὴν ἐντολὴ τοῦ 
βαΐλου ὅσο καὶ στὴν πράξη ποὺ συνέταξε ὁ νοτάριος, ὅπως θὰ δοῦμε 
ἀναλυτικότερα παρακάτω9.

Οι επιγραφες

α. Ὁ «κώδικας» τῆς Ὁδηγήτριας Ἀγραφῶν10

Στὶς 5 Νοεμβρίου 1788 ἐμφανίστηκε στὸν νοτάριο Ἰωάννη Κοπαῖο ὁ 
ἱερομόναχος Ἰωακεὶμ Μαρτίνος, καθηγούμενος τοῦ μοναστηριοῦ τῆς 
Ὁδηγήτριας Ἀγραφῶν, ὁ ὁποῖος τοῦ παρέδωσε ἕνα χαρτὶ παλαιότατον 
ἐπιγραφόμενον Κώδιξ, τὸ ὁποῖο, κατὰ τὸν νοτάριο, εἶχε γραφεῖ ἀπὸ 
πρόσωπο ἀνώνυμο στὶς 6 Μαΐου 1286 καὶ περιεῖχε τὴν «ἀρχαία» οἰκοδομὴ 
τῆς ἐκκλησίας μὲ τὰ ὀνόματα τῶν κτητόρων, τὸ καθένα γραμμένο μὲ 
τάξη καὶ χωριστὰ κατὰ χωριό. Ὁ ἱερομόναχος ζήτησε νὰ καταγραφεῖ ὁ 

9. Τὴ σημασία τῆς ἐπιγραφῆς ἔχει ἐπίσης ὁ ὅρος «codice» στὴν ἰταλικὴ μετάφραση 
τῆς «Μεταγράψεως» τῆς μονῆς Βαρνάκοβας, ἑνὸς κειμένου ποὺ συντέθηκε ὡς ἱστορικὸ 
τεκμήριο κατὰ τὰ χρόνια τῆς βενετικῆς κυριαρχίας στὴν περιοχή (τέλος τοῦ 17ου αἰώνα), 
καὶ περιέχει τὴ μεταγραφὴ ἐπιγραφῶν ἀπὸ ταῖς κολόναις τῆς ἐκκλησίας καὶ ἄλλα 
σημειώματα. Τὸ κείμενο τῆς «Μεταγράψεως» στὸ Β. Κατσαρός, Ἕνα χρονικὸ τῆς μονῆς 
Βαρνάκοβας (Χφ. 1 Μονῆς Βαρνάκοβας), Κληρονομία 11 (1979), 374-377.

10. Τὸ ἔγγραφο δημοσιεύτηκε γιὰ πρώτη φορὰ σὲ παλαιότερη μελέτη μου, ποὺ 
ἀφοροῦσε τοὺς ναοὺς τοῦ 15ου αἰώνα στὴν Κέρκυρα [Σπ. Καρύδης, Ὀρθόδοξοι ναοὶ τῆς 
Κέρκυρας τὸν 15ο αἰ., Βυζαντιακὰ 19 (1999), 306-307] καὶ ἀναδημοσιεύτηκε σὲ σχετικὴ 
μὲ τὸν ναὸ μονογραφία, ὅπου καὶ παρουσιάστηκε ἀναλυτικὰ τὸ περιεχόμενό του (Σπ. 
Καρύδης, Ἡ Ὁδηγήτρια Ἀγραφῶν Κέρκυρας. Ψηφίδες ἀπὸ τὴ μακραίωνη ἱστορία 
της, Κέρκυρα 2011, 15-18 καὶ 107-109). Ἐδῶ ἀναδημοσιεύεται μόνον τὸ κείμενο τῆς 
ἐπιγραφῆς.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

168 	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

«κώδικας» στὸ κατάστιχο τοῦ νοταρίου καὶ νὰ τοῦ δοθεῖ στὴ συνέχεια 
ἀντίγραφο, παραμένοντας τὸ πρωτότυπο ἰνφιλτζάδο (συνημμένο) στὸ 
κατάστιχο τοῦ νοταρίου γιὰ τὴν παντοτινή του διατήρηση. Ὁ νοτάριος 
συνέταξε, παρουσίᾳ δύο μαρτύρων, τὴ σχετικὴ πράξη τῆς ἐμφάνισης 
τοῦ ἱερομονάχου καὶ τῆς παράδοσης τοῦ «κώδικα» καὶ ἀντέγραψε στὸ 
κατάστιχό του τὸ περιεχόμενό του ὡς ἀκολούθως: 

Οἰκοδομήθη καὶ ἱστορήθη ὁ θεῖος καὶ πάνσεπτος Ναὸς τῆς ὑπεραγίας 
Θεοτόκου Ὀδηγητρίας διὰ συνδρομῆς καὶ ἐξόδου τῶν εὐλαβεστάτων 
ἱερέων καὶ τιμίων ἀνδρῶν τῶν κάτωθεν γεγραμμένων ἐπὶ ἔτους ͵ασπϛ΄ 
Μαγίου ϛ΄. Ἐγράφη δὲ ὁ κώδιξ οὗτος. Εἰσὶν δὲ τὰ χέρια αὐτῶν.

χωρίον τῶν Ἀγραφῶν. Ἰωάννης ὁ Κορακιανίτης, Βασίλειος ὁ 
Προβατᾶς, Ἰωάννης ὁ Βατϊνιώτης, Νικόλαος ὁ Κόρεντος, Ἰωάννης 
ὁ Μαχειριώτης, Νικόλαος ὁ Μαχειριώτης, Θεόδωρος ὁ Μασούτης, 
Νικόλαος ὁ Μαχειριώτης, Ἀντώνιος ὁ Περίθειος, Γεώργιος ὁ Κυριακάτος, 
Ἰωάννης ὁ Κοστάρης, Ἰωάννης ὁ Μόρφης, Νικόλαος ὁ Κοσκινᾶς.

χωρίον Ἀντιπερνῶν. παπᾶ Ἰωάννης ὁ Παντέχης, Κρήνη ἡ 
Χειμαροῦ, Δημήτριος ὁ Μαρτῖνος, Θεόδωρος Ἀμπελικός, Θεόδωρος ὁ 
Χλωρόπουλος, Νικόλαος ὁ Λαϊνᾶς, Γεώργιος Σαλιβαρᾶς, Ἰωάννης τοῦ 
Λάμπρου, Ἰωάννης Μαρτῖνος.

χωρίον τῶν Καρουσάδων. παπᾶ Κυριάκης ὁ Κατωμέρης, παπᾶ 
Νικόλαος Ἀνυφαντῆς, Γεώργιος ὁ Τζουκαλλᾶς, Κώστας ὁ Τζουκαλλᾶς, 
Γεώργιος ὁ Περιβολάρης, Βρετὸς ὁ Μελαχρινός, Θεόδωρος ὁ Δουκιανός, 
Γεώργιος ὁ Δουκιανός, Γεώργιος ὁ Τώρκος, Νικόλαος τοῦ Ἰακωβο-
Μάνου, Δημήτριος ὁ Καλωτᾶς, Χρυσῆ τοῦ Κολωτᾶ, Θεόδωρος ὁ 
Τζαγγάρης, Ποθητὴ ἡ γυναῖκα τοῦ Μακέδου, Δημήτριος ὁ Κωθωνιάτης, 
παπᾶ Μάνου Κλαδαμινός.

χωρίον Καβαλλούρι. Μιχαὴλ ὁ Βαρυβάτης, Περώτας τοῦ Νικηφόρου, 
Ἀντώνιος Στάνος, Μιχαὴλ Θιχάλης, Μιχαὴλ Σέμικος, Νικόλαος Σέμικος, 
Γεώργιος ὁ Λυριώτης, Καλὴ ἡ Γραμματίκαινα, Καλὴ ἡ Λαγούλου.

χωρίον Λευκορακίου. Νικόλαος ὁ Πρεβέκης, Σταματοῦ ἡ 
Κοτρώναινα.

χωρίον τῆς ἁγίας Παρασκευῆς. Νικόλαος ὁ Ζωρέλλος, Κώστας ὁ 
Ριμωτᾶς, Θεοδώρα ἡ Λούραινα, Μαρία τοῦ Νικηφόρου, Μιχαὴλ ὁ Σάβας.

χωρίον τῶν Νηφῶν. Νικόλαος ὁ Νηφιάτης, Δημήτριος ὁ Νηφιάτης, 
Ἰωάννης ὁ Κυριακόπουλος, Θεοδώρα ἡ Βολάχαινα.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

169ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

χωρίον Κληματιᾶς. Δημήτριος ὁ Καβαλλαρόπουλος, Ἀντώνιος ὁ 
Μερκούρης, Γεώργιος ὁ Μερκούρης, Ἰωάννης ὁ Μερκούρης, Ἰωάννης ὁ 
Φωτινός, Ἰωάννης ὁ Μικρόπουλος, Ἀναστασία τοῦ Σώκαλη.

χωρίον Κυπριανάδων. Σταματοῦ παπᾶ Ῥογιάτη, Ἰωάννης Χειμαριάς, 
Μιχαὴλ ὁ Αὐλωνίτης, Ἀναστασία τοῦ Μιχαλόπουλου.

χωρίον τῶν ἁγίων Δούλων. Μαρία τοῦ Φράγκου, Θεόδωρος ὁ Λάζαρης, 
Ἰωάννα τοῦ Γουναρόπουλου, Εὑρετὸς ὁ Γουναρόπουλος, Γεώργιος ὁ 
Μουργανάρης, ἡ Καλὴ τοῦ Καλοπροσκύνη, Νικόλαος ὁ Κοσκινᾶς.

Ἐξ ἐπιτροπῆς11 τῶν ὑψηλοτάτων ἀφεντάδων Μπάϊλου καὶ 
Καπιτανίου καὶ προβεδεδόρου κ. Ἀντωνίου Διέδου ἐπὶ ἔτους ᾳ[....]π΄ 
Μαγίου ιγ΄.

Τὸ «παλαιότατον χαρτὶ» ποὺ παραδόθηκε στὸν νοτάριο δὲν 
βρέθηκε ἀνάμεσα στὶς ἄλλες ἰδιωτικὲς πράξεις ποὺ βρίσκονται 
συρραμμένες στὸ τέλος τοῦ καταστίχου. Ἔτσι δὲν ὑπάρχει πλέον ἡ 
δυνατότητα διαπίστωσης τῆς παλαιότητας τοῦ «χαρτίου» καὶ ἐλέγχου 
τῆς ἀκρίβειας τῆς ἀντιγραφῆς, μὲ τὴν ἐξέταση τοῦ ἴδιου τοῦ τεκμηρίου. 
Τὸ βέβαιο εἶναι ὅτι τὸ «χαρτὶ» ποὺ παραδόθηκε πρὸς ἀντιγραφὴ καὶ 
φύλαξη δὲν εἶχε γραφεῖ τὸ 1286, ὅπως σημείωσε ὁ νοτάριος, ἀλλὰ 
πολλὰ χρόνια ἀργότερα κατὰ τὴν περίοδο τῆς βενετικῆς κατοχῆς τοῦ 
νησιοῦ, ὅπως βεβαιώνεται ἀπὸ τὴ σχετικὴ σημείωση στὸ τέλος τοῦ 
ἐγγράφου. Στὸ νοταρικὸ κατάστιχο καὶ στὸ ἀντίγραφο τῆς πράξης ποὺ 
ἔγινε ἀπὸ τὸν ἴδιο νοτάριο καὶ ὑπάρχει στὸν φάκελο τοῦ ναοῦ, στὴν ἀρ
χειακὴ σειρὰ «Ἔγγραφα Ἐκκλησιῶν» τοῦ Ἀρχείου τῆς Κέρκυρας, στὴ 
θέση τῆς χρονολογίας τοῦ παραπάνω σημειώματος ὑπάρχει τὸ πρῶτο 
καὶ τὸ τελευταῖο γράμμα μὲ τέσσερεις ἐνδιάμεσες στιγμές, ἔνδειξη εἴτε 
ἀδυναμίας τοῦ νοταρίου νὰ διαβάσει τὰ ἄλλα γράμματα εἴτε χάσματος 
στὸ «χαρτὶ» ποὺ τοῦ προσκόμισε ὁ ἡγούμενος. Ἡ συμπλήρωση τοῦ 
κενοῦ, καὶ ἑπομένως ὁ χρονικὸς προσδιορισμὸς τῆς σύνταξης τοῦ 
προσκομισθέντος ἐγγράφου, εἶναι πρακτικὰ ἀδύνατη, ἀφοῦ δὲν 
κατέστη δυνατὴ ἡ ταύτιση τοῦ ἀναφερόμενου προβλεπτῆ-καπιτάνου 
Ἀντωνίου Διέδου. Στοὺς καταλόγους τῶν Βενετῶν ἀξιωματούχων ποὺ 
ὑπηρέτησαν στὴν Κέρκυρα ἀπαντᾶ ὁ γενικὸς προβλεπτὴς Marcantonio 

11. Ἡ ἔκφραση, ἀντὶ τοῦ δοκιμότερου «διὰ προτροπῆς». Πρβλ. Α. Τσελίκας, 
Νικολάου Σπαρμιώτη, νομικοῦ Κορυφῶν, «Ἔγγραφον ἐλευθερίας» (1391), Δελτίον τῆς 
Ἰονίου Ἀκαδημίας 2 (1986), 185.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

170 	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

Diedo τὸ διάστημα 1728-173112, τοῦ ὁποίου τὰ χρονικὰ ὅρια τῆς θητείας 
καὶ τὸ ἀξίωμα δὲν συμπίπτουν μὲ τὰ δεδομένα τοῦ ἐγγράφου, καὶ ὁ 
προβλεπτὴς Antonio Diedo, ὁ ὁποῖος τὸ 1434 ἐκλέχθηκε μὲ θητεία ἑνὸς 
ἔτους καὶ παρέμεινε στὴν Κέρκυρα ἕως τοὺς πρώτους μῆνες τοῦ 143613. 
Ἡ ταύτιση τοῦ προβλεπτῆ τοῦ ἐγγράφου μας μὲ τὸν τελευταῖο συνάδει 
μὲ τὴ δηλούμενη παλαιότητα τοῦ προσκομισθέντος ἐγγράφου, ἡ θητεία 
του ὅμως δὲν συμπίπτει μὲ τὸν χρόνο ποὺ ὑποδεικνύει ἡ σημείωση, 
ἐκτὸς καὶ ἂν θεωρηθεῖ ὅτι ὁ νοτάριος μετέγραψε λανθασμένα τὴν οὕτως 
ἢ ἄλλως λειψὴ χρονολογία.

Ὁ «κώδικας», ὅπως ἀντιγράφτηκε στὸ νοταρικὸ κατάστιχο, δὲν 
εἶναι ἄλλος ἀπὸ τὴν κτητορικὴ ἐπιγραφὴ τοῦ ναοῦ, ἡ ὁποία ἄλλωστε 
ὡς πρὸς τὴ μορφὴ καὶ τὴ διάταξη τοῦ περιεχομένου εἶναι ἀνάλογη πρὸς 
ἐκείνη τοῦ Προφήτη Ἠλία Κουναβάδων ποὺ θὰ δοῦμε στὴ συνέχεια, ἡ 
ὁποία ἐπίσης χαρακτηρίζεται ὡς «κώδικας». Ἡ χρήση τοῦ ὅρου μὲ τὸ 
περιεχόμενο αὐτὸ ἀπαντᾶ καὶ σὲ ἄλλα ἀνάλογα ἔγγραφα, ἀλλὰ καὶ σὲ 
πολιτειακὲς ἐντολὲς ἀντιγραφῆς τῶν κτητορικῶν καὶ ἄλλων ἐπιγραφῶν, 
ποὺ θὰ δοῦμε στὴ συνέχεια. Ἡ φράση: Ἐγράφη δὲ ὁ κώδιξ οὗτος. Εἰσὶν 
δὲ τὰ χέρια αὐτῶν, προφανῶς ἀνήκει στὸ ἀντιγραφόμενο ἔγγραφο καὶ 
δὲν ἔχει προστεθεῖ ἀπὸ τὸν νοτάριο, διαφορετικὰ ἡ δήλωση εἰσὶν δὲ 
τὰ χέρια αὐτῶν θὰ σήμαινε ὅτι ὁ νοτάριος τοῦ 1788 εἶχε μπροστά του 
ἔγγραφο μὲ πρωτότυπες ὑπογραφές, περίπτωση ποὺ ἀποκλείεται, ἀφοῦ 
ὅπως εἴδαμε τὸ ἔγγραφο ποὺ τοῦ παραδόθηκε καταρτίστηκε μὲ ἐντολὴ 
τῶν τοπικῶν βενετικῶν ἀρχῶν, πολλὰ χρόνια μετὰ τὴν ἀναφερόμενη 
χρονολογία οἰκοδόμησης τοῦ ναοῦ. Ἡ φράση, τὸ πιθανότερο εἶναι νὰ 
ἀποτελεῖ προσθήκη τοῦ γραφέα τοῦ πρώτου ἀντιγράφου τῆς πρωτότυπης 
ἐπιγραφῆς, καθὼς δὲν ὑπάρχουν παραδείγματα τέτοιας διατύπωσης σὲ 
σωζόμενες ἐπιγραφές.

Προβληματισμὸ γεννᾶ ἡ χρονολόγηση ἀπὸ Χριστοῦ γεννήσεως 
καὶ ὄχι ἀπὸ κτίσεως κόσμου, ἡ ὁποία ἀποτελοῦσε τὸν ἀποκλειστικὸ 
τρόπο χρονολόγησης τῶν βυζαντινῶν καὶ μεταβυζαντινῶν ἐπιγραφῶν, 
ἀλλὰ καὶ τῶν δημόσιων, ἐκκλησιαστικῶν καὶ ἰδιωτικῶν ἐγγράφων 

12. Α. Τσίτσας, Βενετοκρατούμενη Κέρκυρα (Θεσμοί), Κέρκυρα 1989, 122.
13. Γι’ αὐτὸν βλ. Σπ. Ασωνίτης, Ἡ Κέρκυρα καὶ τὰ ἠπειρωτικὰ παράλια στὰ τέλη 

τοῦ Μεσαίωνα (1386-1462), Θεσσαλονίκη 2009, 266. F. Rossi, Diedo, Antonio, Dizionario 
Biografico degli Italiani, τ. 39, Roma 1991, 761-764.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

171ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

τοῦ ὀρθόδοξου χώρου. Ἡ χρονολόγηση ἀπὸ γεννήσεως Χριστοῦ εἶναι 
στοιχεῖο ποὺ φανερώνει λατινικὴ ἐπίδραση14 καὶ θὰ πρέπει νὰ σχετιστεῖ 
μὲ τὴν ἀντίστοιχη τάση ποὺ παρατηρεῖται στὴν Κάτω Ἰταλία, καθὼς καὶ 
μὲ τὸ τηρούμενο ἀπὸ τὴν ἀνδηγαυικὴ διοίκηση χρονολογικὸ σύστημα, 
ὑπὸ τὴν κυριαρχία τῆς ὁποίας βρισκόταν ἡ Κέρκυρα ἤδη ἀπὸ τὸ 1267. 
Ἡ χρονολόγηση ἀπὸ Χριστοῦ γεννήσεως ἀπαντᾶ στὰ ἑλληνικὰ ἔγγραφα 
τῆς Κάτω Ἰταλίας, μὲ αὐξανόμενη συχνότητα, ἀπὸ τὸ 1239 παράλληλα μὲ 
τὴν ἀπὸ κτίσεως κόσμου15. Τὸ ἴδιο χρονολογικὸ σύστημα διαπιστώνεται 
καὶ στὰ λατινικὰ διοικητικὰ ἔγγραφα τῆς ἀνδηγαυικῆς καγκελαρίας ἀπὸ 
τὸν 13ο αἰώνα καὶ ἑξῆς16.

Ὁ συντάκτης τῆς ἐπιγραφῆς τῆς Ὁδηγήτριας ἐπιλέγει νὰ 
χρονολογήσει τὸ μνημεῖο κατὰ τὸν τῶν λατίνων δρόμον17, ἐπιλογὴ 
ποὺ γιὰ τὸν 13ο καὶ τὸν 14ο αἰώνα, μὲ βάση τουλάχιστον τὰ γνωστὰ 
στοιχεῖα, εἶναι μοναδικὴ γιὰ τὸν κερκυραϊκὸ χῶρο, ὅπου οἱ νεότερες 
ἐπιγραφὲς τοῦ Ὑψηλοῦ Παντοκράτορα καὶ τοῦ Προφήτη Ἠλία ποὺ θὰ 
δοῦμε παρακάτω, ἀκολουθοῦν τὴν ἀπὸ κτίσεως κόσμου χρονολόγηση 
τῶν μνημείων. Ἀνάλογη ἐπιλογὴ γιὰ τὴν ἴδια χρονικὴ περιόδο δὲν 
παρατηρεῖται οὔτε στὴν Κρήτη, ἡ ὁποία γνώρισε τὴ βενετικὴ κυριαρχία 
ἀρκετὲς δεκαετίες νωρίτερα, ὅπου ἀπὸ τὸν μεγάλο ἀριθμὸ τῶν 
γνωστῶν ἑλληνικῶν ἐπιγραφῶν καμιὰ δὲν χρονολογεῖται μὲ τὸν τρόπο 
τῆς Ὁδηγήτριας18. Ἡ ἐπιλογὴ ξενίζει, ἀφοῦ τὸ χρονικὸ διάστημα τῆς 
ἀνδηγαυικῆς κυριαρχίας στὸ νησὶ ἦταν μικρὸ καὶ ἑπομένως θὰ ἀνέμενε 
κανεὶς μεγαλύτερη προσκόλληση στὴ βυζαντινὴ παράδοση τοῦ τόπου. 
Προφανῶς δὲν μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ ὡς δείκτης ταχείας προσαρμογῆς τοῦ 

14. Πρβλ. Τσελίκας, Ἔγγραφο ἐλευθερίας, 180.
15. Βλ. Fr. Trinchera, Syllabus graecarum membranarum, Neapoli 1865, 404 (ἔγγρ. 

291 τοῦ 1239), 408 (ἔγγρ. 293 τοῦ 1243), 424 (ἔγγρ. 299 τοῦ 1257), 425 (ἔγγρ. 300 τοῦ 
1265), 430 (ἔγγρ. 302 τοῦ 1266), 432 (ἔγγρ. 303 τοῦ 1266), 438 (ἔγγρ. 306 τοῦ 1267), 478 
(ἔγγραφο 324 τοῦ 1271), 486 (ἔγγραφο 327 τοῦ 1273), 488 (ἔγγρ. 328 τοῦ 1277), 499 (ἔγγρ. 
333 τοῦ 1291).

16. Βλ. I registri della Cancelleria Angioina, ricostruiti da Riccardo Filangieri con la 
collaborazione degli Archivisti napoletani, τ. I-L, Napoli, presso l’Accademia, 1950-2010.

17. Ἡ ἔκφραση στὴ συνθήκη μεταξὺ Ἰωάννη Παλαιολόγου καὶ Βενετῶν τοῦ ἔτους 
1447 (μμ, τ. 3, Vindobonae 1865, 224).

18. Στὴν Κρήτη, ἡ χρονολόγηση ἀπὸ Χριστοῦ γεννήσεως ἀπαντᾶ σὲ ἐπιγραφὲς ἀπὸ 
τὸν 15ο αἰώνα καὶ ἑξῆς· βλ. Στ. Ξανθουδίδης, Χριστιανικαὶ ἐπιγραφαὶ ἐκ Κρήτης, Ἀθηνᾶ 
15 (1903), 60, 114.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

172 	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

ντόπιου πληθυσμοῦ, ἀφοῦ δὲν εἶναι γνωστὸ ἂν ἀποτελοῦσε ἐπιλογὴ τῶν 
κτητόρων ἢ τοῦ ζωγράφου ποὺ ἔγραψε τὴν ἐπιγραφή. Ἡ ἐπισήμανσή 
της ὅμως ἀποτελεῖ πρώιμο τεκμήριο τῆς σταδιακῆς διαφοροποίησης 
τῆς λατινοκρατούμενης Κέρκυρας ἀπὸ τὴ βυζαντινή της παράδοση ὡς 
πρὸς τὸν τρόπο χρονολόγησης. Στὰ παλαιότερα σωζόμενα κερκυραϊκὰ 
ἑλληνικὰ ἔγγραφα, τὶς δύο πράξεις τοῦ νομικοῦ Δημητρίου Μαλάκη τοῦ 
1371 καὶ τοῦ 1374, δὲν ἀκολουθεῖται ἑνιαῖο χρονολογικὸ σύστημα. Ἡ 
πρώτη, ποὺ περιέχει τὴ συμφωνία μεταξὺ τοῦ λατίνου ἀρχιεπισκόπου 
Καστελίνου Ρωμανόπουλου καὶ τοῦ ἱερομονάχου Μεθοδίου σχετικὰ 
μὲ τὸ μοναστήρι τοῦ Παντοκράτορα στὸ Ἀσκηταριό, χρονολογεῖται 
ἀπὸ γεννήσεως Χριστοῦ, ἐνῶ ἡ δεύτερη, ποὺ ἀφορᾶ τὴ συμφωνία 
μεταξὺ τοῦ Γουλιέλμου δε Ἀλταβίλλα καὶ τοῦ Θεόδωρου Καβάσιλα, 
χρονολογεῖται ἀπὸ κτίσεως κόσμου19. Ἀπὸ τὸ τέλος ὅμως τοῦ 14ου αἰώνα 
θὰ ὁριστικοποιηθεῖ ἡ ἐπιλογὴ τῆς ἀπὸ Χριστοῦ γεννήσεως χρονολογίας 
τόσο τῶν ἑλληνικῶν ὅσο καὶ τῶν λατινικῶν δημόσιων καὶ ἰδιωτικῶν 
ἐγγράφων καθὼς καὶ τῶν ἐπιτοίχιων ἐπιγραφῶν20.

Ὁ κατάλογος τῶν πρώτων κτητόρων τοῦ ναοῦ περιλαμβάνει τὰ 
ὀνόματα 76 ἱερέων καὶ τιμίων ἀνδρῶν, ἀπὸ τὰ ὁποῖα, βέβαια, τὰ 15 
ἀφοροῦν γυναῖκες, προερχόμενα ἀπὸ τὰ ἀκόλουθα δέκα γειτονικὰ 
χωριά: Ἀγραφοί, Ἀντιπερνοί, Καρουσάδες, Καβαλούρι, Λευκοράκι, Ἁγία 
Παρασκευή, Νυμφές, Κληματιά, Κυπριανάδες, Ἅγιοι Δοῦλοι. Ἡ σύνθεση 
τῆς κτητορικῆς ὁμάδας, τουλάχιστον σὲ ὅ,τι ἀφορᾶ τὴ διασπορά της, 
θὰ παραμείνει σὲ γενικὲς γραμμὲς σταθερὴ στοὺς ἑπόμενους αἰῶνες. 
Στὰ νεότερα χρόνια παύουν νὰ ἐμφανίζονται τὰ χωριὰ Λευκοράκι καὶ 
Ἁγία Παρασκευή, τὰ ὁποῖα καταστράφηκαν ἢ συγχωνεύτηκαν μὲ τὰ 
πλησιόχωρά τους, καὶ τὸ χωριὸ Κληματιά. Τὸν 18ο αἰώνα θὰ περιοριστεῖ 
στὰ χωριὰ Ἀγραφοί, Ἀντιπερνοί, Καρουσάδες, Κυπριανάδες, Ἅγιοι 
Δοῦλοι, ἀποτέλεσμα πιθανὸν τῆς ἔκλειψης τῶν κτητορικῶν οἰκογενειῶν 
στὰ ἄλλα χωριά, γιὰ νὰ αὐξηθεῖ ἐκ νέου τὸν 19ο αἰώνα μὲ τὴν προσθήκη 
τῶν χωριῶν Νυμφὲς καὶ Κληματιά21.

19. Βλ. ἀντίστοιχα, MM, τ. 5, 67-68 καὶ τ. 3, 245-248.
20. Βλ. Α. Mustoxidis, Delle cose corciresi, τ. 1, Corfù 1848, LX, πράξη τῆς 28ης 

Μαΐου 1386. Τσελίκας, Ἔγγραφον ἐλευθερίας, 182 ἔγγραφο τοῦ 1391. Σπ. Ασωνίτης, Τρία 
κερκυραϊκὰ νοταριακὰ ἔγγραφα τῶν ἐτῶν 1398-1458, Ἑῷα καὶ Ἑσπέρια 1 (1993), 18-25.

21. Καρύδης, Ὁδηγήτρια Ἀγραφῶν, 29-30.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

173ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

β. Τὸ ἐπὶ περγαμηνῆς «ἔγγραφο» τοῦ Ὑψηλοῦ Παντοκράτορα 

Ἡ περγαμηνὴ βρέθηκε στὸ χωριὸ Περίθεια τὸ ἔτος 1874 καὶ μὲ μέριμνα 
τοῦ Ἰωάννη Ρωμανοῦ ἔγινε κτῆμα τῆς Ἐπιτροπῆς ποὺ διαχειριζόταν 
τότε τὴν Ἐγχώρια Περιουσία, ἀφοῦ καταβλήθηκε στὸν κάτοχό της τὸ 
αἰτούμενο τίμημα, μὲ τὴ συναρωγὴ τοῦ Δήμου Κερκυραίων, ὁρισμένων 
μελῶν τῆς Ἀναγνωστικῆς Ἑταιρείας καὶ τοῦ Ταμείου τῆς Ἐγχώριας 
Περιουσίας ὅπου καὶ φυλάχθηκε ἕως τὸ 1954 τουλάχιστον22. Στὴ συνέχεια 
παραδόθηκε, μαζὶ προφανῶς μὲ τὸ ἀρχεῖο τῆς Ἐγχωρίου Διαχειρίσεως, 
στὸ Ἱστορικὸ Ἀρχεῖο τῆς Κέρκυρας, ὅπου καὶ φυλάσσεται σήμερα23.

Πρόκειται γιὰ περγαμηνὴ διαστάσεων: μῆκος 420 χιλ. (μέγιστο) - 335 
χιλ. (ἐλάχιστο), πλάτος 410 χιλ. (μέγιστο) - 400 χιλ. (ἐλάχιστο). Γραμμένη 
ἐπιφάνεια, 360 (πλάτος) × 265 (ὕψος). Φέρει τέσσερα διπλώματα ὁριζόντια 
καὶ ἕνα κάθετα στὸ κείμενο. Τὸ κάτω μέρος της εἶναι κομμένο κατὰ τὰ 
τρία τέταρτα, πιθανὸν μὲ ψαλίδι.

Γραφὴ κεφαλαιογράμματη, μὲ τόνους καὶ πνεύματα, τὶς συνήθεις 
συντομογραφίες τῶν καταλήξεων καὶ τὸ -Ι- μὲ διαλυτικά. Ἀνθοειδὴς 
διακόσμηση τοῦ ἀρχικοῦ γράμματος Ε. Ἀντίστοιχη ἀνθοειδὴς διακόσμηση 
τοῦ Ε καὶ στὴν ἀρχὴ τῆς τελευταίας παραγράφου, ἂν καὶ μικρότερη σὲ 
μέγεθος. Μελάνι καστανό. Ὑπάρχουν μικρὲς φθορὲς μεταξὺ τῆς 5ης καὶ 
6ης γραμμῆς, στὸ τέλος τῆς 7ης γραμμῆς καὶ στὴ γραμμὴ 22. Φθαρμένα 
γράμματα στὶς γραμμὲς 19 καὶ 22. Κάτω ἀριστερά, ἀχνοφαίνεται μὲ 
μαῦρο μελάνι ὁ ἀριθμὸς «73». Στὸ πίσω μέρος, ἡ ἀριθμητικὴ πράξη 7343-
6855=488. Πιθανὸν ὁ κάτοχος τῆς περγαμηνῆς ὑπολόγισε τὰ χρόνια ποὺ 
τὸν χώριζαν ἀπὸ τὴν ἵδρυση τοῦ ναοῦ ἀφαιρώντας τὸ ἔτος ἵδρυσης 
τοῦ ναοῦ ἀπὸ τὸ τρέχον τότε ἀπὸ κτίσεως κόσμου ἔτος. Ἂν εὐσταθεῖ ἡ 
ὑπόθεση, ἡ ἀριθμητικὴ πράξη ἔγινε τὸ ἔτος 1835.

Σύμφωνα μὲ τὸν Σπ. Θεοτόκη, πρόκειται γιὰ «ἔγγραφο» τὸ 
ὁποῖο χρονολογεῖται στὸ ἔτος 1347, εἶναι δηλαδὴ σύγχρονο τοῦ 
καταγραφόμενου γεγονότος, καὶ γράφτηκε ἀπὸ ἀμαθῆ ἱερέα χωρικὸ σὲ 

22. Σπ. Θεοτόκης, Ἀναμνηστικὸν τεῦχος τῆς πανιονίου ἀναδρομικῆς ἐκθέσεως, 
ἐν Κερκύρᾳ 1914, 106 σημ. 1. Ιω. Μπουνιας, Κερκυραϊκά. Ἱστορία-Λαογραφία, τ. Α΄, 
Ἀθῆναι 1954, 166. Ἀντίγραφο τοῦ ἐγγράφου κατεῖχε περὶ τὸ 1890 ὁ Ἰω. Ρωμανός, ἀπὸ 
τὸν ὁποῖο ἔλαβε τὶς σχετικὲς πληροφορίες ὁ Εὐστ. Μεταλληνὸς (Ἡ ἐκκλησία τοῦ Ὑψηλοῦ 
Παντοκράτορος καὶ τῆς Κασσιώπης, Φυλλάδιον Α, Ἐν Κερκύρᾳ 1890, 5).

23. Ἀρχεῖα Νομοῦ Κέρκυρας (στὸ ἑξῆς: Α.Ν.Κ.), Ἑνετοκρατία, φάκ. 109, περγαμηνή.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

174 	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

γλώσσα παραφθαρμένη ἐκκλησιαστική24. Στὴ βιβλιογραφία ἐπίσης, ὅπου 
τὸ περιεχόμενό της ἀξιοποιεῖται ποικιλότροπα τόσο ἀπὸ ἐκείνους ποὺ 
ἀσχολήθηκαν μὲ τὴν ἱστορία τοῦ μνημείου ὅσο καὶ ἀπὸ ἐκείνους ποὺ 
ἑστίασαν στὴν ὀργάνωση τῆς κερκυραϊκῆς ὑπαίθρου, εἴτε δὲν ἀναφέρεται 
καθόλου25 εἴτε ἀναφέρεται μὲ τὸν γενικὸ ὅρο «ἔγγραφο»26, χωρὶς νὰ 
προσδιορίζεται ἀκριβέστερα ἡ φύση του. 

Κατὰ τὴ γνώμη μου ἡ χρήση τῆς κεφαλαιογράμματης γραφῆς, ἀλλὰ 
καὶ ἡ δομὴ τοῦ κειμένου ὁδηγοῦν στὸ συμπέρασμα ὅτι δὲν πρόκειται 
γιὰ ἔγγραφο, ἀλλὰ γιὰ πιστὸ ἀντίγραφο τῆς κτητορικῆς ἐπιγραφῆς τοῦ 
ναοῦ27, τὴν ὁποία ὁ ἄγνωστος ἀντιγραφέας θεώρησε καλὸ νὰ μεταφέρει 
στὴν περγαμηνή, ὄχι μόνον ὡς πρὸς τὸ περιεχόμενο ἀλλὰ καὶ ὡς πρὸς 
τὴ μορφή της. Ἄλλωστε σὲ αὐτὴν ἀναγνωρίζονται τὰ βασικὰ στοιχεῖα 
ποὺ προσδιορίζουν μιὰ κτητορικὴ ἐπιγραφή: α) τὴ δήλωση τοῦ ἔτους 
ἵδρυσης, β) τὴν ἀναγνώριση τοῦ κόπου, τοῦ μόχθου καὶ τῶν ἐξόδων τῶν 
δωρητῶν-κτητόρων καὶ γ) τὴν ἀναγραφὴ τῶν κτητόρων εἴτε ὀνομαστικὰ 
εἴτε συλλογικά, ὅπως ἀκριβῶς ἔγινε ἐδῶ.

Ἡ ἐπιγραφή, σύμφωνα μὲ νεότερη κτητορικὴ ἐπιγραφή, γιὰ τὴν ὁποία 
γίνεται λόγος στὴν ἑπόμενη ἑνότητα, γνωστὴ καὶ αὐτὴ χάρη στὸ σωζόμενο 
ἀντίγραφό της, βρισκόταν μέσα στὸ ἱερὸ βῆμα. Δὲν εἶναι γνωστὸς ὁ 
χρόνος κατάρτισης τοῦ ἀντιγράφου. Ἡ ἐπιλογὴ τοῦ ἀντιγραφέα νὰ 

24. Θεοτόκης, Ἀναμνηστικὸν τεῦχος, 106. Πρβλ. καὶ Μπουνιας, Κερκυραϊκά, 166, 167.
25. Ε. Αγγελομάτη-Τσουγκαράκη, Ἡ ἐξέλιξη τῶν οἰκισμῶν τῆς ὑπαίθρου Κέρκυρας, 

Ζ΄ Πανιόνιο Συνέδριο, Λευκάδα, 26-30 Μαΐου 2002, Πρακτικά, τ. Β΄, Ἀθήνα 2004, 525.
26. Μπουνιας, Κερκυραϊκά, 166. Ν. Καραπιδάκης, Ἀπὸ τὶς ἀδελφότητες καλλιεργητῶν 

στὸ “χωρίον”, Ζ΄ Πανιόνιο Συνέδριο, Λευκάδα, 26-30 Μαΐου 2002, Πρακτικά, τ. Β΄, 
Ἀθήνα 2004, 424, ὅπου χρησιμοποιεῖται ὁ ὅρος «πρωτότυπο ἔγγραφο».

27. Κατὰ τὴν ὕστερη βυζαντινὴ περίοδο ἀπαντοῦν τόσο μικρογράμματες ὅσο 
καὶ μεγαλογράμματες ἐπιγραφές. Βλ. ἐνδεικτικὰ τὶς σύγχρονες περίπου ἐπιγραφὲς τοῦ 
Μιχαὴλ Ἀρχαγγέλου στὸν Πολεμίτα Μάνης (1278) καὶ τῆς Χρυσαφίτισσας (1290), ἐκ τῶν 
ὁποίων ἡ πρώτη εἶναι μικρογράμματη καὶ ἡ δεύτερη κεφαλαιογράμματη· Ν. Δρανδάκης, 
Δύο ἐπιγραφὲς ναῶν τῆς Λακωνίας: τοῦ Μιχαὴλ Ἀρχαγγέλου (1278) στὸν Πολεμίτα τῆς 
Μάνης καὶ τῆς Χρυσαφίτισσας (1290), Λακωνικαὶ Σπουδαὶ 6 (1982), 46-49, 56 ἀντίστοιχα 
[ἀνατύπωση: ο Ιδιος, Μάνη καὶ Λακωνία, τ. Α΄. Μάνη-Μελέται, ἐπιμ. Χ. Κωνσταντινίδη, 
Ἀθῆναι 2009, 301-304, 311]. Γιὰ τὸ θέμα βλ. εἰδικότερα, Φ. Καραγιάννη, Παρατηρήσεις στὴ 
χρήση τῆς μικρογράμματης γραφῆς στὶς βυζαντινὲς ἐπιγραφὲς (10ος-14ος αἰ.), Πρακτικὰ 
τοῦ Ϛ´ Διεθνοῦς Συμποσίου Ἑλληνικῆς Παλαιογραφίας (Δράμα, 21-27 Σεπτεμβρίου 
2003), ἐπιστ. ἐπιμ. Β. Ατσαλος – Ν. Τσιρώνη, τ. Α΄, Ἀθήνα 2008, 681-688.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

175ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

διατηρήσει τὸν κεφαλαιογράμματο χαρακτήρα τῆς ἐπιτοίχιας ἐπιγραφῆς 
δυσχεραίνει τὴ χρονολόγηση τοῦ περγαμηνοῦ ἀντιγράφου. Ἄγνωστος 
ἐπίσης εἶναι ὁ λόγος γιὰ τὸν ὁποῖο ἀντιγράφτηκε, ἂν καὶ θὰ μπορούσαμε 
νὰ ὑποθέσουμε, λαμβάνοντας ὑπόψη ἄλλα ἀντίστοιχα παραδείγματα, 
ὅτι ἀφοροῦσε εἴτε τὴ διεκδίκηση εἴτε τὴν πιστοποίηση κτητορικῶν 
δικαιωμάτων στὸν ναό.

Τὸ κείμενο τῆς περγαμηνῆς ἐκδόθηκε γιὰ πρώτη φορὰ τὸ 1906 ἀπὸ 
τὸν Νικόλαο Γερακάρη28. Ἀκολούθησε νέα ἔκδοσή του τὸ 1914 ἀπὸ τὸν 
Σπυρίδωνα Θεοτόκη29 καὶ στὴ συνέχεια ἡ ἀναδημοσίευσή του ἀπὸ τὸν 
Ἰωάννη Μπουνιᾶ30 καὶ τὸν Εὐάγγελο Μανῆ31. Ἐδῶ δημοσιεύεται σὲ 
πιστὴ μεταγραφή:

1 ΕΠΪ ἘΤΟΥC ϚΩΝΕ ΕΚΤ΅ΙϚΗ Ὁ ΠΆΝCΕΠΤΟC ΝΑΟ῀C ΤΟῩ ΜΕΓΆΛΟΥ 

ΠΑΝΤΟΚΡΆΤΟΡΟC ΕἸϚΟ ΏΡΟC ΤΟῩ ΗΤΙΡΟῩ / 
2 ΔΪΑ CΗΝΔΡΟΜΗ῀C, ΚΌΠΟΥ ΜΌΧΘΟΥ ΤῸΝ ΧΡΗϚΩΝΉΜΟΥ ΛΑΟῩ. 

ΕἸΓΟΥΝ ἘΝ αης ἈΡΧΉΘΗ Ὡ ΛΌΓΟΣ ΤΟῩ ἜΡΓΟΥ /
3 ΤΗC ΕἸΚΟΔΟΜΗC ΤΗC Α’ΥΤΗ῀C ἘΚΛΗCΉΑC ἈΠΟ ΤΟ ΧΟΡΙ(ΩΝ) 

ΤΗ῀C ὉΜΑΛΗ῀C K(AI) ἘΠΊΣΚΕΨΗC Κ(ΑΙ) CΓΟΥΡΆΔΩΝ ΠΕ /
4 ΡΉΘΗΑ CΗΝΕΙΕC ϚΡΗΝΉΛ(ΑC) ΛΑῩΚΗC CΠΑΡΤΉΛ(ΑC) 

ΜΪΧΑΛΑΚΆΔΕC ΘΕΩΔ΄ΪΔΩΝ CΩΚΡΆΚΟΙ ΖΗΓΟ῀Ν /
5 ΡΟΔ΅ΙΝΕΣ ΚΛΗΜΑΤ΅ΙΑ ΒΑΛΑΝΉΩ ΠΕΡΑΤΪΚΆΔΟΝ ΚΗΠΡΪΑΝΆΔΟΝ 

ἌΓΙΩΔΟῩΛΗ ΠΡΟΜΑ /
6 ΧΗΔΪ ΝΗΦΕC ΒΑΡΉΑ ΞΑΧΗΡΆΔΟΝ ΛΕ’ΥΚΟΡΆΚΗ Α’ΥΤΑ ὭΛΗ ΕἸ 

Ε’ΥCΕΒΗ῀C ΧΡΗϚΗΑΝΗ῀ ΕΠΪ /
7 ΜἘΤΑ ΚΑΛΗ῀[C] ΒΟΥΛΗ῀C ΠΡΟΘΗΜ΅ΙΑC Κ(ΑΙ) ΘΕΛΉΣΕΩC ΚΌΠΟΥ 

Κ(ΑΙ) ΑΓΌΝΗCΗΝ Κ(ΑΙ) ἜΚΤΪCΑΝ Κ(ΑΙ) ἜΔ[ΟΚΑ]Ν /
8 ΕἸC ΠΆCΑΝ Ἔ[Ξ]ΟΔΩΝ ΤΟΥ ΑΥΤΟΥ ΝΑΟῩ ΤΌCΟ ΕἸΣΤΟΡ΅ΙΑ Κ(ΑΙ) 

ΤΌCO ΕΙϚῊΝ ϚΈΡΝΑ Κ(ΑΙ) ΜΕΤΑ ΤΑΎΤΑ ΕΨΗ /
9 ΧΟΔΟΤΗCΑΝ Κ(ΑΙ) ΤΗΝΕC ΧΡΪΣΤΗΑΝῊ ἈΠΟ ΤΟΝ ΕἸΡΗΜΈΝΟΝ 

ἘΚΤΗΤΌΡΟΝ ΤΟΥ Α’ΥΤΟΥ ΝΑΟῩ ἌΛΟC ΧΟΡΆΦΗ /

28. Ν. Γερακάρης, Κερκυραϊκαὶ σελίδες, ἐν Κερκύρᾳ 1906, 53-55.
29. Θεοτόκης, Ἀναμνηστικὸν τεῦχος, 106.
30. Μπουνιας, Κερκυραϊκά, 166-167.
31. Ευ. Μανης, Τὸ ἐν Κερκύρᾳ Ὄρος τῆς Ἰστώνης καὶ ἡ ἐπὶ τῆς κορυφῆς αὐτοῦ ἱερὰ 

μονὴ τοῦ Ὑψηλοῦ Παντοκράτορος, Ἀθῆναι 1968, 42-44.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ176

10 ἜΤΕΡΟC ἈΜΠΕΛΗ. ἌΛΟC ἘΛΈΑ ΤΗC ἌΛΟC ΒΟΕἸΔΪ. ἌΛΟC 

ΑΓΕΛΆΔΑ. ἜΤΕΡΟC CΦΑΚΤᾺ Κ(ΑΙ) ἌΛΟC ΚΟΙΒΕΡ /
11 Ὡ Θ(ΕΟ)C Κ(ΑΙ) Π(ΑΤ)ΗΡ ΤΟΥ Κ(ΥΡΙΟ)Υ ἩΜΩΝ ΕἸ Ι(ΗCΟ)Υ 

Χ(ΡΙCΤΟ)Υ Ὁ ΤΑ ΠΆΝΤΑ ΠΡΟΗΝ ἘΝΈCEΩC ἘΠΪϚΆΜΕΝΟC. Ὡ ἜΧΟΝ 

ἘΞΟΥC΅ΙΑΝ ΠΆCΗC /
12 CΑΡΚΟC ΝΑ ΜΝΗϚΗ῀Ν ΤΟ ΔΌΡΟ ΚΑΘΕΝΟ῀C Κ(ΑΙ) ἜΚΑΣΤΟC 

ΠΡῸC ΤῊΝ ΕἸΚΟΊΑΝ ΔΪΝΑΜΟΙ ὈC ΤΟΥ ἌΒΕΛ ΤΑ ΔΩΡΑ /
13 ΤΟΥ ΝΟΕ Τ(ΗΝ) ΘΗCIAN TOY ἈΒΡΑᾺΜ Τ(ΗΝ) ὩΛΟΚΆΡΠΟCHN 

ΤΟΝ ΤΡ΅ΙΩΝ ΠΈΔΟΝ ΤΗΝ ΠΡΟCΕ’ΥΧΗΝ Κ(ΑΙ) ΤΗC ΧΕΊΡ(ΑC) ΤΑ Δ΅ΙΟ 

ΛΕΠΤΑ Κ(ΑΙ) /
14 ΝΑ ΓΉΝΕΣΤΕΝ ΤΟΥ ΚΑΘΕΝΌC Κ(ΑΙ) ΕΚΆϚΟΥ ΤΟΥ ΔΟΘΕΝ 

ἌΦΕCΗΝ ΤΟΝ ΑΜΑΡΤΙΟΝ Κ(ΑΙ) ΕἸC ΕΒΗΜΕΡΪΑΝ ΤΟΥ ΠΡ(ΟC)[ΟΡΗΝΟΥ]32 

Κ(ΑΙ) ΜΑΤΈ /
15 ΟΥ ΒΎΟΥ Κ(ΑΙ) ΕἸ ΑΛΟC ΤΗC AΠO TOYC ΕἸΡΗΜΈΝΟΥC 

ἘΨΗΧΟΔΌΤΗCAN Τ(ΗΝ) Α’ΥΤ(ΗΝ) ἘΚΛΗC΅ΙΑΝ ΑΝΤΟΙ ΤΗ ΕἸΠΗ Η 

ΔΗΝΑϚἜΨΗ /
16 ΤΟῩ Α’ΥΤΟΥ Α’ΥΘΕΝΤ[ΟΥ] ΜΑ ΤΟΥ ΠἈΝΤΟΚΡΆΤΩΡΟC Κ(ΑΙ) 

Τ(ΗΝ) ΚΑΤΆΡΑ Τ(ΟΝ) ̔ ΪΕῬΑΡΧΟ῀Ν Κ(ΑΙ) ̔ ΪΕῬΟΜΟΝΆΧΟΝ ΔΟΥΛΕΥΤ(ΩΝ) 

ΤΗC Α’ΥΤΗC ἘΚΛΗCΪ(ΑC) /
17 ΤΑ ἩΡΗΜἘΝΑ ΨΗΧΟΔΟΤΉΜΑΤΑ ΤΟΥ ΑΔΕΚΆϚΟΥ Κ(ΑΙ) 

ΜΕΓΆΛΟΥ Κ(ΑΙ) ΦΟΒΕΡΟΥ῀ ὉΝΌΜΑΤΟC ΠἈΝΤΟΚΡΆΤΟΡΟC ΝΑ /
18 ΜΗΝ ΑΠΟΚΕΡΔΪCH ΕἸ ΜΪ ΤῸΝ ΦΩΒΕΡΟ Κ(ΑΙ) ἈΏΡΑΤΟ 

ΠΑΝΤΟΚΡΆΤΟΡΟC Χ(ΡΙCΤΟ)Υ ΤῸ ΠΫΡ ΤΟ ἘΏΝΪΩ ΤῸ ΕἸΤΗΜΑCΜἜΝΟΝ 

ΤΟΝ /
19 ΟΔΌΝΤΟΝ Κ(ΑΙ) Τ[ΗΝ] ΑΓΊΑΝ Κ(ΑΙ) ΕἸΚΟΥΜΕΝΗΚΗΝ ἘΠΤΆ 

CΉΝ[Ο]ΔΟΝ Κ(ΑΙ) ΠΆΝΤΟΝ ΤῸΝ Ε’ΥCΕΒΟΝ ̔ ΪΕῬΕ(ΩΝ) Κ(ΑΙ) ΔΪΚ(ΑΙ)ΟΝ 

ΝἈ ΜΗ ΚΕΡΔ΅ΙCΗ /
20 ΤῸ ΑΡΕΤῸ ΕἸ ΑCΕΒΪΑ ΤΟ ΑΥΤΟ Η ΔΟΞΑ ἩϚΟΥC ἘΏΝΑC ἈΜΗΝ./
21 ΕΓῺ ΜΟΝΑΧΟC Κ(ΑΙ) ῾ΪΕῬΕῪC Κ ἈΝΘΗΜΟC Ὡ ΠΕΡΙΘΗΌΤΗC 

ἘΠΪΔ΅ΙΔΩ ΔΪΑ ΨΗΧΗΚΉ ΜΟΥ C(ΩΤΗ)ΡΙΑ ἈΜΑ CΗ῀Ν ΤΟ CΗΝΕΚΕCION/
22 ΤῸ ἈΜΠΈΛΗ ὩΠ(ΕΡ) ἜΧΟ ΠΛΗCΗ῀ΟΝ ΤῸ ΑΜΠΈΛΗ ΤΟΥ 

[ΑΡΕΙ]ΛΟΥ Κ(ΑΙ) ΝΪΚΟΛΆΟΥ ΤΟΥ CΗΚΌΤ(ΗΝ) ΛΕΓΆΜΕΝΟ ΗΓΟΥΝ ΤΟ 

ΠΑΛἘΟἌΜΠΕΛΟ.

32. Ἡ συμπλήρωση μὲ βάση τὴ μεταγραφὴ τοῦ Σπ. Θεοτόκη.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

177ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

στ. 5: Στὴν ἔκδοση τοῦ Θεοτόκη τὸ χωριὸ ἀπαντᾶ ὡς «Ροδίδες». Ἡ 
ἐσφαλμένη ἀνάγνωση τοῦ Θεοτόκη ἐπικράτησε στὴ βιβλιογραφία, παρότι 
στὴν πρώτη ἔκδοση τοῦ Γερακάρη ὑπάρχει ἡ ὀρθὴ ἀνάγνωση «Ροδΐνες».

στ. 22: Ἡ συμπλήρωση μὲ βάση τὶς παλαιότερες μεταγραφές. Ὁ 
Γερακάρης διαβάζει «Ἀρεΐλου» καὶ ὁ Θεοτόκης «Ἀρήλου». 

Ἡ ἐπιγραφὴ πιστοποιεῖ τὸ κτίσιμο τοῦ ναοῦ τοῦ Παντοκράτορα στὸ 
ὁμώνυμο ὄρος κατὰ τὸ ἔτος 1347 (͵ςωνε΄: 6855=1347) μὲ τὴ συνδρομὴ τῶν 
κατοίκων τῶν ἀκόλουθων 23 γειτονικῶν χωριῶν: Ὁμαλή, Ἐπίσκεψη, 
Σγουράδες, Περίθεια, Συνιές, Στρηνίλας, Λαύκη, Σπαρτίλας, Μιχαλακάδες, 
Σωκράκι, Ζυγός, Ροδίνες, Κληματιά, Βαλανιό, Περατικάδες, Κυπριανάδες, 
Ἅγιοι Δοῦλοι, Προμαχήδι, Νυμφές, Βαρειά, Ξαχειράδες, Λευκοράκι, χωριὸ 
τῶν Θεωδίδων. Στὴν ἐπιγραφὴ δὲν περιλαμβάνονται ὀνόματα κτητόρων, 
ἀλλὰ χωριῶν, τὰ ὁποῖα προφανῶς κατεῖχαν συλλογικὰ τὰ κτητορικὰ 
δικαιώματα τοῦ ναοῦ, μὲ ἐξαίρεση τὸν ἱερομόναχο Ἄνθιμο Περιθειώτη, 
ὁ ὁποῖος κατονομάζεται καὶ προσδιορίζεται ἡ φύση τῆς δωρεᾶς του. 
Εἶναι πιθανὸν ὅμως νὰ πρόκειται γιὰ μεταγενέστερη προσθήκη στὴν ἤδη 
ὑπάρχουσα ἐπιγραφή.

Μὲ βάση τὰ δεδομένα τῆς ἐπιγραφῆς τοῦ 1614, ποὺ παρουσιάζεται 
στὴν ἑπόμενη ἑνότητα, στὸν στ. 1, μετὰ τὸ ἔτος, ἔχει παραλειφθεῖ ἡ 
ἡμερομηνία, ἡ ὁποία ἦταν ὁρατὴ καὶ γράφτηκε στὸ σημεῖο τοῦ ἱεροῦ ὅπου 
ἄλλοτε ὑπῆρχε ἡ ἐπιγραφή, ἀπὸ τὸν ἁγιογράφο Ἰωάννη Στήλια, ὡς ἑξῆς: 
επη ετους ϛωνε ..... βρηου ζ. Ἐπίσης διαπιστώνεται ὅτι ὁ ἀντιγραφέας 
παρέλειψε λέξεις ἢ φράσεις στὸν στ. 16 μετὰ τὸ Παντοκράτωρος, σημεῖο 
στὸ ὁποῖο τὸ νόημα τῆς ἐπιγραφῆς εἶναι ἀσαφὲς ἢ ἡ σειρὰ τῶν στίχων 
τῆς ἐπιτοίχιας ἐπιγραφῆς διαταραγμένη. Ὡς πρὸς τὸ περιεχόμενο, ἡ 
ἐπιγραφὴ ἀκολουθεῖ τὴ συνήθη τυπολογία τῶν κτητορικῶν ἐπιγραφῶν, 
μὲ ἐξαίρεση ἴσως τὶς εὐχὲς γιὰ ὅσους συνέδραμαν καὶ τὶς κατάρες γιὰ 
ὅσους «δυναστέψουν» τὸν ναὸ τοῦ Παντοκράτορα.

γ. Ὁ «κώδικας» τοῦ Ὑψηλοῦ Παντοκράτορα

Στὶς 15 Μαΐου 1689 ὁ πρωτοπαπὰς Ἰάκωβος Τρύφωνας, ὁ ἱερέας 
Ματθαῖος Θόδοτος ἀπὸ τὸ χωριὸ Σπαρτίλας, ὁ ἱερομόναχος Νεόφυτος 
Κούστας ἀπὸ τὸ χωριὸ Ζυγός, ὁ ἱερέας Γεώργιος Κεφαλονίτης καὶ 
ὁ Βάσος Κεφαλονίτης ἀπὸ τὸ χωριὸ Σπαρτίλας, ἐμφανίστηκαν στὸν 
νοτάριο Ζαφείρη Προβατᾶ καὶ τοῦ ἔδωσαν ἕναν κοντικα παλεον τοῦ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ178

Παντοκράτορος καὶ τοῦ ζήτησαν νὰ τὸν ἀντιγράψει στὰ κατάστιχά του, 
γιὰ νὰ βρίσκεται κάθε φορὰ ποὺ θὰ τοὺς χρειαζόταν, πρὸς ὄφελος τοῦ 
ναοῦ καὶ τῶν κτητόρων του. Τὸ ἔγγραφο33 ἔχει ὡς ἀκολούθως:

Εν Χριστου ὤνοματι αμιν. 1689 ιμέρα 15 του μαγηου μινος εν το 
χορηο του/ Σπαρτιλος ενεφανίσθυσαν εμπροσθεν ημόν η παρον/τες 
ενδεσημοτατος προτοπαπας κύρ Ιακοβος Τρηφονας/ κε ευλαβεστατος 
παπα κύρ Μανθεος Θοδοτος απο χορηο/ Σπαρτύλος κε πανοσηοτατος 
ιερομοναχος Νεοφητος/ Κουστας απο χορηο Ζηγου κατικος ηστο παρον 
ιστο ανοθεν/ χορηο του Σπαρτιλος κε παπα Γηοργηος Κεφαλονιτης του/ 
ποτε Γληγορη κε καπο Βασος Κεφαλονιτις απο χορηο/ του Σπαρτίλος μου 
επροσφεραν εναν κοντικα παλεον// ησε μιση κολα χαρτι ηγουν τα τρηα 
μερτικα τις ημισις κόλας του μεγαλου/ Σοτιρος Χριστου Παντοκρατορος 
επονομαζομενου Ηντιρος ηνα/ νομικυασο κε ρεγγηστραρο αυτον ηστο 
εμο/ προτοκολο δηα να ευρησκετε τιν μπασα φορα οπου ηθελε/ τους 
χρηαστη δηα μπενεφητζηο τις ανοθεν μονις κε γηους/ πατρονατον οπηος 
περηεχυ ος κατοθεν ενοπιον/ μαρτιρον του signor Θεοδορή Μιδει κε 
Ετορα Τζηλιμπαρη/ του Αλυβηζη απο χορηο Σκρηπερου./

Ανηγερθυ εκ βοθρου κε ανικοδομίθυ ο θηος κε πανσεπτος/ ναός τοῦ 
κιρηου κε θεου κε Σοτίρος ημον Ιισου Χριστου μεγαλου/ Παντοκρατορος 
επονομαζομενου του Ηντιρου δια σιν/δρομίς κε βοηθυας κε τεληας 
εξοδου τον αδελφον κε εκτυ/τόρον ίγουν τον γγατοθεν χορηον τον 
γ(ιούς) πατρονατον τον/ αυτον χορηον, τον γγατοθεν γεγραμενον 
χορηο Σηνηόν/ χορηο Περηθυας, χορηο Λαυκυ, χορηο Στρηνηλα, 
χορήο/ Σπαρτυλα, χορηο Ομαλη, χορηο Σγουραδες, χορηο Ζηγός/ χορηο 
Σοκρακυ: ιγουν να ενοουντε ολα τα ανοθεν χορηα/ αδελφη και γ(ιούς) 
πατρονατη ευγανοντες τους ξενους οπου κατυ/κουν ιστα αυτα χορηα 
κε να ενοουντε ολλα τα ανοθεν χο/ρηα αδελφη τόσο τα προτογραμενα 
οσον κε τα εσχατα/ γεγραμενα ολλυ μιά αδελφοτιτα. κε ις βοηθηαν 
τον/ προσκινηταδον τον ορθοδοξον χρηστηανον κε ις τον γγε/ρον τον 
γγομεσαρηον κε κυβερνιτον παπα κύρ Αν/δρεου Μπανου, Μαρκου 
Χηρηδαρη, Θεοφήλη Τζηόλη,/ Ανδρεου Κολαρετζηνου, Θεοδορη 
Θεοδοτου αχιδ εν μι/νι αυγουστου λα./

Εγο Ιω(άν)ν(ης) Στηλυας αγηογραφος παρακαλεστηκος παρά τον 
ανοθεν/ αδελφον εγραψα ιστο βήμα τις ανοθεν μονις ος καθος ιτον 

33. Α.Ν.Κ., Συμβολαιογραφικά, φάκ. Π.350, βιβλίο 4, φ. 4v-5v.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

179ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

γεγρα/μενος εκπαλε ος ενεκινος απαραλακτος διαλαμβανη/ επη ετους 
ϛωνε ..... βρηου ζ.

Επροσελθυ παρα του παπα// κύρ Διμιτριου Τρηφονα. Ο εφημεριος 
τις ανοθεν αγηας εκλυσηας/ ιστιν ηποθεσην οπου εχη μετα τους 
παροντες ιερομοναχου/ κήρ Παρθενηου Κοσκινα κε Νικολαου Σγουρου 
ος κουμεσιι ιτε κυβερνιτε τις ανοθεν εκλυσηας... με αλευ ... ι αλες δηο34.

Τὸ ἔγγραφο τοῦ 1689 γνωρίζει ὁ Εὐστ. Μεταλληνὸς ἀπὸ ἀντίγραφο 
τοῦ ἔτους 1831, στὸ ὁποῖο τὸ ὄνομα τοῦ ζωγράφου εἶχε μεταγραφεῖ 
σὲ «Τζήλιος». Τὸ ἴδιο ἀντίγραφο εἶχε προφανῶς ὑπόψη του καὶ ὁ Ἰω. 
Μπουνιᾶς ὁ ὁποῖος παραθέτει περίληψη, ἐνῶ ὁ Εὐ. Μανῆς στὶς ἀναφορές 
του στηρίζεται στοὺς παραπάνω35.

Ὁ «κώδικας» ποὺ κατέγραψε ὁ νοτάριος στὸ κατάστιχό του 
ἐνώπιον δύο μαρτύρων ἦταν, σύμφωνα μὲ τὴν περιγραφὴ τοῦ νοταρίου, 
μισὴ κόλλα χαρτὶ ἢ ἀκριβέστερα τὰ τρία τέταρτα τῆς μισῆς κόλλας. 
Ἂν ὑποθέσουμε ὅτι μὲ τὸν ὅρο «κόλλα» περιγράφεται φύλλο χαρτιοῦ 
διαστάσεων ἀντίστοιχων πρὸς τὰ φύλλα ἑνὸς νοταρικοῦ καταστίχου, 
τότε ὁ «κώδικας» δὲν ὑπερέβαινε σὲ μέγεθος τὰ 21 × 15 ἑκατοστά. 

Τὸ κείμενο τοῦ «κώδικα» χωρίζεται σὲ δύο τμήματα. Τὸ πρῶτο 
ἀποτελεῖ ἀντίγραφο κτητορικῆς ἐπιγραφῆς ἡ ὁποία ἄρχεται μὲ τὸ 
Ανηγέρθη καὶ καταλήγει στὴ βεβαίωση τοῦ ἁγιογράφου Ἰωάννη Στήλια36 
γιὰ τὴν ἐκ νέου ἀναγραφὴ ἀποσπάσματος τῆς ἀρχικῆς ἐπιγραφῆς στὴ 
θέση ὅπου βρισκόταν παλαιότερα, δηλαδή στὸ ἱερὸ βῆμα. Τὸ δεύτερο, τὸ 
ὁποῖο ἀρχίζει μὲ τὸ ρῆμα Επροσέλθυ (= προσήχθη), ἀποτελεῖ σημείωση τοῦ 
γραμματέα ὑπηρεσίας, πιθανὸν τῆς πρωτοπαπαδικῆς ἱερογραμματείας, 
γιὰ τὴν προσκόμιση τοῦ ἐγγράφου ὡς ἀποδεικτικοῦ στοιχείου στὴ 
διαφορὰ ποὺ εἶχε ὁ ἱερέας Δημήτριος Τρύφωνας μὲ τοὺς κυβερνῆτες τοῦ 
ναοῦ ἱερομόναχο Παρθένιο Κοσκινᾶ καὶ Νικόλαο Σγοῦρο. 

Ἡ ὕπαρξη τοῦ τελευταίου αὐτοῦ τμήματος στὸ ἔγγραφο ποὺ 
κατατέθηκε τὸ 1689 στὸν νοτάριο, φανερώνει ὅτι αὐτὸ ἦταν ἀντίγραφο 

34. Τὰ ἀποσιωπητικὰ ὑπάρχουν στὸ νοταρικὸ κατάστιχο καὶ φανερώνουν τὴν 
ἀδυναμία τοῦ νοταρίου νὰ διαβάσει τὸ προσκομισθὲν ἔγγραφο.

35. Μεταλληνός, Ἐκκλησία, 18. Μπουνιας, Κερκυραϊκά, 177-178. Μανης, Τὸ ἐν 
Κερκύρᾳ ὄρος, 36.

36. Γιὰ τὸν ἁγιογράφο Ἰωάννη Στήλια βλ. Σπ. Καρύδης, Ζωγράφοι καὶ ζωγραφικὴ 
τέχνη στὸν κερκυραϊκὸ χῶρο (17ος-19ος αἰ.), Δελτίον Ἀναγνωστικῆς Ἑταιρίας Κερκύρας 
28 (2012-2015) (ὑπὸ ἔκδοση).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

180 	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

τοῦ ἀρχικοῦ ἐκείνου ἐγγράφου ποὺ εἶχε καταθέσει ὁ ἱερέας Δημήτριος 
Τρύφωνας καὶ στὸ ὁποῖο εἶχε ἀντιγραφεῖ ἡ σωζόμενη τότε κτητορικὴ 
ἐπιγραφὴ τοῦ ναοῦ μαζὶ μὲ τὴ σημείωση τοῦ ἁγιογράφου. Ἡ σύνταξη 
τοῦ ἀρχικοῦ ἐκείνου ἐγγράφου δὲν εἶναι γνωστὸ οὔτε πότε ἀκριβῶς 
ἔγινε οὔτε ἀπὸ ποιόν, σίγουρα ὅμως δὲν θὰ ἀπεῖχε πολὺ χρονικὰ ἀπὸ τὴ 
χρονολογία τῆς ἐπιγραφῆς, δηλαδὴ τὸ αχιδ (=1614), ἂν κρίνουμε ἀπὸ τὸν 
χαρακτηρισμὸ τοῦ προσκομισθέντος ἀντιγράφου ὡς κόντικα παλαιοῦ, 
ἑπομένως φθαρμένου ἀπὸ τὴν πολυκαιρία.

Ἡ θέση τῆς ἐπιγραφῆς στὸν ναὸ δὲν προσδιορίζεται. Τὰ ρήματα 
«ἀνηγέρθη» καὶ «ἀνοικοδομήθη» στὴν ἀρχὴ τῆς ἐπιγραφῆς προσδιορίζουν 
δύο οἰκοδομικὲς φάσεις τοῦ κτίσματος, ἡ παράλληλη ὅμως χρήση τους 
δείχνει ὅτι καμιὰ ἀπὸ αὐτὲς δὲν σχετίζεται μὲ τὸν λόγο τῆς σύνταξής της, ὁ 
ὁποῖος θὰ πρέπει νὰ ἀναζητηθεῖ στὴν ἀναγραφὴ τῶν κτητορικῶν χωριῶν 
ποὺ εἶχαν ἀπομείνει, ἀπὸ ἐκεῖνα ποὺ εἶχαν συμβάλει στὴν ἀνέγερσή του 
τὸ 1347, καὶ τὸν προσδιορισμὸ τοῦ τρόπου κατανόησης τῶν δικαιωμάτων 
τους στὸ πλαίσιο μιᾶς ἀδελφότητας, ἀπὸ τὴν ὁποία ἐξαιροῦνταν οἱ ξένοι 
κάτοικοι τῶν χωριῶν. Ἡ ἀναγκαιότητα σύνθεσης τῆς ἐπιγραφῆς καὶ 
ἡ ἀνάθεση προφανῶς στὸν ἁγιογράφο Ἰωάννη Στήλια νὰ τὴν γράψει, 
δείχνει ὅτι τὸ 1614 ἡ πρώτη ἐπιγραφὴ τοῦ ναοῦ εἶχε πλέον καταστραφεῖ, 
μὲ ἐξαίρεση τὰ λίγα ἐκεῖνα γράμματα, τὰ ὁποῖα κλήθηκε ὁ ἁγιογράφος 
νὰ γράψει ξανὰ στὴν ἴδια θέση ὅπου βρίσκονταν «ἔκπαλε», δηλαδὴ τὶς 
πρῶτες λέξεις μὲ τὴ χρονολογία τῆς ἵδρυσης: επη ετους ϚΩΝΕ ..... βρηου 
ζ. Ἡ ταύτιση τῶν πρώτων λέξεων μὲ τὸ περγαμηνὸ ἀντίγραφο τῆς πρώτης 
κτητορικῆς ἐπιγραφῆς εἶναι χαρακτηριστική, ὅπως ἀξιοσημείωτη εἶναι καὶ 
ἡ διαφοροποίηση στὴ συνέχεια, ἀφοῦ, ὅπως φαίνεται, ὁ Στήλιας, πέραν 
τοῦ ἔτους, ἔγραψε ἐπιπλέον τὸν μῆνα καὶ τὴν ἡμέρα, ποὺ λείπουν ἀπὸ τὸ 
περγαμηνὸ ἀντίγραφο. Ἂν ὄντως ἕως τὸ 1614 σώζονταν οἱ πρῶτες λέξεις, 
καὶ παρὰ τὴν ἀδυναμία τοῦ νοταρίου νὰ ἀποκρυπτογραφήσει ὅλα τὰ 
γράμματα τοῦ «κώδικος», τότε ὁ ναὸς κτίστηκε στὸ τελευταῖο τετράμηνο τοῦ 
1346. Σήμερα δὲν σώζεται ἡ ἐπιγραφή, ὅπως δὲν σώζεται καὶ τὸ ἀπόσπασμα 
τῆς πρώτης ἐπιγραφῆς ποὺ εἶχε ξαναγράψει ὁ Στήλιας στὸ ἱερό37. 

37. Ὁ Μπουνιᾶς ἀναφέρει τὴν ὕπαρξη ἐπιγραφῆς στὴ θύρα τοῦ ναοῦ ἡ ὁποία εἶχε 
συνταχθεῖ μὲ βάση τὸ σημείωμα τοῦ Στήλια (Τζήλιου κατὰ Μπουνιᾶ), καὶ σχολιάζει τὴ 
λανθασμένη χρονολογία 855 (Μπουνιας, Κερκυραϊκά, 178· βλ. καὶ ὅσα γράφει ὁ Ευ. 
Μανης, Τὸ ἐν Κερκύρᾳ ὄρος, 36 σημ. 116).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

181ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

Στὸ ἔγγραφο ἀναφέρεται ὅτι ὁ ναὸς εἶχε ἀνεγερθεῖ ἐκ βάθρων καὶ 
ἀνοικοδομηθεῖ μὲ τὴ συνδρομὴ καὶ βοήθεια τῶν ἀδελφῶν καὶ κτητόρων 
τοῦ ναοῦ ποὺ προέρχονταν ἀπὸ τὰ χωριὰ Συνιές, Περίθεια, Λαύκη, 
Στρηνίλας, Σπαρτίλας, Ὁμαλή, Σγουράδες, Ζυγὸς καὶ Σωκράκι, τὰ ὁποῖα 
ἔπρεπε νὰ θεωροῦνται ὡς ἀδελφοὶ καὶ κτήτορες τοῦ ναοῦ μὲ ἐξαίρεση 
τοὺς ξένους ποὺ κατοικοῦσαν σὲ αὐτά, καὶ ἑπομένως δὲν κατάγονταν 
ἀπὸ τὶς παλαιότερες γενιές, οἱ ὁποῖες συνδέονταν μὲ τὴν ἵδρυση τοῦ 
ναοῦ. Τὰ ἀναγραφόμενα χωριά, εἶναι λιγότερα ἀπὸ ἐκεῖνα τῆς πρώτης 
ἐπιγραφῆς, λόγῳ προφανῶς τῆς ἐξαφάνισης ἢ συγχώνευσης κάποιων ἀπὸ 
τὰ χωριὰ ἐκεῖνα.

Στὴν ἐπιγραφὴ δὲν προσδιορίζεται ὁ χρόνος τῆς ἀνοικοδόμησης 
τοῦ ναοῦ, ἡ ὁποία θὰ μποροῦσε ἐνδεχομένως νὰ χρονολογηθεῖ καὶ 
πολὺ παλαιότερα ἀπὸ τὸ 1614 , ἀφοῦ ὁ περιορισμένος ἀριθμὸς χωριῶν, 
σὲ σχέση μὲ τὴν ἀρχικὴ σύνθεση τῆς ὁμάδας τῶν κτητορικῶν χωριῶν, 
ἀπαντᾶ ἤδη μέσα στόν 16ο αἰ.38.

δ. Ὁ «κώδικας» τοῦ Προφήτη Ἠλία στοὺς Κουναβάδες

Τὸ κείμενο τῆς κτητορικῆς ἐπιγραφῆς τῆς ἐκκλησίας σώθηκε χάρη στὴν 
ἀντιγραφή της στὶς 21 Ἰουλίου 1679 ἀπὸ τὸν νοτάριο Μαρκαντώνιο 
Γενοβέζε καὶ τὴν καταχώρισή της στὶς πράξεις του, ἔπειτα ἀπὸ σχετικὸ 
αἴτημα τῶν κτητόρων της39. Πιὸ συγκεκριμένα, ὁ νοτάριος κλήθηκε 
ἀπὸ τοὺς κυβερνῆτες, τὸν ἱερέα Ἰωάννη Ἀρμένη, τὸν ἱερέα Λουδοβίκο 
Καντερέλη, τὸν ἱερέα Θεοδόση Μαγουλᾶ καὶ τὸν Ἰωάννη Ξένο, νὰ 
ἀντιγράψει ὅλες τὶς ὑπάρχουσες στὸν ναὸ ἐπιγραφές. Ὅπως βεβαιώνει 
ὁ ἴδιος ὁ νοτάριος στὴν ἀρχὴ τῆς πράξης ποὺ συνέταξε, ἀντέγραψε, 
παρουσίᾳ πολλῶν ἀδελφῶν, λέξη πρὸς λέξη (απο ριμα ος ριμα) ὅλες τὶς 
ἐπιγραφὲς (τους κοντικους) ποὺ ἦταν γραμμένες στοὺς τοίχους πάνω ἀπὸ 
τὶς πόρτες τῆς ἐκκλησίας καὶ τὶς κατέγραψε στὸ κατάστιχό του, γιὰ νὰ 
φαίνονται τὰ ὀνόματα τῶν ἀδελφῶν καὶ κτητόρων. Συνολικὰ κατέγραψε 
τρεῖς ἐπιγραφές: ἡ πρώτη εἶναι τοῦ ἔτους 1398 καὶ ἀφορᾶ τὸ κτίσιμο τοῦ 
ναοῦ, ἡ δεύτερη τῆς 30ῆς Ἰουλίου1592 καὶ ἀναφέρεται σὲ δωρεὲς γιὰ 
τὸν ἀνακαινισμὸ τοῦ ναοῦ καὶ ἡ τρίτη τῆς 13ης Σεπτεμβρίου 1608 καὶ 

38. Βλ. ἐνδεικτικά, Α.Ν.Κ., Διάφοροι Συμβολαιογράφοι, φάκ. 3.8, φ. 19r πράξη τῆς 
25ης Μαΐου 1503. Ὅ.π,. φάκ. 7.1, φ. 85rv πράξη τῆς 16ης Αὐγούστου 1566.

39. Βλ. Α.Ν.Κ., Συμβολαιογραφικά, φάκ. Γ.5, βιβλίο 3, φ. 12v-13v.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ182

ἀφορᾶ τὴν ἁγιογράφησή του. Στὴ σύνταξη τῆς πράξης, ἐκτὸς ἀπὸ τοὺς 
κυβερνῆτες ἦταν παρόντες καὶ τρεῖς μάρτυρες, οἱ ὁποῖοι ὑπέγραψαν τὴν 
πράξη ἰδιοχείρως. 

Οἱ ἐπιγραφὲς σήμερα δὲν σώζονται. Ὅπως προκύπτει ἀπὸ 
δακτυλόγραφο ἀντίγραφο Κτηματολογίου, ποὺ συντάχθηκε τὸ 1899 ἀπὸ 
τὸν Σπυρίδωνα Χανδρινό, καὶ εἶναι διαθέσιμο σήμερα στὸν ἐπισκέπτη 
τοῦ ναοῦ, τὸ 1836 ξεκίνησαν ἐργασίες ἐπέκτασης, ποὺ εἶχαν ὡς συνέπεια 
τὴν κατεδάφιση τοῦ νάρθηκα καὶ τὴν καταστροφὴ τῶν τοιχογραφιῶν 
καὶ τῶν ἐπιγραφῶν τοῦ ναοῦ μὲ τὰ ὀνόματα τῶν κτητόρων. Πρὶν ἀπὸ τὴν 
καταστροφὴ ὅμως ὁ τότε διδάσκαλος Γεώργιος Κονταλοῦπος ἀντέγραψε 
τὰ ὀνόματα τῶν κτητόρων σὲ χειρόγραφο βιβλίο, μὲ βάση τὸ ὁποῖο 
κατάρτισε ὁ συντάκτης τοῦ Κτηματολογίου τὸν παρατιθέμενο σὲ αὐτὸ 
κατάλογο τῶν πρώτων κτητόρων.

Ἀκολουθεῖ τὸ κείμενο τῆς πράξης καὶ τῶν ἐπιγραφῶν ὅπως 
ἀντιγράφτηκαν ἀπὸ τὸν νοτάριο. Σὲ ὑποσημείωση γιὰ κάθε χωριὸ 
παρατίθεται ὁ κατάλογος τῶν ὀνομάτων τῶν κτητόρων, σύμφωνα μὲ 
τὴν ἐκδοχὴ τοῦ Κτηματολογίου, στὴν ὁποία διαπιστώνονται προσθῆκες 
ἢ παραλείψεις ὀνομάτων (ὀφειλόμενες πιθανὸν σὲ μεταγενέστερες 
παρεμβάσεις στὴν ἐπιγραφὴ) καὶ ἐνίοτε ἐνδιαφέρουσες ἐναλλακτικὲς 
ἀναγνώσεις.

+1679 ημέρα 21 του Ιουλιου μηνος αναζητιμενος εγο ηπογεγραμενος 
νοτα/ριος απο τους ευρισκομενους κουμεσιους, ευλαβεστατους παπα 
κιρ/ Ιωανις Αρμενις και παπα κιρ Δολοβικος Καντερελις και παπα 
κιρ/ Θεοδοσις Μαγουλας και κιρ Ιωανις Ξενος κουμεσηι τις μονις/ του 
προφιτου Ιλιου κιμενι ιστην μπεριοχην τον Κουναβαδον/ και ιστην 
μπαρουσιαν ετερον αλον πολον αδελφον τις αυτις/ μονις απο διαφορα 
χορια ος κατοθεν, και ασικοσα ισε α/ναζητισι αυτον απο ριμα ος ριμα 
τους κοντικους οπου ισην/ γραμενι ιστον μπιργο τις αυτις εκλισιας απο 
πανοθιό τες/ πορτες και τους ερεγιστραρισα και τους εβαλα ος καθος 
πε/ριεχουν ιστα ατι μου δια να φενοντε ις σε καθε κερο τα/ ονοματα 
τον αδελφον και εκτιτορον ος καθος ισην η αλι/θια απο επαλεο η οπηι 
κοντικι περιεχουν ος κατοθεν./

Ανιγιερθι εκ βοθρου και ανιστοριθι ο θιος και πανσεπτος να/ος του 
προφιτου Ιλιου δια συντρομις κόπου και εξόδου τόν/ ευλαβεστατον ιερέον 
και εντιμο αντρον σιντα τις κινο/τιτος τις πασιν νου το χοριο Ραχταδον 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

183ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

και Αρμεναδον και/ Καβαδατον και Μαγουλαδον, Χουναβαδον, 
Βελοναδον,/ Στερεμεναδον, Περλεψημαδον και Νικολαδον και Περετικα/
δον, ενετι ϚωϠωϚω  ΙΝΔ(ικτιὼν) ΙΑη40.

Χοριο τον Ραχταδον και υ/ εκτιτορι συν θεο {χοριο τον} προτοπαπας 
Κουρκουλος, Νικο//λαος Κουρκουλος, Νικολαος Βασμουλος, Κιριακις 
ο Σαβας, Ιωανις/ ο Βαγιανιτις, υ Παπατρύχενα, Αντριας τις Αντρίχας, 
Γεοργιος του/ Κεφαλινου, Νικολαος Τζανγκαρις, Φιλιπος ο Μαντιλος, 
Μαρια/ Πετρινα41.

Χοριο τον Αρμεναδον, Κυριακις ο Αρμενις, Μαρια/ ανιψια του, 
Νικολαος Βλαχος, Θεοδορος Καρλακις, Διμιτριος/ ο Λαρουγκις, Στεφανος 
τις Χαντρινις, Νικολαος ο Μετραρις, Κο/στας ο αδελφος του, Ιωανις ο 
Ρικος, Κοστας ο Κιρυλος, Νικολαος/ ο Κιρυλος, Κοστας ο Βοτανιοτις, 
Στεφανος ο Λαρουγκις, Κοστας ο Φυ/λιμενος42.

Χοριο τον Καβαδατον, Ιωανις ο Κοπαδας, Γεοργιος ο Φιλις, Φιλιπος 
του Δικολου, Ιωανις ο Γαπις, Ιωανις Πουλος.

Χοριο τον Καβαδα/τον κιρ Νικολος Καβαδις, Μανουιλις Αλευκιμιοτις, 
Γεοργιος Αλευκι/μιοτις, Μιχαλις ο Βραχνος, παπα Ιωανις ο Βουλγαρακις, 
Μιχαλις/ ο Αυλονιτις, ο παπα Στεφανος ο γαμπρος του, Κιριακις Ακιμινις,/ 
και Κοστας Μινας, Κιριακις ο Βουργαρακις, Διμιτρις ο Βαγια/νιτις, Ιωανις 
ο Κουρνουκλας, Ευφροσινι του Αγραφιοτι, Ιωανις ο Ζουπανος, Ιωανις ο 
Στερεμενος, Ιωανις ο Σοποτινος, Θοδορος Κουρεσις,/ Γεοργιος ο Σαβανιτις, 

40. Ὁ νοτάριος σχεδιάζει ὅ,τι βλέπει. Διακρίνονται τὰ γράμματα Ι, Λ ἢ Ν, 
καρδιόσχημο γράμμα τοῦ ὁποίου ἡ ἀπόληξη μοιάζει μὲ τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο χαράσσει 
τὸ γράμμα –ξ, καὶ πάνω ἀπὸ τὰ δύο πρῶτα γράμματα τὸ Δ. Ἡ ἀναφορὰ τῆς ἰνδικτιῶνος 
στὴ θέση αὐτὴ εἶναι πιθανή, ἂν ὅμως πρόκειται γιὰ τὴν ἰνδικτιώνα, τότε ἡ χρονολόγηση 
εἶναι λανθασμένη, ἀφοῦ τὸ ἔτος 6906 ἀντιστοιχεῖ στὴν 6η καὶ ὄχι στὴν 11η ἰνδικτιώνα. 
Ἐξίσου πιθανὴ εἶναι καὶ ἡ ἀναγραφὴ τῆς ἡμερομηνίας. Στὴν περίπτωση αὐτὴ πρόκειται 
γιὰ τὴν 11η Ἰουνίου ἢ Ἰουλίου.

41. Κτηματολόγιο: Ραχτάδες: πρωτοπαπάς Κούρκουλος, Νικόλαος Κουφάλης, 
Νικόλαος Βασμουλάς, Σάββας παπα Κυριάκης, Ἰωάννης Βαμονίτης, Ἰωάννης Τριχινάς, 
Ἀνδρέας Μπεζιάνης, Νικόλαος Σηματέλος, Γεώργιος Κεφαλληνός, Νικόλαος Τσαγκάρης, 
Μαρία Πετρίνα.

42. Κτηματολόγιο: Ἀρμενάδες: Κυριάκης Ἀρμένης, Μαρία Ἀρμένη, Θεόδωρος 
Καρλάκης, Στέφανος Χανδρινός, Νικόλαος Μετράρης, Κώνστας Μετράρης, Ἰωάννης 
Ρίκκος, Κώνστας Κύριλλος, Νικόλαος Κύριλλος, Κώνστας Βαγιονίτης, Στέφανος 
Λαρόγκης, Κώνστας Φιλημένος, Ἀνδρόνικος Χανδρινός, Γεδεὼν Χανδρινός, Χριστόφορος 
Βοϊβόντας, Χριστόφορος Χαρτοφύλακας, Κυριάκης Μαυρόπουλος, Ἀχιλλεὺς Φιομάχος.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ184

Διμιτριος Ιοανιοτις, Νικολαος Αγραφιοτις,/ Φιλιπος Αγραφιοτις, Ιωανις 
τις Ερινις, παπα Μιχαλις ο Κασελινος, παπα Ιωανις ο Ψαχνος43.

Χοριο τον Μαγουλαδον, Γεοργος ο Κοντος, Ιανις Φιλιπος ο Ζιατις, 
Κιριακις ο Ζιατις, παπα Θεοδορος ο Ζια/τις, παπα Νικολαος ο Κοντος, 
Αντρεας ο Διδιμος, Σταματι ο Κον/τονικολας, Ιωανις ο Κοντονικολας, 
Νικολος Ροδινος, Νικολαος Που/λακι.

- Ειστην δευτερη πορτα απο πανο λεγι ος κατοθεν. -/
Ακομι χοριο τον Μαγουλαδον Μιχαλις Σκλαβίς, Γεοργιος Γουδελις,/ 

Διμιτριος Κομνινος, Θεοδορος Μαγουλας, Κιριακις ο Κακαιδας,/ Μιχαλις 
ο Κουκιτζις, Ιωανις ο Σαβανος, Κοστας ο Κοσμας, Αν/τριας Αλβατος44.

Χοριο τον Μπερετικαδον, Κοστας ο Περετικος,/ Θεοδορος ο 
Περετικος45.

Χοριο τον Χουναβαδον, Διμιτριος Χου/ναβις, Ιωανις ο Χουναβις, 
Μιχαλις ο Χουναβις46.

Χοριο τον Βε/λοναδον, Κορνιλιος υγερομοναχος ο Κοντογιοργις, 
Θεοδορος/ ο Κοντογιοργις, Μιχαλις ο Κουναδάς, Αντριας ο Μουζακιτις// 
υ παπαδια η Κοντογιοργενα, Ιωανις Θεοχαρις, Μιχαλις τις Αντρί/χας, 
Νικολος Βελοναδιτις, Ιωανις Θεριος, Νικολος Λιβαδαρις, Ευ/βρετος 
Βρανας, Νικολος Σερβος, Νικολος ο Κουλις, Νικολος Μενιδις, Βα/σιλις 
Μενιδις, Νικολαος Πατρινος47.

43. Κτηματολόγιο: Καββαδάτες: Ἰωάννης Κοπαδάς, Γεώργιος Φίλος, Φίλιππος 
Δημόπουλος, Γεώργιος Αλευκιμιάτης, Μιχαὴλ Βραχνός, παπα Ἰωάννης Βουργαράκης, 
Μιχαὴλ Αὐλωνίτης, παπα Στέφανος Αὐγερινός, Κώνστας Μηνάς, Κυριάκης 
Βουργαράκης, Δημήτριος Βαγιονέτης, Ἰωάννης Κουρνοπλάς, Εὐφροσύνη Ἀγραφιώτη, 
Ἰωάννης Ζουπάνος, Ἰωάννης Στερεμένος, Ἰωάννης Τοποτινός, Νικόλαος Ἀγραφιώτης, 
Ἰωάννης Κυμάτης, Κυριάκης Ἀλευκιμάτης, παπα Ἰωάννης Χαλινός.

44. Κτηματολόγιο: Μαγουλάδες: Γεώργιος Κοπαδάς, Φίλιππος Ζυγιώτης, Κυριακὴς 
Ζυγιώτης, παπα Θεόδωρος Ζυγιώτης, παπα Νικόλας Μοντάς, Ἀνδρέας Δύδιμος, 
Σταμάτης Κοντονικόλας, Ἰωάννης Κοντονικόλας, Νικόλαος Ραδινός, Νικόλαος 
Παπουλάκης, Μιχαὴλ Πλάβας, Γεώργιος Γουδέλης, Δημήτριος Κομηνός, Θεόδωρος 
Μαγουλᾶς, Κυριακὴς Καμίδας, Μιχαὴλ Κουζούκης, Ἰωάννης Σαβανός, Κώνστας Κοσμάς, 
Ἀνδρέας Αὐλωνίτης.

45. Κτηματολόγιο: Περετικάδες: Κώνστας Περετικός, Θεόδωρος Περετικός.
46. Κτηματολόγιο: Χουναβάδες: Δημήτριος Χούναβης, Ιωάννης Χούναβης, Μιχαὴλ 

Χούναβης.
47. Κτηματολόγιο: Βελονάδες: Κορνίλιος ἱερομ. Κοντογεώργης, Θεόδωρος 

Κοντογεώργης, Μιχαὴλ Κουναδᾶς, Ἀνδρέας Μουζακίτης τῆς Ἄννας Κοντογεώργη, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

185.ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

Χοριο Στερεμεναδον, Θεοδορος Βλα/χος, Φιλιπος Βλαχος, Κοστας 
Στερεμενος, Θεοδορος Λουμπερτος,/ Ιωανις Λουμπερτος, Αλεξις ο 
Βαγιανιτις, Θεοδορος ο Βασμου/λος48.

Χοριο τον Μπερλεψιμαδον, παπα Θεοδορος Μεσας, Ιωανις/ ο Μεσας, 
Φιλιπος Μεσας, Ευβρετος ο Κορφιατικος, παπα Γεοργιος/ ο Τουβακις, 
παπα Φιλιπος ο Βραχνος, Διμιτριος ο Λουκας, Νικι/φορος ο Φραχνος, 
Ιωανις ο Ρικινιοτις, Δρακος Κεφαλονιτις49. 

ετους/ αφϟβ ητι χηλιους πεντακοσιους ενενιντα διο ημερα –λ- του/ 
Ιουλιου μηνος ιστον ανακενισμον τις αυτις μονις εκ βοθρου/ εδοσε ο 
Ιωανις ο Λοκουδοπουλος ηπερπιρα –γ- Ιωανις Κε/φαλινος ηπερπιρα -β-.

αχη – εστοριθιν η ανοθεν μονιν/ εν μινιν Σεπτεβριου ημερα δεκατι 
τριτι δια χηρος Ιωακιμ ιερομοναχου εκ τις Κριτις του ρεθεμενιεσες 
συνγκελου.

Τουτιν/ ισην υ περιλιψης τον ανοθεν κοντικον ος ανοθεν και 
τουτο εξ αναζιτι/σεος τον ανοθεν κουμεσιον και ρεγιστραρισα αυτους 
ος ανοθεν και τα/ εξις, ενοπιον μαρτιρον κιρ Ζουπας Βαρθις κατικος 
ιστα Σφακερα/ και κιρ Νικολουτζος Κιπριοτις εκ χοριο Μαγουλαδον 
οπιος κιρ Νι/κολουτζος ηπογραφι κατοθεν, ομιος υπογραφουν η ανοθεν 
κουμεσιι/ κατοθεν, ομιος και ο ευλαβεστατος παπα κιρ Σταθις Μακρις 
εκ/ χοριο Μακραδον μαρτιρας και ηπογραφι κατοθεν./

+εγω παπα ιωανεις αρμενις ος κουμεσηος της ανοθε μονη του 
προφητου/ ηληού βεβεωνο ος ανοθε και ηπογραψα.

εγο παπα δολοβηνος καταρελης ος κουμεσηος της μονης του 
προφητου ηλη/ου βεβεονο ος ανοθε και ηπογραψα.

παπα θεοδοσις μαγουλας κουμεσιος τις ανο/θεν μονις κε υπογραψα.
ευσταθηος ηερες μακρις υμου παρον κε υπογραψα.
εγο νικολουτζος κιπριοτις μαρτιρας ημουν παρον κε ηπογραψα.//

Ἰωάννης Θεοχάρης, Ἰωάννης Ἀνδριώτης, Νικόλαος Βελωναδίτης, Ἰωάννης Θηριώτης, 
Νικόλαος Λειβαδάρης, Βρετὸς Βαρανάς, Νικόλαος Ζερβός, Νικόλαος Πουλής, Νικόλαος 
Μενίδης, Βασίλειος Μενίδης. 

48. Κτηματολόγιο: Τερμενάδες: Θεόδωρος Βλάχος, Φίλιππος Βλάχος, Κώνστας 
Στερεμένος, Θεόδωρος Λουμπέρος, Ἀλέξιος Βαγιονίτης, Θεόδωρος Βασμουλάς.

49. Κτηματολόγιο: Περλεψιμάδες: Θεόδωρος Μέσας, Ἰωάννης Μέσας, Φίλιππος 
Μέσας, Βρετὸς Κορφιάτης, Γεώργιος Τουβάκης, Φίλιππος Βραχνός, Δημήτριος Λούμιος, 
Νικηφόρος Βραχνός, Ἰωάννης Ἀρκινιώτης, Δῆμος Κεφαλληνός. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ186

Σύμφωνα μὲ τὴν ἐπιγραφή, ὁ ναὸς τοῦ Προφήτη Ἠλία κτίστηκε 
τὸ ἔτος 1398 μὲ τὴ συνδρομὴ τῶν κατοίκων τῶν χωριῶν: Ραχτάδες, 
Ἀρμενάδες, Καβαδάτες, Μαγουλάδες, Περετικάδες, Χουναβάδες, 
Βελονάδες, Στερεμενάδες, Περλεψιμάδες, καὶ Νικολάδες. Ἀπὸ τὰ 
ἀναφερόμενα στὴν ἀρχὴ τῆς ἐπιγραφῆς χωριά, μόνον γιὰ τὸ χωριὸ τῶν 
Νικολάδων δὲν σημειώνεται κανένας κτήτορας. Σύμφωνα μὲ τὴ ρητὴ 
δήλωση τῆς ἐπιγραφῆς, στὴν ἵδρυση συνέβαλαν οἱ ἱερεῖς, οἱ ἔντιμοι 
ἄνδρες καὶ ὁλόκληρη ἡ κοινότητα τῶν ἀναφερομένων χωριῶν. Ἡ 
ἀναγραφή, στὴ συνέχεια, τῶν ὀνομάτων τῶν κτητόρων ἀνὰ χωριὸ δὲν 
θὰ πρέπει ἑπομένως νὰ θεωρηθεῖ ἐξαντλητική, ἀλλὰ ὡς περιλαμβάνουσα 
τοὺς ἱερεῖς καὶ τοὺς ἐντίμους ἄνδρες τῶν χωριῶν, μεταξὺ τῶν ὁποίων 
βέβαια παρεμβάλλονται καὶ τὰ ὀνόματα πέντε γυναικῶν.

Συνολικὰ ἀναγράφονται 111 ὀνόματα κτητόρων, κατανεμημένα ἀνὰ 
χωριὸ μὲ τὸν ἀκόλουθο τρόπο: Ραχτάδες 11 (2 γυναῖκες), Ἀρμενάδες 14 
(1 γυναίκα), Καβαδάτες 29 (1 γυναίκα), Μαγουλάδες 19, Περετικάδες 2, 
Χουναβάδες 3, Βελονάδες 16 (1 γυναίκα), Στερεμενάδες 7, Περλεψιμάδες 
10. Σύνολο: 111 κτήτορες ἐκ τῶν ὁποίων 5 γυναῖκες.

Στὶς πηγὲς τοῦ 16ου καὶ 17ου αἰώνα διάφορες πράξεις πιστοποιοῦν 
τὸ πάκτωμα τῆς περιουσίας τοῦ ναοῦ50, προσδιορίζοντας τὴ θέση του 
ἄλλοτε στὴν περιφέρεια τοῦ χωριοῦ Βελονάδες καὶ ἄλλοτε σὲ ἐκείνη τῶν 
Κουναβάδων καὶ Ραχτάδων ἢ σὲ ἐκείνη τῶν Καβαδάτων. Οἱ κτήτορες 
τοῦ ναοῦ, ὀργανωμένοι ὡς ἀδελφότητα, εἶχαν τὴ φροντίδα του ὁρίζοντας 
«κουμέσιους» καὶ ἱερουργό51. Μὲ βάση τὶς δύο νεότερες ἐπιγραφές, ὁ 
ναὸς περὶ τὸ 1591 ἀνακαινίστηκε «ἐκ βόθρου», δηλαδὴ ἀπὸ θεμελίων, 
καὶ γιὰ τὴν κάλυψη τῶν ἐξόδων συμμετεῖχαν καὶ ἄλλες οἰκογένειες μὴ 
περιλαμβανόμενες σὲ ἐκεῖνες τῆς πρώτης ἐπιγραφῆς. Μὲ δεδομένη ὅμως 
τὴ διατήρηση τῆς κτητορικῆς ἐπιγραφῆς, μᾶλλον ἡ ἀνακαίνιση δὲν θὰ 

50. Α.Ν.Κ., Διάφοροι Συμβολαιογράφοι, φάκ. 1.6, φ. 9v πράξη τῆς 20ῆς Σεπτεμβρίου 
1513. Διάφοροι Συμβολαιογράφοι, φάκ. 3.10, σ. 112 πράξη τῆς 20ῆς Φεβρουαρίου 
1523. Διάφοροι Συμβολαιογράφοι, φάκ. 4.11, φ. 2rv τῆς 5ης Φεβρουαρίου 1578). 
Συμβολαιογραφικά, φάκ. Γ.7, βιβλίο 28, φ. 32v καὶ 45v-46v ἀναφορὰ ἐξετιμωτῶν τοῦ 
ἔτους 1686.

51. Βλ. ἐνδεικτικά, Α.Ν.Κ., Συμβολαιογραφικά, φάκ. Γ.5, βιβλίο 3, φ. 14r, τῆς 
25ης Ἰουλίου 1679. Ἐπίσης Δ. Καπάδοχος, Ναοὶ καὶ Μοναστήρια Κερκύρας - Παξῶν 
& Ὀθωνῶν στὰ μέσα τοῦ ΙΗ΄ αἰώνα (Σύμφωνα μὲ ἀνέκδοτα ἔγγραφα τοῦ Ἱστορικοῦ 
Ἀρχείου Κέρκυρας), Ἀθήνα 1994, 244.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

187ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ

ἦταν τόσο ἐκτεταμένη ὅσο διατείνεται ὁ συντάκτης τῆς ἐπιγραφῆς, ἢ 
τουλάχιστον οἱ ἀνακαινιστὲς φρόντισαν νὰ διατηρήσουν τὴν ἐκτεινόμενη 
πάνω ἀπὸ τὶς δύο θύρες πρώτη ἐπιγραφή, ἀνέπαφη. Ἀρκετὰ χρόνια 
ἀργότερα, τὸ 1608, ὁλοκληρώθηκε ἡ ἁγιογράφηση τοῦ ναοῦ ἀπὸ τὸν 
Κρητικὸ ἁγιογράφο ἱερομόναχο Ἰωακεὶμ σύγκελο Ρεθύμνου52. Σήμερα 
στὸν ναὸ σώζονται τοιχογραφίες στὸ ἱερό, καθὼς καὶ ὑπολείμματα 
διακόσμησης στὰ παράθυρα τῶν πλευρικῶν τοίχων.

ε. Ἡ κτητορικὴ ἐπιγραφὴ τοῦ Ἁγίου Στεφάνου στὸ Σκριπερὸ

Ἡ κτητορικὴ ἐπιγραφὴ τοῦ ναοῦ βρίσκεται στὸ ἄνω ἀριστερὸ μέρος τῆς 
κόγχης τοῦ ἱεροῦ, πάνω ἀπὸ τοὺς ἱεράρχες, καὶ ἐκτείνεται σὲ 37 στίχους:

+ ἘΝ ΟΝΟΜΑΤΙ ΤΟΥ Κ(ΥΡΙΟ)Υ I /
2 ΜΩ῀Ν Ι(Η)C(ΟΥ) Χ(ΡΙΣΤΟ)Υ ΑΜΗΝ ∙ ἘΤΙ ΤΙ /
3 C ΑΥΤΟΥ ΓΕΝΙ΄CΕΟC ΧΙΛΙΟ /
4 ϚῸ ΤΡΕΤ[Ρ]ΑΚ[ΟC]ΙΟϚΌ ΔΕΚΆ /
5 ΤΟ ἘΚΤΟ ΚΥΡΙΈΒΩΝΤος /
6 ΤΟῩ ΙΨΥΛΟΤΑΤΟΥ ΒΕΝΕ /
7 ΤΙ΄ΑC [ΕΝ] ΠΟΛΙ Κ(ΑΙ) ΝΙ΄CΟΥ /
8 Τ(ΩΝ) ΚΟΡΙΦΟΝ ΕΤΟC ΤΡΙ΄ΑΚΟ /
9 ϚΟ΄ ΠΡΟ΄ΤΟ Ε[Υ]ΤΙΧΟC ἈΜΗ΄Ν / 
10 ἘΞΑΝΑΚ(ΑΙ)ΝΙΘΙ ἘΚ ΒΟ΄ /
11 ΘΡΟΥ ΚΟΠΟΥ Κ(ΑΙ) ΕΞΟ΄ΔΟΥ ἈΔ /
12 ΕΛΦΟ΄Ν ΟΥΤΥCῚ +ΓΙΩΡΓΙΟC / 
13 ΙΕΡΕΥC ΚΛΙΡΟΝΟΜΟC ΙΩ(ΑΝΝΗC) / 
14 ΚΟΡΟΝΑΚΙC ΙΩ(ΑΝΝΗC) ΦΙ΄ΟΜΑ /
15 ΧΟC Μ[IXA]ΗΛ Ο ΚΑΛΗΒΑ΄C Θ /
16 ΕὍΔΟΡΟC ΛΟΥΒΡ[ΟC] ΜΑΝ[ΟΥ] /
17 ΗΛ ΛΟῩΡΟΣ [ΚΛΗΡΟ]ΝΟΜΙΑ / 
18 ΤΟΥ ΘΟΔΟ[ΡΟΥ ΚΛΗ]ΜΙ ϚΑΜΆ /
19 ΤΗC ΚΛΗΜΗ[C ΓΙΩ]ΡΓΟC ΡΟΥΦΙ(ΑC) / 
20 ΙΩ(ΑΝΝΗC) Ο ΒΑΛΜ(ΑC) Ν[Ι]C[Ο]ΛΗC CΑΛΒΆ /

52. Ὁ ζωγράφος δὲν περιλαμβάνεται στοὺς γνωστοὺς καταλόγους τῶν ζωγράφων 
καὶ ἁγιογράφων μετὰ τὴν ἅλωση [Μ. Χατζηδάκης, Ἕλληνες ζωγράφοι μετὰ τὴν ἅλωση 
(1450-1830), τ. 1, Ἀθήνα 1987. Ε. Δρακοπούλου, Ἕλληνες ζωγράφοι μετὰ τὴν Ἅλωση 
(1450-1850), τ. 3 Ἀβέρκιος - Ἰωσὴφ (Συμπληρώσεις - Διορθώσεις), Ἀθήνα 2010].



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ188

21 ΝΟC ΘΟΔΟΡΙ΄C ΜΑΚ(E)ΛΆΡΙC / 
22 ΘΟΔΟΡΙ΄C ΜΑΒΡΟΜΑΤΙC / 
23 ἈΛΕ΄ΞΗC ΒA[ΓΕ]ΝΗΤΗC ΜΗΧΑ /
24 Ἡ΄Λ ΚΑΜΗΝΙΤΖΙὍΤΗC ΙΩ(ΑΝΝΗC) / 
25 ΡΑ[ΛΛ]ΗC [Κ]Η[ΡΓ]ΙΑΚΙC ΜΑ΄ΜΑΛΟΣ / 
26 Δ[ΗΜ]Ι΄ΤΡΙC ΜΑΚ(E)ΛΆΡΙC ΙΩ(ΑΝΝΗC) / 
27 ΜΑΚ(E)ΛΑΡΙC ΑΝΤΡΕ(ΑC) ΜΟΥ / 
28 ΖΑΚΙΤ[ΗC] [..]Ο[......]ΟΝΙ΄ / 
29 ΤΖΙ ΝΗΚΟ΄[ΛΑΟC] O [ΚΟ]ΡΜΑΡΙC /
30 IΩ(ΑΝΝΗC) O [....]T[...] ΜΕ ΤΟΝ / 
31 ΑΔ[ΕΛΦΟΝ ΑΥΤ]ΟΥ ΝΗΚΟΛΑΟC / 
32 [.........]ΕΟC ΚΗΡΓΙΑΚY / 
33 [Α]ΛΒ[Α]ΝΗ΄ΤΗΣ ΔΙΜΗ΄ΤΡΙΟC / 
34 ΤΡΟΥCΗΣ ΖΟ΄ΡΟ ΜΑΚ(E)ΛΑ΄ΡΕνα / 
35 [Μ]ΑΡΓΑΡΙ΄ΤΑ Η Α’ΥΛΟΝΗ΄ΤΙσα / 
36 ΚΑΛῊ Η ΛΟΥΠΙ΄ΝΕΝΑ / 
37 [Ε]ΤΟΥΣ ϚϠΚΕ

Ἡ ἐπιγραφὴ εἶναι ἐξαιρετικὰ φθαρμένη στοὺς στίχους 28-32 τόσο ποὺ 
νὰ καθίσταται ἀδύνατη ἡ ἀνάγνωση μεγάλου τμήματος τῶν ὀνομάτων. 

στ. 3-9, 37. Ἡ ἐπιγραφὴ φέρει τριπλὴ χρονολογία. Στὴν ἀρχὴ δηλώνεται 
τὸ ἔτος 1416 ἀπὸ γεννήσεως Χριστοῦ καὶ 31ο ἀπὸ τὴν κατάληψη τῆς 
Κέρκυρας ἀπὸ τοὺς Ἑνετούς, καὶ στὸ τέλος τὸ ἔτος 6925 ἀπὸ κτίσεως 
κόσμου. Ἡ ἐπιγραφὴ ἀκολουθεῖ τὴν τάση γιὰ διπλὴ χρονολόγηση ἀπὸ 
γεννήσεως Χριστοῦ καὶ ἀπὸ ἐνάρξεως τῆς βενετικῆς παρουσίας στὴν 
Κέρκυρα, ποὺ ἀπαντᾶ στὰ γνωστὰ κερκυραϊκὰ ἔγγραφα τοῦ τέλους 
τοῦ 14ου καὶ τοῦ πρώτου μισοῦ τοῦ 15ου αἰώνα53, ἀρχῆς γενομένης ἀπὸ 
τὴ νοταρικὴ πράξη διορισμοῦ Κερκυραίων εὐγενῶν ὡς πρέσβεων τῆς 

53. Ἀπαντᾶ βεβαιωμένα ἕως τὸ ἔτος 1447. Τσελίκας, Ἔγγραφον ἐλευθερίας, 
182 πράξη τοῦ νομικοῦ Νικολάου Σπαρμιώτη τοῦ 1391. Ασωνίτης, Τρία κερκυραϊκὰ 
νοταριακὰ ἔγγραφα, 18, ἔγγραφο τῆς 16ης Ἰανουαρίου 1398, καὶ 21, ἔγγραφο τῆς 21ης 
Ἰουνίου 1420. Σπ. Καρύδης, Ἀντίγραφα νοταριακῶν πράξεων τοῦ 15ου αἰ. στὰ κατάστιχα 
τοῦ κερκυραίου νοταρίου ἱερέα Σταματίου Κοντομάρη, Παρνασσὸς 41 (1999), 164-
165, ἔγγραφο τῆς 20ῆς Ἰουνίου 1400. Σπ. Ασωνίτης, Ἔγγραφα ἀναφερόμενα στὴν 
ἐκκλησιαστικὴ περιουσία στὴν Παλαιόπολη τῆς Κέρκυρας κατὰ τὸ 14ο καὶ 15ο αἰ., 
Ἑῷα καὶ Ἑσπέρια 3 (1996-1997), 29, ἔγγραφο τῆς 25ης Ἀπριλίου 1431. Σ. Ευστρατιάδης, 
Κερκυραϊκὸν προικοσύμφωνον τοῦ ιε´ αἰῶνος, Θεολογία 3 (1925), 48.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 189

κερκυραϊκῆς κοινότητας στὴ Βενετία, ποὺ συντάχθηκε στὶς 28 Μαΐου 
138654. Ἡ ἀναφορὰ τῆς κυριάρχου ἐξουσίας, μὲ τὴν ἔνδειξη τῶν ἐτῶν 
τῆς κυριαρχίας της, στοιχεῖο τοῦ λατινικοῦ τύπου σύνταξης ἐγγράφων55, 
ἀνάγεται στὴν περίοδο τῆς ἀνδηγαυικῆς κατοχῆς τοῦ νησιοῦ. Ἀπαντᾶ 
στὰ ἑλληνικὰ ἔγγραφα τῆς Κάτω Ἰταλίας τοῦ 13ου αἰώνα56 καθὼς καὶ 
στὰ γνωστὰ κερκυραϊκὰ ἑλληνικὰ ἔγγραφα τῆς ἀνδηγαυικῆς περιόδου, 
ὅπως τὰ συμβόλαια ποὺ συνέταξε ὁ νομικὸς Δημήτριος Μαλάκης τὸ 
1371 καὶ 137457. Στὰ ἔγγραφα διαπιστώνεται ἡ ἀκρίβεια τῆς ἀλλαγῆς 
τοῦ ἔτους κάθε Μάιο, ἀλλὰ καὶ τῆς προσμέτρησης τῶν ἐπιπλέον μηνῶν, 
ὅπως γιὰ παράδειγμα σὲ ἔγγραφο τῆς 21ης Αὐγούστου 1401 στὸ ὁποῖο 
τὸ περιγραφόμενο περιστατικὸ ἔλαβε χώρα μετα τούς χρόνους ὁπερ 
ἔλαβον την ἡγεμονίαν οἱ Βενετηκοι ἐν τῆ πόλη κε νήσω Κερκίρας χρῶνοι 
δεκαπέντε κε μήνας τρις εν τῶ χιλιοστῶ τετρακοσιοστω πρωτον ἔτος απο 
τις Χριστου καταστάσεως εν τη ηκοστη πρότη του μηνος αυγουστου58. 
Στὴν ἐπιγραφὴ ἑπομένως τὸ 31ο πρῶτο ἔτος ἀντιστοιχεῖ στὴν περίοδο 
ἀπὸ τὸν Μάιο τοῦ 1416 καὶ μετά, σὲ συνδυασμὸ δὲ μὲ τὸ ἔτος 6925 ἀπὸ 
κτίσεως κόσμου τὸ ὁποῖο συμπίπτει μὲ τὸ 1416 ἀπὸ γεννήσεως Χριστοῦ 
γιὰ τὴν περίοδο Σεπτέμβριος-Δεκέμβριος, καταλήγουμε στὸ συμπέρασμα 
ὅτι ἡ ἐπιγραφὴ συντάχθηκε στὸ τέλος τοῦ 1416.

στ. 9. ευτιχος ἀμήν. Πρόκειται γιὰ συνήθη κατάληξη τοῦ προοιμίου 
τῶν κερκυραϊκῶν νοταρικῶν πράξεων τοῦ τέλους τοῦ 14ου καὶ τῶν 
ἀρχῶν τοῦ 15ου αἰώνα59. Συνηθισμένη ἐπίσης στὰ ἑλληνικὰ ἔγγραφα τῆς 
Κάτω Ἰταλίας ἀπὸ τὸν 13ο αἰώνα καὶ ἑξῆς60.

στ. 37. Ἡ ἐπανάληψη τῆς χρονολογίας στὸ τέλος τῆς ἐπιγραφῆς, 
προσαρμοσμένης στὸ ἀπὸ κτίσεως κόσμου χρονολογικὸ σύστημα, 
ἀπαντᾶ καὶ στὸ συμβόλαιο τοῦ 1391 τοῦ νομικοῦ Νικολάου Σπαρμιώτη 
καθὼς καὶ σὲ ἑλληνικὰ ἔγγραφα τῆς Κάτω Ἰταλίας τοῦ δεύτερου μισοῦ 
τοῦ 13ου αἰώνα61.

54. Mustoxidis, Delle cose corciresi, LX.
55. Τσελίκας, Ἔγγραφον ἐλευθερίας, 180.
56. Trinchera, Syllabus, passim.
57. Βλ. ἀντίστοιχα, MM, Acta, τ. 5, 67 καὶ τ. 3, 245.
58. Καρύδης, Ὁδηγήτρια Ἀγραφῶν, 112.
59. Βλ. παραπάνω σημ. 52.
60. Τσελίκας, Ἔγγραφον ἐλευθερίας, 185.
61. Τσελίκας, Ἔγγραφον ἐλευθερίας, 182-183. Trinchera, Syllabus, 424-425 (ἔγγρ. 



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

190

Οἱ ἀδελφοὶ καὶ κτήτορες τοῦ ναοῦ θὰ πρέπει νὰ εἶναι κάτοικοι τοῦ 
χωριοῦ, ἐφόσον δὲν δηλώνεται διαφορετικὴ καταγωγή. Στὴν ἐπιγραφὴ 
ἀναγράφονται τὰ ὀνόματα 30 χορηγῶν, ἐκ τῶν ὁποίων ἕνας ἱερέας καὶ 
τρεῖς γυναῖκες. Ἀξιοσημείωτη εἶναι ἡ χρήση τοῦ ὅρου «ἀδελφὸς» γιὰ 
τὸν χαρακτηρισμὸ τῶν χορηγῶν καὶ ἑπομένως τῶν κτητόρων τοῦ ναοῦ, 
ἡ ὁποία εἶναι ἡ δεύτερη παλαιότερη γνωστὴ στὸν χῶρο τῆς Κέρκυρας 
καὶ μαζὶ μὲ ἐκείνη τῆς 7ης Μαρτίου 1400 στὸ ἔγγραφο συμβιβάσεως τῶν 
κτητόρων καὶ ἀδελφῶν τῆς Ὁδηγήτριας Ἀγραφῶν62 ὁρίζουν τὸ χρονικὸ 
ὅριο τῆς ἀνίχνευσης τοῦ θεσμοῦ τῶν κτητορικῶν ἀδελφοτήτων στὸν 
ἰόνιο χῶρο.

Ὁ ναὸς τοῦ Ἁγίου Στεφάνου ἀπὸ τὸν 16ο αἰώνα καὶ ἑξῆς ἐμφανίζεται 
μαζὶ μὲ τὸν ναὸ τῆς Ὑ. Θ. Λιβιώτισσας, τοῦ ἴδιου χωριοῦ, ὡς ἑνιαία 
οἰκονομικὴ μονάδα διαχειριζόμενη ἀπὸ τὴν ἀδελφότητα τῶν κτητόρων 
τους, οἱ ὁποῖοι εἶχαν τὴ μέριμνα γιὰ τὴ διαχείριση τῆς περιουσίας τους 
καὶ γιὰ τὴν ἱερουργία τους63. Ὁ ναὸς ἀνακαινίστηκε στὶς ἀρχὲς τοῦ 18ου 
αἰώνα, χωρὶς νὰ πειραχτοῦν οἱ τοιχογραφίες καὶ ἡ ἐπιγραφή. Οἱ ἐργασίες 
πιθανὸν ὁλοκληρώθηκαν τὸ 1710, ἔτος ποὺ ἀναγράφεται στὸ κλειδὶ τῆς 
νότιας εἰσόδου τοῦ ναοῦ.

Οι Επιγραφες ως Τεκμήρια Κτήσης

Κατὰ τὴν ὕστερη βυζαντινὴ περίοδο τόσο σὲ περιοχὲς ποὺ ἀνῆκαν 
στὸ Βυζάντιο ὅσο καὶ σὲ περιοχὲς ὑπὸ λατινικὴ ἢ τουρκικὴ κυριαρχία 
ἐμφανίζεται διαδεδομένη ἡ συνήθεια τῆς ἀναγραφῆς στοὺς τοίχους, στοὺς 
κίονες, σὲ μαρμάρινες πλάκες ἢ ἄλλα ἐμφανῆ σημεῖα τῶν ναῶν ἢ τῶν 
μοναστηριῶν, τοῦ περιεχομένου ἐπίσημων ἐγγράφων (χρυσόβουλλων, 
ἐκκλησιαστικῶν πράξεων, δωρεῶν, διαθηκῶν), τὰ ὁποῖα κυρίως ἀναφέ-
ρονταν σὲ παραχωρήσεις ἢ κληροδοτήσεις περιουσιακῶν στοιχείων καὶ 

299 τοῦ 1257), 432-434 (ἔγγρ. 303 τοῦ 1266), 438-440 (ἔγγρ. 306 τοῦ 1267), 478-480 (ἔγγρ. 
324 τοῦ 1271).

62. Βλ. Καρύδης, Ὁδηγήτρια Ἀγραφῶν, 109-111.
63. Βλ. ἐνδεικτικά, Α.Ν.Κ., Συμβολαιογραφικά, φάκ. Τ.145, φ. 165r σύμβαση τῆς 

26ης Μαρτίου 1558 μεταξὺ τῶν «κουμεσίων» τῶν δύο ναῶν καὶ τοῦ ἱερέα Καλοϊωάννη 
Μαυρομάτη μὲ τὴν ὁποία τὸν ὅρισαν ἱερουργὸ στὸν ναὸ γιὰ τέσσερα χρόνια. Βλ. ἀκόμη, 
Καπάδοχος, Ναοί, 205. Σπ. Καρύδης, Ἐκκλησιαστικὴ Γεωγραφία τῆς Κέρκυρας τὸν 19ο 
αἰώνα. Ὁ κατάλογος κλήρου καὶ ναῶν τοῦ ἔτους 1820, Κέρκυρα 2004, 80.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 191

περιεῖχαν περιγραφικοὺς καταλόγους ἀκινήτων64. Ἡ πρακτικὴ αὐτή, 
ἡ ὁποία συνεχίστηκε καὶ στὰ μεταβυζαντινὰ χρόνια, φαίνεται πὼς 
ἀπηχοῦσε τὴν ἀνάγκη διασφάλισης τῆς περιουσίας τῶν ναῶν ἢ μονῶν 
μὲ τὴν ἀναγραφὴ τῶν πράξεων σὲ ὑλικὸ ἀνθεκτικὸ στὸν χρόνο καὶ σὲ 
θέση τέτοια ὥστε τὸ περιεχόμενό τους νὰ καθίσταται γνωστὸ στὸ εὐρὺ 
κοινό, τὸ ὁποῖο χρησίμευε ὡς μάρτυρας65. Στὶς ἐπιτοίχιες ἀναγραφὲς 
περιλαμβάνονται, πέραν τῶν ἐπισήμων ἐγγράφων, χαρακτηριστικὰ 
παραδείγματα τῶν ὁποίων ὑπάρχουν στὴ μονὴ τῆς Ὁδηγήτριας καὶ στὴ 
Μητρόπολη τοῦ Μυστρᾶ66, καὶ οἱ κτητορικὲς ἐπιγραφές, στὶς ὁποῖες 
ἀναγράφονται τὰ ὀνόματα τῶν δωρητῶν καὶ οἱ δωρεές τους πρὸς τὸν 
ἱδρυόμενο ναὸ ἢ μονή. Χαρακτηριστικὰ παραδείγματα ἐπιγραφῶν 
τοῦ 13ου αἰώνα προέρχονται ἀπὸ τὴν εὐρύτερη περιοχὴ τῆς Μάνης, 
τὴν ἠπειρωτικὴ Ἑλλάδα, τὴ Μ. Ἀσία καὶ τὴν Κύπρο67. Ἀνάλογα 
παραδείγματα ὑπάρχουν στὴν Κρήτη τοῦ 15ου αἰώνα68, στὴ Σερβία καὶ 
στὴν περιοχὴ τῆς Ἀχρίδας69, καθὼς καὶ στὸν βόρειο ἑλληνικὸ χῶρο τοῦ 
16ου καὶ τοῦ 17ου αἰώνα70.

Μὲ ἐξαίρεση τὶς ἐπιγραφὲς ποὺ περιέχουν τὰ κείμενα ἐγγράφων, 
οἱ δωρητήριες καὶ εἰδικότερα οἱ κτητορικὲς ἐπιγραφὲς δὲν εἶναι βέβαιο 
ἂν προϋποθέτουν τὴν ὕπαρξη νοταρικῶν πράξεων παραχώρησης 
ἀγαθῶν ἢ διαθῆκες. Παρότι ἡ ἀναγραφὴ τῶν δωρεῶν στοὺς τοίχους 
καθιστοῦσε περιττὸ τὸν νοτάριο καὶ τοὺς μάρτυρες, ἀφοῦ ἦταν ἡ 

64. Kalopissi-Verti, Church inscriptions, 83. Ἡ συνήθεια ἀνάγεται σὲ αὐτοκρατορικὲς 
χορηγίες καὶ ἀποφάσεις τῆς μεσοβυζαντινῆς περιόδου, ἡ ὁποία υἱοθετήθηκε στὴ συνέχεια 
καὶ ἀπὸ τὸν ἁπλὸ κόσμο (ὅ.π.).

65. Kalopissi-Verti, Church inscriptions, 86, 88. Δρανδάκης, Δύο ἐπιγραφές, 52. S. E. 
J. Gerstel, Mapping the Boundaries of Church and Village, Viewing the Morea. Land and 
People in the Late Medieval Peloponnese, ed. S. E. J. Gerstel, Washington, D.C. 2013, 337-
338, 345.

66. Kalopissi-Verti, Church inscriptions, 80 ὅπου καὶ ἡ σχετικὴ βιβλιογραφία. Γ. 
Μαρίνου, Ἅγιος Δημήτριος ἡ Μητρόπολη τοῦ Μυστρᾶ, Ἀθήνα 2002, 239-244.

67. Βλ. Kalopissi-Verti, Church inscriptions, 83-85 ὅπου καὶ τὰ σχετικὰ παραδείγματα.
68. Ὅπως στὴν ἐκκλησία τῶν Ἁγίων Πατέρων στὰ Πάνω Φλώρια Σελίνου, ὅπου ὁ 

Μανουὴλ Ἑρημογιάννης σημείωσε τὸ 1470 τὴν ἀφιέρωσή του σὲ ἀκίνητα καὶ δένδρα. Βλ. 
Gerola, Monumenti, τ. 4, 449-451· Kalopissi-Verti, Church inscriptions, 85.

69. Kalopissi-Verti, Church inscriptions, 82, 83.
70. E. Drakopoulou, Inscriptions de la ville de Kastoria (Macédoine) du 16e au 18e 

siècle: tradition et adaptation, Revue des études byzantines 63 (2005), 33.



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

192

ἴδια ἡ ἐκκλησιαστικὴ κοινότητα ποὺ λειτουργοῦσε ὡς μάρτυρας 
τῶν καταγραφομένων συμφωνιῶν, ἔχει διατυπωθεῖ ἡ ὑπόθεση ὅτι 
οἱ ἐπιγραφὲς ἀναπαράγουν νοταρικὲς πράξεις, γραμμένες σὲ χαρτὶ ἢ 
περγαμηνή, ὅπως συνέβαινε μὲ τὰ ἔγγραφα, καὶ ὅτι τοῦτο ἦταν δυνατὸ 
νὰ γίνει ἀκόμη καὶ στὶς ἀγροτικὲς περιοχές71. Θεωρῶ ὅτι ἡ παρουσία 
ἐπιγραφῶν μὲ λεπτομερεῖς καταγραφὲς ἀκινήτων ἀγαθῶν ἢ χρημάτων 
στὴν ὕπαιθρο ὀφειλόταν μᾶλλον στὴν ἀνυπαρξία νοταρίων, οἱ ὁποῖοι 
θὰ μποροῦσαν νὰ καταγράψουν τὶς δωρεὲς καὶ νὰ κατοχυρώσουν 
τὰ ἀπορρέοντα δικαιώματα τοῦ ναοῦ ἢ τῆς μονῆς ἐπὶ τῶν ἀκινήτων 
καὶ ταυτόχρονα τὰ κτητορικὰ δικαιώματα τῶν δωρητῶν. Ἐξάλλου, 
ἡ ἐπιγραφὴ δὲν ἔχει τὴν τυπικὴ μορφὴ ἐπίσημου ἐγγράφου, ἀλλὰ 
συνίσταται στὴν ἐλεύθερη ἀναγραφὴ προσώπων καὶ ἀγαθῶν στὴν 
ὁποία ἀκολουθεῖται εἴτε ἡ δομὴ ποὺ οἱ κτήτορες ἔδωσαν στὸν τεχνίτη 
εἴτε ἐκείνη ποὺ ἐκεῖνος προέκρινε. 

Περνώντας στὰ παραδείγματα τῆς Κέρκυρας, εἶναι προφανὲς ὅτι 
οἱ παραπάνω ἐπιγραφὲς δὲν προϋποθέτουν ἔγγραφα. Ἂν ὑπῆρχαν, τότε 
σὲ ἐνδεχόμενη ἀνάγκη θὰ ἀντιγράφονταν αὐτὰ καὶ θὰ παρουσιάζονταν 
ἢ θὰ δηλωνόταν ἡ ἀπώλειά τους καὶ ἡ κατ’ ἀνάγκη προσφυγὴ τῶν 
ἐνδιαφερομένων στὴν ἐπιγραφή, ὡς ἀποκλειστικὸ πλέον τεκμήριο γιὰ 
τὴν ὑποστήριξη τῶν δικαιωμάτων τους. Ἀπὸ τὸ περιεχόμενό τους ἐπίσης 
προκύπτει ὅτι δὲν ἀποσκοποῦσαν στὴν κατοχύρωση δικαιωμάτων 
ἰδιοκτησίας σὲ ἀφιερούμενα ἀγαθά, ἀφοῦ αὐτά, ὅπου ἀναφέρονται, δὲν 
προσδιορίζονται μὲ λεπτομέρειες. Τὰ κερκυραϊκὰ παραδείγματα, μὲ τὴν 
ἀναλυτικὴ ἀναγραφὴ τῶν ὀνομάτων τῶν κτητόρων ἢ τῶν κτητορικῶν 
χωριῶν, ἐπεδίωκαν τὴ διηνεκὴ μνήμη ὅσων συνέβαλαν στὴν ἵδρυση ἢ τὴν 
ἀνακαίνιση τῶν ναῶν, τὴ διασφάλιση τῶν κτητορικῶν τους δικαιωμάτων 
καὶ συνακόλουθα τὸν ἀποκλεισμὸ ὅσων δὲν εἶχαν συμβάλει, στοιχεῖο 
ποὺ γίνεται ἰδιαίτερα ἐμφανὲς στὴ δεύτερη ἐπιγραφὴ τοῦ Ὑψηλοῦ 
Παντοκράτορα.

Οἱ ἐπιγραφές, ἐλλείψει ἄλλης γραπτῆς μαρτυρίας, ἐπεῖχαν θέση 
ἐπίσημου ἐγγράφου καὶ μποροῦσαν νὰ χρησιμοποιηθοῦν σὲ περιπτώσεις 
διεκδίκησης ἢ κατοχύρωσης περιουσιακῶν ἢ κτητορικῶν δικαιωμάτων. 

71. Kalopissi-Verti, Church inscriptions, 86-87. Ἡ θέση στηρίζεται στὴν ἀναφορὰ 
ἑνὸς «νομικοῦ» σὲ ἐπιγραφὴ ναοῦ τῆς ἀγροτικῆς Μάνης, ἡ ὁποία ὅμως ἀποτελεῖ ἁπλῶς 
ἔνδειξη τῆς ἐκεῖ παρουσίας τοῦ συγκεκριμένου προσώπου, χωρὶς νὰ μπορεῖ νὰ γενικευτεῖ.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 193

Γιὰ τὸν λόγο αὐτὸ ἄλλωστε ἀντιγράφονταν, χάρη δὲ ἀκριβῶς στὴν 
ἀντιγραφή, ἔχει διασωθεῖ τὸ περιεχόμενο τῶν παραπάνω ἐπιγραφῶν, 
ποὺ δὲν σώζονται πλέον. Στὸν ἰόνιο χῶρο, ἡ χρήση τῶν ἐπιγραφῶν 
ὡς τεκμηρίων σὲ περιπτώσεις δικαστικῆς διεκδίκησης ἢ διευκρίνισης 
κτητορικῶν δικαιωμάτων, βεβαιώνεται ἀπὸ τὶς ἀρχειακὲς πηγές. Τὴ 
σχετικὴ ἐντολὴ ἔδινε ἡ πολιτικὴ ἀρχὴ ἢ ὁ ἐνδιαφερόμενος, καὶ τὴν 
ἀντιγραφὴ συνήθως ἔκανε κάποιος ζωγράφος ἢ νοτάριος, ἐνῶ μποροῦσε 
νὰ γίνει στὸν ἴδιο χρόνο καὶ ἀπὸ νοτάριο καὶ ἀπὸ ζωγράφο ξεχωριστά, 
ἐφόσον συνέτρεχε λόγος. Σημειώνω τὸ χαρακτηριστικὸ παράδειγμα τοῦ 
Ἁγίου Ἰωάννη στὰ Σανίδια Κυθήρων τὸ 1706, ὅταν γιὰ τὴ διευκρίνιση 
τῶν κτητορικῶν δικαιωμάτων στὸν ναὸ κλήθηκε ἀπὸ τὸν κτήτορα τοῦ 
ναοῦ ὁ νοτάριος ἱερέας Ἀντώνιος Φατζέας νὰ ἀντιγράψει γιὰ λογαριασμὸ 
τοῦ κτήτορα καὶ ἐνώπιον μαρτύρων τὴν ἐπιγραφὴ (ἱσκρητζιὸν) λόγον 
κατὰ λόγον καθὸς εἰς τὸ προτότηπον κείτε, ἐνῶ ἀπὸ τὶς βενετικὲς ἀρχὲς 
κλήθηκε ὁ νοτάριος καὶ ζωγράφος Ἰωάννης Καλονᾶς νὰ ἀντιγράψει 
καὶ αὐτὸς τὴν κτητορικὴ ἐπιγραφὴ καὶ νὰ καταθέσει τὸ κείμενο στὴν 
ἁρμόδια ὑπηρεσία72. Ἀνάλογη εἶναι ἡ χρήση καὶ τῶν ἐπιγραφῶν τῶν 
κτητορικῶν ναῶν τῆς οἰκογένειας Σκιαδόπουλου στὸ χωριὸ Ψωραροὶ 
τῆς Κέρκυρας, τὸ 170773. Γιὰ τὴ διερεύνηση τῆς διαμάχης ἀνάμεσα στὸν 
Ἔκτορα Λουκάνη καὶ στὸν Βασίλη Σκιαδόπουλο, ποὺ ἐκδικαζόταν τότε 
στὸ βαϊλικὸ δικαστήριο (foro prettorio) καὶ ἀφοροῦσε τὰ κτητορικὰ 
δικαιώματα στοὺς ναοὺς τοῦ Ἁγίου Βασιλείου καὶ τοῦ Ἁγίου Προκοπίου 
στὸ παραπάνω χωριό, ὁ βάιλος Giovanni Foscarini ζήτησε, γιὰ τὴν 
τεκμηρίωση τῶν προβαλλόμενων ἀπὸ τὸν Σκιαδόπουλο κτητορικῶν 
δικαιωμάτων, κοπια του κοντικος ιται γραμα ισιν αγιογραφισμαινο 
εις την μονην του αγίου Βασιλίου και αγίου Προκοπιου οπο τον ὀπιον 
φενονται τα ονοματα των εκτιτορον αυτον καὶ μὲ ἐντολή του (μαντάτο), 
τῆς 28ης Μαΐου 1707, διέταξε κάθε διαθέσιμο νοτάριο νὰ πάει στὶς δύο 
ἐκκλησίες δια να ασικόσι μια κοπια αουτεντικι απο τις ανοθεν κοντικας 
καὶ νὰ δοθεῖ στὸν Σκιαδόπουλο. Στὶς 30 Μαΐου 1707 ὁ νοτάριος Ἰάκωβος 

72. Χ. Α. Μαλτέζου, Εἰδήσεις γιὰ ναοὺς καὶ μονὲς στὰ Κύθηρα ἀπὸ ἀρχειακὲς πηγές, 
Πρακτικὰ τοῦ Ε΄ Διεθνοῦς Πανιονίου Συνεδρίου (Ἀργοστόλι-Ληξούρι, 17-21 Μαΐου 
1986), ἐπιμ. Γ. Ν. Μοσχόπουλος, τ. 1, Ἀργοστόλι 1989, 272 [ἀνατύπωση: Η Ιδια, Βενετικὴ 
παρουσία στὰ Κύθηρα. Ἀρχειακὲς μαρτυρίες, Ἀθήνα 1991, Ι΄].

73. Βλ. τὰ σχετικὰ ἔγγραφα, Α.Ν.Κ., Συμβολαιογραφικά, φάκ. Λ.3, βιβλίο 14, φ. 9r-v. 
Εὐχαριστῶ τὸν φίλο Κώστα Γραμμένο γιὰ τὴν ὑπόδειξη τῶν ἐγγράφων.



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

194

Λαγκαδίτης πῆγε στὸ χωριό, σὲ ἐφαρμογὴ τῆς σχετικῆς ἐντολῆς τοῦ 
βάιλου, καὶ ἐπισκέφτηκε τὶς δύο ἐκκλησίες, μαζὶ μὲ τρεῖς μάρτυρες, γιὰ 
νὰ δεῖ καὶ νὰ καταγράψει τὶς ἐπιγραφές. Λόγῳ τῆς ἀπουσίας κτητορικῶν 
ἐπιγραφῶν, ὁ νοτάριος περιορίστηκε στὴν ἀντιγραφὴ τῶν ἀφιερωτικῶν 
ἐπιγραφῶν ποὺ ὑπῆρχαν στὶς εἰκόνες, χωρὶς νὰ διευκρινίζει ἂν ἐπρόκειτο 
γιὰ φορητὲς εἰκόνες ἢ γιὰ τοιχογραφίες, οἱ ὁποῖες ἐπίσης ἀποδείκνυαν 
τὴν κτητορικὴ σχέση τοῦ Σκιαδόπουλου μὲ τοὺς δύο ναούς74. 

Ἀνάλογο πιθανότατα ρόλο εἶχε τὸ ἀντίγραφο τῆς κτητορικῆς 
ἐπιγραφῆς τῆς Ὁδηγήτριας τῶν Ἀγραφῶν, τὸ ὁποῖο ἀναπαράχθηκε 
τουλάχιστον δύο φορὲς μέσα στὸν χρόνο, καθὼς καὶ ἡ περγαμηνὴ τοῦ 
Παντοκράτορα Ὑψηλοῦ, γιὰ τὴν ὁποία δὲν ἔχουμε κανένα ἄλλο στοιχεῖο 
ποὺ νὰ αἰτιολογεῖ τὴν παραγωγή της. 

Ἡ χρήση τῶν ἐπιγραφῶν ὡς τεκμηρίων δικαιολογεῖ τὸ ἐνδιαφέρον 
τῶν κτητόρων γιὰ τὴν κατάρτιση ἀντιγράφου καὶ τὴ διαφύλαξή του στὰ 
κατάστιχα κάποιου νοταρίου, χωρὶς νὰ ὑπάρχει κάποιος ἐπιτακτικὸς 
λόγος ἢ δικαστικὴ διαμάχη, ὅπως συνέβη στὴν περίπτωση τοῦ Προφήτη 
Ἠλία, ὅπου ὁ νοτάριος κλήθηκε νὰ καταγράψει τὶς ἐπιγραφὲς στὸ 
κατάστιχο δια να φενοντε ις σε καθε κερο τα ονοματα τον αδελφον και 
εκτιτορον. Ἐπίσης δικαιολογεῖ τὸ ἐνδιαφέρον τους γιὰ τὴν κατὰ λέξη 
μεταγραφὴ στὰ κατάστιχα τῶν νοταρίων, παλαιότερων ἀντιγράφων 
ἐπιγραφῶν ποὺ δὲν σώζονταν πλέον, ἀφοῦ μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ θὰ 
εἶχαν τὴ δυνατότητα νὰ λαμβάνουν ἐπίσημα ἀντίγραφα ὅποτε θὰ τὰ 
χρειάζονταν, ὅπως ρητὰ δηλώνεται στὴ σχετικὴ πράξη ποὺ συντάχθηκε 
ἀπὸ τοὺς κτήτορες τοῦ Ὑψηλοῦ Παντοκράτορα τὸ 1689. Οἱ νοτάριοι 
στὴν περίπτωση αὐτή, πέρα ἀπὸ τὸν ρόλο τους στὴν καταγραφὴ τῆς 
θελήσεως τῶν ἐμφανιζομένων ἐνώπιόν τους συμβαλλομένων μερῶν, 
ἀναλάμβαναν καὶ τὸν ρόλο τῆς παραγωγῆς ἐπίσημων ἀντιγράφων ἀπὸ 
ἔγγραφα, πράξεις ἢ ἄλλα κείμενα ποὺ οἱ ἄνθρωποι τῆς ἐποχῆς εἶχαν 

74. Ἔτσι, στὸν ναὸ τοῦ Ἁγίου Βασιλείου, αποκατου απο την ϊκονα του αγιου 
Βασιλιου δεξια μαιρια ϊβρισκονται γραματα οπου λεγι ος κατοθεν. δεϊσις του δουλου του 
θεου σταματελου σκυαδοπουλου πατρουνατος ἔτι 15η αυγουστου. Ἐπίσης στὸν ναὸ τοῦ 
Ἁγίου Προκοπίου, βρῆκε τὰ ἀκόλουθα γραματα απο κατου ἀπο την ϊκονα του Χριστου 
στο ταιμπλο... δεϊσις του  δούλου του θεου βασιλι σκυαδοπουλος ... και τον τεκνον αυτου 
και τις συμβιας αυτου σταθο, καθὼς ἐπίσης στὴν ἀριστερὴ πλευρὰ τῆς ἐκκλησίας, κατου 
ἀπο μια φανεστροπουλα ... δεϊσις τού δουλοῦ του θεου Βασιλις Σκυαδοπουλος και τις 
συμβιας και τον ταικνον αυτου – Ετι αχοη (ὅ.π.).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 195

στὴν κατοχή τους. Ἡ ἐμφάνιση ἐνώπιον τοῦ νοταρίου μὲ τὸ αἴτημα νὰ 
καταγραφεῖ καὶ νὰ ἀντιγραφεῖ τὸ προσκομιζόμενο ἔγγραφο ἦταν ἀρκετὰ 
συχνὴ καὶ διακρίνεται ὡς ἰδιαίτερη πράξη στὰ νοταρικὰ κατάστιχα. 
Σὲ πολλὲς περιπτώσεις μάλιστα τὸ προσκομιζόμενο ἔγγραφο παρέμενε 
στὸν νοτάριο ὁ ὁποῖος τὸ ἐπεσύναπτε (ἰνφιλτζάριζε) στὸ κατάστιχό 
του. Στὴν περίπτωσή μας, τὰ ἀντίγραφα τῶν κτητορικῶν ἐπιγραφῶν, 
ὡς ἔγγραφα πλέον ποὺ ἀποδείκνυαν τὴν κατοχὴ τοῦ ναοῦ, ἄσχετα ἀπὸ 
τὸν πρῶτο ἀντιγραφέα τους, μὲ τὴν καταχώρισή τους στὰ νοταρικὰ 
κατάστιχά ἀποκτοῦσαν κύρος, οἱ δὲ κτήτορες μποροῦσαν νὰ λάβουν 
ἀντίγραφο, ὅπως ἔγινε στὴν περίπτωση τῶν Ἀγραφῶν. Χάρη στὴν 
τακτικὴ αὐτὴ σήμερα ἔχουμε στὴν κατοχή μας πέρα ἀπὸ τὰ ἔγγραφα 
ποὺ παρουσιάστηκαν προηγουμένως, καὶ ἄλλες πράξεις ἐξαιρετικὰ 
σημαντικὲς γιὰ τὴν ἵδρυση ναῶν καὶ μονῶν ἀλλὰ καὶ για τὴ γενικότερη 
δραστηριότητα τῶν κτητόρων τους75.

Δημογραφικα και Αλλα Στοιχεῖα

Στὰ ἐπιγραφικὰ παραδείγματα συλλογικῶν χορηγιῶν ἀπὸ τὸν λοιπὸ 
ἑλληνικὸ χῶρο ἀναδεικνύεται τὸ γεγονὸς τῆς συμμετοχῆς τόσο τῶν 
σημαντικῶν μελῶν τῶν τοπικῶν κοινωνιῶν ὅσο καὶ τῶν ἁπλῶν ἀγροτῶν. 
Σὲ πολλὲς ἐπιγραφὲς οἱ συμμετέχοντες ἀναγράφονται ὀνομαστικά, σὲ 
ἄλλες πάλι μνημονεύονται ὀνομαστικὰ οἱ σημαντικότεροι κάτοικοι τοῦ 
χωριοῦ καὶ οἱ ὑπόλοιποι ἀκολουθοῦν συλλογικὰ καὶ ἀνώνυμα. Ὅπου οἱ 
συλλογικὲς χορηγίες περιλαμβάνουν ὁλόκληρα χωριά, οἱ ἀναφορὲς εἶναι 
συνοπτικές, χωρὶς νὰ διακρίνονται οἱ χορηγοὶ κατ’ ὄνομα, ἐνῶ σὲ ἄλλες 
οἱ συνδρομητὲς διακρίνονται γενικὰ σὲ πρόκριτους καὶ κοινὸ λαὸ ἢ σὲ 
μικροὺς καὶ μεγάλους ἢ μείζονες, ἐκφράσεις ποὺ ὁρίζουν τὴν κοινωνικὴ 
διαστρωμάτωση τῶν κατοίκων τῶν χωριῶν, ἡ ὁποία θὰ μποροῦσε νὰ 
ὀφείλεται στὴν περιουσία, τὴν ἡλικία ἢ τὴ γενικὴ ἐκτίμηση76.

Στὶς κερκυραϊκὲς περιπτώσεις, ὅπου ἡ συλλογικὴ χορηγία περι-
λαμβάνει ὁλόκληρα χωριά, οἱ ἀναφορὲς εἶναι συνοπτικές, ὅπως στὸν 
Ὑψηλὸ Παντοκράτορα, ὅπου ὅμως ἡ συμμετοχὴ ἑνὸς χωριοῦ ἀφορᾶ 

75. Βλ. Καρύδης, Ὁδηγήτρια Ἀγραφῶν, 18-19.
76. Καλοπίση-Βέρτη, Ἐπιγραφικὲς μαρτυρίες, 92-93· Η ιδια, Church foundations, 336, 

337· Η ιδια, Collective patterns, 128-129, 131· Η Ιδια, Dedicatory inscriptions, 37 ὅπου καὶ 
τὰ παραδείγματα.



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

196

στὴν πραγματικότητα τὴ συμμετοχὴ μερίδας τῶν κατοίκων του, τότε 
ἡ ὀνομαστικὴ ἀναφορὰ τῶν χορηγῶν κρίνεται ἀναγκαία, ὅπως στὴν 
Ὁδηγήτρια Ἀγραφῶν. Ἕνας συνδυασμὸς τῶν δύο διαπιστώνεται 
στὴν ἐπιγραφὴ τοῦ Προφήτη Ἠλία Κουναβάδων, ὅπου ἡ ἀναγραφὴ 
τῶν ὀνομάτων τῶν κτητόρων ἀνὰ χωριὸ δὲν θὰ πρέπει νὰ θεωρηθεῖ 
ὡς ἐξαντλητική, ἀλλὰ ὡς περιλαμβάνουσα μόνον τοὺς ἱερεῖς καὶ τοὺς 
«ἐντίμους ἄνδρες» τῶν χωριῶν, ἀφοῦ σύμφωνα μὲ τὴ ρητὴ δήλωση 
τῆς ἐπιγραφῆς, στὴν ἵδρυση εἶχε συμβάλει ὁλόκληρη ἡ κοινότητα τῶν 
ἀναφερομένων χωριῶν.

Ἡ σύνθεση τῆς ὁμάδας τῶν χορηγῶν, στὶς περιπτώσεις ποὺ οἱ 
ἀναφορὲς ἔχουν προσωπικὸ χαρακτήρα, παρέχει στοιχεῖα γιὰ τὸ φύλο 
καὶ τὸ ἀξίωμα τῶν χορηγῶν, ἐνῶ δὲν ὑπάρχουν καθόλου στοιχεῖα σχετικὰ 
μὲ τὸ ἐπάγγελμα, τὴν κοινωνικὴ θέση ἢ τὶς οἰκονομικές τους δυνατότητες. 
Ἐπίσης ἀπουσιάζουν στοιχεῖα ποὺ νὰ ἀναφέρονται στὴν οἰκογενειακή 
τους κατάσταση, μὲ ἐξαίρεση τέσσερεις περιπτώσεις στὶς ὁποῖες δηλώνεται 
ὅτι τὸ ἀναγραφόμενο πρόσωπο εἶχε συγγενικὴ σχέση μὲ τὸ προηγούμενο· 
σὲ δύο περιπτώσεις ἀναφέρεται ὡς ἀδελφὸς τοῦ προηγούμενου, σὲ μία 
ὡς γαμπρὸς καὶ σὲ μία ὡς ἀνεψιά. Ἐπίσης ἐξαιρετικὰ σπάνια εἶναι ἡ 
μαρτυρία συλλογικοτήτων, κάτι ποὺ διαπιστώνεται στὶς ἐπιγραφὲς τοῦ 
λοιποῦ ἑλληνικοῦ χώρου, ὅπου ἀπαντοῦν περιπτώσεις συνεργασίας 
γενεῶν77. Ἀξιοπαρατήρητη εἶναι ἡ παντελὴς ἀπουσία ἀδελφοσυνῶν, τῶν 
ἀδελφικῶν δηλαδὴ κοινωνιῶν ποὺ συγκροτοῦνταν ἀπὸ τοὺς νόμιμους 
ἄρρενες κληρονόμους ὅταν αὐτοὶ μετὰ τὸν θάνατο τοῦ πατέρα παρέμεναν 
περιουσιακὰ ἑνωμένοι, καλλιεργώντας ἀπὸ κοινοῦ τὴν πατρικὴ περιουσία 
καὶ συμμετέχοντας ἐξ ἴσου στὰ κέρδη καὶ τὶς ζημίες78. Σὲ ἀντίθεση μὲ τὶς 
ἐπιγραφές, οἱ ἀδελφοσύνες ἀπαντοῦν σὲ νοταρικὲς πράξεις ἀντίστοιχου 
πρὸς τὶς ἐπιγραφὲς περιεχομένου, κυρίως ὅμως σὲ πράξεις ὅπου 
καταγράφονται οἱ ἀποφάσεις τῆς ὁμάδας τῶν κτητόρων ἑνὸς ναοῦ79. 

77. Ρ. Ετζέογλου, Ὁ βυζαντινὸς ναὸς τῆς Παναγίας Ἀνδρουμπεβίτζιας στὴ 
μεσσηνιακὴ Μάνη, Εὐφρόσυνον. Ἀφιέρωμα στὸν Μανόλη Χατζηδάκη, τ. 1, Ἀθήνα 1991, 
173· Καλοπίση-Βέρτη, Ἐπιγραφικὲς μαρτυρίες, 93.

78. Γιὰ τὸν θεσμό, ὁ ὁποῖος ἀπαντᾶ τεκμηριωμένα στὴν Κέρκυρα ἀπὸ τὸ 1373, 
βλ. Καρύδης, Ὀρθόδοξες ἀδελφότητες, 105-109. Β. Κουρη, Ἡ ἀδελφοσύνη τῶν χωρικῶν 
στὴν Kέρκυρα ἀπὸ τὸν 16ο ὣς τὸν 19ο αἰώνα, Τὰ Ἱστορικὰ 53 (2010), 303-338, ἡ ὁποία 
στηρίζεται στὶς ἀναγραφὲς τῶν βαρονιῶν ποὺ εἶχαν ἐκτάσεις στὴν περιοχὴ τῆς Λευκίμμης.

79. Βλ. Καρύδης, Ὀρθόδοξες ἀδελφότητες, 331-332.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 197

Ἐδῶ, μία μόνον φορά, στὴν ἐπιγραφὴ τοῦ 1416, χρησιμοποιεῖται ὁ ὅρος 
«κληρονομία», γιὰ νὰ περιγράψει τοὺς ἀπογόνους καὶ συνδικαιούχους 
τῆς ἀδιανέμητης πατρικῆς περιουσίας, ἡ ὁποία θὰ μποροῦσε ἴσως νὰ 
ἐκληφθεῖ ὡς ἀδελφοσύνη, ἀφοῦ δὲν λείπουν οἱ περιπτώσεις ὅπου ὁ ὅρος 
ἀδελφοσύνη χρησιμοποιεῖται ὡς ἰσοδύναμος τοῦ ὅρου κληρονομία80.

Στὶς κερκυραϊκὲς ἐπιγραφὲς τὰ ἀναγραφόμενα πρόσωπα ἐμφα-
νίζονται ὡς μονάδες, θὰ πρέπει ὅμως στὴν πραγματικότητα νὰ νοηθοῦν 
ὡς ἐκπρόσωποι οἰκογενειῶν81 καὶ ὄχι ὡς ἄτομα, ἂν λάβουμε ὑπόψη 
τὸ ἰσχύον στὸ νησὶ κτητορικὸ δίκαιο, ὅπως αὐτὸ ἀποτυπώνεται σὲ 
μεταγενέστερα τῶν ἐπιγραφῶν ἔγγραφα, σύμφωνα μὲ τὸ ὁποῖο τὸ 
κτητορικὸ δικαίωμα μεταβιβαζόταν σὲ ὅλους τοὺς ἀπογόνους μὲ τὴ 
μορφὴ μεριδίου, ἰδιαίτερα δὲ στὶς συλλογικὲς κτητορεῖες, ὅπου δὲν 
ὑφίσταντο κτητορικὰ μερίδια, καὶ ὅλοι οἱ ἀπόγονοι μετεῖχαν τοῦ 
κτητορικοῦ δικαιώματος82.

Στὶς ἐπιγραφὲς ποὺ παρουσιάστηκαν παραπάνω, σὲ ἕνα σύνολο 217 
ἐγγραφῶν, ἀπαντοῦν 177 λαϊκοὶ ἄνδρες, 17 κληρικοὶ καὶ 23 γυναῖκες, 
ἐνῶ ὑπάρχουν 24 συλλογικὲς ἀναφορές, τῶν ὁποίων δὲν εἶναι γνωστὸς ὁ 
ἀριθμὸς τῶν προσώπων ποὺ ἀφοροῦν.

Κληρικοὶ Ἄνδρες-λαϊκοὶ Γυναῖκες Σύνολα Συλλογικὲς 
ἀναφορὲς

1286 4 57 15 76

1347 1 – – 1 23

1398 11 95 5 111

1416 1 25 3 29 1

Σύνολα 17 177 23 217 24

Τὰ ὀνόματα τῶν ἱερέων καταγράφονται στὶς ἐπιγραφὲς ἀνάμεσα στὰ 
ὑπόλοιπα, χωρὶς καμιὰ ἰδιαίτερη διάκριση, μὲ ἐξαίρεση τὴν ἐπιγραφὴ τοῦ 
Ἁγίου Στεφάνου, ὅπου ἡ θέση τοῦ ἱερέα, πρώτου στὴ σειρά, φανερώνει τὴν 
ἐξέχουσα θέση του στὸ χωριὸ καὶ ἴσως τὴ συμβολή του στὴ συγκρότηση 
τῆς ὁμάδας ποὺ ἀνέλαβε τὴν ἀνέγερση τοῦ ναοῦ. Ἐπίσης ἡ ἀναγραφὴ τῶν 

80. Βλ. περίπτωση Κουρη, Ἀδελφοσύνη, 314.
81. Γιὰ τὴ σημασία τῆς οἰκογένειας στὶς κτητορικὲς ἐπιγραφὲς τοῦ λοιποῦ ἑλληνικοῦ 

χώρου βλ. Kalopissi-Verti, Collective patterns, 128-129, 132.
82. Γιὰ τὸ θέμα βλ. Καρύδης, Ὀρθόδοξες ἀδελφότητες, 95-98, 317-325. 



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

198

ὀνομάτων τῶν γυναικῶν, στὶς ἐπιγραφὲς τοῦ 1286 καὶ 1398, γίνεται χωρὶς 
διάκριση, ἐνῶ στὴν ἐπιγραφὴ τοῦ Ἁγίου Στεφάνου αὐτὲς σημειώνονται 
ὅλες μαζὶ στὸ τέλος.

Στὶς ἐπιγραφὲς τονίζεται ἰδιαίτερα τὸ χωριό, ὡς κτητορικὴ μονάδα, 
παρὰ τὴν ἀναγραφὴ τῶν ὀνομάτων τῶν κατοίκων ποὺ κατεῖχαν τὰ 
κτητορικὰ δικαιώματα. Τὰ μέλη τῶν κοινοτήτων, μὲ περιορισμένες συνήθως 
οἰκονομικὲς δυνατότητες, συνενώνονται γιὰ νὰ ἱδρύσουν ναούς, ὄχι μόνον 
γιὰ τὴν κάλυψη τῶν θρησκευτικῶν τους ἀναγκῶν, ἀλλὰ καὶ ὡς σημεῖα 
ἀναφορᾶς μιᾶς εὐρύτερης περιφέρειας, γύρω ἀπὸ τὰ ὁποῖα περιστρέφεται 
ἡ θρησκευτικὴ καὶ συνακόλουθα ἡ κοινωνική τους ζωή. Μὲ τὴν ἐπιλογὴ 
τῆς συνεργασίας ἀναδεικνύονται οἱ κοινωνικοὶ δεσμοὶ ποὺ συνδέουν τοὺς 
κατοίκους τῶν χωριῶν, ἀλλὰ καὶ τῶν εὐρύτερων διοικητικῶν περιφερειῶν 
στὶς ὁποῖες ἦταν ἐνταγμένα τὰ χωριά, καθὼς καὶ οἱ τρόποι ὑπέρβασης τῶν 
ὅποιων δυσκολιῶν συνεπαγόταν ἡ ἀνάληψη τῆς ἀνέγερσης ἑνὸς ναοῦ, ἡ 
ὁποία παρότι ἀποτελοῦσε κατ’ ἐξοχὴν ἔργο εὐσέβειας, συχνὰ ὑπερέβαινε 
τὶς οἰκονομικὲς δυνατότητες τῶν κατοίκων τῶν χωριῶν83. 

Πέραν τῶν ἀνωτέρω, ἡ σύνθεση τῆς ὁμάδας τῶν χορηγῶν στὶς 
παραπάνω ἐπιγραφὲς ἀποτελεῖ πολύτιμη πηγὴ γιὰ τὴν ἱστορικὴ ἐξέλιξη 
τῶν οἰκισμῶν τῆς Κέρκυρας, ἀφοῦ σὲ αὐτὲς ἀναφέρονται τὰ ὀνόματα 38 
χωριῶν. Ἀπὸ αὐτά, 10 ἀνήκουν στὸν 13ο αἰώνα, αὐξάνοντας σημαντικὰ 
τὸν ἀριθμὸ τῶν γνωστῶν βυζαντινῶν οἰκισμῶν τοῦ νησιοῦ84. Πρόκειται 
γιὰ τὰ χωριὰ ποὺ περιλαμβάνονται στὴν κτητορικὴ ἐπιγραφὴ τῆς 
Ὁδηγήτριας Ἀγραφῶν, δηλαδή: Ἀγραφοί, Ἀντιπερνοί, Καρουσάδες, 
Καβαλούρι, Λευκοράκι, Ἁγία Παρασκευή, Νυμφές, Κληματιά, 
Κυπριανάδες, Ἅγιοι Δοῦλοι. Πέντε ἀπὸ αὐτὰ ἦταν ἤδη γνωστὰ στὸν 14ο 
αἰώνα, ἑπομένως οἱ νέες πληροφορίες μεταθέτουν χρονικὰ τὴν ὕπαρξή 
τους, τὸ σημαντικότερο ὅμως εἶναι ὅτι τὰ ὀκτὼ ἀπὸ τὰ δέκα ὑφίστανται 
ἕως σήμερα. Ἐπίσης βεβαιώνεται ἡ ὕπαρξη δύο ἐπιπλέον χωριῶν στὸν 
14ο αἰώνα, πρόκειται γιὰ τὰ χωριὰ Βελονάδες καὶ Χουναβάδες, καὶ 
προστίθεται ἕνα νέο, τὸ χωριὸ Νικολάδες.

Οἱ νέες πληροφορίες αὐξάνουν τὸν ἀριθμὸ τῶν γνωστῶν οἰκισμῶν τῆς 
βόρειας Κέρκυρας γιὰ τοὺς 13ο-15ο αἰῶνες καὶ διευρύνουν τὴ διαφορὰ σὲ 

83. Πρβλ. γιὰ τὸν ὑπόλοιπο ἑλληνικὸ χῶρο, Kalopissi-Verti, Church foundations, 339.
84. Στὴ βιβλιογραφία ἕως σήμερα ἀναφέρεται ἕνα βυζαντινὸ χωριό, ἐκεῖνο τῆς 

Καμάρας (Αγγελομάτη-Τσουγκαράκη, Ἐξέλιξη, 522).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 199

σχέση μὲ τὶς ἄλλες περιοχές, θὰ πρέπει ὅμως νὰ ἐπισημανθεῖ ὅτι γιὰ τὴν 
παραπάνω περιόδο, ἡ αἰσθητὴ διαφορὰ σὲ σχέση μὲ τὶς ὑπόλοιπες περιοχὲς 
τοῦ νησιοῦ δὲν εἶναι ἄσχετη μὲ τὶς πληροφορίες καὶ τὰ τεκμήρια ποὺ εἶναι 
διαθέσιμα ἢ ἕως τώρα ἔχουν ἐντοπιστεῖ, ἂν καὶ γενικότερα σὲ ὅλες τὶς 
χρονικὲς περιόδους παρατηρεῖται μεγαλύτερη συγκέντρωση οἰκισμῶν στὴ 
βόρεια Κέρκυρα ὀφειλόμενη κυρίως σὲ γεωφυσικοὺς παράγοντες85. 

Τέλος, τὰ ἀνδρικὰ καὶ γυναικεῖα ὀνόματα τῶν ἐπιγραφῶν ἀποτελοῦν 
πολύτιμο ὑλικὸ γιὰ τὴ μελέτη τῶν ὀνομάτων καὶ τὴν ἐξέλιξη τῶν ἐπωνύμων 
τοῦ τόπου. Στὸν πίνακα τῶν χορηγῶν ποὺ ἀκολουθεῖ ἀπαντοῦν συνολικὰ 
141 ἐπώνυμα, κάποια ἀπὸ τὰ ὁποῖα ἐνδεχομένως νὰ ἐμφανίζονται 
στὰ ἀντίγραφα τῶν ἐπιγραφῶν ἐλαφρῶς παρεφθαρμένα, ἀποτέλεσμα 
εἴτε τῆς ἀδυναμίας τοῦ νοταρίου νὰ διαβάσει τὴν ἐπιγραφὴ εἴτε τῆς 
παρεφθαρμένης ἀποτύπωσής τους στὸ προσκομιζόμενο ἀντίγραφο. 

Εν κατακλειδι

Οἱ ἐπιγραφὲς τῶν τεσσάρων μνημείων ποὺ παρουσιάστηκαν στὴ 
μελέτη αὐτή, σωζόμενες ἢ σὲ ἀντίγραφο, προστίθενται στὶς λιγοστὲς 
καταγραμμένες ἐπιγραφὲς τῶν θρησκευτικῶν μνημείων τοῦ Ἰονίου, 
ἑνὸς χώρου στὸν ὁποῖο ἡ συστηματικὴ καταγραφὴ τῶν ἐπιγραφικῶν 
του μνημείων ἔχει καθυστερήσει πολύ, σὲ σχέση μὲ ἄλλες περιοχές. Τὰ 
τελευταῖα χρόνια στὸν τομέα αὐτὸ ἡ μόνη ἄξια λόγου προσπάθεια 
ἦταν ἐκείνη τοῦ προγράμματος «Ἐπιγραφικὰ Μνημεῖα Ἰονίων Νήσων» 
ποὺ ὑλοποιήθηκε ἀπὸ τὸ Ἐργαστήριο Τεκμηρίωσης Πολιτιστικῆς 
καὶ Ἱστορικῆς Κληρονομιᾶς, τοῦ Τμήματος Ἀρχειονομίας καὶ 
Βιβλιοθηκονομίας τοῦ Ἰόνιου Πανεπιστημίου86, μὲ πενιχρὰ πάντως 
ἀποτελέσματα, ἀφοῦ στὴν ἠλεκτρονικὴ σελίδα τοῦ προγράμματος 
βρίσκονται ἀναρτημένες μόλις 200 ἐπιγραφές, ἤδη δημοσιευμένες 
σὲ παλαιότερες μελέτες. Τὸ παράδειγμα τῆς Κρήτης, μὲ τὴν πλούσια 
συγκομιδὴ ἐπιγραφῶν καὶ χαραγμάτων, ποὺ ἔγιναν γνωστὰ χάρη στὶς 
πολύχρονες καὶ πολύμοχθες ἐρευνητικὲς ἐργασίες τοῦ Giuseppe Gerola87, 
στὶς ἀρχὲς τοῦ περασμένου αἰώνα, καὶ τοῦ ζεύγους Ἑλένης Ἀγγελομάτη-

85. Αγγελομάτη-Τσουγκαράκη, Ἐξέλιξη, 524.
86. Παρουσίαση τοῦ ἔργου καὶ κατάλογος τῶν ἐπιγραφῶν εἶναι διαθέσιμα στὴν 

ἠλεκτρονικὴ διεύθυνση: http://tab.ionio.gr/culture/activities/projects/epigraphs.htm 
87. G. Gerola, Monumenti veneti dell’isola di Creta, τ. Ι-ΙV, Venezia 1905-1932.



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

200

Τσουγκαράκη καὶ Δημήτρη Τσουγκαράκη πρόσφατα88, φανερώνει τὴν 
ἐξαιρετικὴ σημασία τῶν μνημείων αὐτῶν γιὰ τοὺς ἱστορικούς, τοὺς 
ἀρχαιολόγους, τοὺς ἐπιγραφολόγους καὶ παλαιογράφους, ἀλλὰ καὶ γιὰ 
πολλοὺς ἄλλους κλάδους τῆς ἐπιστημονικῆς κοινότητας καὶ καθιστᾶ τὴν 
ἀνάληψη ἑνὸς ἀντίστοιχου ἔργου γιὰ τὸν ἰόνιο χῶρο ἐπιτακτική. 

Ἕως ὅτου γίνει αὐτό, κάθε πρόσθετη πληροφορία εἶναι χρήσιμη, 
εἰδικὰ ὅταν προέρχεται ἀπὸ μὴ προφανεῖς χώρους ἔρευνας. Στὴν παρούσα 
μελέτη, πηγὴ κατὰ κύριο λόγο ἦταν τὰ νοταρικὰ ἀρχεῖα ποὺ φυλάσσονται 
στὰ Ἀρχεῖα Νομοῦ Κέρκυρας. Τὸ ἀποτέλεσμα τῆς ἔρευνας δείχνει ὅτι τὰ 
νοταρικὰ κατάστιχα πρέπει νὰ τύχουν ἰδιαίτερης προσοχῆς ὄχι μόνον 
γιὰ τὰ μνημεῖα τῆς περιόδου τῆς βενετοκρατίας, στὴν ὁποία κατὰ κύριο 
λόγο ἀναφέρονται, ἀλλὰ καὶ γιὰ ἐκεῖνα τῶν παλαιότερων χρόνων, ἀφοῦ 
σὲ αὐτὰ ἔχουν διαφυλαχθεῖ, μὲ τὴ μορφὴ ἀντιγράφων, ἔγγραφα ἀλλὰ 
καὶ κείμενα ἐπιγραφῶν, τὰ ὁποῖα οἱ κτήτορες τῶν ναῶν καὶ τῶν μονῶν 
θεωροῦσαν ὡς τεκμήρια τῶν κτητορικῶν τους δικαιωμάτων.

Τὰ ἐπιγραφικὰ τεκμήρια ποὺ παρουσιάστηκαν ἐπιβεβαιώνουν 
ὅτι καὶ στὸν ἰόνιο χῶρο ἀναπτύχθηκαν συμπεριφορὲς συλλογικῆς 
χορηγίας στὴν ἵδρυση καὶ διακόσμηση ναῶν, ἀντίστοιχες πρὸς ἐκεῖνες 
τῶν ἐπαρχιῶν ποὺ ἀνῆκαν στὴ βυζαντινὴ ἐπικράτεια καὶ ἐκείνων ποὺ 
γνώρισαν τὴ λατινικὴ κυριαρχία μετὰ τὴν τέταρτη σταυροφορία, ὅπως 
ἡ Κρήτη. Παρέχουν ἐπίσης ἐξαιρετικῆς σημασίας βάση γιὰ τὴ συσχέτιση 
τῶν ὀρθόδοξων θρησκευτικῶν ἀδελφοτήτων κτητορικοῦ χαρακτήρα, 
ποὺ ἀναπτύσσονται κατὰ τὴν περίοδο τῆς βενετικῆς κατοχῆς στὶς ἴδιες 
περιοχές, μὲ τὶς συλλογικὲς χορηγίες καὶ τὰ ἀπορρέοντα ἀπὸ αὐτὲς 
κτητορικὰ δικαιώματα σὲ ἀτομικὸ ἢ συλλογικὸ ἐπίπεδο. Ἡ δυνατότητα 
παρακολούθησης τῆς πορείας καὶ τῆς ἐξέλιξης τῶν συγκεκριμένων 
κερκυραϊκῶν ναῶν καὶ τῶν κτητορικῶν ὁμάδων τους, ἀπὸ τὸν 15ο αἰώνα 
καὶ στὴ συνέχεια, χάρη στὰ ἀποτυπώματά τους στὶς ἀρχειακὲς πηγές, τὰ 
καθιστᾶ χαρακτηριστικὰ παραδείγματα τοῦ τρόπου διαμόρφωσης τῶν 
σχέσεων μεταξὺ τῶν κτητόρων σὲ συλλογικὸ ἐπίπεδο καὶ τῆς σταδιακῆς 
μεταμόρφωσης τῶν κτητορικῶν δικαιωμάτων σὲ συναδελφικὰ καὶ τῶν 
κτητορικῶν ὁμάδων σὲ ἀδελφότητες, θέμα τὸ ὁποῖο ἀναπτύσσεται 
ἐκτενέστερα σὲ μελλοντικὴ μελέτη.

88. Δ. Τσουγκαράκης – Ε. Αγγελομάτη-Τσουγκαράκη, Σύνταγμα (Corpus) χαραγμάτων 
ἐκκλησιῶν καὶ μονῶν τῆς Κρήτης, Ἀκαδημία Ἀθηνῶν – Κέντρον Ἐρεύνης τοῦ 
Μεσαιωνικοῦ καὶ Νέου Ἑλληνισμοῦ, Ἀθήνα 2015.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 201

Πινακασ Χωριων

α/α Χωριὰ Ἐπ. 
α΄ 

(1286)

Ἐπ. 
β΄ 

(1347)

Ἐπ. 
δ΄ 

(1398)

Ἐπ. 
ε΄ 

(1416)

Ἐπ. 
γ΄ 

(1614)

Σήμερα

1. Ἁγ. Παρασκευὴ Χ
2. Ἅγιοι Δοῦλοι Χ Χ Χ
3. Ἀγραφοὶ Χ Χ
4. Ἀντιπερνοὶ Χ Χ
5. Ἀρμενάδες Χ Χ
6. Βαλανιὸ Χ Χ
7. Βαρειὰ Χ
8. Βελονάδες Χ Χ
9. Ἐπίσκεψη Χ Χ

10. Ζυγὸς Χ Χ Χ
11. Καβαλούρι Χ Χ
12. Καβαδάτες Χ Χ
13. Καρουσάδες Χ Χ
14. Κληματιὰ Χ Χ Χ
15. Κυπριανάδες Χ Χ Χ
16. Λαύκη Χ Χ Χ
17. Λευκοράκη (ι) Χ Χ
18. Μαγουλάδες Χ Χ
19. Μιχαλακάδες Χ
20. Νικολάδες Χ
21. Νυμφὲς Χ Χ Χ
22. Ξαχειράδες Χ
23. Ὁμαλὴ Χ Χ Χ
24. Περε(α)τικάδες Χ
25. Περίθεια Χ Χ Χ
26. Περλεψιμάδες Χ Χ
27. Προμαχήδι Χ
28. Ραχτάδες Χ Χ
29. Ροδίνες Χ
30. Σγουράδες Χ Χ Χ
31. Σκριπερὸ Χ Χ
32. Σπαρτίλας Χ Χ Χ
33. Στερεμενάδες Χ
34. Στρηνίλας Χ Χ Χ
35. Συνιὲς Χ Χ Χ
36. Σωκράκι Χ Χ Χ
37. Χουναβάδες Χ
38. χωρίο Θεωδίδων Χ



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

202

Ἀγραφιώτης Νικόλαος, Καβαδάτες, 
1398 

Ἀγραφιώτης Φίλιππος, Καβαδάτες, 
1398

Ἀκιμίνης Κυριάκης, Καβαδάτες, 1398
Ἀλβανίτης Κυριάκης, Σκριπερό, 1416  
Ἀλβάτος Ἀντρίας, Μαγουλάδες, 1398
Ἀλευκιμιώτης Γεώργιος, Καβαδάτες, 

1398
Ἀλευκιμιώτης Μανουήλης, Καβαδάτες, 

1398
Ἀμπελικὸς Θεόδωρος, Ἀντιπερνοί, 

1286
Ἀναστασία τοῦ Μιχαλόπουλου 

Κυπριανάδες, 1286
Ἀναστασία τοῦ Σώκαλη, Κληματιά, 

1286
Ἀντρίας τῆς Ἀντρίχας, Ραχτάδες, 1398
Ἀνυφαντῆς Νικόλαος ἱερέας, Καρου-

σάδες, 1286
Ἀρμένης Κυριάκης, Ἀρμενάδες, 1398
Αὐλωνίτης Μιχαήλ, Κυπριανάδες, 

1286
Αὐλωνίτης Μιχάλης, Καβαδάτες, 1398
Βαγενίτης Ἀλέξης, Σκριπερό, 1416 
Βαγιανίτης Ἀλέξης, Στερεμενάδες, 

1398
Βαγιανίτης Δημήτρης, Καβαδάτες, 

1398
Βαγιανίτης Ἰωάννης, Ραχτάδες, 1398
Βαλμᾶς Ἰωάννης, Σκριπερό, 1416 
Βαρυβάτης Μιχαήλ, Καβαλούρι, 1286
Βασμοῦλος Θεόδωρος, Στερεμενάδες, 

1398
Βασμοῦλος Νικόλαος, Ραχτάδες, 1398
Βατινιώτης Ἰωάννης, Ἀγραφοί, 1286

Πινακασ Χορηγων

Στὸν κατάλογο καταγράφονται ἀλφαβητικὰ τὰ ὀνόματα τῶν ἐπιγραφῶν, μὲ τὴ 

δήλωση τῆς καταγωγῆς τους καὶ τοῦ χρόνου κατὰ τὸν ὁποῖον ἀπαντοῦν.

Βελοναδίτης Νικολός, Βελονάδες, 1398
Βλάχος Θεόδωρος, Στερεμενάδες, 

1398
Βλάχος Νικόλαος, Ἀρμενάδες, 1398
Βλάχος Φίλιππος, Στερεμενάδες, 1398
Βοτανιώτης Κώστας, Ἀρμενάδες, 1398
Βουλγαράκης Ἰωάννης ἱερέας, Καβα-

δάτες, 1398
Βουργαράκης Κυριάκης, Καβαδάτες, 

1398
Βρανᾶς Εὑρετός, Βελονάδες, 1398
Βραχνὸς Μιχάλης, Καβαδάτες, 1398
Βραχνὸς Νικηφόρος, Περλεψιμάδες, 

1398
Βραχνὸς Φίλιππος ἱερέας, Περλε-

ψιμάδες, 1398
Γάπης Ἰωάννης, Καβαδάτες, 1398
Γουδέλης Γεώργιος, Μαγουλάδες, 1398
Γουναρόπουλος Εὑρετός, Ἅγιοι 

Δοῦλοι, 1286
Δίδυμος Ἀντρέας, Μαγουλάδες, 1398
Δουκιανὸς Γεώργιος, Καρουσάδες, 

1286
Δουκιανὸς Θεόδωρος, Καρουσάδες, 1286
Εὐφροσύνη τοῦ Ἀγραφιώτη, Καβα-

δάτες, 1398
Ζιάτης Ἰωάννης Φίλιππος, Μα-

γουλάδες, 1398
Ζιάτης Κυριάκης, Μαγουλάδες, 1398
Ζιάτης Θεόδωρος ἱερέας, Μαγου-

λάδες, 1398
Ζόρω Μακελάραινα, Σκριπερό, 1416
Ζουπᾶνος Ἰωάννης, Καβαδάτες, 1398
Ζωρέλλος Νικόλαος, Ἁγία Παρα-

σκευή, 1286
Θεοδώρα ἡ Βολάχαινα, Νυμφές, 1286



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 203

Θεοδώρα Λούραινα, Ἁγία Παρα-
σκευή, 1286

Θεοχάρης Ἰωάννης, Βελονάδες, 1398
Θεριὸς Ἰωάννης, Βελονάδες, 1398
Θιχάλης Μιχαήλ, Καβαλούρι, 1286
Ἰωαννιώτης Δημήτριος, Καβαδάτες, 

1398
Ἰωάννα τοῦ Γουναρόπουλου, Ἅγιοι 

Δοῦλοι, 1286
Ἰωάννης τῆς Ἐρήνης, Καβαδάτες, 1398
Ἰωάννης τοῦ Λάμπρου, Ἀντιπερνοί, 

1286
Καβάδης Νικολός, Καβαδάτες, 1398
Καβαλλαρόπουλος Δημήτριος, Κλη-

ματιά, 1286
Κακαίδας Κυριάκης, Μαγουλάδες, 

1398
Καλὴ ἡ Γραμματίκαινα, Καβαλούρι, 

1286
Καλὴ ἡ Λαγούλου, Καβαλούρι, 1286
Καλὴ Λουπίναινα, Σκριπερό, 1416
Καλὴ τοῦ Καλοπροσκύνη, Ἅγιοι 

Δοῦλοι, 1286
Καλυβᾶς Μιχαήλ, Σκριπερό, 1416 
Καλωτᾶς Δημήτριος, Καρουσάδες, 1286
Καμινιτζιώτης Μιχαήλ, Σκριπερό, 1416 
Καρλάκης Θεόδωρος, Ἀρμενάδες, 1398
Κασελίνος Μιχάλης ἱερέας, Καβα-

δάτες, 1398
Κατωμέρης Κυριάκης, ἱερέας, Κα-

ρουσάδες, 1286
Κεφαλινὸς Γεώργιος, Ραχτάδες, 1398
Κεφαλονίτης Δράκος, Περλεψιμάδες, 

1398
Κλαδαμινὸς Μάνος ἱερέας, Καρου-

σάδες, 1286
Κλήμη Θεοδώρου κληρονομία, Σκρι-

περό, 1416
Κλήμης Σταμάτης, Σκριπερό, 1416 
Κληρονόμος Γιώργιος ἱερέας, Σκρι-

περό, 1416

Κομνηνὸς Δημήτριος, Μαγουλάδες, 
1398

Κοντογιώργαινα, ἡ παπαδιά, Βελο-
νάδες, 1398

Κοντογιώργης Θεόδωρος, Βελονάδες, 1398
Κοντογιώργης Κορνήλιος ἱερο-

μόναχος, Βελονάδες, 1398
Κοντονικόλαος Ἰωάννης, Μαγου-

λάδες, 1398
Κοντονικόλας Σταμάτης, Μαγου-

λάδες, 1398
Κοντὸς Γεῶργος, Μαγουλάδες, 1398
Κοντὸς Νικόλαος ἱερέας, Μαγουλάδες, 

1398
Κοπαδᾶς Ἰωάννης, Καβαδάτες, 1398
Κορακιανίτης Ἰωάννης, Ἀγραφοί, 1286
Κόρεντος Νικόλαος, Ἀγραφοί, 1286
Κορμαρῆς Νικόλαος, Σκριπερό, 1416
Κορφιάτικος Εὑρετός, Περλεψιμάδες, 

1398
Κορωνάκης Ἰωάννης, Σκριπερό, 1416
Κοσκινᾶς Νικόλαος, Ἅγιοι Δοῦλοι, 

1286
Κοσκινᾶς Νικόλαος, Ἀγραφοί, 1286
Κοσμᾶς Κώστας, Μαγουλάδες, 1398
Κοστάρης Ἰωάννης, Ἀγραφοί, 1286
Κουκίτζης Μιχάλης, Μαγουλάδες, 

1398
Κούλης Νικολός, Βελονάδες, 1398
Κουναδᾶς Μιχάλης, Βελονάδες, 1398
Κούρεσης Θεόδωρος, Καβαδάτες, 1398
Κούρκουλος Νικόλαος, Ραχτάδες, 1398
Κούρκουλος πρωτοπαπάς, Ραχτάδες, 

1398 
Κουρνουκλᾶς Ἰωάννης, Καβαδάτες, 

1398
Κρήνη ἡ Χειμαροῦ, Ἀντιπερνοί, 1286
Κυριακάτος Γεώργιος, Ἀγραφοί, 1286
Κυριακόπουλος Ἰωάννης, Νυμφές, 

1286
Κύριλλος Κώστας, Ἀρμενάδες, 1398



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

204

Κύριλλος Νικόλαος, Ἀρμενάδες, 1398
Κωθωνιάτης Δημήτριος, Καρουσάδες, 

1286
Λάζαρης Θεόδωρος, Ἅγιοι Δοῦλοι, 

1286
Λαϊνᾶς Νικόλαος, Ἀντιπερνοί, 1286
Λαρούγκης Δημήτριος, Ἀρμενάδες, 

1398
Λαρούγκης Στέφανος, Ἀρμενάδες, 

1398
Λιβαδάρης Νικολός, Βελονάδες, 1398
Λοῦβρος Θεόδωρος, Σκριπερό, 1416 
Λουκᾶς Δημήτριος, Περλεψιμάδες, 1398
Λουμπέρτος Θεόδωρος, Στερεμενάδες, 

1398
Λουμπέρτος Ἰωάννης, Στερεμενάδες, 

1398
Λοῦρος Μανουήλ, Σκριπερό, 1416 
Λυριώτης Γεώργιος, Καβαλούρι, 1286
Μαγουλᾶς Θεόδωρος, Μαγουλάδες, 

1398
Μακελάρης Δημήτρης, Σκριπερό, 1416 
Μακελάρης Θοδωρῆς, Σκριπερό, 1416 
Μακελάρης Ἰωάννης, Σκριπερό, 1416 
Μάμαλος Κυριάκης, Σκριπερό, 1416 
Μάντιλος Φίλιππος, Ραχτάδες, 1398 
Μαργαρίτα Αὐλωνίτισσα, Σκριπερό, 

1416
Μαρία ἀνεψιὰ τοῦ Κυριάκη Ἀρμένη, 

Ἀρμενάδες, 1398
Μαρία Πετρίνα, Ραχτάδες, 1398
Μαρία τοῦ Νικηφόρου, Ἁγία Παρα-

σκευή, 1286
Μαρία τοῦ Φράγκου, Ἅγιοι Δοῦλοι, 

1286
Μαρτίνος Δημήτριος, Ἀντιπερνοί, 1286
Μαρτίνος Ἰωάννης, Ἀντιπερνοί, 1286
Μασούτης Θεόδωρος, Ἀγραφοί, 1286
Μαυρομάτης Θοδωρῆς, Σκριπερό, 

1416 
Μαχειριώτης Ἰωάννης, Ἀγραφοί, 1286

Μαχειριώτης Νικόλαος, Ἀγραφοί, 
1286

Μαχειριώτης Νικόλαος, Ἀγραφοί, 
1286

Μελαχροινὸς Βρετός, Καρουσάδες, 
1286

Μενίδης Βασίλης, Βελονάδες, 1398
Μενίδης Νικολός, Βελονάδες, 1398
Μερκούρης Ἀντώνιος, Κληματιά, 1286
Μερκούρης Γεώργιος, Κληματιά, 1286
Μερκούρης Ἰωάννης, Κληματιά, 1286
Μέσας Ἰωάννης, Περλεψιμάδες, 1398
Μέσας Θεόδωρος ἱερέας, Περλε-

ψιμάδες, 1398
Μέσας Φίλιππος, Περλεψιμάδες, 1398
Μετράρης Κώστας, ἀδελφὸς τοῦ 

Νικολάου, Ἀρμενάδες, 1398
Μετράρης Νικόλαος, Ἀρμενάδες, 1398
Μηνᾶς Κώστας, Καβαδάτες, 1398
Μικρόπουλος Ἰωάννης, Κληματιά, 

1286
Μιχάλης τῆς Ἀντρίχας, Βελονάδες, 

1398
Μόρφης Ἰωάννης, Ἀγραφοί, 1286
Μουζακίτης Ἀντρέας, Σκριπερό, 1416 
Μουζακίτης Αντρίας, Βελονάδες, 1398
Μουργανάρης Γεώργιος, Ἅγιοι Δοῦ-

λοι, 1286
Νικόλαος τοῦ Ἰακωβο-Μάνου, 

Καρουσάδες, 1286
Νυφιάτης Δημήτριος, Νυμφές, 1286
Νυφιάτης Νικόλαος, Νυμφές, 1286
Παντέχης Ἰωάννης ἱερέας, Ἀντι-

περνοί, 1286
Παπατρίχαινα, Ραχτάδες, 1398
Πατρινὸς Νικόλαος, Βελονάδες, 1398
Περετικὸς Θεόδωρος, Περετικάδες, 

1398
Περετικὸς Κώστας, Περετικάδες, 1398
Περιβολάρης Γεώργιος, Καρουσάδες, 

1286



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 205

Περίθειος Ἀντώνιος, Ἀγραφοί, 1286
Περιθειώτης Ἄνθιμος ἱερομόναχος, 

1347 
Περότας τοῦ Νικηφόρου, Καβαλούρι, 

1286
Ποθητὴ σύζυγος Μακέδου, Καρου-

σάδες, 1286
Πουλάκης Νικόλαος, Μαγουλάδες, 

1398
Ποῦλος Ἰωάννης, Καβαδάτες, 1398
Πρεβέκης Νικόλαος, Λευκοράκι, 1286
Προβατᾶς Βασίλειος, Ἀγραφοί, 1286
Ράλλης Ἰωάννης, Σκριπερό, 1416 
Ρικινιώτης Ἰωάννης, Περλεψιμάδες, 

1398
Ρίκος Ἰωάννης, Ἀρμενάδες, 1398
Ριμωτᾶς Κώστας, Ἁγία Παρασκευή, 

1286
Ροδινὸς Νικολός, Μαγουλάδες, 1398
Ρουφίας Γιῶργος, Σκριπερό, 1416 
Σαβανίτης Γεώργιος, Καβαδάτες, 1398
Σαβάνος Ἰωάννης, Μαγουλάδες, 

1398
Σάββας Κυριάκης, Ραχτάδες, 1398
Σάββας Μιχαήλ, Ἁγία Παρασκευή, 

1286
Σαλβάνος Νικολῆς, Σκριπερό, 1416 
Σαλιβαρᾶς Γεώργιος, Ἀντιπερνοί, 

1286
Σέμικος Μιχαήλ, Καβαλούρι, 1286
Σέμικος Νικόλαος, Καβαλούρι, 1286
Σέρβος Νικολός, Βελονάδες, 1398
Σκλαβῆς Μιχάλης, Μαγουλάδες, 1398
Σοποτινὸς Ἰωάννης, Καβαδάτες, 1398
Σταματοῦ ἡ Κοτρώναινα, Λευκοράκι, 

1286

Σταματοῦ, παπᾶ Ρογιάτη, Κυπρια-
νάδες, 1286

Στάνος Ἀντώνιος, Καβαλούρι, 1286
Στερεμένος Ἰωάννης, Καβαδάτες, 1398
Στερεμένος Κώστας, Στερεμενάδες, 

1398
Στέφανος τῆς Χαντρινῆς, Ἀρμενάδες, 

1398
Τζαγκάρης Θεόδωρος, Καρουσάδες, 

1286
Τζαγκάρης Νικόλαος, Ραχτάδες, 1398
Τζουκαλᾶς Γεώργιος, Καρουσάδες, 

1286
Τζουκαλᾶς Κώστας, Καρουσάδες, 

1286
Τουβάκης Γεώργιος ἱερέας, Περλε-

ψιμάδες, 1398
Τρούσης Δημήτριος, Σκριπερό, 1416 
Τῶρκος Γεώργιος, Καρουσάδες, 1286
Φιλημένος Κώστας, Ἀρμενάδες, 1398
Φίλης Γεώργιος, Καβαδάτες, 1398
Φίλιππος τοῦ Δίκολου, Καβαδάτες, 

1398
Φιομάχος Ἰωάννης, Σκριπερό, 1416
Φωτεινὸς Ἰωάννης, Κληματιά, 1286
Χειμαριᾶς Ἰωάννης, Κυπριανάδες, 

1286
Χλωρόπουλος Θεόδωρος, Ἀντιπερνοί, 

1286
Χουνάβης Δημήτρης, Χουναβάδες, 1398
Χουνάβης Ἰωάννης, Χουναβάδες, 1398
Χουνάβης Μιχάλης, Χουναβάδες, 1398
Χρυσῆ τοῦ Καλωτᾶ, Καρουσάδες, 

1286
Ψαχνὸς Ἰωάννης ἱερέας, Καβαδάτες, 

1398



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

206

Εἰκόνα 1. Ἡ ἀρχὴ τῆς ἐπιγραφῆς τοῦ Προφήτη Ἠλία Κουναβάδων 
(Α.Ν.Κ., Συμβολαιογραφικά, φάκ. Γ.5, βιβλίο 3, φ. 12v). 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 207

Εἰκόνα 2. Ἡ ἐπιγραφὴ τοῦ Ὑψηλοῦ Παντοκράτορα. A.N.Κ., Ἑνετοκρατία, φάκ. 109.



	 ΣΠΥΡΟΣ ΧΡ. ΚΑΡΥΔΗΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 163-209

208

Εἰκόνα 3. Ἡ ἐπιγραφὴ τοῦ Ἁγίου Στεφάνου Σκριπεροῦ.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 163-209

ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΑ ΤΕΚΜΗΡΙΑ 209

Collective Sponsorship in Corfu during the Early Period of the 
Latin Rule. The Epigraphic Evidence

This study presents inscriptions found in Corfu in four churches of 
the early period of the Latin occupation. Of these, one is preserved in situ. 
Copies of three more inscriptions are preserved in the notarial archives 
stored in the General State Archives - Archives of Corfu. This indicates that 
the notarial protocols merit special attention, not only owing to valuable 
information relative to monuments of the Venetian period, but also relative 
to monuments of an earlier period: the Archives contain copies, documents 
and inscriptions considered by the founders of churches and monasteries as 
authorising their founder’s rights. The inscriptions here presented should 
be counted among the few recorded inscriptions from religious monuments 
in the Ionian Islands and confirm the thesis that the establishment and 
decoration of churches was supported by collective sponsorship as was the 
case in the Byzantine provinces and areas under Latin domination after 
the fourth crusade (e.g. Crete). The inscriptions also allow us to relate 
the orthodox religious brotherhoods that appeared during the Venetian 
occupation with the collective sponsorship of Church monuments as well as 
with the individual or collective founder’s rights.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

Κωνσταντινοσ Παϊδασ

Το Θεωρητικο Ηγεμονικο Προτυπο στο Ιστορικο Εργο 
του Ιωσηφ Γενεσιου Περι Βασιλειων

Στον ιστορικό Ιωσήφ Γενέσιο αποδίδεται το έργο Περὶ βασιλειῶν1, στο 
οποίο εκτίθενται συνοπτικά τα ιστορικά γεγονότα που έλαβαν χώρα 
μεταξύ των ετών 813 και 8862. Από πολύ ενωρίς η έρευνα επικεντρώθηκε 
στον ακριβή προσδιορισμό του μνημονευόμενου και από τον Ιωάννη 
Σκυλίτζη προσώπου αυτού και στη σύνδεσή του με κάποιο γνωστό μέλος 
του οίκου των Γενεσίων. Κατά την επικρατέστερη άποψη πρόκειται για 
τον Ιωσήφ Γενέσιο, υιό ή εγγονό του Κωνσταντίνου του Αρμενίου3, αλλά 

1. Έκδ. Iosephi Genesii Regum libri quattuor, A. Lesmueller-Werner et I. Thurn 
[CFHB, XIV], Berlin-New York 1978.

2. Για μία γενική θεώρηση του βίου και το έργου του Ιωσήφ Γενεσίου βλ. ενδεικτικά 
Iosephi Genesii Regum libri quattuor, Lesmueller-Werner et Thurn, ix-xxix· H. Hunger, 
Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner [Byzantinisches Handbuch, 5.1], 
München 1978, 351-354· Απ. Καρποζηλοσ, Βυζαντινοὶ Ἱστορικοὶ καὶ Χρονογράφοι, τ. 
Β΄, Αθήνα 2002, 315-330· A.P. Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850-1000), 
ed. C. Angelidi, Athens 2006, 144-152. Για τη γλώσσα και το ύφος του Γενεσίου βλ. A. 
Werner, Die Syntax des einfachen Satzes bei Genesios, BZ 31 (1931), 258-323· St. Linnér, 
Sprachliches und Stilistisches zu Genesios, Eranos 44 (1946), 193-207.

3. Σχετικά βλ. F. Hirsch, Byzantinische Studien, Leipzig 1876, 118· C. de Boor, Zu 
Genesios, BZ 10 (1901), 62-65· Iosephi Genesii Regum libri quattuor, Lesmueller-Werner 
et Thurn, ix-xi· Hunger, Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, 351· A. 
Markopoulos, Quelques remarques sur la famille des Genesioi aux IXe-Xe siècles, ZRVI 
24/25 (1986), 103-108 (επί του προκειμένου 103-104)· Του Ιδιου, Genesios: A study, στο: 
S. Kotzabassi – G. Mavromatis (eds.), Realia Byzantina, Berlin-New York 2009, 137-150 
(συγκεκριμένα 137-140)· A. Kaldellis, Genesios. On the Reigns of the Emperors [Byzantina 
Australiensia, 11], Canberra 1998, XV-XXI· E. Kountoura-Galake, The origins of the 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ212

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 211-245

επ’ αυτού έχουν διατυπωθεί επιφυλάξεις4, και επομένως το θέμα παραμένει 
προς διερεύνηση. Το ενδιαφέρον των ερευνητών προσήλκυσε, επίσης από 
πολύ ενωρίς, το ζήτημα των πηγών που αξιοποίησε ο συντάκτης των 
Βασιλειών και, κυρίως, η σχέση του έργου με τη Συνέχεια του Θεοφάνη. 
Επ’ αυτού, σύμφωνα με την πιθανότερη εκδοχή και τα δύο κείμενα 
αρύονται από κάποια κοινή πηγή, αλλά και αυτό το ζήτημα δεν έχει 
διευθετηθεί οριστικά5. Στο πλαίσιο της παρούσας μελέτης το κείμενο των 

Genesios Family and its connections with the Armeniakon theme, BZ 93 (2000), 464-473 
(επ’ αυτού 465)· J.-C. Cheynet, Les Génésioi, στο: Th. Antonopoulou – S. Kotzabassi – M. 
Loukaki (eds.), Myriobiblos. Essays on Byzantine Literature and Culture, Boston-Berlin-
Munich 2015, 71-83 (επί του προκειμένου 75-76).

4. Σχετικά βλ. H. Wäschke, Genesios, Philologus 37 (1878), 255-276 (συγκεκριμένα 
259)· Απ. Καρποζηλοσ, Συμβολή στη μελέτη του βίου και του έργου του Ιωάννη 
Μαυρόποδος, Ιωάννινα 1982, 155-156· Του Ιδιου, Βυζαντινοὶ Ἱστορικοὶ καὶ 
Χρονογράφοι, 316-317· J. Signes Codoňer, Constantino Porfirogéneto y la fuente comun 
de Genesio y Theophanes Continuatus I-IV, BZ 86/87 (1993-1994), 319-341· Του Ιδιου, Lust 
am Erzählen. Heiligenviten als Grundlage der Geschichtsschreibung im 10. Jahrhundert und 
der Weg nach Bagdad, στο: P. Odorico et Al. (eds.), L’écriture de la mémoire. La littérarité 
de l’historiographie. Actes du IIIe colloque international ″ΕΡΜΗΝΕΙΑ⁇, Nicosie, 6-7-8 
mai 2004, Paris 2006, 85-105.

5. Για τη σχέση του έργου του Γενεσίου με τη Συνέχεια του Θεοφάνη, καθώς και 
για το ζήτημα των πηγών των Βασιλειών βλ. Hirsch, Byzantinische Studien, 116-120· A. 
Diller, Excerpts from Strabo and Stephanus in Byzantine Chronicles, TAPA 81 (1950), 241-
253 (αναφορικά με τον Γενέσιο 246-248)· R.J.H. Jenkins, The Classical Background of the 
Scriptores post Theophanem, DOP 8 (1954), 13-30· F. Barišic, Génésios et le Continuateur de 
Théophane, Byz 28 (1958), 119-133· Του Ιδιου, Les sources de Génésios et du Continuateur 
de Théophane pour l’histoire du règne de Michel II (820-829), Byz 31 (1961), 257-271· A.P. 
Každan, Iz istorii vizantijskoj chronografii X v. 3, VV 21 (1962), 95-117 (επ’ αυτού 109, 
112, 116)· P. Karlin-Hayter, Les Tauroscythes de Génésios, Byz 40 (1970), 236-237· Τησ Ιδιασ, 
Etudes sur les deux histoires du règne de Michel III, Byz 41 (1971), 469-474· J. N. Ljubarskij, 
Theophanes Continuatus und Genesios. Das Problem einer gemeinsamen Quelle, Bsl 48 (1987), 
12-27· Signes Codoňer, Constantino Porfirogéneto, 319-341· Β. Ν. Βλυσιδου, Οι αποκλίσεις 
Γενεσίου και Συνέχειας Θεοφάνη για τη βασιλεία του Μιχαήλ Γ΄, Σύμμεικτα 10 (1996), 75-
103· Kaldellis, Genesios. On the Reigns of the Emperors, XXI-XXIV· G.M. Greco, Note sulla 
mimesi letteraria nella Historia regum di Giuseppe Genesio, Atti della Accademia Pontaniana 
49 (2000), 125-138· B. Flusin, Les Excerpta constantiniens. Logique d’une anti-histoire, στο: 
S. Pittia (ed.), Fragments d’historiens grecs autour de Denys d’Halicarnasse, Roma 2001, 
537-559 (επί του προκειμένου 543, 546 και 548)· Markopoulos, Genesios: A study, 137-150 
(συγκεκριμένα 140-142, 147-148)· Karlin-Hayter, Les Tauroscythes de Génésios, 236-237. 



ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ 213

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

Βασιλειών θα εξεταστεί ως αυθύπαρκτη αφήγηση, η οποία αποκαλύπτει 
την ιδεολογία του αφηγητή (δηλ. της «φωνής» που απευθύνεται στον 
αποδέκτη της αφήγησης6) αναφορικά με την εικόνα του ιδανικού 
ηγεμόνος7. Κατά τον τρόπο αυτόν θα αναδειχθεί το θεωρητικό ηγεμονικό 
πρότυπο που αναδύεται από τις Βασιλείες και θα διαφανεί αν ο αφηγητής 
κατά τη σκιαγράφηση των μνημονευόμενων αυτοκρατόρων ακολουθεί 
με συνέπεια ένα ηγεμονικό πρότυπο ή υποπίπτει σε αντιφάσεις, οι οποίες 
θα πρέπει να ερμηνευτούν.

Στην πολιτική θεωρία των Βυζαντινών ο φορέας της βασιλικής εξουσίας 
έπρεπε να διακρίνεται για συγκεκριμένες αρετές, προκειμένου να δικαιώνει 
στη συνείδηση των υπηκόων του την (εκ Θεού και δια των καθεστωτικών 
παραγόντων) εκλογή του στο ύπατο αξίωμα. Πιο συγκεκριμένα, ο βασιλεύς 
επιβαλλόταν να διακρίνεται για το ευσεβές του φρόνημα, για την απόλυτη 

6. Για το σημασιολογικό περιεχόμενο των όρων αφηγητής και αποδέκτης της 
αφήγησης βλ. ενδεικτικά J. Lintvelt, Οι βαθμίδες του λογοτεχνικού αφηγηματικού 
κειμένου (μτφ. Α. Καστρινακη), στο: Β. Καλλιπολίτης (επιμ.), Θεωρία της αφήγησης, Αθήνα 
1991, 97-124 (επ’ αυτού 104-106).

7. Οι ιδιότητες που συνθέτουν την εικόνα του ιδανικού ηγεμόνος αποτέλεσαν το 
αντικείμενο διερεύνησης των βυζαντινών κατόπτρων ηγεμόνος. Το γραμματειακό είδος 
αυτό βρισκόταν σε διαρκή διάλογο και με άλλες εκφράσεις της πολιτικής θεωρίας των 
Βυζαντινών, όπως π.χ. τα βασιλικά εγκώμια και τα προοίμια των νομοθετικών έργων. Για 
το ζήτημα αυτό βλ. P. Hadot, Fürstenspiegel, RAC 8 (1972), 555-632· W. Blum, Byzantinische 
Fürstenspiegel. Agapetos, Theophylakt von Ochrid, Thomas Magistros [Bibliothek der 
griechischen Literatur, 14], Stuttgart 1981, 1-58· I. Čičurov, Gesetz und Gerechtigkeit in den 
byzantinischen Fürstenspiegeln des 6.-9. Jahrhunderts, στο: L. Burgmann – M.-Th. Fögen – 
A. Schminck (eds.), Cupido legum, Frankfurt 1985, 33-45· G. Prinzing, Beobachtungen zu 
“integrierten” Fürstenspiegeln der Byzantiner, JÖB 38 (1988), 1-31· Κ. Παϊδασ, Η θεματική 
των βυζαντινών «κατόπτρων ηγεμόνος» της πρώιμης και μέσης περιόδου (398-1085). 
Συμβολή στην πολιτική θεωρία των Βυζαντινών, Αθήνα 2005· Του Ιδιου, Τα βυζαντινά 
«κάτοπτρα ηγεμόνος» της ύστερης περιόδου (1254-1403). Εκφράσεις του βυζαντινού 
βασιλικού ιδεώδους, Αθήνα 2006· P. Odorico, Les miroirs des princes à Byzance. Une lecture 
horizontale, στο: P. Odorico (ed.), L’éducation au gouvernement et à la vie. La tradition des 
règles de vie de l’antiquité au moyen-âge, Centre d’études Byzantines, néo-helleniques et sud-est 
européennes, École des Hautes Études en Sciences Sociales [Autour de Byzance, 1], Paris 2009, 
223-246· R. Soto Ayala, Los “Espejos de príncipe” en el mundo bizantino como continuidad 
de la tradicíon retórico-política isocrática, Tesis Doctoral, Universidad de Granada, Facultad de 
Filosofía y Letras, Granada 2008· S. Nicolae, “Basileus”. Sur l’histoire d’un mot dans miroirs 
des princes byzantins. Etude semantique et statistique, RESEE 50 (2012), 123-133.



214 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

αφοσίωσή του στο ορθό δόγμα και για το ειλικρινές ενδιαφέρον του να 
καθοδηγεί τους υπηκόους του στην οδό της ευσέβειας. Ακολούθως, όφειλε 
να αποδεικνύει με κάθε ενέργεια και κάθε λόγο του την προσήλωσή του 
στις επιταγές του δικαίου, το ειλικρινές ενδιαφέρον του για τη διατήρηση 
της ειρηνικής έννομης τάξης και της κοινωνικής συνοχής, καθώς και την 
αμεροληψία του κατά την άσκηση των καθηκόντων του. Πέραν αυτών, 
έπρεπε να καθ’ όλη τη διάρκεια της βασιλείας του να παρέχει αδιαμφισβήτητα 
τεκμήρια για την αποτελεσματικότητά του αναφορικά με την προάσπιση 
της αυτοκρατορίας από κάθε απειλή, για τα φιλάνθρωπα αισθήματά του 
έναντι των υπηκόων του, για την άρτια ηθική του συγκρότηση, καθώς και 
για την ικανότητά του να διαχειρίζεται με σύνεση τους δημοσιονομικούς 
πόρους της αυτοκρατορίας και να επιλέγει τα κατάλληλα πρόσωπα για 
τις νευραλγικές θέσεις του κρατικού μηχανισμού. Οι θεμελιώδεις αυτές 
αρχές της πολιτικής σκέψης των Βυζαντινών, οι οποίες ανιχνεύονται ήδη 
από την εποχή του Ευσεβίου Καισαρείας, τύγχαναν καθολικής αποδοχής 
όχι μόνον από τους απλούς πολίτες και τους κρατικούς αξιωματούχους 
της αυτοκρατορίας, αλλά ακόμα και από τους ίδιους τους φορείς της 
βασιλικής εξουσίας. Αυτό προκύπτει αβίαστα από τη μελέτη των επισήμων 
εκφράσεων της αυτοκρατορικής ιδεολογίας (προοίμια νομοθετικών έργων, 
νομίσματα και αυτοκρατορικές σφραγίδες, βασιλικοί λόγοι, κάτοπτρα 
ηγεμόνος, εικονικές αναπαραστάσεις αυτοκρατόρων), καθώς και από την 
επίσημη τιτλοφορία που χρησιμοποιούνταν για τον φορέα της βασιλικής 
εξουσίας (π.χ., θεοστεφής, εὐσεβέστατος, νικητής, φιλάνθρωπος, θεοφιλής, 
φιλόθεος κ.λπ.)8.

8. Από την πλούσια βιβλιογραφία που αφορά στην αυτοκρατορική ιδεολογία και 
στο αυτοκρατορικό ιδεώδες βλ. ενδεικτικά E. Démougeot, La théorie du pouvoir impérial 
au début du Ve s., στο: Mélanges de la Société toulousaine d’études classiques I, Toulouse 
1946, 191-206· I. Karayannopoulos, Der frühbyzantinische Kaiser, BZ 49 (1956), 369-384· 
Του Ιδιου, Η πολιτική θεωρία των Βυζαντινών, Θεσσαλονίκη 1992, 13-22, 25-35, 37-42· 
E. Barker, Social and Political Thought in Byzantium, Oxford 1957, passim· H. Hunger, 
Prooimion. Elemente der byzantinischen Kaiseridee in den Arengen der Urkunden [WBS 
1], Wien 1964· Του Ιδιου (ed.), Das byzantinische Herrscherbild, Darmstadt 1975· R. Farina, 
L’imperatore cristiano in Eusebio di Cesarea. La prima teologia politica del cristianesimo, 
Zürich 1966· Fr. Dvornik, Early Christian and Byzantine political philosophy: origins and 
background [Dumbarton Oaks Studies, 9], Washington D.C 1966· H. Ahrweiler, L’idéologie 
politique de l’empire byzantin, Paris 1975, passim· G. Rösch, Onoma Basileias. Studien zum 
offiziellen Gebrauch der Kaisertitel in spätantiker und frühbyzantinischer Zeit, Wien 1978· 



215ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

Ο αφηγητής των Βασιλειών ακολουθώντας το θεμελιώδες αξίωμα της 
πολιτικής θεωρίας της αυτοκρατορίας, προβάλλει το ευσεβές φρόνημα 
ως πρωταρχική αρετή, για την οποία επιβάλλεται να διακρίνεται ο 
φορέας της βασιλικής εξουσίας. Θεμελιώδη έκφραση ευσέβειας συνιστά 
η απαρέγκλιτη πίστη στο ορθό δόγμα και η προστασία του από κάθε 
απόπειρα αλλοίωσης και παραχάραξης. Ως εκ τούτου, δεν προκαλεί 
καμία έκπληξη στον αποδέκτη της αφήγησης των Βασιλειών το 
γεγονός ότι η εικονομαχία καταδικάζεται απερίφραστα και η βασιλεία 
των εικονομάχων αυτοκρατόρων εξ ορισμού αξιολογείται αρνητικά9. 

A. Pertusi, Il pensiero politico e sociale bizantino dalla fine del secolo VI al secolo XIII, στο: L. 
Firpo (ed.), Storia delle idee Politiche Economiche e Sociali, Torino 1982, 667-816· G. Dagron, 
Empereur et prêtre. Etude sur le “césaropapisme” byzantin, Paris 1996· Παϊδασ, Η θεματική των 
βυζαντινών «κατόπτρων ηγεμόνος», passim· Του Ιδιου, Τα βυζαντινά «κάτοπτρα ηγεμόνος», 
passim· Αικ. Χριστοφιλοπουλου, Τὸ πολίτευμα καὶ οἱ θεσμοὶ τῆς βυζαντινῆς αὐτοκρατορίας 
(324-1204). Κράτος-διοίκηση-οἰκονομία-κοινωνία, Ἀθήνα 2004, 30-46, 83-86, 352.

9. Ο Λέων Ε΄ ως εικονομάχος σκιαγραφείται με μελανά χρώματα από τον αφηγητή, 
ενώ ακόμα και η συστηματική συμμετοχή του στη λατρευτική ζωή της Εκκλησίας γίνεται 
αντικείμενο ειρωνείας από τον αφηγητή υπό το πρόσχημα της παράφωνης ψαλμωδίας 
του. Σχετικά βλ. Ἰωσὴφ Γενέσιος, Περὶ βασιλειῶν, Α΄, 16.37-38 (14) [στο εξής: Γενέσιος, 
βιβλίο, κεφάλαιο και παράγραφος, και ο αριθμός σελίδας σε παρένθεση]. Για τον Λέοντα 
Ε΄ βλ. γενικά D. Turner, The origins and accession of Leo V (813-820), JÖB 40 (1990), 
171-203· Θ. Κ. Κορρεσ, Λέων Ε΄ ο Αρμένιος και η εποχή του. Μία κρίσιμη δεκαετία για 
το Βυζάντιο (811-820), Θεσσαλονίκη 1996. Στο ίδιο πνεύμα, η βασικότερη αιτία της 
αρνητικής θεώρησης του Θεοφίλου από τον αφηγητή των Βασιλειών έγκειται κατά 
βάση στην εικονομαχική του πολιτική και στην εμμονή του σε αυτήν ακόμα και όταν 
προσμετρούσε τις τελευταίες ώρες της ζωής του. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 15.6-12 (50). 
Όπως μας πληροφορεί ο αφηγητής [Γενέσιος, Γ΄, 19 (52-53)], το πάθος του Θεοφίλου κατά 
των εικόνων τον οδηγούσε πολλές φορές να αντιμετωπίζει με τρόπο σκληρό και βάναυσο 
τους εικονόφιλους. Επιπλέον, εξαιτίας της θρησκευτικής πολιτικής του Θεοφίλου στο 
ζήτημα των εικόνων η αυτοκρατορία επλήγη από φυσικά φαινόμενα (σεισμούς) και 
από δυσμενείς κλιματολογικές συνθήκες, γεγονότα που οφείλονταν στη δυσμένεια της 
αρχέτυπης εξουσίας προς το πρόσωπό του. Τέλος, η εμμονή του Θεοφίλου κατά των 
εικόνων διατάραξε σημαντικά και την κοινωνική γαλήνη της αυτοκρατορίας, καθώς 
πολλοί εικονόφιλοι εξαναγκάστηκαν να εκπατριστούν, ενώ προκάλεσε και κλυδωνισμούς 
στον χώρο της Εκκλησίας με ατυχείς επιλογές προσώπων, όπως εκείνη του εικονομάχου 
πατριάρχη Κων/πόλεως Ιωάννη Γραμματικού. Αντιθέτως προς τους εικονομάχους Λέοντα 
Ε΄ και Θεόφιλο, η αυτοκράτειρα Θεοδώρα εγκωμιάζεται κατ’ επανάληψιν για το ευσεβές 
της φρόνημα, έκφραση του οποίου αποτέλεσε η απόφασή της να θέσει τέλος στην 
εικονομαχία, να αποκαταστήσει τις ιερές εικόνες και τους εικονόφιλους αρχιερείς που 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

216 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ

Στον ιδεολογικό κόσμο του αφηγητή των Βασιλειών η υιοθέτηση της 
εικονομαχικής πολιτικής φέρει τον φορέα της βασιλικής εξουσίας σε 
πλήρη αντίθεση με την εύνοια της ευσέβειας10. Αυτό με τη σειρά του 
αμαυρώνει την εικόνα των εικονομάχων αυτοκρατόρων στη συνείδηση 
του αποδέκτη της αφήγησης, αιτιολογεί την αρνητική θεώρησή τους 
από τον αφηγητή και προοικονομεί την πλήρη ανατροπή του πολιτικού 
τους οράματος (εγκαθίδρυση δυναστείας) και της θρησκευτικής τους 
πολιτικής. Ως εκ τούτου, η εύνοια του θείου έναντι του φορέα της 
βασιλικής εξουσίας εξαρτάται από τον βαθμό της ευσέβειάς του και 
από την απαρέγκλιτη πίστη του στο ορθό δόγμα11. Στο σημείο αυτό θα 
πρέπει να επισημανθεί ότι ο αφηγητής των Βασιλειών υιοθετεί πλήρως 
την άποψη των θεωρητικών πολιτικών στοχαστών της αυτοκρατορίας, 
σύμφωνα με την οποία κάθε εκτροπή του φορέα της βασιλικής εξουσίας 
από την ορθή πίστη συνιστά πράξη μέγιστης ασέβειας έναντι της 
υπερκόσμιας εξουσίας και αναπόφευκτα εκφυλίζει τον βασιλέα σε 
τύραννο12. Αδιαμφισβήτητη έκφραση ευσέβειας συνιστούν οι χορηγίες 

είχαν διωχθεί ένεκα των θρησκευτικών τους πεποιθήσεων, να καθαιρέσει τον εικονομάχο 
πατριάρχη Ιωάννη Γραμματικό και να αναδείξει πατριάρχη Κων/πόλεως τον ευσεβή 
Μεθόδιο. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 1.2 (55) και Δ΄, 3 (57-58). Για τη δεύτερη φάση της 
εικονομαχίας και για τον ρόλο της Θεοδώρας βλ. Karlin-Hayter, Etudes sur les deux 
histoires, 469-474 (επί του προκειμένου 455)· J. Signes Codoňer, El Periodo del Segundo 
Iconoclasmo en Theophanes Continuatus: Analisis y comentario de los tres primeros libros 
de la Cronica, Amsterdam 1995, passim, όπου παρατίθεται και πλούσια βιβλιογραφία.

10. Στην αφήγηση των Βασιλειών δεν απουσιάζουν αναφορές σε εκδηλώσεις 
ευσέβειας εκ μέρους του Θεοφίλου, όπως επί παραδείγματι το γεγονός ότι εκείνος συνήθιζε 
να προσεύχεται στον ναό της Παναγίας των Βλαχερνών. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 17.43-
45 (51). Ωστόσο, οι εκδηλώσεις αυτές επ’ ουδενί αρκούν για να αντισταθμίσουν στην 
κρίση του αφηγητή το γεγονός ότι ο Θεόφιλος ήταν διάπυρος πολέμιος των εικόνων και 
επομένως αιρετικός.

11. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 2.38-41 (56). Ενδεικτική είναι η άποψη του αφηγητή, 
σύμφωνα με την οποία οι στρατιωτικές επιτυχίες του Βασιλείου Α΄ έναντι των εχθρών του 
οφείλονταν στην εύνοια του Θεού προς εκείνον, ο οποίος διακρινόταν για το ευσεβές του 
φρόνημα. Στο πνεύμα αυτό μάλιστα, ο αφηγητής μαρτυρεί ότι σε μία κρίσιμη καμπή των 
πολεμικών επιχειρήσεων κατά των Παυλικιανών της Τεφρικής ο Βασίλειος εξασφάλισε 
τη θεία αρωγή προσευχόμενος ἐν συντριβῇ καρδίας καὶ στεναγμοῖς στον ναό των 
Αρχαγγέλων. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 34.54-66 (85). 

12. Γενέσιος, Α΄, 14.60-64 (12). Στο πνεύμα αυτό ο Λέων Ε΄ επικρίνεται σφόδρα 
από τον αφηγητή των Βασιλειών, ο οποίος τον κατατάσσει στη χορεία των τυράννων 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

217ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

και τα αναθήματα σε ναούς και μονές, η ανέγερση ναών καθώς και 
η ανακαίνιση ναών και μονών με δαπάνες του βασιλέως13. Κατά τον 
αφηγητή των Βασιλειών η χειρότερη μορφή κατάχρησης της βασιλικής 
εξουσίας έγκειται στο να διασαλεύει ο φορέας της την εκκλησιαστική 

για την ασεβή στάση του στο ζήτημα της εικονομαχίας, καθώς και για την άκαμπτη και 
σκληρή τοποθέτησή του έναντι των εικονολατρών. Επιβάλλεται να επισημανθεί μάλιστα 
πως, μολονότι αρκετές φορές ο Λέων Ε΄ παρουσιάζεται από τον αφηγητή να εκδηλώνει 
τον σεβασμό του προς την υπερκόσμια αρχή, ωστόσο η απομάκρυνσή του από την ορθή 
πίστη με την υιοθέτηση της εικονοκλαστικής ιδεολογίας αναιρεί την όποια αξία των 
εκδηλώσεων αυτών και τον καθιστά θεομίσητο και τύραννο. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 
4.1 (5), Α΄, 13 (10-11), Α΄, 16.11 (14), Α΄, 18.83-86 (16), Α΄, 20.55-82 (18-19), Α΄, 22.2-3 
(20), Α΄, 24.44-46 (21). Στο ίδιο πνεύμα, ο Μιχαήλ Β΄ επικρίνεται πέραν της παραβίασης 
σοβαρών κανόνων της Εκκλησίας –ο αφηγητής πληροφορεί τον αποδέκτη της αφήγησης 
ότι ο Μιχαήλ Β΄ νυμφεύθηκε την Ευφροσύνη, θυγατέρα του έκπτωτου αυτοκράτορος 
Κωνσταντίνου Ϛ΄, μολονότι εκείνη προηγουμένως είχε περιβληθεί το μοναχικό ένδυμα– για 
την αστάθεια και τις παλινωδίες που χαρακτήριζαν τη θρησκευτική του πολιτική, καθώς, 
μολονότι αρχικά τάχθηκε κατά των εικονοκλαστών, εν συνεχεία αναίτια αντιμετώπισε 
με σκληρότητα αρκετά διακεκριμένα μέλη από τον κύκλο των εικονόφιλων. Σχετικά βλ. 
Γενέσιος, Β΄, 14.68-77 (35). Επίσης, ο βασικότερος λόγος, για τον οποίον ο στασιαστής 
Θωμάς χαρακτηρίζεται επανειλημμένως τύραννος από τον αφηγητή των Βασιλειών είναι 
η ασέβεια που τον διέκρινε, η οποία εκφράστηκε μέσω της επιλογής του να ηγηθεί ενός 
συνονθυλεύματος αλλοθρήσκων και αιρετικών, προκειμένου να καταλάβει τον θρόνο. 
Σχετικά βλ. Γενέσιος, Β΄, 3.44-45 (25). Για τον Θωμά τον Σλάβο και την επανάστασή του 
βλ. P. Lemerle, Thomas le Slave, TM 1 (1965), 255-297· H. Köpstein, Zur Erhebung des 
Thomas, στο: H. Köpstein – F. Winkelmann (eds.), Studien zum 8. und 9. Jahrhundert in 
Byzanz, Berlin 1983, 61-87. Κατ’ αναλογίαν, η αυτοκράτειρα Θεοδώρα και ο Μιχαήλ Γ΄ 
επαινούνται απερίφραστα για την αποκατάσταση των ιερών εικόνων και την αποκήρυξη 
της εικονομαχικής πολιτικής. Με σαφήνεια μάλιστα ο αφηγητής προβάλλει την άποψη ότι 
η επιλογή της Θεοδώρας να απεμπολήσει την εικονομαχική πολιτική του Θεοφίλου δεν 
συνιστούσε πράξη ασέβειας και απιστίας έναντι του συζύγου της, αλλά αδιαμφισβήτητο 
τεκμήριο ευσέβειας και πράξη που αποκαθιστούσε ένα βαρύτατο αμάρτημα που βάρυνε 
τον βασιλικό οίκο του Θεοφίλου. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 4 (58-59). 

13. Ο αφηγητής των Βασιλειών μαρτυρεί την ανακαίνιση της μονής του μάρτυρα 
Διομήδη και τη χορηγία σε εκείνην πολλών κτημάτων από τον Βασίλειο Α΄, ο οποίος με τον 
τρόπο αυτόν εκδήλωνε το ευσεβές του φρόνημα και εξέφραζε την ευγνωμοσύνη του για 
τη φιλοξενία που του προσέφερε η μονή, όταν αφίχθη άσημος στη Βασιλεύουσα. Σχετικά 
βλ. Γενέσιος, Δ΄, 25.3-6 (77). Ως έκφραση της ευσέβειας του Βασιλείου Α΄ προβάλλεται η 
ανέγερση και ο εγκαινιασμός του ναού των Αρχαγγέλων και Ταξιαρχών, όπου κατά τον 
αφηγητή αμέσως μετά τον καθαγιασμό του ναού ο Βασίλειος τὸ αὐτοκρατορικὸν στέμμα 
χειρῶν ἀρχιερέως ἐκδέχεται. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 29.85-94 (80).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

218 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ

ειρήνη και την ευταξία στους κόλπους της Εκκλησίας. Αυτό μπορεί να 
συμβεί, εάν ο βασιλεύς παραβιάζει (ή επιτρέπει σε άλλους να το κάνουν) 
τους ιερούς κανόνες της Εκκλησίας και εμπλέκεται με τρόπο αντί-
κανονικό σε κορυφαία εκκλησιαστικά ζητήματα, όπως επί παραδείγματι 
η καθαίρεση πατριάρχου με κίνητρα εμπάθειας και εκδίκησης14. Σε 
μία τέτοια περίπτωση ο βασιλεύς δικαίως θεωρείται ασεβής έναντι 
της υπερκόσμιας αρχής και, ταυτοχρόνως, καθίσταται μισητός στους 
υπηκόους του15.

Επιπλέον, ο βασιλεύς οφείλει να καθοδηγεί τους υπηκόους του, ώστε 
να μην παρασύρονται από τις βιοτικές μέριμνες και να μην λησμονούν 
να εκφράζουν την οφειλόμενη ευγνωμοσύνη και τον σεβασμό τους προς 
τον Θεό μετέχοντας στη λατρευτική ζωή της Εκκλησίας16. Κατά τον 
αφηγητή των Βασιλειών ο φορέας της βασιλικής εξουσίας θα πρέπει 
να εκδηλώνει και δημοσίως το ευσεβές του φρόνημα, καθώς κατά τον 
τρόπο αυτόν θα παροτρύνει δια του ατομικού του παραδείγματος 
τους υπηκόους του να διάγουν βίο ευσεβή. Ταυτοχρόνως, θα εξωραΐζει 
την εικόνα του στη συνείδηση των υπηκόων του και θα ενισχύει τα 

14. Ο αφηγητής επικρίνει σφοδρότατα τον καίσαρα Βάρδα για την καθαίρεση του 
πατριάρχη Ιγνατίου, πράξη η οποία είχε αποκλειστικά κίνητρα αντεκδίκησης. Κατά τον 
αφηγητή ο Βάρδας καθαίρεσε τον πατριάρχη Ιγνάτιο, επειδή εκείνος σύμφωνα προς 
τους ιερούς Κανόνες του είχε απαγορεύσει τη θεία κοινωνία εξαιτίας σοβαρού ηθικού 
παραπτώματος. Η ασέβεια και η αισχρότητα του Βάρδα, πάντα κατά τον αφηγητή, 
“επισφραγίστηκε” από την απάνθρωπη μεταχείριση που επεφύλαξε στον Ιγνάτιο, τον 
οποίον ύστερα από την καθαίρεσή του υπέβαλε αδίκως σε φρικτά βασανιστήρια και 
σκληρότατες κακουχίες για μεγάλο χρονικό διάστημα. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 18 (70-
72). Για τη σχέση του πατριάρχη Ιγνατίου με τον καίσαρα Βάρδα βλ. την κλασική μελέτη 
του F. Dvornik, Patriarch Ignatius and Caesar Bardas, Bsl 27 (1966), 12-22.

15. Ο αφηγητής των Βασιλειών επιρρίπτει στον Μιχαήλ Γ΄ την ευθύνη για τη 
σοβαρότατη κρίση που ξέσπασε στους εκκλησιαστικούς κόλπους εξαιτίας της άδικης 
καθαίρεσης του πατριάρχη Ιγνατίου και της αντικανονικής εκλογής τόσο του πατριάρχη 
Φωτίου στη θέση του όσο και άλλων μητροπολιτών από τον κύκλο του Φωτίου. Η ευθύνη 
του Μιχαήλ Γ΄ επί του προκειμένου έγκειται στο ότι λόγω της αβουλίας του και της 
ενασχόλησής του με ευτελείς δραστηριότητες είχε δώσει τη δυνατότητα στον καίσαρα 
Βάρδα να δρα ανεξέλεγκτα. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 19.56-63 (73).

16. Ο αφηγητής ερμηνεύει ως έκφραση ευσέβειας εκ μέρους του Βασιλείου Α΄ 
την ανακαίνιση παλαιών και την ανέγερση νέων ναών, προκειμένου οι υπήκοοι της 
αυτοκρατορίας να συμμετέχουν στη λατρευτική ζωή της Εκκλησίας. Σχετικά βλ. Γενέσιος, 
Δ΄, 41.19-21 (90).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

219ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

αισθήματα σεβασμού που τρέφουν εκείνοι γι’ αυτόν. Ως ενδεδειγμένο 
τρόπο για την επίτευξη του στόχου αυτού ο αφηγητής των Βασιλειών 
προτείνει τη συμμετοχή του αυτοκράτορος στη λατρευτική ζωή της 
Εκκλησίας17.

Ένα στοιχείο, το οποίο ο αφηγητής των Βασιλειών επαινεί κατ’ 
επανάληψη ως ηγεμονική αρετή, είναι η φιλοπονία του βασιλέως 
και η ικανότητα που εκείνος διαθέτει, προκειμένου να διευθετεί 
αποτελεσματικά τα διάφορα διοικητικά ζητήματα που ανακύπτουν 
και να λαμβάνει όλα τα απαραίτητα μέτρα για την ασφάλεια της 
αυτοκρατορίας από οιαδήποτε εξωτερική απειλή18. Στο πνεύμα αυτό 
κάθε ενασχόληση του βασιλέως με ευτελείς δραστηριότητες επικρίνεται 
με σφοδρότητα, δεδομένου ότι συνεπάγεται κατασπατάληση πολύτιμου 
χρόνου και ασύγγνωστη αμέλεια των σοβαρότατων καθηκόντων 
που εκ της θέσεώς του έχει αναλάβει ο βασιλεύς. Ο αφηγητής δεν 
παραλείπει να επισημάνει ότι η ενασχόληση του βασιλέως με ευτελείς 
δραστηριότητες πλήττει ανεπανόρθωτα την εικόνα του στη συνείδηση 
των υπηκόων του και κλονίζει την εμπιστοσύνη και την αφοσίωσή 
τους προς το πρόσωπό του19. 

17. Για την επιλογή του αυτή επαινείται ο εικονομάχος Λέων Ε΄, αλλά ταυτοχρόνως 
ο αφηγητής σπεύδει να υποβαθμίσει την αξία της πράξης εκείνου υπενθυμίζοντας στον 
αποδέκτη της αφήγησής του τη στάση του εν λόγω αυτοκράτορος στο ζήτημα της 
εικονομαχίας και πληροφορώντας τον για την ακραία παραφωνία που χαρακτήριζε τον 
Λέοντα Ε΄, όταν έψαλλε δυνατά. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 16.37-39 (14).

18. Για τους λόγους αυτούς επαινείται ο Λέων Ε΄, ο οποίος κατά τον αφηγητή 
επεδείκνυε μέγιστο ενδιαφέρον για την καλύτερη δυνατή αντιμετώπιση των διοικητικών 
θεμάτων της αυτοκρατορίας και για τη θωράκισή της από κάθε εξωτερική απειλή. Γι’ 
αυτούς ακριβώς τους λόγους, πάντα κατά τον αφηγητή των Βασιλειών, ο Λέων Ε΄ 
μακροημέρευσε στον θρόνο (επτά έτη και πέντε μήνες), μολονότι ως πολέμιος των ιερών 
εικόνων και της ορθοδοξίας είχε απολέσει την εύνοια της υπερκόσμιας εξουσίας. Σχετικά 
βλ. Γενέσιος, Α΄, 16.11-15 (14), Α΄, 23.34-38 (21). Ωστόσο, σε άλλο σημείο της αφήγησής 
του ο αφηγητής των Βασιλειών μέμφεται τον Λέοντα Ε΄ για τον άστοχο τρόπο, με τον 
οποίον εκείνος αντιμετώπισε εν τη γενέσει της τη στάση του Θωμά που εξελίχθηκε σε 
σοβαρότατο κίνδυνο για την υπόσταση της αυτοκρατορίας επί Μιχαήλ Β΄. Σχετικά βλ. 
Γενέσιος, Β΄, 4.75-83 (26).

19. Η κατηγορία αυτή αποδίδεται κατ’ επανάληψιν από τον αφηγητή των Βασιλειών 
στον Μιχαήλ Γ΄, ο οποίος φέρεται να αμελούσε τα καθήκοντά του εξαιτίας του πάθους 
του για ιππικούς αγώνες και ευτελείς διασκεδάσεις. Ενδεικτικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 19.47-56



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

220 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ

Κατά τον αφηγητή των Βασιλειών πρώτιστη επιδίωξη του 
φορέα της βασιλικής εξουσίας σε πρακτικό επίπεδο πρέπει να είναι η 
εγγύηση της ασφάλειας της αυτοκρατορίας από κάθε εξωτερική και 
εσωτερική απειλή. Η αποτελεσματικότητα μάλιστα του βασιλέως στην 
αντιμετώπιση των εξωτερικών εχθρών της αυτοκρατορίας συνιστά 
στοιχείο ορθής διαχείρισης της βασιλικής εξουσίας. Για να επιτύχει τον 
στόχο του αυτόν, ο βασιλεύς θα πρέπει να διακρίνεται για το ανδρείο 
του φρόνημα, για τις στρατηγικές του γνώσεις, για την ικανότητά του να 
οργανώνει εκστρατείες και πολεμικές επιχειρήσεις20, για την προθυμία 

(72-73). Για τον Μιχαήλ Γ΄ και την εικόνα του βλ. C. Mango, When was Michael III born?, 
DOP 21 (1967), 253-258· E. Kislinger, Michael III. Image und Realität, Eos 75 (1987), 389-
400· J.N. Ljubarsky, Der Kaiser als Mime. Zum Problem der Gestalt des byzantinischen 
Kaisers Michael III, JÖB 37 (1987), 39-50· Π.Α. Αγαπητοσ, Ἡ εἰκόνα τοῦ αὐτοκράτορα 
Βασιλείου Α΄ στὴ φιλομακεδονικὴ γραμματεία 867-959, Ελληνικά (40) 1989, 285-322 
(συγκεκριμένα 285-287).

20. Ο αφηγητής επαινεί κατ’ επανάληψιν τον Βασίλειο Α΄, ο οποίος από τη στιγμή που 
ανήλθε στον θρόνο ως μονοκράτωρ επέδειξε μέγιστο ενδιαφέρον για την αντιμετώπιση 
των εξωτερικών εχθρών της αυτοκρατορίας. Για τον σκοπό αυτόν απένειμε το αξίωμα του 
ὑποστρατήγου τοῦ κατὰ τὸ Ὀψίκιον θέματος στον Ανδρέα, έναν ενάρετο, ανδρείο και 
έμπειρο στις πολεμικές επιχειρήσεις άνδρα, και του ανέθεσε την ευθύνη να αποκρούσει 
τους Άραβες, οι οποίοι εκμεταλλευόμενοι την εσωτερική πολιτική αναστάτωση που 
επικρατούσε στους κόλπους του Βυζαντίου ύστερα από τη δολοφονία του Μιχαήλ Γ΄ είχαν 
φτάσει έως τα Μαλάγινα προκαλώντας ανυπολόγιστες καταστροφές στους υπηκόους της 
αυτοκρατορίας. Οι επιχειρήσεις αυτές στέφθηκαν από επιτυχία και ο Ανδρέας τιμήθηκε 
από τον Βασίλειο Α΄ με τα αξιώματα του πατρικίου, του δομεστίκου των σχολών και 
εντέλει του μαγίστρου. Εξίσου επιτυχής, πάντα κατά τον αφηγητή των Βασιλειών, ήταν 
και η επιλογή του Νάσαρ και του Προκοπίου, στους οποίους ο Βασίλειος ανέθεσε την 
ανακατάληψη των δυτικών κτήσεων της αυτοκρατορίας που είχαν καταλάβει οι Άραβες 
της Αφρικής. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 30.15-33 (81), Δ΄, 32.43-48 (82) και Δ΄, 34 (83-85). 
Επίσης, ο αφηγητής των Βασιλειών επαινεί τον Βασιλείο Α΄ για τις επιτυχείς πολεμικές 
επιχειρήσεις του εναντίον των Παυλικιανών στην Τεφρική και εναντίον των Σαρακηνών 
στη Γερμανίκεια, στα Σαμόσατα και στη Μελιτηνή. Οι επιτυχίες του αυτές οφείλονταν 
στην εκλογή των κατάλληλων στρατηγών, στην ανδρεία του Βασιλείου και στην αρωγή 
του Θεού. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 31.34-42 (81-82). Η διαρκής μέριμνα του Βασιλείου 
Α΄ για την ασφάλεια των εδαφών της αυτοκρατορίας προκύπτει και από την αποστολή 
ισχυρής ναυτικής δύναμης με επικεφαλής τον Αδριανό για την ενίσχυση της άμυνας των 
Συρακουσών, οι οποίες πολιορκούνταν από τους Άραβες. Η πτώση των Συρακουσών 
που ακολούθησε καταλογίζεται από τον αφηγητή αποκλειστικά στον Αδριανό, ο οποίος 
ολιγώρησε στα καθήκοντά του και για τον λόγο αυτόν εν συνεχεία τιμωρήθηκε από τον 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

221ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

του να ηγείται αυτοπροσώπως σε αυτές, όταν απαιτείται από τις 
περιστάσεις21, για τη γνώση του επί της στρατιωτικής ψυχολογίας22 και 
για το ευσεβές του φρόνημα, ένεκα του οποίου θα εξασφαλίσει τη θεία 
αρωγή23. Κατά τον αφηγητή των Βασιλειών μάλιστα η αυτοπρόσωπη 
συμμετοχή του ηγεμόνος στις πολεμικές επιχειρήσεις –εφόσον φυσικά 
εκείνος διαθέτει την ανάλογη εμπειρία και διακρίνεται για το ανδρείο 

Βασίλειο. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 33.58-92 (82-83). Για τον Αδριανό και το εν λόγω 
ζήτημα βλ. Η. Αναγνωστακησ, Το επεισόδιο του Αδριανού. «Πρόγνωσις» και «τελεσθέντων 
δήλωσις», στο: Ν. Γ. Μοσχονασ (επιμ.), Η επικοινωνία στο Βυζάντιο. Πρακτικά του Β΄ 
Διεθνούς Συμποσίου, Κέντρο Βυζαντινών Ερευνών / Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών, Αθήνα 
1993, 195-226, και Β. Ν. Βλυσιδου, Η υποχώρηση από τη Σικελία και η κυριαρχία της 
Ν. Ιταλίας (756-976), στο: Βυζαντινά στρατεύματα στη Δύση (5ος-11ος αι.) [ΙΒΕ/ΕΙΕ, 
Ερευνητική Βιβλιοθήκη, 5], Αθήνα 2008, 263-392 (επ’ αυτού 309). Τέλος, ο Βασίλειος 
Α΄ επιδοκιμάζεται από τον αφηγητή για τις στρατιωτικές επιχειρήσεις που οργάνωσε 
εναντίον του Χρυσόχειρος, οι οποίες κατέληξαν στη σύλληψη και στην εκτέλεση εκείνου 
το 872. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 36-37 (86-88).

21. Αξίζει να επισημανθεί ότι ο αφηγητής των Βασιλειών επαινεί ακόμα και τον 
Απόχαψ, ηγεμόνα των Αγαρηνών της Ισπανίας, ο οποίος λεηλατούσε διάφορες περιοχές 
της βυζαντινής αυτοκρατορίας κατά τη διάρκεια της στάσης του Θωμά και συμμετείχε 
αυτοπροσώπως σε πολεμικές επιχειρήσεις με σκοπό τη βελτίωση της ποιότητας ζωής των 
υπηκόων του. Με αφορμή μάλιστα την επιλογή εκείνου να παραδώσει στην πυρά τα 
πλοία,  με τα οποία οι υπήκοοί του θα μπορούσαν να επιστρέψουν στη χώρα τους, ο 
αφηγητής φαίνεται να θεωρεί ως αρετή εκ μέρους του ηγεμόνος τη λήψη αποφάσεων που 
στην αρχή φαίνονται δυσάρεστες και σκληρές, αλλά εν συνεχεία μπορούν να επιφέρουν 
σημαντικό όφελος για τους υπηκόους του. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Β΄, 10 (32-33).

22. Ο αφηγητής των Βασιλειών επαινεί τον Βασίλειο Α΄ για τη γνώση του επί 
της στρατιωτικής ψυχολογίας, αλλά και για την επιείκεια που επέδειξε έναντι των 
λιποτακτών στρατιωτών του Νάσαρ. Η συνύπαρξη των δύο αυτών αρετών έδωσε τη 
δυνατότητα στον αυτοκράτορα, πάντα κατά τον αφηγητή, να χειραγωγήσει αλλά και να 
διαπαιδαγωγήσει τους στρατιώτες που συμμετείχαν στην απελευθέρωση της Ζακύνθου. 
Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 34 (83-85).

23. Για τις εν λόγω ιδιότητες και τη σύμφωνη με τις αρχές αυτές συμπεριφορά 
τους επαινούνται από τον αφηγητή των Βασιλειών  ο Μιχαήλ Β΄ και κατ’ επανάληψιν 
ο υιός και διάδοχός του Θεόφιλος. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Β΄, 2.26-30 (24), Β΄, 5.43-49 
(28), Γ΄, 2 (36-37), Γ΄, 5 (40-41). Άξιο ιδιαίτερης μνείας είναι το γεγονός ότι ο αφηγητής 
δεν φείδεται επαίνων και για την αυτοκράτειρα Θεοδώρα, η οποία ανέλαβε άμεσες 
στρατιωτικές πρωτοβουλίες και επέδειξε σθένος και αποφασιστικότητα ηγούμενη 
αυτοπροσώπως του στρατεύματος που παρέταξε εναντίον των Βουλγάρων. Σχετικά βλ. 
Γενέσιος, Δ΄, 7 (61). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

222 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ

του φρόνημα24– αποδεικνύει περίτρανα την αυταπάρνησή του και τη 
διάθεσή του για προσφορά στους υπηκόους του, ενισχύει την αφοσίωση 
και την αγάπη του στρατού προς το πρόσωπό του και, ως εκ τούτου, το 
στράτευμα καθίσταται περισσότερο αξιόμαχο και αποτελεσματικό25. 
Ωστόσο, δεδομένου ότι ο βασιλεύς ως άνθρωπος είναι πιθανόν σε 
κάποιες περιπτώσεις να προβεί σε εσφαλμένες επιλογές τακτικής υπό 
την πίεση της πολεμικής αναμέτρησης, η οποία υπονομεύει τη διαυγή 
κρίση, θα πρέπει να έχει προνοήσει, ώστε να πλαισιώνεται από 
ανδρείους, χαρισματικούς και έντιμους συμβούλους και στρατιωτικούς, 
οι οποίοι σε κρίσιμες περιστάσεις θα συμβάλουν τα μέγιστα για την 
ασφάλεια του ίδιου του βασιλέως και για την προστασία του κύρους 
της αυτοκρατορίας26. Επιπλέον, ο φορέας της βασιλικής εξουσίας επ’ 
ουδενί πρέπει να εμπλέκεται σε πολεμικές αναμετρήσεις που ενέχουν 
σοβαρότατους και δυσανάλογους ως προς τα προσδοκώμενα οφέλη 
κινδύνους για τα συμφέροντα της αυτοκρατορίας με μόνο του κίνητρο 
να αποδείξει στους υπηκόους του το ανδρείο του φρόνημα, διότι κάτι 
τέτοιο και λίαν επιζήμιο για τα συμφέροντα της αυτοκρατορίας θα 
αποδειχθεί και την εικόνα του ηγεμόνος στη συνείδηση των υπηκόων 

24. Ο αφηγητής διαπιστώνει ότι η απειρία στις πολεμικές επιχειρήσεις και η έλλειψη 
ανδρείου φρονήματος ήταν χαρακτηριστικά του Μιχαήλ Γ΄. Εξαιτίας αυτής του της 
ανεπάρκειας, η οποία αναδείχθηκε σε όλο της το μέγεθος στις ήττες που υπέστη στα Σαμόσατα 
και στο Χωνάριο από τους Άραβες, ο Μιχαήλ Γ΄ έθετε σε κίνδυνο ζωτικά συμφέροντα 
της αυτοκρατορίας και έπληττε το γόητρο του αυτοκρατορικού αξιώματος. Η έλλειψη 
μάλιστα ανδρείου φρονήματος και στρατηγικού ταλάντου του Μιχαήλ Γ΄ αναδεικνύεται 
ακόμα περισσότερο στην αφήγηση με δύο τρόπους: αφενός μέσω της αντιπαραβολής με 
την εμπειρία, τη γενναιότητα και την αυταπάρνηση που επέδειξε δίπλα του ο Μανουήλ, 
εξαιτίας του οποίου μάλιστα διέφυγε τη σύλληψη ή τον θάνατο, και αφετέρου με την 
παρατήρηση ότι ο βασιλεύς διεσώθη χάρη στην παρέμβαση του θείου, προκειμένου να μην 
υποστεί πλήγμα η Χριστεπώνυμη πολιτεία από τη σύλληψη ή τον θάνατο του βασιλέως της. 
Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 13 (65), Δ΄, 14 (65-66) και Δ΄, 15.75-86 (67). 

25. Στην παρατήρηση αυτή προβαίνει ο αφηγητής αναφερόμενος στον Θεόφοβο και 
στην αφοσίωση που το στράτευμα έτρεφε προς το πρόσωπό του. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 
5.15-19 (40).

26. Χαρακτηριστική είναι η συμβολή του Αρμενίου Μανουήλ, ο οποίος διέσωσε 
τον αυτοκράτορα Θεόφιλο από την αιχμαλωσία κατά τη διάρκεια σύγκρουσης με τους 
Άραβες, ενώ εκείνος υπό την πίεση της μάχης και της διαφαινόμενης ήττας είχε σχεδόν 
καταρρεύσει ψυχολογικά. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 9.4-22 (43-44).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

223ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

του θα πλήξει27. Ο αφηγητής επισημαίνει ότι η ευφυΐα του βασιλέως 
αναφορικά με την ασφάλεια της αυτοκρατορίας διαφαίνεται 
και από την ικανότητά του να αντιλαμβάνεται στο συντομότερο 
δυνατό χρονικό διάστημα εσφαλμένες επιλογές που έκανε και να τις 
διορθώνει άμα τη συνειδητοποιήσει τους προς όφελος του ιδίου και 
της αυτοκρατορίας28. 

Στο ίδιο πλαίσιο, ο φορέας της βασιλικής εξουσίας οφείλει να 
αξιοποιεί όλες τις δυνάμεις που διαθέτει και να καταβάλει κάθε 
δυνατή προσπάθεια, προκειμένου να απελευθερώνονται περιοχές της 
αυτοκρατορίας που έχουν καταληφθεί από (εσωτερικούς ή εξωτερικούς) 
του εχθρούς. Για τον σκοπό αυτόν θα πρέπει να εκπονεί και να 
εφαρμόζει σχέδια ανακατάληψης και απελευθέρωσης των περιοχών της 
αυτοκρατορίας που βρίσκονται υπό ξένη κατοχή. Ο αφηγητής, έχοντας 
βεβαίως πλήρη συναίσθηση της πολυπλοκότητας των καθηκόντων 
του φορέα της βασιλικής εξουσίας, επισημαίνει ότι δεν απαιτείται η 
αυτοπρόσωπη συμμετοχή του βασιλέως στις επιχειρήσεις αυτές, αλλά 
η βούληση εκ μέρους του για την οργάνωση του όλου εγχειρήματος, η 

27. Ενδεικτική είναι η περίπτωση του Θεοφίλου, ο οποίος επιθυμώντας να αποδείξει 
ότι διόλου υστερούσε έναντι του πατρός του Μιχαήλ Β΄ ως προς το ανδρείο του φρόνημα 
κατέλαβε τη Σωζόπετρα, γενέτειρα του χαλίφη, και εν συνεχεία προκάλεσε τη σφοδρότατη 
αντίδραση του χαλίφη που κατέληξε στην κατάληψη του Αμορίου. Η κατάληψη του 
Αμορίου, κοιτίδας της δυναστείας που τότε κατηύθυνε το πηδάλιο της Χριστεπώνυμης 
πολιτείας, ενείχε ιδιαίτερο συμβολισμό και αποτελούσε βαρύτατο πλήγμα στο κύρος του 
βυζαντινού αυτοκράτορος. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει η μάλλον ασυναίσθητη 
προσπάθεια του αφηγητή των Βασιλειών να μετριάσει στη συνείδηση του αποδέκτη της 
αφήγησής του την ευθύνη του Θεοφίλου για την κατάληψη του Αμορίου από τους Άραβες 
αποδίδοντάς την αφενός σε προδοσία από έναν Εβραίο του Αμορίου και αφετέρου σε 
παραχώρηση της ανεξιχνίαστης βουλής του Θεού. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 11 (44-46). 
Στο ίδιο πνεύμα ο αφηγητής διαπιστώνει ότι η απειρία του Μιχαήλ Γ΄ στις πολεμικές 
επιχειρήσεις είχε ως αποτέλεσμα να ηττηθεί παταγωδώς στα Σαμόσατα από τους Άραβες 
και εξαιτίας της ήττας του αυτής να πληγεί το κύρος του αυτοκρατορικού αξιώματος και 
να εκτεθεί σε κίνδυνο η αυτοκρατορία. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 13 (65).

28. Τυπικό παράδειγμα τέτοιας συμπεριφοράς αποτελεί η απόφαση του Θεοφίλου 
να διαιρέσει τα εντεταγμένα στον βυζαντινό στρατό περσικά στρατεύματα σε όλα τα 
βυζαντινά θέματα, προκειμένου να ελαχιστοποιήσει τον κίνδυνο να στασιάσουν αυτά 
κάποια στιγμή εναντίον της αυτοκρατορίας, όπως έπραξαν ύστερα από την κατάληψη της 
Σινώπης και της Αμάστριδος. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 6.51-58 (41).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ224

επιλογή των κατάλληλων αξιωματούχων που θα κατορθώσουν να φέρουν 
εις πέρας τα σχέδιά του, καθώς και η πλήρης υλική τους υποστήριξη29. Ο 

29. Στο πνεύμα αυτό ο αφηγητής επαινεί τον Μιχαήλ Β΄ για τις ενέργειες που έκανε για 
την απελευθέρωση των νήσων που είχε καταλάβει ο στασιαστής Θωμάς και, συγκεκριμένα, 
επικροτεί την επιλογή του Ωορύφα ως επικεφαλής του εκστρατευτικού σώματος, καθώς 
και την παροχή ικανοποιητικής χρηματικής αποζημίωσης στους στρατιώτες, εξαιτίας της 
οποίας διατηρούσε ακμαίο το ηθικό τους, ενίσχυε τη μαχητικότητά τους και καθιστούσε 
δελεαστική για κάθε αξιόμαχο πολίτη την παροχή στρατιωτικών υπηρεσιών στην 
αυτοκρατορία. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Β΄, 12-13 (34-35). Στο ίδιο πνεύμα αναγνωρίζεται 
η ικανότητα του Θεοφίλου να επιλέγει ικανούς και κατάλληλους αξιωματούχους για 
τις πολεμικές του επιχειρήσεις κατά των Αράβων (Θεόφοβος και Μανουήλ), αλλά 
παράλληλα αυτός κατηγορείται από τον αφηγητή των Βασιλειών για το γεγονός ότι 
δεν συμπεριφερόταν έναντι εκείνων πάντοτε με την ευγένεια, την ευγνωμοσύνη και 
την αναγνώριση που άρμοζε στη στάση και στην προσφορά τους. Σχετικά βλ. Γενέσιος, 
Γ΄, 2 (36-37), Γ΄, 9 (43-44) και Γ΄, 17 (50-51). Για τον Θεόφοβο και τον Μανουήλ βλ. 
H. Grégoire, Etudes sur le neuvième siècle. Un singulier revenant: Manuel le Magistre 
dans ses rôles posthumes, Byz 8 (1933), 520-524· Του Ιδιου, Manuel et Théophobe, ou La 
concurrence de deux monastères, Byz 9 (1934), 183-204. Κατά τον αφηγητή των Βασιλειών 
η αμφιθυμία αυτή του Θεοφίλου οφειλόταν στο γεγονός ότι εκείνος διακατεχόταν από 
μία μάλλον υπερβολική φοβία ανατροπής του και ένεκα τούτου πολύ εύκολα υιοθετούσε 
συκοφαντικές κατηγορίες και αναγόρευε σε εχθρούς του πρόσωπα, τα οποία κάθε άλλο 
παρά απεργάζονταν την ανατροπή του. Κατά τη σκιαγράφηση της προσωπικότητας του 
Θεοφίλου ο αφηγητής επαινεί κατ’ επανάληψη το ενδιαφέρον που εκείνος επεδείκνυε για 
την τύχη των στρατευμάτων που μάχονταν στο πλευρό του και για την απελευθέρωση 
στρατιωτών του και συμμάχων του που είχαν συλληφθεί από τις δυνάμεις του χαλίφη. 
Ενδεικτικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 12 (46) και Γ΄, 14.50-59 (48). Αυτό ακριβώς το ενδιαφέρον του 
Θεοφίλου μετριάζει σε κάποιον βαθμό την ευθύνη του στη συνείδηση του αποδέκτη της 
αφήγησης για την κακή εκτίμηση της πολιορκίας του Αμορίου, διάσταση η οποία ρητώς 
τονίζεται από τον αφηγητή, προκειμένου να αναδειχθεί η ανεπαρκής στρατιωτική κρίση 
του Θεοφίλου. Χαρακτηριστική των προθέσεων του αφηγητή των Βασιλειών έναντι του 
Θεοφίλου επί του ζητήματος αυτού είναι η εκτίμησή του ότι η ασθένεια που προσέβαλε 
τον Θεόφιλο (δυσεντερία) και μετά από κάποιο χρονικό διάστημα τον οδήγησε στον 
θάνατο οφειλόταν στη στενοχώρια του για την πτώση του Αμορίου στους Άραβες και 
για τα δεινά που υπέστησαν οι κάτοικοι της πόλεως αυτής εξαιτίας των δικών του 
εσφαλμένων επιλογών. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 14.70-73 (49). Για την εκπόνηση σχεδίου 
ανακατάληψης της Κρήτης από τους Άραβες επαινείται και ο Μιχαήλ Γ΄, ο οποίος 
είχε αποφασίσει να ηγηθεί του εκστρατευτικού σώματος μαζί με τον καίσαρα Βάρδα. 
Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 20.67-70 (73). Επιπλέον, ο αφηγητής εμμέσως αναδεικνύει την 
ικανότητα και του Μιχαήλ Γ΄ να επιλέγει ικανούς κρατικούς αξιωματούχους για έργα 
που ο ίδιος αδυνατούσε να εκτελέσει, όπως συνέβη με την περίπτωση του Πετρωνά και 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

225ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

αφηγητής των Βασιλειών επισημαίνει ότι η αδυναμία ενός βασιλέως να 
προασπίζεται την ασφάλεια του κράτους και των υπηκόων του από τις 
επιβουλές των εχθρών τον καθιστά άξιο περιφρόνησης στη συνείδηση 
των υπηκόων του, αναπόφευκτα συντελεί τα μέγιστα στην αμφισβήτηση 
της καταλληλότητός του για το ύπατο αξίωμα και, συνακόλουθα, οδηγεί 
στην πτώση του από τον θρόνο30. 

τις πολύτιμες υπηρεσίες που εκείνος προσέφερε στα πεδία των μαχών στον Μιχαήλ Γ΄ 
και στην αυτοκρατορία. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 15 (67-69). Επ’ αυτού, ορθώς ο H. 
Grégoire, Michel III et Basile le Macédonien dans les inscriptions d’Ancyre, Byz 5 (1929), 
327-346 (επί του προκειμένου 335), και η Βλυσιδου (Οι αποκλίσεις Γενεσίου και Συνέχειας 
Θεοφάνη, 94-95), επισημαίνουν ότι η αποτύπωση του διαλόγου μεταξύ Μιχαήλ Γ΄ και 
Πετρωνά κάθε άλλο παρά προωθούσε τους στόχους της μακεδονικής προπαγάνδας. 
Επίσης, στην αφήγηση των Βασιλειών αναγνωρίζεται ως επίτευγμα ανυπολόγιστης 
αξίας η κάμψη του επιθετικού φρονήματος του Βουλγάρου ηγεμόνος Μπόρις ύστερα 
από τις ήττες που εκείνος υπέστη από τους στρατηγούς του Μιχαήλ Γ΄. Αυτό είχε ως 
αποτέλεσμα την απόφαση του Μπόρις να οδηγήσει το κράτος του στη σφαίρα επιρροής 
του Βυζαντίου, να ασπαστεί πρώτος ο ίδιος τον Χριστιανισμό και να οδηγήσει στους 
κόλπους του και τους υπηκόους του. Προκύπτει επομένως το συμπέρασμα ότι η εκλογή 
των κρατικών αξιωματούχων είναι πράξη μέγιστης σημασίας, καθώς μία επιτυχία τους 
μπορεί να αποφέρει σημαντικότατα οφέλη σε πολλαπλά επίπεδα, τα οποία φυσικά στη 
συνείδηση των υπηκόων «πιστώνονται» στον φορέα της βασιλικής εξουσίας. Σχετικά βλ.  
Γενέσιος, Δ΄, 16 (69). Για το ζήτημα αυτό βλ. και F. Dvornik, The Photian schism. History 
and Legend, Cambridge 1972, 91-109· Βλυσιδου, Οι αποκλίσεις Γενεσίου και Συνέχειας 
Θεοφάνη, 80. Ο αφηγητής των Βασιλειών εξυμνεί και τον Βασίλειο Α΄ για την ανάκτηση 
δυτικών περιοχών της αυτοκρατορίας, τις οποίες είχαν καταλάβει οι Άραβες της Αφρικής 
με τον πολεμικό στόλο τους. Επιπλέον, στον Βασίλειο αποδίδονται τα εύσημα για την 
απελευθέρωση της Κεφαληνίας και της Ζακύνθου, οι οποίες βρίσκονταν υπό αραβική 
κατοχή, καθώς και για την απελευθέρωση της Τεφρικής. Οι επιτυχίες αυτές, πάντα κατά 
τον αφηγητή, ήταν συνέπεια της ορθής εκλογής εκ μέρους του Βασιλείου έμπειρων και 
ικανών στρατηγών ως επικεφαλής των επιχειρήσεων, της πλήρους υποστήριξης που ο 
αυτοκράτωρ τους προσέφερε, της προσωπικής του συμμετοχής σε ορισμένες από αυτές 
τις πολεμικές επιχειρήσεις και της θείας αρωγής, η οποία οφειλόταν στο ευσεβές φρόνημα 
που διέκρινε τον Βασίλειο. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 32.43-48 (82) και Δ΄, 34 (83-85).

30. Η επισήμανση του αφηγητή αφορά στον Μιχαήλ Α΄, προκάτοχο του Λέοντος 
Ε΄. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 2 (4). Ο αφηγητής των Βασιλειών επαινεί τον Λέοντα Ε΄ για 
την ανδρεία που τον διέκρινε στα πεδία των μαχών και για τις γνώσεις του στην τέχνη 
του πολέμου, καθώς εξαιτίας αυτών του των αρετών εκείνος απέκρουε αποτελεσματικά 
τις επιβουλές των αντιπάλων του και διασφάλιζε τα συμφέροντα της αυτοκρατορίας. 
Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 12 (10).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ226

Παράλληλα, ο φορέας της βασιλικής εξουσίας θα πρέπει να είναι 
ικανός να αναλαμβάνει πολιτικές και διπλωματικές πρωτοβουλίες, 
προκειμένου να ενισχύει τις δικές του στρατιωτικές δυνάμεις και να 
αποδυναμώνει τα στρατεύματα των αντιπάλων του (τόσο όταν μάχεται 
εναντίον εξωτερικών αντιπάλων, όσο και όταν αναμετράται στρατιωτικά 
με κάποιον ανταπαιτητή του θρόνου του)31. Επιπλέον, θα είναι αγαθή 
τύχη για την αυτοκρατορία να διαθέτει διπλωματικό τάλαντο και να 
διερευνά τα περιθώρια ειρηνικής διευθέτησης των όποιων διαφορών 
ανακύπτουν μεταξύ της Χριστεπώνυμης πολιτείας και των αντιπάλων 
της, προτού αναπτύξει ένοπλη δράση. Στην ιδεολογία του αφηγητή 
των Βασιλειών κάθε ενέργεια εκ μέρους του βασιλέως που αποσκοπεί 
στην αποφυγή άσκησης βίας και έκθεσης σε κίνδυνο ανθρωπίνων ζωών 
(τόσο ομοφύλων όσο και αλλοφύλων) συνιστά έκφραση ευσέβειας και 
φιλανθρωπίας32. Η ικανότητα του βασιλέως να αναπτύσσει πολιτική 
και διπλωματική δράση παράλληλα με την στρατιωτική αποκτά ακόμα 
μεγαλύτερη σημασία στις περιπτώσεις εκείνες, κατά τις οποίες οι 
πολεμικές επιχειρήσεις εναντίον εξωτερικών αντιπάλων δεν επιφέρουν 
το προσδοκώμενο για την αυτοκρατορία αποτέλεσμα. Επ’ αυτού, ο 
αφηγητής υπονοεί ότι κάθε διπλωματική επιτυχία συνιστά τεκμήριο της 
ευφυΐας του βασιλέως33. 

Ο αφηγητής των Βασιλειών θεωρεί ως τεκμήριο ευφυΐας, διπλω-
ματικού ταλάντου και ηγεμονικής αρετής την ικανότητα του φορέα της 
βασιλικής εξουσίας να συνάπτει ισχυρούς φιλικούς δεσμούς με ξένους 
λαούς προκειμένου να ενισχύει την εξουσία του και, κυρίως, για να 

31. Χαρακτηριστική είναι η περίπτωση του Θεοφίλου, ο οποίος κατά τον αφηγητή 
των Βασιλειών αξιοποίησε στον μέγιστο βαθμό τα όπλα της διπλωματίας, προκειμένου 
να ενισχύσει τις δυνάμεις του εναντίον των Αράβων με στρατιωτική βοήθεια από τους 
φίλα προσκείμενους Φράγκους. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 16 (50).

32. Στο πλαίσιο αυτό ο Βασίλειος Α΄ επαινείται από τον αφηγητή για την πρόταση 
ειρηνικής διευθέτησης και παύσης των εχθροπραξιών που απηύθυνε προς τον Χρυσόχειρα. 
Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 35 (86). 

33. Γενέσιος, Γ΄, 10 (44). Ο αφηγητής των Βασιλειών επαινεί τον Θεόφιλο για 
την ευφυΐα του να αναπτύσσει πολιτική και διπλωματική δράση για την προώθηση 
των συμφερόντων της αυτοκρατορίας, όταν οι πολεμικές επιχειρήσεις δεν είχαν την 
προσδοκώμενη έκβαση. Στην ιδεολογία του αφηγητή των Βασιλειών η διπλωματία 
μπορεί πολλές φορές να αποδειχθεί εξίσου ή και περισσότερο αποτελεσματική από τη 
στρατιωτική ισχύ για τη διασφάλιση των συμφερόντων της αυτοκρατορίας.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

227ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

προωθεί αποτελεσματικότερα τα συμφέροντα της αυτοκρατορίας. Κάτι 
τέτοιο είναι εφικτό να επιτευχθεί είτε μέσω της απονομής κρατικών 
αξιωμάτων σε φίλα προσκείμενους ξένους ηγεμόνες είτε μέσω της σύναψης 
επιγαμιών μεταξύ ξένων ηγεμόνων και γυναικών που κατάγονται από 
επιφανείς βυζαντινούς οίκους ή ακόμα και από οίκο βασιλικό. Η εκούσια 
υποταγή (με την ανάπτυξη ειρηνικών και διπλωματικών πρωτοβουλιών) 
άλλων λαών στην εξουσία του είναι ιδιαιτέρως σημαντική και μπορεί να 
επιτευχθεί μέσω της ένταξης ενός ξένου ηγεμόνος στην κρατική ιεραρχία, 
οπότε τόσο εκείνος όσο και οι ομοεθνείς υπήκοοί του αυτομάτως τίθενται 
υπό τις εντολές του βυζαντινού αυτοκράτορος και, ως εκ τούτου, μπορούν 
να ενταχθούν στις τάξεις του βυζαντινού στρατού και να αξιοποιηθούν 
προς όφελος της Χριστεπώνυμης πολιτείας34.

Αναφορικά με την εσωτερική ασφάλεια ιδιαίτερα σημαντική 
είναι η εδραίωση του αισθήματος της σταθερότητας και της συνέχειας 
στον πολιτικό βίο της αυτοκρατορίας. Για τον λόγο αυτόν ο εκάστοτε 
φορέας της βασιλικής εξουσίας θα πρέπει να συνεχίζει την πολιτική του 
προκατόχου του, εφόσον φυσικά την κρίνει ορθή και σύμφωνη με το 
ηθικό πλαίσιο που διέπει την πολιτική θεωρία και εκφράζει την πολιτική 
παράδοση της αυτοκρατορίας, και να μην την μεταβάλει επί της ουσίας, 
εάν δεν συντρέχει σοβαρός λόγος για κάτι τέτοιο35. 

34. Γενέσιος, Γ΄, 3-4 (37-40). Χαρακτηριστικό παράδειγμα συνιστά η ένταξη των 
Περσών στις δυνάμεις της αυτοκρατορίας, η οποία επιτεύχθηκε από τον Θεόφιλο μέσω 
του προσεταιρισμού του νεαρού ηγεμόνος τους Θεόφοβου. 

35. Η επισήμανση αυτή αφορά στη στάση των εικονομάχων βασιλέων, οι οποίοι με 
τη θρησκευτική πολιτική που ακολούθησαν προκάλεσαν σοβαρότατους κλυδωνισμούς 
στη Χριστεπώνυμη πολιτεία, πολύ μεγάλη κοινωνική αναστάτωση και επικίνδυνη 
διάσπαση της κοινωνικής συνοχής. Χαρακτηριστικός για την ιδεολογία του αφηγητή των 
Βασιλειών επί του προκειμένου είναι ο συλλογισμός του αναφορικά με την ερμηνεία της 
συμπεριφοράς της Θεοδώρας, όταν εκείνη βρέθηκε στον θρόνο μαζί με τον Μιχαήλ Γ΄. Η 
Θεοδώρα, πάντα κατά τον αφηγητή των Βασιλειών, μολονότι η ίδια ήταν ευσεβέστατη 
και εικονόφιλη, δεν προέβη επιπόλαια και βιαστικά στην αποκατάσταση των εικόνων, 
αλλά ύστερα από μελετημένες κινήσεις και τον απαραίτητο σχεδιασμό εἴτε διὰ τὴν τοῦ 
τηλικούτου μετάθεσιν πράγματος, εἴτε διὰ φιλανδρίαν ἴσως παράλογον. Αντιθέτως, 
καὶ τοὺς ὀρθοδόξους τοῖς τοῦ κανικλείου ἐνδιαιτήμασιν ἀγείρεσθαι διεθεσμοθέτησεν, 
κἀκεῖσε πρὸς ἀλλήλους γυμνάζειν τὰ περὶ ὀρθοδοξίας προβλήματά τε καὶ δόγματα. Καὶ 
ταχέως μετὰ προσηκούσης τῆς διασκέψεως αἵ τε θεῖαι εἰκόνες ἀνεμορφοῦντο καὶ τὰ τὴς 
ἐκκλησίας πρὸς τὸ ὀρθοτομοῦν μετεκλίνετο. Γενέσιος, Δ΄, 2.61-3.82 (56-57).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

228 	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ

Ως προς τις εσωτερικές πολιτικές εξελίξεις ο ιδανικός ηγεμών θα 
πρέπει να διαθέτει την εμπειρία, τις ηγετικές ικανότητες και το σθένος 
ώστε να τις ελέγχει και να τις καθορίζει –εφόσον φυσικά η υπερκόσμια 
αρχή ευνοεί τα σχέδιά του– και όχι να τις παρακολουθεί παθητικά λόγω 
ατολμίας και αβουλίας. Διότι σε μία τέτοια περίπτωση αναπόφευκτα 
θα υποσκελιστεί από άλλα πρόσωπα του δημοσίου βίου, τα οποία θα 
διακρίνονται από φιλαρχία, αλαζονεία και θρασύτητα και μοιραία 
θα εξελιχθούν σε θανάσιμο κίνδυνο για τον ίδιον36. Η εμπειρία και η 
διορατικότητα ενός ηγεμόνος επί των στρατιωτικών ζητημάτων καθώς 
και η γενικότερη πολιτική ευφυΐα του αναδεικνύονται πρωτίστως σε 
περιόδους κρίσεων. Στο πνεύμα αυτό, ο φορέας της βασιλικής εξουσίας 
επ’ ουδενί νομιμοποιείται να εντάσσει στις τάξεις των στρατευμάτων του 
δυνάμεις ξένων ηγεμόνων που προτίθενται να τον βοηθήσουν για την 
αντιμετώπιση εσωτερικών εξεγέρσεων, καθώς σε μία τέτοια περίπτωση 
θα υπονομεύσει πολύ σοβαρά τα ζωτικά συμφέροντα της αυτοκρατορίας: 
θα παράσχει την ευκαιρία σε ξένους λαούς να εμπλακούν στην πολιτική 
ζωή της αυτοκρατορίας, θα τους επιτρέψει να αφαιρέσουν ζωές μελών 
του Χριστεπώνυμου πλήθους και θα τους προσφέρει τη δυνατότητα να 
μελετήσουν τις στρατιωτικές τακτικές των βυζαντινών στρατευμάτων και 
να εντοπίσουν τα τρωτά σημεία της άμυνας των βυζαντινών πόλεων37.

Υιοθετώντας τη σκέψη θεωρητικών πολιτικών στοχαστών της 
αυτοκρατορίας (Ευσέβιος Καισαρείας, Συνέσιος Κυρήνης, Αγαπητός 
Διάκονος, πατριάρχης Κων/πόλεως Φώτιος Α΄, ψευδο-Βασίλειος Α΄, 
Κεκαυμένος, Θεοφύλακτος Αχρίδος, Νικηφόρος Βλεμμύδης, Θωμάς 
Μάγιστρος, Μανουήλ Β΄ Παλαιολόγος)38, ο αφηγητής των Βασιλειών 

36. Κατά τον αφηγητή των Βασιλειών αυτό συνέβη στον άτολμο και άβουλο Μιχαήλ 
Γ΄ στην περίπτωση της δολοφονίας του καίσαρα Βάρδα. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 23 (75-76).

37. Γενέσιος, Β΄, 7.87-95 (29) και Β΄, 8.33-36 (30). Για όλους αυτούς τους λόγους 
ο αφηγητής των Βασιλειών εγκωμιάζει τον Μιχαήλ Β΄ για τον τρόπο, με τον οποίον 
αντιμετώπισε υποδειγματικά από κάθε άποψη την εξέγερση του Θωμά. Σχετικά βλ. 
Γενέσιος, Β΄, 5-8 (26-31).

38. Σχετικά βλ. Παϊδασ, Η θεματική των βυζαντινών «κατόπτρων ηγεμόνος», 237-
294, 305-306· Του Ιδιου, Τα βυζαντινά «κάτοπτρα ηγεμόνος», 145-171. Αναφορικά με την 
αυτοκρατορική ιδεολογία και την πολιτική σκέψη των Βυζαντινών κατά την ύστερη 
περίοδο βλ. επίσης D. Angelov, Imperial ideology and political thought in Byzantium. 1204-
1330, Cambridge 2007.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

229ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

τονίζει επανειλημμένως ότι ο φορέας της βασιλικής εξουσίας θα πρέπει 
να είναι λίαν προσεκτικός αναφορικά με την ποιότητα και την ηθική 
συγκρότηση των προσώπων που επιλέγει και εμπιστεύεται ως συνεργάτες 
του39. Ο φορέας της βασιλικής εξουσίας θα πρέπει κατά τη διευθέτηση 
ζωτικών για τον ίδιον ζητημάτων να μην επηρεάζεται από ριψοκίνδυνες 
εισηγήσεις του περιβάλλοντός του, καθώς κάτι τέτοιο μπορεί να τον 
οδηγήσει στην καταστροφή40. Ταυτοχρόνως, ο αφηγητής των Βασιλειών 
διόλου παραβλέπει τη σημασία της επιβράβευσης εκ μέρους του βασιλέως 
προς τους αφοσιωμένους και πολύτιμους για τις υπηρεσίες τους συνεργάτες 
και διατυπώνει την άποψη ότι η συμπεριφορά αυτή προσιδιάζει σε έναν 
ενάρετο ηγεμόνα και αποβαίνει προς όφελός του και στο μέλλον41.

Ο αφηγητής των Βασιλειών σαφώς υπονοεί ότι η καταλληλότητα 
του φορέα της βασιλικής εξουσίας για το ύπατο αξίωμα εξαρτάται εν 
πολλοίς και από την ικανότητά του να επιλέγει με κριτήρια απολύτως 
αξιοκρατικά τους καλύτερους κρατικούς αξιωματούχους (τόσο για τον 
διοικητικό μηχανισμό όσο και για τις τάξεις του στρατεύματος). Κύρια 

39. Τυπικό παράδειγμα συνιστά η περίπτωση του αφελούς Μιχαήλ Α΄, αλλά 
και του Λέοντος Ε΄ με τον Θεόδοτο Κασσιτερά. Στην πρώτη περίπτωση ο Κασσιτεράς 
σκιαγραφείται από τον αφηγητή των Βασιλειών ως αναξιόπιστος έναντι του Μιχαήλ 
Α΄, καθώς εκμεταλλεύεται την πρόρρηση της πτώσης του Μιχαήλ Α΄ για να συνάψει 
εκ των προτέρων δεσμούς φιλίας με τον Λέοντα Ε΄. Εν συνεχεία, συμπαρασύρει τον 
Μιχαήλ Α΄ στη λήψη εσφαλμένης πολιτικής απόφασης, η οποία τον οδηγεί σε πολεμική 
αναμέτρηση και σε ήττα από τον Κρούμο. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 9 (8-9). Στη δεύτερη 
περίπτωση, ο αφηγητής των Βασιλειών επισημαίνει τις ολέθριες συνέπειες που μπορεί 
να υποστεί ο φορέας της βασιλικής εξουσίας από την εκλογή ακατάλληλων συμβούλων 
και συνεργατών αναφερόμενος στη σχέση του Λέοντος Ε΄ με τον Θεόδοτο Κασσιτερά. 
Κατά τον αφηγητή ο Κασσιτεράς κατόρθωσε να χειραγωγήσει ψυχολογικά τον Λέοντα 
Ε΄ και να εκμεταλλεύεται τις φοβίες και τις αδυναμίες του, προκειμένου να προωθεί 
τις προσωπικές του επιδιώξεις. Το πρόσωπο αυτό άλλωστε, πάντα κατά την αφήγηση, 
συνέβαλε τα μέγιστα στην υιοθέτηση της εικονομαχικής πολιτικής εκ μέρους του Λέοντος 
Ε΄, επιλογή η οποία καταδίκασε τον αυτοκράτορα στη συνείδηση των ευσεβών υπηκόων 
του και αποτέλεσε τον βασικό λόγο για να χαρακτηριστεί από τον αφηγητή των 
Βασιλειών τύραννος. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 13.32-59 (10-11).

40. Τυπικό παράδειγμα αποτελεί ο Λέων Ε΄, ο οποίος εξαιτίας των εισηγήσεων 
της αυγούστας Θεοδοσίας ανέβαλε την άμεση εκτέλεση του ύποπτου για το έγκλημα 
της καθοσιώσεως Μιχαήλ (Β΄) και αμέσως μετά δολοφονήθηκε από σχέδιο που εξύφανε 
εκείνος. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 18 (16-17).

41. Γενέσιος, Γ΄, 5.15-20 (40).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ230

χαρακτηριστικά όσων ασκούν εξουσία εν ονόματι του αυτοκράτορος θα 
πρέπει να είναι η αφιλοχρηματία, η αφιλοκέρδεια και η αφιλαργυρία, 
ιδιότητες που αποτελούν σοβαρό εχέγγυο άσκησης χρηστής διοίκησης. 
Ωστόσο, ο αφηγητής παρατηρεί ότι απαραίτητη προϋπόθεση για την 
επίτευξη του στόχου αυτού είναι να εμφορείται πρωτίστως ο ίδιος ο 
αυτοκράτωρ από τις αρετές αυτές42. Τα άτομα που επιλέγονται από 
τον βασιλέα για να στελεχώσουν τις υψηλές βαθμίδες του διοικητικού 
μηχανισμού θα πρέπει να διακρίνονται για το σωματικό και ψυχικό 
κάλλος τους, προπαντός όμως για την άρτια ηθική τους συγκρότηση43. 
Οι ιδανικοί κρατικοί αξιωματούχοι θα πρέπει να διακρίνονται για την 
ανιδιοτέλεια, το ανδρείο φρόνημα και το αίσθημα αυτοθυσίας τους υπέρ 
του βασιλέως44. Κατά τον αφηγητή των Βασιλειών ο ενάρετος κρατικός 

42. Κατά τον αφηγητή στην κατηγορία αυτή ανήκε ο Λέων Ε΄. Σχετικά βλ. Γενέσιος, 
Α΄, 16 (14-15).

43. Ως τυπικό παράδειγμα ηθικά άρτιου κρατικού αξιωματούχου προβάλλεται από 
τον αφηγητή των Βασιλειών ο Κωνσταντίνος ο Αρμένιος. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 3 (57-
58). Για τον Κωνσταντίνο τον Αρμένιο βλ. de Boor, Zu Genesios, 63-64· PmbZ, λήμμα 
αρ. 3962· Ειρ. Χρηστου, Αυτοκρατορική εξουσία και πολιτική πρακτική. Ο ρόλος του 
παραδυναστεύοντος στη βυζαντινή διοίκηση (τέλη 8ου – αρχές 11ου αιώνα), Αθήνα 
2008, 121-130.

44. Κατά τον αφηγητή χάρη στην αυτοθυσία και το χάρισμα της πειθούς που 
διέθετε ο δρουγγάριος της βίγλας Κωνσταντίνος διεσώθη ο Μιχαήλ Γ΄ κατά τη 
δολοφονία του καίσαρα Βάρδα. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 23.41-49 (75). Ιδιαίτερο 
ενδιαφέρον παρουσιάζει το γεγονός ότι ο αφηγητής των Βασιλειών αφήνει να εννοηθεί 
πως η ανάδειξη του Βασιλείου Α΄ σε συναυτοκράτορα ήταν εκ μέρους του Μιχαήλ Γ΄ 
μία πράξη βεβιασμένη, προφανώς απερίσκεπτη και άνευ εχεγγύων για τη μελλοντική 
στάση του, καθώς το μόνο που γνώριζε πραγματικά ο Μιχαήλ για τον Βασίλειο ήταν η 
απαράμιλλη σωματική του δύναμη και το ανδρείο του φρόνημα. Σχετικά βλ. Γενέσιος, 
Δ΄, 27 (79). Η αίσθηση αυτή επιτείνεται στη συνείδηση του αποδέκτη της αφήγησης, 
καθώς η αυγούστα Θεοδώρα έχει ήδη γνωστοποιήσει στον Μιχαήλ Γ΄ την πρόρρηση 
του Θεοφίλου αναφορικά με την ανατροπή του [Γενέσιος, Δ΄, 26.37-42 (78)]. Κατά τον 
αφηγητή ο Μιχαήλ Γ΄ έστεψε συναυτοκράτορα τον Βασίλειο ένεκα της μεγάλης αγάπης 
που έτρεφε προς το πρόσωπό του, η οποία ωστόσο ήταν προϊόν του θαυμασμού που 
έτρεφε προς εκείνον λόγω της ρώμης και της ανδρείας του. Η στάση αυτή του Μιχαήλ 
στη συνείδηση του αποδέκτη της αφήγησης καθιστά ως αυτονόητη και οφειλόμενη εκ 
μέρους του Βασιλείου την ευγνωμοσύνη και τη μελλοντική αφοσίωσή του στον Μιχαήλ. 
Ως εκ τούτου, η αναφορά του αφηγητή στα συναισθήματα που έτρεφε ο Μιχαήλ για 
τον Βασίλειο και στη «γενναιοδωρία» που επέδειξε προς εκείνον μάλλον υπονομεύουν 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

231ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

αξιωματούχος εκδηλώνει την αγάπη του προς τον βασιλέα τόσο με τους 
λόγους όσο και με τις πράξεις του, ενώ παράλληλα οφείλει να μεριμνά 
για τις ανάγκες των υπηκόων της αυτοκρατορίας στο πλαίσιο των 
αρμοδιοτήτων του45. Επιπλέον, ο αφηγητής επισημαίνει ότι η εκλογή εκ 
μέρους του βασιλέως ατόμων φιλοχρήματων, άπληστων, αλαζονικών, 
φίλαρχων και δολίων ως συνεργατών του συνιστά μέγιστο λάθος, 
το οποίο μπορεί να αποβεί πολύ πιο επικίνδυνο σε περίπτωση που ο 
βασιλεύς είναι περιορισμένων δυνατοτήτων. Μία τέτοια εσφαλμένη 
επιλογή εκθέτει άμεσα τον βασιλέα στον κίνδυνο του σφετερισμού της 
εξουσίας του, καθώς τα άτομα αυτά δεν θα αποβλέπουν στην προάσπιση 
των συμφερόντων του, αλλά στην υπονόμευσή του προς ίδιον όφελος. 
Επιπλέον, ο αφηγητής διαπιστώνει ότι οι δεσμοί αίματος του βασιλέως 
με κάποιο πρόσωπο επ’ ουδενί συνιστούν ικανή συνθήκη πίστης και 
αφοσίωσης και επομένως είναι άνευ σημασίας, όταν το πρόσωπο 
αυτό δεν διακρίνεται για το υψηλό ήθος και για την αφοσίωσή του 
στον βασιλέα46. Ωστόσο, η εκλογή ικανών αξιωματούχων δεν αρκεί 
αφ’ εαυτής, αλλά θα πρέπει εν συνεχεία ο ηγεμών να μην κυριεύεται 
από αλαζονεία, να αξιοποιεί τις ορθές συμβουλές τους και να μην δρα 
με τρόπο απερίσκεπτο και παράτολμο, εφόσον δεν το επιβάλουν οι 
περιστάσεις47.

τους προπαγανδιστικούς στόχους της Μακεδονικής δυναστείας, καθώς προκαλούν στον 
αποδέκτη της αφήγησης την αίσθηση της αγνωμοσύνης εκ μέρους του Βασιλείου προς τον 
ευεργέτη του Μιχαήλ. 

45. Ως πρότυπο κρατικού αξιωματούχου προβάλλεται από τον αφηγητή των 
Βασιλειών ο πρωτομάγιστρος Μανουήλ, ο οποίος υπηρέτησε με απόλυτη αφοσίωση τη 
Θεοδώρα και τον Μιχαήλ Γ΄ και δεν εκμεταλλεύτηκε την πολιτική αστάθεια ύστερα από 
τον θάνατο του Θεοφίλου για να σφετεριστεί την εξουσία, μολονότι ήταν ιδιαιτέρως 
λαοφιλής. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 1.20-37 (55-56).

46. Η επισήμανση αυτή του αφηγητή αφορά στην ηθική συγκρότηση του καίσαρα 
Βάρδα και στην πρόθεσή του, πάντα κατά τον αφηγητή, να υποσκελίσει τον Μιχαήλ 
Γ΄ και να σφετεριστεί την εξουσία του. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 12 (64-65), Δ΄, 17.69-76 
(70) και Δ΄, 23.23-28 (75). Για την εικόνα του Βάρδα στην αφήγηση των Βασιλειών βλ. 
Βλυσιδου, Οι αποκλίσεις Γενεσίου και Συνέχειας Θεοφάνη, 98-98, 102-103).

47. Ενδεικτική είναι η αλαζονική στάση του Άμερ, ο οποίος κυριεύτηκε από οίηση 
και δεν έλαβε υπ’ όψιν του τις ορθές υποδείξεις των συμβούλων του με αποτέλεσμα να 
υποστεί συντριπτική ήττα από τον Πετρωνά και να απολέσει τη ζωή του. Σχετικά βλ. 
Γενέσιος, Δ΄, 15 (67-69).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ232

Κατά τη σκιαγράφηση των αυτοκρατόρων και, εμμέσως πλην σαφώς, 
κατά τη διερεύνηση των αρετών που κοσμούν τον ιδανικό ηγεμόνα, ο 
αφηγητής των Βασιλειών δεν θα μπορούσε να παραβλέψει το ζήτημα της 
απονομής της δικαιοσύνης. Βασικό καθήκον του φορέως της βασιλικής 
εξουσίας, ο οποίος επιβάλλεται να διακρίνεται για το δίκαιο φρόνημά 
του, συνιστά η εξάλειψη της δυνατότητας οιουδήποτε να αυθαιρετεί εις 
βάρος κάποιου άλλου. Προς την κατεύθυνση αυτήν, ο βασιλεύς θα πρέπει 
να επιβάλλει την τήρηση των κανόνων δικαίου από όλους τους υπηκόους 
του48 και, ταυτοχρόνως, να είναι προσιτός σε όσους αδικούνται με την 
ανοχή των κρατικών λειτουργών, οι οποίοι εκ της θέσεώς τους ήταν 
επιφορτισμένοι ακριβώς με το καθήκον της προάσπισης της δικαιοσύνης 
και της εδραίωσης του περί δικαίου αισθήματος, προκειμένου να 
αποκαθίσταται άμεσα η όποια εκτροπή από τις επιταγές του δικαίου. 
Παράλληλα, ο βασιλεύς θα πρέπει να αξιολογεί διαρκώς τη δράση και 
την αποτελεσματικότητα των κρατικών λειτουργών που εκ της θέσεώς 
τους οφείλουν να καταστέλλουν την αδικία και να εδραιώνουν το δίκαιο 
και να τους αντιμετωπίζει αναλόγως. Αναφορικά δε με την αντιμετώπιση 
εκείνων των κρατικών λειτουργών, οι οποίοι αποσκοπώντας σε ίδια 
οφέλη επιτρέπουν σε ορισμένους πολίτες να παρανομούν εις βάρος 
άλλων πολιτών, ο αφηγητής των Βασιλειών αποδέχεται, και σε κάποιες 
περιπτώσεις επιδοκιμάζει, την επιβολή αυστηρών ποινών εκ μέρους του 
αυτοκράτορος, προκειμένου πέραν της δικαίωσης του αδικουμένου 
να αποτρέπονται από ανάλογες συμπεριφορές στο μέλλον και άλλοι 
κρατικοί λειτουργοί49. Ωστόσο, επισημαίνεται εμφατικά ότι η υπέρμετρη 
και η άλογη αυστηρότητα εκ μέρους του βασιλέως για ασήμαντα 
παραπτώματα αναιρεί την έννοια της αποκατάστασης του δικαίου 
και της ικανοποίησης που απορρέει από αυτήν για τους αδικηθέντες, 
προκαλεί τρόμο στους υπηκόους του και εν τέλει καθιστά τον φορέα 
της βασιλικής εξουσίας μισητό, καθώς συνιστά τεκμήριο στυγνότητας50. 
Ως εκ τούτου, η ενδεδειγμένη κατά τον αφηγητή στάση εκ μέρους του 

48. Γενέσιος, Γ΄, 1 (80).
49. Για όλους αυτούς τους λόγους ο αφηγητής επικροτεί τον Λέοντα Ε΄, ο οποίος 

έτεινε ευήκοον ους σε όσους είχαν αδικηθεί με την ανοχή κρατικών αξιωματούχων και 
τιμωρούσε αυστηρά τόσο τους παραβάτες, όσο και εκείνους που τους παρείχαν με την 
ανοχή τους τη δυνατότητα να παρανομούν. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 16. 15-31 (14).

50. Γενέσιος, Α΄, 15.83-91 (13).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

233ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

φορέα της βασιλικής εξουσίας αναφορικά με την επιβολή ποινών 
συνίσταται στο να ελέγχει κατ’ αρχάς τον θυμό του εναντίον εκείνων 
που διαπράττουν αδικήματα, ακόμα και εάν πρόκειται για βαρύτατα 
αδικήματα· ακολούθως, να αποφεύγει την επιβολή ειδεχθών ποινών που 
προσλαμβάνουν τον χαρακτήρα εκδίκησης και ουσιαστικά αφαιρούν από 
τον δράστη της παράνομης πράξης τη δυνατότητα της μετανοίας και του 
σωφρονισμού· τέλος, να επιβάλλει ποινές με στόχο τη συνειδητοποίηση 
εκ μέρους του δράστη της άδικης πράξης του και την ικανοποίηση του 
περί δικαίου αισθήματος των πολιτών51. Στην ιδεολογία του αφηγητή των 
Βασιλειών, μάλιστα, ο βαθμός της αυστηρότητας και οι προθέσεις που 
υποκρύπτονται πίσω από κάθε ποινή αποκαλύπτουν και τη σύνεση του 
προσώπου, το οποίο επιβάλλει την ποινή αυτήν52. 

Ιδιαίτερη επίδραση στην εικόνα του ηγεμόνος ως τοποτηρητή του 
δικαίου στη συνείδηση των υπηκόων του ασκεί ο τρόπος, με τον οποίον 
εκείνος αντιμετωπίζει όσους υπηκόους του στρέφονται καθ’ οιανδήποτε 
έννοια κατά του ιδίου. Ο αφηγητής των Βασιλειών, υιοθετώντας τις 
αντιλήψεις των πολιτικών στοχαστών της αυτοκρατορίας, υποστηρίζει 
ότι η πλέον ενδεδειγμένη στάση του φορέα της βασιλικής εξουσίας σε 
τέτοιες περιπτώσεις συνίσταται στο να αντιδρά σύμφωνα με τις επιταγές 
του νόμου και επ’ ουδενί να προβαίνει σε παρορμητικές, βεβιασμένες 
και έκνομες πράξεις, προκειμένου να προασπίζει τον εαυτό του από 
τους επικριτές του και όσους αντιστρατεύονται τις επιλογές του. Στο 
σημείο αυτό επιβάλλεται να αναφερθεί ότι στην πολιτική σκέψη των 

51. Με βάση αυτό το σκεπτικό, ο αφηγητής επικροτεί την απόφαση της Θεοδώρας 
να επιβάλει στον εικονομάχο πατριάρχη Ιωάννη Γραμματικό την ποινή της μαστιγώσεως 
αντί της ποινής της τυφλώσεως για τη βαρύτατη ιεροσυλία που διέπραξε καταστρέφοντας 
τους οφθαλμούς των εικόνων στη μονή που παρέμενε έγκλειστος ύστερα από την 
καθαίρεσή του. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 4 (58-59).

52. Η άποψη αυτή του αφηγητή στηρίζεται στη στάση του πατριάρχη Μεθοδίου, 
ο οποίος με φιλάνθρωπη και ανεξίκακη διάθεση συγχώρεσε τους ψευδοκατηγόρους του 
για τις κατηγορίες περί ερωτικής σχέσης με κάποια γυναίκα και περί απόκτησης τέκνου 
από εκείνην. Σχετικά βλ. P. Karlin-Hayter, L’enjeu d’une rumeur. Opinion et imaginaire 
à Byzance au IXe s., JÖB 41 (1991), 85-111 (συγκεκριμένα 108). Σεβόμενοι την επιεική 
διάθεση του πατριάρχη και επηρεασμένοι από το παράδειγμά του, οι αρμόδιοι κρατικοί 
λειτουργοί επέβαλαν στους συκοφάντες του ποινή με σωφρονιστικό και ταπεινωτικό 
χαρακτήρα αντί μιας εξοντωτικής τιμωρίας που θα συνιστούσε έκφραση διάθεσης 
εκδικητικής. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 5 (59-60).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ234

Βυζαντινών μία από τις παραμέτρους που διαφοροποιούν τον ιδανικό 
ηγεμόνα από τον τύραννο είναι ο τρόπος αντιμετώπισης και ο βαθμός 
αυστηρότητας που καθένας εξ αυτών επιλέγει έναντι όσων υπηκόων 
υπονομεύουν την εικόνα και αντιστρατεύονται τις επιλογές τους53. 
Ωστόσο, η άμετρη επιείκεια εκ μέρους του βασιλέως εναντίον όσων 
υπονομεύουν την εξουσία του και η αναβλητικότητα ως προς την 
αντιμετώπισή τους αποτελούν ένα από τα τραγικότερο σφάλματα, στα 
οποία μπορεί εκείνος να υποπέσει, καθώς σε τέτοιες περιπτώσεις το 
διακύβευμα κυμαίνεται μεταξύ της έκπτωσής του από το ύπατο αξίωμα 
και της απώλειας της ίδιας του της ζωής54. Ο αφηγητής των Βασιλειών 
αναφορικά με την αντιμετώπιση εκ μέρους του βασιλέως όσων στασίασαν 
εναντίον του εισάγει την παράμετρο της ειλικρινούς μετανοίας. Πιο 
συγκεκριμένα, τάσσεται υπέρ της άποψης ότι μετά την καταστολή μιας 
εξέγερσης ο βασιλεύς θα πρέπει να αντιμετωπίζει με μακροθυμία και 
να παρέχει συγχώρεση σε όσους υπηκόους του παρασύρθηκαν μεν και 
συντάχθηκαν στο πλευρό του στασιαστή, ύστερα όμως από την ήττα 
τους συνειδητοποίησαν το σφάλμα τους και μετανόησαν ειλικρινά. Επί 
τη βάσει αυτή ο φορέας της βασιλικής εξουσίας θα πρέπει να τιμά και 
να τηρεί τις εγγυήσεις αμνηστίας που προσφέρει σε πολίτες, οι οποίοι 
παρασύρθηκαν από κάποιον ανταπαιτητή του θρόνου και εξεγέρθηκαν 
εναντίον του. Η επιλογή αυτή έχει ακόμα μεγαλύτερη σημασία για τη 
συνοχή της αυτοκρατορίας, όταν πρόκειται για τον πληθυσμό ολόκληρων 
πόλεών της που συντάχθηκαν με τον ανταπαιτητή του θρόνου και 
στασίασαν κατά του αυτοκράτορος55. Ως πλέον ενδεδειγμένη στάση σε 

53. Σχετικά βλ. Παϊδασ, Η θεματική των βυζαντινών κατόπτρων, 94-95. Ο αφηγητής 
των Βασιλειών επαινεί τον Λέοντα Ε΄, ο οποίος για ένα χρονικό διάστημα αντιμετώπιζε 
με θαυμαστή εγκράτεια, επιείκεια και ανεξικακία τον Μιχαήλ (Β΄) που εκφραζόταν 
επιτιμητικά για τον ίδιον και την αυγούστα και δεν δίσταζε ακόμα και να απειλεί τον 
αυτοκράτορα με καθαίρεση. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 17 (15-16).

54. Το σφάλμα αυτό καταλογίζεται από τον αφηγητή των Βασιλειών στον 
Λέοντα Ε΄, ο οποίος δολοφονήθηκε από τους συνωμότες που έδρασαν κατ’ εντολή του 
καταδικασμένου για το έγκλημα της καθοσιώσεως Μιχαήλ (Β΄). Από την προσέγγιση του 
αφηγητή των Βασιλειών  προκύπτει ότι το μοιραίο σφάλμα του Λέοντος Ε΄ ήταν ότι δεν 
αντιλήφθηκε πως η επιεικής στάση του έναντι του Μιχαήλ δεν ερμηνευόταν από εκείνον 
ως πράξη μακροθυμίας, αλλά ως ευκαιρία για την υλοποίηση του σχεδίου του για την 
ανατροπή του ιδίου από τον θρόνο. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 18-20 (16-19).

55. Γενέσιος, Β΄, 9 (31-32). Η παρατήρηση του αφηγητή αφορά στους χειρισμούς του 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016) , 211-245 

235ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

τέτοιες περιπτώσεις, μετά φυσικά την επανάκτηση των πόλεων από τις 
αυτοκρατορικές δυνάμεις, προτείνεται η δημόσια διαπόμπευση και εν 
συνεχεία η επιβολή της ποινής της εξορίας σε εκείνους τους πολίτες που 
πρωτοστάτησαν κατά του βασιλέως. Ταυτοχρόνως, ο βασιλεύς θα πρέπει 
να επιβάλλει πολύ αυστηρές ποινές σε όσους παραμένουν αμετανόητοι 
και απεργάζονται το κακό της Χριστεπώνυμης πολιτείας, ούτως ώστε 
να τερματίζει οριστικά τη δράση τους και να αποτρέπει από ανάλογες 
συμπεριφορές μελλοντικούς μιμητές τους56. Μία ιδιαίτερη πτυχή του 
ζητήματος αυτού αποτελεί η αντιμετώπιση εκ μέρους του φορέα της 
βασιλικής εξουσίας των στρατιωτικών αξιωματούχων εκείνων, οι οποίοι 
εν καιρώ πολέμου λιποτάκτησαν λόγω δειλίας και έθεσαν σε κίνδυνο τον 
ίδιον τον βασιλέα και συνακόλουθα τα συμφέροντα της αυτοκρατορίας. 
Σε μία τέτοια περίπτωση και αφού ο έσχατος κίνδυνος αποσοβηθεί, ο 
αφηγητής των Βασιλειών φαίνεται να κατανοεί την ανθρώπινη αδυναμία 
των λιποτακτών –εφόσον φυσικά δεν υπάρχει υπόνοια δόλου– και να 
επιδοκιμάζει τον βασιλέα που επιδεικνύει μακροθυμία, αποδέχεται την 
ειλικρινή μεταμέλειά τους και τους συγχωρεί57.

Ένα πολύ σημαντικό ζήτημα, το οποίο διαχρονικά σχετιζόταν 
με την παθογένεια του βυζαντινού πολιτεύματος ήταν η αντιμετώπιση 
του προβλήματος της συκοφαντίας. Κατά τον αφηγητή των Βασιλειών 

Μιχαήλ Β΄ κατά τη στάση του Θωμά. Χαρακτηριστική είναι η περίπτωση του Πανίου 
και της Ηράκλειας, πόλεων οι οποίες συντάχθηκαν με τον Θωμά και τον θετό υιό του 
Αναστάσιο εναντίον του Μιχαήλ Β΄ και απέρριπταν τις προτάσεις παράδοσης και 
ειρήνευσης που τους έκανε ο αυτοκράτωρ, ακόμα και μετά τον θάνατο του Θωμά και του 
Αναστασίου.

56. Σε αυτό το πνεύμα, ο αφηγητής των Βασιλειών επιδοκιμάζει την επιλογή του 
Μιχαήλ Β΄ να αμνηστεύσει τους μετανοημένους απλούς πολίτες που συμπαρατάχθηκαν με 
τον στασιαστή Θωμά, αλλά να τιμωρήσει με τον πλέον σκληρό τρόπο τόσο εκείνον όσο 
και τον Αναστάσιο, καθώς εκείνοι ήσαν οι εμπνευστές της στάσης και δεν έδειξαν καμία 
διάθεση ειλικρινούς μετανοίας, όταν είχαν τη δυνατότητα αυτή. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Β΄, 
8-9 (30-32).

57. Χαρακτηριστικό παράδειγμα συνιστά η στάση του Θεοφίλου έναντι των 
στρατηγών που λιποτάκτησαν και τον εγκατέλειψαν στην περιοχή του Ανζή, όπου και 
κινδύνευσε να συλληφθεί από τους Πέρσες. Ο Θεόφιλος, ο οποίος διέφυγε τη σύλληψη 
χάρη στο θάρρος και στην αυταπάρνηση του Μανουήλ, απέδωσε τη σωτηρία του στη θεία 
πρόνοια, συγχώρεσε τους λιποτάκτες στρατηγούς και με τη μακροθυμία του εξέφρασε 
εμπράκτως τις ευχαριστίες του προς τη θεία πρόνοια. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 14 (48-49).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ236

ο φορέας της βασιλικής εξουσίας επιβάλλεται να μην είναι εύπιστος σε 
συκοφαντικές κατηγορίες, διότι κάτι τέτοιο τον οδηγεί σε αυτοϋπονόμευση 
και τον αποδυναμώνει. Η πεποίθηση που διαπνέει τη σκέψη του αφηγητή 
των Βασιλειών επί του προκειμένου συνοψίζεται στο ότι οι συκοφάντες 
βλάπτουν σοβαρά τον βασιλέα και υπονομεύουν βαρύτατα την πορεία 
των υποθέσεων της αυτοκρατορίας, καθώς αποσκοπούν αποκλειστικά 
είτε στο να κερδίσουν την εύνοιά του είτε να αφανίσουν προσωπικούς 
τους αντιπάλους, προκειμένου να σφετεριστούν εν συνεχεία το κύρος 
και την πολιτική επιρροή εκείνων που κατέστρεψαν με τη συκοφαντική 
δράση τους58. Ο αφηγητής των Βασιλειών παρατηρεί ότι οι συκοφάντες 
εκμεταλλεύονται κατά βάση δύο ζωτικές επιδιώξεις του βασιλέως: αφενός 
την πρόληψη και την επιτυχή καταστολή κάθε επιθετικής ενέργειας 
προερχόμενης από το εσωτερικό της αυτοκρατορίας εναντίον της 
εξουσίας του και αφετέρου τη διατήρηση του γένους του στον βασιλικό 
θώκο με τη μεταβίβαση της βασιλικής εξουσίας στους επιγόνους του. Στο 
πλαίσιο των επιδιώξεών του αυτών ο βασιλεύς, εάν είναι ευεπίφορος 
στην υιοθέτηση συκοφαντικών κατηγοριών, μπορεί να αναγορεύσει 
σε εχθρούς του πρόσωπα που στην πραγματικότητα τον αγαπούν και 
τον υπηρετούν με απόλυτη αφοσίωση. Εάν όμως συμβεί κάτι τέτοιο, θα 
ζημιώσει πολλαπλώς τον εαυτό του, καθώς θα αποδειχθεί αγνώμων έναντι 
αφοσιωμένων συνεργατών του, θα απολέσει τις πολύτιμες υπηρεσίες 
τους και θα αναβιβάσει στη διοικητική πυραμίδα πρόσωπα διεφθαρμένα 
και ανήθικα υπονομεύοντας ουσιαστικά τον ίδιον του τον εαυτό. Εν 
κατακλείδι, εάν ο βασιλεύς παρασυρθεί σε τέτοιες συμπεριφορές, θα 
πλήξει ανεπανόρθωτα και τη δημόσια εικόνα του, καθώς δικαίως οι 
υπήκοοί του θα τον θεωρήσουν επικίνδυνα ευμετάβολο ως προς την κρίση 
και τις διαθέσεις του ακόμα και έναντι αποδεδειγμένα αφοσιωμένων 
κρατικών αξιωματούχων59.

58. Γενέσιος, Γ΄, 3.56-61 (38).
59. Κατά τον αφηγητή των Βασιλειών το σφάλμα αυτό διέπραξε ο Θεόφιλος, 

ο οποίος παραπλανημένος από συκοφαντικές κατηγορίες θεώρησε ως εχθρό του τον 
Θεόφοβο, τον οποίον εν συνεχεία και θανάτωσε. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 7-8 (42-43). 
Κατά τον αφηγητή των Βασιλειών το δυναστικό αίσθημα του Θεοφίλου είχε εξελιχθεί σε 
εμμονή, σε τέτοιον μάλιστα βαθμό που τον οδηγούσε σε ακραίες και άδικες συμπεριφορές 
εναντίον εν δυνάμει ανταπαιτητών του θρόνου. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 9.20-27 (43-
44) και Γ΄, 15 (49-50). Στο ίδιο σφάλμα υπέπεσε κατά τον αφηγητή και ο Μιχαήλ Γ΄, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ 237

Από την αφήγηση των Βασιλειών προκύπτει ότι ο φορέας της 
βασιλικής εξουσίας επιβάλλεται να διαχειρίζεται με σύνεση τα οικονομικά 
της αυτοκρατορίας και να σέβεται τον κρατικό πλούτο. Ως απαραίτητη 
προϋπόθεση για κάτι τέτοιο προβάλλεται ο πεπαιδευμένος χαρακτήρας 
του βασιλέως, ένεκα του οποίου εκείνος θα απέχει από κάθε πράξη που 
συνιστά ασυλλόγιστη σπατάλη και ασωτία και, ως εκ τούτου, θέτει σε 
κίνδυνο τα συμφέροντα της αυτοκρατορίας60. Ο βασιλεύς θα πρέπει να 

ο οποίος υιοθέτησε τις συκοφαντικές κατηγορίες του καίσαρα Βάρδα και έδωσε εντολή 
να δολοφονηθεί ο Θεόκτιστος. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 10 (63-64). Για τη δολοφονία 
του Θεοκτίστου βλ. P. Karlin-Hayter, Études sur les deux histoires du règne de Michel 
III, Byz 41 (1971), 452-496 (επ’ αυτού 461-466). Η ροπή του Μιχαήλ Γ´ στην υιοθέτηση 
συκοφαντικών κατηγοριών ένεκα του ανασφαλούς του χαρακτήρα προκύπτει με 
τρόπο αδιαμφισβήτητο και από την επιλογή του να καθαιρέσει και να υποβάλει σε 
μοναχική κουρά τη μητέρα του Θεοδώρα, επειδή φοβόταν ότι εκείνη απεργάζεται την 
ανατροπή του. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 11 (64). Για το ζήτημα της μοναχικής κουράς 
της Θεοδώρας βλ. Karlin-Hayter, Études sur les deux histoires, 469-474. Τέλος, η ρήξη 
μεταξύ του Μιχαήλ και του Βασιλείου Α΄, η οποία έληξε με τη δολοφονία του Μιχαήλ, 
κατά τον αφηγητή των Βασιλειών οφείλεται αποκλειστικά και μόνον στη δράση των 
συκοφαντών. Οι συκοφάντες τρόπῳ παντὶ τὰ κατ’ αὐτῶν ἀλλήλων ἐκμηχανώμενοι 
ενέσπειραν μεταξύ του Μιχαήλ και του Βασιλείου το ζιζάνιο της καχυποψίας και της 
αντιπαλότητας πρὸς διάλυσιν τῆς αὐτῶν ὁμονοούσης ἀγάπης. Σχετικά βλ. Γενέσιος, 28 
(79-80). Σχετικά βλ. και Βλυσιδου, Οι αποκλίσεις Γενεσίου και Συνέχειας Θεοφάνη, 100-
101. Για τη σχέση του Μιχαήλ Γ΄ με τον Βασίλειο Α΄ βλ. επίσης S. Tougher, Michael III 
and Basil the Macedonian: Just good friends?, στο: L. James (ed.), Desire and Denial in 
Byzantium, Aldershot 1999, 149-158. Τις ολέθριες συνέπειες της δράσης των συκοφαντών 
δοκίμασε για άλλη μία φορά ο Βασίλειος Α΄, όταν πίστεψε τις συκοφαντικές κατηγορίες 
του Σανταβαρηνού περί της σχεδιαζόμενης δολοφονίας του από τον γιο του Λέοντα. 
Η συνομωσία αυτή του Σανταβαρηνού προκάλεσε σοβαρότατους κλυδωνισμούς στους 
κόλπους της βασιλικής οικογένειας και, εάν δεν είχε αποκαλυφθεί, θα είχε εκτρέψει την 
ιστορική διαδρομή της μακεδονικής δυναστείας με τρόπο μη αναστρέψιμο. Σχετικά βλ. 
Γενέσιος, Δ΄, 29.5-14 (81).

60. Για κατασπατάληση του δημοσίου πλούτου εξαιτίας του απαίδευτου χαρακτήρα 
του κατηγορείται ρητώς ο Μιχαήλ Γ΄. Ο αφηγητής των Βασιλειών μάλιστα φαίνεται πως 
υιοθετεί την άποψη ότι ένας από τους βασικούς λόγους που οδήγησαν τον Μιχαήλ Γ΄ 
στην καταστροφή ήταν η ασυλλόγιστη διασπάθιση του κρατικού πλούτου και μάλιστα 
σε ευτελείς ενασχολήσεις. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 11 (64). Στο σημείο αυτό παρουσιάζει 
ιδιαίτερο ενδιαφέρον το γεγονός ότι ο αφηγητής επαινεί για τη χρηστή διαχείριση των 
οικονομικών της αυτοκρατορίας τόσο τον Θεόφιλο, όσο και τη Θεοδώρα. Επομένως, η 
ακαταλληλότητα του Μιχαήλ Γ΄ για το ύπατο αξίωμα αναδεικνύεται από τον αφηγητή 



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ238

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

ταυτίζει το προσωπικό του συμφέρον με το συλλογικό και να απέχει από 
κάθε πράξη που κατατείνει στην αύξηση της ατομικής του περιουσίας 
και μπορεί να δημιουργήσει την υπόνοια στη σκέψη των υπηκόων 
του ότι εκείνος εκμεταλλεύεται την εξουσία του προς ίδιον όφελος61. 
Επιπλέον, ο φορέας της βασιλικής εξουσίας θα πρέπει να έχει την άμεση 
εποπτεία των δημοσιονομικών της αυτοκρατορίας και να παρακολουθεί 
τη διαδικασία είσπραξης των δημοσίων εσόδων, ούτως ώστε αφενός να 
εξασφαλίζει την κάλυψη των κρατικών δαπανών (αμυντικές δαπάνες, 
μισθοδοσία κρατικού μηχανισμού κ.λπ.) και των βασικών λειτουργιών 
του κράτους προνοίας62 και αφετέρου να είναι βέβαιος ότι εφαρμόζεται 

των Βασιλειών, καθώς εκείνος σε έναν ζωτικό τομέα των καθηκόντων του υστερούσε 
εμφανώς έναντι ακόμα και της μητέρας του. Γενικά για τις αντιλήψεις των Βυζαντινών για 
την άσκηση εξουσίας από γυναίκα βλ. R. Hiestand, Irene basileus –Die Frau als Herrscherin 
im Mittelalter, στο: H. Hecker (ed.), Der Herrscher, Leitbild und Abbild im Mittelalter und 
Renaissance, Düsseldorf 1990, 260, 263, 268· Κ. Νικολαου – Ειρ. Χρηστου, Οι αντιλήψεις των 
Βυζαντινών για την άσκηση εξουσίας από γυναίκες (780-1056), Σύμμεικτα 13 (1999), 49-66· 
L. Garland, Byzantine Empresses. Women and Power in Byzantium A.D. 527-1204, London-
New York, 1999· J. Herrin, Γυναίκες στην πορφύρα. Ηγεμόνες του μεσαιωνικού βυζαντίου 
(μτφ. Α. Εμμανουηλ), Αθήνα 2002· C. Paidas, Issues of social gender in Nikephoros Bryennios  
Ὕλη Ἱστοριῶν, BZ 101/2 (2008), 737-749 (επί του προκειμένου 740-744, όπου παρατίθεται 
και επιπλέον βιβλιογραφία για τον ρόλο της γυναίκας στη βυζαντινή κοινωνία).

61. Γενέσιος, Γ΄, 20 (53). Ο αφηγητής επαινεί για τον λόγο αυτόν τον Θεόφιλο, 
ο οποίος έδωσε εντολή να πυρποληθεί ένα εμπορικό πλοίο που πληροφορήθηκε ότι 
ανήκε στην αυγούστα Θεοδώρα, ακριβώς επειδή θεωρούσε ότι η ενασχόληση του ιδίου 
ή και της αυτοκράτειρας με οικονομικές δραστηριότητες που αποσκοπούσαν σε ίδιον 
όφελος θα μπορούσε να εγείρει ζήτημα εντιμότητας και να θέσει υπό αμφισβήτηση την 
ανιδιοτελή πρόνοιά του για τους υπηκόους του. Ωστόσο, επιβάλλεται να διευκρινιστεί 
ότι ο τρόπος, με τον οποίον παρουσιάζεται το εν λόγω περιστατικό, καθιστά σαφές ότι 
αποκλειστική πρόθεση του αφηγητή των Βασιλειών είναι να εξάρει την ανιδιοτέλεια και 
τον υπερβάλλοντα ζήλο του Θεοφίλου και επ’ ουδενί να προσάψει κάποια μομφή στη 
Θεοδώρα, καθώς από πουθενά δεν προκύπτει ότι εκείνη είχε προβεί σε κάποια έκνομη 
ή ηθικά επίμεμπτη πράξη. Για το περιστατικό αυτό βλ. και Α. Μαρκοπουλοσ, Βίος τῆς 
αὐτοκράτειρας Θεοδώρας (BHG 1731), Σύμμεικτα 5 (1983), 249-285 (συγκεκριμένα 251, 
υποσ. 3), και Μ. Γερολυματου, Αγορές, έμποροι και εμπόριο στο Βυζάντιο (9ος-12ος αι.), 
Αθήνα 2008, 229-230.

62. Ο αφηγητής των Βασιλειών εξυμνεί τον Βασίλειο Α΄, ο οποίος απεδείκνυε 
εμπράκτως το ουσιαστικό ενδιαφέρον του για τους υπηκόους του και τα φιλάνθρωπα 
αισθήματά του για εκείνους με την ίδρυση νοσοκομείων, γηροκομείων και πτωχοκομείων. 
Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 41. 17-19 (90).



ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ 239

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

ένα δίκαιο σύστημα κατανομής των δημοσιονομικών βαρών στους 
υπηκόους της αυτοκρατορίας63. 

Ολοκληρώνοντας, οι ηγεμονικές αρετές που εξαίρονται ήδη από το 
προοίμιο των Βασιλειών είναι η σοφία, η φιλοκαλία και η λογιότητα64. 
Ακολούθως, αξιολογείται ως θετικό στοιχείο στην πολιτεία ενός ηγεμόνος 
το να ενδιαφέρεται και να μεριμνά για την πνευματική και πολιτιστική 
εξύψωση των υπηκόων του65. Επιπλέον, ο φορέας της βασιλικής εξουσίας 
θα πρέπει να διακρίνεται για την αξιοπιστία και την ανιδιοτέλειά του66, 

63. Για τη χρηστή διαχείριση των δημοσιονομικών της αυτοκρατορίας επαινείται ο 
Βασίλειος Α΄, ο οποίος κατά τον αφηγητή των Βασιλειών σεβόταν τον δημόσιο πλούτο 
και λάμβανε κάθε πρόνοια για τη δημοσιονομική σταθερότητα της αυτοκρατορίας, 
εν αντιθέσει με τον Μιχαήλ Γ΄ που καταδαπανούσε τον κρατικό πλούτο με τον πλέον 
απερίσκεπτο τρόπο. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 38 (88-89).

64. Ο αφηγητής εξυμνεί τον Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο για τη φιλοκαλία 
και τη λογιότητα που τον διέκριναν. Ταυτοχρόνως, μνημονεύει τη σοφία του Λέοντος Ϛ΄ 
του Σοφού, η οποία του προσέφερε την υστεροφημία. Σχετικά βλ. Γενέσιος, “Προοίμιον”, 
15-17 (3).

65. Επί τη βάσει αυτή, ο καίσαρας Βάρδας επικροτείται για την ίδρυση του 
πανεπιστημίου της Μαγναύρας. Ωστόσο, ο αφηγητής των Βασιλειών με μεγάλη επιμέλεια 
και υπηρετώντας τη φιλομακεδονική προπαγάνδα φροντίζει, ώστε η πνευματική αυτή 
επιτυχία να μην «πιστωθεί» ούτε στο ελάχιστο στον Μιχαήλ Γ΄. Ακριβώς για τον λόγο 
αυτόν ο Μιχαήλ Γ΄ παρουσιάζεται ως παντελώς αδιάφορος για την οργάνωση και τη 
λειτουργία του πανεπιστημίου της Μαγναύρας, ενώ αμελεί τα σοβαρότατα καθήκοντά 
του για να απολαμβάνει δημόσια θεάματα (αγώνες ιπποδρομίας) και να συμμετέχει 
σε ευτελείς διασκεδάσεις. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 17.53-66 (69-70). Για το ζήτημα των 
θεατρικών δρωμένων και των ιπποδρομιών βλ. P. Karlin-Hayter, Imperial charioteers 
seen by the senate or by the plebs, Byz 57 (1987), 326-335. 

66. Στην αφήγηση των Βασιλειών ο Λέων Ε΄ επικρίνεται σε ηθικό επίπεδο για την 
απόφασή του να εγκαταλείψει μόνον του στη μάχη κατά του Κρούμου τον αυτοκράτορα 
Μιχαήλ Α΄. Η επιλογή αυτή του Λέοντος, ο οποίος τότε δεν είχε ανέλθει ακόμα στον 
θρόνο, δεν ήταν συνέπεια δειλίας, καθώς εν συνεχεία ο αφηγητής των Βασιλειών επαινεί 
τον Λέοντα τόσο για το ανδρείο του φρόνημα όσο και για τις στρατηγικές του γνώσεις, 
αρετές που εκείνος απέδειξε, όταν επετέθη μόνος του κατά των Βουλγάρων, προκειμένου 
να δοξαστεί ο ίδιος. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 1.23-27 (3-4) και Α΄, 2 (4). Στο σημείο αυτό θα 
πρέπει να επισημανθεί ότι ο αφηγητής των Βασιλειών εξ αρχής σπεύδει να προκαταλάβει 
την κρίση του αποδέκτη της αφήγησής του αναφορικά με την αποτίμηση της βασιλείας 
του Λέοντος Ε΄, τον οποίον ρητώς χαρακτηρίζει τύραννο, χωρίς προηγουμένως να έχει 
εκθέσει, έστω και ακροθιγώς, τις επιλογές και τη δράση εκείνου στον δημόσιο βίο της 
αυτοκρατορίας: Σχετικά βλ. Γενέσιος, Α΄, 4.70 (5).



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ240

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

αλλά και να εμφορείται από αγάπη και πραότητα προς τους υπηκόους 
του, καθώς με τις αρετές αυτές θα κερδίσει την αγάπη και την αφοσίωσή 
τους67. Αρετές που αρμόζουν κατ’  εξοχήν στον φορέα της βασιλικής 
εξουσίας, καθώς τον καθιστούν άξιο θαυμασμού και τον κάνουν να 
προσομοιάζει στους μυθικούς ήρωες, είναι και η σωματική ρώμη, το 
ανδρείο φρόνημα και το κάλλος68. Διερευνώντας ex contrario τις ηθικές 
αρετές που συνθέτουν την εικόνα του ιδανικού ηγεμόνος, ο αφηγητής 
των Βασιλειών στηλιτεύει την τραχύτητα στη συμπεριφορά, την αγένεια, 
καθώς και την αστάθεια του χαρακτήρα, η οποία εκδηλώνεται με 
αντιφατικές επιλογές σε σοβαρά πολιτικά και θρησκευτικά ζητήματα69. 

67. Τις αρετές αυτές αναγνωρίζει ο αφηγητής στο πρόσωπο του Θεοφίλου. Η αγάπη 
και η πραότητα που εκείνος επέδειξε κατά την περίοδο της βασιλείας του, πάντα κατά τον 
αφηγητή, οδήγησε στον ανυπόκριτο θρήνο το σύνολο των παρισταμένων (συγκλητικών, 
κρατικών αξιωματούχων και απλών πολιτών) στη Μαγναύρα, όταν εκείνος στα πρόθυρα 
του θανάτου τους απευθύνθηκε για τελευταία φορά και τους διακοίνωσε την πολιτική 
του διαθήκη. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Γ΄, 18.60-68 (52). Ιδιαίτερο ενδιαφέρον προκαλεί το 
γεγονός ότι στην αφήγηση των Βασιλειών εντοπίζονται ρητές αναφορές στην αγάπη 
ενός τουλάχιστον μέρους των υπηκόων της αυτοκρατορίας, καθώς και εξεχόντων 
αξιωματούχων όπως του Πετρωνά, στην αγάπη που εκείνοι έτρεφαν προς τον Μιχαήλ Γ΄. 
Ενδεικτικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 15.80-93 (67). Το στοιχείο αυτό συνιστά ένα από τα μεγαλύτερα 
«ατοπήματα» του αφηγητή ως προς τους φιλομακεδονικούς προπαγανδιστικούς στόχους 
που έπρεπε να υπηρετήσει. Ωστόσο, ίσως οι αναφορές αυτές να αποσκοπούν στο να 
προσδώσουν το «τεκμήριο» της αντικειμενικότητας στην αφήγηση, την ίδια στιγμή που ο 
Μιχαήλ Γ΄ έχει στιγματιστεί από πλήθος βαρέων ελαττωμάτων. 

68. Αξίζει να σημειωθεί ότι αυτές ακριβώς οι αρετές (κυρίως μάλιστα η σωματική 
ρώμη, το ανδρείο φρόνημα και οι απαράμιλλες επιδόσεις σε κάθε δοκιμασία που 
απαιτούσε δύναμη και επιδεξιότητα) κατέστησαν τον νεαρό Βασίλειο Α΄ άξιο της 
προσοχής επιφανών προσώπων κατά την έλευσή του στη Βασιλεύουσα και του “άνοιξαν 
τον δρόμο” προς τον θρόνο. Σχετικά βλ. και E. Kislinger, Der junge Basileios I. und die 
Bulgaren, JÖB 30 (1981), 146-150. Ο παραλληλισμός του από τον αφηγητή με τους 
ομηρικούς βασιλείς και με μυθικά πρόσωπα αποσκοπεί ακριβώς στο να καταδείξει την 
απαράμιλλη δύναμή του, η οποία σε συνδυασμό με την ανδρεία του προκαλούσε τον 
θαυμασμό όλων. Η ενασχόληση μάλιστα του Βασιλείου με το κυνήγι και με διάφορα άλλα 
αθλήματα, τα οποία ουσιαστικά αποτελούσαν εξάσκηση των πολεμικών του αρετών 
κατά τις περιόδους της ειρήνης, τον διαφοροποιούν πλήρως σε ακόμα έναν τομέα από 
τον Μιχαήλ Γ΄, ο οποίος στο μεγαλύτερο μέρος της αφήγησης των Βασιλειών φέρεται να 
ασχολείτο σχεδόν αποκλειστικά με αρματοδρομίες. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 26.21-30 (78) 
και Δ΄, 39-40 (89-90).

69. Αυτή ακριβώς είναι και η βασική κατηγορία που προσάπτεται από τον αφηγητή 



ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ 241

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

Επιπλέον, ο αφηγητής των Βασιλειών θεωρεί ανάρμοστο εκ μέρους 
του φορέα της βασιλικής εξουσίας το να προβαίνει σε ενέργειες που 
φανερώνουν υπεροψία, ακόμα και αν η υπεροπτική αυτή συμπεριφορά 
οφείλεται στην εκτέλεση πράξεων που πιστοποιούν το ενδιαφέρον του 
για την ασφάλεια της αυτοκρατορίας70. Καταλήγοντας, ο αφηγητής 
των Βασιλειών υιοθετεί την αντίληψη των θεωρητικών της βυζαντινής 
πολιτικής σκέψης και αναγνωρίζει ως ηγεμονική αρετή την ταχύτητα 
δράσης εκ μέρους του βασιλέως, εφόσον βεβαίως έχει προηγηθεί η εξέταση 
και ανάλυση όλων των σχετικών δεδομένων με την απαιτούμενη προσοχή 
και περίσκεψη71.

Με βάση την ανάλυση που προηγήθηκε προκύπτουν τα εξής 
συμπεράσματα:

1) Σε όλους τους σκιαγραφούμενους αυτοκράτορες αναγνωρίζονται 
αρετές, αδυναμίες και ελαττώματα, καθώς ο αφηγητής των Βασιλειών 
επιχειρεί με τον τρόπο αυτόν να προσδώσει στην αφήγησή του το τεκμήριο 
της αντικειμενικότητας. Ο Λέων Ε΄ προβάλλεται ως η προσωποποίηση 
του εκφυλισμένου ηγεμόνος λόγω της θρησκευτικής του πολιτικής, αλλά 
του αναγνωρίζονται στρατηγικές και πολιτικές αρετές72. Ο Μιχαήλ Β΄ 
επικρίνεται για τις παλινδρομήσεις στη θρησκευτική του πολιτική, αλλά 
επαινείται για τις επιδόσεις του στη διαχείριση εσωτερικών κρίσεων 

των Βασιλειών στον Μιχαήλ Β΄ κυρίως για την κάθε άλλο παρά αταλάντευτη στάση του 
στην εικονομαχική έριδα. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Β΄, 14 (35).

70. Γενέσιος, Γ΄, 20.83-87 (53). Ο αφηγητής των Βασιλειών αποδίδει την κατηγορία 
της υπεροψίας στον Θεόφιλο (ὑπερόφρυς ἦν), επειδή ύστερα από την ανακαίνιση και 
ενίσχυση των τειχών της Βασιλεύουσας ανέγραψε πάνω σε αυτά το όνομά του. Η κρίση 
αυτή του αφηγητή, η οποία θα μπορούσε να ερμηνευτεί και ως άτεχνη χρήση των πηγών 
του, πιθανότατα οφείλεται στην πρόθεσή του να μειώσει το ενδιαφέρον που επεδείκνυε 
ο Θεόφιλος για τη θωράκιση της αυτοκρατορίας –ενδιαφέρον που σε αρκετά σημεία 
αναγνωρίζει ρητώς και ο ίδιος ο αφηγητής– ακριβώς επειδή στην αφηγηματική του εικόνα 
έπρεπε εντέλει να υπερτερούν τα μειονεκτήματα έναντι των προτερημάτων.

71. Στο πλαίσιο αυτό ο αφηγητής των Βασιλειών επαινεί την αυτοκράτειρα Θεοδώρα 
για τη στάση της στο ζήτημα της εικονομαχίας και την υποδειγματική και άνευ χρονοτριβής 
διευθέτηση του σοβαρότατου αυτού προβλήματος, το οποίο προκάλεσε ισχυρότατους 
κλυδωνισμούς στους κόλπους της αυτοκρατορίας. Σχετικά βλ. Γενέσιος, Δ΄, 3.81-82 (57).

72. Πολύ ενδιαφέρουσα είναι η αντιπαραβολή χωρίων των Βασιλειών και της 
Συνέχειας του Θεοφάνη από τον Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850-1000), 
144-152, από την οποία προκύπτει η διαφορετική θεώρηση του Γενεσίου.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ242

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

και στην αντιμετώπιση των εξωτερικών εχθρών της αυτοκρατορίας73. Ο 
Θεόφιλος στηλιτεύεται για τις εικονομαχικές του πεποιθήσεις, αλλά κατά 
τα λοιπά οι επιδόσεις του σε όλους τους τομείς αποτιμώνται θετικά74. 
Αξιοσημείωτο είναι το γεγονός ότι το μόνο πρόσωπο, εξαιρουμένου 
φυσικά του Βασιλείου Α΄, που δεν στιγματίζεται από κάποιο ελάττωμα 
ανάρμοστο προς το βασιλικό αξίωμα είναι η αυγούστα Θεοδώρα75 
προφανώς ένεκα της απόφασής της να αποκαταστήσει τις εικόνες. Η θετική 
αυτή αποτίμηση της Θεοδώρας αφηγηματικά λειτουργεί ως υπόβαθρο 
για την ανάδειξη των αδυναμιών του Μιχαήλ Γ΄76. Παράλληλα, όμως, 
η απολύτως αρνητική σκιαγράφηση του καίσαρα Βάρδα αφηγηματικά 
«απαλλάσσει» τον Μιχαήλ Γ΄ από πολλές κατηγορίες και τον καθιστά 
συμπαθέστερο σε σχέση με τον Βίο Βασιλείου και τη Συνέχεια του 
Θεοφάνη στον αποδέκτη της αφήγησης77.

2) Η σοβαρότερη απόκλιση από το βασιλικό ιδεώδες είναι η 
εκτροπή του φορέα της βασιλικής εξουσίας από την οδό της ευσέβειας 
και η διασάλευση της εκκλησιαστικής ειρήνης. Έπονται η αδυναμία 
προάσπισης της ασφάλειας της αυτοκρατορίας, η αναποτελεσματικότητα 
ως προς τη διαφύλαξη της κοινωνικής συνοχής και η ανεπάρκεια ως προς 
την ορθή διαχείριση των οικονομικών του κράτους.

73. Γενικά για τον Μιχαήλ Β΄ βλ. Barišic, Les sources de Génesios et du Continuateur 
de Théophane, 257-271· ODB, vol. 2, 1363.

74. Για τον Θεόφιλο βλ. γενικά J. Rosser, Theophilus (828-842), Βυζαντιακά 3 (1983), 
37-56· A. Markopoulos, The rehabilitation of the emperor Theophilus, στο: L. Brubaker 
(ed.), Byzantium in the ninth century: Dead or alive, Aldershot 1998, 37-49· ODB, vol. 3, 
2066· J. Signes Codoňer, The emperor Theophilos and the East, 829-842. Court and frontier 
in Byzantium during the last phase of Iconoclasm [Birmingham Byzantine and Ottoman 
Studies, 13], Farnham 2014· παράλληλα με τη μονογραφία του Signes Codoňer βλ. το πολύ 
ενδιαφέρον βιβλιοκριτικό δοκίμιο του T. Lounghis, Review article, Βυζ Συμ 25 (2015), 237-
260. Για την εικόνα του Θεοφίλου στη Συνέχεια του Θεοφάνη βλ. Jenkins, The Classical 
Background of the Scriptores post Theophanem, 17-18.

75. Παράλληλα, βλ. στο παρόν σ. 236, υποσ. 59. Γενικά για την αυτοκράτειρα 
Θεοδώρα βλ. Μαρκοπουλοσ, Βίος τῆς αὐτοκράτειρας Θεοδώρας, 249-285· ODB, vol. 3, 
2037-2038· Herrin, Γυναίκες στην πορφύρα, 373-476.

76. Για την εικόνα του Μιχαήλ Γ΄ και τη στάση της φιλομακεδονικής γραμματείας 
έναντι εκείνου βλ. στο παρόν σ. 219, υποσ. 18.

77. Για το ζήτημα αυτό βλ. και Βλυσιδου, Οι αποκλίσεις Γενεσίου και Συνέχειας 
Θεοφάνη, 98-99.



ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ 243

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

3) Ο Μιχαήλ Γ΄ σκιαγραφείται ως ανεπαρκής για το βασιλικό 
αξίωμα κυρίως ένεκα της ανίσχυρης προσωπικότητάς του, όχι όμως και 
ως απάνθρωπος ή ως αμελής για την ασφάλεια της αυτοκρατορίας. Ο 
Βασίλειος Α΄ σκιαγραφείται ως υποδειγματικός ηγεμών, καθώς κοσμείται 
από το σύνολο των ηγεμονικών αρετών και δεν βαρύνεται από κανένα 
πάθος78.

4) Πρόθεση του αφηγητή των Βασιλειών αναμφίβολα είναι η προβολή 
της φιλομακεδονικής προπαγάνδας79. Αυτό, ωστόσο, επιχειρεί να το 
επιτύχει όχι αμαυρώνοντας εν συνόλω την εικόνα του Μιχαήλ Γ΄80, αλλά 
προβάλλοντας την αδιαμφισβήτητη υπεροχή του Βασιλείου Α΄ έναντι του 
τελευταίου εξ Αμορίου αυτοκράτορος ως προς τις ηγεμονικές του αρετές. 
Ο Βασίλειος Α΄ απαλλάσσεται από το άγος της μιαιφονίας όχι μέσω της 
προβολής της ως απαραίτητης για τη διάσωση της αυτοκρατορίας από 
έναν επικίνδυνο βασιλέα, αλλά μέσω της απόδοσης της πράξης αυτής σε 
άλλα πρόσωπα, τα οποία ήταν ηθικά διεφθαρμένα και αυτενεργούσαν. 
Άραγε αυτό οφείλεται στην αδυναμία του Γενεσίου να κατανοήσει τον 
ακρογωνιαίο λίθο της φιλομακεδονικής προπαγάνδας, στην επιλογή μιας 

78. Γενικά για την εικόνα του Βασιλείου Α΄ βλ. A. Vogt, Basile Ier empereur de 
Byzance (867-886) et la civilization Byzantine à la fin du IXe siècle, Paris 1908 (ανατύπωση 
New York 1972)· N. Adontz, La portée historique de l’oraison funèbre de Basile I par son 
fils Léon VI le Sage, Byz 8 (1933), 502-508· Του Ιδιου, L’ âge et l’origine de l’empereur Basile 
Ier (867-886), Byz 8 (1933), 475-500, και Βyz 9 (1934),  223-260· G. Moravscik, Sagen und 
Legenden über Kaiser Basileios I., DOP 15 (1961), 59-126· I. Ševčenko, La biographie de 
l’empereur Basile Ier, στο: A. Guillou (ed.), La civiltà Bizantina dal IX all’XI secolo, aspetti 
e problemi, Bari 1978,  91-127·  Kislinger, Der junge Basileios I., 137-150· Π. Α. Αγαπητοσ, 
Ἡ εἰκόνα τοῦ αὐτοκράτορα Βασιλείου Α΄, 285-322· Β. Ν. Βλυσιδου, Ἐξωτερικὴ πολιτικὴ 
καὶ ἐσωτερικὲς ἀντιδράσεις τὴν ἐποχὴ τοῦ Βασιλείου Α΄. Ἔρευνες γιὰ τὸν ἐντοπισμὸ τῶν 
ἀντιπολιτευτικῶν τάσεων στὰ χρόνια 867-886, Αθήνα 1991, passim· Α. Markopoulos, 
An anonymous laudatory poem in honour of Basil I, DOP 46 (1992), 225-232· Του Ιδιου, 
Constantine the Great in Macedonian historiography: models and approaches, στο: P. 
Magdalino (ed.) New Constantines. The Rhythm of Imperial Renewal in Byzantium, 4th-
13th Centuries [Society for the Promotion of Byzantine Studies, Publications, 2], Aldershot 
1994, 159-170.

79. Για τον πολιτικό στόχο των Βασιλειών και της Συνέχειας του Θεοφάνη βλ. 
Βλυσιδου, Οι αποκλίσεις Γενεσίου και Συνέχειας Θεοφάνη, 76.

80. Στην άποψη αυτή καταλήγει και η Βλυσιδου, Οι αποκλίσεις Γενεσίου και 
Συνέχειας Θεοφάνη, 79-80, 83, 94-95, 96, 99, 101-103.



	 ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΠΑΪΔΑΣ244

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 211-245

διαφορετικής προσέγγισης και ερμηνείας των ιστορικών γεγονότων εκ 
μέρους του81, η οποία όμως δεν ήταν επαρκής για να ικανοποιήσει τους 
πολιτικούς στόχους του Κωνσταντίνου Ζ΄ Πορφυρογεννήτου, ή στην 
υποσυνείδητη απροθυμία του να συμπράξει σε μία ιστορική αδικία;

81. Υπέρ αυτής της άποψης φαίνεται ότι κλίνουν τόσο η Βλυσιδου, Οι αποκλίσεις 
Γενεσίου και Συνέχειας Θεοφάνη, 101-103, όσο και ο Καρποζηλοσ, Βυζαντινοὶ Ἱστορικοὶ 
καὶ Χρονογράφοι, 332-333.



245

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 211-245

ΤΟ ΗΓΕΜΟΝΙΚΟ ΠΡΟΤΥΠΟ ΣΤΟ ΠΕΡΙ ΒΑΣΙΛΕΙΩΝ ΤΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥ

The Theoretical Royal Model in the Historical Work of Joseph 
Genesios on the Reigns of The Emperors

The historical work On the reigns of the emperors of Joseph Genesios 
holds a prominent place among the writings that shaped and displayed 
the pro Macedonian propaganda, which intended to mar the image of the 
emperor Michael III and idealize the founder of the Macedonian dynasty 
Basil I. In the framework of the present study the theoretical royal model 
that emerges from the narrative On the reigns of the emperors is explored 
and analyzed. Detecting the royal model and demonstrating the political 
thought it expresses, constitute the key parameters in order, on the one 
hand, to comprehend the method that Genesios uses to fully exploit his 
sources, and on the other hand, to evaluate Genesios as a historian and 
as a political thinker both by his contemporaries and the recipients of his 
narrative nowadays.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Olga Karagiorgou – Pantelis Charalampakis – Christos Malatras 

State Officials in the Themes of Opsikion, the Anatolikoi and the 
Kibyrraiotai: New and recently revisited Sigillographic Evidence

The research project entitled Towards an institutional and social history 
of Byzantine Asia Minor on the evidence of seals and other sources (7th - 
13th centuries) (abbreviated as SigCorpByzAMthemes; project’s code 4492) 
was one of the 180 projects (among 1622 submitted research proposals) to 
receive financial help of the amount of 200,000 Euros in the framework of 
the ARISTEIA II (Excellence Award) Program, which is co-financed by the 
European Social Fund and Greek National Funds as part of the Operational 
Program “Education and Lifelong Learning” of the National Strategic 
Reference Framework (NSRF) 2007-2013. The project was carried out at 
the Academy of Athens (Research Centre for Byzantine and Post-Byzantine 
Art, KEBMT) over a period of 21 months (February 2014 to October 2015) 
by a team of seven, including the Principal Investigator (Olga Karagiorgou, 
Assistant Researcher at the KEBMT), three postdoctoral researchers (Pantelis 
Charalampakis, Christos Malatras, Tolga Uyar), a doctoral student (Angelos 
Kyriakos) and two members of supporting staff: an expert in Museum Studies 
(Nikos Androutsopoulos) and a Librarian (Mary Maznoki).

The aim of the project was to look afresh at the institutional and social 
history of Byzantine Asia Minor using as main research tool reliable and 
well-dated prosopographic lists of all the state officials once active in the 
themes of Opsikion, the Anatolikoi and the Kibyrraiotai. The extent of our 
research was determined by the project’s strict timetable, while our choice 
of these three themes was based on their geographical affinity (they occupy 
the Aegean coast of Asia Minor) and on the fact that they are among the 
earliest themes to be created in Asia Minor (Table I). The compilation 



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras248

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 247-308

of these prosopographic lists was based mostly, as was to be expected, 
on sigillographic evidence, duly complemented by relevant references in 
literary and other non-sigillographic sources. In order to safeguard the 
validity of the expected results, the ARISTEIA II-4492 project targeted 
specifically lead seals (μολυβδόβουλλα) whose legends included the words 
Ὀψικίου, Ἀνατολικῶν or Κιβυρραιωτῶν1. All the known published and 
unpublished lead seals issued by officers serving in one of the three afore-
mentioned themes were subsequently studied in depth in order to establish 
the exact number of the represented individuals, the used boulloteria 
(βουλλωτήρια) and the struck seals. These results were then complemented 
with similar references in other sources, allowing thus the classification of 
all the attested state officials in chronological order per theme and thematic 
office. The resulting prosopographic lists offer, thus, for the first time, a 
reliable and well-dated research tool, useful in any future study related to 
the institutional, prosopographic and social history of this region.

In the course of the team’s intensive work since mid-May 2014 (when 
the six members of the ARISTEIA II-4492 team were officially signed on for 
the project), a significant number of relevant thematic seals, either published, 
semi-published or unpublished, were put together. These were collected during 
the careful indexing of sigillographic publications (excavation reports, studies 
on state or private collections, exhibition, auction and sales catalogues), 
the personal communication with colleagues who have generously shared 
with us information and photographic material on previously unknown 
specimens and the first-hand inspection of various sigillographic collections. 
Particularly beneficial to our project were the research visits of team 
members to the Athens Numismatic Museum, the Dumbarton Oaks, the 
Staatliche Münzsammlung in Munich, the Hermitage in St. Petersburg, as 
well as the Bibliothèque nationale de France (BnF) and the Institut français 
d’études byzantines (IFEB) in Paris2. The total number of the so far collected 

1. The term “seal” is used here in its conventional use in the English language, i.e. to 
denote the stamped object, rather than the sealing implement.

2. The valuable help that we received during our research from a number of colleagues 
is duly acknowledged in the Project’s website: TAKTIKON (ed. 2015). In what concerns 
the sigillographic material presented in this article, we wish to express our sincere thanks 
specifically to (in alphabetical order): Gert Boersema (Netherlands), Maria Campagnolo-
Pothitou (Musée d’art et d’histoire de Genève), Solon Charalambous (Director of the 



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 249

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

μολυβδόβουλλα relevant to the project is 646, representing 468 officials who 
once served in the themes of Opsikion, the Anatolikoi and the Kibyrraiotai. 
All this material, including a number of important remarks made by the 
research team in what concerns the reading of the legends of these seals, 
their date and the identification of their owner, are presented in the project’s 
official website entitled TAKTIKON (ed. 2015) (Table II)3. 

In what follows, we wish to present a total of 24 seals, all but one directly 
relevant to the ARISTEIA II-4492 project, which were detected during our 
research (Table III). These include unpublished specimens, seals that have 
been simply mentioned (but not properly published) in previous literature 
and specimens that have received incomplete or erroneous editions, so far. 
The seals are arranged per theme chronologically (in ascending order), 
following the geographical location of the areas under discussion from north 
to south (i.e. Opsikion, Anatolikoi, Kibyrraiotai). 

The headline in bold offers the name, title(s), office(s) and area 
of jurisdiction of the owner of the seal and the proposed date for the 
specimen under examination. Immediately thereafter follows the unique 
Prosopographic Number (PN_) assigned to the owner of this specific seal 
in the TAKTIKON (ed. 2015) database. It should be noted that the Arabic 
numerals following the PN have been allocated according to a very specific 
scheme: for the state officials that have been identified within the theme of 
Opsikion we have reserved the numbers 501-1000, while for the state officials 
identified within the themes of the Anatolikoi and the Kibyrraiotai, the 
numbers 1001-1500 and 1501-2000, respectively. The numbers 1-500 have 
already been allocated to the state officials active in the theme of Hellas, 
since the relevant work on the prosopography and administrative structure 

Museum of the Pancyprian Gymnasium), Jean-Claude Cheynet (Université de Paris IV), Basil 
Demetriadi and Patricia Felch (Athens), Kay Ehling (Staatliche Münzsammlung, Munich), 
Michael Fantaros (Museum of the Pancyprian Gymnasium), Georgios Kakavas (Director of 
the Athens Numismatic Museum), Dr. Vassa Kontouma (IFEB), Yorka Nikolaou (Athens 
Numismatic Museum), Jonathan Shea (Dumbarton Oaks) and Elena Stepanova (Hermitage). 

3. The TAKTIKON (ed. 2015) website was all along conceived and intended to serve 
as an Open Access database. At this point, all the entries of the TAKTIKON (ed. 2015) are 
being checked against possible oversights that may have occurred during the digitization of 
the data. As soon as this control is concluded, the TAKTIKON (ed. 2015) will be launched 
as an open-access database. 



250 	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

of this theme, which has been undertaken long ago by Olga Karagiorgou, 
the Principal Investigator of the ARISTEIA II-4492 project, has served as 
a model for the methodology that was adopted in the collection, study and 
presentation of the sigillographic material pertaining to officials active in the 
three Asia Minor themes under discussion4. Thus, for example, the PN_101 
indicates immediately that the official in question (in this specific instance 
Petros Serblias) was first encountered during our research on the theme of 
Hellas, where he served as krites (of Hellas and Peloponnesos). When the 
same official was encountered again as krites of the Opsikion, he naturally 
retained his unique PN number (PN_101). The seals under examination that 
attest to the existence of a certain official are placed next to his unique 
PN number, separated from it by a slash (/). Every seal included in the 
TAKTIKON (ed. 2015) database is designated by a conventional (as well as 
convenient, in our view) format that includes an abbreviation of the relevant 
theme (HELLAS for Ἑλλάδος, OPS for Ὀψίκιον, ANAT for Ἀνατολικῶν, 
KIB for Κιβυρραιωτῶν), an underscore and an Arabic number that the 
seal received as soon as it entered our database of the specific theme. The 
afore-mentioned Petros Serblias, for example (PN_101), is attested by 
HELLAS_44, HELLAS_45 and HELLAS_46 (these being the three, so far, 
known seals that he struck while serving in the theme of Hellas), as well as 
by OPS_18 and OPS_19, which are the seals that he struck while serving in 
Opsikion. We believe that the afore-mentioned system, which connects a 
specific official (whether Anonymus or not) with a unique PN number and 
specific seals that he struck while active in the thematic administration, 
serves ideally the prosopographic intentions of the TAKTIKON, especially 
because of its flexibility: more thematic officials (indicated by a unique PN) 

4. On the work concerning the theme of Hellas (scope, methodology, expected results) 
and the value of a project that would implement a similar methodology on other Byzantine 
themes, see O. Karagiorgou, Byzantine themes and sigillography, BSl 67 (2009), 24-31, as 
well as the same author’s progress reports published in The Program and Abstracts of the 
Communications of the 27th Symposium of the Christian Archaeological Society (Athens, 
11-13 May, 2007), 43-44 and The Program and Abstracts of the Communications of the 26th 
Symposium of the Christian Archaeological Society (Athens, 12-14 May, 2006), 34-35. Two 
more progress reports on this work were presented at the 10th International Symposium of 
Byzantine Sigillography (Ioannina, 1-3 October, 2009) and at the 46th Spring Symposium of 
Byzantine Studies (Birmingham, U.K., 23-25 March, 2013). 



251STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

and more seals (indicated also by a unique number proceeded by HELLAS, 
OPS, ANAT, KIB, etc.) may be easily added or deleted from the TAKTIKON 
database according to the needs of future research. This is why the project’s 
database is followed by the year of its edition. Thus, TAKTIKON (ed. 2015) 
shows the present state of research, but the year of edition will naturally 
change accordingly when major editorial changes (including the addition 
of material on more themes) are added in the future (this will show on the 
cover page of the project’s website). Such a system is also meant to facilitate 
references to the TAKTIKON. Thus, the scholar who wishes to refer to a 
specific individual or a seal included in the TAKTIKON should use the 
following scheme: TAKTIKON (ed. 2015): PN_101 (for an individual) or 
TAKTIKON (ed. 2015): OPS_132 (for a seal). 

Since one of the major contributions of this project is the very 
detailed study of the prosopography of a targeted social group, namely the 
thematic officials, the TAKTIKON is bound to converse with other major 
and more general prosopography projects, such as the Prosopographie der 
mittelbyzantinischen Zeit (PmbZ), The Prosopography of the Byzantine 
World (PBW) and the Prosopographisches Lexikon der Palaiologenzeit 
(PLP)5. This is why in the present article, immediately below the TAKTIKON 
(ed. 2015) PN number, we offer (if available) the counterpart entry in the 
afore-mentioned prosopography projects. Thereafter follows information 
on the present location of the seal under discussion, its general outlook 
(measurements, state of preservation) and publication record6. Under the 
heading “Parallel specimens” we list other seals of this official that present 

5. On PLP and PmBZ see the Bibliographic Abbreviations of Byzantina Symmeikta. On 
PBW, and the other abbreviations used in this article for works cited more than once, which 
follow the reference system adopted in the TAKTIKON, see the Bibliographic Abbreviations 
at the end of this study. According to this system, all abbreviations [made of the name(s) 
of the author(s) and/or an indicative word(s) from the book’s/article’s title] are followed by 
the publication year (in brackets), in order to offer to the user of the TAKTIKON (and 
consequently to the reader of the present article) an overview of the publishing history of the 
specimen under examination in chronological order. The authors are greatly indebted to the 
editors of the Byzantina Symmeikta for allowing, by exception to their rules, the use in this 
study of the TAKTIKON abbreviation system.  

6. Under measurements we have tried to record (depending on the availability of data) 
the specimen’s diameter (D) (total and field), thickness (Th) and weight (W).  



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

252 	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras

him with the exact same title(s) and office(s) and we make a conscious effort 
to distinguish whether these seals were struck by the same or a different 
boulloterion. The boulloteria are designated by the letters BL followed by 
an underscore, the unique PN number assigned to the official in question, 
a dot and the number of the boulloterion, i.e. 1, 2, 3, etc. A telling example 
is offered in the case of Christophoros Radenos, PN_1020 (see below, no. 
22) who, while serving as praitor of the Kibyrraiotai, seems to have used 
at least two boulloteria designated in our database as BL_1020.1 (for the 
striking of the seals KIB_48; KIB_90) and BL_1020.2 (for the striking of 
the seals KIB_84; KIB_119; KIB_126). The description of the obverse and 
the reverse of the seal follows the editing rules of modern sigillography and 
includes a transcription of the legend using the Athena Ruby font7. In the 
commentary, the specimen under discussion is examined in relation to the 
relevant sigillographic corpus of each theme, as this has been developed in 
the TAKTIKON database, offering thus, in many cases, the possibility for 
more reliable conclusions concerning its date and prosopographic analysis. 

Opsikion

1. Aratios, droungarios of Opsikion (late 8th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_509/OPS_123
Counterpart entry in the PmbZ # 7150 (adopting the erroneous reading of 
the owner’s name as Stylianos)

7. http://www.doaks.org/resources/athena-ruby.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

253STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

Present location: Greece: Athens, Numismatic Museum K192 (ex A.E. 2546)

Measurements: D (total): 24 mm | Th: 3 mm | W: 9,88 gr 

Technology–State of 
preservation: 

Blank smaller than die; chipped; few erased letters

Publishing history: Konstantopoulos, Molybdoboulla (1917), no. 192 (not illustrated)

Parallel specimen(s): TAKTIKON (ed. 2015): OPS_103, OPS_104, OPS_105 (all from 
the same boulloterion)8

Obverse: Cruciform invocative monogram of Κύριε βοήθει (Laurent type 
VIII) with inscription in the quarters; border of dots

. – Σ.̣| - Λ.̣

Reverse: Inscription in 5 lines (4 surviving); wreath border
 
....|.η.|.γρ.|.τ̣ουΟ|Ψ̣ΗΚ̣

Κύριε βοήθει [τ]ῷ σ[ῷ] δούλ[ῳ] // [+ Ἀρατ]ήῳ δ[ρου]νγαρ[ίῳ] τοῦ Ὀψηκ(ίου) 

Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ, Ἀρατίῳ, δρουγγαρίῳ τοῦ Ὀψικίου

                8
Commentary:
The better state of preservation of the three parallel specimens in Vienna 
allowed their editors to reconstruct the correct form of the owner’s name, 
against previously proposed readings, which should be now dismissed9. 
Konstantopoulos dated the seal to the 8th-9th c., but the date offered by 
the editors of the Austrian specimens (late 8th c.) seems more appropriate. 
Aratios is the only known droungarios of Opsikion, so far. Droungarios was 
a lesser army official, the commander of a bandon, sub-division of a tourma, 
which was, in its turn, a sub-division of a theme.

8. OPS_103 = Austria: Vienna, Kunsthistorisches Museum MK (= Münzkabinett, 
hereafter MK) 210; OPS_104 = Austria: Vienna, Kunsthistorisches Museum MK 211; 
OPS_105 = Austria: Vienna, Kunsthistorisches Museum MK 347 [for all three specimens, see 
Österreich II (2004), no. 265].

9. Konstantopoulos (followed by the editors of the PmbZ # 7150) proposed to read 
the owner’s name as Stylianos. In Asia Minor (1998), 402 (no. 1) the owner’s name is 
reconstructed as Stephanos or Stylianos.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

254 	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras

2. Anonymus, imperial protospatharios and komes of Opsikion 
(late 8th-early 9th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_625/OPS_146
Counterpart entry in the PmbZ # 11772

Present location: Greece: Athens, Numismatic Museum K122β (ex Makrides 385) 

Measurements: D (total): 23 mm Th: 4 mm W: 11,92 gr 

Technology-State of 
preservation:

Blank smaller than die, resulting to the loss of almost half of the 
legend; chipped along the circumference

Publishing history: Konstantopoulos, Molybdoboulla (1917), no. K122β (not 
illustrated)

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Cruciform invocative monogram of indeterminate type with 
inscription in the quarters; wreath border

. .  –  σ ̣. | . .  –  λ

Reverse: Inscription in 5 lines (3 surviving); wreath border
 
. . . . | .λ ̣ . . . | .β ̣ σπ̣ . .|sκομ.|οψι ̣ .

(Θεοτόκε or Κύριε βοήθει) [τῷ] σ[ῷ] [δού]λῳ // [...λ?...] β(ασιλικῷ) (πρωτο)σπ[αθ(αρίῳ)] 
(καὶ) κόμ(ητι) [τ(οῦ)] Ὀψι[κ(ίου)]

Θεοτόκε or Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ ...λ?..., βασιλικῷ πρωτοσπαθαρίῳ καὶ κόμητι τοῦ 
Ὀψικίου

Commentary: 
Konstantopoulos dated this specimen to the 9th-10th c., but its epigraphy 
suggests a date around the late 8th or early 9th c.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

255STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

The name of the owner is not preserved. If it did occupy the whole length 
of the first two lines (allowing also space for a preceding crosslet), then 
it would have comprised ten characters. A possible reconstruction, further 
supported by what seems to be the scanty remains of a Λ in the second line, 
could be Θεοφυλάκτῳ. In that case, it would be tempting to identify the 
owner of our seal with Theophylaktos, imperial protospatharios and komes 
of Opsikion [TAKTIKON (ed. 2015): PN_608], attested on three seals that 
are stylistically and chronologically very close to our specimen10.
The TAKTIKON (ed. 2015) comprises 76 seals issued by a total of 33 
kometes of Opsikion (10 of them remain anonymi). The komes of Opsikion 
succeeded the comes domesticorum, second in command of the palatine 
forces after the magister officiorum11. Unlike other themes headed by a 
strategos, Opsikion was at the beginning governed by a komes. From the late 
9th-early 10th c., however, the governor of Opsikion is attested as strategos, 
a change recorded in the Taktika much later (late 10th c.)12.

10. The three seals of Theophylaktos, imperial protospatharios and komes of Opsikion 
are as follows: TAKTIKON (ed. 2015): OPS_195 = Paris, IFEB 783 [unpublished]; OPS_46 = 
USA: Washington, D.C., DO BZS.1955.1.1247 [see DOSeals 3 (1996), no. 39.36, erroneously 
read as Theophilos] and: OPS_166 = Switzerland: Geneva, Musée d'Art et d'Histoire CdN 
2004-411 (ex. G. Zacos collection) [see Campagnolo-Pothitou and Cheynet, Sceaux Zacos 
(2016), no. 142 (same boulloterion with the DO specimen)]. In addition to these seals we 
should also draw attention to the similar and contemporary seals of a Theophylaktos, imperial 
spatharios and tourmarches of Opsikion [TAKTIKON (ed. 2015): (ΡΝ_609)/OPS_65 = 
USA: Washington, D.C., DO BZS.1955.1.1264, see DOSeals 3 (1996), 39.51 and OPS_122 
= Unknown present location, see Cl. Sode, Byzantinische Bleisiegel in Berlin II, Bonn 1997, 
no. 299)], which may represent an earlier career stage of the same officer. The promotion to 
komes (presumably of Opsikion) of an Anonymus tourmaches (ca. 815-818) is mentioned in 
the letters of Theodoros Stoudites [Theodori Studitae Epistulae, ed. G. Fatouros, vols. 1-2, 
Berlin 1992, v. 1, 282 (letter no. 160)].

11. See J. F. Haldon, Byzantine Praetorians : an administrative, institutional and social 
survey of the Opsikion and tagmata, c. 580-900, Bonn 1984, 164-179. See also Ch. Malatras, 
The sigillographic corpus of the imperial Opsikion, in TAKTIKON workshop (forthcoming).

12. Among the last known seals recording still a komes of Opsikion are the 
TAKTIKON (ed. 2015): OPS_82 = Russia, St. Petersbourg Hermitage M-7078 [unpublished 
(early 10th c.)] and OPS_24 = USA: Washington, D.C., DO BZS.1955.1.1355 [see DOSeals 
3 (1996), no. 39.21 (late 9th-early 10th c.)]. The earliest sigillographic evidence for a 
strategos of Opsikion is found on the seals TAKTIKON (ed. 2015): OPS_108 = Austria: 
Vienna, Kunsthistorisches Museum MK 209 [see Österreich II (2004), no. 329 (late 9th c.)] 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

256 	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras

3. Sisinnios, patrikios, protospatharios and komes of Opsikion 
(late 8th-early 9th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_595/OPS_169
Counterpart entry in the PmbZ: not included

Present location: Germany: Munich, Staatliche Münzsammlung 689 (ex M.-L. 
Zarnitz collection)

Measurements: D (total): 29 mm D (field): 26 mm W: 12,87 gr

Technology - State of 
preservation:

Struck slightly off centre; fairly good condition

Publishing history: Münz Zentrum 90 (14-16 May 1997), no. 1047 (sold) [proposed 
date: 810-840]: mentioned in SBS 8 (2003), 234 [proposed date: 
second half of 8th c.]
 

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Cruciform invocative monogram of Θεοτόκε βοήθει (Laurent 
type V) with inscription in the quarters; wreath border

. - σ| - λ

Reverse: Inscription in 5 lines; wreath border

σισι|̣ηπτ|.ικσπ|.κομιτ|.οψ

and OPS_114 = Turkey: Istanbul, Archaeological Museum 481 (ex 502) [see J.-Cl. Cheynet, 
et al., Les sceaux byzantins du Musée archéologique d’Istanbul, Istanbul 2012, no. 3.83 
(late 9th-early 10th c.)]. In the Taktika the first mention of a strategos of Opsikion is 
encountered in the Taktikon of Escurial, see Oikonomidès, Listes (1972), 265. The literary 
sources, mainly those written from the 10th c. onwards, occasionally call the governor of 
Opsikion strategos. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

257STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

(Θεοτόκε βοήθει) [τ]ῷ σῷ δούλῳ // + Σισινήῳ πατ[ρ]ικ(ίῳ) (πρωτο)σπα(θαρίῳ) [(καὶ)] 
κόμιτ(ι) [τ]οῦ Ὀψ(ικίου)

Θεοτόκε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Σισιννίῳ, πατρικίῳ, πρωτοσπαθαρίῳ καὶ κόμητι τοῦ 
Ὀψικίου

Commentary:
The epigraphy of the seal, as well as the titles of Sisinnios, suggest a date 
around the late 8th or early 9th c. In this period we know of`the patrikios 
Sisinnios Triphylles, who was strategos of Thrake in 79913. Sisinnios 
Triphylles is listed among those killed in the battle against the Bulgars in 
811. His office is not mentioned, but it is certain that at that point he was 
no longer strategos of Thrake, since the latter is mentioned further down in 
the list of the fallen higher officials14. Therefore, an identification of Sisinios 
with the owner of our seal cannot be excluded.

4. Anonymus, imperial spatharios and protostrator of Opsikion 
(first half of 9th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_629/OPS_147
Counterpart entry in the PmbZ # 30829

Present location: Greece: Athens, Numismatic Museum K122γ (ex Σ.Π. 1897-
1898: VI, 15)

Measurements: D (total): 25 mm Th: 4 mm W: 10.17 gr

Technology - State of 
preservation:

Blank smaller than die; pierced in the centre

13. Theophanis Chronographia, ed. C. de Boor, vols. 1-2, Leipzig 1883-1885 (repr. 
Hildesheim 1963) [hereafter: Theophanes], 477.

14. Theophanes, 491.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

258 	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras

Publishing history: Konstantopoulos, Molybdoboulla (1917), no. 122γ (not 
illustrated) 

Parallel specimen(s): TAKTIKON (ed. 2015): OPS_81 (from another boulloterion: 
BL_629.1)15

Obverse: Cruciform invocative monogram of Θεοτόκε βοήθει (Laurent 
type V) with inscription in the quarters; border of dots

. - σ|.. - λ
Reverse: Inscription in 4 lines (3 surviving); border of dots

....|..ιβσπ..|sστρ̣.|τοψ̣.

(Θεοτόκε βοήθει) [τ]ῷ σῷ [δού]λῳ // [...]ι β(ασιλικῷ) σπ[αθ(αρίῳ)] (καὶ) (πρωτο)
στρά[τ(ορι)] τοῦ Ὀψ[ι(κίου)]

Θεοτόκε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ ...ι, βασιλικῷ σπαθαρίῳ καὶ πρωτοστράτορι τοῦ Ὀψικίου
15            
Commentary: 
Due to oversight (or printing error?) Konstantopoulos described the 
obverse of this seal as being decorated with a cross, rather than a cruciform 
invocative monogram. Konstantopoulos proposed a date in the 9th-10th c., 
but the general outlook and the epigraphy of this specimen suggest a rather 
earlier date (early 9th c.). 
The almost identical outlook of our specimen to the parallel in the 
Hermitage indicates that they both belong to the same individual. The 
only tiny difference between the two is that the ligated diphthong  on the 
Athenian specimen (last line of the reverse) is spelled out on its Hermitage 
counterpart. The rather short space available for engraving the owner’s 
name (which was perhaps preceded by a crosslet), as well as the preserved 
ending in –I, may favor its reconstruction as Leon. We know of just one 
more protostrator of Opsikion, attested literary in the year 71316. The office 
of protostrator is not encountered in other themes. The protostrator was the 
head of the imperial stratores and the occurrence of this office in Opsikion 
could suggest a late connection of Opsikion to the imperial guard. However, 
one may equally suppose that the office of protostrator (in charge of the 
stratores of the komes of Opsikion) was analogous to that of the domestikos 
of the stratores of the strategos of the Anatolikoi attested in 716/717 (i.e. the 
head of an elite force around the strategos or of his bodyguard)17.

15. OPS_81=Russia: Saint-Petersburg, Hermitage M-7072 [unpublished].
16. Theophanes, 383. 
17. ΤΑΚΤΙΚΟΝ (ed. 2015): PN_1158 = Theophanes, 388. Yet, no protostrator of a 

theme is ever mentioned in the Taktika.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

259STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

5. Theophilos, imperial protospatharios and strategos of Opsikion 
(first half of 10th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_607/OPS_193
Counterpart entry in the PmbZ: not included

Present location: France: Paris, IFEB 369

Measurements: D (total): 21 mm D (field): 17 mm W: 6,19 gr

Technology - State of 
preservation:

Broken along the channel on the obverse

Publishing history: Unpublished

Parallel specimen(s): TAKTIKON (ed. 2015): OPS_194 (from another boulloterion: 
BL_607.2)18

Obverse: Patriarchal cross on (possibly three) steps (only one step is 
visible) flanked by mid-rising fleurons; circular inscription; 
border of dots

̣κε̣ṛοηθητ̣̣ς......

Reverse: Inscription in 5 lines; border of dots

θεο|.ηλr|.σπαθs.|τρ̣τιγ/τ|.ψ̣ικ̣ 
   
+ Κ(ύρι)ε βοήθη τῷ σ[ῷ δούλῳ] // + Θεο[φ]ήλῳ β(ασιλικῷ) [(πρωτο)]σπαθ(αρίῳ) (καὶ) [σ]
τρατιγ(ῷ) τ(οῦ) [Ὀ]ψικ(ίου) 
    
Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Θεοφίλῳ, βασιλικῷ πρωτοσπαθαρίῳ καὶ στρατηγῷ τοῦ 
Ὀψικίου

18                 

18. OPS_194 = France: Paris, IFEB 689 [to be published by J.-Cl. Cheynet in the 
TAKTIKON workshop (forthcoming)]. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras260

Commentary: 
The identification of this person is problematic, since he is not recorded 
elsewhere. This Theophilos, one of the earliest attested strategoi of Opsikion 
(see our commentary above, no. 2), cannot be identified with any of the 
homonymoi military officers known in this period. In the TAKTIKON 
(ed. 2015) database there are 13 seals, representing a total of nine different 
strategoi of Opsikion between the late 9th c. and the 1060s. The last known 
strategos of Opsikion is probably Michael of Euthymios, magistros and 
vestes19, who, interestingly enough, also served as praitor (judge) of Opsikion 
(see below, no. 6). Although the office of the komes and that of the strategos 
of Opsikion are each attested over an equal period of time (ca. two centuries), 
the quantity of the preserved seals (76) issued by the 33 (sigillographically 
attested) kometes is much higher than the number of seals (13) issued by the 
nine (sigillographically attested) strategoi of Opsikion. This fact may refect 
the declining military importance of Opsikion as a theme. At the same 
time, the number of seals of the civil officials of Opsikion are rising.

6. Michael of Euthymios, magistros, vestes and praitor of Opsikion 
(ca. 1050-1070)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_564/OPS_39
Counterpart entry in the PBW (consulted in 17.ix.2015) Michael 117 

19. ΤΑΚΤΙΚΟΝ (ed. 2015): OPS_192 = Unknown present location [see auction Pecunem 

29 (1 March 2015), no 754] and OPS_197=France: Paris, BnF Zacos 189 [unpublished]. These 
two seals should be dated between the 1050s and 1060s. The office of Theodoros Dalassenos 
as strategos in Opsikion has been dated in the late 1050s., see Österreich II (2004), no 330.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

261STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

Present location: USA: Washington D.C., DO BZS.1955.1.2909 (ex Zacos 
collection)

Measurements: D (total): 27 mm D (field): 26 mm W: 13,6 gr

Technology - State of 
preservation:

Slightly corroded on the reverse; otherwise fine

Publishing history: Unpublished

Parallel specimen(s): TAKTIKON (ed. 2015): OPS_97; OPS_98 (from the same 
boulloterion as the DO specimen: BL_564.1); OPS_86 (from 
another boulloterion: BL_564.2)20

Obverse: The Archangel Michael with open wings standing on a dais, 
wearing the elaborately embroidered loros, holding long scepter 
surmounded by trefoil ornament (r. hand) and a globus cruciger 
(l. hand); border of dots

|Ι -Χ|Α, 

Reverse: Inscription in 7 lines; border of dots 

|Κ̅Ε̅R,̣Θ,|ΙΧΑ̣ΗΛ|ΑΓΙΣΤΡ|RΕΣΤ,SΠΡaΙ̣|Τ,Ρ,ΤΟ̣ψ̣ι|ΚΤ
Τ̣..|ΘΥ̣Ι̣

Μιχα(ὴλ) // + Κ(ύρι)ε β(οή)θ(ει) Μιχαὴλ μαγίστρῳ βέστ(ῃ) καὶ πραίτ{,}ωρ(ι) τοῦ 
Ὀψικ(ίου) τῷ τοῦ [Εὐ]θυμίου

Μιχαήλ. Κύριε βοήθει Μιχαὴλ, μαγίστρῳ, βέστῃ καὶ πραίτωρι τοῦ Ὀψικίου, τῷ τοῦ 
Εὐθυμίου
                   20 
Commentary: 
The area of jurisdiction of this official is not so clearly visible on the DO 
specimen, which explains why it was not included in DOSeals 3 (1996).
The appearance of the term praitor, as a synonym for krites, is yet another 
manifestation of the antiquarianism that pervaded the administrative system 
during the second half of the 11th c., when some more old names of offices (e.g. 
moderator, kensor) or titles (e.g. hypatos and illustrios) reappeared21. The 
adoption of these “novelties” was not uniform, but progressed differently in 
the various themes, as indicated in the cursus honorum of Leon Skleros, who 

20. OPS_86 = Russia: Saint Petersburg, Hermitage M-2988 [unpublished]; OPS_97 = 
Austria: Vienna, Kunsthistorisches Museum MK 216 [see Österreich II (2004), no. 218)]; 
OPS_98 = Switzerland: Geneva MAH, CdN 2004-411 (ex Zacos collection) [see Campagnolo-
Pothitou and Cheynet, Sceaux Zacos (2016), no. 145].

21. See the commentary in DOSeals 3 (1996), 156 (no. 86.36).



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras262

started as vestarches and krites of the Anatolikoi, continued with the same 
titles as praitor of Opsikion (where he was later promoted to magistros), 
then moved to the theme of the Boukellarioi as (once again) praitor and was 
later appointed krites of Aigaion Pelagos with the titles of magistros, vestes 
and vestarches22. It may also be that these terms were used interchangeably, 
as suggested by the fact that in one of his letters to an anonymous krites of 
Opsikion, Michael Psellos, addresses his correspondent as krites, dikastes 
and praitor23. These terms may have been used in a similar way also on seals, 
as indicated by the almost contemporary seals of Theodoros Makrembolites, 
designated as krites of Opsikion (these seals – due to the title protovestes of 
Theodoros – should not be dated earlier than the late 1060s) and the seals 
of our Michael of Euthymios, designated as praitor of Opsikion (his seals 
should not be placed after 1070)24. Besides, around the same period (we 
cannot be certain whether this was before or after his post in Opsikion) and 
with the exact same titles, our Michael is also attested as krites in the theme 
of the Thrakesioi25.
Michael, the “son of Euthymios”, was accused (along with his brother 
Nikephoros and other relatives) of leading a plot against Konstantinos IX 
Monomachos in ca. 1050-105126. Unlike his brother (who was banished and 
had his property confiscated), the charges against Michael and the other 

22. For a sketch of his career see J.-Cl. Cheynet, Les sceaux de la famille Sklèros de 
la collection Zacos à la Bibliothèque nationale de France, in: Hypermachos: Festschrift für 
Werner Seibt zum 65. Geburtstag, eds. Chr. Stavrakos – A.-K. Wassiliou – M. Krikorian, 
Wien 2008, 1-14, here 5.

23. Michaelis Pselli Scripta Minora, vol. 2: Epistulae, ed. E. Kurtz and F. Drexl, 
Milano 1941, 127 (no. 99). 

24. Theodoros Makrembolites, protovestes and krites of Opsikion [TAKTIKON (ed. 
2015): PN_601] is attested on four specimens: OPS_79 = Russia: Saint Petersburg, Hermitage 
M-6101 [see J.-Cl. Cheynet – C. Morrisson – W. Seibt, Les sceaux byzantins de la collection 
Henri Seyrig, Paris 1991, 113 (simple mention)]; OPS_150 = Germany: Munich, collection 
Theodoridis 1120 [see Cheynet and Theodoridis, Collection Theodoridis (2010), no. 
127]; OPS_174 = France: Paris, BnF Zacos 388 [see H. Hunger, Die Makremboliten auf 
byzantinischen Bleisiegeln und in sonstigen Belegen, SBS 5 (1998), 1-28, here 22-23, no. 17] 
and OPS_202 = Unknown present location [see auction Pecunem 27 (4 January 2015), no. 
906]. See also, Oikonomidès, Organisation administrative (1976), 125-152 (mainly 148-149). 

25. See e.g. DOSeals 3 (1996) no. 2.18; auction Roma IX (March 2015), no. 9.85.
26. Ioannis Scylitzae synopsis historiarum, ed. J. Thurn, Berlin-New York 1973, 471.8-13.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

263STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

accused were dismissed. The office of praitor, which cannot be dated before 
1050, suggests that Michael probably served in Opsikion after the afore-
mentioned rebellion. His rank, as magistros and vestes, conforms to the 
practices of title attribution during the 1040s-1060s, as can be observed in 
the cases of many other of his colleagues. 
An interesting aspect in the career of Michael is that while magistros and 
vestes, he also served as strategos of Opsikion; furthermore, the two seals 
that attest to this (otherwise unknown) career stage of his, exhibit the same 
decoration on their obverse (the standing archangel Michael) and almost 
the same alignment of the legend on the reverse as on his seals as praitor27. 
Michael’s involvement in the military sector should not be regarded as 
something very surprising. The decline of the thematic army in the course of 
11th c. led to the significant reduction of the army forces under the command 
of the strategos and to the radical change of the nature of his functions28. 

Anatolikoi

7. Anonymus, imperial (?) spatharios and ek prosopou of the Anatolikoi 
(800-850)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1160/ANAT_247
Counterpart entry in the PmbZ # 11977

27. OPS_192 = Unknown present location [see auction Pecunem 29 (1 Mar 2015), no. 
754]; OPS_197 = France: Paris, BnF Zacos 189 [unpublished].

28. On the demotion of the strategos see Glykatzi-Ahrweiler, Administration (1960), 
50-52; Oikonomidès, Organisation administrative (1976), 148; Cheynet, Du stratège au duc 
(1985), 181-194.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

264 	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras

Present location: France: Paris, IFEB 1690 (ex M. Sorlin-Dorigny collection) 

Measurements: D (total): 27 mm
 

Technology - State of 
preservation:

Half missing; corroded

Publishing history: Schlumberger, Sigillographie (1884), 736, no. 1 (with erroneous 
drawing) 

Parallel specimen(s): No known parallels
 

Obverse: Cruciform invocative monogram (indeterminate type)

T - ..|̣ - ..

Reverse: Inscription in 4 lines (3 surviving)

.....|...AΘ̣Α.|..ΚΠΡΤΟ̣|ΑΑΤ

(Θεοτόκε or Κύριε βοήθει) τῷ [σῷ] δού[λῳ] // [... β(ασιλικῷ) σπ]αθα[ρίῳ (καὶ) ἐ]κ 
πρ(οσώπου) τον Ἀνατ(ολικῶν)

Θεοτόκε or Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ, ..., βασιλικῷ σπαθαρίῳ καὶ ἐκ προσώπου τῶν 
Ἀνατολικῶν

Commentary:
The epigraphy of the seal suggests a date in the first half of the 9th c. 
Schlumberger read Κ(ΟΥ)Μ(Ε)Ρ(ΚΙΑΡΙΩ) instead of [E]KΠΡ(OΣΩΠOΥ). 
The restoration of the title as imperial spatharios, instead of protospatharios, 
is dictated by its combination with the office of ek prosopou. In the 8th-9th 
c. protospatharios was a very important title, often held by strategoi and 
other high-ranking officials, while the known ek prosopou usually bore the 
titles of imperial spatharioi or imperial spatharokandidatoi.
This is one of the five ek prosopou of the Anatolikoi recorded in the 
TAKTIKON database, covering the period from the 8th to the first half of 
the 11th c. Only one more seal dates in the same period as our specimen, 
that of Bardas, imperial spatharios and ek prosopou of the Anatolikoi29. 
The ek prosopou of the themata were officials appointed directly by the 
emperor to act as his representatives (handle petitions, fulfill imperial orders 
etc.). They rank much lower than the strategos in the state hierarchy30. 

29. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1010/ANAT_23 = USA: Washington, D.C., DO 
BZS.1955.1.717 [see DOSeals 3 (1996), no. 86.19]. 

30. Oikonomidès, Listes (1972), 103. See also Glykatzi-Ahrweiler, Administration 
(1960), 39-40.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

265STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

Sometimes, in special occasions only, they replaced the strategos, 
acquiring thus additional military functions, as exemplified in the case of 
Ioannes Echimos, ek prosopou of the Kibyrraiotai from 821 to 825, who 
was placed in charge of the defence of Attaleia during the Arab attack in 
82431. This event suggests that there was no strategos in the city at that 
time (either he was absent or the post was vacant). Another example is 
offered by Eustathios, who was appointed ek prosopou of the Kibyrraiotai 
in 911-912. Following Porphyrogennetos’ narrative, it seems that there 
was no strategos of the Kibyrraiotai at that time. The contemporary to 
Eustathios, Staurakios Platys (katepano of the Mardaitai in the theme of 
the Kibyrraiotai) was exercising duties similar to a strategos, although not 
over the whole theme. After his appointment as ek prosopou, Eustathios 
must have acted as strategos, since he complained to the emperor (referring 
obviously to Staurakios Platys) that there should (and could) not be two 
strategoi in the same theme. At the end, Eustathios plotted successfully 
against Staurakios and Leon VI removed the latter and promoted 
Eustathios as katepano of the Mardaitai, as well32. Unfortunately, we 
do not know whether Eustathios was officially exercising the duties of 
a strategos in the Kibyrraiotai. The next emperor, Alexandros, removed 
Eustathios from the theme and appointed Niketas as strategos and 
Niketas’ son, Aberkios, as katepano. It is remarkable that in both cases 
the person in charge in the absence of a strategos was the ek prosopou 
and not a military official.

8. Phokas, imperial spatharios and strategos of the Anatolikoi 
(first half of the 9th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1109/ANAT_139
Counterpart entry in the PmbZ # 6216

31. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1603 = Life of St Antonios the Younger, ed. A. 
Papadopoulos-Kerameus, Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ὁσίου Ἀντωνίου τοῦ Νέου, Pravoslavnyj 
Palestinskij Sbornik’ 19.3 (57) (1907), 186-223, especially 194-195, 199-202.

32. TAKTIKON (ed. 2015): PN_161 = Constantine Porphyrogenitus, De Administrando 
Imperio, ed. G. Moravcsik - R. Jenkins, Washington, D.C. 1967, 50.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras266

Present location: Greece: Athens, Numismatic Museum K 146α (ex Σ.Π. 1904-5, 
ΚΓ΄, 32)

Measurements: D (total): 28 mm Th: 4 mm W: 12,11 gr

Technology - State of 
preservation:

Broken along the channel and restored; obverse corroded

Publishing history: Konstantopoulos, Molybdoboulla (1917), no. 146α (not 
illustrated)

Parallel specimen(s): TAKTIKON (ed. 2015): ANAT_114 (from another boulloterion: 
BL_1109.1)33

Obverse: Cruciform invocative monogram of Θεοτόκε βοήθει (probably 
Laurent type V) with inscription in the quarters; wreath border

T - Σ|. - Λ̣

Reverse: Inscription in 4 lines; wreath border

ΦΟΚΒ|CΠΑΘSCTΡ|ΤΙΓΤ.|ΤΟΛΙC

(Θεοτόκε βοήθει) τῷ σῷ [δ]ούλῳ // Φοκᾷ β(ασιλικῷ) σπαθ(αρίῳ) (καὶ) στρατιγ(ῷ) τ(ῆς) 
Ἀν[α]τολις

Θεοτόκε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Φωκᾷ, βασιλικῷ σπαθαρίῳ καὶ στρατηγῷ τῆς Ἀνατολῆς
33              
Commentary: 
The epigraphy of the seal suggests a date no later than the first half of 9th 
c. Worth noting is the unusual term “strategos of Anatole”. In this period 
we have monostrategoi (arch-generals) of Anatole, who are responsible for 
more than one themes in the East, such as Aetios (801-802)34 or Bardanes 

33. ANAT_114 = Crimea: Sudak, collection and inventory number not available [see 
E. Stepanova, New seals from Sudak, SBS 6 (1999), 47-58, here 57, no. 21; republished in 
Cheynet, Sceaux Phocas (2008), 501].

34. Theophanes, 475-476. We would prefer to attribute to this Aetios, the seal published 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

267STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

(802-803)35. However, this exceptional office was usually reserved for one 
of the most trusted state officials and this could not have been the case 
for Phokas, especially because of the medium ranking title of imperial 
spatharios that he held. 
Another possibility, of course, is that the term “Anatole” on this seal 
is actually used to denote the theme of the Anatolikoi, as is often the 
case in the literary sources of the middle Byzantine period36. Cheynet 
excluded this possibility, since the strategoi of the Anatolikoi during 
the 8th and 9th c. usually bear the higher titles of patrikios or imperial 
protospatharios37. On the other hand, the title of imperial spatharios 
seems to retain a relative importance until the middle of the 9th c. as 
suggested by the TAKTIKON lists of the strategoi in Opsikion and 
the Kibyrraiotai, as well as other strategoi of the period between the 
middle of the 8th and the middle of the 9th c. in the Thrakesioi and the 
Armeniakoi, some of whom bear the medium-ranking title of imperial 
spatharios38. We should not, therefore, exclude the possibility that this 
happened also in the Anatolikoi.

by Zacos and Veglery (1972), no. 1690A, since it looks to us earlier in date (possibly late 8th/
early 9th c., rather than first half of the 9th c., as proposed by Zacos and Veglery). A parallel 
of this specimen has been recently found in the collection of the Archaeological Museum of 
Alanya and will be published by Nilgün Elam in the TAKTIKON workshop (forthcoming).

35. Chronographiae quae Theophanis Continuati nomine fertur Libri I-IV (CFHB 
53), eds. M. Featherstone, J. S. Codoñer, Boston and Berlin 2015, 14. Earlier examples of 
monostrategoi include Herakleios, the brother of the emperor Tiberios-Apsimaros (698-
705) (Nikephoros Patriarch, 102), and Niketas, the son of the usurper Artabasdos (741-743) 
(Theophanes, 417). After the middle of the 9th c., when the domestikoi of the scholai emerged 
as the highest commanders of the Byzantine army, the office of the monostrategos disappeared.

36. On this issue, see the study by A. Kontogiannopoulou on “Eōa / Anatolē, Anatolikoi”: 
Notional Approach of the Terms through Byzantine Literary Sources, in: TAKTIKON 
workshop (forthcoming).

37. Cheynet, Sceaux Phocas (2008), 501.
38. See for example the cases of Gregorios Mousoulakios, imperial spatharios and komes 

of Opsikion, 8th c. [see DOSeals 3 (1996), no. 39.26]; Christophoros, imperial spatharios and 
strategos of the Kibyrraiotai, first half of the 9th c. [see I. Jordanov, Corpus of Byzantine 
Seals from Bulgaria, v. 3, Sofia 2009, no. 1314]; Theodoros, imperial spatharios and strategos 
of the Thrakesioi, 8th c. [see DOSeals 3 (1996), no. 2.53]; Manuel, imperial spatharios and 
strategos of the Armeniakoi, 9th c. [see DOSeals 4 (2001), 22.45]. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras268

The name of Phokas is rarely attested in this period. One could not exclude 
that the contemporary seals of Phokas, imperial spatharios and strategos 
of Cherson, may have also belonged to the owner of our specimen, but the 
long distance between the two provinces does not admittedly favour such an 
identification39. It is also quite possible, as Cheynet has suggested, that our 
Phokas was one of the ancestors of the famous homonymus family. However, 
any connection between our Phokas and other homonymi of the late 9th 
or early 10th c. should be excluded on chronological and sigillographic 
grounds40.
The TAKTIKON database includes a total of 81 seals of strategoi of the 
Anatolikoi, representing around 30% of the total sigillographic corpus of 
this theme. These 81 seals were struck by 45 strategoi of the Anatolikoi, 20 
of whom remain anonymi. Most of the seals of these anonymi are placed 
in the early period of the theme (late 7th to the middle of the 9th c.) and 
eventually some of them could have belonged to the same person.

9. Anonymus, tourmarches of the Anatolikoi (first half of the 9th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1156/ ANAT_195
Counterpart entry in the PmbZ: not included

39. N. Alekseyenko, L’administration byzantine de Cherson. Catalogue des sceaux, 
Paris 2012, nos. 29-30 (dated in the middle of the 9th c.).

40. See J.-Cl. Cheynet, Les Phocas, in: Id., Société byzantine (2008), v. 2, 473-497, here 
473-476, as well as Id., Sceaux Phocas (2008), 499-501 (with the correct dating).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

269.STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

Present location: Germany: Munich, Staatliche Münzsammlung 13

Measurements: D (total): 22 mm D (field): 21 mm W: 14,02 gr

Technology - State of 
preservation: 

Blank much smaller than die, resulting to the loss of much of the 
legend; good state of preservation

Publishing history: Unpublished

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Cruciform invocative monogram (indeterminate type)

.. - ..| - Λ.

Reverse: Inscription in 4 lines (2 surviving); wreath border

[...]|[...]|..Ρ̣ΜΡΧ|.Τ

(Θεοτόκε or Κύριε βοήθει) [τῷ σῷ] δούλ[ῳ] // [... του]ρμάρχ(ῃ) [τ(ῶν)] Ἀνατ(ολικῶν)

Θεοτόκε or Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ ..., τουρμάρχῃ τῶν Ἀνατολικῶν

Commentary: 
The tourmarchai were high ranking military officials, second in rank after 
the strategos. They commanded the theme’s tourmai (a subdivision of the 
theme). Our anonymous tourmarches is one of the 11 tourmarchai known to 
have served in the theme of the Anatolikoi (the earliest recorded tourmarches 
of the theme is a certain Nikaias in 716/717)41. Although the office of the 
tourmarches was still in existence during the 10th and 11th c., there is no 
recorded tourmarches of the Anatolikoi after the middle of the 9th c. 

10. Basileios, ... (?) and strategos of the Anatolikoi (last third of the 9th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1011/ANAT_119
Counterpart entry in the PmbZ # 20908

41. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1086 = Theophanes, 388-389.



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras270

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

Present location: Greece: Athens, Numismatic Museum K 146 (ex A.E. 2962)

Measurements: D (total): 25 mm D (field): 20mm Th: 3,2 mm W: 16 gr

Technology - State of 
preservation:

Blank larger than die; corroded (especially on the obverse)

Publishing history: Konstantopoulos, Molybdoboulla (1917), no. 192 (not 
illustrated)

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Simple cross on steps; inscription between double border of dots

KεROhθηTOC.OVΛλ

Reverse: Inscription in 5 lines; border of dots

|RACỊΛΙ|̣....t̣ρ|Ε   ̣ι ̣ΚεΣ̣ΤΡΑΤΙ̣|ΓΤΝΑΝΑ|ΤΟΛΙΚΝ| 

Κ(ύρι)ε βοήθη το σῷ [δ]ούλῳ{λῳ} // + Βασιλίῳ ...τωρει (?) κε [σ]τρατιγῷ τῶν Ἀνατολικῶν 

Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Βασιλείῳ, ... καὶ στρατηγῷ τῶν Ἀνατολικῶν

Commentary: 
Note the repetition of the last syllable of the word ΔOVΛ on the obverse, 
possibly the engraver’s reaction to the horror vacui. The crosslet above the 
inscription on the reverse may have been flanked by pellets that are not visible 
anymore due to corrosion.
Part of the second line is damaged. Konstantopoulos read R/A/CΠΑΘ/. This 
reading, however, should be utterly excluded on account of the two, clearly visible, 
letters (ρ) forming the end of the second line (no letters follow thereafter). In 
the third line, the first, somewhat corroded, letter may be interpreted as a Θ 
followed by an abbreviation. Yet, the preceding ρ (at the end of the second 
line) suggest to us that what follows in the beginning of the third line are the 
letters εI. This part of the inscription was reserved most probably for a title, 
but the only possible solutions on account of the preserved letters, i.e. the titles 
of vestitor or imperial strator, are too low for a strategos of the Anatolikoi, 
the highest military command in the empire. We cannot offer a satisfactory 
alternative, but it may be possible that what we have here is a second office rather 
than a title. Among them, we might point to the high office-title of rhaiktor42. 
Among the known homonymoi military officials of the period, none seems to 
offer a secure identification with the owner of our specimen. 

42. ODB, s.v. rhaiktor.



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 271

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

11. Bardas Parsakoutenos, magistros and doux of the Anatolikoi
(last quarter of 10th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1165/ANAT_245; ANAT_280 
Counterpart entry in the PmbZ # 20786 (but with no mention to the career 
stage revealed by our specimens). 

(a) ANAT 245

Present location: France: Paris, IFEB 291

Measurements: D (total): 28 mm D (field): 24,5 mm Th: 2,1 mm W: 14,13 gr

Technology - State 
of preservation:

Corroded; pierced

Publishing history: Unpublished43

Parallel specimen(s): ANAT_280

Obverse: Eight-ray invocative monogram with (possibly) a letter (Θ ?) in the 
centre and the following (clearly visible) letters at the ends of each 
one of the eight spokes (from the first visible letter on the left and 
then clockwise): T - R -  - EI - . - . - . - . ; border of dots. 

Reverse: Inscription in 6 lines; border of dots

  |rr,|γι̣σ̣τρ,|s..τν|ν.ολκ̣|....|oπ.̣...

Κύριε (or Θεοτόκε) βοήθει τῷ σῷ δούλῳ // + Βάρδ(ας) μάγιστρ(ος) (καὶ) δ[οῦξ] τῶν 
Ἀνα[τ]ολ(ι)κῶ[ν {ὁ Πατ}] ὁ Π[αρσ(α)κ(ουτηνός)]

Κύριε (or Θεοτόκε) βοήθει τῷ σῷ δούλῳ. Βάρδας, μάγιστρος καὶ δοῦξ τῶν Ἀνατολικῶν 
ὁ Παρσακουτηνός 

43           

43. Studied by Prigent, IFEB (1994, unpublished), no. 8 [980-1000].



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras272

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

(b) ANAT_280

Present location: Netherlands: Hasselt, Boersema collection

Measurements: D (total): 30 mm W: 16,24 gr

Technology - State 
of preservation:

Good state of preservation

Publishing history: Unpublished

Parallel specimen(s): ΑΝΑΤ_245

Obverse: Rosace made of a circled dot in the center and six arrow-like spokes 
symmetrically arranged around it; along the circumference, between 
borders of dots, circular inscription starting with a crosslet at 12 o’clock.
 
κεrοηθειτσ.̣̣λ

Reverse: Inscription in 6 lines; border of dots

  |rr|γιστρ,|s̣τν̣|̣τολκ̣|οπτ̣|oπρσκ

Κ(ύρι)ε βοήθει τῷ σ[ῷ] δούλῳ // + Βάρδ(ας) μάγιστρ(ος) (καὶ) δοῦξ τῶν Ἀνα[τ]ολ(ι)κῶν 
{ὁ Πατ} ὁ Παρσ(α)κ(ουτηνός)

Κύριε, βοήθει τῷ σῷ δούλῳ. Βάρδας, μάγιστρος καὶ δοῦξ τῶν Ἀνατολικῶν ὁ 
Παρσακουτηνός

Commentary: 
We note here the (often encountered on seals) syntactic discrepancy 
between an invocation on the obverse and the use of the nominative (instead 
of the dative) in the legend of the reverse. Despite their different obverse, 
suggesting (at first sight) the use of two different boulloteria, the reverse 
of these two specimens comes from the same matrix as indicated by the 
identical alignment of the letters and even more by some secondary details 
such as the small dot above Δ in the first line, another small dot used as 
abbreviation sign after the Λ in the fourth line or the small, very round, 
O in the beginning of the last line. The more flattened appearance of the 



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 273

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

letters on the reverse of ANAT_280 in contrast to their counterparts 
on ANAT_245, which retain still some of their relief, may indicate that 
ANAT_245 was struck earlier in date (i.e. when the corresponding matrix 
was not fully worn-out, as yet).
The reconstruction of the legend on the reverse poses a slight problem, due 
to the four (obviously) superfluous letters at the end of the fifth line. We 
believe that this is most probably a mistake carried out by the engraver of 
the matrix, while trying to render the owner’s surname (it seems that he 
confused the family name with the title of patrikios, hence the letter T). 
When he realized his mistake, he started engraving the surname from the 
beginning in the next line.
The fairly rare eight-ray monogram on the obverse of ANAT_245 is typical 
of the last third of the 10th c., a date confirmed also by the epigraphy of this 
specimen44. 
Bardas Parsakoutenos and his two brothers, Theodoros and Nikephoros, 
originated from the town of Parsakoute, hence their surname. Bardas was 
a cousin of the emperor Nikephoros Phokas and of the latter’s namesake 
brother, the rebel Bardas Phokas. As Bardas Phokas rebelled in 970 against 
Ioannes Tzimiskes, his relatives were the first ones to support him. At that 
point, all the Parsakoutenoi brothers bore the title of patrikios45. After 
the failure of Bardas Phokas all those who supported him (including the 
Parsakoutenoi) fell from grace (to say the least) and may have even been 
imprisoned. 
When, after the death of Ioannes Tzimiskes in 976, Bardas Skleros rebelled, 
Bardas Phokas was released in order to lead the war against him. Under the 
circumstances, Bardas Parsakoutenos was also restored and promoted to 
magistros. He led a naval expedition to Abydos where he defeated the fleet of 
Bardas Skleros that was harassing the trade routes to Constantinople46. Most 
probably, his office in the Anatolikoi should be dated after this sea battle 
and probably before the next rebellion of his cousin Bardas Phokas in 987, 

44. N. Oikonomides, Τυπολογία και χρονολόγηση στα μολυβδόβουλλα, in: 
ΛΑΜΠΗΔΩΝ. Αφιέρωμα στη μνήμη της Ντούλας Μουρίκη, ed. M. Aspra-Bardabaki, v. 
2, Athens 2003, 561-564., mainly 562-563. 

45. Leonis Diaconi Historiae, ed. C. B. Hase, Bonn 1828, 112-113.
46. Op. cit., 170.



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras274

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

whom he must have supported. At any rate, since Bardas Parsakoutenos is 
already attested in 954, his activities as an official could not have extended 
beyond ca. 100047. 
From the 10th century onwards regiments of the central army forces, the 
tagmata, began being stationed in the provinces, as well. The doux of a theme 
was the head of a regiment of the tagmata stationed in the particular theme. 
In the late 11th century, mainly from 1060s-1070s, as the thematic armies 
were being dissolved, the strategos lost prestige and disappeared having been 
replaced by the doux48. The last attested strategos of the Anatolikoi (in ca. 
1072-1074) is the protoproedros Konstantinos Doukas, cousin of Michael 
VII49. From ca. 1074 to 1077, however, Nikephoros Botaneiates, doux of the 
Anatolikoi, seems to have acted as the actual commander of the theme50. 
On the basis of the TAKTIKON prosopographic lists, Bardas Parsakoutenos 
is the first known doux in the theme of the Anatolikoi, obviously as 
commander of the tagmata stationed or recruited from the Anatolikoi. His 
subofficial, the domestikos, is attested for the first time also around this 
period51. The topoteretes, the second in command after the doux, appears in 
the Anatolikoi in the mid. 11th c.52. 

12. Nikephoros, imperial spatharokandidatos and krites of the 
Anatolikoi (second half of the 10th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1091/ANAT_194
Counterpart entry in the PmbZ: not included

47. On the duration of his career see PmbZ # 20786 (Bardas Parsakutenos).
48. This change has been studied in Cheynet, Du stratège au duc (1985).
49. See PN_1053 /ANAT_158; ANAT_174 = Austria: Vienna, Kunsthistorisches Museum 

MK 258 [see Österreich I (1978), no. 36]. See also, Cheynet, Du stratège au duc (1985), 187. 
50. O. Karagiorgou, “ἀπὸ Λάμπης λαμπτῆρα φωσφόρον ἐπιδημῆσαι τοῖς βασιλείοις 

προεσήμανον” (Attaleiates XII 9-10, p. 175). On the Way to the Throne: The career of 
Nikephoros III Botaneiates before 1078, in: Hypermachos. Studien zu Byzantinistik. 
Armenologie und Georgistik. Festschrift fur Werner Seibt zum 65. Geburtstag,Wiesbaden 
2008, 105-133, here 120-122 (career stage VII).

51. This is a certain Ioannes (PN_533) attested by two seals (OPS_102 = Austria: Vienna, 
Institut für Numismatik und Geldgeschichte 69 and OPS_173 = USA, Washington, D.C., DO 
BZS.1947.2.1086), see Österreich II (2004), no. 243 and DOSeals 3 (1996), no. 86.17, respectively.

52. Konstantinos Gabalas (PN_1058) attested by ANAT_73, = Washington, D.C., DO 
BZS.1955.1.3026, see DOSeals 3 (1996), 86.63 (ca. 1060s-1070s, in accordance to the titles).



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 275

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Present location: Germany: Munich, Staatliche Münzsammlung 713

Measurements: D (total): 16 mm W: 4,24 gr

Technology - State of 
preservation:

Blank smaller than die; good condition

Publishing history: Unpublished

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Duck walking to r., head turned backward, holding branch in 
its beak, with a ribbon whose ends float in the air; circular 
inscription

[...]c̣λ̣,

Reverse: Inscription in 5 lines (4 surviving)

νικη̣φ|̣.ρRΣΠΑΘ|.ΑΝSΚΡΙ|̣.ΤΑ|.t.̣.

[Θ(εοτό)κε or Κ(ύρι)ε β(οήθει) τῷ] σῷ δούλ(ῳ) // + Νικηφ[ό]ρῳ β(ασιλικῷ) σπαθ(αρο)–
[κ]ανδ(ιδάτῳ) (καὶ) κρι[τ(ῇ)] τῶν Ἀν[α]τ[ολ(ικῶν)]

Θεοτόκε or Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Νικηφόρῳ, βασιλικῷ σπαθαροκανδιδάτῳ καὶ 
κριτῇ τῶν Ἀνατολικῶν

Commentary: 
Representations of animals, both real (as the duck on our specimen) and 
fictional, are quite common on seals during the second half of the 10th c.53. 
Nikephoros is one of the first, sigillographically attested kritai in the theme 
of the Anatolikoi54. The kritai of the themata appear for the first time in the 

53. See Penna, Parastaseis (2014), 277-279, 289.
54. The two seals of Loules, imperial protospatharios and krites of the Anatolikoi 

(TAKTIKON (ed. 2015): PN_1108/ANAT_42; ANAT_43 = USA: Cambridge, Massachusetts, 
Arthur M. Sackler Museum BZS.1951.31.5.1889 (ex. T. Whittemore collection;) USA: 



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras276

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

reign of Leon VI55. The first two kritai of the Anatolikoi, however, are known 
from the written sources only: Gregorios “Paneas” Romaios (first half of the 
10th c.)56 and the magistros Romanos Saronites (appointed in 945)57. In the 
TAKTIKON database we have recorded a total of 34 kritai in the theme of the 
Anatolikoi, so far. Among them, four are attested solely in literary sources. 
The remaining 30 issued a total of 72 seals which represents more than ¼ of the 
entire sigillographic corpus of the Anatolikoi and almost half of the corpus of 
the seals in the 11th c., a fact that underlines the importance of these officials. 

13. Leon Maleses, protospatharios and protonotarios of the Anatolikoi 
(first half of the 11th c.). 
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1068/ANAT_233
Counterpart entry in the PmbZ # 24693

Washington, D.C., DO BZS.1958.106.3281 [see DOSeals 3 (1996), no. 86.35a-b]) are dated 
from the same period. It is worth noting that the first name of this official has been recorded, 
so far, as Phloules. A more careful inspection of the specimen Arthur M. Sackler Museum 
B25.1951.31.5.1889 convinced us that the correct reading of the owner's name is Loules.

55. Leon VI, Taktika, ed. G. T. Dennis, Washington 2010, 56.
56. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1038 = S. Lampros, Ἐπιστολαὶ ἐκ τοῦ Βιενναίου 

κώδικος Phil. 342 (part 4), NE 19.2-3 (1925), 139-191), here 163-164 and 181.
57. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1178 = Theophanes Continuatus, Ioannes 

Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus, ed. I. Bekker, Bonn 1838, 443-444; 
A. Markopoulos, Le témoignage du Vaticanus gr. 163 pour la période entre 945-963, 
Σύμμεικτα 3 (1979), 83-119, here 91-92. Immediately after his enthronement Konstantinos 
VII Porphyrogennetos sent virtuous men to all themes in order to correct the injustices 
inflicted during the reign of his father-in-law Romanos Lekapenos (920-944), especially 
those against the poor. Romanos Saronites, magistros, was sent to the theme of the 
Anatolikoi. His duties, as well as his title, indicate that he rather held the office of the 
thematic krites. Cf. Asia Minor (1998), 357 and note 6.



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 277

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Present location: France: Paris, IFEB 479

Measurements: D (total): 26 mm D (field): 20 mm W: 8,43 gr

Technology - State of 
preservation:

One third missing; worn-out surfaces

Publishing history: Unpublished58

Parallel specimen(s): TAKTIKON (ed. 2015): ANAT_150; ANAT_190 (all from the 
same boulloterion: BL_1068.1)59

Obverse: The Archangel Michael (bust) wearing the elaborately 
embroidered loros, holding long scepter (r. hand); border of dots
|I| - .|.

Reverse: Inscription in 6 lines; border of dots

[  ]|....Ν̣|...ΑΘ̣,S|..Ο̣ΤΑΡ,|.ọΑΑΤ,|.ΑΛ,|Σ,

Μι[χα(ὴλ)] // [+ Λέω]ν [(πρωτο)σπ]αθ(άριος) (καὶ) [(πρωτο)ν]οτάρ(ιος) [τ]oν 
Ἀνατ(ολικῶν) [ὁ] Μαλ(έ)σ(ης) 

Μιχαὴλ. Λέων, πρωτοσπαθάριος καὶ πρωτονοτάριος τῶν Ἀνατολικῶν ὁ Μαλέσης  

               58                   59
Commentary: 
The reconstruction of the owner’s name on the IFEB specimen was made 
possible after the publication of the better preserved parallel specimen in 
the collection of D. Theodoridis, while our research identified as a third 
parallel the specimen Hermitage M-224160. The owner of our seal is the only 
Leon among the known members of the Maleses family (possibly of Slavic 

58. Studied by Prigent, IFEB (1994, unpublished), no. 10; see also Österreich I (1978), 245. 
59. ANAT_150 = Russia: Saint Petersburg, Hermitage M-2241 (ex RAIK collection) [see 

V. S. Shandrovskaja, Popravki i dopolnenija k «katalogu molivdovulov» B. A. Panchenko, 
VizVrem 33 (1977), 102-119, here 116, no. 68; B. A. Panchenko, Kolektsii Russkago 
Arkheologicheskago Instituta v Konstantinopole, Katalog molivdovulov (= Catalogue 
des plombs de la collection de l’Institut archéologique Russe á Constantinople), Izvestija 
Russkago Arheologicheskago Instituta v Konstantinopole 8 (1903), 226, no. 68]. ANAT_190 
= Germany: Munich, Private collection D. Theodoridis 343 [see Cheynet and Theodoridis, 
Collection Theodoridis (2010), no. 129]. 

60. Consequently, in the list of the protonotarioi of the Anatolikoi included in Asia Minor 
(1998), 369-370, the entries nos. 8 and 9 should be unified, as they refer to the same official 
(i.e. Leon Maleses, protospatharios and protonotarios of the Anatolikoi). The same applies to 
the list of officials published by G. Leveniotis, Το θέμα/δουκάτο των Ανατολικών κατά το 
δεύτερο ήμισυ του 11ου αιώνα, Βυζαντιακά 25 (2005-2006), 35-101, here 97, nos. 67 and 72.



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras278

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

origin) which appears for the first time towards the end of the 10th c.61. 
Leon Maleses is one of the 13 protonotarioi of the Anatolikoi recorded in 
the TAKTIKON database, all of them attested solely on seals. Of these, six 
protonotarioi belong to the period before the 11th c., while the earliest one 
(if the reading proposed by Nesbitt and Oikonomides is correct) is dated 
around 800-85062.
The thematic protonotarioi appeared in the early 9th c., perhaps after the 
reforms of Nikephoros I63. They headed the civil service of the themes in 
the 9th c. and were attached to the imperial sakelle, that is the imperial 
treasury, thus their responsibilities lay in the financial sector64. Their role 
started losing its importance after the appearance of the kritai in the early 
10th c., a fact also reflected in the titles they held, which are somewhat lower 
than those of the kritai.

14. Basileios, vestes, krites of the velon and of the Anatolikoi (third 
quarter of the 11th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1166/ANAT_244
Counterpart entry in the PBW: not included

61. On the Maleses family, see Österreich I (1978), 243-247; Chr. Stavrakos, Die 
byzantinischen Bleisiegel mit Familiennamen aus der Sammlung des Numismatischen 
Museums Athen, Wiesbaden 2000, nos. 155-157; Cheynet and Theodoridis, Collection 
Theodoridis (2010), no. 129. 

62. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1044/ANAT_48 = USA: Cambridge, Massachusetts, 
Arthur M. Sackler Museum BZS 1951.31.5.3134 (ex T. Whittemore collection) [see DOSeals 
3 (1996), no. 86.39; PmbZ # 3291; Asia Minor (1998), 369]. The reading Ioannes, hypatos 
and protonotarios of the Anatolikoi is, however, uncertain.

63. Brubaker and Haldon, Iconoclast Era (2011), 679-682, 710-715.
64. Oikonomidès, Listes (1972), 121 and 315.



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 279

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Present location: France: Paris, IFEB 74

Measurements: D (total): 31 mm Th: 3 mm W: 18,58 gr

Technology - State of 
preservation:

Struck slightly off-centre; corroded; oxidized

Publishing history: Unpublished

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Theotokos seated on a high-backed throne, holding Christ in 
front of her; border of dots

 - ..
Reverse: Inscription in 6 lines; border of dots

[   ]|Θ̣κ̣ε̣..|τσ̣̣..|Rα̣̣σιλ̣rε̣̣...|κριτ,τrη̣.|sṭ,̣a̣ạto|.ικ,

Μή(τη)ρ [Θ(εο)ῦ] // Θ(εοτό)κε [β(οή)θ(ει)] τῷ σῷ δ[ούλ(ῳ)] Βασιλ(είῳ) βέ[στῃ] κριτ(ῇ) 
τοῦ βή[λ(ου)] (καὶ) τ(ῶν) Ἀνατο[λ]ικ(ῶν)

Μήτηρ Θεοῦ. Θεοτόκε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Βασιλείῳ, βέστῃ, κριτῇ τοῦ βήλου καὶ τῶν 
Ἀνατολικῶν

Commentary: 
Basileios served also in the theme of Paphlagonia with the same title and 
offices65.
The combination of the title of vestes with the office of krites on this 
particular seal points to the third quarter of the 11th c. Until the reign of 
Konstantinos Monomachos (1042-1055) the kritai of the themes were usually 
protospatharioi, but later on some of them assumed the higher titles of hypatos, 
anthypatos (both appearing in the late 1030s66) or patrikios. After the reign 
of Michael VI (1056-1057), the devaluation of titles progressed rapidly. By the 
late 1070s, the title of vestes would indeed be too low for a krites. Moreover, 
the theme of the Anatolikoi was completely overrun by the Seljuks after 1080. 

65. DOSeals 4 (2001), no. 11.8.
66. The sole title of ἀνθύπατος should not be confused with the rank of ἀνθύπατος 

πατρίκιος given to patrikioi (often not even recorded in written sources which simply mention 
πατρίκιος), common between mid 9th c. and the 1030s. This rank disappeared immediately 
after the emergence of the titles ὕπατος and ἀνθύπατος. The last dated anthypatos patrikios 
is Theophylaktos Dalassenos, anthypatos patrikios, vestes and doux of Antioch (1032-1034), 
see J.-Cl. Cheynet, Les Dalassènoi, in: Id., Société byzantine (2008), v. 2, 413-471, here 419-
423; the first dated reference to patrikios and anthypatos is Leon, patrikios, anthypatos, 
vestes and doux of Antioch (ca. 1037-1040), see Österreich II (2004), no. 272. Before that 
date the title anthypatos is never mentioned alone, but always in combination with patrikios, 
as an internal rank (see also the Taktikon of Philotheos, in Oikonomidès, Listes (1972), 141).



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras280

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

15. Georgios, vestarches, hypatos and chartoularios of the dromos of the 
Anatolikoi (1060s - 1070s)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1032/ANAT_246
Counterpart entry in the PBW: not included

Present location: France: Paris, IFEB 307

Measurements: D (total): 24 mm Th: 2 mm W: 8,86 gr

Technology - State of 
preservation:

Blank slightly smaller than die; corroded surfaces; oxidized

Publishing history: Unpublished67

Parallel specimen(s): TAKTIKON (ed. 2015): ANAT_199 (same boulloterion: 
BL_1032.1)68

 
Obverse: St. Georgios (bust) holding spear (r. hand) and shield (l. 

hand); border of dots
.|.|.|. - .|.|..|.

Reverse: Inscription in 7 lines (6 surviving); border of dots

......|θeiγ.o.|.εστα̣ρχ.|.πατ,sΧ̅Τ̅|.
ΟΥΡ̣,|ΤΑΝA|Τ̣ΟΛΙΚ|[]

[Ὁ ἅγιο(ς) Γεώργ(ιος)] // [+ Κ(ύρι)ε βοή]θει Γ[ε]ο[ρ(γίῳ)] [β]εστάρχ[ῃ] [ὑ]πάτ(ῳ) (καὶ) 
χ(αρ)τ(ουλαρίῳ) [τ]οῦ δρ(ό)μου τῶν Ἀνατολικ(ῶν) 

Ὁ ἅγιος Γεώργιος. Κύριε βοήθει Γεωργίῳ, βεστάρχῃ, ὑπάτῳ καὶ χαρτουλαρίῳ τοῦ 
δρόμου τῶν Ἀνατολικῶν
67                68

67. Studied by Prigent, IFEB (1994, unpublished), 49-50, no. 9.
68. ANAT_199 = Unknown present location [see auction Pecunem 26 (7 Dec. 2014), no. 902].



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 281

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Commentary: 
The combination of office and title suggests a date after the 1050s, when the 
progressive devaluation of titles allowed a simple chartoularios to receive the 
high titles mentioned on our specimen. 
The office of the chartoularios of the dromos is related to the financial 
department of the logothesion of the dromos, which was responsible 
for foreign relations and everything related to the postal service, i.e. 
maintenance of roads, supply of horses etc. In the TAKTIKON database 
there are 16 seals belonging to 10 different chartoularioi of the dromos of 
the Anatolikoi, covering the period between the middle of the 9th and the 
late 11th c. Chartoularioi of the dromos are attested also in other themes 
(certainly in the Thrakesioi, the Armeniakoi and the Charsianon). They are 
perhaps related to state fiscal services (i.e. the corvées) responsible for the 
maintenance of roads and to the so-called ἐπισκέψεις that existed in specific 
themes, responsible for the sustainance of the logothesion of the dromos69.

Kibyrraiotai

16. Anonymus (Gregoras?), imperial protospatharios and strategos of 
the Kibyrraiotai 
(last quarter of the 8th c. – first quarter of the 9th c.)
TAKTIKON: PN_1583/KIB_56
Counterpart entry in the PmbZ # 11198

69. On the chartoularioi of the dromos particularly in the Anatolikoi, see DOSeals 3 
(1996), 147; Oikonomidès, Listes (1972), 312.



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras282

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

Present location: Greece: Athens, Numismatic Museum K141 (ex A.E. 2555)

Measurements: D (total): 22,5 mm Th: 3,8 mm W: 9,4 gr

Technology - State of 
preservation:

Broken; corroded

Publishing history: Konstantopoulos, Molybdoboulla (1917), no. 141 (not 
illustrated)

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Cruciform invocative monogram of Κύριε βοήθει (Laurent type 
VIII) with inscription in the quarters; wreath border

. - ς̣|̣ - λ

Reverse: Inscription in 6 lines (5 surviving)

....|.ο̣ρ̣β|σπθρη..|στ̣ρτηγ/.|ω̣ν̣κυ̣̣βυρ|.ω..ν

(Κύριε βοήθει) [τ]ῷ σῷ δούλῳ // [+ ...]ορα β(ασιλικῷ) (πρωτο)σπαθαρή[ῳ (καὶ)] 
στρατηγ(ῷ) [τ]ῶν Κυβυρ[ε or ι]ω[τῶ]ν

Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ ...ορα, βασιλικῷ πρωτοσπαθαρίῳ καὶ στρατηγῷ τῶν 
Κιβυρραιωτῶν

Commentary: 
Konstantopoulos recorded the total diameter of this seal as 25 mm and read 
on the reverse “...ογα β(ασιλικῷ) (πρωτο)σπαθαρίῳ [(καὶ)] στρατηγ(ῷ) τῶν 
Κηβυρ[α]ιω[τῶ]ν”. The name of the owner is unfortunately not preserved. It is 
clear that there is enough space for only four letters before the title in the first 
surviving line. The first letter, which is barely visible, may be a Γ. Thereafter 
follow the O that Konstantopoulos read, possibly a P and certainly an A. 
Assuming that a crosslet preceded the name we may reconstruct the first 
missing line as +ΓΡΗ and thus, reconstruct the name of the owner as Gregoras.
A total of 60 strategoi of the Kibyrraiotai have, so far, been included in 
the TAKTIKON database, most of them dating in the 9th and 10th c. 
The majority of these strategoi (39), like the owner of the specimen under 
discussion, are attested only on seals, 19 are attested in non-sigillographic 
sources (one of them is also known from his inscribed golden ring, another 
one is mentioned only once in an inscription from Italy), while the remaining 
two strategoi are attested both in sigillographic and non-sigillographic 
sources. In comparison to the other two themes under investigation (Opsikion 
and Anatolikoi), the Kibyrraiotai present the highest percentage of seals of 
strategoi preserving the name of their owner (about 77%). 



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 283

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

17. Niketas, imperial spatharios and domestikos of the Kibyrraiotai 
(850-900)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1552/KIB_65
Counterpart entry in the PmbZ: not included

Present location: Cyprus: Nicosia, Museum of the Pancyprian Gymnasium 
A/2208/1053

Measurements: D (total): 27,6 mm Th: 1,41 mm W: 13,47 gr

Technology - State of 
preservation:

Corroded; the obverse is almost totally effaced

Publishing history: Metcalf, Cyprus 2 (2014), 190-192; Metcalf, Cyprus 1 (2004), no. 
152; Pancyprian Gymnasium (2004), no. 132

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Cruciform invocative monogram of Θεοτόκε βοήθει (a variation of 
Laurent type V); no inscription in the quarters

Reverse: Inscription in 5 lines

νικιτR|Cπθρ|ικτν|κιRVρρεο|τν

(Θεοτόκε βοήθει) // Νικίτᾳ β(ασιλικῷ) σπαθαρίῳ κ(αὶ) δ(ομεστίκῳ) τῶν Κιβυρρεοτῶν

Θεοτόκε βοήθει Νικήτᾳ, βασιλικῷ σπαθαρίῳ καὶ δομεστίκῳ τῶν Κιβυρραιωτῶν

Commentary: 
Metcalf notes that the cruciform invocative monogram on the obverse is of 
the “standard design” of ZV type XLVI = Laurent type V. We would prefer, 
however, to identify this type of monogram (where the R touches the central 
Θ) as a variation of Laurent type V, which is rarely met on seals. Despite his 
original hesitation [Cyprus 1 (2004)], Metcalf concludes [Cyprus 2 (2014)] 
that the quarters of the cruciform invocative monogram are free of the 
otherwise usual inscription τ C  λ. 



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras284

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

The seal looks provincial in style and its dating is problematic. We believe 
that it was produced in the 9th c., more specifically during the second half, 
as indicated by the use of an R instead of a closed B. The TAKTIKON 
database for the Kibyrraiotai includes two more homonymoi military 
officials, who served, however, as strategoi. The identification of our 
Niketas with one of them at an earlier stage of his career seems unlikely 
due to chronological reasons: the first Niketas, imperial protospatharios 
and strategos is placed in the first half of the 9th c.70, while the second 
Niketas, protospatharios and strategos, is mentioned by Porphyrogennetos 
in the years 912-91371. At this point it is worth mentioning that the 
Athens Numismatic Museum holds the seal of another Niketas, imperial 
protospatharios and strategos (9th-10th c.), whose area of jurisdiction is, 
however, not mentioned72.
A very important question arises regarding the interpretation of the letter Δ in 
the third line of the reverse. In the first edition of this seal [Cyprus 1 (2004)], 
Metcalf suggested that this Δ may stand either for droungarios or dioiketes, 
himself giving preference to the former73. The letter K preceding the Δ was 
interpreted as the abbreviation for K(AI) (and). In his second edition of the 
seal, however [Cyprus 2 (2014)], Metcalf preferred to read ΚCΔ, instead of ΚΔ, 
explaining further that the K was mistakenly cut by the engraver, while the 
letters CΔ offer an abbreviation for the invocation [τ] C() (λ) which 
is missing on the obverse. We believe that this is a rather unsubstantiated 
view and we would favour the reading of the letter Δ as an abbreviation for 
domestikos (rather than droungarios) for the following reasons.

70. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1555/KIB_151 = Germany: Munich, Utpadel collection 
[unpublished; see Wassiliou, Beamte 2004, 508, proposing a date in the first half of the 9th 
c.]. We suspect that the Utpadel specimen is identical to the seal TAKTIKON (ed. 2015): 
PN_1554/KIB_136 = Unknown present location [see auction Münz Zentrum 76 (10-12 Nov. 
1993), lot no. 76 (not illustrated)]. 

71. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1617 [see PmbZ # 25741; Wassiliou, Beamte (2004), 
408; Savvides,  Secular Prosopography (1998), 24-45, no. 42; Id., Ἡ Ἀττάλεια ὡς ἕδρα τοῦ 
βυζαντινοῦ ναυτικοῦ θέματος Καραβησιάνων/Κιβυρραιωτῶν, Βυζαντινός Δόμος 4 (1990), 
139-167, here 163].

72. Greece: Athens, Numismatic Museum K214 (ex Σ.Π. 1899-1900 I, 26) [see 
Konstantopoulos,  Molybdoboulla (1917), no. 214, proposing a date in the 9th-10th c.]. 

73. The editors of the Catalogue of the Pancyprian Gymnasium Museum opted also for 
droungarios, but referred to dioiketes as an alternative. 



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 285

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

So far, no seals of droungarioi of the Kibyrraiotai are known. An inscription 
dated in 909-910 from Attaleia mentions a droungarios without specifying 
his area of jurisdiction74. The droungarios of the Korykiotai in the area of the 
Kibyrraiotai is recorded only for the years 697-69875. The droungarioi mentioned 
in the De Cerimoniis by Porphyrogennetos (a work that includes references 
related to the Cretan expeditions as early as the beginning of the 10th c.), were 
not in the service of the Kibyrraiotai: only the droungarios of the ploimon, 
the droungarioi of the themes of Charpezikion and of the Thrakesioi and the 
droungarioi of the Mardaitai of the West are mentioned in the text. There is 
no droungarios of the Kibyrraiotai in the expeditions to Crete in the first half 
of the 10th century76. Thus, the absence of the droungarioi of the Kibyrraiotai 
both in the De Cerimoniis and the sigillographic record and, moreover, the 
gradual decrease of the importance of this office in the 9th and 10th c. as 
attested in the sources77, suggest that it is very unlikely that any droungarios 
of the Kibyrraiotai issued seals in the period in question (850-950) when this 
post – if still in existence – would have been a rather low and unimportant one. 
On the other hand, despite the fact that no domestikoi of the Kibyrraiotai are 
recorded in non-sigillographic sources, the TAKTIKON database includes two 
seals issued by two different domestikoi of the Kibyrraiotai (dated in 775-825 
and 800-850, respectively), where the reading of the office leaves no doubt78. 

74. See Wassiliou, Beamte (2004), 410, with references; Savvides, Secular Prosopography 
(1998), no. 44.

75. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1607 [see PmbZ # 8483; Savvides, Secular 
Prosopography (1998), no. 3; A. Toynbee, Constantine Porphyrogenitus and his world, 
London 1973, 259-260].

76. Another question related to the office of the droungarios of the Kibyrraiotai is 
whether Apsimaros was a droungarios of the Kibyrraiotai or a droungarios of the Korykiotai 
(located and serving in the theme of the Kibyrraiotai), just like the katepano or the 
droungarioi of the Mardaitai (located and serving in the theme of the Kibyrraiotai). This 
topic will be discussed by P. Charalampakis in a forthcoming study. 

77. ODB, 663, s.v. droungarios: “In the 911 expedition to Crete, the droungarioi 
commanded no more than 100 men each, and in 949 the droungarioi figure only slightly 
higher than the common soldiers in rank and pay”. It is true that the payment of the 
droungarioi was very low, though a comparison with the common soldiers is, perhaps, an 
exaggeration. See, however, Oikonomidès, Listes (1972), 63 (Taktikon Uspenskij, 842-843); 
109, 157 (Philotheos, 899).

78. Alexios, imperial strator and domestikos of the Kibyrraiotai, see TAKTIKON (ed. 



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras286

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

Next to the specimen published here (dated c. 850-900), the TAKTIKON 
database includes one more seal from the Hermitage collection (dated c. 900-
950) with the letter Δ, which, on the basis of what has been argued so far, 
should be also interpreted as a sharp abbreviation for the office of domestikos79.

18. Anonymus, imperial protospatharios and strategos of the 
Kibyrraiotai (second to third quarter of the 10th c.)
TAKTIKON (ed. 2015): PN_1585/KIB_77
Counterpart entry in the PmbZ: not included

Present location: France: Paris, IFEB 464

Measurements: D (total): 23 mm W: 6,44 gr

Technology - State of 
preservation:

Broken (about one fourth missing)

2015): PN_1502/KIB_128 = Unknown present location [see auction Schenk-Behrens 79 (17-
18 March 2000), no. 344; see also SBS 8 (2003),  252 and W. Seibt in BZ 93.2 (2000), 767]; 
Leon, imperial kandidatos and domestikos of the Kibyrraiotai, see TAKTIKON (ed. 2015): 
PN_1539/KIB_115 = Unknown present location [see auction Peus 376 (29-30 Oct. 2003), no. 
1346; auction Münz Zentrum 93 (8-9 Jan. 1998), no. 581; auction Hirsch 196 (24-27 Sept. 
1997), no. 1029; see also PmbZ # 4462; SBS 10 (2010), 184; Wassiliou, Beamte (2004), 410; 
SBS 8 (2003), 227]. Further comments on the readings and interpretations of the first two 
seals will be presented by P. Charalampakis in his article entitled “Towards a sigillographic 
corpus of the Kibyrraiotai”, in the TAKTIKON workshop (forthcoming).

79. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1571/KIB_160 = Russia: Saint Petersburg, Hermitage 
M-1441 [unpublished]. This specimen will be published by Elena Stepanova in the 
TAKTIKON workshop (forthcoming).



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 287

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Publishing history: Unpublished80

 
Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Patriarchal cross on four steps, flanked by fleurons rising up to 
the middle of the field; circular inscription

κεοη̣.......ουλ/

Reverse: Inscription in 5 lines (4 surviving)

.....|./̣ /̣ ςπ̣̣θ̣̣|ρηςτ|ρ̣τι̣γτ̣͵κυ|εριοτ͵

+ Κ(ύρι)ε βοή[θει τῷ σῷ] δούλ(ῳ) // […...] β(ασιλικῷ) (πρωτο)σπαθαρήῳ (καὶ) στρατιγ(ῷ) 
τ(ῶν) Κυβεριοτ(ῶν)

Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ …, βασιλικῷ πρωτοσπαθαρίῳ καὶ στρατηγῷ τῶν 
Κιβυρραιωτῶν
80               

Commentary: 
This is one of the 39 strategoi of the Kibyrraiotai attested only on seals (see 
above, commentary on no. 16).

19. Niketas, imperial spatharokandidatos and chartoularios of the 
theme of the Kibyrraiotai (second half of the 10th c.)
TAKTIKON: PN_1551/KIB_57
Counterpart entry in the PmbZ: not included

80. Studied by Prigent, IFEB (1994, unpublished), 158-159, no. 56.



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras288

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

Present location: Greece: Athens, Numismatic Museum K142 (ex Ε.Σ. 13173,93)

Measurements: D (total): 25 mm Th: 1,8 mm W: 4,78 gr

Technology - State of 
preservation:

Corroded

Publishing history: Konstantopoulos, Molybdoboulla (1917), no. 142 (not illustrated); 
Schlumberger, Sceaux (1895), 208-209, no. 18 (not illustrated); 
Schlumberger, Sceaux (1889), 253-254, no. 18 (with drawing)

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Griffin; circular inscription; border of dots

κ...εοηθειτςουλ

Reverse: Inscription in 5 lines; border of dots

.ηκητ|σ̣παθ,κα|,χαρτλ|τθεματˊτ|οκυε.

+ Κ[ύρι]ε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ // [+] Νηκήτ(ᾳ) β(ασιλικῷ) σπαθ(αρο)κανδ(ιδάτῳ) (καὶ) 
χαρτουλ(αρίῳ) τοῦ θέματ(ος) τον Κυβε[ρ(εωτῶν or ιωτῶν or ιoτῶν)]

Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Νικήτᾳ, βασιλικῷ σπαθαροκανδιδάτῳ καὶ χαρτουλαρίῳ τοῦ 
θέματος τῶν Κιβυρραιωτῶν

Commentary: 
Konstantopoulos interpreted the animal on the obverse of this seal as the Lion 
of St. Mark the Evangelist, but there is no doubt that what is depicted here is, 
in fact, a griffin81. Although there are several types of griffin, this one looks 
stylistically very close to the griffin decorating the seal of Anthes, epoptes of the 
Armeniakoi (second half of the 10th c.)82. Schlumberger and Konstantopoulos 
read a P at the end of the 5th line. This letter, if it ever existed, is not visible 
today, while the symmetry of the inscription does not allow, in our opinion, 
enough space for the engraving of yet another letter in this place. The close 
inspection of this specimen at the Athens Numismatic Museum indicates that 
Schlumberger’s drawing of the obverse is not very accurate. 
This official is, in fact, one of the seven known chartoularioi of the 
Kibyrraiotai (all of them attested on seals) recorded in the ΤΑΚΤΙΚΟΝ 
database, so far. The dating of their seals, however, spans a long period, 
from c. 820 to c. 105083.

81. About the symbol of the griffin on lead seals in the 10th c., see Penna, Parastaseis 
(2014), 278, note 21.

82. Zacos (1984), no. 911, proposing a date in the first half of the 10th c., but we would 
prefer a slightly later date.

83. One of these officials, a chartoularios and anagrapheus of the Kibyrraiotai, is 



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 289

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

The specimen under examination belongs to a very interesting group of 
seals, all dated within the second half of the 10th c., whose legends bear 
the word “thema”. The TAKTIKON database includes two more similar 
examples, both from the Kibyrraiotai, while six more similar specimens are 
known from Opsikion, Hellas, the Thrakesioi and Paphlagonia: 
– Stephanos, imperial protospatharios epi ton oikeiakon and anagrapheus of 
the theme of Opsikion84;
– Christophoros, imperial klerikos and kouboukleisios and exarchos of the 
themes of the Anatolikoi and of the Kibyrraiotai85;
– Bardanios, imperial spatharios and domestikos of the theme of the 
Kibyrraiotai86;
– Euphemianos, imperial strator and chartoularios of the theme of Hellas87;
– Ioseph, imperial vestitor and abydikos and kommerkiarios of Thessalonike, 
of the West and of the theme of Hellas88; 
– Theophilos, imperial spatharios and protonotarios of the theme of Hellas89; 
– Stephanos..., imperial protospatharios epi tou Chrysotriklinou and epoptes 
of the theme of the Thrakesioi90; 
– Michael Monokarites, protospatharios and chartoularios of the theme of 
Paphlagonia91.

known from two seals at the Hermitage which will be published by Elena Stepanova in the 
TAKTIKON workshop (forthcoming).

84. TAKTIKON (ed. 2015): PN_597/OPS_116 = France: Étampes, Private collection 
N. Thierry [1968 n. 1] 93 [to be published by J.-Cl. Cheynet in the TAKTIKON workshop 
(forthcoming)].

85. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1018/KIB_122 = Switzerland: Geneva MAH, CdN 
2004-507 [see Zacos (1984), no. 797bis; Campagnolo-Pothitou and Cheynet, Sceaux Zacos 
(2016), no. 292].

86. See above, note 79.
87. TAKTIKON (ed. 2015): PN_28/HELLAS_5 = USA: Washington, D.C., DO 

BZS.1955.1.1438 [see DOSeals 2 (1994), no. 8.5].
88. TAKTIKON (ed. 2015): PN_55/HELLAS_52 = USA: Washington, D.C., DO BZS. 

1958.106.3731 [see DOSeals 2 (1994), no. 8.30].
89. TAKTIKON (ed. 2015): PN_127/HELLAS_61 = USA: Washington, D.C., DO 

BZS.1958.106.1333 [see DOSeals 2 (1994), no. 8.38].
90. USA: Cambridge, Massachusetts, Arthur M. Sackler Museum BZS 1951.31.5.383 

(ex T. Whittemore collection) [see DOSeals 3 (1996), no. 2.10].
91. USA: Washington, D.C., DO BZS.1958.106.5084 [see DOSeals 4 (2001), no. 11.3].



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras290

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

John Haldon has already argued that the themes were created over a long 
period of time and that they did not take their final form but after the 
reforms carried out by Nikephoros I in the early 9th c., while the term 
thema was actually adopted even later. Byzantine authors used other terms 
to describe the early themata (e.g. strategiai) and Theophanes’ use of the 
term themata is an anachronism92. This interesting theory may need further 
corroboration, but at least as far as seals are concerned, it is indeed worth 
noting that the term thema is actually met only in the legends of seals struck 
during the second half of the 10th c.
While discussing seals featuring the word thema in their legends, it is 
important to comment on the unpublished notes of N. P. Likhachev 
concerning the inscription of a specimen from the Hermitage, which is 
dated around 800-85093. In the fourth line of the reverse of this specimen 
Likhachev read the letters Τ,ΘΕΜ, which he interpreted as  τ(οῦ) θέμ(ατος). 
Close inspection of this specimen, however, convinced us that the legend on 
the reverse actually reads […….] / ω β(ασιλικῷ) σπαθ(αρο)κ[α] / νδ(ιδάτῳ) 
(καὶ) στρατη / γὸ{ω} τῶν Κιβ / [υ]ρρ<α>ιωτόν (Lord or Theotokos, aid your 
servant ..., imperial spatharokandidatos and strategos of the Kibyrraiotai). 

20. Anonymus, imperial protospatharios and strategos of the 
Kibyrraiotai (second half of the 10th c.–first quarters of the 11th c.))
TAKTIKON: PN_1586/KIB_78
Counterpart entry in the PmbZ and/or the PBW: not included

92. Brubaker and Haldon, Iconoclast Era (2011), 679-682, 710-715, 744-755, 764.
93. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1590/KIB_108 = Russia: Saint Petersburg, Hermitage 

M-7034 [see Schlumberger, Sigillographie (1884), 263, no. 6]. We would like to express our 
gratitude to Dr. Elena Stepanova for kindly presenting Likhachev’s notes to us.



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 291

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Present location: France: Paris, IFEB 1099

Measurements: D (total): 19 mm W: 6,21 gr

Technology - State 
of preservation:

Blank smaller than die: broken; corroded

Publishing history: Unpublished94 

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Patriarchal cross with X at the intersection of the arms and large 
pellets at the extremities of all arms, on (one visible) step, flanked 
by fleurons rising to the upper horizontal arm

Reverse: Inscription in 6 lines (4 surviving)

.....|..ςπ̣θ̣|..ςτρ.|..τ|...υρρ|.....

[+ Κ(ύρι)ε βοήθει τῷ σῷ δούλ(ῳ)] // [….. β(ασιλικῷ) (πρωτο)]σπαθ[α(ρίῳ) (καὶ)] στρα[τηγ]
ῷ τῶν [Κιβ]υρρ[εωτῶν]

Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ ..., βασιλικῷ πρωτοσπαθαρίῳ καὶ στρατηγῷ τῶν 
Κιβυρραιωτῶν  
94          
Commentary: 
According to Prigent, this official’s name should be reconstructed as Leon. 
However, as the legend’s first line is entirely missing, far more solutions are 
possible. No parallel or similar specimens are known, so far. This is another 
one of the 39 strategoi of the Kibyrraiotai attested only on seals (see above, 
commentary on no. 16).

21. Ioannes Artabasdos, vestes, hypatos, krites of the velon and of the 
Kibyrraiotai (1050-1080)
TAKTIKON: PN_136/KIB_150
Counterpart entry in the PBW (consulted in 17.ix.2015) Ioannes 20651 
(identical to Anonymus 20185)

94. Studied by Prigent, IFEB (1994, unpublished), 160, no. 58.



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras292

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

Present location: France: Paris, IFEB 180

Measurements: D (total): 23 mm Th: 4 mm W: 12,65 gr

Technology – State 
of preservation:

Chipped; corroded

Publishing history: Unpublished95

 
Parallel specimen(s): TAKTIKON (ed. 2015): KIB_54; KIB_60; KIB_109; KIB_49 (all of 

the same boulloterion: BL_136.1)96

Obverse: St. Nikolaos (bust); border of dots
.|..|. - .|..|σ

Reverse: Inscription in 7 lines (6 surviving)

...|.....|..Ες..|.π̣τ̣κρι.|.̣ηΛ,̣τ.|κιυρρι.|τ̣ντρτ,|
ς̣̣

[Ὁ ἅ(γιος)] [Νικ(ό)λαο]ς // [+ Κ(ύρι)ε β(οή)θ(ει) Ἰω(άννῃ)] βέσ[τῃ ὑ]πάτῳ κρι[τ(ῇ) τ]οῦ 
βήλ(ου) (καὶ) τῶ[ν] Κιβυρραι[ω]τῶν τῷ Ἀρτ(α)βάσδ(ῳ)

Ὁ ἅγιος Νικόλαος. Κύριε βοήθει Ἰωάννῃ, βέστῃ, ὑπάτῳ κριτῇ τοῦ βήλου καὶ τῶν 
Κιβυρραιωτῶν τῷ Ἀρταβάσδῳ

95           96
Commentary: 
In the edition of its parallel specimen from the Athens Numismatic Museum 
(KIB_60), the name of the owner was read as Georgios (instead of Ioannes), 
resulting to the superfluous (and erroneous) entry of Georgios Artabasdos in 
the Secular Prosopography by Savvides97. Apart from the similarities on the 
obverse and reverse leading to the identification of a common boulloterion 
for all the above mentioned seals, we should point out that the reading of the 
name Ioannes is possible thanks to the BnF Zacos 126 and the Hermitage 
M-6896 specimens. Moreover, the identification of Saint Nikolaos on the 
obverse is beyond doubt thanks to the Hermitage specimens (M-6896 and 

95. Studied by Prigent, IFEB (1994, unpublished), 157-158, no. 55
96. KIB_54 = France: Paris, BnF Zacos 126 [unpublished]; KIB_60 = Greece: Athens, 

Numismatic Museum, Orphanides-Nikolaides collection 553 [see Koltsida-Makre, 
Molybdoboulla  (1996), no. 31; see also SBS 8 (2003), 199; Seibt - Wassiliou, Review of 
Koltsida-Makrε, Molybdoboulla, in BZ 91 (1998), 146; Cheynet, Review of Koltsida-Makrε, 
Molybdoboulla, in REB 56 (1998), 309]; KIB_109 = Russia: Saint Petersburg, Hermitage 
M-2128 (ex RAIK collection) [unpublished]; KIB_49 = Russia: Saint-Petersburg, Hermitage 
M-6896 (ex Schlumberger collection) [see Shandrovskaja, Sfragistika (1977), no. 714; 
Schlumberger, Sigillographie (1884), 262, no. 2 and 623, no. 2; see also SBS 5 (1998), 143].

97. Savvides, Secular Prosopography (1998), nos. 59 and 82. Cf., however, Wassiliou, 
Beamte (2004), 412. 



STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 293

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

M-2128). Where the saint's effigy, as well as the accompanying legend, are 
far better preserved.
Ioannes Artabasdos, krites of the Kibyrraiotai is not attested elsewhere. 
We are convinced, however, that he should be identified with the Anonymus 
Artabasdos, magistros, krites of the velon and praitor of Peloponnesos and 
Hellas, whose seal shows also St. Nikolaos on the obverse98. On account of 
this identification, it is most likely that Ioannes Artabasdos served first 
as krites of the Kibyrraiotai, around 1050-1060, and later (around 1060-
1080, but perhaps not later than 1070 or 1075) as praitor of Peloponnesos 
and Hellas.
The TAKTIKON (ed. 2015) database includes 24 kritai and one praitor 
of the Kibyrraiotai (on this praitor, see below our no. 22). Only two of the 
kritai are placed in the second half of the 10th c., five are dated in the first 
half of the 11th c., another five in the period covering the first and second 
half of the 11th  c. and the last twelve in the second half of the 11th c. It is 
worth mentioning here that it is not possible to offer a terminus ante quem 
for the last known kritai of the Kibyrraiotai, since we do not know if and 
when Attaleia fell to the Seljuks (actually there is absolutely no historical 
evidence for this). The latest officials of the Kibyrraiotai are usually placed 
around 1070 or 1080 and it has been argued that Attaleia was not in 
Byzantine hands from 1081 to 109899. However, the mention of a doux of 
the Kibyrraiotai around the middle of the 12th c. indicates that a certain 
part of the area previously belonging to the theme (certainly the coastline) 
was still under Byzantine rule at that time100. This is further corroborated 
by Anna Komnene’s testimony on the campaign of Boutoumites in 

98. TAKTIKON (ed. 2015): PN_136/HELLAS_54 = USA: Cambridge, Massachusetts, 
Arthur M. Sackler Museum BZS 1951.31.5.405 (ex T. Whittemore collection) [see DOSeals 
2 (1994), no. 8.32].

99. D. Pitcher, An Historical Geography of the Ottoman Empire, Leiden 1972, 27 
(chronological table), wrote that Attaleia was in Seljuk hands from 1081 and in Byzantine 
hands again from 1098. These dates are not rejected or questioned by A. Savvides, Ἀττάλεια 
11ος-ἀρχὲς 14ου αἰ.: ἡ μετάβαση ἀπὸ τὴ χριστιανικὴ στὴ μουσουλμανικὴ ἐξουσία, 
Βυζαντινός Δόμος 3 (1989),121-126, mainly 122-123.

100. TAKTIKON (ed. 2015): PN_1599 = Jus Graecoromanum, ed. J. & P. Zepos, vols. 
1-8, Athens 1931, 375; F. Dölger, Regesten der kaiserurkunden des ostromischen Reiches 
565-1453, v. 2, Munich 1995, no. 1369.



	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras294

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

the area in the year 1103 or 1105101. Does this, however, prove that the 
Kibyrraiotai existed still as a theme at that time or does it simply shows 
that the Byzantine dominion in the area was continuous even after 1098 
and until the final fall (1207?)? Due to the silence of the primary sources 
and the insufficiency of the sigillographic material, these questions have to 
remain open.

22. Christophoros Radenos, magistros, vestarches and praitor of the 
Kibyrraiotai (1060-1080)
TAKTIKON: PN_1020/KIB_84
Counterpart entry in the PBW (consulted in 17.ix.2015) Christophoros 
20115; 20131

Present location: Germany: Munich, Staatliche Münzsammlung 722 (ex M.-L. Zarnitz 
collection)

Measurements: D (total): 26 mm D (field): 25 mm W: 16,89 gr

Technology - State 
of preservation:

Blank slightly smaller than die; good condition

Publishing history: Auction Münz Zentrum 90 (14-16 May 1997), no. 1052 (not sold) 
(with illustration); see also SBS 8 (2003), 234

101. Anna Komnene, Alexias, ed. D. Reinsch – A. Kambylis, Berlin-New York 2001, 349, 11.9.2-3.



295

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

Parallel 
specimen(s): 

TAKTIKON (ed. 2015): KIB_119; KIB_126 (from the same 
boulloterion: BL_1020.2) and TAKTIKON (ed. 2015): KIB_48; 
KIB_90 (from a different boulloterion: BL_1020.1)102

Obverse: St. Nikolaos (bust), blessing and holding the Holy Gospel

.|.ι|. - |λ|ο|ς

Reverse: Inscription in 8 lines (7 surviving)

κΕ̣η.|τσ.|χριστοφο.|μγιστρ.|στρχπρ.|τ,ριτ,κ
ι.|.ιτ.|.....

[Ὁ ἅ(γιος) Ν]ι[κ(ό)]{}λαος // + Κ(ύρι)ε β(ο)ή[θ(ει)] τῷ σῷ δού[λ(ῳ)] Χριστοφό[ρ(ῳ)] 
μαγίστρῳ β[ε]στάρχ(ῃ) (καὶ) πρα[ί]τ(ο)ρι τ(ῶ)ν Κιβ[υρ]αιωτῶν [τ(ῷ) Ῥαδ(η)νῷ]

Ὁ ἅγιος Νικόλαος. Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Χριστοφόρῳ, μαγίστρῳ, βεστάρχῃ καὶ 
πραίτορι τῶν Κιβυρραιωτῶν τῷ Ῥαδηνῷ
102                
Commentary: 
On the obverse, just above the letter Λ there is a mark resembling the letter  
or  facing downwards and to the left; we assume that this is most probably 
to be interpreted as a mistake by the cutter of the boulloterion103. 
Wassiliou and Seibt state that the specimen from the auction Gorny 87 is 
the same with the seal in the Staatliche Münzsammlung in Munich and that 
the seal presented in the auction Münz Zentrum 90 is another specimen104. 
However, close inspection of the photos of the relevant seals immediately 
shows that the specimen presented in the auction Münz Zentrum 90 and 

102. KIB_48 = Russia: Saint Petersburg, Hermitage M-2238 (ex RAIK collection) 
[Shandrovskaja, Sfragistika (1977), no. 835; V. S. Shandrovskaja, Vizantijskie pechati v 
sobranii Ermitazha (na vystavke Iskusstvo Vizantii iz sobranii Sovetskogo Sojuza), Leningrad 
1975, 11, 24, no. 24; see also SBS 5 (1998), 119, 156]; KIB_90 = France: Paris, BnF Zacos 
3412 [see Zacos (1984), no. 400]; KIB_119 = Unknown present location [see auction Classical 
Numismatic Group 76 (12 Sept. 2007), no. 1694 (sold); auction Münz Zentrum 101 (15-18 
Dec. 1999), no. 573 (not sold). In the SBS 8 (2003), 252 it is recorded that the same specimen 
appeared in the auction Schenk-Behrens (7 June 2001), no. 324 (with no catalogue number), 
but it was impossible to identify this auction and we assume that this is most probably 
an erroneous reference]; KIB_126 = Greece: Lesbos, Private collection S. Kophopoulos [see 
auction Gorny & Mosch 156 (5 March 2007), no. 2536 (sold); auction Gorny 87 (2 March 
1998), no. 849 (sold); see also Y. Nikolaou, Lead seals from the S. Kofopoulos collection, SBS 
11 (2012), 119-123, here 122; Österreich II (2004), 45, note 123; SBS 8 (2003), 219].. 

103. It does not look to us as a scratch or damage, the seal does not appear to be double-
struck and there are no signs of a circular inscription along the border.

104. Österreich II (2004), 45, note 134.



296 	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

the specimen in the Munich collection are one and the same (in fact, it 
was M.-L. Zarnitz who bought it from Münz Zentrum and later donated 
it to the Munich collection). The seal presented in the Gorny 87 sale is 
another specimen, coming however from the same boulloterion as the one 
in Munich.
Christophoros Radenos, the only known praitor of the Kibyrraiotai, so 
far105, was the brother of Michael, a student and close friend of Michael 
Psellos106. A fair number of seals allow us to reconstruct part of his career 
as follows: Career stage I: vestarches, krites of the hippodrome and of the 
Thrakesioi107. Career stage II: magistros, vestarches and praitor of the 
Kibyrraiotai (our specimen). Career stage III: magistros, vestarches, megas 
chartoularios and praitor of the Kibyrraiotai108. Career stage IV: magistros, 
krites of the velon, chartoularios of the genikon and chartoularios of the 
dromos of the Anatolikoi109.

23. Leon Tzikandeles, proedros and strategos of the Kibyrraiotai
(1065-1080)
TAKTIKON: PN_1540/KIB_121
Counterpart entry in the PBW: not included

105. On the office of praitor, see above our commentary of no. 6.
106. See Campagnolo-Pothitou and Cheynet, Sceaux Zacos (2016), no. 61.
107. See auction Pecunem 29 (1 March 2015), no. 752.
108. TAKTIKON (ed. 2015): KIB_120 = Russia: Saint-Petersburg, Hermitage M-5706 (ex 

Schlumberger collection) [see Schlumberger, Sigillographie (1884), 262-263, no. 5]; KIB_127 
= Switzerland: Geneva MAH, CdN 2004-288 (ex Zacos collection) [Campagnolo-Pothitou 
and Cheynet, Sceaux Zacos (2016), no. 129]. In his publication of the Hermitage specimen, 
Schlumberger read the name as Heliodoros. See also Savvides, Secular Prosopography (1998), 
no. 72 (following Schlumberger’s erroneous reading). The name was correctly read by 
Wassiliou, Beamte (2004), 412.

109. TAKTIKON (ed. 2015): ANAT_201 = Switzerland: Geneva MAH, CdN 2004-173 
(ex Zacos collection) [Campagnolo-Pothitou and Cheynet, Sceaux Zacos (2016), no. 104];  
ANAT_230 = ex Robert Hecht Jr. collection 136 [see J. Nesbitt et al., Highlights from the 
Robert Hecht Jr. collection of Byzantine seals, Thessaloniki 2009, no. 8; auction Triton XI 
(2008), no. 1152].



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

297STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI

Present location: UK: Birmingham, Barber Institute SL034 (ex 0179B)

Measurements: D (total): 23 mm D (field): 20 mm

Technology - State 
of preservation:

Blank smaller than die; few traces of corrosion

Publishing history: Unpublished110

 
Parallel 
specimen(s): 

No known parallels

Obverse: Theotokos Episkepsis (bust); border of dots

 - θ̣.

Reverse: Inscription in 9 lines

[   ]|θκΕθ͵|τσλ|̣λεοντπρο|εροστρ|̣τ͵γτ
νκ̣υ̣|υριτν|ττζει|κανει|λ.

Μή(τη)ρ Θ[(εο)ῦ] // + Θ(εοτό)κε β(οή)θ(ει) τῷ σῷ δούλ(ῳ) Λέοντ(ι) προέδρο (καὶ) 
στρατ(η)γῷ τῶν Κυβυραιωτῶν τῷ Τζεικανδείλ[ῃ]

Μήτηρ Θεοῦ. Θεοτόκε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ Λέοντι, προέδρῳ καὶ στρατηγῷ τῶν 
Κιβυρραιωτῶν τῷ Τζικανδήλῃ
110               

110. Studied by A. Dunn, A provisional catalogue of the lead seals in the Barber 
Institute of Fine Arts, MA diss., University of Birmingham 1977 (unpublished), no. 0179B. 
See also J.-Cl. Cheynet and C. Morrisson, Lieux de trouvaille et circulation des sceaux, in: 
Cheynet, Société byzantine (2008), v. 1, 85-112, here 103; Wassiliou, Beamte (2004), 409; 
Savvides, Secular Prosopography (1998), no. 66.



298 	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

Commentary: 
We gave preference to the middle Byzantine - original - form of the last name 
as Tzikandeles, rather than Tzykandeles, since the latter was in use mostly 
in the Palaiologan era111. 
In a dedicatory marginal note of the cod. Par. Gr. 1711 (f. 393v) there 
is a reference to a certain Leon Tzikandeles, proedros and doux of the 
Kibyrraiotai112. Cheynet proposed to identify this Leon with the owner of our 
specimen, an identification that would confirm further the administrative 
reform from strategos to doux113. Certain references in scholarly literature 
seem to adopt the idea that Attaleia fell to the Seljuks in ca. 1070-1080, 
using thus, this date as a terminus ante quem for the dating of all the known 
seals of the Kibyrraiotai. This, however, is far from certain (see above, our 
commentary of no. 21).
Another Leon Tzikandeles, sebastos, is mentioned in one of the poems by 
Theodoros Prodromos (of the first half of the 12th c.) as the husband of 
Anna Komnene (not the princess though)114. This Leon cannot be identified 
with the homonymous owner of our specimen, but may have been one of his 
descendants (nephew or grandson).

111. About the original form of this name, see E. Trapp, Die Etymologie des Namens 
Tzikandeles, JÖB 22 (1973), 233. See also PBW (consulted in 22.ix.2015): Basileios 17001; 
Goudelios 20102; Leon 25001 and cf. SBS 4 (1995), 66; 6 (1999), 138, 154; 7 (2002), 41. Also, 
PLP nos. 27932, 28123-28131, 28133.

112. Anastasii Bibliothecarii Historia Tripartita, Theophanes, ed. C. de Boor, vol. 2, 
Leipzig 1885, 31-346, here 378; F. Hirsch, Byzantinische Studien, Leipzig 1876, 90-91; also 
the note by Tafel in Theodosii Meliteni Chronographia, ed. Th. Tafel, Munich 1859, v. 

113. Cheynet, Du stratège au duc (1985), 190, where he proposes to date this 
specimen between 1065 and 1080. Cheynet also notes (ibid., note 61) that Leon Tzikandeles 
is contemporary to the magistros Kalos Tourmarchopoulos, also mentioned in the same 
marginal note cited above (see previous footnote 112). We believe, however, that this is not 
the case since the content of the marginal note clearly associates the latter with the year 1124. 
It seems therefore that Leon Tzikandeles must have been one of the earlier owners of the 
manuscript, which at some point came to the possession of Kalos Tourmarchopoulos, most 
probably the author of the marginal note in question.

114. PBW (consulted in 22.ix.2015): Leon 25001. On Anna Komnene, see K. Varzos, Ἡ 
Γενεαλογία τῶν Κομνηνῶν, v. 1, Thessaloniki 1984, 664, note 10.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

APPENDIX

The following unpublished seal is not a thematic one (which explains why 
it does not have a TAKTIKON PN or OPS number). We have included it 
in this study, however, because the last name of its owner is etymologically 
linked to theme of Opsikion. 

Ioannes the Opsikianos (second half of the 11th century/early 12th c.) 
Counterpart entry in the PBW: not included

Present location: Germany: Munich, Staatliche Münzsammlung 87

Measurements: D (total): 20 mm D (field): 12 mm W: 4,82 gr

Technology - State of 
preservation: 

Blank larger than die; chipped and corroded

Publishing history: Unpublished

Parallel specimen(s): No known parallels

Obverse: Theotokos Episkepsis (bust); border of dots

.. - ΘΥ

Reverse: Inscription in 8 lines (7 surviving)

Θ̣κ̣ε̣.οη|θ̣ειιτ|οψηκηαν|

[Μή(τη)ρ] Θ(εο)ῦ // Θ(εοτό)κε βοήθει Ἰω(άννῃ) τῷ Ὀψηκηανῷ

Μήτηρ Θεοῦ. Θεοτόκε βοήθει Ἰωάννῃ τῷ Ὀψικιανῷ

STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 299



Commentary:
Ioannes Opsikianos is not known from other sources. His last name belongs 
to the large category of family names which indicate a place of origin, i.e. 
a theme (as in our case), a city, a village, a castle, a monastery, etc. Our 
Ioannes is perhaps an émigré (or one of his descendants), surnamed by his 
place of origin as soon as he found himself among the inhabitants of another 
theme115. For other similar examples one may refer to the Byzantine family 
names of Ἀνατολικὸς, Κιβυρραιώτης, Θρᾳκήσιος or Καππαδόκης116. More 
Opsikianoi are known only from later documentary sources117. 

115. M. Triantafyllides, Τα οικογενειακά μας ονόματα, Thessaloniki 1995, 24 and  
26 on the ending -ianos in family names denoting the place of origin.

116. See the relevant entries in the PBW online. 
117. See e.g. Actes de Lavra. II. De 1204 à 1328, ed. P. Lemerle, A. Guillou, N. 

Svoronos, D. Papachrysanthou (Archives de l’Athos VIII), Paris 1977, 84 (a landowner in 
Chalkidike in ca. 1300).

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras300



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 301

Table Ι: Themes in Asia Minor in the 7th c. (after ODB, vol. 3, 2034)

Table IΙ: The front page of the online TAKTIKON



Table III. 
Concordance table of the seals treated in this article 

arranged by collection

Collection TAKTIKON 
seal no.

Number 
in the 

present 
article

CYPRUS: Nicosia
Museum of the Pancyprian Gymnasium A/2208/1053 KIB_065 17

FRANCE: Paris
                  IFEB 74 ΑΝΑΤ_244 14
                  IFEB 180 KIB_150 21
                  IFEB 291 ΑΝΑΤ_245 11a
                  IFEB 307 ΑΝΑΤ_246 15
                  IFEB 369 OPS_193 5
                  IFEB 464 KIB_077 18
                  IFEB 479 ΑΝΑΤ_233 13
                  IFEB 1099 KIB_078 20
                  IFEB 1690 ΑΝΑΤ_247 7

GERMANY: Munich
                  Staatliche Münzsammlung 13 ANAT_195 9
                  Staatliche Münzsammlung 87 Appendix

                  Staatliche Münzsammlung 689 OPS_169 3
                  Staatliche Münzsammlung 713 ANAT_194 12
                  Staatliche Münzsammlung 722 KIB_084 22

GREECE: Athens 
                  Numismatic Museum K122β OPS_146 2
                  Numismatic Museum K122γ OPS_147 4
                  Numismatic Museum K141 KIB_056 16
                  Numismatic Museum K142 KIB_057 19
                  Numismatic Museum K146 ΑΝΑΤ_119 10
                  Numismatic Museum K146α ΑΝΑΤ_139 8
                  Numismatic Museum K192 OPS_123 1

NETHERLANDS: Hasselt
                 Boersema collection ANAT_280 11b

UK: Birmingham
                 Barber Institute of Fine Arts SL034 KIB_121 23

USA: Washington, D.C. 
                 Dumbarton Oaks, BZS1955.1.2909 OPS_039 6

 

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras302



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Bibliographic abbreviations

Asia Minor (1998) = Η Μικρά Ασία των θεμάτων: Έρευνες πάνω στην 
γεωγραφική φυσιογνωμία και προσωπογραφία των βυζαντινών θεμάτων 
της Μικράς Ασίας (7ος-11ος αι.) (= Asia Minor and its themes: Studies on the 
geography and prosopography of the byzantine themes of Asia Minor (7th-11th 
century), ed. V. Vlyssidou et al., Athens 1998. Reviewed by H. Friedrich and A. K. 

Wassiliou, JÖB 52 (2002), 383-387.

Campagnolo-Pothitou and Cheynet, Sceaux Zacos (2016) = M. Campagnolo-

Pothitou and J.-Cl. Cheynet, Sceaux de la Collection George Zacos au Musée 
d'Árt et d'Histoire de Genève, Milan 2016.

Cheynet and Theodoridis, Collection Theodoridis (2010) = J.-Cl. Cheynet 

and D. Theodoridis, Sceaux byzantins de la collection D. Theodoridis: Les sceaux 
patronymiques, Paris 2010. Reviewed by A.-K. Wassiliou-Seibt, BZ 104/2 (2011), 

748-750 and W. Seibt, JÖB 62 (2012), 297-298. 

Cheynet, Du stratège au duc (1985) = J.-Cl. Cheynet, Du stratège de thème 

au duc: chronologie de l’évolution au cours du XIe siècle, in: Id., The Byzantine 
Aristocracy and its Military Function, Variorum, Aldershot 2006, no. XI (181-

194).

Cheynet, Sceaux Phocas (2008) = J.-Cl. Cheynet, Liste des sceaux pouvant 

être attribués aux Phocas et à leurs proches, in: Id., Société byzantine (2008), v. 2, 

499-509.

Cheynet, Société byzantine (2008) = J.-Cl. Cheynet, La société byzantine. 
L’apport des sceaux, vols. 1-2, Paris 2008.

DOSeals 2 (1994) = J. Nesbitt – N. Oikonomides, Catalogue of Byzantine seals 
at Dumbarton Oaks and the Fogg Museum of Art, v. 2: South of the Balkans, the 
Islands, South of Asia Minor, Washington, D.C. 1994. Reviewed by W. Seibt, BZ 

90 (1997), 461-464.

DOSeals 3 (1996) = J. Nesbitt - N. Oikonomides, Catalogue of Byzantine 
Seals at Dumbarton Oaks and the Fogg Museum of Art, v. 3: West, Northwest and 
Central Asia Minor and the Orient, Washington, D.C. 1996. Reviewed by W. Seibt, 

BZ 92.2 (1999), 538-541; A.-K. Wassiliou, JÖB 49 (1999), 380-382.

DOSeals 4 (2001) = E. McGeer – J. Nesbitt – N. Oikonomides, Catalogue of 
Byzantine Seals at Dumbarton Oaks and the Fogg Museum of Art, v. 4: The East, 
Washington, D.C. 2001. Reviewed by W. Seibt, BZ 96.2 (2003), 748-752.

STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 303



Glykatzi-Ahrweiler, Administration (1960) = H. Glykatzi-Ahrweiler, 

Recherches sur l’administration de l’empire byzantine aux IXe-XIe siècles, BCH 

LXXXIV (1960), 1-109.

Koltsida-Makre, Molybdoboulla (1996) = I. Koltsida-Makre, Βυζαντινά 
μολυβδόβουλλα συλλογής Ορφανίδη-Νικολαΐδη Νομισματικού Μουσείου 
Αθηνών, Athens 1996. Reviewed by W. Seibt and A.-K. Wassiliou, BZ 91.1 (1998), 

146-150; J.-Cl. Cheynet, REB 56 (1998), 308-309.

Konstantopoulos, Molybdoboulla (1917)= K. M. Konstantopoulos, 

Βυζαντιακὰ μολυβδόβουλλα τοῦ ἐν Ἀθήναις Ἐθνικοῦ Νομισματικοῦ Μουσείου, 

Athens 1917 [repr. from K. M. Konstantopoulos, Βυζαντιακὰ μολυβδόβουλλα, 

Journal international d’archéologie numismatique 5 (1902), 149-164, nos. 1-52 and 

189-228, nos. 53-185; 6 (1903), 49-88, nos. 186-340 and 333-364, nos. 341-479; 7 

(1904),161-176, nos. 480-550 and 255-310, nos. 551-774; 8 (1905), 53-102, nos. 775-

1057 and 195-222, nos. 1058-1199; 9 (1906), 61-146, nos. 1a-702d; 10 (1907), 47-

112, nos. 703a-1257 and indices]. 

Metcalf, Cyprus 1 (2004) = M. D. Metcalf, Byzantine Lead Seals from 
Cyprus, Nicosia 2004.

Metcalf, Cyprus 2 (2014) = M. D. Metcalf, Byzantine Lead Seals from 
Cyprus, vol. 2, Nicosia 2014.

Oikonomidès, Organisation administrative (1976) = N. Oikonomidès, 

L’évolution de l’organisation administrative de l’empire byzantin au XIe siècle 

(1025-1118), TM 6 (1976), 125-152. 

Oikonomidès, Listes (1972) = N. Oikonomidès, Les listes de préséance 
byzantines des IXe et Xe siècles, Paris 1972.

Österreich I (1978) = W. Seibt, Die byzantinischen Bleisiegel in Österreich I. 

Teil, Kaiserhof, Vienna 1978. Reviewed by V. S. Shandrovskaja – I. V. Sokolova, 

BSl 41/2 (1980), 251-255.

Österreich II (2004) = W. Seibt – A.-K. Wassiliou-Seibt, Die byzantinischen 
Bleisiegel in Österreich. 2. Teil, Zentral- und Provinzialverwaltung, Vienna 2004. 

Reviewed by O. Karagiorgou, BZ 99.2 (2006), 694-702.

Pancyprian Gymnasium (2004) = Νομισματικόν Μουσείον Παγκυπρίου 
Γυμνασίου. Συλλογή αρχαίων νομισμάτων, μολυβδοβούλλων και ειδών 
μικροτεχνίας, Nicosia 2004.

PBW = M. Jeffreys et al., Prosopography of the Byzantine World (2011), 

available at http://pbw.kcl.ac.uk

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras304



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Penna, Parastaseis (2014) = V. Penna, Μη θρησκευτικές παραστάσεις σε 

βυζαντινές μολύβδινες σφραγίδες (10ος αιώνας): καταβολές και ερμηνευτικές 

προσεγγίσεις, in: Η πρόσληψη της Αρχαιότητας στο Βυζάντιο, κυρίως κατά 
τους Παλαιολόγειους χρόνους, Πρακτικά Διεθνούς Συνεδρίου (Σπάρτη 3-5 

Νοεμβρίου 2012), ed. G. Xanthaki-Karamanou, Athens 2014, 275-303.

Prigent, IFEB (1994, unpublished) = V. Prigent, Sceaux byzantins de l’IFEB, 

MA diss., Paris 1993-1994 (unpublished).

Savvides, Secular Prosopography (1998) = A. Savvides, The Secular 

Prosopography of the Byzantine Maritime Theme of the Carabisians/Cibyrraeots, 

ByzSl 59.1 (1998), 24-45.

SBS = Studies Byzantine Sigillography 1 (1987) [reviewed by H. Hunger, JÖB 39 

(1989), 325-326]; 2 (1990); 3 (1993); 4 (1995); 5 (1998); 6 (1999) [reviewed by A.-K. 

Wassiliou, JÖB 52 (2002), 345-346]; 7 (2002); 8 (2003) [reviewed by P. Stephenson,  

Bryn Mawr Classical Review, http://ccat.sas.upenn.edu/bmcr/2004/2004-05-06.

html]; 9 (2006); 10 (2010); 11 (2012); 12 (2016).

Schlumberger, Sceaux (1895) = G. Schlumberger, Sceaux byzantins inédits, 

in: Mélanges d‘archéologie byzantine, Paris 1895, 199-274.

Schlumberger, Sceaux (1889) = G. Schlumberger, Sceaux byzantins inédits,  

REG 2.7 (1889), 245-259.

Schlumberger, Sigillographie (1884) = G. Schlumberger, Sigillographie de 
l’empire byzantin, Paris 1884 (repr. Turin 1963).

Shandrovskaja, Sfragistika (1977) = V. S. Shandrovskaja, Sfragistika, in: 

Iskusstvo Vizantii v Sobranijakh SSSR. Katalog vystavki, vol. 2, Moscow 1977, 133-153.

TAKTIKON workshop (forthcoming) = The prosopography of the thematic 
administration: old and new evidence on Opsikion, the Anatolikoi and the 
Kibyrraiotai, Proceedings of a One-Day international Workshop at the Academy of 

Athens (June 19, 2015) (forthcoming). 

Wassiliou, Beamte (2004) = A.-K. Wassiliou, Beamte des Themas der 

Kibyrraioten, in: TIB 8 (2004), vol. 1, 407-413.

Zacos (1984) = G. Zacos, Byzantine Lead Seals II, Bern 1984. Reviewed by 

H. Hunger, JÖB (1986), 333-339; N. Oikonomidès, REB 44 (1986), 263-267; Cl. 

Ludwig and P. Speck, Poikila Byzantina 6 (1987), 231-242. 

Zacos and Veglery (1972) = G. Zacos and A. Veglery, Byzantine Lead Seals 

I.1-3, Basel 1972. Reviewed by W. Seibt, ByzSl 36-37 (1975-1976), 208-213.

STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 305



Abbreviations of auction houses

Classical Numismatic Group = Classical Numismatic Group, Lancaster, PA 

and London

Gorny = see Gorny & Mosch
Gorny & Mosch = Gorny & Mosch, Giessener Münzhandlung, Munich 

Hirsch = Gerhard Hirsch Nachfolger, Munich

Münz Zentrum = Münz Zentrum Albrecht & Hoffmann GmbH, bzw. Heinz 

W. Müller, Cologne and Sollingen

Pecunem = Online auction platform by Gitbud & Naumann Münzhandlung 

GmbH, Munich 

Peus = Busso Peus, Frankfurt

Roma = Roma Numismatics Limited, London

Schenk-Behrens = Karla W. Schenk-Behrens Nachfolger

Spink = Spink and Son, London

Triton = Auctions conducted by the Classical Numismatic Group, Lancaster, 

PA and London

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras306



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 247-308

Κρατικοι Αξιωματουχοι στα Θεματα Οψικιου, Ανατολικων και 
Κιβυρραιωτων: Η Μαρτυρια των Σφραγιδων

Το ερευνητικό πρόγραμμα «Προς μία θεσμική και κοινωνική ιστορία 
της Μικράς Ασίας βάσει των σφραγίδων και άλλων πηγών (7ος-13ος αι.)» 
(ΑΡΙΣΤΕΙΑ ΙΙ-4492) υλοποιήθηκε στο Κέντρο Έρευνας της Βυζαντινής 
και Μεταβυζαντινής Τέχνης της Ακαδημίας Αθηνών (Φεβρουάριος 2014 
– Οκτώβριος 2015) με συγχρηματοδότηση από το Ευρωπαϊκό Κοινωνικό 
Ταμείο και το Ελληνικό Δημόσιο (ΕΣΠΑ 2007-2013).

Σκοπός του προγράμματος ήταν να εξεταστεί εκ νέου η θεσμική 
και κοινωνική ιστορία της βυζαντινής Μικράς Ασίας χρησιμοποιώντας 
ως κύριο ερευνητικό εργαλείο αξιόπιστους και καλά χρονολογημένους 
καταλόγους όλων των κρατικών αξιωματούχων που έδρασαν σε τρία 
από τα πρωϊμότερα θέματα της Μικράς Ασίας: Οψίκιο, Ανατολικών 
και Κιβυρραιωτών. Η σύνταξη αυτών των καταλόγων βασίστηκε στις 
πληροφορίες που παρέχουν τόσο οι σιγιλλογραφικές (μολυβδόβουλλα), 
όσο και οι μη-σιγιλλογραφικές πηγές. 

Ένα από τα σημαντικότερα αποτελέσματα αυτού του ερευνητικού 
προγράμματος είναι η δημιουργία μίας διαδικτυακής βάσης δεδομένων 
που ονομάζεται ΤΑΚΤΙΚΟΝ. Ο ρόλος και το όνομα αυτής της βάσης 
(ΤΑΚΤΙΚΟΝ με κεφαλαία γράμματα για την απρόσκοπτη ανάγνωση 
της λέξης τόσο στο ελληνικό όσο και στο λατινικό αλφάβητο) είναι 
εμπνευσμένα από τα βυζαντινά τακτικά, τα εγχειρίδια του αυλικού 
πρωτοκόλλου που βοηθούσαν τον ἀτρικλίνη να τοποθετήσει τους 
αξιωματούχους στη σωστή θέση κατά τη διάρκεια των επίσημων 
αυτοκρατορικών δείπνων. Κατ’ αναλογία, το TAKTIKON στοχεύει 
στο να βοηθήσει τον σύγχρονο ερευνητή να τοποθετήσει σωστά τους 
θεματικούς αξιωματούχους εντός του διοικητικού συστήματος της 
Βυζαντινής αυτοκρατορίας. Αυτό επιτυγχάνεται μέσα από την χρήση 
των Προσωπογραφικών Καρτελών (που παρουσιάζουν τα στάδια 
της σταδιοδρομίας κάθε θεματικού αξιωματούχου μαζί με τις σχετικές 
σιγιλλογραφικές και μη-σιγιλλογραφικές μαρτυρίες) και των Καρτελών 

STATE OFFICIALS IN OPSIKION, ANATOLIKOI AND KIBYRRAIOTAI 307



Μολυβδοβούλλων (που παρουσιάζουν αναλυτικές πληροφορίες για κάθε 
ένα από τα μολυβδόβουλλα που αφορούν το πρόγραμμα).

Η ιδιαίτερη συμβολή του ΤΑΚΤΙΚΟΝ έγκειται στο ότι αποτελεί 
τη μόνη διαδικτυακή βάση που επικεντρώνεται σε μία συγκεκριμένη 
κοινωνική ομάδα (τους θεματικούς αξιωματούχους), προσφέρει στους 
χρήστες την πολύτιμη εμπειρία του άμεσου ελέγχου όλων των σχετικών 
πρωτογενών πηγών, υποστηρίζει μία δια-θεματική προσέγγιση στις 
βυζαντινές σπουδές και διευκολύνει αλλαγές ή προσθήκες που είναι 
πιθανόν να υπαγορεύσει η μελλοντική έρευνα. Επιπλέον, αποτελεί ένα 
σημαντικό εργαλείο για τη μελέτη της βυζαντινής σφραγιστικής, αφού, 
λόγω των παραδεδομένων τίτλων των θεματικών αξιωματούχων (σε 
συνδυασμό και με τις σχετικές αναφορές σε άλλες μη-σιγιλλογραφικές 
πηγές) τα θεματικά μολυβδόβουλλα μπορούν να χρονολογηθούν 
αρκετά συχνά με μεγαλύτερη ακρίβεια και επομένως να οργανωθούν σε 
μια πιο αυστηρή χρονολογική σειρά. Με αυτόν τον τρόπο, ο χρήστης 
του ΤΑΚΤΙΚΟΝ μπορεί να παρακολουθήσει από κοντά την εξέλιξη 
(επιγραφική και καλλιτεχνική) των βυζαντινών μολυβδοβούλλων κατά 
την διάρκεια όλης της περιόδου από τον 7ο μέχρι τον 13ο αι.

Στις πρώτες σελίδες του παρόντος άρθρου παρουσιάζεται ο 
τρόπος οργάνωσης και προβολής του υλικού στο ΤΑΚΤΙΚΟΝ και 
στη συνέχεια σχολιάζονται αναλυτικά 23 αδημοσίευτα ή ελλιπώς 
δημοσιευμένα μολυβδόβουλλα θεματικών αξιωματούχων, οι οποίοι 
άσκησαν τα καθήκοντά τους σε ένα από τα τρία προαναφερθέντα 
θέματα. Στο επίμετρο (appendix) δημοσιεύεται ακόμα ένα, μη-θεματικό 
μολυβδόβουλλο, αυτό του Ιωάννη Οψικιανού (β´ μισό 11ου - αρχές 12ου 
αι.), καθώς το συγκεκριμένο επίθετο συνδέεται ετυμολογικά άμεσα με το 
θέμα Οψικίου. Όλα τα μολυβδόβουλλα στο παρόν άρθρο εντοπίστηκαν 
κατά τη διάρκεια της υλοποίησης του προγράμματος σε σιγιλλογραφικές 
συλλογές που βρίσκονται σε επτά διαφορετικές χώρες (Κύπρος, Γαλλία, 
Γερμανία, Ελλάδα, Ηνωμένο Βασίλειο, Ηνωμένες Πολιτείες Αμερικής, 
Ολλανδία).

	 O. Karagiorgou – P. Charalampakis – c. malatras308

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 247-308



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

Efi Ragia

Social Group Profiles in Byzantium: 
Some Considerations on Byzantine Perceptions 

Αbout Social Class Distinctions* 

The social history of Byzantium is a relatively recent research field. This 
estimate is formed not because there are no studies that can be qualified 
as par excellence “social”, or that concern particular aspects of the social 
evolution of Byzantium, but because most of them are not invested with a 
theoretical context that is necessary when it comes to sociological research 
approaches. With the exception of studies by G. Ostrogorsky, H.-G. Beck, 
and J. Haldon1, which begin from theory to continue with data interpretation 

* This paper was written as part of the postdoctoral research project entitled “Electronic 
Database on the Social History of Byzantium from the 6th to the 12th Centuries: Sources, 
Problems and Approaches”, which was implemented within the framework of the Action 
“Supporting Postdoctoral Researchers” of the Operational Program “Education and Lifelong 
Learning” (Management Agency: General Secretariat for Research and Technology), and 
is co-financed by the European Social Fund (ESF) and the Greek State. The program was 
realized at the Institute of Historical Research/NHRF from April 2012 through March 2015.

1. See mostly G. Ostrogorsky, History of the Byzantine State, translated from 
German by J. Hussey, Cornwall 1989; Idem, Pour l’histoire de la féodalité Byzantine [Corpus 
Bruxellense Historiae Byzantinae. Subsidia I], Bruxelles 1954; H.-G. Beck, Konstantinopel. Zur 
Sozialgeschichte einer früh-mittelalterlichen Hauptstadt, BZ 58 (1965), 11-45 (hereafter Beck, 
Konstantinopel); Idem, H βυζαντινή χιλιετία, transl. D. Kourtovik, Athens 1990 (hereafter 
Beck, Χιλιετία); J. Haldon, Byzantium in the Seventh Century, Cambridge 1990 (hereafter 
Haldon, Byzantium); Idem, The State and the Tributary Mode of Production, London – New 
York 1993. Theoretical, but not “byzantine” is J. Haldon’s work on Marxist historiography, 
see Μαρξισμός και ιστοριογραφία: πρόσφατες εξελίξεις και σύγχρονες συζητήσεις στη 
Βρετανία, transl. K. Gaganakes [Μνήμων. Θεωρία και Μελέτες Ιστορίας 12]. 



	 EFI RAGIA310

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

–with different information, and therefore different emphasis, methodology, 
and conclusions–, most studies are concerned either with the economic 
framework –especially when it comes to the lower social strata2–, or with 
pressure groups, political parties and alliances at the upper echelons of 
society3. This schematic classification of the bibliography obviously cannot 
be exhaustive, with reference to methodologies and analyses, of the number 
of studies that have been published for the Byzantine society, and apologies 
are due for all those works that are not mentioned here4. It is, nevertheless, 
suitable to point out that for many of them, the influence of the views 
of G. Ostrogorsky and A. Kazhdan regarding methodology and research 
approach, has been huge5; as a result, there are today many studies on the 
upper and lower social strata, their composition and economic power, or its 
absence. 

2. A. Laiou, Peasant Society in the Late Byzantine Empire. A Social and Demographic 
Study, Princeton 1977; É. Patlagean, Pauvreté économique et pauvreté sociale à Byzance, 
4e-7e siècles [Civilisations et Sociétés 48], Paris – La Haye 1977 (hereafter Patlagean, 
Pauvreté); P. Lemerle, The Agrarian History of Byzantium from the Origins to the Twelfth 
Century. The Sources and Problems, Galway 1979 (hereafter Lemerle, Agrarian history); M. 
Kaplan, Les hommes et la terre à Byzance du VΙe au XΙe siècle. Propriété et exploitation du 
sol [Byzantina Sorbonensia 10], Paris 1992 (hereafter Kaplan, Les hommes et la terre). 

3. J.-Cl. Cheynet, Pouvoir et contestations à Byzance (963-1210) [Byzantina Sorbonensia 
9], Paris 1990 (hereafter Cheynet, Pouvoir); V. Vlyssidou, Αριστοκρατικές οικογένειες και 
εξουσία (9ος-10ος αι.). Έρευνες πάνω στα διαδοχικά στάδια αντιμετώπισης της αρμενο-
παφλαγονικής και της καππαδοκικής αριστοκρατίας, Thessalonike 2001 (hereafter 
Vlyssidou, Αριστοκρατικές οικογένειες); T. Lounghis, Η κοινωνική εξέλιξη στη διάρκεια 
των λεγόμενων «σκοτεινών αιώνων» (602-867), Athens 22013. An encompassing and 
thorough study on the enterprising groups of the empire, some of which were also in a 
position to exercise pressure on the governments, is still a desideratum. 

4. A short report is found in the introduction of J. Haldon (ed.), The Social History 
of Byzantium, Chichester 2009, 2-4 (hereafter Social history). Special reference should be 
made to P. Yannopoulos, La société profane dans l’empire Byzantine des VIIe, VIIIe et IXe 
siècles [Recueil de Travaux d’Histoire et de Philologie 6e s., Fasc. 6] Louvain 1975 (hereafter 
Yannopoulos, Société profane), who chose the basic distinction between freeborn and slaves, 
valid also in Byzantium, as his main research tool. 

5. A. Kazhdan - S. Ronchey, L’aristocrazia bizantina dal principio dell’XI alla fine 
del XII secolo, Palermo 1997 (hereafter Kazhdan-Ronchey, Aristocrazia); G. Ostrogorsky, 
Observations on the Aristocracy in Byzantium, DOP 25 (1971), 3-32 (hereafter Ostrogorsky, 
Aristocracy); also see the studies of Ostrogorsky cited in note 1. 



SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 311

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

This paper will not follow the usual research path. Its subject is the 
investigation of social profiles, as they surface in Byzantine sources and puzzle 
us when it comes to their interpretation and significance for the evolution 
of Byzantine society. Profiles compose the contour of social “position” of 
people or groups. They may consist of actual data and information, but also 
of beliefs, proclamations, behaviors and perceptions of individuals, groups 
or third parties. In Byzantium profiles are either recognized and accepted, 
or, on the other hand, are used to relegate people and groups to a different 
social, political, or even economic level, in which case we are dealing with the 
existence of “negative” profiles6. In my opinion this approach is much more 
fitting because in Byzantium there were no delineated social boundaries, 
and there was no group or “class” appearing to be circumscribed within a 
particular set of rules, even though all of them, especially the most powerful 
ones, no matter how small or extended, strove for their continuation, their 
protection and, finally, their interests. Profiles display a multilevel function 
which in my opinion helps to understand Byzantine society and to appreciate 
different social groups within their particular contexts of action, as well as 
to elucidate complicated social conflicts observed in Byzantine history7. 

As expected, the study at hand marks not the end, but rather the 
beginning, of a research that is as meticulous as possible, as it strives to 
understand and explain the social terminology used by the Byzantines for 
the construction of those profiles. The groups that have been chosen here 
–the wealthy, the poor, the noble, the powerful and the dynasts– present 

6. See for example I. Anagnostakis, Byzantium and Hellas. Some lesser known Aspects of 
the Helladic Connection (8th-12th Centuries), in: Heaven and Earth. Cities and Countryside 
in Byzantine Greece, ed. J. Albani – E. Chalkia, Athens 2013, 15-29. The profiles of the 
πολιτικοί and the στρατιωτικοί are two profiles that definitely serve particular political 
ends, but they are not included in this paper. 

7. If there is a theory that closely fits the examination attempted here, then it is the 
theory of G. Simmel. Simmel perceived society as a network of social relations that are 
understood as constant interaction among individuals or groups, a process in which beliefs/
proclamations/behaviors (modes of expression and interaction) are either accepted by other 
individuals or groups, or adjust according to the content they attribute to their behavior. In 
this framework the formation of social groups is the outcome of the individuals’ interaction 
on a more permanent basis. See D. Frisby, Georg Simmel, London – New York 22002; also see 
the analysis of M. Antonopoulou, Οι κλασσικοί της κοινωνιολογίας. Κοινωνική θεωρία 
και νεότερη κοινωνία, Athens 2008, 455-507. 



312

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

profiles that clarify social phenomena visible in the 10th and 11th century. 
Unlike my previous studies that began without any preconceptions, in this 
case these phenomena dictated which profiles needed to be investigated, 
because their manipulation by the Byzantines themselves is evident in the 
sources. Admittedly, no profile can be analyzed exhaustively in this paper. 
Rather, each group is examined with regard to particular aspects of its 
image found in the sources, and its profile constitutes a primary research 
result. It is expected that future research on the social history of Byzantium, 
with a particular view to social group profiles, will become more detailed 
and will be complemented with more evidence. 

I. Byzantine perceptions of “society”
It should be noted from the very beginning that the problem of “social 
class” in Byzantium is in reality nonexistent; the concept is modern and 
its definition depends even today on the circumstances to which it applies, 
therefore it may change from country to country (or even from region 
to region)8. The problem may appear to be one of semantics: κοινωνία, 
equivalent to the Latin societas in antiquity and in the middle ages, was used 
either as a specific legal term, or as a term that carried with it significant 
legal connotations9. In the course of time it provided the main terminology 
for sociology, a modern science that flourished after the 18th century. 
Similar considerations apply to the term τάξις, which in modern Greek 
signifies –among other things– “class”. In Byzantium, however, the use of 

8. D. Daskalakes, Εισαγωγή στη σύγχρονη κοινωνιολογία, Athens 2009, 402-407. 
9. Meaning relations of various types, the term κοινωνία was not rare in antiquity; 

its derivation from the verb κοινωνῶ meant the binding, responsible and accountable 
participation in something. However, κοινωνία was assigned a theological connotation 
particularly by St. Gregory of Nyssa and St. John Chrystostom (it is found rather rarely in 
St. Basil and St. Athanasius); it was taken over by the neo-platonist Proclus and his student 
Pseudo-Dionysius, whereby it was combined with the notion of τάξις. In the Novels of the 
emperor Justinian I «κοινωνία» is used to describe the involvement in something −in a 
crime or in a procedure, see Corpus Iuris Civilis vol. III: Novellae, ed. R. Schöll – G. Kroll, 
Berlin 1904 (repr. Dublin/Zürich 1972), 101.29, 611.6 (hereafter CIC III). All through the 
early Byzantine times it is used for those joining a heresy, a meaning which is found again 
especially in Theodore Studites: ὀρθόδοξος κοινωνία, κοινωνία αἱρετικῶν/εἰκονομάχων/
ἑτεροδόξων, see G. Fatouros (ed.), Theodori Studitae Epistulae [CFHB 31], no 13.42, 48.247, 
479.46, 539.27. 

	 EFI RAGIA



313SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

the word was two fold: it derived from the Latin equivalent ordo, which 
the Romans used for the separate social, political and religious bodies, but 
not for the Roman society in total. It also derived, as we shall see below, 
from Aristotelian and Neoplatonic principles that defined the function of 
the “state”10. That said, it becomes apparent that when we are searching 
for “social” terms in Byzantine sources, the obvious ones, «κοινωνία» and 
«τάξις» are not really those we are looking for; in reality their employment 
may be misleading, or even out of place. 

Still, there was in Byzantium one term that described the ensemble 
of people within the state frame. The ancient term πολιτεία (polity) 
encompassed those groups of people involved in maintaining harmony 
in the state, helping it to function smoothly. The concept is initially 
inseparable from its constitutional context, which developed and flourished 
in the frame of the ancient πόλις. Participation in the polity was in reality a 
direct consequence and a legal position for citizens, with obligations, rights 
and privileges attached to it. However, considering a polity, meaning a 
state, as a group of people, meant that polity, society and “state” coincided, 
a basic political idea elaborated in Platonic and Aristotelian works11. Yet 

10. N. Oikonomidès, Les listes de préséance byzantines des IXe et Xe siècles, Paris 1972, 
22-24 (hereafter Oikonomidès, Listes); R. Rilinger, Ordo und Dignitas als soziale Kategorien 
der Römischen Republik, in: Idem, Ordo und Dignitas: Beiträge zur römischen Verfassungs- 
und Sozialgeschichte, Stuttgart 2007, 95-104, esp. 95-96 (hereafter Ordo und Dignitas); É. 
Patlagean, Ο ελληνικός Μεσαίωνας. Βυζάντιο, 9ος-15ος αι., transl. D. Lambada, Athens 
2007, 248-249 (hereafter Patlagean, Ελληνικός μεσαίωνας); G. Bambiniotis, Λεξικό 
της Νέας Ελληνικής γλώσσας, Athens 1998, 1759, s.v. τάξις. Also see the analysis of H. 
Glykatzi-Ahrweiler, Η πολιτική ιδεολογία της Βυζαντινής αυτοκρατορίας, Athens 1988, 
153-168, who examines τάξις together with hierarchy and οἰκονομία. 

11. See Aristotle, Politica, ed. A. Warmington, transl. H. Rackham, London – Cambridge 
Mass. 21944 (repr. 1972), vol. 21, 2, 1252a.1-8 (hereafter Aristotle, Politica), perceived the 
polity as an ensemble of social relations: Ἐπειδὴ πᾶσαν πόλιν ὁρῶμεν κοινωνίαν τινὰ 
οὖσαν καὶ πᾶσαν κοινωνίαν ἀγαθοῦ τινος συνεστηκυῖαν (τοῦ γὰρ εἶναι δοκοῦντος 
ἀγαθοῦ χάριν πάντα πράττουσι πάντες), δῆλον ὡς πᾶσαι μὲν ἀγαθοῦ τινος στοχάζονται, 
μάλιστα δὲ καὶ τοῦ κυριωτάτου πάντων ἡ πασῶν κυριωτάτη καὶ πάσας περιέχουσα 
τὰς ἄλλας. Αὕτη δ’ ἐστίν ἡ καλουμένη πόλις καὶ ἡ κοινωνία ἡ πολιτική. See generally P. 
Cartledge, Greek Political Thought: the Historical Context, in: The Cambridge History of 
Greek and Roman Political Thought, ed. C. Rowe – M. Schofield – S. Harrison – M. Lane, 
Cambridge 2005, 11-22.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

314 	 EFI RAGIA

if this was an ideal rather than a reality already in antiquity (not each 
and every inhabitant of a city was a πολίτης, a member of the polity), it 
was much more so in early Byzantium; those who did not belong to any 
of the constituent groups of a «πολιτεία» lived their entire lives outside 
the Greek medieval bounds of Byzantine “society”, or, to put it correctly, 
polity. Moreover, those who did belong to a specific group were assigned a 
particular position and had a particular role within the context of a polity; 
their defining characteristics were not those of a “class” but those of their 
role, and conversely, their common role made them one large group. Within 
each of these groups, variations in position, wealth, education, duties or 
occupation, were very high, which meant that there was no real “social” 
unity; indeed, we may even speak of separate subgroups. The best example 
demonstrating this is probably the so-called “senatorial class”, which was a 
class with great disparity of status among its members12. Nevertheless, when 
the state employed the term Ρωμαϊκὴ πολιτεία, Roman polity, it appears to 
have comprised all its inhabitants notwithstanding social position, and not 
solely the groups constitutionally engaged in some administrative aspect of 
the polity13.

One might ask, if all these assertions are correct, what is it that describes 
social position in Byzantium, or what is it that describes its perception? The 

12. G. Dagron, Η γέννηση μιας πρωτεύουσας. Η Κωνσταντινούπολη και οι θεσμοί 
της από το 330 ως το 451, transl. M. Loukaki, Athens 2000, 195 f. (hereafter Dagron, 
Γέννηση); Beck, Konstantinopel, 19-20; Haldon, Byzantium, 160-172; Idem, The fate of the 
Late Roman Senatorial Elite: Extinction or Transformation? in: The Byzantine and Early 
Islamic Near East. Papers of the first (third, sixth) Workshop on Late Antiquity and Early 
Islam, v. 6: Elites Old and New in the Byzantine and Early Islamic Near East, ed. J. Haldon 
and L. Conrad, Princeton, N.J., 1992/2004, 184-198 (hereafter Haldon, Senatorial elite); 
Idem, Social Élites, Wealth, and Power, in: Social History, 175-178 (hereafter Haldon, Social 
élites); P. Magdalino, Court Society and Aristocracy, in: Social History, 217-218, 224-225 
(hereafter Magdalino, Court society); G. Alföldy, Ιστορία της Ρωμαϊκής κοινωνίας, transl. 
A. Chaniotes, Athens 2009, 327-328 (hereafter Alföldy, Ιστορία); A. Jones, The Later 
Roman Empire, 284-602. A Social, Economic and Administrative Survey, Oxford 1964, 
388-390, 545-552 (hereafter Jones, LRE). 

13. A. Kaldellis, The Byzantine Republic. People and Power in New Rome, Cambridge 
Mass. – London 2015, 14-19 (hereafter Kaldellis, Byzantine republic), argues that the 
Byzantine πολιτεία is in reality the continuation of the res publica romana. Also see Beck, 
Χιλιετία, 52 f. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

315SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

answer to this question cannot be simple. “Position” can only be defined by 
the state itself, since it corresponded to a role in the polity; roles, however, 
tended to readjust. The perception of social class or social position, on the 
other hand, is an entirely different issue, because perceptions are influenced 
by qualities: those assumed by the groups in their effort to assert themselves, 
those assigned to them by other groups in a context of social, economic 
and political collaboration or opposition, or those adopted by the state in 
its effort to overpower social and political agitations. It becomes apparent 
that a “group” is by definition narrower than a “class” –indeed it can only 
be a small fraction of a class– and this explains why we observe so many 
rivalries among separate groups and why it is so hard to define a “class” in 
Byzantium14. For the profiles sketched are mostly those of state dependent 
groups, not of classes, and their existence can be explained by the mere fact 
that there was no real social, political, or legal, consolidation of a “class” in 
Byzantium. But a group is weaker than a class, and therefore groups are 
subject to change, and they can be formed and dissolved quite as easily as 
they appeared. It is commonly accepted that Byzantium was an empire in 
which vertical social mobility was feasible and sometimes even easy. “Social 
mobility” as defined today by sociology is not exclusively vertical, but can be 
horizontal or diagonal; it concerns mostly relations among people or groups 
of the same or slightly different standing, and their position within a social 
context15. Nevertheless, it may be emphasized that what gives the impression 

14. Cf. Beck, Konstantinopel, 16-20; Idem, Χιλιετία, 319-349; also see ODB 2, 1371, s.v. 
Microstructures (A. Kazhdan), and A. Kazhdan, Small Social Groupings (Microstructures) 
in Byzantine Society, in: XVI Internationaler Byzantinistenkongress. Akten, JÖB 32.2 
(1982) 3-11. The author speaks about “microstructures” as “small social groupings”. The 
difference between groups and microstructures appears in my understanding to be that while 
microstructures are subjected to, or regulated by, a set of rules (e.g. family, guilds etc), 
groups are larger and they may or may not obey to rules. Guilds themselves function within 
a particular frame pertaining to each guild, but not to the “social class” of their members 
ad hoc, which explains the fact that social profiles of separate guild members differ from 
each other (cf. the profiles of the βάναυσοι and the ἔμποροι). On guilds see G. Maniatis, 
The Guild System in Byzantium and Medieval Western Europe: a Comparative Analysis 
of Organizational Structures, Regulatory Mechanisms, and behavioral patterns, Byz 76 
(2006), 528-529, 535-543. Maniatis rightfully points out that a large number of professionals 
mentioned in the sources probably did not belong to any guild. 

15. Daskalakes, as above n. 8, 412-414. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

316 	 EFI RAGIA

of “vertical mobility” is not the fact that social ascent was easy –because on 
the contrary it was rather difficult to break away from the social context in 
which they were born–, but that social role adaptation in Byzantium indeed 
allowed certain social upgrading (or downgrading, which is easier to find 
in the sources). The wide distribution of titles in the 11th century is a good 
example of this type of social role changing, but it required the possession 
of substantial amounts of gold coin for the people involved16. The suspension 
of this policy by Alexios I Komnenos meant that the titles died with their 
holders, and their descendants had no chance of being included in the 
aristocracy of the 12th century, unless, of course, they were married into it. 

“Social” and political theories in Byzantium are strongly influenced by 
ancient philosophy. The groups initially recognized as “social groups” had 
acquired a constitutional character through age-long constitutional practice 
during the late Roman times, and were, in Beck’s interpretation, electoral 
corps, such as the senate, the army and the δῆμοι of Constantinople, and 
later on, the Church17. We only have two texts, both anonymous and coming 
from the 6th century, which reflect the beliefs of the Byzantines on the 
polity. The first is De re strategica (Περὶ στρατηγίας), which deals with the 
polity only in the first chapter, and the second is the treatise De scientia 
politica dialogus. The author of De re strategica attempts to describe the 
πολιτείας μέρη (constituencies of the polity) only in the introduction18. 

16. See N. Oikonomides, Title and income at the Byzantine Court, in: Byzantine Court 
Culture from 829 to 1204, ed. H. Maguire, Washington DC 1997, 199-215 (hereafter 
Byzantine court culture); Idem, The Role of the State in the Economy, in: The Economic 
History of Byzantium from the Seventh through the Fifteenth Century, ed. A. Laiou et al., 
Washington, DC, 2002, v. 3, 1008-1010 (hereafter EHB 3); P. Lemerle, Roga et rente d’état 
au Xe-XIe siècles, REB 25 (1967), 77-100; G. Ostrogorsky, Löhne und Preise in Byzanz, BZ 
32 (1932), 304-308. 

17. H.-G. Beck, Senat und Volk von Konstantinopel, Bayerische Akademie der 
Wissenschaften, Phil.-Hist. Kl., Sitzungsberichte (1966) 1-75 (: Idem, Ideen und Realitäten in 
Byzanz, VR London 1972, no XII; hereafter Ideen und Realitäten); Idem, Χιλιετία, 71-80; I. 
Karayannopoulos, Η πολιτική θεωρία των Βυζαντινών, Thessalonike 1992, 19-20. 

18. De re strategica has been recently attributed to the magister Syrianus as part of 
his Compendium. This work is placed by the researchers in the period between the late 
6th–late 9th c. Discussion is still inconclusive regarding this point, but concerning our 
topic it will suffice to note that the first part on the polity can hardly be dated beyond 
the 6th-7th c.; so far this part has not been taken into consideration for dating the text, 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

317SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

Each μέρος was assigned a role in the polity and was placed under the 
supervision of a “leader”19: these are the Church (ἱερατικόν), the Council 
members (συμβουλευτικόν), the judges (νομικόν), and the people of 
commerce (ἐμπορικόν), those who provided products (ὑλικόν), and those 
who served (ὑπηρετικόν)20. Given that the first part of the treatise is lost, 
there is no way of deciding on the hierarchical classification of these “parts 
of the polity”; in the second and third chapter, for example, the νομικὸν and 
the συμβουλευτικὸν are found in a reversed order following the ἱερατικόν21. 
The author also speaks about the χρηματικὸν and the τεχνικὸν (construction 
workers)22; the χρηματικὸν is analysed in the third part of the treatise, 
concerning the archons: it comprises the administrators of public finance 
(τῶν περὶ τὰ χρήματα τεταγμένων), the tax collectors (τοὺς φορολόγους), 
the financial inspectors (τοὺς ἐπισκεπτομένους) and the “distributors of 

nor have its sources been traced. See P. Rance, The Date of the Military Compendium of 
Syrianus Magister (Formerly the Sixth Century Anonymous Byzantinus), BZ 100 (2007), 
701-737 with full bibliography. A general commentary on the first part on the polity is 
found in C. Mango, Byzantium. The Empire of New Rome, London 1980, 33; Kaldellis, 
Byzantine republic, 15-16. 

19. G. Dennis (ed.), Three Byzantine Military Treatises [CFHB 25], Washington, DC, 
1985, 14.4-6 (hereafter Dennis, Three treatises): ἐπεὶ δὲ ἀνάγκη ἑκάστῳ τῶν εἰρημένων 
μερῶν ὑφ’ ἡγεμόνι τετάχθαι, ἀναγκαῖον καὶ περὶ ἀρχόντων εἰπεῖν πρότερον … 

20. Dennis, Three treatises, 10. 5-14. As it is mutilated, the assemblies are not mentioned 
in the remaining part of the first chapter, which has the title Τί ἐστιν πολιτεία καὶ πόσα 
μέρη αὐτῆς.  

21. Dennis, Three treatises, 12.6-21, 14.18-37. Quite interestingly, the συμβουλευτικόν, 
which undoubtedly concerns the senate, is placed third in the second chapter, but first after 
the archons (who I understand to be the higher dignitaries of the state) in the third chapter. 
The νομικόν, on the other hand, is listed first after the priests in the second chapter and third 
in the third chapter, which analyzes the qualities of the archons. This may be an indication 
of the increased significance of the main legislative authorities of the empire in the 6th c., 
meaning the prefect of the city and the quaestor sacri palatii. 

22. Dennis, Three treatises, 12.14-21. The τεχνικὸν does not appear again; in its place 
there is a group of those occupied in the sciences and technical services (ibid., 16.71-75, τοὺς 
περὶ τὰς ἐπιστήμας καὶ τέχνας ἀπησχολημένους). It is also not very clear what is meant 
with “τεχνικόν”; Dennis simply translates “technicians”; I preferred “construction workers” 
because craftsmen and artisans are meant with the “ὑλικόν” (ibid., 10.12: σιδηροτελεῖς, 
χαλκοτελεῖς). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

318 	 EFI RAGIA

money” (τοὺς διανέμοντας τὰ χρήματα)23. Among these groups, only the 
merchants appear to be under the control of the “supervisors of trade”, 
meaning almost certainly the supervisors of professional corporations24.   
The last categories, the ὑλικόν and the ὑπηρετικὸν, but also the ἄχρηστον 
and the ἀργόν, are of particular interest. The ὑλικόν appears to refer to 
people engaged in providing finished products or raw materials, and are 
specifically distinguished from tradesmen25. The ὑπηρετικὸν on the other 
hand concerns a group that either offers its on-hire services to the polity’s 
archons (τοὺς δὲ ὑπηρέτας τῶν εἰρημένων ἀρχόντων), or is responsible for 
the transport of materials to the city26. The last two categories are pertinent 
to the lower social strata, but their economic situation is of no significance 
for their classification by the author. The difference between the two groups 
is their ability to participate in the function of the polity. The ἄχρηστοι 
are those, to whom philanthropy is extended; any natural cause, e.g. age or 
infirmity, makes them “useless” for the community (μηδοτιοῦν συντελεῖν 
πρὸς τὴν τῶν κοινῶν χρείαν)27. But the author of De re strategica apparently 
feels uncomfortable with the existence of people who are “not engaged in 
any activity”; they belong to the ἀργόν, a “class of the unoccupied”. The 
author adds: οὐ πάντως καὶ ἡμῖν ἁρμόσει μέρος πολιτείας τοιοῦτον (in 
my perception such a class of citizens in no way becomes us), to conclude 
that those without a profession “should take their place in one of the orders” 
(καθ’ ἕν τι τῶν εἰρημένων τετάξεται), in other words, he suggests that they 

23. Dennis, Three treatises, 14.37-16.70. 
24. Dennis, Three treatises, 16.76-80. 
25. Dennis, Three treatises, 10.11-12, 16.81-18.87. 
26. Dennis, Three treatises, 10.13-14, 18.98-100. In any case there appears no personal 

clientele relation between the archons and the ὑπηρετικόν, unless we reject Dennis’ translation, 
“those who hire out their services”, and we consider them to be subaltern employees of the 
archons instead. In this case the anonymous author would consider that employees and 
transporters such as the ξυλοφόροι, ἀχθοφόροι, λιθοφόροι, belong to the same group. 
There is good evidence that the lower administrative staff was classified with the lower 
social strata, as indicated by Theodosiani Libri XVI cum Constitutionibus Sirmondianis, 
ed. Th. Mommsen, Dublin-Zürich 1904 (repr. 1971), 14.10.3, 16.5.54.7 (hereafter C.Th.); 
see the translation in C. Pharr, The Theodosian Code and Novels and the Sirmondian 
Constitutions, Princeton 1952, 415, 460, where they suffer corporal punishments and exile 
“since they have no respect to lose”.

27. Dennis, Three treatises, 10.14-16, 18.88-93. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

319SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

should be given an employment28. Noteworthy is the fact that the author 
is not concerned about the place of other professional groups, such as 
the γραμματικοί, ἰατροί, γεωργοί, who are mentioned only once in the 
beginning of the mutilated text29. It is possible that a small contribution to 
the function of the polity was acknowledged to them as well, or that they 
were included in the sphere of influence of the superior “classes”, exactly as 
other μέρη mentioned in the text. This particular organization of society 
portrayed in De re strategica reflects city structures, where the professional 
guilds were dominating civil life. Classification by profession was standard 
in Late Roman times30. 

The author of the second text, the De scientia politica dialogus31, 
attributes to the city groups the term τάγματα (orders). He distinguishes 
the people into the sacred order (τὸ ἱερατικὸν), the optimates (ἄριστοι), 
and the military and civil orders, which are also called συστήματα −the 
term refers to professional corporations only in one instance. The authority 
structures spring directly from the “royal principles” (ἐκ τῶν ἐνόντων 
λόγων) which reflect the order of God and result in the “well-being and 
stability of the state” (εὐεξία τε καὶ εὐστάθεια)32. As in De re strategica, 

28. Dennis, Three treatises, 10.17-25. I rejected Dennis’ translation of this part, but I 
kept the translation of the phrase “class of citizens” for “μέρος πολιτείας”. Also “class of the 
unoccupied” I think reflects better the meaning of the text instead of “leisure class” of Dennis.  

29. Dennis, Three treatises, 10.4. 
30. E. Papagianni, Byzantine Legislation on Economic Activity Relative to Social Class, 

in: EHB 3, 1083-1085. The author remarks that this aspect of social categorization has not 
yet been adequately studied. 

31. The work was attributed to Peter the patrikios, who served Justinian I as magister 
officiorum for 26 consecutive years, but this view has been convincingly contested. See P. 
Bell, Three Political Voices from the Age of Justinian. Agapetus, Advice to the Emperor, 
Dialogue on Political Science, Paul the Silentiary, Description of Hagia Sophia [Translated 
texts for Historians 52], Liverpool 2009, 9-13 (hereafter Bell, Three political voices); F. 
Dvornik, Early Christian and Byzantine Political philosophy. Origins and Background, v. II, 
Washington, DC, 1966, 706; A. Cameron, Procopius and the Sixth Century, Berkeley – Los 
Angeles 1985, 248-252; H. Hunger, Βυζαντινή λογοτεχνία. Η λόγια κοσμική γραμματεία 
των Βυζαντινών, v. 2, transl. T. Kolias, K. Synelle, G. Makres, I. Vassis, Athens 1992, 91-
94; ODB 3, 1629-1630, s.v. Peri politikes epistemes (B. Baldwin). 

32. Menae patricii cum Thoma referendario De scientia politica dialogus, ed. C. M. 
Mazzuchi, Milano 2002, 31-32 (hereafter De scientia politica); Bell, Three political voices, 158. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

320 	 EFI RAGIA

the people are categorized by profession, and all professionals, including the 
farmers and the humblest folk of the cities, are supervised by the optimates33. 
The author avoids to reach the point where the power of the optimates 
replaces that of the emperor’s, nevertheless, the role of the emperor is 
pushed to the background; it appears as if his presence in the text serves 
solely for maintaining the “order of authorities” (ταξιαρχίας)34, which alone 
can guarantee the preservation of the social structure. The emperor may 
represent on earth an authority “similar to that of God”35, but this in no 
way requires his active involvement in the governance of the empire, which 
should be left to the optimates36. Much more than De re strategica, the 
Dialog is a Νeoplatonic treatise, apparently with strong Pseudo-Dionysian 
influences, which are manifest in the particular structure of optimate power 
called ταξιαρχία37. The model, however, is not used to strengthen imperial 
power, but to restrain it38. The underlying critique reveals quite clearly the 
tensions between the upper classes of Byzantium and Emperor Justinian 
I. The anonymous author appears to be profoundly concerned with the 
preservation of the order of the ἄριστοι. Under the conviction that it would 

33. De scientia politica, 34-37, and 34.13-17 for the unemployed and the beggars; Bell, 
Three political voices, 161-164. 

34. De scientia politica, 23.8-15; Bell, Three political voices, 149. The author translates 
ταξιαρχία as “political order”. 

35. De scientia politica, 44.10-11; Bell, Three political voices, 170. 
36. De scientia politica, 47.7-16; Bell, Three political voices, 173. 
37. In Pseudo-Dionysius ταξιαρχία is the supreme power and authority which 

commands the hierarchical procession. See G. Heil and A. M. Ritter, Corpus Dionysiacum, 
II. Pseudo-Dionysius Areopagita, De coelesti hierarchia, De ecclesiastica hierarchia, De 
mystica theologia, Epistulae, Patristische Texte und Studien 67, Berlin, 22012, 22.14-22 
(hereafter Pseudo Dionysius). 

38. Bell, Three political voices, 73-76, 173 note 126, noted that the text contains “a 
secular equivalent of Ps. Dionysius’ similarly Neoplatonic vision”, but the imperial authority 
“is mediated through the levels of the secular hierarchies” and this puts “a general constraint 
on the imperial exercise of authority”. Also see Idem, Social conflict in the Age of Justinian. 
Its Nature, Management, and Mediation, Oxford 2013, 275-277 (hereafter Bell, Social 
conflict); Ch. Pazdernik, Justinianic Ideology and the Power of the Past, in: The Cambridge 
Companion to the Age of Justinian, ed. M. Maas, Cambridge 2005, 195 (hereafter The age 
of Justinian), sees the text as portraying a “bureaucratic notion of the Christian oikoumene”. 
Also see Dvornik, as above n. 31, 707.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

321SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

contribute to the recognition of their own authority, he even claims that 
the optimates should protect the lower orders from ill-treatment by the 
powerful39, a role that had been assumed by the state itself and is quite 
obvious in the legislation of Justinian I.

Theoretical analyses of this type are modeled on the ideal Platonic 
πόλις as an institutional establishment, as a πολιτεία, even if the discussion 
is transferred to an empire-wide level. Thus, the author of the Dialog speaks 
about the “leaders of all the city orders” (τῶν τῆς πόλεως πάντων ταγμάτων), 
who are responsible for electing the emperor from among the optimates40, 
who, in turn, are responsible for exercising control over the lower social strata. 
At the time when these texts were written, however, political and “social” 
considerations of this type were expressions of a dying reality. Considering 
a “polity”, meaning a “society”, exclusively within the bounds of a city –a 
πόλις– was an integral part of the political and philosophical tradition of 
antiquity, but had little to do with real conditions. The claims of the authors 
lay in apparent contradiction with the existence of a central authority that 
overshadowed and suppressed all aspirations of individuals and groups for 
autonomy and personal power, and absorbed all peripheral competences 
for itself. “Aristocratic” self-existence was no longer maintainable, because 
the frame sustaining it, meaning the frame of the πόλις, was dissolving. 
The state had long appropriated the most important functions of the cities 
and had weakened the city as an institution41. Effectively, all power derives 
from the center, and the emperor is no more a “primus inter pares”, no 
more the guarantor of the self-existing autonomous power centers of the 
optimates, as the anonymous author of De scientia politica would like, but, 
as in the Neoplatonic model, the emperor is the only source of power, which 
is given and taken away for specific purposes. The system no longer favored 
the upper social strata of the empire, as it lifted the privileges attached to 

39. De scientia politica, 37.13-18. On possible conflicts within the order of the optimates 
see R. Dostalova, Soziale Spannungen des 5/6 Jh. in Byzanz im Spiegel des anonymen 
Dialogs Περὶ πολιτικῆς ἐπιστήμης. Eine Quellenanalyse, in: F. Winkelmann (ed.), Volk und 
Herrschaft im frühen Byzanz. Methodische und quellenkritische Probleme [BBA 58], Berlin 
1991, 33-48.  

40. De scientia politica, 30.10-12.
41. The development is a result of the decay of city administration. See A. Jones, The 

Greek City from Alexander to Justinian, Oxford 1940, 147-155; Idem, LRE, 535-542. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

	 EFIA RAGIA322

personal distinction in the provinces and confined them to those involved 
in active administration42. The Novels of Justinian I show that there was 
no way to impose the involvement of local magnates in city management, 
and the archaeological material suggests that they were abandoning their 
civic residences in favor of their provincial villas43. It appears that the upper 
social strata of the empire would soon be in the need to modify the ways of 
their social self-projection.

II. Basic “social” distinctions found in the legislation
In her seminal work on poverty, Évelyne Patlagean maintains that the basic 
social distinction of the Roman empire into honestiores and humiliores 
developed through time into a general distinction between rich and poor 
in middle Byzantium. According to this theory, the distinction was 
maintained in the legislation of Justinian I, and poverty, as portrayed in 
the punishments reserved for the poor in the Roman laws, reflects a real 
condition of social weakness against the influence of the rich and powerful44. 
This theory has deeply affected scholarly approach regarding social class 
divisions in Byzantium, but needs to be revised for two reasons, firstly, 
because Roman legislation has been closely investigated recently regarding 
“social” distinctions found in it, and secondly, because an unprejudiced 

42. Jones, LRE, 535-542; Dagron, Γέννηση, 188-195. P. Brown, Power and Persuasion 
in Late Antiquity: Towards a Christian Empire, Wiskonsin 1992, 71-117 argues that bishops 
filled in the void created by the retreat of the civic upper social strata, a development facilitated 
by the function of the Church as a major benefactor of the poor. The transformation of 
civic euergetism into euergetism targeting the poor is an idea elaborated by the same author 
in Poverty and Leadersphip in the Later Roman Empire, Hanover - London 2002, 1-44 
(hereafter Brown, Poverty). 

43. H. Saradi, Από την καθημερινότητα του πρωτοβυζαντινού αριστοκράτη, in: 
Βυζαντινό κράτος και κοινωνία. Σύγχρονες κατευθύνσεις της έρευνας, NHRF, Athens 
2003, 72-85; see generally Jones, LRE, 757-763. 

44. Patlagean, Pauvreté, 10-11. See, however, the critique of J. Haldon, On the 
Structuralist Approach to the Social History of Byzantium, BSl 42 (1981), 203-211. Also see 
Alfoldy, Ιστορία, 190-196, 277, 302-308, 345-349, who argues for a leveling of distinctions 
among different groups of the lower social strata that led to an assimilation of the humiliores 
with the plebs and the coloni. Also see Brown, Poverty, 7-8, 52-54: “this view from the top 
gives way to a picture of the population… as built up by layer upon layer of humble persons”. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

323SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

inspection of the texts examined by Patlagean produces different results, 
especially when it comes to the interpretation of the laws. 

In the second and third centuries the Roman empire used the honestiores-
humiliores distinction in such vague contexts that required no further 
specification. The division therefore did not serve any particular purposes 
and it is not easy to decide which person belonged to which category, 
unless this detail is included in a source45. In judicial procedures this 
general social classification is not evoked as a direct cause of punishment, 
but rather, punishment is a secondary consequence, even though different 
sets of punishments are predicted for the honestiores and humiliores46. A 
more detailed examination of the condicio of persons is part of any normal 
court procedure. “Social position” in Roman times was determined by one’s 
participation in overlapping circles of political, religious and economic 
character, which preconditioned particular rights and obligations for 
their members and established their condicio, in reality their social, and, 
specifically for the court, their legal status, such as senator/decurio, free/
freedman or slave, patronus, public servant (whereby one belonged to the 
Roman militia) or not47. When it comes to legal responsibility, individuals 
are equally examined for their liability independently of their status, e.g. in 
case of testifying, because moral standards are attached to each condition48. 

45. R. Rilinger, Zeugenbeweiss und Sozialstruktur in der Römischen Kaiserzeit, in: 
Idem, Ordo und Dignitas, 239-243 (hereafter Rilinger, Zeugenbeweiss), points out that the 
comparative of honestus is found only three times in Justinian’s Codex. 

46. R. Rilinger, Humiliores – Honestiores. Zu einer sozialen Dichotomie im Strafrecht 
der römischen Kaiserzeit, München 1988, 56-60, 63-64 (hereafter Rilinger, Humiliores–
honestiores). In other words, it is nowhere mentioned that a penalty is imposed because an 
individual is classified as honestior or humilior. 

47. Rilinger, Humiliores-honestiores, 51-56, 110-111. Other types of condicio may be 
found in the early sources, relating to wealth (defined by census in Rome), birth (patrician, 
plebeian or other), citizenship (coming from Rome, Italy or allied cities etc); in sum, these 
distinctions defined the political rights of a person and attainment of honors. Jones, LRE, 
519, believed that the distinction was generally inconsequential, as even the professionals 
could claim the status of honestior, at least in a court of law. When it came to conferring 
justice, it was left to the judge to decide if one of the litigants belonged to the humiliores or 
not, in which case he would suffer the punishment predicted for his case. 

48. Cf. also Corpus Iuris Civilis vol. I: Institutiones, Digesta, rec. P. Krueger – Th. 
Mommsen, Berolini 1872 (repr. Dublin/Zürich 1973), 22.5.2 (hereafter Digesta): In testimoniis 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

	 EFI RAGIA324

In this context, some categories are excluded from bringing actions to 
court, and others are not admitted as witnesses. These categories overlap 
only partly because of their condicio, not because of their social standing 
per se49. It follows that confusing these groups and generalizing to the point 
of considering that all humiliores were poor is an oversimplification that 
perplexes any attempt to decipher the complex relations among separate 
social groups in Byzantium. The simplest example demonstrating this would 
be the assimilation of the infames with the humiliores and, for this reason, 
with the poor. But the infames were a clearly legal, not social, category; 
people of any social “class” could be stigmatized with infamia (ignominy), 
therefore the infames cannot even be considered a “social group”50.

The perception of such socio-legal distinctions is best followed in the laws 
relating to penalties and witnesses. In a law dated to 414, the handling of the 
upper social strata is extended: it is distinguished into private persons and 
dignitaries (personis singulis et dignitatibus), followed by proconsulares, vicarii 

autem dignitas fides mores gravitas examinanda est: et ideo testes, qui adversus fidem suae 
testationis vacillant, audienti non sunt (The rank, the integrity, the manners, and the gravity 
of witnesses should be taken into consideration, and therefore those who make contradictory 
statements, or who hesitate while giving their evidence, should not be heard). The Digesta has 
been translated by A. Watson, The Digest of Justinian, Philadelphia 21998. Here, however, 
the revised translation of S. Scott is preferred, which is available on line (http://droitromain.
upmf-grenoble.fr/Anglica/codjust Scott.htm). See Rilinger, Humiliores-honestiores, 133, 
134-136; Idem, Zeugenbeweiss, 225-229, 232-243. 

49. C. Humfress, Civil Law and Social Life, in: The Cambridge Companion to the Age 
of Constantine, ed. N. Lenski, Cambridge 2006, 205-225 (hereafter Humfress, Civil law). The 
author speaks about those who “fall between the legal cracks”, a qualification that concerns 
the categories that are never defined specifically in the legislation; only specific cases provide 
more details about them.  

50. The infamia was handled particularly in Digesta, 3.2: De his qui notantur infamia, 
and Corpus Iuris Civilis, vol. II: Codex Justinianus, ed. P. Krueger, Berolini 1877 (repr. 
Dublin/Zürich 1967), 2.12 (hereafter CJ): De causis ex quibus infamia alicui inrogatur. 
Scott’s translation of the Codex is found in (http://droitromain.upmf-grenoble.fr/Anglica/
codjust Scott.htm). Infamia referred to legal status resulting from an act, consequently also 
from the profession chosen; its imposition was pursued in the public interest, and therefore 
incurred the deprivation of a person’s right to exercise his public duties. An informative 
entry on infamia is found in A Dictionary of Greek and Roman Antiquities, ed. W. Smith – 
W. Wayte – F. Marindin, London 1890, 1006-1008 (also found online).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

325SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

and comites primi ordinis51; a separate category is composed of honoratos 
reliquos, which relates to senatores and decemprimi curiales. The last category 
is the city decuriones. In contrast, the lower social strata, generally marked as 
“kinds of people” are simply divided in slaves and coloni (servos et colonos… 
generibus hominum). In a similar law of 412 that distinguishes among illustres, 
spectabiles and clarissimi, there is also mention of the plebs52. A law comprised 
in the Digesta of Justinian I contains pairs of social opposites: decurions-
plebeians, honorable-dishonorable, rich and poor. The legislator in this law 
was much more concerned with someone’s legal position and way of life –
the condicio– rather than with a particular “social” standing53. The general 
distinction between decurions and plebeians is often found in the Codex of 
Theodosius, but the distinction between rich and poor is not common –more 
often than not poverty appears in the sources as a cause of unlawfulness or of 
lack of moral content in a person, but not of social status54. 

The concern about the liability of witnesses with the intention to 
safeguard and reinforce the unobstructed dispensation of justice is particularly 
evident in Justinian’s Novel 90 On witnesses. In this Novel Justinian I 
explains that previous laws barring witnesses from testifying were abused, 
and for this reason he intends to clarify which categories of people and under 
what circumstances they should be excluded from giving testimony55. The 

51. Jones, LRE, 526; Dagron, Γέννηση, 217-218. The comites were a particular order of 
“imperial companions”, with specific duties, or simply holders of the corresponding honorary 
title who entered the order. This class grew in the 4th c., but the title still gave precedence in 
the sacrum consistorium and in the senate; its bestowal included senatorial rank for those 
who did not already have it. 

52. C.Th, 16.5.52, 16.5.54.3, 4, 7, 8; Alfoldy, Ιστορία, 326; Dagron, Γέννηση, 194. The 
lower staff of dignitaries (officiales) also belonged to the lower social strata as mentioned 
above, n. 26; the priests were counted in the second category with the civic magistrates. 
On the prohibition against heretics to appear at court see D. Simon, Untersuchungen zum 
Justinianischen Zivilprozess, München 1969, 239-240 (hereafter Simon, Zivilprozess). 

53. Digesta, 22.5.3: Testium fides… in persona eorum exploranda… in primis condicio 
cuiusque utrum quis decurio an plebeius sit… an honestae et inculpatae vitae … an vero 
notatus quis et reprehensibilis… an locuples vel egens sit, ut lucri causa quid facile admittat. 
Extensive commentary on this important law is found in Rilinger, Zeugenbeweiss, 243-251.  

54. W. Mayer, Poverty and Generosity toward the Poor in the Time of John Chrysostom, 
in: Wealth and Poverty in Early Church and Society, ed. S. Holman, Michigan 2008, 149-154. 

55. CIC III, no 90, 445.16-446.2. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

326 	 EFI RAGIA

emperor maintains that witnesses should be chosen among people “with a 
good reputation” (εὐυπολήπτους δεῖν εἶναι τοὺς μάρτυρας), and explains 
that this group includes the title holders, those who have a position in state 
service and those who are known for their wealth or their profession (διὰ τὸ 
τῆς ἀξίας ἢ στρατείας ἢ εὐπορίας ἢ ἐπιτηδεύσεως ἀναμφισβήτητον). This 
part may be easily interpreted as projecting a social distinction generally 
based on wealth, but such an interpretation is an oversimplification, for 
the emperor continues with specifying the groups that are excluded from a 
judicial process: the circus people, the “lowly” and the unknown (μή τινας 
ἐπιδιφρίους μηδὲ χαμερπεῖς μηδὲ παντοίως ἀσήμους… Εἰ δὲ ἄγνωστοί τινες 
εἶεν καὶ πανταχόθεν ἀφανεῖς…). The circus/hippodrome people in the Roman 
empire were stigmatized with permanent infamia56. The main consideration of 
the law of Justinian was the ability of the witnesses to prove, even through 
the testimony of others, that they were reliable and led a respectable life, 
which was considered as proof of honesty (ὑφ’ ἑτέρων γοῦν ὅτι καθεστᾶσιν 
ἀξιόπιστοι μαρτυρούμενοι)57. The latter category, the “unknown”, is the 
ἀφανεῖς or ἄγνωστοι of the Greek sources58. Even though an effort has been 
made to equate this category with the infames or the poor59, the equation 
cannot stand. The Greek equivalent of the infames would be ἄτιμοι or 
ἄσημοι, as opposed to ἔντιμοι, ἐντιμότεροι, which is the Greek translation of 

56. Humfress, Civil law, 210; Sp. Troianos, Οι ποινές στο Βυζαντινό δίκαιο, in: 
Έγκλημα και τιμωρία στο Βυζάντιο, ed. Sp. Troianos, Athens 2001, 47 (hereafter Troianos, 
Οι ποινές); Simon, Zivilprozess, 237-239. Simon does not comment on infamia.

57. CIC III, no 90, 446.21-30.  
58. CIC III, no 90, 446.30-33. These are subjected to torture in case they are suspected 

for corrupting the process. 
59. Patlagean, Pauvreté, 14-17, believes that the infames are assimilated to the humiliores, 

therefore they are excluded from a court procedure; Eadem, La pauvreté à Byzance au temps 
de Justinien: les origines d’un modèle politique [Études sur l’histoire de la pauvreté (Moyen 
Âge – XVIe siècle) I], ed. M. Mollat, Paris 1974, 59-81, here 59-67 (hereafter Patlagean, La 
pauvreté) [: Eadem, Structure sociale, famille, chretienté à Byzance, VR, London 1981, no 
I; hereafter Patlagean, Structure sociale]; H. Krumpholz, Über Sozialstaatliche Aspekte in 
der Novellengesetzgebung Justinians [Habelts Dissertationsdrucke, Reihe Alte Geschicte 34], 
Bonn 1992, 26-27 (hereafter Krumpholz, Aspekte); Rilinger, Humiliores-honestiores, 110-
112, notes that there is no explicit prohibition against the infames to bring actions to court; 
however, I might add, as in the case of the poor which is discussed below, this would expose 
them to attacks on the part of the prosecuted that could effect the annulement of the trial. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

327SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

honestiores. The criterion for being relegated to the ἄγνωστοι appears to be 
the lack of permanent residence, resulting from unemployment. Employment 
would have effected the registration of a person in a catalogue of professional 
workers or farmers, after which the person would be no longer “unknown”. 
One wonders if the “unknown” are a forerunning distinction for the ἄγνωστοι 
καὶ ἀνεπίγνωστοι τῷ δημοσίῳ (completely unknown to the public fisc)60, 
found in archival documents after the 10th century. In my opinion they are, 
and the Novel of Justinian I distinctly distinguishes the infames from the 
“unknown and those who are nowhere to be seen”. Thus, we are dealing with 
separate groups of Byzantine society, and not simply with “the poor”61. 

A text of the 7th century containing penalties imposed on heretics is 
most elucidating regarding the social divisions that the state recognized. 
It was included in the Acts of the Lateran Council, and dates from 64962. 
The change in the Byzantine perception of “society” since the early 5th 
century is most obvious in this stipulation, even though already anticipated 
in the Novels of Justinian I. Four large groups are mentioned along with 
the penalties that were deemed appropriate for their status. The first is, as 
expected, the clergy of all grades, followed by the monks, a group normally 
held outside the Byzantine polity because of its members’ deliberate retreat 
from the world63. The second is the large group of state servants: εἰ δὲ 
ἀξίαν ἢ ζώνην ἢ στρατείαν ἔχοιεν, γυμνωθήσονται τούτων (if they hold 
title, office or service, they shall be deprived of it). The translation of the 
terms used in this sentence varies: ἀξία may be interpreted as “title” or 
“function”, ζώνη as “title/function” but also as military service64, στρατεία 

60. G. Ostrogorskij, Quelques problèmes d’histoire de la paysannerie Byzantine [Corpus 
Bruxellense Historiae Byzantinae, Subsidia II], Bruxelles 1956, 36.

61. Also Simon, Zivilprozess, 239: “die Unbekannten, …die ohne festen Wohnsitz sind”. 
62. Concilium Lateranense a. 649 Celebratum, ed. R. Riedinger [ACO Series Secunda 

vol. I], Berolini 1984, 210.6-15. I sincerely thank the senior researcher of the IBR/NHRF, Dr. 
Maria Leontsini, for bringing this important text to my knowledge.  

63. C. Rapp, City and Citizenship as Christian Concepts of Community in Late 
Antiquity, in: The City in the Classical and Post-Classical World. Changing Contexts of 
Power and Identity, ed. C. Rapp – H. Drake, Cambridge 2014, 163-164 (hereafter The city). 

64. As indicated by Procopius regarding simple soldiers, see Historia quae dicitur 
Arcana. Procopii Caesariensis Opera Omnia, ed. J. Haury – G. Wirth, v. 3, Leipzig 1963, 
146.3-6 (hereafter Procopius, Hist. arc.).  



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

	 EFI RAGIA328

as “military service” as well as “any state service”. In any case, these terms 
denote the state dependent groups of dignitaries of any rank and those 
who provided their services either in the military or in the political and 
civil sector. The last group is the private persons, ἰδιῶται. In Byzantium 
the term ἰδιώτης is conceived in a twofold manner: it may signify the 
person who leads a private life away from public affairs, but also (in some 
texts) the person who serves in the political sector of the administration65. 
Here the context applies to the first; the ἰδιῶται are thus distinguished 
into ἐπίσημοι (notables) and ἀφανεῖς (unknown). We understand that the 
ἐπίσημοι are individuals with assets, and their wealth is confiscated in 
case they are found heretics. The ἀφανεῖς, as explained above, are the exact 
opposite. They are not marked for their wealth because they have no assets 
in the form of movable or immovable possessions, therefore they remain 
“unknown”; if they are found to be heretics, they would simply have to 
suffer corporal punishment and exile. 

The testimonies examined so far suggest that a change occurred in the 
social perception of the Byzantines, which became clearer between the 6th 
and the 7th centuries and is expressed in the abrogation of the limits among 
different groups of Byzantine society. This change is manifest mostly in 
the upper social strata that are no longer divided among the earlier ordines 
of comites, decuriones, honorati, etc. By the time of Justinian I, but more 
clearly in the 7th century, the real social section is found there, where a 
subject of the empire entered public service, or, to put it clearly, entered 
the state payroll or became eligible for a certain privilege in return for 
provided services. This division is not new, it is of Roman provenance, but 
it is all that is maintained in middle Byzantium66. State service is conceived 
as a condition to which a set of privileges is attached; the removal of 
militia/στρατεία causes the political, economic and ultimately the social 
debasement of the individual who serves. An important observation of 

65. On the status of the civil governor of Lycaonia, see characteristically CIC III, 
197.8-10; Cf. Michele Psello, Imperatori di Bisanzio (Cronografia), ed. D. Del Corno – S. 
Impellizzeri – U. Criscuolo – S. Ronchey, Milano 1984, v. 2, 212 ch. 29.1-2 (hereafter Psellus, 
Chronographia). 

66. Rilinger, Humiliores-honestiores, 59; on the στρατεία and its fiscal privileges in 
middle Byzantium see N. Oikonomidès, Fiscalité et exemption fiscale à Byzance (IXe-XIe s.) 
[ΕΙΕ/ΙΒΕ Μονογραφίες 2], Athènes 1996, 37-40. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

329SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

major significance is that “nobility”, εὐγένεια, and poverty, πενία have no 
consequences for the distinctions that the state acknowledged. Poor people 
with moderate or small fortunes would be counted with the ἰδιῶται, not 
with the ἀφανεῖς. This simplified classification does not mean that separate 
social groups were reduced to nothingness. On the contrary, I suggest 
that the Byzantine “social” perception expanded to include everybody, 
notwithstanding wealth, position, nobility; individuals of noble or humble 
birth, rich or poor, large or medium landowners, dependent farmers or 
professionals without any land at all might be included in either category. 
The levelling of social distinctions among different social groups in the 6th-
7th centuries led to a restructuring of separate groups’ roles in, and self-
projection to, society. However, the most important consequence of this 
development is, in my appreciation, the claim laid by the state to the lower 
social strata, the protection of which was usurped from the aristocracy; this 
becomes amply clear in the prooimion of the Ecloga.

In this text the legislator brings two socially opposite groups into 
contrast in the same context; the πένητες (the poor) and the δυνάσται (the 
dynasts)67. What follows is to a point a word by word copy from St. Basil, 
who had used the substantive participles πλεονεκτοῦντες (the avaricious), 
ὑπερέχοντες (the superior) and ἀδικούμενον (the injured). St. Basil 
was proclaiming that the superior should not be deprived more than the 
amount of damage they had inflicted on the aggrieved (ἐπανισοῦν αὐτοὺς 
ἵστασθαι καὶ τοσοῦτον ἀφαιρεῖν τοῦ ὑπερέχοντος ὅσον ἐλαττούμενον 
εὕρωσι τηνικαῦτα τὸν ἀδικούμενον)68. This formulation is in accordance 
with the late Roman idea of justice, which accommodated the existence 
of wealth, often immense, in a Christian context. In fact, it was St. Basil 
who exposed the desire of the rich for more possessions and elaborated on 
avarice; but, so long as the wealthy abstain from obtaining more riches, 
assets and means, provided that they care for the situation of their people 
and channel their financial aid to the poor –no more to society in general–, 

67. Ecloga. Das Gesetzbuch Leons III. und Konstantinos’ V., ed. L. Burgmann 
[Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 10], Frankfurt 1983, 164.52-63 (hereafter 
Ecloga).

68. PG 31, 405A-B (in his homily Εἰς τὴν ἀρχὴν τῶν παροιμιῶν – In principium 
proverbiorum). 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

	 EFI RAGIA330

wealth is exonerated. In this idea the existence of wealth and the wealthy, 
and, consequently, the continuation of social inequality, were unexpectedly 
justified69. However, the author of the Ecloga was not absolutely pleased with 
St. Basil’s notion of justice, he therefore framed it in a background of marked 
conflict of the socially powerful – the dynasts – with the socially weak – the 
poor: “neither despise of the poor, nor allow the dynast to act unrestrained” 
(μήτε πένητος καταφρονεῖν μήτε δυνάστην ἐᾶν ἀνεξέλεγκτον). The 
legislator expands the principle of justice by interweaving with it the idea 
that administering justice is not compatible with discrimination which 
derives from, or is founded on, money, partiality, enmity or fear of dynasty 
(ἢ χρήμασι διεφθαρμένοι ἢ φιλίᾳ χαριζόμενοι ἢ ἔχθραν ἀμυνόμενοι ἢ 
δυναστείαν δυσωπούμενοι). This suggestion is specifically directed to the 
judges, who, in case they have committed such a mistake, are unqualified to 
confer judgment (κρίμα κατευθύνειν οὐ δύνανται). 

The Ecloga, however, is not all that innovating. In spite of the fact that 
it is distanced from the Roman legislation with respect to dispensing justice 
as a fundamental principle of equity of the people before the law and not as a 
task that simply burdens the administration of the empire70, the stipulation on 
witnesses is only a summary of Justinian’s Novel 90. But a few years later in 
the same century, the related Novel of the empress Irene makes no reference 

69. S. Holman, The hungry are dying. Beggars and Bishops in Roman Cappadocia, 
Oxford 2001, 104-109 (hereafter Holman, The hungry); Krumpholz, Aspekte, 20-21. 

70. The institution of state salary for employees of justice is of capital importance 
for the development of the judicial system, because the Roman judicial system favored 
phenomena of bribery and therefore nourished class distinctions. Troianos believes 
specifically that the tendency to suppress class distinctions is particularly evident in the 
criminal law of the Ecloga, and Simon concludes that the Ecloga institutes “eine ausführliche 
richterliche Standesethik”. See Sp. Troianos, Οι πηγές του Βυζαντινού Δικαίου, Athens-
Komotene 2011, 162-168 (hereafter Troianos, Πηγές); Idem, Οι ποινές, 37; Ecloga, 9-10; 
D. Simon, Gesetzgebung als Weltordnung und Rechtsordnung. Die Auffassungen der 
byzantinischen Kaiser von Justinian I. bis zu Leon VI vom Zweck der Gesetze, Επετηρίς 
του Κέντρου Ερεύνης της Ιστορίας του Ελληνικού Δικαίου 31 (1995), 35-39 (hereafter 
Simon, Gesetzgebung). See, however, Patlagean, Pauvreté, 16-17: “la legislation isaurienne 
affirme la correspondance entre la condition sociale et le statut juridique”; in her opinion 
the penalties of criminal law are calculated on a purely economic scale. Haldon, Byzantium, 
276-280, speaks of “the breakdown of the traditional legalistic framework of the Roman state 
in the seventh century”, in which status and wealth defined justice.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

331SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

to the category of the “unknown”, the ἀφανεῖς71. With this development 
Byzantium leaves its Roman social past behind. The disappearance of the 
last social category from the legislation of the period represents the last step 
towards a uniform comprehension of society, one that makes the lower social 
strata a clear target of imperial protection against those who constantly 
expanded their own financial, political and social power. In some respect, 
this development reflects Byzantium’s recognition of the weaker groups’ 
subsistence right outside the social influence circles of the group called 
“the powerful”; in reality, as the Ecloga indicates, it appears to be directly 
targeting at the patronage and clientele social organization of Roman times. 

III. The “powerful” and the dynasts
It has already been pointed out that the difference between the Roman 
and the Byzantine perception of social distinctions is manifest in the 
terminology of the legislation. There is one more, actually major, distinction 
that needs to be elucidated, and that is the one that concerns the δυνατοὶ 
(the powerful) and the δυνάσται (the dynasts). The use of these terms 
reproduces conceptions of power and its exercise, and therefore concerns 
the awareness individuals had of their own role, as well as the perception 
of that role by other individuals or by the state. To make it clear from the 
beginning, the Greek language until the 10th century attributed no specific 
social meaning to the term δυνατός. Its use in the Novels of Justinian is 
influenced by Roman legislation, because δυνατὸς is the direct translation 
of potens. The potentes, potentiores or potentissimi are a dominant group in 

71. Ecloga, 14.1; L. Burgmann, Die Novellen der Kaiserin Eirene, FM 4 (1981), 
20.54-58: …μαρτύρων ἀξιοπίστων, ἱερέων, ἀρχόντων, στρατευομένων, πολιτευομένων, 
εὐπορίαν ἢ ἐπιτήδευμα ἐχόντων εὐσεβῶς δηλονότι καὶ ἐν εὐλαβείᾳ βιούντων... It is a good 
question which sources the legislator used here for the composition of the social spectrum 
included in the law of Irene, since the term πολιτευόμενοι refers to city decuriones, who 
are mentioned in earlier laws of the 5th c. included in the Digesta (i.e. in 22.5.3). It is highly 
questionable, but not totally dismissible, that the city curiae, or more probably some similar 
political corps with or without a constitutional role, still existed in the cities in the late 
8th c. See commentary of the stipulation of Irene in: A. Kazhdan – M. McCormick, The 
Social World of the Byzantine Court, in: Byzantine Court Culture, 170 (hereafter Kazhdan-
McCormick, Byzantine court); Kazhdan-Ronchey, Aristocrazia, 67; Haldon, Senatorial 
elite, 228; Patlagean, Pauvreté, 17. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

	 EFI RAGIA332

Roman legislation; their characteristic is not primarily one of social status, 
since they may well come from different classes of Roman society, but the 
exercise of power –which, can be, occasionally, delegated by the emperor–, 
or more accurately, of abuse and violence (vis), against the socially inferior 
(inferiores, humiliores)72. St. Basil the Great targets their avarice and their 
rapacity, but the term δυνατὸς in general is not frequent in Byzantine 
narrative sources, which use the term δυνάστης instead of potens. 

The Novels of Justinian I follow the Roman legal tradition and draw 
a complete profile of the δυνατοί: they are distinctly differentiated from 
the archons, who represent state authority in the provinces; when their 
activity is centered in cities, it is placed under the jurisdiction of the ἔκδικοι 
(defensores)73. However, it was not the civic aspect that worried the government, 
but their activities in the provinces, and indeed in those provinces in which 
civic civilization was not embedded in antiquity, such as Paphlagonia, 
Lycaonia, Cappadocia and others74. The δυνατοὶ in Justinian’s legislation are 

72. J. Schlumberger, Potentes and Potentia in the Social Thought of Late Antiquity, in: 
Tradition and Innovation in Late Antiquity, ed. F. Clover – R. Humfreys, Wisconsin 1989, 
90-104; Kazhdan-Ronchey, Aristocrazia, 64, 68 (the author disagreed with that view); in 
a different spirit see Patlagean, Ελληνικός μεσαίωνας, 254-255, and more schematically 
Dagron, Γέννηση, 194, 208, 218. Also see M. Reasoner, The Strong and the Weak. 
Romans 14.1-15.13 in: Context [Society for New Testament Studies, Monograph Series 
103], Cambridge 1999, 45-63. The potentes appear in the sources already under the Roman 
republic. According to Schlumberger, “potentia”, apart from potentia Caesaris or summa 
potentia, almost always carries “the stigma of abuse attached to it”. It becomes part of the 
Roman aristocratic ideal when the actual power that comes from the possession of riches 
is meant, but generally the potentes are not an “easily delineated social group”. See also Η. 
Saradi, On the “Archontike” and “Ekklesiastike Dynasteia” and “Prostasia” in Byzantium 
with Particular Attention to the Legal Sources: A Study in Social History of Byzantium, 
Byz 64 (1994), 69-117, 314-351, where, however, the powerful are not distinguished from 
the dynasts and δυναστεία is interpreted as “oppression by the archons”, who may belong 
to any category “honestiores, potentiores, δυνατοί”. This is a thorough study with a lot of 
information from the earlier and later periods. 

73. CIC III, no 15, 111.36-39: …ἀλλὰ καὶ πράττειν, ἅπερ ἄν τις βουληθείη, καὶ 
ἐκδιδόναι, κἂν εἰ τὸ πραττόμενον ἄπτοιτο τοῦ τῆς ἐπαρχίας ἄρχοντος ἤ τινος τῶν 
δυνατῶν μηδὲ τοῦτο κωλύειν. Also very specific is the distinction between archons and 
δυνατοὶ in the edict on Phoenice Libanensis, see edict no 4, 762.29-31. 

74. CIC III, no 25 (Lycaonia), 29 (Paphlagonia), 30 (Cappadocia). In the case of 
Arabia, Novel 102, 493.39 mentions the οἶκοι δυνατοί. Scattered references to the powerful 
are found in many novels of Justinian I. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016) , 309-372

333SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

often very rich; their wealth allows them to maintain retinues of armed men 
(δορυφόροι, πλῆθος ἀνθρώπων οὐ φορητόν –bodyguards, a mob of awful 
people)75 and to buy the silence of state authorities (τοῦ στόματος αὐτοῖς 
ἐμφραττομένου χρυσίῳ –their mouth is choked up with gold), that turned a 
blind eye to the appropriation of state and imperial properties76. Quite often 
their activity is no different than that of bandits, as they regularly raided 
villages, to the detriment of peasant cultivators. The province of Lycaonia, 
according to the official perception, “belonged to powerful men” (ἀνδρῶν 
γάρ ἐστιν ἰσχυρῶν); they were able “riders and archers” disregarding the civil 
and military authorities, a phenomenon that the emperor attributed to the 
loose reinforcement of the rules, which made the law “not equally menacing to 
the most insolent” (φοβερὸν οὐχ ὁμοίως τοῖς θρασυτέροις)77. 

We owe this detailed profile of the powerful and their ways of operation 
in the 6th century to the Novels of Justinian. The profile of the dynasts, 
on the other hand, is not that clear78. The terms δυνάστης and δυναστεία 
are particularly frequent in the Scriptures, where they are juxtaposed with 
the πένητες. But in the Greek language they carry specific connotations, 
which, unlike the Latin term potentes, are of political and social content and 
include conceptions about authority and power79. Thus, a dynast in a Greek 
perception is almost without exception one whose authority is officially 
recognized either by the state or by his own people or subjects, therefore 
a dynast can even be a king; in this respect it is important that the kings 
of the Hellenistic period are quite often dynasts80, and their authority is 
perceived as absolute and sometimes oppressive. In this context a dynast may 
very well be someone with a state function or title, or simply a rich person 

75. CIC III, no 30, 228.9-13.
76. CIC III, no 30. 228.19-25. 
77. CIC III, no 25, 196.42-197.13.  
78. On dynasts see generally M. Angold, Archons and Dynasts: Local Aristocracies 

and the cities of the Later Byzantine Empire, in: The Byzantine aristocracy, IX to XIII 
Centuries, ed. M. Angold, BAR Int. Ser. 221, Oxford 1984, 236-253 (hereafter The Byzantine 
aristocracy). 

79. Hesychii Alexandrini Lexicon, ed. K. Latte, v. I, Copenhagen 1953, 482.89: 
δυναστεία· δύναμις; Suidae Lexicon, ed. A. Adler, v. 2, Stuttgart 1967, 146: δυναστεύω: τὸ 
ἄρχω (hereafter Suda). 

80. Hesychii Alexandrini Lexicon, ed. K. Latte, v. II, Copenhagen 1966, 634.20: 
Μαύσωλος· ὄνομα δυνάστου. 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

	 EFI RAGIA334

who possesses the means to implement his goals. The sources contrast the 
dynasts with the poor (πένητες, πτωχοί), by charging the first with avarice 
and exercise of violence against the latter81. Thus the δυνάσται of the Greek 
sources are distinguished for their wide social influence and for their social 
and political status, but their power is often oppressive and injurious to 
the socially weak. In the Life of St. Symeon the Salos we find: “patrons, 
whom you need against the dynasts, are good” (καλοὶ οἱ προστάται, οὓς 
ἔχετε ἐν ἀνάγκῃ πρὸς τοὺς δυνάστας)82, and in the Life of Philaretos, the 
neighbors who appropriated the saint’s land are recognized as dynasts, but 
also Philaretos himself is a dynast for the people of the king, because his 
residence gives the impression that he is a man of considerable means83.

The use of these terms by the writers of Byzantium is a matter of 
perception. Dynasts are incriminated when they operate outside the frame 
of the law. “A man who possesses dynasty but is not without means is 
unjustified when sinning by doing injustice”, wrote Patriarch Photios84. In 
the same direction the Eisagoge aucta, a legislative compilation dated to 
between the 10th and the 11th century, contains a stipulation that possession 
of dynasty is no reason for evasion of legal consequences, which can be lifted 
only by imperial decree85. The tenth century legislation is indeed innovative 
with respect to the exercise of dynasty, because it acknowledges that it 
can be exerted by those who are not dynasts by themselves, but are simply 
friends of dynasts and have the right “to speak freely” to them (κἂν μὴ δι’ 

81. H. Delehaye, Les saints stylites, Bruxelles 1923, 165.10-12, 166.20-21 (Life of St. 
Alypius) 210.37-211.2 (Life of St. Luke the Stylite).  

82. A.-J. Festugière - L. Rydén (eds), Léontios de Néapolis, Vie de Syméon le Fou et 
Vie de Jean de Chypre [Bibliothèque archéologique et historique 95], Paris 1974, 61.12-14: 
καλοὶ οἱ προστάται, οὓς ἔχετε ἐν ἀνάγκῃ πρὸς τοὺς δυνάστας, ἀλλ’ οὐκ εἰσὶν οὕτως, ὡς 
τὸ ἔχειν τοὺς ἁγίους ἀγγέλους ὑπὲρ ἡμῶν ἱκετεύοντας.

83. L. Ryden, The Life of St. Philaretos the Merciful written by his grandson Niketas. A 
Critical Edition with Introduction, Notes, and Commentary, Uppsala 2002, 62.50-51, 84.394 
(hereafter Life of St. Philaretos).  

84. Photius, Epistulae et Amphilochia, ed. B. Laourdas – L.G. Westerink, Leipzig 1983, 
v. 1, no 1.779-780: ἀνὴρ δὲ δυναστείαν ἔχων καὶ ἀπορίαν οὐκ ἔχων ἀναπολόγητον ἔχει 
τὴν ἀπὸ τοῦ ἀδικεῖν ἁμαρτίαν (hereafter Photius, Epistulae).

85. Epanagoge aucta, ed. C. E. Zachariae von Lingenthal, [JGR vol. VI], Athens 1931 
(repr. Darmstadt 1962), 5.21, 66: Τὸν ἀδικοῦντα οὐ προνόμιον, οὐ τύπος, οὐ δυναστεία 
τῆς τοῦ ἄρχοντος ἐξαιρεῖται χειρός, εἰ μὴ θεῖος πραγματικὸς τύπος. 



SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 335

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

ἑαυτῶν, ἀλλ’ οὖν διὰ τῆς ἑτέρων δυναστείας πρὸς οὗς πεπαῤῥησιασμένως 
ᾠκείωνται)86. Finally, the emperor Basil II underlined in the Novel of 996 
that dynasty is bequeathed from generation to generation (τὴν δυναστείαν 
διαδεχομένων), meaning that the state acknowledged that dynasty is 
basically a family affair87.

It is rather difficult to distinguish in the sources the power of individuals 
or families that existed independently of the emperor. For Byzantium 
we maintain the impression mostly of a centralized state, in which all 
developments evolved around the court and the emperor, with his tolerance 
at least, if not at his will and not with his own involvement. And it was 
really such a state; the competition for the possession of titles, offices and the 
corresponding remunerations has been well described in modern research88. 
But I need to draw attention to some details relating clearly how this type of 
authority was exercised by the δυνάσται of Byzantium. Philaretos’ family 
apparently had no connections with Constantinople −at least this is what 
his Life’s author would have us believe, and here I accept this convention for 
the sake of argument89. The peasants in his village, as well as others, such as 
the soldier Mousoulios90, run to him with their problems, and he was always 
willing to help with whatever came up91. When the people of the emperor 

86. N. Svoronos, Les novelles des empereurs Macédoniennes concernant la terre et 
les stratiotes, ed. posthume P. Gounaridis, Athènes 1994, no 2.I.83-84 (hereafter Svoronos, 
Novelles). Also see below.

87. Svoronos, Novelles, 14.Ι.30-31: …τῶν αὐτοῦ διαδόχων μετὰ τῆς περιουσίας καὶ τὴν 
δυναστείαν διαδεχομένων… Cf. ibid., 14.II.22-23: …τὴν δυναστείαν αὐτοῦ καὶ εὐημερίαν 
εἰς τοὺς διαδόχους αὐτοῦ παραπέμψει… 

88. Haldon, Social élites, 168-211, 178-179, 182, 186, 193-194; P. Frankopan, Land 
and power in the middle and later period, in: Social history, 116-119, 126-127, 128-129 
(hereafter Francopan, Land and power); J.-Cl. Cheynet, L’aristocratie Byzantine (VIIIe-
XIIIe s.), Journal des Savants (2000), 303-308 (hereafter Cheynet, Aristocratie); Magdalino, 
Court society, 215, 216-217, 225-226, 227-228; Kazhdan – McCormick, Byzantine court, 
187-189; F. Winkelmann, Quellenstudien zur herrschenden Klasse von Byzanz im 8. und 9. 
Jahrhundert [BBA 54], Berlin 1987, 25-31; Oikonomides, as above n. 16, 199-210.   

89. See Life of St. Philaretos, 26-28 for discussion. 
90. Life of St. Philaretos, 72.223-74.247. 
91. Philaretos’ philanthropy is already mentioned in the beginning of the text, to 

prejudice numerous episodes that follow. See Life of St. Philaretos, 62.26-33; C. Ludwig, 
Sonderformen byzantinischer Hagiographie und ihr literarisches Vorbild. Untersuchungen 



	 EFI RAGIA336

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

took the decision to stay at his house, the villagers again appeared with gifts 
that allowed Philaretos to extend to them a splendid hospitality92. This is, 
perhaps, the good side of dynasty; the text only reveals to us some aspects 
of the real social influence of people with means on the practical level of 
daily life. Many more details are included in the Strategikon of Kekaumenos, 
a text in which the author never uses the terms δυνάστης-δυναστεία to 
denote the authority of the powerful. On the contrary, the term is employed 
to describe the person who pursues those activities that the tenth century 
Novels condemn; such is, for example, the case of Noah, “who happened to 
be a dynast in Demetrias” and appropriated the land of the locals93. 

Still, for Kekaumenos, autonomous authority of local archons in the 
provinces is non-negotiable and independent. The emperor, who is pushed 
to the background of the narrative, is but a distant figure even when his 
authority is advocated in the provinces by his officers94. In this case, however, 
the archons are not characterized as dynasts. They are the ones to whom “the 
people of the country obey”95, even if they “stay at home”, with no official 
relation to the central authorities (εἰ καὶ ἐν οἰκίᾳ ἰδιάζεις, ὑποτάσσεται 
δέ σοι ὁ λαὸς τῆς χώρας)96, which means that they hold no title or office97. 
Social influence is manifest in the fact that the people of the country appeal 
to the authority of a local archon in their dealings with officers of the civil or 
military administration. These may relate to any affair, but in particular they 
concern the assessment of taxes. They claim to the local archon that “you are 

zu den Viten des Äsop, des Philaretos, des Symeon Salos und des Andreas Salos [BBS 3], 
Frankfurt a. M. 1995, 89 f. (hereafter Ludwig, Sonderformen); Kaplan, Les hommes et la 
terre, 363-364.  

92. Life of St. Philaretos, 84.411-415.  
93. M. Spadaro, Raccomandazioni e consigli di un galantuomo, Alessandria (Italia), 

1998, ch. 2, 84.25-26 (Hereafter Spadaro, Raccomandazioni). 
94. See P. Magdalino, Honour Among the Romaioi: the Framework of Social Values 

in the World of Digenes Akrites and Kekaumenos, BMGS 13 (1989), 190-192, 216-217 
(hereafter Magdalino, Honour). 

95. It is not clear in the text whether these people were dependent or independent 
farmers of the region. The fact that it is not specified indicates that those who sought the 
protection of local people with influence might have belonged to either category.  

96. Spadaro, Raccomandazioni, ch. 3, 133.1-2.
97. Kazhdan-Ronchey, Aristocrazia, 133.



SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 337

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

our master” (ἡμεῖς σὲ ἔχομεν αὐθέντην)98. But in the text of Kekaumenos, the 
most important aspect of that influence is their ability to intervene in cases 
of dispute among peasants; their authority to pass judgment is accepted and 
recognized. A local archon may intimidate somebody (ἐκφοβῶν), provide 
advice (νουθέτει), impose fines (διὰ ζημίας) or even corporal punishments 
(διὰ δαρμοῦ) and humiliate (μετὰ ὕβρεως καὶ ὀνειδισμοῦ) the disobedient99. 
Still, Kekaumenos advises that one must be very careful when settling 
disputes in his region, because he might in the process alienate the friends 
(φίλους), comrades (συντρόφους) and like-minded (ὁμόφρονας) of those 
that he finds on the wrong side, his decisions might therefore turn against 
him and this might bring upon him loss of recognition, reputation, and in 
the end, power or even his life100. In this context a local dispute might in fact 
be settled without the intervention of central administration officers. The 
texts of Philaretos and Kekaumenos suggest that the dynasty of local archons 
is a reciprocal relation of the dynast with his “subjects”, a de facto exercise 
of authority which is accepted by the people and entails mutual concessions 
and obligations. A dynast might in fact be alienated from his power base, 
but there is no dynast without his people.

Imperial service enhances dynastic authority on a local level and opens 
the way to its expansion empire-wide. Bardas Skleros is a well-known archon 

98. Spadaro, Raccomandazioni, ch. 3, 98.1. It is quite characteristic that it is specifically 
mentioned in the previous section (3, 97), that there is a “supreme captain in the region” 
(ὑπερέχουσα κεφαλὴ εἰς τὸν τόπον), towards whom Kekaumenos advices caution. 

99. Spadaro, Raccomandazioni, ch. 3, 134.1-3, 15-19: χρὴ οὖν εἶναί σε δίκαιον εἰς 
ἄκρον καὶ ἀληθῆ, πλὴν τοὺς ἁμαρτάνοντας τοιούτῳ τρόπῳ κόλαζε· τοὺς μὲν σὺ κόλαζε 
καὶ τιμώρει… τοὺς δὲ λοιποὺς λόγοις ἀμυντηρίοις ἐκφοβῶν διορθοῦ, ἄλλους δὲ μετὰ 
καλοηθείας καὶ ἡμερότητος νουθέτει ὡς πατὴρ παῖδας ἰδίους, καὶ οὕτως καὶ τὴν ἀδικίαν 
δυνήσῃ ἀναστεῖλαι καὶ σεαυτὸν ἀνώτερον διατηρῆσαι πάσης ἐπιβουλῆς Θεοῦ χάριτι. 
Also Ibid., ch. 3, 137.11-15: …ἔπελθε αὐτοῖς σοφῶς καὶ μετὰ τρόπου σωφρόνισον αὐτούς, 
οὓς μὲν διὰ ζημίας οὓς δὲ διὰ δαρμοῦ, ἄλλους δὲ μετὰ ὕβρεως καὶ ὀνειδισμοῦ, τοὺς δὲ 
λοιποὺς μετὰ τρόπου χρηστοῦ, ἐπεὶ ἀδύνατόν σοί ἐστι πρὸς κέντρα λακτίζειν.

100. Spadaro, Raccomandazioni, ch. 3, 133.5-11: δίκαιος γὰρ ὤν, ἄδικον ἢ αἰσχρὸν 
οὐ φέρεις βλέπειν πραττόμενον, νυσσόμενος δὲ ὑπὸ τῆς ἀγαθῆς ταύτης ἀρετῆς, ὀργίζῃ 
μετὰ δικαίου θυμοῦ καὶ ἀμύνῃ ἀξίως τοὺς ἁμαρτάνοντας. ποιήσας δὲ τοῦτο εἰς πάντας 
τοὺς ἁμαρτήσαντας ἤχθρανας αὐτοὺς καὶ τοὺς ὁμόφρονας αὐτῶν καὶ μελετήσαντες κατὰ 
σοῦ ἐπανέστησάν σοι. 



	 EFI RAGIA338

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

marked in the sources for his dynasty101. A long digression interpolated in 
the Novel of the emperor Basil II of 996 and dated to the 11th century reveals 
how the civil wars under that emperor were explained by the Byzantines 
themselves several years later. According to the text, the Phocas family 
“possessed dynasty without interruption for generations” (ἀδιάδοχον… εἶχον 
τὴν δυναστείαν)102. But a letter of that same emperor, written probably in 
late summer or early autumn 987 and preserved by Michael Psellos at the end 
of his Chronography is astonishingly revealing in that respect. Its content 
relates not only to the enhancement of influence that comes with service, but 
also to its management by the imperial circles, to the expectations attached 
to it, and to the imperial assertion of absolute power and supremacy facing 
dynastic sway and status. The epistle was addressed to Bardas Phokas 
immediately after news of his revolution had reached Constantinople, and 
probably keeps some of the personal style of Emperor Basil II; it appeals to 
emotion, yet its tone is authoritative, aggressive and arrogant103. 

The first part of the letter is summarized by Psellos himself, who qualified 
the privileges granted to Phokas after his return from exile as “satrapical 
benefactions” (σατραπικὰς ὡς εἰπεῖν εὐεργεσίας), and suggested that the 
emperor had awarded him with a fortune befitting his office104. Then Psellos’ 
narrative turns to direct speech as it copies the epistle: the emperor points 
out to Bardas Phokas that he had been “friend and ears and eyes of the king”, 

101. Psellos, Chronographia I, 14.4-5; on Bardas Skleros see generally W. Seibt, Die 
Skleroi. Eine prosopographisch-sigillographische Studie [Byzantina Vindobonensia 9], Wien 
1976, 29-58. 

102. Svoronos, Novelles, 14.II.38-45. The Maleinoi are also mentioned with the Phocas. 
103. The epistle is contained in Psellos, Chronographia II, 384-390. See D. Reinsch, 

Theophylaktos Simokattes in der Kanzlei Kaiser Basileios II. Zur γραφὴ τοῦ βασιλέως πρὸς 
τὸν Φωκᾶν am Ende der Chronographia des Michael Psellos, JÖB 58 (2008), 147-152. The 
authenticity of the epistle has been questioned, but Reinsch believes that it is authentic and 
contains the style of Basil II and his secretariat. Based on the details of the first part of the 
epistle, there can be absolutely no doubt that it is dated to the summer of 987. 

104. Psellos, Chronographia II, 386.5-13. Phocas had been tonsured, a fact that is 
conveniently not mentioned in the epistle and is indicative of the distrust of the government 
towards him. The properties of Bardas Phokas and his father Leon were probably confiscated 
in 970/1; Bardas’ reinstatement in 978 probably meant that their wealth was returned to 
them, and maybe to some extend increased, as Psellos suggests here.  



SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 339

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

as he was placed in the hierarchy (τάξιν) higher than anybody else105. These, 
said Basil, resulted in the expansion of his dynasty: “from these you became 
celebrated and your dynasty enlarged” (ἐξ ὧν σὺ καὶ ἤκουες τοσοῦτον 
καὶ ἡ δυναστεία ηὔξηται). But the emperor vigorously underlines his 
own part: “who is now he, who dismisses and appoints men to the supreme 
offices?” (Τίς δὲ ὁ παύων νῦν καὶ καθιστῶν τὰς μεγίστας ἀρχάς;)106. The 
emperor also reminds Phokas that he had been generous to his father, his 
brother and other relatives for his sake (σὴν χάριν, σοῦ δὴ ἕνεκα πάντων 
ἀνεχόμενος)107, and that a number of people also benefitted from his rise to 
power, as they were appointed to military and civil posts, even though they 
were “not distinguished for their ancestors” (ἐξ ἀπορίας προγονικῆς); from 
their position they were able to come to the acquisition of immense wealth, 
by also “committing injustices, secretly and openly” (ἀδικούντων λάθρᾳ τε 
καὶ προδήλως). Basil II noted that he kept silent, and that none of them was 
charged, in the hope that Phokas’ alliance would affect the pacification of the 
unrest108. Cheynet has noted that it is very difficult to estimate the number of 
Phokas’ relatives and supporters who entered or re-entered imperial service 
in 978, but it is clear that it finally brought a turn in favor of the emperor 
in the war against Skleros109. The emperor’s allegations about the ancestral 
obscurity of his relatives may seem an exaggeration, and might even have 
sounded offensive to Phokas. But the epistle emphasizes both their previous 
absence of status and ties with the central administration (ἐξ ἰδιωτικῆς 
ταπεινότητος –from the humility of private life), and their sudden elevation 
to higher authority (εἰς ὕψος ἀξιωμάτων –to the heights of offices). It is 

105. Psellos, Chronographia II, 386.13-15.
106. Psellos, Chronographia II, 386.18-19.
107. Leon revolted against John Tzimiskes in 970/971 and was blinded along with his 

other son, Bardas’ brother, the πατρίκιος Nikephoros. See J.-Cl. Cheynet, Les Phocas, in: 
Idem, La société Byzantine. L’ apport des sceaux, v. 2: Recherches prosopographiques [Bilans 
de recherche 3], Paris 2008, 484-485, 488-489 (hereafter Cheynet, Les Phocas). 

108. Psellos, Chronographia II, 386.20-388.33. 
109. The time frame suggested is confined between the years 978 and 987. At that time, 

we find Leon Melissenos and Diogenes Adralestos, relatives of Bardas Phokas, having high 
commands in the army. Concerning the supporters of Phokas, it is interesting to compare 
the list of Skleros’ supporting and opposition members in 976-978 and 987, see Cheynet, 
Pouvoir, 27-29, 31-32, 330; Idem, Les Phocas, 494, 495. 



	 EFI RAGIA340

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

quite plausible that here not only relatives who belonged to noble lineages 
are meant, but also others from the wider social influence circles of the 
Phokas family. The last part of the epistle reveals rather emphatically that 
it was expected of Phokas to use these people for supporting the imperial 
claims to power. Here we should understand that not only those who held 
military command are meant, but also those who would be in a position to 
diffuse imperial power within the provinces from an administrative post. It 
was certainly not part of Basil’s plans to have these people turn against him.

The case of Bardas Phokas demonstrates the reciprocity in the relations 
of the government with the dynasts of the East; much as they were feared, they 
were also exploited for specific purposes, and this was to the full knowledge 
of both110. Service undoubtedly multiplied the exercise of real social influence, 
but it would be oversimplifying to sustain that dynastic influence depended 
solely on, or grew exclusively from, service and income from the rewards of 
the imperial treasury111. Authority on a local level is not advocated solely by 
the representatives of the king; exercising authority on a local level is a de facto 
privilege of those who, in a medieval context, stand out in the place where 
they live for any reason, be it wealth, descent, valor against the enemy, or 
philanthropy112. The people of the country recognize in them their protector 

110. Note how Digenis Akritis refuses to receive anything from the emperor, but still 
places himself at his disposal and promises to fight the enemy: “I, quite worthless as I am, 
grant to your Highness that the tribute you once paid to Ikonion will, against their will, come 
to you in equivalent amounts, and I shall free you from this care, emperor”. The emperor, 
content with Digenis’ attitude, bestows to him the title of πατρίκιος and grants him an 
estate and many valuables. See Digenis Akritis. The Grottaferrata and Escorial Versions, 
ed. E. Jeffreys [Cambridge Medieval Classics 7], Cambridge 1998, 128.1028-1053 (hereafter 
Digenis Akritis). 

111. See for example C. Holmes, Political Elites in the Reign of Basil II, in: Byzantium 
in the Year 1000, ed. P. Magdalino [The Medieval Mediterranean. Peoples, Economies and 
Cultures, 400-1500, 45], Leiden-Boston 2003, 35-69, here 37, 46-50; Haldon, Social élites, 
186; Francopan, Land and power, 126, 129; J. Haldon, Social transformation in the 6th-
9th c. East, in: Social and Political Life in Late antiquity, ed. W. Bowden – A. Cutleridge, 
C. Machado [Late Antique Archaeology 3.1], Leiden-Boston 2006, 603-647, here 629-
631 (hereafter LAA 3.1); J.-Cl. Cheynet et al., Ο βυζαντινός κόσμος, v. 2: Η Βυζαντινή 
αυτοκρατορία (641-1204), transl. A. Karastathe, Athens 2011, 300-303 (hereafter 
Cheynet, Βυζαντινός κόσμος). 

112. Cheynet, Aristocratie, 318, 320; Idem, Le rôle de l’aristocratie locale dans l’etat 



SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 341

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

from raiding enemies, their mediator with the central authorities, those who 
will help in their hour of need, as Philaretos did with the peasants of his 
village. This type of authority exists in parallel with imperial authority. It 
does not owe its subsistence to Constantinople; it is recognized and respected 
by the locals and depends on, and is nourished by, reciprocity among those 
partaking in it as its agents or as its supporters. The texts examined above 
suggest that a delicate equilibrium of interests, pursuits and targets of its 
members was of equal importance. Its maintenance was a difficult task, and 
explains much of the fluidity of alliances observed in the 9th and especially 
in the 10th century. In turn, this conclusion says a lot about the liberty of 
individuals to decide freely and in favor of their own interests on whom 
would they give their allegiance to, and about the significance of this liberty, 
but this is a subject that will not be discussed here113. 

IV. The poor, the wealthy, and the noble
The testimonies clearly attribute to dynasts the type of illegal exercise of 
authority that the tenth century Novels on land ownership attack. The 
governments of the 10th century consciously targeted the expansion of 
social and political power resulting from the economic growth of leading 
figures in the provinces. The large mass of people of the lower social strata, 
which 10th-century legislation calls “the poor” (πένητες), is a group already 
promoted to the center of imperial propaganda in the 8th century with the 
prooimion of the Ecloga. In the 10th century they were juxtaposed with “the 
powerful”. But “the poor” remain, in spite of all the efforts, a group largely 
undefined; it was so in Byzantium as well. “The poor” are not that category 

(Xe-XIIe siècle), BF 19 (1993), 105-112, with interesting remarks also on the dependence of 
local archons on state archons. Also see the analysis of Kaplan, Les hommes et la terre, 364-
365, on the case of Kekaumenos. 

113. For an overview of patronage-clientele relations see Cheynet, Βυζαντινός κόσμος, 
303-307; par excellence H.-G. Beck, Byzantinische Gefolgschaftswesen, Bayerische Akademie 
der Wissenschaften, Philologisch-Historische Klasse, Sitzungsberichte (1965) 3-32 (: Idem, 
Ideen und Realitäten, no ΧΙ; hereafter Beck, Gefolgschaftswesen); also see Kaplan, Les 
hommes et la terre, 365-367. The problem of private retinues in Byzantium is an aspect 
that partly overlaps that of relations between patron and client. None have been thoroughly 
investigated so far, therefore I am not convinced that studying these two issues together is 
the right research approach. 



	 EFI RAGIA342

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

of people towards whom philanthropy aims –they are not the “useless” 
(ἄχρηστοι), not the sick, not the aged, who are normally easily detectable 
in the sources, either because of the terminology used, or because of the 
description; rather, the poor are those who are able to survive on their own114. 
The general definition of the 2nd century included in the Digesta reflects the 
total worth of assets below which somebody was considered “poor”; it is duly 
included in Greek in the Basilica without further specification115. The chapter 
in which this definition is found relates to those who are excluded from 
bringing a lawsuit to court116. Byzantine legislation did not introduce any 
improvement regarding this point. However, unlike what has been sustained 
so far, there is no explicit prohibition against “the poor” to testify at court 
before the 9th century. The exclusion from the judicial process of the most 
susceptible to intimidation and bribery is not found in the Basilica, but, 
rather surprisingly, in the Eisagoge of Patriarch Photios. There it is stated 
that “the poor do not testify” (οἱ πένητες οὐ μαρτυροῦσιν)117. Title 12.1 and 
12.2 of the Eisagoge summarize from the Digesta 22.5.2 and 22.5.3, as well 
as from Justinian’s Novel 90, analyzed above. The stipulations are repeated 
in the Procheiros Nomos, a compilation dated to 907 or shortly after118. The 

114. R. Morris, The Powerful and the Poor in Tenth-Century Byzantium: Law and 
Reality, Past and Present 73 (1976), 17-22 (hereafter Morris, The powerful and the poor); 
Kaplan, Les hommes et la terre, 368-371; Patlagean, Ελληνικός μεσαίωνας, 272; Patlagean, 
Pauvreté, 17-35; Brown, Poverty, 15. The image of the poor has been well sketched in the 
works of the Cappadocian Fathers, and Byzantine authors often reproduce these patterns. 
See Holman, The hungry; Eadem, Constructed and Consumed: the Everyday Life of the Poor 
in 4th c. Cappadocia, in: LAA 3.1, 441-461; W. Mayer, Poverty and Society in the World of 
John Chrysostom, ibid., 465-482.

115. Digesta, 48.2.10: nonuli propter paupertatem, ut sunt qui minus quam quinquaginta 
aureos habent. Cf. Basilicorum Libri LX, ed. H. Scheltema – N. Van der Wal, Groningen 
– Djakarta – The Hague 1955, 60.34.10 (hereafter Basilica) and see Kazhdan-Ronchey, 
Aristocrazia, 67-68; Patlagean, Pauvreté, 16, 380; Krumpholz, Aspekte, 28; and Brown, 
Poverty, 8-14, on the “construct of the Fathers”, i.e. the image of the poor in the sources. 

116. Digesta, 48.2: De accusationibus et inscriptionibus. Cf. Basilica, 60: Περὶ 
κατηγοριῶν καὶ ἐπιτιμήσεως. 

117. Epanagoge Legis Basilii er Leonis er Alexandri, ed. C. E. Zachariae A Lingenthal 
[JGR v. II], Athenae 1931 (repr. Darmstadt 1962), 12.8, 262 (hereafter Epanagoge).

118. Prochiron Basilii, Constantini et Leonis, ed. C. E. Zachariae A Lingenthal 
[JGR v. II], Athenae 1931 (repr. Darmstadt 1962), 27.22, 181 (hereafter Procheiros nomos). 



343

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM

reason for prohibiting the poor from testifying at court is already found in 
the Digesta 22.5.3, and it is repeated both in the Eisagoge and the Procheiros 
Nomos: it should be examined whether the witness is “rich or poor, lest he 
may readily swear falsely for the purpose of gain” (εὔπορος ἢ ἐνδεής, ὥστε 
διὰ κέρδος τι πλημμελῆσαι). The middle-Byzantine version of Justinian’s 
laws completely omits the term condicio, apparently because by the early 
10th century any such distinction had become obsolete; it does, however, 
maintain the distinction between witnesses, honest-dishonest, rich or poor 
(τίμιος καὶ ἄμεμπτος ἢ ἄτιμος καὶ ἐπίψογος, εὔπορος ἢ ἐνδεής)119.

Photios, who in all probability is responsible for introducing this novelty 
in the late 9th century, has already appeared in this treatise. The influence 
his beliefs had on the spirit of the law has not been adequately studied so 
far. The patriarch explicitly states in the introduction of the Eisagoge that 
“equality of the law” (ἰσότητι νόμου) is for God a fundamental constituent 
of “order” (κόσμος), which is thus made “with harmony” (ἁρμονικῶς)120. 

See Patlagean, Pauvreté, 17 and n. 30; Eadem, La pauvreté à Byzance, 66-67. Based on 
the Procheiros nomos, Patlagean expressed the opinion that the stipulation depended on 
the Digesta, apparently because it was thought that the Procheiros Nomos preceded the 
Basilica; she therefore confused the chapter de accusationibus found in the Digesta with 
περὶ μαρτύρων found both in the Eisagoge and the Procheiros Nomos. But recently the 
Procheiros Nomos has been re-dated to the reign of Leon VI, and specifically to 907. This 
means that the text repeats the stipulation of Photios, which is not found in the Basilica 
(because it is not found in the Digesta either). On the Procheiros Nomos see the analysis of A. 
Schminck, Studien zu mittelbyzantinischen Rechtsbüchern [Forschungen zur byzantinischen 
Rechtsgeschichte 13], Frankfurt a. M. 1986, 62 f. (hereafter Schminck, Studien); Troianos, 
Πηγές, 246-249 with further bibliography. The prohibitions against individuals to bring an 
action at court has been examined by Rilinger, Humiliores-honestiores, 101 f., esp. 110-112, 
127-136, who did not comment on the criterion of poverty apart from noting that it is a 
general provision within a set of general principles. 

119. Epanagoge, 12.2, 262; Procheiros nomos, 27.8, 178-179. The law of the Digesta 
distinguished the condicio between decurions and plebeians, see above note 53.

120. Schminck, Studien, 8.66-71: …ὅτι πάντα τὰ ἔργα αὐτοῦ ἐν δικαιοσύνῃ εἴτ’ οὖν 
ἰσότητι νόμου τῇ ἑκάστῃ πρεπούσῃ ἑωράκαμεν· πάντα γὰρ ἀρχῆθεν πραγματικῶς ὑπὸ 
τοῦ νόμου περαίνεται καὶ μορφοῦται καί, τῆς προσηκούσης εὐταξίας εὐμοιρήσαντα,… 
εἰς ἑνὸς κόσμου σύστασιν ἁρμονικῶς συνάγεται καὶ συναθροίζεται (: Epanagoge, 238). 
See commentary in J. Scharf, Quellenstudien zum Prooimion der Epanagoge, BZ 52 (1959),  
68-81, here 74-77. The text at this point is strongly influenced by Artistotle and Plato. Also 
see the analysis of J. Lokin, The significance of Law and Legislation in the the Law Books of 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372

	 EFI RAGIA

The idea of “equality of the law”, then, is dominant in the Eisagoge. In Title 
12, specifically, it is clear that the legislator aimed at protecting the judicial 
process from possible corruption, and not at establishing a social distinction 
between the poor and the wealthy. The laws on witnesses in Byzantium 
prove that contesting the competence of a person to appear before a court 
of law either as an accuser, litigant or as a simple witness by accusing them 
of being poor (πένης), infamis (ἄτιμος), or unknown (ἄγνωστος), was above 
all a legal argument produced by that party that pursued delaying tactics or 
had some other vested interest in the case. It is possible to decipher how this 
general principle worked in reality by combining our information about the 
rich with evidence on the poor. 

We have seen that the role of wealth in the perception of social position 
distinctions is insignificant. Thus it is defined already in the Digesta that “he 
is considered solvent who has sufficient property to satisfy any claim which 
may be brought against him by a creditor”. The stipulation is, as expected, 
repeated in the Basilica121. In the Ecloga Basilicorum, a collection of scholia 
dated to the 12th century (probably 1142), we find an elucidating comment 
on the significance of financial position. According to the commentator, 
“the poor who own no landed property should stand trial when they are 
given a guarantor” (τοὺς δὲ πένητας καὶ μὴ ἀκίνητον ἔχοντας κτῆσιν μετὰ 
δόσεως ἐγγυητοῦ δικάζεσθαι). The judge, however, should examine if the 
defendant owned sufficient property to reimburse the plaintiff, in which case 
he should “consider him wealthy and not ask of him to produce a guarantor” 
(πλούσιον τοῦτον εἰπὲ)122. The example given by the commentator appears 
to expand on stipulations of the Digesta and Basilica, which grant to the 
judge freedom of decision and to the litigants latitude for defending their 
own case. In this context, it appears that the possession of landed property is 
normally not connected with perceptions of poverty123, and that poor people 

the Ninth to Eleventh Centuries, in: Law and Society in Byzantium, Ninth-Twelfth Centuries, 
ed. A. Laiou – D. Simon, Washington, DC, 1994, 71-91, here 78-80 (hereafter Lokin, The 
significance of Law); Simon, Gesetzgebung, 40-43; Beck, Χιλιετία, 61-62. 

121. Digesta, 50.16.234.1; Basilica, 2.2.225.
122. Ecloga Basilicorum, ed. L. Burgmann [Forschungen zur byzantinischen 

Rechtsgeschichte 15], Frankfurt a. M. 1988, 76.22-31. 
123. The tenth century novels on landownership also do not connect poverty with the 

possession of land; the stipulation of Hermogenes is included in them in order to clarify who 
is considered poor. See Svoronos, Novelles, no 4.47-50. 

344



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

had the option of taking a guarantor to appear at court124. Therefore, wealth 
and poverty are debatable in a legal context and the limit for crossing from 
the first to the second condition is not fixed, but rather adjusts to the actual 
circumstances of the trial, even if, in a real social context, neither situation 
can be concealed125. The ambiguity of these conceptions explains very well 
why so many laws of the 10th century focused on the πένητες (the poor) 
and the δυνατοί (the powerful). While the exercise of power against the 
economically, politically and, in the end, socially weak was easily perceived, 
the absence of real distinctions among the “classes” produced the effect 
that social position was not consolidated for the dominant groups, which 
remained thus open to potential attack, and that to the people at the other 
end of the social ladder some space was given for claiming their own rights.   

The long epistle no 187 of Patriarch Photios is elucidating when it 
comes to the poor in relation to the wealthy. Photios answers to a question 
of the πρωτοσπαθάριος and πρωτασηκρῆτις Christophoros concerning 
the alienation of landed property with the purpose of withdrawing from the 
world (meaning, to be tonsured a monk). Christophoros had asked “which 
house can maintain its honor” (ποῖος οἶκος ἔντιμος εἶναι δύναται;) if 

124. Digesta, 2.8.2., 2.8.2.1; Basilica, 7.14.2: Ἐπὶ τῆς παραστάσεως εὔπορος νοεῖται 
ἐγγυητὴς οὐ μόνον ἐκ τῆς οὐσίας, ἀλλὰ καὶ ἐκ τῆς εὐχερείας τοῦ ἐνάγεσθαι. Ἀνισχύρως 
δίδοται ἐγγυητὴς τοῖς μὴ δυναμένοις ἐνάγειν. It is not clear whether the provision of 
providing a guarantor applied also in case of prosecutions of the poor, since there is an 
explicit prohibition regarding this point. The Basilica, following the Digesta, are full of 
stipulations concerning guarantors, as in the example given here, but none of them –to my 
knowledge– refers specifically to bringing actions. Digesta, 2.8 specifies that “‘to give security’ 
has reference to our adversary when he provides for what is desired by us”; in simpler words 
we might say that the prosecutor does not appear at court to be judged, therefore he needn’t 
prove that he is solvent, because no reimbursement will be asked of him. On the contrary, 
the accused needs to prove that he owns sufficient property, but he might as well contest the 
liability of his opponent to appear before the court; in case his claim was accepted by the 
judge, the argument would annul the trial altogether. Also see above, n. 59. Basilica, 7.14.1 
translate the terms satisfacere/satisdare very loosely in τὸ ἱκανὸν-τὸ ἀσφαλές.  

125. This is also displayed in the instance recalled by the commentator, according to 
whom the defendant claimed κἂν πένης εἰμὶ ὅσον πρὸς τοὺς πολλὰ κεκτημένους, ἀλλά γε 
ἐπὶ τῇ παρούσῃ ὑποθέσει πλούσιος λογίζομαι καὶ εἰμί (even if I am poor in comparison to 
those with many assets, I am still considered, and I am, rich regarding the present case). See 
Ecloga Basilicorum, 77.3-5. 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 345



everything is sold126. Photios with indignation compared Christophoros to 
the emperor Julian, who allegedly posed the problem “how, if everything 
is sold, is an honourable house capable of doing anything?” (πῶς γὰρ 
πραθέντων ἁπάντων οἶκος ἔντιμος δύναταί τι ἢ οἰκία;)127. The emperor 
Julian was supposedly referring to the ancient idea about the support the 
rich (in the question specifically the οἶκος ἔντιμος) were able to offer to 
their dependants; the wealth of the well-off was distributed to the people 
depending on the houses128. Christophoros, however, reversed the main idea 
by pointing out that possession of wealth is essential for the preservation of 
honour, implying that its alienation leads to irreparable loss of nobility129. 
The argument effected the long answer of Patriarch Photios, whose literary 

126. Photios, Epistulae II, no 187.84, 248. 
127. Photios, Epistulae II, no 187.11. In reality Photius is drawing his material from 

works of Theodore of Mopsuestia against the emperor Julian, see A. Guida, Replica a Giuliano 
Imperatore: adversus criminationes in Christianos Iuliani imperatoris [Biblioteca Patristica 
24], Firenze 1994, no 6. The quotation of Theodore of Mopsuestia appears to depend on 
Clement of Alexandria, τίς γὰρ ἂν κοινωνία καταλείποιτο παρὰ ἀνθρώποις, εἰ μηδεὶς 
ἔχοι μηδέν;… πῶς ἄν τις πεινῶντα καὶ διψῶντα ποτίζοι καὶ γυμνὸν σκεπάζει καὶ ἄστεγον 
συνάγοι… εἰ πάντων αὐτὸς ἕκαστος φθάνοι τούτων ὑστερῶν; See L. Fruchtel – O. Stahlin 
– U. Treu (eds), Clemens Alexandrinus, v. 3 [Die Griechischen christlichen Schriftsteller 17] 
Berlin 21970, ch. 13.1. Unfortunately, there is no telling which of the two texts Christophorus 
read that would have incited him to write to Photius the letter that infuriated the patriarch 
so much. H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, München 
1959, 527, thought that Photios had written a polemic essay against the emperor Julian. Also 
see A. Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850-1000), ed. Chr. Angelidi [NHRF/
IBR Research Series 4], Athens 2006, 16, who thought that Photios in epistle 187 questions 
the “principle of the divine origin of political power”.

128. The οἶκοι have been defined as holding a highly important social role in Byzantium 
as nuclei of social, economical and political life. See P. Magdalino, The Byzantine Aristocratic 
Oikos, in: The Byzantine aristocracy, 92-111; Idem, Honour, 185, 193-194, 196-200, 213; L. 
Neville, Authority in Byzantine Provincial Society, 950-1100, Cambridge 2004, 66-68.  

129. The difference is very subtle but perceivable because of the syntax: ἔντιμος in the 
text of “Julian” is an epithet of οἶκος, which means that honour is an inherent quality of 
οἶκος, and because of their nobility noble houses diffuse their wealth to the people, in other 
words, nobility exists in a house and philanthropy springs from it. In Christophoros’ question, 
ἔντιμος is predicative to οἶκος, which means that it is acquired, not inherent; in this case it 
is the existence of wealth that leads to nobility, because with wealth the houses may proceed 
to donations and thus prove their nobility, in other words, wealth equals nobility.

	 EFI RAGIA346

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

inspiration was not enough to conceal his fury. The patriarch’s arguments 
often contradict each other; the terminology and models used are Roman 
(e.g. ἔντιμος-honestior, κτήτορες-possessores). Still, the epistle, on the whole, 
is an excellent example of rhetoric, as the patriarch strives to answer the 
problem from all possible viewpoints. Photios devoted many lines to prove 
to Christophoros that the virtue of abstaining from one’s own possessions 
but also “from the possessions of neighbours” (τοῖς πλησίον ἐξιστάμενος 
τῆς ἰδίας ὠφελείας) carries more virtues of the same sort and contributes 
to personal accomplishment; on the contrary, to follow Julian’s advice, 
which makes “the hands of his citizens collect their fortune with the labour 
of others”, leads to avarice, deceit, and cruelty130. Photios asks Christophoros 
“are avarice and tyranny honorable to you?” (ἀλλ’ ἡ πλεονεξία, ἡ τυραννίς 
σοι τὰ ἔντιμα;)131, to declare that “the possessores were selling, not everybody, 
not the penetes” (ὅσοι κτήτορες, οὗτοι ἐπώλουν, οὐχὶ ἅπαντες, οὐδ’ οἱ 
πένητες)132.

It clearly appears that two fundamental ideas are colliding in the 
epistle: Christophoros appears to make of wealth an essential characteristic 
of nobility; it is that element, through which nobility is socially recognized, 
therefore insufficiency of means alienates nobility from the source of its 
projection and manifestation to society. Even though Christophoros’ 
argument appears to be an ingenious sophistry, we might recognize in it the 
grasp of the upper social strata at their resources; in this concept, wealth is 
inseparable from nobility and nobility becomes the cause of wealth, in other 
words, a nobleman must be rich, and, consequently, he must safeguard his 
assets from alienation. It is to this idea that Photios reacted so strongly. The 
patriarch implies that the πένητες need their own piece of land to make a 
living, therefore rich neighbors should not seek to buy out their properties. 
Photios characterizes the one who buys the land of the poor as “lover of 
profit and riches” (φιλοκερδῆ καὶ φιλόπλουτον)133, and in the end wonders 
“is everybody rich and nobody is poor, is there nobody living only on one’s 

130. Photios, Epistulae II, 187.78-79. 
131. Photios, Epistulae II, no 187.251. 
132. Photios, Epistulae II, no 187.288-289. The affirmation refers to a citation from the 

Acts of the Apostles, 4.34-35. 
133. Photios, Epistulae II, no 187.215.

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 347



own possessions?” (πάντες πλούσιοι καὶ πένης οὐδείς, οὐδεὶς δὲ οὐδὲ 
τῶν ἐν αὐταρκείᾳ μόνῃ βιούντων;)134. This idea is not at all new; sufficing 
to one’s own possessions had already been a desideratum of St. Basil in 
connection with avarice. But αὐτάρκεια in this context concerns the rich, 
not the poor135; it does not relate to subsistence means after the Platonic 
model, but to the exploitation of resources of wealth. In the epistle of Photios, 
however, the concept is applied both to the wealthy and to the poor: their 
assets should be enough for them in order not to need to buy or sell land. 
The argument appears to be in favor of the poor; with his ideas Photios 
underlines the right of the poor to maintain an autonomous existence and 
to keep their property against the expansionist policies of their neighbors. 

If wealth is essential for the social projection of nobility, nobility itself 
is a rather elusive notion136. In a number of hagiographical texts, it appears 

134. Photios, Epistulae II, no 187.225-227. I prefer the translation “living on one’s own 
possessions” for ἐν αὐταρκείᾳ μόνῃ βιούντων because I think it transfers the meaning better 
than “living on self-sufficiency” in the context described here.  

135. P. Trevisan (ed.), San Basilio. Commento al profeta Isaia [Corona Patrum 
Salesiana, S. Graeca 5], Turin 1939, 37-41. ch. 150-151. Also see above the commentary on 
the proemium of the Ecloga. On the idea of αὐτάρκεια see A. Laiou, Economic Thought and 
Ideology, in: EHB 3, 1125-1126; Kaplan, Les hommes et la terre, 493-496. 

136. Magdalino, Court society, 218-219, contemplates on the most appropriate 
term to use for describing the upper social strata of Byzantium, to conclude that the term 
‘aristocracy’ “is certainly less inappropriate than ‘nobility’”. I tend to disagree with this 
opinion; literally ἀριστοκρατία means “the rule of the ἄριστοι” and refers to an ideal 
philosophical desideratum, since the notion of ἄριστοι includes moral qualities, therefore the 
term ἀριστοκρατία is of political content and refers to the polity, πολιτεία, or πολίτευμα. 
The Byzantines were familiar with the content of the term, as was Attaleiates, Magdalino’s 
example. In my appreciation, its significance is apparently the reason why it is generally 
not used in Byzantine sources, as opposed to the term ἄριστοι, which describes a particular 
group of people that possess specific qualities, but I reserve my judgement until a closer 
examination of the subject. Here I prefer the term “nobility”, because it refers to the most 
important characteristic that the Byzantine upper class claimed, meaning descent from 
an ancient, notable family. The corresponding terms, often found in the sources, are εὖ 
γεγονότες, εὐγενεῖς, εὐγένεια. Nevertheless, I have already used the term “aristocracy” in 
this study more schematically. On the term aristocracy see I. Antonopoulou, La question 
de l’“aristocratie” Byzantine. Remarques sur l’ambivalence du terme “aristocratie” dans la 
recherché historique contemporaine, Σύμμεικτα 15 (2002), 257-264; Eadem, The issue of 
“Aristocracy” in Byzantium. A Novel Approach, in: Antecessor. Festschrift für Sp. Troianos 

	 EFI RAGIA348

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

to be founded on indigenous descent of generations. The model is ancient 
Greek; the rare term εὐπατρίδαι for nobility is bound to the rights and 
privileges of citizenship, which normally include the possession of land, but 
not necessarily the possession of riches137. Thus in the Life of George of 
Amastris it is stated that his parents were “locals and notables” (εὐπάτριδες 
καὶ ἐπίσημοι); they were known “not for their immense wealth, not for their 
famous dynasty”, but for their piety138. In the Miracles of St. Nicholas, it is 
explained regarding an eupatrides that “he was reduced to absolute poverty 
and because of this he appeared to have lost his nobility” (εἰς ἐσχάτην πενίαν 
ἐλάσαντος καὶ ταύτῃ τὸ εὐγενὲς ἀπολωλεκέναι δόξαντος)139. The concept 
of citizenship is specifically mentioned in the case of St. Nikephoros of 
Medikion, who was “an indigenous citizen of the all blessed Constantinople” 
(τῆς πανευδαίμονος Κωνσταντινουπόλεως αὐτόχθων πολίτης)140. The 
Life of Euthymios the Younger, who is recognized as coming from “noble 
parents” (γεννήτορες εὐπάτριδες), underlines the possession of the family’s 
landed property through their obligation to pay the taxes141. As in the case 

zum 80. Geburtstag, V. Leontaritou – K. Bourdara – E. Papagianni (Hrsg.), Athen 2013, 
67-70. Also see Ostrogorsky, Aristocracy, 3-5; Haldon, Social élites, 170-174, who prefers 
the more general term “élite” for the nobility of service, wealth, etc.; and also P. Magdalino, 
Byzantine Snobbery, in: The Byzantine aristocracy, 63-64; Idem, Honour, 194-196, 201-204; 
Kazhdan – Ronchey, Aristocrazia, 61-66; Kazhdan – McCormick, Byzantine court, 167, 168; 
A. Kazhdan – G. Constable, People and power in Byzantium. An Introduction to Modern 
Byzantine Studies, Washington, DC, 1982, 142-144 (hereafter Kazhdan – Constable, People 
and power); Cheynet, Aristocratie, 282-298; Idem, Pouvoir, 249-259.

137. Photii Patriarchae Lexicon, ed. Chr. Theodoridis, v. II, Berlin – New York 1998, 
217.2279: εὐπατρίδαι· αὐτόχθονες καὶ μὴ ἐπήλυδες; ibid. 217.2283: εὐπατρίδαι· εὐγενεῖς (: 
Suda, 451). Citizenship also includes the right to sit at the curia (βουλή) of the city, therefore 
indigenous descent is a privilege par excellence. See The Ecclesiastical History of Evagrius 
with the Scholia, ed. J. Bidez – L. Parmentier, London 1898 (repr. Amsterdam 1964), 144.29-
32: Ἐν τοῖς λευκώμασι γὰρ τῶν πόλεων οἱ εὐπατρίδαι πρόσθεν ἀνεγράφοντο, ἑκάστης 
πόλεως τοὺς ἐν τοῖς βουλευτηρίοις ἀντὶ συγκλήτου τινὸς ἐχούσης τε καὶ ὁριζομένης. 

138. V. Vasilievskij Russko-vizantijskie ‌issledovanija, ‌2, St. ‌Petersburg ‌1893, ‌repr. 
‌in ‌ Trudy ‌3 (1915), 4-6 (cited after the Hagiography Database of Dumbarton Oaks). 

139. G. Anrich, Hagios Nikolaos. Der Heilige Nikolaos in die griechischen Kirche. 
Texte und Untersuchungen, Bd. 1, Leipzig-Berlin 1913, 221.24-25. 

140. F. Halkin, La Vie de Saint Nicéphore fondateur de Médikion en Bithynie (+813), 
AnBoll 78 (1960), 396-430, here 405, ch. 5.8-13. 

141. L. Petit, Vie et office de saint Euthyme le Jeune, Paris 1904, 16.20-21, 27-28. 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 349



of dynasty, it may be concluded that nobility is recognized locally by the 
social environment of the nobles. But the majority of texts emphasize on 
state service and dependence, which enhances the nobility of the family 
and contributes to the prosperity of the relatives. Kallistos, for example, one 
of the martyrs of Amorion, is said to have enlisted in the imperial service 
“for the prosperity of the relatives” (διὰ τὴν συγγενῶν εὐδοκίμησιν)142, and 
Patriarch Tarasios came from “patricians from a line of patricians” (ἐκ 
πατρικίων σειρᾶς πατρίκιοι)143. For the second half of the 11th century, 
the writers use the ancient term εὐπατρίδαι to describe certain persons: 
those surrounding Isaakios I Comnenos in 1057144, Romanos IV Diogenes145, 
Nikephoros III Botaneiates146, and, as expected, Alexios I Komnenos147. 
However, the use of the word in these instances betrays the classicizing 
trend of the time, since it is deprived of its ancient context. 

Emphasis on wealth in this framework often serves the narrative as 
the negative model from which the hero disassociates himself in order to 
reach sanctity; it is indeed a first proof of purity of soul and holiness. The 
texts that elaborate on the riches of the families are quite known: the Life of 
Philaretos the Merciful, the Life of Theophanes the Confessor and the Life 
of Michael Maleinos. Enumerating the sources of wealth, size of the land 
owned, number of flocks etc., appears to be an Aristotelian model148, which, 

142. V. Vasilievskij – P. Nikitin, Skazanija o 42 amorijskich mucenikach, St. Petersburg 
1905, 23 (cited after the Hagiography Database of Dumbarton Oaks; hereafter Life of Forty-
two martyrs of Amorion). 

143. St. Efthymiades, The Life of the Patriarch Tarasios by Ignatios the Deacon 
[Birmingham Byzantine and Ottoman Monographs 4], Aldershot-Brookfield-Singapore-
Sydney 1998, 4.3-5.

144. Ioannis Scylitzae Synopsis Historiarum, ed. I. Thurn [CFHB V], Berlin-New York 
1973, 500.87. 

145. Michaelis Attaliatae Historia, ed. E. Tsolakis [CFHB 50], Athens 2011, 77.6-7.  
146. Ioannis Zonarae Epitomae Historiarum Libri XIII-XVIII, ed. T. Büttner-Wobst 

[CSHB], v. 3, Bonn 1897, 715.10 (hereafter Zonaras 3). 
147. E. Tsolakes, Η Συνέχεια της Χρονογραφίας του Ιωάννου Σκυλίτση (Ioannes 

Skylitzes Continuatus) [Εταιρεία Μακεδονικών Σπουδών, Ίδρυμα Μελετών Χερσονήσου 
του Αίμου 105], Thessalonike 1968, 180.9-10. 

148. Aristotle, The “Art” of Rhetoric, ed. E. Warmington, transl. J. Freese, London – 
Cambridge Mass. 1926 (repr. 1967), 50, 1361a.7: πλούτου δὲ μέρη νομίσματος πλῆθος καὶ 
γῆς, χωρίων κτῆσις πλήθει καὶ μεγέθει καὶ κάλλει διαφερόντων, ἔτι δὲ ἐπίπλων κτῆσις 

	 EFI RAGIA350

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

in Byzantium, is set within a Christian frame. It is quite characteristic that, 
while the author of the Life of Philaretos models the description of wealth 
on the Book of Job, thus profiling in reality a stock farmer, he adds the 
possession of forty-eight προάστεια of good land by his hero; the implication 
is that Philaretos was not just a stock-breeding farmer, but also a local 
archon, an εὐγενὴς (a nobleman), according to the text, with family roots 
of many generations in Paphlagonia149. In the Life of Theophanes, the hero of 
the story disregarded the ideals of an aristocratic living altogether, fortune 
(πλοῦτος παφλάζων –splashing riches), physical appearance, life style150, 
but in the Life of Michael Maleinos family riches are inseparable from the 
notion of nobility and state service and they complete the noble profile of 
the Maleinoi151. The possession of land is used to add to the nobility of a 
person152. We find it in many saints’ lives; in a different source, the historical 

καὶ ἀνδραπόδων καὶ βοσκημάτων πλήθει καὶ κάλλει διαφερόντων, ταῦτα δὲ πάντα 
οἰκεῖα καὶ ἀσφαλῆ καὶ ἐλευθέρια καὶ χρήσιμα.

149. Life of St. Philaretos, 60.5-15, 28-32 (commentary). See Ludwig, Sonderformen, 
79-88; Kaplan, Les hommes et la terre, 332-333; M. Leontsini, Ποιμένες και ποίμνια: 
αντιλήψεις σχετικά με την κτηνοτροφία και τα προϊόντα της στο Βυζάντιο, in: Η ιστορία 
του ελληνικού γάλακτος και των προϊόντων του, Ι΄ τριήμερο εργασίας (Ξάνθη 2005), 
Athens 2008, 176, 177. 

150. V. V. Latyšev, Mefodija patriarcha Konstantinopol’skogo Žitie prep. Feofana 
Ispovednika, Petersburg 1918, 4 ch. 6 (cited after the Hagiography Database of Dumbarton 
Oaks; hereafter Life of Theophanes). The model of physical beauty, apart from the unique 
description in the Life of Theophanes, is also found in the Life of Forty-two martyrs of 
Amorion, 24-25, and in Digenis Akritis, 4.30-38, 78.196-199, 106.688-690 and elsewhere 
in the epic. So far the best commentary on the significance of physical appearance for the 
aristocracy is found in Saradi, as above n. 43, 57-61, but it concerns only the early Byzantine 
period. Also see the recent work of M. Hatzaki, Experiencing physical beauty in Byzantium: 
the body and the ideal, in: Experiencing Byzantium, ed. C. Nesbitt – M. Jackson [Society for 
the Promotion of Byzantine Studies Publications 18], Farnham-Burlington 2013, 233-250, on 
the ideal of beauty in the 11th-12th c.  

151. L. Petit, ‌Vie ‌de ‌saint ‌Michel ‌Maleinos, ‌ ROC ‌7 (1902), 550.25-27: πρόγονοι 
δὲ πλούτῳ καὶ τιμῇ καὶ δόξῃ περίβλεπτοι καὶ τῷ καλλίστῳ πάντων καὶ τιμιωτάτῳ, 
τῇ εὐσεβείᾳ, τὸ ἐξαίρετον ἔχοντες. See Francopan, Land and power, 124; Vlyssidou, 
Αριστοκρατικές οικογένειες, 83-84.  

152. In the Life of St. Philaretos, 60.3, 26 (commentary), land possession is enhanced 
with an exquisite wordplay: υἱὸς ὑπάρχων Γεωργίου του φερωνύμου –γεωργός, γεωργία are 
both contextualized in the name Georgios, which appears thus to be an aristocratic name, and 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 351



Life of Basil, the benefaction of Danelis explains a decisive stage in the 
ennoblement and social elevation of Basil, that of becoming a landowner, 
of becoming rich (καὶ γέγονε πλούσιος καὶ αὐτός), a development that 
allowed Basil to buy land and to aid his own people153. 

From what we have seen so far it becomes clear that we are dealing 
with two separate profiles for the possession of wealth: the first is connected 
with avarice and dynasty, whereby it refers to phenomena targeted in the 
legislation; the second is attached to nobility as its necessary component. 
The state did not generally disregard nobility or wealth, but, as we have seen 
above, attributed more significance to service. The emperor Leon VI, in an 
abstract much discussed of his Taktika154, binds nobility to active service in 
a manner that is immediately recognizable in the 9th-10th century through 
the use of its terminology, even if the abstract deviates only slightly from 
the Strategicus of Onasander155. Almost all the terms come from the ancient 
text: descent from a celebrated family “should be admired” (ἀγαπᾶν μὲν 
δεῖ τοῦτο); it gives someone fame (λαμπρύνεται), solemnity (σεμνύνεσθαι, 
in the sense of receiving office or title) and glory (δοξαζόμενοι)156. The 

indeed one that was current in Paphlagonia. The expression introduces elements of indigenous 
descent and therefore underlines the nobility of the saint. Also see Ludwig, Sonderformen, 
79 n. 20. The best treatise on the relation of the aristocracy to land ownership specifically is 
found in Cheynet, Aristocratie, 298-303; also see Francopan, Land and power, 112-136. 

153. Theophanis Continuati Liber V. Vita Basilii Imperatoris, ed. I. Ševčenko [CFHB 
42], Berlin –Boston 2011, 44.59-46.64 (: Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, 
Symeon magister, Georgius Monachus, ed. I. Bekker [CSHB], Bonnae 1836, 228.17-21). See 
Beck, Gefolgschaftswesen, 11-12; Kazhdan – McCormick, Byzantine court, 187; Kaplan, Les 
hommes et la terre, 333-334; I. Anagnostakis, Το επεισόδιο της Δανιηλίδας. Πληροφορίες 
καθημερινού βίου ή μυθοπλαστικά στοιχεία; in: Η καθημερινή ζωή στο Βυζάντιο. Τομές 
και συνέχειες στην ελληνιστική και ρωμαϊκή παράδοση, Πρακτικά του Α΄ Διεθνούς 
Συνεδρίου (Σεπτ. 1988), Athens 1989, 381-385; Idem, with A. Kaldellis, The Textual Sources 
for the Peloponnese, AD 582-959: Their Creative Engagement with Ancient Literature, 
GRBS 54 (2014), 115-123; 

154. The Tactica of Leo the VI, ed. G. Dennis [CFHB 49], Washington, DC, 2010, 
22.77-26.116 (hereafter Leonis Tactica). 

155. Ονάσανδρος, Άπαντα. Στρατηγικός, ed. Kaktos Philological Group, Athens 1992, 
ch. 1.19-25 (hereafter Ονάσανδρος, Στρατηγικός). See J. Haldon, A Critical Commentary 
on the Taktika of Leo VI, Washington DC 2014, 131 (hereafter Haldon, Commentary).

156. Leonis Tactica, 24.93-94, 102-106.

	 EFI RAGIA352

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

harmonic combination of glorious ancestry and valor is proof of εὐτυχία, 
good fortune, meaning the concentration of admirable merits in one 
person. The included crosswise scheme develops the ancient text with 
specific Byzantine connotations: λιτοί in Byzantium –a term inserted by 
the Byzantine author– were those who offered their services without any 
further distinction, such as simple soldiers; according to Leon, they will be 
rewarded for their deeds, but someone who is only known for his descent 
will remain ἄπρακτος, meaning without function or any other distinction, 
if he does not possess the virtues needed to serve157. Leon VI allowed the 
characterization ἄχρηστοι (useless) of Onasander for the generals who show 
no virtue, and ἀριστεία (excellence) for the performance of simple soldiers. 
With this the emperor equates noblemen without virtues to that category of 
people who offer nothing to the polity, while on the other hand ascribes a 
moral quality par excellence of the aristocracy to simple soldiers with the 
purpose to highlight their bravery158. A totally original single phrase betrays 
the emperor’s thoughts about nobility: “this is how we should evaluate the 
nobility of men, not from descent from [a noble] lineage, but from their own 
deeds and accomplishments” (οὕτω χρὴ σκοπεῖν καὶ τὴν τῶν ἀνθρώπων 
εὐγένειαν, οὐκ ἀπὸ τῶν προγόνων, ἀλλ’ ἀπὸ τῶν ἰδίων πράξεων καὶ 
κατορθωμάτων)159. 

Thus, for the emperor, valor only proves, and is worthy of, nobility. 
Nobility may very well exist outside the circles of those under στρατεία, 
and noblemen could indeed be private individuals, ἰδιῶται. In this case 

157. Oikonomidès, Listes, 290. The term used in the Taktikon of Philotheos is ἄπρατος. 
Λιτὸς means “simple”. It is noteworthy that the author of Leonis Tactica completes the 
scheme of the ancient model, which contains only the first term, by inserting the term λιτὸς 
to emphasize the contrast. 

158. Leonis Tactica, 24.93-104. 
159. Leonis Tactica, 24.97-98. My translation differs from that of Dennis. This phrase 

is original, not a copy of the ancient text; Ονάσανδρος, Στρατηγικός, ch. I.22, framed 
the merits of the generals in the democratic environment of the ancient cities. Haldon, 
Commentary, 132, believes that Leon VI attributed importance to descent even if the text is 
“ambiguous”. Cf. Idem, Social élites, 181, where there is some distance from this view. Also 
see Ostrogorsky, Aristocracy, 4-5; Magdalino, Court society, 230; Kazhdan – McCormick, 
Byzantine court, 172 (the authors consider the text as proof of “vertical mobility”); Cheynet, 
Aristocratie, 296-297; Kazhdan – Ronchey, Aristocrazia, 68-69; Vlyssidou, Αριστοκρατικές 
οικογένειες, 82-83. 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 353



nothing restricted its theoretical justification, its beliefs and the modes of 
its self-projection to society. But if it lay at the disposition of the emperor 
and came under the στρατεία obligation, the interest that its extraordinary 
accomplishments be used for the common good is explicit. Leon VI is also 
rather apologetic towards wealth: “we do not repudiate the rich person because 
he is rich” (οὐ μὴν οὐδὲ τὸν πλούσιον ἀποδοκιμάζομεν ὅτι πλούσιος), 
but a rich person should not be appointed to a high military command on 
account of his riches, but only on account of his merits160. The originality 
of the emperor161 sharply contrasts with the conclusions of another writer 
of the 10th century, who also copied the text of Onasander, but reached the 
exact opposite decision by choosing decisively the wealthy over the “poor” 
general (πλούσιον μᾶλλον ἢ πένητα –rather the rich than the poor)162. This 
judgment on nobility, virtue and wealth, evokes similar views written by 
Photios in the Κεφάλαια παραινετικὰ in honor of Leon VI, allegedly on 
behalf of his father, Basil I. In this text the patriarch discredits nobility and 
wealth before virtue, and descent before friendship163.  

It is clear that the profiles that have been sketched so far do not 
coincide. The official views maintained about “aristocracy” in Byzantium 
demanded the delivering of active services to the emperor and the empire, 
while on the other hand rendered at least suspect the possession of wealth 
and the inclination of rich and noble families to increase their economic 

160. Leonis Tactica, 22.77-80. Elsewhere the emperor calls πλούσιοι καὶ ἄνανδροι 
those who chose not to fight but rather preferred to buy out the obligation of their military 
service. See Leonis Tactica, 610.1059.

161. On the ideas of Leon VI about justice, which is basically characterized by a 
humanitarian spirit, see Sp. Troianos, Λέων Στ΄ ο Σοφός: νομική σκέψη και κοινωνική 
συνείδηση, in: Οι Νεαρές Λέοντος Στ´ του Σοφού, ed. Sp. Troianos, Athens 2007, 418-419, 
423. 

162. A. Dain (ed.), Sylloge Tacticorum, Paris 1938, 1.3.8, 1.37.16. On the interdependence 
of the texts see G. Dagron, Traité sur la Guérilla (De velitatione) de l’empereur Nicéphore 
Phocas (963-969), Paris 1986, 153-160.  

163. Κ. Paidas, Δύο παραινετικά κείμενα προς τον αυτοκράτορα Λέοντα Στ΄ τον Σοφό 
[Κείμενα Βυζαντινής Λογοτεχνίας 5], Athens 2009, ch. 8, 120: ἡ δὲ κτῆσις τῆς ἀρετῆς, οἷς 
ἂν προσγένηται, καὶ πλούτου καὶ εὐγενείας χρησιμωτέρα ἐστὶ…; ch. 12, 128: Χαῖρε τοῖς 
σπουδάζουσι περὶ σὲ τῶν φίλων μᾶλλον ὡς ἀληθέσιν ἢ τοῖς τῷ γένει προσήκουσιν. ἡ μὲν 
γὰρ τοῦ γένους φιλία οὐκ ἐξ ἀρετῆς, ἀλλ’ ἐκ φύσεως περιγέγονεν… The texts, however, have 
not been examined by the editor for their models, their provenance and their contextualization. 

	 EFI RAGIA354

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

basis. At about the same time Leon VI produced the Taktika, another 
text confirms this approach. The Taktikon of Philotheos dates from 899, 
and his statement has been taken as proof that hierarchy in Byzantium 
was centered at the royal court. But Philotheos says more than that, as he 
proclaims that “nobility” (περιφάνεια βίου) in the sense of “celebrated 
honour of titles” (ἔνδοξος ἀξιωμάτων ἀξία) is perceptible and meaningful 
only when someone is invited to dine with the emperor164. According to this 
proclamation, service and the duties attached to it attribute περιφάνεια, 
the nobility in life, to those who undertake them. The right to dine with the 
emperor was awarded, according to the Taktikon, to all those who served, 
from the highest dignitaries, to the people of the palace, down to the simple 
soldiers that were duly included in the list, who were also under obligation 
of στρατεία. Philotheos then, in reality stated that all nobility, all wealth 
that  anybody might possess is of no importance to imperial power, unless 
it lies at its service. 

One might wonder if these texts, when they reached the public, 
raised any questions or objections, especially from the families that were 
represented at the hierarchy of the palace. Reaction is very hard to trace, 
but we could perhaps deduce that the aristocracy in middle Byzantium 
was found in a position to have to assert its nobility in the frame of a 
state that did not officially recognize it and did not formally consolidate 
it under the law. The system, however, may have worked both ways: while 
attracting those who possessed the means to acquire real power, who 
were thus obliged to use their charismas, such as their good reputation, 
their training and wealth, for the benefit of the state, it was also a way for 
people of the upper social strata to enhance their nobility, if they already 
had it, to advertise their line of birth and to benefit from the generous 
rewards. No source is more characteristic for the declaration of nobility, 
founded on the services provided to the state, than the Life of Michael 
Maleinos165. For families that were wealthy, but did not technically count 
for aristocratic, it was possible to acquire nobility. We learn for example 
that a κηρουλλάριος at the beginning of the 9th century gave up almost 
his entire fortune for the privilege of dining with the king. The note of 

164. Oikonomidès, Listes, 83.18-21. 
165. Life of Michael Maleinos, 550.25-551.21.

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 355



the chronographer −no other than Theophanes the Confessor, of an old 
Constantinopolitan family−, συναρίστησόν μοι (dine with me), already 
anticipates the Taktikon of Philotheos almost a century earlier. It is not 
very clear what the objection of Theophanes was, and whether it concerned 
the large amount of money paid by the man in exchange for a title, or his 
humble origin, since he was simply a Constantinopolitan entrepreneur166. 
But the event clearly indicates that the practice of title and/or function 
purchase by the wealthy businessmen of Constantinople was not confined 
only to the 11th century, even though it might have cost them more than 
the normal purchasing prices.

V. The state and the powerful 
The government was, as we have seen, willing to turn a blind eye to the 
misdemeanors of the nobles, especially in the provinces, where imperial 

166. Theophanis Chronographia vol. I, ed. C. De Boor, Lipsiae 1883, 487.29-488.6; 
Leonis  Grammatici Chronographia, ed. I. Bekker [CSHB], Bonn 1842, 205.4-6; Zonaras 
3, 307.9-308.2; See Yannopoulos, Société profane, 32. It is quite probable that this is the 
first member of the family of Keroullarioi, mostly known from the 11th c. According to 
the narrative, the purchase −probably of a higher title− cost the keroullarios ninety pounds 
of gold in the narrative of Zonaras, or more, in the version of Theophanes, who adds that 
the emperor ordered the keroullarios: ἆρον νομίσματα ρʹ, καὶ πορεύου ἀρκούμενος 
(take one hundred nomismata and leave, sufficing to it). The chronographers agree on 
the systematic policy pursued by Nikephoros I regarding the commercial classes of 
Constantinople, and allude either to the purchasing of a title (Zonaras), or to the roga 
of the keroullarios, which apparently amounted to 100 gold nomismata (Theophanes). 
The Chronicle of Theophanes Confessor. Byzantine and Near Eastern History, AD 
284-813, ed. C. Mango – R. Scott with the assistance of G. Greatrex, Oxford 1997, 
670, correct the text of Theophanes to 10 litres, but I am not sure that their suggestion 
can stand (if it refers to a roga, it would depend on the title bought). Also see PmBZ, 
ed. R.-J. Lilie et al., Bd. 5, Berlin – N. York 2001, no 11334; ODB 2, 1124-1125, s.v. 
Keroularios (A. Kazhdan). An epigram signalled by Kazhdan makes specific reference 
to the origins of the Keroullarioi: καὶ σὺ στρατηγὸς κηροπώλου παιδίον… κατεῖδον 
δαίμονα στρατηγέτην καὶ κηροπώλην… καὶ Χαβδᾶν αὐτὸν ἐν μέσῃ Βυζαντίδι…  See Sp. 
Lampros, Τα ὑπ’ ἀριθμὸν ΡΙΖ΄ καὶ ΡΓ΄ κατάλοιπα, NE 16 (1922) 30-59, here 45.13-19. 
While we do not have enough evidence to identify the Keroullarios of the poem, Χαβδᾶς 
is probably not the emir of Halep, but his cousin, the Arab poet Abu Firaz, who was 
captured during the fall of Aleppo to the Byzantines and was taken to Constantinople. 
This gives us a fairly accurate dating of the poem to around 962. 

	 EFI RAGIA356

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

power was harder to reach. The contour was flexible and not very austere, 
provided that the nobles supported the emperor’s authority in the country. 
But in the 10th century the social influence of the nobles became a source 
of concern on occasion of an increase in small property alienation by the 
lower middle class landowners that followed the heavy winter of 927/8. To 
deal with this problem the government promulgated a series of Novels of 
unprecedented austerity and complexity for their social ramifications167. 
The traditionalist approach chosen by the legislator is rather disorienting168; 
indeed, the departing point of the legislation is the ancient Roman term 
δυνατοί, potentes, and the phrasing of the texts, loaded with references to 
St. Basil and St. Chrysostom, obscures the real novelties included in them. 
But these laws in effect merged the profiles of the powerful and the dynasts 
into one by attributing to the first the qualities that normally belonged to 
the latter, meaning the exercise of real and often repressive power by the 
politically and socially distinguished. Moreover, the Novel of 934 confined 
this group to the representatives of the upper social strata and specifically 
to the so-called “nobility of service”169. As a consequence, this stratum in 
Byzantium was officially incriminated for its social influence, authority 
and wealth. 

The Novels expose the networks of the powerful, which included 
not only relatives by blood or marriage, but also those belonging to their 
houses, the οἰκεῖοι, –individuals with close ties with the families–, as well as 
people employed for carrying out their transactions170. They also explain the 
methods for expanding their resources and their access to manpower; these 
concerned direct exercise of authority, violence and deceit171, a series of 
legal contracts resulting in ownership alienation (such as donation, bequest, 
endowment and others)172, and known methods of social promotion such as 

167. Commentary on the Novels: Morris, The Powerful and the Poor, 3-27; Lemerle, 
Agrarian history, 85 f.; Kaplan, Les hommes et la terre, 415 f. 

168. Svoronos, Novelles, no 3. For a definition of the δυνατοί see Ostrogorsky, 
Aristocracy, 6; Lemerle, Agrarian history, 95-96, 98; Morris, The powerful and the poor, 
13-17; Kaplan, Les hommes et la terre, 360-363; Cheynet, Pouvoir, 249. 

169. Svoronos, Novelles, no 3.50-58. 
170. Svoronos, Novelles, no 2.I.83-88, 3.56-57. 
171. Svoronos, Novelles, no 2.I.55-56. 
172. Svoronos, Novelles, no 2.I.61-65, 3.59-60, 102-103. The Novel of 928 which 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 357



adoption and marriage173. Due to the promise of προστασία (protection), 
συνδρομὴ (assistance) and εὐεργεσία (benefaction)174, the persuasive 
methods of the “powerful” could be extremely successful. Social activity and 
influence that was, as we have seen, normal for dynasts such as Philaretos 
and Kekaumenos, was targeted, if not condemned, by the legislation of 
the 10th century. This gave the opportunity to litigants of different social 
provenance to question the motives and the sincerity of their opponents, to 
stigmatize them as “powerful” and to overturn decisions and annul contracts, 
independently of the truthfulness of their allegations. How successful this 
legislation was in the 10th century is demonstrated simply by the number 
of the Novels promulgated for this purpose, which dealt with specifications 
regarding the details of the transactions that had been taking place. The 
particular concern of the legislators to define the “powerful” in comparison 
to others in the same social context, e.g. in the village communities or in the 
army175, is indicative, once again, of the absence of real social boundaries in 

reinstates the προτίμησις initially allows transactions such as endowment and bequest 
under specific conditions (oath taking was meant to confirm the honesty of the deals among 
relatives), but in the Novel of 934 on the powerful such transactions are called σεσοφισμένας 
ἐπικτήσεις (artfully concealed purchases) and are altogether declared illegal. 

173. Svoronos, Novelles, no 2.I.77-78. See E. Patlagean, Christianisation et parentés 
rituelles: le domain de Byzance, in: Annales, Economies, Sociétés, Civilisations, 33 no 3 
(1978), 625-636 [Eadem, Structure sociale, no XII]; R. Macrides, Kinship by Arrangement: 
the Case of Adoption, DOP 44 (1990) 109-118; R. Macrides, The Byzantine Godfather, BMGS 
11 (1987), 139-162; C. Rapp, Ritual brotherhood in Byzantium, Traditio 52 (1997), 300-304. 
Adoption is specifically mentioned; marriage is implied with endowment. Συντεκνία, god-
parenthood, and ritual brotherhood are not mentioned in the law, but Macrides rightfully 
points out the similarity of terms concerning adoption and baptismal sponsorship. The author 
maintains that adoption was “non-social” since, unlike brotherhood, it was not used to build 
up social solidarities outside the family; she also acknowledges that it was used to absorb 
the land of the πένητες. Nevertheless, it should be emphasized that the context, in which 
all these methods and contracts are mentioned in the Novel of Romanos I, is of manifestly 
social character. Clearly then these transactions entailed benefit for the πένητες and created 
social solidarities; by enlarging the families with a view to social advancement, they actually 
bound poor people to the wealthy god-parents of their children. On these and related issues 
see recently C. Rapp, Brother-making in Late Antiquity and Byzantium. Monks, Laymen and 
Christian Ritual, New York 2016, esp. 9-21. 

174. Svoronos, Novelles, no 2.I.79, 85. 
175. Svoronos, Novelles, no 4.80-84, 5.25-26, 38-40, 102. 

	 EFI RAGIA358

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

Byzantium. But in my opinion there can be no doubt that the legislation of 
the 10th century on landownership was detrimental to the financial interests 
of the “nobility of service”. The servants of the empire were found with their 
back against the wall, as they were indiscriminately branded with avarice, 
deceit and arrogance, a negative model that was thus formalized and was 
reproduced even in the 11th century.

With the reservation that legal sources transmit the official perception 
about the Byzantine “nobility of service” and do not reproduce the general 
public opinion about its members, we must admit that their profile is not 
at all flattering. The Novels relating to the protection of small and medium 
landowners have been mostly explained against the background of an 
increasing competition for the control of manpower and resources. In this 
context, the protection of the πένητες, the poor, is only a vehicle for checking 
the social influence of the “powerful”176. The legislators of the 10th century 
recognized that social power was mainly not a product of “nobility”, but of 
that particular position created by state dependence, and as such the field 
of its application could expand to include those social contexts in which no 
nobility existed; a good example showing this is that simple soldiers were 
considered as socially superior compared to other farmers in a village177. 
The problem is partly interwoven with the profile of the so-called “military 
aristocracy”, which I intend to examine closely in the near future, but from 
which I will here bring forward two pieces of information. 

The Novels regarding the δυνατοί provide clear definitions about who 
exactly could be considered δυνατός and in which context. This alone proves 
that there was a real interest in the provinces to exploit the opportunity 
provided by the new laws against those who could be included in the category 
of the powerful. A series of particular cases was examined, and among them 
those that concerned the military. In Novel 5 of 947 Emperor Constantine 
VII without any reservations called the military “corrupt, remiss in their 
duty, without any war experience, less noble than ants, more rapacious than 
wolves, who ripped off the money of the empire’s subjects because they could 

176. Morris, The powerful and the poor, 23, 26-27. 
177. Svoronos, Novelles, no 4.80-84. On the soldiers in particular see Morris, The 

powerful and the poor, 11-12, 24-26; Lemerle, Agrarian history, 115 f.; Kaplan, Les hommes 
et la terre, 238-241. 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 359



not tax the enemy”178. A few years later, in a letter addressed to Michael 
Maleinos, but written allegedly on behalf of the emperor Romanos II, 
Theodore of Cyzicus179, with fake surprise, wondered how Michael Maleinos 
had failed to notice the way of living of his closest relatives, “who all concern 
themselves with thriving on, and prospering through, their own sword in life, 
and who might hurry to appropriate all that belongs to their neighbours”180. 

178. Svoronos, Novelles, no 5.125-128. The idea appears to come from Chrysostom, 
see PG 50, 447 (Sermo in Ascensionem Domini Nostri Jesu Christi): Ποίαν οὖν ἔτι ζητεῖς 
ὑπερβολὴν κακίας, ὅταν καὶ ὄνων ἀναισθητότεροι, καὶ βοῶν ἀλογώτεροι, καὶ χελιδόνος 
καὶ τρυγόνος ἀγνωμονέστεροι, καὶ μυρμήκων ἀσυνετώτεροι, καὶ λίθων ἀναισθητότεροι, 
καὶ ὄφεων ἴσοι φαινώμεθα; See Morris, The powerful and the poor, 11. 

179. Theodore, metropolitan of Cyzicus, was a close friend and advisor of Constantine 
VII. Nothing much is known about him, except that his brother was a μάγιστρος, which 
places him in the inner power circle around the emperor at this time. He was an enemy of 
patriarch Polyeuktos and he was exiled, to be reinstated shortly after, probably early in the 
reign of Romanos II. See ODB, 2043-2044, s.v. Theodore of Kyzikos (A. Kazhdan); Kazhdan, 
as above n. 127, 170-171. The letter to Maleinos suggests an early date for the metropolitan’s 
reinstatement, not only because Maleinos died in 961, but because it apparently contained 
advice on the exercise of authority that was not met with enthusiasm by the emperor. 
Therefore, this exchange of epistles took place shortly after Romanos II ascended the throne. 
Maleinos urged the emperor to follow his example (τὴν αὐτὴν ὁδὸν βαδίζειν με ἀξιοῖς). 
It would be unheard of if Maleinos really advised Romanos II to be tonsured (it equals to 
urging him to resign from office); the emperor replied that he was brought up by his tutor 
-Theodore himself, perhaps?) for royal life instead of a monastic one, and for caring for his 
subjects. The two collections of letters of Theodore have been re-edited recently, see Theodori 
Metropolitae Cyzici Epistulae, ed. M. Tzιatzi-Papagianni [CFHB 48], Berlin 2012, no 7, here 
21-22 (hereafter Theodori Cyzici epistulae). On the circumstances of Maleinos’ flight that 
ended with his tonsure see V. Vlyssidou, Quelques remarques concernant les activités de 
Saint Michel Maléïnos, BSl 59 (1998), 46-51; Eadem, Αριστοκρατικές οικογένειες, 78-
79, 84-87. Also see A. Laiou, The general and the saint: Michael Maleinos and Nikephoros 
Phokas, in: Ευψυχία. Melanges offerts a Hélène Ahrweiler [Byzantina Sorbonensia 16], Paris 
1998, t. II, 399-412.  

180. Theodori Cyzici epistulae, no 7.40-44: {Ὁ} Ὅ δ{ὲ}ε λέγων μὴ σπεύδειν ἐμὲ 
ἐπὶ τῇ μαχαίρᾳ μου εὐλογηθῆναι, θαυμάζω πῶς ὑπερεῖδες τοὺς ἐγγυτάτῳ σοι γένει 
προσήκοντας, ἅπαντας ἀπὸ τῆς οἰκείας μαχαίρας σπουδάζοντας λαβεῖν τὸ εὐδόκιμον 
καὶ ἀπὸ ταύτης κατὰ τὸν βίον προκόπτοντας, ἴσως δὲ καὶ πάντων τῶν γειτόνων ἴδια 
ποιεῖσθαι τιθεμένους σπουδήν. I decided to amend the text to make better sense for reasons 
of syntax: “while you said this, that I should not rush to find glory through my sword, I am 
amazed how you overlooked your closest relatives…”.  

	 EFI RAGIA360

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

We might raise the objection that these models are not new, but are 
simply conventions applied to the military section of the aristocracy of 
Byzantium. In reality, as I will argue elsewhere, these profiles are quite old. 
But in no other time in Byzantium are they detected more clearly than in 
the 10th and 11th centuries. In his letter, Theodore of Cyzicus could have 
chosen an expression more neutral rather than openly accusing Maleinos’ 
relatives with bellicosity and greed that is satisfied only with the use of the 
sword. On the whole, the epistle contains unprecedented aggressiveness and 
poisonus irony that sends a clear message to Michael Maleinos: “even if the 
treasures coming from just sources would diminish, I wish I could make sure 
that the worthy would become rich in one day and that goods would spring 
forth for my subjects as if from a perpetual river and that nobody, whose 
wretchedness I would not be able to crush quickly, would be miserable”181. I 
remind to the reader that Romanos II is the emperor who annulled altogether 
and without reimbursement all property alienations to the powerful that 
had taken place after 945, independently of motives and circumstances in 
which they had taken place182.

VI. An expression of imperial omnipotence: taxis 
The enhancement in the 10th century of the profiles discussed above 
proves that their use by central authorities intensified, therefore the tension 
between the government and the Byzantine aristocracy suddenly becomes 
more visible during the same period, culminating, in my opinion, in the 11th 
century. The phenomenon may be interpreted as a direct consequence of 

181. Theodori Cyzici epistulae, no 7.52-56. This passage immediately follows the one 
cited above. It appears that Michael Maleinos in his own epistle reminded the emperor of the 
heroic deeds of his relatives, and perhaps asked for something in their or in his own favor, 
because the author shows no hesitation to reproach the monks for “nourishing many fat 
mules capable of carrying for you the freshness which alone can satisfy your blessed hunger” 
(ibid, no 7.36-37). The emperor implied in his answer that Maleinos should restrict himself 
to his own spiritual domain; by evoking the deeds of previous emperors down to the time of 
Alexander the Great and Constantine I, he apparently claimed that he was their immediate 
successor, which was in line with the legend about the descent of Basil I, and concluded 
that “as you said, I wish that I were not for this reason (: because all these emperors had 
succumbed all the nations) the poorest of all those that live in my kingdom” (καὶ διὰ τοῦτο 
οὐδὲ πτωχότερος εἶναι πάντων, ὡς ἔφης, ἐβουλόμην τῶν ἐν τῇ βασιλείᾳ μου).

182. Svoronos, Novelles, no 6.72-80.

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 361



the strengthening of the central authority observed under the Macedonian 
emperors. The state nourished the idea that the exercise of power is 
arranged around a central source, which is represented on earth only by 
imperial authority. The ultimate power, the “power of authority” (ἐξουσίας 
δυναστεία), in the words of the emperor Leon VI183, only belongs to the 
emperor. Political and social influence and power is asserted at the emperor’s 
command or with his permission; other power poles are organized around 
him hierarchically, with absolute discipline and without objections. This 
conception of authority brings to mind the ideas expressed in the Dialog 
De scientia politica. Nevertheless, the fact that in middle Byzantium the 
emperor’s role in the hierarchy as a central source of power is enhanced, is 
fundamentally different from the idea expressed in the Dialog, where, as we 
have seen, the emperor appears only to confirm the role of the optimates, 
who trusted in their own position. In the 10th century, the nobles, the 
ἄριστοι, derive their existence, significance, social and political position 
only from the center. This perception reflects in total a different application 
of the notion of τάξις, which is excellently propagated in the prooimion of 
De Cerimoniis184. In the prooimion of this text, the entire idea is reversed 
and turned to the benefit of imperial power.

The idea of τάξις as an inherent and indispensable component of a 
harmonious polity was developed by Aristotle185. Pseudo-Dionysius, who 
elaborated on Proclus’ ideas186, believed that τάξις is an inherent characteristic 
of ἱεραρχία (hierarchy); hierarchy is a method of return towards God187. This 

183. Leonis Tactica, 2.7-8. 
184. See commentary of this abstract in: Magdalino, Court society, 212-213; Kazhdan-

Constable, People and power, 146.  
185. Aristotle Politica, 200, 1278b.9-12: ἔστι δὲ πολιτεία πόλεως τάξις τῶν τε ἄλλων 

ἀρχῶν καὶ μάλιστα τῆς κυρίας πάντων. Κύριον μὲν γὰρ πανταχοῦ τὸ πολίτευμα τῆς 
πόλεως, πολίτευμα δ’ ἐστίν ἡ πολιτεία. 

186. Proclus applied the idea of τάξις to the heavenly world and claimed that the earthly 
world is unable to preserve the order. See W. Kroll, Procli Diadochi in Platonis rem publicam 
commentarii, Leipzig 1891 (repr. Amsterdam 1965), v. I, 146.23-147.1.

187. Pseudo-Dionysius, De caelesti hierarchia, 17.3-11: ἔστι μὲν ἱεραρχία… τάξις ἱερὰ 
καὶ ἐπιστήμη καὶ ἐνέργεια πρὸς τὸ θεοειδὲς… ἀφομοιουμένη καὶ πρὸς τὰς… αὐτῇ θεόθεν 
ἐλλάμψεις ἀναλόγως ἐπὶ τὸ θεομίμητον ἀναγομένη… Σκοπὸς οὖν ἱεραρχίας ἐστίν ἡ πρὸς 
θεὸν ὡς ἐφικτὸν ἀφομοίωσίς τε καὶ ἕνωσις… Pseudo-Dionysius in reality invented the term 
ἱεραρχία. On his importance for the 6th c. and later see Bell, Social conflict, 252-258; A. 

	 EFI RAGIA362

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

theory seems to underlie in Constantine Porphyrogennetus’ theory on imperial 
authority, which is contained in the prooimion of De Cerimoniis. Emperor 
Constantine VII states that imperial authority is governed by τάξις (διὰ τῆς 
ἐπαινετῆς τάξεως) because thus it is ordered (δεικνυμένης κοσμιωτέρας) 
and for this it is admired188. The emperor then makes an interesting remark, 
as he compares a “royal polity” (βασιλικοῦ πολιτεύματος) without τάξις, 
with “private and unfree life” (ἰδιωτικῆς καὶ ἀνελευθέρου διαγωγῆς)189 to 
conclude that when imperial power (βασιλείου κράτους) is ruled by rhythm 
and τάξις, in reality it replicates “the harmony and motion of the Creator” 
(τοῦ δημιουργοῦ τὴν ἁρμονίαν καὶ κίνησιν)190. Constantine VII here frames 
a basic Aristotelian idea, τάξις, within a Neoplatonic context, but expands 
it: freedom is the principle that underlies sharing in authority, and the polity 
is a community of free people191, therefore for someone not participating in 
the polity means not only that this person chooses private life, as Aristotle 
had said192, but that his life is not free. The ἰδιῶται (private persons) are in 
reality “unfree”, and for them there is no reason of distinction. Once again, 
true merit is acknowledged only to those who choose to serve in the context 
of imperial τάξις. 

It is impossible not to bring the proemium of De Cerimoniis into 
association with a well known extract of Symeon the New Theologian, in 
which, however, there is no mention of taxis. But the writer, like Constantine 
VII, contrasts those who choose a private life away from public affairs, “who 
stay at their own houses”, or “live in their proasteia”, or “show cowardice and 

Cameron, Christianity and the Rhetoric of Empire [Sather Classical Lectures 55], Berkeley – 
Los Angeles – Oxford 1991, 214-221; Kazhdan – Constable, People and power, 90. 

188. Constantini Porphyrogeniti Imperatoris, De Cerimoniis Aulae Byzantinae, ed. J.-J. 
Reiske [CSHB], Bonn 1830, v. 2, 3.4-4.2 (hereafter De Cerimoniis). 

189. De Cerimoniis, 4.10-12. 
190. De Cerimoniis, 5.6-8. The “Creator” (Δημιουργός) is par excellence an idea that 

was elaborated by Proclus.  
191. This is apparently the Byzantine development of an ancient ideological principle: 

given the fact that slavery was part of everyday life, and that citizens could only be freeborn 
people, the philosophers never juxtaposed private life with lack of freedom, but with public 
life (βίος πολιτικός). For this reason, I think that the idea of Constantine VII is a Byzantine 
novelty. 

192. Aristotle, Politica, 164, 1273b.28-30: …ἔνιοι μὲν οὐκ ἐκοινώνησαν πράξεων 
πολιτικῶν οὐδ’ ὡντινωνοῦν, ἀλλὰ διετέλεσαν ἰδιωτεύοντες τὸν βίον… 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 363



waste their time at home enjoying the luxury” and those who “pay a service 
to the earthly king”, who follow him everywhere, serve in the army and show 
their bravery in the battlefield. Symeon rather sees a pyramid below the 
emperor, who is placed on its top. Through the archons the emperor is able to 
reach each and every subject of his empire: “the generals and all the archons, 
of which some are acquaintances and servants, some are even friends, and 
through each and every one of them also the people that obey to them, all 
are subjected to the emperor”. Thus the emperor’s authority spreads from 
the top to the bottom of the empire’s social structure; dependents of the 
notables, the generals and archons that are specifically mentioned, those 
who are affiliated with the great houses notwithstanding their status, all the 
people belong to the king, just like all people are servants of God193. 

In the context described by Symeon the particular relations of the people 
with the archons are of no interest, because in reality it is the authority of 
the emperor that governs all relations. According to this perception, the 
archons acquire their importance because they are the vehicle through 
which imperial rule is diffused to the lower social strata; the dependence of 
the latter from the archons, if it exists, only serves imperial omnipotence. In 
reality, this model brings the relations that, as we have seen, could develop 
between archons, dynasts or the “powerful” with people at the other end 

193. Syméon le Nouveau Théologien, Traités théologiques et éthiques, t. 2, éd. J. Darrouzès 
[SC 129], Paris 1967, here 166.133-139, 152-155: Τίνας δὲ λέγομεν εἶναι τοὺς δουλεύοντας 
βασιλεῖ; Τοὺς ἀναστρεφομένους ἐν τοῖς ἑαυτῶν οἴκοις, ἢ τοὺς συνακολουθοῦντας αὐτῷ 
πανταχοῦ; Τοὺς διάγοντας ἐν τοῖς ἑαυτῶν προαστείοις, ἢ τοὺς κατειλεγμένους ἐν τοῖς 
στρατεύμασι; Τοὺς ἀναπεπτωκότας καὶ τρυφῶντας καὶ οἴκαδε σπαταλῶντας, ἢ τοὺς ἐν 
πολέμοις ἀνδραγαθοῦντας καὶ πληττομένους…; οἱ δὲ στρατηγοὶ καὶ οἱ ἄρχοντες πάντες 
γνωστοὶ καὶ δοῦλοι, οἱ δὲ καὶ φίλοι, τοῦ βασιλέως εἰσὶ καὶ δι’ αὐτῶν ὁ ὑφ’ ἑνὶ ἑκάστῳ 
αὐτῶν ὑπάρχων λαός. The editor translates the key phrase τοῦ βασιλέως εἰσὶ with “…sont… 
certains même des amis de l’empereur” because the author mentions that private persons are 
not in a position to know the emperor and speak to him (a direct allusion to παρρησία, the 
right to speak to a superior). In this translation the phrase would depend on φίλοι; in Greek, 
however, εἰμὶ also means “to belong”, in which case it governs predicative genitive, as here, 
τοῦ βασιλέως εἰσί. Accordingly, it is more correctly translated as “all are subjected to the 
emperor” or “all belong to the emperor” (which is exactly the reason why Symeon inserted a 
comma after φίλοι). Both Magdalino, Court society, 223, who uses Darrouzès’ translation 
in English, and Kazhdan – McCormick, Byzantine court, 167-168, believe that this passage 
refers to the court. Also see Kazhdan – Constable, People and power, 34-36, 90. 

	 EFI RAGIA364

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

of the social ladder, under a state cover. The possibility, or rather the fact, 
that these relations existed well outside the frame described is not examined 
in Symeon’s theoretical model. On the contrary, the social dominance of 
the emperor in his text is encompassing and is founded on the belief that 
“all people belong to the king”. It is not surprising that Symeon the New 
Theologian described the expansion of imperial authority in such a manner, 
since in his youth he was a member of the court194. The possibility that he 
was influenced by the proemium of De Cerimoniis cannot be excluded, but 
in any case, the interdependence of the texts should be further investigated.

VII. Conclusions
There are many more observations that one can make about social 
distinctions in the middle Byzantine period and many more groups whose 
social profile needs to be investigated. The fact, though, remains, and this is 
of capital importance for understanding Byzantine society, that there were 
no clear social barriers between the “classes” in Byzantium. This created a 
particular social fluidity, a mobility that is manifest in the rise of certain 
persons to power, of which the most notable cases are those of Justin I 
and Basil I. It would, however, be a hasty conclusion to speak about an 
extremely mobile Byzantine society195. Social developments are in reality 

194. On Symeon see ODB 3, 1987, s.v. Symeon the Theologian (A. Kazhdan); H.-G. 
Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, München 1959, 585-587; 
Ch. Messis, Les eunuques à Byzance. Entre réalité et imaginaire [Dossiers Byzantines 14], 
Paris 2014, 144-148. 

195. Justin would not have ascended to the throne had he not been enrolled in the only 
regiment of guards that did not require a large sum of money for enlisting, and Basil would 
not have had the chance to claim supreme power had he not sought to enter the clientele 
circles of powerful people such as Theophilos the droungarios of the Vigla, which allowed for 
his social elevation and the improvement of his economic situation. On the circumstances 
of Justin’s ascent to power see B. Croke, Justinian under Justin: Reconfiguring a Reign, BZ 
100/1 (2007), 13-56, especially 16-22; Jones, LRE, 267-268, 658. Still, the possibility that 
Justin was enlisted in the Excubitores because of his good luck can be questioned; when he 
left his village, he headed straight to Constantinople, and it is quite possible that he bought 
a position in the Scholae, from which he was transferred to the Excubitores. This would 
mean that he possessed enough wealth for such a purchase in the first place. On Theophilos 
or Theophilitzes, who was a relative of the emperor and held the office of droungarios of 
the Vigla, or, according to another testimony, comes of the Walls, see M. Herlong, Kinship 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 365



more complicated. The loosening of social barriers is the result of a long 
process that features the strengthening of imperial authority, reinforced by, 
and reflected in, the legislation of the later Roman empire. The class that was 
damaged the most from this process was the aristocracy, and this created 
tensions from as early as the 6th century, which are detected, as we have 
seen, in the Dialog De scientia politica, and –what is mostly known– in the 
Anecdotes of Prokopios. Under the influence of Justinian, Emperor Justin I 
probably abolished the last obstacle that forbade social upgrading to people 
belonging to the infames by proclaiming with a famous law that their social 
improvement was possible under conditions196. The rights of the aristocracy 
were generally interwoven with the power and the social delimitation of 
the senate. But Justin under the influence of Justinian produced a law that 
transferred the responsibility for selecting candidates for the Scholae to the 
emperor. The measure, apart from its economic consequences197, in time 

and Social Mobility in Byzantium [The Catholic University of America Dissertation, UMI], 
Michigan 1986, 70, 73-74; Beck, Gefolgschaftswesen, 10; Kazhdan – McCormick, Byzantine 
court, 192; PmbZ IV, no 8221. 

196. CJ, 5.4.23. The law refers specifically to women with a view to the possibility 
of conducting lawful marriage, but its impact should not be underestimated. The emperor 
proclaims in the prooimion that people should have a second chance in life, just as God 
forgives the sins of men. He then compares slaves to women condemned to have no rights on 
account of their occupation: as slaves were upgraded to high positions by imperial privilege, 
so should women be given the hope of social upgrading. The condicio is mentioned many 
times in the law by emphasizing on the possibility, or, in the context of the law, the “human 
right” to change it and thus obtain the hope for social improvement. See J. Beaucamp, Le 
statut de la femme a Byzance (4e-7e siècle), I. Le droit imperial [TM Monographies 5], 
Paris 1990, 202-210, esp. 206-208. The author maintains that the law is exceptional and not 
exclusive of previous laws which forbid marriage to noblemen. Also see Krumpholz, Aspekte, 
167-168. Both analyses, however, confuse the εὐτελεῖς (inferiores, humiliores), or πένητες 
(poor), with the infames. But see Humfress, Civil law, 205-218, who comments extensively 
on this type of confusion in the sources and their modern interpretation. 

197. CJ, 1.31.5. The law probably involved −but not actually stated it− the transfer of 
the income from the sale of Scholae positions from the sacrae largitiones to the σακέλλη. 
For this reason, Justinian was apparently in a position to enlist a large number of Scholarioi 
while preparing his own ascent to the throne. Prokopios, Hist. arc., 149.20-150.4, accuses 
Justinian for taking their money but dismissing the new Scholarii without refund after his 
ascent to the throne. The law is dated to May, 523, therefore it is not directly linked to his 
ascent but rather points to a reform of the enlistment system in the Scholae. Also see Jones, 

	 EFI RAGIA366

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

apparently contributed to the transformation of the aristocratic senatorial 
hierarchy into a hierarchy centered at the palace, in which the opinion 
of the emperor about the people surrounding him mattered the most; it 
further increased the authority of the emperor on deciding who, under 
what circumstances and for what purpose a person would, independently of 
descent or economic influence, be accepted into the inner power circles of 
the palace198. This development is evident in seal inscriptions from the early 
8th century199 and in the long run undermined the senate, its aristocratic 
composition, prestige and power. 

And yet no convincing argument can be articulated that would prove 
that there was no real aristocracy in Byzantium. What we see in the sources 
and is puzzling concerning the existence or not of a delimited upper 
stratum is only the absence of its legal consolidation. No law ever secured 
special handling for any member of the great families. On the one hand, 
this resulted in the renewal and mobility of the aristocracy, which was 
additionally augmented by the emperor’s right to appoint men of his own 
choice to higher hierarchal positions. But most importantly, it created 
insecurity among those standing at the top of the social ladder, since 
their position, their prosperity and its maintenance was only conditional, 
to the point that consolidation of position remained a desideratum until 
the late 11th century. Conversely, noble families were under no restriction 
whatsoever to project to their environment their nobility, by taking pride 
in their lineages, their noble parents, or by displaying their wealth, but 
their standing was not enshrined in a systemic social frame. Without 
legal or political investment, “nobility”, hence “aristocratic” identity, 
remained until the late 11th century a subject of ideological proclamation 
and self-projection. The governments of the 9th-10th centuries, asserted 
very strongly their role in the creation and maintenance of that nobility. 

LRE, 657; Magdalino, Court society, 222; Haldon, Praetorians, 119-120; on the σακέλλη 
see W. Brandes, Finanzverwaltung in Krisenzeiten. Untersuchungen zur byzantinischen 
Administration im 6.-9. Jahrhundert [Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 25], 
Frankfurt a. M. 2002, 430-442, esp. 436-438.

198. Haldon, Social élites, 176-177, 178-180. 
199. M. Nichanian, La distinction à Byzance: société de cour et hiérarchie des dignités 

à Constantinople (VIe-IXe s.), TM 17 (2013), 579-636, esp. 581-590; Haldon, Senatorial 
elite, 190-191, 221-228. 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 367



They did not really deserve such an assertion; as we have seen, there are 
specific conditions of economic, political, social and military nature that 
favour the rise of the aristocracy. Indeed, the aristocracy exists based on its 
exceptional gifts that it claims for itself and are recognized by others, and 
these concern, as has been explained above, descent par excellence −including 
locality− and wealth, as well as its claim to virtues –philanthropy, bravery 
etc– and physical appearance. In my opinion it cannot be doubted that a 
certain kind of antagonism of the upper social strata with the emperors of 
the Macedonian dynasty existed and led to the fabrication of the legend 
concerning the descent of its founder, Emperor Basil I, to match the legends 
of other families200. But it is not just about descent. 

The evidence examined here suggests that this competition was fully 
developed in the 10th century. The rulers of the Macedonian dynasty were 
always conscious that at least some part of the aristocracy was at times, or 
even constantly, on the lookout for an opportunity to claim the throne. The 
system worked for the benefit of the state by pulling the nobles and their 
resources towards it. Thus it can also be seen as an element of unification, of 
the rallying of the upper social strata around the emperor, and of minimizing 
the danger posed by centrifugal forces in the provinces. In this context, the 
question as to why Romanos I Lakapenos suddenly allowed for the nobility 
of service to be targeted in the legislation of the 10th century may remain 
forever without a convincing answer -at this point I have to underline again 
that, delimiting the group of the “powerful” to the nobility of service, is a true 
novelty of the Byzantine legislation. We could interpret this development in 
terms of political sympathies; it is well known, for example, that certain 
families, notably the Phokas and the Maleinoi, were rivals of Romanos I201, 

200. Patlagean, Ελληνικός μεσαίωνας, 142, 145; Cheynet, Les Phocas, 475-476. On 
the legend of Basil’s origin see G. Moravcsik, Sagen und Legenden über Kaiser Basileios I, 
DOP 15 (1961), 59-126. Also see A. Markopoulos, Zu den Biographien des Nikephoros 
Phokas, JÖB 38 (1988), 225-233, on the traditions of the Phocas family, and more generally 
M. Grünbart, Inszenierung und Repräsentation der byzantinischen Aristokratie vom 10. bis 
zum 13. Jahrhundert [Münstersche Mittelalter - Schriften 82], Münster 2015, 43-46. 

201. Vlyssidou, Αριστοκρατικές οικογένειες, 90-94; Cheynet, Les Phocas, 480-481; 
Idem, Pouvoir, 321; Laiou, as above n. 179, 405-406. Also see Holmes, as above n. 111, 56-61, 
who believes that the Novel of 996 targeted at the influence of Basil Lakapenos and served as 
“a declaration of intent and terror”. 

	 EFI RAGIA368

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

and thus the possibility cannot be excluded that the emperor was seeking 
to restrain any opposition to his regime. Another option for explaining 
the law of 934 would be to acknowledge that it was all about resources 
of wealth, i.e. the possession of land and manpower, which is specifically 
recorded in the Novel202. But tenth-century laws on landownership in reality 
channelled underlying political and social dissension against the nobility 
and the modes of its social and economic operation under the pretext of 
the care for the poor. In fact, they created a potentially dangerous political 
environment, since the people that were called to provide their services to 
state and government were attacked at the foundations of their position, 
meaning their wealth and their social influence. This contradiction created 
an explosive political mixture that underlay politics in the 10th century: 
the emperors of the Macedonian dynasty incriminated their own civil and 
military servants203. 

The proclamation that nobility exists only around the emperor was 
meant to reinforce the emperor’s role against the nobility’s deep social 
entrenchment and vindication of its rights. In effect, it was declared in the 
most clear and official manner that only one source of power existed in 
Byzantium, only one creator of social distinction. It was the outcome of a 
process, which, as we have seen, liberated the lower social strata from their 
Roman bondage and gave them space for social and economic growth under 
the law. But at the same time this development effected the disappearance of 
separate subgroups of the upper social strata. Distinction bound exclusively 
to state hierarchy for the noble, and abrogation of social limits, for people 

202. Svoronos, Novelles, no 3.63-74; Ostrogorsky, as above n. 60, 16-19; Idem, 
Aristocracy, 6-7; Lemerle, Agrarian history, 105-108; Kaplan, Les hommes et la terre, 424-
426; Haldon, Social élites, 183-184; Magdalino, Court society, 228; Patlagean, Ελληνικός 
μεσαίωνας, 271-273; Morris, The Powerful and the poor, 23-27. Generally on the importance 
of land possession with references to the problem of the δυνατοί see Francopan, Land and 
power, 112-136, esp. 126-128. 

203. Traces of this attitude towards the civil and military aristocracy are found earlier, 
but it appears to me that the conflict culminates in the 10th c. See the characteristic comment 
of J. Dillon, The Justice of Constantine. Law, Communication, and Control, Michigan 
2012, 90: “The edicts of Constantine portray an emperor locked in contest… with the very 
administration that serves in his name”. The phenomenon appears to be an aspect of the 
increasing state centralization but it needs to be investigated further. 

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 369



at the other end of the ladder –and, we should add, for those in between–, 
as protrayed in the legislation of the 6th century and later, are the two 
sides of one and the same evolution, which was made possible only under 
the protection of an almost almighty emperor. The absence of real and 
institutionalized social barriers favored this particular fluidity of society in 
Byzantium. As we have seen, this involved the containment of the nobility 
to the ungracious role of state servant. Indeed, Byzantium used the theory of 
Pseudo-Dionysius the Areopagite not for securing the position of the upper 
social strata, or for confining the other classes to an inferior and unchanging 
situation, but for strengthening the central authority with the aid of the law. 
The law sprang only from imperial autocracy and demanded this particular 
type of “social equality” with the purpose that justice be served better.This 
principle, which is already detected in Justinian I’s legislation204, could only 
be implemented with –in reality it would not have worked without– the 
levelling of social distinctions, that placed the state at the center of social 
organization and order. The result is very clear: the “aristocracy” in the end 
only had the ephemeral certainty of being awarded the privilege to “dine with 

204. See primarily Troianos, Πηγές, 102-104, 119-121; Simon, Gesetzgebung, 28-35; 
J. Lokin, The significance of Law, 71-76, 82, 89-90; C. Humfress, Law and Legal Practice in 
the Age of Justinian, in: The age of Justinian, 167-170; C. Humfress, Laws’ Empire: Roman 
Universalism and Legal Practice, in: The City, 81-108; Bell, Social conflict, 291-297; Jones, 
LRE, 470-471, 516-522. We tend to take access to law for granted in the Byzantine period, 
but until the codification of Justinian I there was no exclusive source of law; knowing it, using 
it, evoking the law when necessary was much more a process connected to the actual social 
status of a litigant than a simple bureaucratic procedure that led to the administration of 
justice. Justinian I made the three parts of the Codex the only source of law, thus unifying its 
application and reinforcement throughout the empire; he forbade its corruption through the 
addition of comments, and ordered the clarification of obscure points and the elimination 
of all contradictions; he finally ordered that copies should be sent to each province of the 
empire. The effort taken for the unification of the law, its expansion and uniform application, 
which would facilitate, in the eyes of the legislator, that all subjects be equally received and 
judged in a court of law, was unprecedented and was complemented with administrative 
measures designed to strengthen the authority of local judges. To borrow the words of a 
reference quoted above, Justinian I in reality created a “laws’ empire”. Lokin further explains 
that Justinian’s idea of the law was a secular one (a Roman idea, if I may add), but it led to 
the formulation that the law springs only from God and that the emperor is His instrument 
for establishing justice on earth, which is clearly found in the Eisagoge of Photios. 

	 EFI RAGIA370

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 309-372

the emperor”, that could be taken away at any moment. In effect, Byzantine 
nobility was unable to secure its position against a possible infringement of 
its rights by the imperial authority; on the contrary, “the poor”, meaning 
the socially “weak”, were awarded latitude to claim their own rights. In a 
sense, then, Byzantium was much more a “modern” state than any of its 
western contemporary states. This was the legacy of middle Byzantium, one 
that the Komnenoi appropriated, in spite of the fact that, under Alexios I, 
the aristocracy consolidated its position in the new hierarchical system for 
the first time. Nevertheless, the parallel existence of a nobility that based 
its excellence on its relation to the imperial family, of a powerful central 
authority and of a still fluid society, in the long run created problems that 
became obvious in the period that followed, especially after 1261 under the 
Palaeologan dynasty.

SOCIAL GROUP PROFILES IN BYZANTIUM 371



Κοινωνικα Προφιλ στο Βυζαντιο. Παρατηρησεις σχετικα με τις 
Βυζαντινες Αντιληψεις για την Διακριση των Κοινωνικων Ομαδων

Η παρούσα μελέτη συμπυκνώνει το αποτέλεσμα μιας τριετούς 
έρευνας για την κοινωνική ιστορία του Βυζαντίου, που είχε ως στόχο 
την διερεύνηση της κοινωνικής ορολογίας των Βυζαντινών και την 
θεωρητική της ταξινόμηση. Η κοινωνική ορολογία που χρησιμοποιούσαν 
οι ίδιοι οι Βυζαντινοί εξυπηρέτησε την δημιουργία κοινωνικών προφίλ 
που αφορούσαν τόσο διαφορετικές κοινωνικές ομάδες, όσο και, 
ίσως συχνότερα, άτομα, προκειμένου για την κατάταξή τους σε ένα 
συγκεκριμένο κοινωνικό επίπεδο. Τα προφίλ αυτά διέπουν την κοινωνική 
θεώρηση στο Βυζάντιο και αποτέλεσαν αντικείμενο μεταχείρισης τόσο 
από το ίδιο το κράτος όσο και από τις ομάδες ή τα άτομα στα οποία 
αφορούσαν. Οι παράμετροι που τα συνθέτουν υπήρξαν συνεπώς υλικό 
για τον κοινωνικό αυτοπροσδιορισμό ή ετεροπροσδιορισμό. Η έρευνα 
οδήγησε σε αποσαφήνιση των παραμέτρων που ρυθμίζουν την ένταξη 
στα κατώτερα κοινωνικά στρώματα διακρίνοντας τις κατηγορίες των 
infames/ἀτίμων από εκείνες των ἀχρήστων, των ἀφανῶν και των πενήτων 
για να καταλήξει στο συμπέρασμα ότι αφενός η απουσία κατοχύρωσης 
της ανώτερης κοινωνικής τάξης του Βυζαντίου δημιούργησε εντάσεις, 
ιδιαιτέρως μεταξύ 10ου και 11ου αιώνα, αφετέρου ωστόσο η παράλληλη 
ισχυροποίηση της κεντρικής εξουσίας λειτούργησε προστατευτικά υπέρ 
των μεσαίων και κατώτερων στρωμάτων, γεγονός που δίνει την εντύπωση 
ότι το Βυζάντιο ήταν, τελικά, ένα «σύγχρονο» κράτος. Για να καταλήξει 
σε αυτό το συμπέρασμα, η έρευνα κατευθύνθηκε στην διερεύνηση της 
κοινωνικής εικόνας ομάδων όπως οι δυνατοί και οι δυνάστες, ενώ 
κατεβλήθη προσπάθεια να αποφασηνιστεί συνοπτικά η βυζαντινή 
αντίληψη περί ευγένειας και να εξεταστεί ο ρόλος του πλούτου για την 
δημιουργία κοινωνικής «θέσης». 

	 EFI RAGIA372

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 309-372



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΑ ΔΟΚΙΜΙΑ ΚΑΙ ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΕΣ

REVIEW ARTICLES AND BOOK REVIEWS



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

REVIEW ARTICLE

Ch. Stavrakos and B. Papadopoulou (eds.), Ἤπειρόνδε. Proceedings of the 
10th International Symposium of Byzantine Sigillography (Ioannina, 1-3 October 

2009), Wiesbaden 2011, 360 pp. ISBN 978-3-447-06608-2

The 10th International Symposium of Byzantine Sigillography took place at 

Ioannina at the beginning of October 2009. A total of 35 scholars responded to 

the invitation of the organisers, offering 32 communications (three of them were 

authored by a pair of scholars). The volume of the Proceedings of the Symposium 

(henceforward Epeironde), which came out in November 2011, presents 17 of these 

communications in addition to two papers (by Stavrakos and Klonaris, see below, 

Table of Contents: nos. 13 and 19) that were not part of the official program of the 

Symposium1. Thus, the Table of Contents was formed as follows:

1.	 Werner Seibt, Zukunftsperspektiven der byzantinischen Siegelkunde – Auf welchen 
Gebieten sind die bedeutendsten Wissenzuwächse zu erwarten? (17 pages, plus 3 pages 
with 8 figures)

2.	 Ivan Jordanov, Corpus of Byzantine Seals from the Territory of Modern Bulgaria (10 
pages)

3.	 Victoria Bulgakova, “Der Siegelfund vom Seraskerat” in Konstantinopel: Ein 
historiographischer Mythos? (18 pages, including one map)

4.	 Andreas Rhoby, Epigrams, Epigraphy and Sigillography (12 pages, plus 2 pages with 
7 figures)

5.	 Béatrice Caseau, Saint Mark, a family saint? The Iconography of the Xeroi seals (29 
pages with photos of 36 seals integrated in the text)

1. D. Klonaris was not included in the list of speakers, while the paper presented by Ch. 
Stavrakos during the Conference did not deal with the question of the basilica kommerkia of 
the Southern Aegean islands, but with “The sigillographic profile of Epirus”, see Epeironde, 
241, fn. 20.



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

376

6.	 Martin Schaller, Alte und neue Überlegungen zur Herkunft des Monogramms Karls des 
Großen (65 pages, plus 2 pages with 21 figures)

7.	 Theodoros Kourempanas, The Seal of the First known Katepano of Italy (4 pages, 
including one figure)

8.	 Afrim Hoti and Damianos Komatas, Byzantine Epigraphs of Early Medieval Period in 
Albania (7th-11th c.) (5 pages, including a map, plus 2 pages with 4 figures)

9.	 Andreas Gkoutzioukostas, Some Remarks on Mystographos and Mystolektes (29 pages, 
including 16 pages of catalogues)

10.	 Alexandra-Kyriaki Wassiliou-Seibt, Πρώιμα βυζαντινά μολυβδόβουλλα με έμμετρες 
επιγραφές (12 pages, plus 4 pages with photos of 10 seals)

11.	 Ioanna Koltsida-Makri, Μολυβδόβουλλα από ανασκαφές και γενικότερα γνωστής 
προέλευσης στον ελλαδικό χώρο (10 pages, plus 9 pages of tables)

12.	 Barbara N. Papadopoulou, Lead Seal from the Basilica of Alkisson at Nikopolis (4 
pages including the photos of one seal)

13.	 Christos Stavrakos, The Basilika Kommerkia of the Islands of the Southern Aegean 
Sea (16 pages with the photo of one seal integrated in the text)

14.	 Vera Bulgurlu, Seals from the Kadikalesi/Anaia Excavation (15 pages with the photos 
of 8 seals and one blank integrated in the text)

15.	 Elena Stepanova, Seals of Eparchoi of Thessalonica from the Hermitage Collection (4 
pages)

16.	 Ioannes G. Leontiades, Byzantine Lead Seals with Family Names (20 pages with the 
photos of 18 seals integrated in the text)

17.	 Valery Stepanenko, The Sts. Apostles Sts. Peter and Paul in Byzantine Sigillography (5 
pages, plus 2 pages with 5 figures)

18.	 Krystallia Mantzana and Konstantinos Tsodoulos, Ανέκδοτα πατριαρχικά σιγίλλια 
από την Ι. Μ. Αγίου Στεφάνου Μετεώρων (20 pages, plus 2 pages with 7 figures)

19.	 Dionysis Klonaris, Μία σπάνια σφραγίδα του Κωνσταντίνου Κλωνάρη με προτομή 
του Αγίου Κωνσταντίνου (14 pages) 

The reviewer was fortunate enough to be one of the participants of this Symposium 

and is thus able to attest first-hand to the excellent organisation and the warmest of 

hospitalities that Prof. Stavrakos and Dr. Papadopoulou offered to all their guests, 

as well as to the lively and fruitful scientific discussions that developed at the end of 

each one of the six sessions, entitled (1) General, (2) Seals and Prosopography, (3) 

Notes-Remarks-Problems and Solutions, (4) Seals and the provinces of Byzantium, 

(5) Seals from Collections in Museums and (6) Seals, Religions and Iconography.

The Symposium, as noted in both Prof. Seibt’s preface and the editors’ 

prologue (Epeironde, 9 and 11, respectively) focused on “the importance of seals for 

archaeologists” and “the common ground between Sigillography and Archaeology”. 



REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 377

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

This is, indeed, a subject of great importance and it is indicative that almost one 

third of the 32 communications delivered at the Symposium dealt specifically with 

seals as archaeological finds. Unfortunately, this focus was not clearly defined 

during the Conference (there was no special session entitled, for example, “Excavated 

seals” or “Sigillography and Archaeology”), nor is it reflected in the volume under 

review, where one would have naturally expected all papers dealing with excavated 

seals (grouped together and accompanied by an appropriate introduction to the 

topic) to take precedence over all other contributions. Instead, it was decided (for 

what reasons?) that the volume of the Proceedings would include “papers which 

had a synthetic nature (while) the rest, which included new sigillographic findings, 

will be published in the next volume of the Studies in Byzantine Sigillography 

series” (Epeironde, 12). Contrary to this clearly expressed intention, the volume 

under review includes two papers (Bulgurlu, Papadopoulou) dealing with new 

sigillographic finds from on-going excavations (Kadikalesi/Anaia and Nikopolis, 

respectively)2. Furthermore, the reader is presented with a Table of Contents where 

the arrangement of the papers does not obey any obvious rules, i.e. thematic, 

alphabetic, chronological, etc. In our presentation of these papers, therefore, we will 

not follow their order of appearance in the Table of Contents, but rather a thematic 

arrangement which offers to the reader a clear hint of what is to be expected. 

Introduction: Epeironde begins with the highly informative essay by Prof. 

Werner Seibt (1), one of the leading experts on issues of Byzantine sigillography, 

who discusses the progress of Sigillographic Studies in recent years and the most 

important future perspectives in the field. Using a number of carefully selected 

and telling sigillographic examples, as well as a wealth of references to the relevant 

literature, Prof. Seibt manages to underline clearly the paramount contribution of 

seals in the fields of historical geography, political and military history, as well as 

the history of the administration of the Byzantine State, Byzantine prosopography 

(with special reference to the names of Byzantine families) and the history of art. 

Sigillography has, therefore, rightly won an equal position next to other scholarly 

disciplines, such as Numismatics, Palaeography and Diplomatics. Worth noting is 

2. Three of the papers presented at the 10th International Symposium of Byzantine 
Sigillography, namely those by V. Penna (Δύο σπάνια βυζαντινά μολυβδόβουλλα. 
Εικονογραφικά και ζητήματα διοικητικής οργάνωσης), E. Gerousi (Δύο μολυβδόβουλλα 
του 9ου αιώνα από την περιοχή της βυζαντινής συνοικίας του Πυθαγορείου στη Σάμο) 
and P. Papadopoulou (Lead Seals from the Byzantine Butrint, Albania) were published in 
SBS 11 (2012). 



378 	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

Prof. Seibt’s comment that all this progress relies not just on the far larger number 

of seals that have been published in recent years, but also on the scholarly revision of 

many of the already published specimens, resulting to more accurate readings and 

more precise dates for the specimens under examination. In connection to all this, 

Prof. Seibt quite rightly stresses the importance of in-depth reviews on published 

sigillographic collections by experts. Possibly the most important of the future 

perspectives in the field is the project initiated by Prof. Charlotte Roueché, which 

inspires to gather and present all the known sigillographic material (in state and 

private collections) in an international database that all scholars could access. The 

essay concludes with a brief paragraph directly linked to the scientific focus of this 

Conference, where Prof. Seibt comments that next to excavated coins (traditionally 

among the most highly praised finds), excavated seals (provided that they receive a 

scholarly interpretation) can offer to the archaeologists very important information 

concerning the date of an archaeological context and the history of the excavated 

site, in general.

Seals and Archaeology (including new finds from excavations): The 

paper by Prof. Ivan Jordanov (2) gives an overview of his life-long work on the 

documentation of seals discovered in Bulgaria, which started in 1979 with the 

sensational discovery of the archive of the strategos at Preslav (more than 500 seals, 

250 lead blanks and 4 moulds for casting seals were excavated) and culminated in 

the publication of the Corpus of Byzantine Seals from Bulgaria, v. 3. 1-2 (Sofia 

2009), which encompasses over 3,200 specimens. Based on this vast experience, 

Prof. Jordanov offers certain observations (concerning the iconography of seals, the 

appearance of certain ligatures and secondary decorative elements and the mention 

of specific titles in their legends), which can help in the more precise dating of the 

seals. Prof. Jordanov’s contribution, together with those by Bulgakova, Koltsida-

Makre, Papadopoulou and Bulgurlu could have been grouped together, as they all 

deal with seals discovered during excavations or with a fairly secure provenance. 

In other words, these five papers are directly linked to the scientific focus of the 

Conference and this is why, in our view, they should have been grouped together 

and taken precedence over all other papers. Bulgakova (3) takes up the role of 

the devil’s advocate as she tries to challenge the so-called “Archiv-Hypothese” 

that considers the large number of seals discovered along the Marmara coast from 

the 1860s onwards, as the remains of the imperial chancery, located (allegedly) 

on the site where the Ministry for War was built in 1866-1870 (today occupied 

by the central building of Istanbul University). Motivated by two more, great 



379REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

sigillographic discoveries at the ports of Sougdaia (where nearly 400 seals were 

discovered) and Cherson, Bulgakova claims that it is more appropriate to associate 

the seals retrieved from the Marmara coast with sealed merchandise arriving at 

the Theodosian and (especially) the Julian harbors. Her paper is admittedly very 

well researched and offers an excellent overview of the evidence surrounding the 

“Siegelfund vom Seraskerat”. We would also admit to the fact that some of the 

recovered seals may be directly (however, not exclusively) linked to commercial 

activity in Constantinople’s harbours. At the same time, however, let us not forget 

that also post (private, as well as official) was circulating by sea. If some of the 

recipients opted to open their letters as soon as these reached the capital, where 

else would they have discarded the seals other than the port? Furthermore, if the 

majority of the seals found along the Marmara coast is to be associated exclusively 

with the circulation of goods in the Julian and the Theodosian harbor, why did 

these seals appear there suddenly only after 1866, when large quantities of earth 

from the construction site of the Seraskerat were dumped in this area, and not 

before? The fact (Epeironde, 51) that contemporary archaeological accounts from 

the site of Seraskerat do not mention any seals among the archaeological finds (only 

architectural remains, inscriptions and capitals are reported) is probably indicative 

of an era when archaeology was not contacted with hand hoes, trowels, brushes 

and metal sifters. Finally, the very bad state of preservation of the “Siegelfund 

vom Seraskerat” (Epeironde, 53) may not be exclusively caused by the prolonged 

contact of these seals with sea-water; it may be also explained by specific conditions 

prevailing in those seals’ original context (e.g. proximity to water, destruction 

caused by fire, etc.). Koltsida-Makre (11) emphasizes how important it is to know 

the secure find spot of a seal in order to reconstruct the correspondence network 

in Byzantium and then presents a clear and very useful overview in what concerns 

the find spot (in an excavation context or as stray finds) of a total of 558 seals 

from Greece. Papadopoulou (12) publishes a seal of the late 6th-first half of the 7th 

century discovered during the excavation of the Basilica of Alkisson at Nicopolis. 

The seal bears monograms on both sides which are admittedly difficult to decipher 

with certainty, but the author proposes the satisfactory reading of Ἰανουαρίου 
διακόνου. This specimen is the earliest (so far) sigillographic find at Nicopolis. 

Bulgurlu (14) publishes eight seals and one blank from the excavation of the fort 

of Anaia (mod. Kadikalesi), which elucidate further the history of this important 

port city, especially during the 12th and the 13th centuries. Of all the exciting 

sigillographic material that she presents we would like to draw attention to the seal 



380

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

of Constantine, bishop (Epeironde, 288-289, no. 6), which we would prefer to place 

in the first half of the 13th century (rather than in the 12th century). Furthermore, 

the author suggests that this seal “could belong to Constantine Mesopotamites, 

kanikleios (our no. 2), from the time when he was bishop at Thessalonica”. Still, the 

depiction of St. Ioannes the Theologian on the obverse would moreover direct us 

towards the supposition that the owner of this specimen was either a metropolitan 

of Ephesos or the bishop of one of the suffragan bishoprics, see P. Culerrier, Les 

évêchés suffragants d’ Éphèse aux 5e-13e siècles, RÉB 45 (1987), 139-164. On the 

representation of St. Ioannes the Theologian on seals, see also J. Cotsonis, The 

contribution of Byzantine Lead Seals to the Study of the Cult of the Saints (sixth-

twelfth century), Byz. 75 (2005), 383-497, esp. 422-425. 

Seals and Iconography: The contributions by Caseau, Stepanenko and 

Klonaris form another distinct group as they deal primarily with issues concerning 

the iconography of seals. Caseau’s article (5) is a very original and thought-provoking 

study that attempts to define why the Byzantines chose to depict a certain saint (or 

saints) on their seals. Her case study, the well-known family of Xeroi, is the only 

family “as far as we know (that) chose (principally, we would add here) Saint Mark 

as a family saint” (Epeironde, 87). Caseau brings into the discussion a good number 

of seals issued by members of the Xeroi family, as well as seals with St. Mark on 

their obverse (an indication that their owners might be members of the same family, 

although the family name is not given in the legends of these seals) and explains 

convincingly the reasons that dictated these iconographic choices (apart from St. 

Mark, a smaller number of seals of the Xeroi family depict also the Theotokos, St. 

Niketas, Sts. Demetrios and Theodoros, the manus Dei)3. Caseau dismisses, rightly 

in our view, a possible connection of the Xeroi family either with Alexandria or 

Venice (both renowned centres for the cult of St. Mark), and puts forward the 

ingenious hypothesis that the choice of this particular saint in the case of the Xeroi 

may have been dictated by the family’s loyalty to a neighbourhood church (possibly 

the church of St. Mark the Evangelist near the Forum of Taurus). Stepanenko (17), 

triggered by a 17th-century icon of Sts. Peter and Paul kept in a private collection 

in Ekaterinburg, studies the popularity of the image of these two apostles in 

Byzantine art, with emphasis on seals. Stepanenko’s contribution is of importance 

3. The article is richly illustrated with the photos of 36 seals. The reviewer would have 
wished that these were accompanied by appropriate legends stating clearly their inventory 
number and the collection where they are kept. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 381

as it brings to our attention six more seals with the portraits of Sts. Peter and Paul, 

kept in Russian collections (mainly at the Hermitage). His catalogue of “eight 

seals” depicting Sts. Peter and Paul may be complemented by the seals of Tornikios, 

proedros, and of Daniel(?) Opos, spatharokandidatos4 .The author proposes that the 

“small popularity of the cult (of these saints) in Byzantium can be explained by the 

opposition of New and Old Rome after the schism of 1054”; however, one should 

bear in mind that modern scholarship disputes the allegedly serious repercussions 

of this event5. Finally, Klonaris (19) examines the iconography of a published seal, 

kept at the Archaeological Museum of Varna, issued by a certain Konstantinos 

Klonaris. Using as starting point the depiction of St. Constantine (in bust, dressed 

in imperial costume) on the obverse of this seal, the author attempts an overview of 

the known representations of St. Constantine (alone or together with St. Helena) on 

seals, coins, manuscripts, icons and frescoes. Although useful in its own right, this 

overview does not put emphasis (as it should) on these works of art that are very 

closely dated to the seal under examination in order to extract relevant conclusions 

on the popularity of this iconographic type during this specific period of time. 

Having said that, it is indeed strange that the date of the specimen in question (end 

of the 12th century, according to Jordanov; end of the 12th-beginning of the 13th 

century, according to Wassiliou-Seibt6) is nowhere mentioned in the article and that 

the paper (principally a study on iconography) is accompanied by no photos.

Seals and Epigraphy: Three contributions, those by Rhoby, Schaller and 

Wassiliou-Seibt focus on issues that relate to the epigraphy of seals. Schaller (6) 

offers a thorough and well-structured study on the origins of the monogram of 

Charlemagne. He revisits critically all the views that other scholars (Georg Wolfram, 

Johann Lechner, Harry Bresslau) have expressed, so far, on this issue and contrary 

to them he concludes that what should be regarded as the most likely model for the 

4. On the seal of Tornikios, proedros (second half of the 11th century), and its parallels, 
see Chr. Stavrakos, Die Byzantinischen Bleisiegel der Sammlung Savvas Kophopoulos, 
Turnhout 2010, 47-48 (where, however, the scene of the ἀσπασμός is erroneously described 
as the “dextrarum iunctio”, see BZ 105.2 (2012), 893: Stavrakos 2.1.I.22. On the seal of 
Daniel (?)Opos (11th century), see SBS 3 (1993), 194, no. 493. 

5. See J. Ryder, Changing Perspectives on 1054, BMGS 35 (2011), 20-37.
6. I. Jordanov, Corpus of Byzantine Seals from Bulgaria, v. 3.2, Sofia 2009, no. 1929; 

A.-K. Wassiliou-Seibt, Corpus der byzantinischen Siegel mit metrischen Legenden, Teil 1:  
Einleitung, Siegellegenden von Alpha bis inklusive My (henceforward CByzMetrSiegel1), 
Vienna 2011, no. 421.



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

382

monogram of Charlemagne is the 8th-century cruciform monogram of “Laurent, 

type V”. Wassiliou-Seibt (10) groups together eleven metrical legends on seals 

which can be dated well before the middle of the 11th century, the date that (under 

the influence of V. Laurent’s studies) was traditionally held as the starting point for 

the appearance of verses on seals7. Worth noting among the examined specimens 

is the seal of Georgios, kept at the National History Museum of Bucharest (no. 

5), whose obverse is to be dated to the first half of the 9th or the beginning of 

the 10th century, while its reverse (where the metrical legend appears) falls better 

within the first third of the 11th century (is this the case of a boulloterion whose 

two matrices present a different level of use or are of different dates?). Taking into 

account that all entries in this paper are arranged chronologically, the metrical 

legend under no. 5 should have been presented last. Rhoby (4) draws on the vast 

experience he has accumulated during his work on the research project “Byzantine 

epigrams on objects (600 A.D.–1500 A.D.)” of the Institute for Byzantine Studies 

at the Austrian Academy of Sciences, in order to present a very well researched 

comparison between inscriptions (especially metrical ones) on seals (as well as 

coins) and inscriptions on other “objects” (frescoes and mosaics, icons, objects of 

minor art, stone, manuscripts). He concludes that although very few identical verses 

are preserved both on a seal and on another object, one is able to detect a lot of 

similarities in what concerns the structure and the content of these inscriptions such 

as, the use of common phrases (Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλῳ) and/or verbs (σκέπειν/
σῴζειν), the metre (mostly the dodecasyllable), some unsuccessful attempts to 

compose rhythmic patterns, as well as, the direct address to the beholder. His paper, 

which is enriched further with unpublished comparative material (the 12th-century 

silver-gilt cross in the Cattedrale di San Pietro in Alessandria/Italy and a silver-gilt 

pendant cross in the private collection of Dr. Schmidt, Munich) offers, indeed, a very 

7. The author discusses the same topic in the second chapter (Chronologische 
Eingrenzung, p. 33-35) of her CByzMetrSiegel1, published a few months before the Epeironde 
volume. The list of the 13 metrical legends on seals given in the CByzMetrSiegel1, however, 
does not include three verses that she discusses in Epeironde under nos. 3, 5 and 9. Both lists 
should be complemented with the metrical legend discussed in CByzMetrSiegel1, no. 750, 
which is dated between 720 and 741. It is worth noting, that thanks to Wassiliou’s on-going 
research on metrical legends on seals we now know that the earliest (so far, known) verse on 
a seal is to be dated in the late 7th-early 8th century, see A.-K. Wassiliou-Seibt, Corpus der 
byzantinischen Siegel mit metrischen Legenden, Teil 2: N – Sphragis (Vienna: Österreichische 
Akademie der Wissenschaften, 2015), no. 2275. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 383

fresh and highly interesting approach in what concerns the impact of inscriptions 

on the cultural life of Byzantium. Finally, the contribution by Hoti and Komatas 

(8) could also be added to this thematic group, as it focuses on epigraphy, although 

their material is not sigillographic. Their paper brings together already published 

and well-known inscriptions on works of art discovered in Albania (vessels of the 

Vrap treasure, the Ballsh inscription, the mosaics of the Amphitheatre’s Chapel 

in Durres, rings discovered during excavations in cemeteries, the gold medallion 

discovered in Shkoder). The authors do not make any attempt to clarify what 

links their paper to sigillography (is it maybe some formal similarities between 

the inscriptions that they discuss and some legends on seals?). Furthermore, the 

scientific analysis and the literary style of the presentation of the objects under 

discussion leaves, unfortunately, much to be desired (see below: Blemishes that 

should have been remedied before publication, p. 183-187).

Seals and Byzantine Administration: The contributions by Gkoutzioukostas 

and Stavrakos rely on sigillographic evidence in order to clear questions related to 

the administrative organisation of the Byzantine State. Gkoutzioukostas (9) offers 

a very clear and in-depth study on the offices of mystographos and mystolektes. 

The author brings together all the available sigillographic and non-sigillographic 

evidence on these two offices and concludes, contrary to previously held views, that 

the mystographos and the mystolektes were not related to the judicial system. On 

the contrary, the mystographos was most probably a special secretary, responsible 

for the recording of the proceedings of the emperor’s “secret sessions”, while the 

mystolektes was a messenger, who announced the emperor’s secret decisions or 

orders. The role of these two officers, as well as the difficult question of their relation 

to the mystikos, are being treated further in the author’s monograph, Το αξίωμα του 
μυστικού. Θεσμικά και προσωπογραφικά προβλήματα, Thessaloniki 2011 (esp. 

117-125, on mystographos, and 127-131, on mystolektes). The Epeironde paper 

ends with two very useful prosopographic lists of all the known mystographoi and 

mystolektai for the period between the 10th and the 13th centuries. In his paper 

on the imperial kommerkia of the islands of the Southern Aegean, Stavrakos (13) 

accepts the conclusions of recent scholarship on the main role of this institution 

(as well as that of the earlier apothekai), regarded now primarily as centres for the 

provisioning of the Byzantine armed forces. He wishes, however, using the area 

of the Southern Aegean as a case-study, to contradict the view that the existence 

of imperial kommerkia in a specific area indicates “the non-existence (there) of a 

steady administrative organisation” (Epeironde, 272). Next to the, so far, known 



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

384

seals of the imperial kommerkia of some Cycladic islands (all dated between 730 

and 739), Stavrakos brings into the discussion further historical, archaeological 

and numismatic evidence from the area during the 8th and 9th centuries, in 

order to underline the central administration’s vivid interest in this part of the 

Aegean. It is a pity that much of the argumentation in this paper is quite often 

undermined by poor literary style (see below: Blemishes that should have been 

remedied before publication, p. 261-276). Further than that, we would like to make 

the following remarks. Of the abovementioned seals of the imperial kommerkia the 

author discusses at length the IFEB specimen, issued by the imperial kommerkia 

of Melos, Thera, Anaphe, Ios and Amorgos8. After commenting on the erroneous 

date (711-712) offered to this lead seal by H. Antoniadis-Bibicou (in 1963) [and 

repeated by M. Oikonomidou (in 1964)], he concludes (Epeironde, 265) that 

“through the notation of the indiction we can accurately date the seal to the years 

738/739”. In this instance, it is rather awkward, that Stavrakos fails to mention 

that the correct date for this specimen had already been proposed by G. Zacos 

and A. Veglery in 19729. We would also like to draw attention to the author’s 

statements that “... the islands, already depopulated after the plague of the 6th 

century, were increasingly used as a destination for exile of political adversaries 

(perhaps even common criminals)” (Epeironde, 263). First of all, the “depopulation 

of the islands due to the 6th-century plague” is a crucial statement that demands 

appropriate supporting references, especially since (a) the available, so far, 

evidence is not conclusive10 and (b) what the author himself mentions further down 

contradicts such a negative picture, see Epeironde, 271: “For the period from the 

6th to the first half of the 7th century the Aegean was a part of the sea lane 

through which a large amount of high-quality pottery was exported from Africa 

to Constantinople”. In fact, the prosperous and peaceful period that the Cyclades 

experienced from the 3rd until the first half of the 7th century is well established 

in the scholarly literature11. Furthermore, the statement that “... (the islands) were 

8. The inventory number of this specimen (not stated in the article) is IFEB 886.
9. G. Zacos and A. Veglery, Byzantine Lead Seals, Basel 1972, v. 1, 194, table 34. This 

date is duly acknowledged also in W. Brandes, Finanzverwaltung in Krisenzeiten, Frankfurt 
2002, a work that the author cites nearly 40 times in his article.

10. J. Koder, Aigaion Pelagos Die nördliche Ägäis [TIB 10], Wien 1998 (henceforward 
Koder, TIB 10), 74-75.

11. See (for example) the work by G. Kiourtzian, Recueil des inscriptions grecques 
chrétiennes des Cyclades, de la fin du IIIe au VIIe siècle après J.-C. (Paris, 2000), esp. 14-



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 385

increasingly used as a destination for exile of political adversaries (perhaps even 

common criminals)” needs to be further explained, as it does not, in fact, relate 

to the history of the Southern Aegean islands/Cyclades which is the author’s area 

of interest. The available evidence on Aegean islands used as areas of exile dates 

between the 8th and the 12th century and concerns specifically Chios, Imbros, Kos, 

Lemnos, Lesbos, Rhodes, Samos, Skyros, Samothrace, Tenedos and Thasos12. Based 

on the above list, some scholars have even connected the use of ‛prison’ islands to 

central authority and have argued that the exclusion of any Cycladic island from 

this list serves as additional evidence that the Cyclades in the above period were 

the frontier between the Arab threat and the world of Byzantine sovereignty, and 

therefore “they did not fit exactly the profile of islands under central control”13. 

The reader would have expected Stavrakos to comment rigorously on these views, 

especially since they are at the opposite end of his own conclusions. In that case, he 

would have had the opportunity to offer his own thoughts on what constitutes the 

most crucial and intriguing question concerning the area of the Southern Aegean 

during the 8th and 9th centuries, namely the impact of the Arab influence and 

the exact nature of the Arab-Byzantine relations in the area. Scholarly work has 

already indicated a differentiation in the picture offered by specific Cycladic islands 

in specific periods and this is why it is important to place any conclusions on the 

political and economic situation of this area within a specific and well-argued 

spatial and time framework14. In this respect, the author’s conclusion that certain 

of the Cycladic islands (Melos, at the beginning, followed by Ios, Amorgos, Thera 

and Anaphe) formed an important tax-collection point whose revenues covered the 

needs of the Byzantine navy especially during its military operations in the Aegean 

18 and fn. 31 concerning specifically the impact of plague. Much more similar literature, 
concerning mainly archaeological finds, has been produced after the publication of the 
Epeironde volume. 

12. Koder, TIB 10, 76, fn. 45.
13. E. Malamut, Les îles de l’Empire Byzantin; VIIIe-XIIe siècles; vols. I-II, Paris 

1988, 175-177, esp. 176; Christy Constantakopoulou, The Dance of the Islands: Insularity, 
Networks, the Athenian Empire, and the Aegean World, Oxford/New York 2007, 133.

14. V. Penna, Νομισματικές νύξεις για τη ζωή στις Κυκλάδες κατά τους 8ο και 9ο 
αιώνες in: Οι σκοτεινοί αιώνες του Βυζαντίου (7ος -9ος αι.), Athens 2001, 399-410 offers 
an excellent overview of the available evidence on Cyclades during that period, touches upon 
the most important questions concerning the Arab-Byzantine relations in the area and 
underlines the different picture that each island offers in a specific period of time.



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

386

(Epeironde, 276) must be urgently refined with specific chronological indications 

(when exactly did this start happening and how long did it last?).

New seals from collections: The contributions by Kourempanas, Stepanova, 

Leontiades and by Mantzana and Tsodoulos introduce new sigillographic 

material. Kourempanas (7) presents the unpublished seal of Michael, patrikios 

and katepano of Italy, which was found on Sicily and is now kept in a private 

collection (the information on the present location of this seal is not mentioned in 

the paper, but it was given in the summary that circulated during the Conference 

at Ioannina). The author proposes to identify the owner of this specimen with 

Michael Abidelas, the earliest (so far) known katepano of Italy, attested in the 

Chronicon Salernitanum15, although he does not exclude the possibility that the seal 

in question may belong to a homonymous katepano, not recorded in other sources. 

Provided that the identification of the owner of this seal with Abidelas is correct, 

this specimen could be fairly accurately dated in the 970s. Stepanova (15) publishes 

(unfortunately without photos) the seals of three eparchoi of Thessalonica from 

the 8th and 9th centuries, kept in the sigillographic collection of the Hermitage16. 

Leontiades (16)  discusses 18 seals, all kept at Dumbarton Oaks, which record 

family names and present a total of 17 individuals (Niketas Choneiates, under 

no. 3, is attested on two specimens). Mantzana and Tsodoulos (18) describe four 

patriarchal documents, dated in 1605, 1720, 1743 and 1838, kept in the archive 

of the Monastery of St. Stephen on Meteora. The authors analyse the content of 

these documents (they all refer to the privileges granted to the monastery) and they 

describe the bullae still attached to them: three of them are made of lead, while the 

fourth one is made of wax. 

Most of the papers are written in English (11), but there are also papers in 

Greek (4), German (3) and French (1). Their length varies between 67 pages (Martin 

15. On Michael Abidelas see now V. Vlyssidou and S. Lampakis, in Βυζαντινά 
Στρατεύματα στην Δύση (5ος-11ος αι.), Athens 2008, 391-392 and 393-394 respectively.

16. The reader who wishes to consult the photographic record of these seals should 
refer to E. Stepanova, Печати эпархов Фессалоники, in: The Legacy of Nikolay Petrovich 
Likhachev: text and image interpretation (based upon the proceedings of the conference 
commemorating the 150th anniversary of the birth of Academician Nikolay Petrovich 
Likhachev), Transactions of the State Hermitage Museum LXX, St. Petersburg: The State 
Hermitage Publishers, 2014, 329-334. This important evidence has already been included in 
the study by A. Gkoutzioukostas,The prefect of Illyricum and the prefect of Thessaloniki, 
Βυζαντιακά 30 (2012-2013), 45-80.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 387

Schaller’s study on the monogram of Charlemagne occupies almost one sixth of 

the volume) to four or five pages (papers by Hoti and Komatas, Papadopoulou, 

Stepanova, Stepanenko). Admittedly, the length of the submitted papers depends 

quite often on the nature of the presented material (i.e. publication of a single 

find) and is, therefore, a parameter that the editors (and especially the editors 

of a volume concerning the Proceedings of a Conference) are not able to control. 

The reader regrets, however, the lack of a unifying framework that would justify 

the arrangement of all these papers (a point that has already been made above), 

promote consciously an internal scientific dialogue among all the authors and 

secure an elegant literary style (conspicuously absent in some of the papers). The 

afore-mentioned “internal scientific dialogue” is, for example, obvious in the case of 

Koltsida-Makre (who refers to the papers by Papadopoulou, Stavrakos, Penna and 

Gerousi delivered at the Conference, see Epeironde, 241, 243 and 244, fns. 19, 20, 34, 

41, respectively) and A.-K. Wassiliou-Seibt (who refers to the study by A. Rhoby, see 

Epeironde, 223, fn. 6), but is absent in the case of Leontiades, who does not mention 

the seal of Constantine Mesopotamites found at Anaia (Epeironde, 283-284) in his 

commentary of the seal of Theodoros Mesopotamites (Epeironde, 309-310). Also, 

the work by A.-K. Wassiliou on metrical legends on seals (CByzMetrSiegel1) is duly 

referred to in the studies by Rhoby and Bulgurlu, but not in the papers by Leontiades 

and Klonaris17, while J. Cotsonis’s important study on the iconography of saints 

on seals (acknowledged, as expected, in the paper by Caseau and Stepanenko) is 

surprisingly absent in the paper by Klonaris18. Finally, the content of at least six 

17. In the article by Leontiades, eight of the 17 legends under investigation (nos. 3, 5, 
8, 9, 10, 11, 12 and 14) are included also in the CByzMetrSiegel1 (see nos. 469, 222, 573, 
1351, 438, 897, 1233 and 742, respectively). The seal studied by Klonaris is commented in 
CByzMetrSiegel1, no. 421 (where however “Jordanov, Corpus III 1921” should be corrected 
to Jordanov, Corpus III 1929) and dated to the end of the 12th-beg. of the 13th century. The 
author of the Epeironde paper notes that the family name Klonaris is not known in Byzantine 
sources; if, he had taken into account the reference in the CByzMetrSiegel1 he, he would have 
won yet another testimony for the Klonaris family in the 14th-century Byzantium.

18. Epeironde, 82, fn. 4 (Caseau) and 319, fn. 17 (Stepanenko). The seal of Konstantinos 
Klonaris is not among the 11 seals with St. Constantine on their obverse listed in Cotsonis’ 
chart III: Chronological Frequency of Images of Saints on Seals [see Byz. 75 (2005), 394 
and 496-497 (Appendix: Catalogues and Publications of Seals Employed)]. According to this 
chart, there is an obvious preference for the portrait of St. Constantine on seals of the 12th 
and the 13th century, a fact that should have received the comments of the author of the 
Epeironde contribution.



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

388

papers is regrettably undermined by serious grammatical and/or syntactical errors 

and the incorrect use of well-established termini technici. For the sake of argument 

we list below a (non-exhaustive list) of serious blemishes that should have been 

remedied before publication19: 

p. 9: “The idea of summoning (not collecting) the experts ...”
pp. 42-46: the article exhibits a number of mistakes (mainly) in the orthography and/

or transliteration of names and other termini technici, e.g. p. 41: parakoimomenos (not 
parakimomenos); p. 42: trapezes (not trapeses), strategos (not starategos); p. 43:  Hikanatoi 
(not Hikanaton), Ioannoupoleos (not Ioanopoleos), of Dorostolon (not Dorostolou); p. 44: 
epi tou Chrysotriklinou (not epi tou chrisotrilkinou), genikos logothetes (not logothete), of 
the scholai of the West (not of the Scholos of the West), Komnene, panhypersebaste (not 
Komnene panypersebastes), protonobelissimos (not protonobelisimos); p. 45: Kourtikes 
(not Kourtikies), anagrapheus of Peloponnesos and Hellas (not  anagrapheus Peloponesos 
and Hellas), nobelissimos (not vobelissimos), protonobelissimos (not protnobelissimos), 
protokouropalates (not protkouropalates), Philippoupolis (not Philipopolis), Humbertopoulos 
(not Humbertopolos); p. 46: panhypersebastos (not panypersebstos), daughter of the 
sebastokrator (not daughter of sebatokrator).

p. 45: Nikephoros Dekanos, kouropalates, doux and anagrapheus (not anagrapheus and 
doux) of Nisos. 

p. 56: George (not Gregory) Zacos.
p. 73: The translation of the verse Γραφὴ δηλοῖ σοι οὕτινος σφραγὶς πέλω is translated 

as “The script reveals whose seal I am”. A more accurate translation would be “The script 
reveals to you whose seal I am”.

p. 75: The translation of the verse Παρθένε σοι πολύαινε ὃς ἤλπικε πάντα κατορθοῖ 
is translated as “He who places his hope on you, much-praised Virgin, is accomplishing 
successfully”. A more accurate translation would be “He who places his hope on you, much-
praised Virgin, accomplishes everything”.

p. 102, fn. 62: The reference given here is repeated in fn. 61, while the content of fn. 61 
is already included in the main text on the same page.

p. 180 and fn. 5: Syllabus graecorum membrarum, should change to Syllabus graecarum 
membranarum.

19. In the list that follows we have not included a number of errors that are obviously 
typing mistakes, e.g. p. 16: Zacos- Veglery (not Veclery); p. 240, fn. 13: συμπλήρωσης του 
(not τον) χάρτη; p. 264: the subject of a sedulous (or even better, meticulous) study (not 
sedulitious study); p. 266: Emperor Leon III (not II); p. 279 (third line from the top): Anaia 
(not Anai); p. 279 (fifth line from the top): 1253/1254 (not 253/254); p. 321: Manuel Philes 
(not Phillos); p. 321: Eustathios (not Eustaphios), bishop; p. 325 (fn. 2) and p. 327: κωδίκων 
(not κωδικών); p. 327, fn. 12: φυλάσσονταν (not φυλασσόταν); p. 358: η απεικόνιση των 
αγίων (not Aγίων) Κωνσταντίνου και Ελένης απαντάται (not απαντώνται).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 389

p. 182: Chronicon Salernitatum should change to Chronicon Salernitanum.
p. 183-187: the paper does not include important information on the artifacts under 

examination, such as the date of their discovery and their present location.
p. 183: the authors announce that they will mention “three” vessels from the Vrap 

treasure; further down, however, they discuss four of them: two silver plates, a silver ewer 
and a gold goblet.

p. 183: Byzantine inscriptions (not epigraphs) of early medieval period in Albania.
p. 183: “... with the control stamp (not seal) of Emperor Constans II (not Konstant II)...”
p. 183: a silver ewer or jug (not kettle).
p. 183: “... a golden cup with Eucharistic motifs and the images of four cities in a niello...” 

should change to “... a gold goblet with the female personifications of four major ecclesiastical 
centres in niello... ”. In general, in what concerns the Vrap treasure (its description, date and 
significance) we would direct the reader to the work From Attila to Charlemagne: Arts of the 
Early Medieval Period in the Metropolitan Museum of Art, eds. K. Reynolds Brown – D. Kidd 
– Ch. T. Little, The Metropolitan Museum of Art 2000, 170-187 (with further bibliography).

p. 184: the reconstruction (and consequently the translation) of the first line of the 
Ballsh inscription is wrong. It is safer for the reader to consult K. Beshevliev’s Parvobalgarski 
nadpisi, Sofia 1979, 139 (including previous literature on this inscription which was 
discovered in 1918 and its present location is unknown). 

p. 187: ο άγιος Δημήτριος ο Ελεήμων should be translated as “St. Demetrios the 

Almsgiver”.
p. 187: “Looking at the sound of the iconographic face of the three saints...” does not 

make sense. Possibly what is meant here is “Looking at the facial characteristics of the three 
saints...”.

p. 222, fn. 6: Ο εμπροσθότυπος φέρει παράσταση (not στήλη) της Θεοτόκου στον 
τύπο της Οδηγήτριας.

p. 222-223: “Ο Laurent συσχέτισε την εμφάνιση βυζαντινών μολυβδοβούλλων με 
το πρόσωπο του Κωνσταντίνου Μονομάχου…” should change to “Ο Laurent τοποθέτησε 
την εμφάνιση βυζαντινών μολυβδοβούλλων με έμμετρες επιγραφές κατά τη διάρκεια της 
βασιλείας του Κωνσταντίνου Μονομάχου…”.

p. 223: “Αθήνα, Εθνικό Μουσείο” should change to “Αθήνα, Νομισματικό Μουσείο”.
p. 224: “(α) Νομισματικό Μουσείο Αθηνών 122” should change to “Νομισματικό 

Μουσείο Αθηνών, Α.Ε. 1986”.
p. 224: “Ο εμπροσθότυπος αποτελείται από έναν κύκλο κι έναν εξωτερικό δακτύλιο. Ο 

κύκλος φέρει λατινικό σταυρό με μη εφαπτόμενο μαργαριτάρι στις απολήξεις των κεραιών, ο 
δακτύλιος την τμηματικά σωζόμενη επιγραφή... που ανασκευάζεται ως εξής...” should change 
to “Ο εμπροσθότυπος κοσμείται από δύο ομόκεντρους κύκλους. Στον μικρότερο εξ’ αυτών 
εγγράφεται λατινικός σταυρός με μη εφαπτόμενο μαργαριτάρι στις απολήξεις των κεραιών 
του, ενώ στη ζώνη που δημιουργείται στην περιφέρεια ανάμεσα στους δύο ομόκεντρους 
κύκλους υπάρχει τμηματικά σωζόμενη επιγραφή... που αποκαθίσταται ως εξής…”.

p. 225: “στο αθηναϊκό (not αθηναίο) τεμάχιο (ή καλύτερα μολυβδόβουλλο)”. 



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

390

p. 226: “Ο Schlumberger, ό.π., δεν παραθέτει πρόταση ανασκευής, υποθέτει 
όμως…” should change to “Ο Schlumberger, ό.π., δεν παραθέτει πρόταση ανάγνωσης (ή 
αποκατάστασης) της επιγραφής, υποθέτει όμως…”. Similar mistake also on p. 229: “Ως 
συνολική αποκατάσταση (not ανασκευή) της επιγραφής προτείνουμε…”.

p. 226: There is no apparent reason to replace the well-established term μονόγραμμα 
with the term μονογράφημα (used by the author again on p. 230). The word μονογράφημα 
appears in Greek much later (1892) than the word μονόγραμμα (first appearance in 1863)20. 
Besides, the term μονόγραμμα leads one directly to its etymological prototype (γράμμα) in 
contrast to μονογράφημα, directly linked to the word γράφημα, which does not describe the 
result of the verb μονογραφώ.

p. 227: Πλαίσιο «Schachtelhalmrand» («φτέρη»). This phrase (without verb) is 
repeated twice in the commentary of the metrical legend no. 4, while its proper place should 
have been in the description of the obverse of the seal in question. 

p. 230, fn. 17: “Οι προτάσεις… ήταν ελλιπείς (not ελλειπής)…”.
p. 232: The phrase “Προτομή του αγίου Παντελεήμονος, ως κυκλοτερής επιγραφή” 

should change to “Προτομή του αγίου Παντελεήμονος με κυκλοτερή επιγραφή που αρχίζει 
και τελειώνει πάνω από τους ώμους του αγίου”.

p. 240, fn. 13: “The seal was found in the south of the basilica, in Sector A, towards 
the construction of storage space in order to protect it and other monument’s architectural 
members from the elements”. The poor literary style deprives this sentence of its meaning. What 
the author wishes to say (we suspect) is that “The seal was found to the south of the basilica, in 
Sector A, during the construction of an outbuilding where the architectural members of this 
and other excavated monuments could be stored and protected against weather conditions”.

p. 258, fn. 10: Reference to the Dumbarton Oaks specimen should have been made by 
using its proper inventory number, not the number of the negative of its photo.

p. 258-260: The proposed date of the lead seal in question is repeated three times but, 
while on p. 258 and p. 259 it is given as “first third of the 7th century”, on p. 260 the proposed 
date is “late 6th-first half of the 7th centuries”. Furthermore, it would be useful to accompany 
the proposed solutions for the analysis of the monograms on the obverse and the reverse of 
this specimen with references to the analysis of similar monograms that have already been 
published. For example, the box monogram on the Nicopolis seal looks, in our opinion, very 
similar to the box monogram on the reverse of a seal published in P. Speck, Byzantinische 
Bleisiegel in Berlin (West), Ποικίλα Βυζαντινά 5, Bonn 1986, no. 7.

p. 259: The reference to an inscription from Drymos that mentions the deaconess 
Theoprepeia should have been accompanied by the relevant reference or the note 
“unpublished”, accordingly.

20. Σ. Κουμανούδης, Συναγωγὴ Νέων Λέξεων ὑπὸ τῶν λογίων πλασθεισῶν ἀπὸ τῆς 
ἁλώσεως μέχρι τῶν καθ’ ἡμᾶς χρόνων, vols 1-2, Ἀθῆναι, 1900. For this reference and for all 
the relevant linguistic information we would like to thank Dr. Georgia Katsouda (Academy 
of Athens).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

391REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

p. 261: The opening paragraph reads: “The lead seals, besides their importance as a 
security measure, and a guarantee of quality and secrecy of every type of correspondence, 
are of themselves small works of greater art, but also a historical source of indisputable 
importance, seeing as each official who sealed a document wanted his titles and administrative 
position to be clearly and accurately stated. They were (sic!) important for the composition of 
the administration of the Byzantine state. For example, themes, dioceses, κομμέρκια etc.” The 
poor literary style does not bring forward in a clear way the importance of seals in modern 
times, in contrast to their role during the period when they were actually used. We would, 
therefore, propose the following: “The Byzantines used seals in order to secure and authenticate 
their correspondence, whether private or official. For the modern scholar of Byzantium, the 
importance of seals is no less. Since seals are (very often) carriers of inscriptions containing 
the personal data of their owner, such as name, title(s), office(s), area of jurisdiction, they form 
a historical source of paramount importance for the administrative structure of the Byzantine 
State. At the same time, they are also regarded as important works of art, since the study of 
their decorative motives contributes greatly to our understanding of Byzantine iconography”.

p. 261: “The term Αἰγαιοπελαγῖται for the description of its inhabitants is found for 
the first time in the 12th century in Eustathios’ observations in Dionysios,...”, should change 
to “The term Αἰγαιοπελαγῖται as a designation of the inhabitants of the Aigaion Pelagos is 
encountered for the first time in the 12th-century commentary of Eustathios on the works of 
Dionysius Periegetes,...”. However, in this passage the author is paraphrasing erroneously the 
information offered in Koder, TIB 10, 50 and fn. 11-12. What Koder simply states, in fact, 
is that in the middle of the 12th century (with reference to the work of Niketas Choniates) 
the geographical location for the Αἰγαιοπελαγῖται is being confused with the coast of 
Dalmatia. In what concerns the first ever encounter of the term Αἰγαιοπελαγῖται, this is to 
be found (as far as we know) in the 9th-century biography of Theophanes the Confessor by 
Methodios I, where we are informed that during the reign of Constantine V (741-775) the 
father of Theophanes was a naval commander of the Aegean Sea (τῷ κατὰ σάρκα πατρὶ ἐν 
τῇ διεπομένῃ αὐτῷ τῶν Αἰγαιοπελαγιτῶν ἀρχῇ).

p. 262: “This is due to the ignorance of written sources...” should change to “This is due 
to the lack of appropriate written sources...”.

p. 262: “Administration-wise, during the 6th century the islands of the Aegean Sea were 
divided into two provinces. On the one hand, those islands situated west of the hypothetical 
line between the islands Delos to Imbros belonged to the province of Hellas, while those east 
of the hypothetical line between Rhodes and Tenedos belonged to the province of Nesoi.” 
The use of “hypothetical lines” obscures the description. The reader should better consult the 
relevant passage in DOSeals 2, 110 (second paragraph): “In the VIth century there was no 
provincial navy and the islands of the Aegean were divided between the province of Hellas 
(to the west, including Delos and Imbros) and the province of the Islands (Nesoi), which 
included all the islands from Rhodes to Tenedos”. 

p. 264: “A lead seal which was published by M. Oikonomidou in 1964 and H. Antoniades-
Bibicou is of ...”. More caution is required here. The first to publish this seal (with a photo) 



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

392

was H. Antoniadis-Bibicou in her book on Recherches sur les douanes à Byzance, Paris 1963 
(p. 7), where she proposed a date in 711-712. In 1964, M. Oikonomidou published a seal of 
the imperial kommerkia of Melos, which she dated in the reign of Leo III and Constantine 
V, or Constantine V and Leo IV. In that publication she made just a quick (and slightly 
erroneous) reference to the seal of the imperial kommerkia of Milos, Thera, Anaphe, Chios 
(sic!) and Amorgos discussed by H. Antoniadis-Bibicou a year earlier.

p. 264: in the transcription of the legend of the seal the indiction sign should have been 
rendered as  (not as K).

p. 264: fn. 13: “The letters with a dot (not period) underneath them ...”
p. 265: “anonymous-ness” should better change to anonymity.
p. 265: “The introduction or establishment (not initiation) of the βασιλικά κομμέρκια 

is connected with ...”
p. 266: “which the Syrian or, even better, Isaurian (not Syric) Dynasty introduced ...”
p. 272: “... the Byzantines could not find an experienced shipmaster [or naval officer 

(not pilot)] to guide the fleet to Crete”. It should be remarked that in this instance, the 
author takes at face value the information recorded in Michael Attaleiates [Historia (ed. 
E. Tsolakis), Athens 2012, 172-173] that when the Byzantine fleet under the command of 
Nikephoros Phokas stopped at Ios, no one knew the route from Ios to Crete because of the 
long absence of Byzantine ships from these waters. This information, however, has been 
characterized as “obviously fictitious” and moreover a “transformation into legend of the 
more realistic information recorded in Theophanes Cont., 476”21.

p. 276: “The disappearance and sudden reappearance of the βασιλικά κομμέρκια τῶν 
Ἀνατολικῶν (758/759 and 760/761), even though they had disappeared for about a quarter 
of a century, can be explained similarly”. It is imperative to offer chronological indications 
for the “disappearance” and the “sudden reappearance” of the βασιλικά κομμέρκια τῶν 
Ἀνατολικῶν in order to convey the meaning of this phrase in a clearer way. We would 
suggest the following: “The disappearance of the βασιλικά κομμέρκια τῶν Ἀνατολικῶν 
after ca. 730 and their sudden reappearance more than a quarter of a century later (in 
758/759 and 760/761), as attested in the known sigillographic record, so far [see Brandes, 
Finanzverwaltung (n. 14), 384-385 and in Appendix I, 553 (no. 212) and 560 (nos. 254, 255)], 
could be explained on similar terms”. 

p. 276: The concluding paragraph reads: “I believe that all the above lead to one 
conclusion. In the case of the βασιλικά κομμέρκια of the islands of the Southern Aegean, Ios 
included, we cannot simply and exclusively accept the non-existence of a steady administration 
in the Aegean, but in fact, exactly the opposite. We must review a center, which collected 
taxes, began in Melos and quickly included a number of islands (Ios, Amorgos, Thera, and 
Anaphe), obviously for ease of operations, which included servicing the Byzantine navy for 
its operations in this area”. Poor literary style affects negatively the author’s conclusions. We 

21. D. Tsougarakis, Byzantine Crete. From the 5th Century to the Venetian Conquest, 
Athens 1988, 63-64.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 375-394

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 393

would rephrase, as follows: “All the afore-mentioned evidence underlines, in our view, the great 
interest that the imperial government showed in the administration of the Southern Aegean 
islands. It seems that Melos (at the beginning), as well as Ios, Amorgos, Thera, and Anaphe 
(soon afterwards) formed an area where taxes were collected, intended obviously to cover the 
needs of the Byzantine navy especially during its military operations in the Aegean”. 

p. 277 and 278: The information provided in the last phrase of the first paragraph on 
p. 277 is repeated in the first sentence of the second paragraph on p. 278.

p. 293, fn. 3: a specific bibliographic reference to the views by W. Seibt and A. Wassiliou 
is missing.

p. 293, fn. 4: the reference to the work by P. Lemerle does not includes page numbers.
p. 297: Under “Ed.” it would have been sufficient to refer just to Hell 7 (1934), 278, 

no. 590, rather than to give all the volumes of the «Ελληνικά» where Laurent published his 
“Bulles métriques”. The same policy is followed in fn. 31 for the edition of the seals at the 
museum of Warsaw by A. Szemioth and T. Wasilewski.

p. 299: The inventory number for the second seal of Niketas Choneiates is DO 
58.106.5737 (not 58.106.5337).

p. 305: The inventory number of the seal of Nikephoros Lachanas is DO 58.106.1379 
(not 58.106.1349).

p. 318:  “These are (not It’s) the icons of St. Sophia”.
p. 318: “after y. 325 Nicaean counsel” should change to “after the Council of Nicaea in 325”.
p. 319: “in Western Europe (Italy?), by Ernst Kitzinger as it is believed” should change 

to “in Western Europe (Italy?), as proposed by Ernst Kitzinger”.
p. 328: “Φέρουν μολυβδόβουλλα,…” should change to “Τα τρία εξ᾽ αυτών φέρουν 

μολυβδόβουλλα και το τέταρτο βούλλα από κερί”. This information is given correctly on 
p. 344.

p. 328: “στον εμπροσθότυπο απεικονίζεται η Παναγία Βρεφοκρατούσα” should 
change to “στον εμπροσθότυπο απεικονίζεται η Παναγία Βρεφοκρατούσα, στον ιδιαίτερα 
διαδεδομένο τύπο της Οδηγήτριας”. The same error leads the authors to a number of mistakes 
in the description of the type of Theotokos Hodegetria (Epeironde, 333, 340 and 342), in 
what concerns the gesture of the right hand of the Theotokos and the alleged eye-contact 
between the Theotokos and Christ. For the correct interpretation of this iconographic type, 
see I. Koltsida-Makre, The iconography of the Virgin through inscriptions on byzantine 
lead seals of the Athens Numismatic Museum collections, SBS 8 (2003), 27-38, esp. 27-28 
(including the relevant bibliography). 

p. 344: The conclusion that “Τα πατριαρχικά αυτά μολυβδόβουλλα ακολουθούν έναν 
τύπο, ο οποίος είχε καθιερωθεί και χρησιμοποιούνταν από το τέλος της εικονομαχίας 
(843) και εξής…” is far too simplistic and needs further elaboration, especially if one takes 
into account that the iconographic type depicted par excellence on patriarchal seals from 
ca. 1054 onwards was that of the Theotokos ένθρονη Βρεφοκρατούσα, see W. Seibt, Die 
Darstellung der Theotokos auf byzantinischen Bleisiegeln, besonders im 11. Jahrhundert, 
SBS 1 (1987), 63. 



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 375-394

394

pp. 347-360: The authors write the word Άγιος consistently with a capital A; this 
however, is so only when this word refers to a cult site (church, monastery, etc.), e.g. Ο ναός 
του Αγίου Κωνσταντίνου, but Ο άγιος Κωνσταντίνος και η αγία Ελένη τιμούνται… etc.

p. 358: The conclusion of the author that the seal under discussion should be regarded 
as a private one, since its legend does not include any title(s) or office(s) is unsubstantiated. 
The absence of title(s) and/or office(s) on the seals of important officials and/or members 
of the Byzantine society is not uncommon from the 12th century onwards, especially if the 
content of the legend has to obey the rules of the metre. A number of similar cases are listed 
in M. Campagnolo-Pothitou and J.-Cl. Cheynet, Sceaux de la collection George Zacos au 
Musée d’Art et d’Histoire de Genève, Geneva 2016, 350-430 (Les patronymes). 

In conclusion, we would like to stress that the Epeironde volume includes 

very important and exciting new material. This, however, is given in papers of 

diverse scientific and literary merit that reflects directly on the abilities of each one 

of the authors and betrays the lack of overall rigorous editing. The editors of the 

Epeironde volume are once again to be congratulated warmly for organizing one of 

the most successful Conferences on Byzantine Sigillography and for publishing the 

Proceedings within a very reasonable time after its conclusion. However, expected 

quality of editorial work should never be compromised to meet deadlines ... 

Οlga Karagiorgou

Academy of Athens
Research Centre for Byzantine 

and Post-Byzantine Art



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

Grigorios Stathis, Introduction to Kalophony, the Byzantine Ars Nova; The 
Anagrammatismoi and Mathēmata of Byzantine Chant; translated and revised by 

Konstantinos Terzopoulos [Studies in Eastern Orthodoxy 1], Bern 2014, σελ. 332. 

ISBN 978-3-0343-0912-7

Κυκλοφορήθηκε, το έτος 2014, η αγγλόφωνη, βιβλιογραφικά ενημερωμένη και 

εμπλουτισμένη, εκδοχή του κλασικού πλέον στο είδος του μελετήματος Οι 
αναγραμματισμοί και τα μαθήματα της βυζαντινής μελοποιΐας του ομότιμου 

καθηγητή του Εθνικού και Καποδιστριακού Πανεπιστημίου Αθηνών Γρηγορίου 

Στάθη. Η έκδοση, επανατιτλοφορούμενη Introduction to Kalophony, the Byzantine 
Ars Nova, είναι εξαιρετικά καλαίσθητη και φιλοκαλώς φροντισμένη από τον 

εκδοτικό οίκο Peter Lang, οφείλει δε πολλά στον μεταφραστή και επιμελητή του 

έργου, τον αιδεσιμομουσικολογιώτατο π. Κωνσταντίνο Τερζόπουλο, διδάκτορα 

βυζαντινής μουσικολογίας του Τμήματος Μουσικών Σπουδών του Εθνικού και 

Καποδιστριακού Πανεπιστημίου Αθηνών. 

Η «Νέα Τέχνη» της Βυζαντινής Καλοφωνίας

Ο συγγραφέας, στον πρόλογό του (σ. xiii) στην παρούσα αγγλόφωνη έκδοση 

του έργου του, συμπυκνώνει το θεωρητικο-ιδεολογικό πλαίσιο αυτής της «νέας 

τέχνης» της βυζαντινής καλοφωνίας, η οποία εμφανίστηκε μετά την ανακατάληψη 

της Κωνσταντινούπολης το 1261, κατά τη διάρκεια της μακράς βασιλείας του 

Ανδρονίκου Β΄(1282-1328), και έφθασε στο αποκορύφωμά της κατά το πρώτο 

μισό του 14ου αι., με τον δομέστικο Νικηφόρο Ηθικό, τον πρωτοψάλτη Ιωάννη 

Γλυκύ, τον μαΐστορα Ιωάννη Κουκουζέλη και τον Ξένο Κορώνη, οι οποίοι 

προσάρμοσαν σε εναν νέο τρόπο μελικής σύνθεσης τις προϋπάρχουσες φόρμες 

και καθόρισαν νέες τεχνικές σύνθεσης που κυριαρχούνται από την τάση προς 



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ396

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

τον καλλωπισμό και τον μουσικό στόμφο. Η καλοφωνία εχει τρία βασικά 

στοιχεία: α) το επεξεργασμένο και εκτενές μέλος, β) την εκ νέου επεξεργασία 

του ποιητικού κειμένου με τους αναγραμματισμούς, και γ) την παρεμβολή του 

κρατήματος (βλ. σ. 404 παρακάτω).

Βιβλιογραφικές Προσθήκες

Στο ίδιο μέρος του βιβλίου επισημαίνονται όχι μόνον οι από το έτος 

1979 (έτος της πρώτης, ελληνόφωνης, έκδοσης του έργου) επιστημονικές 

αντανακλάσεις των περιεχομένων του στην ομόλογη ακαδημαϊκή κοινότητα, 

αλλά ενσωματώνεται και ένας βραχύς βιβλιογραφικός κατάλογος, βάσει του 

οποίου επιχειρήθηκαν και οι όποιες υπομνηματιστικές προσθήκες, κατάλογος 

αμιγώς αποτελούμενος από διδακτορικές διατριβές μαθητών του συγγραφέα, 

ο οποίος κρίνει σωστό και αρμόζον να παραθέσει τουλάχιστον τους τίτλους 

τους. Είναι οι εξής:

—	 Anastasiou, Gregorios (2005), Τὰ κρατήματα στὴν Ψαλτικὴ Τέχνη, ed. Grēgorios Th. 

Stathēs (Meletai, 12; Athens: Institute of Byzantine Musicology). 

—	 Apostolopoulos, Thomas (2002), Ὁ Ἀπόστολος Κώνστας ὁ Χῖος καὶ ἡ συμβολή του 

στὴ θεωρία τῆς Μουσικῆς Τέχνης, ed. Institute of Byzantine Musicology of the Holy 

Synod of the Church of Greece (Meletai, 4; Athens). 

—	 Balageōrgos, Dēmētrios (2003), Ἡ ψαλτικὴ παράδοση τῶν Ἀκολουθιῶν τοῦ 

Βυζαντινοῦ Κοσμικοῦ Τυπικοῦ, ed. Grēgorios Th. Stathēs (Meletai, 6; Athens: Institute 

of Byzantine Musicology). 

—	 Chaldaiakēs, Achilleas (2003), Ὁ Πολυέλεος στὴ βυζαντινὴ καὶ μεταβυζαντινὴ μελοποιία, 

ed. Grēgorios Th. Stathēs (Meletai, 5; Athens: Institute of Byzantine Musicology). 

—	 Giannopoulos, Emmanouel St. (2004), Ἡ ἄνθηση τῆς Ψαλτικῆς Τέχνης στὴν Κρήτη 

(1566–1669), ed. Grēgorios Th. Stathēs (Meletai, 11; Athens: Institute of Byzantine 

Musicology). 

—	 Karagounēs, Kōnstantinos (2003), Ἡ παράδοση καὶ ἐξήγηση τοῦ μέλους τῶν 

Χερουβικῶν τῆς βυζαντινῆς καὶ μεταβυζαντινῆς μελοποιίας, ed. Grēgorios Th. Stathēs 

(Meletai, 7; Athens: Institute of Byzantine Musicology). 

—	 Karanos, Grammenos (forthcoming), Τὸ Καλοφωνικὸ Εἱρμολόγιο, ed. Grēgorios Th. 

Stathēs (Meletai; Athens: Institute of Byzantine Musicology). 

—	 Krētikou, Flōra (2004), Ὁ Ἀκάθιστος Ὕμνος στὴ βυζαντινὴ καὶ μεταβυζαντινὴ 

μελοποιία, ed. Grēgorios Th. Stathēs (Meletai, 10; Athens: Institute of Byzantine 

Musicology). 



REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 397

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

—	 Liakos, Iōannēs (2007), Ἡ βυζαντινὴ ψαλτικὴ παράδοση τῆς Θεσσαλονίκης κατὰ 

τὸν ιδ´ αἰῶνα, ed. Grēgorios Th. Stathēs (Meletai, 15; Athens: Institute of Byzantine 

Musicology). 

—	Mazera-Mamalē, Sebē (2007), Τὰ Μεγαλυνάρια Θεοτοκία τῆς Ψαλτικῆς Τέχνης, ed. 

Grēgorios Th. Stathēs (Meletai, 15; Athens: Institute of Byzantine Musicology). 

—	 Spyrakou, Euangelia (2008), Οἱ Χοροὶ Ψαλτῶν κατὰ τὴν βυζαντινὴ παράδοση, ed. Gr. 

Th. Stathes (Meletai, 14; Athens: Institute of Byzantine Musicology). 

—	 Terzopoulos, Kōnstantinos (2004), Ὁ πρωτοψάλτης τῆς Μεγάλης τοῦ Χριστοῦ 

Ἐκκλησίας Κωνσταντῖνος Βυζάντιος († 30 Ἰουνίου 1862)· ἡ συμβολή του στὴν 

Ψαλτικὴ Τέχνη, ed. Gr. Th. Stathis (Meletai, 9; Athens: Institute of Byzantine 

Musicology) [σσ. xv-xvi]. 

Σε ανάλογες βιβλιογραφικές προσθήκες, που υπογραμμίζονται ξεχω-

ριστά εδώ, ως μια των επαινετών ιδιαιτεροτήτων της παρούσας έκδοσης, 

προχώρησε και ο επιμελητής και μεταφραστής του βιβλίου, σύμφωνα με όσα 

υποσημειώνονται στο σχετικό προλογικό σημείωμά του: “In addition to the works 
listed in the author’s preface above, the following may serve as starting points for 
a survey of more recent scholarship concerning kalophony: Alexandru 2011-2012; 

Conomos 2001; Ioannidou 2009; Jung 1998; Krētikou 2008; Lingas 2004; Schartau 

2008; Troeslgård 2004, 2008. In the area of Slavonic chant notations, increasingly 
important to the study of early Byzantine chant notations, welcome additions to the 
English bibliography include the following important works by Constantinos Floros: 
Floros and Moran 2005; Floros 2009” [σ. xx, σημ. 1].

Η Σπουδαιότητα της Αγγλικής Μετάφρασης

O μεταφραστής του έργου ορθώς επισημαίνει τη σπουδαιότητα της 

παρούσας έκδοσης για το αγγλόφωνο ειδικό κοινό, το οποίο εχει την ευκαιρία 

να προσεγγίσει ένα ελάχιστα γνωστό και συχνά παρεξηγημένο κεφάλαιο 

του πνευματικού και μουσικού πολιτισμού του Βυζαντίου. Απερίφραστα 

προσυπογράφεται και εδώ η ευφήμως πρωτότυπη και εξαιρετικά χρήσιμη 

μέριμνά του για ακριβόλογη μετάφραση της χρησιμοποιούμενης ειδικής 

ορολογίας: “…special care has been taken in the translation to assure technical 
accurace in the terminology used here. In this way, even the novice and non-
musical reader is initiated into the Byzantine Music lexicon foundational for 
further study” [σ. xx]. 



398 	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

Τα Περιεχόμενα του Βιβλίου: 

Part One

Chapter 1. A synoptic review of Byzantine ecclesiastical melopœïa; Introductory: 

terminology; The genera and forms of Byzantine melopœïa; First genus: stichērarikon, 

with the following necessary distinctions; Second genus: heirmologikon, with the following 

necessary distinctions; Third genus: papadikon, with the following necessary distinctions; 

Periods of Byzantine melopœïa and parallel development of Byzantine notation.

Chapter 2. The form of the Mathēmatarion; The genesis; The fully developed appearance 

of the Mathēmatarion eidos and its codification: AD 1336 as milieu; Kalophony [kalophōnia 

or kalliphōnia] as ‘ars nova’ in the fourteenth century and its defining elements; The first 

appearances of the kalophonic melos and the favourable historic circumstances surrounding 

its development; The terms: anagrammatismos, anapodismos, mathēma and others related to 

them, epiphōnēma, anaphōnēma, allagma, epibolē, parekbolē, prologos, katabasia, homonoia.

Chapter 3. The tradition of the kalophonic melos; The formation and tradition of the 

related codices beginning from the fourteenth century; The Papadikē; The Kratēmatarion; 

The Kalophōnon Stichērarion or Mathēmatarion; Kontakarion or Oikēmatarion and 

the Akathistos; The principal composers of the kalophonic melos of the mathēmatarion; 

The brilliant ensemble of composers: Nikēphoros Ēthikos, Iohannes Glykys, Iohannes 

Koukouzelēs, and Xenos Korōnēs (first half of the fourteenth century); Melourgoi 

contemporary to Iohannes Kladas the lampadarios (c. 1400); Melourgoi contemporary 

to Manuel Chrysaphēs the lampadarios (c. 1453); The sixteenth- and seventeenth-century 

transmitters and renewers of the tradition; Last appearance of the form of the mathēmata in 

the eighteenth and nineteenth centuries.

Chapter 4. The analysis of the mathēmata; The text of the mathēmata; First Category: 

psalmic verses; Second Category: the mathēmata, proper; The forms based on content; 

Triadika (triadic - trinitarian); Anastasima (resurrectional); Dogmatika (dogmatic); 

Doxastika; Theotokia; The morphological types of composition of the mathēmata proper.

Part Two. Incipits and texts

Chapter 5. Incipits of the Anagrams and mathemata in the Mathēmatarion transcribed 

by Chourmouzios.

Chapter 6. Reproduction of the kalophonic stichēron Προτυπῶν τὴν ἀνάστασιν from 

the feast of the transfiguration. 

Epilogue

Bibliography-Index of Manuscripts-Index of topics and names.



399REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

Διαστασεις της Βυζαντινής Μουσικολογιας

Από τα παραπάνω, συνολικά περιεχόμενα στο βιβλίο, δεδομένα προκύπτουν 

(αρχικά) και ορισμένες εξαιρετικά ενδιαφέρουσες διαστάσεις του γνωστικού 

αντικειμένου της βυζαντινής μουσικολογίας, περιστρεφόμενες στις έννοιες της 

Μελοποιίας, της Σημειογραφίας και της Ιστορίας:

1.	 Η Μελοποιΐα αναφέρεται στο μέλος (στη μελωδία), μέλος περιγραφόμενο 

είτε βάσει της μουσικής έμπνευσης [υπό τους όρους: ποίημα, ψαλμός, ύμνος, 
έπος, ωδή, κ.λπ.] είτε βάσει του ποιητικού του περιεχομένου [υπό τους 

όρους: αίνος, δέησις, προσευχή, κ.λπ.], αλλά και σχετιζόμενο με το ύφος, τον 

χαρακτήρα και το είδος του (όπου αναδεικνύεται και η έννοια του χώρου 

όπου επιτελείται [: εκκλησιαστικό-εξωτερικό μέλος]), με έμμεση τέλος 

αναφορά και στις γενεσιουργές καταβολές και λειτουργικές προοπτικές 

του. Η Μελοποιία κατανοείται επίσης ως Μελουργία, ως σύνθεση, βάσει 

της δυνατότητας κατασκευής μέλους, ενώ παράλληλα και ο Μελοποιός 

περιγράφεται ως μελουργός, μελογράφος, μελωδός, ποιητής, συνθέτης, 
διδάσκαλος της μουσικής, μαΐστωρ, αλλά και ως απλός (και γνώριμος στους 

πολλούς) ψάλτης (ερμηνευτής), ιδιότητα δίπλα στην οποία αναδεικνύονται 

και ομοειδείς όροι, όπως ψαλμωδία, ψάλμα, άσμα, καλοφωνάρης, 
μονοφωνάρης, πρωτοψάλτης, λαμπαδάριος, δομέστικος, κανονάρχος, 
βαστακτής, αναγνώστης, χορός-οί ψαλτών, κ.λπ.

2.	 Η Σημειογραφία σχολιάζεται μέσα από τα βασικά δεδομένα της (που 

κατά κύριο λόγο συνιστούν τη λεγόμενη Ψαλτική Θεωρία), δεδομένα που 

συμπυκνώνονται στα παρακάτω: σημάδια (φωνητικά, άφωνα, αργίες-

συντομίες, μαρτυρίες, φθορές) | περίοδοι εξέλιξης (πρώιμη, μέση πλήρης, 

μεταβατική εξηγητική, νέα μέθοδος αναλυτικής σημειογραφίας) | ήχοι (κύριοι 

[και: μέσοι, παράμεσοι], πλάγιοι [και: δίφωνοι, τρίφωνοι, τετράφωνοι, 

πεντάφωνοι, επτάφωνοι]). Κομβική και καθοριστική είναι βέβαια και 

η γνώση της διαδικασίας ψαλμώδησης, που προϋποθέτει τα ακόλουθα 

στάδια: παραλλαγή | μετροφωνία | μέλος (όπου αναδύονται και επιμέρους 

ειδικότεροι όροι, όπως αντιφωνία, επταφωνία, διπλοφωνία, διπλασμός, 

κ.ο.κ.). Δεν παραμένει, τέλος, ασχολίαστη και η ειδικότερη παράμετρος της 

δομής και αισθητικής των μελοποιημάτων, με επισήμανση δομικών εννοιών, 

όπως οι θέσεις ή το ισοκράτημα. 

3.	 Η Ιστορία προσεγγίζεται αφενός μέσω των μελοποιών (σταδιακά διαμορφώνοντας 

και μιαν χρονοτοποπροσωπογραφία της ψαλτικής παράδοσης), αφετέρου μέσα 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

400 	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

από τα είδη ψαλμωδίας και τα γένη μελοποιίας (στιχηραρικό, ειρμολογικό, 

παπαδικό [και: κοντακάριο, κρατηματάριο, μαθηματάριο]).

Η Προϊστορία της Καλοφωνίας

Ιδιαίτερος λόγος γίνεται στο βιβλίο για την καλοφωνία. Αρχικά σχολιάζεται η 

προϊστορία του καλοφωνικού μέλους, όταν το μουσικό ρεπερτόριο κατεγράφετο 

σε δύο, κατά βάση, μουσικά βιβλία· το Ασματικό (βιβλίο του χορού ψαλτών) και το 

Ψαλτικό (βιβλίο του καλοφωνάρη-μονοφωνάρη)· βιβλία περιέχοντα, στο μεγαλύτερό 

τους ποσοστό, κοντάκια και μελοποιημένους στίχους του Ψαλτηρίου. Τον 9ο 

αιώνα αρκεί, κατά την ερευνήτρια R. Palikarova Verdeil, μια απλή φυλλομέτρηση 

των σλαβωνικών Κοντακαρίων, για να πεισθεί κανείς ότι οι μελωδίες τους είναι 

σχεδόν εξίσου καλλωπισμένες όπως και εκείνες της εποχής του Κουκουζέλη. 

Ομοίως, κατά τον ερευνητή Oliver Strunk, ήδη από το 850 περίπου συντελούνται 

ριζικές αλλαγές στα Δοξαστικά και σε άλλα σημαντικά λειτουργικά μέλη (εωθινά, 

δοξαστικό Πεντηκοστής, ακολουθία Σταυροπροσκυνήσεως), όπου αναπτύσσεται 

ένα καινούργιο και πλέον περίτεχνο συνθετικό ύφος. Τον 10ο αιώνα ο κατάλογος 

των μελωδημάτων (φ. 159r του κώδικα Λαύρας Γ 67) παραδίδεται ως ενδεικτικός 

του μελισματικού τρόπου στη μουσική μεταχείριση. Τα εκεί μνημονευόμενα 

«μελωδήματα» (τα οποία απαντούν τόσο στη σημειογραφία των σλαβωνικών 

Κοντακαρίων όσο και, αργότερα, στο Μέγα Ίσον του Κουκουζέλη), δηλώνουν (με 

συνοπτική παρασήμανση και μνημοτεχνική λογική) ολόκληρες μουσικές θέσεις. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 401

Τους 12ο και 13ο αιώνες για δείγματα καλοφωνικού μέλους ομιλούν οι 

ερευνητές Kenneth Levy, Jørgen Raasted, Christian Thodberg. Ο τελευταίος 

εστιάζει την προσοχή στο μουσικό βιβλίο του Ψαλτικού, στο οποίο περιέχεται το 

μεγαλύτερο μέρος των Κοντακίων. Μεσολαβεί η ιστορικά σκαιοτάτη περίοδος 

της Φραγκοκρατίας (1204-1261)· το θέατρο της μουσικής εξέλιξης μετατοπίζεται 

στον Ελλαδικό χώρο (Άγιον Ορος, Θεσσαλονίκη), αλλά και στη Μεγάλη 

Ελλάδα. Ευνοϊκές συνθήκες για μουσική δημιουργία διαμορφώνονται από την 

ανάκτηση της Κωνσταντινούπολης (1261) και εντεύθεν. Τότε εμφανίζονται και οι 

πρώτοι επώνυμοι μελοποιοί καλοφωνικών συνθέσεων· αναφέρονται, ενδεικτικά, 

κάποια ονόματα: Φωκάς Φιλαδελφείας, Γερμανός μοναχός, Αβασιώτης, Κλωβάς, 

Μιχαήλ Πατζάδος, Νικόλαος Κάλλιστος, Νικόλαος Καμπάνης, Συμεών Ψηρίτζης, 

Καρβουναριώτης, Θεόδωρος Μανουγράς, Λέων Αρμυριώτης, Νικηφόρος Ηθικός, 

Γρηγόριος δομέστικος. Κατά την πεντηκονταετία 1261-1309 λαμβάνει την τελική 

του μορφή το ρεπερτόριο του μουσικού βιβλίου του Ψαλτικού [βλ. τον κατά 

το έτος 1289 χρονολογημένο σχετικό κώδικα Contacarium Ashburnhamense 

64 (Carsten Høeg: Monumenta Musicae Byzantinae, Facsimiles IV, 1956)]. 

Χαρακτηριστική είναι εδώ μαρτυρία Γρηγορίου Μπούνη του Αλυάτου (κώδικας 

Σινά 1262, Κοντακάριο, του έτους 1437, φ. 1r): Ἀρχὴ σὺν θεῷ ἁγίῳ τῶν 
κοντακίων τοῦ ὅλου ἐνιαυτοῦ ἀπ’ ἀρχῆς τῆς ἰνδίκτου μέχρι συμπληρώσεως τοῦ 
Αὐγούστου μηνός. Ἐποιήθησαν μὲν παρὰ τοῦ δομεστίκου ἐκείνου κύρη Μιχαὴλ 
Ἀνεώτου· ἐκαλλωπίσθησαν δὲ παρὰ τοῦ πρωτοψάλτου κὺρ Ἰωάννου Γλυκέος. 
Ὕστερον δὲ ἐγράφησαν καὶ παρὰ τοῦ μαΐστορος κὺρ Ἰωάννου Κουκουζέλη, 
συντετμημένα καὶ σαφέστατα, καὶ γὰρ πολλὰς εἶχον μακρολογίας. Ακόμη πιο 

ενδιαφέρουσα είναι η χρήση του όρου καλοφωνικόν σε δύο χειρόγραφα του 

13ου αιώνα [Κρυπτοφέρρης Γ.γ IV (σ. 97: Καλοφωνικὸν εἰς τὰ ἅγια Πάθη) & 

Μεσσήνης ΡΙΑ 161 (φ. 20: Σὺν θεῷ καλοφωνικόν, ἀρχόμενον ἀπὸ τῆς πρώτης 
μελῳδίας)]. Στο τελευταίο χειρόγραφο (στην ενότητα των θεοτοκίων, φ. 76v 

κ.ε.) αποτολμάται, μάλιστα, πάνω σε προκαθορισμένο κείμενο, προσθήκη των 

ακόλουθων ελεύθερων στίχων:

Τί ἐπιμένεις, ὦ ψυχή μου, καὶ οὐκ ἐργάζου ἀγαθόν;

Ἐννόησον τὴν κρίσιν καὶ τὴν φλόγα τοῦ πυρός.

Λάβε κατὰ νοῦν τὴν κρίσιν, τὴν μέλλουσαν κρίσιν.

Ἐννόησον τὴν κρίσιν καὶ τὴν φλόγα τοῦ πυρός.



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

402

Ἐννόησον καὶ στέναξον. 

Ἐννόησον καὶ βόησον.

Ἱλάσθητι, συγχώρησον καὶ στέναξον. 

Καὶ δάκρυσον καὶ βόησον.

Ἱλάσθητι καὶ βόησον τῷ κριτῇ·

ἥμαρτόν σοι, Κύριε, ἐλέησόν με.

Το Καλοφωνικό Μέλος

Τον 14ο αιώνα (κατά την πεντηκονταετία 1309-1361) οροθετείται το καλοφωνικό 

μέλος. Η καλοφωνία φανερώνεται μεγαλοπρεπώς και εκτεταμένως μέσω ενός 

νέου μουσικού βιβλίου· της Παπαδικής. Τόσο η συγκεκριμένη ψαλτική τεχνική 

όσο και η σύνθεση-κωδικοποίηση του βιβλίου της Παπαδικής συσχετίζεται με το 

όνομα και την όλη μουσική δραστηριότητα Ιωάννου μαΐστορος του Κουκουζέλη 

[πρώτη μνεία το 1302 (Ειρμολόγιο Λένιγκραντ 121) και στη συνέχεια το 1309 

(Ειρμολόγιο Σινά 1256)]. Μέσα από τον κώδικα ΕΒΕ 2458, Παπαδική, του έτους 

1336 [: Ἀκολουθίαι, συντεθειμέναι παρὰ τοῦ μαΐστορος κυροῦ Ἰωάννου τοῦ 
Κουκουζέλη, ἀπ’ ἀρχῆς τοῦ μεγάλου Ἑσπερινοῦ μέχρι καὶ τῆς συμπληρώσεως τῆς 
θείας Λειτουργίας], προσεγγίζεται η εμφάνιση, καταγραφή και κωδικοποίηση 

του είδους των μαθημάτων. Εκεί παραδίδονται διαμορφωμένες οι ακόλουθες 

ενότητες μελοποιημάτων:

1. Εσπερινός

Ανοιξαντάρια

Μακάριος ανήρ

Καλοφωνικοί στίχοι του 2ου ψαλμού

Κεκραγάρια

Λυχνικά-Δοχές

Δοχές μετ’ επιφωνημάτων

2. Όρθρος

Θεός Κύριος

Αλληλουϊάρια

Προκείμενα

Πολυέλεος-Αντίφωνα

Άμωμος

Πασαπνοάρια όρθρου 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 403

Μεγαλυνάρια καλοφωνικά-Τιμιωτέρες

Πασαπνοάρια αίνων

Επιφωνήματα

3. Λειτουργία

Τυπικά-Μακαρισμοί

Εισοδικά

Πολυχρονισμοί-Φήμες

Τρισάγιον

Προκείμενα (άμνημα-εβδομάδος)

Αλληλουϊάρια

Χερουβικά

Λειτουργίες Μ. Βασιλείου-Προηγιασμένων

Κοινωνικά

Κατανυκτικά

Ακάθιστος Ύμνος

Κρατήματα

Αναγραμματισμοί

Πρωτογενώς αξιοπαρατήρητα επ᾽ αυτών στοιχεία είναι τα ακόλουθα: 

η συναγωγή μελών παλαιών (ανωνύμων) και νέων (επωνύμων), των μεν 

συντόμων, των δε εκτενών (καλοφωνικών) | η παγιωμένη ορολογία [: Καλοφωνία 

(στίχοι καλοφωνικοί...), Καλοφωνάρης ή Μονοφωνάρης (ο ερμηνευτής των 

καλοφωνιών...), Αναγραμματισμοί-Αναποδισμοί-Κρατήματα-Πρόλογοι (στίχοι 

καλοφωνικοί, κοντάκια μετ’ αναγραμματισμών και κρατημάτων...), Κατανυκτικά- 
Δεκαπεντασύλλαβες συνθέσεις, Ασματικό δοξαστικό θ´  Ώρας Θεοφανείων (Τὴν 
χεῖρά σου τὴν ἁψαμένην...)] | το χρησιμοποιούμενο ποιητικὸ κείμενο [: α´. Ψαλμοί 

του Δαβίδ· β´. Βυζαντινὰ υμνογραφήματα (κοντάκια, στιχηρά ιδιόμελα, ειρμοί 

και τροπάρια κανόνων...)· γ´. Κρατήματα]. Προκύπτει έτσι άμεσα μια πρώτη 

επιμέρους κατηγοριοποίηση των παραδιδόμενων καλοφωνικών συνθέσεων, σε: 

α. Ψαλμικά μαθήματα (της Παπαδικής), που περιλαμβάνουν:

1. Εσπερινός

Καλοφωνικούς στίχους του 2ου ψαλμού

Έντεχνες Δοχές

Προκείμενα μετ’ επιφωνημάτων ή αναφωνημάτων

2. Όρθρος

Καλοφωνικούς στίχους Πολυελέων-Αντιφώνων-Αμώμου



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

404

Προκείμενα (προ του Ευαγγελίου του όρθρου)

Πασαπνοάρια όρθρου 

Μεγαλυνάρια καλοφωνικά-Τιμιωτέρες

Επιφωνήματα

3. Λειτουργία

Τρισάγιον-Δύναμις

Αλληλουϊάρια

Ασματικά Χερουβικά

Κοινωνικά

Στίχους στην απόλυση (Εἴη τὸ ὄνομα Κυρίου εὐλογημένον-Εὐλογήσω, τὸν Κύριον)

β. Καθ’ αυτὸ μαθήματα (του Μαθηματαρίου), που περιλαμβάνουν:

Κοντάκια-Οίκους (Ακάθιστος Ύμνος)

Στιχηρὰ ιδιόμελα (Καλόφωνο Στιχηράριο ή Μαθηματάριο, κατά την τάξη του 

μηνολογίου)

Ειρμούς και τροπάρια κανόνων (θ´ ωδή μεγάλων δεσποτικών-θεομητορικών εορτών, 

αναστασίμων κανόνων ή και τροπάρια κανόνων λοιπών εορτών)

Προσόμοια-Καθίσματα

Εξαποστειλάρια

Απολυτίκια (σε οκτάηχη μαθηματάρικη μορφή)

Φήμες-Πολυχρονισμούς 

Νέες συνθέσεις σε ελεύθερους ή δεκαπεντασύλλαβους στίχους

Γνωριστικά Στοιχεία της Καλοφωνίας

Ως γνωριστικά (και αφοριστικά) στοιχεία της καλοφωνίας αναγνωρίζονται 

πλέον ευχερώς τα ακόλουθα τρία:

1.	 Μέλος καλοφωνικό [δηλ. μέλος πλατύ, εκτενές, καλλωπισμένο, επιτηδευμένο, 

με χρήση αρμόδιων θέσεων και ηχητικές αλλαγές μέσω των φθορών, αλλά 

και  επαναλήψεις του ποιητικού κειμένου (συλλαβών, λέξεων, φράσεων) ή 

και προσθήκη άλλου (ξένου προς το αρχικό) κειμένου]

2.	 Αναγραμματισμοί-Αναποδισμοί [δηλ. ανακατάστρωση του ποιητικού 

κειμένου (σε επίπεδο συλλαβών, λέξεων, φράσεων), με  επαναλήψεις ή 

και προσθήκη άλλου (ξένου προς το αρχικό)  κειμένου· συνεκδοχική 

διαφοροποίηση του αρχικού νοήματος του κειμένου ή τονισμός της 

επιθυμητής από τον μελοποιό νοηματικής διάστασής του, με αναποδισμό 

(δηλ. αλλαγή της σειράς) επί μέρους ενοτήτων του]



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 405

3.	 Κρατήματα-Ηχήματα [δηλ. άσημες (ασήμαντες, άνευ {πρωτογενούς} νοή-

ματος) συλλαβές για την παράταση, τον μορφολογικό χωρισμό ή και τον 

έμμεσο «σχολιασμό» του μέλους]

Ας δούμε δύο χαρακτηριστικά παραδείγματα: 

α. οι δύο πρώτοι στίχοι του 2ου δαβιτικού ψαλμού:

1. 	 Ἵνα τί ἐφρύαξαν ἔθνη, καὶ λαοὶ ἐμελέτησαν κενά;

2.	 Παρέστησαν οἱ βασιλεῖς τῆς γῆς, καὶ οἱ ἄρχοντες συνήχθησαν ἐπὶ τὸ αὐτὸ κατὰ τοῦ 

Κυρίου καὶ κατὰ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ

διαμορφώνονται κατόπιν καλοφωνικής μεταχείρισής τους από τον μαΐστορα 

Ιωάννη τον Κουκουζέλη (ΜΠΤ 703, φ. 227v) ως εξής: 

Ἵνα τί -χικινι...-

Ἵνα τί ἐφρύαξαν ἔ- τὰ ἔθνη καὶ λαοὶ ἐμελέτησαν κενά;

Ἵνα τί ἐφρύαξαν ἔθνη καὶ λαοὶ -ἔθνη καὶ λαοί-, λαοὶ ἐμελέτη- ἐμελέτησαν, 

ἐμελέτησαν κενά;

Ἵνα τί ἐμελέτησαν κενά;

Ἵνα τί ἐφρύαξαν ἔ- τὰ ἔθνη καὶ λαοὶ ἐμελέτησαν κενά;

Ἵνα τί οἱ βασιλεῖς καὶ οἱ ἄρχοντες συνήχθησαν ἐπὶ τὸ αὐτό; -πάλιν-

Ἵνα τί συνήχθησαν κατὰ τοῦ Κυρίου; -πάλιν-

Ἵνα τί παρέ- ἵνα τί παρέστησαν κατὰ τοῦ Κυρίου;

Ἵνα τί παρέστησαν;

Ἵνα τί συνήχθησαν, λαοὶ συνήχθησαν, κατὰ τοῦ Κυρίου καὶ κατὰ τοῦ Χριστοῦ 	

	 αὐτοῦ;

Ἵνα τί;

Τιριριν... [κράτημα]

Ἵνα τί ἐφρύαξαν ἔθνη;

Τιτιτι...τιριριν... [κράτημα]

Ἔθνη καὶ λαοὶ ἐμελέτησαν κενά· ἀλληλούια

β. Οι υπ’ αριθμ. 15-18 στίχοι του 134ου δαβιτικού ψαλμού: 

15.	 Τὰ εἴδωλα τῶν ἐθνῶν ἀργύριον καὶ χρυσίον, ἔργα χειρῶν ἀνθρώπων·

16.	 στόμα ἔχουσι καὶ οὐ λαλήσουσιν, ὀφθαλμοὺς ἔχουσι καὶ οὐκ ὄψονται,

17.	 ὦτα ἔχουσι καὶ οὐκ ἐνωτισθήσονται, οὐδὲ γάρ ἐστι πνεῦμα ἐν τῷ στόματι αὐτῶν.

18.	 ὅμοιοι αὐτοῖς γένοιντο οἱ ποιοῦντες αὐτὰ καὶ πάντες οἱ πεποιθότες ἐπ’ αὐτοῖς.



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

406

διαμορφώνονται κατόπιν ομοειδούς καλοφωνικής μεταχείρισής τους από τον 

μαΐστορα Ιωάννη τον Κουκουζέλη (ΕΒΕ 2458, φ. 102v) ως εξής: 

Οὐδὲ γάρ ἐστι πνεῦμα ἐν τῷ στόματι αὐτῶν καὶ οὐ λαλή- λαλήσουσι, τὰ εἴ- τὰ 

εἴδωλα τῶν ἐθνῶν.

Στόμα ἔχουσι, τὰ εἴδωλα, καὶ οὐ λαλὴ- λαλήσουσι, οὐ λαλήσουσι τὰ εἴδωλα

-πάλιν-· οὐ λαλήσουσι τὰ εἴδωλα, τὰ εἴδωλα τῶν ἐθνῶν, ἀργύριον, ἀργύριον καὶ 

χρυσίον, ἔ -χε- ἔργα, ἔργα χειρῶν ἀνθρώπων, οὐ λαλή- οὐ λαλήσουσι τὰ εἴδωλα, τὰ εἴδω–

χωχω- λα -χαχα- τῶν ἐθνῶν, στόμα ἔχουσι καὶ οὐ- καὶ οὐ λαλή- λαλήσουσι.

Ἀναποδισμός· 

Ὀφθαλμοὺς ἔχουσι, τὰ εἴδωλα, καὶ οὐκ ὄψονται, τὰ εἴδωλα, καὶ οὐ λαλήσουσιν, 

οὐδὲ γάρ ἐστι πνεῦμα ἐν τῷ στόματι αὐτῶν.

Οὐ λαλήσουσι, τὰ εἴδωλα τῶν ἐθνῶν καὶ πάντες οἱ πεποιθότες ἐπ’ αὐτοῖς, στόμα 

ἔχουσι καὶ οὐ λαλή- λαλήσουσι·

ἀλληλούια, ἀλλη -τιριρι...- ναλληλούια, ἀλλη -κικικι...- ναλληλούια, ἀλληλούια.

Η Σχετική με την Καλοφωνία Ορολογία

Εξαιρετικά ενδιαφέρουσα, μουσικολογικά δε και ερευνητικά γοητευτικότατη, 

είναι και η σχετική με την καλοφωνία ορολογία. Μεταφέρουμε, αναδιατυπώνοντας 

και σχολιάζοντας περαιτέρω εδώ, ορισμένους βασικούς όρους: 

Αναγραμματισμός

Αναφέρεται κυρίως σε στιχηρά ιδιόμελα (σπανιώτερα σε μεγαλυνάρια, 

ψαλμικούς στίχους, κοντάκια, ειρμούς, δεκαπεντασύλλαβες συνθέσεις)· 

νοείται ως διαδικασία ανακατάστρωσης ή ανάπλασης πλήρους του δεδομένου 

ποιητικού κειμένου. Αυτό που αλλάζει είναι, αρχικά, η έναρξη (προκρίνεται 

ως τέτοια κάποια άλλη, ενδιάμεση, φράση του κειμένου), ενώ στη συνέχεια, 

βέβαια, «αναδομούνται» διαφορότροπα και τα επί μέρους νοήματα του όλου 

ποιήματος.

Παράδειγμα: το ακόλουθο στιχηρό ιδιόμελο της λιτής των Θεοφανείων (ήχος πλ. δ´),

Σήμερον ἡ κτίσις φωτίζεται·

σήμερον τὰ πάντα εὐφραίνονται,

τὰ οὐράνια ἅμα καὶ τὰ ἐπίγεια.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 407

Ἄγγελοι καὶ ἄνθρωποι συμμίγνυνται·

ὅπου γὰρ βασιλέως παρουσία

καὶ ἡ τάξις παραγίνεται.

Δράμωμεν, τοίνυν, ἐπὶ τὸν Ἰορδάνην.

Ἴδωμεν, πάντες, τὸν Ἰωάννην

πῶς βαπτίζει κορυφὴν

ἀχειροποίητον καὶ ἀναμάρτητον.

Διὸ ἀποστολικὴν φωνὴν προσάδοντες

συμφώνως βοήσωμεν·

Ἐπεφάνη ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ 

ἡ σωτήριος πᾶσιν ἀνθρώποις

καταυγάζουσα καὶ παρέχουσα πιστοῖς

τὸ μέγα ἔλεος.

«αναγραμματίζεται» από τον Ιωάννη Κουκουζέλη (ΕΒΕ 2458, φ. 218r· ἦχος πλ. 

δ´) ως εξής: 

Ἴδωμεν, πάντες, ἴδωμεν τὸν Ἰωάννην

πῶς βαπτίζει κορυφὴν 

ἀχειροποίητον καὶ ἀναμάρτητον,

πάντες ἴδωμεν.

Σήμερον ἡ κτίσις φωτίζεται·

σήμερον τὰ πάντα εὐφραίνονται,

τὰ οὐράνια ἅμα καὶ τὰ ἐπίγεια.

Ἄγγελοι καὶ ἄνθρωποι, καὶ ἄνθρωποι, συμμίγνυνται·

ὅπου γὰρ βασιλέως παρουσία, παρουσία βασιλέως

καὶ ἡ τάξις παραγίνεται, παραγίνεται.

Δράμωμεν, τοίνυν, ἐπὶ τὸν Ἰορδάνην, 

δράμωμεν πάντες καὶ ἴδωμεν τὸν Ἰωάννην

πῶς βαπτίζει, σήμερον, κορυφὴν 

-τιριριτεριρε [κράτημα]- κορυφὴν 

ἀχειροποίητον καὶ ἀναμάρτητον

-τοτοτο [βραχὺ κράτημα]- ἀναμάρτητον.



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

408

Στην εν γένει τεχνική των αναγραμματισμών καθοριστική υπήρξε η συμβολή 

Ιωάννου μαΐστορος του Κουκουζέλη· δηλώνεται τούτο στη σχετική χειρόγραφη 

παράδοση, όπως για παράδειγμα στον κώδικα Ιβήρων 991 (Μαθηματάριο, χφ. 

Κοσμά Μακεδόνος, του έτους 1670), φ. 389r [: Ὡς ἔοικε, ὕστερον ἐκαλλωπίσθη τὸ 
στιχηρὸν ὑπὸ τοῦ Κοντοπετρῆ, ἑπόμενος τῇ ὁδῷ τοῦ ἀναγραμματισμοῦ, ἤτοι τοῦ 
μαΐστορος (για το στιχηρό Γλῶσσαί ποτε)], ή στον κώδικα Διονυσίου 570 (χφ. 

Ιωάννου Πλουσιαδηνού), φ. 216r [: Αἰωνία σου ἡ μνήμη, Ἰωάννη Κουκουζέλη, 
μὲ τὸν δρόμον ὁποὺ ἐφανέρωσας τῆς αὐτῆς ἐπιστήμης (στο τέλος καλοφωνικού 

θεοτοκίου στιχηρού Ἀσπόρως ἐκ θείου πνεύματος)].

Αναποδισμός

Αναφέρεται, ομοίως, σε στιχηρά ιδιόμελα (σπανιώτερα σε μεγαλυνάρια, 

ψαλμικούς στίχους, κοντάκια, ειρμούς, δεκαπεντασύλλαβες συνθέσεις), νοείται, 

όμως, ως διαδικασία ανακατάστρωσης ή ανάπλασης των ποδών (δηλαδή 

των επιμέρους τμημάτων) του δεδομένου ποιητικού κειμένου. Αυτοί οι πόδες 

είναι σαφώς καθορισμένοι στη χειρόγραφη παράδοση των εν λόγω ποιητικών 

κειμένων, επιπλέον όμως προκύπτουν έμμεσα και από την ποιητική δομή 

ορισμένων στιχηρών ιδιομέλων· στοιχεία όπως, μεταξύ άλλων, ο διάλογος, η 

παράθεση παλαιοδιαθηκικών ή καινοδιαθηκικών χωρίων, οι χαιρετισμοί και 

οι επικλήσεις, λειτουργούν ενισχυτικά ώστε ενιαία κείμενα να διαχωρίζονται 

ευκρινώς σε «πόδες», δηλαδή σε επιμέρους νοηματικές περιόδους. Από τον 

αναποδισμό, λοιπόν, δημιουργούνται, τελικά, είτε εκτενέστερες συνθέσεις 

[με τον αναποδισμό, κατά την παραπάνω έννοια, πλήρους του δεδομένου 

ποιητικού κειμένου], είτε άλλες ανεξάρτητες (εκτενέστερες ή συντομότερες) 

συνθέσεις (οι λεγόμενοι απλοί πόδες), με ομοειδή επεξεργασία ενός μόνον ποδός 

(περιορισμένου, δηλαδή, κειμένου) από το σύνολο του δεδομένου ποιήματος.

Παράδειγμα: το ακόλουθο δοξαστικό των εσπερίων της εορτής της 

Μεταμορφώσεως (ήχος πλ. β´),

Α´ ΠΟΥΣ

Προτυπῶν τὴν ἀνάστασιν τὴν σήν,
Χριστὲ ὁ Θεός,

τότε παραλαμβάνεις τοὺς τρεῖς σου μαθητὰς
Πέτρον καὶ Ἰάκωβον καὶ Ἰωάννην,

ἐν τῷ Θαβὼρ ἀνελθών.
Σοῦ δὲ Σωτὴρ μεταμορφουμένου
τὸ θαβώριον ὄρος φωτὶ ἐσκέπετο.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 409

Β´ ΠΟΥΣ

Οἱ μαθηταί σου, Λόγε,
ἔῤῥιψαν ἑαυτοὺς ἐν τῷ ἐδάφει τῆς γῆς
μὴ φέροντες ὁρᾶν τὴν ἀθέατον μορφήν.

Ἄγγελοι δηκόνουν φόβῳ καὶ τρόμῳ.
Οὐρανοὶ ἔφριξαν, 

γῆ ἐτρόμαξεν
ὁρῶντες ἐπὶ γῆς 

τῆς δόξης τὸν Κύριον.

«αναποδίζεται» από τον μαΐστορα Ιωάννη τον Κουκουζέλη (ΜΠΤ 732, φ. 237r· 

ήχος β´) ως εξής:

Τὸ θαβώριον ὄρος, ὄρος τὸ θαβώριον, φωτὶ ἐσκέπε- φωτὶ ἐσκέπετο, ὄρος τὸ θαβώριον
σοῦ μεταμορφουμένου, Χριστὲ Σωτήρ, Χριστὲ Σωτήρ,

ἐσκέπετο, τὸ θα- τὸ θαβώ- τὸ θαβώριον ὄρος, φωτὶ ἐσκέ- ἐσκέπε- φωτὶ ἐσκέπετο
σοῦ μεταμορφουμέ- μεταμορφουμένου

ἐσκέπετο καπνῷ, τὸ ὄρος, τὸ ὄρος τὸ θαβώριον
-τοτοτο... τεριρεμ... [ἐκτενὲς κράτημα]-

φωτὶ ἐσκέπε- ἐσκέπετο, τὸ ὄρος τὸ θαβώριον. 

Ενώ αλλού (ΜΠΤ 732, φ. 240v· ήχος πλ. β´) παραδίδεται και «ἕτερος ποῦς, 

Μάρκου μητροπολίτου Κορίνθου»:

Οἱ -οιοιοι... χοι οι οι...-, -τιτιριριν [κράτημα]- 
Οἱ μαθηταί σου, Λό -οοο..- Λόγε -εχενεανε...-, οἱ μαθηταί σου, Λό- Λόγε,

ἔ -εεε..- ἔῤῥι -ιιι...- ἔῤῥιψαν ἑαυτοὺ -χουχουουου...- ἑαυτοὺς
ἔῤῥι- ἔῤῥιψαν, ἔῤῥιψαν ἑαυτοὺ -χουχουχου- ἑαυτοὺς ἐν τῷ ἐδάφει τῆς γῆς

-λέγε- μὴ φέροντες ὁρᾶ -χαχαναχα- ὁρᾶν τὴν ἀθέατον μορφὴ -κικικι- μορφήν.
Ἄγγελοι διηκόνουν φό- φόβῳκαὶ τρόμῳ -χωχωχω- καὶ τρόμῳ.

Οὐρανοὶ -χοιχοιχοι- οὐρανοὶ ἔφριξαν,
γῆ ἐτρόμα- γῆ ἐτρόμαξε, ἐτρόμαξεν ἡ γῆ, ἐτρόμα- ἐτρόμαξεν

ὁρῶντες ἐπὶ γῆς -τιτιτι.. [ἐκτενὲς κράτημα]-
τῆς δόξης, τῆς δόξης τὸν Κυ -χυυνυ- τὸν Κύριον.

Μεταξύ κοινών (μη καλοφωνικών) και καλοφωνικών («αναγραμματισμένων» 

ή «αναποδισμένων») στιχηρών ιδιομέλων υφίσταται προφανής σχέση, και όχι 

μόνον ως προς την ταυτότητα του ποιητικού κειμένου· από μουσικής άποψης 



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

410

κοινός παραμένει ο ήχος κατά τον οποίο μελοποιούνται αμφότερα (αν και 

στους αναγραμματισμούς εμφανίζονται, εμβόλιμα όμως της όλης μελικής 

ανάπτυξής τους, επιμέρους ηχητικές διαφοροποιήσεις)· αλλά και –ειδικότερα 

για τους αναποδισμούς– οι αρχές των διαμορφουμένων ποδών αντιστοιχούν στα 

σημεία όπου τα μη καλοφωνικά στιχηρά έχουν μαρτυρίες ή ενηχήματα ήχων. 

Καταγράφονται και ενδιαφέρουσες περιπτώσεις, κατά τις οποίες η αρχή [υπό την 

ένδειξη· κείμενον] και το τέλος [υπό την ένδειξη· ἀπὸ χοροῦ ή ὅλοι ὁμοῦ] τόσο του 

κοινού όσο και του καλοφωνικού στιχηρού ταυτίζονται μελικά και παραμένει 

δυνητική η παρεισαγωγή της καλοφωνικής μεταχείρισης [υπό την ένδειξη· 

ἄρχεται ἡ καλλιφωνία ή εἶτα ἄρχεται ὁ μονοφωνάρης] του ενδιάμεσου τμήματος 

της όλης σύνθεσης, όπως για παράδειγμα αυτό καταγράφεται στον κώδικα ΜΠΤ 

732, φ. 234r-v [: Ὁ δομέστικος ἀπὸ χοροῦ· ἦχος πλ. β´ Προτυπῶν τὴν ἀνάστασιν - 
Εἶτα γίνεται καλλιφωνία, ὁ δομέστικος ἀπ’ ἔξω· Τότε παραλαμβάνεις].

Μάθημα

Ως μαθήματα [δηλαδή αντικείμενα σπουδής και άσκησης και μελέτης μουσικής] 

χαρακτηρίζονται (για πρώτη φορά κατά τον 15ο αιώνα, από τον λαμπαδάριο 

Μανουήλ τον Χρυσάφη, αλλά και από τον ιερομόναχο Γαβριήλ) συλλήβδην οι 

καλοφωνικές συνθέσεις, υπό την έννοια ότι “<they> are mathēmata [lessons] for 
the coming generations of this high and remarkable art and shoud be the subject of 
special study toward the tradition’s preservations” [σ. 83], καθώς “the very nature 
of these compositions themselves, which includes the many intricacies encountered 
that must be learned for performance; it assumes a long and difficult discipleship 
under a maistōr or accomplished music teacher” [σ. 86]. Το σύνολο της μελικής 

παραγωγής των μαθημάτων ανθολογήθηκε (κατά τα μέσα του 16ου αιώνα) σε 

ειδικό μουσικό βιβλίο, τον κώδικα του λεγόμενου Μαθηματαρίου.

Επιφωνήματα

Συναντώνται, κυρίως, στα (με καλοφωνικό τρόπο μελοποιημένα) προκείμενα 

του εσπερινού και του όρθρου. Ως επιφώνημα νοείται μία (συνήθως 

αναγραμματισμένη) φράση από τους ψαλμικούς στίχους που συνιστούν το 

εκάστοτε προκείμενο, η οποία επαναλαμβάνεται στερεότυπα, δυό και τρεις και 

τέσσερις και πέντε φορές, εμβόλιμα της υπόλοιπης μελικής ανάπτυξης της όλης 

σύνθεσης. Άρα το επιφώνημα, που γράφεται στα μουσικά χειρόγραφα με κόκκινο 

μελάνι (ως ένδειξη ότι πρέπει να ψαλεί από τον μονοφωνάρη), ονομάστηκε έτσι 

για ευνόητους λόγους.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 411

Παραδείγματα:

Ἀπ’ ὧδε γίνεται καλοφωνία μετ’ ἐπιφωνημάτων· ποίημα κὺρ Ἰωάννου μαΐστορος τοῦ 

Κουκουζέλη· ἦχος πλ. δ´

ΤΟ ΠΡΟΚΕΙΜΕΝΟ:	  Ἐνεδύσατο, Κύριος, δύναμιν καὶ περιεζώσατο

ΤΟ ΕΠΙΦΩΝΗΜΑ: 	 Δύναμιν ἐνεδύσατο καὶ περιεζώσατο

[ΕΒΕ 2406, φ. 63v]

	 Τοῦ μαΐστορος, μετ’ ἐπιφωνημάτων· ἦχος πλ. β´

ΤΟ ΠΡΟΚΕΙΜΕΝΟ:	 Ἐξομολογήσομαί σοι, Κύριε, ἐν ὅλῃ καρδίᾳ μου, διηγήσομαι 

πάντα τὰ θαυμάσιά σου [Ἀνάστηθι, Κύριε, ὁ Θεός μου, 

ὑψωθήτω ἡ χείρ σου, μὴ ἐπιλάθῃ τῶν πενήτων σου εἰς τέλος]

ΤΟ ΕΠΙΦΩΝΗΜΑ:	 Ὑψωθήτω ἡ χείρ σου, Κύριε, μὴ ἐπιλάθῃ τῶν πενήτων σου 

εἰς τέλος

[ΕΒΕ 2406, φ. 159v]

Αναφώνημα

Απαντά, κυρίως, στη μελοποίηση της δεύτερης στάσης του πολυελέου του 

Κουκουμά, η σε αντίστοιχες περιπτώσεις του Αμώμου. Πρόκειται για παρεμβολή 

(μουσική απάντηση) του ενός προς τον άλλο χορό ψαλτών, η οποία περιλαμβάνει 

κράτημα-ήχημα και τμήμα (συνήθως το εφύμνιο) του προηγουμένως ψαλέντος 

στίχου. Ο μουσικός διάλογος που αναπτύσσεται σε μια κατά τέτοιο τρόπο 

μελοποιημένη σύνθεση είναι όντως εντυπωσιακός.

Παράδειγμα: από τον οκτάηχο πολυέλεο του Κουκουμά, μετά τον στίχο· 

Καὶ ἐλυτρώσατο ἡμᾶς ἐκ τῶν ἐχθρῶν ἡμῶν

Ἀπ’ ὦδε ἄρχονται τὰ ἀναφωνήματα μετὰ βαστακτῶν

Ὁ δεξιὸς δομέστικος ἀπ’ ἔξω· ἦχος πλ. β νενανὼ Ετετετανε

Τὸ αὐτὸ καὶ ὁ ἀριστερός· 

καὶ πάλιν ὁ δεξιὸς ἕτερον· [ἦχος] νενανὼ τετράφωνος Ετετετενεχε

Πάλιν τὸ αὐτό· 

εἶτα ὁ δεξιός· [ἦχος] πλ. δ’ Αννανενα

Τὸ αὐτὸ καὶ ὁ ἀριστερός· 

εἶτα πάλιν ὁ δεξιὸς καὶ ὁ ἀριστερός· [ἦχος] νενανὼ Εανεενα

[καὶ ὁ ἀριστερός· [ἦχος] νενανὼ Εανεενα]

Ὁ δεξιὸς χορὸς λέγει· [ἦχος πλ. β´] νενανὼ Ενενανε τῶν ἐχθρῶν ἡμῶν

Τὸ αὐτὸ καὶ ὁ ἀριστερός· 



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

412

καὶ πάλιν ὁ δεξιὸς λέγει, μελέτη ἀπὸ χοροῦ· [ἦχος] α´ Ἀλληλούια

Ἀναφώνημα τοῦ δευτέρου χοροῦ, ἤτοι τοῦ ἀριστεροῦ· [ἦχος] α´ Ὅτι 

εἰς τὸν αἰῶνα

Ἀναφώνημα δεξιὸν ὅλον βαστακτόν· [ἦχος πλ. β´] νενανὼ Ενανενενα

Καὶ ὁ ἀριστερὸς τὸ αὐτό· 

εἶτα ὁ δεξιός· [ἦχος πλ. β´] νενανὼ Ετετετε

Τὸ αὐτὸ καὶ ἀριστερός· 

καὶ ὁ δεξιὸς λέγει· [ἦχος] δ´ Ανενανε

Ὁ ἀριστερὸς τὸ αὐτό· 

καὶ ὁ δεξιὸς λέγει· [ἦχος] δ´ Ανετανανε

Τὸ αὐτὸ καὶ ὁ ἀριστερός· 

εἶτα ὁ δεξιός· [ἦχος πλ. β´ ] νενανὼ Ετετετετε

Καὶ ὁ ἀριστερὸς τὸ αὐτό· 

εἶτα ὁ δεξιός· [ἦχος] νενανὼ τετράφωνος Ὅτι εἰς τὸν αἰῶνα τò ἔλεος 

αὐτοῦ

Καὶ ὁ ἀριστερὸς τὸ αὐτό· 

εἶθ’ οὕτως ὁ δεξιὸς λέγει· [ἦχος πλ. δ´] νανὰ Εἰς τὸν αἰῶνα τὸ ἔλεος αὐτοῦ

Καὶ ὁ ἀριστερὸς πάλιν τὸ αὐτό· 

εἶθ’ οὕτως ὁ δεξιός· [ἦχος] πλ. δ´ Τὸ ἔλεος αὐτοῦ

Ὁ ἀριστερὸς τὸ αὐτό· 

καὶ πάλιν ὁ δεξιός· [ἦχος βαρὺς τετράφωνος] Ανανετανανε

Ἕτερον· [ἦχος βαρὺς τετράφωνος] Ανανενενε Ἀλληλούια

[ΕΒΕ 2406, φφ. 149r-150v]

Ουσιαστικά, πάντως, κρίνοντας βάσει της επεξεργασίας του ποιητικού κειμένου, 

τα εν λόγω αναφωνήματα αναπτύσσονται κατά πέντε ενότητες: α) μια πρώτη 

τριπλή σειρά αναφωνημάτων, μελισμένων των μεν δύο εκατέρωθεν κατά τον πλ. 

β´ νενανώ, του δε ενός μεσαίου κατά τον πλ. δ´ ήχο· β) την κατά πλ. β´ νενανώ 

ήχο μελοποίηση του ακροτελεύτιου τμήματος του αρμόδιου ψαλμικού στίχου· 

τῶν ἐχθρῶν ἡμῶν· γ) την κατά τον α´ ήχο μελοποίηση του αρχικού τμήματος 

του εφυμνίου· ἀλληλούια· ὅτι εἰς τὸν αἰῶνα· δ) μια δεύτερη τριπλή σειρά 

αναφωνημάτων, μελισμένων των μεν δύο εκατέρωθεν κατά τον πλ. β´ νενανώ, 

του δε ενός μεσαίου κατά τον δ´ ήχο· ε) την κατά διαδοχική τρίηχη εκδοχή (ήχοι: 

νενανώ τετράφωνος, πλ. δ´ τρίφωνος [νανά] και βαρύς τετράφωνος) μελοποίηση 

του υπολειπόμενου τμήματος του εφυμνίου· ὅτι εἰς τὸν αἰῶνα, τὸ ἔλεος αὐτοῦ· 
ἀλληλούια.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 413

Άλλαγμα

Πρόκειται για τεχνικό, κατά κάποιο τρόπο, όρο, που χρησιμοποιείται ευρέως 

για να δηλώσει, ακριβώς, την αλλαγή του μέλους, είτε από άποψη μελικής 

ανάπτυξης και μεταχείρισης (διαρκούντος του ίδιου ήχου), είτε από άποψη 

ηχητικής μεταβολής και μετάβασης από ένα ήχο σε άλλο. Χαρακτηριστική είναι 

η χρήση του όρου στις μεγάλες ενότητες της παπαδικής μελοποιίας (για τον 

εσπερινό: Ανοιξαντάρια-Μακάριος ἀνήρ· για τον όρθρο: Πολυέλεος-Άμωμος), 

όπου η μελοποίηση αναπτύσσεται συνήθως ομοιότροπα κατά ζεύγη (ή ευρύτερες 

ενότητες ζυγών πάντοτε) στίχων, οπότε τα «αλλάγματα» οροθετούν, ακριβώς, 

αυτές τις μορφολογικές-μελικές διαφοροποιήσεις. Ενδιαφέρουσα είναι, ακόμη, 

η περίπτωση όπου ο όρος άλλαγμα σχετίζεται με κάποια τοπική παράδοση 

(ἄλλαγμα θετταλικόν, θεσσαλονικαῖον, πολίτικον, λατρινόν)· είναι, μάλιστα, 

πιθανό να παρατηρηθεί, πάνω στο ίδιο ποίημα, μια αξιοσημείωτη «συναγωγή» 

ποικίλων μελικών εκδοχών («ἀλλαγμάτων»), ενδεικτικών διαφόρων χρονικών 

περιόδων ή επιμέρους τοπικών παραδόσεων. 

Επιβολή

Ο όρος χρησιμοποιείται στα μαθήματα, για να δηλωθεί η –πάνω σε συγκεκριμένο 

μελοποίημα– προσθήκη μιας –μελοποιημένης από άλλο μελοποιό– σύνθεσης· 

η επιβαλλόμενη αυτή αυτόνομη σύνθεση είναι συνήθως βραχείας έκτασης και 

αποτελείται είτε απλώς από ένα κράτημα (η συνηθέστερη περίπτωση), είτε από 

κάποιο συγκεκριμένο τμήμα του προϋπάρχοντος μελοποιήματος (το οποίο 

ενδέχεται σε ορισμένες περιπτώσεις και να αντικαθιστά, πραγματικά η δυνητικά)· 

προστίθεται, αναλόγως, στη μέση ή στο τέλος του προϋφιστάμενου μελοποιήματος, 

του «κειμένου», όπως μαρτυρείται στα χειρόγραφα, ένδειξη με την οποία δηλώνεται 

και η (μετά το πέρας της επιβολής) επιστροφή σ’ αυτό. Άρα, η επιβολή συνιστά ένα, 

κατά κάποιο τρόπο, «μουσικό σχολιασμό» (πάντοτε, βέβαια, με καλλωπιστική 

διάθεση) κάποιου μεταγενέστερου μελοποιού πάνω σε προγενέστερη σύνθεση.

Παραδείγματα:

Παλαιόν, ἐκαλλωπίσθη δὲ παρὰ τοῦ Κορώνη κὺρ Ξένου καὶ πρωτοψάλτου· ἦχος α´ 

Πᾶσα πνοή

F	Ἐπιβολὴ τοῦ Κορώνη· ἦχος πλ. δ´ Ορρον τον

[ΕΒΕ 2406, φφ. 77v, 78v]

Τῇ η´ Ἰουνίου, ἐπὶ τῇ ἀνακομιδῇ τοῦ λειψάνου τοῦ ἁγίου Θεοδώρου τοῦ στρατηλάτου

Στιχηρὸν καλοφωνικόν, [ἀνωνύμως]· ἦχος πλ. δ´. 



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

414

Τῶν τοῦ Θεοῦ δωρεῶν ὡς ἐπώνυμον, καὶ τῆς αὐτοῦ κληρονόμον μακαριότητος,

πάντες εὐφημήσωμεν πιστοί, καὶ μακαρίσωμεν ἐπαξίως,

Θεόδωρον τὸν γενναῖον Μεγαλομάρτυρα, τῆς οἰκουμένης τὸν ὑπέρμαχον·

πρεσβεύει γὰρ Χριστῷ τῷ Θεῷ, ὑπὲρ τῶν ψυχῶν ἡμῶν

F	Ἐκ τοῦ αὐτοῦ στιχηροῦ ἐπιβολὴ τοῦ μαΐστορος Ἰωάννου Κουκουζέλη· ἦχος δ´ 

Μακαρίσωμεν, πάντες, Θεόδωρον

[Ιβήρων 991, φφ. 210v, 213r]

Παρεκβολή

Ο όρος διαφοροποιείται του ανωτέρω (επιβολή) υπό την έννοια ότι το μέλος 

που προστίθεται σε προϋφισταμένη σύνθεση είναι εντελώς ξένο σε σχέση 

με την αρχική σύνθεση (δηλαδή, δεν αποτελείται από τμήμα του ποιητικού 

του κειμένου ή δεν προβλεπόταν στην δομική έκταση της πρώτης σύνθεσης). 

Συνήθως, πάντως, οι δύο όροι (επιβολή-παρεκβολή) εναλλάσσονται στα 

μουσικά χειρόγραφα με την ίδια έννοια· ενίοτε, μάλιστα, απαντά και ο 

όρος παρεμβολή. Κατά βάση, λοιπόν, πρόκειται για προσθήκες νέου μέλους 

πάνω σε προϋπάρχουσα σύνθεση (όπως χαρακτηριστικά περιγράφεται και 

στον κώδικα Κωνσταμονίτου 86, φ. 246r: ...παρεκβολαὶ καὶ προσθέσεις καὶ 
καλλωπισμοί...)· ειδικότερα, ορθότερο θα ήταν, ίσως, να νοείται ως επιβολή το 

μέλος που στηρίζεται σε τμήμα του ποιητικού κειμένου της αρχικής σύνθεσης 

και ως παρεκβολή το μέλος που, από την άποψη του ποιητικού κειμένου, 

δεν σχετίζεται με την αρχική σύνθεση (στηρίζεται, για παράδειγμα, μόνον σε 

κράτημα).

Παρεκβολές συναντούμε κυρίως στο μέλος των Χερουβικών:

Ἕτερον Χερουβικόν, ποίημα κὺρ Μανουὴλ τοῦ Ἀγαλλιανοῦ· ἦχος β´ Οἱ τὰ Χερουβίμ

Παρεκβολή, κὺρ Θεοδώρου τοῦ Κατακαλῶν· ἦχος β´ Ὡς τὸν βασιλέα... τεριρεμ... τῶν 

ὅλων ὑποδεξόμενοι

Ἕτερον Χερουβικόν, λεγόμενον δυσικόν, κὺρ Ἀγάθωνος τοῦ Κορώνη· ἦχος πλ. β´ 

Οἱ τὰ Χερουβίμ

Παρεκβολή, κὺρ Μάρκου ἱερομονάχου ἐκ τῆς μονῆς τῶν Ξανθοπούλων· ἦχος πλ. β´ 

Τὸν βασιλέα... τεριρεμ
[ΕΒΕ 2406, φφ. 243r, 243v, 246r]

Πρόλογος

Ως πρόλογος θα μπορούσε κάλλιστα να εννοηθεί μια βραχεία μελωδική 

εισαγωγή σε κάποια εκτενέστερη μουσική σύνθεση, το ποιητικό κείμενο 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 415

της οποίας διαμορφώνεται από την αρχή της σύνθεσης (προ της οποίας 

αναπτύσσεται), διευρυμένο και με κράτημα. Στην ψαλτική παράδοση, 

πάντως, ο πρόλογος εμφανίζεται (μάλιστα δε σε εκτεταμένες ενότητες) 

στους καλοφωνικούς στίχους του Μακάριος ανήρ (για τον εσπερινό) και 

του Πολυελέου (για τον όρθρο) και είναι ενδιαφέρον ότι λειτουργεί σαν 

«δικαιολογία» προκειμένου ένα κράτημα να ενταχθεί στο πλαίσιο αυτών των 

ενοτήτων. Άρα, πρόλογος είναι μάλλον μια «επίφαση ποιητικού κειμένου», 

δηλαδή το αρχικό τμήμα ενός ψαλμικού στίχου (μελοποιημένο κατά βραχεία 

μελική ανάπτυξη), που λειτουργεί ως εισαγωγή σε κάποιο εκτενές κράτημα. 

Συνεκδοχικά, πρόλογοι χαρακτηρίζονται συχνά στα μουσικά χειρόγραφα 

και αυτά καθεαυτά τα κρατήματα, πολλά των οποίων φέρουν και ιδιότυπες 

ενδιαφέρουσες ονομασίες (εθνικόν, ανακαράς, τροχός, κ.λπ.).

Καταβασία

Ο όρος αφορά αποκλειστικά στο είδος των κρατημάτων και νοείται ως 

προσθήκη ενός κρατήματος ως συμπλήρωμα στο τέλος άλλου κρατήματος· όταν 

το προστιθέμενο κράτημα είναι εκτενές απαντά και ο συναφής όρος μεγάλη 
καταβασία.

Ομόνοια

Όρος συνώνυμος της καταβασίας, όπως τεκμαίρεται από μαρτυρία του κώδικα 

ΕΒΕ 2406, φ. 18v: Ὁμόνοια συνοπτική, ἥτις λέγεται καταβασία. Παρόμοια 

διασαφητική μαρτυρία διαβάζουμε και στον κώδικα Κουτλουμουσίου 456, 

φ. 466r: Ἕτερον, ψαλλόμενον εἰς τὸ τέλος πάσης ἀκολουθίας, τὸ λεγόμενον 
ὁμόνοια, τοῦ Γλυκέος· ἦχος πλ. δ´ Εεερετερε. Και στις δύο περιπτώσεις πρόκειται 

για βραχέα κρατήματα. Άρα, καταβασία και ομόνοια είναι σύντομα καταληκτικά 

κρατήματα, ψαλλόμενα στο τέλος μιας καλοφωνικής σύνθεσης· η διαφορετική 

ονομασία τους δεν είναι απίθανο να δηλώνει τον τόπο (π.χ. στο κέντρο του ναού, 

αφού οι ψάλτες κατέβουν από τα αναλόγιά τους) και τον τρόπο (ομοφώνως και 

από χορού, δηλαδή όλοι ομού) ψαλμώδησής τους.

Χειρόγραφη Παράδοση της Καλοφωνίας

Η γνώση όλων των παραπάνω πληροφοριών τεκμαίρεται ασφαλώς και 

ερείδεται στερρώς στους παραδιδόμενους σχετικούς κώδικες, που (πέρα της ήδη 

μνημονευθείσας Παπαδικής) είναι οι ακόλουθοι:



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

416

Κρατηματάριο

Ως κράτημα νοητέα εκείνη η μουσική σύνθεση που «κρατά», παρατείνει 

δηλαδή και επιμηκύνει, το μέλος· αποτελεί οργανικό τμήμα, γέννημα και 

ανάγκη, της καλοφωνίας. Ως ποιητικό κείμενο τα κρατήματα χρησιμοποιούν 

άσημες (φαινομενικά ασήμαντες) συλλαβές, όπως ανανε, τοτοτο, τορορο, 
τιτιτι, τιριρι, τετετε, τεριρεμ, γι’ αυτό και ονομάζονται -αναλόγως- ηχήματα, 

νενανίσματα, τερεντίσματα, τερετισμοί κ.λπ. Από άποψη καλλιτεχνικής 

αξίας τα κρατήματα αποτελούν τον κολοφώνα της βυζαντινής μελοποιίας, 

μια μορφή απόλυτης μουσικής, το μόνο δείγμα της ψαλτικής μελοποιίας 

όπου η μουσική αυτονομείται και λειτουργεί μόνον χάριν της τέχνης και της 

αισθητικής απόλαυσης. Στη μελοποιία των κρατημάτων διακρίνονται δύο 

εποχές· η βυζαντινή και η μεταβυζαντινή. Τα βυζαντινά κρατήματα, κυρίως 

τμήματα εκτενέστερων καλοφωνικών συνθέσεων αλλά και πολυάριθμες 

άλλες αυτοτελείς συνθέσεις, είναι εκείνα που θησαυρίζονται στο βιβλίο του 

Κρατηματαρίου, που εμφανίζεται για πρώτη φορά περί τα τέλη του 17ου 

αιώνα. Τα μεταβυζαντινά κρατήματα, δημιουργήματα κυρίως του 2ου μισού 

του 18ου αιώνα, απαντούν ως μέρος του Καλοφωνικού Ειρμολογίου, γι’ αυτό 

και ανθολογούνται συγκεντρωμένα στο δεύτερο μέρος αυτού του μουσικού 

κώδικα. 

Μαθηματάριο (Καλόφωνο Στιχηράριο)

Ως μουσικός κώδικας το Μαθηματάριο ή Καλόφωνο Στιχηράριο εμφανίζεται το 

πρώτο μισό του 15ου αιώνα. Το βιβλίο αυτό περιέχει τα καλοφωνικά στιχηρά 

(εξ ου και ο τίτλος Στιχηράριο Καλόφωνο), μαθήματα δηλαδή του Μηνολογίου 

και του λοιπού Εορτολογίου κατά τον κύκλο του εκκλησιαστικού έτους. 

Περιλαμβάνει, επίσης, θεοτοκία μαθήματα, αναγραμματισμούς, κατανυκτικά 

μαθήματα, συνθέσεις πάνω σε δεκαπεντασύλλαβο στίχο, και άλλα μαθήματα (γι’ 

αυτό και ο γενικός τίτλος Μαθηματάριο, ο οποίος χρησιμοποιείται σταθερά από 

τα μέσα του 16ου αιώνα και εφεξής).

Οικηματάριο

Τα Οικηματάρια είναι μουσικοί κώδικες που περιέχουν μελοποιημένους Οίκους 

(τα επιμέρους τμήματα δηλαδή, τις στροφές) Κοντακίων. Σημειωτέον, πάντως, 

ότι στα μουσικά αυτά βιβλία, τα οποία αποτελούν εξέλιξη των παλαιών 

Κοντακαρίων ή των υπό το όνομα «Ψαλτικόν» γνωριζόμενων κωδίκων, 

περιλαμβάνονται μελοποιημένα μόνον το προοίμιο ή κουκούλιο και ο πρώτος 

οίκος των κοντακίων. Πλήρως μελοποιήθηκε, μάλιστα κατά καλοφωνικό 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 395-418

REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ 417

τρόπο, μόνον το κοντάκιο του Ακαθίστου Ύμνου, το οποίο ανθολογήθηκε και 

αυτοτελώς σε ομώνυμο κώδικα.

Εκδοτικά Ευκταία

Ευκταίο θα ήταν, οπωσδήποτε, αν στην παρούσα λαμπρή έκδοση επισημαινόταν 

αυτοτελώς η επιπλέον βιβλιογραφία που χρησιμοποιήθηκε κατά την ερευνητικά 

επικαιροποιημένη και βιβλιογραφικά ενημερωμένη αγγλόφωνη εκδοχή του 

έργου. Παρόμοιο εγχείρημα [που, όπως και στην αρχή του παρόντος κειμένου 

επισημάνθηκε, επιχειρήθηκε, έμμεσα εν προκειμένω, στα σχετικά προλογικά του 

βιβλίου σημειώματα] θα διευκόλυνε καθοριστικά και τους (ήδη γνωρίζοντας 

την ώς τώρα κυκλοφορούμενη εκδοχή του) ελληνόφωνους, κυρίως, χρήστες του 

βιβλίου.

Ιδιαίτερα χρήσιμη θα ήταν, επίσης, και η προσθήκη ενός ελληνο-

αγγλικού γλωσσαρίου της χρησιμοποιούμενης εξειδικευμένης μουσικολογικής 

ορολογίας· καθώς, όπως και εκ προοιμίου ήδη αρμοδίως υπογραμμίσθηκε, 

παρόμοιο μεταφραστικό εγχείρημα διεκδικεί αναντίρρητα διεθνή πρωτοτυπία, 

η εγκυρότητα (και χρηστικότητα) ενός παρόμοιου γλωσσαρίου θα ήταν 

αναμφίβολα πανθομολογούμενη. Παραθέτω στη συνέχεια, εντελώς ενδεικτικά 

και ως κατα-κλείδα του παρόντος κειμένου, δείγμα μιας ανάλογης απόπειρας επί 

τη βάσει ευάριθμων, χρησιμοποιούμενων στο παρόν βιβλίο, όρων· καταφαίνεται 

έτσι και η εν προκειμένω τηρηθείσα, από τον μεταφραστή του έργου, διττή 

τάση: αφενός μεν μια (δυναμική) επιλογή αμιγώς αγγλιστί μετάφρασης των 

χρησιμοποιούμενων όρων (την αναγκαιότητα της οποίας και συμμεριζόμαστε 

ολόθυμα),

ψαλτική τέχνη psaltic art
καλοφωνία ή καλλιφωνία kalophony
καλοφωνικά γένη και είδη kalophonic genera and forms
αναγραμματισμοί anagrams
οκτάηχο eight-modal
τριαδικά triadic - trinitarian
αναστάσιμα resurrectional
δογματικά dogmatic

αφετέρου δε άλλη (συντηρητικότερη) διάθεση απλής αγγλιστί μεταγραφής 

ομοειδών όρων (η σκοπιμότητα, και κυρίως η αποτελεσματικότητα, της οποίας 

οφείλει πλέον να μας προβληματίζει σοβαρά):



	 REVIEW ARTICLE/ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΟ ΔΟΚΙΜΙΟ

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 395-418

418

βυζαντινή μελοποιία byzantine melopœïa
μάθημα/μαθήματα mathēma / mathēmata
αναποδισμοί anapodismoi
πόδες podes
επιφώνημα epiphōnēma
αναφώνημα/αναφωνήματα anaphōnēma / anaphonēmata
άλλαγμα allagma
επιβολή epibolē
παρεμβολή parekbolē
πρόλογος prologos
καταβασία katabasia
ομόνοια homonoia
κράτημα kratēma
καλλωπισμός kallōpismos
στιχηραρικό γένος stichērarikon genus
ειρμολογικό γένος heirmologikon genus
Παπαδικό γένος papadikon genus
Παπαδική Papadikē
Μαθηματάριο/ΚαλόφωνοΣτιχηράριο Mathēmatarion/ Kalophōnon Stichērarion
Κρατηματάριο Kratēmatarion
Κοντακάριο/Οικηματάριο Kontakarion/ Oikēmatarion
Ακάθιστος Akathistos
Δοξαστικά Doxastika
Θεοτοκία Theotokia

Αχιλλεύς Γ. Χαλδαιάκης

Τμήμα Μουσικών Σπουδών
Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 419-426

Αντωνίου Σ. Δαμαλᾶ, Ὁ οἰκονομικὸς βίος τῆς νήσου Χίου ἀπὸ τοῦ ἔτους 
992 μ.Χ. μέχρι τοῦ 1566, διδακτορικὴ διατριβή, 4 τόμοι, Ἀθῆναι 1998, σελ. 1368 

+ LXXXII 

Εἰσαγωγικὴ διασάφησις

Ὁ ἐκ Χίου ὁρμώμενος Ἀντώνιος Στυλ. Δαμαλᾶς, ἐπὶ σειρὰν ἐτῶν 
ἐπιστημονικὸς βοηθὸς παρὰ τῇ ἕδρᾳ τῆς Ἱστορίας τῶν Οἰκονομικῶν Θεωριῶν 
τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου, ἀπὸ τοῦ 1971 ἕως τῆς τελευτῆς του, διεκόνησεν μὲ 
πᾱσαν ἐπιμέλειαν καὶ ζῆλον τὴν σπουδὴν τῆς ἱστορίας τοῦ οἰκονομικοῦ βίου. 
Ἐπὶ σειρὰν ἐτῶν ἠρεύνησεν τὸν οἰκονομικὸν βίον τῆς πατρίδος του κατὰ τὴν 
βυζαντινὴν περίοδον καὶ τὸ περισπούδαστον ἔργον ἐκυκλοφορήθη μετὰ τὸν 
θάνατόν του. Τὸ κείμενον, τὸ ὁποῖον ἀκολουθεῖ, ἀποτελεῖ τὴν ἀνεπτυγμένην 
μορφὴν τῆς Εἰσηγήσεως τοῦ γράφοντος κατὰ τὴν ημέραν, κατὰ τὴν ὁποίαν 
ἐπαρουσιάσθη τὸ ἔργον εἰς τοὺς χώρους τοῦ Ἱδρύματος Δαμαλᾶ, τὴν 11ην 
Νοεμβρίου 2015.

Τὸ βαρύτιμον καὶ βαρύτομον, τετράτομον ἔργον τοῦ ἀοιδίμου διδασκάλου 

μου Ἀντωνίου Στυλ. Δαμαλᾶ ἀποτελεῖ τὸ ἀποτέλεσμα τῆς πολυετοῦς, κοπιαστικῆς, 

συστηματικῆς, ὑπὸ ἀντιξόους περιστάσεις καὶ συνθήκας, μελέτης καὶ ἀναλύσεως  

τοῦ οἰκονομικοῦ βίου τῆς ἰδιαιτέρας πατρίδος του καὶ ἐνεκρίθη τῷ 1990 ὡς 

ἐναίσιμος διδακτορικὴ διατριβὴ εἰς τὸ Τμῆμα Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν τοῦ 

Οἰκονομικοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν (ΑΣΟΕΕ). Ἡ ἔκδοσις τοῦ ἔργου κατέστη 

μεταθανατίως δυνατὴ χάριν εἰς τὰς συντονισμένας ἐνεργείας τῶν δύο ἀοιδίμων 

ἀδελφῶν τοῦ συγγραφέως, πρῶτον, τῆς Εἰρήνης, καὶ δεύτερον, τοῦ Νικολάου 

καὶ τῆς ἀδελφῆς του Ἀναστασίας, Προέδρου τοῦ Ἱδρύματος. 

Τὸ ἔργον, συγκείμενον ἐκ τεσσάρων τόμων, συνολικῆς ἐκτάσεως ἄνω τῶν 

1500 σελίδων, εἰς συνεχῆ σελιδαρίθμησιν, ἐκδιδόμενον ἐπὶ ποιοτικοῦ χάρτου, 

ὀγδόου σχήματος, καλύπτει τὴν περίοδον, ἥτις ἐκκινεῖ ἀπὸ τῆς κατασκευῆς τοῦ 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review420

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 419-426

μεγάλου παραλιακοῦ φρουρίου τῆς νήσου ὑπὸ τοῦ αὐτοκράτορος Βασιλείου 

Βουλγαροκτόνου (992 μ.Χ.), μία περίοδος, ἥτις συμπίπτει χρονικῶς μὲ τὴν 

ἀπαρχὴν τῆς ἐμπορικῆς διεισδύσεως εἰς τὸν ζωτικὸν χῶρον τοῦ Βυζαντίου 

τῶν ἰταλικῶν πόλεων, ἀρχῆς γενομένης τῆς Γενούης, καὶ περατοῦται μὲ τὴν 

κατάλυσιν τῆς Γενουατικῆς κυριαρχίας τῆς νήσου ὑπὸ τῶν Ὀθωμανῶν τῷ 1566. 

Ἡ ἁπλὴ καὶ μόνον φυλλομέτρησις τοῦ ὀγκωδεστάτου αὐτοῦ ἔργου ἀποκαλύπτει 

τοὺς δύο κυρίους παράγοντας τῆς συγγραφικῆς ἐπιτυχίας: πρῶτον, τὴν ἄκραν 

ἐπιστημονικὴν εὐσυνειδησίαν, καὶ δεύτερον, τὸ πρὸς τὸ θέμα βαθὺ καὶ θερμὸν 

ἐνδιαφέρον.

Τοῦ ἔργου προτάσσεται ἡ εὐγενὴς καὶ εὐλαβὴς ἀφιέρωσις τοῦ συγγραφέως 

πρὸς τὴν εὐσεβεστάτην μητέραν του, ἡ ὁποία τὸν παρώτρυνεν εἰς τὴν συγγραφὴν 

τοῦ ἔργου καὶ ἕπονται αἱ εὐχαριστίαι πρὸς τοὺς δύο καθηγητάς, πρῶτον, τὸν 

Ὁμότιμον Καθηγητὴν τοῦ Πανεπιστημίου Πειραιῶς Λάζαρον Θ. Χουμανίδη 

(Ἀθῆναι 1921- ), ὁ ὁποῖος ὡς ἐπὶ τριετεῖ θητείᾳ ἔκτακτος καθηγητὴς τῆς 

ΑΣΟΕΕ (1968-1971), εἶχε τὴν ἰδέαν συγγραφῆς τοῦ ἐγχειρήματος, καθορίσας 

τὴν μεθοδολογίαν συγγραφῆς, καὶ δεύτερον, τὸν Ὁμότιμον Καθηγητὴν τοῦ 

Οἰκονομικοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν Ρηγῑνον Δ. Θεοχάρη (Λάρνακα 1929- ), 

ὅστις συμπαρεστάθη κατὰ τὸ τελευταῖον στάδιον τῆς ἐρεύνης καὶ ὑπῆρξεν ὁ 

εἰσηγητὴς τῆς διατριβῆς. Ἐν συνεχείᾳ παρατίθεται ὁ Πρόλογος τοῦ ἀοιδίμου 

Ἀκαδημαϊκοῦ, Καθηγητοῦ Βυζαντινῆς Ἱστορίας Διον. Α. Ζακυθηνοῦ (1905-1993), 

ὁ ὁποῖος ἐπισημαίνει τὴν συμβολὴν τοῦ ἔργου, πρωτότυπον καθ᾽ ὁλοκληρίαν, 
πολύτιμον ἀπὸ πάσης ἀπόψεως καὶ μοναδικὸν διὰ τὴν οἰκονομικὴν ἱστορίαν 
τῆς νήσου Χίου, προάγον ὅμως καὶ τὴν οἰκονομικὴν ἱστορίαν τῆς Ἑλλάδος (σελ. 

11) καὶ ὑπογραμμίζει τὴν εὐχάριστον ἔκπληξιν, τὴν ὁποίαν ἐδοκίμασεν, ὅτε ὁ 

Ἀντώνιος Σ. Δαμαλᾱς ἐπαρουσίασεν τὸ ἔργον εἰς τὴν Ἀκαδημίαν Ἀθηνῶν, διὰ νὰ 
τοῦ ἐκφράσω τὴν γνώμην μου (σελ. 14). Ἀκολουθοῦν αἱ συγκινητικαὶ ἀναμνήσεις 

τοῦ χορηγοῦ τῆς παρούσης ἐκδόσεως πλοιάρχου Ε. Ν. Δημητρίου Ζουρντοῦ (σελ. 

15), ἕπονται αἱ εὐχαριστίαι εἰς τοὺς συμβαλόντας οἰκονομικῶς τὴν παροῦσαν 

ἔκδοσιν Γεώργιον, Μιχαὴλ καὶ Ἄννα Σίμου (σελ. 16), ἐκτίθενται τρεῖς χάρται 

τῆς νήσου Χίου (σσ. 16-19) καὶ ἀκολουθεῖ ὁ ἀναλυτικὸς Πίναξ Περιεχομένων. 

Σημειοῦται ὅτι ἀναλυτικὸς Πίναξ Περιεχομένων ὅλου τοῦ ἔργου ἐκτίθεται εἰς 

τὸ τέλος τοῦ τετάρτου τόμου καὶ εἰς ἰδίαν σελιδαρίθμησιν, ἀπ᾽ ὅπου ἐμφαίνεται 

ἡ δαψίλεια τοῦ μόχθου τοῦ συγγραφέως. Ὁ ἀναλυτικὸς Πίναξ Περιεχομένων 

ἐπιτρέπει καὶ ἐπιλεκτικὴν τῶν πραγματευομένων θεμάτων ἀνάγνωσιν: σσ. α´-θ´ 

περιεχόμενα πρώτου τόμου, σσ. α´-στ´ περιεχόμενα δευτέρου τόμου, σσ. α´-δ´ 

περιεχόμενα τρίτου τόμου, σσ. α´- ε´ περιεχόμενα τετάρτου τόμου. 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 421

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 419-426

Τὸ ἔργον ἐξικνοῦται εἰς Δύο Μέρη, ἕκαστον τῶν ὁποίων καλύπτει ἀνὰ 

δύο τόμους. Τὸ Πρῶτον Μέρος ἐρευνᾶ τὴν περίοδον 992 μ.Χ. - 1346 καὶ τὸ 

Δεύτερον Μέρος τὴν περίοδον 1346-1566. Ἐν τούτοις, ἡ ἱστορικὴ ὕλη εἶναι 

κατανεμημένη ἐπιτυχῶς εἰς τρεῖς ἑνότητας. Πρῶτον, τὴν βυζαντινήν, δεύτερον, 

τὴν γενουατοβυζαντινὴν τῶν Ζαχαριῶν, καὶ τρίτον, τὴν γενουατικὴν τῶν 

Μαονέζων-Giustiniani. Τὸ ἔργον ἀναπτύσσεται ἐπὶ τῇ βάσει τῆς δυναμικῆς τῆς 

ἱστορικῆς ἐξελίξεως, κατὰ τὴν ἀνωτέρω χρονικὴν διαδρομήν, οὕτως ὥστε ἡ 

περιγραφὴ νὰ ἀντικαθίσταται μὲ τὴν δομικὴν διερεύνησιν τῆς ἱστορίας. 

Τὸ Πρῶτον Μέρος, συγκείμενον ἐκ δύο τόμων, ἐξικνοῦται εἰς ἕνδεκα κεφά-

λαια καὶ καλύπτει τὴν περίοδον ἀπὸ τοῦ 992 μ.Χ. μέχρι τοῦ 1329. Τὸ ἔτος αὐτό, 

ἡ Χίος ὑπαγομένη εἰς τὸ πριγκιπᾶτον τῶν Ζαχαριῶν, ἀπηλευθερώθη καὶ παρέ-

μεινεν εἰς τοὺς κόλπους τῆς αὐτοκρατορίας τῆς ΚΠολεως μέχρι τοῦ 1346, ὅτε πε-

ριέπεσεν ἐκ νέου εἰς τὴν κυριαρχίαν τῶν Γενουατῶν, οἱ ὁποῖοι τὴν ἐξεμεταλλεύ-

οντο οἰκονομικῶς μὲ τὴν ἑταιρείαν «Μαόνα ἢ Μahona» μέχρι τοῦ 1566. 

Ἡ ἀνέγερσις τοῦ μεγάλου παραλιακοῦ φρουρίου τῆς πόλεως τῆς Χίου, 

ἐπὶ Βασιλείου Β´ τοῦ Βουλγαροκτόνου, ἀποτελεῖ σημαντικὸν ἱστορικὸν 

συμβὰν διὰ τὴν οἰκονομικὴν ἀνάπτυξιν τῆς νήσου, ὡς καὶ ἡ παραχώρησις τῶν 

πρώτων ἐμπορικῶν προνομίων εἰς τοὺς Ἑνετοὺς ἐν ἔτει 992 μ.Χ.. Ἐν συνεχείᾳ 

ὁ συγγραφεὺς ἐξετάζει τὴν ἀντισταθμιστικὴν πολιτικὴν τοῦ Βυζαντίου ἔναντι 

τῶν ἰταλικῶν ἐμπορικῶν πόλεων, πρὸς ἄρσιν τῶν συνεπειῶν ἐκ τῆς μονομεροῦς 

ἐμπορικῆς διεισδύσεως τῆς Ἑνετίας εἰς τὸν ζωτικὸν τῆς αὐτοκρατορίας χῶρον, 

ἡ ὁποία κατέληξεν εἰς τὸν φιλικὸν ἄξονα Κωνσταντινουπόλεως-Γενούης. 

Ἐκ παραλλήλου διερευνών ὁ συγγραφέας τὴν βυζαντινὴν Χίον, ἐντοπίζει τὰ 

ἱστορικὰ στοιχεῖα, ἅτινα ἀναδεικνύουν τὴν Χίον ὡς ἕδραν τοῦ ναυτικοῦ θέματος 

τοῦ Αἰγαίου Πελάγους. Εἰς τὸ τμῆμα τοῦτο ἀποδίδεται ἰδιαιτέρα ἔμφασις εἰς τὴν 

Νέαν Μονὴν τῆς Χίου, ἡ ὁποία ἐξειλίχθη βαθμηδὸν μέσω τῶν 21 χρυσοβούλλων 

τῶν Βυζαντινῶν αὐτοκρατόρων καὶ τῶν προνομίων, ἅτινα ἀπέρρεον ἐξ αὐτῶν, 

εἰς κορυφαῖον οἰκονομικὸν παράγοντα καὶ ρυθμιστὴν τοῦ οἰκονομικοῦ βίου τῆς 

νήσου (σσ. 177-274: Ἡ Νέα Μονὴ ὡς οἰκονομικὸς παράγων καὶ χωροδεσπότης). 

Ἀκολούθως παρακολουθεῖται ὁ πρωτογενὴς (317-417), ὁ δευτερογενὴς (417-550) 

καὶ ὁ τριτογενὴς (553-590) τομεὺς παραγωγῆς. 

Ὁ δεύτερος τόμος, συγκείμενος ἐκ τῶν κεφαλαίων ΣΤ´–ΙΑ´, ἀποτελεῖ τμῆμα 

τοῦ Πρώτου Μέρους τοῦ ἔργου καὶ ἐξετάζει συστηματικῶς καὶ ἐνδελεχῶς τὸ 

νομισματικὸν σύστημα ὑπὸ τὸ πρῖσμα τῆς συγχρόνου οἰκονομικῆς ἀναλύσεως 

καὶ ἀποκαθίσταται ἐν τῷ μεγαλείῳ της ἡ νομισματικὴ μεταρρύθμισις τοῦ 

Ἀλεξίου Α´ τοῦ Κομνηνοῦ (1091).



422 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 419-426

Ἡ ἀνάλυσις τῶν δημοσίων οἰκονομικῶν καὶ εἰδικώτερον τῶν φόρων, τῶν 

εἰδῶν τῶν φόρων καὶ ἡ φορολογικὴ ὑπηρεσία ἀποτελοῦν ἰδιαιτέραν θεματικὴν 

τοῦ Ζ´ κεφαλαίου.

Ἡ ἀνάλυσις – μεταγλώττισις εἰς τὴν νεοελληνικὴν τῆς Παλαιᾶς καὶ Νέας 
Λογαρικῆς, ἐν συνδυασμῷ μὲ τὰ ἀφορῶντα τὴν Χίον χρυσόβουλλα καὶ ἄλλας 

πρωτοτύπους πηγάς, ἀποτελεῖ μεγάλην προσφορὰν εἰς τὴν ἐπιστήμην, δεδομένου 

ὅτι ὁ ἀοίδιμος συγγραφεὺς δίδει λύσεις εἰς τὰ δημοσιονομικὰ τοῦ Βυζαντίου καὶ 

εἰς τὴν ἐπιβαλλομένην ἐπὶ τῆς Χίου φορολογίαν. 

Μόλις ἐτακτοποίησαν οἱ Γενουᾶται τὰ ἐν Χίῳ, εἶδον τὴν ἀνάγκην τῆς 

ἐξομαλύνσεως τῶν μετὰ τοῦ Βυζαντινοῦ κράτους ζητημάτών των, δι᾽ ὃ διώρισαν 

μόνιμον ἀντιπρόσωπόν των ἐν Κωνσταντινουπόλει, ὁ ὁποῖος ὠνομάσθη consul 

ἢ κοινῶς console = πρόξενος καὶ ὡς τοιοῦτος ἐλαμβάνετο εἷς τῶν γενοατοχίων 

τῶν ἐγκατεστημένων ἐν Γαλατᾶ, πολλάκις ὅμως εἰς ἐκτάκτους περιστάσεις 

ἀπεστέλλετο καὶ εἰδικὸς ἐκ Χίου. Τὸ πρᾱγμα εἶναι σαφέστερον κυρίως κατὰ 

τοὺς περὶ καὶ μετὰ τὴν Ἅλωσιν χρόνους, ὅτε καὶ ὀνόματα πολλὰ γνωρίζομεν 

τῶν τοιούτων πρεσβευτῶν καὶ προξένων τῆς Χίου ἐν Κωνσταντινουπόλει. Αἱ 

φιλικαὶ σχέσεις Βυζαντίου καὶ Γενούης εἶχον ὡς ἀποτέλεσμα τὴν συνθήκην τοῦ 

Νυμφαίου, τὴν ὁποίαν ὁ Δαμαλᾱς παραθέτει αὐτουσίαν (Κεφάλαιον Θ´, σσ. 

620-628), ἀναλύων ἐν συνεχείᾳ τὰς οἰκονομικοπολιτικὰς ἐπιπτώσεις αὐτῆς ἐπὶ 

τῆς Χίου (Κεφάλαιον Ι´, σσ. 629-656). Μία περίπτωσις οἰκογενείας, γενουατικῆς 

καταγωγῆς, ἡ ὁποία, συνεπείᾳ τῆς συνθήκης, κατώρθωσεν νὰ ἀναμειχθῆ εἰς τὰς 

ὑποθέσεις τοῦ Βυζαντίου εἶναι ἡ οἰκογένεια Ζaccaria, μία οἰκογένεια εὐπατριδῶν, 

εἰς τοὺς ὁποίους παρεχωρήθη ὑπὸ τοῦ αὐτοκράτορος Μιχαὴλ Η´ Παλαιολόγου, 

ἡ μονοπωλιακὴ ἐκμετάλλευσις τῆς στυπτηρίας τῆς Φωκαίας, χρησιμοποιουμένη ἡ 

οἰκογένεια καὶ εἰς κρατικὰς ὑποθέσεις. Ἓν μέλος τῆς οἰκογενείας, ὁ Βενέδικτος 

Ζaccaria, υἱὸς τοῦ ἄρχοντος τῆς Γενούης Φούλκου Ζaccaria, τοῦ συμβαλόντος 

εἰς τὴν ἐπιτυχὴ ἔκβασιν τῆς συνθήκης τοῦ Νυμφαίου, ἔγινε ἐπ᾽ ἀδελφῇ γαμβρὸς 

τοῦ αὐτοκράτορος Μιχαὴλ Η´ τοῦ Παλαιολόγου, καὶ ἀνέλαβεν πλείστας ὅσας 

αὐτοκρατορικὰς ἀποστολὰς ἐπιτυχῶς. Αὐτὸς ὁ συγκεκριμένος Ζaccaria, ὡς 

Βενέδικτος Α´, ὑπῆρξεν ὁ ἱδρυτὴς τῆς Βυζαντινογενουατικῆς δυναστείας τῶν 

Ζαχαριῶν τῆς Χίου. Ὁ συγγραφέας ἀναδεικνύει τὴν ἵδρυσιν τοῦ πριγκιπάτου 

τῆς Ἰωνίας, τὸ ὁποῖον συνίστατο ἐκ τῆς Χίου καὶ ἐκ τῶν ἔναντι τῆς νήσου 

περιοχῶν τῆς Μ. Ἀσίας καὶ παρουσιάζει μὲ ἐξαιρετικὴν ἐμβρίθειαν καὶ περισσὴν 

ἀντικειμενικότητα (σσ. 644-656). Ἡ κατάλυσις τῆς δυναστείας τῶν Ζaccaria 

εἰς τὴν Χίον ὑπὸ τοῦ αὐτοκράτορος Ἀνδρονίκου Γ´ Παλαιολόγου ἕνεκα τοῦ 

κινδύνου τῆς ἀναγνωρίσεως τοῦ δεσπότου Α´ Ζaccaria ὡς βασιλέως τῆς Μικρᾶς 



423ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 419-426

Ἀσίας, ὑπὸ δυτικῶν ἡγεμόνων, ἐπανέφερεν τὴν Χίον καὶ τὰς ὑπαγομένας 

εἰς αὐτὴν περιοχὰς ὑπὸ βυζαντινὴν διοίκησιν. Τὸ ἐγκαθιδρυθὲν καθεστὼς 

τῆς νήσου ἦτο ἡμιαυτόνομον. Ἡ διοίκησις τῆς νήσου ἀνετέθη εἰς βυζαντινὸν 

κυβερνητικὸν ἐπίτροπον, πλαισιούμενον ὑπὸ τεσσάρων ἀρχόντων, εἷς ἐκ τῶν 

ὁποίων ἦτο ἀπόγονος τοῦ οἴκου Ζaccaria, οἱ ὁποῖοι ὁμοῦ συναπετέλεσαν τὴν 

λεγομένην πεντάδα. Τὸν οἰκονομικὸν βίον τῆς περιόδου ταύτης παρουσιάζει μετ᾽ 

ἀντικειμενικότητος ὁ συγγραφεὺς (Κεφάλαιον ΙΑ´). 

Τὸ Δεύτερον Μέρος τοῦ ἔργου, συγκείμενον ἐκ δύο τόμων, ἐξικνοῦται 

εἰς ἑπτὰ Κεφάλαια [Κεφάλαια ΙΒ´-ΙΗ´], συνιστᾶ μίαν ἑνότητα, ἥτις ἐκκινεῖ τῷ 

1346, ὅτε ἡ Χίος εὑρίσκεται εἰς τὴν κυριαρχίαν τῶν Γενουατῶν καὶ γνωρίζει 

τὴν ἐκμετάλλευσιν τῆς ἑταιρείας «Mahona» καὶ ὁλοκληροῦται τὸ ἔτος 1566, 

ὅτε οἱ Ὀθωμανοὶ διαδέχονται τοὺς Γενουάτας. Εἰδικώτερον, ὁ τρίτος τόμος 

(σσ. 738-1010 + φωτογραφίαι) ἐξιστορεῖ τὴν πολιτικὴν ἱστορίαν τῆς νήσου, 

τὰ σχετικὰ μὲ τὴν ἵδρυσιν τῆς «Ἑταιρείας» καὶ τὰς δραστηριότητάς της μέχρι 

τῆς παρακμῆς της. Πρόκειται διὰ τὴν οἰκογένειαν τῶν Γιβελλίνων, οἱ ὁποῖοι 

ἐξεδίωξον τοὺς ἐναπομείναντας Ζaccaria εἰς τὴν Χίον καὶ εἰς τὴν Φώκαιαν, 

οἵτινες ἀνῆκον εἰς τὸ κόμμα τῶν Γουέλφων. Οἱ Γενουᾶται αὐτοὶ ἐκλήθησαν ἐκ 

τῆς ἱδρυθείσης ὑπ᾽ αὐτῶν ἑταιρείας Μαονέζοι καὶ Giustiniani ἐκ τοῦ Albergo di 

Giustiniani, ἤτοι κοινωνικῆς ὁμάδος εἰς τὴν ὁποίαν ὑπήγοντο. Οὗτοι ἵδρυσαν 

ἓν ἰδιότυπον οἰκονομικὸν κράτος, τὴν Civitas Syi (ἢ Siy ἢ Sii) καὶ ἀργότερον 

Chii, ἀνεπτυγμένον πολιτιστικῶς, τὸ ὁποῖον κατώρθωσε νὰ διατηρηθῆ, 

χάριν μιᾶς ἐξωτερικῆς πολιτικῆς λεπτῶν χειρισμῶν καὶ μετὰ τὴν Ἅλωσιν τῆς 

Κωνσταντινουπόλεως (1453), τὴν κατάληψιν τοῦ Δεσποτάτου τοῦ Μυστρᾶ 

(1460) καὶ τὴν κατάλυσιν τῆς αὐτοκρατορίας τῆς Τραπεζοῦντος (1461) μέχρι 

τοῦ 1566 ἐν μέσω τῆς ὀθωμανικῆς λαίλαπος. Ἰδιαιτέρως πρέπει νὰ προσεχθῆ τὸ 

κεφάλαιον ΙΔ´ «Ἡ Ἑταιρεία Mahona di Chio», τὸ ὁποῖον κατὰ εὔληπτον καὶ 

ἐνδελεχῆ τρόπον περιγράφει τὴν πολιτικὴν ἱστορίαν τῆς Μahona, τὰς σχέσεις της 

μετὰ τῆς βυζαντινῆς αὐτοκρατορίας καὶ τὰς ἀναδομήσεις της. Δὲν εἶναι ἄστοχον, 

κατὰ τὴν ἄποψιν ἡμῶν, νὰ θεωρήσωμεν τὴν «Ἑταιρείαν» ὡς προπομπὸν καὶ 

ἀνάλογον τῶν Ἑταιρειῶν τῶν Ἀνατολικῶν καὶ Δυτικῶν Ἰνδιῶν, τὰς ὁποίας 

εἶχον ἱδρύσει ἡ Ἀγγλία, Γαλλία καὶ Ὁλλανδία διὰ νὰ διεισδύσουν οἰκονομικῶς 

καὶ πολιτικῶς ἐν τῇ Ἀνατολῇ. 

Ὁ τέταρτος τόμος (σσ. 1011-1368), συγκείμενος ἐκ τῶν κεφαλαίων ΙΕ´, 

ΙΣΤ´, ΙΖ´, ΙΗ´ καὶ ΙΘ´, ἀναλύει τὸν ἐμπορευματικὸν χαρακτήρα τῆς οἰκονομίας, 

ὁ ὁποῖος ὀφείλεται εἰς τὴν διείσδυσιν τῆς ἑταιρείας Μαόνα. Ἰδιαίτερον καὶ 

ξεχωριστὸν ἐνδιαφέρον προξενοῦν, κατὰ τὴν ἄποψιν ἡμῶν, αἱ παρατηρήσεις 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 419-426

424 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

τοῦ συγγραφέως, αἵτινες ἀναφέρονται εἰς τὴν ἀνάπτυξιν καὶ προαγωγὴν τῆς 

πίστεως (Κεφάλαια ΙΖ´, σσ. 1115-1120: Νομισματικὴ κυκλοφορία-πίστις). Εἶναι 

ἐνδεικτικὸν τὸ γεγονὸς τῆς ὑπάρξεως προτύπου χρηματιστηρίου, τύπου loggia, 

τὸ πρῶτον τῆς Ἀνατολῆς καὶ προφανῶς καὶ τοῦ κόσμου, ὅπως σημειώνει ὁ 

συγγραφεὺς (σσ. 1197-1199). Τοῦτο ἀποδεικνύει καὶ ἐπιβεβαιώνει τὴν παλαιὰν 

ἄποψιν συμφώνως τῇ ὁποίᾳ σύγχρονοι θεσμοὶ τοῦ καπιταλισμοῦ, οἵτινες 

ἀνεπτύχθησαν ἐν τῇ Δύσει, εἶχον ἐμφανισθῆ εἰς τὴν Ἀνατολικήν Μεσόγειον1. 

Ἡ ἀναφορὰ αὕτη τοῦ συγγραφέως περὶ χρηματιστηρίου καὶ τῶν πρωτείων τοῦ 

θεσμοῦ τούτου εἰς τὴν Χίον, μᾶς δίδει τὴν πρόσφορον ἀφορμὴν περὶ διερευνήσεως 

τῆς πρωΐμου ἱστορίας τοῦ ὅρου. Πράγματι, εἰς Α´ Ἔσδραν ποιεῖται λόγος περὶ 

συνάξεως τῶν μεγιστάνων τῆς Περσίδος καὶ τῆς Μηδείας, κατόπιν ἐντολῆς τοῦ 

Δαρείου, ὅστις ἐκάλεσε… καὶ τοὺς σατράπας καὶ στρατηγοὺς καὶ τοπάρχας 
καὶ ὑπάτους καὶ τοὺς διέταξεν ὅπως συγκεντρωθοῦν ἐν τῷ χρηματιστηρίῳ2. Ὁ 

ὅρος ἐδῶ ἐνέχει τὴν σημασίαν τοῦ δικαστηρίου ἢ τοῦ χώρου, ὅπου λαμβάνουν 

χώρα ἀκροάσεις ἐπὶ συγκεκριμένων ζητημάτων. Περαιτέρω, ὁ Διόδωρος ὁ 

Σικελιώτης, περιγράφων τὴν οἰκιστικὴν πολιτικὴν τοῦ Διονυσίου, τυράννου τῶν 

Συρακουσῶν,  ἀναφέρει, ὅτι θεωρῶν δὲ τῆς πόλεως τὴν Νῆσον ὀχυρωτάτην οὖσαν 
καὶ δυναμένην ραδίως φυλάττεσθαι, ταύτην μὲν διωκοδόμησεν ἀπὸ τῆς ἄλλης 
πόλεως τείχει πολυτελεῖ, καὶ πύργους ὑψηλοὺς καὶ πυκνοὺς ἐνωκοδόμησε, καὶ 
πρὸ αὕτης χρηματιστήρια καὶ στοὰς καὶ δυναμένας ὄχλων ἐπιδέχεσθαι πλῆθος3.  

Ἀνάλογον σημασίαν ὡς θεσμοῦ χρηματοοικονομικοῦ περιεχομένου παραδίδει 

καὶ ὁ Πλούταρχος εἰς τὸν βίον τοῦ Ἰουλίου Καίσαρος ὑπογραμμίζων: τοὺς δὲ 
ἀπολείπειν τραπέζας καὶ χρηματιστήρια4. Περαιτέρω, ὁ συγγραφέας ἀναλύει τὸ 

νομισματικὸν καὶ δημοσιονομικὸν σύστημα τῆς Χίου (Κεφάλαιον ΙΗ´, σσ. 1211-

1276) μέχρι τῆς καταλύσεως τῆς κυριαρχίας τῶν Γενουατῶν ὑπὸ τῶν Ὀθωμανῶν 

τὸν Ἀπρίλιον τοῦ 1566 (Κεφάλαιον ΙΘ´, σσ. 1277-1286). 

Τὸ ἔργον τοῦ Ἀντωνίου Στυλ. Δαμαλᾶ ἔχει ἀντικειμενικὴν ὑπόστασιν, διότι 

βασίζεται εἰς ἱστορικὰ συμβάντα εἰλημμένα κυρίως ἐκ πρωτοτύπων πηγῶν. 

Τοῦτο ἀποτελεῖ ἀξιοσημείωτον πλεονέκτημα, δεδομένου ὅτι ὁ συγγρ. χειρίζεται 

τὸ θέμα μετὰ ἐπιστημονικῆς ὡριμότητος, καθ᾽ ὅσον κατέχει τοῦτο λεπτομερῶς.

1. Πρβ. Γ. Κακλαμάνη, Ἡ Μεσόγειος ὡς Εὐρωπαïκὴ Ἱστορία, τόμ. Α´, Ἀθῆναι 1984. 
2. Α´ Ἔσδρας Γ´ 14.
3. Διοδώρου Σικελιώτου, Βιβλιοθήκη Ἱστορικὴ ΙΔ´ 72. Πβ. Τοῦ αὐτοῦ, Βιβλιοθήκη 

Ἱστορικὴ Α´ 13. 
4. Πλουτάρχου, Ἰούλιος Καῖσαρ LXVII 1. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 419-426

425ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Διὰ νὰ διαπιστώση ὁ ἀναγνώστης τὴν μέθοδον, ἥντινα ἠκολούθησεν 

ὁ Δαμαλᾱς ἀρκεῖ καὶ μόνον νὰ ρίψη ἓν βλέμμα εἰς τὸν πλοῦτον τῶν 

χρησιμοποιουμένων ὑπ᾽ αὐτοῦ πηγῶν. Ὅσον ἀφορᾶ τὴν μέθοδον, τὴν δομικὴν 

ἐξήγησιν τῆς γενέσεως τῆς ἱστορίας, τὴν ὁποίαν ἀκολουθεῖ ὁ συγγραφεύς, αὕτη 

ἐπιτρέπει τὴν δυναμικὴν διαδοχικὴν προσέγγισιν τῆς ἱστορικῆς πραγματικότητος, 

ἥτις δὲν συνίσταται μόνον ἐκ τῆς καταγραφῆς τῶν σημαντικῶν ἱστορικῶν 

συμβάντων, τὰ ὁποῖα ἔχουν τὸ χαρακτηριστικὸν τοῦ μοναδικοῦ, ἀλλὰ καὶ ἐκ 

τοῦ διαρκοῦς καὶ ἐκ τοῦ κανονικοῦ, ἤτοι τοῦ περιοδικῶς ἐπανερχομένου καὶ 

κατὰ συνέπειαν ἐκ τοῦ ἀναγκαίου, τὸ ὁποῖον καθορίζει τὸν βίον τῶν ἀνθρώπων. 

Οὐσιαστικῶς ὁ συγγραφεὺς ἀποδέχεται τὴν περιοδικότητα καὶ ἐπανάληψιν 

τῶν ἱστορικῶν γεγονότων, ἥντινα διετύπωσεν ὁ Ἀριστοτέλης. Ὅσον ἀφορᾶ 

τὸν πλοῦτον τῶν πηγῶν, ἄναυδος μένει ὁ ἀναγνώστης ἐκ τῆς συγκεντρώσεως 

τοιαύτης εὐρείας ἐκτάσεως καὶ διαφορετικότητος πρωτοτύπων πηγῶν: τὰ 

περὶ Χίου χρυσόβουλλα πιττάκια καὶ παλαιόγραφα, τὰ ὁποῖα ὁ συγγραφεὺς 

συνέλεξεν, παραθέτει καὶ σχολιάζει, τὴν Παλαιὰν καὶ Νέαν Λογαρικήν, τὴν 

ὁποίαν ἐπιτυχῶς σχολιάζει, τὰ ἀποσπάσματα βυζαντινῶν συγγραφέων, τὸ 

Ἐπαρχικὸν Βιβλίον, βυζαντινὰ νομικὰ κείμενα, ἡ Συνθήκη τοῦ Νυμφαίου, αἱ 

συνθῆκαι κατὰ τὴν κατάκτησιν τῆς Χίου ὑπὸ τῶν Γενουατῶν, καθὼς καὶ αἱ 

συμβάσεις τῆς Mahon di Scio καὶ οἱ πίνακες τῶν μετόχων αὐτῆς. 

Ὅλα τὰ ἀνωτέρω εἶναι ἐνδεικτικὰ ὄχι μόνον τῆς πολυετοῦς κοπιώδους 

προσπαθείας, τὴν ὁποίαν κατέβαλεν ὁ συγγραφεύς, ἀλλὰ ἀποδεικνύουν τὴν 

ἐμπειρίαν του κατὰ τὸν χειρισμόν των, πρὸς ἐπίτευξιν τοῦ συνθετικοῦ σκοποῦ.

Μὲ τὸ ἔργον τοῦτο, τὸ ὁποῖον παρέδωκεν μεταθανατίως ὁ Ἀντώνιος Στ. 

Δαμαλᾱς εἰς τὴν ἐπιστημονικὴν κοινότητα, ἀποδεικνύει τὴν ἐγκαρτέρησιν καὶ 

τὴν ἀγάπην του διὰ τὴν μελέτην τοῦ οἰκονομικοῦ βίου τῆς πατρίδος του, τῆς 

μυροβόλου Χίου, καὶ τοποθετεῖ τὸ ἔργον του ἐντὸς μίας εὐρυτέρας παραδόσεως 

Χίων μελετητῶν τῆς ἱστορίας τῆς νήσου. Ἡ παράδοσις αὕτη ἐκκινεῖ ἐκ τοῦ 

Ἀδαμαντίου Κοραῆ5, ὅστις εἶχε συγκεντρώσει εἰς τὸν τρίτον τόμον τῶν Ἀτάκτων 

του τὰς ἀρχαίας μαρτυρίας περὶ τῆς νήσου, συστηματοποιεῖται ὑπὸ τοῦ Γεωργίου 

Ζολώτα (1845-1906)6, τὸ ἔργον τοῦ ὁποίου ἐσυνέχισεν ἡ θυγάτηρ του Αἰκατερίνη 

5. Αδ. Κοραη, Ἄτακτα, τόμ. Γ´. Χιακῆς Ἀρχαιολογίας Ὕλη, Ἐν Παρισίοις, 
[Ἐβεράρτου], 1830 [ἀνατύπωσις μὲ Εἰσαγωγὴ Στερ. Φασουλάκη, Χίος, [ἄλφα-πί], 1998-
2012]. 

6. Γ. Ζολωτα, Ἱστορία τῆς Χίου συνταχθεῖσα ἐπιμελείᾳ τῆς θυγατρὸς αὐτοῦ 
Αἰμιλίας Κ. Σάρου καὶ ἐκδοθεῖσα τῇ φροντίδι Φ. Π. Ἀργέντη, Λ. Μ. Καλβοκορέση, Δ. Π. 
Πετροκοκκίνου, τόμ. Α´–Ε´, Ἀθῆναι, 1921-1928. Πβ. Γ. Ζολώτα, Χιακῶν καὶ ἐρυθραϊκῶν 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 419-426

426 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Σάρου7, ἐκδοῦσα τὰς πλείστας ἐπιγραφὰς τῆς χιακῆς ἱστορίας, συνεχίζεται ὑπὸ 

τοῦ Καθηγητοῦ Θεοδ. Σαρικάκη (1921-2010)8 διὰ τὴν ἀρχαίαν καὶ ρωμαïκὴν 

περίοδον τῆς νήσου καὶ εὑρίσκει λαμπρὸν συνεχιστὴν εἰς τὸ ἔργον τοῦ Ἀντωνίου 

Στ. Δαμαλᾶ. 

Περιποιεῖ ὡσαύτως ἰδιαιτέραν τιμὴν διὰ τὸν συγγραφέα τὸ γεγονός, ὅτι 

ὑπῆρξεν ὁ ἔσχατος χρονικῶς μαθητὴς τοῦ Α. Δ. Σίδερι (1889-1976), ἐκ τῶν 

θεμελιωτῶν τῆς σπουδῆς τοῦ ἀντικειμένου τῆς ἱστορίας τῶν οἰκονομικῶν 

θεωριῶν τοῦ οἰκονομικοῦ βίου εἰς τὴν Ἑλλάδα καὶ ταυτοχρόνως ὁ πρῶτος 

κατὰ χρονικὴν σειρὰν μαθητῆς τοῦ διαδόχου τοῦ Σίδερι καὶ ἐπὶ τριετεῖ 

θητείᾳ ἐπιστημονικοῦ βοηθοῦ του, Λαζ. Θ. Χουμανίδου, ὅστις συνέβαλεν εἰς 

τὴν προαγωγὴν τῶν οἰκονομικο-ἱστορικῶν σπουδῶν εἰς τὴν χώραν μας. 

Ταυτοχρόνως, ἡ περισπούδαστος αὕτη διατριβὴ ἐντάσσεται εἰς τὴν σειρὰν 

τῶν ἔργων περὶ τὴν οἰκονομίαν τοῦ Βυζαντίου καὶ τῆς Μεσαιωνικῆς Ἑλλάδος, 

ἀκολουθοῦσα τὴν παράδοσιν, ἤτις ἐκκολάπτεται ὑπὸ τοῦ Ἰω. Ζωγράφου (1844-

1927), ἀνδροῦται ὑπὸ τοῦ Ἀνδρέου Μ. Ἀνδρεάδου (1876-1935), συνεχίζεται 

μὲ τὸν Ἀλέξ. Διομήδη (1876-1950), τὸν Διον. Α. Ζακυθηνόν, τὴν Αἰκατερίνην 

Χριστοφιλοπούλου (1917-2012), τὸν Ἰωάννην Καραγιαννόπουλον (1922-2000), 

τὴν Ἀγγελικὴν Λαΐου (1941-2008) καὶ περατοῦται μὲ τὸν Σάββαν Σπέντζαν 

(1927-2015).

Χρῆστος Π. Μπαλογλου

ἐπιγραφῶν συναγωγὴ [ὑπὸ] Γεωργίου Ι. Ζολώτα, ἐκδιδομένη μετὰ τὸν θάνατον αὐτοῦ 
ὑπὸ τῆς θυγατρός του Αἰμιλίας Γ. Ζολώτα, Ἀθηνᾶ Κ´ (1908), 113-381, 509-526. Τοῦ 
αὐτοῦ, Λόγοι, Ἄρθρα καὶ Ἐπιγράμματα εἰς τὴν ἀρχαίαν Ἑλληνικήν, Ἀθῆναι [Ἀκαδημία 
Ἀθηνῶν], 1983, σσ. xv+735 [Διάφορα Δημοσιεύματα]. 

7. Α. Σαρου, Τὸ χιακὸν πολίτευμα ἀνὰ τοὺς αἰῶνας, ΕΕΒΣ 22( 1952), 150-158.  
8. Θ. Σαρικάκη, Ἡ χορήγησις Ρωμαïκῆς πολιτείας εἰς τοὺς Χίους, Ἐπιστημονικὴ 

Ἐπετηρὶς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς Ἀριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης 11(1969) 
171-208. Τοῦ Αὐτοῦ, Ἡ Χίος κατὰ τὴν Ἀρχαιότητα, Ἐπιστημονικὴ Ἐπετηρὶς Φιλοσοφικῆς 
Σχολῆς τοῦ Ἀριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης 14(1975), 349-371. Τοῦ Αὐτοῦ, 
Ἡ Χίος στὴν Ἀρχαιότητα, Ἀθήνα, 1998.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 427-428

I. Telelis, Georgios Pachymeres Philosophia, Book 5: Commentary in Aristotle’s 
Meteorologica Βιβλίον πέμπτον, τῶν μετεωρικῶν. Editio princeps. Prolegomena-
text-indices [Corpus Philosophorum Medii Aevi. Commentaria in Aristotelem 

Byzantina 6], Ἀκαδημία Ἀθηνῶν. Κέντρον Ἐρεύνης τῆς Ἑλληνικῆς καὶ Λατινικῆς 

Γραμματείας, Athens 2012, pp. X+132* + 130. ISBN 978-960-404-232-6

George Pachymère est un savant important du 13e s. Né en 1242, fils d’une 

famille de Constantinople qui se réfugia à Nicée après la conquête latine de 1204, 

il étudia à Nicée et s’installa à Constantinople dès sa reconquête par Michel VIII, 

en 1261. Notaire de l’église en 1265 et ennemi de l’union des Églises, il rédigea, en 

1273, avec le moine Job Jassite le tome réfutant celui de Michel VIII qui soutenait 

l’union. À l’apogée de sa carrière il est Protekdikos et Dikaiophylax, chargé du 

droit de l’Église et de la rédaction de ses textes officiels. Vers 1277 il est didascale 

de l’Apôtre à l’École patriarcale et plus tard il porte le titre de grand didascale1. 

Au tournant du siècle, Pachymère rédige son Quadrivium ou Traité des quatre 
leçons, arithmétique, musique, géométrie et astronomie2. Ce texte est important 

car il constitue un renouveau des manuels de quadrivium, écrit par un ecclésiaste 

humaniste, professeur à l’École patriarcale. Il est tout à fait probable qu’il a servi à 

former en sciences les futurs cadres de l’Église orthodoxe.

Pachymère, tout comme la plupart des savants byzantins de son époque, n’est 

ni platonicien ni aristotélicien pur. Il fait la synthèse des Anciens et quand ceci 

n’est pas possible il énumère les théories des uns et des autres sans prendre partie. 

Pour le ciel, il mentionne la théorie de Platon selon laquelle il est composé des quatre 

1. Sur la vie, l’œuvre et bibliographie de Pachymère, voir S. Lampakis, Georgios 
Pachymeris, Protekdikos and Dikaiophylax (en grec], Athènes, 2004.

2. George Pachymère, Traité des quatre leçons, arithmétique, musique, géométrie et 
astronomie, édité par P. Tannery et E. Stéphanou [Studi e Testi 94], Città del Vaticano 1940.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 427-428

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review428

éléments connus, il est né et comporte une âme, mais aussi et celle d’Aristote  de 

la quintessence, et de l’éternité. Il ne prend pas position ni même ne critique ces 

théories, qui sont manifestement en contradiction avec le christianisme. 

Pachymère est un auteur prolifique et un des rares savants byzantins à être 

connu en Occident latin. Son ouvrage Philosophia fut traduit en latin et publié par 

Philippus Becchius à Bâle en 1560. Pachymère a écrit cet ouvrage vers 1307-1308;  il 

consiste en douze livres et est une présentation générale de la philosophie d’Aristote, 

un compendium qui comporte la logique, la philosophie naturelle et l’éthique. Le 

livre cinq, intitulé βιβλίον πέμπτον, τῶν μετεωρικῶν (sic) est un commentaire des 

météorologiques d’Aristote.

Ioannis Telelis nous offre une très érudite editio princeps de ce livre cinq des 

météores. Les météorologiques furent une importante discipline depuis Aristote et 

cette tradition a prévalu ainsi dans l’éducation byzantine. Il s’agit de  l’étude des 

quatre éléments qui composent le monde sublunaire ainsi que des deux exhalations 

terrestres, rendues par la terre sous l’influence du soleil  et sensées produire un 

grand nombre des phénomènes naturels. 

Pour cette édition, Telelis, fondé sur la tradition manuscrite du texte (38 copies 

du 14e au 18e s.), nous offre un très riche apparat critique. Il présente et commente 

les marginalia, l’histoire du texte  et chose importante, il présente en même temps 

au lecteur le contenu de l’ouvrage de Pachymère, en le comparant attentivement au 

texte d’Aristote. Telelis  consacre aussi un chapitre sur le contexte de ce texte dans 

la science byzantine, dans lequel il présente entre autres la réception, la diffusion et 

la tradition des météorologiques à Byzance. Comme le montrent les copies tardives 

du texte de Pachymère, mais aussi la riche littérature tardive sur ce thème, cette 

tradition a été sauvegardée dans l’enseignement des communautés grecques dans 

l’empire ottoman jusqu’à la fin du 18e siècle. 

Un index des mots (très utile) ainsi que des fac simillés couleur du codex 

Hamilton 512 de la Bibliothèque Nationale de Berlin complètent le livre. La 

qualité de l’édition (mise en page, caractères, couverture) est remarquable. La seule 

remarque que je voudrais faire est l’absence d’une traduction du texte byzantin: elle 

rendrait l’ouvrage de Pachymère accessible au public intéressé ne connaissant pas 

le grec byzantin.

Efthymios Nicolaidis

IHR/NHRF



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 429-432

E. Tchkoidze, Ένας Γεωργιανός προσκυνητής στον βυζαντινό κόσμο του 9ου 
αιώνα: ο Άγιος Ιλαρίων ο Γεωργιανός, Athens 2011, pp. 273. ISBN 978-960-6813-29-0

This monograph of Eka Tchkoidze emerged from her dissertation on “Byzantium 

in Georgian sources (chronicles and hagiography) in the 9th-11th centuries” at the 

University of Ioannina (2006) and was finished during a scholarship provided by 

the Alexandros S. Onassis-Foundation in the academic year of 2010/2011 at the 

National Hellenic Research Foundation in Athens.

After the table of contents, a list of abbreviations (pp. 11-18), acknowledgments 

(pp. 19-22) and a foreword by Prof. Kostas K. Konstantinides of the University 

of Ioannina (pp. 23-24), the author in her foreword (pp. 25-27) highlights that 

the “Live of St. Hilarion the Georgian” is a source not unknown to Byzantinists 

and Greek scholars (one would mention here especially the studies of Bernadette 

Martin-Hisard as also used frequently by Tchkoidze), but could demand further 

attention.

The author begins her general introduction (pp. 29-39) with a chapter on the 

geographical space in the Southern Caucasus and of course in Georgia in particular 

(pp. 29-34). A short overview on the relations between Byzantium and Georgia 

from the 4th to the 13th century (pp. 24-39) provides some basic information on the 

political and especially religious exchanges between the two polities, highlighting 

also the wide diffusion of Georgian monastic communities across the Eastern 

Mediterranean from Palestine and Sinai via Syria and Asia Minor to the Balkans. It 

is followed by a paragraph on the state and social organisation of medieval Georgia 

(p. 39). These passages could have been more elaborated especially for the reader 

who is not a specialist on medieval Georgia.

Section A of the core of the book is devoted to a philological study of the 

“Deeds of our Holy and Blessed Father Hilarion the Georgian”, as the full title 

of the text goes in the English translation (pp. 41-81). A first chapter outlines 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review430

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 429-432

the introduction of the cult of St. Hilarion (pp. 41-44), a second one the versions, 

manuscript traditions, editions and translations of the “Life of Hilarion” (pp. 44-

49). There exist four versions of the text, a long one (with its oldest manuscript in 

the Monastery of Iberon dating from 1074), a brief one (with the oldest manuscript 

dated to 990), a metaphrastic and a synaxaric one (the latter again in two main 

variants). Tchkoidze compares these four versions (pp. 49-52) and analyses their 

most reliable redactions and their time and place (pp. 52-68), dealing also with 

the enigmatic figure of the (proto)asekretes Basil, who is mentioned in the long, 

brief and metaphrastic versions as writer of the text. She then provides a short 

summary of the most extended version of the “Life of Hilarion” (pp. 68-72) and a 

comparison of the chronology of events presented in the four versions of the text 

(pp. 72-75). The section is completed with a literary and historical assessment of 

the “Life of Hilarion” (pp. 75-81); Tchkoidze makes clear that the brief version of the 

Life should be considered the original one, written (the latest) in the first half of the 

10th century and also preserved in the oldest manuscript of all versions.

Section B deals with the life of Hilarion before his arrival at Mt. Olympus in 

Bithynia (pp. 83-94) and also presents a first extended passage from the Georgian 

text of the Life, translated into Modern Greek (p. 91); we learn about the birth of 

Hilarion in the region of Kakheti in Eastern Georgia in ca. 822 (816 and 829 were 

presented as alternative dates by other scholars) as son of Aznaur, a member of the 

lower aristocracy, his education in religious texts starting at the age of six and his 

start of an hermitic life at the age of 15 in Garedža in Eastern Georgia, where his 

activities later initiated the transformation from an agglomeration of hermits to a 

monastic community. At the age of 25, Hilarion was ordained priest by the Bishop 

of Rustavi and then travelled to Jerusalem and Palestine, where he spent seven years 

in the Sabas-Monastery. Then he returned to Eastern Georgia, where his fame as 

monastic father spread. 

This section is followed by colour tables with photographical material, 

especially images of places of the life of Hilarion (such as Garedža) and depictions 

of the Saint (on murals and in manuscripts) (pp. 97-111).

Section C deals with the time of St. Hilarion on Mt. Olympus in Bithynia (pp. 

113-133), again with illustrative passages from his life (pp. 115-120); his migration 

together with a number of disciples from Georgia to Bithynia is dated to the reign 

of Emperor Michael III (842-867). As Tchkoidze points out, the description of the 

opposition of the “Greek” monks on Mt. Olympus against the newcomers from 

Georgia is of high interest and illustrates that “being orthodox (…) was necessary 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 431

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 429-432

but not sufficient to make one a Roman” (p. 217). Especially the use of a language 

other than Greek in liturgy by the Georgian monks aroused the suspicion of the 

Byzantines – as it did in the case of “Chalcedonian” Armenians around the same 

time, one could add1.

A long excerpt from the “Life of Hilarion” forms also the core of section D 

on the significance of Thessalonike in the Life of Hilarion (pp. 135-165). After 

five years of residence at Mt. Olympus, Hilarion and his disciple Isaak travelled 

on to Constantinople, from where they continued their journey to Rome. After 

two years they returned to the Byzantine Empire; the last three years of his life 

Hilarion spent in Thessalonike. His Vita thus provides valuable information on 

the administration and especially also the topography of and life in the city and 

its environs in the 9th century (in the period before the Arab capture in 904), as 

Tchkoidze describes in detail. 

In Thessalonike Hilarion also died at the age of 53 on a November 19th during 

the reign of Emperor Basil I (867-886); his grave became a place of miracles and 

healing. Because of this, the Emperor initiated a transfer of Hilarion´s remains 

to Constantinople, according to the long version of his Life during the second 

term of office of Patriarch Ignatios (867-877) (these events cannot be found in 

any Greek source, but the 13th century Russian pilgrim Antonij of Novgorod 

confirms the existence of an “Iberian” monastery with the skull of St. Hilarion 

in Constantinople). In the final section E of the book (pp. 167-213), Tchkoidze 

deals with this passage in the “Life of Hilarion” and especially the (not exclusively 

positive) image of Emperor Basil I presented in the text; she also provides a very 

useful systematic table of the Georgian terms (and their Greek translations) used 

for the Byzantine ruler (pp. 212-213).

Section E is followed by an English summary of the main findings of the book 

(pp. 215-219).

The appendix provides a Modern Greek translation of the anonymous brief 

version of the Life of St. Hilarion (pp. 221-230). The book is concluded with a 

bibliography (pp. 231-259), divided in sources (pp. 231-236) and studies (pp. 236-

259), especially in in English, French, Georgian, Greek and Russian, and an index 

(pp. 261-273).

1. Cf. N. G. Garsoïan, The Problem of Armenian Integration into the Byzantine Empire, 
in: H. Ahrweiler – A. E. Laiou (eds.), Studies on the Internal Diaspora of the Byzantine 
Empire, Washington, D. C. 1998, 53-124.



432 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 429-432

On the whole, Eka Tchkoidze´s book presents a most useful overview and 

analysis of the “Life of St. Hilarion”, especially for those not able to read medieval 

Georgian. It is a valuable contribution to the study of middle Byzantine monasticism 

and its important “non-Greek” component. 

Johannes Preiser-Kapeller

Institute for Medieval Research/Division of Byzantine Research

Austrian Academy of Sciences



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 433-442

Der Doppeladler. Byzanz und die Seldschuken in Anatolien vom späten 11. bis 
zum 13. Jahrhundert (ed. N. Asutay-Effenberger – F. Daim), Mainz 2014, pp. 179 

with coloured and B/W figures and plans. ISBN 978-3-88467-235-8

Although the Byzantine was one of the most important empires of the medieval 
period, it is not well known in the today western world. Without the knowledge 
of the Byzantine history our efforts to understand the European history remain 
insufficient; therefore it is not possible without the knowledge of Byzantium to 
study the development of Southeastern and East Europe. With such remarks the 

scientific team of the Leibniz-Wissenschaftscampus Mainz explains its vision to 

create in 2005 the “Byzantine Archaeology Mainz” as cooperation of the Römisch-

Germanisches Zentralmuseum and the Johannes Gutenberg-University in order 

to institutionalize the interdisciplinary cooperation among Byzantine Studies 

(Christian Archaeology, Art, Roman Archaeology, Egyptian Studies, Antiquity). 

The creation in 2011 of the Forum “Leibniz-WissenschaftsCampus Mainz: Byzanz 

zwischen Orient und Okzident” enabled the cooperation with other Institutes and 

Museums of the region in order to research the role of Byzantium as bridge between 

Antiquity and Modern Times and between Western Europe and the Orient. This 

book constitutes the first volume of a publications’ series, which focuses on the 

relation between the Byzantine Empire and the Seljuqs between the late 11th and 

the 13th centuries. As N. Asutay-Effenberger and F. Daim in their Introduction 

explain (p. 9) the defeat of the byzantine Army in Manzikert (1071) enabled the 

foundation of vassals’ dominions of Seljuqs in Asia Minor, who were the eastern 

neighbors of the Byzantine Empire up to the beginning of the 14th c. In order 

to examine the relations between the Byzantines and the Seljuqs an international 

symposium was organized in 2010 and its Proceedings are published in this volume.

The volume contains twelve papers with summaries in English, German 

and French (pp. 11-176), a list of the authors (p. 177) and an Abbreviation-list 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review434

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 433-442

of the periodicals (p. 179). The first article under the title “Byzantium between 

cultural competition and dominant culture” (pp. 11-24) signs Peter Schreiner. 

The prominent scholar describes the role of Byzantium among the development 

of other entities around the Byzantine Empire from the 6th to the 14th century 

and the cultural exchanges between Byzantium on the one hand and West, East 

and North on the other hand. Although the paper does not enrich considerably the 

discussion of the specific topic of this congress, as Seljuqs are scarcely mentioned, 

it offers a notable outline of the means and the obstacles of the Byzantine cultural 

expansion, even if the writer chooses specific facts and generalizes them in order 

to deliver a compressed insight on cultural competition and dominant cultures in 

the area. 

The interesting paper of G. Prinzing under the title “Byzantines and Seljuqs 

between Alliance, Coexistence and Confrontation in the period ca. 1180-1261” 

(pp. 25-37) offers essential insights to the political relations between Byzantines 

and Seljuqs and their diplomatic and military expressions. The author delivers 

a very detailed paper on the forced coexistence of the Byzantines in Nicaea and 

Trebizond, the Seljuqs and the Latins up to the arrival of the Mongols and the 

reconquest of Constantinople by Michael VIII. Palaiologos. The author offers a 

comprehensive image of the political and military events of the period in that 

region.

R. Shukurov deals with “Sultan Izz al-Din Kaykawus II in Byzantium (1262-

1264/5)” (pp. 39-52) after he was exiled and with the fate of his followers, who 

accompanied him according to Greek, Persian and Arabic sources. The author argues 

for their forcible conversion to Christianity. Shukurov examines in his detailed study 

the fate of the Seljuq Sultan Kaykāwus’ –the editors should have uniformed names 

and toponyms, which appear in different form in the articles of the volume (e.g. 

Kaykāwus’, Kaikaus p. 33)– and his family members and companions, who were 

hosted in Constantinople. Furthermore he investigates the traces of these Seljuqs 

in the Byzantine Empire and presents impressive prosopographic information on 

families and persons, who were assimilated or remained in the Byzantine Empire. 

Shukurov focuses also in the episode of the conversion of these Seljuqs to Christians 

after their unsuccessful conspiracy against Michael VIII Palaiologos.

R. Warland in his fascinating paper “Byzantine wall paintings of the 13th 

century in Cappadocia. Visual evidence of the coexistence of Byzantines and 

Seljuqs” (pp. 53-69) examines the byzantine art as expression of pictorial rhetoric 

and court ideology of Nicaea. He presents a number of churches decorated in the 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 435

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 433-442

13th century and argues on their creation during the period of the political alliance 

between Byzantines and Seljuqs. He mentions several dedicatory inscriptions (pp. 

54-5) in Cappadocian churches, which imply the respect to the Byzantines, who 

lived under the Seljuqs. Furthermore he examines portraits of donors in order to 

conclude a peaceful coexistence between Byzantines and Seljuqs in Cappadocia 

during the 13th century. His statement, that the standing donors constitute 

an innovation of the 13th century, which replaced the kneeling donors, is not 

confirmed by donors’ depictions in other Byzantine churches1. Furthermore such 

a theory would contradict his own revision to the 13th century of the Karanlik 

Kilise frescoes, where all donors are represented kneeling. The iconography of 

the Karabaş Kilise with saint Menas in Orans and the clipeus with Jesus finds 

a parallel in the 14th c. depictions of saint Paraskeue in Cyprus2, as well as the 

placement of donors in the Prothesis-wall of the Holy Virgin Moutoulas (1280)3 in 

Cyprus. Warland supports the revision of the frescoes’ dating in the so-called “Dark 

church” (Karanlik Kilise) from the 11th to the 13th century. We share the view 

that a careful iconographical examination and comparison with other frescoes 

(e.g. Holy Virgin Phorbiotissa in Niketari, Cyprus) points to a later period of their 

creation, than the 11th century. His theory regarding a dogmatic content of the 

three depictions of Jesus in the domes and the apse appears plausible, although his 

suggestion of reconstructing the holy figure of the medallion in the semi-circular 

wall of apse with the presentation of Jesus does not appear very convincing based 

1. In Cyprus for example we find standing donors dated before the 13th century (e.g. 
St. Nicolaus of the Roof in Kakopetria and Holy Virgin Phorbiotissa) and kneeling donors 
in the 14th and 15th centuries (St. Aikaterine in Pyrga, Holy Virgin Chrysokourdaliotissa 
in Kourdali): Ch. Chotzakoglou, Βυζαντινὴ ἀρχιτεκτονικὴ καὶ τέχνη στὴν Κύπρο, in: 
Ἱστορία τῆς Κύπρου (ed. Th. Papadopoullos), Lefkosia 2005, III. 465-787 and spec. 644-5, 
fig. 386; Io. Eliades, The Holy Virgin Chrysokourdaliotissa in Kourdali, Lefkosia 2012, 23-5 
with fig.; Ch. Chotzakoglou, Φωτίζοντας τὴ χριστιανικὴ τέχνη τῆς Κύπρου: ἀπὸ τὴν αὐγὴ 
τῶν πρώτων βασιλικῶν μέχρι τὴν ὀθωμανικὴ ἡμισέληνο (4ος-16ος αἰ.), in: Κύπρος, ἀπὸ 
τὴν Ἀρχαιότητα ἕως σήμερα (ed. A. Maragkou – G. Georgis – K. Staikos – Tr. Sklavenites), 
Αthens 2007, 160-207 and spec. 196-7, fig. 32; A. and J. Stylianou, Ἡ βυζαντινὴ τέχνη 
κατὰ τὴν περίοδο τῆς Φραγκοκρατίας (1191-1570), in: Ἱστορία τῆς Κύπρου (ed. Th. 
Papadopoullos), Lefkosia 2005, V.2, 1229-1407, fig. 49, 74, 77, 123.

2. C. Connor, Female saints in church decoration of the Troodos mountains in Cyprus, 
in: Medieval Cyprus (ed. N. Patterson-Sevcenko – Chr. Moss), New Jersey 1999, 213-228 
and spec. 218-9, fig. 12.

3. A. and J. Stylianou, The painted churches of Cyprus, Lefkosia ³1997, 323-330, fig. 192.



436 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 433-442

on iconographical parallels. In Byzantine churches of Cyprus for example appear at 

the same spot similar medallions with representations of local prelates4.

A. Eastmond in his article on “Inscriptions and Authority in Ani” (pp. 71-84) 

deals with the monumental inscriptions used in Ani, the medieval capital of Armenia, 

which between 970-1320 came under the control of seven different ruling elites, who 

used at least six different religious and administrative languages. Methodologically, 

we do not share the author’s view that the reader instead of the writer of this paper 

should check the accuracy of the translations used (p. 71 note 2). Eastmond argues 

that the visual contact with the “inscriptions, would have immediately given a sense 
of the city’s self-identity” (p. 71). In this frame it would be interested to look into 

how the Byzantines understood the pseudo-Kufic inscriptions, which decorated 

middle-byzantine churches and frescoes. The writer examines the visual and 

verbal meaning of the multi-lingual inscriptions in order to trace the role of every 

language and set questions, on who was capable of reading inscriptions on different 

languages (p. 76). He also examines some bilingual texts presenting the various 

dimensions regarding the choice of the language. Characteristic are bilingual texts, 

where their content was reordered in order to flatter each ruler in his language 

(p. 79). Eastmond concludes that the majority of the Armenian population made 

necessary the translation of several inscriptions into Armenian, although the initial 

language of every inscription reveals the language –and consequently the ethnic 

origin of the ruler– in which the law was issued, stating characteristically, that “the 
inscriptions reveal the authority of words”. 

Th. Mathews and Th. Maarten van Lint present in their exciting paper under 

the title “The Kars-Tsamandos Group of Armenian illuminated manuscripts of 

the 11th century” (pp. 85-95) the production of the Kars-Scriptorium and trace 

information on the life in Anatolia during the period of the Seljuq conquest. They 

present the illuminated Mss Jerusalem St. James 2556 out of the 50 of the Kars-

Tsamandos-group, which preserves the portrait of Marem, the Armenian ruler of 

Tsamandos, who is related with several manuscripts of that group. Her Byzantine 

title of kouropalatissa is witnessed by a bilingual lead seal, which is surely rare, 

but not unique, as stated in the paper5. The authors reveal that the manuscript was 

4. Chotzakoglou, Βυζαντινὴ ἀρχιτεκτονικὴ (as in note 1) 391, 456b.
5. For similar, bilingual lead seals in Greek and Armenian see: N. Oikonomides, 

Byzantine Lead Seals, Washington D.C. 1985, 18-19; B. Coulie – J. Nesbitt, A bilingual 
rarity in the Dumbarton Collection of Lead Seals, DOP 43 (1989), 121-3.



437ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 433-442

mutilated and the major part of its illuminations was carefully cut out and robbed, 

a fact that was concealed by Der Nersessian. The manuscript preserves a unique 

iconographic illumination, which the authors identify with the Temptation of Jesus. 

These manuscripts were possibly transferred to Tsamandos after the Seljuq conquest 

of Kars (1054). The authors recognize a possible Constantinopolitan influence, 

although not exclusively (p. 89) and bring it in connection with the intellectual 

dialogue between Christianity and Islam on the eve of the Seljuq conquest, as 

documented in the Letters of Gregor Magistros (pp. 90-1).

N. Iamanidze in her interesting paper “The Dragon-slayer horseman from 

its origin to the Seljuqs: missing Georgian archaeological evidence” (pp. 97-110) 

argues on pictorial motives of Georgian art, which were possibly used in Seljuq 

art on the example of the dragon-slayer. A clear message from this article is the 

problematic dating for several Georgian monuments, with the local researchers to 

date them very early and European scholars to prefer a later dating. Iamanidze 

presents three Georgian stone-carved crosses with dragon-slayers dated between 

the 6th-8th centuries and identifies the rider with St. George, although no 

inscription supports this identification. Her aim to present the Xozorni-stela as 

the oldest pictorial evidence of St. George as dragon-slayer is based on only two 

letters of its fragmentary inscription; the further archaeological evidence, which 

she presents in order to argue that the motive of St. George as dragon-slayer was 

created in Georgia before the earliest written reference to the 11th c. in his Vita 

(p. 102) constitutes a single stela from Kataula (7th c.), where the inscription 

contains actually a supplication to St. George, but no reference to him as dragon-

slayer (p. 101). Regarding the pillar of Gveldesi templon she rightly notes that the 

iconographical features of the depicted dragon-slayer point to St. Theodore, whose 

Vita and iconography as dragon-slayer goes back at least to the 8th c.6 and not to 

St. George, while the reliefs of the Martvili church, apart from their early dating, 

betray Cappadocian iconographical influence, as she herself underlines, and not 

Georgian (pp. 102-3). The dating of the sculptures in Iq’alt’o and Joisubani to the 

10th c. and the C’edelda to the 9th c. is not supported by any solid argumentation. 

In that point we have to underline that the motive of the rider killing a snake or a 

dragon goes back to the pre-Christian period with the myths of Perseus and the 

6. T. Papamastorakis, Ιστορίες και ιστορήσεις βυζαντινών παλληκαριών, ΔΧΑΕ 20 
(1998), 213-230 and spec. 215-9.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 433-442

438 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Thracian rider7; riders killing persons or dragons appear outside Georgia already 

before the 11th c. not only as holy figures (e.g. St. Sissinios8 or Salomon9) but also 

as byzantine emperors in the epic poetry (e.g. Constantine V.)10 following the 

literary tradition of the romans of the Late Antiquity11. If St. George as dragon-

slayer would have appeared so early in the pictorial art of Georgia, we should have 

in our disposal a considerable number of relevant representations and not such a 

problematic material. On the contrary, after the introduction of the episode of St. 

George with the dragon in his Vita (11th c.), the iconography of St. George as 

dragon-slayer is spread all over the Byzantine Empire using iconographical motives 

available to the Graeco-Roman world. Coming to the subject of the Symposium, the 

author refers to copper coins of Seljuq rulers (1196-1204) with the depiction of a 

dragon slayer and argues in favor of the Georgian influence on the Seljuq coinage. 

As far as the arguments of such a theory are not solid, we can also argue that Seljuqs 

possibly inherited the dragon-slayer motive on the coins from their predecessors, 

the Danishmendid rulers (1162- 1170) of Melitene (Malatya). As Melitene was the 

frontier region of the battles between Byzantines and Danishmendids, it is more 

possible that these Muslim rulers were influenced by the strong iconographical 

tradition of St. Theodore as dragon-slayer, after his town, Euchaita and his shrine 

were conquered by the Danishmendids, who built there a dervish lodge12. Although 

the paper was aiming at the occurrence of Georgian elements in Seljuq art (p. 97), 

the last example, the C’edelda templon with several elements of hunting scenes (105-

8) demonstrates rather a Sassanid iconographical influence on the Georgian art, 

which can be easily explained, if ones considers the role of the Persian literature to 

the Byzantine epic poetry (e.g. Digenes Akritas)13 and their interaction.

Th. Dittelbach argues in his paper under the title “Seljuqs and Normans. 

Transmediterranean perspectives” (pp. 111-127) for the Seljuq influence on the 

7. Papamastorakis, Ιστορίες και ιστορήσεις, 214.
8. O. Pancaroğlou, The itinerant Dragon-Slayer: forging paths of Image and Identity in 

Medieval Anatolia, Gesta XLIII.2 (2004), 151-164 and spec. 152-3. 
9. G. Schlumberger, Amulettes byzantins anciens, REG 5 (1892), 73- 93.
10. H. G. Beck, Geschichte der byzantinischen Volksliteratur, München 1971, 50 and 

n. 3.
11. I. Diller, Märchenmotive in Kallimachos und Chrysorrhoe, Folia Neohellenica 2 

(1977), 25-40.
12. Pancaroğlou, The itinerant Dragon-Slayer, (as in note 8), 156-7.
13. Beck, Volksliteratur, 49, 63ff; Pancaroğlou, The itinerant Dragon-Slayer, 159-161.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 433-442

439ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

architectural form of the Bohemond I.’s mausoleum in Canosa (S. Italy), on the 

ornamental form of its bronze doors and on the structural and iconographical 

concepts of the muqarnas in the Palatine chapel in Palermo and suspects the 

textiles as the possible media carrier. Dittelbach presents the importance of 

Ikonion/Konya as cultural centre of the Seljuq state. He compares archaeological 

and architectural remains in Italy and Turkey and tries to establish the frame 

of Islamic influences on art. In his effort to trace ways and routes of artistic 

transmission he refers also to literature, poetry, pattern-books and carpets. 

Although the comparisons remain on a visual level of iconographic similarities, 

the suggestions of the writer could offer the starting point for specific and 

documented studies, in order to prove also the artistic channels and the cultural 

influence of the Seljuq world in Anatolia.

Ö. Bakirer investigates under the title “The palace of ‛Alā’ad-Dīn Kay-Qubād 

I at Alanya and its Glass finds” (pp. 129-138) the provenance of a small group of 

glass finds excavated in the Palace of the inner citadel of Alanya, which is ascribed 

to the Sultan Alā’ad-Dīn Kay-Qubād I. Bakirer refers to the excavations of the site 

and presents the problems, which arise regarding their provenance and workshops. 

He summarizes in his paper the relevant information of the excavation reports 

and continues with a brief comparison of that material with relevant finds in other 

excavations, mainly in Turkey. The author leaves actually open for further discussion 

all the questions on the provenance, workshops and artisans.

R. Arik in his paper “New information and perspectives on Seljuq art obtained 

throughout the Kubad Abad Palace excavations” (pp. 139-151) presents the finds of 

the site and especially of the “Maiden Castle” and provides photographic material 

and ground plans. He dates the Seljuq palace complex between the 13th and the 

14th centuries (p. 147), although early and middle Byzantine coins, stone and 

fresco-fragments (p. 142, 148) point to the existence of Byzantine settlements and 

fortification well before the Seljuqs. The author discusses extensively the discovered 

tile works that were assumed to have been Persian products and influenced even 

European areas. New excavation discoveries point Anatolia as their production 

center. Their iconography with fable animals (p. 141) or the unpublished lead 

seals with the Seljuq rulers’ portrait (p. 148) deserve a comparative study in 

order to locate their provenance and influences. The interesting presence of tiles 

with double-headed eagles bearing the inscription “Al Sultan” and “mu’azzam” 

(=glorified) does not allow us to identify them with “coats of arms”, as the writer 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 433-442

440 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

suggests (p. 141), but rather with a decorative motive14. If they were coats of arms, 

they should have been placed centrally in order to emphasize their symbolism and 

not among hundrends of other tiles with various motives covering extensive walls 

(pp. 147-8, fig. 10, 17, 20-22). It would be advisable to support general references 

on the provenance, dating or comparison to excavated items (e.g. Chinese celadon 

sherds, star and cross-motives or frescoes and manuscripts) (pp. 147-8, p. 149 note 

35) with the necessary bibliography and not just with opinions of scholars, who 

shared their views with the excavator. The writer underlines the strong influence 

of the Sassanid art to the formation of the Islamic culture, which was even stronger 

than the Islamic principle of the aniconic representations.

N. Asutay-Effenberger in her article “Reflections on a ruler’s insignia in 

Byzantium: the parasol” (pp. 153-160) states that the parasol was known in ancient 

Persia and the Islamic East as ruler’s insignium. The author claims, that the written 

Byzantine sources indicate two types of parasol, at least in the Palaeologan period 

and supposes that the Seljuqs were the intermediaries of the “umbrella-type”, who 

spread it to Byzantium. Although we could share the views on the difficulty to 

distinct the different kinds of σκιάδειον in the byzantine sources, namely the tent 

and the umbrella, if we accept the argumentation, that the “umbrella-type” was 

spread to Byzantium through Seljuqs, then we have to explain satisfactory other 

questions, which arise: the author takes for granted that such parasols are exclusively 

of old Persian origin (p. 153) and wonders on how they found their way to Europe 

(through Byzantium or Sicily?), either for the Pope and the medieval West or for 

the Byzantine court (p. 154). We do not see the reason to assume the course of 

parasol from Persia to Europe in the medieval times, when we have literary and 

pictorial representations of it already since the classical Graeco-Roman period 

in the Mediterranean as a god’s or ruler’s insignium. Roman representations of 

umbrella-type parasols related to that use are well documented, as the Nile mosaic 

(II. c. B.C.) in Palestrina15 (which was visible up to the 15th A.D. c.)16, the fresco 

14. On the appearance of the double headed eagle as the symbol of the Byzantine empire 
see Ch. Chotzakoglou, Die Palaiologen und das früheste Auftreten des byzantinischen 
Doppeladlers, Bsl 62 (1996), 60-68.

15. P. G. P. Meyboom, The Nile Mosaic of Palestrina: Early Evidence of Egyptian 
Religion in Italy, Leiden-N. York-Cologne 1995, 65-70.

16. Cl. La Malfa, Reassessing the Renaissance of the Palestrina Nile Mosaic, Journal 
of the Warburg and Courtauld Institutes 66 (2003), 267-272.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 433-442

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 441

in Casa di Meleagro in Pompeii (ca. 1st A.D. c.)17 or even the coinage of Herod 

Agrippa I., king of Judea (37-44 A.D.)18. Already in the early Christian period 

Gregor of Nyssa in his II. Oratio of the Comments to Canticum Canticorum refers 

possibly to umbrellas (6, 52), as he separates the covered chariots (λαμπήναις) 

from that kind of parasols (σκιάδεια). A reference of the Byzantine writer Ioannes 

Tzetzes (12th c.) describing the mythical Sciapods19, who used their big foot to shade 

themselves, resulted to their comparison with an umbrella, which shows, that this 

kind of parasol was known to him. The fact that this comparison in not found in 

the Hellenistic texts, which offered the sources of these monsters for the Byzantine 

writers, suggests an original comparison of the time of Tzetzes. If the Byzantine 

court with its long tradition on court honorific connotation used the umbrella-type 

parasol, which was already well-known to the Roman practice, why should they 

borrow it from the Seljuqs?

A. Effenberger describes in his absorbing paper “Victoria and angels 

in Seljuq sculpture” (pp. 161-175) the decoration of the city walls of the Seljuq 

capital of Ikonion (Konya) with ancient, Byzantine and Seljuq spolia and examines 

the possibility that this practice of inserting ancient sculptures goes back to 

Constantinopolitan trends, which were adopted by Seljuqs (p. 170). Referring to a 

specific sculpture, he proposes the adjustment of the early Christian Christogram 

to a solar disc by the Seljuqs (pp. 166-7) and identifies the sculpture of the Nike-

representation (fig. 7) at the Istanbul Archaeological Museum with the sculpture 

of the city walls of Ikonion, described in the travelers’ texts (p. 169). The writer 

underlines the intentional use of spolia in the walls of Ikonion (p. 172). We believe 

that worths further consideration the possibility, that Seljuqs were influenced by the 

Macedonian Renaissance in Byzantium regarding the reuse of mainly sculptures 

and images of the ancient world.

In conclusion, the Proceedings of that Symposium dedicated to the presence 

and activity of the Seljuqs between the 11th and the 13th centuries offer a valuable 

17. R. Wilson, On the identification of the figure in the south apse of the Great Hunt 
corridor at Piazza Armerina, Sicilia Antiqua 1 (2004), 153-70 and spec. 165-7; R. Ling - L. 
Ling,The Insula of the Menander at Pompeii vol. II: The decorations, Oxford 2005, 72ff.

18. M. Wacks, The handbook of Biblical Numismatics, Houston 1976, 11.
19. Ioannis Tzetzis, Χιλιάδες VII. 144, lines 624-628: P. A. M. Leone, Ioannis 

Τzetzae Historiae, Galatina 2007, 274: ὁμοίως σκέπουσιν αὑτοὺς τρόπῳ τῶν σκιαδείων; 
cf. Ch. Chotzakoglou, Sciapods, Sternophtalms and Cynocephales (in Greek with English 
summary), Lefkosia 2003, 28-9.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 433-442

442

contribution towards a better understanding of their interaction, mainly with the 

Byzantines, as well as with the Sassanids. In this context the volume confirms the 

necessity to support and strengthen the relevant research, to discuss among a wider 

academic audience the archaeological finds of that area, the relevant sources and 

their interpretation in order to give credible answers, and underlines the great 

importance of that pilot-initiation by the organizers of the Symposium, to shed 

light on such a less known, but crucial chapter of the Byzantine history as well. The 

lack of contributions from present-day Turkmenistan, Iran, Iraq and Syria gives 

somehow the false impression that the Seljuqs’ vast territory was limited only in the 

present-day borders of Turkey.

Now that Seljuq objects, which were preserved inside and outside of their 

empire20 are presented in the exhibition “Court and Cosmos: the Great Age of the 

Seljuqs” of the Metropolitan Museum in New York (27/4-24/7/2016), thematic areas 

as the incompatibility of the aniconic Islamic art and the iconic Seljuq art21, the 

influence of the two great strands of Sunni and Shi’a Islam and specially of Persian 

to Seljuq art and life22, the perception and loans of the Sassanid art, manuscripts and 

epic poetry, as well as funerary customs in comparison to the Byzantine practices 

could offer ground for a further successful Symposium.

Charalampos G. Chotzakoglou

Society of Cypriot Studies, Lefkosia

Hellenic Open University

20. For Greece see also: N. Gkioles, Μεταλλοτεχνία, in: Παρουσία Ἱερᾶς Μονῆς 
Δοχειαρίου (ed. St. Papadopoulos), Hagion Oros 2001, 368-391 and spec. 391-2, fig. 31a-b.

21. Regarding the hostility of Islam to the iconic representations see G. W. Bowersock, 
Mosaics as History. The Near East from Late Antiquity to Islam, Harvard 2006 and 
recently Ch. Chotzakoglou, Εἰκονομαχία (726-787 καὶ 813-843) καὶ Τέχνη στὴν Κύπρο 
καὶ τὸ θεωρητικό της ὑπόβαθρο: μία κριτικὴ ἐξέταση βάσει τῶν πηγῶν καὶ τῶν μνημείων 
τῆς Μεγαλονήσου, in: Κυπριακὴ Ἁγιολογία. Πρακτικὰ Α΄ Διεθνοῦς Συνεδρίου (ed. Th. 
Giagkou – Rev. Chr. Nasses), Hagia Napa-Paralimni 2015, 527-566 and spec. 552-566.

22. In. Flaskerud, Visualizing Belief and Piety in Iranian Shiism, London and New 
York 2010, 249-254.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 443-446

C. Jouanno, Tὸ Μυθιστόρημα τοῦ Ἀλεξάνδρου. Γέννηση καὶ μεταμορφώσεις. 

Μετάφραση Μ. Λουκακη, Ἀθήνα 2015, σελ. 778. ISBN 978-960-250-631-8

Πρόκειται γιὰ μετάφραση στὰ ἑλληνικὰ τοῦ βιβλίου Naissance et 
métamorphoses du Roman d’Alexandre. Domaine Grec, τὸ ὁποῖο εἶχε κυκλοφο-

ρήσει τὸ 2002 (Paris, CNRS Editions, ISBN 2-271-06042-7)1. Ἡ μετάφραση ὑπο-

γράφεται ἀπὸ τὴν Μαρίνα Λουκάκη, Καθηγήτρια της Φιλοσοφικῆς Ἀθηνῶν, καὶ 

ἐντάσσεται στὶς φροντισμένες ἐκδόσεις τοῦ Μορφωτικοῦ Ἱδρύματος Ἐθνικῆς 

Τραπέζης, τὸ ὁποῖο, στὰ πενήντα χρόνια τῆς λειτουργίας του ἔχει προσφέρει 

στὸ ἑλληνικὸ κοινὸ, μεταξὺ ἄλλων, καὶ πάρα πολλὰ ἀξιολογότατα μεταφρα-

σμένα βιβλία τῆς ξενόγλωσσης «φιλολογικῆς» βιβλιογραφίας. 

Ἀφετηρία τῆς παρουσίασης αὐτῆς εἶναι βεβαίως ἡ ἑλληνικὴ μετάφραση, 

ἀλλὰ καθὼς τὸ γαλλικὸ πρωτότυπο, ὅσον τουλάχιστον γνωρίζω, δὲν ἔχει 

βιβλιοκριθεῖ σὲ ἑλληνικὸ περιοδικό, δὲν εἶναι περιττὸ νὰ ὑπενθυμίσουμε 

ἀκροθιγῶς ὅτι τὸ βιβλίο περιλαμβάνει σφαιρικὴ ἐπισκόπηση ὅλων τῶν σχετικῶν 

μὲ τὶς ἀπαρχές, τὴν διαμόρφωση καὶ τὴν ἐξέλιξη τῶν ἑλληνικῶν ἐκδοχῶν τοῦ 

μυθιστορήματος τοῦ Μεγάλου Ἀλεξάνδρου, ἀπὸ τὴν ὕστερη ἀρχαιότητα ἕως 

τὴν μεσοβυζαντινὴ ἐποχή. Μὲ ἀφετηρία τὴν κατηγοριοποίηση τῶν Merkelbach 

– Trumpf2, καὶ σὲ συνεχῆ διάλογο μὲ τὴν ἀχανῆ βιβλιογραφία ἐπὶ τοῦ θέματος3, 

συστηματοποιοῦνται τὰ πορίσματα τῶν ἐπὶ μέρους ἐρευνῶν καὶ ἐπιχειρεῖται 

ἀναλυτικὴ παρουσίαση καὶ σύγκριση τῶν 5 παλαιοτέρων ἑλληνικῶν διασκευῶν 

τοῦ κειμένου. Τὸ ὑλικὸ ἐξετάζεται σὲ δύο ἐκτενέστατα τμήματα. Τὸ πρῶτο 

1. Βλ. τὴν βιβλιοκρισία τῆς Marie-Hélène Congourdeau, REB 62 (2004), 291- 292.
2. R. Merkelbach, Die Quellen des griechischen Alexanderromans. Zweite, 

neubearbeitete Auflage unter Mitwirkung von J. Trumpf  [Zetemata 9], München 1977.
3. Νὰ σημειωθεῖ ὅτι συνεξετάζεται ὄχι μόνο ἡ βιβλιογραφία περὶ τῶν ἑλληνικῶν 

ἐκδοχῶν, ἀλλὰ καὶ ἡ παράλληλη βιβλιογραφία σχετικὰ μὲ τὶς παραλλαγὲς σὲ ἄλλες 
γλῶσσες.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review444

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 443-446

φέρει τὸν γενικὸ τίτλο «Γέννηση τοῦ Μυθιστορήματος. Ἡ διασκευὴ α στὶς 

διάφορες φάσεις της»: σὲ 4 μεγάλα κεφάλαια συζητεῖται τὸ θέμα τῆς περίπλοκης 

προέλευσης καὶ τῶν πολλαπλῶν πηγῶν τῆς παλαιότερης διασκευῆς, τῆς α, 

ἡ ὁποία μᾶς εἶναι γνωστὴ κυρίως ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ «recensio vetusta», –ὅπως 

συνήθως ἀποκαλεῖται στὴν βιβλιογραφία4– καὶ ἀπὸ μία λατινικὴ καὶ μία 

ἀρμενικὴ ἐκδοχή, ποὺ συντελοῦν καὶ αὐτὲς ὥστε νὰ προσεγγίσουμε κατὰ τὸ 

δυνατὸν τὴν ἀρχικὴ μορφὴ τοῦ μυθιστορήματος. Στὸ πρῶτο αὐτὸ τμῆμα (σσ. 

11-243 τῆς γαλλικῆς ἔκδοσης καὶ 23-385 τῆς ἑλληνικῆς μετάφρασης) συζητεῖται 

εἰδικότερα τὸ πρόβλημα τῆς χρονολόγησης καὶ τοῦ χαρακτήρα τῆς διασκευῆς α, 

μὲ τὸ ἔντονο «αἰγυπτιακὸ» στοιχεῖο ποὺ παρουσιάζει, συγκρίνεται ὁ ἱστορικὸς 

καὶ ὁ μυθιστορηματικὸς Ἀλέξανδρος καὶ ἀνιχνεύεται ἡ πορεία τῆς  δημιουργίας 

τοῦ μύθου του. 

Τὸ δεύτερο μεγάλο τμῆμα (σσ. 245-465 τῆς γαλλικῆς ἔκδοσης καὶ 387-730 

τῆς ἑλληνικῆς μετάφρασης) εἶναι ἀφιερωμένο στὴν συνέχεια τῆς παράδοσης στὸ 

Βυζάντιο. Ἀποτελεῖται ἐπίσης ἀπὸ 4 κεφάλαια, ποὺ ἐξετάζουν τὶς 4 βυζαντινὲς 

διασκευὲς τοῦ κειμένου5. Στὸ πρῶτο κεφάλαιο ὁ λόγος εἶναι γιὰ τὴν διασκευὴ 

β, ποὺ παραδίδεται ἀπὸ 9 χειρόγραφα μὲ ἀρκετὲς ἀποκλίσεις μεταξύ τους)6: 

χρονολογεῑται συνήθως τὸν 5ο αι., καὶ ἀποτελεῖ «ἑλληνικὴ ἀνάπλαση ἑνὸς 

αἰγυπτιάζοντος προτύπου» (σ. 248 τοῦ γαλλικοῦ κειμένου καὶ 391 μετάφρασης). 

Παρὰ τὴν τάση ἁπλούστευσης, παρουσιάζει περισσότερη ὁμοιογένεια, μὲ ἐμφανῆ 

ἴχνη χριστιανικῆς λογοκρισίας, ἀλλὰ καὶ μὲ περισσότερη ἐγκωμιαστικὴ διάθεση 

πρὸς τὸν κεντρικὸ ἥρωα. Ἄλλα χαρακτηριστικά της εἶναι ἡ πρόθεση νὰ προσεγγίσει 

τὴν ἱστορικὴ ἀκρίβεια καὶ ἡ διόγκωση τοῦ μυθογραφικοῦ ὑλικοῦ. Ἰδιαιτέρως 

ἐξετάζεται στὸ τέλος τοῦ κεφαλαίου αὐτοῦ ἡ παραλλαγὴ τοῦ χειρογράφου Leid. 

Vulc. 937, ὡς ἄτυπη παραλλαγὴ τῆς διασκευῆς β. Ἐνδεικτικὸ τῆς πολυπλοκότητας 

4. Ἀπὸ τὴν ἔκδοση τοῦ  W. Kroll, Historia Alexandri Magni, v. 1. Recensio vetusta, 
Berlin, 1926.

5. Σύμφωνα μὲ ἄλλη ἄποψη, θὰ ἦταν προτιμότερο νὰ γίνεται λόγος γιὰ ὁμάδες 
παραλλαγῶν, βλ. G. Veloudis, Der neugriechische Alexander. Tradition in Bewahrung 
und Wandel [MBM 8], Μünchen 1968, 21. H.- G. Beck, Geschichte der byzantinischen 
Volksliteratur, München 1971, 31-32, 133. D. Holton, Διήγησις τοῦ Ἀλεξάνδρου. The Tale 
of Alexander. The rhymed version, Θεσσαλονίκη 1974 καὶ 22002, 4-5.

6. Ἔκδοση L. Bergson, Der griechische Alexanderroman. Rezension β, Stockholm-
Uppsala 1965. Βλ. τὶς ἐπιφυλάξεις, σχετικὰ μὲ τὴν ἐκδοτικὴ μέθοδο, τοῦ G. Veloudis στὴν 
βιβλιοκρισία τῆς ἔκδοσης αὐτῆς, ΒΖ 60 (1967), 87-90.

7. Ἔκδοση Η. Van Thiel, Leben und Taten Alexanders von Makedonien. Der 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 445

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 443-446

τῶν σχέσεων μεταξὺ τῶν παραλλαγῶν εἶναι ὅτι καὶ ἡ ἐξεταζόμενη στὸ δεύτερο 

κεφάλαιο διασκευὴ λ, ποὺ διασώζεται σὲ 6 χειρόγραφα8, μπορεῖ νὰ θεωρηθεῑ  ὡς 

ὑποδιασκευὴ τῆς β. Ὁ terminus post quem γιὰ τὴν σύνταξή της εἶναι ἡ ἀρχὴ τοῦ 

8ου αἰ. καὶ οἱ ἰδιαιτερότητές της εἶναι ὁ ἐμπλουτισμὸς μὲ ἀποφθέγματα χωρὶς 

ἄμεση συνάφεια μὲ τὰ συμφραζόμενα καὶ τὸ ἐπεισόδιο τῶν μιαρῶν λαῶν Γὼγ 

καὶ Μαγὼγ· δύο ἄλλα ἐπεισόδια, ἡ περιγραφὴ τῶν προφητικῶν δένδρων καὶ ἡ 

ἐπίσκεψη στὴν βασίλισσα Κανδάκη, ἀποδίδονται μὲ περισσότερη παραμυθικὴ 

χροιὰ καὶ ὑπερτονισμὸ τοῦ θαυμαστοῦ στοιχείου. Σημαντικὴ ἔκταση στὸ 

δεύτερο αὐτὸ τμῆμα –καὶ εὐλόγως– καταλαμβάνει τὸ τρίτο κεφάλαιο, ποὺ 

περιλαμβάνει λεπτομερειακότατη ἐξέταση τῆς διασκευῆς ε, ἡ ὁποία, ἔστω καὶ 

ἂν εἶναι γνωστὴ ἀπὸ ἕνα μόνο χειρόγραφο (Οxon. Βodl. Βaroc. 179) παρουσιάζει 

πολλὲς καινοτομίες σὲ σχέση μὲ τὶς ὑπόλοιπες παραλλαγές, ἔχει ἔντονο βυζαντινὸ 

χρῶμα καὶ ἀποδίδει στὸν Ἀλέξανδρο τὶς ἀρετὲς τοῦ ἰδανικοῦ βυζαντινοῦ 

αὐτοκράτορα, ὁ ὁποῖος ἐκτὸς τῶν ἄλλων εἶναι καὶ ὁ ἀντιπρόσωπος τοῦ Θεοῦ 

ἐπὶ τῆς γῆς. Τοποθετεῖται χρονικὰ στὸν 7o/8o αἰ. καὶ θὰ μποροῦσε νὰ θεωρηθεῖ 

καὶ ὡς ἕνα εἶδος κατόπτρου ἡγεμόνος. Ἰδιαιτέρως ἐπιμένει ἡ συγγραφέας στὸ 

θέμα τῆς παιδείας τοῦ συντάκτη τῆς διασκευῆς αὐτῆς, ποὺ εἶναι παραπλήσια 

μὲ τὴν παιδεία ἑνὸς βυζαντινοῦ χρονογράφου, καὶ περιγράφει τὰ κύρια 

χαρακτηριστικὰ τῆς γλώσσας του. Τέλος, στὸ τέταρτο καὶ τελευταῖο κεφάλαιο 

τοῦ δευτέρου αὐτοῦ τμήματος ἐξετάζεται ἡ διασκευὴ γ10, ἡ ὁποία ἀποτελεῖ 

συρραφὴ τμημάτων τῆς β καὶ τῆς ε. Αὐτὸς εἶναι καὶ ὁ λόγος ποὺ συνεξετάζεται 

μὲ τὶς παλαιότερες παραλλαγές, ἂν καὶ ἡ χρονολόγησή της εἶναι ἀβέβαιη καὶ 

ἴσως νὰ ἀνάγεται στὴν ὑστεροβυζαντινὴ ἐποχή, στὸν 13ο ἢ τὸν 14ο αἰ. 

Τὸ βιβλίο ἀπέρρευσε ἀπὸ τὴν ἀνάγκη νὰ συνεξεταστοῦν μεθοδικὰ καὶ 

συστηματικὰ πλῆθος στοιχείων καὶ ἀνταποκρίνεται πάρα πολὺ καλὰ στὸν 

griechische Alexanderroman nach der Hs. L, Darmstadt 1974, καὶ Leben und Taten 
Alexanders von Makedonien. Der griechische Alexanderroman nach der Handschrift L. 2., 
durchgesehene und ergänzte Auflage, Darmstadt 1983.

8. Tμηματικὴ ἔκδοση μόνο τῶν ἀποσπασμάτων ποὺ διαφέρουν ἀπὸ τὴν β: Η. Van 
Thiel, Die Rezension λ des Ps-Kallisthenes, Bonn 1959.

9. Ἔκδοση J. Trumpf, Anonymi Byzantini Vita Alexandri regis Macedonum, Stuttgart 
1974.

10. Ἔκδοση τῶν Ursula von Lauenstein, Der griechische Alexanderroman. Rezension 
Γ, Buch I, Meisenheim am Glan 1962, H. Engelmann, Der griechische Alexanderroman. 
Rezension Γ, Buch 2, Meisenheim am Glan 1963 καὶ F. Parthe, Der griechische 
Alexanderroman. Rezension Γ, Buch 3, Meisenheim am Glan 1969.



446 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 443-446

στόχο του, καθὼς χρειαζόταν μία σταθερὴ βάση γιὰ τὴν εὐρύτερη μελέτη τοῦ 

μύθου τοῦ Ἀλεξάνδρου στὸ Βυζάντιο. Σὲ σχέση μὲ τὸ πρωτότυπο, στὴν ἑλληνικὴ 

ἔκδοση τὰ περιεχόμενα καὶ ὁ κατάλογος τῶν εἰκόνων ἔχουν μεταφερθεῖ στὴν 

ἀρχὴ τοῦ τόμου (σσ. 7-11), καὶ στὴν εἰσαγωγή (σσ. 13-21), προστίθεται σύντομο 

σχόλιο τῆς συγγραφέως, μὲ σύντομη ἀναφορὰ σὲ μελέτες καὶ ἄρθρα γιὰ τὸ 

Μυθιστόρημα τοῦ Ἀλεξάνδρου, ποὺ ἐμφανίστηκαν μετὰ τὴν κυκλοφορία τῆς 

γαλλικῆς ἔκδοσης. Ἐπίσης οἱ σημειώσεις ἔχουν τοποθετηθεῖ ὑποσελίδιες καὶ 

ὄχι στὸ τέλος κάθε κεφαλαίου. Ἡ μετάφραση εἶναι γλαφυρὴ καὶ ρέουσα καὶ τὸ 

βιβλίο εἶναι τυπωμένο με τὴν καλαισθησία ποὺ χαρακτηρίζει ὅλες τὶς ἐκδόσεις 

τοῦ Μορφωτικοῦ Ἱδρύματος. Ὅπως παρατηρεῖ ἡ συγγραφέας στὴν σημείωση 

γιὰ τὴν ἑλληνικὴ ἔκδοση (σ. 21), ἡ μετάφραση θὰ συμβάλει καὶ αὐτὴ μὲ τὴν σειρά 

της στὴν καλύτερη γνωριμία μας μὲ τὴν λογοτεχνικὴ πρόσληψη τῶν περιπετειῶν 

τοῦ Μεγάλου Ἀλεξάνδρου.

Σ. Λαμπάκης

ΙΙΕ/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 447-450

S. Papaioannou, Michael Psellos: Rhetoric and Authorship in Byzantium, 

Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2013, σελ. XV+347. ISBN 978-1-107-02622-3 

Tα τελευταία χρόνια παρατηρείται αυξημένο ενδιαφέρον για τον Μιχαήλ 

Ψελλό, την κορυφαία αυτή μορφή των βυζαντινών γραμμάτων. Kριτικές 

εκδόσεις, μεταφράσεις, μονογραφίες και άρθρα έχουν δημοσιευθεί από αρκετούς 

μελετητές. Ο Στρατής Παπαϊωάννου (στο εξής Π.) ξεκίνησε τη μελέτη του έργου 

του Ψελλού ήδη στη διδακτορική του διατριβή (Βιέννη 2000), η οποία αποτελεί 

τον αρχικό πυρήνα του παρόντος βιβλίου (σ. ix). Στη Βιβλιογραφία (σσ. 320-

321) περιλαμβάνονται μελέτες του σε επιστημονικά περιοδικά και συλλογικούς 

τόμους, γραμμένες σε μια περίοδο δεκαπέντε ετών, οι οποίες αποδεικνύουν 

τη μακρά και σε βάθος ενασχόλησή του με τον βυζαντινό λόγιο αλλά και με 

τη βυζαντινή ρητορική γενικότερα. Το βιβλίο προσφέρει ώριμη και σφαιρική 

ανάπτυξη μιας σειράς θεμάτων, ορισμένα από τα οποία είχαν απασχολήσει από 

παλιά τον Π., και αποτελεί σημαντική και πολύ αξιόλογη συμβολή στην ανάλυση 

της βυζαντινής ρητορικής. 

Το βιβλίο αποτελείται από δύο μέρη με τρία κεφάλαια τα καθένα και 

διαρθρώνεται ως εξής: Συντμήσεις (σσ. xii-xv). Εισαγωγή (σσ. 1-25). Μέρος 

Α´. Ο επαγγελματίας ρήτορας και η συγγραφική θεωρία (σσ. 27-127). Κεφ. 

1. Η ρητορική του φιλοσόφου (σσ. 29-50). Κεφ. 2. Ο ρήτορας ως δημιουργός: 

ο Ψελλός για τον Γρηγόριο Ναζιανζηνό (σσ. 51-87). Κεφ. 3. Η επιστροφή 

του ποιητή: μίμηση και η αισθητική της ποικιλίας (σσ. 88-127). Μέρος Β´. 

Αυτοπαρουσίαση (σσ. 129-231). Κεφ. 4. Αισθητική γοητεία και εκλεπτυσμένο 

ήθος (σσ. 131-165). Κεφ. 5. Το χαμόγελο του αγάλματος: λόγοι περί ελληνισμού 

(σσ. 166-191). Κεφ. 6. Η γυναικεία φωνή: φύλο και συναίσθημα (σσ. 192-231). 

Συμπέρασμα: από τη ρητορική στη λογοτεχνία (σσ. 232-249). Ακολουθούν: 

Παράρτημα: βιβλία και αναγνώστες στο πλαίσιο της πρόσληψης του Ψελλού 

(σσ. 250-267), Βιβλιογραφία (σσ. 268-336) και γενικό ευρετήριο (σσ. 337-347). 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review448

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 447-450

Επτά ασπρόμαυρες φωτογραφίες σφραγίδων, μικρογραφιών και χειρογράφων 

βρίσκονται διάσπαρτες στο κείμενο (κατάλογός τους στη σ. viii).

Η εισαγωγή παρέχει κατατοπιστική βιογραφία του Ψελλού με αναφορές 

στα έργα του, ιδίως στις επιστολές του. Στη συνέχεια, τα κεντρικά θέματα που 

εξετάζονται, όπως διαφαίνεται ήδη από την απαρίθμηση των περιεχομένων, είναι 

η θέση της ρητορικής στη σκέψη και το έργο του Ψελλού, η θετική αντιμετώπιση 

και κοινωνική αναβάθμισή της από τον φιλόσοφο Ψελλό, ο διάλογός του με 

κλασικά ρητορικά πρότυπα (κυρίως, αλλά όχι μόνο, τον Γρηγόριο τον Θεολόγο), 

καθώς και ο καινοτόμος τρόπος με τον οποίο ο Ψελλός συνειδητά δομεί και 

προβάλλει ο ίδιος την εικόνα του μέσα στο έργο του σε βαθμό πρωτοφανή για 

βυζαντινό συγγραφέα μέχρι την εποχή του. Μελετώνται επίσης οι αντιλήψεις 

του Ψελλού για τη συγγραφική δημιουργικότητα και αυτονομία, τη μίμηση και 

την αισθητική. Αναλύονται η κατασκευή του προσωπικού ρητορικού «ήθους» 

του, ο πρωτότυπος τρόπος του να οικειοποιείται παραγνωρισμένα στοιχεία από 

την αρχαιοελληνική και μεταγενέστερη ρητορική (και όχι μόνο) παράδοση, και, 

τέλος, ορισμένα στοιχεία φύλου και συναισθημάτων που απαντούν στα έργα 

του και τα οποία συνιστούν τη «θηλυκή», κατά τον Π., πλευρά του. Η πορεία 

του συγγραφέα Ψελλού από την κλασική ρητορική προς τη λογοτεχνία με τη 

σύγχρονη έννοια των belles-lettres αναδεικνύεται με ενάργεια. Τούτο επιτρέπει 

τον αξιόπιστο έλεγχο τόσο της θέσης του Ψελλού στη βυζαντινή λογοτεχνία όσο 

και της εξέλιξης της λογοτεχνίας κατά τον ενδέκατο αιώνα, πριν την επανεμφάνιση 

του φαντασιακού τον επόμενο αιώνα. Είναι ιδιαιτέρως αξιοσημείωτο ότι για 

την αντιμετώπιση των πολύπλοκων αυτών θεμάτων ο Π. δεν περιορίζεται σε 

μια μόνο κατηγορία έργων του Ψελλού, επιλογή που θα περιόριζε την ισχύ των 

συμπερασμάτων του. Αντιθέτως, επιστρατεύει τη μελέτη ενός ευρέος φάσματος 

κειμένων του συγγραφέα, περιλαμβανομένων των επιστολών, των λόγων και, 

φυσικά, των ιστοριογραφικών του έργων. Βασική συνεισφορά του βιβλίου είναι 

επίσης η μεθοδική χρήση σύγχρονων θεωρητικών όρων και εννοιών αφενός στην 

περιγραφή αρχαίων και μεσαιωνικών ρητορικών θεωριών και απόψεων και 

αφετέρου στην ανάλυση της ρητορικής του Ψελλού. 

Εκτός από τη βασική γραμμή επιχειρηματολογίας του βιβλίου, ιδιαίτερο 

φιλολογικό ενδιαφέρον παρουσιάζουν τα στοιχεία πρόσληψης των έργων του 

Ψελλού, με έμφαση στη συλλογή επιστολών του (βλ. Παράρτημα). Μολονότι 

δεν πρόκειται για μελέτη της χειρόγραφης παράδοσης με την κλασική έννοια, 

η παρουσίαση στηρίζεται κατά κύριο λόγο στα χειρόγραφα. Αυτά παρέχουν 

σοβαρές ενδείξεις για την κατά περίπτωση αναγνωσιμότητα των έργων και 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 449

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 447-450

για το κύρος του Ψελλού κατά τους επόμενους αιώνες, ιδίως μέχρι τον πρώιμο 

δέκατο τέταρτο αιώνα. 

Η λεπτομερής έρευνα που υπόκειται στην ανάλυση του Π. είναι ιδιαίτερα 

εμφανής στις υποσημειώσεις, οι οποίες ενίοτε πραγματεύονται επιμέρους 

θέματα που δεν μπορούν να ενταχθούν στην κυρίως ανάλυση (π.χ. σ. 42 σημ. 

47). Ορισμένες φορές προτείνονται εκεί διορθώσεις στη βιβλιογραφία (όπως για 

παράδειγμα, στη σ. 261 σημ. 36 ή στη σ. 263 σημ. 46). Από την άλλη πλευρά, η 

προσπάθεια να προσεγγιστεί και ένα ευρύτερο, μη βυζαντινολογικό κοινό είναι 

προφανής σε κάποιες λεπτομέρειες (βλ. π.χ. τον τρόπο αναφοράς στα Βασιλικά 

στη σ. 32). 

Όπως είναι φυσικό για κάθε βιβλίο, είναι δυνατό να ανακύψουν επιμέρους 

σημεία διαφωνίας. Μία αξιοσημείωτη τέτοια περίπτωση αφορά στον περιορισμένο 

ρόλο που αποδίδει ο Π. στη ρητορική κατά την προηγηθείσα περίοδο του 

έβδομου με ένατο αιώνα. Η άποψη αυτή είναι κατά τη γνώμη μου προβληματική 

στον βαθμό που η ομιλητική, που συνέχισε να παράγεται την περίοδο αυτή, δεν 

λαμβάνεται εδώ υπόψιν, καθώς φαίνεται να μην θεωρείται ως ρητορική (σ. 32: 

«Hagiography, church homiletics, ecclesiastical poetry, and biblical exegesis took the 

place of rhetoric”). Η ομιλητική ωστόσο είναι εκκλησιαστική ρητορική, στην οποία 

εντάσσονται και οι λόγοι του Γρηγορίου Ναζιανζηνού, του ιδανικού χριστιανού 

ρήτορα. Αν μάλιστα αφήσει κανείς κατά μέρος το χριστιανικό περιεχόμενο, η 

ομιλητική συνίσταται σε ρητορικούς λόγους που εκφωνούνταν δημοσίως, συχνά 

από σημαντικότατα ονόματα των βυζαντινών γραμμάτων, ενώ αποτελεί βασική 

πηγή για τον έλεγχο της παρεχόμενης ρητορικής παιδείας. Η διαπιστωμένη 

πλέον, ολοένα και εντονότερη παρουσία ρητορικών στοιχείων σε πολλές 

από τις ομιλίες του ύστερου ένατου και του δέκατου αιώνα, σε βάρος άλλων 

παραδοσιακών στοιχείων, όπως το δόγμα και οι ηθικές παροτρύνσεις1, συνάδει 

με τις παρατηρήσεις του Π. (σ. 46-48) και θα διεύρυνε την επιχειρηματολογία του. 

1. Για τα παραπάνω, βλ. Θ. Αντωνοπούλου, Η Ομιλητική και η θέση της σε μία νέα 
ιστορία της βυζαντινής λογοτεχνίας, στο: P. Odorico – P. A. Agapitos (εκδ.), Pour une 
“nouvelle” histoire de la littérature byzantine. Problèmes, méthodes, approches, propositions. 
Actes du colloque international philologique Nicosie, 25-28 mai 2000 (Dossiers Byzantins, 
1), Paris 2002, 117-137 (αναφέρεται στη Βιβλιογραφία του Π., 281-282)· αναδημοσίευση 
με προσθήκες στο: Θ. Αντωνοπούλου, Βυζαντινή Ομιλητική. Συγγραφείς και Κείμενα, 
Αθήνα 2013, 15-41. Επίσης, D. R. Reinsch, Literarische Bildung in Konstantinopel im 7. 
und 8. Jahrhundert. Das Zeugnis der Homiletik, στο: G. Prato (εκδ.), I Manoscritti Greci 
tra Riflessione e Dibattito. Atti del V Colloquio Internazionale di Paleografia Graeca 
(Cremona, 4-10 ottobre 1998) I (Papyrologica Florentina, 31), Florence 2000, 29-46.



450 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 447-450

Η βιβλιογραφία είναι ιδιαιτέρως πλούσια. Ας σημειωθεί μόνο ότι θα 

ήταν προτιμότερο να αναφέρονται τα στοιχεία των αρχικών δημοσιεύσεων 

και όχι μόνο των αναδημοσιεύσεων (π.χ. στη σειρά Variorum Reprints στη σ. 

313), καθώς η πρακτική αυτή δημιουργεί λανθασμένη εικόνα της εξέλιξης της 

έρευνας. Η νέα κριτική έκδοση της Χρονογραφίας του Ψελλού από τον D. R. 

Reinsch κυκλοφορήθηκε λίγο μετά τη δημοσίευση του βιβλίου (2014), γι᾽ αυτό 

και οι παραπομπές αναφέρονται στην έκδοση του Impellizeri. Για τον Ιωάννη 

Σικελιώτη ο Π. έχει στο μεταξύ δημοσιεύσει εκτενή μελέτη2.

Το κείμενο του Π. διακρίνεται για την πειστική επιχειρηματολογία, τη 

σαφήνεια της σκέψης και τη ρέουσα γλώσσα του. Η τυπογραφική εμφάνιση 

του βιβλίου είναι εξαιρετικά επιμελημένη, όπως άλλωστε αναμένεται από τον 

κορυφαίο εκδοτικό οίκο από τον οποίο δημοσιεύεται. Το επόμενο βήμα είναι η 

κριτική έκδοση των επιστολών του Ψελλού, την οποία ο Π. έχει ήδη ανακοινώσει 

και για την οποία το παρόν βιβλίο αποτελεί άριστο προάγγελο. 

Θεοδώρα Αντωνοπούλου

Εθνικό και Καποδιστριακό 

Πανεπιστήμιο Αθηνών

2. S. Papaioannou, Sicily, Constantinople, Miletos: The Life of a Eunuch and the 
History of Byzantine Humanism, στο: T. Antonopoulou – S. Kotzabassi – M. Loukaki 
(εκδ.), Myriobiblos. Essays on Byzantine Literature and Culture, Boston – Berlin – Munich 
2015, 261-284.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 451-456

A. Madgearu, Byzantine Military Organisation on the Danube, 10th-12th 
Centuries (East Central and Eastern Europe in the Middle Ages, 450-1450, v. 22), 

Brill, Leiden - Boston 2013, σελ. 212. ISBN 978-90-04-21243-5

Η μονογραφία του Ρουμάνου ιστορικού A. Madgearu, η οποία εκδόθηκε 

αρχικά στη ρουμανική γλώσσα (Organizarea militară bizantină la Dunăre în 
secolele X-XII, Târgovişte, Cetatea de Scaun 2007) και μεταφράστηκε στα αγγλικά 

από τις εκδόσεις Brill, πραγματεύεται τη βυζαντινή κυριαρχία στη Βαλκανική 

από την εποχή του Ιωάννη Τζιμισκή μέχρι τη διαμόρφωση του δεύτερου 

βουλγαρικού κράτους. Καίριας σημασίας για την επαναπροσέγγιση του θέματος 

και την ανάδειξη πολλών νέων στοιχείων στα ερευνητικά δεδομένα ήταν ο 

εντοπισμός πάνω από 700 σφραγίδων στην Πρεσλάβα από τον αρχαιολόγο I. 

Jordanov πριν από τρεις δεκαετίες, υλικό που, μαζί με νομισματικά και άλλα 

ευρήματα, έδωσε τη δυνατότητα για την πληρέστερη αποκατάσταση της εικόνας 

στη Βαλκανική μεταξύ του 10ου και του 12ου αιώνα. Τη σπουδαιότητα των 

σφραγιστικών ευρημάτων επισημαίνει και ο ίδιος ο συγγραφέας στην Εισαγωγή 

(σσ. 1-5), όπου  επιχειρεί και μία ιστορική αναδρομή στις σχετικές με το θέμα του 

μελέτες από το 1946 και εξής, προερχόμενες από Ρουμάνους όπως και, μετά το 

1970, από Βούλγαρους ή άλλους ερευνητές. 

Στο πρώτο κεφάλαιο (η ανάκτηση του δουναβικού συνόρου, σσ. 7-58) 

ο συγγραφέας επιχειρεί να διακρίνει τη διατήρηση του βυζαντινού ελέγχου 

στη μεθόριο του Κάτω Δούναβη μεταξύ της κατάρρευσης του limes κατά τον 

πρώιμο 7ο αιώνα και της βουλγαρικής εγκατάστασης το 681 ή και μετέπειτα. 

Στηριζόμενος σε πολύ περιορισμένο αριθμό μολυβδόβουλλων και νομισμάτων, 

ο Madgearu υποστηρίζει ότι ο βυζαντινός έλεγχος εξακολουθούσε να υφίσταται 

από τις εκβολές του Δούναβη έως το Δορόστολον και επισημαίνει ακόμη 

τη ναυτική διείσδυση των Βυζαντινών στην περιοχή κατά τις εικοσαετείς 

επιχειρήσεις του Κωνσταντίνου Ε΄ εναντίον των Βούλγαρων. Αξιοσημείωτη 

επίσης είναι η επανοχύρωση από τους Βούλγαρους του βόρειου τμήματος της 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 451-456

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review452

Μικράς Σκυθίας από τα μέσα του 9ου αιώνα και εξής ώστε να αντιμετωπίσουν 

τις επιθέσεις των Ούγγρων και των Πετσενέγκων, αλλά και η οχύρωση 

περασμάτων του Αίμου από τους Βυζαντινούς επί Μιχαήλ Γ΄. 

Μέρος του πρώτου κεφάλαιου καταλαμβάνει η στρατιωτική οργάνωση 

της Βαλκανικής από τον Ιωάννη Τζιμισκή με βάση το λεγόμενο Τακτικόν του 
Εσκοριάλ, το οποίο χρονολογείται στο έτος 975. Στο πλαίσιο αυτό, σύμφωνα 

με τον Madgearu, ιδρύθηκε το θέμα Ιωαννουπόλεως στη βορειοανατολική 

Βουλγαρία με έδρα την Πρεσλάβα/Ιωαννούπολη, ενώ αναφέρεται και στρατηγός 

με έδρα τη Δρίστρα/Δορόστολον. Ταυτόχρονα, μία νέα διοίκηση, το κατεπανάτο 
της δυτικής Μεσοποταμίας, προσδιορίζεται στο Δέλτα του Δούναβη ή ακόμη και 

βόρεια του ποταμού. Νοτιότερα, καταγράφεται η τοποθέτηση στρατηγού στην 

Αγχίαλο και κλεισουραρχών στη Μεσημβρία, ενώ ένα μολυβδόβουλλο μαρτυρεί 

την τοποθέτηση στρατηγού στον Μόραβο (Dubravica) της σημερινής Σερβίας. 

Προσεγγίζοντας την εποχή του Βασίλειου Β΄, ο συγγραφέας σημειώνει για τη 

δυτική Βαλκανική την ίδρυση του θέματος Βουλγαρίας με έδρα τα Σκόπια και 

του θέματος Σιρμίου στα βορειοδυτικά της χερσονήσου με έδρα την ομώνυμη 

πόλη. Στην περιοχή του Μαυροβουνίου ιδρύθηκε το θέμα Σερβίας, το οποίο 

διοικούσαν τοπικοί Σέρβοι ηγεμόνες.

Στο δεύτερο κεφάλαιο (η στρατιωτική οργάνωση της περιοχής του 
Δούναβη, σσ. 59-100) αναφέρεται η αναδιοργάνωση της βορειοανατολικής 

Βαλκανικής από τον Βασίλειο Β΄, ο οποίος ίδρυσε το θέμα Δρίστρας αντί του 

παλαιότερου θέματος Ιωαννουπόλεως. Ο συγγραφέας παραθέτει τα ονόματα 

των διοικητών του κατεπανάτου της δυτικής Μεσοποταμίας (971-μετά το 1002), 

του θέματος Ιωαννουπόλεως (971-986), του κατεπανάτου της Θεοδωρουπόλεως 

(971), του θέματος Δορόστολου (972-975), του θέματος Δρίστρας (975-986, 1000-

1059) και του θέματος Παραδούναβου [1059-1095 (;)· το όνομα Παρίστριον δεν 

αναφέρεται στις σφραγίδες παρά μόνο στις αφηγηματικές πηγές]. Εκτός από το 

Παραδούναβον, ο Ισαάκιος Κομνηνός δημιούργησε και το θέμα Σερδικής μεταξύ 

Ναϊσσού και Φιλιππούπολης, αποσπώντας εδάφη από το θέμα Βουλγαρίας. 

Ο συγγραφέας κάνει αναφορά στην ανάληψη της εξουσίας στη Δρίστρα 

από τους Πετσενέγκους του Τατού (ή Χαλή) το 1072 με τους οποίους συνέπραξε 

και ο βεστάρχης Νέστωρ που στάλθηκε εναντίον τους από τον Μιχαήλ Ζ΄ 

Δούκα. Ως αποτέλεσμα της στάσης δημιουργήθηκε νοτιότερα ένα κατεπανάτο με 

κέντρο τη Μεσημβρία ενώ το 1087 ο Αλέξιος Α΄ Κομνηνός δημιούργησε το θέμα 
Αγχιάλου, το οποίο είχε σημαντική ναυτική δύναμη, καθώς συμπεριελάμβανε τις 

πόλεις Αγχίαλο, Μεσημβρία, Σωζόπολη και Δεβελτό. Στο δεύτερο υποκεφάλαιο 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 451-456

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 453

ο συγγραφέας πραγματεύεται τις έδρες των στρατηγών στο θέμα Δρίστρας/
Παραδούναβου (οι λεγόμενοι στρατηγοί των πόλεων, που εμφανίζονται τον 

11ο αιώνα). Ανάμεσα σε αυτές (Πρεσλάβα, Πλίσκα, Βάρνα κ.ά.) αναφέρεται και 

η Πρεσθλαβίτζα, η θέση της οποίας αποτελεί αντικείμενο συζήτησης. Τέλος, σε 

ένα επίσης σύντομο τρίτο υποκεφάλαιο, και στο πλαίσιο των συνθηκών που 

δημιούργησε η επεκτατική διάθεση των Ούγγρων προς τα νότια, εξετάζεται το 

θέμα Σιρμίου, που επιβίωσε μέχρι το 1071, καθώς και το νέο θέμα Βουλγαρίας, 

στο οποίο ενσωματώθηκαν τα εδάφη που διατήρησε το Βυζάντιο ανατολικά 

και νότια του Βελιγραδίου. Στο θέμα Βουλγαρίας απαντούν δύο δούκες, στα 

Σκόπια και στο Βελιγράδι αντίστοιχα, ενώ η έδρα του θέματος μεταφέρθηκε από 

το Βελιγράδι στη Ναϊσσό μεταξύ 1096 και 1114.

Στο τρίτο κεφάλαιο (η εξέλιξη και λειτουργία του βυζαντινού συνόρου στον 
Δούναβη, σσ. 101-166) ο συγγραφέας πραγματεύεται αρχικά το οχυρωματικό 

έργο του Ιωάννη Τζιμισκή μετά την εκδίωξη των Ρώσων από τον Κάτω Δούναβη 

το 971. Στηριζόμενος στα αρχαιολογικά ευρήματα, καταγράφει διεξοδικά 

τις νέες οχυρώσεις, οι οποίες αφενός συνδέονται με θέσεις γνωστές από τους 

ρωμαϊκούς και πρωτοβυζαντινούς χρόνους και αφετέρου οι περισσότερες 

υπέστησαν στα μέσα του 11ου αιώνα σοβαρές καταστροφές από τις επιθέσεις 

των Πετσενέγκων. Από την άλλη πλευρά, είναι περιορισμένες οι μαρτυρίες για 

τις οχυρώσεις δυτικά της Δρίστρας/Δορόστολου. Στα βορειοδυτικά σύνορα, 

οχυρώσεις παρατηρούνται επί Ισαάκιου Κομνηνού μεταξύ του Μπρανίτσεβο 

και του Σίρμιου. Ακολούθως εξετάζεται η εξασθένηση της άμυνας στον Κάτω 

Δούναβη την εποχή του Βασίλειου Β´, ο οποίος απέσυρε τόσο τις χερσαίες όσο και 

τις ναυτικές δυνάμεις προς τα νότια. Ακόμη, καταγράφονται οι καταστροφικές 

επιθέσεις των Πετσενέγκων μεταξύ 1032 και 1036 στην περιοχή της Δρίστρας 

και της Δοβρουτσάς και επισημαίνεται η περαιτέρω αποδυνάμωση της άμυνας 

στον Κάτω Δούναβη μετά το 1025 εξαιτίας και της σταδιακής εξάλειψης των 

μόνιμα εγκατεστημένων γεωργών-στρατιωτών. Πιθανότατα επί Μιχαήλ Δ΄ 

υιοθετήθηκε ως πολιτική η διατήρηση φιλικών σχέσεων με τους Πετσενέγκους, 

με την ανάπτυξη και των εμπορικών επαφών μαζί τους, όπως προκύπτει από 

την παρουσία κομμερκιάριων στην Πρεσθλαβίτζα και τη Δρίστρα. Καταλυτική 

επίσης για τις διαρκείς αναστατώσεις στην περιοχή ήταν η εγκατάσταση των 

Πετσενέγκων νότια του Δούναβη, αρχικά ως συμμάχων του Βυζαντίου. 

Ο συγγραφέας δίνει έμφαση στον παράγοντα Πετσενέγκοι εντός της 

βυζαντινής επικράτειας, περιγράφοντας τη βάπτιση ενός φυγάδα ηγεμόνα τους 

(Κεγένης) και του λαού του την εποχή του Κωνσταντίνου Θ΄. Ακολουθώντας 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 451-456

454

την παραδοσιακή πολιτική αναφορικά με την εγκατάσταση «βαρβάρων» σε 

βυζαντινό έδαφος, ο Κωνσταντίνος Θ΄ έθεσε τον Κεγένη-Ιωάννη στην υπηρεσία 

του αποδίδοντας του γη για εγκατάσταση και τον τίτλο του πατρίκιου, ενώ ο 

χώρος εγκατάστασης του τελευταίου εμφανίζεται στις σφραγίδες ως Πατζινακία. 

Η τελευταία, ως αυτόνομη περιοχή, αποτέλεσε μία ενδιάμεση ζώνη για την 

προστασία της βυζαντινής ενδοχώρας από τον κύριο όγκο των Πετσενέγκων 

που ζούσαν βόρεια του Δούναβη. Η εμφάνιση επίσης άλλων νομαδικών λαών 

στις στέπες βόρεια της Μαύρης Θάλασσας (Ούζοι και Κουμάνοι) οδήγησε σε 

νέες μετακινήσεις Πετσενέγκων εντός της βυζαντινής επικράτειας, μέρος των 

οποίων εγκαταστάθηκε μεταξύ Ναϊσσού και Σόφιας. Οι νέοι κύριοι των στεπών 

επιχείρησαν με τη σειρά τους επιθέσεις στα βυζαντινά εδάφη από το 1065 και μετά. 

Το τελευταίο τμήμα του τρίτου κεφάλαιου, αλλά και του βιβλίου, 

πραγματεύεται τον αιώνα μεταξύ της ανόδου του Αλέξιου Α΄ Κομνηνού στον 

βυζαντινό θρόνο και της ίδρυσης του δεύτερου βουλγαρικού κράτους. Για 

την περίοδο αυτή ο συγγραφέας στέκεται κυρίως: α) στην αποκατάσταση της 

βυζαντινής κυριαρχίας στο Παραδούναβον από τον Αλέξιο Α΄ μετά τις νίκες 

του επί των Πετσενέγκων καθώς και την αντιμετώπιση των Κουμάνων από τη 

δυναστεία των Κομνηνών· β) στις συγκρούσεις με τους Ούγγρους στη βορειοδυτική 

Βαλκανική, σε συνάρτηση και με τον σερβικό παράγοντα, κατά τις οποίες το 

Βυζάντιο αποκατέστησε βραχύβια την κυριαρχία του στον δυτικό Κάτω Δούναβη 

επί Μανουήλ Α΄ Κομνηνού. Ο τελευταίος επιδόθηκε επίσης στην ανάπτυξη 

οχυρωματικού έργου και δημιούργησε μία νέα διοίκηση με κέντρο το Σίρμιο· 

γ) στην απώλεια του βυζαντινού ελέγχου στον Δούναβη μετά το 1180, αφενός 

εξαιτίας της επανάκαμψης των Ούγγρων στη δυτική Βαλκανική και αφετέρου της 

βουλγαρικής εξέγερσης το 1185/86, η οποία, παρά τις προσπάθειες του Ισαάκιου 

Β΄ Άγγελου, τερμάτισε τη βυζαντινή κυριαρχία βόρεια του Αίμου. Η μελέτη κλείνει 

με τη διατύπωση ορισμένων συμπερασμάτων του συγγραφέα (σσ. 167-172).

Η μονογραφία του A. Madgearu αποκαθιστά σε γενικές γραμμές τα 

διοικητικά δεδομένα για τον χώρο και την εποχή που πραγματεύεται και 

αποτελεί αξιόλογη και προσεγμένη δουλειά. Κύρια πλεονεκτήματά της είναι η 

πολύ καλή γνώση του συγγραφέα γύρω από το βυζαντινό διοικητικό σύστημα 

και τις μεταβολές του καθώς και η συστηματική προσπάθειά του να συνδέσει 

τις μαρτυρίες για τις εχθρικές εισβολές με τα αρχαιολογικά ευρήματα. Ιδιαίτερα 

χρήσιμη είναι και η παράθεση χαρτών που αφορούν το διοικητικό σύστημα 

και τις οχυρώσεις. Επίσης, έχοντας καλή γνώση των ερευνητικών δεδομένων, 

ο Madgearu θέτει ξανά υπό συζήτηση ορισμένα αμφιλεγόμενα ζητήματα, όπως 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 451-456

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 455

η θέση του Όγλου ή του Λυκοστόμιου, ενώ αναδεικνύει και παραμέτρους όπως 

η οχύρωση του βόρειου τμήματος της Μικράς Σκυθίας/Δοβρουτσάς από τους 

Βούλγαρους. Σημαντικά θέματα ακόμη που προσεγγίζονται επαρκώς είναι η 

ανάθεση σε επαγγελματικό στρατό (τάγματα) της υπεράσπισης του συνόρου 

του Δούναβη στα μέσα του 11ου αιώνα καθώς και η αλλαγή του αμυντικού 

δόγματος από την εποχή του Αλέξιου Α΄ και εξής, όταν, με εξαίρεση τη διατήρηση 

ορισμένων φρουρών στον Δούναβη, προτιμήθηκε η λεγόμενη «άμυνα σε βάθος», 

με το κύριο βάρος να δίνεται στην υπεράσπιση των διαβάσεων του Αίμου. Σε 

συνάρτηση με το τελευταίο, αναδεικνύεται και η αυξημένη σημασία των ορεινών 

περασμάτων ώστε να ανακοπούν οι έφιπποι νομάδες εισβολείς.

Από την άλλη πλευρά, ορισμένες θέσεις του συγγραφέα μπορούν να 

προσεγγιστούν κριτικά και να επισημανθούν ορισμένες αδυναμίες. Αρχής 

γενομένης από τα αναφερόμενα στο πρώτο κεφάλαιο για τον 7ο αιώνα, τα 

ελάχιστα σφραγιστικά ευρήματα δεν μπορούν να μεταβάλουν τα συνολικά 

δεδομένα για την πτώση του δουναβικού limes κατά τις δύο πρώτες δεκαετίες του 

7ου αιώνα. Ορισμένα από αυτά σχετίζονται μάλλον με μετέπειτα επιχειρήσεις 

των Βυζαντινών, όπως του Κωνσταντίνου Δ΄ εναντίον του Ασπαρούχ, και όχι 

με μόνιμες βάσεις του βυζαντινού στόλου. Ακόμη περισσότερο, ο συγγραφέας 

συσχετίζει τα περιορισμένα χρυσά και αργυρά νομίσματα με καταβολή ετήσιου 

φόρου προς τους Αβάρους, για τους οποίους υποθέτει ότι διατηρούσαν τον έλεγχο 

στο απώτατο τμήμα της Μικράς Σκυθίας (Πεύκη). Στα σχετικά με τους Αβάρους 

μετά το 626 θα μπορούσε κανείς να επεκταθεί πολύ, εδώ όμως θα χρειαζόταν μία 

προσεκτικότερη εξέταση της μαρτυρίας της Αρμενικής Γεωγραφίας σχετικά με 

την κατάληψη της συγκεκριμένης περιοχής από τον Ασπαρούχ.

Ως προς τον Ιωάννη Τζιμισκή, είναι αμφιλεγόμενο το συμπέρασμα του 

Madgearu ότι στόχος των μέτρων του (ίδρυση του θέματος Ιωαννουπόλεως και 

του κατεπανάτου της δυτικής Μεσοποταμίας, με το δεύτερο να αποτρέπει τη 

διέλευση νότια από το Δέλτα του Δούναβη) ήταν η διαφύλαξη του συνόρου 

από τις επιθέσεις των Ρώσων και μόνο. Επίσης ελέγχεται και η άποψή του ότι το 

Βυζάντιο υποτίμησε τους Πετσενέγκους μετά το τέλος της ρωσικής απειλής· εδώ, 

θα μπορούσε να σταθεί περισσότερο στη διπλωματική προσέγγιση του Τζιμισκή 

με τους Πετσενέγκους καθώς και στα αίτια που οδήγησαν στην αποτυχία ή 

γρήγορη εγκατάλειψη αυτής της τακτικής. Επιγραμματική είναι και η αναφορά 

της παρουσίας Βαράγγων ανάμεσα στα μεθοριακά στρατεύματα. Από την άλλη 

πλευρά, ο εντοπισμός δύο νομισματικών θησαυρών στο Gigen (Oescus) που 

περιείχαν αποκλειστικά μιλιαρίσια (710 και 23 αντίστοιχα, στη συντριπτική 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 451-456

456

τους πλειοψηφία του Κωνσταντίνου Θ΄), είναι πιθανότερο να σχετίζονται με 

καταβολή πληρωμών προς τους Πετσενέγκους υπόσπονδους παρά με αποκόμιση 

λείας, όπως υποθέτει ο Madgearu. Ευρύτερα, για ζητήματα στρατιωτικής 

μισθοδοσίας θα άξιζαν εκτενέστερες αναφορές π.χ. στην περίπτωση ενός κινητού 

νομισματοκοπείου που υπήρχε στη Δρίστρα και έκοβε αργυρά νομίσματα για τις 

ανάγκες της εκστρατείας του Τζιμισκή ή για το νομισματοκοπείο στην Isaccea 

(Noviodunum) επί Αλέξιου Α΄ που έκοβε επίσης αργυρά νομίσματα. 

Τελευταίο, αλλά ιδιαίτερα σημαντικό, είναι η άποψη ότι, ακολουθώντας 

το παράδειγμα των ανατολικών συνόρων, οι βυζαντινοί αυτοκράτορες, αρχής 

γενομένης από τον Αλέξιο Α΄, μετέτρεψαν την περιοχή μεταξύ του Αίμου και 

του Δούναβη σε ερημία («no man’s land» κατά τη διατύπωση του συγγραφέα) 

καθώς οι εισβολές του 11ου αιώνα και οι συγκρούσεις με τους Ούγγρους 

κατέστησαν ανέφικτη την αποτελεσματική υπεράσπιση του Κάτω Δούναβη. 

Για να στηρίξει τη θέση του, ο Madgearu επικαλείται αφενός τη μαρτυρία 

του Γουλιέλμου της Τύρου κατά την πρώτη Σταυροφορία όπου γίνεται λόγος 

για πληθυσμιακή ερήμωση της βορειοδυτικής Βαλκανικής και αφετέρου τα 

ευρήματα που –όπως διατείνεται– μαρτυρούν απουσία εγκαταστάσεων μεταξύ 

του Αίμου και του Δούναβη κατά τον 11ο και 12ο αιώνα καθώς και σημαντική 

μείωση του πληθυσμού. Αν και η διαπίστωση αυτή θα μπορούσε να τεθεί υπό 

συζήτηση για τη στενή λωρίδα εγκαταστάσεων και οχυρών κατά μήκος του 

Δούναβη, γεννώνται εύλογα ερωτήματα για μία μεγάλη έκταση όπως αυτή 

μεταξύ του Αίμου και του Δούναβη. Μπορούμε ενδεικτικά να σημειώσουμε 

ότι ο συγκεκριμένος χώρος εξακολούθησε να δέχεται επιδρομές και λεηλασίες 

ενώ στα τέλη του 12ου αιώνα αναδύθηκε εκεί το δεύτερο βουλγαρικό κράτος. 

Το όλο ζήτημα φαίνεται πιο σύνθετο και μία πιθανή παράμετρός του είναι ένα 

σύστημα οργανωμένης διαφυγής και προστασίας των αγροτικών και ποιμενικών 

πληθυσμών στη διάρκεια εχθροπραξιών.

Η μονογραφία του Α. Madgearu είναι ιδιαίτερα χρήσιμη για τον μελετητή 

του χώρου του Κάτω Δούναβη, ιδιαίτερα του ανατολικού του τμήματος, και 

αποτελεί αναμφίβολα μία ουσιαστική συμβολή στα ερευνητικά δεδομένα. 

Ταυτόχρονα, όπως σημειώθηκε, κάποια συμπεράσματα του συγγραφέα 

πρέπει να αντιμετωπιστούν με επιφύλαξη ενώ ορισμένα άλλα σημεία, που δεν 

προσεγγίστηκαν επαρκώς, προσφέρουν δυνατότητες για περαιτέρω έρευνα. 

Γιώργος Καρδαράς

ΙΙΕ/ΕΙΕ



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 457-463

A. Rhoby (ed.), Inscriptions in Byzantium and Beyond. Methods – Projects – Case 
Studies (Österreichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch–Historische 

Klasse. Denkschriften, 478. Band/Veröffentlichungen zur Byzanzforschung, 38), 

Vienna 2015, pp. 246. ISBN 978-3-7001-7674-9. ISBN Online 978-3-7001-7806-4 

(http://hw.oeaw.ac.at/7674-9)

The nucleus of this collective volume consists of papers presented at two recent 

international events devoted to Byzantine epigraphy: the workshop “Byzantinische 

Epigraphik. Wege zu einem Corpus”, held in May 2010 at the Austrian Academy of 

Sciences, Vienna, and the round table “Towards a Corpus of Byzantine Inscriptions” 

organized in August 2011 at the 22nd International Congress of Byzantine Studies 

in Sofia, with the addition of some further contributions by authors who did not 

participate in either of those meetings. The result is an updated collaborative 

work which claims to encapsulate the latest developments in the field of Byzantine 

Epigraphy, by offering an array of studies dealing with multiple aspects of the past, 

present, and future of the discipline. 

The basic idea that underlies most of the book concerns the general directions 

current in the study of Byzantine inscriptions, especially with regard to the perennial 

problem – as it had appeared since the 19th century and has recently resurfaced 

thanks to the activity of the Austrian Academy of Sciences – of compiling a complete 

corpus of Byzantine inscriptions. That said, the contributing authors offer a wide 

range of methodological directions, concrete examples and case studies, personal 

experiences, descriptions of similar projects in other disciplines, but also provide 

practical information regarding the study of Byzantine inscriptions. Indeed, the 

volume epitomizes in many ways the current status quo in Byzantine epigraphy, by 

including a diverse selection of studies written by leading experts. Together with the 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 457-463

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review458

recent volume edited by Anthony Eastmond1, it is one of two major publications 

that appeared in 2015 dealing with Byzantine inscriptions, making that year a 

turning point in the history of Byzantine epigraphy.

The book edited by Dr. Rhoby comprises a total of 20 studies/chapters, grouped 

in 4 parts, each dedicated to a specific general theme. It begins with an introductory 

chapter by the editor, Andreas Rhoby from the Austrian Academy of Sciences; at 

the end of the book there is also a concise general bibliography on the subject, which 

includes key publications of inscriptions and studies in Byzantine epigraphy. 

The introduction written by Andreas Rhoby (“A short history of Byzantine 

Epigraphy”) is a concise history of the discipline, which is essential in understanding 

the place of Byzantine epigraphy within the context of Byzantine studies. By tracing 

the origins of the study of Byzantine inscriptions from the ambitious projects of the 

19th century until the present day, he follows the course of events through specific 

milestones (often the discussions during Byzantine Studies Congresses) and specific 

efforts –all of them ultimately unsuccessful– to produce a Corpus of Byzantine 

inscriptions. This chronological survey ends with the announced inauguration of the 

new international project titled Inscriptiones Graecae Aevi Byzantini, coordinated 

by the Austrian Academy of Sciences, Vienna, whereby international partners will 

publish corpora of inscriptions in accordance with common guidelines. The clarity 

with which the author describes the various undertakings highlights important 

aspects of the development of Byzantine studies in general. Rhoby’s text is the ideal 

introduction to the book, not only because of the useful information contained in 

this historical flashback, but also because it addresses the main methodological 

questions that have tormented Byzantinists of the past and which occur in most 

of the studies included in the present volume, namely issues such as: when is an 

inscription classified as “Byzantine”, what is the relation between Byzantine and 

Classical epigraphy, how can Byzantine epigraphy develop alongside Western 

medieval epigraphy, which categories of inscriptions are suitable for a corpus, 

what are the main principles that should be observed when editing and collecting 

Byzantine inscriptions, and how can information technology help the realization of 

projects related to Byzantine epigraphic texts. 

The first part of the book, titled “Inscriptions in Byzantium and Beyond” 

focuses mainly on some general directions and methodological considerations. Cyril 

1. A. Eastmond (ed.), Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval World, 
Cambridge 2015. 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 457-463

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 459

Mango’s text “Some lessons in Byzantine Epigraphy” is an addition to the author’s 

long list of contributions to Byzantine epigraphy; he returns to the existentialist 

problems of the field and offers some interesting ideas about the evolution of 

epigraphic habits after the end of Antiquity, based on the location, language, script, 

and content of inscriptions. Vincent Debiais (“La tentation de Byzance. Réflexions 

sur les inscriptions byzantines vues de la Latinité”), a specialist in Western Medieval 

Epigraphy, proposes some useful ideas about the interaction between Greek 

and Latin texts in the West. By bringing attention to bilingual inscriptions, he 

stresses the need for interdisciplinary collaborations in order to interpret complex 

epigraphic cultures. Vasil Gjuzelev’s paper (“Die byzantinische und die slawische 

Epigraphik in Bulgarien heute”) is a summary of recent developments in Bulgaria, 

including the study of both Greek and Slavic inscriptions, an appropriate theme 

for a volume generated from the Sofia congress. Professor Gjuzelev proposes that 

the so-called Proto-Bulgarian inscriptions should form a separate entity within 

the planned international corpus of Byzantine Inscriptions. Andrey Vinogradov 

(“Byzantinische Inschriften des nördlichen Schwarzmeerraums”) is an informative 

introduction to the “Byzantine Inscriptions of the Northern Black Sea Shore” Project 

(also related to the Sofia congress and its focus on the Black Sea region), recently 

launched online. The text includes information on the geographic distribution 

of the material, its dating, script, and language. Thanks to this publication, rich 

material from a hitherto understudied area of Byzantine epigraphy is available to 

the scholarly community. 

The second part (“Methods of editing Byzantine Inscriptions”) comprises 

the main methodological section of the book, since it addresses key questions 

about editing, by attempting to approach various issues from multiple angles, 

i.e. application of the classical rules of the Leiden convention, palaeographical 

considerations, problems of digitization, as well as aspects in common with Western 

medieval epigraphy. A short introduction by Peter Schreiner (“Drei Grundfragen 

zu einem Corpus byzantinischer Inschriften”) repeats some of the questions 

already posed by Andreas Rhoby in the introduction and expresses the author’s 

certainty that the time is ripe for a fruitful international collaborative Project, 

appropriately coordinated by the Academy of Sciences in Vienna. Walter Koch, like 

Vincent Debiais an expert in Western medieval epigraphy (“Die großen westlichen 

Corpuswerke zu den mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Inschriften”), offers 

his experience in dealing with corpora in the West, by describing similar projects 

in France, Germany, Poland, Spain, and Italy, hoping that the lessons of already 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 457-463

460

advanced projects might help the Byzantine Project(s) under development. The 

contribution by Guglielmo Cavallo (“Corpus delle iscrizioni bizantine e pratiche 

della cultura scritta. Note su questioni aperte e per prospettive future”) adds extra 

weight to the section, since any discussion on the disciplines dealing with script has 

to take palaeography into consideration. Professor Cavallo offers invaluable remarks 

(expanding similar contributions to epigraphy he has made in the past2) on the 

use and reception of the inscribed Word, in the light of modern theories about 

reading, reciting, and reception of texts. Erkki Sironen’s text (“Zu den Richtlinien 

für die Edition byzantinischer Inschriften”) offers possible guidelines for editing 

Byzantine inscriptions with the use of specific examples, which demonstrate the 

peculiarities of the Byzantine material (compared to that of Classical epigraphy). 

The final two texts of the second part push forward toward the world of digitization: 

Charlotte Roueché, a pioneer in Byzantine epigraphy and champion of Open Access 

publishing (“Byzantine Epigraphy for the 21st Century”), traces the background 

and development of “digital epigraphy” with respect to Byzantine inscriptions 

and then proceeds to analyze the advantages of projects employing the EpiDoc 

language for electronic editions, especially its usefulness for developing searchable, 

interconnected databases. Joel Kalvesmaki (“Introducing Athena Ruby, Dumbarton 

Oaks’ New Font for Byzantine Inscriptions”) presents in detail the various problems 

and possible solutions related to the use of Greek fonts in digitization projects and 

offers a concise demonstration of the very attractive and efficient font Athena 

Ruby, designed by himself, which is already being used for editing inscriptions on 

Byzantine seals at Dumbarton Oaks. 

Part 3 of the book (“Current and Future Projects”) deals with specific projects 

of collecting and documenting Byzantine inscriptions. This part offers a glimpse 

into the work carried out in the University of Athens, which is often overlooked 

by international scholarship. The text by Katerina Nikolaou and Irene Chrestou 

(“Indices of Published Christian and Byzantine Inscriptions. An Old Project carried 

through with New Technologies”) reiterates the theme of designing databases and 

emphasizes the need for historical analysis of inscriptions (often neglected by art 

historians and archaeologists). Sophia Kalopissi-Verti’s contribution (“Byzantine 

Dedicatory Inscriptions and Donor Portraits (7th-15th c.). A Project in Progress 

2. For example, G. Cavallo - F. Magistrale, Mezzogiorno normanno e scritture 
esposte, in Epigrafia medievale greca e latina. Ideologia e funzione, ed. G. Cavallo - C. 
Mango, Spoleto 1995, 293-329.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 457-463

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 461

at the University of Athens”) describes a meticulously designed project involving 

interconnected databases which generate impressive results concerning the 

study of patronage, thanks to the combined emphasis on prosopography and art 

historical aspects. In fact, in order to demonstrate the efficacy of the Project, 

the author offers a series of original observations on patronage and society in 

the Mani and Cappadocia during the Middle Byzantine period, resulting from 

cross-referencing data from multiple fields within the databases. Thus, she is able 

to trace the emergence of specific patterns of patronage and the evolution from 

the patronage of imperial officials to local magnates. The section also includes 

two texts on corpora of graffitti by two pioneers of the field, Maria Xenaki 

(“Corpus des Graffites en Cappadoce: Introduction”) and Alexandra Evdokimova 

(“Greek Graffiti from Saint Sophia’s in Constantinople in the Archives of Robert 

Van Nice”), both of whom contribute to a re-evaluation of the importance of 

this understudied category of texts. The former offers particularly insightful 

observations on the interaction between scribes and readers by revisiting the 

theme of literacy in Byzantium. 

The final section, titled “Case Studies”, also includes original contributions 

with new material. The late Sencer Şahin publishes some stone and mosaic 

inscriptions from Perge (“Spätrömisch-frühbyzantinische Inschriften aus Perge in 

Pamphylien”), which will appear in volume 3 of the Inschriften aus Perge series, 

whereas Mustafa Sayar offers a number of additions to the corpus of brickstamps 

from Constantinople and its hinterland, namely a group of stamped bricks from 

excavations at Küçükçekmece, to the west of the city3. Hopefully, the results of these 

excavations conducted by the University of Izmit will yield important information 

about the region. Kazimir Popkonstantinov, one more author representing Bulgaria, 

has contributed an interesting account and interpretation of Greek epigraphy in 

Bulgaria, thus showing that the field is active in Bulgaria. Linda Safran’s article 

“Greek in the Salento: Byzantine and post-Byzantine public texts” summarizes 

some of the conclusions of her recent book4 and raises important questions about 

the readership of inscriptions, as well as the significance of studying post-Byzantine 

material, thus ending the volume with additional methodological considerations, in 

accordance with the general orientation of the book. 

3. J. Bardill, Brickstamps of Constantinople, Oxford 2004.
4. L. Safran, The Medieval Salento: Art and Identity in Southern Italy, Philadelphia 

2014.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 457-463

462

Ida Toth’s essay “Epigraphic Traditions in Eleventh-Century Byzantium. 

General Considerations” (also a part of the “Case Studies” section, placed before L. 

Safran’s article) is undoubtedly one of the highlights of the volume. Intended as a 

continuation of Cyril Mango’s seminal works on Byzantine Epigraphy from the 4th 

to the 10th centuries5, the text contains some preliminary results from the author’s 

ongoing work on 11th-century epigraphy. Toth addresses several crucial issues by 

approaching the subject from various points of view, including the methodological 

considerations concerning the scope and purpose of her research. Thus, she offers 

a comprehensive overview of the available material, including textually attested 

inscriptions and a broad range of categories, such as graffiti, artists’ signatures, 

and inscriptions on painted scrolls, and offers original observations on a variety of 

topics, such as the script and visual qualities of 11th-century inscriptions, as well as 

the ways in which the epigraphic material reflects changes in patterns of patronage. 

To sum up, the book covers an impressive array of subjects, ranging from 

methodological observations on collecting and editing inscriptions to current 

directions in keeping up with the digital age and from analyzing patronage and 

interpreting inscriptions to recording epigraphic practices in Byzantium. The 

geographic extent of the essays represents large parts of the Byzantine world, with 

special articles dedicated to Cappadocia, the Russian lands, Bulgaria, Southern 

Italy, the Peloponnese, Constantinople, and Asia Minor. The chronological span 

is also addressed to a wide range of readers interested in multiple topics, such as 

early Christian inscriptions, Middle Byzantine graffiti, 11th-century epigraphy, 

Palaiologan material, and post-Byzantine survivals. Thus, the diverse nature of the 

studies and the treatment of several crucial topics by excellent studies concerning 

Byzantine inscriptions are major advantages of the volume.

It is clear from the above that the volume represents an updated overview of 

recent and current (and occasionally future) developments in the field of Byzantine 

epigraphy. Thus, it appears that the editor’s aim is to make this (and his overall 

contribution to the field) a turning point in the history of Byzantine epigraphy, one 

that resets the objectives on an international collaborative basis in accordance with 

current developments in the digital humanities, as well as in classical epigraphy. 

The authors of the various essays repeatedly refer to the methodological problems, 

5. C. Mango, Byzantine Epigraphy (4th to 10th century), in D. Harlfinger – G. Prato 
(ed.), Paleografia e codicologia greca, v. 1, Alessandria 1991, 235–249.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 457-463

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 463

especially those concerning the definition of Byzantine epigraphy and the process 

of collecting, editing, and publishing corpora. The recurring laments on the absence 

of a well-defined discipline dedicated to the study of Byzantine inscriptions, which 

combines pessimism and repetition, is perhaps tiresome (and probably the only 

flaw of this otherwise excellent volume). At the same time there is an evident 

determination that some common grounds have been laid for pursuing well-defined 

international projects toward a corpus of Byzantine inscriptions (as opposed to 

older unrealistic attempts at maximalist works) in a manner that will contribute 

to the efficient inclusion of Byzantine inscriptions in the general corpora of Greek 

texts and thus facilitate their use as textual and archaeological sources. This 

determination and the work of indefatigable scholars such as Andreas Rhoby and 

Ida Toth should serve as a source of optimism and even certainty that there is now 

an established (or reborn?) discipline of Byzantine epigraphy.

Nicholas Melvani

Stavros Niarchos Foundation

Koč University

Center for Late Antique and Byzantine Studies



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Stein nebst Addenda zu den Bänden 
1 und 2 (Byzantinische Epigramme in inschriftlicher Überlieferung, hrsgg. von 

Wolfram Hörandner, Andreas Rhoby und Anneliese Paul, Band 3, Teil 1 und 2) 

[Österreichische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, 

Denkschriften, 474. Band / Veröffentlichungen zur Byzanzforschung 35], Wien 

2014, σελ. 1047. ISBN 978-3-7001-7601-5 

Εδώ και δύο χρόνια έχει προστεθεί ο τρίτος τόμος από τον Andreas Rhoby 

στη σειρά έκδοσης των βυζαντινών επιγραμμάτων σε σωζόμενες ή δημοσιευμένες 

παλιότερα, μαρτυρούμενες επιγραφές, από τα χρόνια ανάμεσα στα 600 και 

1500. Μετά τη δημοσίευση των ιδιαίτερα χρήσιμων για την έρευνα τόμων 1 και 

2 και τα σχετικά addenda που πλαισίωσαν τον τ. 21, ο ογκώδης τρίτος τόμος 

έχει συγκεντρώσει από πλήθος δημοσιεύσεων και εκδώσει σε κριτική έκδοση 

τις έμμετρες επιγραφές σε πέτρα –κατά κύριο λόγο ανάγλυφες ή διαμορφωμένες 

με ανάλογα σκληρά υλικά (κεραμική διακόσμηση)–, ενώ προσθέτει μία ακόμη 

διάσταση για τη χρήση των έμμετρων λογοτεχνικών κειμένων που συνόδευαν 

ποικίλα οικοδομήματα ή μνημειακά έργα τέχνης κατά τη βυζαντινή περίοδο. 

Πρόκειται για έναν τόμο πιο εκτεταμένο σε σχέση με τους προηγούμενους, που 

ξεκινά με τον κατάλογο (σσ. 7-12) των 292 συνοδευτικών εικόνων [153 έγχρωμες 

και 139 ασπρόμαυρες, στο δεύτερο (ΙΙ) τομίδιο] για το μεγαλύτερο μέρος από 

τα συνολικά 372 επιγράμματα που εκδίδονται. Μετά τον πρόλογο (σ. 13) και 

1. Για τους προηγούμενους τόμους (A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fresken 
und Mosaiken, Wien 2009 και A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Ikonen und 
Objekten der Kleinkunst, Wien 2010), βλ. αντίστοιχα τις βιβλιοκρισίες, για τον τ. 1 στα 
Α. Karpozilos, ΒυζΣύμ 20 (2010), 311-314 και E. Jeffreys, JHS 131 (2011), 287-288 και 
για τον τ. 2 στο Ι. Vassis, ΒυζΣύμ 22 (2012), 349-355, και τη σύντομη του Α. Belousov και 
για τους δύο τόμους στο Вестникn Православного Свято-Тихоновского гуманитарного 
университета I:43 (5) (2012), 119-121.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 465-481

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review466

τις συντομογραφίες για την εντυπωσιακά αναλυτική βιβλιογραφία που έχει 

αξιοποιηθεί (σσ. 15-50), ο συγγραφέας επιχειρεί μία αναλυτική εισαγωγή στο 

σύνολο των ζητημάτων –γενικών και ειδικών– για τις κατηγορίες των έμμετρων 

επιγραφών που περιέχονται στον τόμο (σσ. 51-104).

Οι εισαγωγές των προηγούμενων τόμων της σειράς είχαν εστιάσει καταρχάς 

στο βυζαντινό επίγραμμα που παραδίδεται σε επιγραφές, ως αντικείμενο μελέτης 

του ερευνητικού προγράμματος του Πανεπιστημίου της Βιέννης (τ. 1), καθώς 

και στις ειδικές κατηγορίες των έμμετρων επιγραφών τόσο σε τοιχογραφίες 

και ψηφιδωτά (τ. 1), όσο και σε εικόνες και αντικείμενα μικροτεχνίας (τ. 2)· 

επίσης στο μέτρο, την προσωδία και τη γλώσσα τους (τ. 1), στους συγγραφείς 

των επιγραμμάτων σε επιγραφές (τ. 2), στη χρονολογική και τη γεωγραφική 

κατανομή τους (τ. 1), σε ζητήματα όπως την εξωτερική μορφή των επιγραφών 

(τ. 1, τ. 2), στην αλληλεπίδραση ανάμεσα σε λόγο και εικόνα (τ. 1, τ. 2) και τέλος 

στη μεθοδολογία και τον τρόπο παρουσίασης της έρευνας για το αντίστοιχο σε 

κάθε περίπτωση επιγραφικό υλικό και τα κείμενα που αυτό παραδίδει (τ. 1, τ. 2).

Ανάλογα αλλά και συμπληρωματικά, στον τρίτο τόμο συνεχίζεται η συζήτηση 

για τη μετρική (σσ. 83-90), τη γλώσσα (σσ. 91-94), τους συγγραφείς (σσ. 94-97), 

αλλά και το «δέσιμο» λόγου και εικόνας (σσ. 100-103), καθώς και το ζήτημα 

της χρονολόγησης (σσ. 97-100)· ταυτόχρονα όμως ταξινομούνται με διεξοδικό 

τρόπο οι επιγραφές σε πέτρα που περιέχουν επιγράμματα, σε κατηγορίες όπως 

τις κτητορικές σε οχυρωματικά έργα, εκκλησίες και μονές (σσ. 55-64), μέχρι τις 

επιτύμβιες (σσ. 64-69) και τις λοιπές κατηγορίες (σσ. 69-72). Ακολουθεί μία αρκετά 

πρωτότυπη συζήτηση για το ζήτημα της αποκατάστασης και ανάγνωσης των 

εν λόγω επιγραφών, με πολύ σημαντικές παρατηρήσεις για τα παλαιογραφικά 

χαρακτηριστικά τους, τους χαράκτες, τους λιθοξόους και τα εργαστήρια (σσ. 74-

75)2, τον τονισμό (σσ. 75-76), τη χρήση μεγαλογράμματης και μικρογράμματης 

και τη μορφή των χαρακτήρων (σσ. 76-79), τη χάραξη, τη διάταξη του κειμένου 

στις επιφάνειες (σσ. 79-81), τα σημεία στίξης και άλλα σύμβολα (σσ. 81-82). Τέλος, 

γίνεται η εισαγωγική παρουσίαση των addenda στους δύο πρώτους τόμους της 

σειράς, δηλαδή των επιπλέον επιγραμμάτων σε ψηφιδωτά και τοιχογραφίες, ή σε 

εικόνες και αντικείμενα μικροτεχνίας (σσ. 103-104).

2. Ως ένα επιπλέον ζήτημα εισαγωγικά, θα μπορούσε να συζητηθεί το επίπεδο 
ορθογραφίας των επιγραφών και της πολύ συχνής ανορθόγραφης εκτέλεσής τους, όπως 
αντίστροφα η πολύ πιο σπάνια τέλεια ορθογραφικά απόδοση του κειμένου (σε πολύ λίγες 
περιπτώσεις, όπως στη σ. 536, TR14, εικ. αρ. 90, σ. 1027).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 467

Τις περισσότερες σελίδες (σσ. 105-763) του πρώτου μέρους του τόμου 

καταλαμβάνει η έκδοση και τα σχόλια στα επιγράμματα σε πέτρα, τα οποία 

έχουν κατανεμηθεί σε ενότητες με γεωγραφικά κριτήρια (σε αλφαβητική σειρά, 

ανάλογα με τη χώρα και την περιοχή προέλευσής τους)3, με αντίστοιχη μέθοδο 

κατάταξης όπως και στους προηγούμενους τόμους. Κάθε λήμμα ξεκινά με την 

«ταυτότητα» του φυσικού αντικειμένου που παραδίδει την επιγραφή (με στοιχεία 

όπως το υλικό, τις διαστάσεις, την κατάσταση διατήρησης, τη χρονολόγηση, τη 

θέση και τον εντοπισμό του), ενώ ακολουθεί η σύντομη εισαγωγική συζήτηση 

για κάθε επίγραμμα, η κριτική έκδοση με αναλυτικό υπόμνημα πηγών και 

κριτικό υπόμνημα, συνοδευόμενη από μετάφραση στα γερμανικά και παράθεση 

της σχετικής με την κάθε επιγραφή-επίγραμμα βιβλιογραφίας· η έκδοση κάθε 

επιγράμματος κλείνει με αναλυτικά σχόλια που αξιοποιούν την μέχρι τώρα 

έρευνα, αλλά και συζητούν ζητήματα δομής και περιεχομένου για το κείμενο, ή 

άλλα προσωπογραφικά, γλωσσικά-φιλολογικά, μετρικά, αλλά και λογοτεχνικού 

χαρακτήρα, που αφορούν τόσο τα χαρακτηριστικά του είδους όσο και την 

ερμηνεία ή τη μετάφραση συγκεκριμένων σημείων.

Το δεύτερο μέρος του παρόντος τρίτου τόμου, στο συμπληρωματικό 

τομίδιο (ΙΙ), αρχικά περιλαμβάνει τα addenda στους δύο πρώτους τόμους: 31 

επιγράμματα σε τοιχογραφίες (σσ. 773-811), 2 σε ψηφιδωτά (σσ. 813-818), 20 

σε αντικείμενα μικροτεχνίας (σσ. 819-841), 8 σε φορητές εικόνες (σσ. 843-851). 

Ο τόμος κλείνει με έξι παραρτήματα. Tα δύο πρώτα αφορούν τις αρχικές λέξεις 

3. Η γεωγραφική κατανομή του επιγραφικού υλικού στις σύγχρονες χώρες-
κράτη όπου βρίσκεται σήμερα, ενδεχομένως να μην είναι απόλυτα διαφωτιστική, 
συμπληρωματικά στην εικόνα που προκύπτει από την έκδοση των επιγραμμάτων. Όπως 
ο πίνακας χρονολογικής κατανομής του υλικού ανά αιώνα –από τον 7ο ώς τον 15ο– 
μοιάζει ιδιαίτερα χρήσιμος (σ. 901), ένας χάρτης, με μία αντίστοιχη οπτικά κατανομή 
των επιγραφών –ακόμη και με ένδειξη για τις διαφορετικές κατηγορίες τους– στα 
εδάφη και τις περιόδους του Βυζαντίου, θα συμπλήρωνε και θα ολοκλήρωνε την έτσι 
κι αλλιώς πολύ πλούσια εικόνα που προκύπτει από τον παρόντα τόμο. Καθώς μάλιστα 
ο 3ος τόμος διαθέτει περισσότερο ασφαλείς ενδείξεις για τον in situ εντοπισμό των 
επιγραφών, τουλάχιστον σε σχέση με τον τ. 2, τα συμπεράσματα αυτής της καταγραφής 
θα μπορούσαν να συγκριθούν και να ερμηνευθούν και σε σχέση με τα αντίστοιχα, όπως 
μπορούν αυτά να συναχθούν από τους προηγούμενους τόμους. Ο παρών τόμος είναι 
δυνατόν να ιδωθεί και ως μία «περιήγηση» στον γεωγραφικό χώρο του Βυζαντίου, με 
αφετηρία τις έμμετρες επιγραφές του, ενώ το χρονολογικό ευρετήριο (σ. 901) θα γινόταν 
σαφέστερο, αν συμπληρωνόταν με μία αναλυτική χαρτογραφική κατανομή του υπό 
έκδοση υλικού, ακόμη και με στατιστικά συνοδευτικά στοιχεία.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 465-481

468

–μέχρι το τέλος του πρώτου στίχου, είτε έχει διατηρηθεί από την αρχή είτε όχι– 

των επιγραμμάτων-επιγραφών (σσ. 853-858) και τον κατάλογο των χωρίων –από 

τη Βίβλο και άλλες πηγές– που έχουν εντοπισθεί από τον εκδότη στο κείμενό 

τους (σσ. 859-865). Ακολουθούν οι αλφαβητικοί κατάλογοι κυρίων ελληνικών 

ονομάτων (σσ. 867-871) και του λεξιλογίου που απαντάται στις επιγραφές (σσ. 

873-899)4, καθώς και ο ιδιαίτερα διαφωτιστικός πίνακας με τον χρονολογικό 

εντοπισμό τους (σ. 901). Η αυξητική τάση στα σωζόμενα παραδείγματα, 

μετά τους αιώνες 10ο και 11ο, μέχρι και τον 14ο αι., σίγουρα αντανακλά την 

αντίστοιχη εικόνα για τις περιόδους ακμής του βυζαντινού επιγράμματος5. 

Τέλος υπάρχει το γενικό ευρετήριο ονομάτων προσώπων και τοπωνυμίων που 

εμπεριέχονται στον σχολιασμό ή αφορούν τον εντοπισμό των επιγραφών (σσ. 

903-911). Οι εικόνες (σσ. 913-1047) που κλείνουν το δεύτερο μέρος του τόμου και 

περιλαμβάνουν παραπάνω από τα 3/4 του συνόλου των εκδιδόμενων επιγραφών 

(όπου ήταν δυνατή η αναπαραγωγή τους και με διαφορετική κατά περίπτωση 

ποιότητα εκτύπωσης), καθιστούν δυνατό –στις περισσότερες περιπτώσεις– τον 

έλεγχο των γραφών και της εγκυρότητας της μεταγραφής και θα είναι ιδιαίτερα 

χρήσιμες μελλοντικά για την περαιτέρω μελέτη τόσο των επιγραφών όσο και των 

επιγραμμάτων6.

Συνολικά η κριτική παρουσίαση και έκδοση των επιγραμμάτων σε πέτρα 

από τον A. Rhoby, εκτός από την επίπονη έρευνα και το εμφανές αποτέλεσμά 

4. Ανάμεσά του πολλές σπάνιες ή αθησαύριστες λέξεις.
5. Η συγκέντρωση περισσότερων επιγραφών με επιγράμματα, μετά τον 10ο αι., 

ενδεχομένως δημιουργεί μία εικόνα που επιτρέπει νέες δυνατότητες ερμηνείας σε σχέση 
με τις περιόδους ακμής των επιγραφών κατά τη βυζαντινή περίοδο, μία ακμή που είναι 
δυνατόν να αφορά με διαφορετικό τρόπο την κάθε κατηγορία επιγραφών. Πρβλ. σχετικά 
τις απόψεις στα C. Mango, Epigraphy, στο E. Jeffreys – J. Haldon – R. Cormack (έκδ.), 
The Oxford Handbook of Byzantine Studies, New York 2008, 147 και C. Mango, Βyzantine 
epigraphy (4th-10th centuries), στο D. Harlfinger – G. Prato (επιμ.), Paleografia e Codicologia 
Greca, τ. 1, Αλεξάνδρεια 1991, 239-242.

6. Η εκ νέου δημοσίευση φωτογραφιών είναι ιδιαίτερα χρήσιμη, ακόμη κι αν 
υπάρχουν στις πρωτότυπες μελέτες. Σε λίγες μόνο περιπτώσεις η ποιότητά τους δεν 
βοηθά στον έλεγχο των μεταγραφών (π.χ. TR25, σ. 559-60 και εικ. 97, σ. 1031). Παρόλο 
που υπάρχει ο συγκεντρωτικός κατάλογος των φωτογραφιών (τ. 3.Ι, σσ. 7-12), χωριστά 
για τις έγχρωμες και τις ασπρόμαυρες, ίσως θα ήταν πιο πρακτικό να παρατίθεται ο 
δείκτης για την αντίστοιχη φωτογραφία και στην αρχή της έκδοσης κάθε επιγραφής, ώστε 
ο αναγνώστης να μπορεί αμέσως να ελέγξει, αν υπάρχει διαθέσιμη εικόνα στο δεύτερο 
μέρος (ΙΙ) του τόμου.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 469

της, τον τεράστιο όγκο υλικού, που συγκεντρωμένος παρουσιάζεται για πρώτη 

φορά μαζί, φανερώνει –όπως άλλωστε και στις πολυάριθμες άλλες μελέτες του 

συγγραφέα τα τελευταία χρόνια– την εποπτεία που μόνο ο ίδιος θα μπορούσε 

να έχει για τον καταρτισμό αυτού του corpus. Επίσης, εξαιρετικά σημαντική 

κρίνεται η συμβολή του τόμου στην αποκατάσταση του κειμένου των επιγραφών, 

ως νέα κριτική έκδοση με πολλές διορθώσεις και βελτιώσεις, αναδεικνύοντας 

ταυτόχρονα τα έμμετρα ή άλλα συστατικά τους στοιχεία. Από την πλευρά του ο 

αναγνώστης και χρήστης του τόμου, ακολουθώντας τον εξαντλητικό από κάθε 

άποψη υπομνηματισμό των επιγραφών, όπως προαναφέρθηκε, σαν να συμμετέχει 

σε μία απολαυστική περιήγηση στη γεωγραφία, τα μέρη, τις διοικητικές διαιρέσεις 

ή τις πόλεις του Βυζαντίου, παράλληλα με την αντίστοιχη στις διαφορετικές 

εποχές, σε μία γνωριμία με τα πρόσωπα (γνωστά και άγνωστα), και τέλος σε μία 

εξοικείωση με τις λογοτεχνικές ή άλλου είδους αναζητήσεις και προθέσεις που 

αναδεικνύονται μέσα από την ανάρτηση ενός κειμένου σε στίχο σε δημόσια θέα, 

μέσω μίας επιγραφής.

Πολύ δύσκολα θα μπορούσε να βρει κανείς σημαντικές μεθοδολογικές 

ελλείψεις, να κάνει προσθήκες και διορθώσεις στην έκδοση των επιγραφών 

ή ακόμη να εντοπίσει παραλείψεις7 και ανακρίβειες στον παρόντα τόμο. 

Παρακάτω περισσότερο προτείνουμε δυνατότητες βελτίωσης στο κείμενό 

της έκδοσης, ή προσθήκες στα υπομνήματα και λιγότερο στα σχόλια για τις 

επιγραφές-επιγράμματα.

Καταρχάς θα επισημάνουμε ορισμένα ελάσσονα σημεία που αφορούν τη 

βελτίωση σε τυπογραφικά ή άλλες επιλογές στη στίξη και τον χωρισμό των 

στίχων.

Τυπογραφικά στις σ. 364, GR114, στ. 1 πεφηνό[τα] αντί πέφηνό[τα]· σ. 

589, ΤR 42, στ. 1: ἑορακώς αντί ἑορακὼς· σ. 676, TR80, υποσ. 1136: διανύσας 

αντί διαλύσας (;)· σ. 830, AddΙΙ12, στ. 2: με ερωτηματικό στο τέλος του στίχου, 

τίς χάρ<ις>;, όπως στην έκδοση του ποιήματος του Φιλή και τη γερμανική 

μετάφραση, καθώς έτσι, με την απορία, το δίστιχο βγάζει πολύ περισσότερο 

νόημα.

7. Παρόλο που ο συγγραφέας έχει θέσει με σαφήνεια τα χρονολογικά όρια για τη 
συμπερίληψη του επιγραφικού υλικού στον παρόντα τόμο, ξενίζει η απουσία πρωιμότερων 
σημαντικών παραδειγμάτων, όπως τις έμμετρες επιγραφές στον Άγιο Πολύευκτο και τους 
Αγίους Σέργιο και Βάκχο στην Κωνσταντινούπολη. 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 465-481

470

Στη στίξη ενδεχομένως χρειάζονται μικρές βελτιώσεις σε κάποια σημεία8, 

ώστε να ανταποκρίνεται καλύτερα στο νόημα του κειμένου: σ. 182, GR31: στο 

στ. 3 μήπως (;) τελεία ή ερωτηματικό, στο στ. 4 μήπως (;) άνω-κάτω τελεία, στο στ. 

5 μήπως (;) ερωτηματικό, στο στ. 7 μήπως (;) τελεία ή άνω τελεία, στο στ. 8 μήπως 

(;) κόμμα, στο στ. 9 μήπως (;) τελεία ή ερωτηματικό· σ. 277, GR79: στην αρχή των 

στ. 1 και 3 μήπως (;) εκδοτικά παύλες για να σημανθεί ο διάλογος· σ. 286, GR83: 

οι στ. 5-10 μήπως (;) να χωρισθούν με κόμμα, μήπως (;) τελεία μετά τον στ. 11· σ. 

342, GR106: στον στ. 5 μήπως (;) τελεία ή άνω τελεία· σ. 364, GR114: στον στ. 7, 

κόμμα μετά το βλ[έ]πων· σ. 689, ΤR89: στους στ. 1-3, ενδεχομένως ελλείψει στίξης 

χρειάζεται να δηλωθούν στα σχόλια τα «πλεγμένα» συντακτικά υπερβατά: Ὃν ... 
πύργον, θαλάσσης ... ῥηγνυμένης, θραυσμός ... κατηνάγκασε· σ. 823, AddIΙ4, στ. 

1: κόμμα μετά το δάχτυλον, άνω τελεία μετά το λόγος.

Εκδοτικά σε κάποιες περιπτώσεις οι στίχοι ίσως να δηλώνονται με 

μεγαλύτερη καθαρότητα, αν χωρισθούν με διαφορετικό τρόπο. Για παράδειγμα: 

στη σ. 162, GR12, στ. 1: η τελευταία λέξη τέλος, θα μπορούσε να χωρισθεί μόνη, ως 

δεύτερος στίχος –όπως ακριβώς υπάρχει και στην επιγραφή–, εφόσον ο πρώτος 

στίχος είναι δωδεκασύλλαβος, όπως και ο τελευταίος. Στη σ. 784, AddI14, ο 

τελευταίος στίχος ενδεχομένως να χρειάζεται να εκδοθεί με τελεία στο τέλος του 

προηγούμενου, με μία σειρά κενή να μεσολαβεί, καθώς είναι σαφές από την εικ. 

133, σ. 1044, ότι τα δύο κείμενα διαχωρίζονται στην ίδια την επιγραφή. Επίσης 

στη σ. 840, AddIΙ20, τα δύο τμήματα του επιγράμματος καλύτερα να εκδοθούν 

ως τρίστιχο με δεύτερο στίχο το ... Συμέων Ἄθως δομήσατό σοι, ... –με σημασία α΄ 

προσώπου–, παρόλο που στη σ. 985, εικ. CXLV-CXLVI , ο στ. 2 διαχωρίζεται, στα 

δύο ημιστίχιά του, από τη μία όψη της λειψανοθήκης-μυροθήκης (;) στην άλλη.

Ως περισσότερο σημαντικές για τη βελτίωση του εκδεδομένου κειμένου 

κατατίθενται οι παρακάτω προτάσεις: σ. 112, AL3, στ. 2: μήπως (;) πέλων 

αντί πόλων μέσα στο κείμενο, όπως σχολιάζει ο έκδοτης, αφού επιγραφικά 

δικαιολογείται καλύτερα· σ. 135, GR1, στ. 3: ναζιραιών μη […], με βάση ό,τι 

διακρίνεται στην επιγραφή· σ. 151, GR7, στ. 1: σὸν ή σοι αντί σῶν, παρά το 

σχόλιο με την προτίμηση του εκδότη στη lectio difficilior που η κατάσταση 

διατήρησης της επιγραφής δεν επιτρέπει να επιβεβαιώσουμε· σ. 162, GR12, στ. 

1: μήπως (;) Ὁπόσ[’ ἔ]δραμον ... αντί Ὦ πῶς [ἔ]δραμον ...· σ. 208, GR45, στ. 

8. Ήσσονος σημασίας, αλλά τυπογραφικά ακριβέστερο θα ήταν να τυπώνεται η 
κεραία κάτω αριστερά –και όχι κόμμα– για τις χιλιάδες, στις χρονολογίες με το έτος από 
κτίσεως κόσμου, στους ελληνικούς αριθμούς, για παράδειγμα ϙϛωνε΄.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 471

11: μήπως (;) ἐξήρανε αντί ἐξήρευσε· σ. 357, GR112, στ. 10: ἐπ[ειγ]όμενος αντί 

ἐπαγόμενος9· σ. 393, GR128, στ. 10: μήπως (;) δύοις αντί λύοις· σ. 516, TR2, στ. 

5: μήπως (;) καχεξία αντί κακεξία· σ. 541, TR16, στ. 13: μήπως (;) νεουργῶν αντί 

νεουγῶν· σ. 581, TR38, στ. 1: μήπως (;) [μ]όρον αντί [μεμ]όρ<ι>ον· σ. 680, ΤR82, 

στ. 1-2: ... μέγα | ὁ δεσπότης ἤγειρε Ρωμανὸς νέον | ὁ παμμέγιστος ...10· σ. 722, 

TR104, στ. 1: μήπως (;) Σοῦ αντί Θ(εο)ῦ και τύπῳ αντί τόπῳ11· σ. 775, AddI3, 

στ. 1: μήπως (;) μή μοι δειλία αντί μὴ μὴ δειλία12· σ. 784, AddI14, στ. 1: μήπως 

(;) ἁγιότευκτον13 αντί ἁγιόζευκτον και στ. 2 μήπως (;) εἰρήκει14 αντί εἴρηκεν· σ. 

791, AddI19, στ. 3 (με βάση την εικ. CXXI στη σ. 976): μήπως (;) ... φέρω<ν> ... 
τοὺς μὴ κεκίνημαι τόδε τ[ὸ ξίφος]· σ. 795, AddI23, στ. 1: μήπως (;) γεγραμμένον 

αντί γεγραμμένοι· σ. 801, AddI28 (με βάση την εικόνα CXXV στη σ. 978): στ. 

1, οἶσθα αντί η[.]θ[.], στ. 5, κατὰ [κόσμον] (;), στ. 6, λοιπὸν αντί λυπῶν15, στ. 

9. Με την έννοια «χωρίς να νοιάζεται για τίποτα, να επιθυμεί τίποτα από τα 
υπάρχοντά του».

10. Βλ. στο http://bmcr.brynmawr.edu/2015/2015-07-19.html και την πρόσφατη 
βιβλιοκρισία του C. De Stefani για τον ίδιο τόμο, το σχόλιό του και την προσθήκη του 
άρθρου ὁ στην αρχή του στ. 2 του επιγράμματος, επισημαίνοντας μάλιστα την ομοιότητα 
με τον στ. 3, η οποία προκύπτει μετά τη διόρθωση. Ο ίδιος μελετητής ωστόσο δεν προσέχει 
με βάση την φωτογραφία της ίδιας της επιγραφής (εικ. CVIII, σ. 968) –στην ουσία– την 
εξ αρχής παρανάγνωση του αρχικού άρθρου ὁ –που υπάρχει στην επιγραφή ως Ο– στην 
αρχή του στ. 2, ως C, και άρα ως τελικό -ς στο επίθετο μέγας στο τέλος του στ. 1 από τους 
εκδότες, ως αποτέλεσμα σπασίματος του λίθου σ’ αυτό το σημείο. Με αυτές τις διορθώσεις 
προκύπτει αρτιότερο κείμενο –το επίθετο στο ουδέτερο μέγα προσδιορίζει το πύργον 
του στ. 3 και δε χρειάζεται η προσθήκη συλλαβής στο ρήμα ἤγειρε με το <ἀν>ήγειρε που 
προτείνει ο εκδότης– και για τους τρεις στίχους, τόσο συντακτικά όσο και μετρικά.

11. Στην εν λόγω τμηματικά σωζόμενη επιγραφή, ενδιάμεσα εντός των μεταλλίων 
που διαχωρίζουν τα ημιστίχια, υπάρχουν συντομογραφημένες λέξεις που ενδεχομένως να 
έχουν κάποια θέση στην εκφορά των στίχων.

12. Στην αρχή του δεύτερου στίχου, στην επιγραφή του ειληταρίου (εικ. CΧΙΧ, σ. 
975), ο διπλός τόνος στο πρώτο μὴ ίσως δηλώνει την έγκλιση τόνου από το μοι, που επίσης 
στην επιγραφή γράφεται ως μή, με ένα τόνο. Το πιθανότερο με μεταβατική σημασία για 
το ρήμα δειλιῶ, το νόημα του στίχου αποδίδεται ως, «Μη μού φοβάσαι, άνθρωπε, την 
υπακοή ...» (Πρβλ. Th. Antonopoulou, Leonis VI Sapientis Imperatoris Byzantini Homiliae, 
Turnhout 2008, 25.73: Ὁ βαπτιστὴς τὴν ὑπακοὴν δειλιᾷ· ...), ως μία προτροπή του Θεού 
προς τον άνθρωπο (βλ. Δευτερονόμιο, 31.6-8).

13. Βλ. LBG το σχετικό λήμμα.
14. Με βάση και τη θέση του τόνου στην επιγραφή (σ. 1044, εικ. 133).
15. Βλ. και παρακάτω στον στ. 13.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 465-481

472

8 ἐπέλθῃ σοι ἡ ὥρα [ἐκείνη] (;)16 αντί ἐπελθήσει ἡ ὥρα, στ. 10: ἐξαγόρευσον 

αντί ἐξαγόρεσον, στ. 14 οἷα σε δωρήσηται ... παρ’ αὐτοῦ βασιλέως αντί ἤασε, 
δωρίσει τε π[άν]υ τοῦ βασιλέα· σ. 814, AddI32, στ. 1: μήπως (;) Ἄλλοις μὲν 

αντί Ἄλλους μὲν ...· σ. 823, AddIΙ4, στ. 2 (με βάση τις εικ. CXXXIV-V στη σ. 

981): στ. 1 λόγος αντί Λόγος και στ. 2 τότε τῷ κόσμῳ κέρδ[ος] αντί ὅτε τὸ<ν> 
κόσμο<ν> κερδ.17· σ. 831, AddIΙ13, σ. 981: Σίγα· λοχῶσιν αντί Σιγᾷ λοχῶσιν18· 

16. Πρβλ. Mt. 24.36.  Η φράση « ἡ ὥρα ἐκείνη» συναντάται σε διάφορα κείμενα της 
χριστιανικής περιόδου, είτε με την έννοια της ώρας του θανάτου είτε με την έννοια της 
Δευτέρας Παρουσίας και Κρίσεως.

17. O λόγος, ως όρος, με τον αντίστοιχο λόγοι στον πληθυντικό (βλ. και ODB, τ. 
2, σ. 1234, στο λήμμα Literature του Α. Kazhdan), σημαίνει τη λογοτεχνική παιδεία, 
την επιστημονική μόρφωση που καλλωπίζει την ψυχή, σε αντίστιξη με τον χρυσό που 
κοσμεί το σώμα. Bλ. σχετικά και στη διπλωματική εργασία, Ε. Mαυράκη, Οι λόγοι στα 
βυζαντινά κείμενα: συμβολή στην έρευνα γύρω από το περιεχόμενο του όρου, Ρέθυμνο: 
διπλωμ. εργασία 2016. Όλο μαζί το δίστιχο έχει το εξής νόημα: «Το χρυσάφι στολίζει 
το δάχτυλο, ενώ την ψυχή η γνώση· τότε με το στολίδι υπάρχει όφελος (κέρδος).» 
Ενδεχομένως να υπάρχει και υπόνοια στο χωρίο από το ευαγγέλιο του Ματθαίου 
(16.26): τί γὰρ ὠφεληθήσεται ἄνθρωπος ἐὰν τὸν κόσμον ὅλον κερδήσῃ τὴν δὲ ψυχὴν 
αὐτοῦ ζημιωθῇ;

18. Δεδομένου ότι στο ίδιο το αντικείμενο, το χρυσό δακτυλίδι πάνω στο οποίο 
έχει χαρακτεί ο στίχος, δεν υπάρχει τονισμός και στίξη, προτείνουμε την παραπάνω 
εναλλακτική ανάγνωση της επιγραφής του. Πιο συγκεκριμένα ο στίχος πρώτα 
προτρέπει τον αναγνώστη-θεατή να σωπάσει· «Σώπα.», και στη συνέχεια, «μέσα στο 
χρυσό ξαπλωμένα περιμένουν τρία λιονταράκια». Κατά τη γνώμη μας με αυτή την 
ανάγνωση το νόημα του στίχου γίνεται πληρέστερο, ενώ αναδεικνύεται το παιχνίδι 
του δημιουργού του με τον θεατή αναγνώστη. Αν δεχτούμε την πρώτη λέξη ως 
επιρρηματικό προσδιορισμό, αφαιρείται η πρωτοτυπία, το πνεύμα και το παιχνίδισμα 
του επιγράμματος. Η προστακτική σίγα απαντάται συχνά στην αρχαία τραγωδία και 
κωμωδία, αλλά και στη βυζαντινή γραμματεία, σε έργα όπως τον Χριστό Πάσχοντα, 
ή σε επιγράμματα όπως αυτά του Μανουήλ Φιλή. Χαρακτηριστικό της σημασίας του 
είναι το σχετικό λήμμα στο λεξικό του Φωτίου (έκδ. Theodoridis 804): Ἄκουε· ἀντὶ 
τοῦ σίγα. Κρατῖνος (fr. 284 K.). οἷον τόπον δίδου διὰ τῆς σιγῆς τῇ ἀκοῇ. Η προτροπή 
για σιγή και το ακουστικό μοτίβο της σιγής γενικότερα, επίσης απαντάται συχνά στο 
πλαίσιο της αποστροφής προς τον αναγνώστη από το «εγώ» των επιγραμμάτων [Bλ. 
Ι. Vassis, Initia Carminum Byzantinorum, Berlin-New York 2005, σ. 672 και I. Vassis, 
Initia Carminum Byzantinorum: Supplementum I, Παρεκβολαί 1 (2011), 258· πρβλ. από 
τα ποιήματα του Μανουή Φιλή, αρ. 81.10 (έκδ. Braounou-Pietsch) και III.192.6 (έκδ. 
Miller)]. Εφόσον μάλιστα το δακτυλίδι χρονολογείται τον 14ο αι., και έχοντας υπόψη 
άλλο ένα επίγραμμα του Φιλή (αρ. 33, έκδ. Braounou-Pietsch) με σχετικό θέμα, για το 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 473

σ. 840, AddIΙ20, στ. 1: μήπως (;) Φρουρὸν σὸν ή Φρουρὸν σοῦ αντί Φρουρόν 
σου19· σ. 845, AddIΙ25, στ. 3: μόνῃ αντί μόνην20· σ. 847, AddIΙ28, στ. 1: Ῥίψον 
φρόνημα κοσμικὸν ... βάρος αντί Τρίψον φρόνησ(ιν) κοσμικ(ὴν) ... βάρω21 και 

στ. 2 μήπως (;) ὡς ἂν ὁδοὺς κ(αὶ) τρίβον αντί ὡς ἂν [...]λίσσεις τρίψον με βάση 

την εικ. CL (σ. 987).

Όσον αφορά στα χωρία που σχετίζονται με φράσεις από τα κείμενα 

των εκδεδομένων στον παρόντα τόμο επιγραφών, πολλά είναι δυνατόν να 

συνδεθούν με λειτουργικά και υμνογραφικά κείμενα. Παρακάτω παρατίθενται 

χαρακτηριστικά παραδείγματα: σ. 119, BG3, στ. 10: ... ὅτ(ι) σοὶ πρέπ(ει) 
δόξ(α) εἰς τοὺς αἰῶνας ...22· σ. 122, BG4, στ. 1-2: ... Πάσας τεθεικὼς εἰς σέ μου 
τὰς ἐλπίδας, | ὦ μῆτερ ...23· σ. 153, GR8, στ. 1-2: Πύλας ἡμῖν ἄνοιξον, ὦ Θ(εο)ῦ 
Μ(ῆτ)ερ, | τῆς μετανοίας ...24· σ. 182, GR31, στ. 8-9: ... δειλιῶν ... τοῦ Δεσπότου25· 

μύθο του Αισώπου «ἄνθρωπος καὶ λέων συνοδεύοντες», θα υποθέταμε ότι ενδεχομένως 
και ο παρών στίχος θα μπορούσε να αποδοθεί στην πέννα του Μανουήλ Φιλή.

19. Με τις εξής παραπλήσιες εναλλακτικές σε σχέση με το νόημα,«Έχοντας ως 
φρουρό το δικό σου μύρο.» ή «έχοντας ως φρουρό το μύρο σου».

20. Mε βάση την εικ. CXLVIII στη σ. 987, όπου η κατάληξη στη λέξη μόνῃ είναι 
ακριβώς ίδια, όπως στο χρηματισάσῃ. Το νόημα γίνεται σαφέστερο, αφού το επίγραμμα 
έτσι λέει: «Εσένα μόνο εμπιστευόμαστε ...».

21. Το κοσμικό φρόνημα, ως έκφραση, είναι κοινός τόπος σε μοναστικά ή αγιολογικά 
κείμενα. Πρβλ. και F. Halkin, Le corpus athénien de saint Pachome, Genève 1982, 146.2-3: 
ἐπὶ δὲ τοῦ ἀββᾶ Παχωμίου ὀλίγοι ὄντες ἐτήρουν ἑαυτοὺς μὴ ἔχειν βάρος ὕλης τοῦ κόσμου ...

22. Ὅτι πρέπει σοι, πᾶσα δόξα, τιμὴ καὶ προσκύνησις, τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Υἱῷ καὶ τῷ 
Ἁγίῳ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. Ἀμήν: Κατάληξη διαφόρων 
ευχών κατά τη Θεία Λειτουργία του Ιωάννου του Χρυσοστόμου, συγκεκριμένα αυτών 
του Α΄ Αντιφώνου, της Μικρής Εισόδου, της αρχής της Λειτουργίας των Πιστών.

23. Πρβλ. με το θεοτοκίο Τὴν πᾶσαν ἐλπίδα μου εἰς σὲ ἀνατίθημι, Μῆτερ τοῦ Θεοῦ· 
φύλαξόν με ὑπὸ τὴν σκέπην σου που ψάλλεται ή διαβάζεται σε διαφορετικές ακολουθίες 
όλο το έτος.

24. Τῆς μετανοίας ἄνοιξόν μοι πύλας, Ζωοδότα, ὀρθρίζει γὰρ τὸ πνεῦμά μου, πρὸς 
ναὸν τὸν ἅγιόν σου ... (Δοξαστικό μετά τον Ν΄ Ψαλμό στον όρθρο, τις Κυριακές, κατά την 
περίοδο του Τριωδίου).

25. Στον φόβο του Προδρόμου να αγγίξει την κεφαλή του Ιησού κατά τη Βάπτιση 
υπάρχει μνεία σε αρκετά υμνογραφικά χωρία της γιορτής των Θεοφανείων: Τὴν χεῖρα σου 
τὴν ἁψαμένην τὴν ἀκήρατον κορυφὴν τοῦ Δεσπότου ... (δοξαστικό της Θ´ Ώρας)· Ὁ μέγας 
ὑετός, πρὸς ποτάμια ῥεῖθρα, προέρχεται σαρκί, βαπτισθῆναι θελήσας· πρὸς ὃν ὁ θεῖος 
Πρόδρομος, ἐκθαμβούμενος ἔλεγε· πῶς βαπτίσω σε, ῥύπον μὴ ἔχοντα ὅλως; πῶς ἐκτείνω 
μου, τὴν δεξιὰν ἐπὶ κάραν, ἣν τρέμει τὰ σύμπαντα; (Κάθισμα του Όρθρου)· Ὁ προσταλείς, 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 465-481

474

σ. 203, GR42, στ. 7-8: ... ὁ γὰρ ἐσθίων καὶ πίνων ἀναξίως / κρίμα ἑαυτῷ ἐσθίει 
τε καὶ πίνει.26· σ. 220, GR51, στ. 1: ... βοηθὸς καὶ σκεπαστὴς ...27· σ. 313, GR95, 

στ. 1-2: Θεοτόκε, ... σκέπε, φρούρει, φύλατ<τε> ...28· σ. 349, GR108, στ. 11: ... 
μὴ συντριβῇς, κέραμε ...29· σ. 436, ΙΤ13, στ. 12: ... λίθοις ... ῥίψας τὸν σπόρον 
...30· σ. 500, IT34, στ. 1-2, 5: ... δοθέντος ἡμῖν διὰ τὴν ἁμαρτίαν ...31· σ. 503, IT35, 

στ. 5: ... ἐξ οὗ κάτεισιν ἀγαθῶν πᾶσα δόσις ...32· σ. 581, TR38, στ. 1: ... Ἔρως 

πρὸ προσώπου Κυρίου καὶ τὰς εὐθείας, τρίβους τοῖς ἀνθρώποις ὑποδεικνύων, ἅπτεται 
τρέμων κορυφῆς τοῦ Δεσπότου, καὶ βαπτίζει ... (τροπάριο ε΄ ωδής κανόνα του όρθρου)· 
Σήμερον Ἰωάννης ἅπτεται, κορυφῆς τοῦ Δεσπότου ... (Καὶ νῦν των Αίνων του όρθρου).

26. Εκτός από την μνεία στην επιστολή του Παύλου (1 Cor.11,29) σίγουρα είναι 
απαραίτητη η αναφορά και στο χωρίο της ευχής του Μ. Βασιλείου από την ακολουθία 
της Θείας Μεταλήψεως, που μάλιστα περιέχει το επίρρημα ἀναξίως, όπως στο παρόν 
επίγραμμα: Οἶδα, Κύριε, ὅτι ἀναξίως μεταλαμβάνω τοῦ ἀχράντου σου Σώματος καὶ τοῦ 
τιμίου σου Αἵματος καὶ ἔνοχός εἰμι καὶ κρῖμα ἐμαυτῷ ἐσθίω καὶ πίνω, μὴ διακρίνων τὸ 
Σῶμα καὶ τὸ Αἷμα τοῦ Χριστοῦ καὶ Θεοῦ μου· ...

27. Εκτός από χωρίο (Ex. 15.2) που δηλώνεται στο υπόμνημα πηγών, βλ. και το 
τροπάριο Βοηθὸς καὶ σκεπαστὴς ἐγένετό μοι εἰς σωτηρίαν, οὗτός μου Θεός, καὶ δοξάσω 
αὐτόν, Θεὸς τοῦ Πατρός μου καὶ ὑψώσω αὐτόν· ἐνδόξως γὰρ δεδόξασται. (ειρμός α΄ ωδής 
κανόνα, όρθρος Κυριακής των Απόκρεω).

28. Εκτός από τη χρήση της φράσης ως εισαγωγικού στίχου κατά την εκφώνηση 
των τροπαρίων σε κανόνες αγίων, βλ. και το τροπάριο Θεοτόκε, ἡ ἐλπὶς πάντων τῶν 
Χριστιανῶν, σκέπε, φρούρει, φύλαττε τοὺς ἐλπίζοντας εἰς σε. ... (Ειρμός θ΄ ωδής του 
κανόνα στον όρθρο της γιορτής της Υπαπαντής).

29. Εκτός από το ίδιο το χωρίο από τους Ψαλμούς ὡς σκεύη κεραμέως συντρίψεις 
αὐτούς (Ps. 2.9), η ανάμνησή του είναι ιδιαίτερα έντονη μέσα στην ακολουθία των Παθών, 
τη Μεγάλη Παρασκευή, σε ένα επίσης επιτάφιο περιβάλλον, όπου ο νεκρός Θεός θα 
αναστηθεί και θα συντρίψει τους φονιάδες «ὡς σκεύη»· βλ. στο ανάγνωσμα των Ωρών της 
Μ. Παρασκευής σὺ δέ, Κύριε, ἐλέησόν με καὶ ἀνάστησόν με, καὶ ἀνταποδώσω αὐτοῖς (Ps. 
40.11), όπως και στο Δοξαστικό των Αίνων, Ἐξέδυσάν με τὰ ἱμάτιά μου ... ἵνα συντρίψω 
αὐτούς, ὡς σκεύη κεραμέως.

30. Σίγουρα ανακαλεί τα χωρία ἄλλα δὲ ἔπεσε ἐπὶ τὰ πετρώδη (Mt. 13.5) και ἕτερον 
κατέπεσεν ἐπὶ τὴν πέτραν (Lc. 8.6) από την παραβολή του Σπορέα.

31. Η σύνδεση του θανάτου με την αμαρτία βρίσκεται σε χωρία από την Προς 
Ρωμαίους επιστολή του Παύλου, Διὰ τοῦτο ὥσπερ δι’ ἑνὸς ἀνθρώπου ἡ ἁμαρτία εἰς τὸν 
κόσμον εἰσῆλθεν καὶ διὰ τῆς ἁμαρτίας ὁ θάνατος, ... (Rom. 5.12, γενικά στο 5.12-21) και 
τὰ γὰρ ὀψώνια τῆς ἁμαρτίας θάνατος, τὸ δὲ χάρισμα τοῦ Θεοῦ ζωὴ αἰώνιος ἐν Χριστῷ 
... (Rom. 6.23), έχοντας άμεση βέβαια σχέση με το θανάτῳ ἀποθανεῖσθε της Γένεσης (Gen. 
2.17· πρβλ. όπως παρακάτω (σημ. 49) και με Gen. 3.19).

32. Εκτός από τη σχέση του στίχου με το χωρίο από την επιστολή του Ιακώβου, που 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 475

ὁ σώφρων ...33· σ. 586, TR41, στ. 4: ... τὸ πᾶν ὅταν κρίν[ῃ] ...34· σ. 597, TR46, 

στ. 4: ... [χ]οροὶ γὰρ ἀγγέλων εἱστήκεσαν κύκλῳ ...35· σ. 629, ΤR62, στ. 8-12: ... 
Χ(ριστ)ὲ νυμφίε / ... τὴν νοητὴν παστάδα / ἔνδυσον ἡμᾶς ἄμφιον θείου γάμου / 
... τῶν δαιτυμόν(ων)· ...36· σ. 659, TR74, στ. 6: ... ἀμπλακημάτων λύσιν ...37· σ. 669, 

επισημαίνει ο εκδότης, η πιο συχνή υπενθύμιση της παρούσας φράσης γίνεται μέσα από 
την ευχή πριν την απόλυση της Θείας Λειτουργίας του Ιωάννου του Χρυσοστόμου, Ὁ 
εὐλογῶν τοὺς εὐλογοῦντάς σε, Κύριε ... . Άλλωστε η αρχική φράση αυτής της ευχής είναι 
μία από τις συχνότερες στα ειλητάρια που κρατούν οι συλλειτουργούντες ιεράρχες στο 
εικονογραφικό πρόγραμμα των ναών· βλ. σχετικά G. Babić – Chr. Walter, The inscriptions 
upon liturgical rolls in Byzantine apse decoration, RÉB 34 (1976), 272.

33. Πρβλ. σε αντίστιξη την εναρκτήρια φράση από το επίγραμμα Ἔρως ὁ δεινὸς 
ἐκτυφλοῖ μου τὰς φρένας· / ἀλλ’ αἰθριάζει σὸς πόθος με, Χριστέ μου. του Ιωάννη 
Γεωμέτρη (έκδ. Cramer, τ. 4, σ. 320). Για μία απόδοσή του στη σημερινή ελληνική βλ. 
Ἰωάννη Γεωμέτρη. Ὁ τρομερὸς τὸν νοῦ μου ὁ ἔρωτας τυφλώνει, μτφ. Γ. Βαρθαλίτης, Αθήνα 
2012, σ. 40-41.

34. Πρβλ. με τη σκηνή της Δευτέρας Παρουσίας (Mt. 25.31-46).
35. Εκτός από τα χωρία που έχουν επισημανθεί από τον εκδότη για τον στ. 4, 

αξίζει να προστεθεί και η φράση από την ευχή της Θείας Λειτουργίας του Ιωάννου του 
Χρυσοστόμου πριν τον καθαγιασμό των τιμίων δώρων: ... καίτοι σοι παρεστήκεισαν 
χιλιάδες ἀρχαγγέλων καὶ μυριάδες ἀγγέλων, τὰ Χερουβίμ καὶ τὰ Σεραφίμ, ἑξαπτέρυγα, 
πολυόμματα, μετάρσια, πτερωτά ....

36. Εκτός από τη σύνδεση των στίχων με τα συμφραζόμενα του αλληγορικού 
γάμου στο Κατά Ματθαίον, στις ευαγγελικές παραβολές των Δέκα Παρθένων (Mt. 25.1-
13) και των Βασιλικών Γάμων (Mt. 22.1-14), σίγουρα χρειάζεται αναφορά και σε όλο 
το υμνογραφικό «σκηνικό» από τις ακολουθίες των αρχών της Μεγάλης Εβδομάδας 
(κυρίως στον όρθρο της Μεγάλης Δευτέρας με την ακολουθία του Νυμφίου και αυτήν της 
Μεγάλης Τρίτης με την ανάμνηση των Δέκα Παρθένων). Σ’ αυτές κυριαρχούν το τροπάριο 
Ἰδοὺ ὁ νυμφίος ἔρχεται ἐν τῷ μέσῳ τῆς νυκτὸς ... , εμπνευσμένο από την παραβολή των 
Δέκα Παρθένων, καθώς και το εξαποστειλάριο Τὸν νυμφῶνα σου βλέπω, Σωτήρ μου, 
κεκοσμημένον, καὶ ἔνδυμα οὐκ ἔχω ἵνα εἰσέλθω ἐν αὐτῷ ... , εμπνευσμένο τόσο από αυτή 
των Δέκα Παρθένων όσο κι εκείνη των Βασιλικών Γάμων.

37. Πρβλ. και πριν με σ. 166, GR14, στ. 7: ... εἰς λύτρον, εἰς κάθαρσιν ἀμπλακημάτων ...· 
σ. 310, GR93, στ. 3: ... λύτρον ἀμπλακημάτων ...· σ. 335, GR102, στ. 3: ... λύσιν ἀμπλακημάτων 
...· σ. 367, GR117, στ. 5: ... ἀμπλακημάτων λύσιν ... . Για να γίνει κατανοητή η συχνότητα 
χρήσης των παραπάνω εκφράσεων, είναι σκόπιμο να επισημανθεί ο ειρμός της ε΄ ωδής, 
του ιαμβικού κανόνα του Ιωάννη Δαμασκηνού στην Πεντηκοστή, που ξεκινά στον πρώτο 
στίχο με τη φράση, Λυτήριον κάθαρσιν ἀμπλακημάτων ...· πρβλ. με μία παρόμοια ρυθμικά 
φράση από τον ειρμό της θ΄ ωδής, στον κανόνα του Όρθρου της Μεγάλης Δευτέρας: 
Ἐμεγάλυνας Χριστέ, τὴν τεκοῦσάν σε Θεοτόκον, ἀφ’ ἧς ὁ Πλάστης ἡμῶν, ὁμοιοπαθὲς 
περιέθου σῶμα, τὸ τῶν ἡμετέρων λυτήριον ἀγνοημάτων ... .



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 465-481

476

TR78, στ. 14: ... τὰ μύρα τοῖς δάκρυσι κιρνᾷ ...38· σ. 669, TR78, στ. 22: ... ὁ γὰρ 
Μανουὴλ ἧτταν ἐθνῶν ἐμφέρει ...39· σ. 669, TR78, στ. 29: ... εἰ δ’ οὐκ ἀκούσει ...40· 

38. Άλλη μία φράση που απηχεί ξεκάθαρα υμνογραφικό κείμενο, το αναστάσιμο 
ευλογητάριο, Τί τὰ μύρα, συμπαθῶς τοῖς δάκρυσιν, ὦ μαθήτριαι, κιρνᾶτε; Ὁ ἀστράπτων 
ἐν τῷ τάφῳ ἄγγελος προσεφθέγγετο ταῖς μυροφόροις· ἴδετε ὑμεῖς τὸν τάφον καὶ ἥσθητε· ὁ 
Σωτὴρ γὰρ ἐξανέστη τοῦ μνήματος. Για την έκδοση του ίδιου κειμένου βλ. και Ι. Vassis, Das 
Pantokratorkloster von Konstantinopel in der byzantinischen Dichtung, στο S. Kotzabassi 
(επιμ.), The Pantokrator Monastery in Constantinople, Berlin 2013, 203-250, αρ. 15, και 
ιδίως 239-242.

39. Στο παρόν χωρίο ο ποιητής κάνει ένα λογοπαίγνιο με τη σημασία των 
ονομάτων του αυτοκράτορα Μανουήλ Α΄· πιο συγκεκριμένα, καταρχήν σε σχέση με το 
αυτοκρατορικό βαπτιστικό όνομα –στο οποίο μάλιστα ο Μανουήλ Α΄ δίνει ιδιαίτερη 
έμφαση τοποθετώντας τη μορφή του Χριστού Εμμανουήλ και τη σχετική επιγραφή του 
ονόματος στα νομίσματα της περιόδου (βλ. σχετικά ODB, τ. 2, 1290, στο λήμμα Manuel 
I Komnenos)–, καθώς το Ἐμμανουήλ έχει το νόημα μεθ’ ἡμῶν ὁ θεός (βλ. Μt. 1.23, ... καὶ 
καλέσουσιν τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανουήλ, ὅ ἐστιν μεθερμηνευόμενον Μεθ’ ἡμῶν ὁ θεός. ...), 
ο στ. 22 με τη φράση ἧτταν ἐθνῶν ἐμφέρει αποδίδει το νόημα του ονόματος σε σχέση με το 
χωρίο μεθ’ ἡμῶν ὁ θεός γνῶτε ἔθνη καὶ ἠττᾶσθε ὅτι μεθ’ ἡμῶν ὁ θεός (Is. 8.9-10)· το παρόν 
χωρίο, όπως και η συνέχεια του ίδιου χωρίου από τον Ησαΐα ...ἰσχυκότες ἡττᾶσθε· ἐὰν γὰρ 
πάλιν ἰσχύσητε, πάλιν ἡττηθήσεσθε. ... ὅτι μεθ’ ἡμῶν κύριος ὁ θεός ψάλλεται στη αρχή του 
Μεγάλου Αποδείπνου, την περίοδο της Μεγάλης Σαρακοστής. Παρακάτω συνεχίζει με το 
νόημα του μοναχικού ονόματος του αυτοκράτορα (στ. 23-24) «Ματθαίος» που αφενός 
ανακαλεί το σύμβολο του ευαγγελιστή Ματθαίου [ODB, τ. 2, σ. 762, στο λήμμα evangelist 
symbols και Ν. Πανσελήνου, Τα σύμβολα των ευαγγελιστών στη βυζαντινή μνημειακή 
τέχνη. Μορφή και περιεχόμενο, ΔΧΑΕ 17 (1993-94), 79-86], τον φτερωτό άνθρωπο-άγγελο 
ανάμεσα στα τέσσερα ζώα του Ιεζεκιήλ (Εzech. 1.10-11· πρβλ. Apoc. 4.6-7), ενώ αφετέρου 
όπως επισημαίνει ο εκδότης και δηλώνει ο στ. 24 τῷ σχηματισμῷ τῆς ἰσαγγέλλου θέας, 
δηλαδή με την είσοδό του στο αγγελικό μοναχικό σχήμα με το οποίο ο Μανουήλ ντύνεται 
στο τέλος της ζωής του, κατατροπώνει και τους νοητούς εχθρούς. Έτσι τα νοήματα και 
των δύο ονομάτων Εμμανουήλ και Ματθαίος, μέσα από τα δύο σχήματα, αυτοκρατορικό 
και μοναχικό αντίστοιχα, «καθαιροῦν» τις ενάντιες δυνάμεις (στ. 20-21), απ’ τη μία τα 
επίγεια αισθητά έθνη και από την άλλη τους νοητούς εχθρούς.

40. Βλ. την ίδια έκφραση, στο αποδιδόμενο στον Ιωάννη Γεωμέτρη επίγραμμα για τους 
Σαράντα μάρτυρες της Σεβάστειας: Χειμὼν τὸ λυποῦν, σὰρξ τὸ πάσχον ἐνθάδε· / προσσχὼν 
ἀκούσεις καὶ στεναγμὸν μαρτύρων· / εἰ δ’ οὐκ ἀκούσεις, καρτεροῦσι τὴν βίαν, / πρὸς τὰ 
στέφη βλέποντες, οὐ πρὸς τοὺς πόνους. (M. D. Lauxtermann, Byzantine Poetry from Pisides 
to Geometres. Texts and Contexts, Vienna 2003, 149-150, και την πρόσφατη συζήτηση για 
το επίγραμμα, Ν. Patterson-Ševcenko, The Metrical Inscriptions in the Panagia Phorbiotissa, 
στο A. W. Carr – Α. Nicolaides (επιμ.), Asinou across time: studies in the architecture and 
murals of the Panagia Phorbiotissa, Cyprus, Washington, D.C. 2012, σσ. 70-72).



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 477

σ. 669, TR78, στ. 33: ... νέκυν κλέψειε ...41· σ. 669, TR78, στ. 6-7, 43: ... συνταφῇ... 
συναναστῇ ... συννεκροῦμαι ...42· σ. 780, AddI9, στ. 1: ... [Ὡ]ς χ[όρτος ἡμῶν τῶν 
βροτῶν αἱ] ἡμέ[ραι ...43· σ. 784, AddI14, στ. 3: ... Πέτρε, στερ(ρ)ὰ ἡ τῆς πίστεως 
πέτρα, ...44· σ. 835, AddIΙ16: Χ(ριστὸ)ς πρόκειται καὶ μελίζεται Θε[ός].45· σ. 847, 

AddIΙ26, στ. 1: ... βιωτικὸν βούλημα πᾶν φυγεῖν θέλε ...46· σ. 848, AddIΙ29, στ. 1-2: 

... [Παρρησία] γέλ[ω]τι συγκεκραμένη / ... καταστρέφει47.

Στην ειδικότερη κατηγορία με τις επιτύμβιες επιγραφές-επιγράμματα 

διαπιστώνουμε τη συχνή χρήση σχεδόν λογοτυπικών εκφράσεων, επηρεασμένων 

41. Πρβλ. με το χωρίο Μt. 27.64 για τη φρουρά στον τάφο του Ιησού από τον Πιλάτο, 
ώστε να μην κλέψουν το νεκρό σώμα οι μαθητές του.

42. Εκτός από το χωρίο από τον λόγο του Γρηγορίου Ναζιανζηνού στα Γενέθλια 
του Σωτήρος, το οποίο σωστά έχει επισημανθεί στους στ. 7-8, για τις έννοιες της «συν-
ταφής, συν-νέκρωσης, συν-ανάστασης», θα πρόσθετα και το αντίστοιχο από τον λόγο 
επίσης του Γρηγορίου στο άγιο Πάσχα, ... Χθὲς συνεσταυρούμην Χριστῷ, σήμερον 
συνδοξάζομαι· χθὲς συνενεκρούμην, συζωοποιοῦμαι σήμερον· χθὲς συνεθαπτόμην, 
σήμερον συνεγείρομαι. ... (Greg. Naz. PG 35.397Β), όπως και το υμνογραφικό, Χθὲς 
συνεθαπτόμην σοι, Χριστέ, συνεγείρομαι σήμερον ἀναστάντι σοι, συνεσταυρούμην σοι 
χθές, αὐτός με συνδόξασον, Σωτήρ, ἐν τῇ βασιλεία σου. (τροπάριο γ΄ ωδής κανόνα του 
Πάσχα, Ιωάννου Δαμασκηνού).

43. O παρὼν στίχος που παραπέμπει ξεκάθαρα στο … ἄνθρωπος ὡσεὶ χόρτος αἱ 
ἡμέραι ... (Ps. 102.15) από τον ψαλμό Εὐλόγει ἡ ψυχή τὸν Κύριον, ... (Ps. 102.1), o οποίος 
διαβάζεται πολύ συχνά στις καθημερινές λατρευτικές ακολουθίες, μία διάσταση στη 
χρήση του η οποία επίσης δεν πρέπει να αγνοείται.

44. Πρβλ. με το χωρίο, Κἀγὼ δέ σοι λέγω ὅτι σὺ εἶ Πέτρος, καὶ ἐπὶ ταύτῃ τῇ πέτρᾳ 
οἰκοδομήσω μου τὴν ἐκκλησίαν, ... (Mt. 16.18).

45. Το λεκτικὸ του στίχου παραπέμπει σε συμφραζόμενα της θυσίας και του 
Μελισμού του Χριστού, όπως μπορεί να διαπιστωθεί από σχετικά λειτουργικά και μη 
χωρία: Μελίζεται καὶ διαμερίζεται ὁ Ἀμνὸς τοῦ Θεοῦ, ὁ μελιζόμενος καὶ μὴ διαιρούμενος· 
ὁ πάντοτε ἐσθιόμενος καὶ μηδέποτε δαπανώμενος ἀλλὰ τοὺς μετέχοντας ... (ευχές μυστικές 
κατά το κοινωνικό, Θεία Λειτουργία Ιωάννου του Χρυσοστόμου)· ἐσφαγμένος πρόκειται 
ὁ Χριστός (Jo. Chrys. De proditione Judae (homiliae 1–2), PG 49.381.14)· Ἡ ἁγία τράπεζά 
ἐστιν ἀντὶ τοῦ τόπου ἔνθα ἐτέθη ἐν τῇ ταφῇ ὁ Χριστός· ἐν ᾗ πρόκειται ὁ ἀληθινὸς καὶ 
οὐράνιος Ἄρτος, ἡ μυστικὴ καὶ ἀναίμακτος θυσία, ... [Γερμανός Κωνσταντινουπόλεως, 
Εκκλησιαστική ιστορία, 4.1-3 (έκδ. Meyendorff)].

46. Ενδεχομένως απηχεί τη φράση από τον Χερουβικό Ύμνο, πριν τη Μεγάλη 
Είσοδο, κατά τη Θεία Λειτουργία, ... πᾶσαν τὴν βιωτικὴν ἀποθώμεθα μέριμναν ....

47. Πρβλ. με το απόφθεγμα Ἀρχὴ καταστροφῆς μοναχοῦ ὑπάρχει γέλως καὶ 
παρρησία. Βλ. J.-C. Guy, Les apophtegmes des pères. Collection systématique, chapitres i-ix, 
Paris 1993, 3.56.1-2.



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 465-481

478

από λειτουργικά ή υμνογραφικά κείμενα σχετιζόμενα με τον θάνατο, όπως 

τροπάρια από ακολουθίες για την κοίμηση θείων προσώπων, ή άλλα τροπάρια 

και ευχές από την εξόδιο και την επιμνημόσυνη ακολουθία. Πιο συγκεκριμένα 

στις: σ. 119, BG3, στ. 9: ἀνάπαυσον αὐτὴν ἐν σκηναῖς τῶν ἁγίων (βλ. και σ. 

507, NL1, στ. 2)48· σ. 399, GR130, στ. 10-11: ... τὸ ποῦ τελευτᾷ δόξα, πλοῦτος 
κ(αὶ) γένος· … τέφραν, κόνιν ... και σ. 406, ΙΤ1, στ. 5 ... [εἰς]χοῦν καταντᾷ καὶ 
τελευτᾷ πρὸ(ς) τέφραν, ...49· σ. 422, ΙΤ6, στ. 5: ... [ἐκ] γῆς μετέστης [εἰς οὐρ]ανὸν 
ἀξίως· …50· σ. 485, ΙΤ28, στ. 23: ... θανόντα καὶ ταφέντα ...51· σ. 513, TR1, στ. 7: 

... κατετέθη ἐν τοῦτῳ τῷ τύμβῳ ...52· σ. 645, TR68, στ. 19: ... ἥλιε καὶ γῆ ... (πρβλ. 

με σ. 210, GR46, στ. 9)53· σ. 662, TR76, στ. 3-4, ... ὡς ἄγρυπνος ἐν μάχαις λέων /

48. Πρβλ. με τις εξής χαρακτηριστικές φράσεις, Ὄντως φοβερώτατον τὸ τοῦ θανάτου 
μυστήριον ... τὸν μεταστάντα ἀνάπαυσον, ἐν σκηναῖς τῶν Δικαίων σου, Ἀρχή μοι καὶ 
ὑπόστασις, τὸ πλαστουργόν σου γέγονε πρόσταγμα· ... διὸ Σωτὴρ τοὺς δούλους σου, 
ἐν χώρᾳ ζώντων, ἐν σκηναῖς Δικαίων ἀνάπαυσον (νεκρώσιμα ιδιόμελα)· Ὁ καὶ νεκρῶν 
καὶ ζώντων τὴν ἐξουσίαν ἔχων, ὡς ἀθάνατος Βασιλεύς, ... ἐν σκηναῖς δικαίων τάξαι, 
ἐν κόλποις Ἀβραὰμ ἀναπαύσαι, καὶ μετὰ ἁγίων συναριθμήσαι, ... (ευχή νεκρωσίμου 
ακολουθίας).

49. Στίχοι που εμπεριέχουν νοήματα όπως τα βιβλικά ... γῆ εἶ καὶ εἰς γῆν ἀπελεύσῃ ... 
(Γεν. 3.19) και ... ἐγὼ δέ εἰμι γῆ καὶ σποδός· ... (Γεν. 18.27), ωστόσο συνολικά πλησιάζουν 
νοηματικά σε τροπάρια από τη νεκρώσιμο ακολουθία όπως το παρόν ιδιόμελο: Ἐμνήσθην 
τοῦ Προφήτου βοῶντος· ἐγώ εἰμι γῆ καὶ σποδός, καὶ πάλιν κατενόησα ἐν τοῖς μνήμασι 
καὶ εἶδον τὰ ὀστὰ τὰ γεγυμνωμένα καὶ εἶπον: Ἆρα τίς ἐστι, βασιλεύς ἢ στρατιώτης, ἢ 
πλούσιος ἢ πένης, ἢ δίκαιος ἢ ἁμαρτωλός; Ἀλλὰ ἀνάπαυσον, Κύριε, μετὰ δικαίων τὸν 
δοῦλόν σου ὡς φιλάνθρωπος.

50. Πρβλ. με τη φράση από το τροπάριο των εγκωμίων της Κοίμησης της Θεοτόκου 
Ἐκ τῆς γῆς μετέστης, καὶ τῆς γῆς οὐδαμῶς, Παναγία Θεοτόκε ἀφέστηκας, ...

51. Ενδεχομένως, λογοτυπικά και ρυθμικά ανακαλεί τη φράση από το 4ο άρθρο του 
Συμβόλου της Πίστεως της Α΄ Οικουμενικής Συνόδου της Νικαίας, ... παθόντα καὶ ταφέντα ....

52. Βλ. ανάλογες εκφράσεις στα υστερότερα τροπάρια των Εγκωμίων της 
Μεγάλης Παρασκευής, όπως Ἡ ζωὴ ἐν τάφῳ, κατετέθης Χριστέ, καὶ Ἀγγέλων στρατιαὶ 
ἐξεπλήττοντο ... και Ὁ Δεσπότης πάντων, καθορᾶται νεκρός, καὶ ἐν μνήματι καινῷ 
κατατίθεται, ὁ κενώσας ....

53. Η συγκεκριμένη θρηνητική αποστροφή συναντάται συχνά τόσο σε τροπάρια 
της ακολουθίας των Παθών, π.χ. στο απόστιχο από τον Όρθρο της Μεγάλης Πέμπτης 
Ὁ τρόπος σοῦ δολιότητος γέμει, παράνομε Ἰούδα· ... Φρίξον ἥλιε, στέναξον ἡ γῆ, καὶ 
κλονουμένη βόησον· ..., καθώς και σε μεταγενέστερα θρηνητικά αποσπάσματα για την 
άλωση της Κωνσταντινούπολης. Πρβλ. Δούκας 41.19.1-2 (έκδ. Grecu): Φρῖξον, ἥλιε· καί, 
σὺ γῆ, στέναξον εἰς τὴν παντελῆ ἐγκατάλειψιν τὴν γενομένην ἐν τῇ ἡμετέρᾳ γενεᾷ παρὰ 
τοῦ δικαιοκρίτου Θεοῦ διὰ τὰς ἁμαρτίας ἡμῶν.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 479

ὑπνοῖς ὑπελθὼν ... τὸν τάφον, ...54· σ. 702, TR95, στ. 1, ... [Ὄναρ τὰ πάν]τα καὶ 
σκιᾶς οὐδὲν πλέον ...55·

Στο μεγάλο αυτό corpus των επιγραφών σε πέτρα που εκδίδεται 

συγκεντρωτικά στην παρούσα μελέτη, με βάση τις πολλές περιπτώσεις χωρίων που 

έχουν συζητηθεί παραπάνω, μπορούμε να συναγάγουμε ότι βιβλικά, λειτουργικά 

και υμνογραφικά χωρία αποτελούν κοινή δεξαμενή φράσεων ή γλωσσικών 

λογοτύπων, ιδιαίτερα οικείων για τον μέσο πολίτη της αυτοκρατορίας, απ’ όπου 

αντλούν και οι δημιουργοί των έμμετρων επιγραφών56.

54. Το λιοντάρι που κοιμάται για να ξυπνήσει πάλι, εκτός από το γνωστό βιβλικό 
... ἐκ βλαστοῦ, υἱέ μου, ἀνέβης· ἀναπεσὼν ἐκοιμήθης ὡς λέων καὶ ὡς σκύμνος· τίς ἐγερεῖ 
αυτὸν; ... (Γένεσις 49.9), και την αντίστοιχη συμβολική παράσταση του Αναπεσόντος 
Χριστού, με σημαινόμενα ακριβώς την ενσάρκωση, τον σταυρικό θάνατο και την 
ανάσταση (βλ. ODB, τ. 1, 439, στο λήμμα Christ Anapeson), συμβολισμοί παρόντες ήδη 
στα πρώιμα ομιλητικά κείμενα [πρβλ. Ιωάννης Χρυσόστομος, In sanctum Stephanum 
protomartyrem [Sp.], PG 59.503.35-38: ... Ὄψεσθε τὴν ζωὴν ὑμῶν κρεμαμένην ἐπὶ ξύλου; 
οὐ τὴν ταφὴν τὴν ἐν μνημείῳ ὁ Ἰακὼβ προέγραψεν· Ἀναπεσὼν ἐκοιμήθη ὡς λέων; ...· 
και Θεοδώρητος Κύρου, quaestiones in Octateuchum (έκδ. Ν. Fernández Marcos - A. 
Sáenz-Badillos, 93.26-21) αὐτῷ δὲ καὶ τό· “ἀναπεσὼν ἐκοιμήθη ὡς λέων, ἁρμόττει καὶ ὡς 
σκύμνος λέοντος”. ὥσπερ γὰρ ὁ λέων καὶ καθεύδων ἐστι φοβερός, οὕτως ὁ δεσποτικὸς 
θάνατος φοβερὸς καὶ τῷ θανάτῳ καὶ διαβόλῳ γεγένηται. λέοντα δὲ αὐτὸν καὶ σκύμνον 
κέκληκε λέοντος ὡς βασιλέα καὶ βασιλέως υἱὸν καὶ Θεὸν καὶ Θεοῦ υἱόν· ...], στο 
«επιτάφιο» περιβάλλον συναντάται στις ακολουθίες των Παθών, για παράδειγμα από 
τον Όρθρο του Μεγάλου Σαββάτου, σε στιχηρό ιδιόμελο των Αίνων (Δεῦτε ἴδωμεν τὴν 
ζωὴν ἡμῶν, ἐν τάφῳ κειμένην, ἵνα τοὺς ἐν τάφοις κειμένους ζωοποιήσῃ, δεῦτε σήμερον, 
τὸν ἐξ Ἰούδα ὑπνοῦντα θεώμενοι, προφητικῶς αὐτῷ ἐκβοήσωμεν· Ἀναπεσὼν κεκοίμησαι 
ὡς λέων, τίς ἐγερεῖ σε Βασιλεῦ; ἀλλ’ ἀνάστηθι αὐτεξουσίως, ὁ δοὺς ἑαυτὸν ὑπὲρ ἡμῶν 
ἑκουσίως· Κύριε δόξα σοι.») και στα μεταγενέστερα εγκώμια, «Ὥσπερ λέων, Σῶτερ, 
ἀφυπνώσας σαρκί, ὡς τις σκύμνος ὁ νεκρὸς ἐξανίστασαι, ἀποθέμενος τὸ γῆρας τῆς 
σαρκός.· βλ. επίσης για τον Χριστό ως νοερό λέοντα στον Φυσιολόγο (έκδ. Sbordone), 
κεφ. 1, περὶ τοῦ λέοντος, ιδίως στις σσ. 6-7.

55. Εκτός από τα χωρία που έχουν επισημανθεί από τον εκδότη, πολύ κοντά 
στον παρόντα στίχο βρίσκονται οι φράσεις από νεκρώσιμα ιδιόμελα (του Ιωάννη 
Δαμασκηνού;) Ποῦ ἐστιν ἡ τοῦ κόσμου προσπάθεια; ... πάντα κόνις, πάντα τέφρα, 
πάντα σκιά. ... και Ὡς ἄνθος μαραίνεται και ὡς ὄναρ παρέρχεται καὶ διαλύεται πᾶς 
ἄνθρωπος· ....

56. Βλ. καταρχήν το παράρτημα του παρόντος τόμου σ. 859 κ.ε. Επίσης πρβλ. με τη 
συζήτηση για τη σχετικά μικρή χρήση βιβλικών, λειτουργικών ή υμνογραφικών χωρίων 
στην κατηγορία των επιγραφών που εξετάζει ο G. Pallis, Inscriptions on middle Byzantine 
templon screens, BZ 106 (2013), 761· επίσης στο ίδιο πνεύμα, στο H. Maguire, Αrt and 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 465-481

480

Όσον αφορά τον σχολιασμό κάποιων από τις επιγραφές:

Ενώ γίνεται αναφορά στη σ. 613, υποσ. 613, στην επιγραφή της λάρνακας 

του Βασιλείου Β΄ Βουλγαροκτόνου από τον ναό του Ιωάννη Θεολόγου στο 

Έβδομον της Κωνσταντινούπολης και σε όλη την πιο πρόσφατη βιβλιογραφία, 

η ίδια η επιγραφή δεν εκδίδεται αναλυτικά, παρόλο που στον παρόντα τόμο 

έχουν συμπεριληφθεί άλλες επιτύμβιες επιγραφές αυτοκρατόρων που επίσης 

έχουν διασωθεί μόνο από τη χειρόγραφη παράδοση μέχρι σήμερα.

Από τη σ. 267, GR73, στ. 2, αξίζει να σταθούμε στο επίθετο τροχαλός σε 

σχέση με τα υπόλοιπα συμφραζόμενα της αρχής του παρόντος επιγράμματος και 

την επιστροφή της πόλης της Κορίνθου από τα χέρια των Ιταλών στην εξουσία των 

Παλαιολόγων. Θα μπορούσαμε να μεταφράσουμε το χωρίο, με τα δύο υπερβατά, 

ποδὶ φευκτῆς τροχαλῷ πεπρωμένης ως εξής: «... με το ασταμάτητο πόδι μιας μοίρας 

που ας έλειπε …». Με βάση το LSJ το επίθετο σημαίνει τη γρήγορη κίνηση, ιδιαίτερα 

για ένα αντικείμενο που στριφογυρνάει στο έδαφος, χωρίς να σταματά. Ο Νικήτας 

Χωνιάτης, σε ένα από τα πιο έντονα φορτισμένα χωρία του κειμένου από την 

περιγραφή της Άλωσης του 1204 από τους Σταυροφόρους, χρησιμοποιεί το ίδιο 

επίθετο για να αναφερθεί ανάμεσα σε άλλα με έντονα καυστικό τρόπο στη γλώσσα 

των Λατίνων· τροχαλὴ λαλιὰ την ονομάζει57. Θα μεταφράζαμε τη συγκεκριμένη 

φράση ως «η λαλιά η διαπεραστική που δεν έχει σταματημό και σχεδόν δεν την 
προλαβαίνουν τα χείλη»58. Ενδεχομένως η χρήση του ίδιου επιθέτου στα δύο 

χωρία με αναφορά στο ασυγκράτητο της ορμής των Λατίνων να μην είναι τυχαία.

σ. 531, TR11, στ. 7: Το όνομα που δεν διαβάζεται ενδέχεται να είναι αυτό 

του πατριάρχη Αθανασίου (στ. 8: οἰακοστρόφου), με τον οποίο ο Θεόληπτος 

Eloquence in Byzantium, Princeton 1981, σσ. 3, 5, βλ. την εισαγωγική συζήτηση για την 
ισχυρή επίδραση μη βιβλικών (ομιλητικών και υμνογραφικών κειμένων) στη δομή και την 
εικονογραφία της βυζαντινής τέχνης.

57. Πρβλ. με Nic. Chon. Hist. σ. 575, στ. 63-70 (έκδ. Van Dieten): ... ταῦτα ὁ χαλκοῦς 
αὐχήν, ἡ ἀλαζὼν φρήν, ἡ ὀρθὴ ὀφρύς, ἡ ἀεὶ ξυριῶσα καὶ νεανισκευομένη παρειά, 
ἡ φιλαίματος δεξιά, ἡ ἀκροχολῶσα ῥίν, ὁ μετέωρος ὀφθαλμός, ἡ ἄπληστος γνάθος, ἡ 
ἄστοργος γνώμη, ἡ τορὴ καὶ τροχαλὴ λαλιὰ καὶ μόνον οὐκ ἐπορχουμένη τοῖς χείλεσι, 
μᾶλλον δὲ οἱ παρ’ ἑαυτοῖς ἐπιστήμονες καὶ σοφοί, οἱ εὔορκοι καὶ φιλαλήθεις καὶ 
μισοπόνηροι καὶ τῶν Γραϊκῶν ἡμῶν εὐσεβέστεροί τε καὶ δικαιότεροι καὶ τῶν Χριστοῦ 
διαταγμάτων φύλακες ἀκριβέστεροι, ....

58. Το ίδιο επίθετο απαντάται στο κείμενο του Ευσταθίου Θεσσαλονίκης για την 
άλωση της πόλης τον Αύγουστο του 1185, επίσης αναφερόμενο απαξιωτικά στον τρόπο 
κουρέματος των κατακτητών Νορμανδών, σε σχέση με το ταπεινωτικό βίαιο κούρεμα της 
κόμης και της γενειάδας στο οποίο υποβάλλουν τους κατοίκους της πόλης.



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 465-481

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 481

είχε ιδιαίτερη σχέση59, από τα πρώτα στάδια της μοναστικής τους ζωής, εφόσον 

βέβαια το ουσιαστικό ἀδελφιδοῦς ή ἀδελφιδὸς δε σημαίνει «ανηψιός», αλλά 

απλά αγαπημένος, σύμφωνα με το LBG.

σ. 609, ΤR52, στ. 4: Ναοί αφιερωμένοι από τον Βασίλειο Α΄ στον Ηλία 

τον Θεσβίτη πράγματι μαρτυρούνται σε χωρία από τον Βίο Βασιλείου. 

Ἐπίσης και ο περίφημος μικρογραφημένος κώδικας Parisinus gr. 510, με τις 

ομιλίες του Γρηγορίου Θεολόγου, όπως μπορεί να κρίνει κανείς από μία από 

τις αφιερωματικές μικρογραφίες του, με τον αυτοκράτορα και εκατέρωθεν 

τον αρχάγγελο Γαβριήλ και τον προφήτη Ηλία, πολύ πιθανόν ήταν επίσης 

αφιερωμένος σε ομώνυμο ναό του παλατιού60.

Όλες οι παραπάνω παρατηρήσεις κατά την παρουσίαση και όσον αφορά τις 

προτάσεις για πιθανές βελτιώσεις σε επιμέρους σημεία του τόμου δεν μειώνουν 

στο παραμικρό τη σπουδαία συμβολή του στη σύγχρονη έρευνα, τη μελέτη 

του επιγράμματος και της έμμετρης επιγραφής κατά τη βυζαντινή περίοδο. 

Σε συνδυασμό με τους δύο τόμους που είχαν προηγηθεί στην ίδια σειρά, τις 

εισαγωγικές παρατηρήσεις, την έκδοση και την παρουσίαση των επιγραφών 

που έχουν εντοπισθεί στις διαφορετικές κατηγορίες των υλικών αντικειμένων, 

τη βιβλιογραφική εποπτεία και τεκμηρίωση, τα σχετικά παραρτήματα και τις 

συνοδευτικές εικόνες, και ο παρών τόμος φωτίζει ακόμη περισσότερο την έρευνα, 

τη συγκέντρωση και την αποκατάσταση των έμμετρων βυζαντινών επιγραφών.

Mανόλης Σ. Πατεδάκης

Πανεπιστήμιο Κρήτης

59. Ι. Κ. Γρηγορόπουλος, Θεολήπτου Φιλαδελφείας του Ομολογητού (1250-1322): 
βίος και έργα, Κατερίνη 1996, τ. Α΄, σσ. 41-45.

60. Εκτός από το προφητικό όνειρο της μητέρας του Βασιλείου Α΄ για την άνοδο του 
γυιου της στον αυτοκρατορικό θρόνο [βλ. Βίος Βασιλείου, σ. 32.14-25 (έκδ. Sevcenko)], 
στο ίδιο έργο αναφέρονται ναοί προς τιμή του προφήτη Ηλία μαζί με τους αρχιστρατήγους 
Μιχαήλ και Γαβριήλ [βλ. Βίος Βασιλείου, σσ. 236.16-20, 272.6-274.19, (έκδ. Sevcenko)], 
αλλά και στον προφήτη Ηλία χωριστά [βλ. Βίος Βασιλείου, σσ. 282.13-20, 298.13-15, 
300.19-21 (έκδ. Sevcenko)]. Στον κώδικα Parisinus gr. 510 κεντρική αφιερωματική θέση 
καταλαμβάνει μικρογραφία με τον αυτοκράτορα, τον αρχάγγελο Γαβριήλ και τον 
προφήτη Ηλία. Βλ. L. Brubaker, Vision and Meaning in Ninth-Century Byzantium: Image 
as Exegesis in the Homilies of Gregory of Nazianzus, Cambridge 1999, εικ. 5.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 483-486

D. Korobeinikov, Byzantium and the Turks in the Thirteenth Century, Oxford 

2014, pp. xxi+372. ISBN 978-0-19-870826-1

Few would dispute the importance of the thirteenth century as a turning 

point in the history of the Byzantine Empire and the broader area of the Eastern 

Mediterranean. Most scholars have emphasized the significance of the fourth 

crusade and the fall of Constantinople to the Latins, with good reason: although 

Byzantium managed to survive for another two and a half centuries, it never 

recovered its status as a global imperial power. This is not, however, to say that 

it was not a viable political entity, with the possibility of surviving into the early 

modern era as a European territorial state. The reasons for which it did not 

eventually do so, should rather be sought in developments after the recovery of 

Constantinople, under the first Palaiologoi emperors. Whereas these developments 

entailed internal as well as external factors, a major catalyst was the relentlessly 

growing military pressure from the East, in the form first of the Turkish tribes 

that overran Byzantine Asia Minor in the last decades of the thirteenth and the 

beginning of the fourteenth century, and then of the newly established Emirates, 

of which that of Osman would eventually emerge as the new global power in the 

area. Thus it would not be an exaggeration to say that the shift in the balance 

of power between Byzantium and the Turks in Asia Minor that occurred in 

the course of the thirteenth century was of pivotal importance for the history 

both of Europe and the Middle East. Yet, this important development had long 

remained insufficiently analyzed in historiography. Byzantinists (the work of H. 

Ahrweiler, Deno Geanakoplos and A.E. Laiou come to mind) tended to explain 

it mainly as the result of internal social and political change under Michael VIII 

(1259-1282) and Andronikos II (1282-1328). Sp. Vryonis jr. added to the picture 

several non-Byzantine, mainly Turkish sources, but the focus of his study was 

ethnic and religious change, and his explanation for the collapse of Byzantine 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 483-486

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review484

Asia Minor moved mainly along the line described above. Turkologists, on the 

other hand, from P. Wittek, through H. Inalcik, to C. Kafadar and H. Lowry, were 

mostly preoccupied with the origins and character of the early Ottoman polity. 

Both groups have tended to downplay the importance of Mongol overlordship 

over Turkish Anatolia after the battle of Köse Dağ in 1243 (with some notable 

exceptions, such as R. Lindner). A synthetic in-depth study of the thirteenth-

century shift in Asia Minor that would take equally into account Byzantium, the 

Seljuks, Turcoman tribes and the Mongols was a big desideratum. 

Dimitri Korobeinikov’s book fills this gap in a most satisfactory way. 

Originating as a dissertation that was begun in Moscow and completed in Oxford, 

Dr. Korobeinikov’s study profits, first and foremost, from the author’s rare linguistic 

mastery, that allows him to take into account Byzantine, Persian, Arabic and 

Turkish sources, rarely available in translation and sometimes still not satisfactorily 

edited. One should add the author’s use of extensive modern bibliography in several 

languages, from his native Russian to Modern Greek.  

After a presentation of Byzantine and Oriental sources, the first chapters 

of the book are dedicated to the Nicene Empire, the Seljuk sultanate and their 

relations until the middle of the thirteenth century. The presentation of the Nicene 

state is thorough and well documented, although the author tends to downplay, in 

this reviewer’s opinion, the discontinuity with the twelfth- century institutions and 

the dramatic simplification of the administrative apparatus as well as the hierarchy 

system. The presentation profits from its extensive use of P. Zhavoronkov’s work, 

usually ignored by non-Russian speaking researchers (on the other hand, there is no 

mention of Ilias Giarenis’ 2008 Modern Greek monograph on Theodore I). The main 

points that come forth from these chapters are original and interesting: according to 

the author, Byzantium and the sultanate of Rum coexisted for most of the twelfth 

and thirteenth centuries in the frame of a peaceful entente. The extensive analysis 

of Seljuk sources shows the pains at which the sultans were to reconcile the image 

of victorious rulership required by traditional Islamic political ideology, to the 

role of junior partner of the Byzantine emperors, sometimes framed as a father/

son relationship, in the tradition of Byzantine “commonwealth” diplomacy.  In the 

aftermath of 1204, Seljuk recognition and support were crucial to the survival of 

the Empire of Nicaea, notwithstanding the crisis that culminated in the battle of 

Antioch on the Maeander, in 1211, that could be explained by the special relationship 

between Kay-Khusraw I and Alexios III. According to Korobeinikov, a major factor 

behind the Seljuk Sultans’ desire to integrate themselves in the Byzantine political 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 483-486

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 485

sphere, was the need to gain legitimacy towards their numerous Orthodox Christian 

subjects, which included several high officials and even relatives of the sultans.

The following chapter deals with the arrival of the Mongols in Anatolia. It 

includes a detailed account of the period of Mongol overlordship over the Sultanate 

of Rum. The development of Mongol-Byzantine relations, which led to a marriage 

alliance between Michael VIII and the Ilkhanids, is also thoroughly discussed. This 

chapter, mostly deriving from Oriental sources, is among the most interesting, 

especially regarding the internal conflicts between various members of the Seljuk 

dynasty. A particularly fascinating detail is the identification of the unnamed 

kundistabl who in 1258 led a “Roman” regiment against the Mongols with the 

future emperor Michael Palaiologos, then in exile in the Seljuk court. 

Chapter 6 deals with the “liquefaction” of the frontier zone between Byzantium 

and the Sultanate of Rum during the last decades of the thirteenth century (the “age 

of revolts” as D.Korobeinikov calls it) and  the process by which Turkish warlords 

infiltrated Byzantine Asia Minor. Although these events have been several times 

presented from the Byzantine side, this study includes the most analytical presenta-

tion so far of the internal dynamics developing in the Turkish side, mainly dynastic 

antagonisms and Mongol suppression, that led to the creation of the Turcoman 

bands and their aggressive turn to the West. Developments in Byzantium are also 

discussed in detail. Korobeinikov interestingly breaks with the historiographi-

cal tradition that has mainly tended to follow Pachymeres’ indictment of Michael 

VIII’s policies. Some of his assertions can be criticized: his understanding of the 

pronoia system appears rather legalistic (it is interesting that he makes use of K. 

Khvostova’s work, practically unknown in the West) and the mention of θέματα 
and τάγματα is completely outdated in the thirteenth century. But his overall as-

sertion that Michael VIII’s fiscal interventions in Asia Minor were not motivated 

by political vindictiveness, and should rather be seen as a rational restructuring of 

the fiscal-military organization, is quite convincing. On the other hand, the author 

prefers to lay the blame for the collapse of Byzantine defense in Asia Minor with 

Andronikos II, citing that emperor’s inability to mount a consistent military coun-

teroffensive. Although his criticism sometimes appears too harsh (defense of Asia 

Minor seems to have been a top policy priority during the first years of Andronikos’ 

reign), one may accept that the emperor and his entourage displayed an impressive 

lack of understanding for local concerns, manifested in a characteristic way before 

and during the revolt of Alexios Philanthropenos. 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 483-486

486

The study concludes that Byzantium was fairly successful in dealing 

diplomatically with the powers on its Eastern frontier, first the Seljuks of Rum, 

and then the Mongols. Indeed, in the aftermath of the Crusades, the acceptance 

of Byzantium by the Muslim world as a friendly power was unprecedented. The 

Empire, however, was unable to follow up its diplomatic success with the necessary 

application of military might, both because of bad policy choices, and because of the 

sharp increase of military pressure on the Eastern frontier following the collapse of 

Seljuk power; eventually it lost Asia Minor, opening the way for the emergence of 

the militarily more effective Ottomans. 

Although the use of Greek sources is in general correct, there are some errors 

or misinterpretations that do not affect the main argumentation. Thus, the honorific 

epithet is σεβαστός and not σέβαστος, as continuously written (e.g. p. 60-63). 

Mesadzon (p.71 ff.) is an odd transcription of μεσάζων, that does not correspond 

either to spelling or pronunciation. εὐγαίνοντας ἀπὸ τὸ Ἰκόνιον (p. 221) means 

“coming out of Iconium”, not “one of the sultan’s nobles”. In Pachymeres’ passage 

(I, p. 291-293) cited on p. 240-241, instead of “he trusted nobody”, the text rather 

means “he confided [the registry] to insignificant people”; in the same passage, 

regarding the Paphlagonians, Pachymeres says in essence that they were taxed to 

exhaustion, since they were used to self-sufficiency and lacked monetary liquidity. 

On p.247, the affair from the Lembiotissa chartulary is misunderstood: πρὸ καιροῦ 

can only mean “sometime ago”, not “prematurely”, and the στρατεία in question 

does not have to be a campaign in the area. It was rather a military levy (probably 

a forced recruitment of sailors) that could have been related to any military 

undertaking, on any front; it cannot therefore be used as evidence for a Turkish raid 

in the area of Smyrna in the 1270s. 

In conclusion, Byzantium and the Turks in the Thirteenth Century is a major 

new contribution to a question of great historical importance. As the most thorough 

and in-depth discussion of the triangle of Byzantine-Seljuk-Mongol relations in the 

thirteenth century, it is indispensable reading for any historian interested in the 

collapse of Byzantium and the emergence of Turkish power. 

Demetrios Kyritses

University of Crete



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 487-489

M. Hinterberger (ed.), The Language of Byzantine Learned Literature 

[BYZANTIOϚ. Studies in Byzantine History and Civilization 9], Turnhout 2014, 

σελ.VI+228. ISBN 978-2-503-55237-8 (printed version). ISBN 978-2-503-55263-7 

(online version)

Ὁ παρουσιαζόμενος τόμος οὐσιαστικὰ μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ ὡς ὁ πρῶτος 

στὸ εἶδος του, καθὼς εἶναι ἀφιερωμένος στὴν μελέτη τῆς λογίας βυζαντινῆς 

γλώσσας, ἕναν τομέα τῶν βυζαντινῶν σπουδῶν αἰσθητὰ παραμελημένον καὶ 

ἐλάχιστα μελετημένον ἕως τώρα. Οἱ λόγοι εὔλογοι: γενικὰ ἔχει ἐπικρατήσει ἡ 

ἀντίληψη ὅτι δὲν ἔχει νὰ προσφέρει πολλὰ ἡ αὐτόνομη μελέτη τῆς γλώσσας τῶν 

λογίων βυζαντινῶν κειμένων, καθὼς εἶναι σὲ μεγάλο βαθμὸ ἐπηρεασμένη ἀπὸ 

τὰ ἀρχαῖα ἑλληνικά, τῶν ὁποίων ἡ γνώση θεωρεῖται ὅτι ἐπαρκεῖ γιὰ τὴν μελέτη 

της. Τὴν καθιερωμένη αὐτὴ ἄποψη ἀνασκευάζει τὸ βιβλίο αὐτό, στὸ ὁποῖο 

περιλαμβάνονται 7 μελέτες ποὺ παρουσιάστηκαν σὲ workshop ποὺ διοργανώθηκε 

ἀπὸ τὸ τμῆμα Βυζαντινῶν καὶ Νεοελληνικῶν Σπουδῶν τοῦ Πανεπιστημίου τῆς 

Κύπρου στὴν Λευκωσία τὸ 2011. Ἕνα ἄρθρο γιὰ τὸν τονισμὸ στὰ βυζαντινὰ 

χειρόγραφα συμπληρώνει τὰ περιεχόμενα. 

Τὴν γενικὴ ἐπιμέλεια τοῦ τόμου ἔχει ὁ Martin Hinterberger, ὁ ὁποῖος 

καὶ ὑπογράφει τὸ εἰσαγωγικὸ κεφάλαιο (σσ. 1-12): τεκμηριώνει γιὰ ποιούς 

λόγους πρέπει νὰ ἐπιμείνουμε στὴν μελέτη τῆς λογίας βυζαντινῆς γλώσσας, 

(ἀπομακρυνόμενοι μάλιστα ἀπὸ τὸ παραδοσιακὸ καὶ καθιερωμένο ἕως τώρα 

σχῆμα «λόγια» καὶ «δημώδης» λογοτεχνία καὶ γλῶσσα), καὶ παρουσιάζει 

συνοπτικὰ τὰ 8 ἄρθρα τοῦ τόμου. 

Τὰ τρία πρῶτα ἄρθρα ἀσχολοῦνται μὲ γενικότερα καὶ θεωρητικότερα 

θέματα: ἡ Io Manolessou (Learned byzantine literature and modern linguistics, 

σσ. 13-33) μὲ ἀφετηρία τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ σύγχρονη γλωσσολογία (ἱστορικὴ καὶ 

θεωρητική), καθὼς ἐνδιαφέρεται περισσότερο γιὰ τὶς «ζωντανὲς» σύγχρονες 

γλῶσσες, δὲν ἔχει ἀσχοληθεῖ μὲ τὴν γλῶσσα τῶν βυζαντινῶν κειμένων (γλῶσσα 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 487-489

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review488

«τεχνητή» καὶ ὄχι φυσική), τονίζει ὅτι αὐτὸ δὲν σημαίνει πὼς δὲν ἔχει νὰ προσφέρει 

τίποτα ἡ μελέτη τῶν λογίων βυζαντινῶν κειμένων ἀπὸ πλευρᾶς γλωσσικῆς, καὶ 

ἐπισημαίνει χαρακτηριστικὲς περιπτώσεις στὴν φωνολογία, τὴν μορφολογία, τὴν 

σύνταξη καὶ τὴν λεξικογραφία, ποὺ τεκμηριώνουν τὴν ἄποψη ὅτι καὶ γιὰ τὴν 

σύγχρονη γλωσσολογία παρουσιάζει ἐνδιαφέρον ἡ ἐξέτασή τους.

Στὴν συνέχεια ἡ Marilena Karyolemou (What can sociolinguistics tell us about 

learned literary languages?, σσ. 34-51) παραλληλίζει τὴν συνύπαρξη «λογίας» καὶ 

«δημώδους» βυζαντινῆς γλώσσας μὲ ἄλλες περιπτώσεις γλωσσικοῦ «δυϊσμοῦ», 

οἱ ὁποῖες δίνουν στὸν γλωσσολόγο τὴν εὐκαιρία νὰ μὴν περιοριστεῖ  στὴν 

στατικὴ μελέτη τῆς γλώσσας μίας κοινωνίας, ἀλλὰ νὰ ἐπιχειρήσει πιὸ δυναμικὴ 

προσέγγιση τῆς ποικιλίας τῶν γλωσσῶν καὶ τῶν χρήσεών τους μέσα στὸ 

συγκεκριμένο περιβάλλον. Ὡς πρὸς τὰ βυζαντινὰ κείμενα, προτείνει νὰ θεωρηθοῦν 

ὡς λογοτεχνικὲς πρακτικὲς ποὺ χρησιμοποιοῦν τοὺς γλωσσικοὺς πόρoυς 

ποικιλόμορφα, καὶ νὰ καταταγοῦν σὲ ἕνα “literary continuum” ἀναλόγως μὲ τὸν 

βαθμὸ τῆς vernacular-ness καὶ τῆς learned-ness/classic-ness ποὺ παρουσιάζουν.

Ὡς τεχνητὴ γλῶσσα, ἡ λογία βυζαντινὴ εἶναι προϊὸν μελέτης καὶ σπουδῆς, 

ὁπότε στὴν ἑπόμενη μελέτη ἡ Antonia Giannouli (Education and literary language 

in Byzantium, σσ. 52-71) παρουσιάζει σύντομα τὶς βασικὲς παραμέτρους τοῦ 

βυζαντινοῦ ἐκπαιδευτικοῦ συστήματος, τὸ ὁποῖο συνέτεινε καθοριστικὰ στὴν 

διαμόρφωση τῆς γραπτῆς λογίας ἔκφρασης τῶν βυζαντινῶν.

Τὰ ὑπόλοιπα 5 ἄρθρα ἀσχολοῦνται μὲ εἰδικότερα θέματα/case studies: Μὲ τὴν 

μέση φωνὴ ἀσχολεῖται στὸ τέταρτο ἄρθρο ὁ Juan Signes Codoñer (The definition of 

the middle voice in ancient and byzantine grammars: A guide for understanding the use 

of the verb in byzantine texts written in classical Greek, σσ. 72-95): Γιὰ τοὺς ἀρχαίους 

καὶ τοὺς βυζαντινοὺς γραμματικοὺς ἡ μέση φωνὴ δὲν ἐθεωρεῖτο ἰσοδύναμη μὲ τὴν 

ἐνεργητικὴ καὶ τὴν παθητικὴ φωνή, ἀλλὰ περισσότερο μία τυπολογικὴ ἀνωμαλία. 

Μὲ συγκεκριμένα παραδείγματα ἐπιχειρεῖται νὰ διαλευκανθεῖ τὸ ζήτημα μὲ ποιά 

κριτήρια οἱ Βυζαντινοὶ κατέτασσαν τὰ ρήματα στὶς διάφορες διαθέσεις 

Τὸ πέμπτο, καὶ ἐκτενέστερο, ἄρθρο τοῦ τόμου ὑπογράφεται ἀπὸ τὸν  Jacques 

Noret (L’accentuation byzantine: en quoi et pourquoi elle diffère de l’accentuation 

“savante” actuelle, parfois absurde, σσ. 96-146) καὶ ἐξετάζει μὲ συγκεκριμένα 

καὶ ἄφθονα παραδείγματα τὶς συνήθειες τῶν βυζαντινῶν λογίων ὡς πρὸς τὸν 

τονισμό, οἱ ὁποῖες ἦταν τελείως διαφορετικὲς ἀπὸ τὴν καθιερωμένη σήμερα 

πρακτική. Ὁ τονισμὸς τῶν βυζαντινῶν χειρογράφων δὲν ἀντικατοπτρίζεται στὶς 

νεώτερες κριτικὲς ἐκδόσεις, ποὺ ἀκολουθοῦν τὴν καθιερωμένη ὀρθογραφία τῆς 

ἀρχαίας ἑλληνικῆς, ὁπότε προκύπτει τὸ εὔλογο ἐρώτημα ἂν στὸ ἑξῆς οἱ κριτικοὶ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 487-489

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 489

ἐκδότες πρέπει νὰ προσέχουν περισσότερο τὴν βυζαντινὴ πρακτική, καὶ νὰ μὴν 

ἀπορρίπτουν εὔκολα ὡς ἀντιγραφικὰ λάθη διάφορες γραφὲς ποὺ ἁπλῶς εἶναι 

σύμφωνες μὲ τὶς ὀρθογραφικὲς συνήθειες τῶν Βυζαντινῶν1. 

Στὸ ἕκτο ἄρθρο ἡ Kateřina Bočková Loudová (On the category of particles 

in Byzantium, σσ. 147-169) ἐπισημαίνει ὅτι ἡ ἔρευνα σχετικὰ μὲ τὴν χρήση τῶν 

μορίων στὰ βυζαντινὰ κείμενα ἄρχισε σχετικὰ πρόσφατα, ἀναφέρεται στὴν 

κατηγορία τῶν μορίων  ὅπως ἀναλύονται στὰ βυζαντινὰ ἐγχειρίδια γραμματικῆς 

καὶ ἐπικεντρώνεται στὴν χρήση τῶν μορίων στὸν Βασιλικὸ Ἀνδριάντα τοῦ 

Νικηφόρου Βλεμμύδη καὶ στὴν μετάφραση τοῦ ἔργου.

Στὸ ἕβδομο –καὶ συντομότερο τοῦ τόμου– ἄρθρο, τοῦ Staffan Wahlgren 

(Case, style and competence in byzantine Greek, σσ. 170-175) ἐξετάζεται ἡ χρήση 

τῆς δοτικῆς σὲ λόγια βυζαντινὰ κείμενα: ἀκόμα καὶ μετὰ τὸν 10ο αἰώνα, ὁπότε 

ἄρχισε νὰ περιορίζεται ἡ χρήση της στὸν προφορικὸ λόγο, ἡ παρουσία τῆς δοτικῆς 

παραμένει ἔντονη στὸν γραπτὸ λόγο, καὶ μάλιστα σὲ ποσοστὰ ὑψηλότερα ἀπὸ 

τὰ ἀντίστοιχα στὰ ἀρχαιοελληνικὰ κείμενα. 

Στὸ τελευταῖο ἄρθρο τοῦ τόμου ὁ Martin Hinterberger (The synthetic perfect 

in byzantine literature, σσ. 176-204) ἀσχολεῖται μὲ τὴν παρουσία τοῦ παρακειμένου 

στὰ βυζαντινὰ κείμενα καὶ ἐπισημαίνει βασικὲς τάσεις, ὡς ἀφετηρία περαιτέρω 

ἔρευνας: ἐνῶ σταδιακὰ στὸν προφορικὸ λόγο ὁ χρόνος ἐξαφανίζεται, στὸν 

γραπτὸ χρησιμοποιεῖται συχνότατα καὶ σημασιολογικὰ λειτουργεῖ ὡς ἀόριστος. 

Ἐπίσης εἶναι χαρακτηριστικὸ τοῦ προσωπικοῦ ὕφους κάθε συγγραφέα

Ὁ τόμος συμπληρώνεται μὲ γενικὸ ἀναλυτικὸ εὑρετήριο (σσ. 205-218) καὶ μὲ 

πίνακα ἑλληνικῶν λέξεων (σσ. 219-228)· ἰδιαιτέρως ἐπιτυχὴς καὶ χρήσιμη εἶναι ἡ 

ἐπισήμανση τῶν περιπτώσεων ὅπου ὁ τονισμὸς ἀποκλίνει ἀπὸ τὸν καθιερωμένο.

Καταλήγοντας, παραθέτουμε τὰ συμπεράσματα τοῦ ἐκδότη (σ. 12), ὅτι ἡ 

γλῶσσα τῆς λογίας βυζαντινῆς λογοτεχνίας ἀξίζει νὰ ἀποκτήσει  τὴν περιγραφικὴ 

γραμματική της καὶ ὅτι, ὅπως εἶναι εὐνόητο, γιὰ τὴν ἐπίτευξη αὐτοῦ τοῦ στόχου 

ἀπαιτεῖται συνεργασία πολλῶν εἰδικῶν· ἡ ἔρευνα πρὸς αὐτὴ τὴν κατεύθυνση 

εἶναι ἐνδιαφέρουσα ἀλλὰ καὶ προκλητική.

Στυλιανοσ Λαμπακησ

ΙΙΕ/ΕΙΕ

1. Παρόμοια θέματα ἀπασχόλησαν τοὺς συνέδρους τῆς συνάντησης ἐργασίας 

σχετικὰ μὲ τὴν ἐκδοτικὴ τῶν βυζαντινῶν κειμένων (Βιέννη 10-11/12/2009)· τὰ πρακτικὰ 

περιλαμβάνονται στὸν τόμο From Manuscripts to Books, Wien 2011, βλ. πρόχειρα τὴν 

παρουσίαση τῆς Θ. Αντωνοπουλου, ΒυζΣυμ. 22 (2012), 375-381.



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 491-493

Ἡ πρόσληψη τῆς ἀρχαιότητας στὸ Βυζάντιο κυρίως κατὰ τοὺς Παλαιο-
λόγειους χρόνους. Ἐπιμέλεια ἐκδόσεως Γεωργία Ξανθάκη-Καραμάνου [Ἰνστιτοῦτο 

Ἔρευνας Βυζαντινοῦ Πολιτισμοῦ. Σειρὰ ἐκδόσεων 1], Ἀθήνα 2014, σελ. 

xxviii+394. ISBN 978-960-02-3007-9

Ὁ τόμος ἐγκαινιάζει τὴν σειρὰ ἐκδόσεων τοῦ Ἰνστιτούτου Ἔρευνας 

Βυζαντινοῦ Πολιτισμοῦ (τῆς Σχολῆς Ἀνθρωπιστικῶν Ἐπιστημῶν καὶ 

Πολιτισμικῶν Σπουδῶν τοῦ Πανεπιστημίου Πελοποννήσου), καὶ περιλαμβάνει 

τὰ πρακτικὰ τοῦ Διεθνοῦς Συνεδρίου ποὺ συνδιοργανώθηκε ἀπὸ τὸ ἐν λόγῳ 

Ἰνστιτοῦτο, τὴν Περιφερειακὴ Ἑνότητα Λακωνίας καὶ τὸν Δῆμο Σπάρτης (3-5 

Νοεμβρίου 2012).

Προτάσσονται ὁ πρόλογος τῆς Διευθυντρίας τοῦ Ἰνστιτούτου, κ. Ξανθάκη 

-Καραμάνου καὶ οἱ χαιρετισμοὶ καὶ προσφωνήσεις τῶν ἐπισήμων (σσ. i - xxviii). 

Οἱ ἀνακοινώσεις ἔχουν ἐνταχθεῖ σὲ 4  θεματικὲς ἑνότητες: α) Βυζαντινὴ Ἱστορία, 

β) Φιλοσοφία-Δίκαιο, γ) Βυζαντινὴ Φιλολογία, δ) Βυζαντινὴ Ἀρχαιολογία.  Στὴν 

πρώτη ἑνότητα, τῆς Βυζαντινῆς Ἱστορίας, συμπεριλαμβάνονται 5 ἀνακοινώσεις: 

Ὁ  Ἀ. Καρπόζηλος (Ἡ ἱστορία ὡς ὅπλο προπαγάνδας στὸ Ὕστερο Βυζάντιο, 

σσ. 3-16) ἐπικεντρώνεται στὰ ἱστοριογραφικὰ κείμενα τῆς ὕστερης βυζαντινῆς 

περιόδου καὶ ἀνιχνεύει πῶς ἑρμήνευσαν οἱ συγγραφεῖς τὴν δυναμικὴ τῆς 

ἱστορίας στὰ ἔργα τους. Ὁ Κ. Ν. Κωνσταντινίδης (Ἡ τύχη τοῦ χειρογράφου τοῦ 

Πλάτωνος τοῦ Ἀρέθα: Oxonii, Clarke 39, σσ. 17- 54+8 εἰκ.) περιγράφει συνοπτικὰ 

τὸν κώδικα Clarkianus 39 τοῦ Ἀρέθα καὶ παρακολουθεῖ τὶς περιπέτειές του 

ἕως ὅτου καταλήξει στὴν Βοδληϊανὴ Βιβλιοθήκη τῆς Ὀξφόρδης. Ὁ Α. Luttrell 

(The Reception of Antiquity on Rhodes after 1306, σσ. 55-67) παρακολουθεῖ 

τὶς ἀρχαιολογικὲς καὶ ἀρχαιογνωστικὲς δραστηριότητες στὸ νησὶ μετὰ ἀπὸ 

τὴν κατάληψή του ἀπὸ τοὺς Ἰωαννίτες ἱππότες. Ὁ A. Γ. K. Σαββίδης (Oἱ 

ἀρχαιοπρεπεῖς ὀνομασίες τῶν μεσαιωνικῶν λαῶν ἀπὸ τοὺς Βυζαντινούς, σσ. 69-

78), περιστρέφεται γύρω ἀπὸ θέματα ὀνοματοδοσίας τῶν γειτονικῶν λαῶν τοῦ 



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 491-493

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review492

Βυζαντίου, μὲ ἔμφαση στὴν περίπτωση τῶν τουρκόφωνων φύλων. Ὁ Η. Γιαρένης 

(Προσλήψεις τῆς ἀρχαιότητας στὸ ἔργο τοῦ Νικολάου Μεσαρίτη, σσ. 79-106) 

ἐντοπίζει καὶ σχολιάζει τὶς μορφὲς πρόσληψης τῆς ἀρχαιότητας στὸ ἔργο τοῦ 

λογίου αὐτοῦ (β´ μισό 12ου-α´ μισό 13ου αἰ.). 

Δύο ἀνακοινώσεις περιλαμβάνει ἡ ἑνότητα Φιλοσοφία - Δίκαιο: ὁ Κ. Ι. 

Βουδούρης (Οἱ οἰκονομικοκοινωνικοπολιτικὲς ἀντιλήψεις τοῦ Γεωργίου Γεμιστοῦ 

Πλήθωνος καὶ ἡ Ἑλλὰς σήμερα, σσ. 109-123) προβαίνει σὲ παρατηρήσεις καὶ 

ἀναλύσεις σχετικὰ μὲ τρέχουσες καταστάσεις τῆς ἑλληνικῆς πραγματικότητας 

καὶ διατυπώνει τὴν ἄποψη πὼς οἱ ἀπόψεις τοῦ Πλήθωνος μπορεῖ νὰ εἶναι 

χρήσιμες γιὰ τὴν πορεία τοῦ ἑλληνισμοῦ σήμερα. Καὶ ἡ Κ. Α. Μπουρδάρα 

(Θέματα Δικαίου τὴν ἐποχὴ τῶν Παλαιολόγων, σσ. 125-138) διαπιστώνει ὅτι ἡ 

νομικὴ ἐπιστήμη δὲν μετέχει στὴν παλαιολόγειο ἀναγέννηση παρὰ μόνον μὲ τὴν 

πρακτική της μορφή, τῆς ἀπονομῆς τοῦ δικαίου. 

Στὴν ἑνότητα τῆς Βυζαντινῆς Φιλολογίας εἶναι ἐντεταγμένες 3 μελέτες: ὁ 

C. Gastgeber (A new methodical approach to classical Literature in Byzantium: 

Prosopographic Palaeography, σσ. 141-174), προτείνει μία νέα μέθοδο προσέγγισης 

τῶν βυζαντινῶν χειρογράφων, τὴν «προσωπογραφικὴ παλαιογραφία», ἡ ὁποία 

ἑνώνει τὴν φιλολογία μὲ τὴν παλαιογραφία ὑπὸ τὴν ἔννοια ὅτι ἐπικεντρώνεται 

ὄχι μόνο στὸ ἴδιο τὸ κείμενο ποὺ παραδίδει τὸ χειρόγραφο, ἀλλὰ καὶ στὰ 

πρόσωπα ποὺ σχετίζονται μὲ τὴν παραγωγὴ ἢ τὴν ἀνάγνωσή του. Ἡ Γεωργία 

Ξανθάκη-Καραμάνου (Χριστὸς Πάσχων: πρόσληψη ἀπὸ «παθητικὲς» τραγωδίες 

τοῦ Εὐριπίδη, σσ. 175-245) ἐξετάζει τὴν διακειμενικότητα τῆς ὁμάδας τῶν 

«παθητικῶν» τραγωδιῶν τοῦ Εὐριπίδη (Μήδεια, Ἱππόλυτος, Βάκχαι, Τρωάδες, 
Ἑκάβη) καὶ τοῦ Χριστοῦ Πάσχοντος. Ἡ Σ. Χρυσοχόου (Ἡ Πτολεμαϊκὴ 

Γεωγραφία στὸ Βυζάντιο, σσ. 247-271+ 6 εἰκ.) ἐξετάζει κυρίως τὴν συμβολὴ τῶν 

λογίων τῶν παλαιολογείων χρόνων στὴν μελέτη τῆς Γεωγραφίας τοῦ Πτολεμαίου. 

Οἱ τελευταῖες 4 μελέτες τοῦ τόμου, στὴν ἑνότητα τῆς Βυζαντινῆς 

Ἀρχαιολογίας, εἶναι οἱ ἀκολουθες: ἡ Β. Πέννα (Μὴ θρησκευτικὲς παραστάσεις 

σὲ Βυζαντινὲς μολύβδινες σφραγίδες (10ος αἰώνας). Καταβολὲς καὶ ἑρμηνευτικὲς 

προσεγγίσεις, σσ. 275-303 + 9 εἰκ.) ἀσχολεῖται μὲ τὶς σπάνιες περιπτώσεις ὅπου 

ἐντοπίζονται μὴ θρησκευτικὰ θέματα στὴν εἰκονογράφηση τῶν βυζαντινῶν 

σφραγίδων. Ἡ Ἰ. Σπηλιοπούλου (Ἡ πρόσληψη τῆς ἀρχαιότητας κατὰ τὴν 

περίοδο τῆς Μακεδονικῆς Δυναστείας. Πυξίδες ἀπὸ ἐλεφαντοστοῦν μὲ ἀρχαῖα 

εἰκονογραφικὰ μοτίβα, σσ. 305-337+ 19 εἰκ.) περιγράφει εἰκονογραφικὰ μοτίβα  

μὲ σκηνὲς τῆς ἑλληνορωμαϊκῆς μυθολογίας σὲ ἀντικείμενα τῆς βυζαντινῆς 

μικροτεχνίας ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῆς μακεδονικῆς δυναστείας. Ἡ Μ. Ἐμμανουὴλ (Ἡ 



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 491-493

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 493

ἀρχαιότητα στὴν ζωγραφικὴ τῶν Παλαιολόγων: Εἰκαστικοὶ τρόποι, μοτίβα καὶ 

εἰκονογραφικὰ θέματα, σσ. 339-372+ 16 εἰκ.) σχολιάζει τὴν παρουσία θεμάτων 

ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα στὴν ζωγραφικὴ τῆς ἐποχῆς τῶν Παλαιολόγων. Τέλος ὁ 

Σ. Ἀρβανιτόπουλος (Ἐπανάχρηση ἀρχιτεκτονικῶν μελῶν τῆς ἀρχαιότητας 

σὲ ἐκκλησιαστικὰ καὶ κοσμικὰ κτήρια τοῦ Μυστρᾶ, σσ. 373-394 + 9 εἰκ.) 

ἐξετάζει τρόπους ἐπανάχρησης ἀρχαίων ἀρχιτεκτονικῶν μελῶν σὲ κοσμικὰ καὶ 

ἐκκλησιαστικὰ κτήρια τοῦ Μιστρᾶ. 

Ἀπὸ τὴν σύντομη ἐπισκόπηση τῶν περιεχομένων τοῦ τόμου προκύπτει ἡ 

ποικιλία καὶ τὸ ἐνδιαφέρον τῶν θεμάτων ποὺ παρουσιάστηκαν καὶ ἡ συμβολή 

τους στὸν ἐπιστημονικὸ διάλογο. Ἡ ἐκτύπωση εἶναι ἄψογη καὶ ἀναμένονται μὲ 

ἐνδιαφέρον καὶ τὰ πρακτικὰ τοῦ δευτέρου συνεδρίου τοῦ Ἱδρύματος Βυζαντινοῦ 

Πολιτισμοῦ, μὲ θέμα «Τὸ Βυζάντιο στοὺς Παλαιολόγειους χρόνους. Σχέσεις 

Ἀνατολῆς καὶ Δύσης», ποὺ διεξήχθη ἀπὸ 6-8 Νοεμβρίου 2015 στὸν Μιστρᾶ. 

Στυλιανοσ Λαμπακησ

ΙΙΕ/ΕΙΕ



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 495-503

Β. Κουταβᾶ-Δεληβοριᾶ, Ἡ σημειολογικὴ ἀντίληψη γιὰ τὰ φυτὰ στὸ 
Βυζάντιο. Ἀπὸ τὸν Ὀνειροκριτικὸ σὲ ἕνα γενικότερο κώδικα, Ἀθήνα 2015, 

ISBN 978-960-571-109-2

Ῥόδα ῥαντιζόμενα ἰδεῖν ἐν οἴκῳ μεγάλην χαρὰν καὶ καλὴν ἀγγελίαν σημαίνει1

Τὸ βιβλίο τῆς κ. Βαρβάρας Κουταβᾶ-Δεληβοριᾶ ἀποτελεῖ πολύτιμο ἀντι-

κείμενο ἔρευνας σὲ ὅ,τι ἀφορᾶ τὴν χλωρίδα στὸ Βυζάντιο καὶ ἐπιπλέον τὶς 

γνώσεις τῶν διαφόρων εἰδῶν ἀπὸ τοὺς Bυζαντινούς, καθὼς καὶ τὶς ἀντιλήψεις 

τους καὶ τὴν σημειολογία ποὺ ἀπέδιδαν στὰ φυτά, ὅπως αὐτὲς καταγράφονται 

στὰ Ὀνειροκριτικὰ βυζαντινὰ κείμενα.

Ἰδιαίτερη εὐαισθησία δηλώνεται στὴν ἀφιέρωση «στὴν μητέρα μου … εὐώδη 
ἄνθη, οἷα ὁ τότε παρέχει καιρὸς κατὰ τὰ προσφερόμενα στοὺς πατρικίους ἀπὸ 

τὸν αὐτοκράτορα τῇ παραμονῇ τῆς βαϊοφόρου»2.

Το βιβλίο ἀποτελεῖται, μετὰ ἀπὸ τὸν Πρόλογο καὶ τὴν Εἰσαγωγὴ τῆς 

συγγραφέως, ἀπὸ τὰ ἀκόλουθα κεφάλαια:

Ι. Ονειρομαντεια και Βυζαντιο 

Τὸ κεφάλαιο αὐτὸ ἀναφέρεται στὴν φύση τῶν ὀνειροκριτικῶν κειμένων, ὡς 

πρὸς τὸν τρόπο ποὺ κατανέμονται τὰ φυτὰ καὶ ἡ σημειολογία τους, μὲ ἀλφαβητικὴ 

σειρά. Στὰ Ὀνειροκριτικὰ κείμενα, ὅπως ἐπισημαίνει ἡ συγγραφέας, βρίσκονται 

ἀνάμεικτα στοιχεῖα, παγανιστικὰ καὶ χριστιανικά, καὶ γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν 

πολλὲς φορὲς εἶναι ψευδεπίγραφα (ὅπως γιὰ παράδειγμα τὸ Ὀνειροκριτικὸν 
τοῦ Πατριάρχου Νικηφόρου), προκειμένου νὰ ἀποδοθεῖ σὲ αὐτὰ αἴγλη, ἀφοῦ 

1. Ἀνώνυμος ἀλφαβητικὸς ὀνειροκρίτης, ἔκδ. F. Drexl, Das anonyme Traumbuch des 
codex Paris. Gr. 2511, Λαογραφία 8 (1925), 370, ἀρ. 355.

2. Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος, De cerimoniis [CSHB], 170.16 (=PG 112, στ. 412).



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review496

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 495-504

ἀπευθύνονται σὲ χριστιανικὸ κοινό. Ἐπίσης ἐπισημαίνεται ὅτι ἡ σημειολογία 

τῶν φυτῶν εἶναι ἀνάλογη καὶ μὲ τὴν ἡλικία, τὰ σωματικὰ χαρακτηριστικά, 

τὴν ἐθνικὴ προέλευση, τὴν ταυτότητα τῆς γυναίκας σὲ σχέση μὲ τὸν γάμο, 

τὸ ἐπάγγελμα καὶ τὶς συναφεῖς ἰδιότητες τοῦ κάθε προσώπου, καθὼς καὶ τὴν 

κοινωνικὴ ἰδιότητα, σὲ συνδυασμὸ μὲ τίτλους, ἀξιώματα, λειτουργήματα καὶ τὴν 

οἰκονομικὴ ἐπιφάνεια τοῦ ἐνδιαφερομένου ἀναγνώστη. Τὸ κεφάλαιο τελειώνει 

μὲ συγκεκριμένες ἀναφορὲς καὶ ἀντιπροσωπευτικὲς τῶν ἀντιλήψεων τῆς ἐποχῆς. 

Γιὰ παράδειγμα ἀναφέρει δύο ἀποσπάσματα ἀπὸ τὰ Ὀνειροκριτικὰ κείμενα: α) 

Σοφία μεγίστη ἡ περὶ τῶν ὀνειράτων κρίσις καὶ λύσις καὶ προφητεία ἀπὸ Θεοῦ 
πᾶσιν εὐαγγελιζομένη, καθὸ ποὺ γέγραπται ἐν τοῖς ἁγίοις εὐαγγελίοις καὶ β) 

Ἐκ τῆς κρίσεως τῶν ὀνειράτων μεγίστην γνῶσιν καὶ πρόγνωσιν ἐφευρών, ζωῆς 
τε καὶ θανάτου, πενίας τε καὶ πλούτου, νόσου τε καὶ ὑγείας, χαρᾶς καὶ λύπης, 
νίκης ἐχθρῶν καὶ ἥττης, ἐλάττονι κόπῳ τὸ μέλλον ἀληθῶς ἐκμανθάνω ὑπὲρ τοῦ 
μεγίστου κόπου τῆς ἀστρονομίας3.

ΙΙ. Βυζαντινες Ονειροκριτικες Αναφορες σὲ Φυτα 

Ἡ συγγραφέας στὸ δεύτερο κεφάλαιο παρέχει γενική θεώρηση γιὰ τὶς 

ποικιλίες καὶ τὸν ἀριθμὸ τῶν φυτῶν ποὺ ἀναφέρονται στὰ Ὀνειροκριτικὰ 

κείμενα. Ἀκολουθοῦν οἱ τίτλοι ὅλων τῶν σωζομένων Ὀνειροκριτικῶν, τὰ ὁποῖα 

ἀναφέρονται ἐκτεταμένα σὲ φυτά, καὶ οἱ συντομογραφίες τῶν κειμένων, ὅπως 

χρησιμοποιοῦνται στὴν ἔρευνά της. Ἐν συνεχείᾳ, σὲ ὑποκεφάλαια παρουσιάζει 

ἀναλυτικότατα ἕνα ὀνειροκριτικὸ corpus, στὸ ὁποῖο παρατίθενται, ὅπως ἡ ἴδια 

σημειώνει, σχεδὸν ὅλες οἱ μνεῖες, ποὺ ἐπισημάνθηκαν. Σὲ τρεῖς πίνακες ποὺ 

παραθέτει δίνει ἀρχικὰ α) τὸν ἀριθμὸ τῶν ὀνειροκριτικῶν ἀναφορῶν κατὰ 

κατηγορία (γενικὲς κατηγορίες καὶ στοιχεῖα, συγκεκριμένα εἴδη καὶ καρπούς), 

εἰδικότερα σὲ προϊόντα φυσικὰ ἢ ἐπεξεργασμένα, ἐργασίες καὶ ἐπαγγέλματα καὶ 

χώρους ποὺ σχετίζονται μὲ τὰ φυτά. β) Στὸν δεύτερο πίνακα δίνει τὸν ἀριθμὸ τῶν 

φυτολογικῶν ἀντικειμένων, κατανεμημένα ὅπως στὸν πρῶτο πίνακα. γ) Στὸν 

τρίτο πίνακα ἀναφέρεται στὸν τομέα τῆς γεωργίας (εἰδική κοινωνικὴ ἀντίληψη, 

αἰσθητικὴ αἴγλη, διατροφικά, ἰατρικά, λεκτικά, χρήση, χρῶμα, οἰκονομία, 

γενικὴ ἀντίληψη τοῦ φυτικοῦ κόσμου) στὸ Βυζάντιο, ὅπως ἐπισημαίνονται στὰ 

Ὀνειροκριτικὰ κείμενα. Ἡ παράθεση τῶν φυτικῶν εἰδῶν γίνεται μὲ ἀναλυτικὴ 

κριτικὴ παρουσίαση. Ἀρχικὰ παρατίθενται οἱ γενικὲς κατηγορίες καὶ τὰ γενικὰ 

3. Τὰ ἀποσπάσματα προέρχονται ἀπὸ τὸ Ὀνειροκριτικὸν τοῦ Ἀχμέτ, βλ. F. Drexl 
(ἐκδ.), Achmetis Onirocriticon, Lipsiae 1927, 1-3.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 497

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 495-504

στοιχεῖα κατ’ ἀλφαβητικὴ σειρά. Σὲ κάθε φυτὸ ἀποδίδονται ἡ ὀνειροκριτικὴ 

μνεία, ὁ ἀριθμὸς τῶν ἀναφορῶν, ὁ οἰωνός, τί προμηνύει τὸ φυτό, ἂν τὸ ὀνειρευθεῖ 

ὁ ἄνθρωπος, καὶ ὁρισμένες παρατηρήσεις ποὺ συσχετίζονται μὲ ἀνάλογες 

ἰδιότητες τοῦ φυτοῦ μὲ ἄλλα φυτά. Ἡ παράθεση αὐτὴ εἶναι ἀναλυτικότατη καὶ 

πληρέστατη, γεγονὸς ποὺ καταδεικνύει τὴν ἐμβρίθεια καὶ τὸ μέγεθος τῆς ἔρευνας 

τῆς συγγραφέως. Ὁ ἀναγνώστης ἀνακαλύπτει μία ὁλοκληρωμένη παρουσίαση 

τῶν φυτῶν καὶ τῶν ὀνομασιῶν τους, οἱ περισσότερες ἀπὸ τὶς ὁποῖες ἔχουν 

ἐπιβιώσει μέχρι σήμερα. Ἐπιπλέον, σημειώνει ὅτι οἱ σημειολογικὲς ἀντιλήψεις, σὲ 

ἀρκετὲς περιπτώσεις, προέρχονται ἀπὸ προγενέστερες πηγές, καθὼς ἐπισημαίνει 

ὅτι χρονολογικὰ ἡ πλειοψηφία τῶν βυζαντινῶν Ὀνειροκριτικῶν φαίνεται 

νὰ ἔχει γραφεῖ ἀπὸ τὸν 9ο αἰώνα καὶ μετά. Τὸ ἀρχαιότερο ἀποδίδεται στὸν 

προφήτη Δανιήλ, μὲ terminus ante quem τὸν 7ο αἰώνα, ἐνῶ ὑπάρχει καὶ κάποιο 

παλαιότερο, τὸ ὁποῖο χρονολογεῖται πιθανὸν τὸν 4ο αἰώνα. Αὐτὸ τὸ πρῶτο 

κατ’ ἀλφάβητον ὀνειροκριτικὸ κείμενο, μεταφράστηκε στὰ λατινικά τὸν 7ο 

αἰώνα, ἐνῶ μία ἔμμετρη ἐκδοχή του ἀποδίδεται στὸν Πατριάρχη Νικηφόρο καὶ 

χρονολογεῖται μεταξὺ τοῦ 7ου καὶ 9ου αἰώνα. Ὅλα τὰ ὑπόλοιπα θεωροῦνται 

δευτερεύουσες παραλλαγὲς τῶν δύο αὐτῶν τύπων τοῦ πεζοῦ καὶ τοῦ ἔμμετρου. 

Ἡ συγγραφέας ἐπισημαίνει ὅτι ἡ εἰκονομαχία καὶ ἡ λύση της ἀποτελεῖ ἕνα 

σημαντικὸ χρονολογικὸ σημεῖο γιὰ τὰ Ὀνειροκριτικὰ κείμενα, παραπέμποντας 

σὲ ἀνάλογη βιβλιογραφία (σ. 19)4.

ΙΙΙ. Απο την Ονειροκριτικη σε μια Γενικοτερη Σημειολογία των Φυτων στὸ Βυζάντιο 

Τὸ τρίτο κεφάλαιο διακρίνεται σὲ τέσσερις ἑνότητες, στὶς ὁποῖες ἡ 

συγγραφέας παρέχει κάποιες πολὺ σημαντικὲς πληροφορίες γιὰ ἀρχαιοελληνικὲς 

καὶ βυζαντινὲς πηγές, τὶς ὁποῖες χρησιμοποίησε ἀναλογικὰ στὴν ἔρευνά της. 

Στὴν πρώτη ἑνότητα μὲ τίτλο Γενικὴ Ἀντίληψη τοῦ Φυτικοῦ Κόσμου ἡ 

συγγραφέας ἐπισημαίνει εἰσαγωγικὰ ὅτι βασίζεται στὰ δύο συστηματικότερα καὶ 

θεμελιώδη πονήματα, τὸ Περὶ φύσεως τῶν φυτῶν τοῦ Θεοφράστου (3ος αἰ.) καὶ 

τὸ Περὶ ὕλης ἰατρικῆς τοῦ Διοσκουρίδη, ὅπου καταγράφονται περισσότερα ἀπὸ 

πεντακόσια εἴδη φυτῶν. Ἡ μελέτη τῆς κ. Κουταβᾶ-Δεληβοριᾶ περιλαμβάνει ἑξήντα 

τρία εἴδη φυτῶν. Παράλληλα ὡς πρὸς τὴν ποικιλία ὑπάρχει ἡ μονομέρεια, ἀφοῦ 

κυριαρχεῖ ἐντυπωσιακὰ τὸ ποσοστὸ τῶν χρήσιμων φυτολογικῶν ἀντικειμένων στὰ 

4. Ποικίλες προσεγγίσεις στὴν ἀντίληψη τῶν Βυζαντινῶν γιὰ τὰ ὄνειρα βλ. 
στὸν τόμο Ch. Angelidi – G. T. Calofonos (eds.), Dreaming in Byzantium and Beyond,
Aldershot 2014.



498 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 495-504

Ὀνειροκριτικὰ κείμενα. Εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι τρεῖς ἀπὸ τὶς πέντε ὁμάδες, στὶς 

ὁποῖες ἔχουν ἐπιμεριστεῖ κατὰ τὸ περιεχόμενό τους οἱ βυζαντινὲς ὀνειροκριτικὲς 

φυτολογικὲς μνεῖες (εἰδικότερα προϊόντα, ἐργασίες καὶ χῶροι σχετικὰ μὲ φυτὰ) 

περιέχουν σχεδὸν ἀποκλειστικὲς ὀνειροκριτικὲς ἀναφορές (σ. 115). 

Σημαντικότατα γιὰ τὴν ἔρευνα εἶναι καὶ τὰ Γεωπονικά, ἔργο ποὺ διασώθηκε 

σὲ πενήντα χειρόγραφα καὶ πολλὲς μεταφράσεις. Ἔργο ἐξαιρετικὸ τὸ Περὶ ὕλης 
ἰατρικῆς, τοῦ Διοσκουρίδη, τὸ ὁποῖο γράφτηκε προγενέστερα (1ος αἰώνας) 

ἀποτελεῖ βάση τῆς φαρμακολογίας καὶ τῆς ἰατρικῆς καὶ γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν εἶχε 

ἀνάλογη διάδοση καὶ χρήση. Ἡ συγγραφέας ἐπισημαίνει ὅτι ἡ γενικὴ ἀντίληψη 

τοῦ φυτικοῦ κόσμου πρέπει νὰ ἀναζητηθεῖ καὶ στὸν χῶρο τῶν εἰκαστικῶν, ὅπου 

καὶ παρουσιάζεται ὡς παράδοση τῆς ἀρχαιότητας. Ἀποτυπώνεται μὲ ποικίλους 

τρόπους σὲ ἔργα δημόσιας ἢ ἰδιωτικῆς χρήσης στὸν ἐκκλησιαστικὸ καὶ στὸν 

κοσμικὸ χῶρο, ὅπως φαίνεται στὶς εἰκόνες τῆς ἀνάλογης ἑνότητας ποὺ ἀκολουθεῖ 

(σ. 119). 

Στὴν δεύτερη ἑνότητα τοῦ τρίτου κεφαλαίου μὲ τίτλο Γνώση Εἰδικῶν 
Φυσικῶν Χαρακτηριστικῶν, παρατίθενται ἀντιπροσωπευτικὰ χαρακτηριστικὰ 

ἀποσπάσματα ἀπὸ Ὀνειροκριτικὰ κείμενα πεζὰ ἢ ἔμμετρα, μὲ πλήρη σχολιασμό. 

Ὅπως ὑπογραμμίζει ἡ συγγραφέας, μεταξὺ ἄλλων, ἀποτελοῦν χαρακτηρι-

στικὸ παράδειγμα οἱ παροιμιώδεις ἐκφράσεις, ἀντιπροσωπευτικὲς τῶν ἀντι-

λήψεων τῆς ἐποχῆς, οἱ ὁποῖες συνδυάζουν τὸ διακεκριμένο ὕψος τοῡ φυτοῦ μὲ 

τὴν ἀπουσία ἐδώδιμων καρπῶν: Κυπαρίττου καρπός· ἐπὶ τῶν καλὰ καὶ ὑψηλὰ 
λεγόντων, ἄκαρπα δέ. Προέρχεται ἀπὸ τὴν συλλογὴ τοῦ Μιχαὴλ Ἀποστόλη 

(15ος αἰ.)5. Δύο ἀκόμα χαρακτηριστικὰ ἀποφθέγματα: Δρυὸς αὐξομένης, 
συναύξεται ἡ σκιὰ – ἐπὶ τῶν εὐδοκιμούντων καὶ Μιᾷ τομῇ ὁ δρῦς οὐ τέμνεται – 
ἐπὶ τῶν μὴ εὐχερῶς γινομένων6 (σ. 119). Πολλὰ ἀπὸ τὰ φυτὰ χρησιμοποιοῦνται 

ὡς σύμβολα ἐρωτικὰ λογοτεχνικῶν ἡρωΐδων, ὅπως γιὰ παράδειγμα γιὰ τὴν 

ἀγαπημένη τοῦ Διγενῆ, Ἀνάστα ῥόδον πάντερπνον, μεμυρισμένον μῆλον7 
ἢ γιὰ τὴν Χρυσάντζα, τὴν ἀγαπημένη τοῦ Βελθάνδρου, τὸ σῶμα σου τὸ 
εὐγενικὸν ἴσον βεργὶν τὸ ποῖκε, / κυπαρισσοβεργόλυγον ἐδημιούργησέν το8. 

5. E. Leutsch – F. G. Schneidewin, Paroemiographi graeci, τ. 2, Göttingen 1851, 491.
6. Ν. Γ. Πολίτης, Μελέται περὶ τοῦ βίου καὶ τῆς γλώσσης τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ. 

Παροιμίαι, τ. 1, Ἀθήνα 1899, 80, 97, ἀρ. 662 καὶ 1554.
7. Διγενής, παραλλαγὴ Ζ, στ. 1842 (ἔκδ. E. Trapp, Digenes Akrites. Synoptische 

Ausgabe der ältesten Versionen [WBS VIII], Wien 1971, 193.
8. Bέλθανδρος καὶ Χρυσάντζα, στ. 652-653, ἔκδ. Ε. Κριαρα, Βυζαντινὰ ἰπποτικὰ 

μυθιστορήματα, Ἀθήνα 1955, 114.



499ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 495-504

Ἰδιαίτερα δημοφιλὴς πρέπει νὰ ἦταν ἡ εἰκόνα τῆς παραβολῆς τῆς γυναικείας 

κορμοστασιᾶς μὲ τὸ κυπαρίσσι. Μία ἀπὸ τὶς γοητευτικότερες περιγραφὲς 

συναντᾶμε στὸ ἐπιθαλάμιο ποίημα τοῦ Νικολάου Εἰρηνικοῦ γιὰ τὸν γάμο τοῦ 

Ἰωάννη Γ´ Βατάτζη μὲ τὴν Κωνσταντίνα-Ἄννα, κόρη τοῦ Γερμανοῦ Φρειδερίκου 

Hohenstaufen (1244): 

Εἰς εὐφυῆ κυπάριττον κιττὸς συνανατρέχει, 
ἡ βασιλὶς κυπάριττος, κιττὸς ὁ Βασιλεύς μου9 (σ. 119).

Στὴν τρίτη ἑνότητα ἡ συγγραφέας ἀναφέρεται ἐκτενέστατα στὸν τομέα 

τῆς γεωργίας καὶ τῆς οἰκονομίας, ποὺ σχετίζονται μὲ τὴν καλλιέργεια τῶν 

φυτῶν. Ἐπιπλέον ἐπισημαίνει προϊόντα, ποὺ προέρχονται ἀπὸ τὴν ἐπεξεργασία 

πολλῶν φυτῶν, ὅπως ὁ οἶνος, ἀπὸ τοὺς καρποὺς τῆς ἀμπέλου, καὶ σημειώνει τὶς 

ἀντίστοιχες ἐποχὲς τοῦ χρόνου, κατὰ τὶς ὁποῖες πρέπει να γίνεται ἡ περισυλλογὴ 

καὶ ἡ ἐπεξεργασία τους. 

Χαρακτηριστικὰ ὁ Κωνσταντῖνος Πορφυρογέννητος στὸ ἔργο του Πρὸς 
τὸν ἴδιον υἱὸν Ρωμανὸν10 ἀναφέρει γιὰ τὴν περιοχὴ τῆς Μάνης: Ὁ δὲ τόπος ἐν ᾧ 
κατοικοῦσιν ἔστιν ἄνυδρος καὶ ἀπρόσοδος. 

Γιὰ τὴν ἀποτύπωση τοῦ κρατικοῦ ἐνδιαφέροντος γιὰ τὸν φυτολογικὸ 

κόσμο τὰ ἁρμοδιότερα κείμενα εἶναι τὰ νομοθετικά. Σύμφωνα μὲ τὴν νομοθεσία 

τῶν Ἰσαύρων, ἡ κλοπὴ καρπῶν δένδρων τιμωρεῖται μὲ χειροκοπία καὶ δαρμό. 

Σημαντικότατο εἶναι τὸ θέσπισμα τοῦ Λέοντος Στ´ τοῦ Σοφοῦ, τὸ ὁποῖο 

στηλιτεύει τὴν ἀγυρτία. Αὐτὸ καταδεικνύει ὅτι μαγικὰ γιατροσόφια ἦταν σὲ 

χρήση γιὰ τὴν προστασία τῶν φυτῶν καὶ τὴν ἀνάπτυξή τους, ὅπως ἀκριβῶς καὶ 

γιὰ τοὺς ἀνθρώπους. 

Ἰδιαίτερη σημειολογία γιὰ ὁρισμένα φυτά, ὅπως τὰ σταφύλια, τὰ σῦκα, τὰ 

ρῷα, τὸ ἔλαιον, τὰ ροδάκινα καὶ τὰ δαμάσκηνα, ἀνευρίσκεται στὰ ἐκκλησιαστικὰ 

κείμενα. 

Ἰδιαίτερη σημειολογικὴ σημασία γιὰ τὴν ἐκκλησία ἔχουν ὁ σῖτος καὶ ὁ 

οἶνος, τὰ ὁποῖα χρησιμοποιοῦνται στὴν Θεία Κοινωνία. Χαρακτηριστικὴ ἡ ρήση 

τοῦ Χριστοῦ Ἐγὼ εἰμὶ ἡ ἄμπελος ἡ ἀληθινὴ καὶ ὁ πατήρ μου ὁ γεωργός ἐστι. 
Πᾶν κλῆμα ἐν ἐμοὶ μὴ φέρον καρπόν, αἵρει αὐτό, καὶ πᾶν τὸ καρπὸν φέρον, 

9. Ἔκδ. Α. Heisenberg, Aus der Geschichte und Literatur der Palaiologenzeit, München 
1920, 100.

10. Ἔκδ. G. Moravcsik – R. Jenkins [CFHB 1], Washington 1967, 236.



500

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 495-504

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

καθαίρει αὐτὸ ἵνα πλείονα καρπὸν φέρει11. Ἄμπελος θεωρεῖται ἀπὸ τὸν Θεόδωρο 

Πρόδρομο ἡ ἴδια ἡ αὐτοκρατορία καὶ τὸ ἀνθρώπινο δυναμικό της. 

Ἔντονο ἐνδιαφέρον στὰ Ὀνειροκριτικὰ κείμενα παρουσιάζει καὶ ἡ ἐλιά. 

Ἡ οἰκονομικὴ ἐκτίμηση τῆς ἐλαίας ὡστόσο σχολιάζεται ἰδιαίτερα σὲ ὁδηγίες 

γιὰ τὴν καλλιέργειά της στὸ κεφάλαιο τῶν Γεωπονικῶν «Περὶ φυτείας καὶ 
ἐπιμελείας ἐλαιῶν καὶ ὅτι μέγιστον ἐστι ἀγαθὸν ἡ περὶ ταύτης σπουδή». Στὰ 

Ὀνειροκριτικὰ ὑπάρχουν εἴκοσι πέντε ἀναφορὲς στὴν ἐλιά, ποὺ ἀφοροῦν τὸ 

δένδρο, τὰ φύλλα, τὸν καρπὸ καὶ τὸ ἔλαιον (σ. 127).

Στὴν τέταρτη ἑνότητα ἡ συγγραφέας ἀναφέρεται στὴν Εἰδικὴ Κοινωνικὴ 
Ἀντίληψη γιὰ τὰ φυτά. Τὸ δρεπάνι, ἡ ξυλεία, τὸ θέρος, τὰ σιτηρά, τὸ πιπέρι 

προσλαμβάνουν ἰδιαίτερη σημειολογικὴ σημασία στὰ Ὀνειροκριτικά. Ὡς πρὸς 

τὴν χρήση τῶν φυτῶν στὴν διατροφὴ τῆς ἀγροτικῆς κοινωνίας τοῦ Βυζαντίου 

ἡ συγγραφέας παραπέμπει στὰ πεζὰ καὶ τὰ ἔμμετρα διατροφικὰ ἐγχειρίδια, 

τὰ ὁποῖα καταγράφονται καθ’ ὅλη τὴν βυζαντινὴ περίοδο, μὲ ἀφετηρία τὸν 

διατροφικὸ κανόνα τοῦ Ἀετίου Ἀμιδηνοῦ (5ος αἰ.).

Ἕνα ἄλλο στοιχεῖο στὸ ὁποῖο ἀναφέρεται ἡ συγγραφέας εἶναι ἡ αἴγλη ποὺ 

ἀσκοῦσαν τὰ φυτὰ στὴν βυζαντινὴ κοινωνία καὶ ἰδιαίτερα στὶς ἑορταστικὲς 

ἐκδηλώσεις, ὅπως οἱ αὐτοκρατορικὲς τελετές, οἱ γάμοι, οἱ διάφορες μορφὲς 

τέχνης (ὑφάσματα, ἀντικείμενα, ἐκκλησιαστικὸς διάκοσμος, ψηφιδωτά). 

Στὴν ὑποενότητα μὲ τίτλο Λεκτικὰ ἀναφέρεται σὲ ὁρισμένες ἀναφορὲς τῶν 

Ὀνειροκριτικῶν κειμένων, μόλις 7 στὶς 152, οἱ ὁποῖες δὲν ὑπάρχουν στὸ 

ξενόγλωσσο ἀρχικὰ Ὀνειροκριτικὸ τοῦ Ἀχμέτ, ὅπου ὑπάρχει λεκτικὸς συνειρμὸς 

συνειδητὸς ἢ ὄχι. Τὸ πιὸ χαρακτηριστικὸ παράδειγμα εἶναι ἡ σύνδεση τῶν 

σύκων μὲ τὴν συκοφαντία, ποὺ παραδίδεται στὸν Μανουὴλ Β´ Παλαιολόγο: 

τὰ σῦκα δηλοῦσιν συκοφαντίας καὶ κατηγορίας καὶ λόγους αἰσχυντούς, οὐκ 
ἀληθεῖς, ἀλλὰ ψευδεῖς12 (σ. 153). Στὴν ὑποενότητα, τὴν ὁποία ἡ συγγραφέας 

ἀφιερώνει στὸ Χρῶμα τῶν φυτῶν καὶ τὸν ρόλο του στὰ Ὀνειροκριτικά, 

σημειώνει ὅτι τὰ σχετικὰ κείμενα δίδουν ἰδιαίτερη σημασία στὸ κίτρινο, τὸ 

ὁποῖο εἶναι δυσοίωνο, τὸ κόκκινο, τὸ ὁποῖο εἶναι ἀντίθετα εὐοίωνο, ὅπως καὶ 

στὶς εἰδικὲς ἐκτιμήσεις τοῦ μαύρου καὶ τοῦ λευκοῦ. Στὴν πέμπτη ὑποενότητα 

ἡ συγγραφέας ἀναφέρεται σὲ δύο περιπτώσεις, Τὸ μῆλο καὶ Τὸν κῆπο, τὰ 

ὁποῖα δηλώνουν σημειολογικὲς ἀντιλήψεις, οἱ ὁποῖες φαίνονται καθαρὰ στὴν 

περιγραφὴ τοῦ κήπου τῶν Ἁγίων Ἀποστόλων στὴν Κωνσταντινούπολη τοῦ 

11. Ἰω. 15.1.
12. Α. Delatte, Anecdota Atheniensia et alia, τ.1, Liège 1927, 515.



501

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 495-504

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Νικολάου Μεσαρίτη (12ος αἰ.) καὶ στὸ ποίημα τοῦ Γεωργίου Χούμνου Ἡ 
Κοσμογέννησις (15ος αἰ.).

Ἐξαιρετικὴ εἶναι ἡ περιγραφὴ τοῦ κήπου, ποὺ παραδίδεται στὸ ἀκριτικὸ 

ἕπος Βασίλειος Διγενὴς Ἀκρίτης, ὁ ὁποῖος ἐπέλεξε τὸν κάμπο κοντὰ στὸν 

Εὐφράτη ποταμό. Ἐπίσης πολὺ ἐνδιαφέρουσα εἶναι ἡ περιγραφή τοῦ κήπου 

τῆς Σωφροσύνης, κεντρικῆς ἡρωίδας στὸ διδακτικὸ ποίημα τοῦ Θεοδώρου 

Μελιτηνιώτη (14ος αἰ.). Ἐπίσης βέβαια δὲν μποροῦμε νὰ μὴν ἀναφερθοῦμε  

σὲ προγενέστερα ποιήματα τοῦ Θεοδώρου Προδρόμου (12ος αἰ.), τὰ ὁποῖα 

ἐνδεχομένως ἀπετέλεσαν ἔμπνευση καὶ πηγὴ τοῦ Μελιτηνιώτη. Πρόκειται 

γιὰ ἔμμετρη σύνθεση, ἀφιερωμένη στὸν γάμο τοῦ κυροῦ Ἀλεξίου13, ἐγγονοῦ 

τοῦ Ἀλεξίου Α´ Κομνηνοῦ ἀπὸ τὴν κόρη του Μαρία, στὴν ὁποία διακρίνεται 

σαφέστατα ἡ σημειολογικὴ ἀντίληψη γιὰ τὰ φυτά, τὸ καθένα ἀπὸ τὰ ὁποῖα 

συμβολίζει τὶς ἀρετὲς τῆς νύμφης. Κάθε προσὸν τῶν νεονύμφων σωματικὸ 

ἢ πνευματικό, συνδέεται μὲ τὰ φυτὰ ἑνὸς κήπου πλούσιου σὲ φυτικὰ εἴδη. 

Παραθέτουμε ἐνδεικτικὰ κάποιους στίχους ἀπὸ τὸ ἀντίστοιχο ποίημα τοῦ 

Θεόδωρου Προδρόμου:

Τίς εἶδε κῆπον ἀρετῶν; ἐλθέτω νῦν, ἰδέτω· 
βλεψάτω μὲν κυπάριττον ὧδε τὴν ἡλικίαν,
ἐφ’ οὗ νῦν προπομπεύομεν περιφανοῦς νυμφίου,
κιττοῦ κορύμβους εὐπρεπεῖς τοὺς εὐπρεπεῖς βοστρύχους, 
τὴν τύχην κέδρον ὑψηλὴν ὑπὲρ Λιβάνου κέδρον,
τὸ γένος ἄλλην ἄμπελον πολύβοτρυν ὡραίαν,
τὸν τρόπον ῥόδον εὔοσμον ὑπὲρ λειμῶνος ῥόδον,
τὸ ταπεινόν, τὸ γαληνὸν ὑπὲρ τὰ μύρτα μύρτον, 
τὸ μέτριον καὶ προσηνὲς ὑπὲρ τὰ κρίνα κρίνον, 
τὰς τοῦ προσώπου χάριτας ὑπὲρ τὰς ὑακίνθους,
τὰς μούσας τὰς ἐν λέξεσιν ὑπὲρ λωτὸν καὶ μέλι, 
τῆς δὲ παστάδος τὰ σεμνὰ καὶ τῆς νυμφαγωγίας
ὡς περὶ πλάτανον κισσὸς καὶ περὶ δάφνην κλῆμα […]14.

Ἡ συγγραφέας ἀκολούθως ἀναφέρεται στὸ κείμενο ποὺ φέρει τὸν τίτλο: 

Ἡ βίβλος αὕτη τέρψιν παραδείσου τῷ φιλομαθεῖ ψυχικοῦ παρεισάγει καὶ εἰς 

13. K. Bαρζός, Ἡ γενεαλογία τῶν Κομνηνῶν, τ. Α΄, Θεσσαλονίκη 1984, 331-334, ἀρ. 69.
14. W. Hörandner, Theodoros Prodromos Historische Gedichte [WBS XI], Wien 1974, 

401, ἀρ. XLIII.



502

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 495-504

	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

τὰς νοήσεις κατὰ νοῦν παρεισφέρει15. Στὰ σημειολογικὰ στοιχεῖα τοῦ ποιήματος 

δίδονται 11 ζεύγη φυτῶν – ἀρετῶν ὡς ἑξῆς:

Κιτρίον / Λεμονιὰ – Ἀφθονία

Κρίνον – Ἀκτημοσύνη

Συκῆ – Πραότης

Ἄμπελος – Πνευματικὴ εὐφροσύνη

Ροὰ / Ροδιὰ – Ἀνδρεία

Περσία / Ροδακινιά – Μετριότης

Φοίνιξ – Δικαιοσύνη 

Στύραξ /Στυράκι ἢ Στουράκι – Εὐχὴ 

Ἐλαία – Ἐλεημοσύνη

Σμίλαξ / Σμίλακας «Ἀγράμπελη» – Γνῶσις

Βάτος – Ὑπακοή.

Ἀκολούθως στὸ κεφάλαιο IV, Ἡ Ἀποτύπωση τῆς Σημειολογίας τῶν φυτῶν 
στὸν Βυζαντινὸ Δημόσιο καὶ Ἰδιωτικὸ Βίο ἡ συγγραφέας παραθέτει δύο σπάνιες  

περιπτώσεις, ὡς εἴδη λόγου, ἕναν βαθμιδωτὸ γρῖφο καὶ ἕνα ἀριθμητικὸ αἴνιγμα, 

ἀντιπροσωπευτικὰ τῆς σημειολογίας τῶν φυτῶν στὸ Βυζάντιο:

1.	 Ζώοις μὲν εἰς σκέπην τὸ πρῶτον εὑρέθην,
ἔπειτα καὶ ἀνθρώποις κατεσκευάσθην.
Εἰ βούλει κλῆσιν μαθεῖν τὴν ἐμήν, ξένε,
τρισύλλαβος πεντάγραμμος ὑπάρχει
οὐδετέρου κατὰ γραμματιστὰς γένους. 
Ἀριθμὸς τῶν εἰρημένων μου γραμμάτων 
ἑπταπλασιασμὸς μὲν τῶν τριάκοντα,
πενταπλασιασμὸς δ’ αὖ τῶν πέντε πέλει. 
Ἂν μὲ στερήσῃς τοῦ πρώτου τῶν γραμμάτων, 
ἄκρα γῆς γίνομαι τῆς Πελοποννήσου.
Ἀλλὰ καὶ δεύτερον ζημιώσας γράμμα,

15. M. H. Thomson, Le jardin symbolique, / ἔκδοση καὶ γαλλικὴ μετάφραση, Paris 
1960. Ἐπίσης μὲ προσθῆκες καὶ ἀγγλικὴ μετάφραση The symbolic Garden: Reflections 
Drawn from a Garden of Virtues: A XIIth Century Greek Manuscript, North York Ont. 
1989. Τὸ κείμενο χρονολογεῖται ἀπὸ τὴν συγγραφέα στὸν 11ο αἰ., ἐνῶ ὁ Η. Ηunger, Die 
Hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, τ. 2, München 1978, 276 καὶ σημ. 27, τὸ 
χρονολογεῖ στὸν 14ο αἰώνα.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 503

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 495-504

ἑαρινὸν τῶν εὐόσμων λέγεις ἄνθος.
Καὶ εἰς τὸ τρίτον τοῦτ’ αὐτὸ δράσας, ξένε, 
ὃ βούλει τῶν ὄντων παντὶ κόσμῳ νόει16 (σ. 175-176). 

Ὅπως χαρακτηριστικὰ ἀναφέρει ἡ συγγραφέας, στὸ ἀριθμητικὸ αἴνιγμα 

τὸ παιγνίδι γίνεται μὲ ἀριθμούς, ποὺ στὸ Βυζάντιο γράφονταν μὲ γράμματα τῆς 

ἀλφαβήτου, ὅπως καὶ στὴν ἑλληνικὴ ἀρχαιότητα. Στὸ αἴνιγμα ποὺ παρατίθεται, 

ἀναζητεῖται ἡ λέξη ἄρτος μὲ δεδομένο ὅτι τὰ γράμματά της, ἂν διαβαστοῦν ὡς 

ἀριθμοί, ἀντιστοιχοῦν στὸν ἀριθμὸ 671 (300+300+30+30+10+1):

2.	 ἄπνους μέν εἰμι, τοὺς βροτοὺς δὲ ῥωννύω 
τὴν κλῆσιν ἔσχον εὐάριθμον πάνυ
ἀσπάζομαι γὰρ τὸ τριακῶς δὶς μόνον
δὶς τριάκοντα καὶ μίαν πρὸς τοῖς δέκα17 (σ. 175-176). 

Ἕπονται ἐνδεικτικὰ ἀποσπάσματα ἀπὸ παροιμίες ποὺ ἀκολουθοῦν τὰ 

συνήθη πρότυπα, ὅπως αὐτὸ γιὰ τὴν ἐλιά:

Μήτηρ καὶ θυγάτηρ τὴν αὐτὴν κλῆσιν ἔσχον
ἑῶσι τὴν μητέρα καὶ ἀμέλγουσι τὴν θυγατέρα18 (σ. 175).

Στὸν παραλληλισμὸ τῶν «φυτολογικῶν» μὲ τὰ ἀνθρώπινα γνωρίσματα, ἡ 

συγγραφέας κατανέμει, μὲ βάση τὸ σημαντικότατο Ὀνειροκριτικὸ τοῦ Ἀχμέτ, 

ὅπως καὶ τοῦ προδρόμου του Ἀρτεμιδώρου, τὰ κύρια δέντρα ποὺ παρουσιάζονται 

σὲ ρητὰ γιὰ ἄνδρες ἢ γυναῖκες:

ΑΝΔΡΕΣ ΓΥΝΑΙΚΕΣ

Ἡ Καρύα Ἡ Κυπάρισσος
Ἡ Ροιὰ Ἡ Ἄμπελος
Ἡ Ἐλαία Ἡ Μηλέα
Ἡ Βάμβαξ Ὁ Φοῖνιξ
Τὸ Κίτρον
Τὸ Ἄπιον 

16. Γιὰ τὶς παραπομπὲς βλ. I. Vassis, Initia Carminum Byzantinorum [Supplementa 
Byzantina 8], Berlin – New York 2005, 288.

17. Γιὰ τὶς παραπομπὲς: I. Vassis, Initia, 68.
18. Αἴνιγμα ποὺ ἀποδίδεται εἴτε στὸν Βασίλειο Μεγαλομύτη, εἴτε στὸν Εὐστάθιο 

Μακρεμβολίτη, βλ. Φ. Κουκουλες, Βυζαντινῶν Βίος καὶ Πολιτισμός, τ. Α/2, Ἀθήνα 1948, 
84 καὶ σημ. 2.



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 495-504

504 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

Τὸ τελευταῖο μέρος τοῦ βιβλίου τῆς κ. Βαρβάρας Κουταβᾶ-Δεληβοριᾶ 

περιλαμβάνει ἕναν πολὺ ἀξιόλογο κατάλογο 269 εἰκόνων, τὶς ὁποῖες διακρίνει, 

ἀναλόγως μὲ τὰ κεφάλαια ποὺ ἀντιστοιχοῦν στὶς θεματικὲς ἑνότητες τοῦ πρώτου 

μέρους, ὡς ἑξῆς: 

1. Ὀνειρομαντεία καὶ Βυζάντιο 

2. Βοτανολογικὴ ὀπτικὴ 

3. Γενικὴ αντίληψη τοῦ φυσικοῦ κόσμου 

4. Τοπία χειρογράφων 

5. Γενικὴ ἀντίληψη τοῦ φυτικοῦ κόσμου στὸ Βυζάντιο 

6. Διακοσμητικὲς ἀποδόσεις φυτικῶν στοιχείων στὴν βυζαντινὴ μικρο-

τεχνία, σὲ ὑφάσματα, σὲ χειρόγραφα, σὲ κεραμικὰ καὶ χάλκινα 

ἀντικείμενα

7. Ἀντίληψη «εἰδικῶν» χαρακτηριστικῶν καὶ καλλιέργεια. 

Οἱ εἰκόνες κατανέμονται στὴ συνέχεια κατὰ εἴδη φυτῶν, σύμβολα μὲ 

ἰδιαίτερη σημασία γιὰ τὴν βυζαντινὴ κοινωνία, ὅπως ἡ ἄμπελος, ἡ ἐλιά, τὰ 

σιτηρά, ἡ ἄκανθα, ὁ κισσὸς καὶ τὰ καρδιόσχημα φύλλα, ἡ κυπάρισσος, τὸ 

μῆλο, τὰ ρόδα, τὰ στέφανα, ἡ δάφνη καὶ ὁ φοίνικας. Ἐπιπλέον παρατίθενται 

εἰκόνες μὲ φυτά, τὰ ὁποῖα ἔχουν θρησκευτικὴ συμβολικὴ σημασία, ὅπως γιὰ 

παράδειγμα, μὲ ἁγίους, καθὼς καὶ ἐνδεικτικὲς ἁγιογραφίες μὲ φυτὰ (καιομένη 

βάτος, φυλλοφόροι σταυροί). 

Ἐπίσης παρατίθενται εἰκόνες μὲ ἀναπαραστάσεις ἐπαγγελματιῶν, οἱ ὁποῖοι 

ἀσχολοῦνται μὲ φυτά, κήπων καὶ ἀγρῶν καὶ τέλος ἐπίτιτλα ἀποκλειστικὰ μὲ 

φυτικὸ διάκοσμο.

Ἀκολουθεῖ περίληψη στὴν ἀγγλικὴ καὶ πλουσιότατη βιβλιογραφία 18 

σελίδων. 

Στὸ ὄγδοο μέρος τῆς μελέτης ὑπάρχει εὑρετήριο πινάκων καὶ στὸ ἔνατο 

μέρος, μὲ τὸ ὁποῖο κλείνει τὸ βιβλίο, ὑπάρχει Πίνακας Ὀνομάτων καὶ Πραγμάτων.
Εἶναι φανερὸ ὅτι πρόκειται γιὰ ἕνα ἔργο μὲ μεγάλη ἐπιστημονικὴ σημασία, 

βάσει τοῦ ὁποίου ὁ ἀναγνώστης ἔχει τὴν δυνατότητα νὰ ἐμβαθύνει σὲ ὅλο τὸν 

κόσμο τῶν φυτῶν στὸ Βυζάντιο, τὴν φύση τους, τοὺς συμβολισμοὺς καὶ τὶς 

σχετικὲς ἀντιλήψεις τῶν Βυζαντινῶν.

Μαρία Χρόνη-Βακαλοπούλου

Ἀθήνα



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 505-508

Α. Γ. Κ. Σαββίδης, Ιστορία της Αυτοκρατορίας των Μεγάλων Κομνηνών της 
Τραπεζούντας (1204-1461), Thessaloniki 32016. ISBN 978-960-599-032-9

The third edition (with additions) of A. G. K. Savvidis’, History of the Empire 
of the Great Komnenoi of Trebizond 1204-1461, consists of three parts (pp. 29-179) 

and four appendices (pp. 180-219), concluding with a bibliography and an index of 

names and places. This volume is also supplemented by an auxiliary appendix (pp. 

305-365) with a set of reprinted sources on the Pontus: Michael Panaretos’ narrative 

on the reigns of the Great Komnenoi; the Miracles of Saint Eugenios, by Joseph 

Lazaropoulos; and two chrysobulls of Alexios III (1338-1390)1. Furthermore, 

the articulated narrative of the book is complemented by tables of coinage from 

Trebizond (pp. 367-378); a series of illustrations (manuscripts, iconography, plans 

and engravings, pp. 379-410); and a folded map of walled cities, towns, villages, 

churches, monasteries, castles, mines, harbors, mountain passes and roads.

A comprehensive and a fully documented presentation of the foundation, 

evolution and growth of the state of Trebizond within the framework of the wider 

international ambient, followed by an assessment of the factors of its decomposition 

and eventual fall, constitute the book’s basic objectives. Τhe state of Trebizond was 

deemed a successor polity by the regime of Constantinople during the Komnenian 

period (1081–1185), for the Pontus was the cradle of the ancestors of the Komnenian 

imperial family. The projection of this hereditary trend is also apparent in the 

institutional organization of the state of the Pontus, particularly in the titling of 

basileus and emperor of the Rhomaioi, adopted in court protocol; however, this title 

was subsequently reclaimed by the Palaiologoi after the recovery of Constantinople 

from the Latins in 1261. 

1. The texts are reproduced from J. P. Fallmerayer’s, Geschichte des Kaisertums 
Trapezunt, Munich 1829 (repr. Hildesheim 1964 and New York 1980).



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review506

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 505-508

The first chapter (pp. 29-75) presents the formative period of the Empire of 

Trebizond and its rivalry with the Empire of Nicaea for the territory of Paphlagonia 

(1204/7-1214), while clarifying diplomatic ventures with the Palaeologoi after 

their restoration in Constantinople (1204-1297). Part of these arrangements was 

relevant with the settlement on ecclesiastical hierarchy between the Patriarchate 

of Constantinople and the Church of Trebizond. Matrimonial alliances between 

Trebizond and Georgia securing the stability of control exerted over territories to the 

east of the state of Trebizond are subsequently analyzed on the basis of information 

procured by Armenian and Georgian sources and their commentary by modern 

bibliography, making a very useful and informative contribution of the book. 

The first part of the book focuses on the new conditions in the Pontic region 

that resulted from the invasions and settlement of Seljuks, Turcomans and Mongols. 

Their resonance and repercussions went as far as Constantinople and Europe to the 

extent that initiatives to contact the Empire of Trebizond and the Mongols were 

undertaken by Western rulers and the Pope of Rome. The expansion of Venetian 

and Genoese trade in the Black Sea, the reciprocal antagonism of these two Italian 

republics and the privileges granted to them by the state of Trebizond are also 

discussed to a considerable extent. Excerpts of reports written on different occasions 

by Western travelers, traders and diplomats illuminate from different angles the 

conflicting economic and political aspirations in the Pontus. 

The second part is entitled The fourteenth century: the agonizing survival and 
the interim decline (1297-1390) (pp. 77-134). As foretold in the title, the unstable 

political situation at the end of the thirteenth century was about to result in the 

outbreak of separatist movements aiming either at the throne of Trebizond or the 

establishment of separate, independent principalities. A detailed presentation of 

the intense pressure exerted by successive Turcoman raids and their handling by 

diplomatic alliances based on intermarriages, allows for a comprehensive insight 

of a type of policy that was going to become crucial and continue in the following 

period. Two marriages were arranged by Alexios III (1349-1390) with the ruler 

of the Georgian kingdom (1368) and the Turcoman emir of Djanik (1378); his 

successor, prince Manuel, the later emperor Manuel III (1390-1416/7), married the 

Georgian princess Gulkhan-Koulkahad-Eudocia (1377). The pertinent testimonies 

provided by the Chronicle of Michael Panaretos are complemented by data of 

Muslim sources and a Turcoman epic. The Turcoman raids of the fourth decade 

of the fourteenth century, repeated in 1372/3, were followed by a counterattack 

of Alexios III (1379 or 1380). During this period, certain acts in favor of Pontic 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 507

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 505-508

monasteries were promulgated in the Empire of Trebizond, as also the founding act 

of Dionysiou monastery on Mount Athos, broadening its international prestige. 

The third part is entitled Seven decades of struggle and diplomatic 
inconsistencies: the fifteenth century. The last period of the State of the Grand 
Komnenoi and the fall (1390-1461) (pp. 135-179) and surveys the situation created 

by the advance of the Ottoman Sultan Bayezid I (1394-1402) on the northeastern 

coast of Asia Minor that resulted in the annexation of the Turcoman emirate of 

Amisos and the invasion of Georgia by Tamerlane (1392). Emperor Manuel III 

responded to these new challenges with an agreement providing the payment of 

tribute to Tamerlane. Matrimonial bonds, mentioned in detail, remained the 

basic means of preserving the crucial stability of the region but were no longer 

effective vis-à-vis simultaneous military pressures exemplified by the besieging of 

Constantinople by Bayezid I and Tamerlane’s military operations in Asia Minor. 

Alexios IV (1414-1429) continued the policies of intermarriages followed by his 

predecessors, marrying his daughters with the rulers of Constantinople and Serbia 

and the Turcoman emir of the Kara Koyunlu (Black Sheep). One of his sons also 

married the princess of Georgia; another, a lady of the noble Genoese family 

of Gattilusi; while the future David I a princess of Gothia (Crimea). Alexios IV 

was dethroned by his eldest son, John IV (1429-1458/60), who assumed military 

operations, facing repeated attacks by the Turcoman emirs Erdebil and Khidr beg 

(1429/30-1431/2). However, the situation became even more serious as an Ottoman 

fleet of Murad II looted the coastline of Trebizond, while Venetians were constantly 

applying pressure on the region. 

The dense accounts of diplomacy and counterattacks in the context of 

conflicting interests in the region are supported by a wide range of heterogeneous 

historical sources from Western Europe (Bavaria, Castile, Rome and Venice) and 

the Near East, that supplement extensive relevant references from Late Byzantine 

literature. The range of sources broadens even further, along with the gradual 

development of rival interests in the region of the Pontus and the Black Sea into 

areas of intense conflict. The endeavor to prevent the fall of Trebizond is described 

in the context of the military responses adopted by John IV, who searched for allies 

among the adjacent Turcoman principalities, as also in Armenia and Georgia. 

However, attempts for the formation of a coalition proved ineffective, even while 

David I (1458/60-1461) was seeking assistance from Western Europe, addressing 

Philip III, the duke of Burgundy, and pope Pius II (during the Council of Mantua 
1459) and seeking military support by the emir of Sinope. The outline of the efforts 



508 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 505-508

of the last emperor of Trebizond displays lucidly the limited capacity and the 

political and military limitations of the state of Trebizond. The diplomatic mission 

of the Franciscan Ludovico da Bologna in Trebizond proved likewise inefficient. 

Ottoman land forces regrouped in Bursa and a naval squadron sailed to Sinope, 

eventually causing the fall Trebizond to Sultan Mehmed II in 1461. Important 

evidence recorded by Ottoman sources with regards to the process of negotiations 

and the eventual capture of Trebizond by the Ottomans, is substantially commented 

in the last part of the book.

Certain subjects are systematically quoted in the appendices (A: A table of 

the rulers of the Pontus, on pp. 181-182, B: Scholars and scientists in the Empire 

of Trebizond, on pp. 183-207, C: The Pontic family of Tzanichites, on pp. 208-212, 

D: The Trapezountine diplomacy of marriage 14th-15th c., on pp. 213-219). The 

book is addressed not only to specialists but also to the general public, offering an 

integrated view of various sources, literary or other (Byzantine, Latin, Georgian, 

Muslim, Ottoman, Persian, Serbian and Syrian), along with notary texts and critical 

comments on the bibliography. 

Maria Leontsini

Institute of Historical Research/NHRF



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 509-513

M. Campagnolo – P. Magdalino – M. Martiniani-Reber – A.-L. Rey (eds.), 

L’aniconisme dans l’art religieux byzantin, Actes du colloque de Genève (1-3 

Octobre 2009), Musées d’art et d’histoire de Genève, La Pomme d’or, Geneva 2015, 

pp. xviii+416. ISBN 978-2-8306-0257-9 [Musées d’art]. 978-2-9700763-2-2 [La 

Pomme d’or Publishing]

This volume includes the communications of a colloquium held in 2009 at the 

Museum of History and Art and the University of Geneva, plus the paper of Klimis 

Aslanidis, entitled Remarks on the architecture of the church of Hagia Kyriaki at 
Apeiranthos, Naxos (pp. 223-229 and 337-349 with 21 figs), presented in the round 

table which took place after the colloquium, as pointed in the editors’ forward 

(pp. xi-xii). This paper clarifies issues relating to the construction and dating of 

the monument and instigates broader reflections on architectural patterns that 

emerged during the transitional period between the seventh and ninth centuries. 

In the Introduction (pp. xiii-xvii) Paul Magdalino underlines the need to tackle 

afresh the question of Iconoclasm in the wake of chronological reappraisals of the 

aniconic mural paintings, assumed most likely to belong to a broader time frame 

that extends beyond the time limits of official Iconoclasm. Thus, he points out that 

this volume offers further stimulation for painstaking reviews of aniconic practices 

and the disputes regarding sacred images. He also notes that the volume enhances 

the discussion from different but complementary viewpoints, providing answers or 

raising new questions on issues that still remain unclear, such as the architectural 

setting of Naxos’ iconoclastic frescoes, the ideology of Byzantine Iconoclasm, the 

use of aniconic motifs in different artistic and religious contexts, the reception of 

images in Cappadocia, Syria and Palestine and the implementation of aniconism in 

the periphery of Byzantium and in the Arab world. 

The text of the opening lecture by Marie-France Auzépy, under the title La 
signification religieuse de l’aniconisme Byzantine (pp. 1-41 and 233-243 with 15 



	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review510

BYZANTINA SYMMEIKTA26 (2016), 509-513

figs), identifies the Isaurian architectural and the iconographic model, along with 

the epigraphy, and the means that all this were represented in the well-known 

monuments of the Iconoclast era, such as Hagia Eirene in Constantinople, Hagia 

Sophia in Thessaloniki and, mainly, the Koimesis of Theotokos in Nikaia (table p. 

25), as well as the lesser-known rock cut church in Midye (Medeia, Salmydessos in 

Thrace). Also quite instructive for an understanding of ideas prevailing in that 

period is the author’s quest for the place of Eucharist in worship and liturgy and the 

exaltation of Trinity as being formulated in the Historia Ecclesiastica attributed to 

patriarch Germanos I. In the next paper, by Philippe Borgeaud, entitled Imitatio 
diabolica: démons et image (pp. 43-48), images are examined from the point of view 

of the doctrine of dualism in Jewish tradition, also in the early Western theology, 

the Koran, and Bogomil legends. Silvia Naef, in her study on Islam and Images: A 
Complex Relation (pp. 48-57 and 245-248 with 4 figs), notes that the concept of 

iconophobia was an invention of the modern idea of orientalism and that, despite 

the rejection of iconicity as an idolatrous concept, the figurative tradition is evident 

in castles and palaces dating to the early days of Islam, as well as in the iconography 

of the illuminated manuscripts and the development of minor arts. The paper of 

Ioanna Rapti, under the title Le statut des images dans l’art et le culte arméniens 

(pp. 59-74 and 249-255 with 11 figs), examines the formation of attitudes on images 

in Armenia, conditioned by the absence of a Hellenic substratum while maintaining 

affinities with Semitic traditions. In her paper on Textiles et décors peints 
aniconiques (pp. 57-84 and 257-264 with 16 figs), Marielle Martiniani-Reber 

explores the aniconic adornment and motifs omnipresent in mosaic pavements 

before Iconoclasm, also common in fabrics, étoffes or silks. Furthermore, she 

compares their style with the decorative aniconic ornamentations of the churches of 

Naxos. Paul Magdalino’s contribution, which bears the title Le patriarche Jean le 
Grammairien et la théorie de l’aniconisme (pp. 85-94), reassesses the profile of the 

last patriarch of Iconoclasm, a man of high literacy with philosophical and scientific 

interests, as shown in extant fragments of his works, who enjoyed the full confidence 

of the court. These spiritual pursuits justify the influence of his perceptions on 

aniconicity. The next paper, by Juan Signes Codoñer on Theodore Studite and the 
Melkite Patriarchs on Icon Worship (pp. 95-103), researches the concepts on the 

cult of icons among the Melkites re-examining the relevant evidence found in the 

letters of Theodore Studite sent to primates of the Eastern patriarchates and 

attempting to elucidate their - not always apparent – reactions with regard to the 

intellectual controversies in Constantinople. J. M. Featherstone, in his study under 



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review 511

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 509-513

the title Icons and Cultural Identity (pp. 105-113), reveals the established perceptions 

on icons formatted before and in the course of Iconoclasm and identified in imperial 

practices and religious views invoked by the patriarchs Germanos, Nikephoros and 

Photios, as arguments in favour of their iconophile views. Nano Chatzidakis’ paper, 

entitled Le sujet de la restitution du culte des images dans les icônes: variations du 
contenu dogmatique (pp. 115-125, 265-270 with 16 figs), analyzes the development 

of the theme of the restoration of Orthodoxy in Cretan icons cultivated intensively 

by the intellectual elites of Constantinople shortly before their migration to the 

island in the 15th century, reinforcing and encouraging the later propagation of 

this topic. Catherine Jolivet-Lévy (De l’aniconisme en Cappadoce: quelques 
réflexions à la lumière de découvertes récentes, pp. 127-139, 271-284 with 27 figs) 

presents two new Cappadocian monuments with aniconic frescoes in Uçhisar and, 

whilst not denying the relation of aniconicity with the rise of heretical trends, draws 

attention to the chronological limits of aniconic patterns extended from the Early 

Christian era to the ninth-tenth centuries; furthermore she points to the coexistence 

of figurative and non-figurative traditions and the connections of the latter with the 

lore of folk art. Henry Maguire’s article, entitled «They worshipped the creature 
rather than the Creator». Animals in 8th century art and polemic (pp. 141-147 and 

285-289 with 9 figs), brings together two contradictory views observed in mosaics 

and in monumental painting. The deliberate erasures of the personifications of 

Ktisis, Ananeosis, Euandria and Dynamis from a house in Seleukeia Pieria (the 

first two having also appeared in churches by the sixth century) are related to the 

rejection of religious imagery by Philoxenos of Mabbug and Severos of Antioch. 

Conversely, the destruction of animal representations and motifs related to nature 

in known churches of Palestine in a similar manner was a response to the propagation 

of icons in the period, and foreshadowed the post-iconoclastic predilection for 

panels of opus sectile rather than of tesserae. In her contribution entitled Les 
peintures iconoclastes d’Al Oda en Isaurie. Un exemple de la persistance iconodoule 
dans le décor iconoclaste (pp. 149-158 and 291-299 with 10 figs), Nicole Thierry 

offers a conceptual analysis of the program of the Church of Al Oda which belonged 

to a monastic community situated two kilometres from the Early Byzantine 

monastery of Alahan. Inscriptions invoking Old Testament’s biblical figures, the 

Virgin and Christ and the dedication of a kentarchos, dated between 815 and 842, 

are attributed to the persistence of ancient themes and the use of a cryptic form 

adapted to the iconoclastic vocabulary. The following paper by Maria Xenaki, 

bearing the title Ornement et texte: le cas de l’ensemble funéraire de Karşıbecak à 



512 	 ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 509-513

Göreme, Cappadoce (pp. 159-169 and 301-308 with 15 figs), presents the non-

figurative ornamental and symbolic decoration of the iconographic program of a 

church in Göreme, serving funeral rites and dated after 863, when Byzantine 

military presence in the region was restored. The decorated surface was organized 

in thematic units around the main theme of the cross, associated with a series of 

liturgical inscriptions. Charalampos Pennas’ article, entitled Reassessing the non-
iconic decoration in the Byzantine Cyclades (pp. 170-174), draws attention to the 

spatial planning of the tower church of Christos Photodotis near the village of 

Danakos, in a nodal site and an ideal surveillance point on the east side of Naxos. 

The dimensions of the original monument, its non-iconic wall paintings and ceramic 

evidence from the surrounding area of Hagia Kyriaki Kallonis in Apeiranthos 

suggest a renewal of local society under imperial supervision that flourished from 

the seventh to the ninth century. Maria Campagnolo-Pothitou, in her study under 

the title «Comme un relent d’iconoclasme» au début du XIIe siècle: le témoignage 
sigillographique (pp. 175-191 and 309-311 with 4 figs), has published the aniconic 

seal that belonged to sebastos Georgios Magganes, a high official during Alexios I 

Komnenos’ reign, closely related to Anna Komnene. The seal is compared to six 

other specimen bearing similar inscriptions, stating that it does not bear a holy 

image due to piety (ἐξ εὐλαβείας οὐ φέρειν θεῖον τύπον). These seals were 

connected with the doctrine of Eustratios of Nicaea (1050-1120), arguing that an 

icon was a representation of just the appearance, not the substance of men and 

animals, resuming the debate on iconicity and worship in the end of the Middle 

Byzantine period. In the next paper, entitled L’archéologie des églises aniconiques 
de Naxos (pp. 193-204 and 313-316 with 10 figs), Jim Crow and Sam Turner 

indicate that the number of churches in Naxos, mainly concentrated on the west side 

of the island, exceeded by far the normal density of churches prior to 900 in other 

areas of Greece and may be compared with the respective quantities of the cave 

dwelling churches of Cappadocia. They further observe that such an intensive 

activity, which certainly presents dating problems, developed during the Arab 

expansion in the Aegean Sea. Cypriot churches with aniconic paintings dated 

between the eight and tenth centuries constitute the topic of the paper of 

Christodoulos A. Hadjichristodoulou, entitled Aniconic Cyprus (pp. 205-210 and 

317-322 with 23 figs). The paper by Matteo Campagnolo, asking Y a-t-il une 
monnaie iconoclaste? (pp. 211-222 and 327-335 with 19 figs), makes a systematic 

review on the symbolic projection of the Cross, which had appeared on fifth century 

coins and was gradually replacing the Constantinian chrism. As the author states, 



513ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ-book review

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 509-513

the Cross was already an established symbol in the period of Iconoclasm that was 

adopted progressively in iconography and in fact remained a symbolic image par 

excellence of iconoclast emperors that lasted beyond their era. The volume concludes 

with a bibliography (pp. 347-394) and index (pp. 395-416). 

The book succeeds in placing the multiple aspects of image worship in a new 

context and scope, while reconsidering the aesthetic values of aniconic decoration 

dispersed in different cultural and geographical contexts within the limits of 

Byzantine territory as well as beyond it. The issue applies not only to Christian 

worship but more so to the other monotheistic religions, Judaism and Islam. Of 

great significance is the re-examination of texts alongside a survey of religious 

performances and behavioural patterns vis-à-vis images traced in monuments or 

illustrated in later iconographic tradition. Coinage, seals, fabrics and sculptures 

are innovatively connected together contributing to a clarification of attitudes 

and beliefs and also proceed to helpful suggestions and comments relating to the 

criticisms of the cult of icons existed before Iconoclasm but continued also under 

different circumstances beyond this period. 

Maria Leontsini

Institute of Historical Research/NHRF



	



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 515-519

Βραχυγραφιεσ – AbBREVIATIONS

ΑΔ	 Ἀρχαιολογικὸν Δελτίον
ΑΕ 	 Ἀρχαιολογικὴ Ἐφημερὶς
ΑΠ	 ᾽Αρχεῖον Πόντου
AASS	 Acta Sanctorum
ACO	 Acta Conciliorum Oecumenicorum, έκδ. E. Schwartz-	
	 J. Straub (Βερολίνο 1914-)
AnBoll 	 Analecta Bollandiana
AOL 	 Archives de l’Orient Latin
BAR 	 British Archaeological Reports
BBA 	 Berliner Βyzantinistische Arbeiten
BBKL	 Biographisch–Bibliographisches Kirchenlexikon
BCH 	 Bulletin de correspondance hellénique
BEFAR 	 Bibliothèque des Écoles françaises d’Athènes et de
	 Rome
BF 	 Byzantinische Forschungen
BHG 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca, 
	 Bruxelles 31957
BHG Auct. 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca. 
	 Auctarium, Βρυξέλλες 1969
BHG Nov.Auct. 	 F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca. 	 	
	 Novum Auctarium, Bruxelles 1984
BHO 	 Bibliotheca Hagiographica Orientalis, 
	 Βρυξέλλες 1910
BMGS 	 Byzantine and Modern Greek Studies
BNJ 	 Byzantinisch‐neugriechische Jahrbücher
BNV 	 Byzantina et Neograeca Vindobonensia
ΒυζΣυμ/ΒyzSym	 Βυζαντινά Σύμμεικτα / Byzantina Symmeikta
	 (–2008 Σύμμεικτα) 
BSl 	 Byzantinoslavica
BSO[A]S 	 Bulletin of the School of Oriental [and 
	 African] Studies



BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 515-519

516 Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

BV 	 Byzantina Vindobonensia
Byz 	 Byzantion
ByzSt 	 ByzantineStudies/Études byzantines
BZ 	 Byzantinische Zeitschrift
CahArch 	 Cahiers archéologiques
CCSG 	 Corpus Christianorum, Series Graeca
CCSL 	 Corpus Christianorum, Series Latina
CFHB 	 Corpus Fontium Historiae Byzantinae
ChHist 	 Church History
CIC 	 Corpus iuris civilis, τ. 1‐3, ed. P. Krüger – T. Mommsen

	 – R. Schöll–W. Κroll, Berlin 111954 (rep. Dublin 1972)
CJ 	 Codex Justinianus, ed. P. Krüger, Berlin 1929
CorsiRav 	 Corsi di cultura sull’arte ravennate e bizantina
CSCO 	 Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium
CSEL 	 Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum
CSHB 	 Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae
ΔΧΑΕ	 Δελτίον τῆς Χριστιανικῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας
DACL 	 Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie
DHGE 	 Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques
DMA 	 Dictionary of the Middle Ages (New York 1982‐89)
DOC 	 Catalogue of the Byzantine Coins in the Dumbarton 
	 Oaks Collection and in the Whittemore Collection, 
	 τ. 1-5, ed. A. R. Bellinger – P. Grierson – M. Hendy,
	 Dumbarton Oaks, Washington D.C. 1966-1999
DOCat 	 Catalogue of the Byzantine and Early Mediaeval 
	 Antiquities in the Dumbarton Oaks Collection, τ. 1‐2 	
	 by M. C. Ross (Washington, D.C. 1962‐65); τ. 3 by 
	 K. Weitzmann (1972)
DOP 	 Dumbarton Oaks Papers
DOS 	 Dumbarton Oaks Studies
DOSeals	 Catalogue of Byzantine Seals at Dumbarton Oaks 	
	 and in the Fogg Museum of Art, εκδ. E. McGeer – 	
	 J. Nesbitt – N. Oikonomides, τ. 1-6, Dumbarton 	
	 Oaks, Washington D.C. 1991-2009
ΕΕΒΣ	 Ἐπετηρὶς Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν
EI2 	 Encyclopaedie de l’Islam. Nouvelle édition, τ. 1-13,
	 Leiden-London–Boston 1960-2009. 
FM 	 Fontes minores



BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 515-519

517Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

GRBS 	 Greek, Roman and Byzantine Studies
JGR	 I. and P. Zepos, Jus Graecoromanum, τ. 1-8, Αθήνα 
	 1931 (rep. Aalen 1962)
JHS 	 Journal of Hellenic Studies
JMedHist 	 Journal of Medieval History
JÖB 	 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik, τ. 18‐ 
	 (–1969: JÖBG)
JÖBG 	 Jahrbuch der Österreichischen Byzantinischen 
	 Gesellschaft, τ. 1-17 (After 1969: JÖB)
JRA 	 Journal of Roman Archaeology
Lampe	 G. W. H. Lampe, A Patristic Greek Lexicon (Oxford 
	 1961‐68)
LBG	 Lexikon zur byzantinischen Gräzität, erstellt von 
	 E. Trapp (et al.), Wien 2001‐ 
LexMa	 Lexikon des Mittelalters, 4 vols (Münhen-Zürich 	
	 1977-95)
LSJ9 	 H. G. Liddell – R. Scott – H. S. Jones et al., A Greek-	
	 English Lexicon (Oxford 1996)
LThk	 Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg i.B.
MM 	 F. Miklosich – J. Müller, Acta et diplomata graeca 	
	 medii aevi sacra et profana, τ. 1-6, Wien 1860‐1890
Mansi 	 J. D. Mansi, Sacrorum conciliorum nova et 	
	 amplissima collectio (Paris‐Leipzig 1901‐27)
MGH 	 Monumenta Germaniae Historica
ΝΕ 	 Νέος Ἑλληνομνήμων
OC 	 Orientalia Christiana
OCA 	 Orientalia christiana analecta
OCP 	 Orientalia christiana periodica
ODB 	 The Oxford Dictionary of Byzantium, ed. A. 	
	 Kazhdan et al. (New York‐Oxford 1991)
ΠΑΑ	 Πρακτικὰ τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν
ΠΑΕ	 Πρακτικὰ τῆς ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας
PG 	 Patrologiae cursus completus, Series graeca, éd. J.‐P. 
	 Migne, Paris 1857‐66
PL 	 Patrologiae cursus completus, Series latina, éd. J.‐P. 
	 Migne, Paris 1844‐80
PLP 	 Prosopographisches Lexikon der Palaiologenzeit, ed. 	
	 E. Trapp et al., Wien 1976‐1996



518

BYZANTINA SYMMEIKTA 26 (2016), 515-519

Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

PLRE 	 The Prosopography of the Later Roman Empire, τ. 1-3, 
	 ed. A. H. M. Jones – J. R. Martindale – J. Morris	
	 Cambridge 1971-1992· τ. 2, ed. J. R. Martindale 1980
PmbZ	 Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit, ed. 
	 R. J. Lilie et al. τ. 1–, Berlin 1999–
PO 	 Patrologia Orientalis, ed. R. Graffin – F. Nau, 1– . 	
	 Paris 1904– 
Ράλλης-Ποτλῆς	 Γ. Α. Ράλλης–Μ. Ποτλῆς, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ 	
	 ἱερῶν κανόνων τ. 1-6, Athens 1852-1859 
	 (ανατ. Athens 1966)
RAC 	 Reallexikon für Antike und Christentum
RbK 	 Reallexikon zur byzantinischen Kunst, ed. K. Wessel

	 (Stuttgart 1963– )
RE 	 Paulys Real‐Encyclopädie der classischen
	 Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung von 
	 G. Wissowa et al., Stuttgart 1894‐1978
REB	 Revue des études byzantines
REC	 Recueil des historiens des croisades
REG 	 Revue des études grecques
REH 	 Revue des études historiques
RESEE 	 Revue des études sud-est européennes
RH 	 Revue historique
RHSEE 	 Revue historique du sud-est européen
ROC 	 Revue de l’Orient chrétien
ROL	 Revue de l’Orient latin
RSBN 	 Rivista di studi bizantini e neoellenici
RSBS 	 Rivista di studi bizantini e slavi
SBN 	 Studi bizantini e neoellenici
SBS 	 Studies in Byzantine Sigillography
SC	 Sources chrétiennes
SCIAM 	 Settimane di Studio del Centro Italiano sull’Alto 	
	 Medioevo
StT 	 Studi e Testi
StVen 	 Studi Veneziani 
SubsHag	 Subsidia Hagiographica
Tafel –Thomas 	 G. L. F. Tafel – G. M. Thomas, Urkunden zur älteren 
	 Handels-und Staatsgeschichte der Republik Venedig,	
	 τ. 1-3, Wien 1856-57



519

BYZANTINA ΣΥΜΜΕΙΚΤΑ 26 (2016), 515-519

Βραχυγραφιεσ – ABBREVIATIONS

TIB 	 Tabula Imperii Byzantini, ed. H. Hunger – J. Koder, 	
	 Wien 1976– 
TLG 	 Thesaurus Linguae Graecae
TM 	 Travaux et mémoires
VV 	 Vizantijskij Vremennik 
WBS	 Wiener Byzantinistische Studien
ZPE 	 Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik
ZRVI 	 Zbornik Radova Vizantološkog Instituta





Ο ΕΙΚΟΣΤΟΣ ΕΚΤΟΣ ΤΟΜΟΣ ΤΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΣΥΜΜΕΙΚΤΩΝ,
Ο ΟΠΟΙΟΣ ΕΧΕΙ ΕΚΔΟΘΕΙ ΗΔΗ ΣΕ ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΗ ΜΟΡΦΗ 

ΣΤΟ ΔΙΑΔΙΚΤΥΟ [www.byzsym.org], 
ΕΚΤΥΠΩΘΗΚΕ ΓΙΑ ΛΟΓΑΡΙΑΣΜΟ 

του ΤΟΜΕΑ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
ΤΟΥ ΙΝΣΤΙΤΟΥΤΟΥ ΙΣΤΟΡΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΙΔΡΥΜΑΤΟΣ ΕΡΕΥΝΩΝ ΣΕ 40 ΑΝΤΙΤΥΠΑ
Ο ΣΧΕΔΙΑΣΜΟΣ ΤΟΥ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ ΕΓΙΝΕ ΑΠΟ ΤΗΝ 

ΔΗΜΗΤΡΑ ΠΕΛΕΚΑΝΟΥ
Η ΑΝΑΠΑΡΑΓΩΓΗ ΕΓΙΝΕ ΑΠΟ ΤΙΣ ΕΚΔΟΣΕΙΣ ..................

ΤΟΝ MAΪO ΤΟΥ 2019



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

