- Publishing

AeAtio Kévtpou MiKpaolatikwv Znoudwyv

T6p. 13 (1999)

KENTPO MIKPAZIATIKON EMTOYAQN
XAAROYN METAAATON AKAAHMIAE AGHNON
TAPYTET: Méno kui ‘Oxrafiog MEPATE

AEATIO

KENTPOY MIKPAEIATIKON ZTIOYAQN

TOMOE AEKATOE TPITOE

A propos de I'eglise Serbe considerations d'un
historien orthodoxe sur le malheur d'etre une
agence, un monument ou un revetement

Stevan K. Pavlowitch

doi: 10.12681/deltiokms.152

i |
= \ = £ 2 | Srenr -I
o i T Eedly ST .
2 g .
& = A4t A s
P e T VT s,
S, ool

ABHNA 1990 KK}

BiBALoypagikn avagopa:

Copyright © 2015, Stevan K. Pavlowitch

Adela xpriong Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Pavlowitch, S. K. (1999). A propos de I'eglise Serbe considerations d’un historien orthodoxe sur le malheur d’etre une
agence, un monument ou un revetement. AeAtio Kevtpou Mikpaotatikwv Zmioudwyv, 13, 353-362.

https://doi.org/10.12681/deltiokms.152

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpdoBaon: 21/01/2026 13:15:14



STEVAN K. PAVLOWITCH

A PROPOS DE L’EGLISE SERBE
CONSIDERATIONS D'UN HISTORIEN ORTHODOXE
SUR LE MALHEUR D’ETRE UNE AGENCE, UN MONUMENT OU UN REVETEMENT

Dans son contexte byzantin d’origine I’Eglise ¢tait la communauté des fideles
de I’Empire romain chrétien, congu comme la terre habitée (oikoumené).
L’autorité de I’Empereur, représentant de Dieu sur terre, était limitée par la loi,
par la Tradition et par I’opinion publique. Il n’y avait pas besoin d’organisation
ecclésiastique monolithique, étant donné 1’héritage gréco-romain de gestion de
IEtat et Iexistence d’une classe politique cultivée. L’Eglise en Orient ne fut
donc jamais «cléricale» comme elle le fut en Occident ou, apres la chute de
I’Empire romain, le clergé devint «I’Eglise», dans le langage courant — une
Eglise bien organisée pour se défendre et pour maintenir la civilisation.

En dépit de I’Empire, I’Eglise d’Orient connut trés tot des divisions
territoriales fondées sur le prestige de siéges patriarcaux ou de royautés, dont
certaines aspiraient a I’Empire alors que d’autres (Arménie, Géorgie) étaient
plus nettement ethniques. Au Moyen Age, alors que ces divisions ne se
réclamaient pas ouvertement d’un principe d’ethnicité, la décentralisation rendit
généralement I’Eglise plus sensible aux conditions locales.

Le XVe siecle amorga de profondes modifications, avec la conquéte
ottomane, I’extinction de Byzance et la reprise du flambeau par Moscou.
L’orthodoxie déclina au XVIlle sous le coup du pourrissement de I'Empire
ottoman et des réformes de Pierre le Grand. Prise entre 1’Islam ottoman et
I’Occident catholique, l‘Eglise orthodoxe devint structure étatique aussi bien



354 STEVAN K. PAVLOWITCH

qu’ethnarchie par la nature méme de I’Empire ottomiain. ciic survicit €it s¢
réduisant souvent a une transmission rituelle, en se compromettant dans le
climat général de corruption, en recherchant la protection des puissances
étrangeres.

La Russie orthodoxe était la protectrice naturelle, mais la reprise par le Tsar
du titre impérial et la prétention de Moscou a la position de troisiéme Rome
allaient sans trace d’héritage gréco-romain de gouvernement. L’autorité morale
de I’Eglise institutionnelle y fut sapée par son asservissement au pouvoir
politique, par sa transformation en monument national pour le compte de I’Etat.
La Russie n’offrait a ]’Eglise dans les Balkans qu’une perversion de I’idéal
byzantin d’empire orthodoxe.

C’est ainsi que I’orthodoxie des Balkans se retrouva a I’aube de I’époque dite
contemporaine. L'Eglise servait de cadre a des nationalités pas autrement
représentées, dans I’Empire ottoman aussi bien que dans 1’empire des
Habsbourgs. Soumise a I’Empereur catholique lorsqu’elle ne 1’était pas au
Sultan-calife, elle se tournait vers une Russie ot I'Eglise orthodoxe était encore
plus asservie. La décentralisation qui avait rendu I'Eglise d’Orient plus apte a se
retrouver sur le terrain, avait aussi réduit sa capacité a résister a I’autorité
politique, non seulement dans les empires mais aussi dans les jeunes Etats
nationaux qui se formaient dans les Balkans.

La correspondance entre I’identité ethnique et I’identité religieuse entraina la
subordination de 1’Eglise aux nouveaux Etats. L’orthodoxie fut mise au service
du nationalisme d’Etat par des élites laiques, qui imposérent 1’autocéphalie a
leurs organisations confessionnelles territoriales, non plus dans le vieux sens
ecclésiologique d’interdépendance d’Eglises locales, mais dans le nouveau sens
politique d’indépendance de toute juridiction extérieure. L’Eglise nationale
devait étre aussi indépendante du patriarche de Constantinople que I’Etat
national I’était du Sultan, mais elle ne devait pas étre indépendante de I’Etat
national.

I1 est ironique de constater que I’Etat grec fut le premier a imposer la
séparation d’avec Constantinople, alors que pour Slaves et Roumains le
patriarcat cecuménique était devenu symbole d’hellénisme. Les relations
canoniques furent a la longue rétablies et I’autocéphalie formellement accordée,
mais les autorités politiques partout dans les Balkans s’appropriérent ou
obtinrent le droit de nommer les autorités religieuses.

En dépit de I’idéal universel, la tendance tout au long du XIXe siecle fut de
s’¢loigner de 1’cecuménique pour tendre vers le régional et I’ethnique, en



A PROPOS DE L'EGLISE SERBE 355

estompant les différences entre «Eglise», «Etat» et «nation». Des Balkaniques
occidentalisés ou occidentalisants se tournerent naturellement vers I’Occident
pour leur interprétation moderne de 1’orthodoxie. S’ils s’inspiraient du
gallicanisme ou de I’anglicanisme de vieilles monarchies catholiques d’Europe
occidentale, leur modéle d’organisation fut luthérien, importé par voie de la
Russie et mis en chantier en Grece. Dans la Grece indépendante du roi Othon,
un moule napoléonien-germanique fut imposé a 1'Eglise. Dans la mesure ou il
pouvait se targuer d’un précédent orthodoxe, il s’agissait de la Russie de Pierre
le Grand — qui n’était certes pas la meilleure attestation d’orthodoxie.

L’Etat national partout dans les Balkans fit de I’Eglise une institution
nationale. Il I’utilisa pour promouvoir une identité culturelle et politique. Avec
’école et I’armée, elle servit a propager un idéal national qui ¢ludait souvent
I’enseignement des Evangiles. Lorsque I’¢lite bulgare en vint a son tour a utiliser
L’Eglise comme cadre a ses aspirations a I’ intérieur de I’ Empire ottoman,
I’institution d’un exarchat bulgare, ¢’est-a-dire d’une institution ecclésiastique
spécifiquement ethnique, provoqua un schisme au sein de I’Eglise orthodoxe de
I’Empire.

Le Concile de Constantinople de 1872, convoqué par le patriarche,
condamna I’hérésie dite du phylétisme (tribalisme, ethnicisme, nationalisme),
qui place I’idée nationale au-dessus de 1'unité de foi. A cette défense de la
conception universelle de I’Eglise se mélait tout de méme un certain sentiment
d’hellénisme bafoué, méme si le droit canon était formellement du coté du
patriarcat. La condamnation demeura sans effet pratique; I’Eglise bulgare, pour
schismatique qu’elle fiit, se développa comme ses soeurs de Grece, de Serbie et
de Roumanie. Son autocéphalie fut reconnue en 1945 dans les limites
territoriales précises de I’Etat bulgare.

Par la suite, au XXe siécle, des intellectuels «traditionalistes», surtout en
Roumanie, réagirent contre la modernisation forcée sur un modeéle occidental.
Ils exprimaient un sentiment de vulnérabilité, mais aussi la déception de voir
I’Eglise réduite a4 n’étre qu’une agence du gouvernement. Ils firent de
’orthodoxie le rempart d’un patrimoine rural idéalisé — recours a une forme
culturelle destinée a préserver un mode de vie spécifique plutét qu’une
inspiration chrétienne cecuménique. L’orthodoxie était déformée pour épouser
leurs peurs et leurs insatisfactions, transformée en banniére nationaliste, utilisée
par des mouvements profanes comme elle I’était par des gouvernements. Les
propositions lancées par le patriarcat cecuménique aux Eglises de se consulter et
de s’adapter a un monde désormais sans Sultan et sans Tsar restérent sans effet.



356 STEVAN K. PAVLOWITCH

L’ecclésiologie orthodoxe continua d’en souffrir, et I’Esprit d’étouffer, pour
reprendre 1’expression du patriarche Bartholomée'.

Tout cela ne fut rien a c6té de I’oppression par les régimes communistes. Les
confessions religieuses furent a tour de réle ou simultanément persécutées,
marginalisées, exploitées. Isolées du monde extérieur, mais aussi les unes des
autres, sans base matérielle et sans soutien international, les églises orthodoxes
furent soumises a I’arbitraire de la violence ou de la récompense. De I'immense
patrimoine spirituel, théologique et liturgique, seul le dernier continua tant bien
que mal a se transmettre dans des sociétés de plus en plus déchristianisées, dans
des couches de plus en plus restreintes de la population, rurales, agées et peu
éduquées.

La liturgie avait toujours ét¢ de grande importance dans le monde orthodoxe.
Elle servait d’instruction chrétienne; le contenu spirituel et sacramentel de ses
rites était essentiel. Elle n’en était pas moins réduite trop souvent a masquer les
fondements de la foi, par la sursacralisation de ses moindres détails, ou la
transformation d’habitudes populaires et familiales en actes sacramentels.

Les seules Eglises 4 avoir échappé au communisme furent les anciens
patriarcats du Proche-Orient, les Eglises de Chypre et de Grece, et celle
—minoritaire— de Finlande. En dépit de toutes les difficultés qui les assaillent, les
anciennes Eglises apostoliques, et surtout Constantinople, ont fait preuve d’une
capacité a survivre et d’un dynamisme surprenant. Chypre, Grece et Finlande
vivent dans des sociétés désormais pleinement «européennes». Le statut des
Eglises de Gréce et de Chypre y perpétue cependant les problémes du XIXe
—dépendance du pouvoir, identification avec la nation, risque d’anémie
spirituelle, réflexes ethniques au lieu de réponses spécifiquement chrétiennes’.

Dans les Balkans communistes comme en Russie, I’Eglise orthodoxe n’était
pas préparée a retrouver la liberté qui venait avec la désintégration du systeme.
Comment pouvait-elle I’étre, tout occupée a survivre dans I’isolement ou elle se
trouvait? La revitalisation de I’orthodoxie n’advint qu’au cours des années
quatre-vingt. Les confessions religieuses avaient attiré ceux qui réagissaient

1. Olivier Clément, «La vérité vous rendra libre»: Entretiens avec le patriarche eecuménique
Bartholomée ler, Editions J. - C. Lattés, Desclée de Brouwer, 1996, p. 104.

2. Le probléme de Chypre a été bien posé par Paschalis Kitromilides, Thanos Veremis et
Costas Carras dans The Orthodox Church in a Changing World (sous la dir. de P. M. Kitromilides
& Th. Veremis), Hellenic Foundation for European and Foreign Policy, Centre for Asia Minor
Studies, Athénes 1998, pp. 12-13 & 34-35.



A PROPOS DE L'EGLISE SERBE 357

contre I’anéantissement du passé et beaucoup de ceux qui pensaient tout
simplement différemment de la pensée unique. Ils y trouvaient soit un réconfort
soit une certaine protection. Toute dissension était favorisée par la politique
occidentale en fonction antisoviétique, y compris le polycentrisme méme
nationaliste. Les conditions qui contribuérent a la revitalisation du religieux
furent aussi celles qui favorisérent le détournement du religieux.

1y eut un mouvement de renaissance spirituelle, particuliérement en Russie
au moment de la perestroika, mais également dans les Balkans. L’Eglise
orthodoxe apparut comme une force d’inspiration a la fois éthique et culturelle,
mais le mouvement exprima souvent davantage un sentiment d’appartenance
collective. L’Eglise avait survécu; elle était meurtrie mais triomphante. Les
institutions confessionnelles n’eurent pas conscience de la délicatesse de leur
mission, surtout dans des régions ou plusieurs traditions religieuses se croisent,
et ou chaque communauté se sentait la plus grande victime d’une crise sociale
sans issue.

L Eglise russe est sortie de plus de 70 ans de persécution, consciente du fait
que ’identité russe avait été sacralisée par I’orthodoxie. Les hommes politiques
ont trouvé bon de faire cas d’elle. Dans ces circonstances, certains prélats et
clercs souhaiteraient faire de I’orthodoxie une idéologie de rechange au
marxisme — une vision autiste de 1’histoire russe pour remplacer un
internationalisme nationalisé. Pour le moins, ils aspirent a retrouver un jour la
position qu’avait l’Eglise sous I’Empire. Leur triomphalisme se manifeste en ce
qu’ils croient que les sacrifices acceptés pour la foi du peuple russe n’ont pas été
en vain, et qu’ils ont démontré la supériorité de cette foi. Les monasteres, ayant
retrouvé un regain de recrues, se tournent vers I’intégrisme. En méme temps, des
divisions qui couvaient depuis longtemps sont apparues au grand jour, reflétant
des tensions nationales et politiques (légalisation de I’Eglise gréco-catholique,
statut de I’Eglise orthodoxe d’Ukraine, retour de ramifications émigrées...).

La redécouverte de I’orthodoxie par les populations serbes de Yougoslavie
fut plus nationaliste que religieuse. Le retour passager de gens qui avaient été
séparés de I'Eglise, qui ne pratiquaient pas, qui ne connaissaient pas leur
religion, méme dans sa manifestation liturgique, fut facilité par le fait que tous
les politiciens nationalistes dans toutes les républiques légitimeérent ainsi leur
role, qu’ils fussent au pouvoir ou dans 1’opposition, s’adressant a des électeurs
étiquetés «catholique», «musulman» ou «orthodoxe». La croissance
vertigineuse du nationalisme fut la cause majeure sinon unique du renouveau
religieux en Yougoslavie, particuliérement dans I’Eglise orthodoxe serbe.



358 STEVAN K. PAVLOWITCH

Meurtrie par la Seconde Guerre mondiale plus que toutes les autres, si elle
ne fut pas ensuite plus persécutée par le régime communiste que les autres
confessions, comme elle se I’'imagine souvent, elle fut certainement trés isolée,
moins soutenue de I’étranger, moins influencée par ce qui s’y passait. Elle fut
aussi plus affectée par la déchristianisation des fidéles, surtout parmi les
populations serbes hors de Serbie qui avaient fourni le gros de ’armée
révolutionnaire de Tito. Elle a di faire face au schisme macédonien (encouragé
par les autorités), au schisme abusivement anticommuniste d’une partie de ses
fideles établis en Amérique et en Australie, et plus récemment aux velléités de
schisme monténégrin — tous les trois d’ordre exclusivement politique.

Depuis la désintégration violente de I’Etat yougoslave, elle s’est retrouvée,
comme les autres Fglises orthodoxes, sans contréle extérieur pour lui serrer la
bride, méme sans discipline collégiale intérieure. Une fois supprimé le carcan
politique, certains évéques se mirent a agir en véritables flibustiers
«autocéphauxy, au point de critiquer publiquement leur propre patriarche.

La déchristianisation avait atteint sa limite vers la fin des années soixante-
dix. Le patrimoine de I’Eglise avait été le plus souvent réduit a une mythologie
nationale, a un folklore coutumier; son activité pastorale, a la célébration
liturgique. Incapable de faire face au dialogue interconfessionnel, I'Eglise serbe
se voyait comme la proie impuissante de missionnaires «hétérodoxes» qui
s’abattaient sur son troupeau dans une situation de marché et de concurrence
déloyale. Se sentant sur la défensive, elle réagit contre les sous-produits de la
culture occidentale qui fascine les masses en s’identifiant historiquement a la
nation pour exiger la protection du bras séculier — de ce bras qui I’avait
opprimée.

L’essor nationaliste offrait le moyen d’abattre le communisme yougoslave et
d’avancer des droits réprimés ou pergus comme tels. La plus grande partie de la
classe politique s’identifiant avec une des nationalités, les dirigeants se mirent a
soutenir la confession majoritaire de leur groupe pour renforcer leur image de
marque. Marginalisée qu’elle était, la religion fut cyniquement mise au service
de leur nationalisme par les politiciens athées, les media, les intellectuels. De
nombreux prétres, parmi les plus conservateurs (en politique comme en
religion), mais aussi parmi les plus jeunes, étaient prédisposés a considérer tout
cela d’un oeil favorable, préts a en profiter. Aveuglés par les feux de la rampe
auxquels ils n’étaient pas habitués, ils répondirent avec enthousiasme, en
donnant leur soutien aux partis, de gouvernement ou d’opposition, dans la
mesure ou ceux-ci offraient I’espoir de réaliser leurs aspirations — d’un retour a



A PROPOS DE L’EGLISE SERBE 359

une position visible et respectée sinon dominante. En 1’absence d’autres
candidats, I’Eglise orthodoxe serbe se proclama protectrice de la nation serbe a
travers toute la fédération, mais il n’y eut pas pour autant de ligne ou d’attitude
unique. Dans une grande mesure, ces prises de positions, pleines de
contradictions, étaient le résultat des événements hors de Serbie ainsi que des
manipulations du régime de Milosévic et des partis politiques.

Le renouveau religieux fut la conséquence et non la cause de la montée du
nationalisme. Au fur et a mesure du déroulement des guerres de la désintégration
yougoslave, s’il y eut d’une part un engagement accru de hautes personnalités
des trois confessions majeures pour la cause de leur communauté ethnique, il y
eut aussi un certain refroidissement envers les politiques respectives des
gouvernants de Belgrade et de Zagreb. Les dirigeants politiques, meilleurs
manipulateurs, furent ceux qui tirérent le plus grand profit des alliances
temporaires entre «le trone et I’autel» (pour ne pas parler de celles entre «le sabre
et le goupillony). La rencontre entre le phylétisme de I’Eglise serbe et le
nationalisme du régime «socialiste» de Milosévic ne fut pas durable.

Si la montée du nationalisme ne fut pas le fait de I’Eglise, qui d’ailleurs
n’embrassa pas toutes ses manifestations, elle le légitima. La religion valida
des mythes de mémoire collective afin de renforcer I’importance du réle de
1’Eglise comme défenseur de la nation. Des symboles religieux ont été utilisés
impunément par certains partis, mouvements et milices. L’option nationaliste
est le fait d’un petit nombre d’évéques, qui, tout en accusant d’intégrisme les
autres confessions, se tournent vers le passé, rejettent tout humanisme comme
menant a I’athéisme pour finir dans le nihilisme, et pronent un retour aux
racines de la collectivité. Cette option offre des modeéles reposant sur un passé
mort, voire un faux passé. Par sa fusion constante et apocalyptique du passé et
du présent, elle se refuse a affronter la réalité du présent et encore moins
’avenir. )

Le patriarche Paul, octogénaire monacal, homme d’Eglise, de priére et de
dialogue, sans compréhension du politique, de la modernité et du pluralisme, est
toujours en retard par rapport aux événements. L’ensemble de 1’épiscopat
soutient la cause de I’autodétermination non-violente des Serbes, mais aussi leur
droit de se protéger et de se défendre. Il est porté a douter des accusations
d’atrocités commises par eux, alors qu’il accepte toutes les accusations contre
les «autresy. Il s’est limité a dénoncer les crimes commis au cours de ces guerres
en termes généraux. Il n’a pas condamné explicitement les crimes commis par



360 STEVAN K. PAVLOWITCH

des Serbes au nom de cette autodéfense, les bombardements des villes, la
destruction des édifices des autres cultes, les prétres qui ont milité ouvertement’.

La religion n’a été qu’un camouflage’. Dans ces conditions, il ne faut pas
surestimer le pouvoir des chefs des communautés religieuses a freiner les
extrémistes, ni sous-estimer la difficulté qu’ils éprouvent de critiquer ceux qu’ils
pergoivent comme leurs défenseurs pour avoir maltraité ceux qu’ils pergoivent
comme les menagant. L.’épiscopat serbe n’en porte pas moins la responsabilité
de n’avoir pas dénoncé sans ambiguité la violence commise par des Serbes qui
se disent orthodoxes.

Dans les pays ou la longue domination communiste a déchristianisé a un point
que I’on soupgonne difficilement en Occident, un nationalisme forcené s’est
développé qui a pris ’allure d’une religion et repris tout un folklore religieux.
Sa haine de I’Occident pourri et dominateur (dans le cas orthodoxe), ou de
I’Orient barbare et conquérant (dans le cas catholique), I’améne parfois a
réhabiliter en partie d’autres totalitarismes.

A I'aube du XXle siécle cet essor du nationalisme suscite dans l’Eglise
orthodoxe un intégrisme de base qui légitime les theses xénophobes répandues
dans une société ou, paradoxalement, la position méme du clergé a été détruite
et I'Eglise a perdu tout rayonnement. Séparée du monde, en Russie, en
Roumanie, en Bulgarie et encore plus dans les pays yougoslaves, l’Eglise
orthodoxe tend a s’enfermer. Affaiblie par des divisions internes, elle est obsédée
par I’idée qu’elle vit entourée d’ennemis, dans un univers ou le sens du dialogue
et le respect de I’autre sont remplacés par le lien rassurant entre la nation
souffrante en ce monde et la nation sainte dans I’autre monde. En 1’absence d’une
intelligentsia chrétienne orthodoxe, ces idées sont le produit de I’imagination de
semi-intellectuels paranoiaques qui se refugient dans 1’autosuffisance par
sentiment d’infériorité.

A Taube d’un autre millénaire du christianisme, ou I'Europe entiére, plus

3. A la fin, ¢’est pourtant I’Eglise serbe qui est sortie des guerres avec des diocéses entiers
démunis de clergé et presque sans fidéles. En retirant le clergé des territoires qui, en dehors de ce
qui restait de la République Fédérale de Yougoslavie, n’étaient pas tenus par un pouvoir politique
et militaire serbe, I’Eglise semblait vouloir reprendre le principe de la Paix d’Augsbourg de 1555
qui homogénéisait I"appartenance confessionnelle formelle de la population a celle du pouvoir.

4. Paul Mojzes, «The Camouflaged Role of Religion in the War in B & H» in Religion and the
War in Bosnia (sous la dir. de P. Mojzes), The American Academy of Religion, Scholars Press,
1998.



A PROPOS DE L'EGLISE SERBE 361

particuliérement celle qui tente de se relever des ruines du communisme, a
besoin d’un renouveau spirituel, I’Eglise orthodoxe en Russie et dans les
Balkans risque de devenir musée ou mausolée si ses prélats, ses intellectuels, ses
fideles ne se posent pas des questions fondamentales au sujet de son role dans la
société. Le probleme ne concerne pas que 1’orthodoxie, méme si I’Eglise
catholique posséde ’avantage de contacts et de soutiens extérieurs qui
I’empéchent de vivre en vase clos, d’un centre et d’une discipline qui peuvent
serrer la bride aux hierarchies locales.

11 s’agit de revoir les liens de I’Eglise et du politique sous toutes ses formes
dans une partie de I’Europe ot I’Eglise est, pour des raisons historiques, I’Eglise
d’Orient, dont les problémes actuels découlent de la domination ottomane, du
despotisme impérial russe, du nationalisme et du communisme, bien plus que de
I’«orthodoxie». Orthodoxes et non-orthodoxes se doivent de se demander ce qui
est «orthodoxe». Est-ce tout ce qui a été fait, y compris les crimes, par des gens
qui se réclamaient de 1’orthodoxie? En I’absence d’une réflexion sur I’apport
spécifiquement orthodoxe a la pensée politique au XXe siécle, le préjugé,
souvent exprimé, que I’orthodoxie est liée a une conception politique autoritaire,
n’est qu’une opinion adoptée sans examen a partir d’indices qu’on interprete,
comme s’il n’y avait pas eu de régimes politiques autoritaires, voire totalitaires,
qui se réclamaient du catholicisme, ou de régimes démocratiques en pays de
tradition orthodoxe.

Il faut revoir d’anciennes aspirations surtout catholiques a «convertir» la
Russie, une certaine conviction surtout anglo-saxonne et protestante que
I’orthodoxie est, encore plus que le catholicisme, une religion de croyances
superstitieuses, et les préjugés inavoués de tant d’observateurs irréligieux que
toute religion pratiquée en public est nuisible.

Dans la crise de confiance et d’identité que traversent avec plus ou moins
d’intensité les sociétés postcommunistes, les modeles idéologiques des vieux
systémes demeurent. L’identité religieuse a perdu sa signification religieuse.
Tout en demeurant une fagon de vivre traditionnelle, elle fait partie d’un
enchevétrement de caractéristiques de la collectivité. «Souvent I’orthodoxie est
devenue ciment d’une appartenance... On se dit orthodoxe (en précisant aussitot
la nationalité) mais on ne sait guére qu’on est chrétien. On peut méme se dire
orthodoxe tout en étant athée»’, dans un monde qui ressent douloureusement que
I’Etat au XXe siécle n’a pas été capable de protéger I'imaginaire national (a plus

5. Comme le constate le patriarche Bartholomée dans ses entretiens avec Olivier Clément:
p. 190.



362 STEVAN K. PAVLOWITCH

forte raison ses populations) contre les menaces extérieures et intérieures.

Tout est désormais a refaire, alors que tout repére a disparu et que reste le
sentiment instinctif d’appartenance a une collectivité vidée de son contenu
spirituel. Le défi prophétique pour les chefs d’Eglise dans les Balkans, 13 ot les
identités coincident, est de montrer que la religion, source de paix, peut parer au
nationalisme, a cause plut6t qu’en dépit de ses affinités avec I’ethnie. Ce monde
qui n’a pas connu la laicité au sens frangais, a désormais grand besoin d’une
authentique laicité ot I’on entend parler des Ecritures et des Péres, de I'immense
patrimoine spirituel et culturel de I’orthodoxie. Le défi pour I’Eg]ise est de se
débarrasser des roles dépassés de rivale, d’associée ou d’auxiliaire du politique,
afin de fournir non pas une idéologie de remplacement au politique, mais une
dimension spirituelle par son exemple, par son enseignement. Il est d’offrir, par
sa voix critique et prophétique, une direction morale qui pousse a la
reconstruction d’une identité nationale au sein d’une identité européenne dont la
composante orthodoxe est inséparable.


http://www.tcpdf.org

