- Publishing

AeAtio Kévtpou MiKpaolatikwv Znoudwyv

T6p. 13 (1999)

KENTPO MIKPAZIATIK OGN ETTOY AQN
KAAKOYN METAAATON AKAAHMIAY AGHNON
TAPYTEZ: Mianm e ‘Cherifio; MEPATE

AEATIO

KENTPOY MIKPAZIATIKON ZTTOYAQN

TOMOE AEKATOE TPITOE

Le pouvoir politique et les religions dans les
Balkans

Asterios Argyriou

doi: 10.12681/deltiokms.153

ABHNA 1990 KK}

BiBALoypagikn avagopa:

Copyright © 2015, Asterios Argyriou

Adela xpriong Creativ mmons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Argyriou, A. (1999). Le pouvoir politique et les religions dans les Balkans. AeAtio Kevtpou Mikpaotatikwy Zmoudwy,
13, 363-366. https://doi.org/10.12681/deltiokms.153

https:/epublishing.ekt.gr | e-Ek86tng: EKT | MpéoBaon: 22/01/2026 19:02:12



ASTERIOS ARGYRIOU

LE POUVOIR POLITIQUE ET LES RELIGIONS DANS LES BALKANS

Je me suis souvent posé la question de savoir si le précept évangélique «Rendez
a César ce qui est & César et a Dieu ce qui est a Dieu» est un précept applicable
dans notre région balkanique. En fait, pour me donner une réponse a cette
question, je me dois d’abord savoir ce qui appartient a César et ce qui appartient
a Dieu dans ce cas bien précis.

A une époque déja trés lointaine, le pouvoir politique byzantin, pour se
soumettre les peuples slaves des Balkans, leur avait envoyé des missionnaires.
Christianisés et munis d’une écriture, ceux-ci se créérent, dans le sillage
politique, religieux et culturel de I’Empire, une histoire et une culture nouvelles
et se forgérent une nouvelle conscience identitaire qui les poussera bientdt vers
la création d’états, d’empires et d’Eglises orthodoxes indépendants au détriment
des Byzantins.

Puis sont venus les Turcs ottomans qui détruisirent I’empire chrétien d’Orient
et soumirent a leur pouvoir la presque totalité des peuples orthodoxes des
Balkans. Cette soumission avait un caractére foncierement religieux. Les
musulmans étaient les maitres, les citoyens de plein droit, tandis que les chrétiens
se voyaient octroyer un statut de citoyens de seconde catégorie avec peu de droits
et un nombre considérable d’obligations humiliantes et avilissantes. Il n’y avait
qu’une seule échappatoire, adhérer a la religion des maitres pour pouvoir accéder
a la citoyenneté musulmane.

De longs siécles durant, la religion va donc jouer le role le plus déterminant
dans le développement des mentalités et des cultures, dans la formation des



364 ASTERIOS ARGYRIOU

consciences et des identités. La religion orthodoxe, véhiculée a travers une
structure ecclésiastique que le pouvoir ottoman avait voulue ou tolérée, sera ce
mortier qui cimentera trés solidement 1’asservissement commun et les
souffrances multiples, matérielles et spirituelles, des peuples orthodoxes
balkaniques. Dans un premier temps, une conscience tres forte verra le jour et se
développera, la conscience de former une nation cohérente et solidaire, la nation
des orthodoxes face a la nation des musulmans et a celle des Latins, ou bien la
nation des fideles face a celle des infidéles et a celle des hérétiques. Et ce sera
cette conscience, profondément religieuse et exempte de tout autre
différenciation, qui sera la force motrice de leur devenir et de leur résistance a
toutes les formes d’aliénation et de reniement. Les revendications aux droits a la
différence ethnique, culturelle et linguistique n’y sont certes pas absentes, mais
elles n’interférent que faiblement dans I’évolution générale de I’orthodoxie
balkanique. Leur rdle sera prépondérant a partir de la fin du XVIlle siécle, avec
la pénétration dans le systéme éducatif orthodoxe des idées politiques des
Lumiéres européennes et de la Révolution frangaise.

Mais a ce moment également, moment déterminant pour le devenir des
peuples balkaniques, la religion orthodoxe jouera son réle primordial. Devenue
orthodoxie nationale et parfois méme nationaliste, elle insufflera, inspirera,
portera dans ses bras, marquera de son sceau les revendications a I’indépendance
et a I’identité nationale, culturelle, linguistique, territoriale etc. La création des
états balkaniques nationaux allait de pair avec la création des Eglises nationales,
le création d’Eglises nationales autocéphales ou de patriarcats nationaux. Si le
patriarcat de Moscou avait été créé, en 1593, dans le but de sauvegarder ”intérét
commun a I’ensemble du monde orthodoxe asservi, les Eglises balkaniques
autocéphales ou patriarcales du XIXe si¢cle doivent leur création au seul critére
de I'intérét national. L’Eglise avait soutenu le peuple orthodoxe durant toute la
période de son asservissement, avait souffert avec lui, I’avait protégé, guidé,
nourri spirituellement et culturellement, ’avait encouragé dans ses luttes,
combattu avec lui les armes a la main. Des lors, comment pouvait-elle se
désolidariser de son peuple ou étre abandonnée par lui au moment ou celui-ci
¢tait sur le chemin de recouvrer son indépendance, sa dignité et son existence
propre? Ainsi donc I’orthodoxie va devenir une orthodoxie nationale, elle sera
partie prenante dans 1’aventure de la formation des états indépendants, elle en
sera I’une de leurs forces constitutives et constituantes. En effet, aucune histoire,
aucune culture, aucune langue nationale balkanique ne saurait se soustraire a
I’action sur elle de lareligion, en premier lieu de la religion orthodoxe mais aussi



LE POUVOIR POLITIQUE ET LES RELIGIONS DANS LES BALKANS 365

de I’islam et du catholicisme pour certaines de nos régions. Il n’existe aucune
frange de la vie, de la création et des aspirations des peuples et des états
balkaniques qui ne porte profondément gravé sur son coeur et sur son ame le
sceau de la religion. Ce ne sont donc pas seulement les édifices du culte, ’art
sacré, I’histoire ecclésiastique de chacune de nos contrées qui portent sur eux
cette empreinte, c’est notre étre méme dans sa totalité. Dans ce cas, comment
pouvoir distinguer ce qui appartient a César et ce qui appartient a Dieu? Ainsi,
jereviens au début de mon propos.

Mais je vais laisser a d’autres le domaine de César et m’appliquerai a faire
quelques réflexions a propos du domaine de Dieu. Car il est évident qu’a Dieu
revient en premier lieu la foi des hommes, la révélation sur laquelle cette foi est
fondée, les principes qui commandent la pratique consciente et éclairée de cette
foi dans le devenir historique et la vie quotidienne des peuples et des individus.
Or la foi nour enseigne (la foi orthodoxe aussi bien que la foi musulmane ou
catholique) que Dieu créa I’homme et le chargea de la mission d’étre le vicaire,
le gérant de sa création; que le Dieu Créateur envoie le soleil, la pluie et tous ses
bienfaits a tous les hommes, aux bons comme aux méchants, a ses fidéles
serviteurs comme aux rebelles a la révélation de sa volonté; qu’il désire le salut
de tous les hommes; que I’épanouissement (le salut) de I’homme dans la totalité
de sa personne a besoin d’une nourriture non seulement spirituelle mais aussi
matérielle; que tout homme, qui que ce soit, le fidéle comme I’infidéle, a droit &
la vie, au respect de la dignité et de I’intégrité de sa personne, le droit d’habiter
la terre que Dieu a créée pour lui et sur laquelle il est établi, de jouir des bienfaits
de son Créateur, d’avoir sa foi propre et la possibilité de la pratiquer librement
et sans entraves, d’appartenir sans préjudices a la communauté ethnique,
culturelle, linguistique et religieuse dans laquelle il est né et élevé ou bien qu’il
se serait choisie.

Les religions, les Eglises, les communautés religieuses et les individus qui se
réclament de Dieu doivent, en premier lieu et avant tout, sauvegarder, défendre
et appliquer précisement ces principes fondamentaux de leur foi religieuse; ils
doivent savoir distinguer ce qui est a César et ce qui est a Dieu. Or a Dieu
appartient ’homme dans toute sa dimension et quelle que soit son appartenance
religieuse, ethnique, culturelle ou linguistique. C’est donc I’homme que les gens
de la religion doivent rendre a Dieu. Et ils le rendront a Dieu, son Créateur, en
défendant son droit a la vie, au respect de sa dignité personnelle. Plutét que de
se lier a César ou de s’identifier a lui, les hommes de Dieu doivent défendre et
appliquer la volonté de Dieu. Une Eglise nationale ou une communauté



366 ASTERIOS ARGYRIOU

religieuse particuliaire ne saurait prétendre appartenir a Dieu et agir en son nom,
si elle se complaisait 4 la défense des droits des hommes de son Eglise ou de sa
communauté uniquement, aussi légitime qu’elle puisse paraitre parfois une telle
attitude; elle ne saurait se réclamer du Dieu de I’amour, du Pére de tous les
hommes, si, au nom des droits légitimes d’une communauté déterminée, elle
acceptait de se voir nier aux autres communautés et aux autres hommes ces
mémes droits. César appartient peut-étre a un peuple, & une communauté, a un
territoire, a une histoire particuliére; Dieu est le Créateur et le Pére commun de
tous les hommes. Les religions et les Eglises qui se réclament de ce Dieu doivent
rendre a Dieu ce qui lui appartient, si elles ne veulent pas faillir & leur mission et
a leur vocation, quoi que cela puisse leur cotter dans leurs rapports toujours
difficiles et conflictuels avec César, le Prince de ce monde.

Sidonc César se décide de porter atteinte a la vie ou a I’intégrité, au bien-étre
matériel ou spirituel d’un individu, d’une communauté, d’un peuple, parce qu’ils
revendiquent une autre identité ethnique, linguistique, culturelle ou religieuse ou
se réclament d’une autre idéologie, les hommes de religion doivent prendre la
défense et chercher a adoucir les souffrances des enfants de Dieu atteints dans
leur personne ou leurs biens a cause de leur différence, au nom justement de leur
droit a la différence; prendre la défense de la misére contre I’opulence
opprimante, des minorités faibles contre les majorités puissantes, du musulman,
du chrétien, du Turc, du Grec, du Serbe, de I’ Albanais, lorsque César I’opprime,
le persécute, le prive de ses biens et de ses droits a cause de sa différence, quelle
que soit celle-ci. La religion ne saurait en aucun cas étre I’épée dans la main de
César, servir d’alibi aux ambitions politiques d’un Etat, d’une communauté, d’un
individu, devenir le substrat d’une idéologie quelconque. Une religion ou une
Eglise ne saurait étre considérée comme étant la religion ou I’Eglise d’un Etat
que si elle est capable d’insuffler sur celui-ci le respect des droits inaliénables de
tous les citoyens sans exception. Autrement elle devra entrer en conflit avec le
pouvoir séculier, car elle aura choisi la partie du faible et de I’opprimé. A la
religion, son Royaume n’est pas de ce monde, et lorsqu’elle s’y installe
confortablement, c’est qu’elle a failli a sa mission et a sa vocation.


http://www.tcpdf.org

