
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 13 (1999)

  

 

  

  Le pouvoir politique et les religions dans les
Balkans 

  Asterios Argyriou   

  doi: 10.12681/deltiokms.153 

 

  

  Copyright © 2015, Asterios Argyriou 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Argyriou, A. (1999). Le pouvoir politique et les religions dans les Balkans. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 
13, 363–366. https://doi.org/10.12681/deltiokms.153

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 19:02:12



ASTÉRIOS ARGYRIOU

LE POUVOIR POLITIQUE ET LES RELIGIONS DANS LES BALKANS

Je me suis souvent posé la question de savoir si le précept évangélique «Rendez 
à César ce qui est à César et à Dieu ce qui est à Dieu» est un précept applicable 
dans notre région balkanique. En fait, pour me donner une réponse à cette 
question, je me dois d’abord savoir ce qui appartient à César et ce qui appartient 
à Dieu dans ce cas bien précis.

A une époque déjà très lointaine, le pouvoir politique byzantin, pour se 
soumettre les peuples slaves des Balkans, leur avait envoyé des missionnaires. 
Christianisés et munis d’une écriture, ceux-ci se créèrent, dans le sillage 
politique, religieux et culturel de l’Empire, une histoire et une culture nouvelles 
et se forgèrent une nouvelle conscience identitaire qui les poussera bientôt vers 
la création d’états, d’empires et d’Églises orthodoxes indépendants au détriment 
des Byzantins.

Puis sont venus les Turcs ottomans qui détruisirent l’empire chrétien d’Orient 
et soumirent à leur pouvoir la presque totalité des peuples orthodoxes des 
Balkans. Cette soumission avait un caractère foncièrement religieux. Les 
musulmans étaient les maîtres, les citoyens de plein droit, tandis que les chrétiens 
se voyaient octroyer un statut de citoyens de seconde catégorie avec peu de droits 
et un nombre considérable d’obligations humiliantes et avilissantes. Il n’y avait 
qu’une seule échappatoire, adhérer à la religion des maîtres pour pouvoir accéder 
à la citoyenneté musulmane.

De longs siècles durant, la religion va donc jouer le rôle le plus déterminant 
dans le développement des mentalités et des cultures, dans la formation des



364 ASTÉRIOS ARGYRIOU

consciences et des identités. La religion orthodoxe, véhiculée à travers une 
structure ecclésiastique que le pouvoir ottoman avait voulue ou tolérée, sera ce 
mortier qui cimentera très solidement l’asservissement commun et les 
souffrances multiples, matérielles et spirituelles, des peuples orthodoxes 
balkaniques. Dans un premier temps, une conscience très forte verra le jour et se 
développera, la conscience de former une nation cohérente et solidaire, la nation 
des orthodoxes face à la nation des musulmans et à celle des Latins, ou bien la 
nation des fidèles face à celle des infidèles et à celle des hérétiques. Et ce sera 
cette conscience, profondément religieuse et exempte de tout autre 
différenciation, qui sera la force motrice de leur devenir et de leur résistance à 
toutes les formes d’aliénation et de reniement. Les revendications aux droits à la 
différence ethnique, culturelle et linguistique n’y sont certes pas absentes, mais 
elles n’interfèrent que faiblement dans l’évolution générale de l’orthodoxie 
balkanique. Leur rôle sera prépondérant à partir de la fin du XVIIIe siècle, avec 
la pénétration dans le système éducatif orthodoxe des idées politiques des 
Lumières européennes et de la Révolution française.

Mais à ce moment également, moment déterminant pour le devenir des 
peuples balkaniques, la religion orthodoxe jouera son rôle primordial. Devenue 
orthodoxie nationale et parfois même nationaliste, elle insufflera, inspirera, 
portera dans ses bras, marquera de son sceau les revendications à l’indépendance 
et à l’identité nationale, culturelle, linguistique, territoriale etc. La création des 
états balkaniques nationaux allait de pair avec la création des Églises nationales, 
le création d’Églises nationales autocéphales ou de patriarcats nationaux. Si le 
patriarcat de Moscou avait été créé, en 1593, dans le but de sauvegarder l’intérêt 
commun à l’ensemble du monde orthodoxe asservi, les Églises balkaniques 
autocéphales ou patriarcales du XIXe siècle doivent leur création au seul critère 
de l’intérêt national. L’Église avait soutenu le peuple orthodoxe durant toute la 
période de son asservissement, avait souffert avec lui, l’avait protégé, guidé, 
nourri spirituellement et culturellement, l’avait encouragé dans ses luttes, 
combattu avec lui les armes à la main. Dès lors, comment pouvait-elle se 
désolidariser de son peuple ou être abandonnée par lui au moment ou celui-ci 
était sur le chemin de recouvrer son indépendance, sa dignité et son existence 
propre? Ainsi donc l’orthodoxie va devenir une orthodoxie nationale, elle sera 
partie prenante dans l’aventure de la formation des états indépendants, elle en 
sera l’une de leurs forces constitutives et constituantes. En effet, aucune histoire, 
aucune culture, aucune langue nationale balkanique ne saurait se soustraire à 
l’action sur elle de la religion, en premier lieu de la religion orthodoxe mais aussi



LE POUVOIR POLITIQUE ET LES RELIGIONS DANS LES BALKANS 365

de l’islam et du catholicisme pour certaines de nos régions. Il n’existe aucune 
frange de la vie, de la création et des aspirations des peuples et des états 
balkaniques qui ne porte profondément gravé sur son coeur et sur son âme le 
sceau de la religion. Ce ne sont donc pas seulement les édifices du culte, l’art 
sacré, l’histoire ecclésiastique de chacune de nos contrées qui portent sur eux 
cette empreinte, c’est notre être même dans sa totalité. Dans ce cas, comment 
pouvoir distinguer ce qui appartient à César et ce qui appartient à Dieu? Ainsi, 
je reviens au début de mon propos.

Mais je vais laisser à d’autres le domaine de César et m’appliquerai à faire 
quelques réflexions à propos du domaine de Dieu. Car il est évident qu’à Dieu 
revient en premier lieu la foi des hommes, la révélation sur laquelle cette foi est 
fondée, les principes qui commandent la pratique consciente et éclairée de cette 
foi dans le devenir historique et la vie quotidienne des peuples et des individus. 
Or la foi nour enseigne (la foi orthodoxe aussi bien que la foi musulmane ou 
catholique) que Dieu créa l’homme et le chargea de la mission d’être le vicaire, 
le gérant de sa création; que le Dieu Créateur envoie le soleil, la pluie et tous ses 
bienfaits à tous les hommes, aux bons comme aux méchants, à ses fidèles 
serviteurs comme aux rebelles à la révélation de sa volonté; qu’il désire le salut 
de tous les hommes; que l’épanouissement (le salut) de l’homme dans la totalité 
de sa personne a besoin d’une nourriture non seulement spirituelle mais aussi 
matérielle; que tout homme, qui que ce soit, le fidèle comme l’infidèle, a droit à 
la vie, au respect de la dignité et de l’intégrité de sa personne, le droit d’habiter 
la terre que Dieu a créée pour lui et sur laquelle il est établi, de jouir des bienfaits 
de son Créateur, d’avoir sa foi propre et la possibilité de la pratiquer librement 
et sans entraves, d’appartenir sans préjudices à la communauté ethnique, 
culturelle, linguistique et religieuse dans laquelle il est né et élevé ou bien qu’il 
se serait choisie.

Les religions, les Églises, les communautés religieuses et les individus qui se 
réclament de Dieu doivent, en premier lieu et avant tout, sauvegarder, défendre 
et appliquer précisément ces principes fondamentaux de leur foi religieuse; ils 
doivent savoir distinguer ce qui est à César et ce qui est à Dieu. Or à Dieu 
appartient l’homme dans toute sa dimension et quelle que soit son appartenance 
religieuse, ethnique, culturelle ou linguistique. C’est donc l’homme que les gens 
de la religion doivent rendre à Dieu. Et ils le rendront à Dieu, son Créateur, en 
défendant son droit à la vie, au respect de sa dignité personnelle. Plutôt que de 
se lier à César ou de s’identifier à lui, les hommes de Dieu doivent défendre et 
appliquer la volonté de Dieu. Une Église nationale ou une communauté



366 ASTÉRIOS ARGYRIOU

religieuse particuliaire ne saurait prétendre appartenir à Dieu et agir en son nom, 
si elle se complaisait à la défense des droits des hommes de son Église ou de sa 
communauté uniquement, aussi légitime qu’elle puisse paraître parfois une telle 
attitude; elle ne saurait se réclamer du Dieu de l’amour, du Père de tous les 
hommes, si, au nom des droits légitimes d’une communauté déterminée, elle 
acceptait de se voir nier aux autres communautés et aux autres hommes ces 
mêmes droits. César appartient peut-être à un peuple, à une communauté, à un 
territoire, à une histoire particulière; Dieu est le Créateur et le Père commun de 
tous les hommes. Les religions et les Eglises qui se réclament de ce Dieu doivent 
rendre à Dieu ce qui lui appartient, si elles ne veulent pas faillir à leur mission et 
à leur vocation, quoi que cela puisse leur coûter dans leurs rapports toujours 
difficiles et conflictuels avec César, le Prince de ce monde.

Si donc César se décide de porter atteinte à la vie ou à l’intégrité, au bien-être 
matériel ou spirituel d’un individu, d’une communauté, d’un peuple, parce qu’ils 
revendiquent une autre identité ethnique, linguistique, culturelle ou religieuse ou 
se réclament d’une autre idéologie, les hommes de religion doivent prendre la 
défense et chercher à adoucir les souffrances des enfants de Dieu atteints dans 
leur personne ou leurs biens à cause de leur différence, au nom justement de leur 
droit à la différence; prendre la défense de la misère contre l’opulence 
opprimante, des minorités faibles contre les majorités puissantes, du musulman, 
du chrétien, du Turc, du Grec, du Serbe, de T Albanais, lorsque César l’opprime, 
le persécute, le prive de ses biens et de ses droits à cause de sa différence, quelle 
que soit celle-ci. La religion ne saurait en aucun cas être l’épée dans la main de 
César, servir d’alibi aux ambitions politiques d’un État, d’une communauté, d’un 
individu, devenir le substrat d’une idéologie quelconque. Une religion ou une 
Église ne saurait être considérée comme étant la religion ou l’Église d’un État 
que si elle est capable d’insuffler sur celui-ci le respect des droits inaliénables de 
tous les citoyens sans exception. Autrement elle devra entrer en conflit avec le 
pouvoir séculier, car elle aura choisi la partie du faible et de l’opprimé. A la 
religion, son Royaume n’est pas de ce monde, et lorsqu’elle s’y installe 
confortablement, c’est qu’elle a failli à sa mission et à sa vocation.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

