
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 20 (2017)

  

 

  

  Ἀνατολὴ καὶ «Ἀνατολία» τὴν ἐποχὴ τῶν
Σταυροφοριῶν 

  Ευάγγελος Χρυσός   

  doi: 10.12681/deltiokms.26122 

 

  

  Copyright © 2021, Ευάγγελος Χρυσός 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Χρυσός Ε. (2021). Ἀνατολὴ καὶ «Ἀνατολία» τὴν ἐποχὴ τῶν Σταυροφοριῶν. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών
Σπουδών, 20, 49–62. https://doi.org/10.12681/deltiokms.26122

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 10:58:43



Ευάγγελος Χρυσός

Ανατολή και «Ανατολία»
την Εποχή των Σταυροφοριών1

Σ ε αυτό το σύντομο δοκίμιο προς διερεύνηση τίθεται το εξής ζήτημα: Πώς 
ανταποκρίθηκε το Βυζάντιο στην αδήριτη πραγματικότητα του κλεισί-

ματος του ορίζοντά του και της διακοπής των οδών που το συνέδεαν με την 
Ανατολή, που συντελέστηκε μετά την ήττα στη μάχη του Μαντζικέρτ το 1071, 
μια πραγματικότητα την οποία επέβαλε η εγκατάσταση των Σελτζούκων και 
των τουρκομανικών νομαδικών φύλων στη Μικρά Ασία; Σημειώνω ότι έγκυρες 
πληροφορίες για τη διαπραγμάτευση αυτού του θέματος μπορεί να αντλήσει 
κανείς ευχερώς από το σημαντικό, θα έλεγα κλασικό, βιβλίο Η παρακμή του 
μεσαιωνικού Ελληνισμού στη Μικρά Ασία του καθηγητού Σπύρου Βρυώνη.2

1. Σε μια επιστημονική συνάντηση με γενικό θέμα προβληματισμού τούς Έλληνες 
στους δρόμους της Ανατολής, με ανοιχτά τα σύνορα, τόσο τα χρονικά (από τον Μεγα- 
λέξανδρο έως σήμερα) όσο και τα γεωγραφικά (από τη Μακεδονία μέχρι την Αίγυπτο 
και την Αραβική χερσόνησο, προς την Ινδία αλλά και προς την Κίνα), που συνήλ-
θε στη Θεσσαλονίκη τον Νοέμβριο του 2004, επέλεξα να διαπραγματευθώ ένα ίσως 
υπερβολικά εξειδικευμένο, αλλά χρήσιμο θέμα για την κατανόηση της ιστορίας της 
Μικράς Ασίας. Το κείμενο εκείνης της εισήγησης θα έμενε αδημοσίευτο αν δεν με πα- 
ρότρυνε ο συνάδελφος Πασχάλης Κιτρομηλίδης να το αποθέσω στη φιλόξενη αγκάλη 
του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών. Τον ευχαριστώ.

2. Speros Vryonis, Jr., The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the 
Process of Islamization from the Eleventh through the Fifteenth century, Berkeley 
1971, ελληνική μετάφραση Κάτιας Γαλαταριώτου, Η παρακμή του μεσαιωνικού Ελληνι-
σμού της Μικράς Ασίας και η διαδικασία του εξισλαμισμού – 11ος έως 15ος αιώνας, Αθή-
να 2000. Πρβλ. Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, «Ο εξισλαμισμός της Μικράς Ασίας και οι 
ιστορικές καταβολές των ελληνοτουρκικών σχέσεων», Μικρασιατικά Χρονικά 16 (1975), σσ. 
318-337, και Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, «Για την ελληνική μετάφραση του βιβλίου του 
Σπύρου Βρυώνη», Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών 13 (1999-2000), σσ. 373-377. 

Πέραν αυτής της βασικής μονογραφίας, και άλλες σχετικές μελέτες του ιδίου ερευ- 
νητού έχουν περιληφθεί στους τόμους Byzantium: Its Internal History And Rela-



50	 Ευαγγελοσ Χρυσοσ

Στον τίτλο αυτού του δοκιμίου διακρίνω μεταξύ των όρων Ανατολή και 
Ανατολία – ίσως θα ήταν σαφέστερο να διακρίνω μεταξύ Μικράς Ασίας και 
Ανατολίας. Όπως είναι γνωστό, από την αρχαιότητα δόκιμος είναι ο γεω-
γραφικός όρος Μικρά Ασία και εξίσου δόκιμος είναι ο όρος Ανατολή, ιδίως 
κατά τους βυζαντινούς χρόνους. Αντίθετα, ο όρος Ανατολία στα ελληνικά 
δεν αναφέρεται στα μεσαιωνικά κείμενα,3 είναι νεότευκτος, παρ’ όλον ότι 

tions With The Muslim World: Collected Studies [Variorum Reprints, London 1971] 
και Studies On Byzantium, Seljuks, And Ottomans: Reprinted Studies, Malibu 1981. 
Πολύ σημαντικό είναι και το έργο του The Mechanism of Catastrophe, the Turkish 
Pogrom of September 6-7, 1955 and the Destruction of The Greek Community Of 
Istanbul, New York 2005 [ελληνική μετάφραση Λευτέρη Γιαννουδάκη, Ο μηχανισμός 
της καταστροφής. Το τουρκικό πογκρόμ της 6ης-7ης Σεπτεμβρίου 1955 και ο αφα- 
νισμός της Ελληνικής κοινότητας της Κωνσταντινούπολης, Αθήνα 2007]. Βλ. του ιδίου, 
Byzantine Studies: Essays on the Slavic World and the Eleventh Century, NewYork 
1992, σσ. 125-140, και το αποκαλυπτικό άρθρο του “A personal history of the history 
of the battle of Mantzikert”, στον τόμο Η Βυζαντινή Μικρά Ασία (6ος-12ος αι.), 
Αθήνα 1998, σσ. 225-244. Ο Σπύρος Βρυώνης έχει συλλέξει και ένα πλουσιότατο 
αρχείο πηγών σε πολλές γλώσσες για τη μάχη του Μαντζικέρτ, που προορίζεται να 
ενταχθεί σε μονογραφία με τίτλο “The History of theBattle of Mantzikert”, η οποία 
θα αναδεικνύει την κορυφαία σημασία αυτής της μάχης. Από τη νεότερη βιβλιογραφία 
αξίζει να προστεθούν οι ακόλουθοι τίτλοι: Αλέξης Σαββίδης, Byzantium in the Near 
East. Its relations with the Seljuk Sultanate of Rum in Asia Minor, the Armenians 
of Cilicia and the Mongols, c. A.D. 1192-1237, Θεσσαλονίκη, 1981· J. Chrysostomides, 
“The Byzantine Empire from the Eleventh to the Fifteenth Century”, στον τόμο  
K. Fleet (επιμ.), The Cambridge History of Turkey. 1: Byzantium to Turkey 1071-1453 
[The Cambridge History of Turkey], Cambridge 2009, σσ. 6-50, και Ch. Melville, 
“Anatolia under the Mongols”, στον ίδιο τόμο, σσ. 51-101. Τέλος, πολύ σημαντική είναι 
η πρόσφατη μελέτη του Alexander D. Beihammer, “Defection across the Border of 
Islam and Christianity: Apostasy and Cross-Cultural Interaction in Byzantine-Seljuk 
Relations”, στο Speculum 86 (2011), σσ. 597-651, με ισορροπημένη εκτίμηση του βαθμού 
αλληλεγγύης ή και ώσμωσης μεταξύ των δύο αντίπαλων κόσμων.

3. Ο όρος δεν απαντάται στο Λεξικό της Μεσαιωνικής Ελληνικής Δημώδους Γραμ-
ματείας, 1100-1669, τόμ. Α΄, Θεσσαλονίκη 1969, του Εμμανουήλ Κριαρά. Στο Λεξικό 
της Νέας Ελληνικής Γλώσσας, του Γεωργίου Μπαμπινιώτη, λήμμα Ανατολία, σ. 171, 
αναφέρεται ως «ονομασία της Μικράς Ασίας και κατ’ επέκταση της ασιατικής Τουρκί-
ας». Ο καθηγητής Μπαμπινιώτης, σε συνεργασία με τον ειδικό συνεργάτη του Γιώργο 
Μπάτζιο, με εφοδίασε με περαιτέρω πληροφορίες που οδηγούν προς την ίδια ερμη-
νεία και στο άρθρο τού Alexis Savvides, “A note on the terms rum and Anatolian 
Seljuk and early Ottoman times”, http://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/
deltiokms/article/view/2589/2354, σσ. 95-102.



Ανατολή και «Ανατολία» την Εποχή των Σταυροφοριών	 51

χρησιμοποιείται πια αρκετά συχνά, αλλά καταχρηστικά. Για την ιστορία του 
πράγματος, αξίζει να σημειώσω ότι ο νεολογισμός Ανατολία προέρχεται ως 
αντιδάνειο από τις ευρωπαϊκές γλώσσες, όπου έχουμε τη λέξη Anatolia (εξ ου 
έχουμε το Anatolia College4), προέρχεται δε η λέξη από το τουρκικό Anadolu, 
το οποίο αποτελεί την τουρκική εκφορά της λέξης Ανατολή.5

Ωστόσο, υπάρχει μια μετατόπιση στη σημασία του όρου. Ο όρος Μικρά 
Ασία6 περιέχει την αντίθεση της Μικράς έναντι της Μεγάλης, δηλαδή της 
λοιπής Ασίας, που καλύπτει όλη την απέραντη ανατολική Ήπειρο. Όπως 
δείχνουν πολλά παραδείγματα όμοιων αντιθετικών όρων, όπως Μικρά Σκυ-
θία, Μικρά Αρμενία, Μικρά Βλαχία, Μεγάλη Βουλγαρία, Μεγάλη Ελλάδα, ο 
προσδιορισμός Μικρά χωροθετεί την ονομαζόμενη περιοχή εντός των συνό-
ρων ή εντός της πολιτικής ή πολιτιστικής περιοχής ελέγχου της Αυτοκρατορί-
ας.7 Για να το πω απλά: Το μικρό είναι δικό μας, το μεγάλο είναι έξω από τον 
ορίζοντα ή τα όριά μας. Με αυτήν την έννοια, η Μικρά Ασία των βυζαντινών 
πηγών είναι η καθ’ ημάς Ασία, η καθ’ ημάς Ανατολή, η μεσογειακή Ασία. 
Πέραν αυτής βρίσκεται η μεγάλη και αχανής Ασία. 

Η σημειολογική αυτή διαφορά χάνεται όταν από τον όρο Μικρά Ασία 
ή και τον όρο Ανατολή περάσουμε στον όρο Anadolu-«Ανατολία». Έστω 
και με τον κίνδυνο κάποιας σχηματοποίησης, που πάντοτε απλουστεύει τα 
πράγματα, θα μπορούσαμε να πούμε ότι η Μικρά Ασία κατά τη σημειολογία 
της είναι χώρα Ελληνίς, ενώ η Anadolu-Ανατολία προϋποθέτει την τουρκι-
κή κατάκτηση και αναφέρεται σε εδάφη που έκτοτε δεν είναι πια ελληνικά.  

4. Η προσπάθεια να διευκρινίσω με στοιχεία από το αρχείο του σχολείου το ιστορικό 
πλαίσιο και το σκεπτικό μέσα στο οποίο επελέγη το όνομα “Anatolia College” δεν 
απέδωσε τα προσδοκώμενα αποτελέσματα. Πάντως, τα στοιχεία συγκλίνουν σε έναν 
συνδυασμό της ανατολής (του ηλίου), όπως εκφράστηκε με την εμβληματική έκφραση 
της σχολής “The Morning Cometh”, και το γεγονός, βέβαια, ότι αρχικά ιδρύθηκε στην 
Ανατολή από Aμερικανούς ιεραποστόλους (το 1886 στη Μερζιφούντα, της περιοχής 
Αμασείας, ύστερα από μια πρώτη περίοδο λειτουργίας στον λόφο Bebek Bogazici του 
Βοσπόρου). Ευχαριστώ την κυρία Ελένη Μουσκεφταροπούλου της Βιβλιοθήκης του 
Κολλεγίου για τη βιβλιογραφική της υποστήριξη.

5. Βλ. τα εκτενή και κατατοπιστικά άρθρα των F. Taeschler και H. Louis υπό το 
λήμμα Anadolu στο The Encyclopaedia of Islam, τόμ. Α΄, Leiden 1986, σσ. 461-481.

6. Πτολεμαίου, Γεωγραφικά 5, 5, 2, και Αρριανού, Αλεξάνδρου Ανάβασις 3, 30, 9.
7. Αυτό το φαινόμενο ανέλυσα στο άρθρο ‘‘Zum Landesnamen Langobardia’’, 

στο Die Langobarden. Herrschaft und Identität, επιμ. W. Pohl – P. Erhart [For- 
schungen zur Geschichte des Mittelalters 9], Wien 2005, σσ. 429-435.



52	 Ευαγγελοσ Χρυσοσ

Η διαφορά αυτή είναι, όπως φαίνεται, ανεπίγνωστη στους δύο σημαντικότε-
ρους ιστορικούς εκείνης της περιόδου, τον Βρυώνη, όπως προανέφερα, και 
τον Claude Cahen, που σχεδόν συγχρόνως με τον Βρυώνη εξέδωσε το πολύ 
σημαντικό βιβλίο Preottoman Turkey (1968).8 Έτσι, ο Βρυώνης χρησιμο-
ποιεί τον όρο Μικρά Ασία για όλη την περίοδο της σταδιακής παρακμής του 
Ελληνισμού, ενώ αντίθετα ο Cahen μέμφεται σε σχετική βιβλιοκρισία του 
τον Βρυώνη για όχι επαρκώς ακριβή γεωγραφική ορολογία σε συνάρτηση με 
τον όρο Anatolia.9 Είναι δε ενδιαφέρον ότι ενώ και ο ίδιος χρησιμοποιεί τον 
όρο αυτόν αδιάκριτα, στη χρήση του όρου από τον Βρυώνη διαβλέπει διά-
θεση ανισόρροπης στόχευσης στην τύχη του Ελληνισμού της Μικράς Ασίας 
–που, βέβαια, είναι ο διακηρυγμένος ήδη από τον τίτλο του βιβλίου στόχος 
του Βρυώνη!– και όχι στη σταδιακή επικράτηση των Τούρκων στην Ανατολία 
πριν από την κατάκτηση των Οθωμανών.

Ίσως επιβάλλεται να παρουσιάσω στην αρχή και εν απολύτω συντομία 
ένα πλαίσιο των ιστορικών γεγονότων. Η μάχη του Μαντζικέρτ του έτους 
1071, αν και από στρατιωτικής πλευράς δεν ήταν ιδιαίτερα σημαντική, είχε 
καταλυτικές συνέπειες στον πολιτικό και στον δημογραφικό χάρτη, στις σχέ-
σεις των δύο αντιμέτωπων δυνάμεων, του Βυζαντίου και των Σελτζούκων, και 
ασφαλώς σφράγισε την τύχη της Μικράς Ασίας. Αυτό συνέβη κυρίως γιατί, 
πέραν από τη συγκροτημένη στρατιωτική και πολιτική παρουσία του σελ-
τζουκικού σουλτανάτου, που ήλεγχε ίσως όχι εκτεταμένες, αλλά ζωτικές πε-
ριοχές της Μικράς Ασίας, ένα συνεχώς ογκούμενο και διευρυνόμενο κύμα 
πολιτικά ανένταχτων νομάδων, που ανήκαν σε μουσουλμανικά φύλα Τουρκο-
μάνων, κινήθηκε με γενική κατεύθυνση από Ανατολή προς Δύση και εκτόπισε 
σταδιακά τον χριστιανικό πληθυσμό, καταστρέφοντας συγχρόνως τόσο τις 
πόλεις όσο και την τεχνική υποδομή της παραγωγής και της οικονομίας στην 
ύπαιθρο, η οποία ήταν άχρηστη για τον δικό τους τρόπο διαβίωσης. Έτσι, ο 

8. Claude Cahen, Pre-Ottoman Turkey: A General Survey of the Material and 
Spiritual Culture and History c.1071-1330, New York 1968.

9. Claude Cahen στο Journal: International Journal of Middle East Studies / 
Volume 4 / Issue 1 (January 1973), σσ. 112-117. Για τον τρόπο που καταγράφεται η 
εξέλιξη αυτή στην τουρκική βιβλιογραφία, βλ. Martin Strohmeier, Seldschukische Ge-
schichte und türkische Geschichtswissenschaft. Die Seldschuken im Urteil moder-
ner türkischer Historiker (Seljuk history and Turkish historiography. The Seljuks 
in the works of modern Turkish historians) [Islamkundliche Untersuchungen, 97], 
Berlin 1984.



Ανατολή και «Ανατολία» την Εποχή των Σταυροφοριών	 53

κοινωνικός και οικονομικός ιστός της Μικράς Ασίας διερράγη και η ζημία για 
το κράτος της Κωνσταντινουπόλεως ήταν, φυσικά, ανυπολόγιστη.10

Όπως είναι γνωστό, ο Αλέξιος Κομνηνός κατόρθωσε να αντιστρέψει εν 
μέρει τον «τροχό της ιστορίας» και με προσεκτικά και επιτυχημένα βήματα 
παλινόρθωσε την αυτοκρατορία, που φαινόταν να καταλύεται υπό την πίεση 
εχθρών πανταχόθεν. Στην προσπάθειά του να αποκαταστήσει τη βυζαντινή 
παρουσία στη Μικρά Ασία και να επανανοίξει τους «δρόμους της Ανατο-
λής», βρήκε αρωγό τους σταυροφόρους της λεγόμενης Α´ Σταυροφορίας.

Στην καθ’ ημάς Ανατολή και ιδιαίτερα στην ελληνική ιστοριογραφία έχου-
με εθισθεί να βλέπουμε, νομίζω με μονομέρεια, το ιστορικό μέγεθος των σταυ-
ροφοριών ως ένα αναπάντεχο και φοβερό κακό, που αντιμετώπισε το Βυζά-
ντιο στο πρόσωπο των ιπποτών από τη Δύση. Όμως στην εκτίμησή μας αυτή 
παραβλέπουμε ότι ως ιστορικό φαινόμενο οι σταυροφορίες υπέστησαν έναν 
εκφυλισμό από την αρχική, αγνή ή ρομαντική ιδέα της Α´ Σταυροφορίας, 
που απέβλεπε στην απελευθέρωση των Αγίων Τόπων από τους Μουσουλμά-
νους, όπως αφελώς πίστευαν οι σταυροφόροι, ως την κυνική και επαίσχυντη 
κατάληξη του φαινομένου με την άλωση και την καταλήστευση της Κων-
σταντινουπόλεως κατά την Δ´ Σταυροφορία το 1204. Στη συλλήβδην αρνη-
τική αυτή εκτίμηση αγνοούμε δύο σημαντικά στοιχεία: Πρώτον, ότι ο ίδιος ο 
Αλέξιος Κομνηνός είχε ζητήσει τη στρατιωτική βοήθεια της Δύσεως, ακριβώς 
για να αντιμετωπίσει τους Σελτζούκους, μια βοήθεια που του παρασχέθηκε, 
άσχετο αν η βοήθεια αυτή δεν ήρθε όπως την είχε ίσως ζητήσει και φανταστεί 
ο Αλέξιος, δηλαδή με τη μορφή συμμαχικής ή μισθοφορικής στρατιωτικής 
δύναμης, αλλά πήρε τη μορφή της γνωστής σταυροφορικής εκστρατείας, 
της λεγόμενης Α´ Σταυροφορίας.11 Δεύτερον, η επιτυχής διέλευση των σταυ-
ροφορικών στρατευμάτων μέσα από τα εδάφη της Μικράς Ασίας, ύστερα 
από νικηφόρες πολεμικές επιχειρήσεις εναντίον των Σελτζούκων και άλλων 

10. Από την πιο πρόσφατη βιβλιογραφία βλ. Paul Markham, “The Battle of Man- 
zikert: Military Disaster or Political Failure?”, στον ιστότοπο http://deremilitari.
org/2013/09/the-battle-of-manzikert-military-disaster-or-political-failure/

11. Από την εκτενή πρόσφατη βιβλιογραφία για το θέμα των σταυροφοριών επιλέ-
γω το βιβλίο του Jonathan Harris, Byzantium and the Crusades, London 2003 [Το 
Βυζάντιο και οι Σταυροφορίες, μετάφραση Λεωνίδας Καρατζάς, Αθήνα 2004]. Κλα- 
σικό, αλλά παλαιότερο είναι το τρίτομο έργο του Steven Runciman, A History of the 
Crusades [= Η ιστορία των σταυροφοριών: Το βασίλειο της Ιερουσαλήμ και η φράγκικη 
Ανατολή, 1100-1187, μετάφραση Άγγυ Βλαβιανού, Αθήνα 2006].



54	 Ευαγγελοσ Χρυσοσ

μικρότερων μουσουλμανικών ηγεμονιών, μικρών εμιράτων καθ’ οδόν προς τη 
Μέση Ανατολή, είχε ως αποτέλεσμα τη σχεδόν αναίμακτη αποκατάσταση 
της βυζαντινής κυριαρχίας στις περιοχές αυτές, κατ’ εφαρμογήν των όρων 
της συμφωνίας που είχε συνομολογήσει ο αυτοκράτορας Αλέξιος με τους 
ηγέτες της σταυροφορίας, που, όπως παραδίδει αξιόπιστα η Άννα Κομνηνή, 
ὁπόσας πόλεις καὶ χώρας ἢ φρούρια φθάσ[ουν] κατασχεῖν ὑπὸ τὴν βασιλείαν 
Ῥωμαίων τὸ πρῶτον τελοῦντα, πρὸς τὸν ὑπ’ αυτῷ τούτῳ παρὰ τοῦ βασιλέως 
ἀποστελλόμενον ἀρχηγὸν παραδιδόναι [Ἀλεξιάς, X 9, 11], προέβλεπε δηλαδή 
την παράδοση στα χέρια αντιπροσώπων του αυτοκράτορα των πόλεων, των 
κάστρων και των περιοχών που θα κατελάμβαναν. Η παραχώρηση της κυ-
ριαρχίας αυτών των περιοχών στα χέρια των στρατιωτικών εκπροσώπων του 
αυτοκράτορα, για την οποία ήταν μάλιστα γενικός υπεύθυνος ο σελτζουκικής 
καταγωγής στρατηγός Τατίκιος, έγινε πράγματι με τρόπο ομαλό, γιατί οι σταυ-
ροφόροι είχαν εκ προοιμίου υποχρεωθεί να δεσμευθούν ότι αυτά τα εδάφη 
ανήκαν στην επικράτεια της αυτοκρατορίας στην Ανατολή, όπως είχε αυτή δια- 
μορφωθεί ύστερα από τη συμφωνία του Βασιλείου Β´ με τους Φατιμίδες το 
1001, η οποία καθόριζε τα νοτιοανατολικά σύνορα στο ύψος μεταξύ Λαοδίκειας 
της Συρίας και Τριπόλεως του Λιβάνου, βορείως της Ταρτούζ (δηλαδή της 
αρχαίας Ανταράδου).12 Αυτό σημαίνει ότι οι Σταυροφόροι δεν αποδέχθηκαν 
τη σελτζουκική κατοχή της Μικράς Ασίας ως τετελεσμένη και κατοχυρωμέ-
νη, ενώ, αντίθετα, οι Βυζαντινοί είχαν, εκ των πραγμάτων, αναγκαστεί να την 
αποδεχθούν, ώστε να χαραχθούν και νέα σύνορα, έστω και αν η απόφαση 
συνδυαζόταν με την ελπίδα ότι κάποτε η κατάσταση αυτή θα ανατρεπόταν.13

Στόχος ομολογημένος των περισσότερων Σταυροφόρων ήταν, βέβαια, η 
απελευθέρωση των Αγίων Τόπων. Αυτός ο θρησκευτικός στόχος διευρύνθηκε, 
ωστόσο, όταν οι Σταυροφόροι κατόρθωσαν να ελέγξουν στρατιωτικά και να 
κρατήσουν τις περιοχές της Μέσης Ανατολής που βρίσκονταν νοτίως του 
αναγνωρισμένου βυζαντινού συνόρου. Οι πληροφορίες που διαθέτουμε για 
τα στρατιωτικά αλλά και τα νομικά, δηλαδή πολιτικά, συχνά εξαιρετικά δυ-
σεπίλυτα ζητήματα που δημιουργήθηκαν επί τόπου, κυρίως στην Αντιόχεια 
του Ορόντη, η οποία βρισκόταν μεν εντός των παλαιών βυζαντινών συνόρων, 

12. Ευαγγέλου Χρυσού, «Νόμος πολέμου», στον τόμο Το εμπόλεμο Βυζάντιο, Αθή-
να 1997, σσ. 201-211.

13. Βλ. Wolfgang Felix, Byzanz und die islamische Welt im 11. Jahrhundert, 
Wien 1981.



Ανατολή και «Ανατολία» την Εποχή των Σταυροφοριών	 55

αλλά κατελήφθη χωρίς την υπεσχημένη στρατιωτική αρωγή των Βυζαντινών, 
δείχνουν πόσο πολύπλοκα ήταν τα ζητήματα που έπρεπε να αντιμετωπι-
σθούν επί τόπου. Αυτά τα ζητήματα δεν θα μας απασχολήσουν περαιτέρω, 
αν και δείχνουν παραστατικά πόσο αποφασιστικής σημασίας ήταν το σταυ-
ροφορικό κίνημα για τους Βυζαντινούς, όχι μόνον ως απειλή αλλά και ως 
πρόκληση και ευκαιρία για την αντιμετώπιση των θεμάτων ασφάλειας και 
στρατηγικής στη Μικρά Ασία.

Αυτό φάνηκε σαφέστερα κυρίως επί βασιλείας Μανουήλ Κομνηνού, ο 
οποίος βρέθηκε αντιμέτωπος με το σύνολο των δυνάμεων της Δύσεως τόσο 
στον ζωτικό για την Αυτοκρατορία χώρο της Ιταλίας όσο και κυρίως –αλλά 
και αλληλένδετα– στη Μέση Ανατολή. Η λεγόμενη Β´ Σταυροφορία, στην 
οποία έλαβαν μέρος αυτοπροσώπως οι βασιλείς της Γαλλίας Λουδοβίκος και 
της Γερμανίας Κορράδος, ήταν μια τέτοια πρόκληση. Τα συμφέροντα της 
Αυτοκρατορίας επέβαλαν αφενός να διεκπεραιωθούν τα σταυροφορικά στρα-
τεύματα στη Μικρά Ασία, χωρίς να απειλήσουν την Κωνσταντινούπολη, και 
αφετέρου να αξιοποιηθεί η παρουσία τους εκεί για την εξασθένηση και απώ-
θηση των Σελτζούκων, που είχαν παγιώσει την κυριαρχία τους στο μεγαλύτερο 
μέρος της Μικράς Ασίας. Αυτοί οι δύο στόχοι επέβαλαν μια φιλικά ουδέτερη 
στάση προς τους Σταυροφόρους, αλλά συγχρόνως τη διατήρηση των σχέσεων 
επικοινωνίας και ενίοτε συνεργασίας με τις μουσουλμανικές δυνάμεις, τους κη-
ρυγμένους εχθρούς των Σταυροφόρων. Δεν έλειψαν βέβαια οι –αναπότρεπτες 
άλλωστε– παρεξηγήσεις που συσσώρευσαν όχι πάντοτε αδικαιολόγητες υπο-
ψίες για εγκατάλειψη από τους Βυζαντινούς της –υποτίθεται– κοινής με τους 
Σταυροφόρους πολιτικής κατά των απίστων. Η παταγώδης αποτυχία της Β´ 
Σταυροφορίας απέδειξε ότι ήταν επιτυχείς οι πολιτικοί ελιγμοί του Μανουήλ. 
Το Βυζάντιο βγήκε έτσι ενισχυμένο από την επικίνδυνη αυτή εμπειρία.14

Το πλεονέκτημα αυτό επιδίωξε να το εκμεταλλευθεί ο Μανουήλ στο δι-
πλωματικό πεδίο και επέτυχε μια εντυπωσιακή συμφωνία με τον σουλτάνο 
του Ικονίου, ο οποίος μάλιστα επισκέφθηκε την Κωνσταντινούπολη το 1162 
και έγινε δεκτός με τιμές φίλου και συμμάχου αλλά και με «γαμικά συναλ-
λάγια», δηλαδή συνοικέσια της βασιλικής οικογένειας με τις ηγεμονικές οι-
κογένειες των σταυροφορικών κρατών της Μέσης Ανατολής. Ευάριθμη, αλλά 

14. Βλ. Paul Magdalino, The Empire of Manuel I Komnenos (1143-1180), Cam- 
bridge 1993 [= Η αυτοκρατορία Μανουήλ Α´ Κομνηνού (1143-1180), ελληνική μετά-
φραση Αγλαΐα Κάσδαγλη, Αθήνα 2008, σσ. 95-105].



56	 Ευαγγελοσ Χρυσοσ

πολιτικά δυσανάλογα ισχυρή και επώνυμη ομάδα Σελτζούκων είχε θέσει τις 
υπηρεσίες της στην υπηρεσία της βυζαντινής διοίκησης και, μάλιστα, είχε 
ενταχθεί στον κύκλο της αυλικής αριστοκρατίας με πολύ στενές σχέσεις με 
τη δυναστική οικογένεια και σε καίριες θέσεις του στρατού και της διοίκησης. 
Άλλοι, πολύ περισσότεροι ανώνυμοι Σελτζούκοι εντάχθηκαν στον βυζαντινό 
στρατό, και γι’ αυτούς οι πηγές χρησιμοποιούν τον όρο «Τουρκόπουλοι». 
Εξάλλου, ο Μανουήλ εγκατέστησε μέγα πλήθος Τουρκομάνων στις βαλκανι-
κές επαρχίες της Αυτοκρατορίας.15 Επομένως, τα δύο μέτωπα στα πεδία των 
μαχών δεν αντιστοιχούν σε δύο διαρκώς εχθρικούς και συγκρουόμενους λα-
ούς. Η γνωριμία και η επικοινωνία ήταν απαραίτητη και δεδομένη. Εξάλλου 
παρατηρείται και αντίστοιχη ένταξη βυζαντινών αριστοκρατών στη σελτζου-
κική διοίκηση και στη σελτζουκική αυλή, όπως δείχνουν οι δραστηριότητες 
κάποιων μελών της μεγάλης οικογένειας των Γαβράδων. Από την άλλη μεριά, 
κάποιοι από τους εντόπιους της μικρασιατικής ενδοχώρας δέχθηκαν να συ-
νεργασθούν με τον κατακτητή.

Προϋπόθεση, βέβαια, για τη συμμετοχή στα δρώμενα της βυζαντινής κοι-
νωνίας των επήλυδων από την Ανατολή ήταν η προσχώρηση στη χριστιανική 
πίστη. Φαίνεται, όμως, ότι τουλάχιστον έως τα μέσα του 12ου αιώνα αυτό το 
βήμα, αν και αδιανόητο για τους Άραβες της πρωιμότερης εποχής –όπως 
αδιανόητο είναι και για τους μουσουλμάνους σήμερα–, δεν ήταν αδύνατο. 
Έτσι εξηγείται η παρουσία ενεργών Σελτζούκων στο Βυζάντιο την εποχή εκεί-
νη, αφού, όπως φαίνεται, ο Μανουήλ πέτυχε εντυπωσιακή διείσδυση στην 
κοινωνία των μουσουλμάνων Σελτζούκων, με την προσχώρηση στη χριστια-
νική Εκκλησία επώνυμων μελών της άρχουσας κοινωνικής ομάδας. Για να 
διευκολύνει και να ενθαρρύνει αυτό το ρεύμα, ο Μανουήλ ζήτησε και, ύστερα 
από αρχική ισχυρή αντίσταση, απέσπασε από την πατριαρχική σύνοδο ρηξι-
κέλευθη απόφαση αλλαγής του όρκου πίστεως. Ο νέος όρκος προέβλεπε ότι 
σε περίπτωση προσχωρήσεως μουσουλμάνων δεν θα υποχρεώνονταν πλέον 

15. Για τους Τουρκομάνους που εγκαταστάθηκαν στη Θεσσαλία και τη Μακεδονία 
ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης θα δημιουργήσει τον όρο «Νέα Περσίς» και θα την επονο-
μάσει «γῆ Εὐρωπαία Περσῶν»: Γῆν δὲ ἐκείνην τὴν παρασχεδὸν ἡμῖν οὔσαν καὶ ἑτέραν 
καὶ ἄλλην, τὰς πανταχοῦ τῆς Εὐρώπης, ἐν αἳς τὸ Ἀγαρηνὸν φῦλον κατέσκαρται, εἴη 
ἂν εὐεττήβολος ἄνθρωπος ὁ νέαν ἐπονομάσας Περσίδα ἢ καὶ γῆν Εὐρωπαίαν Περσῶν. 
Οὕτως αὐτοὶ ἐν ἡμῖν πεπλήθυνται, οἱ μὲν πλείους ἄκοντες, πολλοὶ δὲ καὶ ἑκόντες με-
τοικιζόμενοι καὶ ἀποικιζόμενοι [Eustathii Thessalonicensis Opera minora: Magnam 
partemin edita, έκδοση Peter Wirth, Berlin 2000, σ. 248].



Ανατολή και «Ανατολία» την Εποχή των Σταυροφοριών	 57

να αποκηρύξουν τον Θεό του Μωάμεθ αλλά μόνον τον Μωάμεθ και το Κο-
ράνι.16 Συμπεραίνουμε, λοιπόν, ότι στα μέσα του 12ου αιώνα είχε επέλθει 
μιας μορφής επικοινωνία των Βυζαντινών με τους Σελτζούκους όχι μόνο σε 
πολιτικό και διπλωματικό επίπεδο αλλά και σε κοινωνικό και πολιτιστικό, μια 
επικοινωνία που ίσως να είχε οδηγήσει σε ευχυμότερους καρπούς σύνδεσης 
και ώσμωσης, αν οι πολιτικές εξελίξεις δεν είχαν επανέλθει, όπως θα δούμε, 
στη στάση της αναμέτρησης και της σύγκρουσης.

Στην εποχή αυτή εντοπίζεται από τους ειδικούς και η λογοτεχνική επε-
ξεργασία στοιχείων από το παρελθόν, που διαπερνούν τα πολιτιστικά σύνορα 
και αξιοποιούνται ως κοινή κληρονομιά. Είναι η εποχή όπου οι πολιτιστι-
κά εξιρανισθέντες Σελτζούκοι ενθαρρύνουν τη λειτουργία κέντρων αντιγρα-
φής χειρογράφων (scriptoria) και επιχορηγείται η συγγραφή νέων έργων. 
Στα έργα που ανήκουν σε αυτήν την κατηγορία λογοτεχνικής παραγωγής 
ξεχωρίζει το έπος Iskandar-nama που συνέθεσε ο ποιητής Nizami Ganjavi 
και το αντίστοιχο έπος Shahnameh (Βιβλίο των Βασιλέων) του Ferdowsi, 
τα οποία δημιουργήθηκαν στα χρόνια του Μανουήλ Κομνηνού.17 Είναι όμως 
ιδιαίτερα ενδιαφέρον ότι αυτή η κυκλοφορία βρίσκεται σε αρμονική σύνδε-
ση και αντιστοιχία με την παράλληλη κυκλοφορία στον ελληνόφωνο κόσμο 
της Φυλλάδας του Μεγαλέξανδρου του Ψευδο-Καλλισθένη, η κυκλοφορία 
της οποίας ήταν, όπως φαίνεται από τη χειρόγραφη παράδοση, σε έξαρση 

16. Βλ. Αικατερίνης Χριστοφιλοπούλου, Βυζαντινή Ιστορία, τόμ. Γ1΄ (1081-1204), 
Αθήνα 2001, σσ. 274 κ.έ. Για τον τρόπο επικοινωνίας και γειτονίας μερικής ωσμώσε-
ως, Charles M. Brand, “The Turkish Element in Byzantium, Eleventh-Twelfth 
Centuries,” Dumbarton Oaks Papers 43 (1989), σσ. 1-25. Βλ. επίσης Nevra Ne-
cipoğlu, “The Co-existence of Turks and Greeks in Medieval Anatolia (Elev-
enth-Twelfth Centuries)”. Harvard Middle Eastern and Islamic Review 5 (1999-
2000), σσ. 58-76. Πρβλ. Charles M. Brand, “The Turkish Element in Byzantium, 
Eleventh-Twelfth Centuries”. Dumbarton Oaks Papers 43 (1989), σσ. 1-25. Ιδιαί- 
τερα χαρακτηριστική είναι η περίπτωση της οικογένειας των Αξούχ, οι οποίοι κατέλαβαν 
ανώτατες θέσεις επί αυτοκράτορος Μανουήλ Α´ Κομνηνού. Βλ. τα λήμματα Ιωάννης 
Αξούχος [Ioannes Axouch 293] και Αλέξιος Αξούχος [Alexios Axouch 17004] στην 
Prosopography of the Byzantine World (http://db.pbw.kcl.ac.uk/jsp/index.jsp). 
Για μια αντίθετη πορεία, βλ. την οικογένεια των Μαυροζώμη στην Αυλή των σουλτά-
νων των Σελτζούκων. [http://www.ehw.gr/asiaminor/forms/fLemmaBodyExtended.
aspx?lemmaID=5211].

17. Βλ. για τους ποιητές αυτούς τα σχετικά λήμματα στο The Encyclopaedia of 
Islam.



58	 Ευαγγελοσ Χρυσοσ

κατά τον δωδέκατο αιώνα.18 Στα κλασικά για την περσική γραμματεία έπη 
των Nizami και Ferdowsi ο Μεγαλέξανδρος μεταμορφώνεται σε έναν κο-
σμοπολίτη μουσουλμάνο ήρωα και ιδανικό βασιλέα των Ρουμ (= των Ελλή-
νων), που αφενός κατέκτησε τον κόσμο όλο, αλλά συγχρόνως κυριάρχησε ως 
ιδανικός φιλόσοφος και προφήτης. Με άλλα λόγια, μύθοι από το απώτερο 
παρελθόν μεταποιούνται για να εκφράσουν έναν φανταστικό κόσμο ιδεών, 
αξιών και αισθητικής που μοιράζονται οι λαοί ένθεν κακείθεν του συνόρου.

Πέραν των μέτρων που ανέφερα ήδη, για τους μουσουλμάνους ο Μανουήλ 
Κομνηνός θέλησε να αξιοποιήσει προς όφελος της Αυτοκρατορίας τη μαζι-
κή μετανάστευση των χριστιανών Αρμενίων από τις πατρώες περιοχές του 
Καυκάσου στη νοτιοανατολική Μικρά Ασία και κατέβαλε μεγάλες, αν και 
ανεπιτυχείς, προσπάθειες να φέρει την ένωση των Εκκλησιών, της ορθόδοξης 
βυζαντινής με την αρμενική, η οποία είχε μείνει πιστή στην προχαλκηδόνια 
Χριστολογία. Η έντονα συναινετική του διάθεση είχε επιτρέψει να γίνει σο-
βαρή πρόοδος στις διαπραγματεύσεις, αν και, τελικά, αυτές απέτυχαν, γιατί 
υπερίσχυσε η συντηρητική παράταξη, που επέμενε στην πατρώα πίστη.

Αργότερα, ωστόσο, και κυρίως με τη δυναμική εμφάνιση του Φρειδερίκου 
Βαρβαρόσα στον θρόνο του γερμανικού βασιλείου, το γεωπολιτικό πλαίσιο 
έγινε περισσότερο επικίνδυνο για τα συμφέροντα του Βυζαντίου, που στη-
ρίζονταν στην ισορροπία των δυνάμεων στη Δύση και στην Ανατολή, και ο 
Μανουήλ έλαβε τη μοιραία απόφαση να αναλάβει επιθετική πρωτοβουλία 
κατά των Σελτζούκων, οι οποίοι είχαν ήδη σημειώσει σειρά επιτυχιών τόσο 
στη βόρεια Μικρά Ασία προς τον Εύξεινο Πόντο όσο και στη νοτιοανατολική 
περιοχή προς τη Συρία, όπου έως τότε κυριαρχούσε το εμιράτο του Χαλε-

18. Διήγησις Αλεξάνδρου του Μακεδόνος, Η φυλλάδα του Μεγαλέξαντρου, επι- 
μέλεια: Γιώργος Βελουδής, Αθήνα 1989. Παράλληλα, βέβαια, διαβαζόταν και το έπος 
του Διγενή Ακρίτη. Βλ. το κείμενο Βασίλειος Διγενής Ακρίτης. Kατά το χειρόγραφο 
του Εσκοριάλ και το άσμα του Αρμούρη. Κριτική έκδοση, Εισαγωγή, Σημειώσεις, 
Γλωσσάριο Στυλιανού Αλεξίου. Ερμής, Αθήνα 1985. Σε παράλληλη έκδοση των 
παραλλαγών του έπους βλ. Erich Trapp, Digenes Akrites. Synoptische Ausgabe der 
ältesten Versionen (Wiener Byzantinistische Studien 8), Wien 1971. Φιλολογική 
ανάλυση και αγγλική μετάφραση βλ. στο έργο της Elizabeth Jeffreys, Digenis Akri-
tis. The Grottaferrata and Escorial versions, Cambridge University Press 1998. 
Για τη συναφή με τον προβληματισμό της μελέτης αυτής ιστορική ανάλυση, βλ. τη 
διδακτορική διατριβή της Αικατερίνης Σολομωνίδου, Ο κοινωνικός βίος των ανατολικών 
επαρχιών του βυζαντινού κράτους κατά τη Μέση Βυζαντινή εποχή: Η μαρτυρία του 
Βασιλείου Διγενή Ακρίτη (η έκδοσή της ετοιμάζεται).



Ανατολή και «Ανατολία» την Εποχή των Σταυροφοριών	 59

πίου. Ο στόχος του Μανουήλ ήταν σαφής. Ήθελε να περιορίσει ή και, ει 
δυνατόν, να καταλύσει το σουλτανάτο των Σελτζούκων, εκπορθώντας το από 
την πρωτεύουσά του, το Ικόνιο. Έτσι ήλπιζε ότι θα ελευθέρωνε «για τους 
Έλληνες τους δρόμους της Ανατολής» και συγχρόνως θα προσέφερε στον 
πάπα και στους Δυτικούς μια μεγάλης στρατηγικής σημασίας διευκόλυνση, 
ανοίγοντάς τους τη δυνατότητα άνετης διέλευσης μέσα από τη Μικρά Ασία 
προς τους Αγίους Τόπους. Ωστόσο, αυτός ο επιθετικός πόλεμος του 1175/76, 
μετά και παρά τις αρχικές επιτυχίες της πρώτης πολεμικής περιόδου, κατά 
την οποία ο Μανουήλ ανακατέλαβε και ανοικοδόμησε πόλεις στρατηγικής 
σημασίας στο μικρασιατικό υψίπεδο, όπως το Δορύλαιον, οδήγησε στην ολέ-
θρια καταστροφή της μάχης του Μυριοκεφάλου, που με αίσθημα αυτοκρι-
τικής και απόγνωσης ο Μανουήλ συνέκρινε ως προς τις καταστροφικές της 
συνέπειες με τη μάχη του Μαντζικέρτ έναν αιώνα νωρίτερα. Πράγματι, η 
μάχη του Μυριοκεφάλου είχε τραγικές συνέπειες για τη Βυζαντινή Αυτο-
κρατορία αλλά και, γενικότερα, για τον Ελληνισμό και την Ορθοδοξία στη 
Μικρά Ασία.19

Εκτός από όσα γνωρίζουμε γι’ αυτήν την εκστρατεία από τις ιστορικές 
πηγές, σώζονται και ρητορικά κείμενα, κυρίως του Ευσταθίου, μητροπολίτου 
Θεσσαλονίκης, και του Ευθυμίου Μαλάκη, τα οποία αξίζει να αναφέρω και 
να σχολιάσω με κάθε συντομία. Στον Λόγον προεισόδιον τῆς ἁγίας τεσσαρα-
κοστῆς,20 τον οποίο ο Ευστάθιος εκφώνησε τον Φεβρουάριο του 1176, δηλαδή 

19. Βλ. Ειδικά το άρθρο του Ralph-Johannes Lilie, “Die Schlacht von Myrioke-
phalon (1176). Auswirkungen auf das byzantinische Reich im ausgehenden 12. 
Jahrhundert”: Revuedes Études Byzantines 35 (1977), σσ. 257-275. Για τη σύγκρι-
ση των δύο μεγάλων καταστροφών στις μάχες του Μαντζικέρτ και Μυριοκεφάλου,  
βλ. Νικήτα Χωνιάτου, Ιστορία, έκδ. Van Dieten [Nicetae Choniatae, Historia, Berlin 
1975], σ. 191, 26-33: νῦν μὲν ταὐτοπαθῆ πως ἑαυτὸν  Ῥωμανῷ τῷ Διογένει κατονομάζων, 
ἐπεὶ καὶ οὗτος ὁ βασιλεὺς κατὰ τῶν Τούρκων ἐξενεγκών ποτε πόλεμον τό τε πολὺ τῆς 
στρατιᾶς ἀπεβάλετο καὶ αὐτὸς συλληφθεὶς ἀπήχθη αἰχμάλωτος, νῦν δὲ τὰς μετὰ τοῦ 
σουλτὰν σπονδὰς ὑπεξαίρων καὶ κάτωθεν τῆς ἑαυτοῦ σημαίας μεγαλορρημονῶν αὐτὰς 
περατῶσαι, ἀνέμῳ ἀναπεπταμένης καὶ πρὸς τὸ τῶν ἀντιπάλων ἀφορώσης μέτωπον ὡς 
φόβον ἐμπίπτειν καὶ τρόμον αὐτοῖς.

20. Wirth, Eustathii Thessalonicensis, σσ. 17-45; cf. S. Schönauered, Eustathios 
Archbishop of Thessalonica, “Logos proeisodios tēs hagiasTessarakostis” [Reden 
auf die große Quadragesima], Frankfurt 2006. Πρόσφατα δημοσιεύθηκαν μεταφρά-
σεις των λόγων του Ευσταθίου Θεσσαλονίκης σε αγγλική και σε γερμανική μετάφραση, 
ως εξής: Eustathios of Thessaloniki, Secular orations 1167/8 to 1179, translated by 



60	 Ευαγγελοσ Χρυσοσ

μετά τις επιτυχίες του 1175 και πριν από την καταστροφή του 1176, γίνεται 
σαφής αναφορά στην ανοικοδόμηση του Δορυλαίου, το οποίο ἡμῶν μὲν ἀπέ-
σπαστο, τοῖς δὲ ἀλλοφύλοις ὡς εἰς κληρονομίαν ἔκειτο, νῦν δὲ ἐπανῆλθεν 
ἡμῖν ἀνακαλεσαμένου τὸ ταύτης πρεσβεῖον τοῦ παρ’ ἡμῖν συμπληροῦντος τὸ 
καλὸν αὐτοκράτορος. Καὶ θῆρες μὲν οἱ τοῦ δρυμοῦ ἀπηλάθησαν, πόδες δὲ 
πραέων ἐκεῖ πατοῦσιν ὑπ’ ἀγαθοῖς ποσὶ βασιλικοῖς, δι’ ὧν εἰρήνης ἡμῖν καὶ 
καλοῦ παντὸς εὐαγγέλια.21 Στο χωρίο αυτό ο αυτοκράτορας επαινείται για 
την απελευθέρωση εδαφών χαμένων στα χέρια των Σελτζούκων. Ο Ευστάθιος, 
που, σύμφωνα με τη νεότερη έρευνα, ήταν ακόμα διάκονος στην Αγία Σοφία 
και μαΐστωρ των ρητόρων, συμμετείχε στη γενική ευφορία και στις χαρές γι’ 
αυτές τις επιτυχίες στην Ανατολή. Εικάζω ότι για το ακροατήριο του Ευστα-
θίου ο νικηφόρος έως τότε πόλεμος κατά των Σελτζούκων, που οι Βυζαντινοί 
ονόμαζαν Πέρσες, δημιουργούσε συνειρμούς που συνέδεαν το παρόν με την 
αρχαία αλεξανδρινή παράδοση του τόπου.

Από την άλλη, σε δύο ομιλίες του Ευθυμίου Μαλάκη, μητροπολίτου Νέων 
Πατρών, έχουμε περισσότερες επισημάνσεις που είναι και αρκετά διαφορε-
τικές ως προς το περιεχόμενο. Έτσι, στον Λόγον εἰς τὸν αὐτοκράτορα κῦριν 
Μανουὴλ Κομνηνὸν μετὰ τὴν τῆς Περσίδος νικηφόρον στρατείαν ἐπανακάμ-
ψαντα,22 ο Ευθύμιος επαινεί τον αυτοκράτορα για την ανοικοδόμηση του 
Δορυλαίου ως εξής: Ὁ ἐμὸς βασιλεὺς καὶ πολίζει τὴν ἀλλοτρίαν καὶ οὐδὲ 
ἀλλοτρίαν ἔτι ταύτην εἶναι παραχωρεῖ. Πάλαι δὲ ἡμετέραν οὖσαν, εἶτα δὴ 
παρὰ τῶν δυσμενῶν ἀρπαγεῖσαν, ἡμετέραν αὖθις ποιεῖ (Μαλάκη, σ. 530, 7 
και σσ. 15-16). Ο Ευθύμιος παραθέτει και απόσπασμα προσφώνησης του 
αυτοκράτορα προς τους στρατιώτες του: ὑπὲρ εὐσεβείας, στρατιῶται, πο-
νοῦμεν, ὑπὲρ Θεοῦ στρατευόμεθα... Οὐ βαρβαρικὰς κατέχομεν πόλεις οὐδὲ 
διώκομεν τὰ ἀλλότρια. Οὐχ ἑτέρους ἀδικοῦμεν, ὑπὲρ τῶν ἡμετέρων μαχόμε-
θα. δεινὸν τὴν Θεοῦ κληρονομίαν ὑπὸ τῶν ἀσεβῶν λωποδυτεῖσθαι καὶ περι-
τέμνεσθαι. Είναι ενδεικτικό και χρήσιμο για την ορθή κατανόηση της ανα-

Andrew Stone. With an introduction and commentary (Byzantina Australiensia 
19), Brisbane 2013, και Eustathios von Thessalonike, Kaiserreden. Eingeleitet von 
Grammatiki Karla, aus dem byzantinischen Griechisch übersetzt und mit Anmer-
kungen versehen von Karin Metzler, Stuttgart 2016.

21. Wirth, Eustathii Thessalonicensis, σσ. 41, 82-86.
22. K. Μπόνης, «Ευθυμίου του Μαλάκη μητροπολίτου Νέων Πατρών, δύο Εγκω-

μιαστικοί Λόγοι, νυν το πρώτον εκδιδόμενοι εις τον αυτοκράτορα Μανουήλ Α´ Κομνη-
νόν (1143–80)», Θεολογία 19 (1941-42), σσ. 513-558.



Ανατολή και «Ανατολία» την Εποχή των Σταυροφοριών	 61

φοράς στην Θεοῦ κληρονομίαν, που, όπως είδαμε, βρίσκει το παράλληλό 
της στο εγκώμιο του Ευσταθίου, ότι οι αντίπαλοι, κατά την παραδοσιακή 
βυζαντινή φρασεολογία, μνημονεύονται ως βάρβαροι και βέβαια όχι ως άπι-
στοι. Περαιτέρω ο Ευθύμιος εγκωμιάζει τον Μανουήλ, παρουσιάζοντας με 
σαφήνεια τα απώτερα σχέδιά του, ότι οὐδὲ μαχαίρᾳ κτείνων τοὺς βαρβά-
ρους ἠρκέσθη, ἀλλὰ καὶ ἠχμαλώτισε καὶ ἠνδραποδίσατο καὶ οὐδὲ παύσεταί 
γε πάντως τὰ τοιαῦτα ποιῶν, ἕως ἂν τῇ τῶν Ῥωμαίων ἀρχῇ τοὺς οἰκείους 
ὅρους ἐπανασώσηται καὶ ὑποτάξας ἔθνη τὰ διακενῶς φρυαττόμενα, τὸν 
τῆς μοναρχίας ταύτην ἐπενδύσῃ χιτῶνα, ἐφ’ ᾧ τὸ πρὶν ἐσεμνύετο (Μαλά-
κη, σσ. 539, 2-6). Ιδιαίτερα χρήσιμο είναι, τέλος, ένα εδάφιο που αποκαλύ-
πτει ότι στα ρητορικά συμφραζόμενα του Ευθυμίου απώτατος στόχος της 
εκστρατείας του Μανουήλ δεν είναι, φυσικά, η Παλαιστίνη και τα Ιεροσόλυ-
μα, ο σταθερός στόχος των Σταυροφόρων, αλλά η αρχαία, γνωστή για τους 
αμύθητους θησαυρούς της, πόλη των Περσών, τα Εκβάτανα, που, ως γνωστόν, 
είχε εγκωμιάσει ο Πλούταρχος στον Βίον Ἀλεξάνδρου, ο οποίος προφανώς 
ήταν γνωστός στους βυζαντινούς λογίους του 12ου αιώνα. Γράφει, λοιπόν, ο 
Ευθύμιος: Φαντάζομαι τὴν ἡμέραν ἐκείνην καὶ ὑπὸ τοῦ γήθους ἐνθουσιῶ και 
μικροῦ χορεύειν προάγομαι, ὅταν ἐν Ἐκβατάνοις στρατιᾷ Ῥωμαίων δειπνήσῃ 
καὶ Περσῶν παῖδες οἰνοχόησωσι και φάγωνται μὲν εὐφροσύνως τὸν ἑαυτῶν 
ἄρτον, κατὰ τὸ γεγραμμένον, καὶ ἐν ἀγαθῇ καρδίᾳ τὸν οἶνον πίωνται, διηγήσο-
νται δὲ πρὸς ἀλλήλους ὅσους ἀνεῖλον μαχόμενοι, ὅταν ὁ ἡμέτερος αὐτοκρά-
τωρ, λαμπρὸν ὅ,τι μάλα τὸν θρίαμβον ἐπὶ τῆς Περσίδος μέσης καταγαγῶν 
θεατρίσῃ τὰς νίκας καὶ τὸν τῆς μοναρχίας στέφανον ἀναδήσηται καὶ ἐπὶ τοῦ 
βασιλείου θρόνου καθίσας λαμπρότερόν τε καὶ ἀρχικώτερον ἢ ὅτε πρῶτος 
Ἀλέξανδρος ὑπὸ τὸν χρυσοῦν οὐρανίσκον ἐν τῷ Δαρείου θρόνῳ κεκάθικε 
βασιλικῶς τοῖς ἀμφ’ αὐτὸν χρηματίσῃ καὶ εἰς ἀρχὰς διαφόρους τὸν τῆς Περ-
σίδος χῶρον ἄριστα διελών, ἐκ τῶν ἑαυτοῦ δούλων χρίσῃ τοὺς ἀρχηγούς τε 
καὶ ἄρχοντας (Μαλάκης σσ. 542, 19-30).

Είναι προφανές ότι αυτές οι σκέψεις αντλούνται από την ελληνική ιστορία 
και γραμματεία, που ήταν οικεία στους λόγιους Βυζαντινούς, και τη ρωμαϊ- 
κή παράδοση της Αυτοκρατορίας, την οποία υπηρετούσαν με αφοσίωση, 
σκέψεις που εκθειάζουν το διαχρονικό ιδεώδες της ανάκτησης των χαμένων 
εδαφών και ρητορικά το προβάλλουν με σαφή και άμεση αναφορά στην 
εποποιία του Μεγάλου Αλεξάνδρου. Φυσικά, τα Εκβάτανα δεν υπήρχαν ως 
πόλη στα χρόνια του Μανουήλ, ήταν όμως γνωστό ότι ήταν πρωτεύουσα της 
Μηδίας, την οποία κατέκτησε ο Μεγαλέξανδρος και απέσπασε τους αμύθη-



62	 Ευαγγελοσ Χρυσοσ

τους θησαυρούς της. Ήταν, λοιπόν, μια πόλη-σύμβολο, ένα σταθερό σημείο 
αναφοράς στόχων και οραμάτων των λογίων της βυζαντινής αναγέννησης του 
δωδέκατου αιώνα.

Από τη σύντομη αυτή ανάλυση των ρητορικών αποσπασμάτων φαίνεται, νο-
μίζω, καθαρά ότι αυτή η πολεμική πρωτοβουλία του Μανουήλ δεν είναι δυνατόν 
να ερμηνευθεί ως σταυροφορία, όπως έχει γίνει επανειλημμένως στο παρελθόν.23 
Πρέπει να ερμηνευθεί στο πλαίσιο της παραδοσιακής πολιτικής των Βυζα-
ντινών για τον μόνιμο στόχο της απελευθέρωσης των εδαφών της αυτοκρα-
τορίας που είχαν απολεσθεί από αστοχίες παλαιότερων κυβερνήσεων.24

23. A. E. Stone, “Dorylaion revisited. Manuel I Komnenos and the refortifica-
tion of Dorylaion and Soublaion in 1175’’. Revue des Études Byzantines 61 (2003),
σσ. 183-199. Βλ. του ιδίου και Eustathios of Thessaloniki, Secular Orations 1167/8 to 
1179, translated by Andrew F. Stone with an introduction and commentary [Byz-
antina Australiensia 19], Brisbane 2013.

24. Τις απόψεις μου εναντίον της υποθέσεως περί «βυζαντινής σταυροφορίας» 
ανέπτυξα στο άρθρο μου ‘‘1176 – A Byzantine Crusade?’’, στον τόμο Byzantine War 
Ideology between Roman Imperial Concept and Christian Religion, που επιμελή-
θηκαν οι Johannes Koder και Ioannis Stouraitis, Wien 2012, σσ. 81-86. Για τον διε-
θνή διάλογο περί τυχόν «ιερού πολέμου» στο Βυζάντιο, βλ. Ioannis Stouraitis, “Jihād 
and Crusade: Byzantine Positions Towards the Notions of Holy War”, Byzantina 
Symmeikta 21 (2011), σσ. 11-63.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

