
  

  Bulletin of the Centre for Asia Minor Studies

   Vol 20 (2017)

  

 

  

  Μουσική, χορὸς καὶ λιπαρὴ εὐωχία: Λογοτεχνικὲς
εἰκόνες τῆς Παφλαγονίας κατὰ τὴ Μέση Βυζαντινὴ
περίοδο 

  Χάρης Μεσσής   

  doi: 10.12681/deltiokms.26123 

 

  

  Copyright © 2021, Χάρης Μεσσής 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Μεσσής Χ. (2021). Μουσική, χορὸς καὶ λιπαρὴ εὐωχία: Λογοτεχνικὲς εἰκόνες τῆς Παφλαγονίας κατὰ τὴ Μέση
Βυζαντινὴ περίοδο. Bulletin of the Centre for Asia Minor Studies, 20, 63–88. https://doi.org/10.12681/deltiokms.26123

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 22:07:19



Χάρης Μεσσής

Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία:
Λογοτεχνικές Εικόνες της Παφλαγονίας

κατα τη Μέση Βυζαντινή Περίοδο

Εισαγωγή 1

Ή ταν μια φορά κι έναν καιρό μια χώρα παράξενη που βρισκόταν στα 
βάθη της άγριας Ανατολής. Έτσι θα μπορούσε να άρχιζε μια ιστο-

ρία που θα περιλάμβανε περίεργα, αξιοθαύμαστα, ακόμη και τερατώδη διη- 
γήματα για μια γεωγραφική περιοχή που αποκτά συμβολική διάσταση στη 
μεσοβυζαντινή κουλτούρα, την Παφλαγονία. Οι κειμενικές αναφορές που 
σχετίζονται με αυτήν εντοπίζονται σε μια περίοδο που εκτείνεται από τον 9ο 
έως τον 12ο αιώνα και αφορούν κυρίως λογοτεχνικά κείμενα (επίγραμμα και 
επιστολογραφία).2

1. Το κείμενο αυτό είναι η ελληνική μορφή ενός άρθρου το οποίο έχει δημοσιευθεί στο 
I. Anagnostakis – A. Pellettieri (eds), Latte e latticini. Aspetti della produzione e 
del consumo nelle società mediterranee dell’Antichità e del Medioevo, Lagonegro 
2016, σσ. 159-171, και έχει εμπλουτιστεί με το τμήμα που αφορά τη μουσική, από το 
άρθρο μου “Régions, politique et rhétorique dans la première moitié du Xe siècle: 
le cas des Paphlagoniens”, Revue des Études Byzantines 73 (2015), σσ. 99-122 
(στο εξής: Messis, “Régions”). Σε πολλά σημεία έγιναν βιβλιογραφικές συμπληρώσεις.  

2. Για την Παφλαγονία στην Ύστερη αρχαιότητα και τη Βυζαντινή περίοδο, βλ. 
J. Turcevic, “Ch. Claudianus und Joannes Lydos. Zur Frage der Herkunft Clau-
dians”, Byzantinische Zeitschrift 34 (1934), σσ. 1-9· K. Belke, Paphlagonien und 
Honorias, Βιέννη (στο εξής: Belke, Paphlagonien)· P. Magdalino, “Paphlagonians 
in Byzantine High Society”, στο Σ. Λαμπάκης (επιμ.), Η βυζαντινή Μικρά Ασία, 
Αθήνα 1998, σσ. 141-150 (στο εξής: Magdalino, “Paphlagonians”)· T. Λουγγής, 
«Παφλαγονία», στο Β. Βλυσίδου και άλλοι (επιμ.), Η Μικρά Ασία των Θεμάτων, 
Αθήνα 1998, σσ. 275-285· J. Schamp, “Claudien le ‘Paphlagonien’, poète d’Alex-
andrie”, Latomus 60 (2001), σσ. 971-991· S. Mitchell, “The Ionians of Paphlago-
nia”, στο T. Witmarsh (ed.), Local Knowledge and Microidentities in the Imperial 
Greek World, Cambridge 2010, σσ. 86-110· Ch. Messis, “Régions”.  



64	 Χαρησ Μεσσησ

Η περιοχή εμφανίζει διττή εικόνα στα βυζαντινά κείμενα. Στη μεσοβυζαντι-
νή επιστολογραφία παρουσιάζεται ως χώρα παραγωγικής ένδειας. Ο Ιωάννης 
Μαυρόπους τον 11ο αιώνα, ένας ακραιφνής, σύμφωνα με τα λεγόμενά του, 
Παφλαγόνας,3 σε μία από τις επιστολές του παρουσιάζει τη γενέθλια γη ως 
τόπο στερημένο από κάθε φυτική παραγωγή, με την εξαίρεση των σιτηρών: 
«Ο τόπος είναι έρημος, ακατοίκητος, χωρίς χάρες, χωρίς δένδρα, χωρίς χλόη, 
χωρίς δάση, χωρίς σκιά, τόπος πλήρους αγριότητας και αφρόντιστος, που 
πολύ απέχει από τη φήμη και τη δόξα του. Έχει αρκετή παραγωγή σιτηρών, 
παρόλο που αυτή αποκτάται με πολύ μόχθο. Όσον όμως αφορά το κρασί και 
το λάδι, τα προϊόντα δηλαδή που απομένουν, υπάρχει έλλειψη και μάλιστα 
παντελής ένδεια. Σε αυτά θα προσέθετα τα φρούτα, τα ψάρια και όσα φέρ-
νουν ανακούφιση σε αρρώστους, σαν κι εμένα, καθώς και όσα είναι αναγκαία 
για να στηθεί ένα πλουσιοπάροχο τραπέζι».4 Για τον Μαυρόποδα, το αδιαμ-
φισβήτητο συμβολικό κεφάλαιο (φήμη και δόξα) που διαθέτει η Παφλαγονία 
δεν ανταποκρίνεται στις πραγματικές οικονομικές της δυνατότητες. Αυτή η 
σχεδόν επική εικόνα της ένδειας της παφλαγονικής γης, που αποτελεί είδος 
ρητορικής επιστολογραφικής έμφασης5 και δεν λαμβάνει υπόψη τη γεωγρα-

3. A. Karpozilos, The Letters of Ioannes Mauropous Metropolitan of Euchaita, 
Θεσσαλονίκη 1990 [CFHB 34], επ. 9.15 (στο εξής: Karpozilos, The Letters). 

4. Karpozilos, The Letters, επ. 64.56-62: «ἐρημία χώρας πολλή, ἀοίκητος, ἄχα-
ρις, ἄδενδρος, ἄχλοος, ἄξυλος, ἄσκιος, ἀγριότητος ὅλη καὶ ἀκηδίας μεστή, πολὺ καὶ 
τῆς φήμης καὶ τῆς δόξης ἐνδέουσα· ἀπὸ καρποῦ σίτου μέν, κἂν σὺν πολλοῖς καὶ τοῦτο 
καμάτοις, εὐθυνουμένη δ’οὖν ὅμως, οἴνου δὲ καὶ ἐλαίου, τῶν ἑξῆς ἐπιφερομένων, ἀπο-
ρίαν καὶ ἔνδειαν παντελῆ δυστυχοῦσα. Προσθήσω δὲ καὶ ὀπώρας καὶ ἰχθύων πρὸς ἔτι 
καὶ ὅσα νοσοῦσιν ἀνθρώποις καθ’ ἡμᾶς εἰς παραμυθἰαν ἢ καὶ ἄλλως τοῖς εὐτραπέζοις 
εἰς ἀπόλαυσιν ἐπιτήδεια».

5. Χρησιμοποιώντας μιαν ανάλογη εικόνα ο Λέων, μητροπολίτης Συννάδων, περιγρά-
φει τον 10ο αιώνα μια περιοχή της Μικράς Ασίας που μοιράζεται με την Παφλαγονία 
το ίδιο άνυδρο τοπίο, M. Pollard Vinson, The Correspondence of Leo, metropolitan 
of Synada and Syngellus, Ουάσιγκτον 1985 [CFHB 23], επ. 43. 7-13 (σ. 68), απευθύ-
νεται στον αυτοκράτορα: «Δεν παράγουμε λάδι, χαρακτηριστικό που μοιραζόμαστε με 
όλους τους πληθυσμούς της Ανατολής. Η γη μας δεν παράγει κρασί, καθώς βρίσκεται 
σε υψόμετρο και είναι τραχειά(;). Χρησιμοποιούμε ζάρζανο αντί ξύλου, που είναι κα-
τεργασμένη κοπριά, υλικό ατιμότατο και δυσωδέστατο. Όλα τα υπόλοιπα, όσα χρησι-
μοποιούνται από υγιείς και ασθενείς, εισάγονται από το Θρακήσιο, την Αττάλεια και 
την ίδια τη βασιλεύουσα» («ἔλαιον γὰρ οὐ γεωργοῦμεν· τοῦτο κοινὸν τοῖς Ἀνατολικοῖς 
ἔχομεν πᾶσιν· οἶνον ἡ καθ’ ἡμᾶς οὐ δίδωσιν, ὑψηλῆς καὶ ταχινῆς (τραχείας;) λαχοῦσα 
τῆς θέσεως· ἀντὶ ξύλου τῷ ζαρζάνῳ χρώμεθα, ὅπερ ἐστὶν ἐπιμελείας ἀξιωθεῖσα κόπρος, 



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 65

φική ποικιλία μιας ευρύτερης γεωγραφικής ζώνης, αλλά αποζητά να δημιουρ-
γήσει ένα συγκεκριμένο αναγνωστικό αποτέλεσμα, δεν ανταποκρίνεται πάντα 
σε αυτά που γνωρίζουμε από άλλα κείμενα, αλλά και από τα αρχαιολογικά 
τεμκμήρια για την Παφλαγονία.6 Αν για κάποιους η περιοχή οφείλει να αντι-
παραβληθεί με το σκυθικό τοπίο (ο Λέων ο Διάκονος τον 10ο αιώνα μιλά 
για «παφλαγονική ερημία», με σαφή αναφορά στην παροιμιώδη «σκυθική 
ερημία»7), σε άλλα κείμενα, αγιολογικά αυτήν τη φορά, επιδιώκεται η δημι-
ουργία του αντίθετου αναγνωστικού αποτελέσματος· για να εγκωμιάσουν τον 
κεντρικό ήρωα, οι συγγραφείς εγκωμιάζουν ταυτόχρονα τον τόπο καταγωγής 
του. Έτσι, «η Παφλαγονία δωρίζει στη βασιλεύουσα τα αναγκαία και δωρίζει 
στην οικουμένη όσα καλά παράγει», σύμφωνα με τον βιογράφο της αυτο-
κράτειρας Θεοδώρας.8 Υπάρχει λοιπόν μια «επιστολογραφική» Παφλαγονία, 
χώρα ακραίας ένδειας, και μια «αγιολογική» Παφλαγονία, χώρα μυθικής ευ-
πορίας. Η ταυτόχρονη εικόνα της «βαρβαρικής» ερημίας και της αμάλθειας 
αφθονίας υποδεικνύουν τα όρια της ρητορικής χρήσης του συγκεκριμένου 
τόπου στη γεωγραφική αλλά και στη ρητορική του σημασία. Οι δύο εικόνες 
οφείλουν περισσότερα στις συμβάσεις του κειμένου στο οποίο εντάσσονται, 
παρά στην ίδια την πραγματικότητα. Γνωρίζουμε πως κάποιες περιοχές της 
Παφλαγονίας παράγουν κρασί (Τίος, Ηράκλεια κ.ά.)9 και, φυσικά, η περιοχή 
διαθέτει κοπάδια ζώων (αιγοπροβάτων και ενδεχομένως βοοειδών), που εξα-
σφαλίζουν την ευημερία της.10 Στον Βίο του Παφλαγόνα αγίου Φιλαρέτου, 

πρᾶγμα καὶ ἀτιμότατον καὶ δυσωδέστατον· τὰ γὰρ ἄλλα ὅσα νοσοῦσιν ἢ ὑγιαίνουσίν 
εἰσιν ἐπιτήδεια ἀπὸ τοῦ Θρακησίου καὶ τῆς Ἀτταλείας καὶ αὐτῆς τῆς βασιλευούσης 
ἐρανιζόμεθα»). Για τις περιγραφές του Λέοντος Συννάδων, βλ. L. Robert, “Les kor-
dakia de Nicée, le combustible de Synnada et les poissons-scies. Sur des lettres 
d’un métropolite de Phrygie au Xe siècle. Philologie et réalités, II”, στο Journal 
des savants 1962, σσ. 5-74.

6. Για τη γεωγραφική ποικιλία της περιοχής, βλ. Belke, Paphlagonien, σσ. 48-56· 
για την τοπική οικονομία, αυτόθι, σσ. 138-151.

7. C. Hase, Leonis Diaconi Caloensis Historiae Libri decem, Bόννη 1828, σ. 40.3.
8. A. Mαρκόπουλος, «Βίος τῆς αὐτοκράτειρας Θεοδώρας (BHG 1731)», Σύμμει-

κτα 5 (1983), σσ. 249-285, εδώ κεφ. 2. 2-3, σ. 257: «Παφλαγονία... ἣ δωροφορεῖ μὲν 
τὰ ἀναγκαῖα τῇ βασιλίδι τῶν πόλεων, δωροφορεῖ δὲ καὶ πανταχοῦ γῆς τὰ οἰκεῖα καλά».

9. H. Beckh, Geoponica sive Cassiani Bassi scholastici de re rustica eclogae, 
Λειψία 1895, 5.2.10, σ. 126.

10. Ο Ευστάθιος Θεσσαλονίκης (M. Van Der Valk, Eustathii archiepiscopi Thes-
salonicensis commentarii ad Homeri Iliadem pertinentes, I-IV, Λέιντεν 1971-1987, 



66	 Χαρησ Μεσσησ

που χρονολογείται τον 9ο αιώνα, το κοπάδι που διαθέτει ο άγιος απηχεί έναν 
παλαιοδιαθητικής κοπής πλούτο: «ἦν τις ἄνθρωπος ἐν χώρᾳ τῶν Παφλαγό-
νων τοὔνομα Φιλάρετος, καὶ ὁ ἄνθρωπος ἦν εὐγενὴς τῶν ἀπὸ Πόντου καὶ 
Γαλατικῆς χώρας, υἱὸς ὑπάρχων Γεωργίου τοῦ φερωνύμου. Ἦν δὲ πλούσιος 
σφόδρα, καὶ ἦν αὐτῷ κτήνη πολλά· βόες ἑξακόσιοι, ζεύγη βοῶν ἑκατόν, ἵπποι 
νομάδες ὀκτακόσιαι, ἵπποι καὶ ἡμίονοι τῆς προμοσέλλας αὐτοῦ ὀγδοήκοντα, 
πρόβατα χιλιάδες ιβ΄...».11 Αυτή η εικόνα που υπενθυμίζει τον πλούτο του Ιώβ 
δεν μας επιτρέπει να θεωρήσουμε το κείμενο ως αξιόπιστη μαρτυρία για την 
κτηνοτροφία στην Παφλαγονία. Ο εγγονός του Φιλαρέτου, που γράφει την 
ιστορία του παππού του, είναι ήδη ένας Κωνσταντινουπολίτης και έχει συ-
γκεχυμένη εικόνα του τόπου καταγωγής του. Στη μικρή εισαγωγική σημείωση 
που μόλις είδαμε, η Παφλαγονία, ο Πόντος και η Γαλατία δημιουργούν μιαν 
ασαφή γεωγραφική ενότητα. 

Αυτό που διαθέτει κατά κόρον η Παφλαγονία είναι η δυναμική της παρου-
σία στην κορυφή της εξουσίας, όχι τόσο μέσω των αυτοκρατόρων (Θεοδώρα, 
Μιχαήλ Δ΄, Μιχαήλ Ε΄), όσο μέσω παντοδύναμων ευνούχων που διαχειρίζονται 
ουσιαστικά την πολιτική εξουσία του Βυζαντίου από τις αρχές του 10ου έως τα 
μέσα του 11ου αιώνα, με μια διακοπή στη βασιλεία των Καππαδοκών στρατηγών, 
Νικηφόρου Φωκά και Ιωάννη Τζιμισκή, καθώς και στη βασιλεία του Βασιλείου Β΄. 
Ο Κωνσταντίνος ο Παρακοιμώμενος,12 οι αδελφοί Γογγύλιοι,13 ο Ιωσήφ Βρίγ- 

τόμ. III, σ. 182.8-11), μιλώντας για την ομηρική έκφραση «μητέρι μήλων», κάνει λο-
γοπαίγνιο με τις δύο σημασίες της λέξης μῆλον (πρόβατο και φρούτο). Αναφέρει την 
Παφλαγονία ως παράδειγμα της κυριολεκτικής χρήσης της έκφρασης («μητέρα προ-
βάτων»), ενώ κάθε άλλη χώρα που παράγει πολλά φρούτα (κυρίως μήλα) μπορεί να 
χαρακτηριστεί ως «μητέρα μήλων», μεταφορικά αυτήν τη φορά.

11. L. Rydén, The Life of St. Philaretos the Merciful Written by his Grandson 
Niketas, Ουψάλα 2002, στ. 5-10 (σ. 60). Για το κείμενο, βλ. A. Kazhdan, A History 
of Byzantine Literature (650-850), in collaboration with Lee E. Sherry – Chris-
tine Angelidi, Αθήνα 1999, σσ. 281-291.

12. Για τον Κωνσταντίνο τον Παρακοιμώμενο, βλ. S. Tougher, The Eunuch in Byz-
antine History and Society, Λονδίνο 2008, σ. 142 (στο εξής: Tougher, The Eunuch)· 
E. Χρήστου, Αυτοκρατορική εξουσία και πολιτική πρακτική. Ο ρόλος του παραδυ-
ναστεύοντος στη βυζαντινή διοίκηση (τέλη 8ου – αρχές 11ου αιώνα), Aθήνα 2008,  
σσ. 199-208· Ch. Messis, Les eunuques à Byzance, entre réalité et imaginaire, 
Παρίσι 2014, σ. 183-186 (στο εξής: Messis, Les Eunuques).  

13. Για τους αδελφούς Γογγύλιους, αλλά κυρίως για τον Κωνσταντίνο Γογγύλιο, βλ. 
Tougher, The Eunuch, σ. 141.



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 67

γας14 και, τέλος, ο Ιωάννης ο Ορφανοτρόφος15 είναι οι πιο σημαντικές προσω-
πικότητες στη διοίκηση της αυτοκρατορίας την περίοδο αυτή. Η παρουσία τους 
δημιουργεί όμως μνησικακίες και εχθρότητες, και συχνά στοχοποιείται ο τόπος 
καταγωγής τους. Οι παραμορφωτικές εικόνες της Παφλαγονίας γίνονται ρητο-
ρικός και λογοτεχνικός τόπος, χρησιμοποιούνται στις συγκρούσεις των λογίων 
μεταξύ τους ως φορείς συγκεκριμένου, αρνητικού, νοήματος και τροφοδοτούν 
εμμέσως την πολιτική κριτική εναντίον των προσώπων που κατάγονται από κει.

Αρχικά, στο κεφάλαιο του Περί θεμάτων για την Παφλαγονία διαπιστώ-
νουμε μια σημαντική διαστρέβλωση ομηρικού αποσπάσματος. Ενώ ο Όμη-
ρος αναφέρει: «Στους Παφλαγόνες αρχηγός ήταν ο Πυλαιμένης με την 
αντρίκια καρδιά, από τη χώρα των Ενετών, από όπου είναι το σόι των άγριων 
μουλαριών»,16 ο συντάκτης του κειμένου, που ανήκει στον κύκλο του Κων-
σταντίνου Πορφυρογέννητου, αναπλάθει και νοηματοδοτεί εκ νέου την πλη-
ροφορία: «Γι’ αυτό ο Όμηρος λέει ότι το γένος των μουλαρίων έχει από κει 
την καταγωγή του, δείχνοντας έτσι τεκμήριο της κακίας και της μοχθηρίας 
τους».17 Η Παφλαγονία γίνεται ο τόπος της επινόησης των μουλαριών, που 
στη συγκεκριμένη αφήγηση λειτουργούν και ως μετωνυμία των ευνούχων, ενώ 
και τα δύο, μουλάρια και ευνούχοι, αποτελούν προϊόντα «της κακίας και της 
μοχθηρίας» των Παφλαγόνων. Η άμεση σύνδεση ευνουχισμού και Παφλα-
γονίας επιβεβαιώνεται από μια αναφορά του Κεδρηνού, ιστορικού του 12ου 
αιώνα, που ανάγεται πιθανότατα σε πρωιμότερο κείμενο: «Το δέκατο τέταρτο 
έτος (της βασιλείας του Θεοδόσιου του Μικρού) έγινε λιμός στον Πόντο, με 
αποτέλεσμα οι Παφλαγόνες να ευνουχίζουν τα παιδιά τους και να τα που-
λούν».18 Η χώρα των μουλαριών γίνεται η χώρα των ευνούχων, δύο δημιουρ-
γημάτων που βρίσκονται σε πλήρη αντιστοιχία, καθώς πολλαπλασιάζονται τε- 

14. A. Mαρκόπουλος, «Ιωσήφ Βρίγγας: Προσωπογραφικά προβλήματα και ιδεο- 
λογικά ρεύματα», Σύμμεικτα 4 (1981), σσ. 87-115· Tougher, The Eunuch, σ. 152· Messis, 
Les eunuques, σσ. 260-261. 

15. Tougher, The Eunuch, σ. 151· Messis, Les eunuques, σσ. 282-285.
16. Όμηρος, Ιλιάδα ΙΙ.851-852: «Παφλαγόνων δ᾽ ἡγεῖτο Πυλαιμένεος λάσιον κῆρ 

ἐξ Ἐνετῶν, ὅθεν ἡμιόνων γένος ἀγροτεράων».
17. A. Pertusi, Costantino Porfirogenito De Thematibus, Βατικανό 1952, σ. 

72.10-12: «διὸ καὶ τὸ τῶν ἡμιόνων γένος ἐκεῖθεν πρῶτον ἐκφῦναι λέγει, τεκμήριον τοῦτο 
τῆς αὐτῶν πονηρίας καὶ μοχθηρίας δεικνύς».

18. I. Bekker, Cedrenus Georgius, Compendium Historiarum, Bόννη 1838-1839, 
τόμ. Ι, σ. 590.7-8: «Τῷ ιδʹ ἔτει λιμὸς γέγονεν ἐν Πόντῳ, ὥστε τοὺς Παφλαγόνας εὐνου-
χίσαντας τὰ ἴδια τέκνα πιπράσκειν».



68	 Χαρησ Μεσσησ

χνικά, αλλά δεν αναπαράγονται φυσικά. Οι Παφλαγόνες, λοιπόν, χρεώνονται 
με δύο εφευρέσεις: τα μουλάρια και τους εγχώριους ευνούχους. Είναι αυτοί 
που, εντέλει, μετατρέπουν το φυσικό σε αφύσικο, είτε πρόκειται περί ζώων είτε 
περί ανθρώπων· γίνονται δηλαδή φορείς μιας «οριακής» βαρβαρότητας, η 
παραδειγματική εικόνα αυτού που αντιπαρατίθεται στον αστικό πολιτισμό και 
στις αξίες του. Χαρακτηριστικό αυτής της αντίληψης, την οποία αποδέχονται 
σιωπηρά και οι ίδιοι οι Παφλαγόνες, είναι ένα ποίημα του Ιωάννη Μαυρόποδα, 
το οποίο περιγράφει τη μετάλλαξη που υπέστη όταν εγκατέλειψε την πα- 
τρίδα του και πήγε να ζήσει στην Κωνσταντινούπολη: «αγροίκος ήμουν χθες, 
τώρα όμως ένας σωστός αστός,// τότε είχα σκυμμένο το κεφάλι, τώρα βλέπω 
ψηλά,// τότε ήμουν κακόκεφος, τώρα είμαι χαρούμενος και γεμάτος ικανο-
ποίηση,// τότε ασήμαντος και θλιμμένος, τώρα λαμπρός και μέγας»·19 με έναν 
λόγο, θα προσθέταμε: τότε βάρβαρος χωριάτης, τώρα εκλεπτυσμένος αστός.   

Η βασική αυτή αντίθεση ανάμεσα σε μια περιρρέουσα «φύση» και σε μια 
γεωγραφικά προσδιορισμένη αφυσικότητα θα καθορίσει, μέσα από μια σειρά 
λογοτεχνικών εικόνων και ρητορικών αντιθέσεων, και τη γενική εικόνα όσον 
αφορά τα πολιτιστικά αγαθά (στη συγκεκριμένη περίπτωση, τραγούδι και 
χορός) και τις διατροφικές συνήθειες που σχετίζονται με την Παφλαγονία. 

Τραγούδι και χορός 

Το σχόλιο του Αρέθα για την παρουσία πλανόδιων μουσικών από την Πα-
φλαγονία είναι πολύ γνωστό και έχει συζητηθεί ευρέως. Σχολιάζοντας τον 
όρο ἀγείροντας στον Βίο του Απολλώνιου του Τυανέως του Φιλόστρατου, ο 
Αρέθας προτείνει την εξής ερμηνεία: «τοὺς ἀγείροντας λέγει, ἤτοι ἀγύρτας, 
ὧν καὶ νῦν δεῖγμα οἱ κατάρατοι Παφλαγόνες (παφιλατῶνες, σύμφωνα με το 
χειρόγραφο F) ᾠδάς τινας συμπλάσαντες πάθη περιεχούσας ἐνδόξων ἀνδρῶν 
καὶ πρὸς ὀβολὸν ᾄδοντες καθ’ ἑκάστην οἰκίαν».20

19. P. de Lagarde, Ioannis Euchaitorum Metropolitae quae in codice Vaticano 
graeco 676 supersunt, Göttingen 1882, ποίημα 54, στ. 64-67: «ἄγροικος ἦν χθές, 
ἀστικὸς δὲ νῦν μάλα·// κάτω νενευκώς, ἀλλὰ νῦν ἄνω βλέπων·// ἄθυμος, ἀλλ’ εὔθυ-
μος, ἡδονῆς γέμων·// μικρός, κατηφής, νῦν δὲ λαμπρὸς καὶ μέγας». Βλ. επίσης F. Ber-
nard, “Asteiotes and the Ideal of the Urban Intellectual in the Byzantine Eleventh 
Century”, στο Frühmittelalterliche Studien. Jahrbuch des Instituts für frühmit-
telalterforschoung der Universität Münster 47 (2013), σσ. 129-142.

20. Σ. Κουγέας, «Αἱ ἐν τοῖς σχολίοις τοῦ Ἀρέθα λαογραφικαὶ εἰδήσεις», Λαογρα-



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 69

Ο Αρέθας χρησιμοποιεί αρχικά μια λέξη με βαρύ παρελθόν. Ο όρος αγύρ-
της παραπέμπει στη δραστηριότητα των πλανόδιων μάγων, των ευνούχων 
και των γάλλων, των οπαδών των ανατολικών θεοτήτων, των επαιτών και των 
απατεώνων, προερχόμενων συνήθως από την κεντρική Μικρά Ασία, που 
ονομάζεται, ανάλογα με την εποχή και τα ιστορικά συμφραζόμενα, Φρυγία, 
Γαλατία ή Παφλαγονία. Αυτή η λέξη υποχρεώνει στη συνέχεια τον Αρέθα 
να «προσαρμόσει» την πληροφορία του σε ένα χωρίο της Πολιτείας του 
Πλάτωνα, όπου το θέμα είναι οι επαγγελματίες της περιπλάνησης και του 
κέρδους: «ἀγύρται δὲ καὶ μάντεις ἐπὶ πλουσίων θύρας ἰόντες πείθουσιν...».21 
Η αρνητική στάση του Αρέθα απέναντι στους Παφλαγόνες γίνεται ακόμη 
πιο ευκρινής στην επιλογή των λέξεων που χρησιμοποιεί για να μεταδώσει 
το μήνυμά του. Οι Παφλαγόνες είναι καταραμένοι (κατάρατοι), ενώ το πε-
ριεχόμενο των ποιητικών τους διηγήσεων είναι προϊόν της φαντασίας τους 
(συμπλάσαντες) και αφορά τα πάθη και όχι κατορθώματα διάσημων ανδρών. 
Τέλος, ο σκοπός αυτής της δραστηριότητας δεν είναι ο ανιδιοτελής έπαινος 
των ηρωικών μορφών, αλλά το υλικό κέρδος των άθλιων τραγουδιστών (πρὸς 
ὀβολὸν ᾄδοντες).

Η άλλη μαρτυρία για τις μουσικές δραστηριότητες των Παφλαγόνων την 
ίδια περίπου περίοδο δεν είναι σχεδόν καθόλου γνωστή. Πρόκειται περί μιας 

φία 4 (1912-3), σσ. 203-237· R. Bailey, Arethas of Caesarea and the Scholia on Phi-
lostratus’ Vita Apollonii in Laur. 69.33, MA Thesis in Medieval Studies, Central 
European University, Bουδαπέστη 2012, σ. 25. Το σχόλιο αυτό έχει πολλαπλώς σχο-
λιαστεί ως απόδειξη της ύπαρξης επικής ποίησης στο Βυζάντιο του 10ου αιώνα. Ενδει- 
κτικά αναφέρουμε: H. Grégoire, “Autour de Digénis Akritas. Les cantilènes et la 
date de la recension d’Andros-Trébizonde”, στο ιδ., Autour de l’épopée byzantine, 
Λονδίνο 1975, τμήμα IV, σσ. 287-302, εδώ σσ. 290-291· Σ. Αλεξίου, Βασίλειος Διγε-
νής Ακρίτης και το Άσμα του Αρμούρη, Aθήνα 1985, σ. ρθ-ρι. Ο G. Sifakis [“Look-
ing for the Tracks of Oral Tradition in Medieval and Early Modern Greek Poetic 
Works”, Journal of the Hellenic Diaspora 27 (2001), σσ. 61-86, εδώ σ. 83, σημ. 29] 
αναρωτιέται αν ο Αρέθας με τον όρο Παφλαγόνες “means ethnic Paphlagonians or 
‘barbarians’, non-Greek speakers in general, who must have sung in Greek never- 
theless; nor does he locate these singers anywhere specifically, in Cappadocia, for 
instance, or Constantinople, where he spent much of his life”.  

21. Πλάτων, Πολιτεία 364b-c (E. Chambry, Platon République I-III, Paris 1970, 
σ. 58). Για την έμμεση σχέση μεταξύ των λέξεων Παφλαγονία, ευνούχος και ἀγύρτης, 
βλ. I. Bekker, Glycae Michaelis Annales, Bόννη 1836, σ. 584, γρ. 18, αναφορικά με 
την παφλαγονική οικογένεια του Μιχαήλ Ε΄ και του Ιωάννη Ορφανοτρόφου: «εὐνοῦ-
χοι ὄντες ἀγυρτικὴν μετῄεσαν τέχνην».



70	 Χαρησ Μεσσησ

διήγησης που υιοθετεί τα χαρακτηριστικά ψυχωφελούς ιστορίας και είναι 
ενσωματωμένη σε ένα ιδιαίτερο αγιολογικό κείμενο, τον Βίο του Νήφωνα της 
Κωνσταντιανής. Το κείμενο περιγράφει τη δραστηριότητα κάποιου περιθω-
ριακού ανθρώπου, βουτηγμένου στις αμαρτίες, που ανακαλύπτει εσχάτως τη 
χριστιανική ηθική και γίνεται επίσκοπος Κωνσταντιανής, πόλης της Αιγύ-
πτου, την περίοδο του Μεγάλου Κωνσταντίνου. Στη μορφή που διαθέτουμε, 
το κείμενο έχει γραφεί πιθανότα τον 10ο αιώνα.22 Σύμφωνα με τη διήγηση:

«Ταῦτα τοῦ ἄρχοντος (του Σατανά) αὐτῶν εἰρηκότος, ἔρχονται (οι δαίμο-
νες) ἔν τινι τόπῳ τῆς πλατείας τῆς πόλεως καλουμένου τοῦ Βοός· ὡς οὖν ἐκεῖ 
τὰ πνεύματα τῆς πονηρίας εἱστήκει καὶ ἐπειρῶντο θόρυβον ἢ μάχην ποιῆσαι, 
ἰδοὺ παραγίνονται τινὲς ὡς λ΄ τὸν ἀριθμὸν ἐκ χώρας τῆς λεγομένης τῶν Πα-
φλαγόνων· ὡς οὖν διήρχοντο ἐκεῖσε οὗτοι, πορευθεὶς εἷς τῶν δαιμόνων εἰς τοῦ 
μειζοτέρου αὐτῶν τὸ οὖς ἐνέβαλεν λόγον αἰσχρὸν ὃν καὶ μετὰ προθυμίας δε-
ξάμενος μὴ εἰδὼς ὁ ταλαίπωρος διὰ τῆς ἀντιρρήσεως τοῦ ἀποστρέφειν τοὺς 
λογισμούς. ἤρξατο καροῦσθαι (κορταλίζειν Μ) καὶ αἰσχρὰ καταλέγειν, οἱ δὲ 
ἕτεροι αὐτοῦ ἀνταπεκρίναντο αὐτῷ ὀρχούμενοι καὶ τοῖς ποσὶν αὐτῶν ψόφον 
ἀποτελοῦντες. Ταῦτα οὖν αὐτῶν ποιούντων οἱ δαίμονες συνωρχοῦντο αὐτοῖς 
σκιρτῶντες ... ταῦτα αὐτῶν λεγόντων καὶ προβαινόντων τὴν πλατείαν συναντᾷ 
αὐτοῖς ἄνθρωπος σκυπτὸς καὶ λύραν κατέχων καὶ ἠκολούθει αὐτῷ πλῆθος 
πολὺ τοῦ λαοῦ καὶ ἠκροῶντο αὐτοῦ· αὐτοὺς δὲ πάντας ἑώρα ὁ μακάριος 
(Νήφων) ὑπὸ ἑνὸς μαύρου ἅπαντας ἀοράτως δεδεμένους ὀπισθάγκωνα ὑπὸ 
ἑνὸς σχοινίου καὶ συρουμένους ὄπισθεν τοῦ λυροῦντος. Ταῦτον ἰδόντες οἱ 
προρρηθέντες δαίμονες καὶ τοσοῦτον λαὸν ὑπὸ τοῦ ἑτέρου αὐτῶν δαίμονος 
βλέποντες συρομένους καὶ κατεχομένους, ἐχάρησαν χαρὰν τὴν ὀλέθριον καὶ 
ἤρξαντο καὶ αὐτοὶ τὸν λαὸν συνταράττειν καὶ θορυβεῖν αὐτούς, καὶ ἐνεποίουν 
ὀρχεῖσθαι, τοὺς δὲ καὶ κροτοῦντας καὶ τραγῳδεῖν, ὡς δέ τις πλούσιος ἄνωθεν 
τῆς οἰκίας βλέψας ταῦτα πωρωθεὶς ὑπὸ τοῦ σατανᾶ ἔταξεν τὸν λυροῦντα 
καὶ ἵσταται κατενώπιον αὐτοῦ καὶ συγκροτεῖν τῇ λύρᾳ πάντων κροτούντων 

22. Για τη χρονολόγηση του Βίου του Νήφωνος στα τέλη του 10ου ή τις αρχές 
του 11ου αιώνα, βλ. L. Rydén, “The Date of the Life of Saint Niphon, BHG 1371z”, στο  
S.-T. Teodorsson (ed.), Greek and Latin Studies in Memory of Cajus Fabricius, Γκέτεν-
μποργκ 1990, σσ. 33-40· A. Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850-1000),  
Ch. Angelidi (ed.), Αθήνα 2006, σσ. 200-203 (στο εξής: Kazhdan, A History) . Για 
μια ακόμη πιο ακριβή χρονολόγηση μεταξύ 965 και 1037, βλ. S. Ivanov, Holy Fools in 
Byzantium and Beyond, Οξφόρδη 2006, σσ. 168-169. Τίποτε δεν αποκλείει όμως και 
μια χρονολόγηση στις αρχές του 10ου αιώνα.



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 71

τὰς χεῖρας καὶ τὰ δαιμόνια θεραπευόντων, ἔσχατον ἐδωρήσατο ὁ πλούσιος 
τὸ λυρίζον ἀργύριον, ὁ δὲ δεξάμενος ἔβαλεν τῷ κόλπῳ αὐτοῦ, οἱ δὲ δαίμονες 
λαβόντες ἐν τάχει τὸ ἀργύριον ἐξ αυτοῦ παρέπεμψαν αὐτὸ ἐν τοῖς καταχθο-
νίοις εἰρηκότες τῷ ἀποδόντι καὶ πονηρῷ πνεύματι, τάδε ἐρεῖ τῷ πατρὶ ἡμῶν 
τῷ μεγάλῳ τῷ δεδεμένῳ ἐκεῖ ὑπὸ τοῦ Ναζωραίου, τοῦτό σοι θυσίαν τις τῶν 
άρχόντων προσενήνοχεν ὁ λεγόμενος Λαζίον, διὰ Ὑπτιόλου τοῦ ἱεράρχου 
σου, ζήτω τὸ κράτος σου, Πάτερ ἡμῶν, ἡμεῖς γὰρ τὰ τέκνα σου ἀγωνιζόμεθα 
κατὰ τῶν χριστιανῶν τῶν ἐχθρῶν. ταῦτα εἰρηκότες καὶ ἕτερα πλείω δέδωκαν 
αὐτῷ καὶ πλείστους ὀβολοὺς οὓς ὁ Ὑπτίολος συνάγων ἐκ τοῦ κοινοῦ λαοῦ».23 

Πέρα από το ηθικό πλαίσιο της ιστορίας, το κείμενο περιγράφει μια αυ-
τοσχέδια γιορτή που εξελίσσεται σε δύο αφηγηματικούς χρόνους. Σε πρώτο 
χρόνο, ο αρχηγός μιας ομάδας Παφλαγόνων αρχίζει να τραγουδά, χωρίς κα-
νένα μουσικό όργανο, δίνοντας τον ρυθμό με τα χέρια του. Η παρέα του, 
η οποία συναπαρτίζεται από καμιά τριανταριά άτομα, του απαντά με έναν 
χορό ζωηρό και θορυβώδη. Χωρίς το κείμενο να διευκρινίζει το περιεχόμενο 
του τραγουδιού (γίνεται λόγος γιά «αἰσχρὰ καταλέγειν», που θα μπορούσαν 
να αναφέρονται σε οποιαδήποτε θεματική), υποθέτουμε πως τα λόγια αντι-
στοιχούσαν σε ένα είδος ζωηρού χορού που εκτελείτο με χτύπημα των ποδιών 
στο έδαφος.

Σε δεύτερο χρόνο προστίθεται στην παρέα ένας μουσικός που παίζει λύρα 
(πρέπει να υποθέσουμε ένα μουσικό όργανο που προσιδιάζει στην ποντιακή 
λύρα και όχι στο αρχαίο μουσικό όργανο),24 ένα όργανο ιδιαίτερα δημοφι-
λές στις ανατολικές περιοχές της Μικράς Ασίας, γεγονός που προκαλεί τον 
ενθουσιασμό των γλεντοκόπων, οι οποίοι συνεχίζουν να τραγουδούν και να 
χορεύουν. Ένας πλούσιος κάτοικος της πλατείας, βγαίνοντας στο μπαλκόνι 
του, υπόσχεται χρήμα στον μουσικό που αυτήν τη φορά παίξει με μεγαλύτε-
ρο ενθουσιασμό, κινημένος από την υπόσχεση της χρηματικής ανταμοιβής 
(τὸ λυρίζον ἀργύριον) εκ μέρους του πλούσιου θεατή και από τα χρήματα 
που μαζεύονται από τους παρισταμένους (πλείστους ὀβολούς). Η γιορτή 
υποθέτουμε ότι συνεχίζει και ολοκληρώνεται –το κείμενο αποφεύγει να κάνει 

23. A. Rystenko – P. Potapow, Materialien zur Geschichte der byzantinisch- 
slavischen Literatur und Sprache, Oδησσός 1928, κεφ. 128-129, σσ. 142-144 (με διορ-
θώσεις στη στίξη, στο εξής: Rystenko – Potapow, Materialien).

24. Ο N. Mαλιάρας (Βυζαντινά μουσικά όργανα, Αθήνα 2007) αγνοεί αυτήν την 
αναφορά.



72	 Χαρησ Μεσσησ

λόγο– μέσα σε γενική ευθυμία, ενώ ο άγιος Νήφων βγάζει το δικό του συμπέ-
ρασμα, σε πλήρη αναντιστοιχία με το γενικό αίσθημα: «Αυτός που παίζει με 
ευχαρίστηση κιθάρες και λύρες, αυτός γίνεται ιερέας του μεγάλου δράκοντος 
που ποθεί να καταπιεί όλο τον κόσμο».25

Οι κακοί της ιστορίας, εκείνοι που υπηρετούν τον Σατανά και την κουστω-
δία του με τη μουσική και τον χορό τους, είναι μια ομάδα Παφλαγόνων που 
κυκλοφορεί στο κέντρο της βασιλεύουσας. Ακόμη και ο πλούσιος κάτοικος 
της πλατείας, που αναζωπυρώνει τη γιορτή με το χρήμα του, φέρει το όνομα 
Λαζίον, ένα όνομα που ίσως παραπέμπει σε μια συγκεκριμένη περιοχή, τη 
χώρα των Λαζών, χώρα συναφή με τον Πόντο και την Παφλαγονία. Όσον 
αφορά τον μουσικό, φαίνεται πως δεν διαθέτει μια συγκεκριμένη τοπική 
ταυτότητα και το όνομά του, Υπτίολος, υπογραμμίζει περισσότερο εξωτερική 
εμφάνιση (ἄνθρωπος σκυπτός) παρά καταγωγή. Αν και η κατάληξη –ίολος 
παραπέμπει σε λατινική προέλευση του ονόματος, κάτι που θα μας έκανε να 
σκεφτούμε πως ένα τέτοιο επεισόδιο θα αποτελούσε τμήμα μιας διήγησης για 
τον Νήφωνα, πρωιμότερης από αυτήν που διαθέτουμε και πιο κοντά στην 
περίοδο της υποτιθέμενης δραστηριότητάς του (4ος αιώνας), θα ήταν ίσως 
πιο λογικό να δούμε πίσω από το όνομα αυτό το ελληνικό σύνθετο ύπτιος-ό-
λος (σκυμμένος στις διαταγές του Σατανά), όνομα που θα επεξηγούσε την 
έκφραση ἄνθρωπος σκυπτός της αρχικής του περιγραφής στο κείμενο.

Αν τώρα συγκρίνουμε το σχόλιο του Αρέθα και τη διήγηση του Βίου του 
Νήφωνα, διαπιστώνουμε αδιαμφισβήτητες αναλογίες αλλά και κάποιες δια- 
φορές. Και στις δύο περιπτώσεις, οι Παφλαγόνες είναι καταραμένοι, κάτι 
που διατυπώνεται άμεσα στον Αρέθα και υπονοείται στον Βίο (οἱ δαίμονες 
συνωρχοῦντο αὐτοῖς σκιρτῶντες). Η ψυχαγωγική τους δραστηριότητα αντα-
μείβεται (Αρέθας: πρὸς ὀβολὸν ᾄδοντες, Βίος: πλείστους ὀβολούς… συνά-
γων ἐκ τοῦ κοινοῦ λαοῦ), δίνουν τις παραστάσεις τους μέσα ή μπροστά σε 

25. Rystenko – Potapow, Materialien, κ. 129, σ. 144: «ὁ δὲ συνέχων ἐν ἡδονῇ κι-
θάρας καὶ λύρας, οὗτος ἱερεῖς τιμᾷ τοῦ μεγάλου δράκοντος τοῦ ποθοῦντος καταπιεῖν 
ὅλον τὸν κόσμον». Το όλο επεισόδιο ανακαλεί και επεξεργάζεται κάποιες προειδοποιή-
σεις για τη μουσική και τον χορό του Μεγάλου Βασιλείου (π.χ. PG 31, σ. 461, 576). Για 
τον χορό γενικά στο Βυζάντιο, βλ. Φ. Κουκουλές, Βυζαντινών Βίος και Πολιτισμός, τόμ. 5, 
Αθήνα 1952, σσ. 206-244. Για ζωηρούς χορούς, που συχνά χαρακτηρίζονται από τους 
πολέμιούς τους ως κόρδακες, βλ. J. Koder, “Kordax, der Tanz der Slawen”, στο 
Ethnoslavica. Festschrift Gerhard Neweklowsky zum 65. Geburtstag, Βιέννη 2006, 
σσ. 113-121. 



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 73

σπίτια πλούσιων ιδιωτών (Αρέθας: καθ’ ἑκάστην οἰκίαν, Βίος: τὶς πλούσιος 
ἄνωθεν τῆς οἰκίας βλέψας) και το περιεχόμενο των τραγουδιών πρέπει να 
είναι κοινό. Ο Αρέθας μιλάει ρητά για ᾠδάς τινας πάθη παρεχούσας ἐνδό-
ξων ἀνδρῶν, ενώ ο Βίος περιγράφει έναν ζωηρό χορό που συνοδεύεται από 
τα αντίστοιχα τραγούδια (ἤρξατο καροῦσθαι καὶ αἰσχρὰ καταλέγειν, οἱ δὲ 
ἕτεροι αὐτοῦ ἀνταπεκρίναντο αὐτῷ ὀρχούμενοι καὶ τοῖς ποσὶν αὐτῶν ψόφον 
ἀποτελοῦντες). Υπάρχουν βέβαια διαφορές μεταξύ των δύο κειμένων, όπως η 
αναφορά στον χορό και η ασαφής ταυτότητα του μουσικού, αλλά έχουμε την 
ισχυρή εντύπωση ότι η αγιολογική ιστορία επεκτείνει και τυποποιεί σε παρά-
δειγμα το σχόλιο του Αρέθα ή ότι οι δύο συγγραφείς μοιράζονται μια κοινή 
ιδέα για τη μουσική δραστηριότητα των Παφλαγόνων. Θα μπορούσε κανείς 
ακόμη και να φανταστεί μια κάποια εξοικείωση και πνευματική συνενοχή 
μεταξύ του Αρέθα και του συντάκτη του Βίου.

Η σαφής σχέση μεταξύ πλανόδιων μουσικών και Παφλαγονίας είναι πι-
θανότατα μια λογοτεχνική επιλογή του 10ου αιώνα,26 για να καταγγελθεί μια 

26. Η σχέση μεταξύ επικολυρικής μουσικής και ανατολικών επαρχιών διαπιστώνε-
ται και στα κείμενα της Ύστερης Βυζαντινής περιόδου. Ο Θεοφάνης Κεραμεύς ή, αλ-
λιώς, Φιλάγαθος, επίσκοπος του Ροσσάνο τον 12ο αιώνα, εισάγει το εγκώμιο του αγίου 
Προκοπίου με μια μεταφορική εικόνα, για να μιλήσει για τους συμμετέχοντες στην πα-
νήγυρη του αγίου: «καὶ κιθαρῳδὸς πολλάκις ἀνὴρ τὰς ἀγυιὰς διερχόμενος καὶ ὁμηγύρει 
νεολαίας ἐντυχὼν κατὰ πάροδον, τὰς χορδὰς εὐθὺς ἐπιτείνει καί, τὸ πλῆκτρον ἐπιθείς, 
μέλος ἀναβάλλεται σύντονον» (Θεοφάνης Κεραμεύς, Λόγος 56, PG 132, 969B και 
G. Rossi Taibbi, Filagatho da Cerami, Omelie per i vangeli domenicali e le feste 
di tutto l’anno. I: Omelie per le feste fisse, Παλέρμο 1969, ομιλ. 28, κεφ. 1, σ. 183). 
Για τη μεταμόρφωση του Προκοπίου σε στρατιωτικό άγιο, ιδιαίτερα δημοφιλή στην 
Καππαδοκία, βλ. H. Delehaye, Les légendes grecques des saints militaires, Παρί-
σι 1909, σσ. 77-89· N. Thierry, “Vision d’Eustathe, vision de Procope. Nouvelles 
données sur l’iconographie funéraire byzantine”, στο Αρμός. Τιμητικός τόμος στον 
καθηγητή Ν.Κ. Μουτσόπουλο για τα 25 χρόνια πνευματικής προσφοράς στο Πανεπι-
στήμιο Θεσσαλονίκης, τόμ. I-III, Θεσσαλονίκη 1990-1991, τόμ. III, σσ. 1845-1860, εδώ  
σσ. 1855-1859. Για ένα άλλο κείμενο για τον άγιο Προκόπιο, όπου μπορούμε να ανι-
χνεύσουμε ίχνη επικής ποίησης, βλ. M. Βαρβούνης, «Ενδείξεις για την ύπαρξη βυζα-
ντινών ακριτικών τραγουδιών σε αγιολογικό κείμενο του αγίου Προκοπίου», Bυζαντινός 
Δόμος 5-6 (1992), σσ. 123-127. Ο Νικηφόρος Γρηγοράς, που παρουσιάζεται ως βάρ-
βαρος Παφλαγόνας από τον αντίπαλό του Φιλόθεο Κόκκινο (Δ. Καϊμάκης, Φιλοθέου 
Κοκκίνου Δογματικά Έργα, Θεσσαλονίκη 1983, αρ. 12.37-46, σ. 480:  «Γρηγορᾶς 
οὑτοσὶ... τῆς γὰρ Παφλαγονίας ὥρμητο γῆς... τὸ μὲν βάρβαρον ἦθος ἀμηγέπη καὶ τὴν 
φωνὴν ἀποβαλεῖν ἔσχε, τῶν δὲ τρόπων τε καὶ τῆς γνώμης τὸ βάρβαρον οὐ μόνον 



74	 Χαρησ Μεσσησ

δυσάρεστη πραγματικότητα για τα τελευταία χρόνια του Λέοντα Στ΄ και τα 
πρώτα του Κωνσταντίνου Ζ΄, η ηρωοποίηση δηλαδή της παφλαγονικής οι-
κογένειας των Δουκών, με δύο πολύ δυνατές μορφές, πραγματικές απειλές 
για τους αυτοκράτορες της Κωνσταντινούπολης, τον Ανδρόνικο αρχικά, που 
επαναστάτησε εναντίον του Λέοντα Στ΄ το 906/7, και τον Κωνσταντίνο στη 
συνέχεια,27 που επαναστάτησε εναντίον της αντιβασιλείας που ακολούθησε 
τον θάνατο του Λέοντα το 912/913. Γύρω από το όνομα της οικογένειας 
των Δουκών αναπτύχτηκαν θρύλοι με ηρωικούς τόνους, των οποίων τα ίχνη 
είναι με δυσκολία ορατά στα κείμενα της εποχής. Αυτόν τον θρύλο υπαι-
νίσσεται ο Μιχαήλ Ψελλός όταν γράφει αναφορικά με τους απογόνους του 
Κωνσταντίνου Ι΄: «Η γενιά του, αναγόμενη πίσω στους προπάππους του, 
ξεχώριζε για το μεγαλείο και τον πλούτο της, πράγμα το οποίο τραγουδούν 
έως την εποχή μας οι ιστορικές συγγραφές. Στο στόμα όλων μέχρι σήμερα 
βρίσκεται ο μέγας Ανδρόνικος και ο Κωνσταντίνος και ο Πανθήριος».28 Στον 

οὐκ ἔσχεν ἀποβαλεῖν, ἀλλὰ καὶ προσεξειργάσατο καὶ προσέθηκεν ἐκ πάνυ τοι πολλοῦ 
τοῦ περιόντος τῶν ὁμοφύλων χείρων τὰ τοιαῦτα φανείς»), περιγράφει τις μουσικές 
συνήθειες των υπηρετών του κατά τη διάρκεια του ταξιδιού του στη Σερβία ως εξής: 
«ἦσαν οἳ φωναῖς ἐχρῶντο καὶ μέλεσι τραγικοῖς· ᾖδεν δ’ ἄρα κλέα ἀνδρῶν, ὧν “οἶον κλέος 
ἀκούομεν οὐδέ τι ἴδομεν” (Όμηρ. B.486)», P. Leone, Nicephori Gregorae Epistulae, 
I-II, Ματίνο 1982, επ. 32b.78-80 (στον Ανδρόνικο Ζαρίδη). Το ωροσκόπιο της Τραπε-
ζούντας του έτους 1336, τέλος, κάνει πρόβλεψη για μια κατηγορία επαγγελματιών που 
ονομάζονται παιγνιῶται και που μπορούμε να τους ταυτοποιήσουμε με τους λαϊκούς 
ποιητές [Σ. Λάμπρος, «Τραπεζουντιακὸν ὡροσκόπιον τοῦ ἔτους 1336», Nέος Ελλη-
νομνήμων 13 (1916), σσ. 33-50, εδώ σ. 40.25-26: «τοῖς παιγνιώταις χαρὰν καὶ κέρδος, 
καὶ ἐκβάλωσιν νέας στιχοπλοκίας, ἵνα φέρωσιν καὶ οἱ ἄνθρωποι τὴν ἀκοὴν αὑτῶν πρὸς 
αὐτούς»].  

27. D. Polemis, The Doukai. A Constribution to Byzantine Prosopography, Λον-
δίνο 1968 [στο εξής: Polemis, The Doukai, σσ. 16-21 (Ανδρόνικος), σσ. 21-25 (Κων-
σταντίνος].  

28. D. Reinsch, Michaelis Pselli, Chronographia, τόμ. I-II, Bερολίνο-Bοστόνη 
2014, VII, 98, τόμ. I, σ. 252: «τὸ μὲν ἄνω γένος, ὅσον εἰς προπάππους, ἁβρὸν τὲ καὶ 
εὔδαιμον· καὶ ὁποῖον αἱ συγγραφαὶ ᾄδουσι. διὰ στόματος γοῦν, καὶ μέχρι τοῦ νῦν 
ἅπασιν, ὁ Ἀνδρόνικος ἐκεῖνος, καὶ ὁ Κωνσταντῖνος, καὶ ὁ Πανθήριος»· ελληνική μετά-
φραση, Β. Καραλής, Μιχαήλ Ψελλός Χρονογραφία, Αθήνα 1993, τόμ. ΙΙ, σ. 349. Για 
την ηρωοποίηση της οικογένειας των Δουκών, βλ. H. Grégoire, “L’âge héroïque de 
Byzance”, στο ιδ., Autour de l’épopée, τμήμα VII, σσ. 363-397, εδώ σσ. 390-396· ιδ., 
“Études sur l’épopée byzantine”, στο Autour de l’épopée, τμήμα VIII, σσ. 29-69 και  
σσ. 48-63· P. Karlin Hayter, “The Revolt of Andronicus Ducas”, Byzantinoslavica, 
τχ. 27 (1966), σσ. 23-25, Η. Αναγνωστάκης, «Η διεκδίκηση της πορφύρας και ο Διγενής 



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 75

Βίο του Βασιλείου του Νέου, κείμενο που χρονολογείται παραδοσιακά στον 
10ο, αλλά του οποίου η συγγραφή θα μπορούσε άνετα να τοποθετηθεί στα 
μέσα του 11ου αιώνα,29 η επική ηρωοποίηση του Κωνσταντίνου Δούκα, που 
θυμίζει δημοτικά τραγούδια του ακριτικού κύκλου, συναντά την αγιολογική 
παραδειγματική διήγηση: 

«ἦν γὰρ ὡς ἀληθῶς ὁ ἀνὴρ εὐστοχώτατος πάνυ καὶ φοβερὸς ἐν τοῖς πολέ-
μοις, ὡς πλειστάκις καὶ τοὺς βαρβάρους ἐρωτωμένους παρά τινων αἰχμαλώ-
των πῶς εἷς ἄνθρωπος αὐτοὺς τρέπει, ὁ δηλωθεὶς δηλαδή, φάναι· “ὅταν πρὸς 
ἡμᾶς οὗτος ἐκπορεύηται πρὸς συμπλοκὴν πολέμου, πῦρ φλέγον ἀπὸ τοῦ 
ἄσθματος τοῦ ἵππου αὐτοῦ ὁρῶμεν ἐξερχόμενον, πρὸς δὲ καὶ ἀπὸ τῶν ὅπλων 
αὐτοῦ, καὶ κατακαῖον ἡμᾶς ἐδαφίζει”. καὶ γὰρ κἀκεῖνος πολλάκις τισὶ διηγή-
σατο περὶ τοῦδε τοῦ χαρίσματος, ὅτι “ἐν τῇ νεότητί μου καθεύδοντός μου, 
ἰδοὺ γύναιον ἐνδοξώτατον πορφυροφοροῦν καὶ ἵππος πύρινος ἅμα αὐτῇ, καὶ 
ἅρματα πῦρ φλέγον ἀφιέντα”, καὶ εἴρηκέ μοι· “ἀναστὰς ἐπίβηθι τῷ ἵππῳ 
τούτῳ”. καὶ ἐπέβην. καὶ αὖθις· “ὁπλίσθητι τοῖσδε τοῖς ἅρμασι”. καὶ ὡπλίσθην. 
καὶ εἰπέ μοι· “ἐκστήσονται οἱ ἐχθροὶ τοῦ Υἱοῦ μου οἱ βλασφημοῦντες Αὐτὸν 
ἀπὸ προσώπου σου”. καὶ εὐθὺς ἀπέπτη. καὶ ταῦτα μὲν περὶ τοῦ ἀνδρός».30

Έτσι, ενώ η στρατιωτική αριστοκρατία της Παφλαγονίας κατέφευγε στη 
λαϊκή ποιητική φλέβα για να υπογραμμίσει τις δυναστικές της φιλοδοξίες, 
στην Κωνσταντινούπολη οι υμνητές της αυλής, όπως ο Αρέθας, οι φίλοι του 

Ακρίτας», Διαβάζω 129 (1985), σσ. 42-45· C. Jouanno, Digénis Akritas, le héros 
des frontières. Une épopée byzantine, Tούρνχουτ 1998, σσ. 103-106· J.-C. Cheynet, 
“L’aristocratie byzantine (VIIIe-XIIIe siècle)”, Journal des Savants 2000, σσ. 281-
322, εδώ σ. 289, σημ. 30. 

29. Για μια χρονολόγηση του Βίου στον 10ο αιώνα, βλ. Χ. Aγγελίδη, Ὁ Βίος τοῦ 
ὁσίου Βασιλείου τοῦ Νέου, Iωάννινα 1980, σσ. 93-94 (δύο στάδια γραφής, το ένα στα 
944, το άλλο στα 955-956)· L. Rydén, “The Life of St. Basil the Younger and the 
date of the Life of St. Andreas Salos”, στο Okeanos: essays presented to Ihor Se-
vcenko on his sixthieth birthday (=Harvard Ukrainian Studies 7), Καίμπριτζ 1983, 
σσ. 568-586 (δεκαετία 960), Kazhdan, A History, σσ. 185-192. Για μια χρονολόγηση 
πιο ύστερη, βλ. Ch. Messis, “La famille et ses enjeux dans l’organisation de la 
cité idéale chrétienne. Le cas des Lois des ‘Homérites’”, στο B. Caseau (ed.), Les 
réseaux familiaux: Antiquité tardive et Moyen Age, Παρίσι 2012, σσ. 87-120, εδώ 
σσ. 211-212. 

30. D. Sullivan – A.-M. Talbot – S. McGrath, The Life of Saint Basile the 
Younger, Ουάσιγκτον 2014, κεφ. 14, σ. 92. Βλ. επίσης Grégoire, Études sur l’épopée, 
σ. 62.



76	 Χαρησ Μεσσησ

και μιμητές του, όπως πιθανόν ο συγγραφέας του Βίου του Νήφωνα, αισθά-
νονταν υποχρεωμένοι να καταγγείλουν αυτή την ποιητική ηρωοποίηση ως 
προϊόν των καταραμένων Παφλαγόνων. Με αυτόν τον τρόπο οι Παφλαγόνες 
έγιναν οι «εκπρόσωποι» των δημοτικών ασμάτων που κατασκεύαζαν και διέ-
χεαν, με τη βοήθεια των πλανόδιων μουσικών, το ηρωικό πορτρέτο των Δου-
κών, των Ανδρόνικων και των Κωνσταντίνων. 

Στη διάρκεια της οθωμανικής περιόδου, στα Βαλκάνια και τη Μικρά 
Ασία, οι πλανόδιοι μουσικοί που πήγαιναν από γιορτή σε γιορτή, ενοποιώ-
ντας τον μουσικό χώρο και μεταφέροντας μοτίβα και μουσικές μόδες από τη 
μια περιοχή στην άλλη, ήταν οι Τσιγγάνοι/Γύφτοι,31 οι Αιγύπτιοι πολλών βυ-
ζαντινών κειμένων.32 Αν αυτή η ύστερη πραγματικότητα έχει τις ρίζες της στη 
Βυζαντινή περίοδο, δεν θα μπορούσαμε να υποθέσουμε πως η πληροφορία 

31. Ε. Marushiakova – V. Popov, “Gypsy Musicians and Performances in the 
Ottoman Balkans”, στο A. Öztürmen – E. Birge Vitz (eds), Medieval and Early 
Modern Performance in the Eastern Mediterranean, Tούρνχουτ 2014, σσ. 327-341.

32. Για τους Αθίγγανους/Γύφτους στο Βυζάντιο, βλ. G. Soulis, “The Gypsies in 
the Byzantine Empire and the Balkans in the Late Middle Ages”, Dumbarton 
Oaks Papers 15 (1961), σσ. 141-165. Για τη χρήση του όρου Αἰγύπτιος για να δηλώ-
σει τους Τσιγγάνους, αυτόθι, σσ. 147-148 και 149-150· I. Roscow – K.-P. Matsch-
ke, “Neues zu den Zigeunern im byzantinischen Reich um die Wende vom 13. 
zum 14. Jahrhundert”, Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 41 (1991), σσ. 
241-254. Μία από τις πρώτες χρήσεις του όρου με αυτήν τη σημασία βρίσκουμε σε 
σχόλιο στον Διόδωρο τον Σικελιώτη (1.80.1-2) του 12ου αιώνα: «ση(μείωσαι) περὶ τῶν 
Αίγυπτίων κλεπτῶν. ὅπερ σήμερον γίνεται παρὰ τοῖς ἐν τῇ Μακεδονίᾳ οὖσι κλέπταις 
τοῖς λεγομένοις Αἰγυπτίο(ι)ς. οὗτοι γὰρ κλέπτοντες καὶ εὑρισκόμενοι, οὐκ ἀπαρνῶνται, 
ἀλλ’ ὁμολογοῦντες, ζητοῦσι τὸν ἐπὶ τῇ κλεψίᾳ μισθὸν αὐτῶν. ὃν καλοῦσι παλικαρια-
τικόν» [C. Mazzucchi, “Leggere i classici durante la catastrofe (Costantinopoli, 
maggio-agosto 1203): le note marginali al Diodoro Siculo Vaticano gr. 130”, Aevum 
68 (1994), σσ. 164-218, σ. 182]. Βλ., επίσης, A. Kaldellis, Byzantine Readings of An-
cient Historians, Λονδίνο – Nέα Υόρκη 2015, σ. 82. Για μουσικούς, πιθανότατα Τσιγ-
γάνους, στην Κωνσταντινούπολη του 12ου αιώνα, βλ. επίσης J. Duffy, “Mondo cane: 
Some Comments on Two Performing Dog Scenes from Byzantium”, στο S. Kot-
zambassi – G. Mavromatis (eds), Realia byzantina, Bερολίνο – Nέα Υόρκη 2009, 
σσ. 35-41, εδώ σ. 40. Οι Αθίγγανοι/Αιγύπτιοι πρέπει να διακριθούν από τα μέλη της 
αίρεσης που φέρει την ονομασία Αθίγγανοι. Για αυτούς τους τελευταίους, βλ. P. Speck, 
“Die vermeintliche Häresie der Athinganoi”, Jahrbuch der Österreichischen Byz-
antinistik 47 (1997), σσ. 37-50· Ι. Παναγιωτόπουλος, Περί Αθιγγάνων. Πολιτική και 
θρησκεία στη Βυζαντινή αυτοκρατορία, Αθήνα 2008.  



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 77

του Περί Θεμάτων ότι «εἰσὶ δὲ οἱ Παφλαγόνες γένος Αἰγύπτιον»,33 δεν απο-
τελεί απλώς εξήγηση μυθολογικού ή ιστορικού χαρακτήρα, αλλά υπαινιγμό, 
βασισμένο στην ενδεχόμενα ηθελημένη σύγχυση μεταξύ αρχαίων Αιγυπτίων 
και Αιγυπτίων/Γύφτων, γεμάτο δηλητηριώδη κακία; Η απάντηση στο ερώτη-
μα αυτό αποτελεί το αντικείμενο μιας άλλης έρευνας. 

Παφλαγονικές ευωχίες

Όσον αφορά τη διατροφή, η πρώτη αντίστιξη που προβάλλεται αναφορικά 
με την Παφλαγονία είναι αυτή ανάμεσα στο φυτικό και το ζωικό. Παρόλο 
που η Παφλαγονία μπορεί να παράγει σιτηρά (ως κάτι το σχεδόν αφύσικο, 
σύμφωνα με την επιστολή του Μαυρόποδα που εξετάσαμε), εκμηδενίζεται η 
συμβολή της σε οποιαδήποτε άλλη καλλιέργεια και προτείνεται ως ο τόπος 
του καθ’ ολοκληρίαν ζωικού.34 Στη συνέχεια υπάρχει μια άλλη κλιμάκωση 
ανάμεσα σε δύο λογοτεχνικές εικόνες που είναι συμπληρωματικές, αλλά στο 
βάθος αντιθετικές: από τη μια, η Παφλαγονία παρουσιάζεται ως η κατεξο-
χήν χώρα του χοίρου και, από την άλλη, ως η χώρα των αιγοπροβάτων35 και 
σπανιότατα των βοοειδών.36 Κατόπιν υπεισέρχεται η δεύτερη αντίστιξη: του 

33. Pertusi, De Thematibus, VII.16, σ. 72.
34. Αν η Παφλαγονία είναι η χώρα του καθ’ ολοκληρίαν ζωικού, η ελληνική χερσό-

νησος, που την ίδια περίοδο γίνεται στόχος κατηγοριών, εξαιτίας κάποιων προσώπων 
που κατάγονται από εκεί και εμπλέκονται στους πολιτικούς ανταγωνισμούς, παρουσιά- 
ζεται ως η χώρα του κατεξοχήν φυτικού, η χώρα του λαδιού και του κρασιού. Στην 
περίπτωση της Ελλάδας, είναι το φυτικό που ορίζει τη βαρβαρότητα και τη χωριατιά. 
Για το θέμα αυτό, βλ. I. Anagnostakis, “Byzantium and Hellas. Some Lesser Known 
Aspects of the Helladic Connection (8th-12th centuries)”, στο J. Albani – E. Chalkia 
(eds), Heaven and Earth. Cities and Countryside in Byzantine Greece, Aθήνα 
2013, σσ. 15-29, εδώ σ. 25. Για τον ανταγωνισμό μεταξύ Ελληνιζόντων και Παφλαγόνων 
στην αυτοκρατορική αυλή του 10ου αιώνα, βλ. Messis, “Régions”.   

35. Στα κείμενα δεν γίνεται πάντα η διάκριση μεταξύ προβάτων και αιγοειδών, και η 
λέξη πρόβατα χαρακτηρίζει συχνά και τα κατσίκια. Για το θέμα αυτό, βλ. Σ. Λαμπάκης, 
«Απάνθισμα περί αμνοεριφίων και άλλα συναφή αγροτοποιμενικά», στο Η. Αναγνωστάκης 
– T. Kόλιας – E. Παπαδοπούλου (επιμ.), Ζώα και περιβάλλον στο Βυζάντιο (7ος-12ος αι.), 
Αθήνα 2011, σσ. 63-69 (στο εξής: Αναγνωστάκης – Kόλιας – Παπαδοπούλου, Ζώα). 

36. Για την παρουσία βοοειδών στο Βυζάντιο και την κατανάλωση βόειου κρέατος, 
βλ. J. Koder, “Über die Liebe der Byzantiner zum Rindfleisch”, Byzantinische 
Zeitschrift 102 (2009), σσ. 103-109· ιδίου, «Παρατηρήσεις για τη χρήση βοοειδών στο 
Βυζάντιο», στο Αναγνωστάκης – Kόλιας – Παπαδοπούλου, Ζώα, σσ. 23-38. 



78	 Χαρησ Μεσσησ

ακατέργαστου και του φρέσκου, σε αντιπαραβολή με το συντηρημένο και το 
κατεργασμένο. Στην περίπτωση του χοίρου37 η έμφαση δίνεται στα καπνιστά 
και στα παστά κρέατα, ενώ στην περίπτωση των αιγοπροβάτων στα επε-
ξεργασμένα γαλακτοκομικά προϊόντα, στο βούτυρο και κυρίως στο τυρί. Η 
πρώτη εικόνα, με την επιβεβαίωση του Αριστοφάνη,38 είναι συνήθως κωμική, 
καταγγελτική και αρνητική. Χρησιμοποιείται στον λίβελλο και τη σάτιρα. Η 
δεύτερη είναι περισσότερο διαφοροποιημένη: είναι σχετικά θετική όσον αφο-
ρά το προϊόν, αρνητική όσον αφορά τον παραγωγό και διττή όσον αφορά 
τον καταναλωτή. Αν τα γαλακτοκομικά προϊόντα είναι συμπληρώματα αστι-
κού τραπεζιού, αποτελούν δείγμα ποικίλης και εκλεπτυσμένης διατροφής. 
Αν αποτελούν τη βασική διατροφή των παραγωγών τους, μεταβάλλονται σε 
δείγματα αγροικίας και βαρβαρότητας. 

Ας αρχίσουμε με τη σχέση της Παφλαγονίας με τον χοίρο. Η παραγω-
γή και η κατανάλωση χοιρινού κρέατος άλλοτε επισημαίνεται ουδέτερα και 
αποστασιοποιημένα και άλλοτε γίνεται τμήμα μιας ευρύτερης στρατηγικής 
προσωπικής καταγγελίας. Στα σχόλια των Βυζαντινών στον Λουκιανό ορίζεται 
η λέξη γόνδη ως διατροφική ιδιαιτερότητα των Παφλαγόνων που δηλώνει «το 
παστό χοιρινό κρέας»,39 ενώ οι κάτοικοι της περιοχής εξομοιώνονται με τους 
χοίρους, εξαιτίας της ακαθαρσίας, της χωριατιάς και της αδιαφορίας τους 
για την καθαριότητα, ίσως και της τριχοφυΐας τους (χοιρόκωλοι).40 Όταν 
όμως οι αναφορές στους χοίρους και στην ενασχόληση μαζί τους στρέφονται 
εναντίον συγκεκριμένου προσώπου, τότε γίνονται πολύ πιο ευφάνταστες και 
κλιμακώνονται ανάλογα με το θύμα. Στον λίβελλο που απευθύνει ο Κωνστα-
ντίνος Ρόδιος στον ευνούχο Θεόδωρο, άγνωστο λόγιο του πρώτου μισού του 

37. Για τον χοίρο στο Βυζάντιο και τους συμβολισμούς του, βλ. Β. Βλυσίδου, «Ο 
χοίρος ως σύμβολο ευδαιμονίας του βυζαντινού ανθρώπου», στο Αναγνωστάκης – 
Kόλιας – Παπαδοπούλου, Ζώα, σσ. 39-50 (στο εξής: Βλυσίδου, «Ο χοίρος»).

38. Ο Παφλαγόνας του Αριστοφάνη (Ἱππῆς, 44, 47, 199) είναι αλλαντοποιός. 
39. H. Rabe, Scholia in Lucianum, Λειψία 1906 (στο εξής: Rabe, Scholia),  

σ. 93.21-23: «ἔνιοι δὲ σαπέρδην εἰρήκασι τὸ ἐκ συὸς τάριχος, ὃ νῦν γόνδην Παφλαγόνες 
φασὶ καὶ χρῶνται». Βλ., επίσης, M. Leontsini, “Butter and Lard Instead of Olive 
Oil? Fatty Byzantine Meals”, στο A. Pellettieri (ed.), Identità euromediterranea e 
paessaggi culturali del vino et dell’olio, Φότζια 2014, σσ. 217-229, εδώ σ. 234 (στο 
εξής: Leontsini, “Butter”).

40. Rabe, Scholia, 279.17-18: «ὃ νῦν τοὺς Παφλαγόνας φασὶ χοιροκώλους, τὸ 
λάσιον τῶν άνθρώπων». Βλ., επίσης, Magdalino, “Paphlagonians”, σσ. 141-142· Βλυ-
σίδου, «Ο χοίρος», σσ. 46-47. 



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 79

10ου αιώνα, η παφλαγονική καταγωγή του τελευταίου και η χοιροτροφία απο-
τελούν αδιάσπαστο και ενιαίο σύνολο στην υπηρεσία της κοροϊδίας: «τρανῶς 
ἄκουε, χοιροπαφλάγων νέε,/ καὶ βόσκε χοίρους, ὡς γένος χοίρων πέλων,/ 
καὶ τρῶγ’ ἄκυλον καὶ διαιτῶ κανθάρους... ἀλλ’ ὡς συὸς γέννημα, γρυλλίζειν 
μάθε,/ καὶ σκὼρ μασᾶσθαι καὶ δυσώδη κοπρίαν,/ ἕπου τε μητρὶ πυκνὰ γρυλ-
λίζων,/ ὅταν δὲ καιρὸς τῆς σφαγῆς χοίρων φθάσῃ,/ τότε σφαγήσῃ κἀυτὸς, 
ὡς χοίρων γένος».41 Στις πολυσύνθετες λέξεις που χρησιμοποιούνται στον 
λίβελλο για να ενταθεί το κωμικό αποτέλεσμα δεν λείπουν επίσης οι αναφο-
ρές σε πολλά από όσα θεωρούνται διατροφικές συνήθειες των Παφλαγόνων: 
«ἀρτοχανδοψωμολεθροπαμφάγοις, ὀψοποιολαρδοκαπηλεμπόροις, χοιροκρι-
οταυροβουτραγοσφάγοις, σμερδοσαπρολαρδοταριχεμπόλοις».42 Στον Τιμα- 
ρίωνα, έναν ανώνυμο σατιρικό διάλογο του 12ου αιώνα,43 που γελοιοποιεί σε 
κάθε ευκαιρία τούς Παφλαγόνες, ο Ιωάννης Ιταλός στρέφεται ενάντια στον 
«κάκιστον τοῦτον Παφλαγόνα καὶ χοιρέμπορον», που δεν είναι άλλος από 
τον Διογένη τον Κυνικό, ο οποίος εισάγεται στη διήγηση με την παροιμιακή 
λέξη μελάμπυγος (μελαμπύγῳ ἐνέτυχε), που σημαίνει αρρενωπός άνδρας44 
και παραπέμπει στους χοιρόκωλους των σχολίων στον Λουκιανό. 

Η σύνδεση των Παφλαγόνων με τους χοίρους εισάγει μια νέα αντίστιξη, 
εκείνη μεταξύ του καθαρού, από τη μια, και του ακάθαρτου, του βρώμικου, 
του μιαρού, από την άλλη. Οι Παφλαγόνες κατεργάζονται τα δέρματα των 

41. P. Matranga, Anecdota graeca, Ρώμη 1850, σσ. 625-632, στ. 32-41 (στο εξής: 
Matranga, Anecdota). Για τον Θεόδωρο, βλ. Messis, “Régions”, σσ. 109-112. Για τη 
διαμάχη, βλ. επίσης Messis, Les eunuques, σσ. 218-220. Το ίδιο λεξιλόγιο, εντούτοις, 
χρησιμοποιείται από τον Αρέθα (L. Westerink, Arethae archiepiscopi Caesariensis 
scripta minora, Ι-II, Λειψία 1968-1972, τόμ. I, σσ. 200-212) αναφορικά με τον Λέο-
ντα Χοιροσφάκτη που δεν είναι Παφλαγόνας, αλλά του οποίου το πατρώνυμο παραπέ-
μπει στη σφαγή των χοίρων. Για το κείμενο αυτό, βλ. Kazhdan, A History, σσ. 79-83.  

42. Matranga, Anecdota, στ. 13, 14, 15, 23.
43. Για το κείμενο και τους στόχους του, βλ. A. Kaldellis, “The Timarion: Toward 

a Literary Interpretation”, στο P. Odorico (ed.), La face cachée de la littérature 
byzantine. Le texte en tant que message immédiat, Παρίσι 2012, σσ. 275-287·  
D. Krallis, “Harmless Satire, Stringing Critique: Notes and Suggestions for Reading 
the Timarion”, στο D. Angelov – M. Saxby (eds), Power and Subversion in Byzan-
tium, Φάρναμ 2013, σσ. 221-245.

44. R. Romano, Pseudo-Luciano. Timarione, Nάπολι 1974, κεφ. 44, στ. 1093 και 
στ. 1121-1122 (στο εξής: Romano, Timarione).



80	 Χαρησ Μεσσησ

ζώων που σφάζουν (ὦ βυρσοδεψοπαφλαγὸν κακὸν τέρας),45 αποκαλούνται 
όμως και ρυπαροδίαιτοι, εξαιτίας των όσων παράγουν και καταναλώνουν. 
Στην κατακλείδα του Τιμαρίωνα, η μεταφορά τροφίμων στους νεκρούς δεν 
θα πρέπει να γίνεται από «τίποτε σοβαρούς και λιτοδίαιτους ανθρώπους οι 
οποίοι ίσως αηδιάσουν από τη μεταφορά των τροφίμων, αλλά από ρυπαρο-
δίαιτους χασάπηδες Παφλαγόνες που θα θεωρήσουν κέρδος την αναχώρησή 
τους στον Άδη έχοντας μαζί τους χοιρινό κρέας».46 Χοίροι και Παφλαγόνες 
γίνονται, λοιπόν, λογοτεχνικό ζευγάρι που ζει σε πλήρη αρμονία. 

Οι αναφορές στα αιγοπρόβατα και πιο σπάνια στα βοοειδή αναδεικνύουν 
όχι πλέον το κρέας ως βασικό παφλαγονικό προϊόν κατανάλωσης, αλλά το 
γάλα και τα παράγωγά του: το βούτυρο και κυρίως το τυρί.47 Οι επιστολές 
του Μιχαήλ Ψελλού δίνουν μια εικόνα παρουσίας του παφλαγονικού τυριού 
και βουτύρου στα τραπέζια της Κωνσταντινούπολης, αλλά δεν αποτελούν 
ικανές μαρτυρίες που αποδεικνύουν την εμπορευματοποίησή τους στις αγο-
ρές της πόλης. Τα τυριά και τα βούτυρα του Ψελλού δεν φαίνεται να είναι 
αγαθά που προέρχονται από ένα συνεπές εμπόριο γαλακτοκομικών προϊ- 
όντων, αλλά χαρακτηριστικά μιας ανταλλακτικής οικονομίας που μετατρέπει 
τα εμπορεύσιμα προϊόντα σε «δώρα». Η παρουσία, αντιθέτως, ενός παφλα-
γονικού τυριού στο Περί τροφών Σύνταγμα του Συμεών Σηθ, με συγκεκριμένα 
χαρακτηριστικά (σπογγώδης τυρὸς καὶ ἠριωμένος),48 μας προσανατολίζει με 
μεγαλύτερη ασφάλεια στην υπόθεση της εμπορικής παρουσίας παφλαγονι-
κών τυριών στην Κωνσταντινούπολη τουλάχιστον έως τα τέλη του 11ου αιώ-
να, όταν αρχίζει σταδιακά να υποκαθίστανται, εξαιτίας της συρρίκνωσης της 
βυζαντινής παρουσίας στη Μικρά Ασία, από βαλκανικά και νησιωτικά τυριά 

45. Matranga, Anecdota, στ. 28.
46. Romano, Timarione, κεφ. 47, στ. 1193-1196: «τῶν ἐν μακέλλῳ καὶ ρυπαροδιαίτων 

Παφλαγόνων, οἳ κέρδος ἡγήσωνται τὸ μετὰ χοιρείου κρέατος καθ’ Ἅιδου στέλλεσθαι». 
47. Για τη βυζαντινή τυροκομική παραγωγή, βλ. γενικά Φ. Κουκουλές, Βυζαντι-

νών Βίος και Πολιτισμός, τόμ. 5, Aθήνα 1952, σσ. 326-330· Χ. Aγγελίδη – Η. Aνα- 
γνωστάκης, «Η βυζαντινή θεώρηση του κύκλου του γάλακτος (10ος-12ος αιώνας)», στο 
Η ιστορία του ελληνικού γάλακτος και των προϊόντων του. Ι΄ τριήμερο εργασίας. Ξάνθη 
7-9 Οκτωβρίου 2005, Aθήνα 2008, σσ. 199-209 (στο εξής: Aγγελίδη – Aναγνωστάκης, 
«Η βυζαντινή θεώρηση»)· G. Maniatis, “The Byzantine Cheesemaking Industry”, 
Byzantion 84 (2014), σσ. 257-284.

48. B. Langkavel, Simeonis Sethi Syntagma de alimentorum facultatibus, Λει-
ψία 1868, σ. 28.



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 81

(βλάχικα και κρητικά).49 Όσον αφορά τον Ψελλό, σε επιστολή που απευθύ-
νει στον Παφλαγόνα Ιωάννη Δούκα,50 κάνει λόγο για δωρεές τροφίμων που 
συστήνουν μια πανδαισία πρωτεϊνών, προορισμένη για το τραπέζι λαίμαργων 
λογίων. Στην επιστολή αυτή έχουμε συγκερασμό της γαλακτοφόρου με τη 
χοιροτρόφο Παφλαγονία και μπορούμε καλύτερα να αντιληφθούμε τη λει-
τουργία του κάθε λογοτεχνικού παραδείγματος: «γιατί μου αποστέλλεις τώρα 
τρούφες; Γιατί, όπως οι μουσικοί, δεν αλλάζεις το τραγούδι και τον σκοπό; 
Η εποχή έφερε για σας τα παγώνια και τα τρυφερά αρνάκια και για μας, ως 
δώρα, το γάλα, το τυρί, το βούτυρο και τα αυγά των πουλερικών. Άλλαξε 
λοιπόν σκοπό. Χάρισέ μου αυτά τα προϊόντα. Ρωτώ εσένα, την καλύτερη σε 
όλα και ασύγκριτη ψυχή, και ρωτώ, μα την ιερή και πολυπόθητή σου κεφαλή, 
όχι από συμφέρον, αλλά γενικά, για να μπορείς να ζεις πολυτελώς και να γε-
λάς, σε ρωτώ λοιπόν: δεν είναι πατρίδα σου η πολυύμνητη Παφλαγονία όπου 
παστώνουν τα χοιρινά κρέατα; Γιατί γέλασες; Τι άραγε σκέφτηκες; Έχουμε 
κι εμείς δόντια και μπορούμε να τα φάμε, όχι μόνο ψητά, βραστά και πα-
στά, αλλά και σχεδόν ωμά».51 Στο πρώτο μέρος του αποσπάσματος γίνεται 
λόγος για μια οικόσιτη οικονομία που βασίζεται στα παγώνια και στα τρυ-
φερά αρνάκια και που μεταφράζεται σε συγκεκριμένες δωρεές προς φίλους:  

49. Για τα βλάχικα και κρητικά τυριά, βλ., επίσης, Αγγελίδη – Αναγνωστάκης, «Η 
βυζαντινή θεώρηση»· D. Jacoby, “Cretan Cheese: A Neglected Aspect of Venetian 
Medieval Trade”, στο E. Kittel – Th. F. Madden (eds), Medieval and Renaissance 
Venice, Ουρμπάνα – Σικάγο 1999, σσ. 49-68 (= ιδ., Commercial Exchange across 
the Mediterranean. Byzantium, the Crusader Levant, Egypt and Italy, Άλντερσχοτ 
2005, τμήμα VIII).  

50. Για τον Ιωάννη Δούκα, βλ. Polemis, The Doukai, σσ. 34-41.
51. E. Kurtz – F. Drexl, Michaelis Pselli Scripta minora, II. Epistulae, Mιλάνο 

1941, επ. 233, σσ. 283.21-284.5 (στο εξής: Kurtz – Drexl, Pselli Scripta) Βλ. επίσης 
και την επιστολή που απευθύνει ο Ψελλός στον επίσκοπο Παρνασσού της Πισιδίας, 
στην οποία μιλά για τα ίδια δώρα, παρουσιάζοντας έτσι μια Μικρά Ασία εξειδικευμέ-
νη στην παραγωγή συγκεκριμένων ζωικών προϊόντων. Σε ένα πρώτο γράμμα γράφει: 
« Όπως ποταμός, μας προσφέρεις συνεχώς δώρα: τυριά, παστά κρέατα, βούτυρο» 
(αυτόθι, επ. 75, σ. 107.8-10)· σε μια άλλη επιστολή, μιλά πιο συγκεκριμένα για απο-
στολή βουτύρου (Κ. Σάθας, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, τόμ. 5, Παρίσι – Βενετία 1876, 
επ. 62, σ. 295). Ο Νικόλαος Μυστικός σε επιστολή που απευθύνει στον κριτή της 
Παφλαγονίας μιλά γενικά για «προβάτια δῶρα» που του αποστέλλει ο συνομιλητής 
του (R. Jenkins – L. Westerink, Nicholas I Patriarch of Constantinople Letters, 
Ουάσιγκτον 1973, επ. 127, σ. 422.6). Για τα κείμενα αυτά, βλ. επίσης Aγγελίδη – 
Aναγνωστάκης, «Η βυζαντινή θεώρηση», σσ. 202-203.



82	 Χαρησ Μεσσησ

το γάλα, το τυρί, το βούτυρο52 και τα αυγά των πουλερικών. Στη συνέχεια 
γίνεται μια αναπάντεχη θεματική μετάβαση από την οικόσιτη οικονομία του 
φίλου στην αναπαραγωγή μιας φήμης: «δεν είναι πατρίδα σου η πολυύμνητη 
Παφλαγονία όπου παστώνουν τα χοιρινά κρέατα;». Το επίθετο πολυύμνητη 
εισάγει μια διαπίστωση που βασίζεται στην πραγματικότητα, θα μπορούσε 
όμως να είναι μια διατύπωση σχεδόν ειρωνική. Αυτή η αλλαγή από το ειδικό 
στο γενικό, από το προσωπικό στο ομαδικό, έχει σκοπό να προκαλέσει το γέ-
λιο του αποδέκτη της επιστολής. Η ανεκδοτολογική παρέμβαση κλείνει με μια 
αστεία εικόνα που αφορά τον συντάκτη του γράμματος: « Έχουμε και εμείς 
δόντια και μπορούμε να τα φάμε, όχι μόνο ψητά, βραστά και παστά, αλλά 
και σχεδόν ωμά». Η μετάβαση από τα γαλακτοκομικά στα ύεια προϊόντα είναι 
ταυτόχρονα και μετάβαση από το (σχετικά) σοβαρό στο (απόλυτα) κωμικό.  

Σε μια άλλη επιστολή, που απευθύνει ο Ψελλός πιθανότατα στον ίδιο 
αποδέκτη,53 το παφλαγονικό τυρί γίνεται παράδειγμα μιας συγκεκριμένης 
κατεργασίας του γάλακτος: «Οι πιο επιτήδειοι βοσκοί αιγοπροβάτων και βοο- 
ειδών δεν αφήνουν ανεκμετάλλευτη τη διαθεσιμότητα του γάλακτος, αλλά 
καθώς αυτό έχει την ιδιότητα να πήζει τμηματικά, άλλοι από αυτούς το αφή-
νουν να πήξει από μόνο του (χωρίς τη δική τους παρέμβαση), άλλοι όμως 
επινοούν περισσότερα πράγματα πάνω στη φυσική αυτή διαδικασία. Επειδή 
το ένα τμήμα του γάλακτος είναι πηκτό και πολύ παχύ, το άλλο θα μπορούσε 
να πει κανείς πιο νερουλό, και ένα τελευταίο συγκεντρώνεται φουσκωμέ-
νο στην επιφάνειά του, όπως το άνθος, πήζουν το κάθε τμήμα ξεχωριστά, 
δηλαδή το άνθος, την παχύρρευστη ουσία και αυτό που τα συστήνει (το 
υδαρές). Έπειτα όπως στις φυλές οι τελεστές εισήγαν τα ζώα επί σφαγή 
φουσκωμένα, για να φαίνονται παχύτερα, έτσι και οι εργάτες του γάλακτος, 
ή κάποιοι τουλάχιστον από αυτούς, δεν αναταράσσουν και πήζουν το γάλα 
με ακρίβεια, αλλά, καθώς οι μηχανικοί λέγουν να μην υπάρχει ενιαίο το κενό, 
αλλά αυτό να είναι εγκατεσπαρμένο στα σώματα, έτσι και αυτοί, εξαιτίας της 
αμελούς (αφρόντιδος) επεξεργασίας, αφήνουν πολλές κοιλότητες στο τυρί 
και σε αυτές παρεισφρύει ο αέρας. Όταν, λοιπόν, εξατμίζεται η υγρότητα από 
το τυρί, διασπώνται τα μέρη και εμφανίζονται τρύπες στο κατασκεύασμα. 

52. Για τη χρήση του βουτύρου και του λαρδιού στη βυζαντινή κουζίνα, βλ. Leont-
sini, “Butter”.

53. Αυτή είναι τουλάχιστον η γνώμη του Στ. Παπαϊωάννου, που ετοιμάζει την έκδο-
ση των επιστολών του Ψελλού. 



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 83

Τέτοιο είναι το τυρί της Παφλαγονίας που συντίθεται από κοιλότητες και 
κενά. Κι αυτό το τυρί είναι έτσι φτιαγμένο όχι από τη φύση του γάλακτος, 
αλλά ως αποτέλεσμα της ανθρώπινης επεξεργασίας (παρὰ τὴν ἐργασίαν, οὐ 
παρὰ τὴν φύσιν). Έτσι, η τυροποιία καταδεικνύει με τον καλύτερο τρόπο ότι 
αναμείχθηκε αέρας στο γάλα που έπηξε».54

Ο Ψελλός περιγράφει την κατασκευή ενός τυριού που είναι προϊόν πα-
φλαγονικού δόλου. Για να δοθεί περισσότερος όγκος και βάρος στο κατα-
σκεύασμα, οι Παφλαγόνες πήζουν με τέτοιον «αμελή τρόπο» το γάλα, ώστε 
να υπεισέλθει σε αυτό αέρας σε υγροποιημένη μορφή. Άπαξ και εξατμιστεί 
όμως η υγρότητα, το παφλαγονικό τυρί αποκαλύπτει τα κενά του, που είναι 
ταυτόχρονα και τα κενά της παφλαγονικής ψυχής, με δεδομένο ότι το γάλα 
και η πήξη του στη συγκεκριμένη επιστολή αποτελούν μεταφορά της δημι-
ουργίας της ψυχής. Η αναφορά στην παφλαγονική τυροκομική φαυλότητα, 
μια επιπλέον ένδειξη της ρυπαρότητάς τους, στα επιστολιμιαία παιχνίδια 
του Ψελλού θα μπορούσε κάλλιστα, εκτός από αστείο, να είναι ένα σχόλιο 
για κάποιους «πεφυσημένους» και υπερήφανους Παφλαγόνες που δεν είναι 
στην ουσία παρά γεμάτοι (ηθικές) οπές, όπως το τυρί τους, και οι οποίοι με 
τον όγκο του αξιώματός τους εξαπατούν τα θύματά τους. Παρόλο που το 
κλειδί για την οποιαδήποτε ερμηνεία το κατέχουν ερμητικά ο συγγραφέας 
και ο αποδέκτης της επιστολής, δεν είναι χωρίς ενδιαφέρον να σημειώσουμε 
ότι η δολιότητα των Παφλαγόνων έναντι των αστών Κωνσταντινουπολιτών γί-
νεται παροιμιακή σε ένα σχόλιο στο έργο του Λουκιανού: «οι Παφλαγόνες... 
άνθρωποι πολύ φοβεροί, ικανοί και εξαιρετικά επιτήδειοι στο να επινοήσουν 
κάθε είδους κακία, κι από τη στιγμή που την επινοήσουν, να την εφαρμό-
σουν χωρίς καθόλου ντροπή, κυρίως απέναντι σε ανθρώπους πολύ ανόητους 
και προδιαθετημένους να γίνουν εύκολα θύματα, όπως είναι οι Βυζάντιοι 
που κατοικούν γύρω από το στόμιο του Εύξεινου Πόντου».55 Σε αυτήν την 

54. Kurtz – Drexl, Pselli Scripta, επ. 206, σσ. 237.11-238.3. Για την επιστολή 
αυτή, βλ. επίσης R. Volk, Der medizinische Inhalt der Schriften des Michael Psel-
los, Mόναχο 1990, σσ. 286-288. Για μια διαφορετική προσέγγιση όσον αφορά το συ-
γκεκριμένο τυρί, βλ. Αγγελίδη – Αναγνωστάκης, «Η βυζαντινή θεώρηση», σσ. 201-202.  

55. Rabe, Scholia, σ. 182.12-17: «Παφλαγόνας... σφόδρα δεινοὺς καὶ ἱκανοὺς καὶ 
προχειροτάτους πᾶν κακὸν ἐξευρεῖν καὶ ἐξευρόντας χρήσασθαι ἀναιδεστάτως καὶ μάλι-
στα, εἰ τύχοιεν, οἷς ἡ μεταχείρισις ἀνθρώπων κουφοτάτων καὶ πεφυκότων ἀπομύττεσθαι 
ῥαδία, ὁποῖοι οἱ τὸ τοῦ Εὐξείνου στόμα Βυζάντιοι περιοικοῦντες». Το σχόλιο βρίσκεται 
στο Vindobonensis gr. 123 του 11ου αιώνα.  



84	 Χαρησ Μεσσησ

άσχημη φήμη απαντά ο Μαυρόποδας όταν παρουσιάζει τους συμπατριώτες 
του ως «οἱ ἁπλοϊκοὶ Παφλαγόνες οἳ οὐκ ἔγνωσαν, καθάπερ ἀκούεις, δεξιὰν ἢ 
ἀριστεράν (δεν μπορούν να ξεχωρίσουν το δεξί από το αριστερό χέρι)» και 
σημειώνει ότι «τοσοῦτον ἀπέχομεν πανουργίας καὶ δόλου».56 

Το γεμάτο όπες τυρί του Ψελλού θα μπορούσε να είναι το ίδιο με το 
σπογγώδες, μαλακό τυρί το οποίο συστήνει ως χωνευτικό ο Συμεών Σηθ, θα 
μπορούσε όμως να είναι και μια ρητορική μεγέθυνση για συγκεκριμένη ηθική 
και φιλοσοφική παρατήρηση. Όπως και να έχει όμως, το παφλαγονικό τυρί 
αποτελεί μια ιδιαιτερότητα που επιχωριάζει σε αρκετά κωνσταντινουπολιτικά 
τραπέζια, τουλάχιστον τον 11ο αιώνα.  

Αν τα γαλακτοκομικά προϊόντα ορίζουν το επιπλέον, το εξαιρετικό, στη δια- 
τροφή ενός Κωνσταντινοπολίτη, δεν συμβαίνει το ίδιο με τις κοινωνίες που 
τα παράγουν και τα καταναλώνουν κατά προτεραιότητα. Εκεί το γάλα και τα 
προϊόντα του υπογραμμίζουν την απόσταση του επαρχιώτη από τον αστικό 
πολιτισμό, τη χωριατιά του. Το γάλα παράγεται και καταναλώνεται σε συνθή-
κες σχετικής αγριότητας. Ο Νικήτας Μάγιστρος συνοψίζει την εξορία του και 
τις συνθήκες που βιώνει υπογραμμίζοντας το γεγονός ότι «πίνει γάλα»,57 ενώ 
σε έναν εγκωμιαστικό λόγο για τον Κωνσταντίνο Μονομάχο, ο Ψελλός περι-
γράφει τους παφλαγόνες συγγενείς του Μιχαήλ Δ΄ ως «άνδρες ατάλαντους 
στο λόγο, χωρίς καμία παιδεία, άγευστους κάθε καλού, άνθρωπους που πί-
νουν γάλα και τρώνε βελανίδια (γαλακτοπόται δὲ καὶ βαλανοφάγοι) και δεν 
γνωρίζουν παρά να κουρεύουν και να αρμέγουν πρόβατα».58 Το γαλακτοπό-

56. Karpozilos, The Letters, επ. 11.14-16.
57. L. Westerink, Nicétas Magistros. Lettres d’un exilé (928-946), Παρίσι 1973, 

επ. 9, σσ. 75-79, εδώ σσ. 75-77. 
58. G. Dennis, Michaelis Pselli Orationes panegyricae, Στουτγάρδη – Λειψία 

1994, II.283-302 (σσ. 30-31): «ἄνδρες ἄμοιροι μὲν λόγου, ἀνήκοοι δὲ παιδείας, ἄγευ-
στοι δὲ παντὸς ἄλλου καλοῦ, γαλακτοπόται δὲ καὶ βαλανοφάγοι, καὶ μηδὲν ἄλλο ἢ 
κεῖραι μὲν εἰδότες τὸ ἐριοφοροῦν, ἀμέλξαι δὲ οὔθατα βαρυνόμενα...». Επίσης, Ευθύμιος 
Τορνίκης, επ. 4.29-32 [F. Kolovou, “Euthymios Tornikes als Briefschreiber. Vier 
Briefe des Euthymios Tornikes an Michael Choniates im Codex Buc. Gr. 508”, 
Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 45 (1995), σσ. 53-74] αναφορικά με 
τους κατοίκους της νήσου Κέας: «εἰ μὴ τὴν τοῖς αὐτόθι βαλανηφάγοις τε καὶ γαλα-
κτοπόταις, ὡς οὔθατα θρεμμάτων εἰδὀσι μόνον ἀμέλγειν γάλακτι βαρυνόμενα ἀρχαίοις 
νησιώταις». Ο Νικήτας Χωνιάτης, για να περιγράψει τη δική του εικόνα της μικρασια-
τικής βαρβαρότητας που φιλοδοξεί να ανέλθει στον θρόνο του Βυζαντίου, διατηρεί τα 
βελανίδια και αντικαθιστά το γάλα με το λαρδί του Πόντου: «Αυτοί που τραγάνιζαν 



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 85

ται και βαλανοφάγοι ορίζει μια διατροφή στα όρια του πολιτισμού και της 
βαρβαρότητας, του ανθρώπινου με το ζωικό, και καταδεικνύει μια στοιχειώδη 
ποιμενική οικονομία. Το πρόβλημα για τον Ψελλό και τους ομοίους του είναι 
ότι οι άνθρωποι της γαλακτοτρόφου παφλαγονικής βαρβαρότητας διεκδικούν 
και κατέχουν την κορυφή της κωνσταντινουπολιτικής πολιτικής πυραμίδας. 

Στην «πρωτοπρόσωπη» αφήγησή του, ο επίσκοπος Φιλομηλίου, μιας μι-
κρής πόλης της κεντρικής Μικράς Ασίας, χωρίς να οριστεί ως Παφλαγόνας, 
αλλά γινόμενος φορέας της διατροφικής κουλτούρας του κεντρικού μικρα-
σιατικού οροπεδίου, μετατοπίζει το ενδιαφέρον από τα αιγοπρόβατα στα βο-
οειδή, για λόγους κατεξοχήν κωμικούς. Άφωνος ως βόδι, αλλά εύγλωττος 
όσον αφορά τις εξομολογήσεις του «πήραν δὲ καὶ κώθωνας ἐξηρτημένος 
βόας νέμων ἦν καὶ γάλακτος ἐσθίων, σιτούμενος δὲ καὶ τυροὺς ὑπὲρ κόρο-
ν».59 Η συγκεκριμένη διατροφή τού χαρίζει ένα εντυπωσιακό πάχος, «ὁρᾷς 
ὁποίας σάρκας ἐξεθρεψάμην, ὁρᾷς ὅπως μέγιστος εἰμὶ καὶ πίων».60 Η ανα-
φορά στο βόδι δεν θα πρέπει να εκληφθεί από μόνη της ως μαρτυρία για την 
ύπαρξη εκτεταμένης κτηνοτροφίας βοοειδών στην περιοχή. Στα συμφραζόμε-
να του ποιήματος το βόδι επιλέγεται για να καταδείξει τον σωματικό όγκο και 
τη βλακεία του προσώπου (ίσως κι ένα όνομα πρωταγωνιστή που να αρχίζει 
από βήτα, όπως Βασίλειος), ενώ δεν λείπουν και οι συγκρίσεις του ήρωα με 
άλλους αντιπροσώπους του ζωικού βασιλείου (με τράγο ως προς τον πώγω-
να, με όνο ως προς τη φωνή κ.λπ.). Στην περίπτωσή του, γάλα και τυρί συμ-
βάλλουν στη δημιουργία ένος τερατώδους σώματος (πελώριος κύκλωψ τις61) 
κι ενός χαρακτήρα που είναι η ανθρωπόμορφη εφαρμογή ζωωδών ενστίκτων 
και συμπεριφοράς. Το γάλα και το τυρί, στην αυτοσαρκαστική ανάγνωση του 
επισκόπου Φιλομηλίου, αποκτηνώνουν. Η γαλακτοφόρα και τυροφάγος βαρ-

μέχρι χθες βελανίδια (δρυόκαρπα) κι έφεραν ακόμη στο στόμα τους τη γεύση του 
λαρδιού του Πόντου επιθυμούσαν... τη βασιλεία» (I. van Dieten, Nicetae Choniatae 
Historia, Bερολίνο – Nέα Υόρκη 1975, σ. 498.23-24). Βλ. επίσης Leontsini, “Butter”, 
σσ. 220-221. 

59. S. Mercati, “Ancora intorno a Μιχαὴλ γραμματικὸς ὁ ἱερομόναχος”, στο Col-
lectanea Byzantina, τόμ. Ι, Ρώμη 1970, σσ. 121-135 (στο εξής Mercati, “Ancora”), 
εδώ σσ. 128-131, στ. 27-29. Για τον ποιητή του κειμένου και τη χρονολόγησή του, βλ. 
M. Lauxtermann, Byzantine Poetry from Pisides to Geometers. Texts and Con-
texts, τόμ. I, Βιέννη, 2003, σσ. 318-319 και Bernard, “Asteiotes”, σσ. 139-140. 

60. Mercati, “Ancora”, στ. 30-31.
61. Αυτόθι, στ. 83. 



86	 Χαρησ Μεσσησ

βαρότητα δεν είναι προνόμιο των Παφλαγόνων και των μικρασιατών γειτόνων 
τους. Οι Βαλκάνιοι παραγωγοί τυριού (Σλάβοι και Βλάχοι), που θα τους 
αντικαταστήσουν στην αγορά της Κωνσταντινούπολης από τον 12ο αιώνα, 
μοιράζονται ανάλογες εικόνες επαρχιακής βαρβαρότητας (οι «Βλάχοι» μέχρι 
και σήμερα).62

Συμπεράσματα

Τα κατεξοχήν πεδία που οριοθετούν την ετερότητα είναι η σεξουαλικότητα, η 
διασκέδαση και η διατροφή. Αν στην εικόνα των Παφλαγόνων καταργείται η 
σεξουαλικότητα μέσω του ευνουχισμού τους ή, καλύτερα, γίνεται εκδοχή του 
παρά φύσιν που γενικότερα τους χαρακτηρίζει, η διασκέδαση και η διατροφή 
γίνονται το σημειωτικό πεδίο μιας αντιπαράθεσης που στοχεύει στην καρδιά 
του μεσοβυζαντινού πολιτικού συστήματος. Η Παφλαγονία ως ρητορικός τό-
πος περιχαρακώνεται με μια σειρά αναφορών που της αποδίδουν μουσικές 
και διατροφικές ιδιαιτερότητες. Αν τα επίθετα αγύρτης και κατάρατος στις 
διάφορες εκδοχές τους εξαντλούν το κεφάλαιο μουσική, όσον αφορά τη δια- 
τροφή, η Παφλαγονία αποκτά μεγαλύτερη ποικιλία. Είναι μια κοινωνία του 
αφύσικου, του πρωτόγονου, του ζωικού, του κατεργασμένου, του βρώμικου 
και του λιπαρού. Το παφλαγονικό είναι ένα τραπέζι το οποίο παγιδεύει με 
την ύεια νοστιμιά του και τις γαλακτοκομικές λιχουδιές του, αλλά και μετα-
βάλλεται σε παγίδα θανάτου. Οι Νορμανδοί, που κατακτούν τη Θεσσαλονίκη 
το 1181, οδηγούνται, μεταξύ άλλων, στον θάνατο από «τα χοιρινά κρέατα με 
τα οποία γέμιζαν λαίμαργα την κοιλιά τους»,63 ενώ «η μεγάλη χύτρα γεμάτη 
παστά χοιρινά κρέατα και λάχανο Φρυγίας, όλα μέσα στο λίπος» είναι το 
κατεξοχήν «νεκρικό έδεσμα»64 (νεκρικῆς ἑστιάσεως) που απολαμβάνουν οι 
νεκροί με ολοφάνερη απόλαυση.  

Το παφλαγονικό τραπέζι, έτσι όπως «στρώνεται» στην Κωνσταντινού-
πολη του 10ου-11ου αιώνα, είναι παράλληλα και εξακολουθητικά ένα σχόλιο 

62. Για την αντιμετώπιση των βαλκάνιων παραγωγών γαλακτοκομικών, βλ. Αγγελίδη 
– Αναγνωστάκης, «Η βυζαντινή θεώρηση», σ. 200.

63. S. Kyriakidis, Eustazio di Thessalonica. La espugnazione di Thessalonica, 
Palermo 1961, σ. 148.27-28 (ελλ. μετάφραση Χ. Μεσσής, Ιωάννης Καμινιάτης, Ευστά-
θιος Θεσσαλονίκης, Ιωάννης Αναγνώστης. Χρονικά των Αλώσεων της Θεσσαλονίκης, 
Αθήνα 2009, σ. 301). 

64. Romano, Timarione, κεφ. 17, στ. 438-440 και 446-447.



Μουσική, Χορός και Λιπαρή Ευωχία	 87

στην αυτοκρατορική αυλή, με την αφυσικότητα, τη λιπαρότητα, τον επαρ- 
χιωτισμό της, αλλά και τους κινδύνους που εγκυμονεί για τους διανοούμε-
νούς της. Συγγραφείς όπως ο Μιχαήλ Ψελλός και οι όμοιοί του αξιοποιούν 
τις δυνατότητες του παφλαγονικού τόπου, όταν θέλουν να ειρωνευτούν, να 
σατιρίσουν, να καταγγείλουν ή απλώς να αστειευτούν με τους αποδέκτες των 
επιστολών τους.

Δεν είναι τυχαίο ότι στην επιστολογραφία του 12ου αιώνα, που μιμείται 
τον Ψελλό, ακόμη και η απλή αναφορά στην Παφλαγονία και τη διάλεκτό 
της, το απαύγασμα της γλωσσικής χυδαιότητας,65 μπορεί να προκαλέσει ιλα-
ρότητα στον συγγραφέα και τον αποδέκτη της επιστολής. Σε μια επιστολή 
του στον ιστορικό Νικηφόρο Βρυέννιο ο Μιχαήλ Ιταλικός γράφει αστειευό-
μενος: «Μας τρόμαξες με τους στρατιωτικούς όρους, αλλά μας χαλάρωσες 
με τις παφλαγονικές λέξεις, οδηγώντας κατά κάποιον τρόπο τη διήγησή σου 
από την τραγωδία στην κωμωδία. Μόλις άκουσα ότι αντί για τον όρο υποστά-
της χρησιμοποιούν τον όρο κατηχάριος ξέσπασα σε γέλια. Πεθαίνω στα γέλια 
μπροστά σε τέτοιες λέξεις, κι εσύ συχνά μου χαρίζεις τέτοια δώρα για να 
γελάω ακόμη περισσότερο».66 Η Παφλαγονία δεν υπάρχει στα λογοτεχνικά 
σαλόνια της Κωνσταντινούπολης, παρά για να προκαλεί το γέλιο, ένα γέλιο 
άλλοτε κακό και εξαναγκασμένο, και άλλοτε γάργαρο και απελευθερωτικό. 

65. Οι ίδιες κατηγορίες απευθύνονται στους κατοίκους της περιοχής του Φιλομη-
λίου στο σατιρικό ποίημα του Μιχαήλ Γραμματικού που εξετάσαμε προηγουμένως. 
Στην περίπτωση αυτή, οι κάτοικοι προφέρουν άσχημα τις ελληνικές λέξεις. Αντί να 
προφέρουν ξύλον (ksülon, με ερασμιακή σχεδόν προφορά), προφέρουν ξίλον και αντί 
να προφέρουν κρύον (krüon), προφέρουν κρίον (στ. 20-21). Για αυτή την πτυχή του 
ποιήματος, βλ. F. Lauritzen, “Michael the Grammarian’s Irony about hypsilon”, 
Byzantinoslavica 66 (2009), σσ. 161-168.

66. Έκδοση με γαλλική μετάφραση της επιστολής από τον P. Gautier, Nicéphore 
Bryennios, Histoire, Bρυξέλλες 1975, σσ. 372-374 (= P. Gautier, Michael Italikos, 
Lettres et Discours, Παρίσι 1972, επ. 14). Ο Gautier δεν μεταφράζει τη φράση 
«ἀκούσας τὸν παρ’ αὐτοῖς ὑποστάτην καὶ τὸν + κατηχάριον +», την οποία θεωρεί νο-
σούσα. Άλλες αναδιατυπώσεις της φράσης είναι επίσης πιθανές. Θα μπορούσαν οι δύο 
λέξεις να είναι ανεξάρτητες («μόλις άκουσα πώς αποκαλούν τον υποστάτη και τον κα-
τηχάριο») ή να παραπέμπουν σε μια πραγματικότητα όχι πλέον στρατιωτική, αλλά του 
καθημερινού λεξιλογίου, όπου ο υποστάτης θα σήμαινε την πόρτα και το κατηχάριον 
θα ήταν μια παραφθορά του λατινικού κατηνάριον (= αλυσίδα). Η τελευταία πρόταση 
ανήκει στον Στ. Παπαϊωάννου, τον οποίο ευχαριστώ θερμά για την πολύτιμη βοήθειά 
του σε όλη τη διάρκεια της έρευνάς μου στο θέμα. 



88	 Χαρησ Μεσσησ

Για τη μεγάλη σιωπηλή πλειοψηφία των Βυζαντινών, αντίθετα, η Παφλα-
γονία, από τη μια, με τη μουσική, τους χορούς και τα τραγούδια της που τρέ-
φουν ένα φαντασιακό με ηρωικά κατορθώματα, και από την άλλη, με τα ύεια 
εδέσματα και τους γαλακτοκομικούς της πειρασμούς, θα μπορούσε κάλλιστα 
να ήταν μια χώρα διατροφικών και ψυχαγωγικών «θαυμάτων».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

