
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 20 (2017)

  

 

  

  Ἡ Πατριαρχικὴ Σχολὴ καὶ ἡ ἑλληνικὴ παιδεία
στὴν Κωνσταντινούπολη (15ος – πρώιμος 19ος
αἰώνας) 

  Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης   

  doi: 10.12681/deltiokms.26127 

 

  

  Copyright © 2021, Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κιτρομηλίδης Π. Μ. (2021). Ἡ Πατριαρχικὴ Σχολὴ καὶ ἡ ἑλληνικὴ παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη (15ος – πρώιμος
19ος αἰώνας). Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 20, 29–48. https://doi.org/10.12681/deltiokms.26127

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 05:17:37



Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης

H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία

στὴν Κωνσταντινούπολη

(15ος – πρώiμος 19ος αiώνας)*

Ἡ ἱστορικὴ ἀνάμνηση συνιστᾶ θεμελιῶδες συστατικό τοῦ πολιτισμοῦ τῆς 
ἀνθρωπότητας, διότι μὲ τὸν τρόπο αὐτό, ὅπως καὶ μὲ τὴ μελέτη τῶν 

μεγάλων διανοητικῶν παραδόσεων, θρησκευτικῶν ἢ κοσμικῶν, συντελεῖται ὁ 
διάλογος τῶν γενεῶν, ἀποτρέπεται ἡ λήθη καὶ μεταλαμπαδεύονται οἱ πνευ-
ματικὲς καὶ ἠθικὲς ἀξίες. Αὐτὸ ἀκριβῶς δηλώνει ὁ ἰσχυρισμὸς τοῦ Edmund 
Burke ὅτι οἱ πολιτισμένες κοινωνίες βασίζονται στὸν «συνεταιρισμὸ» τῶν 
ζώντων μὲ τοὺς νεκροὺς καὶ μὲ ἐκείνους ποὺ πρόκειται νὰ γεννηθούν.1 Ἡ 
ἀντίληψη τοῦ πολιτισμοῦ ὡς συνομιλίας μὲ τοὺς νεκροὺς δὲν ἀπέχει ἀπὸ τὸν 
Θουκυδίδειο λόγο περὶ ἀγράφου μνήμης, ἡ ὁποία «παρ’ ἑκάστῳ τῆς γνώμης 
μᾶλλον ἢ τοῦ ἔργου ἐνδιατᾶται» καὶ ἐμπνέει τὴν εὐψυχία, τῆς ὁποίας ἀπο-
τέλεσμα εἶναι «ὁ μετὰ ῥώμης καὶ κοινῆς ἐλπίδος ἅμα γιγνόμενος ἀναίσθητος 
θάνατος». Ἡ ἄγραφος μνήμη ὡς ἀποτροπὴ τῆς συλλογικῆς λήθης γίνεται 
συγχρόνως καὶ ἀναίρεση τοῦ θανάτου, ἀφοῦ οἱ νεκροὶ ζοῦν ὅσο τὸ συλλογικὸ 
σῶμα τοὺς θυμᾶται γιὰ τὰ ἔργα, τὴ φήμη καὶ τὴν ἀρετή τους.2

* Τὸ κείμενο τοῦ μελετήματος αὐτοῦ σὲ προγενέστερη ἐκδοχή του παρουσιάστηκε ὡς 
ὁ πανηγυρικὸς λόγος στὸν ἑορτασμὸ τῆς 550ῆς ἐπετείου τῆς ἱδρύσεως τῆς Μεγάλης τοῦ 
Γένους Σχολῆς στὶς 13 Μαρτίου 2004 στὸ Σισμανόγλειο Μέγαρο στὴν Κωνσταντινούπολη. 
Ἐπαναλήφθηκε ὡς δημόσια διάλεξη στὸ Κέντρο Μικρασιατικῶν Σπουδῶν στὶς 19 Ἰανουαρίου 
2005 καὶ στὴν Ἑταιρεία Ἠπειρωτικῶν Σπουδῶν στὰ Ἰωάννινα στὶς 24 Φεβρουαρίου 2012.

Μὲ πρόσκληση τοῦ Σεβασμιωτάτου Ἀρχιεπισκόπου Θυατείρων καὶ Μεγάλης Βρε-
ταννίας κ.κ. Γρηγορίου παρουσιάστηκε ἐπίσης ὡς ὁ λόγος τῆς Ἡμέρας τῶν Ἑλληνικῶν 
Γραμμάτων στὴν Ἱερὰ Ἀρχιεπισκοπὴ Θυατείρων καὶ Μεγάλης Βρεταννίας στὸ Hellenic 
Centre στὸ Λονδίνο στὶς 30 Ἰανουαρίου 2012. Σχόλια τὰ ὁποία δέχθηκα κατὰ τὶς παρου-
σιάσεις αὐτὲς συνέβαλαν στὴ διαμόρφωση τῆς ὁριστικῆς μορφῆς ποὺ δημοσιεύεται ἐδῶ.

1. Edmund Burke, Reflections on the Revolution in France, ἐπιμ. Conor Cruise 
O’ Brien, Harmondsworth 1968 (α΄ ἔκδοση: 1790), σσ. 194-195.

2. Θουκυδίδου Β΄, 43.



30	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

Ἡ καλλιέργεια τῶν συλλογικῶν συναισθημάτων ποὺ συνέχουν τὶς κοινω-
νίες ἔχει συχνὰ στὴν ἱστορία τῆς κοινωνικῆς θεωρίας ἐξετασθεῖ κριτικὰ ὡς 
μηχανισμὸς παραγωγῆς τῆς ἰδεολογίας καὶ ὡς ἐκ τούτου ὡς συντελεστὴς τῆς 
ἐμφάνισης τῶν πολυποίκιλων μορφῶν «ψευδοῦς συνείδησης». Ἡ ἐκδοχὴ 
αὐτὴ τῶν πραγμάτων δὲν εἶναι οὔτε ἀναγκαία οὔτε καὶ ἀντιπροσωπεύει τὴ 
μοναδικὴ δυνατότητα ποὺ ἐνυπάρχει στὴν ἴδια τὴν πράξη τῆς ἱστορικῆς ἀνά-
μνησης. Ἡ ἀνάμνηση ἀκόμη καὶ στὶς ἐπετειακὲς ἐκφάνσεις της περιλαμβάνει 
καὶ τὸ στοιχεῖο τοῦ ἀναστοχασμοῦ ποὺ ἐκ τῶν πραγμάτων ἀντιβαίνει πρὸς 
τὴν ἰδεολογία διότι δυνάμει ἐμπεριέχει καὶ τὸ συστατικὸ τῆς κριτικῆς ἐπανε-
ξέτασης τοῦ παρελθόντος. Ἀναγκαία προϋπόθεση πάντως γιὰ τὴ λειτουργία 
τῆς ἱστορικῆς ἀνάμνησης ὡς κριτικοῦ ἀναστοχασμοῦ καὶ ὄχι ὡς ἰδεολογίας 
εἶναι μιὰ κοινωνία ἐλευθερίας, ἀνοχῆς καὶ πλουραλισμοῦ. Ἀντίθετα, κοινωνίες 
ὅπου ἐπικρατεῖ ὁ αὐταρχισμὸς χειραγωγοῦν τὴν ἱστορικὴ μνήμη γιὰ νὰ θερα-
πεύουν τὸν δογματισμὸ καὶ τὴν ἰδεολογικὴ μονομέρεια.

Ἡ ἀναφορά μας στὴν Πατριαρχικὴ Μεγάλη τοῦ Γένους Σχολὴ καὶ στὴν 
παράδοση τῶν ἑλληνικῶν γραμμάτων στὴν Κωνσταντινούπολη μπορεῖ ὡς ἐκ 
τούτου νὰ ἀποτελέσει τὸ ἔναυσμα γιὰ ἰδεολογικοῦ τύπου αὐταρέσκεια γιὰ τὶς 
ἐπιδόσεις τοῦ γένους μας στὴν παιδεία, ὥστε νὰ ἱκανοποιηθεῖ ὁ συλλογικὸς ἐκεῖ-
νος ναρκισσισμὸς ποὺ εἶναι κατὰ κανόνα ὁ κάκιστος σύμβουλος τῶν κοινωνιῶν. 
Ἡ ἱστορικὴ ἀνάμνηση πάντως μπορεῖ ἀντὶ τοῦ ναρκισσισμοῦ νὰ ὁδηγήσει καὶ 
πρὸς τὸν κριτικὸ ἀναστοχασμὸ ποὺ θὰ ἀναδείξει τὰ οὐσιώδη τῆς συλλογικῆς 
πορείας. Στὴν προκειμένη περίπτωση τὸ οὐσιῶδες ζήτημα στὸ ὁποῖο ὀφείλει 
νὰ στραφεῖ ἡ σκέψη μας εἶναι τὸ σύνθετο φαινόμενο τῆς παιδείας στὴν Κων-
σταντινούπολη. Ἡ ἀναφορὰ στὸ θέμα αὐτὸ μπορεῖ νὰ συντελέσει στὸν διάλογο 
τῶν γενεῶν, μπορεῖ νὰ ἀποβεῖ μιὰ συνομιλία μὲ τοὺς νεκροὺς διὰ τῆς ὁποίας 
θὰ μπορέσει νὰ ἐπιβεβαιωθεῖ διὰ τῆς κριτικῆς ἐξέτασης ἡ ἄγραφος μνήμη, νὰ 
ἀποτραπεῖ ἡ συλλογικὴ λήθη καὶ νὰ ἐξασφαλιστεῖ ἡ ἐπιβίωση καὶ ἡ ἀνανέωση 
τοῦ πολιτισμοῦ ποὺ συντήρησε τὸ γένος μας ὡς ζῶσα κοινωνία διὰ τῶν αἰώνων. 

Βεβαίως τὸ μεγάλο καὶ σύνθετο ζήτημα τῆς παιδείας, δηλαδὴ τοῦ διανοη-
τικοῦ πολιτισμοῦ ποὺ ἐκφράστηκε στὴν ἑλληνικὴ γλώσσα στὴν Κωνσταντινού-
πολη, δὲν εἶναι φαινόμενο τῶν τελευταίων 550 χρόνων, ποὺ συμπίπτουν μὲ τὴ 
φορὰ τῶν ἱστορικῶν πραγμάτων πρὸς τὴ νεωτερικότητα. Παιδεία στὴν Κωνστα-
ντινούπολη σημαίνει κατὰ πρώτον λόγο τὶς ἐκδηλώσεις τοῦ πνεύματος κατὰ τὴ 
βυζαντινὴ χιλιετία· ἡ ἔννοια τῆς παιδείας στὴν Κωνσταντινούπολη δηλαδὴ μᾶς 
παραπέμπει στὸν πνευματικὸ πολιτισμὸ ποὺ συνδέθηκε μὲ τὴν αὐτοκρατορία 
τῆς Νέας Ρώμης καὶ καθαγιάστηκε ἀπὸ τὴ Μεγάλη τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησία. 



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 31

Ὅμως ἀντίθετα πρὸς ὅ,τι πιστεύουν ὅσοι μελετητὲς τοῦ Βυζαντίου, ἱστο-
ρικοί, ἀρχαιολόγοι, φιλόλογοι, βλέπουν τὰ πράγματα μὲ κριτήρια στενὰ ἐπαγ-
γελματικά, ὁ πνευματικὸς αὐτὸς πολιτισμός, ποὺ δημιουργήθηκε μὲ ὄργανο 
τὴν ἑλληνικὴ γλώσσα, δὲν ἔσβησε μὲ τὴν ἅλωση τῆς Πόλης τὸ 1453 καὶ τὴν 
κατάλυση τῆς χριστιανικῆς αὐτοκρατορίας τῆς Νέας Ρώμης. Ἀντίθετα, ἡ χρι-
στιανικὴ παιδεία στὴν ἑλληνικὴ γλώσσα ἐπέζησε τῆς ἅλωσης γιὰ περισσότερα 
ἀπὸ 560 συναπτὰ ἔτη, ἀκριβῶς καὶ λόγῳ τοῦ ὅτι τῆς κατάλυσης τῆς ἐγκόσμιας 
αὐτοκρατορίας ἐπέζησε ἡ χριστιανικὴ Ἐκκλησία. 

Ἡ συμπόρευση Ἐκκλησίας καὶ παιδείας μέσα στὴ νέα κοινωνία τῆς Ρωμιο- 
σύνης, τῆς ὁποίας κοιτίδα ἀποβαίνει ἡ Κωνσταντινούπολη μετὰ τὸ 1453, εἶναι 
τὸ οὐσιῶδες ἱστορικὸ ζήτημα ποὺ καλεῖται νὰ κατανοήσει καὶ νὰ σταθμίσει ἡ 
ἱστορικὴ ἀνάμνηση ὡς ἄγραφος μνήμη ἀλλὰ καὶ ὡς κριτικὸς λόγος. Τὸ κλειδὶ 
γιὰ τὴν κατανόηση τῶν φαινομένων ὑπῆρξε ἡ ἀνίδρυση τοῦ Πατριαρχείου Κων-
σταντινουπόλεως μὲ τὴν ἐνθρόνιση τὴν ἡμέρα τῶν Θεοφανείων τοῦ 1454 τοῦ 
πρώτου Πατριάρχη μετὰ τὴν ἅλωση, τοῦ Γενναδίου Β΄. Ἡ ἀνίδρυση τοῦ Πα-
τριαρχείου ὡς στοιχείου τῆς ὀθωμανικῆς νομιμότητας προσέδωσε θεσμικὴ ὑπό-
σταση στὴν κοινωνία τῆς Ρωμιοσύνης στὴ νέα τάξη πραγμάτων καὶ διασφάλισε 
τὴν ἀναβίωση τῆς χριστιανικῆς παιδείας στὴν Κωνσταντινούπολη.3 Ἡ ἀνίδρυση 
τοῦ Πατριαρχείου σήμανε καὶ τὴν ἀναβίωση τῆς παιδείας τοῦ γένους ὡς ἑνὸς 
ἀπὸ τοὺς κατ’ ἐξοχὴν τομεῖς τῆς μέριμνας τῆς Ἐκκλησίας. Ἡ ἐμφάνιση τῆς 
πατριαρχικῆς σχολῆς μὲ συμβατικὸ ὁρόσημο τὴν ἵδρυσή της τὸ 1454 ὑπῆρξε ἡ 
συμβολικὴ ἔκφραση αὐτῆς τῆς «ἀνίδρυσης» τῆς παιδείας τοῦ γένους.4 

3. Γιὰ τὴ θέση τῆς Ἐκκλησίας στό Ὀθωμανικὸ σύστημα βλ. Ἐλισάβετ Α. Ζαχαριάδου, 
Δέκα τουρκικὰ ἔγγραφα γιὰ τὴν Μεγάλη Ἐκκλησία (1483-1567), Ἀθήνα 1996, καὶ Παρα-
σκευᾶς Κονόρτας, Ὀθωμανικὲς θεωρήσεις γιὰ τὸ Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο: Βεράτια γιὰ 
τοὺς προκαθήμενους τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας (17ος – ἀρχές 20οῦ αἰώνα), Ἀθήνα 1998.

4. Βλ. Μανουὴλ Γεδεών, Ἱστορία τῶν τοῦ Χριστοῦ πενήτων 1453-1913, ἐπιμ.  
Φ. Ἠλιού, Ἀθήνα 2010, τόμ. Α΄, σσ. 180-182. Ἡ ἐκτενὴς βιβλιογραφία περὶ τῆς Πατρι-
αρχικῆς Ἀκαδημίας, ἤ, ἀργότερον, Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς, περιλαμβάνει μεταξὺ 
πολλῶν ἄλλων συμβολῶν τὰ κεφαλαιώδους σημασίας πονήματα τῶν Μανουὴλ Γεδεών, 
Χρονικά τῆς Πατριαρχικῆς Ἀκαδημίας. Ἱστορικαὶ εἰδήσεις περὶ τῆς Μεγάλης τοῦ Γέ-
νους Σχολῆς 1454-1830, Κωνσταντινούπολη, Πατριαρχικὸ Τυπογραφεῖο, 1883 (τὸ ὁποῖο 
περιέχει χρήσιμο πίνακα σχολαρχῶν, σσ. 6-7, καὶ καθηγητῶν, σ. 8), καὶ τοῦ ἰδίου, Γράμματα 
πατριαρχικὰ περὶ τῆς Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς, Κωνσταντινούπολη 1903· τὸ ἔργο 
τοῦ Γεδεών, Χρονικὰ τῆς Πατριαρχικῆς Ἀκαδημίας, ἐξετάζει κριτικὰ ὁ Ματθαῖος Παρα-
νίκας, ὁ ὁποῖος προβαίνει σὲ πολλὲς διορθώσεις καὶ προσθῆκες: «Περὶ τῆς ἐν Κωνστα- 
ντινουπόλει Πατριαρχικῆς Σχολῆς», Ἑλληνικὸς Φιλολογικὸς Σύλλογος Κωνσταντινουπό- 



32	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

Ἡ λειτουργία στὴν Κωνσταντινούπολη τῆς πατριαρχικῆς σχολῆς ἤδη ἀπὸ τὸ 
ἔτος 1454 ἀποτέλεσε ἕνα, ἴσως ἀρχικά τὸ μόνο, ἀπὸ τὰ «ἀμυδρὰ καὶ διψαλέα 
λυχνάρια [τὰ] ἀραιότατα κείμενα μεταξὺ παχυλοτάτου σκότους»5 στὸν χάρτη 
τῆς παιδείας τοῦ γένους. Καὶ ὅμως αὐτὸ τὸ πρῶτο «ἀμυδρὸ καὶ διψαλέο λυχνά-
ριο» ἀπέβη ἡ κοιτίδα τῆς διδασκαλίας τῆς ἑλληνικῆς γλώσσας καὶ τῆς ἑλληνικῆς 
φιλοσοφίας στὴν Πόλη ἤδη ἀπὸ τὰ μέσα τοῦ δεκάτου πέμπτου αἰώνα, ὑπὸ τὴν 
κυριαρχία τοῦ Ὀθωμανικοῦ κράτους. Χάρη στὸν πρῶτο σχολάρχη Ματθαῖο Κα-
μαριώτη στὸ πρόγραμμα τῆς σχολῆς ἐντάχθηκαν ἡ Ρητορικὴ καὶ ἡ Φιλοσοφία. 
Μὲ τὴ διδασκαλία καὶ τὸ ἔργο του στὴν πατριαρχικὴ σχολὴ ὁ Καμαριώτης δη-
μιουργεῖ ἤδη κατὰ τὸ δεύτερο ἥμισυ τοῦ 15ου αἰώνα καὶ μέχρι τοῦ θανάτου του, 
τὸ 1489/90, ἕνα πρότυπο γιὰ τὴν ἀνώτερη παιδεία τοῦ γένους. Κύριος κορμὸς 
τοῦ προγράμματος τῆς σχολῆς ἦταν φυσικὰ ἡ θρησκευτικὴ παιδεία, τὰ χριστια-
νικὰ γράμματα. Στὸν κορμὸ αὐτὸ ἐνοφθαλμίστηκαν ἀπὸ τὴν ἀρχή, χάρη στὸν 
Καμαριώτη, ποὺ ὁπωσδήποτε ἦταν φορέας τῆς πολιτικῆς καὶ τῆς πνευματικῆς 
παρακαταθήκης τοῦ Πατριάρχου Γενναδίου Β΄ Σχολαρίου, ἡ καλλιέργεια τῆς 
ἑλληνικῆς γλώσσας καὶ ἡ θύραθεν ἑλληνικὴ φιλοσοφία.6 Ἔτσι διαμορφώνονται 

λεως ΙΘ΄ (1884-1885), σσ. 1-13· Τάσος Ἀθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχικὴ Μεγάλη τοῦ 
Γένους Σχολή, τόμ. Α΄-Β΄, Ἀθήνα 1966-1971 (ἀνατύπωση: Ἀθήνα 2004). Διάσπαρτο 
μὲ σημαντικὲς πληροφορίες, ἰδίως προσωπογραφικοῦ χαρακτήρα, εἶναι καὶ τὸ ἔργο τοῦ 
Ἀθανασίου Κομνηνοῦ-Ὑψηλάντη, Τὰ μετὰ τὴν Ἅλωσιν (1453-1789), ἐπιμ. Γερμανοῦ 
Ἀφθονίδου, Κωνσταντινούπολις 1870, σσ. 204-207, 315-316, 365-387· ἐπίσης, μεγίστης 
σημασίας τὰ ὅσα γράφει ὁ ἀπό Σιναίου Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Κωνστάντιος, 
Κωνσταντινιάς παλαιά τε καὶ νεώτερα, Βενετία 1824, σσ. 112-115, καὶ Συγγραφαὶ ἐλάσ-
σονες, ἐπιμ. Θ. Ἀριστοκλέους, Κωνσταντινούπολις 1866, σσ. 346-367· Τρύφων Εὐαγ-
γελίδης, Ἡ παιδεία ἐπὶ Τουρκοκρατίας, Ἀθήνα 1936, τόμ. Α΄, σσ. 3-24. Συναγωγὴ πα-
λαιοτέρων σημαντικῶν μελετῶν ἀναδημοσιεύεται στὸ Δελτίο Μελέτης τῆς καθ’ ἡμᾶς 
Ἀνατολῆς, τόμ. Α΄(2004), σσ. 447-752. Περιλαμβάνονται κείμενα τῶν Μ. Δ. Χαμουδό-
πουλου, Ματθαίου Παρανίκα, Β. Α. Μυστακίδη, Μανουὴλ Γεδεών, Ἄνθιμου Μαζαράκη, 
Δημοσθένη Χαβιαρᾶ, Δημητρίου Σάρρου, Μ. Ι. Μανούσακα καὶ Δημητρίου Μάνου.

5. Κωνσταντῖνος Κούμας, Ἱστορίαι τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων, τόμ. ΙΒ΄, Βιέννη 1832, 
σ. 554.

6. Γριτσόπουλος, Πατριαρχικὴ Μεγάλη τοῦ Γένους Σχολή, τόμ. Α΄, σσ. 74-77. Ὅτι 
ὁ Καμαριώτης ὑπῆρξε γνήσιος διερμηνευτὴς τοῦ φιλοσοφικοῦ καὶ πολιτικοῦ πνεύμα-
τος τοῦ Πατριάρχου Γενναδίου Β΄ φαίνεται καὶ ἀπό τὴν πολεμικὴ ποὺ ἄσκησε κατὰ 
τῆς διδασκαλίας τοῦ Γεωργίου Γεμιστοῦ Πλήθωνος. Βλ. Steven Runciman, Μυστρᾶς, 
μεταφρ. Π. Κορρὲ – Τρ. Καπατσώρη, Ἀθήνα 1986, σσ. 132-133, καὶ ἀναλυτικότερα 
Niketas Sinisioglou, Radical Platonism in Byzantium. Illumination and Utopia in 
Gemistos Plethon, Cambridge 2011, σσ. 133, 144-145, 159-160, 313-314.



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 33

τὰ θεμέλια της Κωνσταντινουπολίτικης παιδείας, ἡ ὁποία θὰ λάβει ἀργότερα τὶς 
τελειότερες καὶ πληρέστερες ἐκφάνσεις της ὡς ἡ παιδεία τῶν Φαναριωτῶν. 

Τὴν παράδοση τοῦ Καμαριώτη συνεχίζει καὶ ἑδραιώνει ὁ «σοφώτατος καὶ 
θεολογικώτατος»7 Μανουὴλ Κορίνθιος, ὁ ὁποῖος προΐσταται τῆς σχολῆς κατὰ 
τὴν καμπὴ τοῦ δεκάτου πέμπτου πρὸς τὸν δέκατο ἕκτο αἰώνα. Ἡ παρουσία 
του στὸ πηδάλιο τῆς σχολῆς μαρτυρεῖται μέχρι περίπου τὸ 1530/1531 καὶ ἡ 
παρακαταθήκη του ἐμπλουτίζεται καὶ ἀπὸ τὸ πλούσιο ὑμνογραφικὸ ἔργο μὲ 
τὸ ὁποῖο ἐκφράστηκε τὸ ποιητικό του τάλαντο.8 Χάρη στὸ ἔργο καὶ τὰ πνευ-
ματικὰ ἐνδιαφέροντα τοῦ Ματθαίου Καμαριώτη καὶ τοῦ Μανουὴλ Κορινθίου 
θὰ μποροῦσε νὰ παρατηρηθεῖ ὅτι ἡ ἀρχικὴ λειτουργία τῆς σχολῆς καὶ ἡ θε-
μελίωση τοῦ προγράμματος διδασκαλίας συνδέθηκε μὲ ἕναν χαρακτηριστικὸ 
χριστιανικὸ οὐμανισμὸ ποὺ θὰ ἀποτελέσει καὶ τὸ ὑπόβαθρο τῆς Κωνσταντι-
νουπολίτικης λογιοσύνης κατὰ τοὺς ἑπόμενους αἰῶνες. Ἡ παράδοση αὐτὴ 
γνωρίζει νέα ὤθηση μὲ τὴν παρουσία στὴ σχολὴ τοῦ Θεοφάνη Ἐλεαβούλκου 
πρὶν ἀπὸ τὰ μέσα του δεκάτου ἕκτου αἰώνα. Οἱ διενέξεις τοῦ Ἐλεαβούλκου 
μὲ τὸν Μιχαὴλ Ἑρμόδωρο Λήσταρχο, στὰ 1539-1542, προσέδωσαν νέα ὤθη-
ση στὴ φιλοσοφικὴ συζήτηση στοὺς κόλπους τῆς Κωνσταντινουπολίτικης λο-
γιοσύνης στὰ μέσα τοῦ δεκάτου ἕκτου αἰώνα καὶ ἐπιβεβαίωσαν τὴν ἐπιβολὴ 
τοῦ ἀριστοτελισμοῦ, ἐπιβολὴ ποὺ συνεχίζει μιὰ παράδοση ποὺ ἀνάγεται στὴ 
διδασκαλία τοῦ Σχολαρίου καὶ στὴν ὄψιμη βυζαντινὴ παιδεία.9 

Κατὰ τὸ δεύτερο ἥμισυ τοῦ 16ου αἰώνα στὴν πατριαρχικὴ σχολὴ δεσπόζει 

7. Μανουὴλ Μαλαξός, «Πατριαρχικὴ Κωνσταντινουπόλεως Ἱστορία», Turcograe-
ciae libri octo, ἐπιμέλεια Μαρτίνου Κρουσίου, Βασιλεία 1584 (ἀνατύπωση ἐκδόσεων 
Memor, Μόδενα 1972), σ. 146. Στὸ ἑξῆς Τουρκογραίκια.

8. Βλ. Χρ. Γ. Πατρινέλης, «Οἱ μεγάλοι ρήτορες Μανουὴλ Κορίνθιος, Ἀντώνιος, 
Μανουὴλ Γαλησιώτης καὶ ὁ χρόνος τῆς ἀκμῆς αὐτῶν», ΔΙΕΕΕ 16 (1962), σσ. 17-38. 
Ἐργογραφία παραθέτει ὁ Ἀθανάσιος Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, «Μανουὴλ ὁ Κορίν-
θιος καὶ ἓν ὑμνογραφικὸν αὐτοῦ πονημάτιον», Ἐπετηρὶς τοῦ Φιλολογικοῦ Συλλόγου 
Παρνασσός 6 (1902), σσ. 80-89. Γιὰ αποσαφήνιση τῶν φιλοσοφικῶν του ἀπόψεων βλ. 
Ν. Κ. Ψημμένος « Ὁ “Λόγος” τοῦ Μανουήλ Κορινθίου “κατὰ Γεμιστοῦ καὶ Βησσα- 
ρίωνος”», Νεοελληνικὴ παιδεία καὶ κοινωνία, Αθήνα 1995, σσ. 15-27.

9. Γριτσόπουλος, Πατριαρχικὴ Μεγάλη τοῦ Γένους Σχολή, σσ. 67-74. Ἐπίσης  
Ν. Κ. Ψημμένος, Ἡ ἑλληνικὴ φιλοσοφία ἀπὸ τὸ 1453 ὥς τὸ 1821, τόμ. Α΄, Ἀθήνα 1988, 
σσ. 157-165· Fillipo Maria Pontani, “Una lettera inedita di Listarchos”, Byzantion 
33 (1963), σσ. 427-447· Βασιλικὴ Μπόμπου-Σταμάτη, «Ἀνέκδοτα κείμενα Θεοφάνους 
Ἐλεαβούλκου καὶ Ἑρμοδώρου Ληστάρχου», Πρακτικὰ Β΄ Διεθνοῦς Συνεδρίου Πελο-
ποννησιακῶν Σπουδῶν τόμ. Γ΄, Ἀθήνα 1981-1982, σσ. 24-43.



34	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

ἡ παρουσία τοῦ Ἰωάννη καὶ τοῦ Θεοδοσίου Ζυγομαλᾶ. Ὁ Ἰωάννης Ζυγο-
μαλᾶς «ἐδίδασκεν τῶν ἑλλήνων φωνὴν καὶ τέχνην» καὶ ἀπολάμβανε ὡς «καθ’ 
ὑπερβολὴν σοφός»10 τοῦ θαυμασμοῦ τῶν συγχρόνων του λογίων καὶ ἐτύγχανε 
τῆς προστασίας τοῦ Πατριάρχου Ἰωάσαφ Β΄ τοῦ Μεγαλοπρεποῦς (1555-
1565), παλαιοῦ μαθητῆ του στὸ Ναύπλιο. Ὁ γιός του Θεοδόσιος Ζυγομαλᾶς 
ἐμπλούτισε τὴν Κωνσταντινουπολίτικη λογιοσύνη μὲ ἱστορικὰ ἐνδιαφέροντα, 
συντάσσοντας τὸ πρῶτο κείμενο λόγιας ἱστοριογραφίας στὴ νεότερη ἑλληνικὴ 
γραμματεία, τὴν Ἱστορία Πολιτικὴ Κωνσταντινουπόλεως, τὸ ὁποῖο ἐδημοσί-
ευσε ὁ Μαρτίνος Κρούσιος στὴν Turcograecia.11 Μὲ τὴν ἐπικοινωνία του 
μὲ τὸν Μαρτίνο Κρούσιο ὁ Θεοδόσιος Ζυγομαλᾶς ἀνέδειξε καὶ τὴ σημασία 
τῆς ἀπαγκίστρωσης τῆς λογιοσύνης τοῦ γένους ἀπὸ τὴν ἀπομόνωση καὶ τὴν 
ἐσωστρέφεια καὶ ὑπέδειξε, γιὰ πρώτη φορὰ οὐσιαστικὰ μετὰ τὴν ἅλωση, ὅτι ἡ 
Ὀρθόδοξη Ρωμιοσύνη δὲν εἶχε τίποτα νὰ φοβηθεῖ ἀπὸ τὶς ἐπαφὲς μὲ τὴ Δύση. 

Τὸ τέλος τοῦ δεκάτου ἕκτου αἰώνα ὑπῆρξε ἐποχὴ δυσκολιῶν γιὰ τὸ Πατριαρ-
χεῖο καὶ τὴ σχολή του. Οἱ δοκιμασίες αὐτὲς συνδέθηκαν μὲ τὴν ἔξωση τοῦ Πα-
τριαρχείου ἀπὸ τὴ Μονὴ τῆς Παμμακαρίστου καὶ τὴν τελικὴ ἐγκατάστασή του 
στὸ Φανάρι στὰ χρόνια 1599-1601. Ἡ σχολὴ ἐξακολούθησε νὰ λειτουργεῖ ἀλλὰ 
ἡ ἀνάγκη τῆς ἀνανέωσης ἄρχισε νὰ γίνεται αἰσθητή. Ἡ ὤθηση δόθηκε καὶ στὸν 
τομέα τῆς παιδείας κατὰ τὴ ρηξικέλευθη καὶ περιπετειώδη πατριαρχία τοῦ Κυ-
ρίλλου τοῦ Α΄, τοῦ πατριάρχη ποὺ ἔφερε στὸ πηδάλιο τῆς σχολῆς τὸν Ἀθηναῖο 
Θεόφιλο Κορυδαλέα, τὴ σημαντικότερη ὁπωσδήποτε μορφὴ στὴ φιλοσοφικὴ 
παιδεία τοῦ γένους μετὰ τὴν ἅλωση. Ὁ Κορυδαλεὺς μὲ τὴ διδασκαλία του με-
τάγγισε στὴν καθ’ ἡμᾶς Ἀνατολὴ μὲ τρόπο ἀποφασιστικὸ τὴ φιλοσοφικὴ παιδεία 
τῆς Δύσεως καὶ κατὰ κάποιον τρόπο ἀπάντησε τελεσίδικα στὴν ἀπορία ποὺ εἶχε 
ἐκφράσει ὁ Μαρτίνος Κρούσιος στὸν Θεοδόσιο Ζυγομαλὰ ὅταν παρατηροῦσε 
ὅτι κανένας Ἕλληνας δὲν «πέμπεται εἰς τὰ ἡμέτερα παιδευτήρια μαθησόμενος 
μετὰ φιλοσοφίας ἢ θεολογίας ἢ ἰατρικῆς ἢ καὶ νομικῆς καὶ τὴν λατινίδα γλώσ- 

10. Βλ. Τουρκογραίκια, σσ. 243, 245, καὶ Γριτσόπουλος, Πατριαρχικὴ Μεγάλη τοῦ 
Γένους Σχολή, σ. 104.

11. Βλ. Τουρκογραίκια, 1-43. Περὶ Θεοδοσίου Ζυγομαλᾶ, βλ. Stavros Perentidis, 
Théodose Zygomalas et la paraphrase de la Synopsis minor, Ἀθήνα 1994, σσ. 11-99. 
Εἰδικότερα γιὰ τὴ σχέση τῶν Ζυγομαλάδων μὲ τὸν Κρούσιο, βλ. καὶ Andreas Rhoby, 
“The ‘Friendship’ between Martin Crusius and Theodosios Zygomalas: A Study of 
their correspondence”, Medioevo greco 5 (2005), σσ. 249-267 καὶ τοῦ ἰδίου, “The 
Letter Network of Ioannes and Theodosios Zygomalas”, Ἰωάννης καὶ Θεοδόσιος 
Ζυγομαλᾶς, ἐπιμ. Σ. Περεντίδη, Δαίδαλος, Ἀθήνα 2009, σσ. 125-152.



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 35

σαν».12 Ὁ Κορυδαλεὺς μετέφερε ἀπὸ τὸ Πανεπιστήμιο τῆς Πάδουας στὴν 
Κωνσταντινούπολη ὄχι μόνο τὴ λατινικὴ γλῶσσα ἀλλὰ καὶ τὴ νεοαριστοτελικὴ 
φιλοσοφία. Τὸ νέο φιλοσοφικὸ σύστημα, ἂν καὶ διαφορετικὸ στὴν ὑφή του ἀπὸ 
τὸν ἀριστοτελισμὸ τοῦ Σχολαρίου καὶ τοῦ Καμαριώτη, ποὺ ἐπικρατοῦσε στὴν 
πατριαρχικὴ σχολή, ἔγινε ἀποδεκτὸ στὴν Ἀνατολὴ κυρίως χάρη στὴ νομιμότητα 
ποὺ τοῦ ἐξασφάλιζε ἡ προϋπάρχουσα ἀριστοτελικὴ παράδοση. Ἡ αἴγλη τοῦ Κο-
ρυδαλέα καὶ τὸ εἰδικὸ βάρος τῶν συγγραμμάτων του ἐκτόπισαν τὸ παλαιότερο 
περίγραμμα τῆς ἀριστοτελικῆς διδασκαλίας καὶ ἐγκαθίδρυσαν τὸν νεοαριστοτε-
λισμὸ ὡς τὸ κατ’ ἐξοχὴν συστατικό τῆς φιλοσοφικῆς παιδείας στὴν πατριαρχικὴ 
σχολή,13 Κατ’ ἐπέκταση, λόγῳ τῆς ἐπιβολῆς τῆς σχολῆς στὴν παιδεία τοῦ γένους  
καὶ τῆς ἐκπαιδευτικῆς δράσης τῶν μαθητῶν καὶ ἐπιγόνων τοῦ Κορυδαλέα, ὅπως 
τοῦ Ἰωάννη Καρυοφύλλη, ὁ νεοαριστοτελισμὸς ἔμελλε νὰ καταστεῖ τὸ κοινὸ φι-
λοσοφικὸ ὑπόστρωμα τῆς παιδείας τῶν βαλκανικῶν λαῶν.14 Ἰδιαίτερα σημαντικὴ 
πρὸς τὴν κατεύθυνση αὐτὴ ὑπῆρξε ἡ συμβολὴ τοῦ Σεβαστοῦ Κυμινήτη, σχολάρ-
χη στὰ 1671-1680, ποὺ μεταφύτευσε τὸ πρόγραμμα σπουδῶν τῆς πατριαρχικῆς 
ἀκαδημίας στὴν Τραπεζούντα, ὅπου ἵδρυσε τὸ περίφημο Φροντιστήριον καὶ ἐν 
συνεχείᾳ στὴν αὐθεντικὴ ἀκαδημία τοῦ Βουκουρεστίου.15

Μὲ τὸν Κορυδαλέα καὶ τὸν νεοαριστοτελισμὸ ἢ «κορυδαλισμό», ὅπως ἐπι-
κράτησε νὰ λέγεται, ἐγκαινιάζεται μὲ ἐπίκεντρο τὴν Κωνσταντινούπολη καὶ τὴν 
πατριαρχικὴ σχολὴ μιὰ νέα περίοδος στὴν παιδεία τοῦ γένους. Τὸ κορυδαλικὸ 
φιλοσοφικὸ σύστημα, ρηξικέλευθο καὶ ἀνανεωτικὸ ἀρχικά, καθιερώθηκε σταδια-
κὰ ὡς ἡ συμβατικὴ ὀρθοδοξία στὴ φιλοσοφικὴ παιδεία καὶ ἔμελλε στὸ δεύτερο 
ἥμισυ τοῦ δεκάτου ὀγδόου αἰώνα νὰ δεχθεῖ τὴν κριτικὴ μιᾶς ἄλλης φιλοσοφικῆς 

12. Γριτσόπουλος, Α΄, σ. 111.
13. Cléobule Tsourkas, Les débuts de l’ enseignment philosophique et de la 

libre pensée dans les Balkans. La vie et l’ oeuvre de Théophile Corydalée (1570-
1646), Θεσσαλονίκη 1967, σσ. 49-58, 60-71, 81-94, 211-216. Βλ. ἐπίσης Ψημμένος, 
Ἑλληνικὴ φιλοσοφία, A΄, σσ. 173-292, καὶ Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, Νεοελληνικὸς 
Διαφωτισμός. Οἱ πολιτικὲς καὶ κοινωνικὲς ἰδέες, Ἀθήνα 1996, σσ. 29-34.

14. Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, «Τὸ κοινὸ φιλοσοφικὸ παρελθόν τῶν βαλκανικῶν λαῶν», 
Ἡ φιλοσοφία στὰ Βαλκάνια σήμερα. Philosophy in Balkan Countries Today, ἐπιμ. M. Δρα-
γώνα-Μονάχου, Ἑλληνικὴ Φιλοσοφικὴ Ἑταιρεία – Καρδαμίτσας, Ἀθήνα 1994, σσ. 171-179.

15. Βλ. Μητροπολίτου Τραπεζοῦντος Χρυσάνθου, Ἡ Ἐκκλησία Τραπεζοῦντος 
(=Ἀρχεῖον Πόντου, τόμ. Δ΄-Ε΄), Ἀθήνα 1933, σσ. 726-731, καὶ σποράδην· Βλ. ἐπίσης 
Γριτσόπουλος, τόμ. Α΄, 250-260, καὶ πλέον προσφάτως Χαρίτων Καρανάσιος, « Ἡ 
ἀποπομπὴ τοῦ Σεβαστοῦ Κυμινήτη ἀπὸ τὴν Πατριαρχικὴ Ἀκαδημία καὶ ἡ ἵδρυση τοῦ 
Φροντιστηρίου Τραπεζούντας», Μεσαιωνικὰ καὶ  Νέα Ἑλληνικά 7 (2004), σσ. 67-81.



36	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

προσέγγισης, προερχόμενης ἐπίσης ἀπὸ τὴ Δύση, ἐκείνης τοῦ Διαφωτισμοῦ. 
Μὲ τὴν ἐπαναπροικοδότηση τῆς σχολῆς ἀπὸ τὸν ἄρχοντα Μανολάκη τὸν 

Καστοριανὸ στὰ 1661-1662 καὶ τὴν ἐπαναλειτουργία της στὸ Μετόχι τοῦ Πα-
ναγίου Τάφου στὸ Φανάρι ἐγκαινιάζεται μιὰ νέα περίοδος ἀκμῆς, μὲ τὴν πα-
ρουσία σημαντικῶν καθηγητῶν: Γερμανὸς Λοκρός, ἀρχιεπίσκοπος Νύσσης, 
Ἀλέξανδρος Μαυροκορδάτος, Σεβαστὸς Κυμινήτης λαμπρύνουν τὴ σχολὴ 
καὶ διατηροῦν τὸ ὑψηλὸ ἐπίπεδο σπουδῶν ποὺ ἐξασφαλίζει ἡ σύζευξη τῆς 
θρησκευτικῆς καὶ γραμματικῆς παιδείας μὲ τὴ φιλοσοφία.16

Τὸ περιεχόμενο τοῦ προγράμματος σπουδῶν στὴ σχολή, ὅπως διαμορ-
φώθηκε στοὺς κόλπους αὐτῆς τῆς ἐκπαιδευτικῆς παράδοσης, περιγράφεται 
ἐπιγραμματικὰ ἀπὸ ἄριστο γνώστη τῶν πραγμάτων, τὸν Μανουὴλ Γεδεών:17

ἡ σπουδὴ τῶν θεολογικῶν καὶ τῶν φιλοσοφικῶν μαθήσεων ἦν, οὕτως εἰπεῖν, τὸ κέ-
ντρον τῆς διδασκαλίας, ἧς σκοπὸς ὡσαύτως κύριος ἦν ἡ σπουδὴ τῶν ἀρχαίων λο-
γογράφων καὶ ποιητῶν· ἀλλὰ καὶ τῶν μαθηματικῶν ἡ διδασκαλία ἐγένετο ἀκριβε-
στάτη· τὰ στοιχεῖα τοῦ Εὐκλείδου, τὸ συνταγμάτιον περὶ σφαίρας τοῦ Πρόκλου 
ὑπεμνηματίζοντο, ὡς ὑπεμνηματίζοντο καὶ τὰ βιβλία τοῦ Ἀριστοτέλους, κατὰ τὰ 
χειρόγραφα καὶ τὰ ἔντυπα τοῦ Κορυδαλλέως· διότι ἡ ἐν τοῖς ἡμετέροις σχολείοις 
ἐπικράτησις τοῦ Κορυδαλλέως διήρκεσε δύο ὅλους αἰῶνας· ἀπὸ τῶν ἀρχῶν τοῦ 
ΙΗ΄ αἰῶνος ἤρξατο διδασκομένη καὶ ἡ χρηστομάθεια τοῦ Ἀντωνίου Βυζαντίου· 
τὸ δὲ τοῦ Κορυδαλλέως ἐπιστολάριον, τοῦ Ἀφθονίου τὰ προγυμνάσματα, ἡ 
ῥητορική τοῦ Ἑρμογένους, ταῦτα πάντα ἐμόρφουν τοὺς ἀληθεῖς διδασκάλους, 
τοὺς τελειοφοίτους δῆλον οὖν τῆς σχολῆς, μορφοῦντας καὶ τὸν νοῦν καὶ τὴν 
καρδίαν τῶν μαθητῶν αὐτῶν,  καὶ βαθεῖς της γλώσσης μύστας.

Ἡ τελευταία αὐτὴ ἐπισήμανση, ὅτι δηλαδὴ οἱ ἀπόφοιτοι τῆς σχολῆς ἀπέ-
βαιναν «βαθεῖς τῆς γλώσσης μύσται», ἐνέχει ἰδαίτερη σημασία διότι μᾶς ὑπεν- 
θυμίζει ἕνα θεμελιῶδες συστατικό τῆς πνευματικῆς παράδοσης τῆς Μεγάλης 
Ἐκκλησίας καὶ τῆς Φαναριώτικης παιδείας, τὴν περιφρούρηση καὶ καλλιέρ-
γεια τῆς λόγιας ἑλληνικῆς. Αὐτή, κοντὰ σὲ πολλὲς ἄλλες, ὑπῆρξε μιὰ ἀπὸ τὶς 
οὐσιωδέστερες συμβολὲς τῆς Κωνσταντινούπολης στὴν παιδεία τοῦ γένους.

16. Βλ. Μ. Ι. Μανούσακας, «Συμβολὴ εἰς τὴν ἱστορίαν τῆς ἐν Κωνσταντινούπολει Πα-
τριαρχικῆς Σχολῆς. Τὰ κατὰ τὴν ἵδρυσιν τῆς Σχολῆς Μανολάκη τοῦ Kαστοριανοῦ ἐπὶ τῇ 
βάσει καὶ νέων ἀνεκδότων πηγῶν», Ἀθηνᾶ 54 (1950), σσ. 3-28· Βλ. ἐπίσης B. L. Fonkitch, 
«Τὸ πατριαρχικὸ ἔγγραφο γιὰ τὴν ἵδρυση τῆς σχολῆς τοῦ Μανολάκη Καστοριανοῦ καὶ τὸ 
ἀντίγραφο τῆς Πετρούπολης», Θησαυρίσματα 26 (1996), σσ. 309-316. Γιὰ τὸν καθηγητὴ 
τῆς Σχολῆς Γερμανὸ Λοκρό, ἀρχιεπίσκοπο Νύσσης, βλ. Cléobule Tsourkas, Germanos 
Locros achevêque de Nysse et son temps (1645-1700), Θεσσαλονίκη 1970, σσ. 37-43.

17. Βλ. Γεδεών, Χρονικὰ τῆς Πατριαρχικῆς Ἀκαδημίας, σ. 245.



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 37

Τὸ 1691, μὲ σιγίλλιο τοῦ Πατριάρχου Καλλινίκου Β΄ ὑπὲρ τῆς σχολῆς, ἐκ-
δηλώνεται ἐκ νέου ἡ μέριμνα τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας γιὰ τὴν παιδεία τοῦ 
γένους.18 Ἔτσι εἰσέρχεται ἡ σχολὴ στὸν δέκατο ὄγδοο αἰώνα, ἀναδιοργανωμένη 
καὶ στελεχωμένη ἀπὸ μιὰ διαδοχὴ σημαντικῶν καθηγητῶν, ποὺ συρρέουν ἀπὸ 
πολλὰ σημεῖα τῆς γεωγραφικῆς περιφέρειας καὶ ἰδίως ἀπὸ τὶς νήσους τοῦ ἀρ-
χιπελάγους, γιὰ νὰ προσφέρουν τὶς ὑπηρεσίες τους. Μεταξὺ αὐτῶν θὰ ἔπρεπε 
νὰ μνημονευθοῦν ὁ «πολυμαθὴς» Ἰάκωβος Μάνος ὁ Ἀργεῖος, ὁ Διαμαντὴς 
Ρύσιος, ὁ Δωρόθεος καὶ ὁ Ἰωάννης-Τζαννῆς οἱ Λέσβιοι καὶ οἱ Ἠλίας καὶ Φώτιος 
οἱ Κύπριοι.19 Ἀπὸ τὴν ἱστορία τῆς σχολῆς κατὰ τὸν δέκατο ὄγδοο αἰώνα θὰ 
ἐπρότεινα νὰ σταθοῦμε σὲ ἕνα περιστατικό, τὸ πέρασμα τοῦ Εὐγενίου Βούλγα-
ρη ἀπὸ τὴ σχολαρχία στὰ χρόνια 1759-1761 ἐπὶ Πατριάρχου Σεραφεὶμ Β΄.

18. Τὸ κείμενο: Κομνηνός-Ὑψηλάντης, Τὰ μετά τὴν Ἅλωσιν, σσ. 204-208. Ἐνδει-
κτικὸ τῶν σχέσεων τοῦ Καλλινίκου Β΄ μὲ τὴ σχολὴ καὶ τῶν προσδοκιῶν ποὺ δημιούρ-
γησε ἡ ἐπανίδρυσή της ἐπὶ τῶν ἡμερῶν του εἶναι τὸ «προσφώνημα» τῶν σπουδαστῶν 
πρὸς τὸν Πατριάρχη τὸ ἔτος 1698 κατὰ τὴν τρίτη του πατριαρχία. Βλ. Β. Μπακοῦρος, 
« Ἡ ρητορικὴ παιδεία στὴν Πατριαρχικὴ Σχολή. Τὸ “προσφώνημα” τῶν σπουδα-
στῶν τοῦ 1698 στὸν Πατριάρχη Καλλίνικο Β΄ τὸν Ἀκαρνάνα», Ἡ Μελέτη Δ΄ (2008),  
σσ. 207-259. Το κείμενο τοῦ «προσφωνήματος», σσ. 240-259.

19. Γιὰ τὸν Ἰάκωβο Μάνο, βλ. Μ. Γεδεών, Ἀρχεῖον ἐκκλησιαστικῆς ἱστορίας Α΄,  
Κωνσταντινούπολη 1911, σσ. 194-206· Σ. Γ. Δημητρακόπουλος, « Ὁ Σχολάρχης τῆς Πα-
τριαρχικῆς Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς Ἰάκωβος ὁ Ἀργεῖος», Πρακτικὰ Γ΄ Τοπικοῦ 
Συνεδρίου Ἀργολικῶν Σπουδῶν (Ναύπλιο 18-20 Φεβρουαρίου 2005), Ἀθήνα 2006, 
σσ. 321-332· Ἀ. Τσελίκας, «Νέα στοιχεῖα γιὰ τὴν προσωπικότητα τοῦ διδασκάλου Ἰα-
κώβου τοῦ Ἀργείου, σύμφωνα μὲ ἄγνωστες ἐπιστολές του», Πρακτικὰ Β΄ Τοπικοῦ Συ- 
νεδρίου Ἀργολικῶν Σπουδῶν (Ἄργος 30 Μαΐου – 1 Ἰουνίου 1986), Ἀθήνα 1989, σσ. 
385-404. Γιὰ τὸν Ἀδαμάντιο Ρύσιο, βλ. Μ. Παρανίκας, Σχεδίασμα περὶ τῆς ἐν τῷ ἑλ-
ληνικῷ ἔθνει καταστάσεως τῶν γραμμάτων ἀπὸ Ἁλώσεως Κωνσταντινουπόλεως, Κων-
σταντινούπολη 1867, σ. 25, Γριτσόπουλος, ὅ.π., τόμ. Α΄, σσ. 286-9, Μπακοῦρος, ὅ.π., 
σσ. 223-227. Γιὰ τὸν Τζαννὴ Λέσβιο, Γριτσόπουλος, ὅ.π., τόμ. Α΄, σσ. 336-340. Γιὰ 
τὸν Δωρόθεο Λέσβιο, Γεδεών, Χρονικὰ τῆς Πατριαρχικῆς Ἀκαδημίας, σσ. 134, 143-44, 
Γριτσόπουλος, ὅ.π., τόμ. Α΄, σσ. 332-36, Λ. Γ. Μπενάκης, «Ἀπὸ τὴν ἱστορία τοῦ με-
ταβυζαντινοῦ Ἀριστοτελισμοῦ στὸν ἑλληνικὸ χῶρο. Ἀμφισβήτηση καὶ ὑπεράσπιση τοῦ 
φιλοσόφου στὸν 18ο αἰώνα. Νικόλαος Ζερζούλης – Δωρόθεος Λέσβιος», Μεταβυζαντι-
νὴ φιλοσοφία, 17ος-19ος αἰώνας. Ἔρευνα στὶς πηγές, Ἀθήνα 2001, σσ. 33-72, μὲ ἐπι-
πρόσθετα στοιχεῖα καὶ κείμενα αὐτόθι, σσ. 79-88· Ἑ. Ἀγγελομάτη-Τσουγκαράκη, « Ὁ 
Δωρόθεος Λέσβιος καὶ τὸ περὶ παιδείας προοίμιο τοῦ συγιλλιώδους γράμματος τοῦ 
Παϊσίου Β΄ (1748)», Μεσαιωνικὰ καὶ Νέα Ἑλληνικὰ 11 (2014), σσ. 121-150. Γιὰ τοὺς 
Ἠλία καὶ Φώτιο τοὺς Κυπρίους, Ἀ. Μιτσίδης, Οἱ Κύπριοι σχολάρχαι καὶ διδάσκαλοι 
τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς, Λευκωσία 1983, σσ. 68-93, 
καὶ Π. Μ. Κιτρομηλίδης, Κυπριακὴ λογιοσύνη 1571-1878, Λευκωσία 2002, σσ. 139-140.   



38	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

Ἡ παρουσία τοῦ Βούλγαρη ἔγινε αἰσθητή στοὺς φιλολογικοὺς κύκλους ποὺ 
ἄρχισαν νὰ ἐμφανίζονται στὴν Πόλη τὴν ἐποχὴ τοῦ Διαφωτισμοῦ, ἐνῶ ἡ πολίτικη 
διαμονή του ἀποτυπώθηκε στὸ ἐκδοτικό του ἔργο μὲ τὴν ἔκδοση τῆς Βοσπορο-
μαχίας τοῦ Momars καὶ τὴ μετάφραση τοῦ «Μέμνωνα» τοῦ Βολταίρου.20 Ἡ 
συμβολή του ὅμως ὑπῆρξε θεμελιωδέστερη στὴν ἀποσαφήνιση τῆς πολιτικῆς 
τοῦ Πατριαρχείου ποὺ συντελεῖται ἀκριβῶς περὶ τὰ μέσα τοῦ δεκάτου ὀγδόου 
αἰώνα, μετὰ τὴν κρίση τοῦ Ἀναβαπτισμοῦ. Θεμελιώδης συντελεστὴς τῆς πολι-
τικῆς αὐτῆς ὑπῆρξε ὁ προβληματισμὸς γιὰ τὴν ἀνασύνταξη τῶν δυνάμεων τοῦ 
Ὀρθοδόξου γένους, ποὺ ἡ Μεγάλη Ἐκκλησία ἔβλεπε νὰ ἀπειλεῖται ἀπὸ τὴν πίε-
ση τῶν αἱρέσεων καὶ τοὺς ἐξισλαμισμούς. Οἱ ἐνέργειες τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας 
στὸν χῶρο τῆς διοίκησης, τῆς παιδείας καὶ τῆς ἱεραποστολῆς στὶς δεκαετίες τοῦ 
1750 καὶ τοῦ 1760 μποροῦν νὰ ἑρμηνευθοῦν ὑπὸ αὐτὸ τὸ πρίσμα: χαρακτηριστικὰ 
ἂς ἀναφερθοῦν ἡ ἵδρυση τῆς Ἀθωνιάδας καὶ ἡ ἀναβάθμιση τῆς Πατριαρχικῆς 
Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς μὲ τὴν πρόσκληση τοῦ Βούλγαρη, ἡ ἀνάκληση τοῦ 
αὐτοκεφάλου τῶν Ἐκκλησιῶν Ἀχρίδος καὶ Ἰπεκίου, τῶν ὁποίων τὸ ποίμνιο δια-
βρωνόταν ἀπὸ τοὺς ἐξισλαμισμούς, ἡ δράση τέλος γιὰ εἴκοσι συναπτὰ ἔτη τοῦ 
χαρισματικοῦ ἱεραπόστολου Κοσμᾶ τοῦ Αἰτωλοῦ γιὰ τὸν ἐπανευαγγελισμὸ τῆς 
Δυτικῆς Βαλκανικῆς.21 Στὸ πλαίσιο αὐτῆς τῆς στρατηγικῆς ἐντάσσεται καὶ ἡ ἐπα-
ναπροσέγγιση μὲ τὴν ὀρθόδοξη αὐτοκρατορία τῆς Ρωσίας, ποὺ συντελέστηκε 
ἐπίσης ἐπὶ Σεραφεὶμ Β΄, «τοῦ λίαν [τὸν Εὐγένιον] σεβομένου».22 Ἡ προσέγγιση 
ἐπισφραγίστηκε μὲ τὴν παρουσία τοῦ πρέσβυ τοῦ αὐτοκράτορος πασῶν τῶν Ρω-
σιῶν στὴν Ὑψηλὴ Πύλη κατὰ τὸν ἑορτασμὸ τῆς μνήμης τοῦ Ἀποστόλου Ἀνδρέα 
στὸ Πατριαρχεῖο στὶς 30 Νοεμβρίου 1759. Κατὰ τὴν ἡμέρα ἐκείνη «προητοίμασε 
πανηγυρικὸν καὶ ὁ μέγας Εὐγένιος» κατὰ τὸν Σέργιο Μακραῖο,23 λαμπρύνοντας 

20. Βλ. Albrecht Berger, « Ὁ Εὐγένιος Βούλγαρης καὶ ἡ Βοσπορομαχία», Εὐγένιος 
Βούλγαρης. Πρακτικὰ διεθνοῦς ἐπιστημονικοῦ συνεδρίου, ἐπιμ. Ἑλένη Ἀγγελομάτη-Τσου-
γκαράκη, Ἀθήνα 2009, σσ. 419-430, καὶ γιὰ τὰ ποικίλα συναφὴ φιλολογικὰ ζητήματα Γ. Κε- 
χαγιόγλου, «Σκέψεις γιὰ ὁρισμένες λογοτεχνικές, μεταφραστικὲς καὶ ἐκδοτικὲς ἐνασχολήσεις 
τοῦ Εὐγένιου Βούλγαρη, μὲ ἐπίκεντρο τὸν βολταιρικὸ “Μέμνονα”», αὐτόθι, σσ. 367-397.

21. Βλ. Π. Μ. Κιτρομηλίδης, «Πρωτοβουλίες τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας στὰ μέσα 
τοῦ δεκάτου ὀγδόου αἰώνα. Ὑποθέσεις γιὰ τοὺς συντελεστὲς τῆς Ὀρθόδοξης ἐκκλησι-
αστικῆς στρατηγικῆς», Πορευθέντες. Χαριστήριος τόμος πρὸς τιμὴν τοῦ Ἀρχιεπισκό-
που Ἀλβανίας Ἀναστασίου, Ἀθήνα 1997, σσ. 425-430.

22. Βλ. Μ. Γεδεών, Χρονικά, σ. 165.
23. Σέργιος Μακραῖος, « Ὑπομνήματα ἐκκλησιαστικῆς ἱστορίας (1750-1800)», Με-

σαιωνικὴ Βιβλιοθήκη, ἐπιστασία Κωνσταντίνου Σάθα, τόμ. Γ΄, Βενετία 1872, σ. 230. Τὸ 
κείμενο τοῦ λόγου τοῦ Εὐγενίου: Συλλογὴ ἀνεκδότων συγγραμμάτων, ἐπ. Γ. Αἰνιᾶνος, 



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 39

τὸν ἑορτασμὸ ποὺ ἔκτοτε καθιερώθηκε ὡς ἡ θρονικὴ ἑορτὴ τοῦ Πατριαρχείου 
Κωνσταντινουπόλεως. 

Αὐτὸ ποὺ διαφαίνεται ἀπὸ αὐτὰ τὰ στοιχεῖα εἶναι ὅτι σὲ μιὰ ἐποχὴ Διαφωτι-
σμοῦ, σὲ μιὰ ἐποχὴ δηλαδὴ διανοητικῶν ἀλλαγῶν καὶ πύκνωσης τῶν ἐκδηλώσεων 
τῆς πνευματικῆς ζωῆς, ἡ πατριαρχικὴ σχολὴ δὲν ἀναμένεται πλέον νὰ ἐπιτελεῖ 
ἁπλῶς ἔργο ἐκπαίδευσης καὶ κατάρτισης στελεχῶν ἀλλὰ ἐντάσσεται στὸ ἴδιο τὸ 
πλέγμα τῶν συντελεστῶν τῆς ἀλλαγῆς. Ὅπως συνέβη καὶ παλαιότερα μὲ τὴν πε-
ρίπτωση τοῦ Κορυδαλέως, ἡ λειτουργία τοῦ κορυφαίου ἐκπαιδευτικοῦ καθιδρύ-
ματος τῆς Ἐκκλησίας σ’ αὐτὴ τὴ συνάφεια μπορεῖ νὰ ἀποδειχθεῖ ἐπίμαχη ὑπό-
θεση γιατί ἀφ’ ἑαυτοῦ τὸ αἴτημα τῆς ἀλλαγῆς προκαλεῖ διχογνωμίες καὶ ἀντιδρά-
σεις. Ἔτσι συνέβη καὶ στὴν περίπτωση τοῦ Βούλγαρη, τοῦ ὁποίου ἡ σχολαρχία 
δὲν εὐδοκίμησε καὶ τερματίστηκε μὲ τὴ λήξη τῆς πατριαρχίας τοῦ Σεραφεὶμ Β΄. 

Ἡ Σχολὴ ἐξακολούθησε νὰ λειτουργεῖ γιὰ τὸ ὑπόλοιπο τοῦ δεκάτου ὀγδόου 
αἰώνα. Τὴν τελευταία δεκαετία τοῦ αἰώνα σχολαρχοῦσε ὁ Σέργιος Μακραῖος, 
παλαιὸς μαθητὴς τοῦ Βούλγαρη στὴν Ἀθωνιάδα. Ὡστόσο στὴ χαραυγὴ τοῦ νέου 
αἰώνα, ἐπὶ Καλλινίκου Ε΄ (1801-1806), σημειώνεται μιὰ νέα σημαντικὴ πρωτο-
βουλία τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας σὲ σχέση μὲ τὴ Σχολή. Ἀποφασίζεται νὰ μετα- 
φερθεῖ ἡ σχολὴ ἀπὸ τὸ Φανάρι στὴν Ξηροκρήνη στὴν ἀκτὴ τοῦ Βοσπόρου καὶ νὰ 
στεγασθεῖ γιὰ μεγαλύτερη ἄνεση στὸν ἡγεμονικὸ οἶκο τοῦ Ἀλεξάνδρου Μαυρο- 
κορδάτου, ποὺ θὰ ἀγόραζε ἡ Ἐκκλησία πρὸς τὸν σκοπὸ αὐτό. Τὸ σημαντικότε-
ρο στὸ ὅλο ἐγχείρημα ὑπῆρξε ἡ ἀπόφαση νὰ κληθεῖ στὴ σχολαρχία ὁ Δωρόθεος 
Πρώϊος, νέος κληρικὸς καὶ λόγιος σπουδασμένος στὴ Δύση, μὲ σαφὴ εὐνοϊκὴ 
προδιάθεση πρὸς τὸν Διαφωτισμό. Ὁ Πρώϊος μετέφερε στὶς ἀκτὲς τοῦ Βοσπό-
ρου τὶς ἰδέες τοῦ Κοραῆ καὶ δοκίμασε νὰ οἰκοδομήσει στὴν Κωνσταντινούπολη 
μιὰ πρότυπο σχολή, ἡ ὁποία, ὅπως εἶπε στὸν ἐναρκτήριο λόγο του κατὰ τὰ 
ἐγκαίνια τῆς σχολῆς τῆς Ξηροκρήνης, στὶς 6 Ἰουνίου 1804, θὰ ἔδειχνε τὸν δρόμο 
«περὶ τοῦ πῶς δύνανται αἱ ἐπιστῆμαι νὰ ἐπιστρέψουν εἰς τὴν παλαιάν τους πα-
τρίδα, τὴν Ἑλλάδα».24 Ὁ ὁραματισμὸς τοῦ Πρωΐου γιὰ τὴ Μεγάλη τοῦ Γένους 
Σχολὴ ἦταν νὰ ἀποβεῖ αὐτὴ πνευματικὸ ἵδρυμα πανεπιστημιακοῦ ἐπιπέδου, μὲ 
προορισμὸ ὄχι μόνο τὴν ἐκπαίδευση ἀλλὰ καὶ τὴν ἔρευνα θεμάτων τῆς πατρίου 
παιδείας. Οἱ ἐρευνητικὲς φιλοδοξίες τοῦ Πρωΐου γιὰ τὴ σχολὴ διαφαίνονται στὴ 
μνημειώδη πρωτοβουλία του γιὰ τὴ σύνταξη λεξικοῦ τῆς ἑλληνικῆς γλώσσας, 

Ἀθήνα 1838, σσ. 64-86. Ἡ ἐγκύκλιος τοῦ Πατριάρχη Σεραφεὶμ Β΄ τοῦ Νοεμβρίου 1759 
γιὰ τὴν καθιέρωση τῆς θρονικῆς ἑορτῆς τοῦ Πατριαρχείου δημοσιεύεται ἀπὸ τὸν Κ. Θύμη 
στὰ πρακτικά τοῦ συνεδρίου Εὐγένιος Βούλγαρης, ἐπιμ. Ἑ. Ἀγγελομάτη, σσ. 250-253.

24. Βλ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχικὴ Μεγάλη τοῦ Γένους Σχολή, τόμ. Β΄, σ. 82.



40	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

τῆς περίφημης καὶ πολυσυζητημένης στὴν ἐποχὴ τῆς Κιβωτοῦ, γιὰ τὴν ὁποία ἡ 
κρίση τοῦ Μανουὴλ Γεδεὼν εἶναι κατηγορηματική: «Η ΚΙΒΩΤΟΣ, ἀντὶ παντὸς 
ἄλλου κεφαλαίου δόξης, ἤρκει νὰ κλεΐσῃ τὴν πατριαρχικὴν ἀκαδημίαν».25 

Ἐνδεικτικὸ τοῦ πνευματικοῦ κλίματος τῆς σχολῆς κατὰ τὴν ἐποχὴ αὐτὴ τοῦ 
γενναίου ἀνοίγματος πρὸς τὸν Διαφωτισμὸ εἶναι καὶ μιὰ κατὰ πάντα ἀξιοση-
μείωτη πληροφορία σὲ σχέση μὲ τὴ σύνθεση τῆς βιβλιοθήκης της. Τὸ 1830 ἡ 
βιβλιοθήκη τῆς σχολῆς περιλάμβανε 568 βιβλία σὲ ἑλληνικὴ γλώσσα καὶ 840 σὲ 
ξένες γλώσσες.26 Στὴ βιβλιοθήκη τῆς Σχολῆς εἴχαν ἐνταχθεῖ ἀπὸ τὸ 1805 καὶ τὰ 
βιβλία τοῦ Νικηφόρου Θεοτόκη, τὰ ὁποία ἐκείνος εἶχε κληροδοτήσει στὴ Μονὴ 
Ἰβήρων στὸ Ἅγιον Ὅρος.27 Διαπίστωση ἀναπόδραστη: κανένας ἐπαρχιωτισμός, 
καμιὰ ἀνασφάλεια καὶ ἐσωστρέφεια δὲν βαρύνει τὸ κλίμα τῆς σχολῆς.

Τὴν ἀτμόσφαιρα τῆς σχολῆς τῆς Ξηροκρήνης ἀναπαριστᾶ μὲ λυρικὴ διά-
θεση ὁ Σκαρλάτος Βυζάντιος:28

Ἐν αὐτῇ παρεδόθησαν πρῶτον ἡ Πειραματικὴ Φυσική, τὰ Ὑψηλὰ Μαθηματικά, 
ἡ ἀκροαματικὴ Φιλοσοφία. Ὦ τῶν ὡραίων ἡμερῶν ἐκείνων, ὅταν ἑκατοντάδες 
νέων, ὅλων ἐκλελεγμένων, ἐφιλοσόφουν, ἢ διελέγοντο, ἢ ἐποίουν, ἢ ἐμελέτων, ὑπὸ 
τὰς δροσεράς τῶν πτελεῶν καὶ τῶν φιλυρεῶν σκιάς, περὶ κενοῦ καὶ στοιχείων καὶ 
μετεώρων, ἀνερευνῶντες «τὰ τὲ γᾶς ὑπένερθεν καὶ τὰ ἐπύπερθεν»· ὅταν, ὑπὸ τὸν 
φλοῖσβον τοῦ κελαρύζοντος ὕδατος, ἀνέλυον τὸν Θουκυδίκην ἢ τὸν Εὐκλείδην, ἢ 
ἀπεμιμοῦντο τὸν Ὅμηρον καὶ τὸν Εὐριπίδην· ὅταν εἰς τοὺς ἐν τῷ ἀκροατηρίω τῆς 
Σχολῆς παραφραζομένους χοροὺς τοῦ Ἀριστοφάνους, καὶ εἰς τοῦ Θεοκρίτου τὰ 
Εἰδύλλια ἀντῆδον ἐκ τοῦ παρακειμένου δάσους οἱ κόττυφοι καὶ αἱ ἀηδόνες!

25. Βλ. Μ. Γεδεών, Χρονικὰ τῆς Πατριαρχικῆς Ἀκαδημίας, σ. 240, καὶ Ἡ Πνευματικὴ 
Κίνησις τοῦ Γένους κατὰ τὸν ΙΗ΄ καὶ ΙΘ΄ αἰῶνα, ἐπιμ. Ἄλκης Ἀγγέλου – Φίλιππος Ἠλιοῦ, 
Ἀθήνα 1976, σσ. 172-178. Γιὰ τὸ ἐνδιαφέρον καὶ τὶς συζητήσεις ποὺ προκάλεσε ἡ ἔκδοση τῆς 
Κιβωτοῦ μεταξὺ τῶν λογίων τοῦ γένους, βλ. Ἑρμῆς ὁ Λόγιος Στ΄, (1816), σσ. 50-64, 265-267 
καὶ Ζ΄ (1817), σσ. 39-51, 323, 495-497. Ἔνθερμος ὑποστηρικτὴς τῆς ἔκδοσης τῆς Κιβωτοῦ 
ὑπήρξε ὁ λόγιος Πατριάρχης Κύριλλος Στ΄ (1813-1818). Βλ. σχετική του ἐπιστολὴ πρὸς τὸν 
Σκαρλάτο Γκίκα, Ἑρμῆς ὁ Λόγιος Ζ΄ (1817), σσ. 221-222. Τὰ τῆς σχολῆς τῆς Ξηροκρήνης 
ἐπὶ Πρωΐου τεκμαίρονται λεπτομερῶς ἀπὸ τὴ συναγωγὴ ἐγγράφων τοῦ Νικηφόρου Γλυκᾶ, 
« Ἐράνισμα Ἀνεκδότων Ἐπιστολῶν τῆς Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς τοῦ 1805», Ἑλληνι-
κὸς Φιλολογικὸς Σύλλογος Κωνσταντινουπόλεως ΙΓ΄ (1878-1879), σσ. 203-253. Ἐπίσης, 
Γεδεών, Γράμματα πατριαρχικά, σσ. 66-96, καὶ Γριτσόπουλος, τόμ. Β΄, σσ. 136-144. Γιὰ τὶς 
προσδοκίες ποὺ δημιούργησε ἡ ἐπικείμενη ἔκδοση τῆς Κιβωτοῦ, βλ. Φ. Ἠλιού, «Συνδρομη-
τὲς γιὰ τὴν ἔκδοση τῆς Κιβωτοῦ», Ὁ Ἐρανιστὴς 19 (1993), σσ. 336-343.

26. Βλ. Γεδεών, Χρονικά, σ. 239.
27. Γεδεών, Γράμματα πατριαρχικά, σσ. 78-80.
28. Βλ. Σκαρλάτος Δ. Βυζάντιος, Ἡ Κωνσταντινούπολις ἢ Περιγραφὴ Τοπογραφική, 

Ἀρχαιολογικὴ καὶ Ἱστορική, τόμ. Β΄, Ἀθήνα 1862, σ. 109.



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 41

Παρουσιάζει ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον τὸ κείμενο αὐτὸ ὡς διακειμενικὴ μαρτυρία 
ποὺ παραπέμπει σὲ μιὰ ἐσωτερικὴ παράδοση ποὺ φαίνεται νὰ ἀνελίσσεται στὸν 
πνευματικὸ βίο τῆς Σχολῆς, τουλάχιστον ἀπὸ τὰ μέσα τοῦ δεκάτου ὀγδόου αἰώνα, 
τὴν ἐποχὴ τοῦ Βούλγαρη δηλαδή. Ὅσα γράφει ὁ Σκαρλάτος Βυζάντιος ἠχοῦν 
ὡς μίμηση σὲ κάποιο ποσοστὸ τῆς περίφημης περιγραφῆς τῆς Ἀθωνιάδας τὴν 
ὁποία ὁ Εὐγένιος Βούλγαρης εἶχε περιλάβει στὴν ἐπιστολὴ μὲ τὴν ὁποία καλοῦσε 
τὸν παλαιὸ μαθητὴ του στὰ Ιωάννινα Κυπριανὸ τὸν Κύπριο νὰ ἔλθει νὰ τὸν συν-
δράμει στὸ ἔργο τῆς σχολῆς. Τὸ κείμενο αὐτὸ τῆς δεκαετίας τοῦ 1750 προφανῶς 
παραδόθηκε ἀπὸ χειρόγραφη παράδοση σὲ λόγιους κύκλους τῆς Κωνσταντινου-
πόλεως ποὺ συνδέονταν μὲ τὴν Πατριαρχικὴ Σχολὴ καὶ τελικὰ ἐκδόθηκε τὸ 1830 
στὸ ἔργο τοῦ καθηγητῆ τῆς σχολῆς τῆς Ξηροκρήνης καὶ ἑνὸς ἐκ τῶν συντακτῶν 
τῆς Κιβωτοῦ, Νικολάου Λογάδη, Παράλληλον φιλοσοφίας καὶ χριστιανισμοῦ. 
Ἔτσι γίνεται γνωστὸ καὶ στὸν Βυζάντιο ὁ ὁποῖος τὸ μιμεῖται ὡς πρότυπο γιὰ τὴ 
σύνταξη τῆς δικῆς του περιγραφῆς. Πρὸς τὸ κείμενο τοῦ Βυζάντιου ποὺ παρα-
θέσαμε ἀνωτέρω ἀξίζει νὰ ἀντιπαραβληθεῖ τὸ κείμενο τοῦ Βούλγαρη:29

Ἐδῶ καὶ ὕδατα καλλίῤῥοα, καὶ ἀὴρ εὐκραέστατος, καὶ αὔρα ποντιάς, τὸ περιέ-
χον ἡμᾶς καταψύχουσα· ἄλση τε συνηρεφῆ καὶ κατάσκια πανταχόθεν, καὶ χλόη 
ἀειθαλής, τὴν ὅρασιν κατατέρπουσα· φυτῶν δὲ εἴδη παντοῖα, ἐλαῖαι, ἄμπελοι, 
δάφναι, μυρσίναι, σιγῶ τἄλλα, τὰ μέν, εἰς τρυφήν· τὰ δέ, εἰς τροφήν, γῆς ὑγι-
αινούσης βλαστήματα· καὶ πτηνῶν στίφη καλλικελάδων· ἐν οἷς πολλὴ ἡ ἀηδὼν 
καὶ ὁ κόσσυφος, καὶ ἡ χελιδών, ταῖς φωναῖς τῶν τῇδε κα’κεῖσε περιϊόντων, καὶ 
ἐπ’ ἀδείας μελετώντων μουσοτρόφων τούτων νεανίσκων, συναμιλλώμενα. Λιμε-
νίσκος τε (κεῖται) ὑπὸ τὸν λόφον μικρὸς ἐν μέρει καὶ ἑτέρωθεν ἄκρα προβλή-
τις· καὶ ἰχθύες ἐντεῦθεν, τοὺς καταβῆναι καὶ ἀγρεῦσαι μὴ ὀκνήσαντας, ἀξιῶντες 
καὶ δεξιούμενοι· θάλασσά τε ὑπεστρωμένη κυκλόθεν, νῦν μὲν γαληνιῶσα καὶ 
κρυσταλλίζουσα· νῦν δ’ ὑποφρίσσουσα, καὶ πρὸς τὸ οὖλον ὑποτραχυνομένη· 
νῦν δ’ἐπαφρίζουσα, καὶ ἐκ μυχῶν αὐτῶν ταρασσομένη, ἄλλοτε ἄλλως ποικίλον 
παρίσταται θέαμα· ὅλα καλά, ὅλα γλυκυθυμίας, οὐκ ἔχω εἰπεῖν ὅσης προξένα. 
Εἶτ’ ἐπὶ τούτοις, αἱ μοῦσαι, ἐλευθέρως περιχορεύουσαι, καὶ ἡ Παλλὰς ἄνευ τῆς 
Γοργοῦς, καὶ τὸ θεωρημάτιον ἐπὶ τῆς ψάμμου, εἰ τύχοι σχεδιαζόμενον· Καὶ ὁ 
Σωκρατικὸς Ἀρίστιππος ἀνδρῶν ἴχνη ἤθελεν εὑρεῖ καὶ εἰς τὰ παράκτια, καὶ 
ὑπὸ τὰς σκιὰς τῶν δένδρων ἀνεπτυγμένα βιβλία τε καὶ τετράδια καὶ τὸ μέλαν, 
τῆς γραφίδος ἀποστάζον, μιαίνει καὶ καταστίζει, ἀποδυσπετοῦσαν ἴσως, ὅτι χυ-
μὸς αὐτὴ ἐπιχεῖται ἀπροσφυής, διψαλέαν τὴν πόαν· καὶ περιηχεῖ εἰς τὰ δάσεα ἡ 
Ἑλλὰς ἀναθάλλουσα. Καὶ ἐκεῖ μὲν ἀγωνίζεται ὁ Δημοσθένης, κατὰ τοῦ Μακε-
δόνος θαῤῥύνων τοὺς Ἀθηναίους· ἐκεῖ δὲ ῥαψωδεῖ ὁ Ὅμηρος τὰς ἀνδραγαθίας 

29. Παράλληλον φιλοσοφίας καὶ χριστιανισμοῦ, Κωνσταντινούπολη 1830, σσ. 82-91, 
ἰδίως σσ. 88-91.



42	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

τὰς ὑπὸ τὸ Ἴλιον· ἐκεῖ δὲ ἱστορεῖ με ὕψος τῆς Ἑλλάδος τὴν στάσιν ὁ Θου-
κυδίδης· ἐκεῖ δὲ ἀφηγεῖται ὁ πατὴρ τῆς ἱστορίας Ἰωνίζων, τὰς ἀρχαιότητας καὶ 
τρόπαια κατὰ τῶν βαρβάρων· ἐδῶ καὶ ὁ Πλάτων θεολογεῖ, καὶ ὁ Ἀριστοτέλης 
πολυπραγμονεῖ τὴν φύσιν· καὶ Γάλλοι καὶ Γερμανοὶ καὶ Ἄγγλοι, προβάλλουσι 
τὰ νεωτερικὰ αὐτῶν συστήματα. Ἀλλά τί ταῦτα; μήπως προβάλλονταί σοι παῤ’ 
ἐμοῦ μόνα ὡς θέλγητρα; ὄχι· νύξιν δέδωκά σοι τινά, διὰ νὰ ἴδῃς (ἂν δὲν κατα-
πεισθῇς ὅσον τάχος νὰ ἔλθῃς) πόσης ζημίας παραίτιος γίνεσαι εἰς τὸ Γένος, καὶ 
ἀπὸ πόσα καλὰ τὸ ἀποστερεῖς· ἐπειδὴ ἄνευ τῆς παρὰ σοῦ ταχίστης βοηθείας 
καὶ συναντιλήψεως ἀνάγκη εἶναι να περιαιρεθῇ ὅλα αὐτά, ὃν ἀδύνατον ἐγὼ μό-
νος νὰ ἀρκέσω εἰς ὅλα αὐτά, ὅπου γε καὶ τὸ εἰς ὃ διωρίσθην μόνον, εἶναι ὑπὲρ 
τὴν ἐμὴν δύναμιν. Ἐῤῥωμένος ὑπὸ Θεῷ ἡγεμόνι τῆς ὁδοῦ ἅψαιο.

Ἡ διακειμενικότητα ποὺ συνδέει τὶς δύο περιγραφὲς δὲν μπορεῖ, νομίζω, 
εὔκολα νὰ παραθεωρηθεῖ. Συνιστᾶ δὲ μιὰ ἀκόμη ἰσχυρὴ μαρτυρία τῆς ἐπιβολῆς 
τοῦ Εὐγενίου Βούλγαρη ὡς πνευματικῆς παρουσίας στὴν παιδεία τοῦ γένους 
ἀλλὰ καὶ τῆς ὤσμωσης τῶν παραδόσεων ποὺ ἀντιπροσώπευε ἀκριβῶς ἡ φυσιο- 
γνωμία τοῦ μεγάλου δασκάλου. Αὐτὴ ἡ σύνθεση τῶν παραδόσεων ἀποτελοῦ-
σε καὶ τὸ προσδιοριστικὸ στοιχεῖο τῆς πνευματικῆς ἐμπειρίας ποὺ ἀνελίσσεται 
στὴν Πατριαρχικὴ Ἀκαδημία σὲ μιὰ ἐποχὴ προκλήσεων καὶ ἀλλαγῶν τόσο στὸ 
εὐρύτερο περιβάλλον ὅσο καὶ στὸν ἐσωτερικὸ βίο τῆς Ἐκκλησίας καὶ τοῦ γέ-
νους. Τὸ χαρακτηριστικὸ καὶ ἐνδιαφέρον στοιχεῖο εἶναι ὅτι ἀπὸ τὴ σύνθεση καὶ 
ἀπὸ τὴν αἴσθηση τῆς ἀνάγκης τῶν προσαρμογῶν στὶς ἀλλαγὲς δὲν ἀπουσιάζει 
ἡ ἐπίγνωση τῆς σημασίας τοῦ Διαφωτισμοῦ, τῆς ἀνανέωσης δηλαδὴ μὲ κριτή-
ριο τὶς ἐπιταγὲς τῆς νεωτερικότητας. Αὐτὸ ἀκριβῶς ἐξηγεῖ καὶ τὴ διάρκεια τῆς 
πνευματικῆς κληρονομιᾶς τοῦ Βούλγαρη, παρὰ τὴ μακρὰ ἀπουσία του, ὅπως 
καὶ τὴν ἐπίμονη στροφὴ πρὸς αὐτὴ τὴν παρακαταθήκη τῶν ἐπιγόνων καὶ συνε-
χιστῶν του στὴν παιδεία τοῦ γένους. Αὐτοὶ οἱ ἐπίγονοι κυριαρχοῦν στὴ σχολὴ 
τῆς Ξηροκρήνης μὲ ἀξιοπρόσεκτη αὐτοπεποίθηση καὶ αἰσιοδοξία.

Ἡ αἰσιοδοξία καὶ οἱ μεγάλες προσδοκίες ποὺ συνδέθηκαν μὲ τὴν ἀνίδρυ-
ση τῆς σχολῆς στὴν Ξηροκρήνη φαίνεται ἀπὸ τὴ συνεχὴ μέριμνα τῆς Μεγά-
λης Ἐκκλησίας ἀλλὰ καὶ μεγάλων Φαναριωτικῶν οἴκων ὑπὲρ αὐτῆς, ἀπὸ τὶς 
πολλὲς δωρεὲς ποὺ προσείλκυσε ἀπὸ τοὺς ἐγκριτότερους τῶν εὐεργετῶν τοῦ 
γένους, ἀπὸ τὸ μεγάλο ἐνδιαφέρον τῶν λογίων τοῦ γένους, περιλαμβανο-
μένου τοῦ Κοραῆ, γιὰ τὴν πορεία της. Ὅταν ὁ Πρώϊος ἀποχώρησε ἀπὸ τὴ 
σχολαρχία γιὰ νὰ διακονήσει τὴν Ἐκκλησία ὡς Μητροπολίτης Φιλαδελφείας 
καὶ ἀργότερα Ἀδριανουπόλεως, τὸν ἀκολούθησαν στὴ σχολαρχία μιὰ σειρὰ 
ἀπὸ διακεκριμένους λογίους, ποὺ περιλάμβανε δύο ἀπὸ τοὺς σημαντικότε-
ρους ἐκπροσώπους τοῦ Διαφωτισμοῦ τῆς γενεᾶς τους, τὸν Στέφανο Δούγκα 



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 43

καὶ τὸν Κωνσταντῖνο Κούμα. Ἐπὶ τῆς σχολαρχίας τοῦ Κούμα στὴ Σχολὴ 
δίδαξε ἐπίσης γιὰ σύντομο διάστημα ὁ Βενιαμὶν Λέσβιος, ἄλλη διακεκριμένη 
μορφὴ τοῦ Διαφωτισμοῦ, ἐνῶ μὲ τὴ λεξικογραφικὴ προσπάθεια τῆς Κιβωτοῦ 
τοῦ Πρωΐου συνεργάστηκε καὶ ὁ Νεόφυτος Βάμβας. Δὲν θὰ ἔπρεπε νὰ μείνει 
ἀσχολίαστη ἡ πρωτοβουλία τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας, νὰ ἀναθέτει δηλαδὴ 
τὴ σχολαρχία σὲ φορεῖς τοῦ Διαφωτισμοῦ, οὔτε καὶ εἶναι ἐποικοδομητικὸ νὰ 
κρίνεται, ὅπως ἔχει συμβεῖ στὸ σύνολο τῆς σχετικῆς ἱστοριογραφίας, μόνο 
ἀπὸ τὰ ἀποτελέσματά της, ποὺ δὲν ἀπέβησαν θετικὰ ειδικότερα ὅσον ἀφορᾶ 
τὴν ἐμπλοκὴ τοῦ Κούμα στὰ τῆς σχολής.30

Τὸ οὐσιῶδες εἶναι νὰ ἐκτιμηθεῖ τὸ ἀναμφίλεκτο γεγονὸς ὅτι ἡ Μεγάλη 
Ἐκκλησία στὴ χαραυγὴ τοῦ δεκάτου ἐνάτου αἰώνα καὶ παρὰ τὴ «θύελλα», 
ὅπως χαρακτήρισε ὁ Μ. Γεδεών τὴν προηγηθεῖσα δεκαετία τοῦ 1790, μὲ τὶς 
ἐπιπτώσεις τῆς Γαλλικῆς Ἐπαναστάσεως στὴν καθ’ ἡμᾶς Ἀνατολή,31 δὲν ἐκ-
δηλώνει ἀνασφάλεια ἀπέναντι στὸν Διαφωτισμὸ καὶ τοὺς φορεῖς του. Ἀπενα-
ντίας, κατὰ τὴν πάγια τακτικὴ ποὺ ἀκολουθήθηκε ἀπέναντι στὸν Διαφωτισμὸ 
ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ Πατριάρχου Κυρίλλου Ε΄, ἡ Μεγάλη Ἐκκλησία ἐπιδιώκει 
νὰ ἀξιοποιήσει τὶς δυνάμεις τοῦ Διαφωτισμοῦ γιὰ νὰ ἀναβαθμίσει τὴν παι-
δεία τοῦ γένους καὶ νὰ καταστήσει τὰ ἀποτελέσματά της βιωσιμότερα κυρίως 
ὡς πρὸς τὴν ἑδραίωση τοῦ φρονήματος τοῦ χριστιανικοῦ της ποιμνίου. 

Ἡ διαπίστωση αὐτή, ποὺ ἀναδύεται μᾶλλον ἀβίαστα ἀπὸ μιὰ ἀπροκατά-
ληπτη θεώρηση τῆς πράξης τῆς Ἐκκλησίας στὴ ροὴ τοῦ ἱστορικοῦ γίγνεσθαι, 
στρέφει τὴ σκέψη μας καὶ πρὸς μιὰ ἄλλη γενικότερης σημασίας συνάφεια. 
Πρόκειται γιὰ τὴ συνάφεια μεταξύ τῶν οἰκουμενικῶν ἀξιῶν ποὺ καθορίζουν 
τὰ κοσμοθεωρητικὰ συστήματα τόσο τοῦ Ὀρθόδοξου Χριστιανισμοῦ ὅσο 
καὶ τοῦ Διαφωτισμοῦ, συνάφεια ποὺ ἀντιπαρατάσσει τὰ οἰκουμενικὰ αὐτὰ 

30. Κούμας, Ἱστορίαι τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων, ΙΒ΄, σσ. 591-595. Στὸν Κούμα ἀπα-
ντᾶ ὁ Πατριάρχης Κωνστάντιος Α΄, Συγγραφαὶ ἐλάσσονες, σσ. 365-366. Γιὰ τὸ πέρα-
σμα τοῦ Βενιαμίν ἀπὸ τὴ Ξηροκρήνη, βλ. Ἑρμῆς ὁ Λόγιος Γ΄ (1813), σ. 115, καὶ Ρωξάνη 
Ἀργυροπούλου, Ὁ Βενιαμὶν Λέσβιος καὶ ἡ εὐρωπαΐκὴ σκέψη τοῦ δεκάτου ὀγδόου 
αἰώνα, Ἀθήνα 2003, σσ. 365-366. Ὁπωσδήποτε πρὸς τὸ τέλος τῆς δεκαετίας τοῦ 1810 
ἀκούγονταν σχόλια «περὶ μεταρρυθμίσεως καὶ βελτιώσεως τοῦ εἰς Κουρουτζεσμὲ Σχο-
λείου τοῦ γένους», μεταξὺ ἄλλων καὶ ἀπὸ τὸν Νικόλαο Παπαδόπουλο, συγγραφέα καὶ 
ἐκδότη τοῦ Κερδώου Ἑρμοῦ. Βλ. Μέλισσα ἢ Ἐφημερὶς ἑλληνική, τχ. Γ΄ (1821), σ. 327.

31. Βλ. Μανουὴλ Ι. Γεδεών, «Εἴκοσιν ἐτῶν ἐθνικὴ ἱστορία κατόπιν θυέλλης (1791-
1811)» Θεολογία 5 (1927), σσ. 185-201, 281-299 (= Ἡ Πνευματικὴ Κίνησις τοῦ Γένους, 
σσ. 57-95).



44	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

κοσμοθεωρητικὰ συστήματα πρὸς τὶς ἰδεολογίες τῆς μερικότητας, τῆς ἰδιαι-
τερότητας καὶ τῆς ἀποκλειστικότητας, ὅπως ὁ ἐθνικισμός. Ὁ ἀναστοχασμὸς 
ἐπὶ τῆς ἱστορικῆς διαδρομῆς τῆς Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς ἀποδεικνύεται 
χρήσιμος ἀκριβῶς ἐπειδὴ ἀπὸ τὴ στάθμιση τῶν ἱστορικῶν δεδομένων μπο-
ροῦν νὰ προκύψουν διαπιστώσεις γενικότερης σημασίας ὅπως αὐτή. 

Ἡ περαιτέρω πορεία τῆς Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς ποδηγετήθηκε ὑπὸ 
σχολάρχες ὅπως ὁ Νικόλαος Λογάδης καὶ ὁ Μεσημβρίας Σαμουὴλ ὁ Κύπριος, 
«ξυνωρὶς σεπτὴ καὶ ἐπ’ ἀρετῇ τε καὶ παιδείᾳ διάσημος»,32 τοὺς ὁποίους 
ἀργότερα διαδέχθηκαν καὶ ἄλλες κορυφαῖες μορφὲς τῆς λογιοσύνης τῆς Με-

32. Γεδεών, Χρονικά, σ. 217. Βλ. ἐπίσης Βυζάντιος, Ἡ Κωνσταντινούπολις, τόμ. Γ΄, 
Ἀθήνα 1869, σσ. 633-634, γιὰ ἕναν ἐξαίρετο χαρακτηρισμὸ τοῦ ἤθους τοῦ Σαμουήλ 
ὡς σχολάρχη κατὰ τοὺς χρόνους τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπανάστασης. Ἂς σημειωθεῖ, ὡς ἔν-
δειξη τῶν καιρῶν ποὺ ἀλλάζουν, ὅτι ὁ Νικόλαος Λογάδης, φύλακας, ὅπως εἴδαμε, τῆς 
παρακαταθήκης τοῦ Εὐγενίου Βούλγαρη στὴ Σχολή, τὸ 1819 κατηχήθηκε στὴ Φιλικὴ 
Ἑταιρεία. Βλ. Ἰωάννης Φιλήμων, Δοκίμιον ἱστορικὸν περὶ τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπαναστά-
σεως, Ἀθήνα 1859, τόμ. Α´, σ. 400 (ἀρ. 311). Ἡ πληροφορία μᾶς παραδίδει καὶ τὴν 
πατρίδα τοῦ Λογάδη (Βιθυνία).



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 45

γάλης Ἐκκλησίας ὅπως ὁ Φιλόθεος Βρυένιος, ὁ Εὐστάθιος Κλεόβουλος καὶ 
ὁ Ἰωάννης Ἀναστασιάδης. Ἡ παρουσία ὅλων αὐτῶν τῶν πνευματικῶν ταγῶν 
συνθέτει τὴ μαρτυρία τοῦ κορυφαίου ἱδρύματος τῆς παιδείας τοῦ γένους 
κατὰ τὸν πολυκύμαντο δέκατο ἔνατο αἰώνα, ἐποχὴ τῶν Μεταρρυθμίσεων 
στὴν Ὀθωμανικὴ κοινωνία καὶ ἐποχὴ τῆς ἀνόδου τῶν ἐθνικισμῶν στὴ Νοτιο- 
ανατολικὴ Εὐρώπη. Τὰ μεγάλα αὐτὰ ζητήματα συνιστοῦν ἕνα ἄλλο κεφά-
λαιο τῆς ἱστορίας τῆς σχολῆς, στὸ ὁποῖο ἁρμόζει εἰδικὴ προσοχὴ καὶ λεπτὴ 
ἀξιολόγηση. Περὶ αὐτῶν ἄλλοτε. Ἂς σημειωθεῖ μόνον γιὰ νὰ ὁλοκληρωθεῖ ὁ 
κύκλος τῆς ἀφήγησης ὅτι οἱ μεγάλοι αὐτοὶ σχολάρχες ποδηγετοῦν τὴ σχολὴ 
πρὸς τὴ σύγχρονη πλέον ἱστορία της, ποὺ ἐγκαινιάζεται μὲ τὴ μεταβολή της 
σὲ σχολεῖο μέσης παιδείας, στὸ κορυφαῖο ἐκπαιδευτικὸ καθίδρυμα τῆς πολί-
τικης Ρωμιοσύνης καὶ τοῦ γένους, καὶ συμβολικὰ ἐκφράζεται μὲ τὴν ἐγκατά-
σταση τῆς σχολῆς στὸ ἐπιβλητικὸ πορφυρόχρουν οἴκημα ποὺ δεσπόζει στὶς 
ἀνωφέρειες τῆς δυτικῆς ἀκτῆς τοῦ Κερατείου. 

Ἡ νοερὴ περιήγηση στὴν ἱστορία τῆς Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς ποὺ ἐπι-
χείρησα τελείως ἁδρομερῶς νὰ παρουσιάσω θὰ μποροῦσε νὰ ὁδηγηθεῖ στὴν 
κατακλείδα της μὲ τρεῖς γενικότερης σημασίας διαπιστώσεις. Πρῶτον, θὰ πρέπει 
νὰ ἐπισημανθεῖ ὅτι σὲ ἀντίθεση πρὸς ἄλλες μὴ μουσουλμανικὲς κοινότητες τῆς 
ὀθωμανικῆς κοινωνίας, ποὺ ἐπιζήτησαν τὴν ἀπομόνωση καὶ τὴν ἐσωστρέφεια 
ὡς μηχανισμοὺς ἄμυνας, ἡ ὀρθόδοξη Ρωμιοσύνη ἔδρασε ὡς στοιχεῖο ἐνταγμέ-
νο στὴν ὀθωμανικὴ κοινωνία. Ἔτσι καὶ ἡ πατριαρχικὴ σχολὴ στοὺς αἰῶνες 
τῆς ὕπαρξής της λειτούργησε ὡς ἐκπαιδευτικὸς θεσμὸς ἐνταγμένος στὴν ὀθω-
μανικὴ πραγματικότητα μὲ τὴν ὁποία συνδιαλέγεται σὲ ὅλες τὶς φάσεις τῆς 
ἱστορίας της καὶ πρὸς τὴν ἐξέλιξη τῆς ὁποίας ἀνταποκρίνεται καὶ συμβάλλει. 
Θὰ μποροῦσε μάλιστα νὰ παρατηρηθεῖ ὅτι αὐτὸ τὸ μειονοτικὸ ἐκπαιδευτικὸ 
ἵδρυμα ὑπῆρξε ὁ ἀγωγὸς γιὰ τὴν παρουσία στὴν ὀθωμανικὴ Κωνσταντινούπολη 
ἀντικατοπτρισμῶν ἀπὸ τὰ σημαντικότερα διανοητικὰ ρεύματα τῆς εὐρωπαϊκῆς 
παιδείας, δηλαδὴ ἀπὸ τὸν οὐμανισμό, τὸν νεοαριστοτελισμό, τὸν Διαφωτισμό. 
Χάρη στὴ σχολὴ τοῦ Πατριαρχείου, ἡ ὀθωμανικὴ κοινωνία ἀρχικὰ διὰ μέσου 
τῆς ἐκπαιδευτικῆς ἐμπειρίας μελῶν της ἀπὸ τὴ Ρωμέϊκη κοινότητα ἔρχεται σὲ 
ἐπαφὴ μὲ αὐτοὺς τοὺς διανοητικοὺς προσανατολισμοὺς τῆς νεωτερικότητας. 
Ἔτσι θὰ πρέπει πλέον, σὲ μιὰ ἐποχὴ ἀναθεωρήσεων καὶ ἐπανεκτιμήσεων τῆς 
ὀθωμανικῆς ἱστορίας ἀπὸ πολυπολιτισμικὴ σκοπιά, νὰ ἀναγνωριστεῖ ἡ συμβολὴ 
τῆς σχολῆς ὡς αὐτοῦ ποὺ πραγματικὰ ἦταν, ὡς συνιστώσα δηλαδὴ τοῦ πολυεπί-
πεδου καὶ πολυπρισματικοῦ πολιτισμοῦ τῆς ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας. 



46	 Πασχαλησ Μ. Κιτρομηλιδησ

Δεύτερον, ἡ σχολή, τὰ προγράμματα καὶ ἡ κατάρτιση τῶν στελεχῶν της 
δὲν ἄφησαν ἀδιάφορους καὶ τοὺς ἐκπροσώπους τῆς ἴδιας τῆς ὀθωμανικῆς 
λογιοσύνης. Ὁρισμένοι ἀπὸ αὐτοὺς οἱ ὁποῖοι ἐμφανίζονται νὰ ἐμφοροῦνται 
ἀπὸ διευρυμένα διανοητικὰ ἐνδιαφέροντα ἐπιζητοῦν νὰ πληροφορηθοῦν ἀπὸ 
στελέχη τῆς σχολῆς γιὰ ζητήματα καὶ θέματα τῆς θύραθεν σοφίας ποὺ διδά-
σκονταν σὲ αὐτήν. Χαρακτηριστικότερο παράδειγμα ὑπῆρξε ἴσως τὸ ἐνδια-
φέρον τοῦ Σεϊχουλισλάμη ποὺ ζήτησε ἀπὸ τὸν σχολάρχη Νικόλαο Κριτία στὰ 
μέσα τοῦ δεκάτου ὀγδόου αἰώνα νὰ τοῦ διδάξει τὴ φιλοσοφία τοῦ Ἀριστοτέ-
λη, μὲ ἀποτέλεσμα τὴν ὀθωμανικὴ μετάφραση τῆς Λογικῆς του Κορυδαλέα, 
ὅπως ἀναφέρει ρητὰ ὁ Ἰώσηπος Μοισιόδαξ.33 Τὰ Ἠθικὰ τοῦ Ἀριστοτέλη, μᾶς 
πληροφορεῖ ὁ Δημήτριος Καταρτζής, ἦταν ἐπίσης μεταφρασμένα στὰ τουρ-
κικά.34 Ἡ πληροφορία αὐτὴ δημιουργεῖ ἐρωτηματικὰ ὡς πρὸς τὴν πατρότητα 
τῆς μετάφρασης, ποὺ μὲ τὸ προηγούμενο τῆς μετάφρασης τοῦ Κριτία ἴσως 
ἐπίσης νὰ μποροῦσε νὰ συνδεθεῖ μὲ κύκλους τῆς πατριαρχικῆς ἀκαδημίας. 
Οἱ πληροφορίες αὐτὲς μᾶς ἐπιτρέπουν νὰ προβοῦμε, μὲ περίσκεψη βεβαίως 
καὶ χωρὶς καμία ὑπερτίμηση τῶν ποσοτικῶν παραμέτρων τῶν σχετικῶν φαι-
νομένων, στὴν ὑπόθεση ὅτι τὸ μεγάλο καὶ καταλυτικὸ φαινόμενο διανοητικῆς 
ἀλλαγῆς ποὺ ἀποκλήθηκε «ἐκκοσμίκευση»35 τῆς τουρκικῆς σκέψης ἴσως νὰ 
μποροῦσε νὰ συνδεθεῖ στὶς ἀπαρχὲς του κατὰ τὸν δέκατο ὄγδοο αἰώνα καὶ μὲ 
τὸ διανοητικὸ κλίμα τῆς σχολῆς ποὺ θεράπευε τὶς παιδευτικὲς ἀνάγκες τοῦ 
Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως. 

Ἂν οἱ δύο προηγούμενες καταληκτήριες παρατηρήσεις ἀπέβλεπαν στὸ νὰ 
ἐπισύρουν τὴν προσοχή μας στὴ θέση τῆς πατριαρχικῆς σχολῆς ἐντός τῶν 
εὑρύτερων ὀθωμανικῶν συμφραζομένων τῆς ἱστορικῆς της ὕπαρξης, ἡ τρίτη 
καὶ ἀκροτελεύτια ὑπόμνηση θὰ μᾶς ἐπαναφέρει στὰ ζητήματα τῆς παιδείας 
τοῦ γένους. Ἡ ἱστορία τῆς Πατριαρχικῆς Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς ἀνα-
παριστᾶ, ὅπως εἴδαμε, τὸν διάλογο καὶ τὴν ἀντιπαράθεση τῶν γενεῶν, τὴ δια- 
λεκτική τῆς συνέχειας καὶ τῆς ρήξης, τὴν ἐναλλαγὴ τῆς παράδοσης καὶ τῆς 
ἀνανέωσης, τὸ δράμα μὲ μιὰ λέξη τῆς παιδείας τοῦ γένους. Δράμα ἀλλὰ ὄχι 

33. Π. Μ. Κιτρομηλίδης, Ἰώσηπος Μοισιόδαξ. Οἱ συντεταγμένες τῆς βαλκανικῆς 
σκέψης τὸν δέκατο ὄγδοο αἰώνα, β΄ ἔκδοση, Ἀθήνα 2004, σ. 216.

34. Δημήτριος Καταρτζής, Τὰ εὑρισκόμενα, ἐπιμ. Κ. Θ. Δημαρᾶ, Ἀθήνα 1970, σ. 62.
35. Γιὰ τὴν ἔννοια τῆς «ἐκκοσμίκευσης» στό Ὀθωμανικὸ πλαίσιο, βλ. Niyazi Berkes, 

The development of secularism in Turkey, Μοντρεάλ 1964, ἰδίως σσ. 23-50, γιὰ τὶς 
ἀπαρχὲς τῶν σχετικῶν ἀναπροσανατολισμῶν.



H Πατριαρχικh Σχολh κai h Eλληνικὴ Παιδεία στὴν Κωνσταντινούπολη	 47

τραγωδία, γιὰ νὰ εἴμαστε ἀκριβολόγοι. Πρόκειται γιὰ δράμα ποὺ τὸ συνθέ-
τουν ζωντανὰ ἀνθρώπινα πάθη, τὰ πάθη μιᾶς ζώσας κοινωνίας ποὺ κατορθώ-
νει διὰ τῆς παιδείας ἀκόμη καὶ σὲ χαλεποὺς καιροὺς νὰ ἀνανεώνεται καὶ νὰ 
ἐπιβιώνει. Ἂν ἡ βίωση τῶν παθῶν καὶ τῶν παρεπομένων τους ἀφήνει συχνὰ 
μιὰ γεύση πικρίας καὶ ἀπογοήτευσης, τὸ τελικὸ ἀποτέλεσμα ποὺ προκύπτει 
ἀπὸ τὴν ἀναμέτρηση μὲ τὶς δοκιμασίες τοῦ χρόνου καὶ μὲ τὴν πονηρία τῆς 
ἱστορίας μπορεῖ νὰ σταθμιστεῖ μὲ γνώμονα τὴν ποιότητα τῶν ἀνθρώπινων 
ἀποτελεσμάτων, ποὺ ἐξακολουθοῦν γιὰ πεντακόσια πενήντα χρόνια καὶ ὣς 
τὴ χαραυγὴ τοῦ εἰκοστοῦ πρώτου αἰώνα νὰ δικαιώνουν τὴν παιδεία καὶ τὴ 
λογιοσύνη ποὺ συνδέθηκαν μὲ τὴ λειτουργία τῆς Πατριαρχικῆς Μεγάλης 
τοῦ Γένους Σχολῆς. Πιστεύω ὅτι χωρὶς ὑπερβολή, χωρὶς αὐταρέσκεια καὶ 
ναρκισσισμό, μὲ γνώμονα τὴν ἀντίληψη τοῦ πολιτισμοῦ ποὺ ἐκθέσαμε στὴν 
ἀρχὴ ὡς συνομιλία μὲ τοὺς νεκροὺς ποὺ σφυρηλατεῖ τὴν ἄγραφο μνήμη τῶν 
κοινωνιῶν, μποροῦμε νὰ θεωρήσουμε ὅτι ἡ Πατριαρχικὴ Μεγάλη τοῦ Γένους 
Σχολὴ ὡς φαινόμενο πολιτισμοῦ καὶ ὡς «ὁλκὰς τῶν ἐκζητούντων παιδείαν» 
ἀποτελεῖ σέμνωμα καὶ γιὰ τὴ Μεγάλη τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησία, ποὺ τὴ γα-
λούχησε, γιὰ τὸ γένος ποὺ τὴν ἐστήριξε καὶ γιὰ τὴν Πόλη, στὸ κοινωνικὸ 
περιβάλλον τῆς ὁποίας μπόρεσε νὰ παραγάγει τοὺς καρπούς της γιὰ 560 
καὶ πλέον χρόνια. 



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

