
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 20 (2017)

  

 

  

  Ὁ Ἱερὸς Αὐγουστίνος στὴν Καππαδοκία τῶν
Ὀρθοδόξων Πατέρων. Μὲ ὁδηγὸ μιὰ
καραμανλίδικη πραγματεία 

  Σταύρος Θ. Ανεστίδης   

  doi: 10.12681/deltiokms.26128 

 

  

  Copyright © 2021, Σταύρος Θ. Ανεστίδης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Ανεστίδης Σ. Θ. (2021). Ὁ Ἱερὸς Αὐγουστίνος στὴν Καππαδοκία τῶν Ὀρθοδόξων Πατέρων. Μὲ ὁδηγὸ μιὰ
καραμανλίδικη πραγματεία. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 20, 125–138.
https://doi.org/10.12681/deltiokms.26128

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 10:58:27



Σταύρος Θ. Ανεστίδης

Ο ΙερΟς ΑυγΟυςτΙνΟς

ςτην ΚΑππΑδΟΚΙΑ των ΟρθΟδΟξων πΑτερων.
Με ΟδηγΟ ΜΙΑ ΚΑρΑΜΑνλΙδΙΚη πρΑγΜΑτεΙΑ

Ο ι ιεραπόστολοι που έδρασαν στη Μικρά Ασία, οι Αμερικανοί και οι 
Βρετανοί κατά κύριο λόγο, διακήρυτταν ότι αποσκοπούσαν στη βελτίω- 

ση της εκπαίδευσης και την τόνωση του θρησκευτικού συναισθήματος των 
Ορθοδόξων. Στην πραγματικότητα, απέβλεπαν στον προσηλυτισμό διαμέσου 
της αγαθοεργίας και της διαφώτισης.

Η αντίδραση της Μεγάλης Εκκλησίας υπήρξε εύθετη: επίσημη καταγγε-
λία των ιεραποστόλων, απαγόρευση της φοίτησης σε σχολεία ετεροδόξων και 
έλεγχος των μεταφράσεων της Βίβλου που θα μπορούσαν να προκαλέσουν 
παρερμηνείες. Το 1868, άλλωστε, ανασυστήθηκε η Κεντρική Εκκλησιαστι-
κή Επιτροπή, ώστε να εξασφαλισθεί η αυστηρότερη εποπτεία των θρησκευ-
τικών και εκπαιδευτικών πραγμάτων. Η Επιτροπή ήταν επιφορτισμένη με 
την έγκριση του περιεχόμενου των βιβλίων που τυπώνονταν στην οθωμανική 
πρωτεύουσα «εξ απόψεως δογματικής και ηθικής» και ως προς τη «νομιμό-
τητά τους έναντι της οθωμανικής εξουσίας».1

Χάρη στις εργασίες της Ευαγγελίας Μπαλτά,2 είμαστε σε θέση να γνω-

1. Βλ. Κυριακή Μαμώνη, «Αγώνες του Οικουμενικού Πατριαρχείου κατά των μισσιονα-
ρίων. Εκκλησιαστική Πνευματική Κεντρική Επιτροπή 1836-1838», Μνημοσύνη 8 (1980-
1981), σσ. 179-212. Θεμελιώδης παραμένει η συμβολή του Μ[ηνά] Χ[αμουδοπούλου], «Οι 
εν Ανατολή Μισσιονάριοι του Προτεσταντισμού», Εκκλησιαστική Αλήθεια Α΄ (1880-1881), 
σσ. 187-189, 199-201, 215-217, 231-234, 257-261, 267-269, 283-286, 303-305, 323-325. Για 
την Καππαδοκία ειδικότερα, βλ. Αναστάσιος Μ. Λεβίδης, «Συμβολαί εις την ιστορίαν του 
προσηλυτισμού εν Μικρά Ασία. Περί των εν Καππαδοκία ενεργειών των προσηλυτιστικών 
εταιρειών», Ξενοφάνης Γ΄ (1905), σσ. 82-85, 114-119, 145-150, 248-255, 343-351, 403-410.

2. Βλ. κυρίως «Périodisation et typologie de la production des livres kara-
manlis», Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών 12 (1997-1998), σσ. 129-153, και τη 



126	 Σταυροσ Θ. Ανεστιδησ

ρίζουμε την ποσοτική υπεροχή του θρησκευτικού εντύπου στη βιβλιογρα-
φημένη καραμανλίδικη γραμματεία καθώς και τη σχέση του με τις ιεραπο-
στολικές οργανώσεις όπως η British and Foreign Bible Society, η Church 
Missionary Society, η London Missionary Society και κυρίως η American 
Board of Commissioners for Foreign Missions.3 

Αρχικά τα ιεραποστολικά καρανμανλίδικα βιβλία εκδίδονταν στην Αθήνα 
και τη Σύρο και μετά το 1870 στο Λονδίνο. Η πλειονότητα των τίτλων προέρ-
χεται πάντως από την Κωνσταντινούπολη, όπου υπήρχε αξιοσημείωτος αριθ-
μός προτεσταντών, Αρμενίων κυρίως, τυπογράφων (Aramian, Bagdatlian, 
Minassian, Boyadjian κ.ά.).4

Οι πρώτες εκδόσεις στα καραμανλίδικα της Βρετανικής Βιβλικής Εταιρείας 
(British and Foreign Bible Society) ανάγονται στα 1826.5 Ο συνολικός τους 
αριθμός θα ξεπεράσει τους 500 τίτλους, ενώ με πρωτοβουλία του Πατριαρ-
χείου Κωνσταντινουπόλεως εκδόθηκαν μόλις τριάντα τίτλοι (24 έως το 1846 
και 6 τον 20ό αιώνα). 

Ο αντιρρητικός λόγος της Ορθόδοξης Εκκλησίας είχε ως αφετηρία το 
έργο του Μητροπολίτου Καισαρείας Παϊσίου, ο οποίος το 1839 θα μετα-
φράσει και θα εκδώσει στη γλώσσα του τουρκόφωνου ποιμνίου του την 
Κατήχησιν της Αληθούς Θρησκείας, του Πλάτωνος, Μητροπολίτου Μό-
σχας.6 Στα μέσα του 19ου αιώνα, στις 32 εκδόσεις της Βιβλικής Εταιρίας 

συναγωγή σχετικών άρθρων Evangelia Balta, Beyond the language frontier. Studies 
on the Karamanlis and the Karamanlidika Printing, The Isis Press, Istanbul 2010.

3. Βλ. Κωνσταντία Π. Κισκήρα, «Προτεστάντες ιεραπόστολοι στην καθ’ ημάς 
Ανατολή, 1819-1914: Η δράση της American Board», Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών 
Σπουδών 12 (1997-1998), σσ. 97-128, και συμπληρωματικά Σταύρος Θ. Ανεστίδης, «Αμε-
ρικανοί ιεραπόστολοι στη Μικρά Ασία. Βιβλιογραφική επισκόπηση», Δελτίο Κέντρου 
Μικρασιατικών Σπουδών 11 (1995-1996), σσ. 375-388. Πρβλ. Gerasimos Augustinos, 
“ ‘Enlightened’ Christians and the Oriental Churches: Protestant Missions to the 
Greeks in Asia Minor, 1820-1860”, Journal of Modern Greek Studies 4/2 (Οκτώ-
βριος 1986), σσ. 129-142.

4. Βλ. Robert Anhegger, “Hurufumuz Yunanca. Ein Beitrag zur Kenntis der 
Karamanisch-Türkischen Literatur”, Anatolica 7 (1979-1980), σ. 173.

5. Βλ. Richard Clogg, “The Publication and Distribution of Karamanli Texts by 
the British and Foreign Bible Society before 1850: I, II”, Journal of Ecclesiastical 
History XIX/1-2 (1968), σσ. 57-81, 171-193.

6. Βλ. ΤΟΓΡΟΥ ΤΙΝΙΓΝ ΤΑΛΙΜΙ ΚΙ ΤΑΡΙΧΤΕ 1765 ΜΟΣΧΑ ΜΗΤΡΟΠΟΛΟΥ-
ΤΟΥ ΦΑΖΙΛΕΤΛΟΥ ΜΑΛΟΥΜΑΤΛΟΥ ΠΛΑΤΩΝΤΑΝ ΤΑΣΝΗΦ ΟΛΤΟΥ. Βε Ορθόδο-



Ο Ιερός Αυγουστίνος στην Καππαδοκία των Ορθοδόξων Πατέρων	 127

θα υπάρξει ένα αντιστάθμισμα 24 τίτλων, στην πλειονότητά τους κατηχή-
σεις, προσευχητάρια, σχόλια και ερμηνείες της Αγίας Γραφής. Στη σειρά 
αυτή ιδιαίτερης αναφοράς χρήζουν οι εκδόσεις Έλεγχος Διαμαρτυρομένων 

ξος Χριστιανλαρίγν τζόυμλεσι κεντί λισανλαρηνά τερτζουμά εττιρτιλέριτι, βε φάκατ 
τόυρκτζα πιλέν Χριστιανλάρ μαχρούμιτλερ που Αζίζ Κιταπτάν σιμτιγέκαταρ, βε σίμτι, 
ΜΟΥΡΟΥΤΟΥΛΛΑΧΗ ΤΑΑΛΕ ΚΑΪΣΕΡΙ ΜΗΤΡΟΠΟΛΟΥΤΟΥ ΦΑΖΙΛΕΤΛΟΥ ΜΑΛΟΥ-
ΜΑΤΛΟΥ ΠΑΪΣΙΟΣΤΑΝ, Τούρκτζαγιάτα τερτζουμά ολούπ πάζι ταραφλαριγντά πιρκάτζ 
τενζίλ, βε Κιταπήγν μαξατινά μουγαΐρ όλμαγιαν τεπτιλλικλέριλεν οκουγιανλαρίγν κο-
λάγι αγναμασί ιτζίν. ΣΕΡΙΦ ΣΥΝΟΔΟΣΟΥΓΝ ΕΜΡΙΪΛΕ ΠΑΣΜΑΓΙΑ ΒΕΡΙΛΤΙ, ΑΣΙΤΑ-
ΝΕΤΕ, Κούτους Σεριφίγν Πασμαχανεσιντέ, Σενεσιντέ, 1839 [= Κατήχησις της Αλη-
θούς Θρησκείας, συγγραφείσα τω 1765 υπό του εναρέτου και λογιωτάτου Πλάτωνος, 
Μητροπολίτου Μόσχας, Κωνσταντινούπολη, Τυπογραφείον Παναγίου Τάφου, 1839]. 
Πρβλ. Sévérien Salaville – Eugène Dalleggio, Karamanlidika. Bibliographie 
analytique d’ouvrages en langue turque imprimés en caractères grecs I (1584-
1850), Γαλλικό Ινστιτούτο Αθηνών – Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, Αθήνα 1958, 
αρ. 97. Πρβλ. Κυριακή Μαμώνη, «Ο πατριάρχης Γρηγόριος ΣΤ΄ και η καραμανλίδικη 
μετάφραση της Ορθόδοξης Διδασκαλίας του Πλάτωνος Μόσχας από τον Παΐσιο Και-
σαρείας», Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών 7 (1988-1989), σσ. 129-140. Δεν 
έχει εξακριβωθεί ποια έκδοση έχει χρησιμοποιήσει ο Παΐσιος. Το 1782 ο Αδαμάντιος 
Κοραής είχε εκδώσει τη Διδασκαλία στα ελληνικά από τη μετάφραση στα γερμανικά 
του ρωσικού πρωτοτύπου. Βλ. Ορθόδοξος Διδασκαλία είτουν Σύνοψις της Χριστιανι-
κής Θεολογίας συγγραφείσα παρά του Σοφωτάτου και Πανοσιωτάτου εν ιερομονάχοις 
Κυρίου Πλάτωνος, πρώην Αρχιμανδρίτου της εν Τροΐτζη Μονής, τανύν δε Πανιερω-
τάτου Μητροπολίτου Μόσχας, και μεταφρασθείσα πρώτον μεν εκ της Ρωσσικής εις 
την Γερμανικήν, νυν δε εκ της Γερμανικής εις την Ελληνορωμαϊκήν Διάλεκτον – η 
προσετέθησαν σημειώσεις διάφοροι, και προδιοίκησις περί Κατηχήσεως παρά του 
Μεταφραστού, Εν Λιψία της Σαξονίας – παρά Ιωάννη Γόττλοπ Εμμανουὴλ Βρέιτ- 
κοπφ, Έτει 1782. Τον ίδιο χρόνο ο Γεώργιος Βεντότης εξέδωσε στη Βιέννη τη δική 
του μετάφραση στην ελληνική από προηγούμενη γαλλική. Βλ. Ορθόδοξος Διδασκα-
λία ήτοι Χριστιανική Θεολογία εν επιτομή, Εις χρήσιν της Καισαρικής Υψηλότητος 
του Μεγάλου Δουκός και Αυτοκρατορικού διαδόχου πασών των Ρωσσιών Παύλου 
Πέτροβιτζ. Συγγραφείσα παρά του της αυτού Καισαρικής Υψηλότητος διδασκάλου 
τότε μεν Ιερομονάχου, και μετά ταύτα Αρχιμανδρίτου της Μονής της Αγίας Τριάδος. 
Νυν δε αξιοπρεπεστάτου Μητροπολίτου Μόσκβας Πλάτωνος, του Θεολογικωτάτου, 
Μεταφρασθείσα μεν εκ της γαλλικής Διαλλέκτου, Εκδοθείσα δε δαπάνῃ και επιμελεία 
Πολυζώη Λαμπανιτζιὠτη Και παρὰ του αυτού αφιερωθείσα Τω Πανιερωτάτῳ Μητρο-
πολίτῃ Φιλαδελφείας Κυρίω Κυρίω Σοφρονίω Κουτούβαλη. Εν Βιέννη της Αουστρί-
ας 1782. Παρά Ιωσήφ τω Γερολδίω. Βλ. Bibliographie Hellénique ou description 
raisonnée des ouvrages publiés par des Grecs au dix-huitième siècle, par Émile 
Legrand, œuvre posthume complétée et publiée par Mgr Louis Petit – Hubert 
Pernot, τόμ. ΙΙ, Παρίσι 1928, σσ. 383-387.



128	 Σταυροσ Θ. Ανεστιδησ

(1876),7 Προστάτης της Ορθοδοξίας (1883),8 και Πλανώντες και Πλανώ-
μενοι (1898),9 ενώ εκδίδονται και θρησκευτικά λογοτεχνήματα όπως Επι-
σκέψις εις Ιεροσόλυμα (1862)10 και Άγιος Αλέξιος (1905),11 με 9 και 6 

7. Βλ. ΕΛΕΓΧΟΣ ΔΙΑΜΑΡΤΥΡΟΜΕΝΩΝ γιάχοτ τεκζίπ-ούλ Προτεστάν. Χερ πιρ 
Χριστιάν καρηνδασλαρημηζά πιλινμεσί ελζέμ ολάν μαρτυρίαλαρδάν ιπαρέτ ολάν Προ-
τεστανλερίν χερ πιρ σουαλλερινέ μεφχούμ βεριλμέκ ουζερέ Ουργουπλού Χ. Στέφανος 
Ιωάννου, τεελίφ κερδεσί ολαράκ, πίρ εσέρι καδιμέ ολούπ, Αθήναδα τάππου τεμσίλ 
ολουνμούσδουρ. ΔΑΠΑΝΗ Χ. ΛΑΖΑΡ. ΙΩΑΝΝΟΥ και Χ. ΣΤΕΦ. ΙΩΑΝΝΟΥ, ΑΘΗΝΗ-
ΣΙ, ΤΥΠΟΙΣ Χ. Ν. ΦΙΛΑΔΕΛΦΕΩΣ, 1876 [= Έλεγχος Διαμαρτυρομένων ή ο Αποκη-
ρυγμένος Διαμαρτυρόμενος, Αθήνα, Τυπογραφείον Χ. Ν. Φιλαδελφέως, 1876]. Πρβλ. 
Sévérien Salaville – Eugène Dalleggio, Karamanlidika. Bibliographie analytique 
d’ouvrages en langue turque imprimés en caractères grecs III (1866-1900), Φιλο-
λογικός Σύλλογος «Παρνασσός», Αθήνα 1974, αρ. 195. 

8. Βλ. ΧΑΜΙΪ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ (ΠΡΟΣΤΑΤΗΣ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ). Γιάνι Προτεσταν-
λήκ δεσισελερινέ καρσού Ορθοδοξίαϊ χημαγέ, βε Προτεστανληγήν ιπτιδάϊ ζουχουρινί βε 
ιϊτικαδηνή ιφαδέ ιδέρ πιρ κιτάπη μουστετάπδηρκι, ( Ίπτιδα Πατρικχανεμιζίν «Αλήθεια» 
γαζέτασηνα δέρδζ οληναράκ, σόνρα μααρίφ ναζαρέτι δζελιλεσί ρουχσατή ιλέ άϊριδζε 
πασηλμής, βε Ταραφημηζδάν Τούρκδζεγιε πι-τα-τερδζουμέ «Ανατολή» γαζέτασηνα 
δέρ οληναράκ που δεφά άϊριδζε τάππ-ου τεμσίλ οληνμούσδηρ), ΔΕΡΙ ΣΑΑΔΕΤΔΕ, Ε. 
Μισαηλίδης ματπαασηνδά, 1883 [= Προστάτης της Ορθοδοξίας, Κωνσταντινούπολη, 
Τυπογραφείον Ε. Μισαηλίδου, 1883]. Πρβλ. Sévérien Salaville – Eugène Dalleggio, 
ό.π., αρ. 216. 

9. Βλ. ΙΕΡΟΔΙΑΚΟΝΟΥ ΙΕΡΟΘΕΟΥ ΤΕΚΝΟΠΟΥΛΟΥ. Κατηχητού των Πατριαρ-
χείων και ιεροκήρυκος, ΠΛΑΝΩΝΤΕΣ ΚΑΙ ΠΛΑΝΩΜΕΝΟΙ ΓΙΑΝΙ ΑΛΔΑΔΑΝΛΑΡ 
ΒΕ ΑΛΔΑΝΑΝΛΑΡ. Χριστοσούν Μεγάλη Εκκλησίασηνδαν ταστήκ ολουνμούσδουρ. 
ΠΙΡΙΝΔΖΙ ΤΖΙΛΤ. Maarif nezareti celilesiile 14 Mart sene 1314 ve 56 numerolu 
ruhsati resmiyesiile ilk defa olarak tab olunmuşdur, ΔΕΡΙ ΣΑΑΔΕΤΔΕ, ΠΑΤΡΙΚΧΑ-
ΝΕ ΜΑΤΠΑΑΣΗΝΔΑ ΤΑΠ ΟΛΟΥΝΔΟΥ, 1898 [= Πλανώντες και Πλανώμενοι, Κωνστα-
ντινούπολη, Πατριαρχικόν Τυπογραφείον, 1898]. Πρβλ. Sévérien Salaville – Eugène 
Dalleggio, ό.π., αρ. 319. 

10. Βλ. ΙΕΡΟΥΣΑΛΗΜΙΝ ΖΙΓΙΑΡΕΤΝΑΜΕΣΙ βε Βαλιδετουλλαχήν γιασλαρή – χα-
ζρέτι Αβρααμήν κουρπανή – πένι αδεμέ ιδζάπ ιδέν νασαχάτ – Δουνγιανήν εββελινδέν 
αχηρινέδεγιν αχβαλί – Βε μαχσέρ διβανηνά δαΐρ μουνταζάμ πεγιδλέρ ολούπ, που δεφά 
δαχά δηκκατληδζά τάπου τεμσίλ ολουνμούσδουρ [= Επίσκεψις εις Ιεροσόλυμα, 1862]. 
Πρβλ. Sévérien Salaville – Eugène Dalleggio, Karamanlidika. Bibliographie ana-
lytique d’ouvrages en langue turque imprimés en caractères grecs II (1851-1865), 
Γαλλικό Ινστιτούτο Αθηνών, Αθήνα 1966, αρ. 139.

11. Βλ. ΑΖΙΖ ΑΛΕΞΙΟΣΟΥΝ ΒΕ ΔΖΟΥΜΛΕ ΑΖΙΖΛΕΡΙΝ ΒΕ ΜΑΧΣΕΡ ΔΙΒΑΝΗ-
ΝΗΝ ΝΑΚΛΙΕΤΛΕΡΙ ΒΕ ΔΖΑΝΑ ΦΑΪΔΑΛΗ ΝΑΣΗΧΑΤΛΑΡ, ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΙΕΔΕ, ΠΑ- 
ΤΡΙΚΧΑΝΕΝΙΝ ΜΑΤΠΑΑΣΗΝΔΑ ΤΑΠ ΟΛΟΥΝΜΟΥΣΔΟΥΡ, 1905 [= Ο Άγιος Αλέξιος, 
οι Άγιοι Πάντες, η Ημέρα της Κρίσεως. Ιστορίες και συμβουλές επωφελείς για την 



Ο Ιερός Αυγουστίνος στην Καππαδοκία των Ορθοδόξων Πατέρων	 129

επανεκδόσεις αντίστοιχα.12 Το Προσευχητάριον13 (1836) υπερτερεί με 16 
διαδοχικές εκδόσεις.14 

Αντιθέτως, τα μεταφρασμένα έργα του Λέοντος Μελά Οι Τρεις Ιεράρ-
χαι (1886)15 και Χριστιανικαί δεήσεις (χ.χ.)16 δεν θα σημειώσουν εκδοτική 
επιτυχία, όπως άλλωστε και τα μελετήματα λογίων της Καππαδοκίας που 
πραγματεύονται ζητήματα τοπικής ιστορίας: Η Μονή του Αγίου Ιωάννου 
Προδρόμου στο Ζιντζίδερε (1898)17 του Ιωάννη Κάλφογλου και Μητροπο-

ψυχή, Κωνσταντινούπολη, Πατριαρχικόν Τυπογραφείον, 1905]. Πρβλ. Evangelia 
Balta, Karamanlidika. XΧe siècle. Bibliographie Analytique, Κέντρο Μικρασιατι-
κών Σπουδών, Αθήνα 1987, αρ. 17. 

12. 1862, 1866, 1873, 1892, 1905, 1907, 1914, καθώς και δύο αχρονολόγητες εκδόσεις 
για την Επίσκεψιν. 1905, 1907, 1929, καθώς και τρεις αχρονολόγητες εκδόσεις για τον 
Άγιο Αλέξιο.

13. Βλ. ΙΠΑΔΕΤΝΑΜΕ, Γιάνε Γκερέκ έρκεκλερέ, γκερέκ δις έχληλερέ, πογιουγιέ 
βε κιουτζουγιέ, φαρζ ολάν Ιπατετλέρ, Παναγίανιν Χαιρετισμοσλαρί, Παράκλησις, βε 
αζίς Μετάληψι. ‘Ιπτιτα σίμτι πασαλτί, Σαπουντζού ΜΑΝΟΛΟΥΝ Ογλού Νεβσεχιρλί 
Ραγπετλού ΣΩΦΡΟΝΟΥΝ γαγιρετίγιλε, Ασιτανετέ, Πατρικχανετέ, Α. Αργυράμμονουν 
Πασμαχανενντέ, 1836 [= Προσευχητάριον, Κωνσταντινούπολη, Τυπογραφείον Α. Αρ-
γυράμμωνος, 1836]. Πρβλ. Evangelia Balta, Karamanlidika. Additions (1584-1900). 
Bibliographie analytique, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, Αθήνα 1987, αρ. 14. 

14. Οι εξής: 1836, 1852, 1862, 1871, 1878, 1884, 1885, 1887, 1894, 1896, 1903, 
1905, 1908, 1911, 1914, 1921.

15. Βλ. ΟΙ ΤΡΕΙΣ ΙΕΡΑΡΧΑΙ, ΓΙΑΝΙ ΟΥΤΖ ΑΑΖΙΖ ΙΕΡΑΡΧΗΣΛΕΡΙΝ ΤΕΡΔΖΟΥ-
ΜΕΪ ΧΑΛΛΕΡΙ ΟΛΟΥΠ, ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΠΑΠΠΑ ΝΙΚΟΛΑΪΔΗΣ ΔΕΝ τερδζουμέ βε 
τανζήμ ολουναράκ Μεαρίφ Ναζαρέτι δζελιλεσινίν φι 21 Δζεμάζιουλ αχήρ σενέ 303, 
48 νούμερολη ρουχσατή ιλέ ταππ οληνδή, ΔΕΡΙ ΣΑΑΔΕΤΔΕ ΕΥΑΓΓΕΛΙΝΟΣ ΜΙΣΑ-
ΕΛΙΔΗΣ ΜΑΤΠΑΑΣΗΝΔΑ, 1886 [= Οι Τρεις Ιεράρχαι, Κωνσταντινούπολη, Τυπο-
γραφείον Ευαγγελινού Μισαηλίδου, 1886]. Πρβλ. Evangelia Balta, Karamanlidika. 
Nouvelles additions et compléments I, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, Αθήνα 
1997, αρ. 50.

16. Βλ. ΧΡΙΣΤΙΑΝΙ ΝΙΓΙΑΖΛΑΡ. ΛΕΩΝ ΜΕΛΑΣΔΑΝ ΓΙΟΥΝΑΝ ΛΙΣΑΝΗΝΔΑ ΤΑ-
ΣΝΗΦ ΒΕ ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ Μ. ΛΕΒΙΔΗΣΔΕΝ ΤΟΥΡΚΙ ΛΙΣΑΝΗΝΑ ΤΕΡΤΖΟΥΜΕ ΟΛΑ-
ΡΑΚ ΤΑΠ ΟΛΟΥΝΔΗ, ΣΜΥΡΔΕ, ΠΡΟΟΔΟΣ ΜΑΤΠΟΥΑΣΙΝΔΑ [= Χριστιανικαί δεή-
σεις, Σμύρνη, Τυπογραφείον η «Πρόοδος»]. Πρβλ. Evangelia Balta, Karamanlidika. 
Nouvelles additions et compléments I, αρ. 112.

17. Βλ. ΖΙΝΔΖΙΔΕΡΕ ΚΑΡΓΕΣΙΝΔΕ ΠΟΥΛΟΥΝΑΝ ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΡΟΔΡΟΜΟΣ ΜΟ-
ΝΑΣΤΗΡΗ ΓΙΑΧΟΔ ΜΟΝΗ ΦΛΑΒΙΑΝΩΝ. ΜΟΥΧΑΡΡΙΡΙ ΑΝΑΤΟΛΗ ΓΑΖΕΤΑΣΗΝΗΝ 
ΣΑΠΗΚ ΜΟΥΔΙΡ ΒΕ ΜΟΥΧΑΡΡΙΡΙ ΙΩΑΝΝΗΣ Η. ΚΑΛΦΟΓΛΟΥΣ. Maarif nazaret 
celilesinin fi 30 Mayıs [1] 314 tarihli ve 266 numerolu ruhsatı ile tab’olunmuştur, 
ΔΕΡΙ ΣΑΑΔΕΤΔΕ, ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ ΝΟΜΙΣΜΑΤΙΔΗΣ ΜΑΤΠΑΑΣΗΝΔΑ, 1898 [= Η Μονή 



130	 Σταυροσ Θ. Ανεστιδησ

λίται Καισαρείας (1896)18 του Ιωάννη Ιωαννίδη. 
Ο οίκος Παγδαδλιάν, ο οποίος εξέδωσε την πραγματεία για τον Ιερό Αυ-

γουστίνο, υπήρξε σημαντικός εκδότης των Αρμένιων ιεραποστόλων. Με αφε-
τηρία το 1855, και το Ψαλτήριον,19 έως το 1894 και την έκδοση του παρόντος 
μελετήματος, κυκλοφόρησαν περισσότεροι από 30 τίτλοι: ψαλτήρια, εκδό-
σεις της Αγίας Γραφής, θεολογικές πραγματείες, βιβλικά αναγνώσματα κ.λπ. 
Την προσηλυτιστική αυτή γραμματεία αντέκρουσε με συνέπεια ο Ευαγγελι-
νός Μισαηλίδης,20 η πεφωτισμένη αυτή προσωπικότητα των τουρκόφωνων 
Ορθοδόξων, από τον εκδοτικό οίκο του οποίου προήλθε και το κορυφαίο 
αντιρρητικό κείμενο εναντίον των Προτεσταντών, Χαμιΐ Ορθοδοξία (1883). 

Στην έκδοση δεν υπάρχει το παραμικρό στοιχείο για τον συντάκτη της 
πραγματείας. Δυστυχώς, ούτε η βιβλιογραφία των Dalleggio-Salaville, πα-
ρέχει κάποια ένδειξη.21 Το μόλις 39 σελίδων κείμενο διαρθρώνεται ως εξής: 

του Αγίου Ιωάννου Προδρόμου στο Ζιντζίδερε, Κωνσταντινούπολη, Τυπογραφείον Αλε- 
ξάνδρου Νομισματίδου, 1898]. Πρβλ. Evangelia Balta, Karamanlidika. Additions 
(1584-1900). Bibliographie analytique, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, Αθήνα 
1987, αρ. 100.

18. Βλ. ΚΑΙΣΑΡΕΙΑ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΛΕΡΙ ΒΕ ΜΑΑΛΟΥΜΑΤΗ ΜΟΥΤΕΝΕΒΒΙΑ. 
ΜΟΥΧΑΡΡΙΡΙ ΙΩΑΝΝΗΣ ΙΩΑΝΝΙΔΗΣ. Μεαρίφ ναζαρέτι δζελιλεσινίν ρουχσατή ιλέ 
ταπ ολουνμούσδηρ, ΔΕΡΙ ΣΑΑΔΕΤ, ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ ΝΟΜΙΣΜΑΤΙΔΗΣ ΜΑΤΠΑΑ-
ΣΗΝΔΑ, 1896 [= Μητροπολίται Καισαρείας, Κωνσταντινούπολη, Τυπογραφείον 
Αλεξάνδρου Νομισματίδου, 1896]. Πρβλ. Sévérien Salaville – Eugène Dalleggio, 
Karamanlidika. Bibliographie analytique d’ouvrages en langue turque imprimés 
en caractères grecs III (1866-1900), Φιλολογικός Σύλλογος «Παρνασσός», Αθήνα 
1974, αρ. 306. 

19. Βλ. ΨΑΛΤΗΡΙΟΝ, Γιάνι ΖΕΠΟΥΡΙ ΔΑΒΙΔ. Ιπρανίτζετεν τερτζουμέ ολούπ, ΙΣΤΑ-
ΜΠΟΛΤΑ, ΤΖΕΡΤΖΕΛΙΝ ΠΑΣΜΑΧΑΝΕΣΙΝΤΕ ΤΑΠ ΟΛΟΥΝΜΟΥΣ, 1855 [= Ψαλτή-
ριον, Κωνσταντινούπολη, Τυπογραφείον Τζερτζελί, 1855]. Πρβλ. Sévérien Salaville – 
Eugène Dalleggio, Karamanlidika. Bibliographie analytique d’ouvrages en langue 
turque imprimés en caractères grecs II (1851-1865), Γαλλικό Ινστιτούτο Αθηνών, 
Αθήνα 1966, αρ. 121.

20. Βλ. Evangelia Balta, «Ottoman Evidence About the Greek and Karamanli 
Editions of Evangelinos Misailidis, I», στο E. Balta, Beyond the language frontier, 
σσ. 179-192, και ειδικότερα σημ. 1 και 2, σ. 179, όπου και σύνοψη της βιβλιογραφίας 
για τον Μισαηλίδη. 

21. Η έκδοση είναι καταχισμένη υπό τον αριθμό 284 στο Sévérien Salaville – 
Eugène Dalleggio, Karamanlidika. Bibliographie analytique d’ouvrages en langue 
turque imprimés en caractères grecs III (1866-1900), Φιλολογικός Σύλλογος «Παρ-
νασσός», Αθήνα 1974, ως εξής: «ΑΓΙΟΣ ΑΥΓΟΥΣΤΙΝΟΣΗΝ ΤΕΡΤΖΕΜΕΪ ΑΧΒΑΛΗ 



Ο Ιερός Αυγουστίνος στην Καππαδοκία των Ορθοδόξων Πατέρων	 131

Το πρώτο κεφάλαιο επέχει θέση βιογραφικού σημειώματος.22 Το δεύτερο επι-
κεντρώνεται στη θεολογία και τη διδασκαλία του Αυγουστίνου,23 και το τρίτο 
επιχειρεί σύντομη αναφορά στο συγγραφικό του έργο.24 

ΒΕ ΤΑΧΡΙΡΑΤΗ. ΙΣΤΑΝΠΟΛ, ΜΑΤΠΑΑΪ Κ. ΠΑΓΔΑΔΛΙΑΝ, Σουλτάν Χαμάμ Τζαττεσί 
Ν. 14, 1894, In 8ο (170x113 mm), de 39 pages”. Δεν επισημαίνεται πού απόκειται 
κάποιο αντίτυπο. Στη συλλογή του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών εντοπίσαμε το 
μοναδικό αντίγραφο σε μικροφίλμ. 

22. «ΚΗΣΜΗ ΕΒΒΕΛ. ΑΥΓΟΥΣΤΙΝΟΣΗΝ ΤΕΡΤΖΕΜΕΪ ΑΧΒΑΛΗ», σσ. 4-9.
23. «ΚΗΣΜΗ ΣΑΝΙ. ΑΥΓΟΥΣΤΙΝΟΣΗΝ ΒΑΖΛΑΡΗ ΒΕ ΙΦΑΪ ΧΗ[Κ]ΜΕΤΙ ΡΟΥΧΑ-

ΝΙΓΕΣΙ», σσ. 10-20.
24. «ΚΗΣΜΗ ΣΑΛΙΣ. ΑΥΓΟΥΣΤΙΝΟΣΗΝ ΤΑΧΡΙΡΑΤΗ», σσ. 21-39.

Σελίδα τίτλου του μοναδικού καταγεγραμμένου αντιτύπου στις συλλογές
του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών.



132	 Σταυροσ Θ. Ανεστιδησ

Ο ανώνυμος συγγραφέας θεωρεί a priori τον Αυγουστίνο ως την επιφα-
νέστερη μορφή της χριστιανικής Εκκλησίας μετά τους Αποστόλους.25 Αν και 
σύντομο, το πρώτο κεφάλαιο περιγράφει με επάρκεια την ταραχώδη και άσωτη 
νεανική του ηλικία και τη μεταστροφή του στη χριστιανική ομολογία. Το δεύ-
τερο κεφάλαιο πραγματεύεται τη θεολογία του Αυγουστίνου ως προς τα ζη-
τήματα χριστιανικής οντολογίας και ηθικής (ψυχική αναγέννηση, αλληλεγγύη, 
ανοχή, φιλανθρωπία και προσευχή). Ο ανώνυμος συγγραφέας συνδιαλέγεται 

25. Βλ. σ. 3: «Κερέκ τερτζεμέι αχβαλή βε τετζριπέι τερουνιγεσί χουσουσηντά, κερέκ 
βαζλαρή, ταχριράτ βε ταλιματή βε χητεμάτη ρουχανιγέ βε κιλισεβιγεσί χουσουσηντά 
κιλισέι Μεσιχιγέ ουζερινέ πρακτηγή τεεσιράτ παπηντά Άγιος Αυγουστινοστάν ζιγιατέ 
ζικρέ σαγιάν πιρ ζατ εγιάμη Χαβαριγιουντάν περού ζουχούρ έτμεμις τιρ».

Σελίδες από την πραγματεία.



Ο Ιερός Αυγουστίνος στην Καππαδοκία των Ορθοδόξων Πατέρων	 133

κυρίως με τις απόψεις του Αυγουστίνου για το προπατορικό αμάρτημα, τη θεία 
χάρη, την ελεύθερη βούληση και τον προορισμό του ανθρώπου, επιχειρώντας 
και τη σύγκριση με τη σκέψη Ορθοδόξων Πατέρων όπως ο Ιωάννης ο Χρυσό-
στομος, ο Μέγας Αθανάσιος, ο Γρηγόριος ο Θεολόγος, ο Κύριλλος Ιεροσολύ-
μων, ο Ευσέβιος Καισαρείας και ο Κύριλλος Αλεξανδρείας. Ωστόσο, θα ομο-
λογήσει την ανεπάρκειά του για να αναμετρηθεί με την τελειότητα της αυγου-
στίνειας θεωρίας. Επισημαίνει, εντούτοις, ότι πρωταρχικό μέλημά του υπήρξε 
η εξοικείωση των αναγνωστών με τη διδασκαλία του κορυφαίου θεολόγου. Στο 
τρίτο κεφάλαιο παρουσιάζονται μόλις τρία έργα του Αυγουστίνου: οι Αναθεω-
ρήσεις (Retractiones, Μουλαχαζαλάρ στα καραμανλίδικα), οι Εξομολογήσεις 
(Confessiones, Ικραρλάρ στα καραμανλίδικα) και η Πολιτεία του Θεού (De 
Civitate Dei, Μελεκούτ Ουλλάχ στα καραμανλίδικα), το κορυφαίο επίτευγμα 
της ανθρώπινης πνευματικής δημιουργίας, σύμφωνα με τον συγγραφέα.26 

Χρήσιμη ίσως εδώ μια σύντομη ανακεφαλαίωση της επίδρασης της θεο-
λογίας του Αυγουστίνου στην καθ’ ημάς Ορθοδοξία: 

Εν πρώτοις, ο αντιδυτικός ουμανιστής Πατριάρχης Ιεροσολύμων Δοσίθε-
ος ο Νοταράς (1641-1707) είχε ενσωματώσει τα έργα του Αυγουστίνου στις 
πηγές της πραγματείας του Ορθόδοξος ομολογία της πίστεως (1669).27

Τον επόμενο αιώνα, ο σοφός διδάσκαλος και προεξάρχουσα μορφή των 
Κολλυβάδων, συν τοις άλλοις, Νικόδημος ο Αγιορείτης (1749-1809) θα συμπε-
ριλάβει το όνομα του Αυγουστίνου στον Συναξαριστή του (1819)28 ως εξής: 
«Μνήμη [15 Ιουνίου] του εν Αγίοις Πατρός ημών, Αυγουστίνου, Επισκόπου 
Ιππώνος», αφιερώνοντάς του δύο στίχους: « Ἔρωτι φλεχθεὶς τοῡ Θεοῡ Αὐ-

26. Βλ. σ. 22: «Που κιτάπ γιάληνηζ Αυγουστινοσήν εσερλερινίν πογιουγού τεγίλ, 
πέλκι ολ ασιρλαρτά γιασαγιάν μουαλλιμλερινίν εσερλερινίν τάχι πογιουγιού τιρ».

27. Βλ. Ορθόδοξος ομολογία της πίστεως της καθολικής και αποστολικής Εκ- 
κλησίας της Ανατολής και Έκθεσις περί των τριών μεγίστων αρετών: Πίστεως, Ελπίδος 
και Αγάπης, 1669, στην έκδοση του Ιωάννη Ν. Καρμίρη, Η Ομολογία της Ορθοδόξου 
πίστεως του Πατριάρχου Ιεροσολύμων Δοσιθέου, Αθήνα 1949, σσ. 147, 156.

28. Βλ. ΣΥΝΑΞΑΡΙΣΤΗΣ ΤΩΝ ΔΩΔΕΚΑ ΜΗΝΩΝ ΤΟΥ ΕΝΙΑΥΤΟΥ. Πάλαι μεν Ελλη-
νιστί συγγραφείς ΥΠΟ ΜΑΥΡΙΚΙΟΥ, ΔΙΑΚΟΝΟΥ ΤΗΣ ΜΕΓΑΛΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ, Είτα δε με-
ταφρασθείς αμέσως εκ του Ελληνικού χειρογράφου Συναξαριστού, και μεθ’ όσης πλείστης 
επιμελείας ανακαθαρθείς, διορθωθείς, πλατυνθείς, αναπληρωθείς, σαφηνισθείς, υποσημει-
ώσεσι διαφόροις καταγλαϊσθείς, Υπό του εν μακαρία τη λήξει ΝΙΚΟΔΗΜΟΥ ΑΓΙΟΡΕΙΤΟΥ. 
Νυν δε τρίτον επεξεργασθείς, εκδίδοται υπό Θ. ΝΙΚΟΛΑΪΔΟΥ ΦΙΛΑΔΕΛΦΕΩΣ, ΤΟΜΟΣ 
ΔΕΥΤΕΡΟΣ, ΠΕΡΙΕΧΩΝ ΤΟΥΣ ΜΗΝΑΣ Μάρτιον, Απρίλιον, Μάιον, Ιούνιον, Ιούλιον και 
Αύγουστον, ΑΘΗΝΗΣΙ, ΕΚ ΤΟΥ ΤΥΠΟΓΡΑΦΕΙΟΥ Χ. ΝΙΚΟΛΑΪΔΟΥ ΦΙΛΑΔΕΛΦΕΩΣ, 1868. 



134	 Σταυροσ Θ. Ανεστιδησ

γουστίνε/Φωστὴρ ἐδείχθης παμφαέστατος μάκαρ». Ο Νικόδημος αναφέρεται 
στον Αυγουστίνο ως «θείον και ιερόν» και ως «Μέγαν Διδάσκαλον και Θεολό-
γον περιφανέστατον της του Χριστού Εκκλησίας», εκφράζοντας ταυτόχρονα 
και την απογοήτευσή του για τις ελάχιστες μεταφράσεις των έργων του.29

Σύγχρονοι ελληνορθόδοξοι θεολόγοι, όπως ο Δημήτριος Μπαλάνος, ο 
Κωνσταντίνος Μπόνης και ο Παναγιώτης Χρήστου, επιχείρησαν να συνδέ-
σουν πτυχές της διδασκαλίας του με τη θεολογία της αδιαίρετης Εκκλησίας.30 
Το στοιχείο που επισκίασε την αίγλη του ιερού Αυγουστίνου στην ανατολική 
Ορθοδοξία και καλλιέργησε επιφυλακτικότητα ήταν οι απόψεις του για την 
εκπόρευση του Αγίου Πνεύματος, οι οποίες χρησιμοποιήθηκαν αργότερα για 
την καθιέρωση του Filioque στη Δύση. Αφετέρου, μελετητές της θύραθεν 
φιλοσοφίας, όπως ο Κωνσταντίνος Λογοθέτης31 και ο Ιωάννης Θεοδωρα-
κόπουλος,32 επεφύλαξαν περίοπτη θέση στο έργο του Επισκόπου Ιππώνος 
στην ιστορία της χριστιανικής σκέψης. Επίσης, ο Παναγιώτης Κανελλόπου-
λος στην προσπάθειά του να εξιστορήσει και να αποτιμήσει τη θεμελίωση 
και ανέλιξη του ευρωπαϊκού πνεύματος, ανέδειξε την αυγουστίνεια θεολογία 
ως ενδεικτική περίπτωση της επιβίωσης της αρχαιοελληνικής παιδείας και 
σκέψης διά μέσου της χριστιανικής διδασκαλίας.33 

Ο Πατήρ Σεραφείμ Ρόουζ επιδίωξε επίσης να αποκαταστήσει το έργο του 
Αυγουστίνου εντός της Ορθόδοξης δογματικής,34 χωρίς ιδιαίτερο αποτέλεσμα.35 

29. Βλ. Συναξαριστής…, τόμ. Β΄, σσ. 206-207.
30. Βλ. Δημήτριος Σ. Μπαλάνος, Πατρολογία (Οι Εκκλησιαστικοί Πατέρες και 

Συγγραφείς των οκτώ πρώτων αιώνων), Αθήνα 1930, σσ. 463-482, πρβλ. Παναγιώτης 
Κ. Χρήστου, Πατέρες και Θεολόγοι του Χριστιανισμού, τόμ. I, Θεσσαλονίκη 1971, σσ. 
257-269, και Κωνσταντίνος Γ. Μπόνης, Ο Άγιος Αυγουστίνος, Επίσκοπος Ιππώνος. 
Βίος και συγγράμματα, Αθήνα 1964.

31. Βλ. Κωνσταντίνος Ι. Λογοθέτης, Η φιλοσοφία των Πατέρων και του Μέσου Αιώ- 
νος, τόμ. Α΄, Αθήνα 1930, σσ. 278-344.

32. Ιωάννης Ν. Θεοδωρακόπουλος, Φιλοσοφικά και χριστιανικά μελετήματα, Αθή- 
να 1973, σσ. 95-187.

33. Βλ. Παναγιώτης Κανελλόπουλος, Η Ιστορία του Ευρωπαϊκού Πνεύματος, τόμ. Α΄, 
Αθήνα [2010], σσ. 45-61.

34. Βλ. Séraphime Rose, The place of Blesssed Augustine in the Orthodox Church, 
Πλατίνα, Καλιφόρνια 1983, σ. 30 κ. ε.

35. Η μονογραφία του Αιμιλιανού Τιμιάδη, Μητροπολίτου Σηλυβρίας, O Ιερός 
Αυγουστίνος, Θεσσαλονίκη 1988, είναι ενδεικτική επ’ αυτού. Πρβλ. Γεώργιος Δ. Μαρ- 
τζέλος, «Η Θεολογική Σχολή της Θεσσαλονίκης και ο Ιερός Αυγουστίνος», Σύνθεσις 2 
(2012), σσ. 76-94. 



Ο Ιερός Αυγουστίνος στην Καππαδοκία των Ορθοδόξων Πατέρων	 135

Ενδεικτική περίπτωση αποτελεί ο π. Ιωάννης Ρωμανίδης, ο οποίος μελέ-
τησε την αυγουστίνεια διδασκαλία υπό το φως της πατερικής θεολογίας. Ο 
π. Ρωμανίδης, αν και μαθητής του πατρός Γ. Φλωρόφσκυ, διαφοροποιήθηκε 
εν προκειμένω από τον διδάσκαλό του. Ενώ, δηλαδή, ο π. Φλωρόφσκυ θεω- 
ρούσε τον ιερό Αυγουστίνο ως έναν από τους μεγαλύτερους πατέρες της 
Δύσης εντός της ενιαίας και αδιαίρετης Εκκλησίας και τον χαρακτήριζε ως 
τον κατεξοχήν εκφραστή της οικουμενικής συνείδησης της Εκκλησίας,36 ο 
π. Ρωμανίδης διαχωρίζει τη θεολογία του Αυγουστίνου από την Ορθόδοξη 
παράδοση της Καθολικής Εκκλησίας.37 Η απαρχή της επιχειρηματολογίας 
του ανάγεται στη διδακτορική του διατριβή Το Προπατορικόν Αμάρτημα, 
στην οποία επισημαίνει, μεταξύ άλλων, ότι ο Αυγουστίνος παρερμήνευσε τον  
Απόστολο Παύλο.38 Ο π. Ρωμανίδης προσάπτει επίσης στον Αυγουστίνο νεο- 
πλατωνισμό39 για τις απόψεις του περί της φύσης της Αγίας Τριάδας.40 Ας 
αναλογιστούμε, επίσης, ότι ο κορυφαίος σύγχρονος Ορθόδοξος θεολόγος 
Μητροπολίτης Περγάμου Ιωάννης Ζηζιούλας, παρά τις κριτικές επισημάν-
σεις του κυρίως ως προς την Τριαδολογία και την Εκκλησιολογία του Αυ-
γουστίνου, δεν ενστερνίστηκε προσεγγίσεις ακραίες όπως ο π. Ρωμανίδης.41

36. Βλ. ενδεικτικά Γ. Φλωρόφσκυ, Αγία Γραφή, Εκκλησία, Παράδοσις, μετάφραση 
Δ. Γ. Τσάμη, Π. Πουρναράς, Θεσσαλονίκη 1976, σσ. 88 κ.ε., 126 κ.ε., 136· του ιδίου, Το 
σώμα του ζώντος Χριστού. Μία Ορθόδοξος ερμηνεία της Εκκλησίας, μετάφραση Ι. Κ. 
Παπαδοπούλου, Πατριαρχικόν Ίδρυμα Πατερικών Μελετών, Θεσσαλονίκη 1972, σσ. 24 
κ.ε., 34 κ.ε., 38, 41 κ.ε., 46 κ.ε., 56 κ.ε., 140 κ.ε.· του ιδίου, Δημιουργία και Απολύτρωση, 
μετάφραση Π. Κ. Πάλλη, Π. Πουρναράς, Θεσσαλονίκη 1983, σσ. 249 κ.ε.

37. Βλ. Ιωάννου Σ. Ρωμανίδου, Δογματική και Συμβολική Θεολογία της Ορθοδόξου 
Καθολικής Εκκλησίας, τόμ Α´, Π. Πουρναράς, Θεσσαλονίκη 1999, σσ. 32 κ.ε., 64-
70, 107-120, 225 κ.ε., 339-353· J. S. Romanides, Franks, Romans, Feudalism and 
doctrine. An interplay between Theology and Society, Holy Cross Orthodox Press, 
Brookline, Massachusetts 1981, σσ. 39 κ.ε., 56 κ.ε., 72-81, 88 κ.ε.

38. Βλ. Ιωάννου Σ. Ρωμανίδου, Το Προπατορικόν Αμάρτημα, τρίτη έκδοση,  
Π. Πουρναράς, Θεσσαλονίκη 2010, σσ. 130, 143, 154 κ.ά. 

39. Πρβλ. Prosper Alfaric, L’évolution intellectuelle de Saint Augustin, I. Du 
Manichéisme au Néoplatonisme, Παρίσι 1918. 

40. Βλ. Ιωάννου Σ. Ρωμανίδου, Δογματική και Συμβολική Θεολογία, ό.π., σσ. 218, 
225-230, 339-353· J. S. Romanides, Franks, Romas, Feudalism and doctrine, ό.π., 
σσ. 39-44, 72-81, 91 κ.ε.· πρβλ. J. S. Romanides, “Highlights in the Debate over 
Theodore of Mopuestia’s Christology and Some Suggestions for a Fresh Approach”, 
The Greek Orthodox Theological Review 5/2 (1959-1960), σσ. 182-183.

41. Βλ. J. D. Zizioulas, Being as Communion: Studies in Personhood and the 



136	 Σταυροσ Θ. Ανεστιδησ

O ιερός Αυγουστίνος θεωρείται άγιος στη συνείδηση της ενιαίας και αδιαί-
ρετης Εκκλησίας. Ωστόσο, ενώ στη δυτική Εκκλησία τιμάται ως άγιος στις 28 
Αυγούστου, ήδη από τον 5ο αιώνα, η μνήμη του εισήχθη για πρώτη φορά στο 
Συναξάριο της Ορθοδόξου Ανατολικής Εκκλησίας από τον Άγιο Νικόδημο τον 
Αγιορείτη στις αρχές του 19ου αιώνα, τιμώμενος στις 15 Ιουνίου μαζί με τον 
Άγιο Ιερώνυμο. Έχει πάντως δημιουργηθεί στη μνήμη του αξιοσημείωτη υμνο-
γραφία που περιλαμβάνει Ακολουθίες, παρακλητικό Κανόνα, Χαιρετισμούς και 
Εγκώμια, όπου ο ιερός πατήρ εγκωμιάζεται ως υπερασπιστής της πίστης, κήρυ-
κας της ευσεβείας και διδάσκαλος της οικουμένης.42 Το 1861 μάλιστα αγιορεί-
της μοναχός συνέταξε ακολουθία, η οποία εκδόθηκε στην Σμύρνη.43 

Το λαμπρό παράδειγμα της μετανοίας του και της μεταστροφής του στη 
χριστιανική πίστη, ο απολογητικός χαρακτήρας της Πολιτείας του Θεού, που 
επέχει θέση πρώτης Πολιτικής Θεολογίας της Εκκλησίας, η ενασχόλησή του 
με την ανθρώπινη εσωτερικότητα, την ελευθερία της βούλησης και τον από-
λυτο προορισμό,44 η επιρροή της σκέψης του –η αντίληψή του περί χρόνου,45 
για παράδειγμα– στις επιστήμες της σύγχρονης εποχής, αποτελούν τη βάση 
στην οποία θεμελιώθηκε ο εξαιρετικός αντίκτυπος της προσωπικότητας και 

Church, Νέα Υόρκη 1985, σσ. 25, 41, υποσ. 35, 88, 95, 144, υποσ. 3, 214, υποσ. 15, 
220, υποσ. 28.

42. Βλ. επ’ αυτού Rév. Dr. George C. Papademetriou, «Saint Augustine in the 
Greek Orthodox Tradition», www.goarch.org και Παναγιώτης Ι. Σκαλτσής, «Ο ιερός 
Αυγουστίνος στο εορτολόγιο και την υμνογραφία», Ο άγιος Αυγουστίνος στη δυτική 
και στην ανατολική παράδοση. Πρακτικά ΙΑ´ Διαχριστιανικού Συμποσίου (Ρώμη, 3-5 
Σεπτεμβρίου 2009), επιμέλεια Παναγιώτης Αρ. Υφαντής, Π. Πουρναράς, Θεσσαλονίκη 
2012, σσ. 92 κ.ε. Όπως επισημαίνει ο Π. Σκαλτσής, «η Ε΄ Οικουμενική Σύνοδος τον 
συγκαταλέγει [τον ιερό Αυγουστίνο] μεταξύ των αγίων Πατέρων και διδασκάλων της 
Εκκλησίας, η δε Ζ΄ τον ονομάζει μέγα διδάσκαλο και καρποφόρο συγγραφέα της 
Εκκλησίας» (σ. 84).

43. Βλ. Ακολουθία του εν αγίοις Πατρός ημών Αυγουστίνου επισκόπου Ιππώνος, 
συνταχθείσα υπό του πανοσιωτάτου κυρίου Ιακώβου μοναχού Αγιορείτου του Νεασκη-
τιώτου. Τη αιτήσει του ευσεβεστάτου κυρίου Αυγουστίνου Ανδριώτου αρχιτέκτονος, 
Σμύρνη 1861. Πρβλ. την ακολουθία που συνέθεσε ο μοναχός Αθανάσιος Σιμωνοπετρί-
της, στο Άγιον Όρος, το 2006, στο Σεραφείμ Ρόουζ, Η θέση του Ιερού Αυγουστίνου 
στην Ορθόδοξη Εκκλησία, Αθήνα 2010, σσ. 149-178. 

44. Βλ. Νίκος Ματσούκας, «Ελευθερία, προορισμός και αιώνια ζωή κατά τον ιερό 
Αυγουστίνο», Γρηγόριος ο Παλαμάς 64/69 (1981), σσ. 265-272. 

45. Βλ. Ιωάννης Αναστασίου, «Οι αντιλήψεις του ιερού Αυγουστίνου για τον 
χρόνο», Γρηγόριος ο Παλαμάς 64/69 (1981), σσ. 257-264.



Ο Ιερός Αυγουστίνος στην Καππαδοκία των Ορθοδόξων Πατέρων	 137

του έργου του στη χριστιανική Δύση. Παρ’ όλα αυτά, η διδασκαλία του ση-
ματοδοτεί, από τον 5ο μόλις αιώνα, την προοδευτική αποξένωση μεταξύ της 
λατινόφωνης Δύσης και της ελληνόφωνης Ανατολής.46 Αυτή η αποξένωση, 
που επηρέασε τον λόγο, τις θεολογικές αντιλήψεις και εντέλει τον ίδιο τον 
πολιτισμό, μας βοηθά ίσως να κατανοήσουμε και την ελλιπή μεταφορά των 
έργων του στην ελληνική γλώσσα.47 Στην Ύστερη Βυζαντινή περίοδο εντού-
τοις, είχε σημειωθεί ουσιαστικό ενδιαφέρον στους κύκλους των θεολόγων και 
λογίων: Για παράδειγμα, ο Μάξιμος Πλανούδης μετέφρασε, κατ’ εντολήν του 
αυτοκράτορα Μιχαήλ του Η΄, το De Trinitate, ο Δημήτριος Κυδώνης επέλεξε 
να μεταφράσει έξι έργα του Αυγουστίνου ευρείας αποδοχής για να προβάλει 
το κύρος του ιερού πατρός στην Ανατολή και να υπηρετήσει με τον τρόπο 
αυτόν την ένωση με τη δυτική Εκκλησία, και ο Πρόχορος Κυδώνης, ο οποίος, 
παρακινούμενος από θεολογικά κίνητρα, μετέφρασε πλειάδα αυγουστίνειων 
έργων, μεταξύ των οποίων αποσπάσματα από το De Trinitate και μια συλλο-
γή οκτώ επιστολών που αναφέρονται στη δυνατότητα της θέας του Θεού.48

Ο ανώνυμος συγγραφέας δεν αποτόλμησε να αναμετρηθεί με το opus 
magnum του Αυγουστίνου, την Πολιτεία του Θεού, που αποτελεί την πρώτη 
χριστιανική φιλοσοφία της ιστορίας, μια πραγματεία για τη Θεία Πρόνοια, 
η οποία κυβερνά και κατευθύνει τον κόσμο και για την απόλυτη επικράτηση 
της πίστης και της θείας δικαιοσύνης.49 Ενδεχομένως ένα τέτοιο εγχείρημα 

46. Βλ. Δ. Ζ. Νικήτα, «Η παρουσία του Αυγουστίνου στην Ανατολική Εκκλησία», 
Κληρονομία 14/1 (Ιούνιος 1982), σσ. 7-26. Πρβλ. Δ. Σ. Μπαλάνος, ό.π., σσ. 479-480, 
και Josef Lössl, “Augustine in Byzantium”, The Journal of Ecclesiastical History 
51 (2000), σσ. 267-295.

47. Η σχετικά πρόσφατη έκδοση των Εξομολογήσεων από τη Φραγκίσκη 
Αμπατζοπούλου αποτελεί υποδειγματική εργασία για τη σχολιασμένη μετάφραση του 
αυγουστίνειου έργου. Βλ. Αγίου Αυγουστίνου, Εξομολογήσεις, τόμ. I και II, εισαγωγή, 
μετάφραση, σχόλια Φραγκίσκη Αμπατζοπούλου, Πατάκης, Αθήνα 2009.

48. Βλ. Άννα Κόλτσιου-Νικήτα, «Ελληνικές μεταφράσεις έργων του ιερού Αυγου-
στίνου. Κίνητρα και σκοποί», Παναγιώτης Αρ. Υφαντής (επιμ.), Ο άγιος Αυγουστίνος 
στη δυτική και στην ανατολική παράδοση. Πρακτικά ΙΑ΄ Διαχριστιανικού Συμποσίου 
(Ρώμη, 3-5 Σεπτεμβρίου 2009), Π. Πουρναράς, Θεσσαλονίκη 2012, σσ. 247-263.

49. Βλ. E. Logoz, “La philosophie de l’histoire de saint Augustin”, Revue de 
Théologie et de Philosophie 6 (1918), σσ. 281-292, πρβλ. Norman Hepburn Baynes, 
“The Political Ideas of Saint Augustine’s De Civitate Dei”, Byzantine Studies and 
other Essays, Λονδίνο 1955, σσ. 288-306, και Emile Callot, Les trois moments de 
la philosophie théologique de l’histoire, Παρίσι 1974, σσ. 33-132. Βλ. επίσης τη ση-
μαντική μελέτη του J. H. S. Burleigh, The City of God: A Study of Augustine’s 



138	 Σταυροσ Θ. Ανεστιδησ

θα μπορούσε να εμπλουτίσει και το κείμενό του με στοιχεία από την παράδο-
ση της χριστιανικής παραινετικής γραμματείας.50 Αντιθέτως, διαφαίνεται ότι 
σκοπός του υπήρξε συγκεκριμένος και εν πολλοίς ιδεαλιστικός: να αποκατα-
στήσει τον ιερό Αυγουστίνο ως μέγα διδάσκαλο της ενότητας της Εκκλησίας 
και να αντικρούσει την αντίληψη ότι από την αυγουστίνεια διδασκαλία εκπη-
γάζει το χάσμα μεταξύ της δυτικής και της ανατολικής Εκκλησίας. 

Philosophy, Λονδίνο 1949, πρβλ. το εισαγωγικό κείμενο του Andréas Dalleggio για 
τη μετάφρασή του: Saint Augustin, Η Πολιτεία του Θεού (De Civitate Dei), σχολια-
σμένη μετάφραση του Andréas Dalleggio, Αθήνα χ.χ., σσ. η΄-ιε΄.

50. Βλ. Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, Οι παραινέσεις προς την εξουσία στην Ορ-
θόδοξη παράδοση, Ορθόδοξη Ακαδημία Κρήτης, Χανιά 2008, όπου και σύνοψη της 
σχετικής βιβλιογραφίας.

Η κατακλείδα.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

