
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 20 (2017)

  

 

  

  Ἡ ἐπιστήμη ὡς ἐπάγγελμα. Ἀθανάσιος
Παπαδόπουλος-Κεραμεὺς καὶ Βασίλειος
Μυστακίδης, Κωνσταντινούπολη – Σμύρνη –
Ἱερουσαλὴμ – Πετρούπολη 

  Ιωάννης Κυριακαντωνάκης   

  doi: 10.12681/deltiokms.26129 

 

  

  Copyright © 2021, Ιωάννης Κυριακαντωνάκης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κυριακαντωνάκης Ι. (2021). Ἡ ἐπιστήμη ὡς ἐπάγγελμα. Ἀθανάσιος Παπαδόπουλος-Κεραμεὺς καὶ Βασίλειος
Μυστακίδης, Κωνσταντινούπολη – Σμύρνη – Ἱερουσαλὴμ – Πετρούπολη. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 
20, 139–172. https://doi.org/10.12681/deltiokms.26129

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 03:24:58



Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

Η Επιστήμη ως Επάγγελμα.
Αθανάσιος Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Βασίλειος Μυστακίδης, 

Κωνσταντινούπολη – Σμύρνη – Ιερουσαλήμ – Πετρούπολη

Αλληλογραφία και βιογραφίες των λογίων

Η ανασύνθεση του διανοητικού πεδίου και του κοινωνικού πλαισίου που 
επιχειρείται παρακάτω, η επισήμανση των σχέσεων μεταξύ λογίων, των 

θεσμών με τους οποίους συνδέθηκαν και όπου εργάστηκαν, καθώς και των 
επιστημονικών ενδιαφερόντων και ενασχολήσεών τους στηρίζεται πρωτογε-
νώς στις πηγές της αλληλογραφίας, των αυτοβιογραφικών και βιογραφικών 
κειμένων, καθώς και σε πραγματείες που οι συγκεκριμένοι συγγραφείς δημο-
σίευσαν. Ο Αθανάσιος Παπαδόπουλος-Κεραμεύς (1856-1912) και ο Βασί-
λειος Μυστακίδης (1859-1933) υπήρξαν δύο σημαντικοί Έλληνες λόγιοι της 
άλλης όχθης του Αιγαίου στα τέλη του δεκάτου ενάτου αιώνα. Και οι δύο 
έζησαν εκτός του ελληνικού κράτους και οι διαδρομές τους διασταυρώθηκαν 
στην Κωνσταντινούπολη του Ελληνικού Φιλολογικού Συλλόγου και του ακ-
μαίου κοινοτικού και εκπαιδευτικού βίου. Αλλά ενώ ο Μυστακίδης, μετά τις 
σπουδές στην Αθήνα και στη Γερμανία, και τους πρώτους διορισμούς του σε 
σχολεία της οθωμανικής επικράτειας, εγκαταστάθηκε τελικώς στην Κωνστα-
ντινούπολη όπου είχε γεννηθεί, ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς διέμεινε στην 
oθωμανική πρωτεύουσα μόνο προσωρινά, την περίοδο 1881-1888, αδυνατώ-
ντας τελικά να εξασφαλίσει σταθερή εργασία. Η γνωριμία τους πρέπει να έγι-
νε κατά τις αρχές της παραπάνω περιόδου και η μεταξύ τους αλληλογραφία 
διατηρήθηκε τουλάχιστον έως το 1909. Στην αλληλογραφία πληροφορούν 
ο ένας τον άλλον για τα ενδιαφέροντα και τις έρευνές τους, ανταλλάσσουν 
δημοσιεύματα και βιβλιογραφικές πληροφορίες, απόψεις για θέματα, ανα-
φέρονται σε τρίτα πρόσωπα-συναδέλφους, απευθύνουν παραινέσεις ο ένας 
στον άλλον. Από τις επιστολές τους ο καθηγητής του Πανεπιστημίου Αθηνών 
Νικόλαος Τωμαδάκης δημοσίευσε εκείνες του Παπαδόπουλου-Κεραμέα που 



140	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

ευρέθησαν στα κατάλοιπα Μυστακίδη του αρχείου της Εταιρείας Βυζαντινών 
Σπουδών στην Αθήνα, ενώ δυστυχώς είμαστε σε θέση να εικάσουμε ότι το 
άλλο μέρος της αλληλογραφίας είναι χαμένο, καθώς τα κατάλοιπα του Πα-
παδόπουλου-Κεραμέα καταστράφηκαν από τη δεύτερη σύζυγό του.1 

Η αλληλογραφία μεταξύ λογίων αποτελεί σημαντική πηγή της διανοη-
τικής ιστορίας και της κοινωνιολογίας της γνώσης, κλάδων επάλληλων και 
συμπληρωματικών σε διάφορα επίπεδα.2 Στην προκειμένη περίπτωση, η αλ-
ληλογραφία των δύο λογίων μεταξύ τους, καθώς και με τον Émile Legrand, 
του οποίου υπήρξαν συνεργάτες στην προετοιμασία της Bibliographie hellé- 
nique,3 παρέχει λεπτομερείς πληροφορίες για τον τρόπο εργασίας και διαβίω- 
σής τους, τα ερευνητικά ενδιαφέροντα, τα αναγνώσματα, τις δυσκολίες του 
επαγγέλματος της επιστήμης. Είναι φανερό ότι κατά καιρούς αγωνιούν για 
τα προς το ζην. Αλλά και δεν εγκαταλείπουν τον στίβο της γνώσης, απενα-
ντίας επιδίδονται με ενθουσιασμό στην έρευνα και συγκρούονται με πάθος με 
τους αντιπάλους τους. Αναδύεται έτσι από την επιστολογραφία η ταυτότητα 
του Έλληνα επαγγελματία λογίου που ζει στην Οθωμανική Αυτοκρατορία 
αλλά και μετακινείται για σπουδές ή εργασία εκτός αυτής. Μέρος, γνώρισμα 
αυτής της λόγιας ταυτότητας είναι, άλλωστε, και η ίδια η αλληλογραφία, 
στοιχείο ένταξης στη Respublica literaria, σε μια κοινότητα που ανέπτυσσε 
και χαρακτηριζόταν από τις δικές της συνήθειες, όπως (εκτός από την αλλη-
λογραφία) την ανταλλαγή βιβλίων, άρθρων και επισκέψεων.4

Τα εν λόγω πρόσωπα δεν είναι βεβαίως άγνωστα στην έρευνα. Διαφωτιστι-
κή για το εύρος των ενδιαφερόντων και των αναγνωσμάτων τους και τη θέση 

1. Αθανασίου Παπαδοπούλου-Κεραμέως Ανέκδοτος Αλληλογραφία προς τον Βασί-
λειον Μυστακίδην, εκδ. Ν. Τωμαδάκης, ανάτυπο εκ του ΛΖ´ (1969-1970) Τόμου Επετη-
ρίδος Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών, Αθήνα 1970. Ο Μυστακίδης υπήρξε μέλος της εν 
λόγω εταιρείας και κληροδότησε σε αυτήν τη βιβλιοθήκη του. Για την τύχη του αρχείου 
του Παπαδόπουλου-Κεραμέα, βλ. Π. Β. Πάσχος – Ευγενία Ζούκοβα, «Βίος και έργο 
του Α. Ι. Παπαδοπούλου-Κεραμέως», Πανεπιστήμιο Αθηνών, Επιστημονική Επετηρίς 
της Θεολογικής Σχολής ΛΣΤ´, Αθήνα 2001, σσ. 213-14. 

2. Βλ. εισαγωγικά, Κ. Θ. Δημαράς (επιμ.), Νεοελληνική επιστολογραφία, Αθήνα 
1955. Για τη σχέση διανοητικής-κοινωνικής ιστορίας, F. Ringer, “The Intellectual 
Field, Intellectual History and the Sociology of Knowledge”, Towards a Social 
History of Knowledge. Collected Essays, Νέα Υόρκη 2000, σσ. 3-25. 

3. Γ. Παπακώστας, Ο Émile Legrand και η Ελληνική Βιβλιογραφία. Αρχειακή 
Μελέτη, Αθήνα 2011, σσ. 359-549. 

4. Peter Burke, A Social History of Knowledge, τόμ. 1, Cambridge 2000, σ. 20. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 141

τους στην ελληνική διανοητική ιστορία του όψιμου δεκάτου ενάτου αιώνα 
είναι η αναγραφή των δημοσιευμάτων τους από τους Π. Β. Πάσχο, Ευγενία 
Ζούκοβα και Χ. Γ. Πατρινέλη, αντίστοιχα: πάνω από 370 δημοσιεύματα του 
Παπαδόπουλου-Κεραμέα και 181 του Μυστακίδη, ιστορικά-αρχαιολογικά, 
προσωπογραφικά-βιβλιογραφικά, γεωγραφικά-τοπογραφικά, εκκλησιαστικής 
ιστορίας, ιστορίας της εκπαίδευσης και της λογιοσύνης, μεταφράσεις κ.ά.5 Η 
αλληλογραφία, ως πηγή για την προσωπογραφία και την ανασύνθεση δια- 
νοητικών σχέσεων και κοινωνικών ή θεσμικών δικτύων, συμπληρώνεται από 
βιογραφικές και αυτοβιογραφικές πηγές για τα συγκεκριμένα πρόσωπα.6 
Έχουμε στη διάθεσή μας ένα σύντομο, αλλά αρκετά διαφωτιστικό, αυτοβιο-
γραφικό σημείωμα του Παπαδόπουλου-Κεραμέα, το οποίο απέστειλε, ύστε-
ρα από αρκετές επιφυλάξεις, στον Νίκο Βέη, προκειμένου να συνταχθεί ένα 
εγκυκλοπαιδικό λήμμα για τον ίδιο. Εξάλλου, βιογραφίες του δημοσίευσαν 
τόσο ο Νίκος Βέης όσο και μεταγενέστεροι ιστορικοί.7 Για τον Μυστακίδη, 
πέραν του λήμματος που περιέλαβε στην προσωπογραφία των λογίων της 
Θράκης ο Κωνσταντίνος Άμαντος, έχουμε τον επιμνημόσυνο λόγο του Τυα-
νέως Μεγαλοσχολίτου Σοφοκλέους Χουδαβερδόγλου στην Εταιρεία Βυζαντι-
νών Σπουδών στην Αθήνα.8 

5. Πάσχος – Ζούκοβα, ό.π., σσ. 219-249. Χ. Γ. Πατρινέλης, «Αναγραφή δημοσιευ-
μάτων Β. Α. Μυστακίδου (1859-1933)», Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών ΛΓ΄ 
(1964), σσ. 124-139. 

6. Βλ. Π. Κιτρομηλίδης, «Βιογραφία και κοινωνικές επιστήμες», Ιώσηπος Μοισιό-
δαξ. Οι συντεταγμένες της βαλκανικής σκέψης κατά τον 18ο αιώνα, Αθήνα 2004, σσ. 
15-29. 

7. Η αυτοβιογραφία συγγράφηκε στην Πετρούπολη, 11 Ιουλίου 1904, βλ. Mαίρη N. 
Βέη, «Η αυτοβιογραφία του Αθανασίου Παπαδοπούλου-Κεραμέως επισταλείσα υπό 
του ιδίου προς τον Νίκον Βέην», Παρνασσός Δ΄ (1962), σσ. 441-453. 

Βιογραφίες: Γρ. Παπαμιχαήλ, Αθανάσιος Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Αλεξάν-
δρεια 1913· Ν. Βέης, Α. Π.-Κ., Λειψία 1922· A. Karpozilos, “A. Papapadopoulos-
Kerameus: The Man who turned night into day”, L. M. Hoffmann (ed.), Zwischen 
Polis, Provinz und Peripherie. Beitrage zur byzantinischen Geschichte und Kultur, 
Wiesbaden 2005, σσ. 927-946· Πάσχος – Ζούκοβα, ό.π., σσ. 199-217· Παπακώστας, 
ό.π., σσ. 141-184. Για τις βιογραφίες από Ρώσους συναδέλφους, βλ. Πάσχος – Ζού-
κοβα, ό.π., σ. 200· Κ. Παπουλίδης, Ρωσοελληνικά, Θεσσαλονίκη 2004, σσ. 220-224. 

8. Κ. Άμαντος, «Λόγιοι της Θράκης», Θρακικά, Παράρτημα Γ´ Τόμου (1931), 
σσ. 183-85· Σ. Χουδαβερδόγλου, Βασίλειος Αθ. Μυστακίδης. Άρχων Διδάσκαλος της 
Μεγάλης του Χριστού Εκκλησίας, Εθνικός σύμβουλος, Καθηγητής της Πατριαρχικής 
Μεγάλης του Γένους Σχολής, Αθήνα 1938. Βλ. επίσης Παπακώστας, ό.π., σσ. 185-206. 



142	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

Τρίτο είδος πηγών για τα παραπάνω θέματα, το οποίο συντείνει στην 
παρακολούθηση της σκέψης των συγγραφέων και άρα στη σκιαγράφηση της 
εσωτερικής πλευράς της ταυτότητάς τους, αποτελεί το ίδιο τους το έργο. 
Ξεχωρίζουν, όπως θα δούμε, πραγματείες στις οποίες οι συγγραφείς παρου-
σιάζουν τις αντιλήψεις τους για τη φιλοσοφία, τη μεθοδολογία και τις λοιπές 
προϋποθέσεις ενάσκησης του επιστημονικού αντικειμένου τους ή αναφέρο-
νται στις επαγγελματικές και κοινωνικές συνθήκες με τις οποίες αναμετρώ-
νται, καθώς και στην ένταξή τους σε μια κοινότητα λογίων και στις σχέσεις 
τους με άλλα μέλη της.

Η σύνθεση του παραπάνω υλικού, η παρακολούθηση τόσο των εξωτερι-
κών κοινωνικών γνωρισμάτων της λόγιας ταυτότητας και δράσης, όσο και των 
εσωτερικών προϋποθέσεων αυτής (σκέψεις, έννοιες, ιδέες, επιστημονική μέ-
θοδος κ.λπ.), όπως αποτυπώνονται στα κείμενα, είναι δυνατόν να συνεισφέ-
ρει στην προσωπογραφία, στην ιστορική κοινωνιολογία και στη διανοητική 
ιστορία της κοινότητας λογίων όπου οι Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Μυ-
στακίδης εντάχθηκαν. Η αναφορά στο επάγγελμα και το έργο τους ως λογίων 
γίνεται στη βάση της θεώρησης του κόσμου της γνώσης και των φορέων της 
κατά την όψιμη νεωτερικότητα, που έχει επιχειρηθεί για τα δυτικά διανοητι-
κά συμφραζόμενα από κοινωνιολόγους, όπως κυρίως τον Max Weber στη 
διάλεξή του «Η επιστήμη ως επάγγελμα» (Wissenschaft als Beruf: 7 Νοεμ-
βρίου 1917, στο Πανεπιστήμιο του Μονάχου).9 Από το θεωρητικό πλαίσιο της 
ιστορικής κοινωνιολογίας της γνώσης και της διανοητικής ιστορίας αντλείται, 
επομένως, μια τέταρτη κατηγορία πηγών, με την οποία η παρακάτω μελέτη 
περίπτωσης επιχειρεί να συνδιαλεχθεί. 

9. Η διάλεξη εκδόθηκε στο Μόναχο το 1919. Χρησιμοποιείται εδώ η αγγλική έκ-
δοση: The Vocation Lectures. “Science as a Vocation”,“Politics as a Vocation”, 
εισαγωγή των David Owen και Tracy B. Strong και μετάφραση Rodney Livingstone, 
Indianapolis 2004. Επίσης: Ringer, “The Intellectual Field, Intellectual History and 
the Sociology of Knowledge”, σσ. 3-25. M. Anastassiadou, Les Grecs d’ Istanbul 
au XIXe siècle. Histoire socioculturelle de la communauté de Pera, Leiden 2012, 
σσ. 179-214. Για μια επισκόπηση της σχετικής βιβλιογραφίας, Burke, “Sociologies and 
Histories of Knowledge: An Introduction”, ό.π., σσ. 1-11. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 143

Σταδιοδρομία και θεσμοί γνώσης

Το 1879 ο Αθανάσιος Παπαδόπουλος-Κεραμεύς εγκαταλείπει τη Σμύρνη και 
τη θέση του επιμελητή της Βιβλιοθήκης και του Μουσείου της Ευαγγελικής 
Σχολής και επί δύο έτη επιδίδεται σε τοπογραφικές και αρχαιολογικές περι-
ηγήσεις, προτού εγκατασταθεί στην Κωνσταντινούπολη και στο Πέραν, όπου 
γίνεται μέλος του Ελληνικού Φιλολογικού Συλλόγου (ΕΦΣΚ). Είναι ένα ση-
μαντικό βήμα αποδοχής στην κοινότητα των Ελλήνων λογίων της Πόλης (η 
οποία ωστόσο, σύμφωνα με τον ίδιο, τελικώς δεν θα τον κάνει δεκτό στους 
κόλπους της)10 και πιθανόν επαγγελματικής αποκατάστασης, όταν μάλιστα 
του ανατίθεται η μεγαλεπήβολη επιστημονική αποστολή να καταγράψει τα 
ελληνικά χειρόγραφα που διασώζονταν σε ορθόδοξες ανά την οθωμανική επι-
κράτεια βιβλιοθήκες, όπως είχε ήδη κάνει με τα χειρόγραφα της Ευαγγελικής 
Σχολής Σμύρνης και όπως επρόκειτο να κάνει στη συνέχεια με το εκτεταμένο 
υλικό κωδίκων των βιβλιοθηκών του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων.11 Οι πολλα-
πλές ασχολίες του Παπαδόπουλου-Κεραμέα στον ΕΦΣΚ αποτελούν δείγμα 
της ακμής του Συλλόγου. Μετέχει έτσι στη Φιλολογική Επιτροπή για τον ζω-
γράφειο διαγωνισμό περί συλλογής «ζώντων μνημείων» της αρχαίας ελληνι-
κής γλώσσας, κρίνοντας εργασίες αποσταλείσες στον Σύλλογο, μεταξύ άλλων  

10. Βλ. ΕΦΣΚ ΙΖ´ (1882-83), σ. ια´, όπου αναφέρεται, στον κατάλογο μελών του 
Συλλόγου, ο Αθ. Παπαδόπουλος, «λόγιος εν Κωνσταντινουπόλει», με έτος εκλογής το 
1881. Επίσης: Παπακώστας, ό.π., σ. 400. 

11. Η ανάθεση έγινε από τον Ελληνικό Φιλολογικό Σύλλογο Κωνσταντινουπόλεως, 
ο οποίος ελάμβανε τον χαρακτήρα και ερευνητικού καθιδρύματος, με χρηματοδότηση 
του εθνικού ευεργέτη Θεόδωρου Μαυρογορδάτου. Γίνεται λόγος για αποστολή «ειδι-
κού ανδρός εντεταλμένου την εξερεύνησιν των εν τοις ημετέροις μοναστηρίοις και βι-
βλιοθήκαις ελληνικών χειρογράφων, την κατάταξιν και αναγραφήν αυτών, την αντιγρα-
φήν των σημαντικοτέρων και προς ενιαύσιον εν ιδιαιτέρω τεύχει δημοσίευσιν», ΕΦΣΚ 
ΙΖ´ (1882-1883), σ. 185. Τα πορίσματα της εν λόγω έρευνας του Παπαδόπουλου-Κε-
ραμέα στη Λέσβο, τη Θράκη (συμπεριλαμβανομένης της Χάλκης), τη Μακεδονία και 
τον Πόντο δημοσιεύθηκαν στο διάστημα 1884-1886: Μαυρογορδάτειος Βιβλιοθήκη, 
ήτοι γενικός περιγραφικός κατάλογος των εν ταις ανά την Ανατολήν βιβλιοθήκαις ευρι-
σκομένων, Κωνσταντινούπολη 1886, «Συνοπτική έκθεσις παλαιογραφικών ερευνών εν 
τη Κωνσταντινουπόλει και εν ταις χώραις του Πόντου διά την Μαυρογορδάτειον Βι-
βλιοθήκην», Παλαιογραφικόν Παράρτημα ΠΕΦΣΚ ΙΣΤ΄ (1885), σσ. 3-26, « Έκθεσις 
παλαιογραφικών και φιλολογικών ερευνών εν Θράκη και Μακεδονία γενομένων κατά 
το έτος 1885 διά την Μαυρογορδάτειον Βιβλιοθήκην», ΕΦΣΚ Αρχαιολογική Επιτροπή 
Παράρτημα ΙΖ´ τόμου, σσ. 2-64. 



144	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

από τον Νικόλαο Πολίτη.12 Το 1884 εκπροσώπησε τον Σύλλογο στο 6ο Ρω-
σικό Αρχαιολογικό Συνέδριο που έγινε στην Οδησσό.13 Είναι λιγότερο από 
τριάντα ετών, αλλά του απονέμεται honoris causa ο τίτλος του διδάκτορα 
της Ελληνικής Γραμματείας και Ελληνικής Γλώσσας του Πανεπιστημίου της 
Μόσχας. Το 1886, στην εικοσιπενταετηρίδα του ΕΦΣΚ, ο Παπαδόπουλος- 
Κεραμεύς ήταν βιβλιοφύλαξ και μέλος (ειδικός γραμματέας) της επιτροπής 
διοργάνωσης διεθνούς επιστημονικού συνεδρίου, το οποίο θα πανηγύριζε την 
ως άνω επέτειο.14

Η γνωριμία του Παπαδόπουλου-Κεραμέα με τον Βασίλειο Μυστακίδη 
πρέπει να πραγματοποιήθηκε τα έτη 1881-1883 ή τα έτη 1885-1887, τις πε-
ριόδους δηλαδή που ο δεύτερος βρισκόταν στην Κωνσταντινούπολη, στο 
ενδιάμεσο των σπουδών του στη Μεγάλη του Γένους Σχολή, το Πανεπιστή-
μιο Αθηνών και το Πανεπιστήμιο της Τυβίγγης. Αμφότεροι αρθρογραφούν 
(δημοσιογραφούν) σε έντυπα της Πόλης. Ο Μυστακίδης διακρίνεται μέσα 
από τις στήλες της Θράκης και του Νεολόγου, ενώ ήδη από το 1881 ο Πα-
παδόπουλος-Κεραμέας ήταν εκ των συντακτών του τελευταίου εντύπου και 
είχε αναλάβει τη σύνταξη του τρίτου τόμου (γράμμα Κ) του Λεξικού Ιστο-
ρίας και Γεωγραφίας του ομώνυμου εκδοτικού οίκου του Σταύρου Βουτυρά. 
Μετά το 1887 και για το υπόλοιπο του βίου τους οι δύο λόγιοι, με κοινά εν-
διαφέροντα (αρχαιολογία, επιγραφική, βυζαντινολογία, ιστορία της μεταβυ-

12. «Ζωγράφειος Αγών περί Συλλογής ζώντων μνημείων της αρχαίας ελληνικής 
γλώσσης. Έκθεσις της Φιλολογικής Επιτροπής Αναγνωσθείσα […] υπό του εισηγητού 
αυτής κυρίου Α. Παπαδοπούλου του Κεραμέως», ΕΦΣΚ ΙΣΤ´ (1881-1882), σσ. 310-320, 
και «Ζωγράφειον Διαγώνισμα», ΕΦΣΚ ΙΘ´ (1884-1885), σσ. 135-159. Βλ. και «Αυτο-
βιογραφία», σ. 448. Πρβ. Ζωγράφειος Αγών ήτοι Μνημεία της ελληνικής αρχαιότητος 
ζώντα εν τω νυν ελληνικώ λαώ, τόμ. Α´, Κωνσταντινούπολη 1891 και Τ. Σταύρου, Ο εν 
Κωνσταντινουπόλει Ελληνικός Φιλολογικός Σύλλογος, Αθήνα 1967, σσ. 45-52. 

13. « Έκθεσις των εργασιών του ΣΤ΄ Ρωσσικού Αρχαιολογικού Συνεδρίου εν Οδησ- 
σώ», ΕΦΣΚ ΙΘ΄ (1884-1885), σ. 173 και Communications faites par Mr. A. Papado- 
poulos-Kerameus au VIe Congrès Archaeologique tenu à Odessa en 1884, Οδησ-
σός 1888.

14. Για τη θέση του βιβλιοφύλακα του Συλλόγου, βλ. ΕΦΣΚ ΙΣΤ´ (1881-1882), σσ. 
376-377. Τα μέλη του ΕΦΣΚ οραματίζονταν τη διοργάνωση διεθνούς συνεδρίου πανηγυ-
ρικού τής αυτού εικοσιπενταετηρίδος (τέλη Αυγούστου 1886), «κατά το πρότυπον των 
εν τη εσπερία Ευρώπη και εν Αμερική επιστημονικών συλλόγων», για το οποίο συγγρά-
φηκαν Γενικαί Διατάξεις Κανονισμού, αλλά τελικώς η διοργάνωση αυτή δεν επετράπη 
από τις οθωμανικές αρχές, βλ. ΕΦΣΚ Εικοσιπενταετηρίς 1861-1886 (1888), σσ. 25-36.



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 145

ζαντινής λογιοσύνης κ.ά.), δεν θα διαμείνουν στην ίδια πόλη. Ο Μυστακίδης 
θα επιστρέψει εν τέλει στη γενέτειρά του Κωνσταντινούπολη, στους κύκλους 
της λόγιας κοινότητάς της, την ταυτότητα και αυθυπαρξία της οποίας θα 
προβάλει σχεδόν όσο ο Μανουήλ Γεδεών, ενώ για τον Παπαδόπουλο-Κερα-
μέα η περιπλάνηση και η ανάγκη του βιοπορισμού θα τον φέρει, μέσω της 
Αγίας Πόλης και της προστασίας της Ρωσικής Παλαιστίνιας Εταιρείας, στην 
Πετρούπολη, όπου θα καταλάβει θέση τμηματάρχη στην Αυτοκρατορική Βι-
βλιοθήκη.

Από τα βιογραφικά στοιχεία που έχουμε στη διάθεσή μας και από τις επι-
στολές του ιδίου προς τον Βασίλειο Μυστακίδη και τον Émile Legrand, 
προκύπτει ότι ένας από τους σημαντικότερους Έλληνες παλαιογράφους του 
δεκάτου ενάτου αιώνα δεν κατάφερε να αποκατασταθεί επαγγελματικά στους 
θεσμούς της Κωνσταντινούπολης, αλλά ούτε σε κάποιο άλλο κέντρο της 
Οθωμανικής Αυτοκρατορίας από όπου πέρασε και διακρίθηκε, ή στην Αθήνα 
(την οποία επισκέφθηκε μόνο προς το τέλος του βίου του). Η αποτυχία αυτή 
δεν πρέπει να αποδοθεί στον φίλερι χαρακτήρα του Αθανασίου Παπαδοπού-
λου-Κεραμέως, αλλά εν μέρει στην οικονομική δυσπραγία του να συνεχίσει 
τις σπουδές του πέραν της Ευαγγελικής Σχολής της Σμύρνης και εν μέρει 
σε μια επαγγελματική απόφασή του. Σε αντίθεση προς τους περισσότερους 
λόγιους της εποχής του, η διδασκαλία, επάγγελμα που θα μπορούσε να του 
εξασφαλίσει έναν στοιχειώδη βιοπορισμό,15 είχε αποκλειστεί από τις ενασχο-
λήσεις του. Είχε από πολύ νεαρή ηλικία επιλέξει την έρευνα στις βιβλιοθήκες 
και στα χειρόγραφα, να ανασκάπτει, να ανακαλύπτει, να ταξινομεί, να κατα- 
λογογραφεί και να δημοσιεύει τεκμήρια της ελληνικής φιλολογίας, αποκείμενα 
σε μοναστήρια, εκπαιδευτικά ιδρύματα και συλλόγους. 

Οι κοπιώδεις προσπάθειες (καθώς τείνει να αναλαμβάνει μεγάλα έργα που 
απαιτούν τεράστιους κόπους, όπως κατεξοχήν η Ιεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη 
και η Σταχυολογία) ενδεχομένως γίνονταν αντιληπτές από τον ίδιο και κα-

15. Σύμφωνα, ωστόσο, με τον Μ. Γεδεών και τον Δ. Χρηστίδη, ο βιοπορισμός των 
διδασκάλων, και ιδίως των ελληνοδιδασκάλων, γινόταν σε πολύ στενά πλαίσια και η 
κοινωνική τους θέση ήταν χαμηλή, τόσο ενωρίτερα όσο και κατά την εδώ αναφερόμενη 
περίοδο. Βλ. αντίστοιχα, Παιδεία και πτωχεία παρ᾽ ημίν κατά τους τελευταίους αιώ-
νες, Κωνσταντινούπολη 1893, σσ. 28-36· Οι διδάσκαλοι της Κωνσταντινουπόλεως ήτοι 
πραγματεία περί της καταστάσεως των διδασκάλων των ενοριών και οικογενειών και εν 
γένει περί εκτιμήσεως των γραμμάτων, Κωνσταντινούπολη 1862, σσ. 6-11.



146	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

ταβάλλονταν ως υποκατάστατα των πανεπιστημιακών περγαμηνών και των 
διδακτορικών τίτλων που δεν έπαυσε να επιθυμεί: τον Ιούνιο του 1886, ανα-
φέρει σε επιστολή του προς τον Émile Legrand ότι επιθυμεί να επισκεφθεί 
το Παρίσι και να εξακολουθήσει τις σπουδές του στην Faculté, χάριν του επι-
ζήλου διδακτορικού τίτλου, προς εξασφάλισιν του μέλλοντος, αλλά και προς 
επίρρωση ελλείψεών του ως προς τη δυτικοευρωπαϊκή ιστορική μεθοδολογία 
και κριτική. Εξάλλου το ίδιο έτος, σε μία από τις πρώτες επιστολές του προς 
τον Β. Μυστακίδη, ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς αναφέρεται στις ευκαιρίες 
που δημιουργούν οι σπουδές στη Γερμανία, ιδίως αν πρόκειται για ένα πανε-
πιστήμιο όπως αυτό της Τυβίγγης, καθώς και στη σημασία της γνώσης των 
γερμανικών και των λατινικών για την επάρκεια στην ιστορική επιστήμη.16

Ο Μυστακίδης πράγματι ευρίσκετο στην αρχή μεταπτυχιακών σπουδών 
στην Τυβίγγη, όπου σε βραχύ διάστημα κατάφερε να μάθει γερμανικά και 
να αναγορευθεί διδάκτωρ. Φοιτώντας σε αυτήν την πόλη και εργαζόμενος 
στο ιστορικό εργαστήριο του W. Schmidt, επιδόθηκε ιδιαιτέρως σε έρευ-
νες στο αρχείο και στα ημερολόγια του φιλέλληνα λουθηρανού φιλολόγου 
του δεκάτου έκτου αιώνα Μαρτίνου Κρουσίου, ενώ συνέδραμε τις προσπά- 
θειες του Émile Legrand για τη συγκρότηση της Bibliographie hellénique, 
γνωστοποιώντας του έργα που απόκεινταν σε γερμανικές βιβλιοθήκες.17 Για 
τις σπουδές του αυτές είχε την υποστήριξη του Κωνσταντίνου Παπαρρηγό-
πουλου και εθνική υποτροφία από τον Νικόλαο Μαυροκορδάτο, με σκοπό 
να επιστρέψει και να ενταχθεί στο ελληνικό διδακτικό δυναμικό στην Οθω-
μανική Αυτοκρατορία. Και αυτή η σταδιοδρομία δεν ήταν εύκολη, καθώς 
ήδη πριν από τις πανεπιστημιακές του σπουδές ο Μυστακίδης μετακινείται 
σε σχολεία της Θράκης και της Μακεδονίας, ενώ όταν επιστρέφει από τη 
Γερμανία, το 1890, βρίσκει εργασία ως καθηγητής, όχι προς ώρας σε κάποιο 
περίπυστο σχολείο της Πόλης, αλλά στη μακρινή Καισάρεια (Ροδοκανάκειος 
Σχολή, 1890-1892) και αργότερα στη Θεσσαλονίκη (γυμνασιάρχης, 1895-
1896). Ασφαλώς δεν θα πρέπει να υποτιμήσουμε αυτούς τους διορισμούς. Το 
δίκτυο ελληνικών σχολείων και διδασκόντων ανά την οθωμανική επικράτεια 

16. “Je cherchais et je cherche toujours à trouver les moyens nécessaires pour 
voyager en Europe et devenir diplomé de quelque Université: vous savez bien 
que me manque la méthode et la critique européenne”, Παπακώστας, ό.π., σσ. 
400-401 και Αλληλογραφία, σσ. 378-379. 

17. Παπακώστας, ό.π., σσ. 196-197. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 147

επιτελεί την περίοδο αυτή έργο οικοδόμησης της εθνικής συνείδησης, υπό 
την επίβλεψη ηγετικών θεσμών της παιδείας και γνώσης, όπως του Ελλη-
νικού Φιλολογικού Συλλόγου Κωνσταντινουπόλεως, του αθηναϊκού Συλλό-
γου προς Διάδοσιν των Ελληνικών Γραμμάτων, του Συλλόγου Μικρασιατών 
«Ανατολή», της Εκκλησίας και του ελληνικού κράτους. Η αποστολή στην 
Καισάρεια ενός σημαντικού λογίου, κατόχου διδακτορικού τίτλου γερμανικού 
πανεπιστημίου, φανερώνει την έμφαση που εδίδετο στον παραπάνω σκοπό.18 
Σε κάθε περίπτωση, ο Μυστακίδης θα γνώριζε ότι δεν επρόκειτο για μόνιμη 
τοποθέτηση. Τελικώς επέστρεψε στην Κωνσταντινούπολη, γενόμενος δεκτός 
στους λόγιους κύκλους, τις εταιρείες και τις επετηρίδες της γνώσης (ΕΦΣΚ, 
Μεσαιωνική Εταιρεία του Μ. Γεδεών, Εκκλησιαστική Αλήθεια, αλλά και στο 
Αυτοκρατορικό Αρχαιολογικό Μουσείο ως επιμελητής), καταλαμβάνοντας 
την έδρα της Ιστορίας και Γεωγραφίας στη Μεγάλη του Γένους Σχολή, στη 
θέση του δασκάλου του Ιωάννη Αριστοκλέους, και εκλεγείς μέλος του Διαρ-
κούς Μικτού Εθνικού Συμβουλίου.19 Οι τελευταίες εξελίξεις στη σταδιοδρο-
μία του και οι θέσεις που κατελάμβανε καθιστούν έναν λόγιο σαν τον Β. Α. 
Μυστακίδη δημόσιο πρόσωπο και φορέα ιδιαίτερου κύρους. 

Την ίδια περίπου περίοδο ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς θα μπορούσε κι 
αυτός να είχε αποκατασταθεί επαγγελματικά στην Κωνσταντινούπολη, στις 
βιβλιοθήκες και στα αρχεία των Πατριαρχείων, ωστόσο τον απέκλεισε η σχε-
δόν ταυτόχρονη παρουσία του Μανουήλ Γεδεών (Φανάρι, 1851 – πεθαίνει 
στη γερμανοκρατούμενη Αθήνα τον Νοέμβριο του 1943). Ούτε ο Γεδεών είχε 
ανώτερες σπουδές, ήταν όμως γεννημένος απέναντι από τον Πατριαρχικό 
Οίκο, σπούδασε στη Μεγάλη του Γένους Σχολή, αρθρογραφούσε στον Τύπο 
της Κωνσταντινούπολης, από το 1883 πρωτοστατούσε στο επίσημο φύλλο 
του Πατριαρχείου, την Εκκλησιαστική Αλήθεια, και έχαιρε της εύνοιας του 
Ιωακείμ Γ´.20 Καλύπτει τη θέση που θα μπορούσε να έχει προσφερθεί στον 

18. Στο ίδιο πλαίσιο, της ιστορικής ανάκτησης της ελληνικότητας της Μικράς Ασίας, 
οι μελέτες του Β. Μυστακίδη: «Περιγραφή γεωγραφική, στατιστική, εκπαιδευτική, 
εμπορική, εκκλησιαστική της Μητροπόλεως Καισαρείας», Παρνασσός ΙΕ´ (1893),  
σ. 368· «Πνευματική κίνησις εν Καππαδοκία κατά τον ιη´, ιθ´ αιώνα», Νεολόγου Εβδο-
μαδιαία Επιθεώρησις 2 (1893), σσ. 85-87, 106-107, λοιπές γεωγραφικές μελέτες κ.ά. 
Βλ. επίσης τον λόγο του επί τη αναλήψει των καθηκόντων γυμνασιάρχη στη Θεσσαλο-
νίκη, Φάρος Μακεδονίας, 30 Σεπτεμβρίου 1895.

19. Άμαντος, ό.π., σσ. 183-184. 
20. Για την αναγνώριση του Μ. Γεδεών ως λογίου, την πρόσληψή του στη σύ-



148	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

Παπαδόπουλο-Κεραμέα, την εποπτεία του πατριαρχικού αρχείου, έχοντας 
πρόσβαση, περισσότερο από κάθε άλλον, σε ανυπολόγιστο αριθμό εγγράφων 
και έργων. 

Μία έτερη, σχετική με τα παραπάνω, παράμετρος είναι και η εξής: ο 
Παπαδόπουλος-Κεραμεύς δεν έλαβε το ιερατικό σχήμα, αν και αυτό θα του 
επέτρεπε να ακολουθήσει ευχερέστερα την παραδοσιακή πορεία στην έρευνα 
και παρότι ο πατέρας του Ιωάννης ήταν κληρικός, όπως και ο θείος του αρχι-
μανδρίτης Κύριλλος Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, τελειόφοιτος της Ριζαρείου 
Σχολής και του Πανεπιστημίου Αθηνών, καθηγητής και ιεροκήρυξ επί πολλά 
έτη στις Κυδωνίες, τη Μυτιλήνη και τη Σμύρνη.21 Ωστόσο, ο Αθανάσιος δεν 
ενδύεται το ιερατικό σχήμα, ενδεχομένως επειδή στη νεανική του ηλικία τον 
συνεπήρε το όνειρο μιας καριέρας αρχαιολόγου. 

Αποκλεισμένος από το Πατριαρχείο και τη βιβλιοθήκη του, ο Παπαδό-
πουλος-Κεραμεύς θα μπορούσε να αποκατασταθεί σε έναν άλλον θεσμό της 
Κωνσταντινούπολης, απροσδόκητο σε πρώτη ανάγνωση. Πρόκειται για το 
Αυτοκρατορικό Μουσείο, το οποίο από το 1870 διευθυνόταν από τον Anton 
Dethier (που διατηρούσε στενές σχέσεις με τον ΕΦΣΚ) και μετά τον θάνατό 
του από τον Osman Hamdi-bey (1842-1910), Οθωμανό διανοούμενο από-
γονο Ελλήνων της Χίου (ο πατέρας του διασώθηκε από τη σφαγή του 1822, 
υιοθετήθηκε από τους Οθωμανούς και έφτασε να γίνει μεγάλος βεζίρης το 
1877, ως Ibrahim Edhem Pasha), ο οποίος γνώριζε τον Έλληνα παλαιογρά-
φο και αρχαιοδίφη.22 Σύμφωνα με τον τελευταίο, «η αυτοκρατορική κυβέρνη-
ση έθετο προ ετών τας βάσεις κοινωφελεστάτου καθιδρύματος, εν ω πάντες 
οι φιλάρχαιοι και καλλιτέχναι δύνανται να αναπτύσσωσι τας γνώσεις αυτών, 

νταξη της Εκκλησιαστικής Αλήθειας, τις αντεγκλήσεις με τον Μηνά Χαμουδόπουλο, 
προκάτοχό του στη διεύθυνση της έκδοσης, την ανάρρησή του στην ιεραρχία του 
Πατριαρχείου, βλ. Στ. Ανεστίδης, «Η εθναρχική παράδοση και ο Μανουήλ Γεδεών», 
διδακτορική διατριβή, Πανεπιστήμιο Αθηνών 1993, σσ. 174-78, 200-202, 210. 

21. «Αυτοβιογραφία», σσ. 441-453. 
22. E. Eldem, “An Ottoman archaeologist caught between two worlds: Osman 

Hamdi Bey (1842-1910)”, David Shankland (ed.), Archaeology, Anthropology and 
Heritage in the Balkans and Anatolia: The Life and Times of F. W. Hasluck, 
1878-1920, Κωνσταντινούπολη 2004, σσ. 121-149· W. M. K. Shaw, Possessors and 
Possessed. Museums, Archaeology, and the Visualization of History in the Late 
Ottoman Empire, Berkeley 2003, σσ. 83-107· Χ. Χριστοδούλου, Ο Έλληνας Τούρ-
κος, Αθήνα 2016. Βλ. τη νεκρολογία του Dethier από τον Σταύρο Αριστάρχη στο 
ΕΦΣΚ ΙΕ´ (1880-1881), σσ. 79-81. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 149

το μεν μελετώντες τα αυτόσε φυλαττόμενα πλαστικά μνημεία, το δε απει-
κονίζοντες και λαμβάνοντες τας σχετικάς σημειώσεις προς χρησιμοποίησιν 
εν ειδικαίς αρχαιολογικαίς σπουδαίς».23 Σύμφωνα δε με τον Β. Μυστακίδη, 
το Αρχαιολογικό Μουσείο της Κωνσταντινούπολης και οι πρωτοβουλίες του 
Osman Hamdi, στις οποίες άλλωστε συνέβαλε ενεργά και ο ίδιος από τη 
θέση του επιμελητή, εντάσσονταν στο ευρύτερο πλαίσιο άνθησης των ανα-
τολικών σπουδών, της αρχαιολογίας των ανατολικών εθνών (ανασκαφές στη 
Φοινίκη, στη Σιδώνα, στη Μεσοποταμία και στη Μικρά Ασία, μεταξύ άλλων 
από τους Renan, Hamdi Bey, Macridi Bey, Winckler) και της ανάδειξης 
της Ανατολής ως κοιτίδας πολιτισμού (ex Oriente lux).24

Κατά τα λεγόμενα του ιδίου του Παπαδοπούλου-Κεραμέως, ο Osman 
Hamdi-Bey τον ήθελε στο δυναμικό του Μουσείου, βασιζόμενος στο πρότε-
ρο παλαιογραφικό και επιγραφικό-αρχαιολογικό έργο του.25 Πράγματι, είχε 
δημοσιεύσει μελέτες σμυρναϊκής αρχαιολογίας, ενώ ήταν αυτός που είχε επι-
φορτιστεί με την οργάνωση (καταγραφή και εμπλουτισμό του υλικού) του 
Μουσείου και της Βιβλιοθήκης της Ευαγγελικής Σχολής της Σμύρνης από το 

23. Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, «Ελληνικαί επιγραφαί του εν Κωνσταντινου-
πόλει Αυτοκρατορικού Μουσείου», ΕΦΣΚ Αρχαιολογική Επιτροπή Παράρτημα ΙΕ´ 
Τόμου (1884), σσ. 55-61. 

24. Β. Μυστακίδης, Ιστορία, χρησιμότης αυτής και σχέσις προς τας λοιπάς επι-
στήμας, ανατύπωσις εκ της Εκκλησιαστικής Αληθείας, Κωνσταντινούπολη 1906, σσ. 
11-12, και του ιδίου «Η αρχαιολογία των ανατολικών εθνών», Επ. Κυριακίδου, Η δεκά-
τη ενάτη εκατονταετηρίς, Κωνσταντινούπολη 1902, σσ. 172-199. Στην καλλιέργεια των 
αρχαιολογικών μελετών στην Κωνσταντινούπολη μετείχε διά της οικείας επιτροπής ο 
Ελληνικός Φιλολογικός Σύλλογος, όπου την ίδια περίοδο (δεκαετία του 1880) δεσπόζει 
η μορφή του Αλεξάνδρου Πασπάτη, καθώς και εκείνη του Σταύρου Αριστάρχη, ενώ 
ιδιαίτερη μνεία αξίζει στον Θεόδωρο Μακρίδη (1873-1940), νομισματολόγο και επιμε-
λητή του Αρχαιολογικού Μουσείου Κωνσταντινουπόλεως και μετέπειτα του Μουσείου 
Μπενάκη στην Αθήνα. 

25. Για την επιγραφική και αρχαιολογική εργασία του Παπαδόπουλου-Κεραμέα 
στην Κωνσταντινούπολη, βλ. ΕΦΣΚ Αρχαιολογική Επιτροπή Παράρτημα ΙΕ´ Τόμου 
(1884): «Επιγραφαί της νήσου Λέσβου», σσ. 36-43· «Επιγραφαί της επαρχίας του 
Πόντου (Σινώπη, Καύζα, Τζιτλή, Κόμανα)», σσ. 44-49· «Επιγραφαί διαφόρων με-
ρών», σσ. 53-54· «Ελληνικαί επιγραφαί του εν Κωνσταντινουπόλει Αυτοκρατορικού 
Μουσείου», σσ. 55-61. ΕΦΣΚ Αρχαιολογική Επιτροπή Παράρτημα ΙΖ´ Τόμου (1886): 
«Αρχαιότητες και επιγραφαί της Θράκης συλλεγείσαι κατά το έτος 1885», σσ. 65-113, 
«Διαλεκτικαί επιγραφαί Τραπεζούντος», σσ. 114-16, καθώς και Communications faites 
par Mr. A. Papadopoulos-Kerameus au VIe Congrès Archaeologique, ενθ. ανωτ.



150	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

1873 έως το 1879.26 Η παραγωγή και η δράση αυτή, που πρέπει να ήταν γνω-
στή στον Hamdi Bey, αντιστάθμιζαν με επαγγελματική εμπειρία την έλλειψη 
πανεπιστημιακής κατάρτισης στον τομέα της Altertumswissenschaft, οπότε 
το 1884 τού ανέθεσε την καταγραφή σε έναν γενικό κατάλογο, που επρόκει-
το να εκδοθεί, των επιγραφών του Mουσείου της Κωνσταντινούπολης, και το 
1892 φαίνεται ότι του πρόσφερε θέση επόπτη του ιδρύματος στις ανασκαφές 
στην Τροία. Η συνεργασία και η ένταξη στο προσωπικό του Μουσείου του 
Τοπ Καπί δεν ευοδώθηκε, σύμφωνα πάντοτε με τις επιστολές του Παπαδό-
πουλου-Κεραμέα, εξαιτίας συνωμοτικών ενεργειών του Μανουήλ Γεδεών και 
του συνεργάτη αυτού Αβραάμ Βαπορίδη εναντίον του, οι οποίοι για να τον 
αποκλείσουν τον κατηγόρησαν για αντιοθωμανική δράση.27 Ενδέχεται η δρά-
ση για την οποία κατηγορήθηκε ο Παπαδοπουλος-Κεραμεύς να σχετίζεται με 
την για λογαριασμό του Διδασκαλικού Συνδέσμου Σμύρνης συμμετοχή του 
(διά ενός κειμένου και πιθανόν όχι διά ζώσης) στο Συνέδριο των ελληνικών 

26. Σύμφωνα με τον ίδιο, η Βιβλιοθήκη της Ευαγγελικής Σχολής περιείχε στα 1880 
υπέρ τους 15.000 τόμους και συλλογή 145 χειρογράφων διάφορων εποχών. «Το Μου-
σείον περιέχει αγάλματα, ανάγλυφα, αρχιτεκτονικά κοσμήματα, συμποσούμενα εις 478 
αντικείμενα, μικρά ή μεγάλα. Η κεραμεική συλλογή περιέχει 1.461 αντικείμενα. […] η 
Εταιρία του Μουσείου και της Βιβλιοθήκης εκδίδει περιοδικώς τεύχος περιέχον την έκ-
θεσιν των εργασιών της, επιγραφάς και υπομνήματα αρχαιολογικά και τοπογραφικά», 
βλ. Αθ. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, «Καταστατικαί πληροφορίαι περί του ελληνικού 
πληθυσμού του νομού Αϊδινίου», Συνέδριον των Ελληνικών Συλλόγων. Πρακτικά της 
Πρώτης αυτού Συνόδου, Αθήνα 1879, σσ. 206-207· Κατάλογος χειρογράφων της εν 
Σμύρνη Βιβλιοθήκης της Ευαγγελικής Σχολής, μετά Παραρτήματος περιέχοντος και 
τινα ανέκδοτα, Σμύρνη 1877 και Χ. Σολομωνίδης, Η παιδεία στη Σμύρνη, Αθήνα 1961, 
σσ. 202-222. 

27. Η πηγή της αλληλογραφίας μάς παρέχει μια εικόνα λιγότερο εξωραϊσμένη από 
τις βιογραφικές πληροφορίες εφημερίδων και ημερολογίων της εποχής λ.χ. βλ. «Αβραάμ 
Γ. Βαπορίδης Εφφέντης», Ακτίνες Ημερολόγιον 1907, Κωνσταντινούπολη 1906, σσ. 
30-32. Σύμφωνα με το λήμμα, ο Αβράαμ Βαπορίδης (1855-1911) επέδειξε αφοσίωση 
«εις την διεξαγωγήν τών εκάστοτε υπό της κραταιάς Βασιλείας ανατιθεμένων αυτώ 
υπηρεσιών» και φιλογενή δράση: «θερμό ζήλο προς εξυπηρέτησιν των κοινών της Εκ-
κλησίας και του Γένους πραγμάτων». Στο πλαίσιο των καθηκόντων του ως λογοκριτή, 
αναφέρεται ότι ενεπλάκη σε απόπειρα κατάσχεσης του Ιστορικού και Γεωγραφικού 
Λεξικού του Νεολόγου, οίκου στον οποίο ωστόσο είχε εκδώσει και ο ίδιος βιβλίο του 
για την ιστορία των Οθωμανών σουλτάνων, βλ. Ε. Balta – R. Ivecan, “An Ottoman 
Farhrenh 451. Works and Days of the Censor Avraam G. Vaporidis Efendi (1855-
1911)”, Miscellaneous Studies on the Karamanlidika Literary Tradition, Κωνσταντι-
νούπολη 2013, σσ. 201-238.



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 151

συλλόγων που έγινε στην Αθήνα το 1879 και επηρεαζόταν από τον ελληνικό 
αλυτρωτισμό.28 Επίσης, τα κείμενα και οι ενέργειες του Παπαδόπουλου-Κε-
ραμέα, στο πλαίσιο των καθηκόντων του στο Μουσείο και στη Βιβλιοθήκη 
της Ευαγγελικής Σχολής Σμύρνης, σχετίζονταν με την ιστορική τεκμηρίωση 
και την ανάκτηση της ελληνικότητας της Μικράς Ασίας, επί τη βάσει του 
εθνικού τριμερούς σχήματος (συνέχεια ελληνικής παρουσίας στην περιοχή 
από την αρχαιότητα και κατά τους μέσους και νεότερους χρόνους).29 Τα 
περιεχόμενα του εντύπου που εξέδιδε αυτός ο θεσμός γνώσης της Σμύρνης 
περιλάμβαναν επιγραφές, καταλόγους επισκοπών, επιγράμματα και στιχουρ-
γήματα, ενώ στον Β´ τόμο (1875-1876) διαβάζουμε πραγματεία περί προσδιο- 
ρισμού της θέσεως των αρχαίων ελληνικών πόλεων της Μυσίας. 

Είναι πιθανόν ο Μανουήλ Γεδεών να ενεργούσε για τον αποκλεισμό αντι-
πάλων του, όχι μόνο από το πατριαρχικό περιβάλλον, αλλά και από την 
οθωμανική πρωτεύουσα και ίσως ολόκληρη την αυτοκρατορία. 

Οι σχέσεις του Γεδεών δεν υπήρξαν οι καλύτερες με πλειάδα έτερων λογίων. 
Για τον Ματθαίο Παρανίκα, που σκιαγράφησε το εκπαιδευτικό και πνευμα-
τικό ζώπυρον του γένους κατά τους οθωμανικούς αιώνες, ασταθή και αυτόν 
επήλυδα στην Κωνσταντινούπολη, όπου καλλιέργησε στενές επαφές με τον 
πρώτο πυρήνα του ΕΦΣΚ, διευθυντή (1878-1885) της Ευαγγελικής Σχολής 
της Σμύρνης και αργότερα του Φροντιστηρίου Τραπεζούντος, γράφει πως το 
μόνον άξιο λόγου έργο του είναι το Σχεδίασμα, έργο στο οποίο εντοπίζει διά-
φορα ατοπήματα.30 Απ’ ό,τι φαίνεται, λοιπόν, το πνευματικό εκτόπισμα των 

28. Στο κείμενο αναφέρει ότι ο πληθυσμός της τοπαρχίας Αϊδινίου αποτελείτο από 
380.000 Τούρκους και 360.000 Έλληνες, ή ότι τη διανοητική κατάσταση του νομού 
εκπροσωπεί μόνον το ελληνικό στοιχείο, «οι κρατούντες Τούρκοι ουδέποτε καλλιεργού-
σι το πνεύμα, τας επιστήμας, τας τέχνας» κ.λπ., βλ. «Καταστατικαί πληροφορίαι», 
Συνέδριον Ελληνικών Συλλόγων, σσ. 197-200.

29. «Καταστατικαί πληροφορίαι», Συνέδριον Ελληνικών Συλλόγων, σσ. 196-217. 
Για την ιδεολογική τοποθέτηση του Νεολόγου όπου αρθρογραφούσε ο Παπαδόπου-
λος-Κεραμεύς, βλ. Α. Αντωνόπουλος, Οι Έλληνες της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας και 
το Ανατολικό ζήτημα 1866-1881: Η μαρτυρία του «Νεολόγου» της Κωνσταντινούπο-
λης, Αθήνα 2007, σσ. 100-106. 

30. Μ. Γεδεών, Αποσημειώματα χρονογράφου 1800-1913, Αθήνα 1932, σ. 193 και 
Μνεία των προ εμού, Αθήνα 1934, σ. 438. Άλλωστε, ο Ματθαίος Παρανίκας έλεγξε 
το έργο του Γεδεών «Χρονικά της Πατριαρχικής Ακαδημίας», το οποίο είχε δημοσι-
ευθεί στην Εκκλησιαστική Αλήθεια. Κατά τον Παρανίκα, αυτό το έργο είναι γεμάτο 
σφάλματα, ενώ αναφέρεται σε «ανάρμοστο τίτλο» και «ιστορικάς δήθεν ειδήσεις». Βλ. 



152	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

ομοτίμων αντιπάλων δεν αποθάρρυνε τον Γεδεών από το να τους επιτεθεί. 
Σύμφωνα με τον Παπαδόπουλο-Κεραμέα (Αλληλογραφία προς Μυστακίδη, 
επιστ. αρ. 10), καθύβριζε και κατασυκοφαντούσε άπαντα όποιον επιχειρούσε 
να εισέλθει στο πεδίο των ερευνών του.31

Γενικώς οι προσωπικές και φιλικές σχέσεις των παραπάνω προσώπων χα-
ρακτηρίζονταν από δυστοκία. Το γεγονός αναγνωρίζει για τον εαυτό του ο 
Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, αναφέροντας με φλέγμα πως είχε πάμπολλους 
ειλικρινείς φίλους αθορύβους, μένοντας ησύχους εν τη καλή μου βιβλιοθή-
κη,32 και πίστευε ότι δεν μπόρεσε, τελικά, να σπουδάσει, εξαιτίας του ξη-
ρού χαρακτήρα του. Εξάλλου, παρά τα περί του αντιθέτου λεγόμενα, το 
ερευνητικό-επιστημονικό συμφέρον φαίνεται να τίθεται υπεράνω των φίλων. 
Ο ερευνητικός ανταγωνισμός έμελλε να του στοιχίσει τη φιλία του Ρώσου 

Μ. Παρανίκας, «Περί της εν Κωνσταντινουπόλει Πατριαρχικής Σχολής», ΕΦΣΚ ΙΘ´ 
(1884-85), σσ. 1-13.

31. Παρότι στις αρχικές επιστολές του προς τον Μυστακίδη, ο Παπαδόπουλος-Κε-
ραμεύς χαρακτηρίζει τον Γεδεών ανθρωπάριο, χωρίς επιστημονική τιμή, του οποίου 
οι κρίσεις και γνώμες εισίν κούφοι, συν τω καιρώ ζητεί κάποια από τα λίγα έργα του 
που δεν διαθέτει, βλ. Αλληλογραφία, επιστ. αρ. 18, 30. Και πάλι, σε μία από τις ύστε-
ρες επιστολές του, απαντά με ψυχρότητα σε αίτημα του Μυστακίδη να του στείλει 
βιβλιογραφικές σημειώσεις, προκειμένου να τις χρησιμοποιήσει σε πανηγυρικό λόγο 
που επρόκειτο να εκφωνήσει σε τιμητική εκδήλωση για την τριακονταετηρίδα του  
Μ. Γεδεών, Αλληλογραφία, αρ. 16, σ. 407. 

32. Η βιβλιοθήκη αυτή μεταφέρθηκε στην Πετρούπολη και πρέπει να ήταν εντυπω-
σιακή. Περιλάμβανε δερματόδετους τόμους, πλήρεις σειρές επιστημονικών εκδόσεων 
(μεταξύ άλλων τα κωνσταντινοπολίτικα ΠΕΦΣΚ, Νεολόγου Σαββατιαία Επιθεώρη-
ση, Ημερολόγιον των Εθνικών Φιλανθρωπικών Καταστημάτων, Εβδομάς, Ακτίνες κ.ά.), 
σπάνια κείμενα, χειρόγραφα και εκδόσεις, βλ. Αλληλογραφία, σσ. 412, 424. Σε επι-
στολή του 1906 ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς πληροφορεί τον Μυστακίδη ότι ετοιμάζει 
κατάλογο της βιβλιοθήκης του: «ον και θα τυπώσω εις δύο τομίδια υπό την επιγραφήν 
Mes livres». Άξια μνείας εδώ είναι και η βιβλιοθήκη Μυστακίδη, η οποία συνεκροτείτο 
από τα νεανικά χρόνια του ιδιοκτήτη της, ενώ αργότερα μεταφέρθηκε από την Κων-
σταντινούπολη και κληροδοτήθηκε στην Εταιρεία Βυζαντινών Σπουδών (Μυστακίδειος 
Βιβλιοθήκη). Σε αυτήν εμπεριέχονταν και τα κατάλοιπα Μυστακίδη, βλ. Κ. Δυοβου-
νιώτης, Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών ΙΔ΄ (1938), σσ. 415-431, ΙΕ΄ (1939),  
σσ. 352-404, ΙΣΤ΄ (1940), σσ. 160-210, ΙΖ΄ (1941), σσ. 275-285. Άλλες αξιόλογες βι-
βλιοθήκες Κωνσταντινοπολιτών (λ.χ. Ξ. Σιδερίδη και Γ. Αρβανιτίδη) απόκεινται πλέον 
στην Ακαδημία Αθηνών και στο Πανεπιστήμιο Κρήτης, βλ. Μ. Μανούσακας, « Έκθε-
σις περί της ταξινομήσεως των βιβλιοθηκών Καραθεοδωρή, Μαυροκορδάτου και Σιδε-
ρίδου», Πρακτικά της Ακαδημίας Αθηνών 31 (1956), σ. 498. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 153

παλαιογράφου A. Dmitrievskij, καθώς ο τελευταίος θεώρησε ότι ο Παπα-
δόπουλος-Κεραμεύς τού απέκρυπτε ένα σημαντικό λειτουργικό χειρόγραφο, 
το Τυπικόν του έτους 1122 του κώδικα 43 της Μονής του Σταυρού, προκει-
μένου να το δημοσιεύσει πρώτος, κάτι που τελικά έκανε στα Ανάλεκτα II, 
1894, 1-254.33 Παράλληλα ο ίδιος αναγνωρίζει σε επιστολή του προς τον 
Αιμίλιο Legrand ότι η ανατροφή των Ελλήνων είναι υποδεέστερη σε σχέση 
με τα κρατούντα επιστημονικά ήθη στην Ευρώπη. Συγκεκριμένα, οι Έλληνες 
λόγιοι επεδείκνυαν μικροψυχία, μη αναγνωρίζοντας ή υποβαθμίζοντας τη ση-
μασία του έργου του Γάλλου ελληνιστή (βλ. παρακάτω, εδώ).34 

Ο κύριος θεσμός και χώρος στον οποίο έδρασε ουσιαστικά και επιδόθηκε 
στο έργο του στην Κωνσταντινούπολη ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς ήταν ο 
ΕΦΣΚ, ένα περιβάλλον στο οποίο δεν μεσουρανούσαν ο Γεδεών και οι πα-
τριαρχικοί κύκλοι, όπου όμως δεν κατέστη δυνατό να εργαστεί με πλήρη 
απασχόληση. Παρά την κοπιαστική εργασία του για λογαριασμό του Συλ-
λόγου, οι απολαβές υπήρξαν αμελητέες. Εν τέλει, ο ίδιος αισθανόταν την 
ψυχρότητα της κοινότητας των λογίων της Κωνσταντινούπολης (sic: societé 
savante) και αναζητούσε ευκαιρία να φύγει, εξαιτίας της εναντίον του διάθε-
σης προσώπων που διέθεταν επιρροή.35 Για αυτές τις εξελίξεις της επαγγελ-
ματικής και κοινωνικής σταδιοδρομίας του διατηρεί αμφιθυμία. Στις πρώιμες 
επιστολές προς τον Β. Μυστακίδη, όταν το άγχος της οικονομικής ανέχειας 
τον καταβάλλει, η σκέψη του αποκλεισμού από την Κωνσταντινούπολη του 
προκαλεί οργή, ενώ αργότερα, όταν έχει βρει θέση τμηματάρχη στη Βιβλιο-
θήκη της Πετρούπολης, μακαρίζει τον εαυτό του που ξέφυγε από εκείνο το 
περιβάλλον. Η αιτία γι’ αυτό δεν ήταν τόσο οικονομική όσο μια περιγραφό-
μενη κατάσταση πνευματικής ανελευθερίας και στασιμότητας: η Πόλη, όπου 
άλλοτε είχε επιθυμήσει να σταδιοδρομήσει, χαρακτηρίζεται τόπος αδρανείας, 

33. Karpozilos, ό.π., σ. 933.
34. Χαρακτηριστική είναι η βιβλιοκρισία που επιφύλαξε στην Bibliographie 

hellénique aux XVe et XVIe siècle (Παρίσι 1885) ο Β. Γεωργιάδης, μετέπειτα Βασί-
λειος Γ´ Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως. Το έργο, παρά τη σημασία του, διακρίνεται, 
κατά τον Γεωργιάδη, από ατέλειες, ανακρίβειες και πλατειασμούς, αναπαραγωγή τυπο-
γραφικών σφαλμάτων, ενώ ο Legrand δεν μνημονεύει τους συνεργάτες του, Ημερολό-
γιον της Ανατολής Πολιτειογραφικόν, Φιλολογικόν και επιστημονικόν του έτους 1886 
Ε´, Κωνσταντινούπολη 1885, σσ. 252-256. 

35. Παπακώστας, ό.π., σ. 400. 



154	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

που είναι κρίμα να ζει ένας δραστήριος και «ερευνητικός» λόγιος. Όπως 
έγραφε το 1906, στην Κωνσταντινούπολη η κοινότητα των Ελλήνων λογίων 
μετρούσε ολιγάριθμα μέλη, των οποίων το φρόνημα ήταν δειλό, πλην βεβαίως 
του ιδίου του Μυστακίδη, ο οποίος, κατά την αντίληψη του επιστολογράφου, 
ήταν σε πλεονεκτική θέση αφενός διότι κατείχε μόνιμη κυβερνητική θέση και 
αφετέρου γιατί είχε συνάψει γάμο με Φαναριώτισσα, τη θυγατέρα του Παύ-
λου Μουσούρου, πρέσβεως και ηγεμόνος Σάμου.36

Το 1887 ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς προσεκλήθη στην Ιερουσαλήμ ως 
αρχιγραμματεύς του πατριάρχη Νικοδήμου Α´. Τα διοικητικά καθήκοντα του 
φαίνονται ανιαρά, η συναναστροφή με το πατριαρχικό περιβάλλον και τους 
κληρικούς αδιάφορη, ενώ αισθάνεται επιστημονικά απομονωμένος και παρα-
πονείται για στασιμότητα στα Ιεροσόλυμα: «ούτε της Ελλάδος ούτε της Γερ-
μανίας ούτε της Γαλλίας φιλολογικάς και αρχαιολογικάς εφημερίδας βλέπω 
εδώ, […] εντρέπομαι μάλιστα να σας προσθέσω ότι επί έτος ήδη αγνοώ οποίας 
προόδους έκαμαν οι κλάδοι εις ους καταγίνομαι και εγώ όταν το επιτρέπη ο 
καιρός». Όπως αναφέρει, στην Κωνσταντινούπολη, αντίθετα, είχε καλύτε-
ρη πρόσβαση σε επιστημονικά περιοδικά.37 Παρά ταύτα, στην Ιερουσαλήμ 
επρόκειτο να εκπληρώσει το επιστημονικό του πεπρωμένο, όταν ο Πατρι-
άρχης τού ανέθεσε την αναδιοργάνωση των βιβλιοθηκών και την καταλο-
γογράφηση και φιλολογική εκμετάλλευση των κωδίκων του ιεροσολυμιτικού 
πατριαρχικού θρόνου, οι οποίοι παρέμεναν διασκορπισμένοι στην Κεντρική 
Βιβλιοθήκη, στη Βιβλιοθήκη της Μονής του Αγίου Σάββα, σε εκείνη της 
Θεολογικής Σχολής του Σταυρού και στο Αγιοταφικό Μετόχιο Κωνσταντινου-
πόλεως, και ήταν άγνωστοι και απροσπέλαστοι για την έρευνα.38 

36. Αλληλογραφία, σ. 428. Και στην περιγραφή του Μυστακίδη για τους λογίους 
της Κωνσταντινούπολης (βλ. εδώ, τρίτο μέρος) περιγράφεται ένα όντως δυσάρεστο 
κλίμα στο οποίο ζούσαν και εργάζονταν: λιμός και αυχμός βιβλιοθηκών, οι πληρω-
μές δεν γίνονται τακτικά, εργαζόμεθα υπό έλεγχον, τυπώνουμε ιδίαις δαπάναις κ.λπ.,  
Β. Μυστακίδης Οι εν Αθήναις και οι εν Κωνσταντινουπόλει λόγιοι. Εργασίαι αυτών, 
επιστημονικός βίος, γεωγραφία, ιστορία, παλαιογραφία, εκκλησιαστική ιστορία, και 
οι των κλάδων τούτων αντιπρόσωποι εν Αθήναις, Κωνσταντινούπολη 1907, σσ. 6-7, 17, 
18, 28.

37. Αλληλογραφία, επιστ. 1 και 4. Οι πληροφορίες αυτές δεν είναι σταθερές. Σε 
επιστολή του προς τον Legrand περιγράφει και την ίδια την Κωνσταντινούπολη ως 
πόλη άβιβλο, Παπακώστας, ό.π., σ. 380.

38. «Αυτοβιογραφία», σσ. 449-450, και Αθ. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ιεροσολυ-
μιτική Βιβλιοθήκη Α´, Πετρούπολη 1891, «Πρόλογος», σσ. α´-θ´.



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 155

Οι συνθήκες διαβίωσής του στην Ιερουσαλήμ δεν είναι καλές. Η θέση του 
αρχιγραμματέα, που κίνητρό του να τη δεχτεί ήταν, όπως ο ίδιος ανέφερε, η εξοι-
κονόμηση χρημάτων για την πραγματοποίηση σπουδών στη Γαλλία και τη Γερ-
μανία, θα του επέτρεπε πιθανότατα να αντιμετωπίσει και τις βιοτικές ανάγκες 
της οικογένειάς του, ωστόσο δεν την κράτησε και επιδόθηκε πάλι στην έρευνα. 
Εγκαταβιοί στα κελιά ενός μοναστηριού, όπου η σύζυγός του κείται άρρωστη, 
ημιλιπόθυμη και πεινασμένη, η δε μικρή κόρη τρέμοντας από την υγρασία.39 
Την ίδια στιγμή ο ίδιος είναι απόλυτα απορροφημένος, είναι η περίοδος της 
ζωής του που απέδωσε τις σημαντικότερες ίσως εκδόσεις του: την Ιεροσολυμι-
τική Βιβλιοθήκη (Πέτρου πόλει, τόμ. 1-4, 1891-1899), καθώς και μια ανθολογία 
κειμένων που ανακάλυψε και αντέγραψε, τα Ανάλεκτα Ιεροσολυμιτικής Σταχυο- 
λογίας (Πετρούπολη, 1891-1898, τόμ. 1-5). Μαρτυρείται ένας ασυνήθιστος χα-
ρακτήρας, που αποσπάται στο έργο του, απορροφημένος σε λεπτομέρειες ενός 
χειρογράφου και στην αναζήτηση ενός τεκμηρίου σε μία βιβλιοθήκη, χωρίς δε-
σμούς οικογενειακούς: «μόνον εις τας μελέτας λησμονώ τα πάντα, οίτινες όμως 
πραγματικώς με καταστρέφουσι πολλαχώς, διότι δι᾽ αυτών και ζημίας υφίσταμαι 
και εχθρούς αποκτώ».40 Όταν αναχωρεί το 1890 για την Πετρούπολη, η σύζυγος 
και η κόρη δεν μπορούν να τον ακολουθήσουν, μένουν στη Χάλκη, θα αποκοπεί 
από αυτές, θα πάρει διαζύγιο και θα απαρνηθεί την κόρη του. 

Στην Ιερουσαλήμ ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς ήλθε σε επαφή με τη Ρω-
σική Αυτοκρατορική Παλαιστίνιο Εταιρεία, η οποία είχε ως αντικείμενό της 
έρευνες και ανασκαφές στους Αγίους Τόπους.41 Οι σχέσεις με τη Ρωσία είχαν 

39. Το στιγμιότυπο, όπως το κατέγραψε ο A. Dmitrievskij, εντυπωσίασε, ενδεχο-
μένως λόγω της ιδεοτυπικής σύνδεσής του με την Hingeben, όλους τους ερευνητές 
που ασχολήθηκαν με τον Κεραμέα-Παπαδόπουλο και είδαν κατεξοχήν στην περίπτωσή 
του τα πάθη του επαγγέλματός τους και, συνεπώς, ένα μέρος του εαυτού τους· βλ. 
Karpozilos, ό.π., σ. 933, Πάσχος – Ζούκοβα, ό.π., σ. 203. 

40. Αλληλογραφία, επιστ. αρ. 6, σσ. 387-388, και αργότερα: «Αι στενοχώριαι δεν 
με εμπόδισαν να εργάζωμαι. Εκτός του ότι οι εργασίες μου συνήργουν εις το να λη-
σμονώ τα βάσανά μου, είχον και συμφέρον να τας αυξάνω διότι διά των εκδόσεων και 
διατριβών εποριζόμην τα προς το ζην όπως και όπως. Αυτός είναι ο λόγος της πληθύος 
των, ην συ θαυμάζεις, εγώ δε οικτίρω», Αλληλογραφία, επιστ. αρ. 20. 

41. Για τα ακαδημαϊκά ενδιαφέροντα της Ρωσίας στην Ανατολή και την Οθωμανική 
Αυτοκρατορία κατά τον δέκατο ένατο αιώνα και έως το τέλος της αυτοκρατορικής περι-
όδου, βλ. Κ. Σ. Παπουλίδης, Το Ρωσικό Αρχαιολογικό Ινστιτούτο Κωνσταντινουπόλεως 
(1894-1914), Θεσσαλονίκη 1987, σσ. 30-55, Η πολιτική  της Ρωσίας στην Χριστιανική 
Ανατολή τον 18ο και 20ό αιώνα. Η Ρωσική Ατμοπλοϊκή και Εμπορική Εταιρεία και η 
Ορθόδοξος Παλαιστίνεια Εταιρεία, Θεσσαλονίκη 2011, σσ. 179-196. 



156	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

προϋπάρξει, ίσως εγκαινιαστεί το 1883, όταν μετείχε στο Αρχαιολογικό Συνέ-
δριο της Οδησσού και τιμήθηκε με τον τίτλο του επίτιμου διδάκτορα, ωστόσο 
δεν θα είχε ακόμα φανταστεί τον εαυτό του ως έναν προς Βορράν εξόριστον. 
Οι πόρτες της Ανατολής ήταν τότε ακόμη ανοικτές, ιδίως οι ευκαιρίες του 
στην Κωνσταντινούπολη. Από την Ιερουσαλήμ, τον Μάιο του 1887, αναφέρει 
στον Legrand πως ευρίσκεται εις το ζενίθ μεγάλης αγωνίας και σκοπεύει να 
εγκατασταθεί στην Αίγυπτο, με την πρόθεση να εγκαταλείψει την καλλιέρ-
γεια των γραμμάτων (sic: Renoncer à la Science, ως ένα ακόμα ρομαντικό 
βίωμα του λογίου), τα οποία εν Ανατολή συντελούσιν εις την καταστροφήν 
του μέλλοντος πτωχού ατόμου. Ίσως να ζητήσει εμπορική θέση στο Κάιρο 
ή να εγκατασταθεί στο Παρίσι, επαγγελλόμενος τον δάσκαλο, τον διορθω-
τή ή τον συγγραφέα.42 Εκεί εξάλλου θα μπορούσε να σπουδάσει. Αλλά οι 
δυσκολίες ήταν πολλές, κυρίως πώς θα αντεπεξέρχετο τους πρώτους μήνες 
ώσπου να βρει εργασία. Την ίδια περίοδο το αίσθημα αδικίας τον κατακλύζει, 
όταν βλέπει ότι άλλοι συμπατριώτες του d’ un rang inférieur (όπως κάποιοι 
Κωνσταντινοπολίτες δημοσιογράφοι και ο Σμυρναίος Γεώργιος Λάτρης) λαμ-
βάνουν τιμές, ενώ αυτός, με σημαντικότερο έργο, παραμερίζεται.43

Αντί για το Παρίσι, μετέβη στην Αγία Πετρούπολη,44 όχι για να σπουδά-
σει και να αποκτήσει γνώσεις ευρωπαϊκής επιστημονικής μεθόδου, αλλά για 
να συνεχίσει αυτό που γνώριζε ήδη. Να μελετά πηγές και να τις εκδίδει, εν 
προκειμένω για να επιβλέψει την έκδοση του έργου που εκπόνησε στην Ιερου-
σαλήμ. Τη διευθέτηση αυτή επέτυχε για λογαριασμό του ο πρώην Πατριάρχης 

42. Παπακώστας, ό.π., σ. 403. Σύμφωνα με τον Καρπόζηλο, ο Αθ. Παπαδόπου-
λος-Κεραμεύς εργάστηκε στην Πατριαρχική Βιβλιοθήκη της Αλεξάνδρειας, ό.π., σ. 935. 

43. Στην επιστολή προς τον E. Legrand, αριθ. 12, παραπονείται διότι δεν τιμή-
θηκε από τη Γαλλική Ακαδημία, παρότι, όταν ήταν διευθυντής (sic) του Μουσείου 
της Ευαγγελικής Σχολής Σμύρνης, ήταν πολύ πρόθυμος να συνδράμει το έργο της 
Γαλλικής Σχολής Αθηνών και των μελών της που κατέφταναν στη Μικρά Ασία για να 
μελετήσουν αρχαιότητες. Επίσης ζητεί οικονομική ενίσχυση από την Association pour 
l’ encouragement des études grecques, με τη μορφή βραβείου που θα μπορούσε να 
του απονεμηθεί για την Ιεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη, Παπακώστας, ό.π., σσ. 399-402.

44. Η Ρωσική Αυτοκρατορία και οι Θεολογικές Ακαδημίες του Κιέβου και της 
Μόσχας κατέστησαν, κατά το δεύτερο ήμισυ του δέκατου ένατου αιώνα και έως την 
επανάσταση του 1917, προορισμός θεολογικής μετεκπαίδευσης Ελλήνων προερχόμενων 
από την Κωνσταντινούπολη ή/και τη Θεολογική Σχολή της Χάλκης, μεταξύ των οποίων 
οι Γρηγόριος Βεγλερής, Ειρηναίος Κασσανδρείας, Γρηγόριος Ζηγαβηνός, Κωνσταντί-
νος Βαφείδης, ενώ στο Κίεβο είχε σπουδάσει νωρίτερα ο πατριάρχης Κωνστάντιος Α´. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 157

Ιεροσολύμων Νικόδημος, σε συνεννόηση με τον V. N. Chitrov, γραμματέα της 
Ρωσικής Παλαιστίνιας Εταιρείας που γνώριζε την εξοικείωση που είχε ο Παπα-
δόπουλος-Κεραμεύς επί των θεμάτων που ενδιέφεραν την Εταιρεία και το υλικό 
που διέθετε.45 Ζητά θέση σε κρατική υπηρεσία για να έχει σταθερό μισθό. Στην 
αρχή αρνούνται (πρέπει πρώτα να μάθει ρωσικά), παρά ταύτα το φθινόπωρο 
του 1890 φθάνει στην Πετρούπολη με μόνο τα βιβλία και τα χειρόγραφά του. 
Τοποθετείται ως διδάσκων46 στην έδρα της Μεσαιωνικής και Νεωτέρας Ελληνι-
κής Γλώσσας και Γραμματείας και το 1904 τμηματάρχης στο θεολογικό τμήμα 
της Αυτοκρατορικής Βιβλιοθήκης, κατά διαταγή του Τσάρου.47 Στην Πετρούπο-
λη ξέφυγε από την ανέχεια και κατά καιρούς έφτασε να λαμβάνει έως και 3.000 
ρούβλια, σχεδόν όσο ένας πρωτοβάθμιος καθηγητής, αλλά, δεδομένων των όσων 
είχε περάσει, πρέπει να αισθανόταν ανασφάλεια. Πάντως έχει αρκετά χρήματα 
για να αγοράσει βιβλία και να εμπλουτίσει τη συλλογή του με νέα αποκτήματα.48 

Το 1909 έκανε ένα ταξίδι συλλογής υλικού, μεταβαίνοντας στην Ιερουσα-
λήμ, στο Κάιρο, στην Αθήνα και στην Κωνσταντινούπολη. Αλλά η υγεία του 
άρχισε να επιδεινώνεται και το ταξίδι δεν απέφερε πολλά, ενώ τελικώς δεν 
ολοκλήρωσε τον τελευταίο τόμο της Ιεροσολυμιτικής Βιβλιοθήκης. Κατάφερε 

45. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ιεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη Α´, σσ. ζ´-η´. 
46. Privatdozent, βοηθός της έδρας-βοηθός διδασκαλίας, Karpozilos, ό.π., σσ. 928, 

938. Κατά τον ίδιο τον Παπαδόπουλο-Κεραμέα, θα είχε γίνει professeur ordinnaire 
αν γνώριζε ρώσικα – δίδασκε κατ᾽ εξαίρεση στα γαλλικά, Αλληλογραφία, επιστ. αρ. 23. 

47. Karpozilos, ό.π., σσ. 935-937. Η σειρά των τίτλων, διακρίσεων, συμμετοχών σε 
λόγιες εταιρείες κ.λπ., που αναφέρει ο ίδιος ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, ενδιαφέρει 
την κοινωνιολογία της γνώσης και των φορέων της: διδάκτωρ του αυτοκρατορικού Πα-
νεπιστημίου της Μόσχας (honoris causa, 1887), μέλος Θεολογικής Ακαδημίας Καζάν 
(1899), Μέγας Υπομνηματογράφος του Οικουμενικού Θρόνου, μέλος του Οθωμανικού 
Τάγματος Μετζιτιέ 3ης τάξεως (1900), μέλος αντεπιστέλλον του Γερμανικού Αρχαιολο-
γικού Ινστιτούτου, διάφορων επιστημονικών εταιρειών εν Τουρκία και Ρωσία, οίον του 
εν Σμύρνη Μουσείου, του εν Κωνσταντινουπόλει Ρωσικού Αρχαιολογικού Ινστιτούτου, 
της εν Οδησσώ Εταιρείας Ιστορίας και Αρχαιοτήτων, του εν Κωνσταντινουπόλει Πα-
τριαρχικού Μουσικού Συλλόγου. Αναφέρεται σε βραβεύσεις του από τη Βαυαρική 
Ακαδημία και την Association pour l’ encouragement des études grecques των Πα-
ρισίων, σε βιογραφίες του στο Dizionario biografico degli scrittori contemporanei 
του Gubernatin, σε άρθρο του Δ. Μπελιάεφ στο Δελτίο του Ρωσσικού Υπουργείου 
Παιδείας 281 (1892), σσ. 184-207, σε λεξικά, π.χ., των καθηγητών του Πανεπιστημίου 
της Πετρούπολης, «Αυτοβιογραφία», σσ. 450-452. 

48. Κ. Παπουλίδης, Οι Έλληνες της Αγίας Πετρούπολης, Αθήνα 2011, σσ. 167-168.



158	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

όμως, το 1909, να εκδώσει τα Documente Privitoare la istoria romanilor 
καθώς και τα Varia Graeca Sacra, οπωσδήποτε από τα κορυφαία του έργα. 
Τελικά καταρρέει από την υπερκόπωση και την υπερπροσπάθεια: σύμφωνα 
με τον Γρηγόριο Παπαμιχαήλ, που αλληλογραφούσε μαζί του και δημοσίευ-
σε τη νεκρολογία του, καταβλήθηκε σταδιακά από νευρικό νόσημα, από το 
οποίο υπέφεραν πολλοί άνθρωποι της σειράς του.49 

Ακαδημαϊκό αντικείμενο και εσωτερικές προϋποθέσεις ενασχόλησης

Τα παραπάνω πρόσωπα απετέλεσαν μείζονες εκπροσώπους της καλλιέργειας 
κλάδων των θεωρητικών σπουδών (ιστορικών, φιλολογικών, γεωγραφικών, 
εκκλησιαστικών κ.ά.) από Έλληνες σε κέντρα παιδείας της οθωμανικής Ανα-
τολής, ενός φαινομένου που μπορούμε να περιγράψουμε ως εκδήλωση της 
ελληνικής μικρασιατικής και κωνσταντινοπολίτικης λογιοσύνης. Το φαινόμενο 
αποκτά ιδιαίτερη πυκνότητα και φτάνει στην κορύφωσή του κατά το δεύτερο 
ήμισυ του δέκατου ένατου αιώνα, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι συγγραφείς όπως 
ο Παπαδόπουλος-Κεραμέας και ο Μυστακίδης δεν στηρίχθηκαν επάνω στο 
αγκωνάρι της εκκλησιαστικής λόγιας παράδοσης που επιβίωσε στην Κωνστα-
ντινούπολη μετά την άλωση του 1453. Ειδικότερα τους δύο συγγραφείς που 
δεσπόζουν στις παραπάνω παραγράφους χαρακτηρίζει το πάθος (vocation) 
για την έρευνα του παρελθόντος, με διακλαδώσεις της τη μελέτη κειμένων/
χειρογράφων, αλλά και αντικείμενα που τους φέρουν κοντά στην αρχαιολογία 
και στη γεωγραφία. Τους δύο λογίους αναφέρει ο Νικόλαος Τωμαδάκης στην 
Εισαγωγή εις την βυζαντινή φιλολογία, την οποία αφιέρωσε, μεταξύ άλλων 
προκατόχων και διδασκάλων (Σπυρίδωνα Λάμπρο, Αδαμάντιο Αδαμαντίου, 
Κωνσταντίνο Άμαντο, Νικόλαο Βέη και Φαίδωνα Κουκουλέ), στον Παπαδό-
πουλο-Κεραμέα. Αναφέρει για τον τελευταίο ο Τωμαδάκης πως «υπερέβαλεν 
εις ερευνητικότητα και απόδοσιν των βυζαντινολόγων παλαιογράφων Κ. Σάθα, 
Γαβριήλ Δεστούνη, Ιωάννη Σακκελίωνα», και ότι απέδιδε περισσότερη σημα-
σία στα χειρόγραφα από όση ο Legrand. Ακόμα, σε σχέση με τον Γεδεών που, 
σύμφωνα με τον Τωμαδάκη, παρήγαγε ένα σε μεγάλο βαθμό δημοσιογραφικό 
έργο, το οποίο κατακρίνεται ως επισφαλής πηγή, το έργο του Παπαδόπου-
λου-Κεραμέα χαρακτηριζόταν από την πίστη του δημιουργού του στην «επι-
στημονική κλίση της παλαιογραφίας-φιλολογίας», τη μελέτη βιβλιοθηκών και 

49. Βλ. Παπαμιχαήλ, Αθανάσιος Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, σ. 450. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 159

την έκδοση τεκμηρίων.50 Για τον Μυστακίδη ο Τωμαδάκης επιφυλάσσει μάλλον 
αυστηρή κρίση και αναφέρει ότι ακολουθεί μακρόθεν τον Γεδεών, «ασχοληθείς 
κατά τρόπον ασαφή και ακατάστατον με τα κατάλοιπα του Μ. Κρουσίου».51 

Πράγματι, ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς αντιλαμβάνεται τον εαυτό του ως 
εργάτη της Altertumswissenschaft και περιγράφεται από άλλους ως ανα-
σκαφέας, σκαπανέας και ταξινομητής βιβλιοθηκών, «infatigable éditeur de 
texts grecs».52 Είδαμε ότι στην αρχή της σταδιοδρομίας του ενδιαφέρθηκε 
περισσότερο για την αρχαιότητα και την αρχαιολογία. Όπως αναφέρει στην 
«Αυτοβιογραφία» του, βρήκε το στοιχείο του στο Μουσείο και τη Βιβλιοθήκη 
της Ευαγγελικής Σχολής, όπου εμορφώθη σε όλους τους αρχαιογνωστικούς 
κλάδους: «κατέστησα επί πέντε έτη το Μουσείον Κέντρον Αρχαιομαθείας 
και ικανής αρχαιολογικής δημοσιότητος». Προκειμένου να ανταποκριθεί σε 
αρχαιογνωστικούς προσανατολισμούς, ασχολήθηκε με τις ασιατικές σπουδές 
και γλώσσες και έμαθε να διαβάζει αρμενικά, ασσυριακά, ζενδικά και ακ-
καδικά.53 Στην ωριμότητά του, και αντιστοίχως των θεσμών και των πόλεων 
όπου απασχολήθηκε (Σμύρνη-Κωνσταντινούπολη-Ιερουσαλήμ-Πετρούπο-
λη), εστράφη στη μελέτη της πατερικής, βυζαντινής και νεοελληνικής γραμ-
ματείας, της εκκλησιαστικής ιστορίας και της υμνογραφίας.54 

50. Ν. Τωμαδάκης, Κλεις της βυζαντινής φιλολογίας, ήτοι Εισαγωγή εις την βυ-
ζαντινήν φιλολογία, Θεσσαλονίκη 1993, σσ. 102-103, 130. Βλ. ακόμα ενδεικτικά:  
H. Hunger, Βυζαντινή λογοτεχνία. Η λόγια κοσμική γραμματεία των Βυζαντινών, τόμ. Β´, 
Αθήνα 1992, σσ. 649-650. 

51. Τωμαδάκης, Κλεις, σ. 130. Το έργο του Μυστακίδη στο αρχείο Μαρτίνου Κρου-
σίου (πρώτος Έλληνας ερευνητής που εντόπισε και μελέτησε το Diarium του Κρου-
σίου στη Βιβλιοθήκη της Τυβίγγης, βλ. Παπακώστας, ό.π., σσ. 192-197) αποτυπώνεται 
σε δημοσιεύματά του, όπως Excerpta Cruciana. Μαρτίνος Κρούσιος και Ανδρέας 
Δαμάριος εν Τυβίγγη, Ιένα 1915· Germano-Graeca: Γερμανία-Ελλάς κατά τον ΙΣΤ΄ 
αιώνα, Κωνσταντινούπολη 1922 κ.ά. 

52. «Αυτοβιογραφία», σ. 446, και Jugie Martin, Échos d’ Orient 15 (1912),  
σσ. 475-476 (βιβλιοκρισία της έκδοσης του τόμ. ΧΙΙΙ των Documente Privitoare la isto- 
ria romanilor, Βουκουρέστι 1909).

53. Βλ. «Περί γενέσεως και αναπτύξεως της αρμενικής γραμματολογίας μέχρι τέ-
λους της ε´ χριστιανικής εκατονταετηρίδος», ΕΦΣΚ ΙΣΤ´ (1881-1882), σσ. 1-38, με 
πληθώρα βιβλιογραφικών αναφορών σε αρμενική γλώσσα, όπως και «Προσθήκαι εις 
τα σωζόμενα των αρχαίων μετρολόγων εξ αρμενικών κειμένων νυν πρώτον ελληνιστί 
μεθερμηνευθέντων», ΕΦΣΚ Αρχαιολογική Επιτροπή Παράρτημα ΙΕ´ Τόμου (1884), 
σσ. 9-35. 

54. Βλ. Πάσχος – Ζούκοβα, ό.π., σσ. 222-249 για μια ταξινόμηση των δημοσιευμάτων 



160	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

Τα προαναφερθέντα γνωστικά/επιστημονικά αντικείμενα οριοθετούνται 
και περιγράφονται βάσει σύγχρονών του αντιλήψεων σε κείμενα του Βασίλειου 
Μυστακίδη. Χαρακτηριστικά, στον μνημειώδη τόμο Η δεκάτη ενάτη εκατοντα-
ετηρίς, επιθεώρηση των επιστημών και τεχνών, την οποία εξέδωσε στην Κων- 
σταντινούπολη το 1900 ο Επαμεινώνδας Κυριακίδης, ο Μυστακίδης εκπρο-
σωπεί την επιστήμη της αρχαιολογίας και δη αυτής των ανατολικών εθνών και 
όχι της κλασικής αρχαιότητας.55 Πράγματι, τα αρχαιογνωστικά ενδιαφέροντά 
του εστρέφοντο προς τους πολιτισμούς της Μικράς Ασίας και της Μεσοπο-
ταμίας, αν και τα σχετικά κείμενα που είχε συγγράψει δεν είναι πολλά, ούτε 
δε η ανατολική αρχαιολογία αποτελούσε την κατεξοχήν ειδίκευσή του.56 Για 

του κατά κλάδο (κλασική γραμματεία, κλασική αρχαιολογία, βυζαντινή και χριστιανική 
αρχαιολογία, πατερική και βυζαντινή γραμματεία, εκκλησιαστική υμνογραφία, εκκλησι-
αστική ιστορία, παλαιστινιολογικά, παλαιογραφία, νεοελληνική γραμματεία κ.ά.)

55. Μυστακίδης, «Aρχαιολογία των Ανατολικών εθνών κατά τον ιθ´ αιώνα», ό.π., 
σσ. 172-199. Η έκδοση περιλάμβανε περιεκτικά κείμενα λογίων της Κωνσταντινούπο-
λης-Μικράς Ασίας, όπου αναλύονταν τα επιτεύγματα είκοσι επιστημονικών και καλλι-
τεχνικών κλάδων κατά τον αιώνα που έληγε. 

56. Ενδεικτικά, πέραν του ανωτέρω μνημονευόμενου, βλ. «Αρχαιοτάτη εθνογραφία 
εν Παλαιστίνη και Συρία. Ιουδαίοι και Χετταίοι», Εκκλησιαστική Αλήθεια 14 (1894), 
σσ. 302-303· Αι θρηνωδοί, ήτοι η σαρκοφάγος των θρηνωδών εν τω αυτοκρατορικώ 
μουσείω, Κωνσταντινούπολη 1898· «Ιεμένη (Αραβίας). Μιναίοι, Σαβαίοι, Χιμυαρίται. 
Χιμυαριτική επιγραφική-νομισματική», Ακτίνες 1 (1907), σσ. 127-143. Εξάλλου, από το 
1893 παρέστη ως αντιπρόσωπος του Αρχαιολογικού Μουσείου της Κωνσταντινούπο-
λης και του διευθυντή του Hamdi Osman Bey σε ανασκαφές στην Τροία, στη βόρεια 
Συρία (Ζινδιρλί), στην περιοχή του Ευφράτη, στην Έφεσο. Στην ίδια κατεύθυνση, 
της ασιανολογίας-μικρασιαλογίας και της έμφασης της σημασίας της Μικράς Ασίας 
ως κοιτίδας του ελληνικού και παγκόσμιου πολιτισμού (ex Oriente lux), εκινείτο και 
ο Καππαδόκης ιστορικός Παύλος Καρολίδης, με έργα όπως Σημειώσεις τινές περί 
Μικρασιανής Αρίας Ομοφυλίας, Αθήνα 1886, και Ιστορία καθολική ή παγκόσμιος, 
Αθήνα 1895, βλ. Ε. Καραμανωλάκης, Η συγκρότηση της ιστορικής επιστήμης και η 
διδασκαλία της ιστορίας στο Πανεπιστήμιο Αθηνών, 1837-1932, Αθήνα 2006, σ. 539· 
Ι. Πετροπούλου, «Ιστοριογραφικές προσεγγίσεις του οθωμανικού παρελθόντος στην 
χριστιανική Ανατολή – 19ος αιώνας», Μνήμων 23 (2001), σσ. 284-295. Να αναφερ-
θούν ακόμα, ενδεικτικά, τα ονόματα των σχετικώς αφανών Σμυρναίων Ιωάννη Ε. Δια- 
μαντόπουλου και αδελφών (;) Γεωργίου και Κωνσταντίνου Καραβέλη, συγγραφέων 
των έργων Δοκίμιον ιστορίας των αρχαίων ανατολικών εθνών και της αρχαίας Ελλάδος, 
Σμύρνη 1895 και Ιστορία των ανατολικών εθνών και ρωμαϊκή, Σμύρνη 1902, αντιστοίχως, 
καθώς και η μετάφραση του έργου του Ph. Le Bas, Ιστορία της Μικράς Ασίας από 
των αρχαιοτάτων χρόνων μέχρι της εν Αγκύρα μάχης τω 1402, από τους Θεμιστοκλή 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 161

τον Μυστακίδη η αρχαιολογία νοείται γενικώς ως έρευνα της αρχαιότητας 
(Altertumswissenschaft), ενώ δίνεται έμφαση στις μεγάλες ανακαλύψεις της 
σκαπάνης κατά τον δέκατο ένατο αιώνα, καθώς και στην αναγκαία σύνδεσή 
της με σειρά άλλων κλάδων, όπως τη γεωγραφία, την τοπογραφία, την ιστο-
ρία και τη χρονολογία, την εθνολογία, «διότι ασχολείται και έχει το δικαίω- 
μα ν’ ασχολήται ουχί μονον περί των διαπρεψάντων λαών, αλλά και περί πά-
ντων», και ασφαλώς τη φιλολογία, η οποία «ωδήγησε την οδόν και ητοίμασε 
τας τρίβους εις την του αιώνος ημών επιστήμην, και αυτήν την μέθοδον συ-
νέστησε, διότι οι αρχαιολόγοι πρέπει να είναι και φιλόλογοι». Η αρχαιολογία 
διατηρεί ακόμα σχέσεις προς τη νομική, τις πολιτικές επιστήμες, τα στρατιω- 
τικά και τα ναυτικά, προς τη θρησκεία, τη μυθολογία, προς την αισθητική, 
προς αυτήν την φύση και τις Ωραίες Τέχνες. Ευνοείται δηλαδή, σύμφωνα 
με επιστημολογικές θεωρήσεις ιδεαλιστών δυτικών συγγραφέων (όπως των 
αναφερομένων καθηγητή Αρχαιολογίας των πανεπιστημίων της Τυβίγγης και 
του Στρασβούργου Michaelis, του φιλοσόφου Friedrich Wilhelm Joseph 
Schelling και του ανατολιστή François Lenormant), μια γνωσιολογική προ-
σέγγιση αρκετά συνθετική και διεπιστημονική, με κατεύθυνση την Καθόλου 
Επιστήμη, αν και ο Μυστακίδης αναγνωρίζει ότι στις μέρες του η σημασία 
της λέξης αρχαιολογία είχε περιοριστεί, ιδίως στην Ελλάδα, όπου σήμαινε, 
κατά κύριο λόγο, την έρευνα των καλών τεχνών, τη γνώση και ερμηνεία των 
μνημείων της κλασικής αρχαιότητας.57

Παρεμφερής επιστημολογική σύνδεση ενός κλάδου με άλλους, προκειμέ-
νου να επιτευχθεί το μέγιστο δυνατό ακαδημαϊκό αποτέλεσμα, προτείνεται 
στην ομιλία του Μυστακίδη στη Μεγάλη του Γένους Σχολή κατά την εορτή 
των Τριών Ιεραρχών του έτους 1906, σχετικά με τον χαρακτήρα της ιστορίας 
ως επιστήμης.58 Η ιστορία, οριζόμενη ως «επιστημονική γνώσις και μεθοδική 

Κτενά και Οικονόμο Ιωάννη Παπαδόπουλο-Κεραμέα (πιθανότατα πατέρα του Αθανα-
σίου), τόμος πρώτος, Σμύρνη 1881.

57. Για το θέμα παραπέμπει στον «Φαναριώτη» Αλέξανδρο Ραγκαβή, συγγραφέα 
μείζονος Λεξικού της ελληνικής αρχαιολογίας, Αθήνα 1888. Και ο Ραγκαβής προσεγ-
γίζει την αρχαιολογική επιστήμη με ευρύ τρόπο, εντάσσοντας τη γεωγραφία, την πολι-
τική ιστορία, τα γράμματα και τις τέχνες, τον πολιτικό και οικιακό βίο και τις σχέσεις 
με άλλα αρχαία έθνη στο εντυπωσιακό πόνημά του. Κατά τον Μυστακίδη, αρχαιολογία 
και ιστορία της τέχνης συμπορεύονται αλλά δέον να διακρίνονται· «Aρχαιολογία των 
Ανατολικών εθνών», σ. 173. 

58. Β. Μυστακίδης, Ιστορία, χρησιμότης αυτής, σχέσις προς τας λοιπάς επιστή-



162	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

έκθεσις όλων ή των σπουδαιοτέρων γεγονότων, γινόμενη μετά πρεπούσης 
εκτιμήσεως και κριτικής ανακαθάρσεως», υποβοηθείται στο έργο της και 
συνδυάζεται από σειρά επιστημών-γνώσεων. Αυτές είναι, όμοια με τα παρα-
πάνω, η γεωγραφία, η χρονολογία, οι λεγόμενοι «οφθαλμοί της ιστορίας», 
η εθνολογία-εθνογραφία, συνδεόμενη με την ανθρωπολογία, η οποία όμως 
«περιωρίσθη εις τον περί του ανθρώπου λόγον από φυσικήν μόνον άποψιν», 
η επιγραφική, για την οποία παρέχει αρκετά παραδείγματα πρόσφατων ευ-
ρημάτων.59 Ακόμα, η παλαιογραφία-παπυρολογία, η διπλωματική, πολιτική 
και νομική επιστήμη.60 Η αρχαιολογία, νομισματική και ασφαλώς η φιλοσο-
φία, «πυξίς καθοδηγούσα πάντα εν τω πελάγει των επιστημών». «Ο ιστορι-
κός ο μη φιλοσοφικώς κατηρτισμένος εκτίθησι τα της Ιστορίας μηχανικώς, 
άτε μη δυνάμενος να ανυψωθή εις ανωτέρας ιδεών σφαίρας». 

Υπό αυτό το πρίσμα θα μπορούσε κανείς να ερμηνεύσει την προτροπή 
Παπαδόπουλου-Κεραμέα προς τον Μυστακίδη να συγκεντρωθεί στις με-

μας, Κωνσταντινούπολη, 1906, σσ. 22-63. Για τη μελέτη γράφτηκε σύντομη κρίση από 
τον καλό γνώστη της ελληνικής πνευματικής κίνησης στην Κωνσταντινούπολη, Ezéchiel 
Montmasson, στο Échos d’ Orient 11 (1908), σ. 308. Ο Montmasson θεωρεί ότι ο Μυ-
στακίδης απολογείται αποτελεσματικά για την ιστορία ως επαγγελματικό κλάδο και επι-
στήμη “impartiale, sérieuse, riche de tous les apports fournis par les sciences soeurs” 
και την αναδεικνύει ως κάθε άλλο παρά επί μέρους, αποσπασματική γνώση: “cette petite 
science conjecturale dont parlait avec sa légèreté de dilettante Ernest Renan”. 

59. Αναφέρεται σε ανακαλύψεις-σταθμούς, όπως την εύρεση στα Οινόανδα της 
Λυκίας επιγραφής με τις Κύριες δόξες του Επικούρου, την ανακάλυψη «εν τη Σεβαστή 
Αγκύρα τη Γαλατική τού κειμένου Res gesta του Αυγούστου, του περιπύστου Νόμου 
της Γόρτυνος, του Κώδικος του Χαμμουρραβά», Μυστακίδης, Ιστορία, χρησιμότης 
αυτής, σσ. 28-33.

60. Παρατηρεί ότι η πολιτική επιστήμη συμπίπτει σχεδόν με την ιστορία, «εξετάζουσα 
τον βίον του έθνους κατά τε την εσωτερικήν αυτού οργάνωσιν και τας εξωτερικάς σχέ-
σεις». Η πολιτική εξαρτάται από τους δρώντες και τον χρόνο (ιστορικότητα) και χωρίζεται 
σε περιόδους: αρχαία θεοκρατία, σοφιστεία, πολιτεία του Πλάτωνος, του Αριστοτέλους, 
των Ρωμαίων, των πολιτικών θεωριών του Machiavelli, του Ναπολέοντος, των μετά τας 
συνθήκας του 1815, 1856, 1871 κοκ. Επίσης, ο συγγραφέας αναφέρει ότι ιστορικοί και 
διπλωμάτες συνδέονται με δεσμούς λίαν στενούς. «Άνευ ιστορίας ουδείς διπλωμάτης», 
διακηρύσσει απευθυνόμενος σε ένα κοινό που περιλάμβανε ίσως εκπροσώπους (ή απογό-
νους των) αυτής της επαγγελματικής ομάδος «Ελλήνων στην υπηρεσία της Οθωμανικής 
Αυτοκρατορίας». «Το δε Δίκαιον είναι κυρίως προϊόν της παρελθούσης ιστορίας κατά τον 
πολύν Martens, ενώ, κατά τον Montesquieu, δέον τους νόμους ίνα φωτίζωμεν διά της 
ιστορίας, οι δε νόμοι έθνους τινός κατά τον Γίββωνα αποτελούσι το διδακτικώτατον μέρος 
της ιστορίας αυτού», Μυστακίδης, Ιστορία, χρησιμότης αυτής, σ. 52.



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 163

λέτες, δεδομένου ότι ο τελευταίος είχε στα χέρια του συγκεκριμένο υλικό 
και πηγές της Βυζαντινής περιόδου, που θα μπορούσε, όπως αναφέρεται, 
να εκδώσει ο Krumbacher ή ο Regel. Η προτροπή επίστρεψόν μας τον 
προ ετών μεσαιωνοδίφην Μυστακίδην δεν θα πρέπει να ικανοποίησε τον 
αποδέκτη της, αν και ο τόνος της δεν μπορούσε να εκληφθεί ως μομφή 
ανάλογη με εκείνη του Σπυρίδωνος Λάμπρου, ότι οι εν Κωνσταντινουπό-
λει λόγιοι λόγω ραθυμίας δεν εργάζονται και δεν πλουτίζουν τη φιλολογία 
και τη μεσαιωνική ιστορία, παρά τις βιβλιοθήκες και τα χειρόγραφα που 
έχουν στη διάθεσή τους.61 Πάντως, εν προκειμένω, ως προς την ουσία της 
περιγραφής τους, Λάμπρος και Παπαδόπουλος-Κεραμεύς λένε περίπου 
το ίδιο πράγμα. 

Ωστόσο, παρά τις παραπάνω αντιθέσεις, οι φιλολογικές μέθοδοι των δύο 
παλαιογράφων αναφέρονται, όπως είδαμε, και αυτές από τον Μυστακίδη ως 
γνωσιολογικές συνιστώσες της ιστορίας. Εξάλλου, και ο ίδιος είχε να επιδείξει 
επιστημονικά ενδιαφέροντα που κινούνταν προς εμπειρικές κατευθύνσεις σε 
σχέση με τις γεωγραφικές και τοπογραφικές του μελέτες, με έμφαση στη 
γεωγραφία της Μικράς Ασίας και τη διδασκαλία αυτής.62 Είναι χαρακτηρι-
στικό ότι ο Μυστακίδης άρχεται της επιθέσεως κατά των εν Αθήναις λογίων 
στο πόνημά του εκδόσεως 1907 (αρχική δημοσίευση στην Εκκλησιαστική 
Αλήθεια 26 και 27, βλ. αναλυτικότερα παρακάτω) από τη γεωγραφία και 
τα ατοπήματα στα οποία είχαν υποπέσει, ιδίως σε σχέση με τη μικρασιατική 
χερσόνησο, οι συντάκτες ατλάντων και χαρτών εξ Ελλάδος. Το δε μελέτημά 
του περί Ξηροκρήνης ανατρέχει στην παράδοση της τοπογραφίας και αρ-
χαιολογίας Κωνσταντινουπόλεως και περιχώρων (πάτρια), αντικείμενο που 
είχαν αναδείξει με τις μελέτες τους Κωνσταντινοπολίτες συγγραφείς όπως ο 

61. Μυστακίδης, Οι εν Αθήναις και οι εν Κωνσταντινουπόλει λόγιοι, σσ. 4-7. 
62. Β. Μυστακίδης, «Καππαδοκικά: Περιγραφή γεωγραφική, στατιστική, εκπαι-

δευτική, εμπορική, εκκλησιαστική, της Μητροπόλεως Καισάρειας», Παρνασσός 15 
(1892), σσ. 1-77· Γεωγραφικό Εγχειρίδιο, Κωνσταντινούπολη 1893· Επιτομή Γενικής 
Γεωγραφίας, Κωνσταντινούπολη 1904· Χάρτης της Ανατολικής Τουρκίας, Μόναχο 
1908· Νεοελληνική Γεωγραφική Φιλολογία Αντ. Μηλιαράκη. Κρίσεις, διορθώσεις, προ- 
σθήκαι, Κωνσταντινούπολη 1890 κ.ά. Επίσης αναφέρεται έκδοση μεγάλης δίτομης  
Γεωγραφίας, «ης είχεν ανάγκην ο φιλομαθής μικρασιατικός μικρόκοσμος, ίνα να μη 
διδάσκεται πράγματα ασύντακτα εκ των εν Ελλάδι και αλλαχού τετυπωμένων και βα-
σιλικώ διατάγματι επιβεβλημένων βιβλίων εν δευτέρα και τρίτη εκδόσει ή ανατυπώσει 
προσκομιζομένων ημίν», Οι εν Αθήναις και οι εν Κωνσταντινουπόλει λόγιοι, σ. 7. 



164	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

Σκαρλάτος Βυζάντιος και, μέσα από τις σελίδες του Περιοδικού ΕΦΣΚ, οι 
Σταύρος Αριστάρχης, Αλέξανδρος Πασπάτης και Ξενοφών Σιδερίδης.63 

Παρά τη «φιλοσοφική έφεσή» του, που ανατρέχει ακόμα και στα έτη 
μετά την αποφοίτησή του από τη Μεγάλη του Γένους Σχολή, όταν έτυχε της 
προσοχής του διακεκριμένου για το φιλοσοφικό του έργο Πέτρου Βράιλα 
Αρμένη, ο οποίος διέμενε στην Κωνσταντινούπολη στα τέλη της δεκαετίας 
του 1870, καθώς και στην πνευματική του συγγένεια με τον Παπαρρηγόπου-
λο και τον Ιωάννη Αριστοκλή,64 ο Μυστακίδης αναγνωρίζει τη σημασία της 
εξειδίκευσης για την άσκηση του επαγγέλματος της επιστήμης στην εποχή 
του. Όπως αναφέρει ο Μυστακίδης, η γενεά των «εξόχων ιστορικών αστέ-
ρων, όπως οι Gibbon, Macaulay, Grote, Niebur, Ranke, Weber, Mommsen, 
Curtius», οι οποίοι ήταν σε θέση να δημιουργήσουν τις γνωστές μεγάλες 
ιστορικές αφηγήσεις και θεωρίες, παρήλθε. «Η λεπτολόγος έρευνα περί τινός 
θέματος, η ακριβολόγος λεπτομέρεια περί τινος γεγονότος αφήρεσαν από 
των επιστημόνων τον καιρόν προς ευρυτέρας και γενικωτέρας εργασίας». 
Ήδη τότε (αρχές εικοστού αιώνα) είχαν παραχθεί και παράγονταν, όπως προ-
σθέτει, χιλιάδες ειδικών μελετών περί διαφόρων θεμάτων, οι οποίες απέκλειαν 
τη συγγραφή μεγαλεπήβολων έργων, όπως αυτά των ανωτέρω ιστορικών, εξαι-
τίας κυρίως της αδυναμίας κάλυψης της πολλαπλασιαζόμενης βιβλιογραφίας 

63. Σύμφωνα με τον Σκαρλάτο Βυζάντιο, ο πρώτος που συνέλαβε και κατόρθωσε 
«τον σκοπόν συστηματικωτέρας περιγραφής της τε πόλεως και του Βοσπόρου και 
αληθώς μόνος ούτος ήτον σε θέσιν και να μορφώση και να διευκρινήση το αντικείμενον 
τούτο» ήταν ο Πατριάρχης Κωνστάντιος Α´, συγγραφέας της Κωνσταντινιάδος, βλ. Η 
Κωνσταντινούπολις ή περιγραφή τοπογραφική, αρχαιολογική και ιστορική της περιω-
νύμου ταύτης μεγαπόλεως [...], Αθήνα 1851, σσ. ιστ΄-ιζ΄. Επίσης, Π. Στάθη, «Ο Ξ. Α. 
Σιδερίδης και η ιδιαίτερη πατρίδα του», Προσωπογραφία Κωνσταντινούπολης 19ος-
20ός αιώνας, Αθήνα 2005, σσ. 141-169. 

64. Χουδαβερλόγλου, ό.π., σσ. 8-9. Για τον Βράιλα Αρμένη, ο Κωνσταντίνος Ξαν-
θόπουλος, σημαντικός παιδαγωγός με φιλοσοφικά ενδιαφέροντα, που επίσης έδρασε 
στην Κωνσταντινούπολη κατά το 1880 (την περίοδο 1882-1883 ήταν, μάλιστα, αντι-
πρόεδρος του ΕΦΣΚ), ανέφερε ότι, μεταξύ των σύγχρονων Ελλήνων λογίων, «ίστατο 
μόνος αγωνιζόμενος διά συγγραφών εν τω φιλοσοφικώ αγώνι», Συνοπτική έκθεσις της 
πνευματικής αναπτύξεως των νεωτέρων Ελλήνων, Κωνσταντινούπολη 1880, σ. 89. Ο 
Ιωάννης Αριστοκλής είχε εκδώσει αρκετά έργα φιλοσοφικού περιεχομένου (κυρίως δι-
δακτικά: ηθικής, ψυχολογίας, γνωσιολογίας κ.ά.), τα οποία παρέχουν μιαν εικόνα της 
καλλιέργειας του κλάδου στην Κωνσταντινούπολη κατά το τελευταίο τέταρτο του δέ-
κατου ένατου αιώνα. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 165

για τόσο ευρεία θέματα. Η διασπορά των επιστημονικών ενδιαφερόντων, οι 
επί διαφόρων ζητημάτων έρευνες, καθίστανται ακόμα «δυσοικονόμητοι και 
δυσπαρακολούθητοι μάλιστα παρ᾽ ημίν όπου εν λιμώ και αυχμώ βιβλιοθηκών 
ζώμεν».65 

Ένα άλλο στοιχείο που δύναται να επισημανθεί ως κοινωνιολογικό χαρακτη-
ριστικό των προσώπων που ακολουθούσαν ακαδημαϊκή σταδιοδρομία είναι η 
επιστημονική υπευθυνότητα, η οποία γίνεται σκοπός της ζωής κάποιου για 
την υπηρεσία υπερατομικής υποθέσεως. Οι διάφορες αντιπαραθέσεις με ομο-
τέχνους έδιναν ευκαιρία να προβληθεί η αφοσίωση στην επιστήμη ως αξία 
σύμφυτη με την προσωπικότητα του λογίου: για τον Μυστακίδη, η επιστήμη 
έχει κάτι ιερό, το οποίο πρέπει κανείς να σέβεται, να του μένει πιστός. Bleibe 
treu der Wissenschaft, παραίνεση και υπόσχεση, από και προς τον επιβλέ-
ποντα καθηγητή του στην περίπυστη Τυβίγγη, Schafer, με την οποία ξεκι-
νά, «υπείκοντες ενδομύχω ημών υποβολής», ίσως το πιο προσωπικό κείμενό 
του, δείγμα αυτοσυνειδησίας αυτού και της επαγγελματικής του ομάδος, το 
«πολύκροτον» Οι εν Αθήναις και εν Κωνσταντινουπόλει λόγιοι. «Επιστήμη 
είναι αλήθεια, Iστορίας δε ψυχή η αλήθεια, διά τούτο δεν υπεχωρήσαμεν, δεν 
επτοήθημεν, θυσιάσαντες και φιλίας και γνωριμίας δαψιλείς, πολλάς ίσως και 
προσποιητάς».66 

Η αντίληψη των προαναφερόμενων λογίων για τo ήθος του επιστημονικού 
επαγγέλματος είναι ότι αυτό οικοδομείται διά της συνεπούς, συστηματικής, 
ακόμα και εξαντλητικής τεκμηρίωσης των γραφομένων με παραπομπές στην 
υπάρχουσα βιβλιογραφία.67 Με αυτόν τον τρόπο, εκτός από την αποκτούμε-
νη εγκυρότητα του εκάστοτε κειμένου, αποδίδεται αναγνώριση και σεβασμός 
προς την εργασία άλλων. Ωστόσο, η γραικική ακαδημαϊκή ανατροφή (οκνη-
ρία ή/και εμπάθεια) δεν ανταποκρινόταν συνήθως σε αυτές τις προϋποθέ-
σεις, σύμφωνα με τον Παπαδόπουλο-Κεραμέα σε επιστολή του προς τον 

65. Μυστακίδης, Ιστορία, χρησιμότης αυτής, σσ. 20-22. Πρβ. Weber, Vocation 
Lectures, σσ. 7-8. 

66. Μυστακίδης, Οι εν Αθήναις και εν Κωνσταντινουπόλει λόγιοι, σσ. ζ´-η´, 1-2.
67. Βλ. Αλληλογραφία, σσ. 378-379 και σποράδην. Επίσης όλως ενδεικτικά: Παπα-

δόπουλος-Κεραμεύς, «Επιγραφαί της νήσου Λέσβου», ό.π., σσ. 36-43, και Βυζάντιος, 
Κωνσταντινούπολις, σ. ιζ´: «ουχί τον ετέρων πόνον (όπερ ένιοι ποιούσι) εμαυτού τιθέ-
μενος».



166	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

Legrand.68 Αναφέρει χαρακτηριστικά ότι η σπουδαία έκδοση του τελευταίου 
Bibliographie hellénique δεν βρήκε ανταπόκριση στη Σμύρνη και στην Κων-
σταντινούπολη, όπου τρεις μόνον αγόρασαν (κατόπιν συστάσεων του ιδίου 
του Παπαδόπουλου-Κεραμέα) το σύγγραμμα. Ειδικότερη πτυχή του ακαδη-
μαϊκού ήθους αποτελεί η συναδελφική αρωγή σε ένα σημαντικό έργο και η 
αποφυγή της ιδιοτέλειας οικειοποίησης επιστημονικών θεμάτων ή ανακαλύ-
ψεων, όπως περιγράφεται από τη rationale/ethos της συνδρομής Μυστακίδη 
προς τον Legrand για τη δημιουργία της Bibliographie: «Θεωρώ καθήκον 
μου χάριν της επιστήμης αυτής να συντελέσω το επ᾽ εμοί και μάλιστα εις 
εργασίαν ανδρός οίος υμείς. Δεν θέλω να γράψω εγώ δήθεν διά να δοξασθώ 
Beiträge – συμβολάς κατόπιν αφ᾽ ου άπαξ πολλώ σοφώτερος ανήρ αναλαμ-
βάνει να γράψη περί τινος. Ειλικρίνεια απαιτείται διά την επιστήμην, όπερ 
εισέτι τινές εξ ημών δεν εννόησαν δυστυχώς! Δεν αποκρύπτω ό,τι εύρον».69 

Εν αντιθέσει με τα παραπάνω, τυπική περίπτωση γραικικής ακαδημαϊκής 
ανατροφής αποτελούσε, σύμφωνα με τον Παπαδόπουλο-Κεραμέα, η συμπε-
ριφορά του Μανουήλ Γεδεών προς τον Legrand, η οποία φανερώνει «άνδρα 
οιηματία και μάλιστα ζηλότυπο».70 Κατά τους ισχυρισμούς του ιδίου, ο Γε-
δεών αποσιωπούσε (δεν παρέπεμπε) την εργασία προηγούμενων ερευνητών 
πάνω στα θέματα που καταπιανόταν.71 Οι ισχυρισμοί αυτοί επαναφέρουν το 

68. Παπακώστας, ό.π., σσ. 388-389, 392. 
69. Παπακώστας, ό.π., σσ. 438-439. Πρβ: «Περί των Φαναριωτών ο Μέγας Λογοθέ-

της Σταυράκης Αριστάρχης βέης θα είνε εις θέσιν πολλά να γνωρίζει και πολλά ανέκδοτα 
να κατέχη, ως κάλλιστα γιγνώσκω. Αλλά τα κρύπτει. Επί τέλους δε και ο ανήρ, ει και τω 
όντι σοφός, είνε ο μόνος Φαναριωτισμού αποπνέων αισθήματα εν Κωνσταντινουπόλει», 
Παπακώστας, όπ., σσ. 443-444. Επί του θέματος, βλ. και Αλληλογραφία, επιστ. αρ. 9. 

70. Παπακώστας, ό.π., σ. 365, και ανάλογα σχόλια του Μυστακίδη για τον Γεδεών, 
ό.π., σ. 454. 

71. Χαρακτηριστικά είναι όσα γράφονται σε πραγματεία του Παπαδοπούλου-Κερα-
μέως περί «ναών της Κωνσταντινουπόλεως κατά το 1593 και το 1604» σχετικά με την 
ελλιπή τεκμηρίωση παρεμφερούς κειμένου του Γεδεών. Αντιθέτως, ο ίδιος προβάλλει 
την επιστημονική του υπευθυνότητα, παραθέτοντας πληροφορίες και στοιχεία που 
ο Γεδεών είτε αγνόησε είτε παρασιώπησε, βλ. ΕΦΣΚ ΚΗ´ (1904), σσ. 118-145, ιδίως 
την αρχή. Στο κείμενο του Παπαδόπουλου-Κεραμέως επιφύλαξε ορισμένες παρατη-
ρήσεις ο γνωστός Κωνσταντινοπολίτης αρχαιολόγος Ξενοφών Σιδερίδης. Πρόκειται για 
35 διορθώσεις, σχόλια και προσθήκες, που δημοσίευσε μαζί με το κρινόμενο κείμενο, 
βλ. Ξ. Σιδερίδης, Παρατηρήσεις εις την πραγματείαν του κ. Α.Π. Κεραμέως Ναοί της 
Κωνσταντινουπόλεως κατά το 1593 και το 1604, υποβληθείσαι εις την Αρχαιολογικήν 
Επιτροπήν του εν Κωνσταντινουπόλει Ελληνικού Φιλολογικού Συλλόγου, Κωνσταντι-



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 167

θέμα της έντασης στις σχέσεις των λογίων ως ένα από τα χαρακτηριστικότε-
ρα όσων ανωτέρω επιχειρήσαμε να σκιαγραφήσουμε. 

Έριδες μεταξύ λογίων – Επίλογος

Οι έριδες μεταξύ λογίων, είτε επαγγελματικού-ακαδημαϊκού περιεχομένου 
είτε απορρέουσες από προσωπικά κίνητρα και αντιπάθεια, είναι τόσο συνη-
θισμένες στη συγκεκριμένη επαγγελματική ομάδα, ώστε αποτελούν γνώρισμα 
της λόγιας ταυτότητας, ενώ δεν είναι σπάνιες οι περιπτώσεις που το έργο ή, 
γενικότερα, η δράση ενός προσώπου προσδιορίστηκε, έστω κατά διαστήμα-
τα, από την αντιπαλότητα με συγκεκριμένο συνάδελφο ή κύκλο συναδέλφων 
του. Συχνά, οι διαστάσεις μεταξύ δύο ή περισσότερων συγγραφέων τελούν 
στο πλαίσιο της σύγκρουσης μεταξύ σχολών σκέψης, ακαδημαϊκών φατριών, 
αντιπάλων πανεπιστημίων, ιδεολογικών, εθνικών ή θρησκευτικών ομάδων κοκ. 
Το δε περιεχόμενό τους, όταν αυτές δεν εκτραχύνονται σε συγκρούσεις επί 
προσωπικού επιπέδου, είναι συνήθως κριτικό και αποτελεί σημαντική κινη-
τήρια δύναμη για το εκάστοτε γνωστικό αντικείμενο, αφού «μέσα από την 
αντιπαράθεση απόψεων και θέσεων, τεκμηρίων και αντεπιχειρημάτων, ελέγ-
χονται λάθη πραγματολογικά και ερμηνευτικά, επισημαίνονται παραλείψεις, 
διαλύονται βεβαιότητες και μύθοι, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι δεν μπορούν να 
παραχθούν νέα λάθη και νέες συγχύσεις».72 

Χαρακτηριστικά για το θέμα της διαμάχης επί πραγματολογικών, φιλολο-
γικών και ιστορικών ζητημάτων είναι και όσα αναφέρει ο Παπαδόπουλος-Κε-
ραμεύς στον Μυστακίδη σε μία από τις τελευταίες επιστολές του, με αφορ-
μή την έκδοση μελέτης του περί της περιόδου συνθέσεως του Ακάθιστου 
Ύμνου.73 Εν προκειμένω, η διαμάχη αυτή ελάμβανε ομολογιακές προεκτάσεις, 

νούπολη 1904. Ο Σιδερίδης δέχτηκε τα πυρά ενός άλλου αρχαιογνώστη των πατρίων, 
του Ιωάννη Μηλιόπουλου, ο οποίος δημοσίευσε ανταπάντηση «εις τους υπό του ελλο-
γίμου κ. Ξ. Σιδερίδου δημοσιευθέντας περί διαφόρων πραγματειών ημών ελέγχους ώστε 
ο αναγνώστης εξεύρη μόνος το αληθές και ανταποδώση ενί εκάστω το προσήκον», βλ. 
Αρχαιολογικαί ζητήσεις, Κωνσταντινούπολη 1921. 

72. Ν. Βαγενάς, Γκιόστρα. Κείμενα κριτικής διαμάχης, Αθήνα 2012, σσ. 11-12, και 
χαρακτηριστικά του ιδίου, «Ελληνική μετανεωτερικότητα. Από το ένα άκρο στο άλλο», 
Athens Review of Books, Οκτώβριος 2015, σσ. 39-44. 

73. Αλληλογραφία, επιστ. αρ. 35 και Αθ. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, «Η σημερινή 
θέσις περί του Ακαθίστου ζητήματος», Vizantijskij Vremennik 15 (1908), σσ. 357-383.



168	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

αφού ελέγχονταν οι επί του θέματος θέσεις καθολικών λογίων, μεταξύ άλλων 
και του «λαϊκού Ιησουΐτου» Krumbacher. Ο ισχυρισμός του συγγραφέα 
ότι, με βάση όλες τις διαθέσιμες πηγές, κατατρόπωσε τους αντιπάλους του 
και ο τόνος που χρησιμοποιεί, δεν αφήνει αμφιβολία για την οξύτητα της 
έριδος: «πάντας τους τολμήσαντας να αντιλέξωσι με καταχώνιασα εις Σιω-
πήν […] όλα τα επιχειρήματα των αντιλεξάντων ήσαν νόθα, σκόπιμα, φρα-
γκοπαπάδων διά τους ουνίτας. Και σημείωσαι ότι το νέον περί Ακαθίστου 
φυλλάδιόν μου είναι περίληψις πολυσελίδου βιβλίου μου ανεκδότου εισέτι, 
εν ω πάντες οι αναμιχθέντες εις τα κατ᾽ αυτόν σαρώνονται. Ηναγκάσθην την 
περίληψιν να εκδώσω ταχέως δι᾽ όσας ανοησίας εις το τελευταίον τεύχος της 
Byzantinische Zeitschrift ο διά τους εξ ορθοδόξων Ρουθηνών ουνίτας γρά-
ψας παπα-Krypriakewitz». Αναφέρει δε ότι το πόνημα εγράφη αρχαϊστί, 
προκειμένου ο τελευταίος, «γράψας εις βάρβαρον και σόλοικον λατινικήν, να 
καταλάβει καλώς, να αισθανθεί την αμαθειάν του εν τη θεολογική επιστήμη 
και υμνογραφία». 

Περίπτωση έριδας μεταξύ λογίων, η οποία φαίνεται ότι υπερέβαινε τη διά-
σταση της προσωπικής διαφοράς ή της επιστημονικής αντιμαχίας και αναγό-
ταν στην πιθανή ένταση και ιδεολογική ασυμβατότητα δύο εθνικών κέντρων 
του ελληνισμού μετά το 1830, και ιδίως κατά τα ρομαντικά χρόνια, ήταν 
εκείνη στην οποία πρωταγωνίστησε για λογαριασμό της Κωνσταντινουπό-
λεως ο Βασίλειος Μυστακίδης, με το εγχειρίδιό του (αρχικά σειρά άρθρων 
στην Εκκλησιαστική Αλήθεια) Οι εν Αθήναις και οι εν Κωνσταντινουπόλει 
λόγιοι (Πατριαρχικό Τυπογραφείο, Κωνσταντινούπολη 1907).74 Το κείμενο, 

74. Η ένταση στις σχέσεις μερίδος του αθηναϊκού ακαδημαϊκού κατεστημένου με 
τους εν Κωνσταντινουπόλει διδάσκαλους του γένους, τους οποίους ο Μυστακίδης 
εκπροσωπούσε ή θεωρούσε ότι εκπροσωπεί, μπορεί να ειδωθεί υπό ένα γενικότερο 
πρίσμα αντιπαλότητας μεταξύ των δύο εθνικών κέντρων, Κωνσταντινούπολης και Αθή-
νας. Η αντιπαλότητα αυτή υπήρξε ένα από τα ιδεολογικά ζητήματα του ελληνισμού 
διαρκούντος του δέκατου ένατου αιώνα (έριδα περί ετεροχθόνων, μονοπώλιο στην εκ-
παίδευση από το ελληνικό κράτος, ελληνοοθωμανισμός κ.λπ.). Είχε δε προδιαγραφεί, 
αν πιστέψουμε τον Μ. Γεδεών, σε εκείνη ανάμεσα στην Κωνσταντινούπολη και στην 
ελληνική διασπορά στη Δύση (Κοραής, περιοδικό Λόγιος Ερμής, από τις σελίδες του 
οποίου διατυπώνεται σταθερά κριτική προς το διανοητικό και ιδεολογικό περιβάλλον 
της Κωνσταντινούπολης και του Πατριαρχείου), Η πνευματική κίνησις του γένους 
κατά τον ιη´, ιθ´ αιώνα, Αθήνα 1999, σ. 135. 



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 169

στο οποίο ήδη έχει γίνει αναφορά παραπάνω, παρά την ένταση ή και την 
εμπάθεια με την οποία έχει γραφτεί (η οποία όμως παραμένει εντός κάποιων 
ακαδημαϊκών ορίων ευπρέπειας), βρίθει μαρτυριών για την ταυτότητα της 
κοινότητας-επαγγελματικής ομάδος των Ελλήνων λογίων, λίγο πριν τις ρα-
γδαίες αλλαγές που έφερε ο εικοστός αιώνας στην παρουσία της ελληνικής 
κοινότητας στην οθωμανική πρωτεύουσα. Αποτελεί δε παρακαταθήκη της 
επιστημονικής συνείδησης του συγγραφέα, ο οποίος αισθάνεται ότι αδικείται, 
δεν αναγνωρίζεται και παραμερίζεται από ομοεθνείς του, οι οποίοι κατέχουν 
θεσμικό μανδύα που τους παρέχει πλεονεκτική θέση, ήτοι την ισχύ του ελλη-
νικού κράτους και του Πανεπιστημίου Αθηνών. Πρόκειται, συγκεκριμένα, για 
τους καθηγητές του Πανεπιστημίου Αθηνών Σπυρίδωνα Λάμπρο και Διομήδη 
Κυριακό, που κατακρίνονται από τον Μυστακίδη για τα ακαδημαϊκά ήθη 
και την επάρκειά τους. Στην έριδα δίνονται διαστάσεις που υπερβαίνουν τον 
προσωπικό χαρακτήρα, καθώς ο Μυστακίδης καθιστά σαφές ότι ομιλεί στο 
όνομα της επιστημονικής αληθείας και σοβαρότητας, αλλά και της υπερά-
σπισης της κοινότητας των Ελλήνων λογίων της Κωνσταντινούπολης από την 
περιφρόνηση ή την απορρόφηση. 

Να σημειωθεί ότι η ένταση στις σχέσεις του Μυστακίδη με τον Λάμπρο 
ανατρέχει στα χρόνια των σπουδών του στην Αθήνα κατά τη δεκαετία του 
1880 και στη διαμάχη του με έναν κύκλο Αθηναίων λογίων που έβλεπε με 
κριτικό πνεύμα τον Κωνσταντίνο Παπαρρηγόπουλο, καθηγητή της έδρας 
της Ιστορίας.75 Αργότερα, ο επίσημος λόγος του καθηγητή της Ιστορίας και 
Παλαιογραφίας Σπυρίδωνος Λάμπρου, στρεφόμενος κατά των λογίων της 
Κωνσταντινούπολης και του Άγιου Όρους, με την αιτίαση, όπως είπαμε, ότι 
από οκνηρία ή «επιστημονική αμεθοδία» δεν κάνουν χρήση των βιβλιοθηκών 
και χειρογράφων που διαθέτουν, οδήγησε στην απάντηση του Μυστακίδη 
από τον επίσημο δίαυλο του Πατριαρχείου, την Εκκλησιαστική Αλήθεια. Η 
αναφορά του δε στους λογίους των Αθηνών ως ελλαδικούς εκκίνησε αντα-
πάντηση εκ μέρος της αθηναϊκής εφημερίδος Αγών, συντάκτης της οποίας 

75. Η υπεράσπιση του Παπαρρηγόπουλου από τον Μυστακίδη, με τίτλο «Θρήνος 
της Κωνσταντινουπόλεως», έγινε μέσα από τις σελίδες της Εφημερίδος του Κορομηλά 
(Δεκέμβριος 1886) και αναφερόταν στις βυζαντινές βάσεις της νεοελληνικής ταυτό- 
τητας κατά την περίοδο της Τουρκοκρατίας, ενώ σε επιστολή του 1888 προς τον E. Legrand 
ανέφερε ότι «εκ των εν Ελλάδι σχεδόν ουδενί εμπιστεύομαι, πλην του σεπτού Παπαρ-
ρηγοπούλου, Κόντου και του γέροντος Σακελλίωνος. Τετέλεσται», βλ. Παπακώστας, 
ό.π., σσ. 188-189, 443 και Χουδαβερδόγλου, ό.π., σ. 9.



170	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

επιχείρησε να υποβαθμίσει τον Μυστακίδη. Η αναφορά σε έναν καθηγητή 
τής πάλαι ποτέ Μεγάλης του Γένους Σχολής ως Μυστακίδη τινά ήταν θεσμι-
κό ατόπημα, σύμφωνα με την Εκκλησιαστική Αλήθεια: «ομολογούμεν ότι η 
λέξις τινός αναφερομένη εις άνθρωπον κεκτημένον τίτλους ακαδημαϊκούς, 
όσους και πάντες οι καθηγηταί του εθνικού Πανεπιστημίου, διδάξαντα μετά 
ζήλου εν πολλοίς του Κράτους σχολαρχείοις και γυμνασίοις, διδάσκοντα εν 
τη Μεγάλη του Γένους Σχολή, γνωστόν επί συγγραφή χρησίμων βιβλίων, βι-
βλιοφύλακα του αυτοκρατορικού αρχαιολογικού Μουσείου, η λέξις αύτη δει-
κνύουσα δήθεν άγνωστον τινα, αποδεικνύεται άστοχος αδικούσα υπερεικο-
σαετείς τουλάχιστον ενασχολήσεις».76 Σύμφωνα με τον συντάκτη του συγκε-
κριμένου αποσπάσματος (πιθανόν Μανουήλ Γεδεών, αρχισυντάκτη τότε της 
Εκκλησιαστικής Αληθείας), οι αιτιάσεις και ο τόνος του Μυστακίδη δικαιο- 
λογούνταν από ένα αίσθημα πικρίας, εξαιτίας της επιτιμήσεως ή κατακρί-
σεως που επιφύλαξε ο Λάμπρος, μιλώντας από την πανεπιστημιακή έδρα, 
εναντίον των Ελλήνων λογίων της Κωνσταντινουπόλεως, «εργαζομένων όσον 
δύνανται και εν στερήσει πλουσίων βιβλιοθηκών». Ο συντάκης της Εκκλη-
σιαστικής Αλήθειας επιχειρεί τελικώς να υποβαθμίσει την έριδα, αν και με 
αιχμές: «εάν ο φίλος Αγών κακίζει την λέξιν ελλαδικός, έστω βέβαιος ότι ου- 
δεμία δι’ αυτής ζητείται διαίρεσις μεταξύ ομοεθνών, ως ουδ’ εκείνος υποτίθε- 
ται πράττων, όταν διακρίνη δι’ ιδίων όρων από των άλλων Ελλήνων τους εκεί-
θεν του Αμβρακικού και Παγασητικού. Εάν υπό του συντάκτου του Αγώνος 
κρίνωνται μεστά πικρίας τινος τα γραφόμενα του κ. Μυστακίδου, συνομο-
λογήσει ημίν ότι και εις πάντας τους ενταύθα λογίους έπρεπε να φανώσι πι-
κρότερα τα υπό πανεπιστημιακής έδρας διδαχθέντα μετά τινός επιτιμήσεως 
ή κατακρίσεως εναντίον Ελλήνων όσον και οι του γείτονος βασιλείου […] 
Πολλώ δε πικρότερα αποβαίνουσι διδασκόμενα προς μέλλοντας φιλολόγους, 
ων τινες, αναγορευόμενοι διδάκτορες, εγκατασταθήσονται πιθανώς εν μέσω 
ημών, πιστεύοντες περί των ενταύθα λογίων όσα ήκουσαν εν τω εθνικώ πα-
νεπιστημίω εναντίον αυτών ου φιλαδέλφως εκφωνούμενα, καίπερ εξ έρωτος 
πολλού προς τας ιστορικάς και αρχαιολογικάς μαθήσεις εμπνεόμενα». 

Ο Μυστακίδης κατέστη για ένα διάστημα σχεδόν εμμονικός με το θέμα 
της έριδος, σε βαθμό που προκάλεσε, τελικά, την κατασβεστική παρέμβαση 
του Πατριαρχείου. Στο Οι εν Αθήναις και οι εν Κωνσταντινουπόλει λόγιοι 
καταλογίζει στον Λάμπρο αμεθοδία και ανεπιστασία περί την ακρίβωσιν βι-

76. Εκκλησιαστική Αλήθεια 30 (1906), σ. 584.



Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς και Β. Μυστακίδης	 171

βλιογραφικών πηγών.77 Χαρακτηριστικά επιστημονικής αμεθοδίας και έλλει-
ψης ακαδημαϊκής χρηστότητας είναι ότι δεν παραπέμπει, αγνοώντας, συ-
στηματικά και κακόπιστα, κείμενα-άρθρα του ιδίου του Μυστακίδη, όσο και 
κάθε Κωνσταντινοπολίτη λογίου. Έλλειψη επιστημονικού ήθους καταλογίζε-
ται και στον Διομήδη Κυριακού, ο οποίος αγνοεί και αποσιωπά κατά σύστη-
μα εργασίες Κωνσταντινοπολιτών, όπως των Βασιλείου Αγχιάλου, Παπαδο-
πούλου-Κεραμέως, Κωνσταντίνου Ευθυβούλου, Σταύρου Αριστάρχη και του 
ιδίου. Constantinopolitana sunt, non leguntur, η φράση επαναλαμβάνεται 
συχνά στο κείμενο ως ενδεικτική της στάσης αυτής των λογίων της Αθήνας. 
Η μη παραπομπή, η αποσιώπηση είναι από τα χειρότερα ατοπήματα που 
βλάπτει τα ακαδημαϊκά ήθη, χείρων της αναίρεσης και ανασκευής, ακόμα και 
κακόπιστης, αντιπάλων θέσεων. Σύμφωνα με τον Μυστακίδη, τα παραπάνω 
δεν ήταν άσχετα με τη γενικότερη έλλειψη πνευματικής μετριοπάθειας του 
μεγαλομανούς Λάμπρου. Παρατίθεται ακόμα σειρά σφαλμάτων ανά επιστη-
μονικό κλάδο (γεωγραφία, παλαιογραφία, εκκλησιαστική και βυζαντινή ιστο-
ρία κ.ά.), τόσο του ιδίου του Λάμπρου (π.χ. αναφορά στον διαβόητο για τα 
παλαιογραφικά του κατασκευάσματα Σιμωνίδη και στην εξαπάτηση του Αθη-
ναίου καθηγητή της Παλαιογραφίας από τέτοιου είδους πλαστογραφημένα 
παλαίτυπα) όσο και άλλων συγγραφέων που απολάμβαναν ακαδημαϊκού και 
κοινωνικού κύρους εν Αθήναις. 

Στη βασική αιτίαση των Αθηνών ότι οι εν Κωνσταντινουπόλει δεν καλλιερ-
γούν την επιστήμη, απαντά με στοιχεία, παραθέτοντας τους ομογενείς συγ-
γραφείς που, παρά τις δυσκολίες που αντιμετώπιζαν, είχαν δημοσιεύσει, ανά 
γνωστικό πεδίο, έργα σοβαρά «ή εις πολυσέλιδα βιβλία ή εις τεύχη ολιγοσέ-
λιδα μεν αλλά επάλληλα δι᾽ ων εκαλλιεργήθη η επιστήμη εν τη πρωτευούσι 
ημών».78 Την πνευματική κίνηση στην Κωνσταντινούπολη, κατά τα τέλη του 
δέκατου ένατου αιώνα και τις αρχές του εικοστού, τεκμηρίωναν, σύμφωνα 
με τον Μυστακίδη, οι τόμοι του Περιοδικού ΕΦΣΚ και της Εκκλησιαστικής 
Αλήθειας, τα λεξικά Βουτυρά, Καρύδου, Ελευθεριάδου, Μαλιάκα, Φωτιά-
δου, Μηλιοπούλου και Χλωρού. Οι 25 τόμοι του Ανατολικού Αστέρος και 
οι τέσσερις ογκώδεις των Εκκλησιαστικών και Εκπαιδευτικών (1867-1884) 
Καλλίφρονος, η Σαββατιαία Επιθεώρησις Νεολόγου, τα έντυπα Κόσμος, 

77. Παπακώστας, ό.π., σ. 203, και Μυστακίδης, Οι εν Αθήναις και οι εν Κωνσταντι-
νουπόλει λόγιοι, σσ. 33, 38, 41-47 και σποράδην. 

78. Μυστακίδης, Οι εν Αθήναις και οι εν Κωνσταντινουπόλει λόγιοι, σσ. 161-164. 



172	 Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

Κήρυξ, Χλωρίς, Ακτίνες, Ημερολόγιον Βρετού κ.ά. Στην πραγματικότητα, 
το άστρο της Ανατολής είχε φωτίσει όχι μόνο την Κωνσταντινούπολη και την 
Οθωμανική Αυτοκρατορία, αλλά και την ίδια την Ελλάδα, την Αθήνα, αφού, 
κατά τον Μυστακίδη, «η πνευματική αναγέννησις ήρξατο εν αυτή αφ’ ότου 
εκόντες άκοντες οι εν Αθήναις ηναγκάσθησαν ίνα αποδεχθώσι εις το Αθήνησι 
Πανεπιστήμιον και αλλαχού καθηγητάς, διά της ρομφαίας της επιστήμης ει-
σελθόντας μη Ελλαδικούς, μεθ’ όλας τας πολυετείς αναβολάς και επιτηδείους 
αντιστάσεις των δοκησισόφων, ως τελευταίον τον Ευαγγελίδην, τον Καρολί-
δην, τον Βικέλαν και άλλους».

Παρά την ένταση των σχέσεων του Μυστακίδη με τους εν Αθήναις λογίους, 
το 1909 ο πρώτος έτυχε καλής υποδοχής στο άστυ της Παλλάδος, απ’ όπου 
απέστειλε στον Παπαδόπουλο-Κεραμέα φουστανελλοφόρον κάρτα. Εξάλλου 
θα εγκατέλειπε εν τέλει, το 1927, την Κωνσταντινούπολη για τη Θεσσαλονί-
κη, αφού οι προϋποθέσεις διαβίωσης και επαγγελματικής ενασχόλησης των 
Ελλήνων στην οθωμανική πρωτεύουσα μεταβάλλονται επί τα χείρω μετά το 
1908 και το 1922. Είναι τραγική ειρωνεία, αλλά και χρήσιμη μαρτυρία, ότι 
συνέταξε, για τους δικούς του λόγους, το πόνημά του για τους εν Κωνσταντι-
νουπόλει λογίους, υπερασπιζόμενος έναν κόσμο που έμελλε σύντομα να γνω-
ρίσει τεράστια κρίση. Το πώς θα αισθανόταν στη Θεσσαλονίκη (Καλαμαριά), 
τόπο όχι μακρινό από τις θρακικές ρίζες του, αυτός ο απόγονος προκρίτων 
της Βάρνας, δεν είναι δύσκολο να φανταστούμε. Ίσως όμως να ήταν και μια 
απελευθέρωση, και η μετοικεσία να έγινε για χάρη του μικρού του γιου που 
αργότερα σπούδασε ιατρική. Ο Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, πνευματικός συ-
νοδοιπόρος και όχι φίλος, είχε προ ετών, το 1904, πεθάνει στην Πετρούπολη. 
Το ρομαντικό βίωμα των λογίων του αιώνα που έχει τελειώσει, ολοκληρώνεται 
εν προκειμένω με τον πρόωρο θάνατο του ενός από dementia και την εξορία 
του άλλου από τον τόπο όπου είχε τοποθετηθεί η δράση και στον οποίο είχε 
αφιερώσει το έργο του. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

