
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 20 (2017)

  

 

  

  Tom Papademetriou, Render unto the Sultan.
Power, Authority, and the Greek Orthodox Church in
the early Ottoman Centuries 

  Ιωάννης Κυριακαντωνάκης   

  doi: 10.12681/deltiokms.26134 

 

  

  Copyright © 2021, Ιωάννης Κυριακαντωνάκης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κυριακαντωνάκης Ι. (2021). Tom Papademetriou, Render unto the Sultan. Power, Authority, and the Greek Orthodox
Church in the early Ottoman Centuries. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 20, 255–264.
https://doi.org/10.12681/deltiokms.26134

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/02/2026 04:56:12



Β Ι Β Λ Ι Ο Κ Ρ Ι Σ Ι Ε Σ





Tom Papademetriou, Render unto the Sultan. Power, Authority, and the 
Greek Orthodox Church in the early Ottoman Centuries (Oxford Univer-
sity Press 2015, 256 σελίδες, συμπεριλαμβανομένης της βιβλιογραφίας και 
του ευρετηρίου). 

Η απεικόνιση της απόδοσης των προνομίων της Ορθόδοξης Εκκλησίας 
στον Γεννάδιο Σχολάριο, πρώτο Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως μετά 

την Άλωση του 1453, από τον Σουλτάνο Μωάμεθ Β΄ τον Πορθητή δεσπόζει 
στην είσοδο του Πατριαρχικού Μεγάρου στο Φανάρι. Εικονίζεται στα χέρια 
του Πορθητή και το σουλτανικό βεράτι, με τον ορισμό Έσο Πατριάρχης, έχων 
πάντα τα προνόμια των προ εσού. Την ερμηνεία και εν τέλει την αμφισβήτηση 
του γεγονότος που παριστάνεται στην εικόνα αυτή, της περιβολής του Γεν-
ναδίου Σχολαρίου και της απόδοσης σε αυτόν των ηγετικών προνομίων του 
Ορθόδοξου Γένους, καθώς και τα πραγματικά περιστατικά που συνθέτουν τη 
θέση της Ορθόδοξης Εκκλησίας στην οθωμανική κρατική, κοινωνική, οικονο-
μική και νομική πραγματικότητα, πραγματεύεται το βιβλίο του καθηγητή ιστο-
ρίας στο Πανεπιστήμιο Stocktone της Νέας Ιερσέης Tom Papademetriou, 
Render unto the Sultan. Power, Authority, and the Greek Orthodox Church 
in the early Ottoman Centuries (Oxford University Press 2015). Ο συγ-
γραφέας παρουσιάζει την Ορθόδοξη Εκκλησία ως οθωμανικό θεσμό και επι-
κεντρώνεται στο σύστημα συλλογής των εκκλησιαστικών φόρων από τους 
πατριάρχες και μητροπολίτες, οι οποίοι διορίζονταν στα αξιώματά τους από 
τους Οθωμανούς προκειμένου να αποδώσουν μέρος των χρημάτων που ει-
σέπρατταν στο αυτοκρατορικό θησαυροφυλάκιο. Έτσι οι πατριάρχες και οι 
μητροπολίτες περιγράφονται ως ενοικιαστές-διαχειριστές φορολογικού εισο-
δήματος (tax farmers: Μültezim) και η εξουσία που κατείχαν ως εντολή 
συλλογής φόρων (mandate to collect taxes: Iltizam).

Για τη θέση της Ορθόδοξης Εκκλησίας, που συνιστά κεντρικό άξονα για 
την εξέταση του γενικότερου θέματος της ιστορίας των ελληνορθόδοξων πλη-
θυσμών στην Οθωμανική Αυτοκρατορία, έχουν γραφτεί αρκετές και σημαντι-
κές μελέτες στις οποίες αναφέρεται ο Τομ Παπαδημητρίου στο πρώτο κεφά-
λαιο του βιβλίου του. Σημαντική θέση εξακολουθεί να κατέχει το έργο του 



258	 Βιβλιοκρισιεσ

Steven Runciman, The Great Church in Captivity (α΄ έκδοση, Cambridge 
1968), το οποίο ωστόσο ο Παπαδημητρίου θεωρεί λιγότερο σύγχρονο και ολο-
κληρωμένο ως προς την περιγραφή του θεσμού στο πλαίσιο της οθωμανικής 
πραγματικότητας από τις μελέτες του Halil Inalcik, των Βenjamin Braude, 
Παρασκευά Κονόρτα, Heath Lowry, Joseph Kabrda και Ελισάβετ Ζαχαριά-
δου. Το κυριότερο πλεονέκτημα των τελευταίων έργων σε σχέση με το βιβλίο 
του Runciman, αλλά και σε σχέση με τις μελέτες των Th. Papadopoulos και 
G. Arnakis, είναι, κατά τον συγγραφέα, η χρήση οθωμανικών αρχειακών πηγών 
και η εξέταση του ιστορικού αντικειμένου της Ορθόδοξης Εκκλησίας εντός 
του οθωμανικού πολιτειακού και κοινωνικοοικονομικού πλαισίου. Επομένως 
αυτή την ανανεωμένη από τις «οθωμανικές θεωρήσεις» ιστορική γραμμα-
τεία για το Οικουμενικό Πατριαρχείο στοχεύει ο συγγραφέας να εμπλουτίσει, 
τονίζοντας το πλαίσιο της κρατικής οικονομίας και του οθωμανικού φορο- 
εισπρακτικού μηχανισμού ως το πλέον καίριο εξηγητικό μέσο της θέσης των 
πατριαρχών και των μητροπολιτών στην οθωμανική κοινωνία. 

Ο Παπαδημητρίου δεν παραλείπει ωστόσο να εξετάσει κριτικά ελληνικές 
πηγές για την «ενθρόνιση» του Γενναδίου ως πρώτου Πατριάρχη μετά την 
Άλωση, όπως την Ιστορία του Μιχαήλ Κριτόβουλου, το Chronicon Minus και 
Chronicon Maius (Φραντζής και Μακάριος Μελισσηνός αντίστοιχα) και κυρί-
ως την Πατριαρχική Κωνσταντινουπόλεως Ιστορία, έργο που ανήκει στην ομά-
δα ιστορικών κειμένων που δημοσιεύθηκαν στην Turcograecia του Μαρτίνου 
Κρουσίου το 1584 και το οποίο συντέθηκε από τον νομομαθή λόγιο Μανουήλ 
Μαλαξό. Για τον συγγραφέα είναι αρκετά σαφές ότι οι ιθύνοντες του Πατριαρ-
χείου επί πατριαρχίας Ιωάσαφ Β΄ και Ιερεμία Β΄ επεξεργάστηκαν μια ιστορική 
εκδοχή που αργότερα (κυρίως κατά τον ιθ΄ αιώνα) περιεγράφη ως «εθναρχία», 
σύμφωνα με την οποία οι θρησκευτικοί ηγέτες των μη μουσουλμανικών κοινοτή-
των της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας ανέλαβαν την πολιτική δικαιοδοσία τους 
κατόπιν παραχωρήσεως του Σουλτάνου. Η θέση περί επινοημένης παράδοσης 
είχε διατυπωθεί από τον Benjamin Braude, ειδικό στην εβραϊκή ιστορία, που 
έκανε λόγο για «καταστατικούς μύθους» των μη μουσουλμανικών πληθυσμών 
της Οθωμανικής αυτοκρατορίας, χριστιανών, εβραίων και αρμενίων, σχετικά με 
την απόδοση σουλτανικών προνομίων στους θρησκευτικούς τους ηγέτες. Με 
βάση την θεωρία του Braude, ο Παπαδημητρίου προτείνει την αναζήτηση μιας 
εναλλακτικής θεώρησης της πραγματικής θέσης των θρησκευτικών ηγετών στο 
κοινωνικό και θεσμικό πλαίσιο της Οθωμανικής αυτοκρατορίας. 

Η πραγματικότητα αυτή εντοπίζεται στις οικονομικές σχέσεις, οι οποίες 



Βιβλιοκρισιεσ	 259

περιγράφουν με περισσότερο απτό τρόπο τους όρους της κοινωνικής εξου-
σίας. Συγκεκριμένα, ανατρέχοντας στις οθωμανικές πηγές, ο Παπαδημητρίου 
υποστηρίζει ότι το Πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως ήταν οργανικά συνδε-
δεμένο με τους φορολογικούς μηχανισμούς του οθωμανικού κράτους, θέση 
που στο παρελθόν είχε θεωρήσει εύλογη, αν και με επιφυλάξεις σχετικά με 
τη θεώρηση και τον νομικό χαρακτήρα του Πατριαρχείου ως διαχειριστή φό-
ρων, και ο Κονόρτας (βλ. “Les contributions ecclésiastiques: patriarchike 
zeteia et basilikon charatzion”, Actes du IIe Coloque International d’ 
histoire: Economies Méditerranéennes, Αθήνα 1986). Η σύνδεση του πα-
τριαρχικού αξιώματος με την ενοικίαση και απόδοση φορολογικών εισοδημά-
των ερμηνεύει μάλιστα, κατά τον Παπαδημητρίου, σειρά φαινομένων όπως 
τα πολλαπλά σκάνδαλα και τις διαμάχες που αναδύθηκαν στο Πατριαρχείο 
μετά το 1453 και οδήγησαν πολλούς πατριάρχες σε παραίτηση. Επίσης τη 
σχετικά σύντομη θητεία στο πατριαρχικό αξίωμα (κατά μέσον όρο λιγότερο 
από δυόμισι έτη μεταξύ 1453 και 1600), αφού η διάρκεια των φορολογικών 
ενοικιάσεων (Iltizam) οριζόταν κατά την οθωμανική δημοσιονομική πρακτι-
κή σε τρία έτη, παρότι δεν αποκλειόταν ένας ιεράρχης να παραμείνει στη 
θέση του επί μακρόν. Η θέση των εκκλησιαστικών αλλά και κοσμικών ηγε-
τών ως ενοικιαστών φόρων ερμηνεύει ακόμα, κατά τον Παπαδημητρίου, το 
ευρύτερο ιστορικό πλαίσιο της ένταξης των βυζαντινών θεσμών και φορέων 
ισχύος στην οθωμανική διοίκηση και την προθυμία ηγετικών μελών της ελλη-
νοβυζαντινής κοινωνίας (αρχόντων, ανώτερου κλήρου και μοναχών) να υπο-
ταχθούν στους Οθωμανούς. Η προθυμία αυτή, ή ορμή προς υποταγή, για 
την οποία κάνουν λόγο τα Χρονικά της Περιόδου, ενισχύθηκε από την αυ-
τοκρατορική πολιτική του Μωάμεθ Β΄ του Πορθητή, ο οποίος επέλεξε συνει-
δητά να επανοικισθεί η Κωνσταντινούπολη από χριστιανικούς πληθυσμούς 
και να ανιδρυθεί το Πατριαρχείο. Όπως έχει υποστηρίξει, μεταξύ άλλων, ο 
Inalcik, η σχέση ανάμεσα στην Εκκλησία, τους κύκλους του Πατριαρχείου 
και το οθωμανικό κράτος ήταν συνεργατική. Έτσι, εκτός από τη μετατροπή 
των περισσοτέρων βυζαντινών εκκλησιών σε τεμένη, η μόνη μεταβολή που 
παρατηρεί ο Παπαδημητρίου στο καθεστώς της Εκκλησίας κατά την οθωμα-
νική περίοδο είναι η ένταξη της εκκλησιαστικής διοίκησης στον φορολογικό 
μηχανισμό των Οθωμανών και η κρατική εκμετάλλευση κάθε περιουσιακού 
στοιχείου της Εκκλησίας. Η συνεργατική πολιτική των Οθωμανών απέναντι 
στους υποτελείς μη μουσουλμανικούς πληθυσμούς (Istimalet, βλ. Κεφάλαιο 
2 του βιβλίου) αμφισβητήθηκε κατά διαστήματα από ιδεολογικούς προσανα-



260	 Βιβλιοκρισιεσ

τολισμούς των Οθωμανών που κατέτειναν στη συσπείρωσή τους στο ισλαμικό 
δόγμα και την εφαρμογή της σαρίας (βλ. Κεφάλαιο 3 του βιβλίου). 

Σε κάθε περίπτωση, από τις οθωμανικές πηγές που παραθέτει ο συγγρα-
φέας, σουλτανικά διοριστήρια έγγραφα και διατάγματα από το 1483 έως το 
1577, προκύπτει σχετική κανονικότητα στη ρύθμιση των σχέσεων Οθωμανού 
κυρίαρχου-χριστιανών υποτελών. Είναι αξιοσημείωτο ότι το διοριστήριο έγ-
γραφο του Γενναδίου Β΄ ως πρώτου Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως δεν 
σώζεται στα οθωμανικά αρχεία, ωστόσο ο Παπαδημητρίου αναφέρεται, στο 
Κεφάλαιο 3 του βιβλίου, σε άλλα έγγραφα, τα οποία ρύθμιζαν λεπτομερώς 
τις σχέσεις της οθωμανικής διοίκησης με τον Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλε-
ως, αναγνωρίζοντας το πατριαρχείο ως θεσμό φορολογικής ενοικίασης-διαχεί-
ρισης, όριζαν τις περιοχές δικαιοδοσίας του, τον τρόπο εκλογής, την καταβο-
λή φόρου επί τη εκλογή (pişkeş), την αρμοδιότητά του επί κληρονομικών θε-
μάτων και άλλα δικαιοδοτικά καθήκοντα, ενώ απαγόρευαν την πρακτική του 
βίαιου εξισλαμισμού (π.χ. Σουλτανικά βεράτια 1483, 1527). Πάντως, σύμφωνα 
με τον συγγραφέα, είναι χαρακτηριστικό ότι τα βεράτια δεν αναφέρονταν 
καθόλου σε ζητήματα σχετικά με τη θρησκευτική πρακτική και το δόγμα ή 
σε θέματα κανονικού δικαίου. Κρατική επέμβαση στις εκκλησιαστικές υποθέ-
σεις γινόταν κυρίως όταν η εθιμικά θεμελιωμένη διαδικασία απόδοσης φόρων 
διαταρασσόταν. Έτσι το σουλτανικό διάταγμα του 1527, που επιβεβαίωνε τη 
θέση του Ιερεμία Α΄ ως Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως κατόπιν του σφε- 
τερισμού της θέσης αυτής από τον Ιωαννίκιο Σωζοπόλεως (Αρχείο Μονής 
Ιωάννου Θεολόγου της Πάτμου), ουσιαστικά επιβεβαίωνε ότι ο Ιερεμίας είχε 
προβεί στο αναγκαίο «δόσιμο» (500 φλορίνια) και υποσχόταν να καταβάλει 
ακόμα 3.500 φλορίνια ως ετήσια πληρωμή που εξασφάλιζε το πατριαρχικό 
αξίωμα. Η αναγνώριση της διοικητικής εξουσίας του Πατριάρχη από τους 
Οθωμανούς εξαρτιόταν από την καταβολή των δοσιμάτων. Ο Πατριάρχης δεν 
μπορούσε αλλιώς να εισπράξει εισφορές από τις τοπικές εκκλησίες (κάποιες 
από τις οποίες βρίσκονταν εκτός οθωμανικής επικράτειας και άρα οι Οθωμα-
νοί εισέπρατταν εμμέσως φόρους και από εδάφη που δεν είχαν κατακτήσει). 

 Όπως προκύπτει εξάλλου από σειρά δεκατεσσάρων σουλτανικών δια-
ταγμάτων μεταξύ Ιουνίου 1544 και Φεβρουαρίου 1545 (βλ. Κεφάλαιο 3),  
οι Οθωμανοί δεν αντιμετώπιζαν την Εκκλησία ως αυστηρά οργανωμένη ιε-
ραρχία που διοικείτο υπό την αποκλειστική δικαιοδοσία του Πατριάρχη Κων-
σταντινουπόλεως, ούτε δε ως θρησκευτική, εθνική ή εθνοτική ηγεσία. Αντί-
θετα, η εικόνα που αναδύεται είναι διακριτών και ανταγωνιστικών κέντρων, 



Βιβλιοκρισιεσ	 261

προσώπων και συμφερόντων που υπονόμευαν ή επιχειρούσαν να υπερβούν 
την κεντρική εξουσία του Πατριάρχη, δεδομένου ότι οι μητροπολίτες εντάσ-
σονταν απευθείας στην οθωμανική διοίκηση ως διοικητικά φοροεισπρακτι-
κά όργανα του σουλτάνου. Παρά ταύτα, ο Παπαδημητρίου εξηγεί ότι στη 
διάρκεια του ιστ΄ αιώνα, το Πατριαρχείο ενισχύθηκε και κατόρθωνε να εκμεταλ- 
λεύεται την οθωμανική έννομη τάξη και τις αποφάσεις του αυτοκρατορικού 
Διβανίου για την εξασφάλιση των δικαιωμάτων του. Με παρόμοιο τρόπο, 
τα μοναστήρια δεν εξαιρούνταν από τον κανόνα της θεσμικής ένταξης στην 
πραγματικότητα της οθωμανικής κρατικής οικονομίας ως θρησκευτικά σουλ-
τανικά καταπιστεύματα, τιμάρια και κυρίως βακούφια, όπως φανερώνουν οι 
περιπτώσεις της Μονής Τιμίου Προδρόμου Σερρών και των μοναστηριών του 
Αγίου Όρους, το καθεστώς των οποίων αναγνωρίστηκε από τους Οθωμανούς 
ως ισότιμο με τα ισλαμικά θρησκευτικά καθιδρύματα.

Τα δομικά στοιχεία που συνέθεταν το δημοσιονομικό σύστημα της ενοι-
κίασης φόρων (Iltizam) περιγράφονται στο τέταρτο κεφάλαιο του βιβλίου. 
Οι εκκλησιαστικοί φόροι προέρχονταν από τη φορολόγηση της κτηματικής 
παραγωγής αλλά και από άλλα εισοδήματα του κλήρου συνδεόμενα με τις 
διάφορες εκκλησιαστικές λειτουργίες (χρεώσεις για την τέλεση μυστηρίων 
κ.λπ.). Τα οθωμανικά διοριστήρια έγγραφα διέτασσαν την εκλογή συγκεκρι-
μένου προσώπου σε πατριαρχικό και γενικώς επισκοπικό αξίωμα, σύμφωνα 
με τη θρησκευτική πρακτική της Εκκλησίας. Αναφέρονταν στους όρους της 
απόκτησης του δικαιώματος συλλογής φόρων, στα καθήκοντα των φορέων 
των δικαιωμάτων αυτών ως mültezim, στη διαδικασία συλλογής, μέσω το-
πικών επισκόπων, και άρα στις πιθανές υποδιαιρέσεις (υπενοικιάσεις) του 
δικαιώματος, καθώς και στη διάρκειά του, στην εξασφάλιση της συλλογής και 
απόδοσης των αντίστοιχων ποσών στο αυτοκρατορικό θησαυροφυλάκιο, στην 
κρατική παρέμβαση με μέσα εξαναγκασμού σε περίπτωση που οι παραπάνω 
όροι διακινδυνεύονταν, είτε από τον φορέα του δικαιώματος είτε κυρίως από 
τρίτους. Για τους Οθωμανούς οι διορισμοί αυτοί αποτελούσαν αποτελεσμα-
τικό τρόπο εκμετάλλευσης πηγών εισοδήματος, ενώ για τους Ορθόδοξους 
κληρικούς η επί της ουσίας εξαγορά εκκλησιαστικών αξιωμάτων ήταν ένας 
τρόπος κοινωνικής και οικονομικής ανόδου, πραγματικότητα που κατοπτρί- 
ζεται, όπως επισημαίνει ο συγγραφέας, στην ανάκληση συνοδικής απόφασης 
του 1497 που καταδίκαζε την πρακτική της σιμωνίας από μεταγενέστερη 
συνοδική απόφαση του 1531, καθώς και στην εγκαθίδρυση ειδικής υπηρε-
σίας για τις «επισκοπικές ενοικιάσεις» που επέβλεπε τους διορισμούς των 



262	 Βιβλιοκρισιεσ

επισκόπων και την κανονική καταβολή των οφειλομένων στο αυτοκρατορικό 
ταμείο. Τη βολική εκατέρωθεν πραγματικότητα συλλογής χρημάτων και την 
πλειοδοσία εξαγοράς ανώτερων εκκλησιαστικών θέσεων είχε επισημάνει και ο 
Στέφανος Gerlach, από το Ημερολόγιο (Tagebuch) του οποίου ο Παπαδη- 
μητρίου αντλεί πληροφορίες για την εκκλησιαστική οικονομία μετά τα μέσα 
του ιστ΄ αιώνα, οπότε ο Γερμανός θεολόγος βρέθηκε στην Κωνσταντινούπολη 
ως εφημέριος της γερμανικής πρεσβείας (1573-1578) και γνώρισε τον Πατρι-
άρχη Ιερεμία Β΄. Ο Gerlach ανέφερε πως «ο ελληνικός κλήρος είχε εκπαι-
δευτεί να συλλέγει χρήματα» και συνέκρινε την κατάσταση του Πατριαρχείου 
Κωνσταντινουπόλεως με τη διαφθορά που επικρατούσε στην Εκκλησία της 
Ρώμης. 

Από τα παραπάνω προκύπτει ότι αν δεν τηρούνταν τα προβλεπόμενα του 
οθωμανικού φορολογικού πλαισίου, μέσα στο οποίο εντασσόταν ένας εκκλη-
σιαστικός αξιωματούχος, αυτός δεν μπορούσε να διατηρήσει τη θέση του, 
ανεξαρτήτως των προβλέψεων του κανονικού δικαίου για την εκλογή και 
ανάρρηση μητροπολιτών. Ασφαλώς, το σύστημα εξαγοράς και απόδοσης φό-
ρων δημιούργησε παθογενείς καταστάσεις σκληρού ανταγωνισμού γύρω από 
τα εκκλησιαστικά αξιώματα που γνώριζαν, όπως ήδη αναφέραμε, συχνότατη 
εναλλαγή προσώπων και αναμενόμενη πτώση της ηθικής και πνευματικής 
τους στάθμης, όπως περιγράφεται από τα ελληνικά Χρονικά του ιστ΄ αιώνα 
που αναφέρονται στις σιμωνιακές πρακτικές και το ρήμαγμα του Πατριαρ-
χείου Κωνσταντινουπόλεως, για παράδειγμα επί πατριαρχίας Μητροφάνη Γ΄, 
ο οποίος είχε έρθει σε συμφωνία με τον ισχυρό άρχοντα Μιχαήλ Καντακου-
ζηνό και κάποιους «κληρικούς». 

Ο συγγραφέας αναλύει τις συνθήκες εμπλοκής κοσμικών Ελληνορθόδο-
ξων παραγόντων στις εκκλησιαστικές υποθέσεις στο πέμπτο και τελευταίο 
κεφάλαιο του βιβλίου του. Η κατάλυση του ηθικού κώδικα και των κανονικών 
διατάξεων της Εκκλησίας δημιούργησε συνθήκες καλλιέργειας αντικληρικα- 
λικών αισθημάτων και συγγραφής κειμένων που στηλίτευαν την κατάπτωση 
μιας αργυρώνητης εκκλησιαστικής ιεραρχίας, όπως, για παράδειγμα, τον «Διά- 
λογο» του Δαμασκηνού Στουδίτη, Μητροπολίτη Άρτης και γνωστού λογίου. 
Ο Παπαδημητρίου τοποθετεί την κατάπτωση της Εκκλησίας σε ένα ευρύτερο 
πλαίσιο οθωμανικής παρακμής στα μέσα του ιστ΄ αιώνα, επισημαίνοντας ότι 
και στην οθωμανική διοίκηση της περιόδου ήταν συχνές έννοιες όπως σκάν-
δαλα, εξαγορά αξιωμάτων, κατάχρηση εξουσίας κ.λπ., φαινόμενα που συνήθως 
προέρχονταν από την επιδίωξη κοινωνικής ανόδου και πλουτισμού των Γε-



Βιβλιοκρισιεσ	 263

νιτσάρων. Έχει ενδιαφέρον, κατά τον συγγραφέα, η σύγκριση της ελληνικής 
και της οθωμανικής στηλιτευτικής των φαινομένων αυτών γραμματείας (για 
παράδειγμα των «Παραινέσεων προς τον Σουλτάνο» του λογίου και Οθωμα-
νού γραφειοκράτη Mustafa Ali, 1541-1600). 

Το τελευταίο κεφάλαιο του βιβλίου είναι επιπλέον χρήσιμο να διαβαστεί 
γιατί παρέχει γενικότερες πληροφορίες για τους μεταβυζαντινούς Ορθόδο-
ξους άρχοντες, με κορυφαίο τον Μιχαήλ Καντακουζηνό, και τον ρόλο τους ως 
οικονομικής και διοικητικής ελίτ που επιχειρούσε να επηρεάσει και να ελέγξει 
τον μόνο εναπομείναντα βυζαντινό θεσμό, δηλαδή το Πατριαρχείο Κωνστα-
ντινουπόλεως. Στο παρελθόν, για την ηγετική αυτή ομάδα είχε συγγράψει 
ο μεγάλος Ρουμάνος ιστορικός Νicolai Iorga (Το Βυζάντιο μετά το Βυζά-
ντιο, ελληνική έκδοση, Αθήνα, 1985), ο Runciman και η Ελισάβετ Ζαχαριά- 
δου («Οι ισχυροί υπόδουλοι», Δέκα τουρκικά έγγραφα για την Μεγάλη Εκ- 
κλησία, Αθήνα, 1996). Ο Παπαδημητρίου περιγράφει και τους άρχοντες ως 
ενοικιαστές φόρων και γενικότερα τους τοποθετεί εντός της οθωμανικής κρα- 
τικής οικονομίας και των παραχωρήσεων προνομίων εκ μέρους του σουλτά-
νου σε κεφαλαιούχους. Ειδικότερα ο Μιχαήλ Καντακουζηνός (Σεϊτάνογλου) 
εκμεταλλευόταν τα αλατωρυχεία της Αγχιάλου, το εμπόριο γούνας για λογα-
ριασμό του παλατιού, ενώ ναυπηγούσε δικά του πλοία με τα οποία μετέφερε 
εμπορεύματα και δώρα με τα οποία εξαγόραζε τους Οθωμανούς αξιωμα-
τούχους. Μία από τις επιχειρηματικές του δραστηριότητες, από την οποία 
αποκόμιζε ιδιαίτερο κύρος, ήταν ο έλεγχος που ασκούσε στις πατριαρχικές 
εκλογές. Μάλιστα, οι πατριάρχες αλλά και άλλοι επίσκοποι, όπως ο Μητρο-
πολίτης Αγχιάλου, πλήρωναν για την εκλογή τους, εκτός από τον Σουλτάνο, 
και τον Μιχαήλ Καντακουζηνό (χαρακτηριστική η περίπτωση του Μητροφά-
νη Γ΄, ο οποίος όφειλε να καταβάλει στον Καντακουζηνό 2.000 δουκάτα ετη-
σίως, πλέον των 4.000 που απέδιδε στον Σουλτάνο). Από την περιγραφή του 
Μιχαήλ Καντακουζηνού και των δραστηριοτήτων του προκύπτει μια εικόνα 
πραγματικής ισχύος ενός Έλληνα άρχοντα του ιστ΄ αιώνα, σε αντιδιαστολή 
με την κατά τον Παπαδημητρίου συμβολική εξουσία που διέθετε η Εκκλησία. 

Συνολικά, το βιβλίο του Τομ Παπαδημητρίου επιχειρεί να εμπλουτίσει τις 
«οθωμανικές θεωρήσεις» για τον θεσμό της Ορθόδοξης Εκκλησίας, επικε-
ντρώνοντας, όπως είπαμε, την ανάλυσή του στο σύστημα συλλογής φόρων. 
Αποτελεί προφανώς επιλογή του συγγραφέα να ασχοληθεί με την οικονομική 
διάσταση της κοινωνικής εξουσίας. Αυτό δεν σημαίνει ότι η πραγματικότητα 
των κοινωνικών σχέσεων και οι όροι της κοινωνικής συμβίωσης δεν είναι περι-



264	 Βιβλιοκρισιεσ

πλοκότεροι. Έτσι, παρότι ο συγγραφέας, βασιζόμενος τουλάχιστον στο γράμ-
μα των σουλτανικών διαταγμάτων που αναλύει, απορρίπτει την παραδοσιακή 
«εθναρχική» θέση για την κοινοτική ηγεσία της Εκκλησίας, η τελευταία δια- 
τηρεί τη σημασία της όσον αφορά τον ρόλο της Εκκλησίας ως φορέα της ιδεο- 
λογικής συγκρότησης της κοινωνικής εξουσίας. Για παράδειγμα, η Εκκλη-
σία διαδραμάτισε πρωτεύοντα ρόλο στην οργάνωση της εκπαίδευσης και τη 
μετάδοση της γνώσης στους χριστιανικούς πληθυσμούς της οθωμανικής αυ-
τοκρατορίας. Η οργάνωση ενός έστω και υποτυπώδους εκπαιδευτικού συ-
στήματος δύσκολα μπορεί να γίνει αντιληπτή ανεξάρτητα από ένα σύστημα 
εξουσίας. Επίσης, δεν είναι δυνατό να παραβλέψουμε τη γενικότερη δράση 
που ανέλαβε η Εκκλησία για τη συγκράτηση των ορθόδοξων πληθυσμών από 
τη μεταστροφή προς τον Καθολικισμό και το Ισλάμ. Ούτε την απτή εξου-
σία που ασκούσαν πατριάρχες και σύνοδοι επί των πιστών, είτε ως συνόλου 
είτε εξατομικευμένα, όπως φαίνεται από περιπτώσεις καταδίωξης αλλόδο-
ξων θέσεων, εκπαιδευτικών καινοτομιών ή συγγραφικών αποκλίσεων. Η ανα-
γνώριση του Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως ως ηγετικής μορφής των υπό 
οθωμανική κυριαρχία Ορθοδόξων πληθυσμών δεν προκύπτει μόνον από τα 
ελληνικά πατριαρχικά χρονικά του 16ου αιώνα, αλλά και από τα γραφόμενα 
Ευρωπαίων παρατηρητών, όπως του Stephan Gerlach. Όπως έχει αναδειχθεί 
από σημαντικές μελέτες, με κορυφαία αυτή του Gunnar Hering, Ορθόδοξοι 
ιεράρχες, όπως ο Ιερεμίας Β΄ και ο Κύριλλος Λούκαρις, έρχονταν σε δια-
πραγματεύσεις με φορείς ισχύος ανά την Ευρώπη, σε επίπεδο διπλωματικών 
σχέσεων, δογματικών επαφών και αλληλογραφίας μεταξύ λογίων. 

Η υπόθεση του συγγραφέα ότι οι Οθωμανοί αναγνώριζαν κυρίως την οι-
κονομική διάσταση της εξουσίας και των προνομίων της Εκκλησίας που οι 
ίδιοι απένειμαν για φορολογικούς λόγους καθώς και η τεκμηρίωση της θέσης 
των εκκλησιαστικών ηγετών στο πλαίσιο του οθωμανικού κρατικού-φοροει-
σπρακτικού μηχανισμού συνεισφέρουν προς την κατεύθυνση μιας ιστορικής 
κοινωνιολογίας των Ορθοδόξων επί Οθωμανικής περιόδου, η οποία, προκει-
μένου να καταστεί περιεκτικότερη και σφαιρικότερη, χρειάζεται τη θεώρη-
ση ενός εκτεταμένου πλαισίου νομικών και οικονομικών σχέσεων, ιδεολογίας 
και παιδείας και την προσέγγιση του θεμελιακού κοινωνικού φαινομένου της 
εξουσίας τόσο ως δυνατότητας εξαναγκασμού όσο και ως συμβολικής ισχύος. 

Ιωάννης Κυριακαντωνάκης

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

