AgAtio KEvtpou Mikpaolatikwy Znmoudwyv

Téu. 15 (2008)

KENTPO MIKPAEIATIK QN EHOYAGN
XAAKDYN METAAATON AKAAHMIAY AGHNON
TAPY TEE: Méhaw wal ‘Owrafiveg MEPAIE

AEATIO

KENTPOY MIKPAZIATIKOQN ZTTOYAQN

TOMOE AEKATOZ IEEMIT TS

Fedidy ‘;‘._'-‘l

e O

i ] =
. 4

ASHNA 008

BiLBALoypa@lLKn avagopa:

Communautes ethno-confessionnelles et
levantines a Istanbul au XXe siecle: Coexistence,
reseaux de sociabilite et relations
intercommunautaires au quartier de pera

Ulrike Tischler

doi: 10.12681/deltiokms.263

Copyright © 2015, Ulrike Tischler

Adela xpriong Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Tischler, U. (2008). Communautes ethno-confessionnelles et levantines a Istanbul au XXe siecle: Coexistence, reseaux
de sociabilite et relations intercommunautaires au quartier de pera. AgAtio Kevipou Mikpaotatikwyv Xmoudwv, 15,

265-290. https://doi.org/10.12681/deltiokms.263

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpooBaon: 17/02/2026 05:25:57



ULRIKE TISCHLER

COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES

ET LEVANTINES A ISTANBUL AU XXe SIECLE
COEXISTENCE, RESEAUX DE SOCIABILITE ET RELATIONS
INTERCOMMUNAUTAIRES AU QUARTIER DE PERA'

1. Introduction — Développement historique

Péra, en turc Beyoglu, est le nom d’un quartier d’Istanbul situé sur la rive
septentrionale de la Corne d’Or, vis-a-vis de la rive stambouliote. Le quar-
tier de Galata, avoisinant Péra, a été habité depuis le moyen-age par des
familles latines d’origine génoise et vénitienne qui s’y étaient installées pour
des raisons économiques.

A cette époque-la, Péra était une sorte de faubourg, célébre pour ses
vignes. Au XVle siecle, grice a un accord (une capitulation”) conclu entre la
Porte et la France, Péra a obtenu des privileges juridiques et économiques.
Puis, en 1581, la France a ouvert son ambassade a Péra. Par la suite, la Porte
allait accorder des privileges semblables aux autres puissances européennes,
qui, elles-aussi ont ouvert leurs ambassades a Péra.

Jusqu’aux années cinquante du XXe siécle, le terme «société pérote» ou
«société de Péra» s’est référé a la population «franque», composée des mem-
bres du corps diplomatique et du personnel des ambassades d’une part, et des
«Pérotes», c’est-a-dire des Européens et chrétiens européanisés nés a Péra

1. Cet article remonte a une conférence donnée en février 2003 a I’'Université
Marc Bloch a Strasbourg. Les photographies illustrées appartiennent a la Collection
U. Tischler, Graz.

2. Le résumé le plus profond se trouve dans G. Pélissié du Rausas, Le régime
des capitulations dans I'Empire ottoman, Paris 1902, en particulier pp. 1-175. Aussi
E. Graf von Miilinen, Die lateinische Kirche im tiirkischen Reiche, Berlin *1903.



260 ULRIKE TISCHLER

ou au moins y résidant depuis longtemps d’autre part’. En général, les Pé-
rotes étaient des riches * familles de négociants appartenant a un milieu
grand-bourgeois. L’afflux de familles de commergants, immigrées de tout le
Levant’, du Royaume de Grece, de la Monarchie austro-hongroise et de
I’Allemagne augmenta considérablement a la suite des réformes de Tanzimat
(1839). Une autre vague d’immigration se produisit au dernier tiers du XIXe
siecle. Tous ces immigrés, appartenant aux ethnies les plus diverses mais en
général de confession catholique, sont venus a Istanbul pour des raisons
économiques et ils se sont installés surtout a Péra ou ils jouissaient de la
protection de leurs ambassades.

En méme temps, les élites indigenes, grecque ‘, arménienne et juive’, qui
avaient habité traditionellement les quartiers du vieux Stamboul, ont alors
déménagé pour s’installer a Péra et Galata, attirées par la prospérité écono-

3. Concernant les dénominations «société de Péra» et «Pérote» voir Colonel Rot-
tiers, Itinéraire de Tiflis a Constantinople, Bruxelles 1829, p. 345. Ubicini Abdolimo,
La Turquie actuelle, Paris 1855, pp. 430-466. Georg Dempwolff, Konstantinopel. Ein
Fiihrer fiir Reisende nach Stambul, Leipzig-Konstantinopel 1860, p. 45f. Max Rudolf
Kaufmann, Pera und Stambul, Weimar 1915. Bertrand Bareille, Constantinople. Ses
cités franques et levantines (Péra-Galata-Banlieue), Paris 1918. Mihail Dimitri
Sturzda, «Grandes familles de Grece, d’Albanie et de Constantinople», Dictionnaire
historique et généalogique, Paris 1983, pp. 567-570.

4. Cest-a-dire qu’ils sont devenus riches par leurs activités professionnelles a
Péra ou a Galata.

5. Cest-a-dire le Levant au sens large, le bassin de la Méditerranée occidentale et
orientale, de Marseille aux villes cotieres italiennes et les iles grecques, d’Alexan-
drette aux villes Aleppo, Damas et Alexandrie. Voir Willy Sperco, Les anciennes
familles italiennes de Turquie, Istanbul s.d.

6. C’est-a-dire «Rum»: depuis 1821 le nom «Rum» (du grec Pmuwol) est utilisé
pour faire la différence entre les Grecs de I'Empire Ottoman et du Royaume de
Grece indépendente (Hellenes/Yunanl). Dans cet exposé, j’utilise ce nom pour les
Rum d’Istanbul (istanbullu Rum): ce sont des Grecs de nationalité turque qui
jouissent d’une protection de minorités de I'Etat. Voir Johann Strauss, «Turc-grec»,
dans: Hans Goebl et al. (dir.), Kontaktlinguistik. Ein internationales Handbuch zeit-
gendssischer Forschung, 2. Halbbd, Berlin-New York 1997, pp. 1560, 1562.

7. 11 s agit surtout des Juifs séphardes qui ont la nationalité turque ou italienne, mais
on doit aussi mentionner les Juifs askenas venus de I"Europe de I'Est ou de la Monar-
chie austro-hongroise, un groupe de Juifs grécophones (les Romaniotes), les Karaites,
qui parlent aussi un jargon grec, et finalement les «Donme», venus de Salonique, qui
sont un sous-groupe juif-islamique converti. Voir Johann Strauss, «Turkish-Judaeo-
Spanish», dans: Hans Goebl et al. (dir.), Kontaktlinguistik, pp. 1566, 1568.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 267

mique et par la protection chrétienne, surtout apres 1821, par la suite de la
révolution grecque”.

Cette société grande-bourgeoise de Péra, cette élite qui représentait le
commerce européen, et qui €tait active dans les finances, dans le commerce
et dans ’exploitation des grandes compagnies maritimes’ détenait un pou-
voir et une influence tels que le sultan éleva Péra au rang d’un 6e arron-
dissement (au XIXe siécle). Péra eut sa propre municipalité et les plus riches
Pérotes en étaient les membres. Peu a peu une riche infrastructure par
groupes (ethniques) se développa, notamment des hopitaux, des orpheli-
nats', des écoles, des cercles littéraires et des églises ont été fondés. Vers la
fin du XIXe siécle, Péra non seulement était devenu un quartier de négo-
ciants aisés et de fonctionnaires européens au carrefour de I’Orient et de
I’Occident, mais aussi un lieu moderne et cosmopolite, rendez-vous des
intellectuels et des artistes venus de toute I'Europe "'. Ceux-ci aimaient le
plus I’ambiance mondaine, parisienne de Péra et ils regardaient d’un air
émerveillé le mode de vie somptueux et seigneurial des Pérotes. C’est en
vivant d’une fagon qui unissait le luxe oriental d’Istanbul au golt apporté de
I’Europe que la société bourgeoise de Péra compensait son extraordinaire
besoin de se faire valoir.

On suivait la mode et les valeurs culturelles de I’aristocratie européenne.
On s’habillait «a la franque», on apprenait le savoir-vivre, les diverses lan-
gues européennes, on engageait des gouvernantes étrangeres pour les enfants

8. Pour quelques données démographiques voir Kemal H. Karpat (dir.), Otto-
man Population 1830-1919: Demographic and Social Characteristics, London 1985.
Maurice Halbwachs, «La population d’Istanbul (Constantinople) depuis un siecle»,
Annales sociologiques E/3-4 (Paris 1942). Salahi R. Sonyel, Minorities and the
Destruction of the Ottoman Empire, Publications of Turkish Historical Society VII,
No. 129, Ankara 1993, p. 258ff. Edhem Eldem, «Istanbul 1903-1918: A quantitative
analysis of bourgeoisie», Review of Social, Economic and Administrative Studies
11/1-2 (1997), pp. 53-98.

9. Par exemple: 1902-2002. Vapur Donatanlari ve Acenteleri Dernegi’nin Kuru-
lusunun yiiziincii yili (15 Agustos 2002 Persembe). Edhem Eldem, «Culture et
signature: quelques remarques sur les signatures de clients de la Banque Impériale
Ottomane au début du XXe siécle», REMMM 75-76/1-2 (1995), pp. 181-195.

10. Meropi Anastassiadou, «La protection de I’enfance abandonnée dans I"Empi-
re ottoman au XIXe siecle. Le cas de la communauté grecque orthodoxe de Beyoglu
(Istanbul)», SFO 59/60 (Miinchen 2002/2001), pp. 272-323.

11. Voir Timour Muhidine - Nicolas Monceau (dir.), Istanbul réelle, Istanbul ré-
vée. La Ville des écrivains, des peintres et des cinéastes au X Xe siécle, Paris 1998.



268 ULRIKE TISCHLER

ainsi que de nombreux domestiques, qui s’occupaient des palais luxueux. Le
désir de se distinguer, de pratiquer un élitisme (entre eux), de s’afficher et de
prendre ses distances du Stamboul oriental se manifestait dans le mode de
vie, dans les contacts sociaux et le comportement matrimonial.

A Péra, vers la fin du XIXe siecle, les contacts entre les différentes ethnies
et confessions €taient dévenus trés étroits . Les mariages mixtes augmente-
rent énormement. Le fossé confessionnel qui séparait par exemple les Grecs,
les Arméniens ou les Juifs des Levantins (catholiques) fut comblé grace aux
intéréts commerciaux solides qu’ils avaient en commun. Les nombreux immi-
grés européens (négociants), les vieilles familles pérotes et les immigrés grecs,
arméniens et juifs allaient créer peu a peu, dans le milieu moderne et cosmo-
polite de Péra a la fin du XIXe siécle, une nouvelle identité pérote, interethni-
que et interconfessionnelle. De plus en plus, les Pérotes melaient leur style de
vie et leurs valeurs culturelles continuellement importés d’Europe aux in-
fluences orientales-constantinopolitaines. Par la suite, les interconnaissances
de voisinage, les liens familiaux et amicaux, les solidarités professionnelles et
les réseaux d’entreaide s’imbriquaient a Péra et marquaient ce quartier.

2. Classification problématique du terme «société de Pérax»

Si on parle de «Pérotes» et de «société de Péra» aujourd’hui, certains pensent
qu’il s’y agit d’un anachronisme et d’une désignation douteuse. Depuis les
années cinquante du XXe siecle, les «vrais» Pérotes ne vivent guére a Péra,
mais plutot aux quartiers avoisinants ", ou bien dans la diaspora, en plus dans
une sorte de clandestinité, sans étre reconnus par les non-initiés. Toute
tentative de vouloir caractériser la «société de Péra» est donc délicate.

Jusqu’a la fin de la Deuxieme Guerre Mondiale, I'usage du terme «Péro-
te» correspondait plus ou moins a celui du XIXe siécle: ¢’étaient les per-
sonnes qui étaient nées a Péra, et/ou qui y avaient grandi ou vécu longtemps,
appartenant aux milieux grands-bourgeois, aux immigrées venus d’Europe
comme négociants a Péra; des personnes qui s’étaient unies et associées avec

12. Concernant la coexistence des ethnies et confessions diverses et les relations
intercommunautaires voir Benjamin Braude - Bernard Lewis (dir.), Christians and
Jews in the Ottoman Empire. The Functioning of a Plural Society, vol. 1: The Central
Lands, New York 1982.

13. Par exemple: a Cihangir, a Sisli, a Nisantagi, a Kurtulug, a Tesvikiye, a Moda
ou sur les iles des Princes.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 269

les élites non-musulmanes (grecque-orthodoxe, arménienne, juive). En rai-
son des changements fondamentaux intervenus au cours du XXe siecle, la
bourgeoisie pérote, formée par des commergants, des entrepreneurs, des
armateurs, des banquiers, s’est peu a peu transformée dans une bourgeoisie
cultivée (Bildungsbiirgertum).

Il semble cependant que les termes «Pérote» et «société de Péra» soient un
peu a tort appliqués aux membres de la plus jeune des générations que j’ai
interrogées. Il importe de constater que ses membres, dans la plupart des cas,
ne sont plus nés a Péra et n’y ont pas grandi. Dans cette plus jeune génération
de Pérotes, on peut distinguer deux catégories: un groupe de personnes qui,
effectivement, ne sont plus nées a Péra, mais qui ont fréquenté les vieilles
écoles délites de ce quartier " et qui vivent toujours a Istanbul ou qui ont émi-
gré en age adulte. Un deuxieme groupe est déja né dans la diaspora, ¢’est-a-dire
dans un milieu absolument différent (a Athénes, Bruxelles, Francfort-sur-le-
Main, en Australie, aux Etats Unies etc.). Ce qu’évoque chez ces personnes-la
«Istanbul» et «Péra», ce sont au plus de brefs séjours en Turquie. Mais ils
n’ont pas du tout grandi a Péra. Pour ces deux groupes le terme «Pérote» dé-
signe leur origine familiale-pérote. Tandis que les membres du premier groupe
sont tres attachés aux traditions de leurs parents, le deuxieme groupe, né dans
la diaspora, s’est assimilé dans une large mesure a son familier environnement.
C’est au sens large que je vais utiliser ces termes dans mon exXposé.

3. Les développements depuis 1923

Comme jai dit, a Péra les Pérotes se sont tellement familiarisés avec les
conditions de la vie culturelle, sociale et économique de I’Europe, familiarité
devenue possible grace aux capitaux européens et réalisée par une bour-
geoisie cosmopolite non-musulmane, qu’ils imitaient méticuleusement le
golit européen et cherchaient a I’y introduire. Ce n’est qu’avec les années
1923 — en quelque sorte du jour au lendemain — que leurs vieux espoirs
furent degus. Leur fagon de raisonner et de juger, leur mentalité méme allait
devenir suspecte, peu a peu méme anachronique. En raison d’une suite
d’événements a partir des années 1923, Péra devint peu a peu étranger aux
Pérotes indigenes. Parmi les principaux facteurs figurent:

14. Par exemple: Zographion, Zappion, Sainte Pulchérie, Notre Dame de Sion,
Saint Benoit, Saint Georges.



270 ULRIKE TISCHLER

1) Les changements concernant le statut juridique des millets grec-ortho-
doxe, arménien, juif et celui des Levantins (catholiques): La ruine de I’Empire
ottoman avec son orientation supra-nationale avait comme résultat des
changements fondamentaux dans le cadre juridique . Jusqu'en 1923 con- .
formément au systeme traditionnel des millets, le statut juridique des mino-
ritaires avait été défini selon le critere religieux («nationalité religieuse»),
tandis que le critere linguistique («nationalité linguistique») a été negligé. La
Turquie moderne, fondée en 1923 par Mustafa Kémal (Atatiirk), par contre,
se fonde sur une idée de la nation laique. Par conséquent, les sujets de
confessions non-musulmanes, en particulier les Juifs, les Grecs-orthodoxes et
les Arméniens apostoliques, pouvaient étre des sujets ottomans dans I’esprit
de leur appartenance religieuse mais ils ne pouvaient pas étre Turcs. Confor-
mément au Traité de Lausanne, en vigueur depuis 1923, les Grecs d’Istanbul
(Istanbullu Rum '°) avec un passeport turc, les Arméniens et les Juifs jouissent
de la protection de minorités de I’Etat .

Jusqu’en 1923, le statut juridique des Levantins (d’Istanbul), des Euro-
péens (habituellement) sans passeport turc établis a Péra, pour une bonne
part la société pérote, a été défini selon le régime des capitulations, conclues
entre les Puissances européennes et la Porte au courant des siecles. Dans la
Turquie moderne, par contre, ils ont été exclus de la protection comme

15. Voir Tamara S. Constable, «Minderheitenschutz in der Tiirkei: Die rechtliche
Situation», Pogrom Nr 170, Jg 24, Gottingen 1993, p. 29. Karl Leuteritz, «Rechtsstatus
und tatsdchliche Lage der christlichen Minderheiten in der Tiirkei», Zeitschrift fiir
Tiirkeistudien 1 (1995), pp. 75-96. Ekkehard W. Borntriger, «Die Tiirkeigriechen seit
dem ersten Weltkrieg. Vom griechisch-orthodoxen Millet zur ethnisch-religiosen
Minderheit in der kemalistischen Tiirkei», Thetis 5/6 (Mannheim 1999), pp. 367-390.
Christian Rumpf, «Minderheiten in der Tiirkei und die Frage nach ihrem rechtlichen
Schutz», Zeitschrift fiir Tiirkeistudien 6, Jg 2 (1993), pp. 173-209. Wolf-Dieter
Hiitteroth - Volker Hohfeld, Tiirkei. Geographie, Geschichte, Wirtschalt, Politik, Darm-
stadt 2002, pp. 23ff., 179-182, 186-189. Concernant les changements autour des années
1918-1923 voir Philip Mansel, Constantinople. City of the World’s Desire, 1453-1924,
London 1997, pp. 380-414. Stéphane Yérasimos (dir.), Istanbul, 1914-1923. Capitale
d’un monde illusoire ou I’agonie des vieux empires, Séries Mémoires no 14, Paris 1992.

16. Voir titre VI du Traité de Lausanne: Convention concernant I’échange des
populations grecques et turques, signé le 23.1.1923. Comme Istanbullu Rum était
considéré ce qui était établi a Istanbul avant le 30.10.1918 (paragraphe 2).

17. La liberté de culte, la nomination des chefs de leurs églises a Istanbul leur a
été garantie. Mais les patriarches et le grand rabin ont été privés de leurs pouvoirs
politiques et juridiques; ¢’est-a-dire qu’ils ont €té restreints aux pouvoirs religieux.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 271

minorités de I'Etat, car selon le Traité de Lausanne, les capitulations ont été
supprimées .

Par la suite, les Pérotes comme non-musulmans ont eu I'impression de ne
plus étre que tolérés dans la nouvelle Turquie. Ils se sentaient contraints a
mener une existence incompatible avec les principes kémalistes. IIs allaient
se considérer comme extra-communautaires, une communauté caractérisée
par des comportements comme une excessive passion de I’identité, une
grande méfiance a I’égard des autorités turques, un traditionalisme excessif,
un mimétisme (Mimikry), une angoisse, un pessimisme, une rentrée dans la
vie anonyme, ou ils préféraient de garder I’anonymat le plus que possible.
Mais ils se considerent aussi comme uniques, intellectuellement supérieurs
(aux Turcs) et avec un niveau culturel supérieur. Une Levantine-Pérote inter-
rogée m’a décrit ses sentiments:

19

«[...] depuis enfant ™ il [le pere] m’a dit que j’étais étrangere. [...] Peut-étre
la religion [musulmane], peut-étre eux [les Turcs] aussi n’ont jamais voulu
nous accepter comme des Turcs a cause de nos noms, [...] de notre religion,
[...] de notre abondance, on nous a dit toujours que nous parlerions le turc
avec un peu accent, [...] [que] tu n’es pas Turc méme si tu as un nom turc.
Et il sent que tu es chrétien. [...] Apres 56 quand les problémes [de
Chypre] ont commencé nous ne parlions pas le grec hors de la maison. On
essayait de parler le turc. Et javait dit a ma fille que dans la maison tu
parles le grec, tu parles le frangais, mais dans la rue tu parles le turc. [...]
Maintenant [2001] je peux tranquillement parler le grec dans la rue. [...] il
martedi [le mardi] je descends [chez] un magasin et le Turc qui connait un
peu le grec, me parle en grec; et moi, je reponds pas en grec. Je réponds en
turc. [...] J'ai parlé le turc pour faire comme il fa [fait] les faits.[...] Nous
sommes restés trés peu, nous ne dérogent pas et [..] je crois que
maintenant pour la Turquie nous sommes trés importants; autant nous
étions nous dérangés [pour elle] avant, autant maintenant nous servons la
Turquie; [...] nous sommes un atout pour elle.[...]» .

2) Les influences externes: La présence des Alliés a Istanbul entre 1918 et
1923, la confrontation imprévue avec des cultures «exotiques» et des

18. Par exemple: Ernst Dieter Petritsch, «Der Wandel der Osterreichisch-Tiirkischen
Beziehungen nach dem 1. Weltkrieg», MOStA 35 (1982), Wien 1983, pp. 199-237.

19. Elle est née dans les années quarante.

20. Interview avec P.M., Istanbul/Péra le 8.5.2001.



272 ULRIKE TISCHLER

mentalités inconnues, mystérieuses faisant naitre par les réfugiés politiques
venus de la Russie a la suite de la Révolution d’Octobre en 1917, les réfugiés
des zones d’opérations militaires dans les Balkans, les réfugiés de I’ancienne
Monarchie austro-hongroise, et I’afflux de réfugiés grecs de 1’Asie Mineure
(Karamanlis, Grecs de Pont).

3) Les influences internes: Elles étaient déterminées par des sentiments
liés aux conflits économiques et a la concurrence des cultures. L.’atmosphére
était xénophobe: les relations tendues entre la Gréce et la Turquie ont affecté
surtout les Grees d’Istanbul: ¢’est surtout la question délicate concernant les
«€tablis», ceux qui se sont établis a Istanbul avant le 30 octobre 1918 et la
question des «Hellénes» ', qui ne fut résolue que par le Traité d’amiti¢, de
neutralité, de conciliation et d’arbitrage (y compris le droit d’établissement)
en 19307, De plus des mesures prises par le gouvernement turc pour rem-
placer peu a peu la main-d’ceuvre étrangere (levantine) et minoritaire (grecque,
arménienne, juive) qualifiée par la main-d’ceuvre turque-musulmane *. Une
autre mesure radicale visant en particulier les Grecs, les Arméniens et les
Juifs, mais aussi la société pérote dans son ensemble (y compris les Levantins)
¢’était I'impot sur la fortune, le Varlik Vergisi®, de 1942 a 1944: la fortune
des minorités était grevée d’un impdt si excessif que beaucoup de personnes
affectées ont perdu tous leurs biens; en cas de I’insolvabilité on les a déportés
a des camps d’internement en Anatolie” (Yozgat, Corum, Kirsehir).

Par la suite, le caractere traditionellement européen et cosmopolite de Péra
allait se perdre peu a peu: des boutiques établies depuis longtemps furent fer-

21. C’est-a-dire les Grecs avec un passeport grec.

22. Concernant les Grecs d’Istanbul (Rum et Helleénes) au cours de XXe siécle
voir Alexis Alexandris, The Greek Minority of Istanbul and Greek-Turkish Relations
1918-1974, Athénes “1992. Récemment Samim Akgoniil, Les Grecs de Turquie: pro-
cessus d’extinction d’une minorité de 1’dge de I'état-nation a I’dge de la mondiali-
sation, Louvain La Neuve 2004.

23. Ridvan Akar, «Bir biirokratin kehaneti ya da “Bir resmi metin” den planl
Tiirklestirme donemi», Birikim 110 (Haziran 1998), pp. 68-75.

24. Faik Okte, Varlik Vergisi faciasi, istanbul 1948 (traduit par Geoffrey Cox,
The Tragedy of the Turkish Capital Tax, Worcester 1987). Ridvan Akar, Varlik Ver-
gisi. Tek parti rejiminde Azinlik karsit1 politika ornegi, istanbul 1992. Ayhan Aktar,
Varlik Vergisi ve tiirklestirme® politikalarr, Istanbul 2002. Mustafa Cezar, XIX.
Yiizyil Beyoglusu, istanbul 1991, p. 446ff.

25. Ridvan Akar, Agkale Yolculari. Varlik Vergisi ve ¢alisma Kamplari, istanbul 2000.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 273

mées, une bonne partie des vieilles familles allemandes et autrichiennes éta-
blies a Péra furent rappelées dans le Reich en aoQit 1944. Beaucoup de Pérotes
plus agés n’ont pas survécu a leur internement en Anatolie. Une désertion
massive de Péra commenca: de vieilles familles pérotes allaient s’installer dans
les quartiers environnants ou a I’étranger. Et des Turcs-musulmans, venus
d’Anatolie a Istanbul, se sont installés en grand nombre a Péra/Beyoglu. Le
quartier donnait une impression de délabrement et de décrépitude.

4) Mais ce fut aussi le début d’une période d’espérances et de désillusions:
a la suite de I'introduction du régime pluripartite en 1946 et la victoire du
Parti démocrate en 1950, une période de politique de détente commencga.
Dans les nouvelles conditions politiques, la situation des minoritaires sem-
blait s’améliorer: les affaires allaient mieux, beaucoup d’investisseurs étran-
gers s’établirent de nouveau a Péra/Beyoglu. Mais a la suite de la crise éco-
nomique de 1954, le régime de Menderes devint plus autoritaire et xéno-
phobe. Le paroxysme arriva en septembre 1955: Sous le prétexte de la pre-
miere crise de Chypre, la violence éclata surtout a Péra mais aussi dans
d’autres parties chrétiennes d’Istanbul et d’Izmir dans la nuit du 6 au 7
septembre 1955 (Septembriané"") contre les Grecs d’Istanbul (Rum) et les
Hellenes, mais visant d’une fagon générale toutes les minorités non-musul-
manes y compris les Levantins.

Les développements en Chypre ont exercé une influence néfaste sur la si-
tuation des minorités non-musulmanes a Istanbul en 1955, en 1964 et en
1974. Des mesures xénophobes, semblables a celles de 1955 se sont répétés en
1964, quand la Turquie a supprimé le droit d’établissement des «Hellenes»
(ressortissants grecs). Par conséquent, ceux-ci furent expulsés (Apélasis ™).
Méme si ces mesures se visaient en premier lieu les Grecs d’Istanbul (Rum) et
les Hellenes, la société pérote comme collectivité interethnique et intercon-
fessionnelle a été traumatisée dans son ensemble par ces événements. Jusqu’a

26. Beaucoup de récits de témoins contemporains sont publiés par exemple dans
Pinelopi Tsukatou (dir.), Zexteufotrava 1955: "H «vita 1@V 2QUOTAAAWV» TOD
‘EAAnviouotn tig IToAng, Athenes 1999. Christoforos Christidis, Ta Zexteuforave
(Kovotavrvovmoin xai Zuvovn 1955). Svuffoin otnv mpdoqgatn (otopic TMV
‘EAnvixav Kowotntwv, Athénes 2000. Osman Koker, «6-7 Eyliil Notlari»,
Istanbul 20 (1997), pp. 74-79. Mustafa Cezar, XIX. Yiizyil Beyoglusu, p. 449f.

27. Hiilya Demir - Ridvan Akar, Istanbul'un son siirgiinleri. Ile tisim. 1964 te Rum-
larin sinirdist edilmesi, Tstanbul “1999. Mustafa Cezar, XIX. Yiizyil Beyoglusu, p. 450.

18



274 ULRIKE TISCHLER

nos jours, tous les Pérotes sont hantés par I'idée d’'un manque de sécurité et
de confiance dans les autorités turques. Plusieurs vagues d’émigration de
Pérotes en rendent témoignage ™.

4. La nostalgie actuelle et le traditionalisme™

C’est aux débuts des années quatre-vingt, apres le coup d’Etat militaire et en
absence d’une agenda politique, que parut une version turque de Vieilles
gens, Vieilles Demeures, la topographie sociale de Péra et Galata de Said
Naum Duhani ™ datant de 1947.

Cette traduction, publiée sous le titre Eski Insanlar, Eski Evier en 1982
(une deuxieme version parut en 1984), a eu un succes sans précédent. Elle a
incontestablement contribué a une renaissance du goQit pour le passé, une
nostalgie du vieux Péra et Galata™. Dans le contexte de la discussion délicate
sur I’adhésion de la Turquie a I'Union européenne, on étudie I’histoire de
Péra et de Galata dans le milieu des intellectuels turcs, on traite des sujets
taboutsés (comme le Varlik Vergisi, les Septembriand, I’ Apélasis) d’une ma-
niere critique, pour faire revivre plus que jamais la nostalgie du cosmopo-
litisme du vieux Péra et Galata.

28. Akilas Millas, «ITépav. TO Ztavodeopt Thg ToAiTieng Pwuwooivng», ‘H Kadn-
peowv, 6.10.2002, p. 31f. Ridvan Akar, «Maxdou va pnv gevyay. Maxdou vi fitoav
£00. Maxdou ...», Kwvotavrivovmodn. "H I16An tav IoAewv, [Athenes] Alimos s.d.,
pp. 231-250. Meropi Anastassiadou-Dumont, « Ao d0og %L Gmo y0€og yuit T doth-
onom £vog pmpaitkov tuenva oty IOAN. Zvlimon pe tov Dimitri Frangopoulo», Xiy-
xoova Oéuata 74-75 (déc. 2000), pp. 88-113.

29. Ayfer Bartu, «Who owns the Old Quarters? Rewriting Histories in a global
era», dans: Caglar Keyder (dir.), Istanbul. Between the Global and the Local, New
York 1999, pp. 31-45.

30. Said Naum Duhani, Vieilles gens, vieilles demeures. Topographie sociale de
Beyoglu au XIXe siécle, Istanbul 1947. Idem, Eski Insanlar, Eski Evier, XIX Yiizyilda
Beyoglu'nun Sosyal Topografisi, Istanbul 1982. Par la suite plusieurs topographies
sociales concernant Péra et Galata au XIXe et au XXe siecles ont paru. Par exemple:
Mustafa Cezar, XIX. Yiizyil Beyoglusu. Behzat Usdiken, Pera’dan Beyoglu’na 1840-
1955, istanbul 1999. Nur Akin, 19.yiizyihn ikinci yarisinda. Galata ve Pera, istanbul
2002. Soula Bozi, ‘O "EAAnviouog tiis Kwvotavitivovmoins. Kowotnta Etavoodoo-
uiov - Iépav, 1905-2005 aiwvag, Athénes 2002.

31. Voir Suraiya Faroqhi, Kultur und Alltag im Osmanischen Reich. Vom Mittel-
alter bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts, Miinchen 1995, p. 283. Christopher Shaw
(dir.), The Imagined Past: History and Nostalgia, Manchester-New York 1989.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 275

La société pérote est une société traditionelle. Comme d’autres sociétés
traditionelles, elle est régie par I'impératif de la continuité. Elle exige que la
survie du groupe s’inscrit dans la permanence des institutions, normes, croyan-
ces, rites, savoirs et maniéres de faire qui ont été introduits au cours des siécles
dans cette société, dans les divers groupes ethno-confessionnels et chez les
individus, au nom d’une continuité nécessaire qui relie présent et passé.

Méme s’il n'y a presque plus de «Pérotes» vivant a Péra a I’heure
actuelle — les uns sont morts, d’autres se sont installés dans les quartiers en-
vironnants, tandis que la majorité des Pérotes vit aujourd’hui dans la diaspo-
ra, notamment en Grece — il existe entre eux un esprit de solidarité tres fort.
C’est pour cela, qu’ils se sont organisés en cercles (par exemple, les
syllogues, les cercles des Grecs d’Istanbul en Allemagne ou en Belgique), ils
publient des périodiques mensuels (Eptalophos™, O Politis, Anatoli) destinés
a-Jeurs compatriotes constantinopolitains-pérotes pour conserver leurs tradi-
tions et sauvegarder leur identité. Leurs quartiers préférés (a Athenes) sont
Patissia, Paleo Faliro et Néa Smirni.

A Istanbul, les Pérotes plus dgés vivent dans les maisons de retraite ™ diri-
gées par divers ordres religieux. Ils restent en contact avec leurs parents
moins agés vivant a Istanbul ou dans la diaspora, avec d’autres Pérotes plus
jeunes qui soutiennent ces institutions et s’occupent de leurs compatriotes
plus agés. De cette maniere, la tradition pérote est conservée et garantit la
permanence de I’identité pérote.

Néanmoins aujourd’hui I’ambiance cosmopolite, intellectuelle et cultu-
relle de Péra est un pale reflet du passé éclatant de Péra. Voila quelques indi-
cations numériques: le nombre des Grecs d’Istanbul (Rum et Hellénes) dimi-
nuait de 193.000 en 1919™* a 80.000 en 1955 et a 11.000 en 1975 *. Selon les
données officieuses aujourd’hui entre 2.000 et 1.800 Grecs (presque exclusi-
vement des Rum) sont restés encore a Istanbul. Des 43 écoles primaires
grecques a Istanbul en 1964/65 avec pres de 4.000 éléves restaient 14 avec

Kathleen Stewart, «Nostalgia - A polemic», Cultural Anthropology 3 (aoft 1998), pp.
227-241.

32. Cette revue a €té arrétée en 2000.

33. Ce sont surtout «Ma Maison», «L’Artigiana», «La Paix» et «Yedikule Balukh
Rum Hastanesi».

34. Voir Yurt Ansiklopedisi cilt 5 (Istanbul 1981-1984), 3832.

35. Voir Johann Strauss, «Die nichtmuslimischen Minderheiten in Istanbul»,
Siidosteuropa-Jahrbuch 19 (Miinchen 1989), p. 259f.



276 ULRIKE TISCHLER

433 éleves en 1980/81. En 2000/01 il n’en restaient que 10 avec 122 éléves.
De 6 lycées grecs avec 1.400 éleves en 1964/65 aujourd’hui ne restent que 3
avec 136 éléves en tout.

La situation chez les Levantins d’Istanbul est plus compliquée: Les
données * ne se réféerent qu'aux Levantins avec un passeport italien. Cela
vient de ce qu’aujourd’hui a Istanbul il n’y a guére d’autres Levantins que
ceux d’origine italienne ou ceux qui sont devenus italiens par mariage. En
outre il y a aussi des Juifs avec un passeport italien a Istanbul 7. De plus il y a
beaucoup d’Italiens vivant a Istanbul par des motifs professionnels: ce sont
ceux qui redorent les données des Levantins avec un passeport italien. En
1913, par exemple, il y avait a peu pres 14.000 Levantins a Istanbul; ce
nombre augmentait a 15.000 jusqu’a 1934. Puis le nombre des Levantins se
diminuait a une vitesse vertigineuse a 4.000 en 1942, provoqué par une loi *
prohibant aux étrangers d’exercer des métiers artisanaux. En 1920 la Societa
Operaia Italia avait 6.000 membres, aujourd’hui (2003) elle n’a que 35.
D’apres le consulat italien, actuellement (fin avril 2002) il y a 2.174 Italiens
enregistrés a Istanbul, dont 1.282 sont nés a Istanbul. Mais ce nombre
comprend aussi ceux qui sont devenus Italiens par mariage.

5. Le fondement et des exemples de I’identité pérote

Le nombre de Pérotes qui ont grandi dans le milieu cosmopolite de Péra, et
qui nous donnent eux-mémes cette impression de cosmopolitisme, ne cesse
de diminuer. En ce qui concerne notre projet de recherche, il se propose
justement de contribuer a I'étude de phénomenes sociaux cosmopolites, en
étudiant la société pérote.

Les informations sont principalement obtenues par la méthode de I’en-

36. Les données se réferent aux renseignements des témoins contemporains a
Istanbul et des Monsieurs A. Pannuti et R. Marmara qui s’occupent depuis des
années des sujets levantins d’Istanbul.

37. 1l s’agit de Juifs (séphardes et askenas) dont la plupart est venue de Livorne et
de Corfou au cours de XIXe siecle a Istanbul ou ils s’organisérent comme «commu-
nita israelitico-straniera di Costantinopoli» protégée par I'Italie jusqu’en 1919. Puis
les membres de cette communauté ont regu la nationalité italienne quoique beaucoup
d’entre eux ni se considérent italiens ni savent parler italien. Aujourd’hui cette com-
munauté comprend a peu pres 80 familles.

38. Adriano Marinovich, La Societa Operaia Italiana di Mutuo Soccorso in Co-
stantinopoli, istanbul 1995, p. 40f.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 277

quéte connue sous le nom d’«oral-history» («histoire orale»)”. Des enquétes
sont effectués depuis le printemps 2001 a Istanbul, a Athénes, a Munich, a
Francfort-sur-le-Main et a Vienne: des témoins appartenant a trois généra-
tions différentes, a deux classes sociales ™ et a de diverses origines ethniques
et confessionnelles sont interviewés. Il s’agit des interviews ouvertes, c’est-
a-dire que je n’utilise pas de questionnaire rigide. Seulement un «catalogue-
matiéres» m’offre la possibilité de conduire I’interview en cas de besoin.
S’appuyant sur le concept «d’habitus-champ social» ' de Pierre Bourdieu
(1930-2002), les données sont ensuite analysées pour déterminer dans quelle
mesure il existe une identité pérote au-dela des barriéres sociales ”, ethniques
et confessionnelles et de quelle fagon cette identité est ancrée dans le com-
portement et les dispositions, I’habitus des Pérotes .

D’apres Bourdieu, dans un champ social comme Péra, des ressources spé-
cifiques culturelles, économiques et sociales sont données aux agents sociaux
qui y agissent. L’«habitus» désigne ces dispositions (produites dans ce champ
social) intériorisées par chaque agent social (le Pérote a Péra). Au cours de la
socialisation il se produit, en effet, ce qu’on peut appeler une «intériorisation

39. La méthode de I’enquéte, les possibilités et les limites de I’histoire orale et les
méthodes diverses de I’analyse des données seront discutées dans un propre atelier
(workshop) international au juin 2005 a I’'Université de Graz/Autriche. Pour se faire
une idée voir Robert Perks - Alistair Thomson (dir.), The Oral History Reader,
London-New York 1998. Lutz Niethammer (dir.), Lebenserfahrungen und kollektives
Gedichtnis. Die Praxis der ‘Oral History’, Frankfurt/Main 1980. Christel Hopf -
Elmar Weingarten (dir.), Qualitative Sozialforschung, Stuttgart *1984.

40. Ils appartiennent a I’ancienne grande et a I’ancienne petite bourgeoisie. Dans
le texte courant j’utilise les dénominations «grande bourgeoisie» et «petite bourgeoi-
sie» concernant I’ancienne grande et I’ancienne petite bourgeoisie de Péra.

41. Pierre Bourdieu, Die verborgenen Mechanismen der Macht, Schriften zu
Politik & Kultur 1, unveridnderter Nachdruck der 1. Auflage, Hamburg 1997. Idem,
Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt/Main
1987, pp. 115-167, 277-286, 729-748.

42. On essaie de préciser la structure sociale de la société de Péra, de trouver des
criteres pour éclairer les interactions entre la grande et la petite bourgeoisie de Péra.

43. Peter Burke, Kultureller Austausch, Frankfurt/Main 2000. Bernd Thum - Tho-
mas Keller (dir.), Interkulturelle Lebensliufe, Stauffenberg Diskussionen. Studien zur
Inter- und Multikultur, Bd 10, Tiibingen 1998, pp. 1-29. Stuart Hall, «Kulturelle Iden-
titdt und Globalisierung», dans: Karl H. Hornig et al. (dir.), Widerspenstige Kulturen.
Cultural Studies als Herausforderung, Frankfurt/Main 1999, pp. 393-441. Pierre Bour-
dieu, Zur Soziologie der symbolischen Formen 107, Frankfurt/ Main 1974, pp. 42-74.



278 ULRIKE TISCHLER

de I’éxteriorité» et la formation d’un inconscient individuel et collectif. Par
la suite, I’habitus comme systeme des dispositions acquises ou des schémes
intériorisés représente la capacité d’engendrer toutes les pensées, les per-
ceptions et les actions/les pratiques caractéristiques d’une culture. Le champ
social et les diverses ressources (=capitaux) sont mis en rapport, une inter-
dépendance entre le champ et I’habitus se produit: les acteurs sociaux créent
un style spécifique de savoir-vivre. Finalement, il en ressort I’identité pérote,
au-dela des barrieres ethniques et confessionnelles, mais aussi la commu-
nauté et les différences entre la grande et la petite bourgeoisie de Péra.

A Péra les Pérotes ne formaient pas de classe homogene: plutot cette
élite ¥ (pérote) se composait de deux classes sociales, de la grande bour-
geoisie et de la petite bourgeoisie. Dans la théorie d’habitus de Bourdieu
toutes ces classes sociales sont prises en considération . C’est-a-dire que
selon Bourdieu I’habitus de la grande bourgeoisie — elle-méme en savant les
«vraies» normes culturelles — lui permet de développer un style propre et de
le faire accepter ou adopter comme une norme sociale fixe par la petite
bourgeoisie. L’habitus de la petite bourgeoisie, par conséquent, est orienté sur
la promotion sociale, sur I’accomplissement ambitieux des normes fixées
concernant I’éducation, le comportement et le gott (distingué). Donc tous les
efforts de I’habitus de la petite bourgeoisie tendront a accomplir les normes
(culturelles) fixées par la grande bourgeoisie. On trouve exactement cette
situation en comparant les diverses positions sociales des personnes
interrogées. En effet, on peut faire la différence entre la grande et la petite
bourgeoisie: il y a des personnes qui par leur milieu familial, par leur édu-
cation, par leur position professionnelle etc. appartiennent a I’ancienne
grande bourgeoisie de Péra. Et il y a des personnes qui ont grandi dans un
milieu familial petit bourgeois, qui n’ont qu’une éducation médiocre, mais

44. Les dénominations «élite» et «classes supérieures» (de la société) au sujet de
la société de Péra seront discutées dans un propre article. Pour se faire une idée de
ces deux dénominations controversées dans les sciences sociales voir Peter Imbusch,
«Konjunkturen, Probleme und Desiderata sozialwissenschaftlicher Elitenforschung»,
dans: Stefan Hradil - Peter Imbusch (dir.), Oberschichten - Eliten - Herrschende
Klassen, Sozialstrukturanalyse Bd. 17, Opladen 2003, pp. 11-32. Beate Krais,
«Begriffliche und theoretische Zuginge zu den ‘oberen Ringen’ der Gesellschaft»,
dans: Stefan Hradil - Peter Imbusch (dir.), ibid., pp. 35-54.

45. Bernhard Schifers (dir.), Grundbegriffe der Soziologie, Opladen 22003, s.v. «Le-
bensstil». Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede, pp. 143-167, 171-195, 531-540.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 279

qui essaient continuellement d’adopter et d’intérioriser I’habitus de la grande
bourgeoisie de Péra. Voila quelques exemples *.

— Réseau I: Deux patries «Istanbul» et «Péra» (étre istanbullu-Pérote).

Les Pérotes soulignent toujours leur mentalité cosmopolite et leur carac-
tere citadin*’ qu’ils opposent au chauvinisme de la majorité musulmane. Ils se
considérent comme «istanbullu-Pérotes», se distinguant ainsi du Stamboul
oriental et musulman et de 1’Anatolie rurale. Mais I'idée d’étre istanbullu-
Pérote reflete aussi leur fierté¢ d’avoir contribué au caractere exceptionnel de
«leur ville», qui fut un creuset de I’Orient et de I’Occident.

Souvent, les personnes interrogées mentionnent La Péra, ¢’est-a-dire La
Grand’Rue de Péra. 1ls se réferent au terrain commun, ou plusieurs généra-
tions de Pérotes ont passé leur vie. La Péra faisait partie du réseau des voies
de communication personnelles, mais ¢’était aussi un lieu de la consomma-
tion, de la communication, de I’échange intellectuel, culturel et urbain, ¢’était
le thédtre d’expériences cosmopolites et citadines. Le terme Péra est devenu
une sorte de symbole au sens de «Péra» a la fin du XIXe siécle et pendant les
premieres décennies du XXe siécle, une période qui est toujours vivante
dans la mémoire des Pérotes.

— Réseau II: Etre «Levantin-Pérote».
Selon le Levantin G. Scognamillo, le terme «Levantin» se définit ainsi:

«[...] Le Levantin est un Franc d’eau douce, une confusion d’Occident et
d’Orient, sinon une synthese». L’identité levantine-pérote est «[...] une
question de milieu, d’éducation, de tradition, de culture, méme de religion
et (de passeport)» *.

46. Les conclusions présentées ici remontent aux interviews faites avec des témoins
pérotes de la premiére et de la deuxieme générations vivantes qui appartiennent a la
grande bourgeoisie de Péra. Les réseaux I-V donnent une premiére orientation a
propos de quelques caracteres distinctifs de la grande bourgeoisie pérote.

47. Voir Dieteke Van der Ree, «Hat die Stadt ein Gedédchtnis? Bemerkungen zu
einer schwierigen Metapher», dans: Waltraud Kokot et al. (dir.), Kulturwissenschaft-
liche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme, Kulturanalysen 3, Berlin 2000, pp.
167-188. Thomas Hengartner, «Die Stadt im Kopf. Wahrnehmung und Aneignung
der stadtischen Umwelt», dans: Waltraud Kokot et al. (dir.), ibid., pp. 87-105.

48. Giovanni Scognamillo, «Je m’interroge sur des expressions telles que»,
Istanbul, un monde pluriel, Méditerranéennes 10 (hiver 1997-1998), p. 95.



280 ULRIKE TISCHLER

D apres quelques-unes des personnes interrogees, les Levantins-Pérotes
sont les Européens établis a Péra de longue date, I’élite des «Francs»-catho-
liques arrivés de tout le Levant avec des passeports étrangers pour s’établir a
Péra. Les Levantins-Pérotes interrogés sont unanimes a déclarer qu’eux-
mémes et les Levantins en général (sauf quelques-uns) n’étaient guére entrés
en contact avec les Turcs-musulmans et que les Levantins plus agés, surtout
les Levantines ignoraient plus ou moins le turc. Traditionellement, les Le-
vantins-Pérotes sont fort réservés en ce qui concerne les affaires turques et
donnent I'impression d’un traditionalisme et d’un élitisme excessifs. Malgré
leurs origines constantinopolitaines, leurs passeports turcs et leurs origines
ethno-confessionnelles, quelques Grecs, Arméniens et Juifs interrogés cher-
chent, eux-aussi, a s’identifier avec les Levantins-Pérotes pour s’assimiler a
une meilleure image (mimétisme).

Mais le terme «Levantin» fait aussi penser (quelquefois méme d’apres les
personnes interrogées) a l'usure, a un besoin excessif de briller, ¢’est un
pseudo-Européen ou un semi-Oriental, qui se caractérise par son snobisme, sa
nonchalance, son caractére superficiel, sa ruse, duplicité, et méme des maeurs
scandaleuses. Les uns désapprouvent le terme «Levantin» comme expression
péjorative et le remplacent par le terme «neo Latini» *, tandis que les autres
I"utilisent entre eux sans aucune arrieére-pensée mais ne se laissent pas appeler
«Levantin» par ceux qui ne font pas partie des communautés de Péra.

— Réseau III: Education et formation traditionelles dans une société
(grande-)bourgeoise cultivée.

Dans un milieu familial qui est en général multi-/interethnique (mais rare-
ment pluri-confessionnel), les descendants apprennent au moins deux langues
(grec, frangais) dans leurs familles, souvent méme trois (¢’est-a-dire en plus
I’italien, I’allemand, I’anglais ou I’espagnol).

Les langues parlées, grec et frangais, ont été pratiquées dans la vie quoti-
dienne, dans la rue, dans les boutiques etc. Les jeunes Pérotes ont été formés
d’abord a I’école primaire dans leur langue maternelle (italien, grec, frangais,
allemand). Dans les familles, ¢’était souvent une gouvernante qui apprenait
aux enfants a lire et a parler frangais. La formation continuait au lycée selon

49. C’est Monsieur Livio Missir de Lusignan qui a créé ce nom «neo Latini», qui
n’est pas de terme établi. Voir Giovanni Scognamillo, Bir Levantenin Beyoglu Ani-
lart, Istanbul 2002, p. 107.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 281

les traditions de fagon frangaise-catholique, grecque-francaise ou allemande-
catholique. Les males, en particulier, ont fait des études universitaires a
Istanbul et a I’étranger.

Comme je I’ai dit, les Pérotes favorisent un style de vie distinguée. Voila
quelques exemples: ils possedent un appartement assez spacieux, avec un
beau salon, a Péra ou a un des quartiers voisins; on trouve chez eux du moins
un domestique; ils ont une résidence d’été sur les fles des Princes ou a Moda;
ils tiennent beaucoup a un environnement social distingué, avec participa-
tion aux soirées et aux réceptions, aux ventes de charité etc.; on cultive la
vie familiale; grace a la bonne éducation regue, on s’intéresse a la littérature,
a la musique et a I’art; on adore les voyages. Les enfants recoivent leur for-
mation universitaire en général a I’étranger, surtout pour minimiser le risque
d’un mariage avec un(e) musulman(e).

— Réseau 1V: Le jargon pérote ™.
En 1918, Bertrand Bareille a déja remarqué le jargon des Pérotes. Con-
cernant Péra il parle de la

«diffusion des langues étrangeres et surtout du frangais qui était devenu le
signe d’une culture élevée, un instrument de relations entre gens de la
bonne société. [...] Le Levantin [...] compte une riche variété de langues,
mais la fagon de s exprimer est pareille chez les divers individus»'.

Les Pérotes baragouinent le frangais ou le roméique (le plus souvent écrit
en lettres latines), qu’ils entremélent des mots italiens du Levant, des mots

50. Laure Rocca, Interférences turques et helléniques dans la variante «levantine»
du frangais, PhD, Paris 1982. Rinaldo Marmara, Lexique étymologique (et ency-
clopédique) des mots grecs empruntés au turc-ottoman, Ankara 2000, p. 10ff. Phadon
Alefropoulo, «AgEthoyL0 "EAMivov Tig TTOANg» (inédit, Athénes, déc. 1996). L. Tsami
Stylianou-Teli, Exel otnv I16An. I'dwoodopwo Kwvotavrvovmoritixwv Touwua-
v AéEewv, [Athenes] Alimos 1998. Johann Strauss, «Turc-grec», pp. 1560-1565.
Idem, «European Turkey», dans: Hans Goebl et al. (dir.), Kontaktlinguistik, pp.
1554-1560. Idem, «La Conversation», dans: Frangois Georgeon - Paul Dumont (dir.),
Vivre dans I'Empire ottoman. Sociabilités et relations intercommunautaires
(X VIIe-XXe siécles), Paris 1997, pp. 251-318. Richard A. Murphy, «Observations
on language usage among bilingual communities in Istanbul», Osmanli Arastirmalari
V (1986), pp. 175-163.

51. Bertrand Bareille, Constantinople. Ses cités [ranques et levantines (Péra-
Galata-Banlieue), Paris 1918, p. 270f.



282 ULRIKE TISCHLER

turcs-ottomans et espagnols (giudesmo) ™, quelquefois des mots allemands et
anglais. Mais en général des idiomes frangais et grecs prédominent le jargon
pérote. En méme temps le grec a une position exceptionelle:

«[...] le grec [...] était une des langues les plus prestigieuses du monde avec
un glorieux passé littéraire [...] qui jouissait du plus grand prestige chez les
autres minoritaires d’Istanbul. Un sens de supériorité culturelle méme vis-
a-vis des habitants de la Gréce métropolitaine [...], se fait d’ailleurs

3

remarquer chez les Grecs d’Istanbul jusqu’a nos jours»*',

Ce jargon pérote reflete le milieu cosmopolite de Péra et sert méme a
marquer I’identité des Pérotes™. Mais en méme temps ce jargon laisse voir
aussi leur mentalité et leur «habitus». En raison de leur don pour les langues,
c’est facile pour les Pérotes de sauter d’une langue a I’autre et de s’adapter
aux divers contextes culturels. Cela facilite aussi leurs caprices en ce qui con-
cerne leurs identités: un Pérote issu d’une famille italo-maltaise ou italo-
grecque peut ainsi cacher son origine en parlant couramment frangais et en se
présentant a la francaise. A Iinverse, il existe des Pérotes issus d’un milieu
grec-orthodoxe, arménien-apostolique ou juif qui aiment exprimer leur
«understatement» ou qui se désolidarisent délibérément des Levantins catho-
liques en prétendant qu’ils comprennent et savent parler exclusivement le
grec, I’arménien ou le turc.

Surtout parmi les personnes plus agées que j’ai interrogées, il y en a
beaucoup qui maitrisent le frangais et le grec et qui parlent assez bien italien,
mais qui ne savent guére parler turc ou qui le baragouinent *. Depuis les
années cinquante, ¢’est pourtant la langue turque qui I’a emporté sur les lan-
gues autrefois pratiquées des Pérotes: le turc est devenue la seule langue
courante, comprise et tolérée dans la rue. Les Pérotes polyglottes, impuis-
sants, vivent comme étrangers dans leur pays, leur ville, mais avant tout dans
leur quartier.

52. Johann Strauss, «Turkish-Judaeo-Spanish», pp. 1565-1572.

53. Johann Strauss, «Turc-grec», p. 1562f. Voir aussi Akilas Millas, «ITépav. TO
2TOVE0dEOML TG TOATIXNG Popooivng», p. 32.

54. Claude Hagege, L’homme de paroles. Contribution linguistique aux sciences
humaines, Paris 1985, pp. 235-266.

55. Giovanni Scognamillo, Bir Levantenin Beyoglu Anilari, p. 111. Ekaterini
Laskaridou, Aexamévre yiAuaoes péoes oty Kovotavivoumoin ty aatoida pov,
Athenes [1987], p. 35f. Johann Strauss, «European Turkey», p. 1557. Idem, «Turc-
grecr, p. 1563.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 283

Dans un article, Nora Seni, elle-méme issue d’un milieu familial levantin-
pérote, décrit d’'une maniére émouvante le sort de sa mere qui maitrisait,
tout naturellement toutes les langues pratiquées a Péra, a I’instar de ses ho-
mologues de la vieille génération. Mais elle ne parlait qu’un trés mauvais
turc. A un moment donné, personne ne la comprenait plus dans les boutiques
et dans la rue:

«[...] elle dit «bleu» en frangais et on ne la comprit pas. D’étre incapable
de trouver le nom turc du tissu qu’elle cherchait, elle repartit sans passer
commande. Elle était ébahie qu’on ne tentat pas obstinément de la com-
prendre. [...]. Loin d’avoir intériorisé la valeur attachée au fait de bien
parler le turc qui s’imposait aux franges des minorités montantes, elle
restait immergée dans un univers stambouliote fin de siecle ou pour
signifier leur appartenance a la bonne société il suffisait aux membres des
différentes ethnies d’étre a I’aise en frangais.[...]» *.

— Réseau V: Les confessions.

Il s’agit d’une apparente supériorité des Levantins catholiques sur les
confessions des minorités non-musulmanes établies a Istanbul, ¢’est-a-dire
les Grecs-orthodoxes, les Arméniens apostoliques et les Juifs. Par crainte
d’étre envahis par les minorités non-musulmanes sous la protection de
I’Etat, les Levantins (comme extra-communautaires) se sont servis de leur
confession catholique pour se défendre: dans I’ancienne Grand’Rue de Péra
(Istiklal Caddesi), on trouve deux églises catholiques surdimensionnées, res-
semblant & des cathédrales, St Antoine et Ste Marie Draperis. Les églises
grecques-orthodoxes comme 1’Agia Triada, Ag. Konstantinos et Eleni et la
Panaghia, par contre, se trouvent plutot a I’écart.

D’aprés les Pérotes catholiques, étre catholique veut dire étre tolérant,
ouvert, européen et non-oriental. Ce sont des attributs que I’on refuse sou-
vent d’accorder aux Grecs et aux Arméniens. Etre catholique ou au moins
simuler un rapport proche avec le catholicisme était de toute fagon avanta-
geux comme m’a dit une personne interrogée:

«Quand on ne connait pas exactement I’origine d’un individu, on se facili-
te les choses en disant qu’il est catholique»”'.

56. Nora Seni, «Souvenirs a plusieurs voix», ANKA 7-8 (hiver-printemps 1989),
p. 108.
57. Interview avec H. K., Graz 22.3.2002.



284 ULRIKE TISCHLER

Cette attitude levantine envers les Grecs, les Arméniens et les Juifs a aussi
supporté a développer de diverses caprices d’identités religieuses chez les
minorités non-musulmanes: par exemple un Grec-orthodoxe, un Juif ou un
Arménien apostolique étaient formés a I’école frangaise-catholique ou
francaise-grecque, italien-catholique ou allemande/autrichienne-catholique
pour recevoir une solide formation cosmopolite et pour acquérir prestige.
De plus il y a aussi quelques minoritaires qui se sont convertis au catholi-
cisme, souvent provoqué par le mariage. En adoptant une identité catho-
lique, ceux-ci allaient joindre discrétement les vieilles élites levantines-
catholiques de Péra. Un tel mimétisme confessionnel n’avait rien d’extraor-
dinaire. Le registre des baptémes de Ste Marie Draperis de 1917 en rend
témoignage: I’orthodoxe grec Willy Brentovich s’est alors converti:

«il [..] a fait sa profession de foi catholique [...] et depuis lors figure dans

5

nos registres de catholicité» .

4. Conclusions

Dans cet exposé, j'ai essayé de démontrer la complexité des phénomenes
sociaux cosmopolites dont la société de Péra offre un exemple bien instruc-
tif. Son étude apparait aujourd’hui d’autant plus nécessaire et méme urgente
puisque nous vivons une époque ou le cosmopolitisme comme caractéristi-
que d’un grand nombre de centres urbains dans I’Europe du sud-est et au
Levant (Temesvar/Timisoara, Czernowitz/Cernivei, Selonik/Salonique, Smyr-
ne/lzmir), semble étre en train de disposition ™. N’oublions donc pas que
I’Europe leur doit sa diversité de cultures!

58. Registri battesimi (1917) di S. Maria Draperis / Constantinople, s.v. Brento-
vich, p. 283.

59. Voir Karl-Markus GauB, Die sterbenden Europier. Unterwegs zu den Sephar-
den von Sarajevo, Gottscheer Deutschen, Arbéreshe, Sorben und Aromunen, Miin-
chen 2002.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES

P

e
s !
\

”'

Fig. 1. Passage «Hazzopulo», Péra/istiklal Caddesi.



ULRIKE TISCHLER

286

*1§eqada ] ‘«sdurey) suag» asessed 7 i




287

THNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES

E

COMMUNAUTES

BI94 ‘epeLL], RISY ap ax0poy110-anbaais 35153, | uejd-a1aLLre, | v ‘anbiqnday] v] 3p 1USWNUON 3] ‘WIXB] 3p 208|d "€ 51




288 ULRIKE TISCHLER

L

7

AD ONORARE LA MEMORIA
]

GIACOMO ANDERLICH
DA FIUME
FONDATORE DI QUEST OSPIZIO
DONATORE NEL 1871
D'UN VASTO TERRENO
ESEMPIO DI CARITA

AMMIRATISSIMO

Fig. 4. Plaque commémorative du fondateur de I’Artigiana, Giacomo Anderlich,
Artigiana, Harbiye.



COMMUNAUTES ETHNO-CONFESSIONNELLES ET LEVANTINES 289

Fig. 5. La cour intérieure de I’église catholique de S. Antoine,
Péra/Istiklal Caddesi.



290 ULRIKE TISCHLER

Fig. 6. L église catholique de Santa Maria Draperis, incorporée dans
le frontispice d'un palais situé dans Istiklal Caddesi.


http://www.tcpdf.org

