
  

  Bulletin of the Centre for Asia Minor Studies

   Vol 21 (2020)

  

 

  

  Το χατζηλίκι στη Μικρά Ασία, 16ος - αρχές 20ού
αιώνα 

  Ιωάννης Καραχρήστος   

  doi: 10.12681/deltiokms.26642 

 

  

  Copyright © 2021, Ιωάννης Καραχρήστος 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Καραχρήστος Ι. (2021). Το χατζηλίκι στη Μικρά Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα. Bulletin of the Centre for Asia Minor
Studies, 21, 25–50. https://doi.org/10.12681/deltiokms.26642

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 18/02/2026 09:55:11



Ιωάννης Καραχρήστος

Το χατζηλίκι στη Μικρα Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα

Εισαγωγή

Η μελέτη των προσκυνηματικών ταξιδιών πιστών από διάφορες θρησκείες 
έχει απασχολήσει πολλούς μελετητές που προέρχονται από διαφορε-

τικούς κλάδους των ανθρωπιστικών και των κοινωνικών επιστημών. Στην ει-
σαγωγή ενός συλλογικού τόμου που είναι αφιερωμένος στην ανθρωπολογική 
μελέτη των προσκυνηματικών ταξιδιών στο πλαίσιο του χριστιανισμού οι John 
Eade και Michael Sallnow1 ασκούν κριτική στα ντετερμινιστικά μοντέλα που 
είχαν έως τότε χρησιμοποιηθεί για τη μελέτη του φαινομένου του προσκυ-
νήματος. Τα μοντέλα αυτά –όπως υποστηρίζουν– περιθωριοποιούν ή, ακόμα 
χειρότερα, αποκρύπτουν τη μεγάλη ποικιλία και την ετερογένεια των διαφο-
ρετικών εκφάνσεων του προσκυνήματος, επιχειρώντας να εντάξουν τα εμπει-
ρικά στοιχεία που κάθε φορά παρατηρούνται σε προκατασκευασμένα ιδεατά 
θεωρητικά σχήματα. Σε αντίθεση με αυτά τα μοντέλα οι Eade και Sallnow, 
όντας πεπεισμένοι ότι το προσκύνημα λειτουργεί κάθε φορά σαν μία αρένα 
στην οποία συναγωνίζονται διαφορετικοί και κάποτε ανταγωνιστικοί μεταξύ 
τους θρησκευτικοί και κοσμικοί λόγοι (discourses), προτρέπουν τους μελλο-
ντικούς μελετητές να αποδομήσουν την έννοια του προσκυνήματος, για να 
αναζητήσουν τα ιδιαίτερα κάθε φορά ιστορικά και πολιτισμικά νοήματα και 
τις ιδιαίτερες συμπεριφορές που το συγκροτούν. Επιχειρώντας να εφαρμόσει 
την προτροπή τους, ο Glenn Bowman2 επιδόθηκε σε μια συνολική ανθρω-
πολογική μελέτη του προσκυνήματος στα Ιεροσόλυμα από μέλη των τριών 

1. J. Eade – M. Sallnow, επιμ., Contesting the Sacred: The Αnthropology of 
Christian Pilgrimage, Λονδίνο-Νέα Υόρκη, Routledge, 1991.

2. G. Bowman, «Christian Ideology and the Image of a Holy Land: The Place 
of Jerusalem Pilgrimage in the Various Christianities», Eade – Sallnow, επιμ. Con-
testing the Sacred, σσ. 98-121.



26	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

κύριων χριστιανικών ομολογιών, ορθόδοξων, καθολικών και προτεσταντών. 
Πέρα από τη διαφορετική σημασία που αποκτά το εθελοντικό, σύμφωνα 
με τη χριστιανική θεολογία, προσκύνημα για τους πιστούς του κάθε δόγμα-
τος, ο Bowman ανέδειξε την κειμενική, όπως την ονόμασε, διάσταση αυτής 
της πρακτικής, αφού η γνώση όσων περιγράφονται στη Βίβλο καθορίζει σε 
μεγάλο βαθμό τα βήματα των προσκυνητών και τους τόπους που αυτοί επι-
σκέπτονται. Ειδικότερα, όσον αφορά τους ορθόδοξους, έδειξε ότι τα προσκυ-
νηματικά ταξίδια στους Αγίους Τόπους αποτελούν μέρος της προετοιμασίας 
τους για τον επερχόμενο θάνατο και επισήμανε τη σημασία των τελετών που 
λαμβάνουν χώρα κατά τη διάρκεια της παραμονής τους στα Ιεροσόλυμα, κα-
θώς και των εικόνων που βρίσκονται στους τόπους που αυτοί επισκέπτονται. 
Όπως υποστηρίζει, οι τελετές, οι επισκέψεις και το προσκύνημα των εικόνων 
λειτουργούν ως γέφυρες που διευκολύνουν το πέρασμα των προσκυνητών 
από τη φάση της επίγειας ζωής τους, που είναι συνδεδεμένη με την αμαρτία, 
στην αιώνια. Η μελέτη του Bowman έδειξε ότι η εικόνα των Αγίων Τόπων 
και το νόημα που οι πιστοί των διάφορων χριστιανικών δογμάτων αποδίδουν 
στο προσκύνημα σε αυτούς, κατασκευάζονται εντός της κουλτούρας από την 
οποία προέρχονται οι εκάστοτε προσκυνητές και αναφέρονται σε αυτή. Γι’ 
αυτό και, όπως υποστηρίζει, οι λατρευτικές πρακτικές στις οποίες οι πιστοί 
συμμετέχουν κατά τη διάρκεια της παραμονής τους στα Ιεροσόλυμα δεν δια- 
φέρουν πολύ από εκείνες στις οποίες οι ίδιοι συμμετέχουν, όταν βρίσκονται 
στους τόπους προέλευσής τους. Μας έδειξε επίσης ότι οι διαφορετικοί, και 
συχνά αντιτιθέμενοι αυτοί λόγοι (discourses), λειτουργούν υποστηρικτικά 
στον αγώνα των αντίστοιχων θρησκευτικών κοινοτήτων, να ελέγξουν δηλαδή 
τους αγίους τόπους της χριστιανοσύνης και να επιβάλλουν την ηγεμονία 
τους σε αυτούς. 

Σε ανάλογη με τους Eade και Sallnow κατεύθυνση, χωρίς ωστόσο να 
περιορίζεται στη μελέτη του προσκυνήματος, κινείται και ο M. Mitterauer,3 
ο οποίος επιδίδεται σε μια ιστορικο-ανθρωπολογική διερεύνηση των πολλα-
πλών, όπως υποστηρίζει, διαστάσεων του Ιερού, όπως αυτές ανιχνεύονται 
μέσα από τη μελέτη καθημερινών πρακτικών των δρώντων υποκειμένων σε 
διάφορες κουλτούρες. Μια παρόμοια διερεύνηση επιχειρείται και στη μελέ-
τη που ακολουθεί, μέσα από την ιστορικο-ανθρωπολογική προσέγγιση μιας 

3. M. Mitterauer, Dimensionen des Heiligen: Annäherungen eines Historikers, 
Βιέννη, Böhlau Verlag, 2000.



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 27

πρακτικής η οποία, όπως θα έχουμε την ευκαιρία να διαπιστώσουμε, συνδέ-
εται άμεσα με τη θεμελιώδη ανθρώπινη εμπειρία του θανάτου.4

Ο άλλος θεωρητικός άξονας που διατρέχει την παρούσα μελέτη προέρ-
χεται από έναν άλλο συλλογικό τόμο που είναι αφιερωμένος στη μελέτη 
των προσκυνηματικών ταξιδιών. Σε αυτόν οι S. Coleman και J. Eade5 ανα-
δεικνύουν τη διάσταση της μετακίνησης και προτρέπουν τους ερευνητές να 
τα εξετάσουν υπό αυτό το πρίσμα.6 Την προτροπή τους θα ακολουθήσου-
με στη συνέχεια, εξετάζοντας το χατζηλίκι στη Μικρά Ασία ως οργανωμένη 
και περιοδική μετακίνηση πληθυσμών. Οι δύο αυτοί άξονες κάθε άλλο παρά 
ασύνδετοι είναι, καθώς, όπως θα έχουμε την ευκαιρία να διαπιστώσουμε, 
οι διαστάσεις που προσλαμβάνει το ιερό στις διάφορες κουλτούρες, σε δε-
δομένες στιγμές της ιστορικής τους πορείας, δεν περιορίζονται στις αμιγώς 
θρησκευτικές, αλλά συνδέονται άμεσα και με οικονομικά, κοινωνικά, πολιτικά 
και ιδεολογικά ζητήματα. Άλλωστε, μόνον η συνολική μελέτη όλων αυτών 
των πτυχών μέσα από συγκεκριμένα παραδείγματα μπορεί να μας οδηγήσει 
στη βαθύτερη κατανόηση των υπό εξέταση πρακτικών, στην περίπτωσή μας 
των προσκυνηματικών ταξιδιών των ορθοδόξων Μικρασιατών στα Ιεροσόλυ-
μα κατά την περίοδο της οθωμανικής κυριαρχίας.

Το ιστορικό πλαίσιο

Η Παλαιστίνη και κυρίως τα Ιεροσόλυμα αποτέλεσαν από πολύ νωρίς πόλο 
έλξης για τους χριστιανούς. Η αναγνώριση του χριστιανισμού ως επίσημης 

4. G. Dressel, Historische Anthropologie: Eine Einführung, Βιέννη-Κολωνία- 
Βαϊμάρη, Böhlau Verlag, 1996, σσ. 77 κ.ε. Από διαφορετική θεωρητική και μεθοδολο- 
γική αφετηρία το S. Faroqhi, Pilgrims and the Sultans: The Hajj under the Ottomans 
1517-1683, Λονδίνο-Νέα Υόρκη, I.B. Tauris, 1994, μελετά τα προσκυνηματικά ταξίδια 
των μουσουλμάνων στη Μέκκα, χωρίς να παραγνωρίζει τη θρησκευτική, αναδεικνύει 
την κοινωνικο-οικονομική και την πολιτική διάστασή τους.

5. S. Coleman – J. Eade, επιμ., Reframing Pilgrimage: Cultures in Motion, Λον-
δίνο-Νέα Υόρκη, Routledge, 2004.

6. Σε ανάλογη κατεύθυνση είχε προηγουμένως κινηθεί και το J. Preston, «Spiritual 
Magnetism: An Organizing Principle for the Study of Pilgrimage», A. Morinis, 
επιμ., Sacred Journeys: The Anthropology of Pilgrimage, Ουέστπορτ-Λονδίνο, 
Greenwood Press, 1992, δίνοντας ωστόσο μεγαλύτερη έμφαση στους προσκυνηματι-
κούς τόπους και την έλξη που αυτοί ασκούσαν στους προσκυνητές, και λιγότερο στη 
μετακίνηση των προσκυνητών προς αυτούς.



28	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

θρησκείας, η εύρεση του Τιμίου Σταυρού και η ανέγερση ναών στα μέρη 
όπου σύμφωνα με τη Βίβλο είχαν εκτυλιχθεί τα κύρια μέρη του “δράματος” 
της ζωής του Χριστού έδωσαν σημαντική ώθηση στην εξέλιξη του προσκυ-
νήματος. Οι επικρατούσες πολιτικές συνθήκες, καθώς και άλλοι παράγοντες, 
όπως τα μεταφορικά μέσα, οι δρόμοι, και ο βαθμός ασφάλειας του ταξιδιού 
επηρέαζαν το προσκύνημα. 

Η κατάκτηση της Παλαιστίνης από τους Οθωμανούς το 1517 σηματοδό-
τησε την αρχή μιας νέας περιόδου, όχι μόνο στην ιστορία του Πατριαρχείου 
Ιεροσολύμων, αλλά και στην ιστορία του προσκυνήματος. Ύστερα από σχετι-
κές ενέργειες, ο κατακτητής σουλτάνος Σελήμ Α΄ και ο διάδοχός του Σουλεϊ- 
μάν ο Μεγαλοπρεπής αναγνώρισαν τα προνόμια του Πατριαρχείου επί των 
προσκυνημάτων, γεγονός που είχε ως αποτέλεσμα τη διευκόλυνση της εγκα-
τάστασης εκεί μοναχών από άλλες περιοχές. Ακολούθησε αναδιοργάνωση 
της διοίκησης του Πατριαρχείου, το οποίο συνενώθηκε με την Αγιοταφίτικη 
Αδελφότητα,7 και τέλος η ίδρυση μετοχίων σε διάφορες περιοχές της οθωμα-
νικής επικράτειας.8

Στον 16ο αιώνα χρονολογούνται και οι πρώτες έμμεσες αναφορές σε προ-
σκυνηματικά ταξίδια, καθώς τότε γράφτηκαν και τα πρώτα προσκυνητάρια.9 

7. Η Αγιοταφίτικη Αδελφότητα ιδρύθηκε το 326 με σκοπό τη διακονία των προσκυ-
νημάτων στους Αγίους Τόπους. Οι πρώτες σχετικές αναφορές σε φιρμάνια ανάγονται 
ήδη στα τέλη του 15ου αιώνα. Έδρα της αδελφότητας στα Ιεροσόλυμα είναι το λεγόμε-
νο Μέγα Μοναστήριο, του οποίου ηγούμενος θεωρείται ο εκάστοτε πατριάρχης Ιερο-
σολύμων. Όμως και οι αδελφοί των υπόλοιπων ορθόδοξων μονών που βρίσκονται στα 
Ιεροσόλυμα και στη γύρω περιοχή συνασπίστηκαν γύρω από το κεντρικό μοναστήρι, 
αναγνωρίζοντας τον πατριάρχη ως ηγέτη τους. Αναπόσπαστο καθήκον των Αγιοταφι-
τών ήταν και τα «ταξίδια», όπως ονομάζονταν οι περιοδείες με στόχο την οικονομική 
ενίσχυση του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων. Ύστερα από κάποιο χρονικό σημείο προ-
φανώς οριστικοποιήθηκαν τα δρομολόγια που ακολουθούνταν και επομένως και οι 
περιοχές που κάθε ομάδα μοναχών έπρεπε να καλύψει, οι οποίες πλέον ονομάζονταν 
και αυτές «ταξίδι».

8. Α. Τσελίκας, «Ιεροσολυμίτικα χειρόγραφα του 15ου και 16ου αιώνος», Α. Τσελί-
κας, Θέματα Ελληνικής Παλαιογραφίας, Αθήνα 2004, σ. 133.

9. Με τον όρο “προσκυνητάρια” εννοούμε μια ομάδα κειμένων που περιέχουν σε 
πεζό λόγο και σπανιότερα σε στίχους την περιγραφή της πόλης της Ιερουσαλήμ και 
των μνημείων που βρίσκονται μέσα σε αυτή ή και σε άλλες πόλεις και χωριά της Πα-
λαιστίνης, με σκοπό να χρησιμεύσουν ως οδηγοί για τους προσκυνητές. Το νέο αυτό 
φιλολογικό είδος ανθεί ιδιαίτερα τον 17ο αιώνα κατά τον οποίο γράφτηκαν τα περισ-
σότερα γνωστά χειρόγραφα. Προσκυνητάρια σώθηκαν όμως και από τους 16ο, 18ο και 



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 29

Σταδιακά η ονομασία hajji, που αρχικά δήλωνε αποκλειστικά τους μουσουλ-
μάνους προσκυνητές στη Μέκκα, επεκτάθηκε και συμπεριέλαβε όλους τους 
οθωμανούς υπηκόους, ανεξαρτήτως θρησκείας, οι οποίοι είχαν επισκεφθεί το 
αντίστοιχο ιερό τους κέντρο. Έτσι, λοιπόν, οι χριστιανοί προσκυνητές στα 
Ιεροσόλυμα ονομάστηκαν και αυτοί χατζήδες και το προσκύνημα χατζηλίκι. 
Η εξέλιξη του τίτλου του hajji σε έναν οθωμανικό, αλλά όχι αποκλειστικά 
μουσουλμανικό, τίτλο είχε πολλαπλά οικονομικά και πολιτικά οφέλη για την 
οθωμανική διοίκηση, αλλά και για την Εκκλησία, κυρίως για το Πατριαρχείο 
Ιεροσολύμων, το οποίο είχε αναλάβει κατεξοχήν τη διαχείριση των προσκυνη-
ματικών αυτών ταξιδιών.10

Το 1691 ιδρύθηκε στη Σμύρνη από τον μοναχό Δαβίδ, μέλος της Αγιο-
ταφίτικης Αδελφότητας, το ομώνυμο μετόχι με σκοπό τη διευκόλυνση του 
ταξιδιού.11 Μεγάλη κίνηση προσκυνητών παρατηρείται και τον 18ο αιώνα. Σε 
κανονισμό της Αγιοταφίτικης Αδελφότητας που εξέδωσε το 1755 ο πατριάρ-
χης Ιεροσολύμων Παρθένιος γίνεται λόγος για μοναστήρια στην Ιερουσαλήμ 
στα οποία έμεναν οι προσκυνητές, γεγονός που επιβεβαιώνεται και από πε-
ριηγητικά κείμενα του 18ου αιώνα.12 Επιχειρείται μάλιστα να ρυθμιστεί το 
οικονομικό σκέλος του θέματος αυτού, ώστε να αποφευχθούν στο μέλλον οι 

19ο αιώνα. Με την πάροδο του χρόνου άρχισαν να εκδίδονται και σε έντυπη μορφή. 
Γνωστές είναι επίσης και περιγραφές του όρους Σινά, του Αγίου Όρους, του Μεγάλου 
Σπηλαίου κ.ά., βλ. Σ. Καδάς, Προσκυνητάρια των Αγίων Τόπων: δέκα ελληνικά χειρό-
γραφα 16ου-18ου αι., Θεσσαλονίκη 1986, σσ. 35-36.

10. V. Izmirlieva, «The Title Hajji and the Ottoman Vocabulary of Pilgrimage», 
Modern Greek Studies Yearbook 28-29 (2012-2013), σσ. 137-167.

11. Ι. Καραχρήστος, «Μετόχι του Αγίου Τάφου στη Σμύρνη» (2002), Εγκυκλοπαί-
δεια Μείζονος Ελληνισμού, Μικρά Ασία, στο ehw.gr/l.aspx?id=5315.

12. Βλ. C.-F. Volney, Travels through Syria and Egypt, in the years 1783, 1784 
and 1785. Containing the…, Λονδίνο, J. Robinson [γαλλ. έκδ. Voyage en Syrie et en 
Égypte, pendant les années 1783, 1784, & 1785, avec…, Παρίσι, Chez Volland, 1787]. 
Επί πατριαρχίας Γερμανού, στα τέλη του 16ου αιώνα, παρατηρήθηκε αύξηση του αριθ-
μού των προσκυνητών, με αποτέλεσμα να μην επαρκούν οι υπάρχουσες εγκαταστάσεις 
για τη φιλοξενία τους. Έτσι, ο Γερμανός επιδόθηκε σε ένα πολυέξοδο και δύσκολο 
εγχείρημα ίδρυσης μοναστηριών, προκειμένου να φιλοξενούνται στις εγκαταστάσεις 
τους οι προσκυνητές, βλ. S. Lusignan, A Series of Letters addressed to Sir William 
Fordyce, M. D. F. R. S. Containing a Voyage…, τ. II, Λονδίνο 1788, σ. 213. Για μια 
μελέτη της εικόνας που τα περιηγητικά κείμενα δίνουν για τα προσκυνηματικά ταξίδια 
των ορθοδόξων στους Αγίους Τόπους, βλ. Καραχρήστος, «Μετόχι του Αγίου Τάφου 
στη Σμύρνη» (2002).



30	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

ατασθαλίες που είχαν παρατηρηθεί.13 Αγιοταφίτες μοναχοί ήταν εγκατεστη-
μένοι και στη Γιάφφα (Ιόππη), με σκοπό την υποδοχή των προσκυνητών και 
την προώθησή τους στα Ιεροσόλυμα.14

Για τους επόμενους δύο αιώνες διαθέτουμε αρκετά λεπτομερείς περιγρα-
φές που αφορούν το χατζηλίκι σε συγκεκριμένες περιοχές/οικισμούς. Πρό-
κειται για μελέτες λαογραφικού κυρίως περιεχομένου, οι οποίες στηρίζονται 
κατά κύριο λόγο σε προφορικές μαρτυρίες και δευτερευόντως σε γραπτές 
πηγές, και εξετάζουν οικισμούς και από τις τρεις ευρύτερες περιοχές στις 
οποίες έχει επικρατήσει να διαιρείται η Μικρά Ασία: δυτικά παράλια, Πόντος 
και εσωτερικό.

Οι κανονικότητες του προσκυνήματος

Τα προσκυνηματικά ταξίδια προς τα Ιεροσόλυμα αποτελούσαν, σε επίπεδο 
οικισμού πάντα, επαναλαμβανόμενο φαινόμενο με ετήσια περιοδικότητα. Για 
λόγους ασφάλειας και καλύτερης οργάνωσης του ταξιδιού οι προσκυνητές 
μετακινούνταν σε ομάδες, είτε ακολουθούσαν τους χερσαίους είτε τους θα-
λάσσιους δρόμους. 

Η συνολική διαδικασία του ταξιδιού μπορούσε να διαρκέσει έως και σχε-
δόν 6 μήνες. Σε αυτήν την περίπτωση ξεκινούσε στα τέλη Οκτωβρίου, και 
συγκεκριμένα μετά τη θρησκευτική εορτή του αγίου Δημητρίου, και τελείωνε 
με την άφιξη των χατζήδων στον οικισμό μετά το Πάσχα, έως και τα μέσα 
Μαΐου. Διαπιστώνουμε δηλαδή ότι το ταξίδι αυτό καθοριζόταν από ετήσιες 
κανονικότητες που επηρέαζαν και άλλες εποχικές μετακινήσεις και ρύθμιζαν 
πολλές πτυχές της ζωής στις “παραδοσιακές” κοινωνίες. Ενώ η επιστροφή 
γινόταν πάντα μετά το Πάσχα, με πιθανότερη ημερομηνία αναχώρησης από 
τα Ιεροσόλυμα την Κυριακή του Θωμά, η ημερομηνία έναρξης του ταξιδιού 
μπορούσε να ποικίλει ανά περιοχή, ξεκινώντας από τα τέλη Οκτωβρίου και 
φτάνοντας έως και την Καθαρά Δευτέρα. Στον κανονισμό της Αγιοταφίτικης 
Αδελφότητας του 1755 οι προσκυνητές, ανάλογα με τη στιγμή της άφιξής 
τους, χωρίζονται σε τρεις ομάδες: σε όσους έφταναν στα Ιεροσόλυμα έως 
και τον Ιανουάριο και πλήρωναν 11 γρόσια για τη διαμονή τους στα διάφορα 

13. Α. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ἀνάλεκτα Ἱεροσολυμιτικῆς Σταχυολογίας, τ. 4, 
Πετρούπολη 1987, σσ. 42-43.

14. Lusignan, A Series of Letters, σσ. 235 κ.ε.



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 31

μοναστήρια· σε εκείνους που έφταναν από τον Φεβρουάριο και μετά και 
υποχρεούνταν να πληρώσουν 5-7 γρόσια· και στους «ὑστερινοὺς», οι οποίοι 
κατέβαλλαν μικρότερα ποσά.15 Ανάλογη ήταν και η πρακτική που ακολουθού-
νταν και στη συνέχεια. Σύμφωνα με τις διαθέσιμες μαρτυρίες, στα Βουρλά 
η αναχώρηση ενός μέρους των προσκυνητών από τον οικισμό τοποθετείται 
στην εορτή του αγίου Δημητρίου,16 στο Γκέλβερι της Καππαδοκίας στα τέλη 
Νοεμβρίου,17 στα Κοτύωρα του Πόντου και το Προκόπι της Καππαδοκίας 
τον Δεκέμβριο,18 ενώ στα Φάρασα της Καππαδοκίας την Καθαρή Δευτέρα.19 
Για την επιλογή της ημερομηνίας αναχώρησης, εκτός από την κατά τόπους 
παράδοση, θα πρέπει οπωσδήποτε να συνυπολογιστούν οι παράμετροι της 
απόστασης του εκάστοτε οικισμού από τα Ιεροσόλυμα, το μέσο του ταξιδιού 
και τέλος οι τεχνολογικές πρόοδοι στον τομέα των μεταφορών. 

Το χατζηλίκι ήταν μια μετακίνηση πληθυσμών πλήρως ενταγμένη στη συλ-
λογική εμπειρία των ανθρώπων,20 όπως μαρτυρεί, αφενός η ενσωμάτωση του 
προθέματος “χατζή” στα ονόματα κυρίως των ανδρών αλλά και των γυναικών 
σε κάποιες περιπτώσεις,21 αφετέρου μια σειρά από φράσεις με τις οποίες 

15. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Ἀνάλεκτα, σσ. 42-43.
16. Ν. Μηλιώρης, Τὰ Βουρλὰ τῆς Μικρᾶς Ἀσίας, Μέρος Β΄: Λαογραφικά, Αθήνα, 

Ένωση Σμυρναίων, 1965, σ. 254.
17. Δ. Πετρόπουλος – Ε. Ανδρεάδης, Ἡ Θρησκευτικὴ Ζωὴ στὴν Περιφέρεια Ἀκ-

σεράϊ – Γκέλβερι [= Καππαδοκία 12, Αθήνα, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, 1970], 
σ. 114.

18. Ξ. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου: Λαογραφικὰ Κοτυώρων, Αθήνα 1939,  
σ. 220· Λ. Ευπραξιάδης, Το Προκόπι η Πατρίδα μου: Ιστορία και Λαογραφία, Θεσ-
σαλονίκη 1988, σ. 181.

19. Δ. Λουκόπουλος – Δ. Πετρόπουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία τῶν Φαράσων [= Καππα-
δοκία 3, Αθήνα, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, 1949], σ. 54.

20. I. Karachristos, «Theoretische Überlegungen zur Wahrnehmung der Mi-
gration. Am Beispiel von Migrationen griechisch-orthodoxer Bevölkerungsgrup-
pen Kleinasiens», W. Hörandner – J. Koder – M. Stassinopoulou, επιμ., Wiener 
Byzantinistik und Neogräzistik. Beiträge zum Symposion Vierzig Jahre Insti- 
tut für Byzantinistik und Neogräzistik der Universität Wien im Gedanken 
an Herbert Hunger, Βιέννη, 4-7 Δεκεμβρίου 2002 [= Byzantina et Neograeca 
Vindobonensia XXIV, Βιέννη, Österreichische Akademie der Wissenschaften, 
2004], σσ. 232-237.

21. Τέτοιες πληροφορίες έχουμε από: τα Βουρλά, βλ. Μηλιώρης, Τὰ Βουρλά,  
σ. 257· τα Αλάτσατα, βλ. Φ. Κλεάνθης, Αλάτσατα η χαμένη πατρίδα μου: ιστορία, λαο- 
γραφία, αναμνήσεις, Αθήνα 1987, σ. 107· την Αλάια, βλ. Β. Βογιατζόγλου, Η Αλάια 



32	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

εύχονταν σε κάποιον να γίνει χατζής και οι οποίες ήταν σε χρήση σε διάφορους 
οικισμούς. Στην Αττάλεια εύχονταν οι μεγαλύτεροι στους νέους: «Σου εύχομαι 
παιδί μου να ευδοκήσει ο Θεός, να πας στα Ιεροσόλυμα για Χατζηλίκι».22 Στα 
Κοτύωρα ως ευχή σε όσους είχαν προσφέρει μια σοβαρή εκδούλευση: «Χατζής 
να ίνεσαι. Ο Θεός ν’ αξιών’ τσε τον Αν-Τάφον». Στον ίδιο πάλι οικισμό, εκείνοι 
που ήταν ήδη χατζήδες εύχονταν στους άλλους: «Το είδα να ελέπ’ς».23 Στα 
Κουβούκλια Προύσης, τέλος, ήταν σε χρήση η ακόλουθη φράση: «Θεγός να 
τ’ αξιώσ’ και σε σας».24 Στο ίδιο συμπέρασμα κατατείνει και η ενσωμάτωση του 
χατζηλικιού σε παροιμιακές εκφράσεις όπως η ακόλουθη που έχει καταγραφεί 
στα Κοτύωρα: «Το να βαφτίζ’ κανείς πολλά μωρά ημ’ σόν χατζουλούκ’ εν».25 
Ενδεικτική είναι και η πρόσληψη της πρακτικής του χατζηλικιού από τον ίδιο 
τον Άκογλου και κατ’ επέκταση και τους συμπατριώτες του. Το υποκεφάλαιο 
που είναι αφιερωμένο σε αυτή δεν το εντάσσει στο κεφάλαιο της θρησκείας ή 
των εθίμων, αλλά σε εκείνο που διαπραγματεύεται τον κύκλο ζωής του ανθρώ-
που. Του δίνει μάλιστα τον χαρακτηριστικό τίτλο: «Το ιδανικό των ηλικιωμένων 
(Προσκύνημα στους Αγίους Τόπους)».26

Η πραγματοποίηση του ταξιδιού όμως, πέρα από τη σχετική επιθυμία, 
είχε άμεση σχέση και με τις οικονομικές δυνατότητες των ενδιαφερομένων, 
καθώς ήταν πολυέξοδο και η προετοιμασία του συχνά ξεκινούσε αρκετά νωρί-

της Μ. Ασίας, Αθήνα, εκδ. Φιλιππότη, 1995, σ. 79· τη Σπάρτα, βλ. Β. Βογιατζόγλου, 
Η Σπάρτη της Μικράς Ασίας: Σύμμεικτα λαογραφικά, Αθήνα, Ένωση Σπάρτης 
Μ. Ασίας, 1986, σ. 289· την Αττάλεια, βλ. Π. Χατζηπέτρος, Ἱστορία τῆς Ἀττάλει-
ας τῆς Μικρᾶς Ἀσίας ἀπὸ τῆς κτίσεως αὐτῆς μέχρι τοῦ 1922, Αθήνα 1969, σ. 60· 
και το Γκέλβερι, βλ. Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ Θρησκευτικὴ Ζωή, σ. 113. Εν-
διαφέρον παρουσιάζει η πληροφορία ότι στο Λειβίσι το πρόθεμα “χατζή” ενσωμα-
τωνόταν στα βαπτιστικά ονόματα όχι μόνο των ανδρών προσκυνητών αλλά και των 
γυναικών, βλ. Κέντρο Λαογραφίας, χφ. 1480, Λαογραφική συλλογή εκ προσφύγων εκ 
Λειβισίου και Μάκρης, σ. 29 (Ιωαννίδου, Βόρεια Εύβοια, 1943). Ανάλογες πληροφο-
ρίες μεταφέρονται επίσης από: τα Κουβούκλια, βλ. Β. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι στὰ 
Κουβούκλια Προύσης», Μικρασιατικὰ Χρονικὰ 2 (1939), σ. 400· τα Κοτύωρα, βλ. 
Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σσ. 220-221.

22. Γ. Π. Πεχλιβανίδης, Αττάλεια και Ατταλειώτες, τ. Β΄, Αθήνα 1989, σ. 7.
23. Δηλαδή «Εκείνο που είδα να δεις», βλ. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 219.
24. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σ. 401.
25. Όπως πληροφορούμαστε στη συνέχεια του κειμένου, οι Κοτυωρίτες προσπα-

θούσαν, εφόσον είχαν την οικονομική δυνατότητα, να βαπτίζουν πολλά παιδιά επειδή 
κάτι τέτοιο θεωρούνταν μεγάλο ψυχικό, βλ. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 132.

26. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 218.



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 33

τερα. Αναφέρουμε ενδεικτικά τα ακόλουθα παραδείγματα: στο Γκέλβερι στο 
χατζηλίκι πήγαιναν μόνο οι ευκατάστατοι που μπορούσαν να ανταποκριθούν 
στο απαιτούμενο οικονομικό κόστος του ταξιδιού,27 ενώ η καλή οικονομική 
κατάσταση και η έγκαιρη προετοιμασία –συνήθως από το προηγούμενο κα-
λοκαίρι– θεωρούνταν απαραίτητες προϋποθέσεις και στα Κοτύωρα.28 Στην 
Αλάια, παρότι πολλοί έταζαν να πάνε στο χατζηλίκι, λίγοι το κατάφερναν 
εξαιτίας του αυξημένου κόστους.29 Χαρακτηριστική, τέλος, είναι η σχετική 
μαρτυρία από τον Κιρκιτζέ σύμφωνα με την οποία, εφόσον υπήρχε η απα-
ραίτητη οικονομική άνεση, το χατζηλίκι ήταν σχεδόν επιβεβλημένο.30

Σύμφωνα με τις διαθέσιμες περιγραφές, το ταξίδι σε παλιότερες εποχές 
γινόταν κυρίως οδικά. Από την Προύσα, όπου συναντιόνταν οι δρόμοι από 
την Κωνσταντινούπολη, τις ακτές του Ελλήσποντου, απέναντι από την Kαλ-
λίπολη και από τη Σμύρνη με εκείνους των καραβανιών της Ανατολής, οι 
προσκυνητές συνέχιζαν μέσω Kιουτάχειας, Άκσεχιρ, Iκονίου, Aδάνων και 
Aλεξαντρέττας, για να φτάσουν στο Xαλέπι. Αυτός ήταν ο κύριος δρόμος 
των εμπόρων και των προσκυνητών της Ανατολής. Από το Χαλέπι μπορού-
σε κανείς να κατευθυνθεί νότια προς τη Δαμασκό, τα Iεροσόλυμα και την 
Αίγυπτο ή προς την ιερή πόλη του Mωάμεθ, τη Mέκκα και την Aραβία.31 
Διαπιστώνουμε δηλαδή ότι ο δρόμος που ακολουθούσαν χριστιανοί και μου-
σουλμάνοι προσκυνητές ήταν κοινός σε μεγάλο βαθμό.

Μια άλλη δυνατότητα ήταν, μέσω παρακάμψεων να φτάσει κανείς μέχρι 
κάποια λιμάνια της Μικράς Ασίας, όπως η Αττάλεια32 και η Μερσίνα, και να 
συνεχίσει από εκεί το ταξίδι του ακτοπλοϊκώς προς Γιάφφα (Ιόππη). Από 
τον 19ο αιώνα όμως επικράτησε κατά κύριο λόγο η θαλάσσια οδός. Σε αυτήν 
την περίπτωση οι προσκυνητές κατευθύνονταν προς τη Σμύρνη, την Κων- 

27. Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ Θρησκευτικὴ Ζωή, σ. 113.
28. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 219.
29. Βογιατζόγλου, Η Αλάια, σ. 79.
30. Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, Αρχείο Προφορικής Παράδοσης, Κιρκιτζές, 

φάκ. Ι 21.
31. Faroqhi, Pilgrims and the Sultans, σσ. 32, 41.
32. Η Αττάλεια λειτουργούσε ως ενδιάμεσος σταθμός στη διαδικασία των προ-

σκυνηματικών ταξιδιών προς τους Αγίους Τόπους ήδη από το β΄ μισό του 17ου αιώνα,  
βλ. Κ. Μουστάκας, «Πισιδίας Μητρόπολις» (2003), Εγκυκλοπαίδεια Μείζονος Ελλη-
νισμού, Μ. Ασία, στο ehw.gr/l.aspx?id=5841.



34	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

σταντινούπολη33 και τη Μερσίνα,34 και από εκεί συνέχιζαν το ταξίδι τους ακτο- 
πλοϊκώς με κατεύθυνση τη Γιάφφα (Ιόππη). Παρότι κάτι τέτοιο δεν είναι 
δυνατό να υποστηριχθεί με βεβαιότητα, δεν θα πρέπει να αποκλειστεί κάποια 
ευρύτερη χρησιμοποίηση της θαλάσσιας οδού και σε παλιότερες εποχές, δε-
δομένης όχι μόνον της ανάπτυξης του λιμανιού της Σμύρνης από το β΄ μισό 
του 17ου αιώνα,35 αλλά και της ύπαρξης εκεί του αγιοταφίτικου μετοχίου. 
Εξάλλου, μαρτυρίες για την παράλληλη χρησιμοποίηση της θαλάσσιας οδού 
και πριν από τον 19ο αιώνα βρίσκουμε και στα κείμενα Ευρωπαίων περιη- 
γητών.36 Σε κάποιες περιπτώσεις, τα δρομολόγια που ακολουθούσαν οι κά-
τοικοι ενός συγκεκριμένου οικισμού άλλαζαν στην πορεία του χρόνου, ίσως 
και ως αποτέλεσμα της τεχνολογικής προόδου που είχε εν τω μεταξύ συντε-
λεστεί στον τομέα των μεταφορών. Έτσι, ενώ αρχικά οι προσκυνητές από τα 
Κουβούκλια ακολουθούσαν τη χερσαία οδό, διασχίζοντας τη Μικρά Ασία και 
τη Συρία με καμήλες, στη συνέχεια επέλεγαν τη θαλάσσια οδό μέσω Κων-
σταντινούπολης. Αναχωρώντας από τα Κουβούκλια, κατευθύνονταν οδικώς 
προς τα Μουδανιά απ’ όπου έπαιρναν το πλοίο για την Κωνσταντινούπολη, 
και από εκεί συνέχιζαν το ταξίδι τους με άλλο πλοίο μέχρι τη Γιάφφα.37 Οι 
Κοτυωρίτες, οι οποίοι πριν από το 1850 ταξίδευαν οδικώς, με αποτέλεσμα η 
μετάβαση προς τα Ιεροσόλυμα να διαρκεί περίπου τρεις μήνες, επέλεγαν στη 
συνέχεια τη θαλάσσια οδό μέσω Κωνσταντινούπολης.38 Κάτι ανάλογο συνέ-
βαινε και με τους Βουρλιώτες, οι οποίοι εγκατέλειψαν σταδιακά τη χερσαία 
οδό προς χάριν της θαλάσσιας μέσω Σμύρνης.39 

33. Αυτό το δρομολόγιο ακολουθούσαν οι προσκυνητές από την Τρίπολη του Πό-
ντου, βλ. Γ. Σακκάς, Η Ιστορία των Ελλήνων της Τριπόλεως του Πόντου. Ιστορική 
Αφήγηση, Αθήνα 1990, σσ. 260 κ.ε.

34. Αυτό το δρομολόγιο ακολουθούσαν: οι Σινασίτες, βλ. Κ. Σταματόπουλος, «Η 
καθημερινή ζωή στη Σινασό της Καππαδοκίας», Φ. Ποιμενίδη, επιμ., Η Σινασός 
της Καππαδοκίας, Αθήνα, Άγρα, 1986, σσ. 39-91· οι Καρβαλιώτες, βλ. Πετρόπου-
λος – Ανδρεάδης, Ἡ Θρησκευτικὴ Ζωή, σ. 115· και οι προσκυνητές από τα Φάρασα,  
βλ. Λουκόπουλος – Πετρόπουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία τῶν Φαράσων, σ. 55.

35. D. Goffman, Izmir and the Levantine World, 1550-1650 [= Publications on the 
Near East, University of Washington 5, Σιάτλ, University of Washington Press, 1990].

36. Lusignan, A Series of Letters, σσ. 234-235. 
37. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σσ. 400, 403-404.
38. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 220.
39. Μηλιώρης, Τὰ Βουρλά, σ. 254.



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 35

Φύλο και ηλικίες των προσκυνητών

Στο χατζηλίκι συμμετείχαν άνδρες και γυναίκες. Η συμμετοχή και των δύο 
φύλων επιβεβαιώνεται, αφενός από τις καταγραφές των προσκυνητών στο 
αρχείο του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων, αφετέρου από την πρακτική να δη-
λώνεται η πραγματοποίηση του προσκυνήματος με τη χρήση κάποιας προ-
σφώνησης, με χαρακτηριστικότερη το “χατζή” για τους άνδρες, που με τον 
χρόνο ενσωματώθηκε στα ανδρικά βαπτιστικά ονόματα, διαδικασία από την 
οποία προήλθαν αργότερα και πολλά επώνυμα.40 Οι προσφωνήσεις που αφο-
ρούσαν τις γυναίκες παρουσίαζαν μεγαλύτερη ποικιλία, με πιο συνηθισμένο 
το “χατζήδαινα”.41 Μαρτυρούνται όμως και τα “χατζάνα”,42 “χατζάβα”43 και 
“χατζάβδα”.44

Σχετικά με τις ηλικίες των προσκυνητών διαθέτουμε αντιφατικές μεταξύ 
τους πληροφορίες. Στα Κοτύωρα το χατζηλίκι έπρεπε να ακολουθήσει μετά 
τον γάμο των παιδιών κάποιου, γιατί το αντίθετο θα επέσυρε τα αρνητικά 
σχόλια της κοινότητας. Καθιερώθηκε, μάλιστα, ως υποχρέωση «για τα καλά 
και προκομμένα παιδιά» να φροντίσουν, ώστε οι γονείς τους να ταξιδέψουν 
στα Ιεροσόλυμα.45 Η παραπάνω απαγόρευση προέκυψε πιθανώς επειδή μια 
μεγάλη δαπάνη για το χατζηλίκι θα μείωνε σημαντικά την οικογενειακή περι-
ουσία, αποβαίνοντας τελικά εις βάρος των ανύπαντρων ακόμη παιδιών. Έτσι, 
η υποχρέωση των παιδιών να φροντίσουν, προκειμένου οι γονείς τους να με-
ταβούν στους Αγίους Τόπους, προκύπτει ως ανταπόδοση των φροντίδων που 
είχαν προηγουμένως λάβει από εκείνους. Άλλωστε, μετά τον γάμο των παι-
διών, οι γονείς περνούσαν και συμβολικά σε εκείνο το στάδιο της ζωής τους 
κατά το οποίο, ελεύθεροι πλέον από άλλες μέριμνες, μπορούσαν να ασχο-
ληθούν με τις απαραίτητες φροντίδες για τη μετά θάνατον ζωή που πλέον 

40. Βλ. ό.π. 
41. Αυτή την προσφώνηση βρίσκουμε καταγεγραμμένη: στα Κουβούκλια, βλ. Δελη-

γιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σ. 401· στα Αλάτσατα, βλ. Κλεάνθης, Αλάτσατα, σ. 107, και 
αλλού.

42. Αυτή η προσφώνηση απαντά στο Γκέλβερι, βλ. Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ 
Θρησκευτικὴ Ζωή, σ. 113.

43. Με αυτόν τον όρο προσφωνούσαν τις γυναίκες που είχαν πραγματοποιήσει το 
προσκυνηματικό ταξίδι στα Κοτύωρα, βλ. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 221.

44. Αυτή η προσφώνηση ήταν σε χρήση στα Φάρασα, βλ. Λουκόπουλος – Πετρό-
πουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία τῶν Φαράσων, σ. 54.

45. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 219.



36	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

πλησίαζε. Αξίζει να σημειωθεί ότι στα Κοτύωρα η ενδεδειγμένη ηλικία για το 
χατζηλίκι τοποθετούνταν μετά τα 50 έτη,46 μια ηλικία σχετικά προχωρημέ-
νη για τα δημογραφικά δεδομένα του 19ου και των αρχών του 20ού αιώνα.  
Η συνήθεια αυτή επιβεβαιώνεται εμμέσως και από τις αντιλήψεις προσφύγων 
προερχόμενων από διάφορες περιοχές της Μικράς Ασίας σχετικά με τα στά-
δια της πορείας ζωής ενός καλού χριστιανού. Σύμφωνα με αυτές, οι οποίες 
καταγράφηκαν στη Νίκαια του Πειραιά, η ζωή ενός καλού χριστιανού χωρίζε-
ται σε δύο στάδια. Το πρώτο, που περιλαμβάνει την περίοδο από τη γέννηση 
του ανθρώπου έως και τον γάμο των δικών του παιδιών, θα πρέπει να είναι 
αφιερωμένο στη διευθέτηση όσων υποθέσεων αφορούν την επίγεια ζωή του 
ίδιου και της οικογένειάς του. Το επόμενο στάδιο, που περιλαμβάνει το υπό-
λοιπο μέρος της ζωής του ανθρώπου, θα πρέπει να είναι αφιερωμένο στην 
προετοιμασία του για τον επερχόμενο θάνατο και τη μετά θάνατον ζωή.47 
Εξαίρεση σε αυτή την πρακτική, αποτελούν τα Αλάτσατα, όπου στο χατζηλίκι 
συμμετείχαν ακόμα και μικρά παιδιά, τα οποία, ανάλογα με το φύλο τους, 
ονομάζονταν “χατζηδάκια” και “χατζηδίτσες” αντίστοιχα.48

Προετοιμασία του ταξιδιού και αναχώρηση

Πριν από την αναχώρηση οργανωνόταν στο σπίτι των υποψήφιων χατζήδων 
γεύμα στο οποίο έπαιρναν μέρος συγγενείς και φίλοι, στο Γκέλβερι της Καπ-
παδοκίας και ιερείς της κοινότητας. Με αυτή την ευκαιρία οι προσκεκλημέ-
νοι προσέφεραν δώρα στους οικοδεσπότες, είτε για τους ίδιους, είτε για τον 
Άγιο Τάφο.49 Ανάλογο γεύμα οργανωνόταν και στα Φάρασα, μία εβδομάδα 
πριν από την αναχώρηση των προσκυνητών.50 Στα Κουβούκλια, τέλος, αυτή 
η συγκέντρωση είχε το χαρακτηριστικό όνομα «χατζήθκος γάμος» και προ-
σκεκλημένοι ήταν συγγενείς και κάτοικοι του μαχαλά, οι οποίοι προσέφεραν 

46. Ό.π., σ. 219.
47. R. Hirschon, Κληρονόμοι της Mικρασιατικής καταστροφής: Η κοινωνική ζωή 

των Mικρασιατών προσφύγων στον Πειραιά, μτφρ. Κ. Κουρεμένος, Αθήνα, Μορφωτικό 
Ίδρυμα Εθνικής Τραπέζης, 2004 [αγγλ. έκδ. Heirs of the Greek Catastrophe: The 
Social Life of Asia Minor Refugees in Peraeus, Οξφόρδη, Clarendon Press, 1989], 
σσ. 401-404.

48. Κλεάνθης, Αλάτσατα, σ. 107.
49. Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ Θρησκευτικὴ Ζωή, σ. 114.
50. Λουκόπουλος – Πετρόπουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία τῶν Φαράσων, σ. 54.



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 37

δώρα στους υποψήφιους προσκυνητές, για τους ίδιους αλλά και για τους 
αγιοταφίτες μοναχούς. Οι προσκυνητές από την πλευρά τους ήταν υποχρεω-
μένοι κατά την επιστροφή τους να ανταποδώσουν τα δώρα που είχαν δεχθεί. 
Επίσης, ενημερώνονταν από παλαιότερους χατζήδες για τις λεπτομέρειες του 
ταξιδιού.51

Πριν αναχωρήσουν για το ταξίδι τους οι προσκυνητές έπρεπε οπωσδή-
ποτε να εξασφαλίσουν την ευλογία της εκκλησίας. Γι’ αυτό τον σκοπό τε-
λούνταν παράκληση κατά τη διάρκεια της οποίας οι υποψήφιοι χατζήδες 
και το υπόλοιπο εκκλησίασμα συγχωρούσαν αμοιβαία ο ένας τον άλλο.52 Στο 
Γκέλβερι ο ιερέας του χωριού απλώς ευλογούσε τους προσκυνητές,53 ενώ στα 
Κοτύωρα τελούνταν ευχέλαιο στα σπίτια των προσκυνητών, οι οποίοι στη συ-
νέχεια εξομολογούνταν και μεταλάμβαναν.54 Σύμφωνα με μια δημοσιευμένη 
περιγραφή του ταξιδιού του 1822, της αναχώρησης των προσκυνητών από 
την Αργυρούπολη του Πόντου στις 15 Φεβρουαρίου, είχε προηγηθεί αρχιερα-
τική λειτουργία στον ναό του Αγίου Γεωργίου κατά τη διάρκεια της οποίας 
είχαν κοινωνήσει.55

Μετά τα παραπάνω, ακολουθούσε τελετουργική προπομπή των προσκυ-
νητών από συγγενείς και φίλους, κάποτε και από τους ιερείς και όλους τους 
παρευρισκομένους, εκτός των ορίων του οικισμού, συνήθως μέχρι ένα προκα-
θορισμένο σημείο. Στο Γκέλβερι συγγενείς και φίλοι τους συνόδευαν τιμητικά 
την πρώτη μισή ώρα του ταξιδιού. Γυρνώντας στο χωριό συμμετείχαν σε κοινό 
γεύμα και αντάλλασσαν ευχές για την καλή έκβαση του ταξιδιού των δικών 
τους ανθρώπων.56 Ενδιαφέρον παρουσιάζει και η περίπτωση των Φαράσων, 

51. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σσ. 401-403.
52. Αυτή η πρακτική μαρτυρείται από: τη Σινασό της Καππαδοκίας, βλ. Σταματό-

πουλος, «Η καθημερινή ζωή στη Σινασό», σσ. 79-80· τα Βουρλά, βλ. Μηλιώρης, Τὰ 
Βουρλά, σ. 255· και την Αττάλεια, βλ. Χατζηπέτρος, Ἱστορία τῆς Ἀττάλειας, σ. 59 
και Πεχλιβανίδης, Αττάλεια, σ. 7. Η αλληλοσυγχώρεση μεταξύ προσκυνητών και υπο-
λοίπων κατοίκων του οικισμού μαρτυρείται και από τους οικισμούς: Φάρασα, βλ. Λου-
κόπουλος – Πετρόπουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία τῶν Φαράσων, σ. 55· και Προκόπι, βλ. 
Ευπραξιάδης, Το Προκόπι, σ. 181, χωρίς ωστόσο να γνωρίζουμε κάτι για τον χώρο στον 
οποίο λάμβανε χώρα. 

53. Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ Θρησκευτικὴ Ζωή, σ. 114.
54. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 220.
55. Γ. Θ. Κανδηλάπτης, «Οἱ προσκυνηταὶ καὶ οἱ αἰχμάλωτοι», Ποντιακὴ Ἑστία 

109-110 (1959), σ. 5078. 
56. Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ Θρησκευτικὴ Ζωή, σ. 114.



38	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

όπου την ομάδα των προσκυνητών οδηγούσε μέχρι τα Ιεροσόλυμα ένας ιε-
ρέας του χωριού.57 Η ενεργός συμμετοχή ενός εκκλησιαστικού λειτουργού σε 
όλη τη διάρκεια του ταξιδιού μαρτυρεί αναμφίβολα τη μεγάλη σημασία που 
απέδιδε η οργανωμένη εκκλησία στο χατζηλίκι.

Η παραμονή των προσκυνητών στους Αγίους Τόπους

Φτάνοντας στα Ιεροσόλυμα γίνονταν δεκτοί από μέλη της Αγιοταφιτικής 
Αδελφότητας, τα οποία τους οδηγούσαν στο Πατριαρχείο. Εκεί ακολουθούσε 
μια τελετή κατά τη διάρκεια της οποίας οι μοναχοί έπλεναν τα πόδια των 
προσκυνητών.58 Στη συνέχεια καταγράφονταν στα αντίστοιχα κατάστιχα του 
Πατριαρχείου και άφηναν χρήματα για τη μνημόνευση των ίδιων και προσφι-
λών τους προσώπων.59 Κατά τη διάρκεια της παραμονής τους στους Αγίους 
Τόπους οι προσκυνητές επισκέπτονταν τα προσκυνήματα που βρίσκονταν 
εντός και εκτός Ιερουσαλήμ. Ενδιαφέρον παρουσιάζει η γεωγραφία των 
προσκυνημάτων που επισκέπτονταν οι προσκυνητές από τα Κουβούκλια, 
οι οποίοι «στὸ διάστημα τῆς παραμονῆς των στὴν Ἱερουσαλὴμ γύριζαν καὶ 
προσκυνοῦσαν σὲ ὅλα τὰ μοναστήρια ποὺ εἶνε μέσα καὶ ἔξω ἀπ’ τὴν Ἁγία 
Πόλη, μερικοὶ μάλιστα πήγαιναν καὶ μέχρι τῆς Ναζαρὲτ περνῶντας ἀπὸ τὸ 
Θαβώριον ὄρος».60 Οι προσκυνητές, ανάλογα με τη χρονική στιγμή της άφι-
ξής τους, συμμετείχαν διαδοχικά στις ακόλουθες σημαντικές θρησκευτικές 
εορτές: Χριστούγεννα, Θεοφάνια, Ευαγγελισμός της Θεοτόκου και Πάσχα. 
Είναι ενδιαφέρον ότι όσοι είχαν φτάσει νωρίς, και βρίσκονταν στους Αγίους 

57. Λουκόπουλος – Πετρόπουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία τῶν Φαράσων, σ. 53.
58. Η τελετή αυτή είναι αρκετά παλαιότερη καθώς μαρτυρίες για αυτή συναντάμε 

σε περιηγητικά κείμενα του 18ου αιώνα, βλ. D. Falconar, A Journey from Joppa to 
Jerusalem, in May 1751, Λονδίνο, Printed for E. Comyns, at the South Entrance of 
the Royal-Exchange, 1753, σσ. 15-16· Lusignan, A Series of Letters, σσ. 238-239. Η 
επιβίωσή της έως και τις τελευταίες δεκαετίες του 20ού αιώνα, ο Glenn Bowman την 
κατέγραψε κατά τη διάρκεια της επιτόπιας έρευνάς του στα Ιεροσόλυμα στη δεκαετία 
του 1980, υποδηλώνει τη διαχρονική λειτουργία της στη νοηματοδότηση των προσκυ-
νηματικών ταξιδιών των ορθοδόξων. Σύμφωνα με τον Bowman, η τελετή αυτή δηλώνει 
τη διάβαση του συνόρου μεταξύ του επίγειου και φθαρτού κόσμου από τη μια μεριά, 
και του αιωνίου, εξαιτίας της νίκης του Χριστού επί του θανάτου, κόσμου, από την 
άλλη. Βλ. Bowman, «Christian Ideology», σ. 109.

59. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σ. 404.
60. Ό.π., σ. 408.



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 39

Τόπους, εκπλήρωναν τις υποχρεώσεις ως προσκυνητές γιορτάζοντας την κάθε 
εορτή στον τόπο που αντιστοιχούσε. Έτσι λ.χ. τη Βηθλεέμ την επισκέπτονταν 
την παραμονή των Χριστουγέννων και γιόρταζαν τα Χριστούγεννα κ.ο.κ.61 
Δεν εκπλήρωναν, λοιπόν, απλώς τις υποχρεώσεις που είχαν, αλλά ταυτόχρονα 
βίωναν και τον συμβολικό χρόνο των εορτών, συνδυάζοντάς τον όμως με τη 
δική τους, προσωπική εμπειρία, του προσκυνηματικού ταξιδιού, γεγονός που 
αναμφισβήτητα συντελούσε και στην ταυτόχρονη ενδυνάμωση του σχετικού 
θρησκευτικού συναισθήματος. Ουσιαστικά, όπως άλλωστε συμβαίνει σε όλα 
τα προσκυνήματα, κατά τη διάρκεια της επίσκεψης των προσκυνητών στον 
ιερό τόπο συναντώνται δύο διαφορετικοί τρόποι αντίληψης του χρόνου: από 
τη μια, ο μάλλον ανιστορικός και υπερβατικός χρόνος του σωτηριολογικού 
θρησκευτικού αφηγήματος, και από την άλλη, ο εμπειρικά αντιληπτός ιστο-
ρικός χρόνος της επίσκεψης των προσκυνητών στον ιερό τόπο.62 Στο παρά-
δειγμα που μελετάμε, ο θρησκευτικός μεν, ετήσια όμως επαναλαμβανόμε-
νος ιερός χρόνος των θρησκευτικών εορτών, μαζί με τον επίσης ευκολότερα 
εμπειρικά αντιληπτό ιερό τόπο, λειτουργούσαν ως γέφυρα που διευκόλυνε τη 
συνάντηση των δύο χρόνων.

Το βάπτισμα στον Ιορδάνη ποταμό ήταν ένα από τα απαραίτητα συμβο-
λικά στοιχεία της διαδικασίας του προσκυνήματος.63 Η σημασία του αναδει-
κνύεται και από το ακόλουθο απόσπασμα ενός τραγουδιού με τον χαρακτη-
ριστικό τίτλο «Το τραβούδ’ τ’ άη Τάφο», το οποίο μάθαιναν κατά τη διάρκεια 
της παραμονής τους στα Ιεροσόλυμα οι προσκυνητές από τα Κουβούκλια. 
Το ποιητικό κείμενο είναι στα καραμανλίδικα και περιγράφει τη διαδικασία 
του προσκυνήματος στους Αγίους Τόπους. Παραθέτουμε το απόσπασμα σε 
μετάφραση: «Με τους Χατζήδες στον Άη-Γιορδάνη πήγα, / στο κρύο νερό 
μπήκα, / έγινα Χατζής».64 Το άλλο απαραίτητο συμβολικό στοιχείο ήταν η 

61. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 220· Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σ. 405.
62. J. Eade – M. Sallnow, «Introduction», στο: Eade – Sallnow, Contesting the 

Sacred, σ. 14.
63. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σ. 406· Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ Θρη-

σκευτικὴ Ζωή, σ. 115· Λουκόπουλος – Πετρόπουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία τῶν Φαράσων, 
σ. 55· Μηλιώρης, Τὰ Βουρλά, σ. 254· Κλεάνθης, Αλάτσατα, σ. 108· Ευπραξιάδης, Το 
Προκόπι, σ. 180.

64. Το αντίστοιχο καραμανλήδικο κείμενο είναι το ακόλουθο: «Χατζηλάρ λαν Αη-
γιορδάνοζα βαρντήμ, / σογιούκ σουγιά γκιρντήμ / Χατζή ολντούμ», βλ. Δεληγιάννης, 
«Τὸ χατζηλίκι», σ. 410.



40	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

συμμετοχή τους στην τελετή αφής του φωτός κατά τη διάρκεια της ακολου-
θίας της Ανάστασης, γεγονός που αποτελούσε και την κορύφωση της όλης 
διαδικασίας. Η συμμετοχή σε αυτήν την τελετή μαρτυρείται από όλους τους 
προαναφερθέντες οικισμούς και επιβεβαιώνεται άλλωστε και από τη στιγμή 
της αναχώρησης των προσκυνητών για τους τόπους κατοικίας τους. Εκτός 
αυτού, όμως, έχει αποτυπωθεί και σε λαϊκές δοξασίες, όπως η ακόλουθη που 
παραδίδεται από τα Κουβούκλια: « Ἂν κανεὶς πήγαινε στὴν Ἱερουσαλήμ, δὲν 
ἔπαιρνε ὅμως ἅγιον φῶς δὲν τὸν φώναζαν Χατζῆν, ἐχτὸς ἀπὸ μερικὲς θεοφο-
βούμενες, οἱ ὁποῖες δὲν ἔδιναν καμμιὰ σημασία στὰ παραπάνου καὶ πίστευαν 
ὅτι φτάνει ποὺ πάτησε κανεὶς στ’ ἅγια χώματα γιὰ νὰ φωνάζεται Χατζῆς».65

Φρόντιζαν επίσης να προμηθευτούν σάβανο, το οποίο έφερε την παρά-
σταση της ταφής του Χριστού, εσώρουχα βουτηγμένα στον Ιορδάνη ή αυτά 
που φορούσαν κατά τη βάπτισή τους σε αυτόν, μία άσπρη λαμπάδα και 33 
άσπρα κεριά,66 αντικείμενα που θα χρησίμευαν για την τελετή της ταφής 
τους.67 Συνήθιζαν επίσης να προμηθεύονται και συγχωροχάρτι, με την υπο-
γραφή του πατριάρχη Ιεροσολύμων, ο οποίος άλλωστε, από το β´ μισό του 
17ου αιώνα, είχε και το αποκλειστικό προνόμιο έκδοσης έντυπων συγχωρο-
χαρτιών για τους ζώντες στην Ορθόδοξη Εκκλησία.68 Στην Αλάγια μάλιστα 
και στη Σπάρτα της Πισιδίας τοποθετούσαν το συγχωροχάρτι στο φέρετρο 
του χατζή.69 Πιθανότατα πίστευαν ότι αυτό, ως οπτική επιβεβαίωση της 
πραγματοποίησης του προσκυνηματικού ταξιδιού, θα βοηθούσε τον νεκρό 
στην επιθυμητή μεταθανάτια πορεία του προς τον Παράδεισο.70 Προμηθεύ-

65. Ό.π., σ. 415.
66. Είναι σαφής η συμβολική αναφορά στην ηλικία του Χριστού κατά τη χρονική 

στιγμή της σταύρωσής του, γεγονός που ίσως συνιστά περεταίρω ένδειξη για τη σύνδε-
ση του χατζηλικιού με την προετοιμασία για τη στιγμή του θανάτου.

67. Αναφέρουμε ενδεικτικά τα ακόλουθα παραδείγματα: Κουβούκλια, βλ. Δεληγιάν-
νης, «Τὸ χατζηλίκι», σ. 406· τον οικισμό Χόψα στον Πόντο, βλ. Αγαθάγγελος Τσαού-
σης, Μητροπολίτης Νευροκοπίου, «Ποικίλα Λαογραφικὰ τοῦ χωρίου Χόψα», Ἀρχεῖον 
Πόντου 15 (1950), σ. 140· και την Αττάλεια, βλ. Πεχλιβανίδης, Αττάλεια, σσ. 2-3, 7. 

68. Φ. Ηλιού, «Συγχωροχάρτια», Τα Ιστορικά 1,1 (1983), σσ. 42, 59.
69. Βογιατζόγλου, Η Αλάια, σ. 79· Βογιατζόγλου, Η Σπάρτη, σ. 290.
70. Η χρήση αντικειμένων που συνδέονται με διαβατήριες τελετουργίες ως οπτική 

επιβεβαίωση της πραγματοποίησής τους από τον εκλιπόντα κατά την κρίσιμη στιγμή 
της μετάβασής του στη μεταθανάτια ζωή, πρέπει να ήταν διαδεδομένη στον χώρο της 
ευρωπαϊκής χριστιανοσύνης από πολύ νωρίς. Έτσι, σύμφωνα με τις διαθέσιμες πληρο-
φορίες, σε ορισμένες απομακρυσμένες περιοχές συνήθιζαν, ήδη πριν από τον 11ο αιώνα, 



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 41

ονταν επίσης δώρα για συγγενείς, φίλους και μέλη της κοινότητας. Συνήθως 
επρόκειτο για αναμνηστικά δώρα ή φυλαχτά, όπως κομποσκοίνια μαύρα και 
σταχτιά για γέρους και νέους αντίστοιχα, άσπρα κεριά με την εικόνα της Ανά-
στασης, μεταξωτά μαντίλια, κεχριμπαρένια κομπολόγια, βραχιόλια, εικόνες, 
σταυρούς που έφεραν την εικόνα της Σταύρωσης ή της Ανάστασης, βαμβάκι 
βουτηγμένο στο λάδι των καντηλιών του Πανάγιου Τάφου αλλά και χώμα 
από τους Άγιους Τόπους. Αγόραζαν επίσης, κατόπιν παραγγελίας, ακόμα 
και σάβανα για ηλικιωμένα μέλη της κοινότητας, τα οποία πιθανότατα δεν 
θα κατάφερναν να πραγματοποιήσουν το προσκυνηματικό ταξίδι. Ξεχωριστή 
αναφορά θα πρέπει να γίνει σε δύο δώρα που έφερναν οι προσκυνητές από 
τα Βουρλά: πρόκειται για τη χατζηλίδικια ζώνη, ειδική ζώνη την οποία δάνει-
ζαν οι χατζήδες στις νύφες για να τη φορέσουν στην τελετή του γάμου, και 
την κόκκινη σκέπη που τη φορούσαν στη νύφη τους όταν τους επισκεπτόταν 
για πρώτη φορά μετά τον γάμο.71

Ενδιαφέρον παρουσιάζει η περίπτωση θανάτου κάποιου προσκυνητή 
κατά τη διάρκεια της παραμονής του στους Αγίους Τόπους. Όπως μας πλη-
ροφορεί ο Βασίλειος Δεληγιάννης από τα Κουβούκλια, « Ἂν συνέβαινε νὰ 
ἀποθάνῃ κανείς, οἱ Ἁγιοταφῖται πατέρες τὸν κήδευαν μὲ ὅλη τὴν μεγαλοπρέ-
πεια, μὲ δεσπότη καὶ πέντε-δέκα παπάδες καὶ διάκους, ἔτσι ποὺ θὰ εἶχαν νὰ 
λέγουν κατόπιν, ὅταν θὰ ἔφθαναν στὸ χωριό. Τὸ θεωροῦσαν μεγάλο εὐτύ- 
χημα τὸ ν’ ἀποθάνῃ κανεὶς στὴν Ἱερουσαλὴμ στ’ ἅγια χώματα».72 Προφανώς 
οι νεκροί, ακόμα και αν δεν είχαν επιστρέψει στο χωριό, λογίζονταν και αυτοί 
ως χατζήδες, ίσως μάλιστα και ως οι κατεξοχήν χατζήδες αφού είχαν αξιωθεί, 
όχι μόνο να ταξιδέψουν, αλλά και να πεθάνουν και να ταφούν στα μέρη 

να θάβουν τα νεκρά βρέφη που είχαν όμως προλάβει να τα βαφτίσουν, με ένα δισκοπό-
τηρο στο ένα τους χέρι. Το δισκοπότηρο θα λειτουργούσε ως φυσική απόδειξη του βα-
πτίσματος που είχε προηγηθεί, απαλλάσσοντάς τα από τους κινδύνους που, σύμφωνα 
με τις θρησκευτικές και λαϊκές αντιλήψεις, διέτρεχαν όσοι είχαν πεθάνει αβάπτιστοι, βλ. 
E. Muir, Ritual in early modern Europe, Κέμπριτζ, Cambridge University Press, 
2005/1η έκδ. Κέμπριτζ 1997, σ. 26. Αξίζει να επισημανθεί ότι και στις δύο περιπτώσεις, 
εκείνη των νεκρών βρεφών και αυτή που εξετάζουμε εδώ, η πραγματοποίηση της εκά-
στοτε διαβατήριας τελετουργίας δεν προκύπτει ξεκάθαρα από κάποιο άλλο στοιχείο, 
με αποτέλεσμα να κινδυνεύει να καταστεί αμφισβητήσιμη. Έτσι, λοιπόν, προέκυψε, 
σύμφωνα τις εκάστοτε λαϊκές αντιλήψεις, η ανάγκη της οπτικής επιβεβαίωσής της. 

71. Μηλιώρης, Τὰ Βουρλά, σ. 257.
72. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σ. 408.



42	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

όπου, σύμφωνα με το χριστιανικό θρησκευτικό αφήγημα, έζησε και μαρτύ-
ρησε ο ίδιος ο Χριστός. Τα οφέλη αυτά ενισχύονταν ακόμα περισσότερο από 
την πίστη πως τα Ιεροσόλυμα θα είναι ο τόπος της Δευτέρας Παρουσίας.73 
Όσον αφορά τα υπόλοιπα μέλη της κοινότητας προέλευσης των χατζήδων, 
το συμβολικό κεφάλαιο 74 που ένας τέτοιος θάνατος προσέδιδε στους ίδιους 
τους θανόντες και κατ’ επέκτασην και στους οικείους τους, επιβεβαιωνόταν 
από τις αφηγήσεις των υπολοίπων χατζήδων για τη μεγαλοπρεπή ταφή τους. 
Με αυτόν τον τρόπο ο θάνατος των προσκυνητών και η ταφή τους στα Ιερο- 
σόλυμα γίνονταν μέρος του ευρύτερου αφηγήματος για το χατζηλίκι και εξυ-
πηρετούσε τις ίδιες ανάγκες που εξυπηρετούσε και το υπόλοιπο. 

Η επιστροφή των προσκυνητών στον οικισμό

Μετά τον εορτασμό του Πάσχα ξεκινούσε το ταξίδι της επιστροφής των χα-
τζήδων. Η είσοδός τους στον οικισμό γινόταν επίσης με τελετουργικό τρόπο, 
ανάλογο εκείνου της αναχώρησής τους. Τους προϋπαντούσαν έξω από τα 
όρια του οικισμού και με πομπή κατέληγαν στην εκκλησία, όπου τελούνταν 
πανηγυρική δοξολογία.75 Ιδιαίτερο ήταν το τελετουργικό της υποδοχής των 
χατζήδων στα Κουβούκλια. Φτάνοντας στα Μουδανιά έστελναν μήνυμα ότι 
είχαν επιστρέψει. Εκεί, στο χάνι που κατέλυαν, τους υποδεχόταν έφιππη τι-
μητική συνοδεία από παλικάρια του χωριού, κυρίως συγγενείς τους. Στα μέλη 
της συνοδείας έδιναν έναν κιεφέ (μεταξωτό έγχρωμο ριγωτό μαντίλι) που τον 
φορούσαν στο κεφάλι τους και στους στενούς συγγενείς ένα ταραμπουλούσι 
(ποικιλόχρωμο μεταξωτό ζωνάρι). Έτσι ξεκινούσαν και όλοι μαζί έφταναν 
μέχρι έξω από το χωριό. Εκεί συναντούσαν και άλλους συγχωριανούς τους 
και ακολουθούσε γλέντι, κατά τη διάρκεια του οποίου οι χατζήδες διηγούνταν 
όσα έζησαν κατά τη διάρκεια του ταξιδιού. Το γλέντι αυτό γινόταν στο αγία-

73. Izmirlieva, «The Title Hajji», σ. 141.
74. P. Bourdieu, Η Αίσθηση της Πρακτικής, μτφρ. Θ. Παραδέλλης, Αθήνα, έκδ. 

Αλεξάνδρεια, 2006 [γαλλ. έκδ. Le Sens pratique, Παρίσι, Les Éditions de Minuit, 
1980], σσ. 182-197.

75. Πεχλιβανίδης, Αττάλεια, σ. 7· Λουκόπουλος – Πετρόπουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία 
τῶν Φαράσων, σ. 56· Μηλιώρης, Τὰ Βουρλά, σ. 255· Χατζηπέτρος, Ἱστορία τῆς Ἀττά-
λειας, σ. 59· Ευπραξιάδης, Το Προκόπι, σ. 181· Κ. Μαντάς, Λαογραφικά Παλλαδα- 
ρίου Προύσας Μικράς Ασίας, Έδεσσα 1983, σ. 177 και Κέντρο Μικρασιατικών Σπου-
δών, Αρχείο Προφορικής Παράδοσης, Κιρκιτζές, φάκ. Ι 21.



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 43

σμα του Αγίου Αθανασίου, όπου και περνούσαν το πρώτο βράδυ. Την άλλη 
μέρα οι ιερείς του χωριού έρχονταν στο αγίασμα για να υποδεχθούν τους 
χατζήδες και να τους οδηγήσουν στην εκκλησία, όπου τελούνταν παράκληση 
κατά την οποία μνημονεύονταν τα ονόματα των νέων χατζήδων. Μετά το τέ-
λος της παράκλησης, οι χατζήδες πήγαιναν στα σπίτια τους.76 Ανάλογο ήταν 
και το τελετουργικό που ακολουθούνταν στο Γκέλβερι. Και εκεί προσκυνητές 
διανυκτέρευαν στο εξωκλήσι της Παναγίας που βρισκόταν στο Μοναστήρ 
ντερεσί (χαράδρα του Μοναστηριού). Το πρωί της άλλης μέρας έρχονταν 
εκεί οι ιερείς, συγγενείς, φίλοι και συγχωριανοί, για να τους καλωσορίσουν 
και να τους οδηγήσουν στον ναό του Αγίου Γρηγορίου του Θεολόγου, όπου 
και τελούνταν δοξολογία. Στην πομπή που τους οδηγούσε στον ναό οι χα-
τζήδες ακολουθούσαν πίσω από τους ιερείς, κρατώντας ο καθένας εικόνισμα, 
καθώς και δέσμη με 33 κεριά, όλα αγορασμένα στους Αγίους Τόπους.77

Αυτή ήταν συνήθως η κατάλληλη στιγμή για την απόδοση δωρεών προς 
την εκκλησία ή την κοινότητα. Αναφέρουμε ενδεικτικά τις περιπτώσεις της 
Μπάλιας, όπου ο κάθε χατζής έπρεπε, επιστρέφοντας στον οικισμό, να προ-
σφέρει κάποιο δώρο στην εκκλησία,78 και των Κοτυώρων όπου, όπως μας 
πληροφορεί ο Ξενοφών Άκογλου:

Ἐκτὸς ἀπὸ τοὺς κανονικοὺς δίσκους οἱ Ἐπίτροποι τῆς ἐκκλησίας εἶχαν 
τὸ νοῦ τους νὰ γυρίσουν ἕναν ἰδιαίτερο δίσκο μὲ σταυρὸ ἀπὸ χαρτόνι 
χοντρό, ντυμένο μὲ ὕφασμα μεταξωτό, καὶ νὰ χαιρετήσουν –ἂς ποῦμε– 
ἀπὸ μέρος τῆς ἐκκλησίας: τοὺς ξενιτεμένους ποὺ γυρίζανε στὴν πατρίδα 
κι ἐρχότανε στὴν ἐκκλησία –τὴν πρώτη μόνο φορὰ–, τοὺς νιόνυμφους, 
ποὺ ἐρχόνταν ἐπίσης στὴν ἐκκλησία μετὰ τὸν γάμο τους, ὅσους γιόρταζαν 

76. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σσ. 411-414.
77. Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ Θρησκευτικὴ Ζωή, σσ. 115-116. Σε αυτό το ση-

μείο έχει ενδιαφέρον να σημειώσουμε ότι παρελάσεις με αφορμή την επιστροφή των 
μουσουλμάνων προσκυνητών της Μέκκας γνωρίζουμε ότι οργανώνονταν από τεχνίτες 
μικρασιατικών πόλεων στα μέσα του 16ου αιώνα, βλ. S. Faroqhi, Κουλτούρα και καθη-
μερινή ζωή στην Οθωμανική Αυτοκρατορία: από τον Μεσαίωνα ώς τις αρχές του 20ού 
αιώνα, μτφρ. Κ. Παπακωνσταντίνου, Αθήνα, Εξάντας, 2000 [γερμ. έκδ. Kultur und 
Alltag im Osmanischen Reich, Μόναχο, Beck, 1995], σ. 235. Η συγκριτική προσέγ-
γιση των δύο προσκυνηματικών ταξιδιών στην περιοχή της Μικράς Ασίας είναι πιθανό 
να μας αποκαλύψει σημαντικές πτυχές τους.

78. Δ. Σταματόπουλος, «Μπάλια» (2002), Εγκυκλοπαίδεια Μείζονος Ελληνισμού, 
Μικρά Ασία, στο ehw.gr/l.aspx?id=5432.



44	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

τὴν ὀνομαστική τους γιορτή, καθὼς κ’ ἐκείνους ποὺ ἐπιστρέφανε ἀπὸ 
τὸ προσκύνημα στοὺς Ἁγίους Τόπους. Τὸν Ἐπίτροπο ποὺ βαστοῦσε τὸ 
δίσκο τὸν συνόδευε καὶ ἄλλος ποὺ βάσταγε τὸ ραντιστήρι μὲ τὸ ροδό-
σταγμα. Συνήθως ὅλοι οἱ παραπάνω φιλοτιμόντανε ν’ ἀφήσουνε στὸ δίσκο 
στρογγυλὰ ποσά.79

Η πρακτική αυτή ήταν γνωστή ως «χάρτωμαν». Δεν γνωρίζουμε πότε ακρι-
βώς ξεκίνησε, οι πληροφορίες πάντως που μας δίνει ο Άκογλου αφορούν τα 
έτη 1903, 1905 και 1913.

Η ερμηνεία της πρακτικής του προσκυνήματος

Το χατζηλίκι, πέρα από την όποια άλλη σημασία είχε για τα μεμονωμένα 
άτομα και κατ’ επέκταση για την κοινότητα ως σύνολο, ήταν μια οργανω-
μένη μετακίνηση πληθυσμών με ετήσια περιοδικότητα, ενταγμένη πλήρως 
στη συλλογική εμπειρία τόσο των ατόμων, όσο και της κοινότητας. Η τελε- 
τουργική προπομπή των προσκυνητών αλλά και η τελετουργική υποδοχή που 
τους επιφυλασσόταν, έμοιαζαν με τις αντίστοιχες για τους μετανάστες, γεγο-
νός που δείχνει ότι χατζηλίκι και μετανάστευση προσλαμβάνονταν από τους 
εμπλεκομένους με παρόμοιο τρόπο. Επομένως, τα όσα συνέβαιναν κατά την 
αναχώρηση αλλά και την επιστροφή των προσκυνητών μπορούν να ερμη-
νευθούν ως τελετουργίες αποχωρισμού και εκ νέου ενσωμάτωσής τους στην 
κοινότητα.80 Έτσι ερμηνεύεται και το γεγονός ότι η είσοδος της πομπής στα 
Κοτύωρα και το Γκέλβερι δεν γινόταν κατά τη διάρκεια της νύχτας, αφού 

79. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 43.
80. Για τις τελετουργίες που συνοδεύουν την αναχώρηση και την επιστροφή των 

ταξιδιωτών, βλ. A. Van Gennep, Les Rites de Passage, Παρίσι, Picard, 1981/1η έκδ. 
Παρίσι 1909, σσ. 50-53. Για μια ιστορική προσέγγιση των διαβατήριων τελετουργιών 
στην Ευρώπη των πρώιμων νέων χρόνων η οποία αξιοποιεί τις θεωρητικές συμβολές 
του van Gennep και του Turner (V. Turner, The Ritual Process: Structure and 
Anti-Structure, Νέα Υόρκη, Cornell University Press, 1969), βλ. Muir, Ritual, σσ. 
21-61. Για μια νεότερη προσέγγιση των διαβατήριων τελετουργιών, που δίνει έμφα-
ση, όχι τόσο στην πραγματική και συμβολική μετάβαση των συμμετεχόντων κατά 
τη διάρκεια των διαβατήριων τελετουργιών, όπως συμβαίνει στο σχήμα του van 
Gennep, ή απλώς στην επιτέλεση –κάτι που συμβαίνει σε όλα τα δρώμενα–, αλλά 
στον μετασχηματισμό των συμμετεχόντων, βλ. R. Grimes, Deeply into the Bone: Re-
inventing Rites of Passage, Μπέρκλεϋ-Λος Άντζελες-Λονδίνο, University of Cali- 
fornia Press, 2000. 



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 45

προφανώς δεν τη θεωρούσαν κατάλληλο χρόνο για ένα τόσο σημαντικό γεγο-
νός. Εξάλλου, δεν είναι τυχαίο ότι και στις δύο περιπτώσεις, οι προσκυνητές 
περνούν το συμβολικά σημαντικό, επισφαλές όμως, αυτό διάστημα της νύ-
χτας πριν από την είσοδό τους στον οικισμό, σε ιερούς για την εκάστοτε κοι-
νότητα και ως εκ τούτου εξαγνισμένους χώρους. Ο εξαγνισμός των ίδιων των 
προσκυνητών, ο οποίος θεωρείται απαραίτητος για την ασφαλή επανένταξή 
τους στην κοινότητα ύστερα από ένα μακρύ ταξίδι, ολοκληρώνεται και στις 
δύο περιπτώσεις με κοινό εκκλησιασμό. Με αυτόν ολοκληρώνεται η ενδιά- 
μεση, οριακή,81 σύμφωνα με τους μελετητές των διαβατήριων τελετουργιών, 
φάση και οι προσκυνητές ενσωματώνονται εκ νέου στην κοινότητα, ως χατζή-
δες πλέον. Σε ανάλογα συμπεράσματα μας οδηγεί και η ανάλυση των δωρεών 
των προσκυνητών από τα Κοτύωρα κατά τη διάρκεια του πρώτου εκκλησια-
σμού μετά την επιστροφή τους. Οι χατζήδες επανεντάσσονται στο σώμα της 
κοινότητας, έχοντας όμως πλέον διαφορετική κοινωνική θέση, όπως συνέβαι-
νε και με τους νεόνυμφους που αντιμετωπίζονταν πια από την κοινότητα ως 
μια νέα ομάδα, και όχι απλώς ως μέλη των συγγενειακών ομάδων στις οποίες 
είχαν ενταχθεί από τη στιγμή της γέννησής τους. Η αναλογία μεταξύ των 
χατζήδων και των μεταναστών είναι διπλή. Εκτός από το πέρασμα από ένα 
στάδιο της πορείας ζωής τους –μόνιμο ή προσωρινό– (αυτό του μετανάστη 
ή του ταξιδιώτη) σε ένα άλλο (του ανθρώπου που επιστρέφει στην κοινότητα 
καταγωγής του), παρατηρούμε και την αναλογία των δύο πρακτικών –μετα-
νάστευσης και προσκυνήματος– που για μία ακόμα φορά αντιμετωπίζονται 
με παρόμοιο τρόπο από την πλευρά της κοινότητας. 

Όπως ορθά επισήμανε και ο Glenn Bowman,82 οι θρησκευτικές πρακτι-
κές στις οποίες συμμετείχαν οι προσκυνητές κατά τη διάρκεια της παρα- 
μονής τους στα Ιεροσόλυμα δεν διέφεραν πολύ από εκείνες που ακολουθού-

81. Σχετικά με την έννοια της “οριακότητας”, βλ. Van Gennep, Les Rites de 
Passage· Turner, The Ritual Process. Ειδικότερα για την «οριακότητα» σε σχέση 
με το προσκύνημα, βλ. V. Turner – E. Turner, Image and Pilgrimage in Christian 
Culture: Anthropological Perspectives, Νέα Υόρκη, Columbia University Press, 
1978, σσ. 1-39. Έχει ενδιαφέρον να επισημανθεί ότι, σύμφωνα με τους προαναφερθέ-
ντες μελετητές, στην ενδιάμεση, οριακή φάση των διαβατήριων τελετουργιών, οι συμμε-
τέχοντες είναι πιθανό να βιώσουν την επαφή με το Ιερό, κάτι που όπως διαπιστώθηκε, 
προωθούνταν και από το πρόγραμμα των δραστηριοτήτων στις οποίες συμμετείχαν οι 
προσκυνητές κατά τη διάρκεια της παραμονής τους στα Ιεροσόλυμα.

82. Bowman, «Christian Ideology», σ. 107.



46	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

σαν και στους τόπους προέλευσής τους. Ωστόσο, όπως έδειξε η μελέτη που 
προηγήθηκε, υπήρχαν κάποιες διαφοροποιήσεις που ίσως μας επιτρέπουν 
να προσεγγίσουμε καλύτερα το νόημα των ταξιδιών αυτών, εντός του συγκε-
κριμένου ιστορικού και πολιτισμικού πλαισίου. Η πίστη ότι το προσκύνημα 
στα Ιεροσόλυμα διευκόλυνε την είσοδο των χατζήδων στον Παράδεισο ήταν 
ευρέως διαδεδομένη.83 Κάτω από αυτό το πρίσμα εξηγούνται βασικά στοιχεία 
της διαδικασίας του προσκυνήματος, όπως η εξασφάλιση συγχωροχαρτιού 
και το βάπτισμα στον Ιορδάνη. Αναμφισβήτητα ο Ιορδάνης ποταμός προσέ-
διδε ιδιαίτερο βάρος στην πράξη του βαπτίσματος και αύξανε το συμβολικό 
κεφάλαιο που αποκτούσαν οι πιστοί με τη συμμετοχή τους στο προσκυνη-
ματικό ταξίδι. Το βάπτισμα στον Ιορδάνη, επανάληψη του πρώτου τους βα-
πτίσματος, είχε ως αποτέλεσμα τη συμβολική και καθαρτική επανένωση των 
προσκυνητών με το θείο.84 Επιπλέον, στην κουλτούρα των Μικρασιατών ήταν 
άμεσα συνδεδεμένο με την προετοιμασία τους για τον επερχόμενο θάνατο.85 
Η δεύτερη, λοιπόν, βάπτισή τους λειτουργούσε ως διαβατήρια τελετουργία, 
που συμβόλιζε την αρχή της νέας περιόδου της ζωής των υποκειμένων ως χα-
τζήδων. Άλλωστε, οι μεταφορές του θανάτου και της αναγέννησης χρησιμο-
ποιούνται συχνά στις διάφορες χριστιανικές κουλτούρες για την περιγραφή 
του προσκύνηματος γενικότερα, και όχι μόνο στα Ιεροσόλυμα.86 Ανάλογη λει-
τουργία επιτελείται και μέσω της επιχειρούμενης σύνδεσης του χατζηλικιού 
με μια άλλη σημαντική διαβατήρια τελετουργία, αυτή του γάμου, όπως δη-
λώνει ο όρος “χατζήθκος γάμος” που μας είναι γνωστός από τα Κουβούκλια. 
Με την τελετή της αφής του φωτός κατά την εορτή του Πάσχα η εμπειρία 
της αιώνιας θρησκευτικής κοινότητας την οποία βίωναν οι προσκυνητές κατά 
τη διάρκεια της παραμονής τους στα Ιεροσόλυμα, έφτανε στο αποκορύφωμά 
της, αφού συνδυαζόταν με τον εορτασμό του μετασχηματισμού του επίγειου, 
παροδικού και αμαρτωλού κόσμου σε αιώνιο, χάρη στη νίκη του Χριστού επί 
του θανάτου.87 Ταυτόχρονα όμως οι προσκυνητές γιόρταζαν και τον δικό τους 
μετασχηματισμό σε χατζήδες, αφού, όπως είχαμε την ευκαιρία να διαπιστώ-

83. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου, σ. 219· Ευπραξιάδης, Το Προκόπι, σ. 180· 
Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, Αρχείο Προφορικής Παράδοσης, Αιολίδα, Αϊβαλί, 
φάκ. Α4.

84. Bowman, «Christian Ideology», σ. 109.
85. Hirschon, Κληρονόμοι της Mικρασιατικής καταστροφής, σ. 392.
86. Eade – Sallnow, «Introduction», σ. 23.
87. Bowman, «Christian Ideology», σ. 112.



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 47

σουμε, η συμμετοχή τους σε αυτήν την τελετή ήταν απαραίτητη προϋπόθεση, 
προκειμένου να ολοκληρωθεί με επιτυχία η διαδικασία του προσκυνήματος. 
Η σύνδεση του χατζηλικιού με την προετοιμασία των προσκυνητών για τον 
επερχόμενο θάνατο γίνεται άλλωστε προφανής και από την αγορά του σαβά-
νου και όλων όσα θεωρούνταν απαραίτητα για την κηδεία τους.

Οι επισκέψεις των προσκυνητών σε διάφορα μέρη στα οποία, όπως ανα-
φέρεται στη Βίβλο συνέβησαν σημαντικά γεγονότα του Θείου Δράματος, τα 
αναδείκνυαν σε ιερούς τόπους και συντελούσαν στην παγίωση της ορθόδοξης 
ιερής γεωγραφίας των Αγίων Τόπων. Δεν πρόκειται όμως για απλές επισκέ-
ψεις σε τόπους που θεωρούνταν σημαντικοί. Όπως είδαμε, κατά τη διάρκεια 
αυτών των επισκέψεων οι προσκυνητές συμμετείχαν σε ένα σύνθετο τελετουρ-
γικό που στόχευε στη διευκόλυνση της επαφής τους με το ιερό, μέσω μιας 
βιωματικής προσέγγισης των γεγονότων της Βίβλου. Το τελετουργικό, λοιπόν, 
που ακολουθούσαν οι προσκυνητές κατά τη διάρκεια της παραμονής τους στα 
Ιεροσόλυμα περιλάμβανε πράξεις με έντονα συμβολικό περιεχόμενο, που όλες 
μαζί συγκροτούσαν το θρησκευτικό νόημα του ορθόδοξου προσκυνήματος στα 
Ιεροσόλυμα, τουλάχιστον στην περίοδο που εξετάζεται σε αυτό το άρθρο.

Παρά την έκδηλη σύνδεσή του με τη μεταθανάτια ζωή, το χατζηλίκι ήταν 
πολλαπλά επενδυμένο με συμβολικές σημασίες και συνδεόταν με πρακτικές 
που αφορούσαν την καθημερινή ζωή των υποκειμένων που είχαν συμμετάσχει 
σε αυτό.88 Οι χατζήδες απολάμβαναν ένα ιδιαίτερο κοινωνικό status στην κα-
θημερινή τους ζωή και συχνά καλούνταν να δώσουν συμβουλές. Στην τοπική 
κοινωνία των Βουρλών αποκτούσαν ιδιαίτερο κύρος. Οι συγχωριανοί τους τους 
«προσηκώνονταν» και τους υπολογίζανε πάντα στα διάφορα σοβαρά γεγο-
νότα του οικογενειακού τους κύκλου.89 Η διαφοροποίηση των χατζήδων από 
τους υπόλοιπους κατοίκους κάποτε δηλωνόταν και από την ενδυμασία τους, 
όπως δείχνουν οι μποξάδες, ειδικό σάλι που οι χατζήδες από τα Βουρλά αγό-
ραζαν στους Αγίους Τόπους και το φορούσαν ως διακριτικό στοιχείο.90 Για τον 
ίδιο λόγο στο Προκόπι οι χατζήδες φορούσαν σκούρα ρούχα και οι χατζίνες 

88. Σε ανάλογα συμπεράσματα καταλήγει και η V. Izmirlieva (Izmirlieva, «The 
Title Hajji», σσ. 149-150) η οποία, χωρίς να παραβλέπει τα πνευματικά οφέλη των χα-
τζήδων, υποστηρίζει ότι το χατζηλίκι αποτελούσε σημαντικό μοχλό κοινωνικής κινητικό-
τητας και μέσο ανακατανομής της εξουσίας σε μια κοινωνία όπου το status προέκυπτε 
μέσα από θρησκευτικές διακρίσεις. 

89. Μηλιώρης, Τὰ Βουρλά, σ. 257.
90. Ό.π., σ. 255.



48	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

μαύρα έως τον θάνατό τους.91 Ενδεικτική της ιδιαίτερης θέσης των χατζήδων 
στο πλαίσιο της κοινότητας προέλευσή τους είναι και η ακόλουθη πρακτική 
που μαρτυρείται από τα Κουβούκλια Προύσας: όποτε πήγαιναν στην εκκλησία 
για να μεταλάβουν, συνήθιζαν να παίρνουν μαζί και το συγχωροχάρτι τους, το 
οποίο διάβαζε ο ιερέας πάνω από το κεφάλι τους όταν ερχόταν η σειρά τους 
για να κοινωνήσουν.92 Προστατευτικά του κύρους τους λειτουργούσε και η δο-
ξασία που ήθελε τους χατζήδες να μην πιάνουν το καντάρι, από φόβο μήπως 
ζυγίσουν λάθος, γεγονός που θεωρούνταν ανεπανόρθωτη αμαρτία.93

Αν απομακρυνθούμε από το επίπεδο των μεμονωμένων οικισμών και 
στρέψουμε την προσοχή μας στην ευρύτερη ομάδα των πιστών, κατανοούμε 
γιατί η οργανωμένη Εκκλησία, από τον πατριάρχη Ιεροσολύμων μέχρι τους 
απλούς ιερείς στους μεμονωμένους οικισμούς, κατέβαλλαν προσπάθειες για 
την οργάνωση και την προώθηση των ταξιδιών αυτών. Πέρα από τα σημα-
ντικά οικονομικά οφέλη που προέκυπταν για το Πατριαρχείο, το χατζηλίκι 
αποτελούσε σχεδόν απαραίτητη προϋπόθεση για τη δημιουργία μιας κατά  
B. Anderson94 φαντασιακής κοινότητας πιστών, αφού, όπως υποστηρίζει, 
μόνο ευρισκόμενοι στον ιερό τόπο οι προσκυνητές συνειδητοποιούν ότι ανή-
κουν σε μια τέτοια κοινότητα, η οποία είναι κατά πολύ ευρύτερη από εκείνη 
που θα είχαν τη δυνατότητα να γνωρίσουν αν παρέμεναν αγκιστρωμένοι στον 
τόπο καταγωγής ή διαμονής τους.95 Επιστρέφοντας στους τόπους καταγωγής 

91. Ευπραξιάδης, Το Προκόπι, σ. 182. Πέραν της διάκρισης των χατζήδων από τα 
υπόλοιπα μέλη της κοινότητας, δεν μπορούμε να παραβλέψουμε το γεγονός ότι στην 
κουλτούρα των Μικρασιατών το μαύρο χρώμα στα ρούχα ήταν συνδεδεμένο με τον 
θάνατο, βλ. Hirschon, Κληρονόμοι της Mικρασιατικής καταστροφής, σ. 400. Επομέ-
νως η χρήση του από τους χατζήδες συμβολίζει, εκτός των άλλων, και τη σύνδεση των 
χατζηλικιών με την προετοιμασία των προσκυνητών για τον επερχόμενο θάνατο.

92. Δεληγιάννης, «Τὸ χατζηλίκι», σ. 414.
93. Ό.π., σ. 414.
94. B. Anderson, Φαντασιακές Κοινότητες: Στοχασμοί για τις απαρχές και τη 

διάδοση του εθνικισμού, μτφρ. Π. Χαντζαρούλα, Αθήνα, Νεφέλη, 1997 [αγγλ. έκδ. 
Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism, 
Λονδίνο-Νέα Υόρκη, Verso, 1983], σ. 92.

95. Το ίδιο γεγονός εντοπίζεται στο Bowman, «Christian Ideology», σ. 111, όπου 
υποστηρίζεται ότι οι προσκυνητές, κατά τη διάρκεια της παραμονής τους στα Ιεροσό-
λυμα, έχουν τη μοναδική ίσως ευκαιρία που θα τους δοθεί κατά τη διάρκεια της ζωής 
τους, να αποκτήσουν μια εικόνα της ανθρωπότητας ως ενιαίας χριστιανικής κοινότη-
τας, πέρα από εθνικές και κοινωνικές διακρίσεις. Γι’ αυτό, όπως σημειώνει, έχει μεγάλη 



Το χατζηλίκι στη Μ. Ασία, 16ος - αρχές 20ού αιώνα	 49

τους οι χατζήδες προφανώς θα μετέφεραν αυτή την καθοριστικής σημασίας 
θρησκευτική εμπειρία και σε συντοπίτες τους που δεν είχαν καταφέρει να 
πραγματοποιήσουν το ταξίδι αυτό,96 με αποτέλεσμα την περαιτέρω διεύρυνση 
της φαντασιακής κοινότητας των πιστών. Η δημιουργία και η διεύρυνση της 
φαντασιακής αυτής κοινότητας είχε καθοριστική σημασία για την οργανω- 
μένη Εκκλησία, καθώς επιβεβαίωνε την πίστη των μελών της και αποτελούσε 
σημαντικό νομιμοποιητικό στοιχείο της εξουσίας των λειτουργών της. Μάλι-
στα, δεδομένης της μεγάλης αξίας που το χατζηλίκι είχε αποκτήσει, εξαιτίας 
των πολλαπλών σημασιών με τις οποίες είχε επενδυθεί, ο θεσμικός και ουσια- 
στικός έλεγχος της Εκκλησίας επί της διαδικασίας και οι προσπάθειές της 
για διευκόλυνση των προσκυνητών, έρχονταν να ενισχύσουν το κύρος της 
ακόμα περισσότερο, κάτι που όπως γνωρίζουμε είχε συμβεί παλιότερα και 
στην περίπτωση της δυτικής χριστιανοσύνης και της Καθολικής Εκκλησίας.97

Τα χατζηλίκια, δεδομένης της υπολογίσιμης οικονομικής επιβάρυνσης των 
συμμετεχόντων και της μεγάλης τους χρονικής διάρκειας, είναι πιθανό ότι λει-
τουργούσαν ενισχυτικά της υπάρχουσας, εντός των μεμονωμένων οικισμών, 
οικονομικής και κοινωνικής ιεραρχίας. Αναμφισβήτητη πάντως ήταν η ένταξή 
τους στις ενδοκοινοτικές πολιτικές αντιπαραθέσεις, όπως δείχνει το παράδειγμα 
του Αϊβαλιού, όπου τα μέλη του λεγόμενου “μικρού κόμματος” αποκαλούσαν 
κοροϊδευτικά τα μέλη του “μεγάλου” χατζήδες.98 Τέλος, μετά την έλευση των 
Μικρασιατών στην Ελλάδα ως προσφύγων, το χατζηλίκι αποκόπτεται από τα 
πολιτικά και κοινωνικά συμφραζόμενα των εκεί κοινοτήτων και η μνήμη της 
συγκεκριμένης πρακτικής χρησιμοποιείται πλέον από τους Μικρασιάτες πρό-
σφυγες στο πλαίσιο ενός άλλου πολέμου στερεοτύπων που διεξάγουν πια με 
τους γηγενείς. Το χρησιμοποιούν, δηλαδή, για να τονίσουν την έντονη θρησκευ-

σημασία για τους ορθόδοξους χριστιανούς, να βρίσκονται στα Ιεροσόλυμα όχι οποια-
δήποτε χρονική στιγμή του έτους, αλλά κατά τη διάρκεια του εορτασμού του Πάσχα.

96. Ανάλογες πρακτικές μαρτυρούνται και στην περίπτωση των καθολικών χρι-
στιανών που επισκέπτονταν τα Ιεροσόλυμα, ήδη από την περίοδο του Μεσαίωνα, βλ. 
G. Bowman, «Pilgrim Narratives of Jerusalem and the Holy Land: A Study in 
ideological Distortion», A. Morinis, επιμ., Sacred Journeys: The Anthropology of 
Pilgrimage, Ουέστπορτ-Λονδίνο, Greenwood Press, 1992, σ. 160.

97. Bowman, «Pilgrim Narratives», σ. 161· G. Duby, The Three Orders: Feudal 
Society Imagined, Σικάγο, Chicago University Press, 1980.

98. Αθηνά Κερεστετζή, Ἀϊβαλί (1832-1922): ἀναμνήσεις ἀπό τό ἀνέκδοτο τετράδιο 
τοῦ ἰατροῦ Ἰωάννου Κερεστετζῆ, Αθήνα 1981, σ. 14.



50	 Ιωαννησ Καραχρηστοσ

τικότητά τους ως στοιχείου ταυτότητας όλων πλέον των Μικρασιατών. Και εί-
ναι αυτή η ιδιαιτέρως αναπτυγμένη θρησκευτικότητα που, όπως υποστηρίζουν, 
τους διακρίνει από τους γηγενείς.99 Το γεγονός αυτό εξηγεί, μέχρις ενός βαθμού, 
και την ιδιαίτερη πύκνωση, μετά το 1922, των μνημονικών αναπαραστάσεων 
του χατζηλικιού, αλλά και το ιδιαίτερα νοσταλγικό ύφος ορισμένων από αυτές.

Συμπεράσματα

Όπως διαπιστώσαμε, η διερεύνηση του χατζηλικιού επιτρέπει να μελετήσουμε 
μια σειρά πρακτικών, στάσεων και αντιλήψεων που συνδέονται με τον επερχό-
μενο θάνατο και την προετοιμασία για τη μετά θάνατον ζωή, εντός πάντα του 
συγκεκριμένου ιστορικού και πολιτισμικού πλαισίου της Μικράς Ασίας. Μια 
προσεκτικότερη, ωστόσο, διερεύνησή του μας αποκαλύπτει ότι οι διαστάσεις 
που προσλάμβανε το ιερό στη συγκεκριμένη περίπτωση δεν περιορίζονταν στις 
αμιγώς θρησκευτικές. Το χατζηλίκι πάνω απ’ όλα ήταν μια περιοδική μετακίνηση 
πληθυσμών στην οργάνωση της οποίας δινόταν ιδιαίτερο βάρος, τόσο από τους 
υποψήφιους προσκυνητές και τον περίγυρό τους, όσο και από την επίσημη Εκ-
κλησία. Πρόκειται, δηλαδή, για μια σύνθετη πρακτική που εκτός των θρησκευτι-
κών είχε και οικονομικές, κοινωνικές, ακόμα και πολιτικές διαστάσεις, είτε αυτές 
–οι πολιτικές– αφορούσαν την ένταξή της στις τρέχουσες ενδοκοινοτικές πολι-
τικές αντιπαραθέσεις, όπως έδειξε η περίπτωση του Αϊβαλιού, είτε τη διαμεσο-
λαβημένη, μέσω της μνήμης, ένταξή της στη διαδικασία δημιουργίας ταυτοτήτων 
μέσα σε ένα νέο οικονομικό, κοινωνικό και πολιτικό πλαίσιο, όπως έδειξε η περί-
πτωση των Μικρασιατών προσφύγων στην Ελλάδα του Μεσοπολέμου. Μάλιστα, 
δεν θα ήταν υπερβολή να υποστηρίξουμε ότι μόνο η συνολική και συνδυαστική 
μελέτη όλων αυτών των διαστάσεων μπορεί να οδηγήσει σε μια βαθύτερη κατα-
νόηση της συγκεκριμένης πρακτικής και του νοήματος που απέδιδαν σε αυτήν 
τα δρώντα υποκείμενα. Και αυτό γιατί, χωρίς τις θρησκευτικές σημασίες με τις 
οποίες είχε επενδυθεί το χατζηλίκι, δύσκολα θα μπορέσουμε να κατανοήσουμε 
και τις υπόλοιπες, οι οποίες, όπως διαπιστώθηκε, βασίζονταν επάνω σε αυτές. 

99. Κ. Κατσάπης, «Αντιπαραθέσεις ανάμεσα σε γηγενείς και πρόσφυγες στην Ελ-
λάδα του Μεσοπολέμου», Γ. Τζεδόπουλος, επιμ., Πέρα από την Καταστροφή: Μικρα-
σιάτες Πρόσφυγες στην Ελλάδα του Μεσοπολέμου, Αθήνα, Ίδρυμα Μείζονος Ελλη-
νισμού, 2003, σ. 116.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

